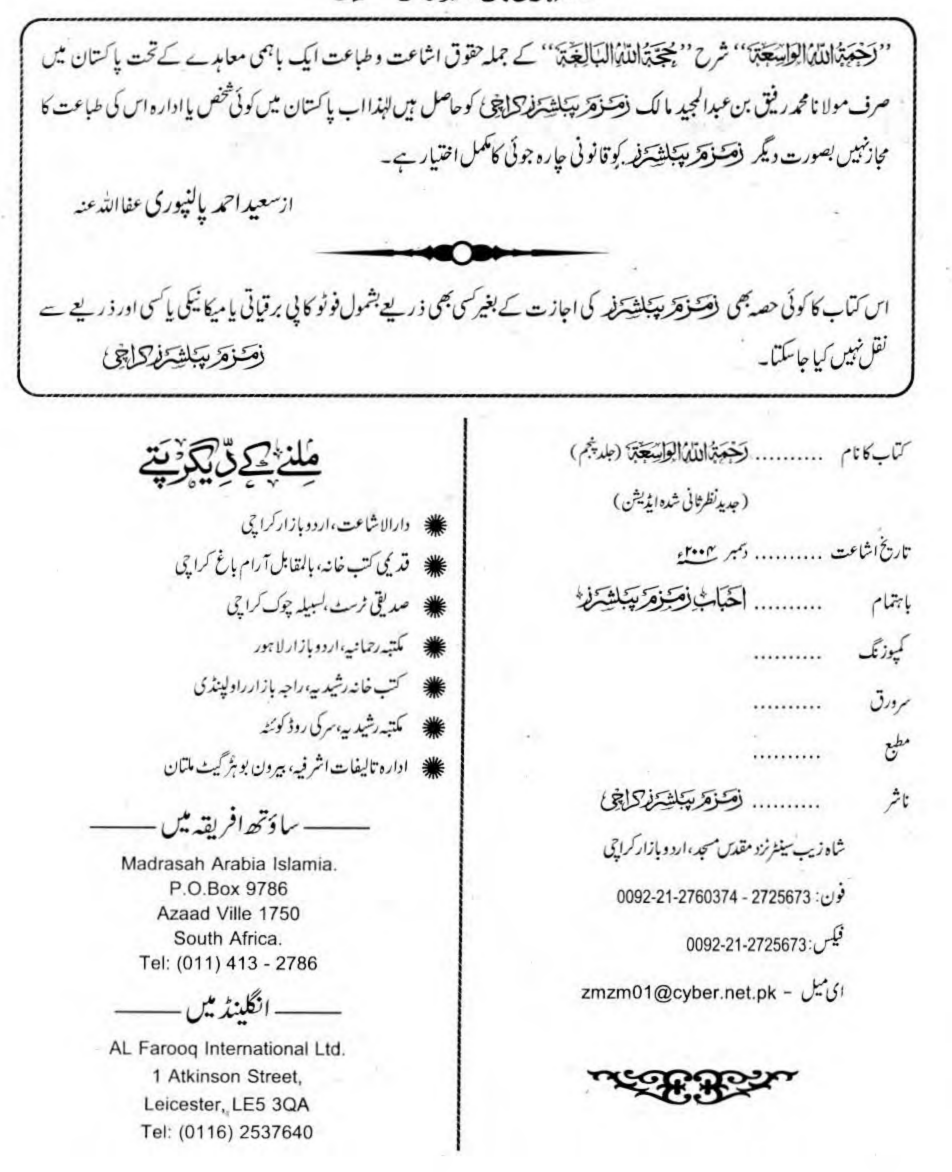


## جملحقوق بحق فالشر كحفوظ هيئ



| جؚٞڵۮؚۑؘٛڿؘؠؘ | ٣                                                   | رَجْمَةُ اللَّهُ الوَاسَعَة                     |
|---------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|               | فهرست مضامين                                        |                                                 |
|               | (نكاح وطلاق                                         |                                                 |
| ٢٣            | اصولى باتين                                         | باب() تدبیر منزل کےسلسلہ ک                      |
| ٢٣            |                                                     | تدبير منزل ميں عربوں کی عادا۔                   |
| r1-17         |                                                     | باب ( <mark>۲)منگنی اوراس سے لگتی با تیر</mark> |
| ٢٣            |                                                     | ضرورتِ نكاح                                     |
| 10            | اممانعت                                             | تبتل (بیوی ہے بے تعلقی) کی                      |
|               |                                                     | نکاح کے لئے عورت کا انتخاب                      |
| 12            | نیں پیش نظرر کھتے ہیں: ترجیح دینداری کودی جائے      | لوگ نکاح کرتے وقت چار با ت                      |
| M             | فقت اور شو ہر کی چیز وں کی حفاظت                    | عورت کی دوخو بیاں :اولا د پرشا                  |
| ra            | لى وافر صلاحيت اور شوہر ہے محبت                     | عورت کی دواورخو بیاں : تولید ک                  |
| ۳١            | يته كفومين معمولى باتين نظرانداز كي جائين (اہم بحث) | نکاح میں کفاءت معتبر ہے،البہ                    |
| 50            |                                                     | نامبارك عورت سے احتر از                         |
| ٣٩            |                                                     | کنواری سے نکاح بہتر ہے یا بث                    |
| ٣٢            | ېلىھنے کى حکمت                                      | پیام نکاح سے پہلے عورت کود کچ                   |
| ٣٩            | لگيتواس كاعلاج                                      | نظر پڑنے سے کوئی عورت بھلی                      |
| ٣.            | اوجه                                                | پیام پر پیام دینے کی ممانعت ک                   |
| ٣.            |                                                     | مطالبه طلاق کی ممانعت کی وجہ                    |
| 54-191        |                                                     | باب(۳)عورات (شرم کی جگہیں)                      |
| m             | •                                                   | نظركي آفات اوران كاعلاج                         |
| ٣٢            |                                                     | عورت کے لئے گھر میں رہنا بہتر                   |
| ۳۲            | •                                                   | عورت گھرے باحجاب نکلے                           |
| ~~            | کے مفصل احکام)                                      | محارم وغيره كاحكم (ستراور حجاب                  |
| المتكاني -    | المناقرية                                           |                                                 |

| نالواس <del>ع</del> ب | تجميتهات              | ٣                                        | جُلِدِ يَهْجَبُمْ                   |
|-----------------------|-----------------------|------------------------------------------|-------------------------------------|
| ra                    |                       | بائزنہیں                                 | اجنبى عورت كے ساتھ تنہائى .         |
| ra                    |                       | ت                                        | ددسر بے کاستر دیکھنے کی ممانع       |
| ~                     |                       | وجہ                                      | چٹ کرسونے کی ممانعت کی              |
| ۵.                    |                       | (مرداورعورت كاستر _ران اور گھند كالحكم). | سترعوزت فرض ہونے کی وجہ             |
| ۵۲                    |                       |                                          | برہنہ ہونے کی ممانعت کی وج          |
| ٥٣                    |                       | علم دینے کی وجہ 🛛 🗤 🗤 س                  | مردوں كونظريں فيتحى ركھنے كا        |
| ٥٣                    |                       | برلیناضروری ہے                           | اچا نک پڑی ہوئی نظرفوراً پھ         |
| ٥٣                    | اپردہ بلکاہونے کی وجہ | اپنے غلام سے پردہ نہ ہونے کی وجہ محارم ک | نابیناہے پردہ کرنے کی وجہ۔          |
| 10-01                 |                       |                                          | باب (م) نكاح كاطريقه                |
| 54                    |                       | بازت کی وجہ                              | نکاح میں ولی اورعورت کی اج          |
| . 09                  |                       | جازت پر موقوف ہونے کی وجہ                | غلام باندى كانكاح مولى كى ا         |
| ۲.                    |                       | کمت (خطبہ نکاح کی آیات کی تغییر)         | اہم مواقع کا خطبہ اوراس کی تح       |
| ٦٣                    |                       | ۔ بجانے کی وجہ                           | نكاح ميں آواز كرنے اور ذف           |
| ٦٣                    |                       | کے نکاح (حاشیہ)                          | زمانة جامليت كے جارطر ح             |
| ٩D                    |                       | اوجه                                     | متعه کی اجازت پھرممانعت ک           |
| ۲A                    |                       | امقدار متعین نه کرنے کی وجہ              | نكاح ميں مہركى حكمت _مہرك           |
| 44                    |                       | ى مېركى ممانغت                           | مسنون مهرکی حکمت اور بھار           |
| 2.                    |                       |                                          | مهرخوش دلی سے ادا کیا جائے          |
| 2٣                    |                       | کے تعلق سے عورتوں کی آٹھ شمیں)           | مختلف مہراوراس کی وجہ (مہر          |
| 24                    |                       |                                          | مهر کےسلسلہ میں تین ضابط            |
| 44                    | ······                |                                          | تعليم قرآن مهرمقرر كرنے كح          |
| ۷۲                    |                       | بل                                       | شادی کے بعدولیمہ کی چار محب         |
| ۸.                    |                       |                                          | دعوت ولیمہ قبول کرنے میں ج          |
| ٨٢                    |                       | ش ناپیند ہونے کی وجہ                     | شادی میں حدے زیادہ آرا <sup>ز</sup> |
| 14                    | -                     | رنے کی وجہ                               | مفاخرت والى دعوت قبول نه            |
| ٨٣                    |                       |                                          | دودعوتوں میں وجہ ترجیح              |
|                       |                       |                                          | - ( المرزم بباليك )                 |

| جُلدِيَجَمَ | ۵                                                               | رَجْعَةُ اللَّهُ الْوَاسْعَجْةِ                        |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 1+1-10      | زام بے                                                          | باب (۵)وه عورتين جن سے نکاح                            |
| 10          | بت قريبه (اس بب الاسات رشة حرام موتى بي)                        |                                                        |
| ۸۸          | ادەساتوں رشتے حرام ہوتے ہیں جونب سے حرام ہوتے ہیں)              | دوسراسبب:رضاعت(اس سے بھح                               |
| ٩.          | مدت ضروری بین                                                   | رضاعت میں دو چیزیں: مقداراور.                          |
| 90          |                                                                 | تيسراسبب بقطع رحمى فليستنق                             |
| 90          | ونے سے چارر شتے حرام ہوتے ہیں)                                  | چوتھاسبب:مصاہرت (خسر داماد ہو                          |
| 94          |                                                                 | پانچواں سبب: جارے زیادہ بیویاں                         |
| 91          | •                                                               | تعدداز دواج کی حکمتیں                                  |
| 99          | کی وجہ (نبی میلانینی کی اور ملی ملکی اور شخصی مصالح سے کئے ہیں) | نبي سَلالْنَدَةُ لَيْ كَمِلْتُ زَكَاحٍ مِيس عدم انحصار |
| 1+1         |                                                                 | چھٹاسبب:اختلاف دین                                     |
| 1.1         | ح كالحكم                                                        | اس زمانہ میں کتابی عورتوں سے نکار                      |
| 1.1         | ریا                                                             | ساتواں سبب: دوسرے کی باندی ہو                          |
| 1.0         |                                                                 | آ تھواں سبب :منگوجہ عورت                               |
| .1•4        | ) پامال کرنے والے کی عبرتناک سزا                                | نوان سبب بحورت کاکسبی ہونا تے بیم                      |
| 112-1•1     |                                                                 | باب (٦) آداب مباشرت                                    |
| 1•1         |                                                                 | شهوت فرج عطية خدادندي                                  |
| 1+9         | -                                                               | نسل کی بربادی کے چھاسباب                               |
|             | ~                                                               | ہرطرف سے صحبت جائز ہونے کی                             |
|             | ~                                                               | مزل کا ظلم اوراس کی وجہ                                |
| 111         | ويراحكم الماسرك                                                 |                                                        |
| 111         |                                                                 | شیرخورانی کے زمانہ میں صحبت کر۔<br>رو بریں دون ک       |
| 110         |                                                                 | مباشرت کاراز فاش کرنے کی ممانع                         |
| 110         | ، کی وجہ                                                        | حالت خيض ميں جماع حرام ہونے                            |
| 11-112      |                                                                 | باب(2) حقوق زوجيت                                      |
| 114         |                                                                 | زوجین میں ارتباط کی اہمیت                              |
| 119         |                                                                 | عورتوں کے ساتھ بہتر سلوک کی دجہ                        |
|             | المراقري                                                        |                                                        |

.

.

| ١       | الرجعة بمالل                                     | جُلِدْ يَهْجَبُمْ                           |
|---------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 111     | نے کی وجہ                                        | بوى كرساتھ خوبى ہے گذران كر                 |
| 177     |                                                  | عورتوں کے ساتھ خسنِ معاشرت                  |
| 111     | ب پرلعنت کی وجہ                                  | عورت شوہر کے بلانے پرندآئے تواہ             |
| ١٣٣     | -                                                | بلادجه غيرت كهانا التدكو سخت نايسند ب       |
| 110     | ****                                             | عورت کے نشور کا علاج اور اس کی وجہ          |
| 117     | بس صنف مردک صنف عورت پر برتری کابیان ہے          | ﴿ الرِّجِالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ |
| IFA     |                                                  | عورت کوورغلانے کی ممانعت کی وجہہ            |
| ITA     | ا-بيويوں ميں ناانصافي                            | خائمی نظام کوخراب کرنے والی باتیں:          |
| 119     | نے سے روکنا                                      | ۲-عورتوں کوان کی مرضی کی شادی کر            |
| 119     | ى سے حقوق ادانہ کرنا                             | ۳-یتیم لڑ کیوں سے شادی کرنااوران            |
| 111     | یک شبه کاازاله                                   | نی بیوی کے حق شب باشی کی دجہ اور آب         |
|         | کیوں ضروری ہے؟ (شاہ صاحب کے نزدیک باری مقرر کرنا | بيويون ميں برابرى اور بارى مقرركرنا         |
| 100     |                                                  | واجب نہیں)                                  |
| 100     |                                                  | خیار عتق کی حکمتیں                          |
| 154     |                                                  | خيار عنق كب تك باقى ر هتا ب                 |
| 104-154 |                                                  | إب(٨)طلاق كابيان                            |
| 154     | اخرابیان                                         | طلاق کی ضرورت اور کثرت ِطلاق کی             |
| 105     |                                                  | تین شخصوں کے مرفوع القلم ہونے کی            |
| ۱۳۲     |                                                  | زبردی کی طلاق داقع نہ ہونے کی وج            |
| 100     | (تعليق طلاق ميں فقهاء کااختلاف مع دلائل)         | نکاح سے پہلےطلاق نہ ہونے کی وجہا            |
| 104     |                                                  | رجعي طلاقين دويين يطلاقين تين مير           |
| 104     | ح ضروری ہونے کی وجہ                              | تین طلاقوں کے بعد دوسرے سے نکا              |
| 109     | جلاله کرنے، کرانے والے پرلعنت کی وجہ             | تحلیل میں صحبت شرط ہونے کی دجہ۔             |
| 10+     | اوراس کی تلافی کاطریقہ                           | حيض ميں طلاق ممنوع ہونے کی دجہ،             |
| 100     | نے کا حکم کیوں دیا تھا؟                          | حضرت ابن عمر كوايك طهرخالي جهور             |
| 100     | میں نتیوں طلاقیں دینے کی ممانعت کی وجہ           |                                             |
|         |                                                  | - ۵ افترور ببالشرير ۵                       |

| جُلدِ پَہٰجَبُ |                                                   | 4                         | رَجْمِةُ اللَّهُ الْوَاسَعَةِ بَ        |
|----------------|---------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------|
| 171-102        |                                                   | بيان                      | باب (٥) خلع ،ظهار، ايلاءاورلعان كا      |
| 104            |                                                   |                           | خلع میں قباحت ہے، مگر بوقت حاجد         |
| 101            |                                                   |                           | ظہاراوراس کے متعلقات کی حکمتیں          |
| 141            |                                                   |                           | ايلاء کابيان،اورمدتِ ايلاء کي حکمت      |
| 171            |                                                   |                           | لعان کی مشروعیت کی وجہ                  |
| 14+-144        |                                                   |                           | باب(١٠)عدت كابيان                       |
| ITA            | د هانا،اورنکاح کو <sup>بیش</sup> گی کا پیکر بنانا | اجاننا،نکاح کی اہمیت بر   | مطلق عدت کی حکمت : براءتِ رحم           |
| 14.            | لتعلق ہے عورتوں کی پانچ قشمیں)                    | ن کی حکمتیں (عدت کے       | مختلف عورتوں كى مختلف عدتيں اوراا       |
| 122            | •                                                 |                           | استبراءکی حکمت                          |
| 121            |                                                   | ژ پڑتا ہے                 | حاملہ سے صحبت کا بچہ کے نشو دنما پرا    |
| r+r-1A+        |                                                   | بيت                       | باب (۱۱) اولا داورغلام باند يوں كى تر   |
| 14+            |                                                   |                           | نسب کی اہمیت '                          |
| 141            |                                                   |                           | نسب شوہر ہے ثابت ہونے کی وجہ            |
| IAM            |                                                   | نے کی وجہ                 | غيرباپ كى طرف انتساب ممنوع ہو           |
| 110            |                                                   | بنب کاانکار کرنے پروعید   | غير کابچة توم ميں ملانے، اوربچ کے       |
| 114            |                                                   |                           | عقيقه کی ساڪي شيس                       |
| 19+            |                                                   | نے اور نام رکھنے کی وجہ · | ساتویں دن عقیقہ کرنے، بال منڈ ا۔        |
| 195            |                                                   | وجه                       | بچہ کے بالوں کو چاندی سے تولنے کی       |
| 195            | وبكروں كى وجہ                                     | ن لڑکے کے عقیقہ میں دو    | بچہ کے کان میں اذان دینے کی حکمت        |
| 1917           |                                                   |                           | اچھناموں کی وجہ                         |
| 197            | عکمتیں                                            | ورش کے احکام اوران کی     | بیہودہ نام اوراس کی وجہ۔بچوں کی پر      |
| r              |                                                   | نے کی وجہ                 | بردہ دینے سے حق رضاعت ادا ہو۔           |
| 4+1            |                                                   | کااختیاردینے کی وجہ       | عورت كومعروف طريقه پرخرج لينخ           |
| r+1            | ····· ?                                           | رش کا زیادہ حقدارکون ہے   | بچوں سے نماز پڑھوانے کی وجہ۔ پرو        |
| r1+-r+m        |                                                   |                           | فصل: غلاموں کی تربیت کا بیان            |
| r.r            |                                                   |                           | معاونت كے مراتب                         |
| المتكافر ا     | المُسْزَعَرُي                                     |                           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |

| ١           | تَجْمَعَهُ | ۸                          | جؚٞلدِ پَنْجَبَم             |
|-------------|------------|----------------------------|------------------------------|
| r+2         | -          | ى فضيلت كى وجه             | غلام آزاد کرنے کی ایک خاص    |
| ۲•۸         |            | ی محرم کی آزادی کی دجہ میں | عتق متجزى نه ہونے كى وجد۔    |
|             |            |                            | ام ولد کی آزادی کی وجہ۔ بھا۔ |
| r+9         |            |                            | غير مولى سے موالات ( دوستى   |
| r1+         |            |                            | والدين تحق كي حرمت           |
|             |            |                            |                              |
|             |            | (خلافت وامارت)             |                              |
| r11-r1m     |            | لمه کی اصو لی با تیں سیں   | باب(۱)نظام حکومت کے سلسہ     |
| rim         |            | رورت                       | پېلى بات: سربرا يىملكت كى    |
| 110         |            | باط کی ضرورت               | دوسری بات: کلیات کے انصر     |
| 10-111      |            |                            | باب(٢)خلافت كابيان           |
| FIA         |            | عامداورخاصه                | <br>خلافت کی تعریف اورخلافت  |
| <b>r</b> 19 |            |                            | خليفد کے لئے ضروری اوصاف     |
| ***         |            |                            | خليفه راشدك كئ محتهداورق     |
| rra         |            |                            | خليفه راشد کے لئے ہاشمی ہونا |
| rry         |            |                            | انعقادخلافت کے جارطریقے      |
| rr2         |            |                            | حضرت على كحافت كس طر         |
| FFA         |            | اشت کیاجائے؟               | متغلب كااقتداركب تك برد      |
| rr.         |            | ى-امام ۋھال بے             | اميركي اطاعت وعدم اطاعت      |
| ٢٣١         |            | باموت مرفي والأب           | ملت ہے جدا ہونے والا جا بل   |
| ٢٣١         |            | وعيد                       | رعیت کی حفاظت نہ کرنے پر     |
| ٢٣٣         |            | ک ذمہ ہے                   | سركارىعمله كى نخواه گورنمنٹ  |
| rrr         |            | لتح بدايات                 | عمال اورصارفین زکوۃ کے۔      |
| ٠٣٣         |            | ی میں ہے کچھرنے کرہے       | تنخواه ایسی مقرر کی جائے جس  |
| 110-1-4     |            |                            | باب(٣) مظالم كابيان          |
| ***         |            | صول الم ال                 | ظلموزيادتي ترسلسله مين       |
|             |            |                            |                              |

| جْمَةُ اللَّهُ الوَاسَعَةِ،                          | ٩ .                                                      | جُلِدِيْج                  |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------|
| قتل کی تین قشمیں بحد، شبہ عمد ا                      | اور قتل خطا                                              | rr2                        |
| فتل عمد کابیان قِتل عمد قابل معا                     | دافی کبیره گناه ب                                        | rrq                        |
| قصاص کے معنی برابری کرنا (۱                          |                                                          | ۲۳۰                        |
| مسلمان كوكافرك بدله مين قتل                          |                                                          | rrr                        |
| آ زادکوغلام کے بدلہ میں قتل نہ <sup>ک</sup>          | کرنے کی وجہ                                              | ror *                      |
| مردکوعورت کے بدلہ میں قتل کر                         | نے کی وجبہ                                               | rrr                        |
| باپ ے بیٹے کا قصاص نہ لینے                           | نے کی وجہ                                                | rry                        |
| شبه عمداور قن خطاک احکام(دی                          | يت مغلظه اور مخففه )                                     | rra                        |
| انواع قتل ميں تغليظ وتخفيف کی                        | )صورتیں اوران کی حکمتیں                                  | rrq                        |
| دیت کی تشکیل س طرح عمل میں                           | یں آئی ہے؟                                               | ror                        |
| دیت صرف ادنوں سے مقرر کے                             | لی گئی ہے یاد بگراموال سے بھی؟                           | ror                        |
| جاندی ہے دیت کی مقدار                                |                                                          | ror                        |
| گفارە قىل كى حكمت                                    |                                                          | roo                        |
| قتل تین ہیصورتوں میں جائز                            | : ہے: بطور قصاص قتل کرنا، شادی شدہ زنا کارک <sup>و</sup> | لرنا،اورمر تدكوتل كرنا ۲۵۶ |
| قسامه کی حکمت اوراس کا سبب                           |                                                          | ra9                        |
| ذى كى ديت نصف ہونے كى د                              |                                                          | r41                        |
| بختین میں بردہ داجب ہونے ک                           |                                                          | ryr                        |
| زخموں کے احکام اوران کی حکمت                         |                                                          | ryr                        |
| سب انگلیاں اور سب دانت بر                            |                                                          | ryy                        |
| وة قتل يازخم جورا تكان بين                           |                                                          | 12.                        |
| متھیاروں میں احتیاط برتنا                            |                                                          | r∠r                        |
| غصب اورا تلاف ميں سزائير                             | ب ننہ ہونے کی وجہ                                        | r∠r                        |
| زمین غصب کرنے میں ایک خ                              |                                                          | r∠r                        |
| غصب وعاريت کے ضمان کا                                |                                                          | ۲۷.۴                       |
| ضان با <sup>لمثل</sup> کابیان،اور <sup>مث</sup> ل می |                                                          | ۲۷۲                        |
| جوا پنامال بعینہ کسی کے پاس پا                       |                                                          | r∠∠                        |
| مویشی کھیتوں کا نقصان کریں                           | ية اس كاحكم                                              | rA+                        |
|                                                      |                                                          | - incan-                   |

| الواسعة | رجمة الله            | 1+                                          | جُلِدِ پَنْجَبُمْ            |
|---------|----------------------|---------------------------------------------|------------------------------|
| FAF     |                      | عم                                          | درختوں کے پھل کھانے کا       |
| MM      |                      | ىكم                                         | جانورون كادوده فكالفي كاتح   |
| rr2-ra  | ۹                    |                                             | باب (م) حدود کابیان          |
| PAY     |                      | ن<br>ن                                      | حدود کے سلسلہ کی عمومی باتیں |
|         | ا، چوری،راه زنی،شراب | ب ضروری ہیں: ایسے علین جرائم پانچ ہیں: ز:   | وہ جرائم جن میں یخت سزائب    |
| 144     |                      |                                             | نوشی اورز ناکی تہمت          |
| 149     |                      | ساتھ عارکی بات ملانے کی وجہ سی              | حدود میں جسمانی ایذاء کے     |
| 191     |                      | میں آئی ہے؟                                 | حدود کی تشکیل کس طرح عمل     |
| r91     |                      | میں تین تصرفات کئے ہیں ۔۔۔۔                 | ہاری شریعت نے سزاؤں          |
| 190     |                      | ولی کودینے کی وجہ                           | غلاموں كوحد مارنے كاحق م     |
| 141     |                      | حدوددوصورتوں میں کفارہ بنتی ہیں)            | حد کے کفارہ ہونے کی وجہ (    |
| r9A     |                      |                                             | حدزناكابيان                  |
| 191     |                      | من کے لئے دُرّوں کی سزا کی وجہ              |                              |
| 199     | •                    |                                             | کنوارے کی سزامیں سوکے        |
| ۳       | يې؟)                 | لی حکمت (جلاوطن کرنا حد کاجزء ہے یابطور تعز |                              |
| r•r     |                      |                                             | زنامیں غلاموں کے لئے آد      |
| r.r     |                      |                                             | احصان کے تین معنی            |
| r.r     | ايت                  | نے کی ،اورڈ ڑوں کے ساتھ جلاوطن کرنے کی رو   |                              |
| r•0     |                      |                                             | اقراری صورت میں حدجار        |
| r.4     |                      |                                             | اقرارزنا توبه ہے، پھر حد کیو |
| r.2     |                      |                                             | باندى كوسزادينة كااختيارم    |
| r.9     |                      | اآبرودار کے ساتھ رعایت کی وجہ               |                              |
| 11.     |                      | ں پر حدجاری کرنے کی صورت میں سیس            |                              |
| r11     |                      |                                             | حدقذف كابيان                 |
| MIT     |                      | ی وہی حکم ہے جوعورتوں پر تہمت لگانے کا ہے   |                              |
| rir     |                      | ت زنا کے لئے چارگواہ کیوں ضروری ہیں؟        |                              |
|         |                      |                                             | - ۵ ایسزیر بباشیز ۲          |

| جُلدِ پَنْجَبَ | U.                                                                                                                           | جمة الله الواسعة                  |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ۳۱۳ .          | والكاجواب                                                                                                                    | ایک سوال کاجواب_دوسرے             |
| ۳۱۳            | یجہ۔ محدود فی القذف کے مردودالشہا دہ ہونے کی وجہ                                                                             | حدقذف التي كوڑے ہونے كى و         |
| 10             | شهادت کاحکم                                                                                                                  | توبدك بعدمحدود في القذف كي        |
| ۳۱۷            |                                                                                                                              | چوری کی سزا کابیان                |
| 112            |                                                                                                                              | چوری کی حقیقت کیا ہے؟ اور کتنی    |
|                | وجه کٹے ہوئے ہاتھ کاہار پہنانے کی وجہ                                                                                        | ہاتھ کاٹنے کے بعد زخم داغنے کی و  |
| ٣٣٣            |                                                                                                                              | نصاب ہے کم چوری میں دُونا تاہ     |
| rr0            | ع کی تلقین کرنے کی وجہ                                                                                                       | چوری کااقر ارکرنے دالے کورجو      |
| PTY            |                                                                                                                              | راه زنی کی سزا کابیان             |
| <b>rry</b>     |                                                                                                                              | ر ابہ کے معنی ،اور محاربہ ومقاتلہ |
| rr∠            |                                                                                                                              | راہ زنی کی سزاچوری کی سزائے       |
| rr2            | ،یالخپیر؟                                                                                                                    | ڈاکوؤں کی سزاؤں میں تقسیم ہے      |
| ۳۳.            |                                                                                                                              | راب نوشی کابیان                   |
| ۳۳.            | ی۔ ہرنشہآ در چیز حرام ہے                                                                                                     | شراب کے مفاسد: دینی اور دنیوز     |
| **1            | ،سزااور كفريس انكورى اورغير انكورى شراب مي فرق كياب                                                                          | خمر کیاہے؟ احناف نے نجاست         |
| ٣٣٢            | بتي بيانِ الحاق کے لئے ہیں                                                                                                   | مختلف شرابوں کی حرمت کی رواین     |
| 220            |                                                                                                                              | شرابی شراب جنت سے محروم!          |
| ۲۳۹            | لی صورت                                                                                                                      | شرابی کوجہنمیوں کی پیپ پلانے ک    |
| ۳۳۸            | <sub>م</sub> (قبول نه ہونا یعنی تفع بخش نہ ہونا)                                                                             |                                   |
| ٢٣٩            | ) سے ہلگی ہونے کی وجہ                                                                                                        | شراب نوشی کی سزادوسری سزاؤر       |
| ۳۳۱            |                                                                                                                              | حدود میں سفارش منوع ہونے ک        |
| rrr            | یکی وجہ                                                                                                                      | محدودکو معن کرنے کی ممانعت        |
|                |                                                                                                                              | ارتداداور بغاوت کی سزائیں         |
| r2r-rra        |                                                                                                                              | ب(٥) نظام عدالت كابيان            |
|                | قضاء بھارى ذمەدارى ب،عہد ەكاطالب مخلص كم ہوتا ہے، ديندار                                                                     | قضاء کے لئے ہدایات وقوانین (      |
|                | قضاء بھاری ذمہ داری ہے،عہدہ کاطالب مخلص کم ہوتا ہے، دیندار<br>ذ، قاضی غصہ کی حالت میں فیصلہ نہ کرے، قاضی کی اجتہا دی طلی بھی | خداترس عالم ہی قاضی بنایا جائے    |
|                | التراقر                                                                                                                      |                                   |

| جُلِدِ پَنْجَبَم                                       | 11                                                                   | وجميته التاب الواسعة                             | الواسعة               |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------|
| باعث اجرب،اورقاضي فريغ                                 | یقین کی بات سن کر فیصلہ کرے)                                         | ۳۳۸                                              | mrx                   |
|                                                        | حال جاننا،اور منصفانه فيصله كرنا                                     | ror                                              | ror                   |
| يہلامقام:حقيقت حال کی                                  | **.                                                                  | ror                                              | ror                   |
|                                                        | ی گئے چنداوصاف ضروری ہیں                                             | roy                                              | 104                   |
| مختلف معاملات ميں گواہوں                               | ں کی مختلف تعداد شرط ہونے کی وجہ مست                                 | ron                                              | ron                   |
| **                                                     | تم بے ذریعہ فیصلہ کرنے کی دجہ سیسی میں                               | ro9                                              | 109                   |
|                                                        | نے کی دجہ قسم کو بھاری کرنے کاطریقہ اور اس کی دج                     | rog                                              | 109                   |
|                                                        | ایر سخت دعیدیں اوراس کی وجہ                                          | ۳۱                                               | r 41                  |
| تبهى قبضه وجبتز جح ہوتاہے.                             |                                                                      | ۳۹۴                                              | ٣٦٣                   |
| دوسرامقام: منصفانه فيصلون                              |                                                                      | ۳۲۵                                              | 440                   |
|                                                        | جہتر جیح تلاش کی جائے،اورمعاملات میں عرف وعاد۔                       | لحاظ كباحات ٣٧٥                                  | r40                   |
|                                                        | نفع بعوض تاوان، جاہلیت کی تقسیم برقر اررکھی جائے ،                   |                                                  |                       |
|                                                        | راہ مسدود ہوجائے تو قابض کی بات مانی جائے ،اور ع                     |                                                  | - S.                  |
|                                                        | ری بھی پوری اوڑ ھائی جائے)                                           | ۳۹۷                                              | F72                   |
| یا پنج نبوی فیصلے                                      | ••••••                                                               | ٣٧٩                                              | F79                   |
|                                                        | زنے کی وجہ یفصب کی زمین میں کاشت کرنے کا حکم                         | r2r                                              | r2r                   |
| باب(۲) جَهاد کابیان                                    |                                                                      | -+Zr                                             | · · · - · · Z (       |
|                                                        | جہادایمان کا ذریعہ ہے۔ جہاد کے ذریعہ اللہ تعالیٰ دنیا                |                                                  |                       |
| اورانقلاب رونما کرتے ہیں                               |                                                                      | ور <u>ب</u> ین.<br>۳۷۳                           | r~~~                  |
| ادرا علاب رومه کرتے ہیں۔<br>فضائل جہادکی چھ بنیادیں    |                                                                      | ۳۷۹                                              |                       |
| مصاک بہادی چو جنادیں<br>مجاہدین کے لئے جنت میں         |                                                                      | ٣٨١                                              |                       |
|                                                        | کے تودر جات<br>لئے معرفت خدادندی اور جہاد ضروری ہے                   | rar                                              | and the second second |
|                                                        | ے سرت خداد ندن اور بہاد سردر کے مستقدم                               | ۳۸۴                                              |                       |
|                                                        | اراطا مت شعارے سا طلسبیددیے 0 دجبہ<br>بیب کی دجہ۔ پہرہ دینے کے فضائل | ۳۸۵                                              |                       |
| جہادی تیاری کرنے گی کر ج<br>جہاد کے لئے دی ہوئی چیز کو |                                                                      | ۳۸۸                                              |                       |
| جہادے سے دق ہوں پیر کا<br>محاہد کا قیامت کے دن ہُر ۔   |                                                                      | rλλ                                              |                       |
| نجاہدہ قیامت نے دن ہر۔<br>شہداءکوروزی دینے کی وجہ      |                                                                      | rq.                                              |                       |
| سہداء تورور کی دیتے کی وجہ<br>                         |                                                                      | , <del>, , ,</del> , , , , , , , , , , , , , , , | ,                     |

| CXX XI | 1  | 1 -1 -1 | 2    |
|--------|----|---------|------|
| ATA    | 6  | 111     | رجمة |
| V.     | 28 | v u     | DEL  |

x.

2

| جُلْدِ پَنْجَبُمُ |                                                      | بَبْ اللَّهُ الوَاسَعَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rar               | التنياز                                              | شرعى اورغير شرعى جهادوں ميں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| rgr               | <u>ې</u> د ا                                         | محض نیت ہے تواب کب ملتا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٩٣               | مب ہے۔ گھوڑے کا چارہ پانی اور لید بیشاب تولا جائے گا | جهاد چهوژ دیناقوم کی ذلت کا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 190               | يوتيردين كى فضيلت                                    | تیرسازی، تیراندازی،اورمجامد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| M94               | ماف ہونے کی وجہ                                      | اصحاب اعذار کے لئے جہادم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| r94               | ې؟ اوردس گنام دوگنا تک تخفيف کې وجه                  | جنگ میں بھا گنا کیوں حرام۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| r91               | بیشی اورامراء کی تنصیب ضروری ہونے کی وجہ             | سرحدون کی حفاظت ،فوج کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| m91               | مُثْله، اور بچوں کے تل کی ممانعت کی وجہ              | غنيمت ميں خيانت،عہدشكن،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| r*1               | باتوں کی دعوت دینے کی وجہ(حدیث کی انوکھی شرح)        | جنگ سے پہلے تر تیب دارتین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| r+r               | ت                                                    | خليفه ت لتح بائيس حربي بدايا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| r* 9              |                                                      | غنیمت میں چوری:اخروی سزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| r1+               |                                                      | غنیمت میں چوری: د نیوی سزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| r11               |                                                      | غنيمت ڪاحکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۱۱               |                                                      | خمس کے مصارف مست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۱۳               | يدينا                                                | غنيمت ميں سےانعام يا بخشژ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Ma                |                                                      | باقى غنيمت كى تقسيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| MIN               |                                                      | مال فِنَى كے مصارف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ri2               |                                                      | مفتوحدزمينول كالحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| MIA               |                                                      | جزبير مقدار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| M19               |                                                      | غنيمت اورفنی کی حلت کی وجہہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٢١٩               | شیں                                                  | غنيمت وفئي كےمصارف كى تظلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| r++               |                                                      | بیت المال کے بنیادی مقاصد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 64.               | وريات                                                | ممالك كي فتتمين اوران كي ضرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ~.                | e.£0                                                 | غنيمت ميں غانمين کي ترجيح کي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٠٠٠               | عكمتين                                               | خس ادراس کے مصارف کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٠٠٠               | )رسول الله صلالة وتليم كاحصه ركضي وجه                | مشروعيت خمس كما وجه خمس ميں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                   | المكنوم ب                                            | and the second s |

•

| المالواسعة | ترجيجة             | 10                                    | جُلدِ پَنْجَبَمْ               |
|------------|--------------------|---------------------------------------|--------------------------------|
| ۳۲۳        |                    | ر کھنے کی وجہ                         | خس میں ذوی القربی کا حصہ       |
| ~~~        |                    |                                       | خمس میں مساکین ،مسافراد،       |
| ~~~        |                    | لله خاص نہیں                          | خمس:مصارف خسه کے ساتھ          |
| rt2        |                    | ىطيات دينے کی وجبہ                    | غنيمت ي جھوٹے بڑے              |
| rr2        |                    | کی وجہ                                | گھوڑ سوار کا تہرا حصہ ہونے     |
| MA         |                    | ب خالی کرنے کی وجہ                    | غير سلمون سے جزيرة العرب       |
|            |                    | (معیشت (زندگانی)                      |                                |
| r2-rrr     |                    | اصولى باتين                           | باب(۱) معیشت کے سلسلہ کی       |
| ***        |                    | رى ب                                  | آداب معيشت كي تنقيح ضرور       |
| ٠٠٠        |                    |                                       | آداب معيشت کے اصول             |
| 91-000     |                    | ى                                     | باب(٢) مطعومات ومشروبات        |
| MA         |                    |                                       | حرمت خنزير کی دجہ              |
| rr.        |                    |                                       | دیگر حیوانات کی حرمت کی وج     |
| ۵۳۵        |                    | یے تعلق سات باتیں                     | حيوانات كى حلّت وحرمت -        |
| ro.        | ممانعت دوشم کی ہے) | کا تفصیلی بیان (حیوانات کے کھانے کی   | حيوانات كى حلّت وحرمت          |
| r0+        |                    | ت کی حلت وحرمت                        | پہلی قشم: وصف کی بنا پر حیوانا |
| 107        |                    | میں اختلاف                            | گوہ کے بارے میں روایات         |
| ror        |                    | یه کی مرادمین اختلاف                  | هو الطهور ماؤه الحل مية        |
| 100        |                    |                                       | مردار ب متأثر چیز کا حکم       |
| 100        |                    |                                       | نجاست ے متأثر چیز کاظلم        |
| ray        |                    |                                       | دومرداراوردوخون حلال بير       |
| ra2        |                    |                                       | چیچکی کومارنے کی وجہ موذ ک     |
| 109        |                    | مج کی شرط فوت ہونے کی دجہ ہے حرام ہیں |                                |
| MAI .      | ······             | ورکوکھانے کی ممانعت کی وجہ            | •                              |
| ١٢٩        |                    |                                       | تیز چری ہے ذبح کرنے ک          |
| יזריק      |                    | حرام <del>ب</del>                     | زنده جانور _ كاثا مواعضو       |
| -          |                    |                                       | - ۵ اوت وتر بتباشی د           |

+

| جُلدِي | الله الواسعة                                                                    |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 745    | ناحق جانوركومارناممنوع ب                                                        |
| 775    | شکار کے احکام                                                                   |
| 440    | شکار کرنے کی روایات                                                             |
| AFT    | ذن كى روايات: بلاوجد شبدند كرنا جائ - ذن جردهاردار آلد ب موسكتا ب               |
| ***    | پالتوجانور میں ذبح اضطراری کی ایک صورت                                          |
| P79    | دهاردار پقرے ذنح کرنا جائز ہے                                                   |
| 979    | حكم شرعى ميں شك كرنا مؤمن كى شان نہيں                                           |
| P 7 9  | مذبوجہ کے پید سے فکلے ہوئے بچہ کے ذن کے کاحکم                                   |
| r2.    | آداب طعام                                                                       |
| rz.    | آداب کی رعایت برکت کاباعث ہے، اور برکت کی صورت                                  |
| r24    | ہر جال میں انسان کے ساتھ شیطان کی موجودگی کی صورت                               |
| ۳۸.    | ملتحى ڈیانے کی حکمت،اورایک غلط نہی کاازالہ                                      |
| MAT    | سادہ زندگی بہتر ہونے کی وجہ۔مؤمن کے کم کھانے کی وجہ سیسی سیسی میں میں سیسی سیسی |
| MAT    | دو هجوریں ایک ساتھ کھانے کی ممانعت کی وجہ                                       |
| r^r    | گھر میں کھانے کی کوئی چیزر کھنے کی وجہ۔ پیازلہسن کھانے والوں کی دورکرنے کی وجہ  |
| r^r    | کھانے کے بعد حمد پسند ہونے کی وجہ، اور کھانے کے بعد کی دعائیں                   |
| MAD    | مہمانی کی اہمیت اوراس کے درجات قائم کرنے کی وجہ                                 |
| MAL    | مطلقاً حرمت خِمر کی وجہ، اور اس شبہ کا جواب کہ شراب سے قوت حاصل ہوتی ہے         |
| r9+    | شراب میں کسی بھی طرح کی مدد کرناباعث اِعنت ہے۔                                  |
| r9.    | انگوری شراب بی نہیں، ہر شراب حرام ہے                                            |
| ٣٩٣    | شراب کوسر که بنانے کی ممانعت کی وجہ میں                                         |
| ۳۹۳    | مختلف میوے ملا کرنبیز بنانے کی ممانعت کی وجہ                                    |
| 662    | تين سالس ميں پينے کي حکمت                                                       |
| r97    | مشکیزہ سے پینے کی ممانعت کی وجہہ                                                |
| r92    | کھڑ بے کھڑتے پینا شائشتگی کے خلاف ہے                                            |
| r92    | دایاں پھرداپاں: جھگڑانمٹانے کے لئے ضابطہ ہے                                     |
| M91    | برتن میں سانس لینے کی ممانعت کی وجہہ                                            |

į

| پینے سے پہلے شمیہ اور بعد میں حمد کی دجہ<br>ب(۳) لباس ،زینت ،ظروف ، اوران کے<br>خرابی پیدا کرنے والی بڑی چزیں : ا-متکبرانہ ل<br>۲-سونے کابڑازیور<br>۳-بالوں کے ذریعہ آرائش بالوں کے ذریع | ران کے مانند چیزیں                      |                            | 91      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|---------|
| خرابی پیداکرنے والی بڑی چیزیں: ۱-منتکبراندل<br>۲-سونے کابڑازیور                                                                                                                          | 1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-  |                            | A       |
| خرابی پیداکرنے والی بڑی چیزیں: ۱-متلبراندل<br>۲-سونے کابڑازیور                                                                                                                           | 1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-  |                            | WI1-144 |
| ۳-بالوں کے ذریعہ آرائش بے بالوں کے ذریع                                                                                                                                                  |                                         |                            | r99     |
|                                                                                                                                                                                          |                                         |                            | ۵۰۵     |
| المان : المحال المعداد مجم عد اعتدا                                                                                                                                                      | ) کے ذریعہ کملی امتیاز                  |                            | 0.9     |
| اسلام نے پراگندگی اورانتہائی تجل میں اعتدال                                                                                                                                              | ں اعتدال قائم کیا ہے ۔۔۔۔               |                            | 0+9     |
| خودساختدزينت اورفطرت بدلني كممانعت                                                                                                                                                       | باممانعت                                |                            | 011     |
| ۴-تصور سازی فرشتے تصویر کی جگہ ہیں آ ۔                                                                                                                                                   | ېلېين آتے                               |                            | ۵۱۳     |
| ہر تصویر سے جان پیدا ہونے کی وجہ                                                                                                                                                         |                                         |                            | ۵۱۳     |
| مصورکوتصویر میں جان ڈالنے کا حکم دیا جائے گا                                                                                                                                             | ياجائےگا                                |                            | 010     |
| ۵-ساز دسرودادر بہلا وے کی باتیں                                                                                                                                                          |                                         | ······                     | PIQ     |
| شادی میں نغمہ دھپڑ اجائز ہے۔ شعرخوانی جائز                                                                                                                                               | وانی جائزے                              | -                          | ۵۱۷     |
| جنگی مشقیں جائز ہیں                                                                                                                                                                      |                                         | •                          | 012     |
| ۲-فضول سواريان ۲-فضول                                                                                                                                                                    |                                         | ·····                      | 019     |
| كتَّا پالنے كى ممانعت كى وجه                                                                                                                                                             |                                         |                            | 019     |
| ۷-سونے چاندی کے برتن                                                                                                                                                                     |                                         |                            | 01.     |
| تین باتیں:شام کے وقت جتات کے پھیلنے ک                                                                                                                                                    | کے پھیلنے کی وجہ۔بند چزمیں شیطان        | کے نہ گھنے کی وجہ، اور سال |         |
| کی کسی رات میں وباءاتر نے کی وجہ                                                                                                                                                         |                                         |                            | 011     |
| ۸-مکانات میں فخرومباہات                                                                                                                                                                  | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |                            | ٥٢٢     |
| معالجداور منترون كابيان مستست                                                                                                                                                            |                                         |                            | orr     |
| نیک وبد فالی، چھوت کی بیاری، کھو پڑ ی کا پر:                                                                                                                                             | پڑی کا پرندہ اور چھلاوہ                 |                            | . 014   |
| نیک فالی اور بدفالی کی حقیقت                                                                                                                                                             |                                         |                            | 014     |
| كيابيسب باصل باتين بين؟                                                                                                                                                                  |                                         |                            | ora .   |
| چھتر اور نجوم                                                                                                                                                                            |                                         |                            | 051     |
| کواکب کی تا ثیر کی دوصور تیں                                                                                                                                                             |                                         |                            | ٥٣٢     |
| خواب اورتعبير                                                                                                                                                                            |                                         |                            | ٥٣٥     |
| بثارتي خواب کی حقیقت                                                                                                                                                                     |                                         |                            | 054     |

| جُلْدِ پَجْم | 12                                                            | جَمِبْ اللهُ الوَاسَعَةِ بَ      |
|--------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| 542          |                                                               | ملكوتي خواب كى حقيقت             |
| OFA          |                                                               | شيطان كاذراداادراس كاعلاج        |
| orn          |                                                               | مبشرات کی تعبیر                  |
| ۵۸+-۵۳۲      |                                                               | ب (م) آداب صحبت                  |
| orr          |                                                               | ا-وعاءوسلام                      |
| ٥٣٥          | ىلام كافائده اوراس كى مشروعيت كى وجه                          | احکام سلام اوراس کی حکمتیں:-     |
| 677          |                                                               | سلام کرنے میں پہل کون کر۔        |
| 014          | نے کی وجہ                                                     | يبودونصارى كوابتداء سلام ندكر    |
| ۵۳۸          | ثواب بر مضح کا وجه                                            | كلمات سلام ميں اضافے سے          |
| ۵۳۸          | ملام كرنا،اورايك كاجواب ديناكافي ب                            | جماعت كم طرف سے ايک كاس          |
| ٥٣٩          |                                                               | سلام رخصت کی حکمت                |
| 00.          | ىنېكى حكمت                                                    | مصافحه،معانقة اورخوش آمديد ك     |
| ۵۵۱          | حکم                                                           | كى كے لئے كھڑے ہونے كا           |
| 000          | نامنوع ہونے کی وجہ                                            | ملاقات پرسلام کے بچائے جھک       |
| ۵۵۳          | پختلف درجات                                                   | استیذان کی حکمت،اوراس            |
| ۵۵۸          | چلنے، چھینک اور جمائی کینے کے آداب                            | ۲-بیٹھنے، سونے، سفر کرنے،        |
| ۵۵۸          | - پہلے سے بیٹھا ہوا آ دمی اپنی جگہ کا زیادہ حقد ارب           | کسی کوا ٹھا کراس کی جگہ نہ بیٹھے |
|              | رت ندبیشے۔ ٹائگ کھڑی کر کے اس پرٹائگ رکھ کر لیٹنے کی ممانعت   | دوآ دمیوں کے درمیان بغیر اجاز    |
| 009          | دت _ سپاٹ حیجت پر سونے کی ممانعت                              |                                  |
|              | ف عورتوں کے چلنے کا ادب ، اور عورتوں کے درمیان چلنے کی ممانعت |                                  |
| 110          | والے کودعادینے کی ،اوردعا کا جواب دینے کی حکمت                |                                  |
| 075          | نى ليت وقت منه بندكر لينے كى حكمت                             | جمائی ناپسندہونے کی دجہ۔ جما     |
| 040          |                                                               | رات میں تن تنہا سفر ممنوع ہو۔    |
| 040          |                                                               | سفرمين كتااور كمنثى ساتهد كمضا   |
| PLA          | ناچابخ                                                        | سفركوب ضرورت طول نېيس دي         |
| PLA          | ع گھر پہنچنے کی ممانعت                                        | لمجسفر ات مي باطل                |
| 042 .        |                                                               | ٣-آداركلام                       |

| لديجم                                                |                                                 | N الواسعة |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------|
| شهنشاه لقب اورابوالحكم كنيت                          | باممانعت _ ناموں کی دوردایتوں میں رفع تعارض     | 072       |
| ابوالقاسم كنيت كى ممانعت                             |                                                 | 02.       |
| غلام كوبند اورآ قاكورت ك                             | کی ممانعت                                       | 025       |
| انكوركوكرم اورز ماندكو براكهني                       | اممانعت                                         | 025       |
| جى خبيث مور باب: كمني                                |                                                 | 020       |
| الله جايي اورفلال جاب:                               |                                                 | 020       |
| جائزونا جائز كلام: تقريروا ش                         |                                                 | 027       |
| جائزوناجائز كلام غيبت وك                             |                                                 | ۵۷۸       |
| چەصورتوں مىںغىبت جائز                                |                                                 | OLA       |
| بغض صورتوں میں کذب ج                                 |                                                 | 029       |
| ب(۵) أيمان ونذ وركابيان                              |                                                 | 095-01.   |
| ب (می) یون کی معامین کی ب<br>منت یوری کرنا کیوں ضرور | 5-                                              | ۵۸.       |
|                                                      | <br>۵، یمین لغو، یمین غموس اور محال بات کی شم   | DAF       |
| غيرالتدكي تتم كمطانا شرك كيوا                        | ے؟ غیراللہ کی تسم منہ سے نکل جائے تو اس کا علاج | ۵۸۴       |
| فتم صلحت کے خلاف ہوتو                                |                                                 | ۵۸۳       |
| فتم بشم کھلانے والے کی نب                            |                                                 | 010       |
| ان شاءاللہ کہنے کی صورت                              |                                                 | ۵۸۵       |
| فتم تو ژ نے کی صورت میں                              |                                                 | 014       |
| نذرکی قتمیں اوران کے                                 |                                                 | 012       |
| نذرمبهم: نذرمباح،نذرطا                               | ې د ند معصبة باورند مستحيل                      | 014       |
| حق توبيہ ہے کہ حق ادانہ ہوا                          |                                                 | 09.       |
|                                                      | (سیرت، فِعْنَن، مناقب                           |           |
| ب() سیرت یاک                                         |                                                 | 00-090    |
| نب یاک اوراد <u>ن</u> چ خاندا                        | میں نی بھیجنے کی وجہہ                           | 090       |
| * * * •                                              | ••••••                                          | 697       |
| کمال ِصورت دسیرت<br>صفات نبوت                        |                                                 | 091       |
| - د المان سکانیکار ک                                 |                                                 |           |

| جؚۢڵۮؚۑ۬ؠٛڿؘؠٚ | 19                                                                                                                    | حَجْمَةُ اللَّهُ الْوَاسَعَةَ بَ                          |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 099            |                                                                                                                       | بشارات وعلامات                                            |
| 4+1            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                 | واقعهٔ شقّ صدر                                            |
| 4+1            |                                                                                                                       | قبل بعثت کے چندواقعات                                     |
| 7+12           | •                                                                                                                     | ا چھے خوابوں سے دحي کی ابتدا پہ                           |
| 4.0            |                                                                                                                       | ورقد کی تصدیق ہے شکین کے کچھ                              |
| 4+0            |                                                                                                                       | فرشته اصلی شکل میں نظر آنے کی د                           |
| 4+4            | <b>پ</b>                                                                                                              | وحی کی دوصورتیں اوران کی حقیقت                            |
| ×+۸            |                                                                                                                       | ابتدائے دعوت اور بجرت جبشہ                                |
| 41+            |                                                                                                                       | دورابتلااور <i>بجر</i> ت کی تیاری                         |
| 711            | 1                                                                                                                     | اسراءومعراج کی حکمتیں                                     |
|                | مدرکی دجہ۔ براق پرسوار ہونے کافائدہ ۔مسجد اقصی لے جانے کا<br>پاکی امامت کرنے کی دجہ۔ آسانوں پر کیے بعد دیگرے چڑھنے کی | واقعات ِمعراج کی صمتیں بشق ص<br>مقصد۔انبیاءے ملاقات اوران |
|                | نے کی وجہ۔سدرۃ المنتہی کی حقیقت پنہروں کی حقیقت ۔انوار کی                                                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     |
| ÷.,,           | _دودهاورشراب کاپیش کیاجانا،اورآپ کا دودهکواختیار کرنا۔ پانچ                                                           | حقيقت _ بيت ٍ معمور کي حقيقت .                            |
| 415-410        | <u>یں</u>                                                                                                             | نمازيں درحقيقت پچإس نمازيں                                |
| ٦٣٣            |                                                                                                                       | اجرت مدينداورظهور معجزات                                  |
| 712            |                                                                                                                       | بجرت كحفور أبعد پانچ اہم كام                              |
| 779            |                                                                                                                       | فيصله كن معركه: غزوهُ بدر كبرى                            |
| 777            |                                                                                                                       | مديندت يهودكا صفايا                                       |
| 455            | <b>ر</b>                                                                                                              | احد کی شکست میں رحمت کے پہل                               |
| 450            |                                                                                                                       | بھڑوں نے لاش کی حفاظت کی                                  |
| 450            |                                                                                                                       | بيرمعو نهكاحاد ثداور قنوت بنازله                          |
| 424            |                                                                                                                       | غزوة احزاب اوراللدكى رخمتين                               |
| 752            |                                                                                                                       | بنوقر يظه كاانجام                                         |
| YMA -          | نکاح کی حکمت                                                                                                          | حضرت زينب رضى الثدعنها سے ذ                               |
| 04             |                                                                                                                       |                                                           |
| 114            |                                                                                                                       | دعائے نبوی کی برکات<br>غزوہً بنی المصطلق اور واقعدا فک    |

\*

| () اواسجة | رجعتها                     | r•                                               | فلد بجب                        |
|-----------|----------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------|
| 4PT.      |                            |                                                  | سورج گهن اورسنت نبوی           |
| אשר       |                            |                                                  | صلح حديبيكي تقريب              |
| ٦٣٢       |                            |                                                  | حديديين اللدكى رحمتين          |
| אחר       |                            |                                                  | فتتح خيبر: فائد اورنشانيان     |
| TAL       |                            | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••          | شاہووں کے نام والانام.         |
| דיזר      |                            |                                                  | معركه موتة اورشهداكي اطلاع     |
| YM        |                            | يى ثابت قدى                                      | تقريب فتح مكه حنين ميں آ .     |
| 719       |                            | •                                                | آ گھ معجزات                    |
| 101       |                            | اسفرکے چھواقعات                                  | غزوة تبوك كاسبب، اوراس         |
| YOF       |                            | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••           | آخرى چھ باتيں                  |
| 120-100   |                            | د.<br>الم                                        | ب(٢) فِعْنَ : آ زماتَشْش اور ، |
|           | باطرح موجيس مارتا ہے، ملتی | یے اندر کا فتنہ، گھر میں فتنہ، وہ فتنہ جوسمندر ک |                                |
| 100       |                            |                                                  | فتنه، عالم كيرفتنها ورفضائي حا |
| YOY       |                            | قل اورنفس کے اچھے برے احوال                      |                                |
|           | مانت داری کا فقدان ۵ –     | ٢-حکومت کابگا ژ۳-فاسد خیالات ۲-۱                 |                                |
| 144       |                            |                                                  | انقلاب زمانه                   |
| ATA       |                            | انشانیاں: فتنے ہی فتنے                           | جاربڑے فتنے۔قیامت کی           |
| 42+       |                            |                                                  | جاربز ن فتنوں کی تعیین         |
| 121       |                            | سترسال تک اسلام کی چکی چلتی رہے گی               |                                |
| 121       |                            |                                                  | ۲- ترکوں کے ساتھ تین مع        |
| 120       |                            |                                                  | ب(٣)مناقب                      |
| 720       |                            |                                                  | فضائل صحابه کی بنیادیں         |
| 727       |                            | فضيلت                                            | قرون ثلاثه كمفسيلت جزئي        |
| YZZ       |                            |                                                  | صحابه يراعتماد كيون ضروري      |
| YZZ       |                            |                                                  | ابوبكر دعمررضي التدعنهمااقضل   |
| ٩٨٠       |                            |                                                  | تقريب أختتام                   |
|           |                            |                                                  | <b>*</b> /                     |
|           |                            |                                                  | - ۵ او زور بیکانیک ۲           |

-

دوسري شم تفصيل داراحاديث مرفوعه كاسرار وحكم كابيان نكاح وطلاق

تدبير منزل کے سلسلہ کی اصوبی باتیں  $(\mathbf{I})$ باب منگنی اوراس سے کتی یا تیں (٢) باب عورات (شرم کی جگہیں) (٣) باب نكاح كاطريقه باب (~) وہ عور تیں جن سے نکاح حرام ہے (۵) باب آ دابٍ مباشرت (٢) باب حقوق زوجيت باب (2) طلاق كابيان (٨) باب خلع ،ظهرار، ايلاءاورلعان كابيان باب (9) عدت كابيان باب (1.) اولاداورغلام بانديوں كى تربيت (11) باب

تدبير منزل كسلسله كاصولى باتي

باب\_\_\_

تدبير منزل ميں عربوں كى عادتوں كالحاظ

فن تدبیر منزل: وہ علم ہے جوتر قی یافتہ تد ّن یعنی شہری زندگی میں خاندانی تعلقات کی تکہداشت سے بحث کرتا ہے۔ان فن کی اکثر ضروری باتیں کتاب کی تمہید میں ارتفاقات وغیرہ کے بیان میں گزرچکی ہیں۔ان کود کیھ لیا جائے۔ یہاں ایک بات جان لیں:

نظام خانہ داری کی بنیادی باتوں پر عرب وعجم کے تمام گروہ منفق ہیں۔ البتدان کے پیکروں اور شکلوں میں اختلاف ہے۔ مثلاً نکاح کی ضرورت سب کے نزدیک مسلم ہے، مگراس کے طریقوں میں اختلاف ہے۔ اور نبی میلانیوَایی پی کی بعثت عربوں میں ہوئی ہے۔ چنانچ حکمت الہٰمی نے چاہا کہ زمین میں اللہ کا بول بالا ہونے کی راہ اور اشاعت ِ دین کا طریقہ بیہ و کہ عربوں کا غلبہ ہو۔ اور ان کی عادتوں کے ذریعہ لوگوں کی عادتوں کا چلن ختم کر دیا جائے۔ اور ان کی حکومت کے ذریعہ لوگوں کی حکومت کا خاتمہ کر دیا جائے۔ پس ضروری ہے کہ تد بیر منزل کی تشکیل عربوں کی عادتوں کے ذریعہ ہو۔ نظام خانہ داری رائج تھا اس کی صور تیں اور شکلیں بیوں ہو خار کی تشکیل عربوں کی عادتوں کے ذریعہ ہو۔ اور ان کی حکومت کے ذریعہ ال

﴿ من أبواب تدبير المنزل ﴾

اعلم: أن أصول فن تدبير المنازل مسلَّمة عند طوائف العرب والعجم، ولهم اختلاف فى أشباحها وصُوَرِها، وبُعث النبى صلى الله عليه وسلم فى العرب، واقتضت الحكمة أن يكون طريق ظهور كلمة الله فى الأرض غلبتَهم على الأديان، ونسخُ عاداتِ أولئك بعاداتهم، ورياساتِ أولئك برياساتهم، فأوجب ذلك أن لا يتعين تدبيرُ المنازل إلا فى عادات العرب، له ديمُس كتاب كي پلي شم، محضوم، باب چهارم (رحمة الله ا: ٢٢٩-٢٥٥) محضراد من باب يازد بم (رحمة الله ٢٢٩-٢٢٩) ت تفصيل ك لك ديم سرحة الله (مواجد)



وجعت الله الواسعة

## 10

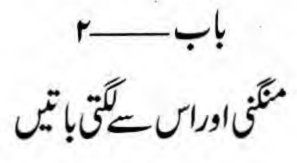
خلديجم

وأن تُعتبر تلك الصور والأشباح بأعيانها.

وقد ذكرنا أكثرُ ما يجب ذكرُه في مقدمة الكتاب في الارتفاقات وغيرها، فراجع.

ترجمہ: تد بیر منزل کے سلسلدی اصولی با تیں: جان لیں کہ گھروں کے انظام کے فن کی بنیادی با تیں عرب وعجم کی جماعتوں کے نزدیک مسلم ہیں۔ اور ان میں ان کے پیکروں اور شکلوں میں اختلاف ہے۔ اور نبی سلائی ایک عرب میں مبعوث کئے گئے ہیں۔ اور حکمت خدادندی نے چاہا کہ زمین میں اللہ کے کلمہ ( دین ) کے ظہور کی راہ ( شکل ) عربوں کا ( دیگر ) ادیان پرغلبہ، اور ان کی عادتوں کا عربوں کی عادتوں سے ختم کر نا اور ان کی ریاست کا عربوں کی ریاست کے ذریعہ زوال ہو۔ پس اس چیز نے واجب کیا کہ گھروں کے نظام کی تعیین نہ ہو گرع ہوں کی عادتوں میں، اور اور اور اور پیکروں کا بعینہ اعتبار کیا جاتے سے اور تین کہ کہ کہ میں ایک میں اور ان کی دیاست کا عربوں کی میں اور میں اور اور میں ارتفا قات وغیرہ کے بیان میں، پس اس کود کھی لیں۔

تصحيح : فی مقدمة الکتاب : تمام شخوں میں فی مقدمة الباب تھا۔ مگر بیز آت قِلم ہے۔اور مقدمہ ے مراد کتاب کی قتم اول ہے۔ وہ قتم ثانی کی تمہید ہے۔



ضرورت نكاح

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله مظانی تیل نے فرمایا: ''اے جوانو اہم میں ہے جو محص گھر بسانے کی طاقت رکھتا ہے : وہ نکاح کرلے کے یونکہ نکاح نگاہ کو بہت زیادہ پست کرنے والا ، اور شر مگاہ کی بہت زیادہ حفاظت کرنے والا ہے۔ اور جو نکاح ک طاقت نہیں رکھتا وہ روز ےلازم پکڑے ۔ کیونکہ روزہ اس کے لئے آختگی ہے ''(مظلوۃ حدیث ۲۰۸۰) تشریح : جب سم میں نکی کی تولید زیادہ ہوتی ہتو اس کے ایئے آختگی ہے ''(مظلوۃ حدیث ۲۰۸۰) عورت کو دیکھنے کی رغبت پیدا کرتے ہیں۔ اور دل اس کی محبت میں گرفتار ہوتا ہے۔ اور ماد کی طرف اتر تا ہے تونفس میں شہوت پیدا ہوتی ہے، اور جن کی محبت میں گرفتار ہوتا ہے۔ اور ماد ہوگاہ کی طرف ایک بڑا تجاب ہے، جو اس کو نیکو کاری میں انہا کے رو کتا ہے۔ اور ایسا کٹر عام کی مطرف ایک بڑا تجاب ہے، جو اس کو نیکو کاری میں انہا کے رو کتا ہے۔ اور ایسا کٹر عالم ہوتا ہے۔ اور ماد ہوتا ہے۔ اور ایس کا بگاڑ دیتا ہے۔ اور باہمی معاملات کی خرابی کے بھنور میں پینچا دیتا ہے۔ پس اس تجاب کو دور کر نا ضرور کی جو اس کو پس جو شخص ہم بستری کی طابقت رکھتا ہے،اوروہ اس پر قادر ہے، بایں طور کہ اس کو۔ مثال کے طور پر۔ ایسی عورت میسر ہے جس سے نکاح کرنا حکمت کے نقاضے کے مطابق ہے۔اوروہ اس کے نان دنفقہ پر قادر ہے۔تو اس کے لئے اس سے بہتر کوئی بات نہیں کہ دہ نکاح کر لے۔اس سے نگاہ بہت زیادہ پست ہوجاتی ہے۔اور شرمگاہ کی خوب حفاظت ہوجاتی ہے۔ کیونکہ نکاح سے استفراغ ماڈہ خوب ہوجا تا ہے۔

اور جونکاح کی استطاعت نہیں رکھتاوہ کل روزے رکھے۔متواتر روزوں میں بیخاصیت ہے کہ اس نے ض کی تیزی ٹوٹتی ہے۔اور جوانی کا جوش ٹھنڈ اپڑتا ہے۔ کیونکہ روزوں سے مادّہ کی فراوانی کم ہوتی ہے۔پس وہ برے اخلاق جوخون کی زیادتی سے پیدا ہوتے ہیں بدل جاتے ہیں۔

تبتل (بیوی ہے بے تعلقی) کی ممانعت

(1) الخطبة ومايتعلق بها )
(1) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يامعشر الشباب! من استطاع منكم الباء ق فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء"
اعلم : أن المنى إذا كثر تولُدُه في البدن صَعِدَ بخارُه إلى الدماغ، فحبَّبَ إليه النظر إلى اعلم : أن المنى إذا كثر تولُدُه في البدن صَعِدَ بخارُه إلى الدماغ، فحبَّبَ إليه النظر إلى المرأة الجميلة، وشَغَفَ قلبَه حبَّها، ونزل قسطٌ منه إلى الفرج، فحصل الشبق، واشتدت العُلمة، وأكثرُ مايكون ذلك في وقت الشباب. وهذا حجابٌ عظيم من حُجُبِ الطبيعة، يمنعه رحمة اللار الواسعة

 $\mathfrak{A}$ 

جلديجم

من الإمعان في الإحسان، ويُهيِّجه إلى الزنا، ويُفسد عليه الأخلاق، ويوقعه في مهالكَ عظيمةٍ من فساد ذات البين، فوجب إماطةُ هذا الحجاب. فمن استطاع الجماع، وقدر عليه، بأن تيسرت له \_ مثلًا \_ امرأةٌ على ما تأمر به الحكمة، وقدر على نفقتها، فلا أحسنَ له من أن يتزوج، فإن التزوج أغض للبصر، وأحصنُ للفرج، من حيث أنه سببٌ لكثرة استفراغ المني. ومن لم يستطع ذلك فعليه بالصوم، فإن سَرْدَ الصوم له خاصيةٌ في كسر سَوْرة الطبيعة، وَكَبْحِها عن عُلَوائها، لما فيه من تقليل مادتها، فيتغير به كل خُلق نشأ من كثرة الأخلاط. [1] وردَّ صلى الله عليه وسلم على عشمان بن مظعون التبتُّلَ، وقال: " أما والله! إني لأخشاكم لله، وأتقاكم له، لكنى أصوم وأفطر، وأصلى وأرقد، وأتزوَّج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني" اعلم: أنه كانت المانويَّةُ والمترَهِّبَةُ من النصاري يتقربون إلى الله بترك النكاح، وهذا باطل، لأن طريقة الأنبياء عليهم السلام التي ارتضاها الله للناس: هي إصلاح الطبيعة، ودفع اعوجاجها، لاسلخها عن مقتضياتها، وقد ذكرنا ذلك مستوعبا، فراجع. ترجمه : واصح ب الغات : الباءة : نكاح ، جماع - بَوَّأَ الرجل : شادى كرنا - أيك دوسر الفظ ب : الباه والباهة : اس کے معنی بھی نکاح اور جماع کے ہیں۔ یہی لفظ قوت باہ کے لئے ستعمل ہے۔ حدیث میں پہ لفظ نہیں ۔ نامرد کوروز وں کی پچھ جاجت نہیں ..... وَجَأَ(ف) وَجَاءً الفحلَ: آختہ کرنایعنی زکے خصیوں کو چھیتنا جس ہے وہ صحی جیسا ہوجائے۔ اور خصاه (ض) خصًاءً: فوطے نکالدینا۔روزوں ہے شہوت ٹوٹتی ہے۔قوت مردمی ختم نہیں ہوتی ۔۔.. الشبق بشہوت۔ شَبَقَ الذكر : كثيرالشهوت مونا ..... غَلِم (س) عُلمة: جماع كي شهوت كازياده مونا ..... حَبّح (ف) حَبْحًا: جويات كو روکنے کے لئے لگام کھینچنا ..... السف کمواء: السف کمو : زیادتی ،حد سے بڑھ جانا۔ غُسکواء الشب اب : جوائی کا جو بن

الأخلاط: سوداء، صفراء، خون اوربلغم \_ يہاں خون مراد ہے۔

نكاح كے لئے عورت كاانتخاب

جب نکاح ضروری ہوا تو ایمی عورت کی نشاندہی ضروری ہے جس نے نکاح مصلحت ہے ہم آ ہنگ ہو، اور جس ے گھریلوزندگی کے مقاصد بحمیل پذیر ہوں۔ کیونکہ میاں بیوی میں صحبت ورفاقت ناگزیر ہے۔اور جانبین سے ضرور تیں امر -< <u>اور نوتر دیکا شیک</u> کے واقعی ہیں۔ پس اگر عورت بد فطرت، بداطوار، بداخلاق اور بد کلام ہوگی تو مرد کا جینا حرام ہوجائے گا۔اور نکاح وبال ِجان بن جائے گا۔اور اگر عورت نیک سیرت، خوش اخلاق، خوش کلام اور نیک اطوار ہوگی تو گھر پوری طرح سنور جائے گا۔اور ہرطرف سے برکتوں کے درواز کے کھل جائیں گے۔جیسا کہ حدیث میں ہے:'' دنیا ساری متاع (ایک وقت تک برتے کی چیز) ہے۔اور دنیا کی بہترین متاع نیک بیوی ہے''(مشکوۃ حدیث ۲۰۰۳) ملحوظہ: بیتمہید ہے۔اس کے تحت وہ اوصاف بیان کئے جائیں گے جن کا زکاح میں لیے اور کا حاط

ديندارى كوترجيح

حدیث ----- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ سِلانیَوَیَکم نے فرمایا:''عورت چار مقاصدے نکاح کی جاتی ہے: اس کے مال کی وجہ ہے، اس کی خاندانی خوبیوں کی وجہ ہے، اس کی خوبصورتی کی وجہ ہے، اور اس کی دینداری کی وجہ ہے: پس تم کوشش کرکے دیندارعورت حاصل کرو۔تمہارے ہاتھ خاک آلود ہوں!''یعنی ناداری وغیرہ کی پرواہ مت کرو(مشکوٰۃ حدیث۳۸۲)

تشريح الوك عموماً نكاح كے لئے عورت كا نتخاب ميں جارباتيں پش نظرر كھتے ہيں:

ا — عورت کی مالداری دیکھتے ہیں۔تا کہاس کے مال سے خود شو ہرکو تعاون ملے۔یاماں کی طرف سے ملنے والے تر کہ کی دجہ سے اولا دخوش حال ہو۔

۲- عورت کا حسب دنسب اورخاندانی خوبیان دیکھتے ہیں۔ کیونکہ اونچ خاندان میں نکاح کرنا شرف دعزت کی بات ہے۔ ۳- عورت کا حسن وجمال دیکھتے ہیں۔ کیونکہ فطرت انسانی خوبصورتی کی طرف مائل ہے۔ادرا کثر لوگوں پر فطرت کاغلبہ ہوتا ہے۔

۳ - عورت کی دینداری دیکھتے ہیں۔ جوعورت پارسا، باعقّت ،عبادت گذاراورخدا کی نیک بندی ہوتی ہے اس سے نکاح کوتر بیچ دیتے ہیں۔

پہلا اور دوسرا مقصد یعنی مال وجاہ اور ثروت دشرف وہ لوگ پیشِ نظرر کھتے ہیں جن پر دنیا داری کا غلبہ ہوتا ہے۔ اور تیسرا مقصد یعنی عورت کی خوبصورتی اوررعنائی وہ لوگ پیشِ نظرر کھتے ہیں جونفس کے غلام ہوتے ہیں۔اور دینداری وہ لوگ دیکھتے ہیں جو پاکیزگی ، نیاز مندی ، فیاضی اور انصاف کے جو ہر سے آ راستہ ہوتے ہیں۔ وہ لوگ ایسی عورت سے نکاح کرنا پیند کرتے ہیں جو دینی کا موں میں ان کی معاونت کرے۔وہ اہلِ خیر وصلاح کی صحبت کے خواہاں ہوتے ہیں۔

فاكره: "تير باتھ خاك آلود ہون": بددعانہيں، بلكه فقر داختياج بكنايہ بدادروَكَ وَمقدر ب يعنى نكاح كا يہى مقصد قابل لحاظ ب - اگر چدديندار عورت سے نكاح كرنے ب مال دمتاع حاصل نہ ہو، پھر بھى اسى كوتر جيح دين چا ہے -حرف زوتر وَبَبَاشِيَرْنَهِ ﴾ -

جلديجم

اورديگر مقاصد کي في بطور مثال ب- البتداگردينداري ڪساتھ مذکوره اوصاف ثلاث يان مي بعض جمع مون تو نور على نور اوراس کي نظير عسلي دَغْمِ أنفِ أبي ذر ب- (مقلوة حديث ٢٦ کتاب الايمان) يعني مؤمن مرتكب كبيره جنت ميں جائے گا، چاہے بيہ بات ابوذ ترکو پسند نه ہو۔

عورت کی دوخو بیاں

اولاد پر شفقت اور شو هرکی چیزوں کی نگہداشت

حدیث --- حفرت ابوہریرة رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سِلانیَّ اَلَّا یُسَلَّانَ اونٹ پر سواری کرنے والی عورتوں میں یعنی عرب کی عورتوں میں سب سے بہتر قریش کی عورتیں ہیں۔ وہ چھوٹی اولا د پر بہت شفقت کرنے والی اور شوہر کی املاک کی بہت زیادہ تکہداشت کرنے والی ہیں''(مشکوۃ حدیث ۳۰۸۳)

تشری بستحب میہ ہے کہ عورت ایسے علاقہ یا قبیلہ کی ہوجن کی عورتوں کی عادتیں اچھی ہوں۔ کیونکہ لوگ سونے چاندی کی کھانوں کی طرح مختلف صلاحیتوں کے مالک ہوتے ہیں۔ اور قومی عادات واطوارانسان پر غالب ہوتے ہیں۔ گویا دہ فطری امر کی طرح ہوتے ہیں جن سے جدا ہونا نہایت دشوار ہوتا ہے۔ مذکورہ حدیث میں نبی میلانیکی پی نے یہ بات بیان فر مائی ہے کہ خاندان قریش کی عورتیں بہترین عورتیں ہیں۔ ان میں چند خوبیاں ہیں: ایک: بیرکہ دہ نابالغ اولا د پر بہت زیادہ مہربان ہوتی ہیں۔ دوسری: بیر کی عورتیں بہترین عورتیں ہیں۔ ان میں چند خوبیاں ہیں: ایک: بیرکہ دہ نابالغ اولا د پر بہت زیادہ مہربان ہوتی ہیں۔ دوسری: بیر کہ دہ شوہ ہر کے مال کی اچھی طرح تگہداشت کرتی ہیں۔ نو کروں وغیرہ کا خیال رکھتی ہیں۔ اور بید دوخوبیاں نکاح کی اہم معاصد ہیں۔ ان کی دونوں کی وجہ سے خاتگی نظام درست ہوتا ہے۔ چنا نچھ میں بی ایک انہی دوکا تذکرہ فر مایا ہے۔ اور تیسری خوبی سے کہ دہ اخلاق صالحہ کے جو ہر سے آراستہ ہوتی ہیں۔ اگر آپ ہمارے علاق کی اور مادی ای موتی ہیں۔ اور تیسری خوبی سے کہ دہ اخلاق صالحہ کے جو ہر ہے آراستہ ہوتی ہیں۔ اگر آپ ہمارے علاقہ ک

## عورت کی دواورخو بیاں

توليدكى وافرصلاحيت اورشو برس محبت

حدیث — حضرت معقِل بن بیارضی الله عنه ہے مروی ہے کہ رسول الله سِلاینیوَیَلا نے فرمایا:'' زیادہ بچ جنے دالی زیادہ پیار کرنے دالی عورت سے نکاح کرد کیونکہ میں تمہاری زیادتی کے ذریعہ دیگر امتوں پر (قیامت کے دن) فخر کرنے والا ہوں'' (مشکوٰۃ حدیث ۱۹۰۳) تشریح میاں بیوی میں مودّت دمجت ہے مدنی (گھریلو) مصلحت بحیل پذیر ہوتی ہے یعنی گھر جنت کانمونہ بن جاتا ہے۔ - حرفَضَ مُوَلَعَبَنَ مُوَلَعَہُ کَھُ اور کی کثرت سے مدنی اور ملی دونو کی تیسی پایی تی تحیل کو پینچی بی یعنی خاندان بھی بر معتاب اور افراد ملت میں بھی اضافہ وتا ہے۔ اور عورت کا اپنے شوہر سے محبت کرنا: اس کے مزاج کی در تنگی اور اس کی طبیعت کی قوت پر دلالت کرتا ہے۔ نیز شوہر سے محبت اس کو شوہر کے علاوہ کی طرف نظر اٹھانے سے روک دیتی ہے۔ اور شوہر کا فائدہ بیہ ہے کہ جب وہ کنگھی وغیرہ اسباب زینت کے ذریعہ خود کو آراستہ کر سے گی تو مرد بھی اس کا ہو کر رہ جائے گا اور اس کی شرم گاہ اور نظر خوب محفوظ ہوجائے گی ۔

[٣] ثم لابد من الإرشاد إلى المرأة التي يكون نكاحُها موافِقًا للحكمة، مُوَفِّرًا عليه مقاصدً تدبير المنزل، لأن الصحبة بين الزوجين لازمة، والحاجات من الجانبين متأكدة، فلو كان لها جبلَةُ سوءٍ، وفي خُلقها وعادتها فَظَاظَةٌ، وفي لسانها بَذَاءٌ: ضاقت عليه الأرض بما رحبت، وانقلبت عليه المصلحة مفسدةً. ولو كانت صالحةً صلح المنزلُ كلَّ الصلاح، وتهيأله أسبابُ الخير من كل جانب. وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "الدنيا كلها متاع، وخير متاع الدنيا المرأةُ الصالحة"

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "تُنكح المرأة لأربع: لما لها، ولحَسَبها، ولجمالها، ولدينها، فاظفر بذات الدين تُرِبَتُ يداك!"

اعلم: أن المقاصدَ التي يقصدها الناسُ في اختيار المرأة أربعُ خصالٍ غالبًا، تُنكح: [الف] لما لها : بأن يُرْغَبَ في المال، ويُرْجى مواساتها معه في مالها، وأن يكون أو لادُه أغنياءَ، لما يجدون من قِبَلِ أمهم.

[ب] ولحسبها: يعنى مفاخر آباءِ المرأة، فإن التزوج في الأشراف شرقٌ وجاةً. [ج] ولجمالها: فإن الطبيعة البشرية راغبة في الجمال، وكثير من الناس تغلب عليهم الطبيعة. [د] ولدينها: أي لعفتها عن المعاصى، وبُعدها عن الريب، وتقربها إلى بارئها بالطاعات، فالمال والجاه مقصدُ من غلب عليه حجابُ الرسم، والجمالُ وما يشبهه من الشباب مقصدُ من غلب عليه حجاب الطبيعة، والدِّينُ مقصدُ من تهذَّب بالفطرة، فأحَبَّ أن تُعاوِنَه امرأتُه في دينه، ورَغِبَ في صحبة أهل الخير.

[٥] قمال صلى الله عليه وسلم: " خير نساء ركبن الإبل نساءُ قريشٍ، أحُناه على ولد في صِغَرِه، وأرعاه على زوج في ذات يده"

أقول: يستحب أن تكون المرأة من كُوْرَةٍ وقبيلةٍ: عاداتُ نسائها صالحةٌ، فإن الناس معادنُ كمعادن الذهب والفضة، وعاداتُ القوم ورسومهم غالبةٌ على الإنسان، وبمنزل الأمر

و فَصَوْحَرْ بِبَالْمَيْحَالَ

وحمة اللاي الواسعة

r+

ځلدينجم

المحبول هو عليه، وبَيَّنَ أن نساء قريش خيرُ النساء، من جهة أنهن أحنى إنسان على الولد فى صغره، وأرعاه على الزوج فى ماله ورقيقه، ونحو ذلك. وهذان من أعظم مقاصد النكاح، وبهما انتظام تدبير المنزل. وإن أنت فتَّشت حال الناس اليومَ فى بلادنا وبلاد ما وراء النهر وغيرها: لم تجد أرسخ قدمًا فى الأخلاق الصالحة، ولا أشدَّ لزوما لها: من نساء قريش. [7] وقال صلى الله عليه وسلم: "تزوَّجوا الولود الودود، فإنى مكاثر بكم الأمم" أقول: توادُّ الزوجين: به تتم المصلحة المنزلية، وكثرةُ النسل: بها تتم المصلحة المدنية والملية، ووَدُّ المرأة لزوجها دال على صحة مزاجها وقوةِ طبيعتها، مانعٌ لها من أن تطمح بصرها إلى غيره، باعتُ على تجمُّلها بالامتشاط وغير ذلك، وفيه تحصين فرجه ونظره.

ترجمہ: (۳) پھرالیی عورت کی طرف راہ نمائی ضروری ہوئی جس نکاح حکمت (مصلحت) کے موافق ہو، مرد پر کامل کرنے والا ہو گھریلو نظام کے مقاصد کو۔ کیونکہ میاں بیوی میں رفاقت لازم ہے، اور جانبین سے ضرور تیں پختہ ہیں۔ پس اگر ہوگی عورت کے لئے بد فطرت ، اور اس کے اخلاق وعادات میں تختی ، اور اس کی زبان میں بد کلامی ، تو مرد پرزمین باوجود کشادگی کے نظر ہوجائے گی ۔ اور صلحت مرد پر خرابی سے پاپٹ جائے گی ۔ اور اگر عورت نیک ہوگی تو گھریوری طرح سنور جائے گا۔ اور ہرجانب سے اس کے لئے خیر کے اسباب مہیا ہوں گے۔ اور دو نہی میں کالی کا ارشاد ہے :

(۵) یہ با می ستحب ہے کہ عورت ایسے علاقہ یا قتبیلہ کی ہوجن کی عورتوں کی عادتیں اچھی ہوتی ہیں۔ پس بیشک لوگ -- 🗲 اوسے زمر بیکا بیٹر کی 🗲 جُلْدِ پَجْمَ

(۱) میاں بیوی کے ایک دوسرے سے محبت کرنے کے ذریعید کھریلوصلحت بھیل پذیر ہوتی ہے۔اورنسل کی زیادتی کے ذریعید کھریلوا در ملی مصلحت پایئے بھیل کو پہنچتی ہے۔اورعورت کا اپنے شوہر سے محبت کرنا اس کے مزاج کی در تگی اور اس ک طبیعت کی قوت پر دلالت کرتا ہے جو اس کو رو کنے والا ہے اس بات سے کہ عورت اپنی نگاہ اٹھائے شوہر کے علاوہ ک طرف۔وہ اس کو ابھارنے والا ہے عورت کے خوبصورت بنے کیکھی کرنے اور اس کے علاوہ کے ذریعیہ،اور اس میں مرد کی شرمگاہ اور اس کی نظر کی حفاظہت ہے۔

لغات الفَظَاظَة ابد طلقى ، تخت كلامى ، اكمر پن ..... اَلبَدَاءَة : بدزبانى ، بدكلامى ..... الحُوْرَة : علاقه ، پرگنه جس ميں بہت سے گاؤں شامل ، وں ..... تحاشر ، مكاثرة : زيادتى وكثرت ميں كى سے مقابله كرنا ، فخر كرنا ، بر ه جانا......وَدَّة يَوَدُّه وَدًّا وَوُدًّا : جا ہنا ، محبت كرنا۔

تشریح: حجاب رسم یعنی حجاب دنیا اور حجاب طبیعت یعنی حجاب نفس، تفصیل رحمة الله (۲۳۱۱) میں دیکھیں ۔ فطرت: خصال اربعہ ( طہارت ، اخبات ، سماحت اور عدالت ) کی مرکب حالت کا نام ہے، جیسا کہ رحمة الله (۲۰۹۱۵) میں گذرا ۔ أحداد و أدعاد کی ضمیریں إنسان کی طرف عائد ہیں ، جیسا کہ شاہ صاحب نے مرجع ظاہر کر کے اشارہ فرمایا ہے۔ کہ

نکاح میں کفاءَ یے معتبر ہے

البته

تُفومين معمولى باتين نظرانداز كى جائيں كفاءت: نكاح ميں حسب ونسب، ذات برادرى اوردين وغيرہ ميں كيسانيت اور برابرى كانام ہے۔ كفُو:مماثل،

اوردیگرفقہا، نسب یعنی ذات برادری، پیشداورمہر ونفقد کے بقدر مالداری میں بھی کفاءت کا اعتبار کرتے ہیں۔ بید کفاءت صحت زکاج کے لئے شرط نہیں، مگر قابل لحاظ ہے اورلڑ کی اورولی کاحق ہے۔ کیونکہ اس کے نہ ہونے سے دونوں کو عارلاتی ہوتا ہے۔ پس خلاف ورزی کی صورت میں صاحب حق کو قاضی سے رجوع کرنے کاحق ہے۔ جمہور کے نزد یک کفاءت میں ان امور کا اعتبار: خانگی زندگی کوخوشگوار بنانے کے لئے ہے۔ کیونکہ عموماً لوگوں کار بن مہن اور طرز معاشرت مختلف ہوتا ہے۔ پس کفو (میل کے لوگوں) میں نکاح کرنا ایک فطری امر جنیہا ہے، اور وہ میاں ہیوی میں الفت ومجب کی احتمال کے خاص

اس مسئلہ میں مالکیہ نے درج ذیل روایت ہے دینداری کے علاوہ دیگر امور میں کفاءت معتبر نہ ہونے پر استدلال کیا ہے۔شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ بیر دوایت کفاءت کے غیر معتبر ہونے پر دلالت نہیں کرتی۔ بلکہ اس کا مطلب سے ہے کہ کفو میں معمولی باتیں نظر انداز کی جائیں فرماتے ہیں:

حدیث — رسول الله سَلانَ یَوَیَم نِ فرمایا: ''جب تمہارے پاس (تمہاری لڑی دغیرہ کا)رشتہ دہ تخص بیھیج جس کے دین اور جس کے اخلاق کوتم پسند کرتے ہو، توتم اس سے نکاح کردد، اگرتم ایسانہیں کروگ (بلکہ مال وجمال کی لالچ کروگے) توزیین میں فتنہ اور بڑافساد پھیلےگا''(مشکوۃ حدیث ۳۰۹۰) تشریح: اس حدیث کا بی مطلب نہیں ہے کہ نکاح میں کفاءت کا اعتبار نہیں۔ کفاءت سے صرف نظر کیسے کی جاسمتی ہے؟ وہ توان چیز وں میں سے ہے جس پر دنیا جہاں کے لوگ پیدا کئے گئے ہیں یعنی فطری امر ہے۔ اور حسب ونسب میں طعن وتشنیع کہ تھی تقل سے بھی سقین ہوجاتی ہے۔ اور لوگوں کے مراتب مختلف ہیں، سب یک ان نہیں۔ اور اس متم کی با تیں شریعت نظر انداز نہیں کرتی۔ چنانچہ حضرت عمر رضی اللہ عند نے فرمایا:'' میں اعلی خاندان کی عورتوں کو روکونگا مگر برابر کے لوگوں سے'' یعنی کفوہی میں ان کو نکاح کی اجازت دونگا (ابن ابی شیہ ۲۰۱۳)

بلکه اس حدیث کا مطلب میہ ہے کہ کفو میں معمولی با تیں نظر انداز کی جائیں یعنی لڑکاغریب، خته حال، بدصورت یا باندی کی اولاد ہو ، یا اس قشم کی کوئی اور بات ہوتو اس کا خیال نہ کیا جائے۔ جب لڑکامیل کا ہے، اور اس کی دینی اور اخلاقی حالت بھی اچھی ہے تورشتہ قبول کرلیا جائے کیونکہ نظام خانہ داری میں مطلوب دوبا تیں ہیں: ایک: ایچھے اخلاق میں معیت وصحبت یعنی بااخلاق رفیق حیات \_ دوم : وہ معیت وصحبت دین کی اصلاح کا ذریعہ ہو۔ پس جب لڑکا بااخلاق اور دین اور اخلاق وہ بہترین رفیق ہے، وہ لڑکی کے دین کوسنوارے گا۔

فائد (۱) حضرت عمر رضى الله عند كى مذكور ه بالا ارشاد ي كفاءت كامعتر مونا معلوم موتاب مراب سر تكراب مراب كايك دوسر م ارشاد اس اس ك خلاف ثابت موتاج فرمايا ما بق ق ف شدى من أحلاق الجاهلية . ألا إنى لا أبالى أى المسلمين م ك خ ن والله م أنكحتُ يعنى مير اندرجا بليت كى باتوں ميں ي كو كى بات باتى نہيں رہى سنوا مجھے بچھ پروان بيں كه مي ن ك خ ن مسلمان عورت سے نكاح كيا، اوران ميں سے ميں نے (اپنى لڑى وغيره كا) نكاح كرايا (ابن الى شير مار اس اس اس قول سے معلوم موتا ہے كہ نسب، ذات براورى اور پيشه ميں كا اعتبار كرنا جا بليت كى بات باتى الم الى الى ال

حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے ازالۃ الخفا ( ۱۰۰۳ رسالہ فقہ عمرؓ) میں ان دونوں قولوں میں پیظیق دی ہے کہ کفاءَت لڑکی اور دلی کاحق ہے، تا کہ دونوں کو عارلاحق نہ ہو۔لیکن اگر دونوں کسی دینی صلحت سے ( مثلًا لڑکا عالم دین ہے ) اپنا یہ حق ساقط کر دیں تو دہ محبوب اور پسندید ہوات ہے۔



حاديح

الم فر الم الم الم الم

خلدينجم

اور آباء جاہلیت پرفخر کرناختم کردیا ہے۔تم سب آ دم وحواء کی اولا دہو، جیسے غلہ سے بھرا ہوا ایک پیانہ، دوسرے بھرے ہوئے پیانہ کے برابر ہوتا ہے۔اورتم میں اللہ کے نز دیک زیادہ معزز دوخص ہے جوتم میں زیادہ پر ہیزگارہے۔پس جب کوئی ایسا شخص رشتہ بیصح جس کے دین اور جس کی دیانت داری ترجہیں بھروسہ ہوتو اس سے نکاح کردو( درمنثور ۲۰۸۰) بیر حدیث جس سیاق میں آئی ہے اس کی عموم پر دلالت واضح ہے۔اسی طرح حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ذات برادری وغیرہ میں کفاءت کوامر جابلی قرار دیا ہے۔پس نہ کورہ تطبیق تشفی بخش ہیں۔

بات دراصل بیہ ہے کہ حسب ونسب، قومیت، ذات برادری اور پیشوں وغیرہ کے ساتھ جوشرف وعزت اور دناء ت ورذالت کا نصور قائم ہوگیا ہے: وہ غیر اسلامی ہے۔ مگر ایسی چیز ہے جس سے پیچھا چھڑا نا مشکل ہے۔ حدیث میں ہے کہ جاہلیت کی چار با تیں میری امت میں رہیں گی۔ لوگ ان کو بالکلین ہیں چھوڑیں گے: ایک حسب (خاندانی خو یوں) پر فخر کرنا یعنی اپنی برائی جنلانا۔ دوم: نسب میں طعن کرنا یعنی دوسروں کے نسب میں کیڑ نے نکالنا۔ الی آخرہ (رحمة اللہ ۲۰۰۳) پس جب تک معاشرہ اس برائی سے پاک نہ ہوجائے: عارضی طور پر نکاح میں اس کا لحاظ خروری ہے۔ حضرت مرضی اللہ عنہ نے جو فر مایا ہے کہ میں شریف خاندانوں کی عورتوں کو میں ٹے لوگوں، ی میں نکاح کی اجازت دونگا، اس طرح کا مات کے اعتبار ک جور وایات ہیں: ان کا مصداق یہی عارضی صورت ہے۔ یعنی اگر چہ بیا مرجا بلی ہے مگر نکاح کا حضرت کر میں اللہ عنہ نے جو کالحاظ ضروری ہے۔ البتداخوت اسلامی کا نقطہ عرون تی ہے کہ پی تصر جابلی ہے مگر نکاح کو روان چڑ ھانے کے لئے اس

[٧] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا خطب إليكم من ترضّون دينه و خُلُقَه فزوّ جوه، إن لاتفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد عريض"

أقول : ليس في هذا الحديث أن الكفاء ة غيرُ معتبرة، كيف؟ وهي مماجُبل عليه طوائفُ الناس. وكاد يكون القدحُ فيها أشدَّ من القتل، والناسُ على مراتبهم، والشرائعُ لا تُهْمِلُ مشلَ ذلك، ولذلك قال عمر رضى الله عنه: لأمنعن فروجَ ذوات الأحساب من النساء إلا من أكفائهن.

ولكنه أراد أن لا يَتَّبِعَ أَحدٌ محقَّرات الأمور، نحوُ قلة المال، ورَثَاثَةِ الحال، ودَمَامَةِ الجمال، أو يكون ابنَ أم ولدٍ، ونحو ذلك من الأسباب، بعد أن يرضى دينَه وخلقه، فإن أعظم مقاصد تدبير المنزل الاصطحاب في خُلق حسنٍ، وأن يكون ذلك الاصطحاب سببا لصلاح الدين.

ترجمہ: اس حدیث میں بیہ بات نہیں ہے کہ کفاءت معتر نہیں ۔ کیے؟ کفاءت تو ان چیزوں میں سے ہے جس پر –• <u>اسَنز حرکیا ش</u>یز کی ج لوگوں کے گردہ پیدا کئے طبی ۔اور قریب ہے کہ کفاءت میں طعن زیادہ بخت ہوتل ہے۔اورلوگ اپنے مرتبوں پر ہیں۔ اور شریعتیں اس صلم کے امور را نگان نہیں کرتیں ۔اور اس وجہ ہے عمر رضی اللہ عند نے فر مایا:......گر آپ نے چاہا کہ کوئی شخص پیر دی نہ کر مے عمولی باتوں کی ، جیسے مال کی کمی ، اور خت حالی اور بدصورتی یا لڑکا باندی کا بیٹا ہو، اور اس کے مانند دیگر اسباب میں سے ، اس کے بعد کہ وہ لڑ کے کے دین اور اخلاق کو پسند کرتا ہے ، پس بیشک تد بیر منزل کے مقاصد میں سب سب ہولیعنی شوہر دیند ار ہوتا کہ لڑکی کے دین کو اخلاق کو پسند کرتا ہے ، پس بیشک تد بیر منزل کے مقاصد میں سب سب ہولیعنی شوہر دیند ار ہوتا کہ لڑکی کے دین کو سنوار کے ا

20

نامبارك عورت -- احتراز

مثبت پہلوے مناسب عورت کی طرف راہ نمائی کے بعد، اب منفی پہلو سے ایسی عورت کی نشاند، ی کرتے ہیں جس ے نکاح نہ کرنا بہتر ہے۔ اسلام نے نحوست کی نفی کی ہے۔ ابن ماجہ (حدیث ۱۹۹۳) میں ہے: لا شُوڈ م ، وقعد یکو ن الیُمُن فی شلافة: فی المو أة ، و الفوس ، و الداد : نحوست نہیں۔ اور کبھی خیر و برکت تین چیز وں میں ہوتی ہے : عورت ، گھوڑ اور گھر میں ۔ یہذاتی نحوست کی نفی اور عرضی خیر کا اثبات ہے۔ یعنی بعض عارضی اسباب کی بنا پر چیز میں مبارک نا مبارک ہوتی ہیں ۔ پھر جن چیز وں سے مزاولت وقتی یا کم وقت کے لئے ہو، ان میں مبارک نا مبارک کا خیال کرنا ضروری نہیں ۔ البتہ جن چیز وں سے تعلق عرصة دراز کے لئے ہو جیسے ہوی ، گھر ، گھوڑ ااور تلوار وغیر و ان میں مبارک نا مبارک کا خیال کرنا ضروری نہیں ۔ ہوتی ہیں ۔ پھر جن چیز وں سے مزاولت وقتی یا کم وقت کے لئے ہو، ان میں مبارک نا مبارک کا خیال کرنا ضروری نہیں ۔

ضروری ہے۔ کیونکدا گرنا مبارک چیز پلے پر گی تو زندگی اجرن ہوجائے گی۔ درج ذیل حدیث میں ای کا بیان ہے: حدیث – رسول اللد مظلن آیک پن فر مایا: ' نحوست :عورت، گھر اور گھوڑ ے میں ہے' ( متفق علیہ ، علوۃ حدیث ۲۰۰۷) تشریح : اس حدیث کاضحیح مطلب شان در دود کی روشن میں بیہ ہے کہ بعض اسباب کی دوجہ سے، جوا کشخفی ہوتے ہیں، کی عورت سے نکاح کرنا یا کسی گھر میں بود دباش اختیار کرنا نا مبارک ہوتا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عند سے مروی ہے کی عورت سے نکاح کرنا یا کسی گھر میں بود دباش اختیار کرنا نا مبارک ہوتا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عند سے مروی ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا: یارسول اللہ اہم ایک ایسے گھر میں رہتے تھے جس میں ہماری تعداد بہت تھی اور اس میں ہمار ک اموال بھی زیادہ تھے۔ پھر ہم ایک دوسر نے گھر میں نتقل ہو گئے تو ہماری تعداد اور ہمارے اول دونوں کم ہو گئے۔ رسول اللہ سلی تیک خوش نیا: دَرُوْ هَ دَمِیْمَةُ : اس گھر کوچھوڑ دو، دوہ برا گھر ہے ! ( ابودا دو دور ہمارے اور ال میں جار کی بی کھی ہو کے ۔ رسول حدیث کا شان در دو ہے۔

پس ایسی صورت میں جبکہ تجربہ کسی عورت سے نکاح نامبارک ہونے پر دلالت کرتا ہوتو مستحب بیہ ہے کہ اس عورت سے نکاح نہ کیا جائے۔ جاہے دہ خوبصورت یا مالدارہو، ایسی نامبارک عورت سے احتر از اولی! S

[٨] قال صلى الله عليه وسلم: " الشؤم في المرأةو الدار و الفرس" أقول : التفسير الصحيح الذي يوجبه مورِدُ الحديث : أن هنالك سببا خفيفا غالبيا يكون به أكثر من يتزوَّجُ المرأةَ- مثلًا- مُحَارِفًا غيرَ مبارك. ويستحب للرجل إذا دلت التجرِبةُ على شؤم امرأة أن يُريح نفسَه بترك تزوجها، وإن كانت جميلة، أو ذات مال.

ترجمه صحيح تفسير جس گوحديث کاموردوا جب کرتا ہے ہيہ ہے که دہاں يعنی نفس الامريس کوئی سبب ہے جو عموماً پوشيدہ ہوتا ہے، جس کی وجہ سے اکثر وہ لوگ جو کسی عورت سے نکاح کرتے ہيں ۔ بطور مثال يعنی یہی عکم گھر ميں رہنے اور گھوڑار کھنے ک بھی ہے سے خیرے دور ہونے دالے، نامبارک ہوتے ہيں۔اورآ دمی کے لئے مستحب ہے، جب تجربہ کسی عورت کے نامبارک ہونے پردلالت کرے، کہا پنی ذات کوآ رام پہنچائے اس سے نکاح نہ کرکے، اگر چہ وہ خوبصورت یا مالدار ہو۔ محارف نے رکنار کر دہ شرہ ان کی ذات کوآ رام پہنچائے اس سے نکاح نہ کرکے، اگر چہ وہ خوبصورت یا مالدار ہو۔



كنوارى \_ نكاح بهتر ب يا ثيب ؟

حکمت کا فیصلہ میہ ہے کہ کنواری سے نکار کوتر جیح دی جائے ، بشرطیکہ وہ عاقلہ بالغہ ہویعنی نا سمجھ پکی نہ ہو ۔ کیونکہ کنواری میں چند خوبیاں ہوتی میں : اول : وہ تھوڑ ۔ ( جماع وغیرہ ) پر بہت زیادہ خوش رہتی ہے، کیونکہ اس میں چالا کی کم ہوتی ہے۔ دوم : اس میں بچے جننے کی صلاحیت زیادہ ہوتی ہے، کیونکہ وہ نو جوان ہوتی ہے۔ سوم : اس کوسلیقہ سکھانا، حکم کے تقاضوں پر چلانا اور ذمہ داریاں اوڑ ھانا آسان ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ کوری تختی کے مانند ہوتی ہے، جس میں ہزیتی ہے م

اور ثيبة (شوہر ديدہ) کی صورت حال اس پختلف ہوتی ہے۔ وہ جالاک (عیار) اور درشت خوہوتی ہے اور قوت توليد بھی اس کی کمزور پڑجاتی ہے، اور وہ کھی ہوئی تختی ہے، جس کے سابقہ نقوش مثانا اور سليقہ سکھانا آسان نہيں۔ البت اگر نظام خانہ داری تجربہ کارعورت کے بغير سرانجام نہ پاسکتا ہوتو پھر ثيبہ سے نکاح کرنا بہتر ہے۔ جیسا کہ حدیث میں ہے: حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے ثيبہ سے نکاح کیا تھا۔ آپ نے فرمایا: 'باکرہ سے کیوں نہ کیا، تم اس سے اٹھ کھیلیاں کرتے اور وہتم سے اٹھ کھیلیاں کرتی !' حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ ابا جان اُحدیث میں سات نو خیز بہنیں ہیں۔ اس لئے میں ایک ذمہ دارعورت گھر میں لایا ہوں تا کہ وہ ان کو سنجا ہے۔ آخر میں اُخری سے سے س

ان کود عائمیں دیں۔

[٩] والحكمة تحكم بإيثار البكر بعد أن تكون عاقلة بالغة، فإنها أرضى باليسير لقلة خبابتها، وأنتق رَحِمًا لقوة شبابها، وأقرب للتأدب بما تأمر به الحكمةُ، ويُلْزَم عليها، وأحصنُ للفرج والنظر، بخلاف الثيبات، فإنهن أهل خبابة وصعوبة الأخلاق، وقلة الأولاد، وهن كالألواح المنقوشة، لايكاد يؤثر فيهن التأديب، اللهم! إذا كان تدبير المنزل لاينتظم إلا بذات التجرِبة، كما ذكره جابر بن عبد الله رضى الله عنهما.

ترجمہ، اور حکمت کنواری کی ترجیح کا فیصلہ کرتی ہے، اس کے بعد کہ وہ عاقلہ بالغہ ہو۔ پس بیٹک کنواری تھوڑے پر بہت زیادہ خوش ہونے والی ہے، اس میں مکاری کم ہونے کی وجہ ہے، اور اس کی بچہ دانی زیادہ جھاڑنے والی ہے اس کی جوانی کے قومی ہونے کی وجہ ہے، اور وہ زیادہ نزد یک ہے تہذیب عیصنے سے اس چیز کے ذریعہ جس کا حکمت تحکم دیتی ہے، اور وہ چیز اس پر لازم کی جاتی ہے، اور وہ شر مگاہ اور نظر کی خوب حفاظت کرنے والی ہے سے برخلاف بیواؤں کے، پس بیٹک وہ مکاری والی اور درشت اخلاق والی اور کم اولا دوالی ہیں، اور وہ کھی ہوئی ختی کی طرح ہیں، نہیں قریب ہے کہ اش کر سے ان میں ادب سکھلا نا۔ اے اللہ اور میں اور دولی جن اور دوں کھی ہوئی ختی کی طرح ہیں، نہیں قریب ہے کہ اش کی ہو اس کو حضرت جاہر بن عبد اللہ درشت اخلاق والی اور کم اولا دوالی ہیں، اور دوں کھی ہوئی ختی کی طرح ہیں، نہیں قریب ہے کہ اش



پیام نکاح سے پہلے عورت کود یکھنے کی حکمت

حدیث \_\_\_\_\_ حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ یے فرمایا:'' جبتم میں ہے کوئی صحف سمی عورت کو پیام نکاح بھیجنے کاارادہ کرے: پس اگر وہ فقد رت رکھتا ہو کہ اس خوبی کو دیکھے جواس کے لئے اس عورت سے نکاح کا باعث ہے تو وہ ایسا کرے'' حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے ایک لڑ کی کو پیام بھیجنے کا ارادہ کیا۔ پس میں اس کو چھپ کرد یکھنے کی کوشش کرتا تھا، تا آئکہ میں نے وہ خوبی دیکھ لی جو میرے لئے اس سے نکاح کاباعث تھی ۔ پھر میں اس کو چھپ کرد یکھنے کی کوشش کرتا تھا، تا آئکہ میں نے وہ خوبی دیکھ کی جو میرے لئے اس سے نکاح کا باعث تھی ۔ پھر

حديث - حضرت مغيرة بن شعبه رضى اللدعنه في ايك عورت كونكاح كاليفام بصبخ كااراده كيا- نبى سلك في في النه في النه دريافت كيا: "تم في اسعورت كوديكها ب? "جواب ديا بنبيل- آپ فرمايا: "اس كود كيهلو، اس سے اميد ب كم تم دونوں ميں خوب موافقت مو "(مشكوة حديث ٢٠١٧) اور حضرت مغيرة "بى سے رسول اللد سلك في في في فرمايا: "اس كو ح فت فر مايا: " اس كو ایک نظرد کمچهلو، کیونکه انصارکی آنگھوں میں کچھ(عیب) ہے'(مشکوۃ حدیث ۳۰۹۸)

تشریح: جس عورت سے شادی کرنے کا ارادہ ہو، اس کو دیکھنے کا استخباب بایں دجہ ہے کہ نکاح غور دفکر کے بعد ہو۔ یعنی چونکہ نکاح ایک اہم معاملہ ہے، اس لئے داقفیت دیسیرت کے ساتھ ہونا چاہئے۔ دیکھے بغیر نکاح کرے گا تو انجام کارتین صورتیں ہونگی: یا تو بیوی پسند آئے گی یانہیں؟ اور نا پسند ہوگی تو رکھے گا یا چھوڑے گا؟ بہرصورت پہلے دیکھے لینا، بغیر دیکھے نکاح کرنے سے، بہتر ہے۔تفصیل درج ذیل ہے۔

ا۔ اگر بیوی پسند نہ آئی تو بھی رکھے گا۔ کسی بھی طرح نباہ کرے گا،توجوافسوس دامن گیرہو گااس کی کوئی انتہانہ ہوگی۔ اورا گرپہلے دیکھ لیاہے،اور پسند خاطر نہ ہونے کے باوجو دکسی مصلحت سے نکاح کیا ہے تو اتناافسوس نہ ہوگا۔

۲ — اوراگرناپیندہونے کی صورت میں چھوڑ دےگاتو بیہ بہت ہی براہے۔اس سے بہتر تو پہلے دیکھ لینا ہے تا کہ تلاق آسان ہو۔

۳ – اوراگرا تفاق نے پیندآ گنی تو بھی بہتر ہیہے کہ پہلے دیکھ لے۔ کیونکہ اب شوق دنشاط سے شادی کرےگا۔رغبت سے برات چڑھے گی،اورنشاط کی پلکوں سے دلہن کواٹھا کرلائےگا۔

بہرحال <sup>ب</sup>عقل مندآ دمی کسی معاملہ میں اسی وفت اقدام کرتا ہے، جب معاملہ کی اچھائی برائی واضح ہوئے۔وہ د کیچ بھال کر ہی اقدام کرتا ہے۔

فا ئدہ: دیکھنااس وقت سود مند ہے جب لڑکا باشعور ہو۔ دیکھنے سے ناک نقشہ اور رنگ روغن کا پند چلتا ہے، اور بیہ معلوم ہوجا تا ہے کہ لڑکی میں کوئی عیب تونہیں ۔ اور اگر ہے تو وہ گوارہ کیا جا سکتا ہے یانہیں۔ دیکھنے سے سیرت واخلاق کا پنہ نہیں چلتا۔ بیہ با تیں قابل اعتماد بابصیرت عورتوں کے ذریعہ ہی معلوم ہو سکتی ہیں۔ پس ان کا دیکھنا بھی اپنے دیکھنے کے قائم مقام ہو سکتا ہے لیکن اگرخود دیکھنا ضروری ہوتو اس کا لحاظ رکھا جائے کہ لڑکی کو یا اس کے گھر والوں کو نا گوار نہ ہو، بلکہ

[١٠] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا خطب أحدُكم المرأةَ: فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه إلى نكاحها فليفعل" وقال: " فإنه أحرى أن يُؤَدَمَ بينكما" وقال: " هل رأيتَها؟ فإن في أعين الأنصار شيئًا" أقول: السبب في استحباب النظر إلى المخطوبة: أن يكون التزوُّجُ على رَوِيَّةٍ، وأن يكون أبعدَ من الندم الذي يلزَمه إن اقتحم في النكاح ولم يوافقه، فلم يَرُدَّه، وأسهلَ للتلافي إن رَدَّ، وأن يكون تزوُّجها على شوق ونشاط إن واقفه. والرجل الحكيم لايلج مولِجًا حتى يتبين خيره وشره قبل ولوجه.

ترجمه، منسوبه کودیکھنے کے استخباب کی وجہ بیہ ہے کہ نکاح غور دفکر ہے ہو، اور بیر کہ وہ زیادہ دور ہواس پشیمانی ہے جو – ح<u>افت مرتبک شی</u>ر کی ج اس كولات موگی اگرده نكان ميں كھسااورده اس كوموافق ندآيا، پس اس ن نكان كوردند كيا (يد يہلی صورت ہے)اور يد كدوه زياده آسان موگا تلاقی كے لئے اگر اس نے ردكيا يعنى بيوى كوچھوڑ ديا (يد دوسرى صورت ہے) اور يد كد نكان شوق ونشاط ہو، اگر نكان اس كوموافق آيا (يد تيسرى صورت ہے) اور دانش مند آدمى كسى داخل مونے كى جگد ميں داخل نہيں ہوتا تا تكداس كے لئے واضح موجات اس معاملہ كى اچھائى برائى اس كەداخل مونے سے پہلے۔ لغت وتر كيب: آدم بيد بھ ما إيداها: صلح كرانا، موافقت كرانا .... دوسرے أن يكون كا اسم ضمير ہے، جوتز وق تي اور متزون دونوں كى طرف لوٹ على ہے.... اسھا كا عطف ابعد پر ہے۔ متزون دونوں كى طرف لوٹ على ہے.... اسھا كا عطف ابعد پر ہے۔

نظر پڑنے سے کوئی عورت بھلی لگے تو اس کاعلاج

حدیث ---- رسول الله سَلائيَايَيَا نِ فرمايا:''عورت شيطان کی صورت ميں سامنے آتی ہے،اور شيطان کی صورت ميں پيٹھ پھيرتی ہے (پس) جبتم ميں سے سی کوکوئی عورت بھلی لگے،اوروہ اس کے دل ميں اتر جائے،تو چاہئے کہ وہ اپنی بيوی کا قصد کرے،اور اس سے صحبت کرے۔ پس بيشک بيہ چيز اس خيال کو پھيردے گی جو اس کے دل ميں پيدا ہوا ہے' (رواہ سلم، مشکوۃ حديث ۱۹۵۵)

تشرت جشہوت فرن سب سے خطرنا ک شہوت ہے۔وہ سب سے زیادہ قلب پر حاوی ہوتی ہے اور بہت ی خرابیوں میں مبتلا کرتی ہے۔اورعورتوں کی طرف دیکھنا شہوت کو تھڑ کا تا ہے۔حدیث کے شردع میں جوفر مایا ہے کہ عورت بصورت شیطان سامنے آتی ہے،اور بصورت ِ شیطان پیٹھ پھیرتی ہے اس کا یہی مطلب ہے کہ وہ شہوت میں بیجان پیدا کرتی ہے۔ پس جشخص نے کسی عورت کودیکھا۔اور اس پر اس کا دل آ گیا۔وہ اس کا مشتاق ہوا اور اس پر فریفتہ ہو گیا تو دانش مندی

کی بات میہ ہے کہ اس خیال کو مہمل نہ چھوڑ اجائے۔ورنہ وہ بڑھتار ہے گا،اوررفتہ رفتہ دل کا مالک ہوجائے گا۔اور اس سے جو چاہے کروائے گا۔ پس اس کاعلاج میہ ہے کہ بیوی کے پاس پہنچ،اور اس سے صحبت کر بے تا کہ وہ خیال کا فور ہوجائے۔ اور بیعلاج دودجہ سے تجویز کیا گیا ہے:

یہلی دجہ: ہرچیز کے لئے مک (مدد) ہے جس ہے دہ قوی ہوتی ہے، اور تدبیر ہے جس سے اس کا زور گھٹتا ہے۔ اور عورتوں کے عشق میں دیوانگی کو مک اس سے پہنچتی ہے کہ نمی کے برتن جرجا نمیں۔ اور اس کے اُبخ ے دماغ کی طرف صعود کریں۔ اور اس کا زور توڑنے کی تدبیر ہیے ہے کہ ان برتنوں کو خالی کر دیا جائے۔ اور بیوی سے صحبت کرنے سے یہ مقصد حاصل ہوجا تا ہے۔ دوسری وجہ: جب دہ اپنی بیوی سے صحبت کرے گا تو اس کا دل اس میں مشغول ہوگا۔ اور دہ اس کے لئے تسلی کا سامان فراہم کرے گا اُس خیال سے جودہ اپنے دل میں پا تا ہے۔ اور دہ اس کے دل کو اُس خیال سے پھیر دے گا جس کی طرف دوہ

جلديجم

رحمة اللار الواسعة متوجہ ہونے والا ہے۔اور جب سی خیال کاعلاج کر دیاجا تا ہے اس کے جمنے سے پہلے تو وہ ادنی سعی سے زائل ہوجا تا ہے۔ [11] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن المرأة تُقُبل في صورة شيطان، وتُدبر في صورة شيطان: إذا أحدُكم أعجبتُه المرأةُ، فوقعت في قلبه، فَليعمِدُ إلى امرأته فَلْيُوَاقِعْهَا، فإن ذلك يَرُدُّ مافي نفسه" اعلم : أن شهومة الفرج أعظمُ الشهوات وأرهقُها للقلب، مُوْقِعَةٌ في مهالكَ كثيرة، والنظر إلى النساء يهيجها، وهو قوله عليه السلام: " المرأة تُقبل في صورة الشيطان " إلخ. ف من نظر إلى امرأة، ووقعت في قلبه، واشتاق إليها، وتولَّه لها، فالحكمةُ: أن لايهمل ذلك، فإنه يز داد حينا فحينا في قلبه، حتى يملكه، ويتصرف فيه. ولكل شيئ مدد يتقوى به، وتدبيرٌ ينتقص به: فمدد التولُّه للنساء: امتلاء أوعية المني به، وصعود بخاره إلى الدماغ. وتدبير انتقاصه: استفراغ تلك الأوعية. وأيضًا : فإن الجماع يشغَّل قلبَه، ويُسَلِّيه عما يجده، ويصرف قلبَه عما هو متوجه إليه، والشيئ إذا عولج قبل تمكنه زال بأدني سعى. ترجمه، واضح ب الغات : توَلَّه عشق ميں ديوانه ہونا ..... سَلَاہ سَلُواً : بھول جانا تہلي يانا صبر آجانا۔ پیام پر پیام دینے کی ممانعت کی وجہ حديث \_\_\_\_ رسول اللد سلى عَادَيم فرماي " كوئى مخص اي مسلمان بحائى ك بيام نكاح كمقابله مي بيام ند دے۔تا آنکہ وہ نکاح کرے یا چھوڑ دے یعنی بات ختم کردے'(مشکوۃ حدیث ۳۱۳۳) تشريح بممانعت کی دجہ بیہ ہے کہ جب آ دمی کسی عورت کو پیام نکاح دیتا ہے،اورعورت کا اس کی طرف میلان ہوتا ہے تواس کی خانہ آبادی کی ایک شکل پیدا ہوجاتی ہے۔ پس دوسرے کا پچ میں کودنا اور پہلے کواس چیز سے مایوس کرنا جس کے وہ در پے ہے،اوراس کواس چیز سے نامراد کرنا جس کا وہ امیدوارہے:اس کے ساتھ بدمعاملگی ،اس پرظلم اوراس پر تنگی کرنا

ہے۔جس سے اس کوایذ اپنچے گی اور نا گواری ہوگی۔اورفتنوں کا درواز ہ کھلے گا،اس لئے اس کی ممانعت کی گئی۔

#### مطالبه طلاق کی ممانعت کی وجہ

مقدر کیا گیا ہے' (مقلوۃ حدیث ۳۱۴۵) تشریح بھی آدمی نکاح ثانی کرنا چاہتا ہے، مخطوبہ مطالبہ کرتی ہے کہ پہلی بیوی کوطلاق دیدو۔حدیث میں اس کی ممانعت کی گٹی۔اوراس کی وجہ سہ ہے کہ بیہ مطالبہ پہلی بیوی کاحق مارنا ہے۔اوراس کی معیشت کو درہم برہم کرنا ہے۔اور مملکت کے بگاڑ کے بڑے اسباب میں سے بیہ ہے کہ آدمی دوسرے کی معیشت خراب کرے۔اوراللہ کے بزد یک پسندیدہ بات بیہ ہے کہ ہر شخص اپنی معیشت کا انتظام ایسے ذرائع سے کرے جو اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے آسان کے جیں۔

[١١] قال صلى الله عليه وسلم: "لايخطُب الرجل على خِطبة أخيه، حتى ينكِح أو يترك" أقول: سبب ذلك: أن الرجل إذا خطب امرأة، وركنت إليه: ظهر وجة لصلاح منزله، فيكون تأييسُه عما هو بسبيله، وتخييبه عما يتوقعه: إساءة معه، وظلما عليه، وتضييقا به.

[١٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " لاتسأل المرأةُ طلاقَ أختها، لتستفرغ صحفَتَها: ولتنكِح، فإن لها ماقدر لها"

أقول: السر فيه: أن طلب طلاقها اقتضابٌ عليها، وسعىٌ في إبطال معيشتها؛ ومن أعظم أسباب فساد المدينة: أن يقتضب واحد على الآخر وجهَ معيشته؛ وإنما المرضيُّ عند الله: أن يطلب كل واحد معيشته بما يَسَّر الله له، من غير أن يسعى في إزالة معيشة الآخر.

ترجمه: والمح ب-اقتضب الشيئ: كالنا-



نظركي آفات اوران كاعلاج

عورتوں کود یکھنا مردوں میں عشق وفریفتگی پیدا کرتا ہے۔اور مردوں کود یکھنا بھی عورتوں میں یہی کام کرتا ہے۔اور بار ہا یہ دیکھنا ناجا ئز تعلقات کا سبب بن جاتا ہے۔ جیسے دوسرے کی بیوی کے درپے ہونا، یا نکاح کے بغیر تعلق جوڑنا، یا کفو کالحاظ کئے بغیر نکاح کرنا۔ اور اس کے جو مفاسد دیکھنے میں آتے ہیں وہ کتابوں میں لکھے ہوئے واقعات سے بے نیاز کرتے ہیں۔ اس لئے حکمت نے چاہا کہ فساد کا یہ دروازہ بند کر دیا جائے۔ مگر چونکہ حاجتیں متضاد اور اختلاط نا گر ہے، اس لئے

خلديجم

ضروری ہے کہ حاجتوں کا لحاظ کرکے ممانعت کے مختلف درجات قائم کئے جائیں۔ چنانچہ رسول اللہ طلانی آؤلیم نے پردے کے درج ذیل طریقے مشروع کئے:

عورت کے لئے گھر میں رہنا بہتر ہے

بيبلاطريقة بيب كريخت مجبورى كريغير عورت گھر ے نه لنگ درسول الله سلين ين فرمايا ہے كه "عورت متر ب جب وہ تكلق ہے تو شيطان اس كو گھورتا ہے " ( شكلو ، حديث ١٣٠٩) حديث كا مطلب بيب كه شيطان كى پار ٹى اس كو گھورتى ت ليون ليح لفتك كو تورت كوتا كے جمعا كلتے ہيں ۔ يا حديث كنا يہ ب سامان فتن فرا ، م ہونے ت يعنى عورت كا گھر - نكنا لوگوں كے لئے باعث فتنہ ہے۔ پس اس كو گھر ہى ميں ر بنا چاہت - سورة الاحزاب آيت ٣٣ ميں ارشاد پاك ب " اور تم الي گور كے لئے باعث فتنہ ہے۔ پس اس كو گھر ہى ميں ر بنا چاہت - سورة الاحزاب آيت ٣٣ ميں ارشاد پاك ب " اور تم الي گھروں ميں قرار - رہون يو تيم اگر چا مهات الموضين كوديا كيا ہے، گردوہ سب خوا تين اسلام كے لئے عام ہے۔ اور حضرت عمر رضى الله عد كو چونك اللہ لاحالالى نے حکمت شرعيد ہے حظ دافر عطافر مايا تھا، اس لئے ان كی شد يد خوا بش تھى اور حضرت عمر رضى الله عند كو چونك اللہ تعالا كى حكمت شرعيد ہے حظ دافر عطافر مايا تھا، اس لئے ان كی شد يد خوا بش تھى نردول تجاب كے بعد قضاء حاجت كے لين كليلى ، تو چونكہ دہ تجرب بدن كى تحس ، اور جانے دولان مي تي تي دو مار تس تھى نردول تجاب كے بعد قضاء حاجت كے لين كليل ، تو تو تكر عمد نظر تو اجازت ند دى جائے۔ چنا نچ د حضرت سودہ رضى الله عنبا در حضرت عمر رضى الله عند الله تعالى اور پکان بى نين كار مطلق اجازت ند دى جائے ۔ چنانچ دعش سودہ رضى الله عنبا نردول تجاب کے بعد قضاء حاجت کے لين كليل ، تو تي تك مطلق اجازت ند دى جائے ۔ چنانچ دعش سودہ رضى الله عنبا در خطرت سودہ رضى اللہ عند نے ان كو پيچان ليا۔ اور پکار كر كہا: '' تم ہم پر پوشيده نيں رہ عين ہيں اس كا گھر ہى ميں رہا ، پس تم دي خطرت سودہ رضى اللہ عند نے ان كو پيچان ليا۔ اور پکار كر كہا: '' تم ہم پر پوشيده نيں رہ عين ہيں اس كا گھر ہى ميں رہا ، پس تم دوش زم مار ہے تھے دعش سودہ رضى اللہ عنبا ہى در اللہ تعليفيکي اس دونت دعشرت عارفرى الله عنبا ہے گھر ميں سے ، اور ك نوش فر مار ہے تھے دعش ہ الگو ہے آگھر كى اجار ايران كيا۔ آپ را تار دى گھرى ہار ہے عدين ہ ميں ہيں ہو تے دور تھا تھ نوش فر مار ہے تھے دعش ہ سودہ ہے تم ہو کر تھے اور اين كيا۔ آپ را تار دوى طار مي ہو جو ہو ہيں ہے ، اور كان تو تي ك

عورت گھرے باحجاب نکلے

تھیں تو چا دروں سے اپنے چہروں کو چھپالیتی تھیں۔ اور صرف ایک آنکھ دیکھنے کے لئے کھلی رہتی تھی (درمنثور ۲۲۱۱۵) البتہ بہت بوڑھی عورتوں کو اجازت دی گئی ہے کہ وہ بے تجاب نگل سکتی ہیں۔ سورة النور آیت ۲۰ میں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَالْفَوَاعِدُ مِنَ النَّسَاءِ الَّتِی لاَیَوْ جُوْنَ نِحَاجًا ﴾ الآیة۔ ترجمہ: اور بہت بوڑھی عورتیں جن کو نکاح کی پکھا مید نہ رہی ہو یعنی وہ نکاح کے قابل نہ رہی ہو: ان پر اس بات میں پکھ گناہ نہیں کہ وہ اپنے (زائد) کیڑے اتار رکھیں، بشرطیکہ زینت کا دکھا واکر نے والی نہ ہوں یعنی ان کے لئے اجانب بھی مثل محارم کے ہوجاتے ہیں۔ جن اعضاء کا محارم سے چھپانا ضروری نہیں، بہت بوڑھی عورتوں کے لئے غیر محرموں سے بھی ان کا چھپانا ضروری نہیں۔ اور اگر وہ اس حین یعنی این حجاب کے ساتھ نگلیں تو وہ ان کے لئے غیر محرموں سے بھی ان کا چھپانا ضروری نہیں۔ اور اگر وہ اس حین یعنی

محارم وغيره كاحكم

سورة النورآیات ۳۰ وا۳ میں ستر وتجاب کے احکام کے ساتھ دواشتناء بھی ذکر کئے گئے ہیں: ایک: ناظریعنی دیکھنے والے کے اعتبارے ۔ دوسرا: منظوریعنی جس کودیکھا جائے ایس کے اعتبارے ۔ ناظر کے اعتبارے آٹھ تھم کے محرم مردوں کا، اور چار دوسری اقسام کا استثناء کیا گیا ہے ۔ اور منظور کے اعتبارے ان چیزوں کا استثناء کیا گیا ہے جوعادۃ ٹھل ہی جاتی ہیں۔ وہ آیات سیدیں:

<sup>(\*</sup> آپ مسلمان مردوں سے کہیں کداپنی نگایی نی پنجی رکھیں۔ اوراپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کریں۔ بیان کے لئے زیادہ پا کیزگی کی بات ہے۔ بیشک اللہ تعالی ان کا موں سے باخبر ہیں جودہ کیا کرتے ہیں۔ اور آپ مسلمان عور توں سے کہیں کہ وہ اپنی نگاہ نیجی رکھیں۔ اوراپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کریں (حدیث میں ہے کہ نظر شیطان کے تیروں میں سے ایک زہر یلا تیر ہے لی نگاہ کی حفاظت ہی سے شرمگا ہوں کی حفاظت کریں (حدیث میں ہے کہ نظر شیطان کے تیروں میں سے ایک زہر یلا تیر کے ایک نگاہ کی حفاظت ہی سے شرمگا ہوں کی حفاظت کریں (حدیث میں ہے کہ نظر شیطان کے تیروں میں سے ایک زہر یلا تیر کے اعتبار سے استن ہے۔ اور زیباکش سے مراد: ہوتم کی خطقی اور کسی زیبات خط ہر نہ کریں ، مگر وہ جو کھلی ہی رہتی ہے ( مروی ہے کہ مقاطق ہی سے شرمگاہوں کو حفاظت ہوتی ہے) اور اپنی زیبات خط ہر نہ کریں ، مگر وہ جو کھلی ہی رہتی ہے (میں خطور کے اعتبار سے اسٹن ہے۔ اور زیباکش سے مراد: ہوتم کی خطقی اور کسی زید نہ ہے۔ ور حضرت این عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ مقاط کو مناظت ہوں اور چھوانا مشکل ہے) اور وہ وہ ہوتے کی ضرورت سے باہر نظر گی تو نقل وحرکت اور سامنے بھی سینہ کا دُوہرا پر دہ کریں۔ اور اپنی زیباکش خطاہر نہ کریں (بید دسر سے اسٹن کی تمہید ہے) مگر اپنے تو ہروں، یا اپنے سینوں پر ڈالے دہیں لیا چندی تو ہوں کی ای ہوت کی وہ ہے ہوتے ہوتے ہے ہے ہوں ہوتوں ہے کہ ہیں ہے کہ میں اللہ عنہم کر کی اور سامنے بھی سینہ کا دُوہ ایز دہ کریں۔ اور اپنی زیباکش خطاہر نہ کریں (بید دسر سے اسٹن کی تمہید ہے) مگر اپنے تو ہروں، یا اپنے سینوں پر ڈالے دہیں لیے خبر وں، یا اپنے ہوتی نی بی میں این میں ای میں ہوں کی ای ہوں کی ای ہوں کی ای ہوں کی ہو ک

ځلديجه

المكورك بكالشكر ٢

رجمة اللار الواسعة

مراد نہیں )(۲) باپ ( دادا، پردادا)(۲) خسر ( خسر کے باپ دادا)(۲) این لڑ کے (۵) شوہر کے دوسری بیوی سے لڑ کے (۲) حقیقی ، علاقی اورا خیافی بھائی (۵) منیوں قسم کے بھائیوں کے لڑکے (۸) مینوں قسم کی بہنوں کے لڑ کے ۔ دوسری قسم کے چارلوگ : (۱) مسلمان عور میں ۔ ان کے سامنے وہ اعضاء کھولتا جائز ہے جو محارم کے سامنے کھولنا جائز ہے (۲) جو تورتوں کے معلوک ہیں۔ الفاظ کے عموم میں غلام باندی دونوں داخل ہیں۔ مگر اکثر فقتها ء کے زدد یک اس سے صرف اور لڑیاں مراد ہیں۔ غلام اس میں داخل نہیں۔ ان سے میں علام باندی دونوں داخل ہیں۔ مگر اکثر فقتها ء کے زد یک اس سے سرف وزیر حال میں مراد ہیں۔ غلام اس میں داخل نہیں۔ ان سے غیر محارم کی طرح پردہ داجب ہے۔ اور اس کا ایک قرینہ سے ہے کہ اس کا فر کر حال فقتها ، مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ عام مراد لیتے ہیں۔ ان کے نزد یک ملوکہ بیاں اگر چوہ کا فر ہوں محارم کے حکم میں میں۔ اور بعض فقتها ، مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ عام مراد لیتے ہیں۔ ان کے نزد یک ملوکہ غلام بھی محارم کے حکم میں صاحب قدر سرو فی بھی یہی رائے ہوں میں داخل نہیں اور برحواں تسم کے لوگ جو مورتوں کی طرح ہوں محارم کے حکم میں مواجب قدر سرو فی بھی یہی رائے ہوں اللہ عام مراد کیتے ہیں۔ ان کے نزد یک ملوکہ غلام بھی محارم کی حکم میں مواجب قدر سرو ڈی بھی یہی رائے ہے (۳) وہ مغلقل اور برحواں قسم کے لوگ جو مورتوں کی طرف کوئی رغب نہیں رکھتے۔ مواجب قدر سرو ڈی بھی یہی رائے ہے (۳) وہ مغلقل اور برحواں قسم کے لوگ جو مورتوں کی طرف کوئی رغب نہیں رکھتے۔ مواجب قدر سرو ڈی بھی یہیں۔ اور جو مورتوں کے حالات سے دلچ ہیں رکھتا ہو، اس سے پر دہ واجب ہے، چا ہے وہ بوڑ حایا پنجو ا

باقی آیت کریمہ <sup>بن</sup> اورعورتیں اپنے پاؤں زور سے زمین پرنہ ماریں کہ ان کامخفی زیور معلوم ہوجائے (پس بجنے والا زیور پہنتا جائز نہیں۔ اور جب زیور کی آ واز کا پر دہ ضرور کی ہے تو خودعورت کی آ واز کا پر دہ بدرجہ ً اولی ضرور کی ہے۔ کیونکہ دہ زیور کی آ واز سے زیادہ دل کش ہے، پس بالغ عورتوں کی تعلیم بھی عورتوں ہی کے ذریعہ ہونی چاہئے ) اور اے مؤمنو! تم سب اللہ تعالی کے سامنے تو بہ کروتا کہ تم فلاح پاؤ<sup>،</sup>

حضرت شاه صاحب قدس سرهٔ نے اس آیت کی تغییر میں نتین با تمیں بیان کی ہیں:

ہیلی بات :اللہ تعالیٰ نے چہرہ اور دونوں ہتھیلیاں کھولنے کی اجازت دی ہے۔ کیونکہ چہرہ سے بیچان ہوتی ہے، اور ہاتھوں سے عموماً چیزیں لی دی جاتی ہیں۔ یعنی بید دونوں اعضاء حجاب میں داخل نہیں (جسیا کہ حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کی رائے ہے) دوسر کی بات : چہرے اور ہتھیلیوں کے علاوہ سارا بدن چھپانا واجب ہے، مگر شوہر ،محارم اور مملوکہ غلام اس سے مشتیٰ ہیں ( بیرائے بھی حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کی ہے)

تيسري بات: بهت بوڑھى عورتوں كواجازت دى ہے كہ وہ اپنے كپڑےا تارر ھيں۔

فائدہ: بیتیسری بات پہلی بات کے معارض ہے۔ جب جوان عورت کے لئے بھی چہرہ اور ہتھیلیوں کا تجاب نہیں تو بوڑھیوں کے لئے توبدرجۂ اولی نہیں۔ پھر باقی کو نے کپڑے نہ پہنچ کی اجازت دی ہے؟! بات درحقیقت بیہ ہے کہ سورۃ النور کی اس آیت میں تجاب اور ستر کے احکام ایک ساتھ بیان کئے گئے ہیں۔ اور سورۃ الاحزاب میں صرف تجاب کا مسئلہ بیان کیا ہے۔ اور اس میں چہرے کے تجاب کی صراحت ہے۔ البیتہ سورۃ النور کی آیت ۲۰ میں اس سے بہت بوڑھی عورتوں - حج نوشز قریب بلیٹرنی ج

ځلدينج

کااشتناءکیا گیاہے۔

اور چہرہ اور ہتھیلیاں ستر میں داخل نہیں ، اور محارم وغیرہ کے لئے تجاب میں بھی داخل نہیں ۔ بلکہ فقہاء نے دونوں پیروں کوبھی ان کے ساتھ لاحق کیا ہے۔ بیتین اعضاء کھلے ہوئے ہونے کی حالت میں نماز درست ہے، اور محارم وغیرہ ت ان کا حجاب بھی نہیں ہے۔ اور اجانب کے حق میں بوقت ضرورت ان کا کھولنا جائز ہے، بے ضرورت کھولنا جائز نہیں ، اور ان کے علاوہ بدن کا کھولنا مجبوری میں جائز ہے۔

فائدہ: آیت میں مذکورہ لوگوں کے حق میں چہرہ اور ہتھیلیوں کا حجاب نہیں۔ باقی بدن کا حکم بیان نہیں کیا۔ اس کا تذکرہ احادیث اور کتب فقہ میں ہے۔ مثلاً: شوہر کے حق میں بدن کے سی حصہ کا ستر واجب نہیں۔ اور باپ وغیرہ محارم کے حق میں سر، سینہ اور اس کے مقابل پیچھ اور پنڈلی کا ستر واجب نہیں۔ پیٹ، اس کے مقابل پیچھ اور کھٹنے سے نیچ تک ستر واجب ہے۔ اس طرح دیگر احکام ہیں جو کتب فقہ میں مذکور ہیں۔

اجنبى عورت كے ساتھ تنہائى جائز نہيں

تیسراطریقہ: بیہ مقرر کیا کہ کوئی مردکسی اجنبی عورت کے ساتھ تنہائی میں جمع نہ ہو، جہاں کوئی ایسا شخص نہ ہوجس سے دونوں ڈریں۔درج ذیل تین احادیث ای سلسلہ کی ہیں :

حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا:''سنو! ہر گز کوئی مردکسی خاوند دیدہ عورت کے پاس رات نہ گذارے، الا یہ کہ وہ شوہریا محرم ہؤ'(رواہ سلم، شکلوۃ حدیث ۳۱۰۱)

حدیث ۔ رسول اللہ ﷺ عَلیٰ کَنَا اللہ مُسَلَّنَ کَنَوْ کَنَ مُرایا '' ہر گُز کوئی مرد کسی عورت کے ساتھ تنہائی میں نہ رہے،ورنہ ان کا تیسرا شیطان ہوگا''وہ ان کوفتنہ میں مبتلا کردیگا(رداہ التر ندی۔مفکوۃ حدیث ۳۱۱۸)

حدیث — رسول اللہ سِلَانَ یَکَیَکَیکَ نِحْر مایا: ''ایسی عورتوں کے پاس جن کے شوہر عرصہ سے سفر میں ہوں ہر گر داخل نہ ہو کو، پس بینتک شیطان چلتا ہے انسان میں خون کی نالیوں میں' یعنی جس طرح رگ میں دیا ہوا انجکشن فوری اثر کرتا ہے، شیطان بھی چنگی بجا کرفتنہ میں مبتلا کر دیتا ہے۔شیطان کو اللہ تعالیٰ نے بیطافت نہیں دی کہ وہ انسان کے بدن میں گھسے۔ اور آسیب چڑھتا ہے، بدن میں داخل نہیں ہوتا ( مظلوۃ حدیث ۱۹۳)

دوسر ے کاسترد یکھنے کی ممانعت

رحمة الله الواسعة

#### MY

چٹ کرسونے کی ممانعت کی وجہ

پانچواں طریقہ : بیہ مقرر کیا کہ دوشخص ایک کپڑے میں چٹ کرنہ سوئیں۔ ای حکم میں ایک چار پائی پر رات گذار نابھی ہے، کیونکہ نیند میں ایک دوسرے سے چٹ سکتے ہیں۔ درج ذیل دوحد یثیں ای سلسلہ کی ہیں : حدیث (۱) ۔ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا:'' ایک آ دمی دوسرے آ دمی تک ایک کپڑے میں نہ پہنچ یعنی بدن لگا کر نہ سوئے۔ اور ایک عورت دوسری عورت کے سانتھ ایک کپڑے میں نہ پہنچ'' (مشکوۃ حدیث ۱۳۰۰) حدیث (۲) ۔ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا:'' ایک عورت دوسری عورت سے کھلاجسم نہ لگا ہے، پس وہ سو ہر

تشریح: مباشرت کی ممانعت کی وجہ بیہ ہے کہ جسم ہے جسم لگانا شہوت بھڑکا نے میں نہایت زودار ہے۔ جوطبق زنی اور اغلام کی خواہش پیدا کرتی ہے۔ اور'' گویا وہ اس کود کھر ہا ہے'' کا مطلب بیہ ہے کہ عورت کا عورت ہے جسم لگانا کہ تھی مکنون محبت کا سبب بن جاتا ہے۔ پس بے ساخت اس لطف اندوزی کا تذکرہ شوہر یا کسی رشتد دار کے سامنے زبان پر آجاتا ہے۔ اور وہ ان کی فریفتگی کا سبب بن جاتا ہے۔ اور سب سے بڑی خرابی کی بات میہ ہے کہ کسی عورت کا حال شوہر کے علاوہ کے سامن بیان کیا جائے۔ جیسے میت نامی بیج ااز واج مطہرات کے پاس آیا کرتا تھا۔ ایک دن حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس بیان کیا جائے۔ جیسے میت نامی بیج از از واج مطہرات کے پاس آیا کرتا تھا۔ ایک دن حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس آیا۔ نبی سیان کیا جائے۔ چیسے میت نامی بیج از از واج مطہرات کے پاس آیا کرتا تھا۔ ایک دن حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس آیا۔ نبی سیان کیا جائے۔ چیسے میت نامی بیج از از واج مطہرات کے پاس آیا کرتا تھا۔ ایک دن حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس تایا۔ نبی سیان کیا جائے۔ چیسے میت نامی بیج از واج مطہرات کے پاس آیا کرتا تھا۔ ایک دن حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا ہے پاس آیا۔ نبی سیان کیا جائے۔ جیسے میت نامی بیچ پڑا از واج مطہرات کے پاس آیا کر تا تھا۔ ایک دن حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس آیا۔ نبی سیان کیا جائے۔ چیسے ہو چار میں نہ کی کھا کو نگا، جو چار سلوٹوں ہے آتی ہے اور آ تھ سلوٹوں ہے وہ بھرے بر کی کی میں ہو ہوں کی تو اس کے پیٹی پڑی نے ایک بیٹے پر آتھ شکن نظر آتے ہیں۔ یعنی خوب بھرے بر ن کی ہے۔ جب رسول اللہ سیان کی تو اس کی میہ بات سی تو قرام این '' یہ ہر گر تم ہمارے پاس نہ آیا کرے '( مشکوۃ تو دیر این کی ج سر سل اس سا سی اندازہ ہوا کہ اس کی میں بات سی تو قرام این '' یہ ہر گر تم ہمارے پاس نہ آیا کرے '( مشکوۃ تو دیر این کی ہے۔ سی ہو تو اس کی ہو ہو میں دو س جُلدِيْجَ

٥ المور بالمريد

r2

نہیں۔ نیز غیر شوہر بے غیلان کی لڑکی کا حال بیان کرنے میں اس غیر کی فریفتگی کا اندیشہ ہے۔

﴿ ذكر العورات ﴾

اعلم : أنه لما كان الرجالُ يُهَيَّجُهم النظرُ إلى النساء على عشقهن، والتولُّه بهن؛ ويفعلُ بالنساء مثلَ ذلك، وكان كثيرًا مَّايكون ذلك سببًا لأن يُبتغى قضاءُ الشهوة منهن على غير السنَة الراشدة، كاتباع من هي في عصمة غيره، أو بلانكاح، أو من غير اعتبار كفاءةٍ، والذي شوهد من هذا الباب يُغنى عما سُطر في الدفاتر : اقتضت الحكمةُ أن يُسَدَّ هذا الباب. ولما كانت الحاجات متنازعةٌ مُحْوِجَةٌ إلى المخالطة: وجب أن يُجعل ذلك على مراتب بحسب الحاجات، فشرع النبي صلى الله عليه وسلم وجوهًا من الستر :

أحدها : أن لا تخرج المرأة من بيتها إلا لحاجة لاتجد منها بُدًا. قال صلى الله عليه وسلم : "المرأة عورة"، فإذا خرجت استشرَفَهَا الشيطانُ" وقال الله تعالى : ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوْتِكُنَّ﴾ أقول: معناه: استشرف حِزْبُه، أو هو كناية عن تَهَيُّئ أسباب الفتنة.

وكان عمر رضى الله عنه \_ لِمَا أوتى من علم أسرار الدين \_ حريصًا على أن يُنْزِلَ هذا الحجابُ، حتى نادى: ياسو دةً! إنكِ لاتَخْفَيْنَ علينا" لكنه صلى الله عليه وسلم رأى أن سدَّ هذا الباب بالكلية حرجٌ عظيم، فندب إلى ذلك من غير إيجاب، وقال: " أَذِنَ لكنَّ أن تخرجن إلى حوائجكن"

الثانى: أن تُلقِى عليها جِلْبَابَها، ولا تُظهر مواضعَ الزينة منها، إلا لزوجها، أو لذى رَحِمٍ مَحْرَمٍ. قال تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ: يَغُضُّوْا مِنْ أَبْصَارِهِمْ، وَيَحْفَظُوْا فُرُوْجَهُمْ، ذَلِكَ أَزْكى لَهُمْ، إِنَّ اللَّهَ حَبِيْرٌ بِّمَا يَصْنَعُوْنَ. وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ: يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ، وَيَحْفَظُوْا فُرُوْجَهُمْ، زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَاظَهَرَ مِنْهَا، وَلَيْلُمُؤْمِنَاتِ: يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِمْ، وَيَحْفَظُوْا فُرُو جَهُمْ، ذَلِكَ أَزْكى لَهُمْ، إِنَّ اللَّهَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَاظَهَرَ مِنْهَا، وَلَيْ لِلْمُؤْمِنَاتِ: يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ، وَلَا يَدْوَلُ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَاظَهَرَ مِنْهَا، وَلَيْطُوبَ بِنَ بِحُمُوهِنَّ عَلَى جُيُولِهِنَّ، وَلاَ يُعْذِينَ وَيَعْفَظُنَ فُرُو جَهُنَّ، وَلاَيُبُدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُوْلَتِهِنَّ، أَوْ آبَائِهِنَّ، أَوْ آبَاءِ بُعُوْلَتِهِنَّ، أَوْ أَبْنَاءِهِنَّ، أَوْ

فرخَّص فيما يقع به المعرفة من الوجه، وفيما يقع به البطش في غالب الأمر، وهو اليدان.وأوجب سترَ ماسوى ذلك إلا من بعولتهن، والمحارم، وماملكت أيمانهن من العبيد. ورخَص للقواعد من النساء أن يضعن ثيابهن.

الثالث: أن لا يَخْلُو رجل مع امرأة، ليس معهما من يَهَابَانِه. قال صلى الله عليه وسلم: "ألا!

رحمة اللار الواسعة

جُلدَيْجَمَ

لايبيتن رجل عند امررأة ثيب إلا أن يكون ناكحا أو ذارحم وقال صلى الله عليه وسلم: لا يخلون رجل بامرأة، إلا كان ثالتُهما الشيطانُ وقال صلى الله عليه وسلم: " لا تَلجُوا على المُغيبات، فإن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم" الرابع: أن لا ينظر أحدّ - امرأة كانت أورجلًا - إلى عورة الآخر - امرأة كانت أو رجلا \_ إلا الزوجان. قال صلى الله عليه وسلم: " لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة " أقول : وذلك: لأن النظر إلى العرورة يهيج الشهوة، والنساء ربما يتعاشقن فيما بينهن، وكذلك الرجال فيما بينهم، ولا حرج في ترك النظر إلى السوءة. وأيضًا: فستر العورة من أصول الارتفاقات، لابد منها. الخامس: أن لا يُكامِعُ أحدُّ أحدًا في ثوب واحد. وفي معناه: أن يَبِيَّنا على سرير واحدٍ، مثلًا. قال صلى الله عليه وسلم: " لا يُفضى الرجل إلى الرجل في ثوب واحد، و لا تفضى المرأة إلى المرأة في ثوب واحد" وقال صلى الله عليه وسلم: " لاتُباشر المرأةُ المرأةَ، فَتَنْعَتُهَا لزوجها، كأنه ينظر إليها" أقول : السبب : أنه أشد شيئ في تهيُّج الشهوة، والرغبةُ تورث شهوةَ السِّحاق واللواطةِ. وقوله: "كأنه ينظر إليها". معناه: أن مباشرة المرأة المرأة ربما كانت سببا لإضمار حبها، فيجرى على لسانها ذكرُ ما وجدت من اللذة: عند زوجها، أو ذي رحم منها، فيكون سببا لتولُّههم، وأعظم المفاسد: أن تُنعَتَ امرأةٌ عند رجل ليس زوجًا لها، وهو سبب إخراج هيت المخنَّثِ من البيوت. ترجمہ جسم کے ان حصوں کا بیان جن کا کھولنا موجب شرم ہے : جان کیں کہ جب عورتوں کو دیکھنا مردوں کو برا بیختہ کیا کرتا ہےان کے عشق میں، اور ان مرفر یفتکی میں، اور دیکھنا عورتوں کے ساتھ بھی ایسا ہی کیا کرتا ہے۔ اور بار ہایہ چیز سبب بن جایا

رہ جان سے س پر اور ان پر س پر اور ان چاہی جائے است راشدہ ( دینی طریقہ ) کے برخلاف بی جیسے اس عورت کرتی ہے اس بات کی کدعور توں سے حاجت روائی جاہی جائے است راشدہ ( دینی طریقہ ) کے برخلاف بی جیسے اس عورت کے پیچھے پڑنا جو کہ وہ اس کے علاوہ کی پناہ میں ہے، یا نکاح کے بغیر، یا کفاءت کا اعتبار کئے بغیر، اور جو مشاہدہ کیا گیا ہے اس قبیل کی باتوں سے وہ بے نیاز کرتا ہے ان باتوں سے جو بڑی کتابوں میں کہ صی ہوئی ہیں: پس چاہا حکمت نے کہ بید دروازہ بند کردیا جائے۔ اور جب حاجتیں متضاد، اختلاط پر مجبور کرنے والی تھیں تو ضروری ہوا کہ بید سد تباب حاجتوں کے لیے اس مختلف مرانب پر گردانا جائے۔ چنانچہ ہی خیلی تی پر دے کہ تحلف طریقے مشروع قرمائے سان میں سے ایک زید سے نظر میں بند بند کی سے ان میں ہے ایک نے بردے کہ مختلف طریقے مشروع قرمائے سان میں سے ایک نید

سندهی رحمداللد في بھی کی ہے۔

\$

مجھی ایک دوسرے پر فریفتہ ہوتی ہیں۔اورای طرح مردبھی آپس میں۔اور کچھ تگی نہیں نڈگاپے کی طرف نہ دیکھنے میں۔ اور نیز: پس نڈگاپے کو چھپاناارتفا قات( تہذیب) کی اُن بنیادی باتوں میں سے ہے جن سے چارہ نہیں۔

3

m9

جُلْدِ پَجِم

المكرزة ببالشكر

#### جُلَدِ يَجْم

### سترعورت فرض ہونے کی وجہ

عورت <sup>یع</sup>نی نظایا: وہ اعضاء ہیں جن کا تھلنا متوسط (معتدل)عرف وعادت میں معیوب سمجھا جاتا ہے۔ جیے دور نبوی میں قریش کی عادتیں دیگر قبائل کی بہ نسبت معتدل تھیں ۔ اورسترعورت انسانوں کے مسلمہ ارتفاقات (تہذیب) کی بنیاد کی بات ہے۔ اوران چیز وں میں سے ہے جس کے ذریعہ انسان کا دیگر حیوانات سے امتیاز ہوتا ہے۔ اس لئے شریعت نے سترعورت فرض کیا ہے۔

ستر کابیان: دوشر مگامیں (بول و براز کی جگہیں) دوفوطے، زیریاف اور دونوں رانوں کی جڑیں جوزیریاف سے متصل میں: بدیہی طور پرستر میں ۔ پس ان پر دلیل قائم کرنے کی حاجت نہیں ۔ اور متعد داحا دیث اس پر دلالت کرتی ہیں کہ ران بھی ستر ہے ۔ وہ روایات درج ذیل ہیں:

حدیث (۱) ۔۔.. رسول اللہ سِلگانیکی نے فرمایا:''جب تم میں ۔ے کوئی شخص اپنے غلام کااپنی باندی ۔ نکاح کرد۔ تو دہ ہر گز باندی کے ستر کونہ دیکھے' اورایک روایت میں ہے:'' پس وہ ہر گز نہ دیکھے اس حصہ کو جوناف سے نیچے اور گھٹنے او پر ہے'' (رداہماابوداؤد، واسنادہ حسن ، مشکو ۃ حدیث الالا) اس حدیث میں باندی کے ستر کا بیان ہے۔اورایک قول میں مرداور باندی کا ستر ایک ہے (ہدایہ)

حديث (۲) \_\_\_\_ بحر بدرضی الله عنه \_ جواصحاب صفّه ميں \_ تصف، رسول الله مطلق في خفر مايا: '' كياتم ميں معلوم نہيں كه ران ستر ب!''(مشكوة حديث ١٣٣) علاوہ ازيں: آپ نے حضرت على رضى الله عنه \_ فرمايا: '' اے على! اپنى ران نه كھولو، اور نه كى زندہ كى ران ديكھو، نه كسى مردہ كى''(مشكوة حديث ١٣٣٣) اور حضرت معمر رضى الله عنه سے فرمايا: ''معمر! اپنى را نيں ڈھا نگ لو، كيونكه دونوں را نيں ستر ہيں'' بيد وايات گوضعيف ہيں، مگر سب مل كر حسن لغير ہيں۔

اوراس کے خلاف حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جنگ خیبر کے موقعہ پررسول اللہ سِلان ﷺ کے اپنی ران سے لنگی مثانی، بیہاں تک کہ حضرت انس نے آپ کی ران کی سفیدی دیکھی ( بخاری حدیث اے ۳) بید دایت قومی ہے، جوران کے ستر نہ ہونے پر دلالت کرتی ہے۔

شاه صاحب رحمه الله فرمات بیں : اختلاف روایات کی صورت میں احتیاط کی بات میہ ہے کہ ران کوستر قرار دیا جائے۔ یہی بات شریعت کے ضوابط سے اقرب ہے۔ یعنی جب مُحرم ومیسج دلائل میں تعارض ہوتا ہے تو مُحرم روایات کوتر جیح دِی جاتی ہے۔ یہی بات امام بخاری رحمہ اللہ نے فرمائی ہے ( کتاب الصلوٰۃ ، باب ( ۱۲) باب ما یُذکو فی الفحذ ) فا نکرہ (۱): گھٹنہ : امام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک ستر میں شامل نہیں۔ امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ کے نز دیک ستر ہے۔

کیونکہ اس میں بھی روایات متعارض ہیں۔ مذکورہ بالا روایت کہ 'ہرگز نہ دیکھے اس حصہ کو جوناف سے نیچے اور گھٹنہ سے – 🗲 اوسَزَوَرَ بَبَاشِیَرْارِ کھ اوپر بے' اس پردلالت کرتی ہے کہ گھٹند سترنہیں ۔اورسنن دارقطنی (۱۳۳۱) میں حضرت علی رضی اللّٰدعند سے ضعیف روایت ہے کہ'' گھٹند ستر میں شامل ہے' اور بخاری شریف (حدیث ۳۹۹۵) میں بیدواقعہ مروی ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللّٰد ﷺ پانی کی جگہ میں تشریف فرما تھے،اور دونوں یا ایک گھٹنہ کھلا ہواتھا کہ حضرت عثمان رضی اللّٰدعنہ آئے آپ نے ان کوڈھا نک لیا۔اس لئے احتیاط کی بات ہیہ ہے کہ گھٹنہ کو بھی ستر میں شامل کیا جائے۔

فائرہ (۷):عورت کا ستر بھی وہی ہے جو مرد کا ہے۔ چنانچہ ایک عورت دوسری عورت کے باقی بدن کود کھ میتی ہے۔ البتہ عورت کے لئے ستر عورت کے علادہ حجاب کا مسئلہ بھی ہے، جو مرد کے لئے نہیں۔ اس لئے مرد کا باقی بدن ہر کوئی دیکھ سکتا ہے۔ اجنبی عورت بھی دیکھ محق ہے، بشر طیکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔ کیونکہ مرد کا جسم اول تو کپش شہیں۔ ثانیا: مرد ک مشاغل بھی باقی بدن کھولنے پر مجبور کرتے ہیں۔ پس اگر اس کود یکھنے کی ممانعت کی جائے گی تو حربے داقع ہوگا ۔ عورت کے لئے چونکہ ستر عورت کے ساتھ حجاب کا مسئلہ بھی ہے، جو مرد کا جسم اول تو کپش شہیں۔ ثانیا: مرد کے عورت کے لئے چونکہ ستر عورت کے ساتھ حجاب کا مسئلہ بھی ہے، اس لئے اس کے حکم اول تو پر ش میں ہو کا دیکھ اورت کے لئے چونکہ ستر عورت کے ساتھ حجاب کا مسئلہ بھی ہے، اس لئے اس کے احکام مرد سے محقل ہیں۔ جو سے میں :

۲ – محارم سے پیٹ اوراس کے مقابل پیٹھکا تجاب واجب ہے۔اور چہرہ، سر، بال، گردن، کان، بازو، ہاتھ، پاؤں، پنڈلی،اور گردن سے متصل سینہ کابالائی حصہ اوراس کے مقابل کی پیٹھ تجاب سے خارج ہے، جبکہ فتنہ کا ندیشہ نہ ہو۔اور سینہ کا بالائی حصہ اس لئے متثنیٰ کیا گیا ہے کہ بچہ کودودھ پلانے کے لئے بید حصہ محارم کے سامنے کھولنا پڑتا ہے۔اور جب ب حصہ متثنیٰ کیا گیا تواس کے مقابل پیٹھ کا حصہ بھی متثنیٰ کیا گیا۔

۳ – نماز میں چہرہ، دونوں ہتھیلیاں اور دونوں پیر (ٹخنوں سے پنچ ) حجاب سے خارج ہیں۔ باقی سارابدن ڈھا نک کرنماز پڑھناضروری ہے۔

۳ --- اوراجانب - خوف فتند کے وقت تمام جسم کا تجاب واجب ہے۔ اور بوقت ضرورت چرہ اور ہتھیلیاں کھولنا جائز ہے۔ اور بے ضرورت کھولنے میں اختلاف ہے۔ امام شافعی رحمد اللہ کے نزدیک بیدا عضاء تجاب میں شامل نہیں۔ اور احناف کے نزدیک شامل ہیں۔ احناف ﴿إِلَّا مَسَاطَهَرَ مِسْهَا ﴾کوضرورت پراور ﴿ يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيْنِهِنَّ ﴾کو ضرورت نہ ہونے پرمحول کرتے ہیں۔ واللہ اعلم۔

واعلم: أن ستر العورة - أعنى الأعضاء التي يحصل العار بانكشافها بين الناس في العادات المتوسطة، كالتي كانت في قريش مثلاً يومئذ - من أصل الارتفاقات المسلمة عند كل من يسمى بشرًا، وهو مما امتاز به الإنسان من سائر أنواع الحيوانات، فلذلك أوجبه الشرع. والسَّوْء تان والخصيتان والعانة وماوليها من أصول الفخذين من أجلى بديهيات الدين أنها من العورة، لاحاجة إلى الاستدلال في ذلك.

رحمة اللار الواسعة

ودَلَّ قولُه صلى الله عليه وسلم: "إذا زوَّج أحدُّكم عبدَه أمتَه فلاينظرنَّ إلى عورتها" وفي رواية: "فلاينظرنَّ إلى مادون السُّرة وفوق الركبة" وقولُه عليه السلام: "أما علمتَّ أن الفخذَ عرورةً": على أن الفخذين عورةٌ، وقد تعارضت الأدلة في المسألة، لكن الأخذ بهذا أحوط، وأقربُ من قوانين الشرع.

ترجمہ: اور جان کیں کہ سرّعورت \_ عورت ہے مراد لیتا ہوں میں اُن اعضاء کوجن کے لوگوں کے درمیان کھلنے سے شرم حاصل ہوتی ہے۔ یعنی شرمندگی ہوتی ہے متوسط عادتوں میں۔ جیسے وہ عادتیں جو مثال کے طور پر اس زمانہ میں قریش میں تھیں \_ متفقہ ارتفا قات کی بنیادے ہے، تمام ان لوگوں کے نزد یک جو'' انسان'' کہلاتے ہیں۔اوروہ (ستر عورت ) ان چیز دن میں سے ہے جس کے ذریعہ انسان متاز ہوتا ہے حیوانات کی دیگر اقسام سے۔ پس ای وجہ سے شریعت نے اس کو واجب کیا ہے۔

اور دو شرمگاہیں اور دو فوطے اور زیر ناف اور وہ جو عاند سے متصل ہے دونوں رانوں کی جڑوں ہے: دین کی داضح بدیہیات میں سے بیہ ہے کہ دہ نظایا ہیں۔ پچھ حاجت نہیں اس پر دلیل قائم کرنے کی۔ اور دلالت کرتی ہیں( دور دایتیں) اس بات پر کہ دونوں رانیں ستر ہیں۔ اور اس مسئلہ میں دلائل متعارض ہیں ، لیکن إن روایات کو لینازیا دہ احتیاط کی بات ہے، اور شریعت کے ضوابط سے قریب تر ہے۔

برہنہ ہونے کی ممانعت کی وجہ

حدیث (۱) ۔۔۔ رسول اللہ میلائی کی خرمایا:''برہنہ ہونے سے بچو، کیونکہ تمہارے ساتھ وہ لوگ (فرشتے) ہیں جوتم سے جدانہیں ہوتے ،گرانٹنج کے دفت اور جب آ دمی اپنی بیوی سے ہم بستر ہوتا ہے، پس ان سے شرماؤ،اوران کالحاظ کرؤ'(مقلوۃ حدیث ۳۱۱۵)

حدیث (۲) ۔۔۔۔۔ ایک صحابی سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اپناستر چھپائے رہو،مگراپنی بیوی یا باندی سے''انھوں نے عرض کیا: اگر آ دمی تنہا ہو؟ آپؓ نے فرمایا:'' پس اللہ تعالیٰ اس کے زیادہ حقدار میں کہ ان سے حیا کی جائے''(مقلوۃ حدیث ۱۳۷۷)

تشریح: برہندہونا جائز نہیں، اگر چہ تنہائی میں ہو، البتہ ایمی ضرورت کے دفت جائز ہے جس سے چارہ نہ ہو، جیسے قضاءحاجت کے دفت ستر کھولنا۔ اور یہ ممانعت دودجہ ہے ج پہلی دجہ — بار ہااییا ہوتا ہے کہ کوئی شخص اچا نک آجا تا ہے۔ پس اگرآ دمی نظا ہوگا تواس کے ستر پر دوسرے کی نظر — چر نوئیز میں بلیئے تیار کھ

یڑے کی ،اور عارلاحق ہوگا۔

دوسری دجہ – رحمة الله (۳۳۳۱) میں بیان کیا جاچکا ہے کہ اعمال واخلاق میں دوطر فة تعلق ہے یعنی جیسے اخلاق ہوتے ہیں ویسے اعمال صادر ہوتے ہیں۔اور اخلاق خود اعمال سے پیدا ہوتے ہیں۔ یعنی جو شخص حیاد ار ہے، اس کے نفس پر احتیاط واستحکام کا غلبہ ہوتا ہے، وہ بے شرم اور بے لگا منہیں ہوتا، وہ ضرور پر دہ کا اہتمام کرے گا۔اور پر دہ کے اہتمام ہی سے بیہ صفات حمیدہ: حیاو غیرہ آ دمی میں پیدا ہوتی ہیں۔

مردوں کونظریں نیچی رکھنے کاحکم دینے کی وجہ

سوال: حجاب کاحکم عورتوں کودیا گیاہے، پس ان کو بیحکم دینا کہا پنی نظریں نیچی رکھیں :معقول بات ہے۔مگرسورۃ النور آیت سامیں یہی حکم مردوں کوبھی دیا گیاہے، اس کی کیا دجہ ہے؟ است سامیں ایس کی میں میں ایس کی کیا ہے، اس کی کیا دجہ ہے؟

جواب: مردوں كونظرين فيجى ركھنے كاحكم دوجہ سے دياہے:

بہلی دجہ -- جو معاملہ دوشخصوں ہے متعلق ہوتا ہے : وہاں جب شریعت ایک شخص کوئسی بات کا حکم دیتی ہے ، تو وہ چاہتا ہے کہ دوسر کوبھی حکم دیا جائے کہ دہ پہل شخص کے ساتھ اس کو دیئے گئے حکم کے موافق معاملہ کرے۔مثلاً :عورتوں کوحکم دیا کہ دہ اپنا نکاح خود نہ کریں، بلکہ ان کے اولیاءان کا نکاح کریں۔تو اولیاء کوبھی حکم دیا کہ دہ عورتوں کی مرضی معلوم کر کے ان کا نکاح کریں، من مانی نہ کریں۔ اسی طرح جب عورتوں کوحکم دیا کہ دہ حجاب میں رہیں اورنظریں نیچی رکھیں ، تو مردوں کوبھی تر غیب دی کہ دہ بھی نظریں نیچی رکھیں ، عورتوں کو حکم دیا کہ دہ حجاب میں رہیں اورنظریں نیچی رکھیں ، تو مردوں کو

وضاحت بحورتوں کا ظاہری لباس بھی بھی دل کش ہوتا ہے،اور بھی عورت کو چہرہ دغیرہ کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ جیسے احرام میں اور دواخانے میں ۔ایسی صورت میں مردوں پر لازم ہے کہ وہ اپنی نگا ہوں کی حفاظت کریں۔تا کہ حجاب کا مقصد بروئے کارآئے۔

دوسری وجہ — مردوں کونظریں نیچی رکھنے کا حکم ان کے نفوس کوسنوارنے کے لئے دیا گیا ہے۔ان کی اصلاح اس وقت ہو سکتی ہے جب وہ اپنی نگا ہوں کی حفاظت کریں،اورخود کو اس کا پابند بنا ئیں۔اگر دہ عورتوں کو تاکتے حجا نکتے ری گے تو ان کے دل خراب ہو جا ئیں گے۔

# اجا تك پڑى ہوئى نظر فوراً پھير لينا ضرورى ہے

حدبیث \_\_\_\_\_ رسول اللہ سِلالیَّیَایَیَ کے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے فر مایا:''اے علی! نظر کے بیچھے نظر نہ ڈالو۔ کیونکہ تمہارے لئے پہلی نظر(جواجا نک پڑی ہے) جائز ہے،اوردوسری نظرتمہارے لئے جائز نہیں''(مشکوۃ حدیث ۱۳۱۰) ج اوسے نوٹر کی کی لیے کہ

SU15

تشریح: اس حدیث میں اس طرف اشارہ ہے کہ پہلی نظر کوزیادہ دیر کھرائے رکھنا بھی بمنزلۂ دوسری نظر کے ہے۔ پس اچا تک نظر پڑجائے تو فوراً اس کو پھیر لیناضر وری ہے۔اور بیا شارہ اس طرح فر مایا ہے کہ آپ نے الآخر قام یا ہے الشہ انیہ نہیں فر مایا۔دوسری نظروہ ہے جو پہلی کے انقطاع کے بعدوجود میں آئے۔اور پچھلی نظر عام ہے۔ پہلی کی پچھلی

نابیناسے پردہ کرنے کی وجہ

حدیث ----- حضرت ام سلمدرضی اللہ عنہا ہے مروی ہے کہ وہ اور حضرت میموندرضی اللہ عنہما نبی سِلگَتَا يَظْمَ کَ پاس تقیس۔ اچا نک حضرت عبد اللہ بن ام مکتوم رضی اللہ عنہ آئے۔ آپ نے دونون سے پر دہ کرنے کے لئے فرمایا۔ ام سلمہ نے عرض کیا: کیا وہ نابینانہیں ہیں، جوہمیں نہیں دیکھتے؟ آپ نے فرمایا:'' تو کیاتم دونوں بھی نابینا ہو؟ کیاتم دونوں ان کو نہیں دیکھتیں؟''( مشکوۃ حدیث ۳۱۱٦)

- تشرت ک<sup>ی</sup> نامینا سے پردہ کرنے کا حکم دینے کی وجہ یہ ہے کہ عورتیں بھی مردوں میں رغبت رکھتی ہیں، جیسے مردعورتوں میں رغبت رکھتے ہیں۔ پس یہاں بھی فساد کا اندیشہ ہے، اس لئے پر دہ واجب ہے۔ •
  - اپنے غلام سے پردہ نہ ہونے کی وجہ

حدیث - نبی سِلالیتی ییلا حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے پاس ایک غلام لے کرتشریف لے گئے، جوآ پؓ نے ان کو ہبہ کیا تھا۔ حضرت فاطمہ ؓ نے اس وقت ایسا کپڑ ااوڑ ھر کھا تھا کہ اگر سرڈ ھانکی تھیں تو پیرکھل جاتے تھے۔ اور پیرڈ ھانکتی تھیں تو سرکھل جا تا تھا۔ جب رسول اللہ سِلالیَّ یَکٹر نے ان کی پر بیثانی دیکھی تو فر مایا:'' پر بیثان نہ ہوو، آنے والے تمہارے اتا اور تمہاراغلام ہی ہیں''(مفکلو ۃ حدیث ۳۱۲)

تشریح: اس روایت سے معلوم ہوا کہ مملوکہ غلام سے پر دہنمیں ۔ یہی امام شافعی رحمہ اللہ کا مسلک ہے۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ مملوکہ غلام بمنز لہ محارم اس لئے ہے کہ اس کی اپنی ما لکہ کی طرف رغبت نہیں ہوتی ، کیونکہ اس کی نگاہ میں ما لکہ کی عظمت ہوتی ہے۔ اور ما لکہ کی بھی اس میں رغبت نہیں ہوتی ، کیونکہ اس کی نگاہ میں غلام حقیر ہوتا ہے۔ نیز ان کا ہر وقت کا ساتھ ہے، پس پر دہ کرنے میں دشواری ہے۔

# محارم کا پردہ بلکا ہونے کی وجہ

میں لالی کچو ختم کردےگی۔سوم:عرصۂ دراز کا ساتھ بھی قلت ِنشاط کا سبب ہے۔ چہارم:ہر دفت کا ساتھ ہونے کی دجہ سے پر دہ میں دشواری ہے۔ پنجم:ہر دفت کے ساتھی کی طرف النفات کم ہوتا ہے ۔ ان تمام دجوہ سے محارم کا پر دہ اجانب سے ہلکار کھا گیا ہے۔ واللہ اعلم

[١] وقال صلى الله عليه وسلم: " إياكم والتعريُّ! فإن معكم من لايفار قكم إلا عند الغائط، وحين يُفضى الرجل إلى أهله، فاستحيوهم وأكرموهم " وقال: " فالله أحق أن يُستحيى منه" أقول: التعرى لايجوز وإن كان خالياً، إلا عند ضرورة لايجد منها بدًا، فإنه كثيرًا مَّا يهجم الإنسانُ عليه. والأعمالُ إنما تعتبر بالأخلاق التي تنشأ منها. ومنشأُ السِّتر الحياءُ، وأن يُغلب على النفس هيئةُ التحفُّظ والتقيُّد، وأن يَترك الوقاحةَ، وأن لايسترسل.

[٢] وإذا أمر الشارع أحدًا بشيئ اقتضى ذلك أن يؤمر الآخُرُ أن يفعل معه حسب ذلك، فلما أُمرت النساء بالتستر وجب أن يُرَغَّبَ الرجال في غض البصر . و أيضًا: فتهذيب نفوس الرجال لايتحقق إلا بغضِّ الأبصار ، ومؤ اخذة أنفسهم بذلك.

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "فإن لك الأولى، وليست لك الآخرة" أقول: يشير أن حالة البقاء بمنزلة الإنشاء.

[٤] وحين دخل أعرابي، وقيل: أليس هو أعمى لايُبصرنا؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أفعمياوان أنتما؟ ألستُما تُبصرانه؟"

أقول: السر في ذلك: أن النساء يرغبن في الرجال كما يرغب الرجال فيهن.

[٥] وقال صلى الله عليه وسلم لفاطمة رضى الله عنها: "إنه ليس عليكِ بأس، إنما هو أبوكِ وغلامُكِ"

أقول : إنـما كـان الـعبـد بـمنزلة المحارم، لأنه لارغبة له في سيِّدته، لجلالتها في عينه، ولا لسيَّدته فيه، لحقارته عندها، ويعسُر التستر بينهما.

[٦] وهذه الصفاتُ كلها معتبرةٌ في المحارم: فإن القرابةَ القريبةَ مظنةُ قلةِ الرغبة، واليأس أحد أسباب قطع الطمع، وطولُ الصحبة يكون سببَ قلة النشاط، وعسرِ التستر، وعدمِ الالتفات؛ فذلك جرت السنة أن الستر عن المحارم دون الستر عن غيرهم، والله أعلم.

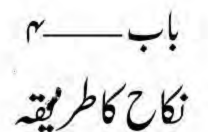
ترجمہ: (۱) برہنہ ہونا جائز نہیں، اگر چہ آدمی تنہا ہو۔ مگرایسی ضرورت کے وقت کہ اس سے کوئی چارہ نہ پائے۔ پس بیٹک بار ہااس کے پاس کوئی انسان اچانک آجاتا ہے۔ اور اعمال انہی اخلاق کے ساتھ موازنہ کئے ہوئے ہیں جن سے چر فیشز کھر کہ باشیکن کے س

وہ اعمال پیدا ہوتے میں یعنی جیسے اخلاق وملکات ہوں گے دیسے اعمال وجود پذیر ہوں گے۔اور سترعورت کے پیدا ہونے کی جگہ صفت حیاہے،اور بیدبات ہے کہ نفس پر احتیاط اور پابندی کی کیفیت غالب ہو،اور بیدبات کہ چھوڑ دے وہ بے شرمی کو،اور بیدبات کہ آ دمی بے لگام نہ ہوجائے۔

(۲)ادر جب شارع کسی کوکسی چیز کاحکم دیتا ہے تو وہ حکم چاہتا ہے کہ دوسرا (مجمی) حکم دیا جائے کہ وہ اس کے ساتھ اس حکم کے موافق معاملہ کرے۔ پس جب عورتوں کو پر دہ کرنے کاحکم دیا گیا تو ضروری ہوا کہ مردوں کو ترغیب دی جائے نظریں نیچی رکھنے کی ۔ اور نیز: پس مردوں کے نفوس کا سنور نامتحقق نہیں ہوتا مگر نظریں نیچی رکھنے ہے، اور اپنے نفوس کو پکڑنے سے اس چیز کے ساتھ۔

(۲) اور بیتمام اوصاف محارم میں ملحوظ ہیں۔ پس بیتک نز دیک کی رشتہ داری بے رغبتی کی احتمالی جگہ ہے۔ اور مایوی لالی پختم کرنے کے اسباب میں سے ایک ہے۔ اور عرصۂ دراز تک ساتھ رہنا قلت نشاط کا ، اور پردے کی دشواری کا ، اور عدم التفات کا سبب ہوتا ہے۔ پس اسی وجہ سے طریقہ جاری ہے کہ محارم سے پردہ کم تر ہوان کے علاوہ کے پردے سے ، باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

لغات: تَـحَفَّظَ عن الشيئ ومنه: بچنا، احتياط برتنا.....تَقَيَّد: پابند، ونا، پاوَں ميں بيڑىلگنا..... استر سل في كلامه وعمله: جارى ركھنا.....دون الستر : أى أقله وأخفه.



نکاح میں ولی اورعورت کی اجازت کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سطلاني توليم نے فرمایا: ''نکاح (زیبا) نہیں مگرولی کے ذریعہ 'یعنی نکاح ولی ہی کے ذریعہ ہونا چاہئے عورتوں کو یہ بات زیب نہیں دیتی کہ وہ اپنا نکاح خود کریں (مقلوۃ حدیث ١٣٣) حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سطلاني توليم نے فرمایا '' شوہر دیدہ عورت کا نکاح نہ کیا جاتے ہم اں تک کہ اس سے حکم لیا جائے اور کنواری کا نکاح نہ کیا جائے ہم اں تک کہ اس سے اجازت کی جائے ، اور اس کی اجازت خامو تی ج' (مقلوۃ حدیث ١٣٣٦) اور ایک روایت میں ہے :' کنواری لڑکی سے اس کا باپ اجازت کی جائے ، اور اس کی اجازت خامو تی ج' (مقلوۃ حدیث ١٣٣٦) اور ایک روایت میں ہے :' کنواری لڑکی سے اس کا باپ اجازت کی جائے ، اور اس کی اجازت خامو تی ج' (مقلوۃ تشریح عورت کے نکاح میں ولی کی اجازت چارہ وجوہ صفر دری ہے : پہلی وجہ: سہ بات جائز نہیں کہ نکاح کا پور ا اختیار عورتوں کو دیدیا جائے ۔ ایک : تو اس وجہ سے کہ عورتوں کی عقل خاريح

ناقص اوران کی سوچ علمی ہوتی ہے۔اس لئے وہ بسااوقات نہیں سمجھ پانٹیں کہ ان کے لئے کیابات مفید ہے۔دوم:اس وجہ سے کہ عورتیں عام طور پر خاندانی خصوصیات کالحاظ نہیں کرتیں ۔ کبھی وہ غیر کفو کی طرف مائل ہوجاتی ہیں، جوان کے خاندان کے لئے ننگ کی بات ہوتی ہے۔ پس ضروری ہے کہ ان کے نکاح کے معاملہ میں اولیاء کا پچھ دخل ہو، تا کہ بیہ خرابیاں لازم نہ آئیں۔

دوسری وجہ: فطری اور بدیہی طریقہ جولوگوں میں رائے ہے دہ بیہ کہ مردعورتوں پر حاکم ہوں۔ بست وکشادان کے ہاتھ میں ہو، وہی عورتوں کے مصارف کے ذمہ دار ہوں، اورعورتیں ان کی پابند ہوں۔ سورۃ النساء آیت ۳۴ میں ارشاد پاک ہے:'' مردعورتوں پر حاکم ہیں، اس وجہ سے کہ اللہ نے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے۔ اور اس وجہ سے کہ مردوں نے اپنے مال خرچ کئے ہیں'' پس ان کے نکاح کا اختیار بھی مردوں کو ہوگا۔

تیسری دجہ بحورتوں کے نکاح میں اولیاء کی اجازت کی شرط لگانے سے ان کی شان دوبالا ہوتی ہے۔اورعورتوں کا خود نکاح کرنا بے شرمی کی بات ہے۔جس کا سبب قلت حیاہے۔اوراس میں اولیاء کی حق تلفی اوران کی بے قدر دی ہے۔

چو چھی وجہ: نکاح کی تشہیر ضروری ہے تا کہ بدکاری ہے وہ ممتاز ہوجائے۔اور شہرت دینے کا بہترین طریقہ سے کہ اولیاءنکاح میں موجود ہوں۔

البتہ بیہ جائز نہیں کہ عورتوں کے نکاح کا پورا اختیار مردوں کو دیدیا جائے۔ کیونکہ اولیاء وہ بات نہیں جانتے جوعورت اپنی ذات کے بارے میں جانتی ہے۔اور نکاح کا گرم ہر دبھی اسی کو چکھنا پڑے گا،اس لئے اس کی مرضی معلوم کرنا ضروری ہے۔

پھر شوہر دیدہ عورت سے صراحة اجازت لینی ضروری ہے۔ تحکم لینے کا یہی مطلب ہے۔ اور کنواری لڑکی سے بھی اجازت لینی ضروری ہے۔ بشرطیکہ دہ عاقلہ بالغہ ہو۔ اوراس سے اجازت لینے کا مطلب یہ ہے کہ دہ انکار نہ کرے۔ اوراس کی اجازت کا ادنی درجہ: اس کی خاموثی ہے۔ اور اگر لڑکی نابالغہ ہوتو اس سے اجازت لینی ضروری نہیں۔ کیونکہ اس کی کوئی رائے نہیں ہوتی۔ اس کا نکاح ولی اپنی صوابدید ہے کر سکتا ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا نکاح رسول اللہ میں کی کوئی ان کے والد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اپنی صوابدید سے کہ اور ای کی تو ہوں کی تھی جہتے اور کی تا بالغہ ہوتو اس سے اجازت لیے مطلب ہے ہے کہ دوہ انکار نہ کرے۔ اور اس

﴿ صفة النكاح [1] قال صلى الله عليه وسلم: "لانكاح إلا بولى" اعلم : أنه لا يجوز أن يُحَكَّمَ في النكاح النساءُ خاصةً، لنقصان عقلهن وسوء فكرهن، فكثيراً مّا لايهتدين المصلحةَ، ولعدم حماية الحسب منهن غالباً، فربما رغبن في غير الكفُ، وفي ذلك عارٌ على قومها، فوجب أن يُجعل للأولياء شيئ من هذا الباب لِتُسَدَّ المفسدة. المتزير ببالمتكر

رجمة الله الواسعة

خار يحم

وأيضا : فإن السنة الفاشية فى الناس من قِبَل ضرورة جبلية : أن يكون الرجال قوامين على النساء، ويكون بيدهم الحل والعقد، وعليهم النفقات، وإنما النساء عوان بأيديهم، وهو قوله تعالى : ﴿ اَلرَّجَالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَصَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ ﴾ الآية. وفى اشتراط الولى فى النكاح تنويه أمرهم، واستبداد النساء بالنكاح وقاحة منهن، منشوُّها قلة الحياء، واقتضابٌ على الأولياء، وعدمُ اكترابٌ لهم. وأيضًا : يجب أن يميَّز النكاح من السُفاح بالتشهير، وأحقُّ التشهير أن يحضره أولياؤها. وقال صلى الله عليه وسلم: "لاتُنكح الثيب حتى تُستامر، ولا البكر حتى تُستأذن، وإذنها الصموت " وفى رواية: " البكر يستأذنها أبوها" ولأن حارَ العقد وقارَّه راجعان إليها. ولأن حارَ العقد وقارَّه راجعان إليها. وأدناه السكوت. وأدناه السكوت.

وإلما المراد السيدان البحر البائعة، دون الصبيرة فيف. و دراي به . وعد روج ببو بحر المعادين . رضى الله عنه عائشة رضى الله عنها من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهى بنتُ ست سنين.

تر جمہ: (۱) یہ بات جان لیں کہ جائز نہیں کہ نکاح میں صرف عورتوں کو فیصلہ سونپ دیا جائے: (۱) ان کی عقل کے ناقص ہونے کی وجہ ہے، اوران کی سوچ کے نکما ہونے کی وجہ ہے۔ پس وہ بار ہامصلحت کی طرف راہ نہیں پاتیں (۲) اور عام طور پران کی طرف سے خاندانی خو بیوں کی حمایت نہ ہونے کی وجہ ہے، پس تبھی وہ غیر کفو میں رغبت کرتی ہیں۔ اور اس میں اس کی قوم پر عارب ہے پس ضروری ہے کہ اولیاء کے لئے اس سلسلہ ہے پچھ گردانا جائے، تا کہ خرابی کا سرد باور ان اور نیز: پس لوگوں میں عام رائج طریقہ فطری بداہت کی جانب سے بیہ ہے کہ مرد عورتوں کے ذ مہدار ہوں۔ اور ان

اور میں کھولنااور باند ھنا ہو،اوران سر یقد سطری براہت کی جاب سے بیہ سے نہ مرد وروں سے دسمہ داد،وں ۔ کے ہاتھ میں کھولنااور باند ھنا ہو،اوران کے ذمے مصارف ہوں،اورعور تیں ان کے ہاتھ میں قیدی ہوں ۔الی آخرہ \_\_\_\_\_ ( تیسری وجہ )اور نکاح میں ولی کی شرط لگانے میں مردوں کی شان بڑھانا ہے۔اورعور توں کا نکاح میں ڈکٹیٹر ،وناان کے لئے بے شرمی کی بات ہے۔اور اس کا منشا ( پیدا ہونے کی جگہ ) شرم کی کمی ہے۔اوراولیاء کے حق کوکا ٹنا ہے۔اوران کی پڑھ پرواہ نہ کرنا ہے سے اور نیز : ضروری ہے کہ نکاح کوزنا سے جدا کیا جائے شہرت دینے کے ذریعہ۔اوران کی پڑھ

میں کہتا ہوں: بیکھی جائز نہیں کہ صرف اولیاءحاکم بنائے جائیں۔اس لئے کہ وہ نہیں جانتے اس بات کو جے عورت — چر ایسٹر کر پیکا شیٹر کرچ لغات: حَكْمَه: حاكم بنانا، مختار بنانا ..... عَوَانَ: مفرد العانية: قيدى (ماده عنى) ..... اقتىضب الشيئ : كاننا، يهال حق كاننامراد ب ..... لعدم حماية كاعطف لنقصان پر ب \_ يهال حق كاننامراد ب ..... لحم

غلام باندی کا نکاح مولیٰ کی اجازت پرموقوف ہونے کی وجہ حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جوبھی غلام اپنے آقا کی اجازت کے بغیر نکاح کرے وہ زانی ہے'' (مشکو ة حدیث ۳۱۳۵)

تشریح: چونکہ غلام اپنے آقا کی چاکری میں مشغول ہوتا ہے۔اورنکاح اور اس کے متعلقات یعنی بیوی کی غم گساری اور اس کے ساتھ تنہائی مولی کی خدمت میں خلل انداز ہوتی ہے، اس لیے ضروری ہے کہ اس کا نکاح مالک کی اجازت پر موقوف ہو۔اور باندی کا بھی یہی حکم بدرجہ اولی ہے۔اس کا نکاح بھی اس کے آقا کی اجازت پر موقوف رہتا ہے۔سورة النساء آیت ۲۵ میں اس کی صراحت ہے۔ارشاد پاک ہے '' پس باندیوں سے نکاح کروان کے مالکوں کی اجازت سے''

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "أيما عبد تزوج بغير إذن سيده فهو عاهر" أقول: لما كان العبد مشغولاً بخدمة مولاه، والنكاح وما يتفرع عليه من المواساة معها، والتخلى بها، ربما ينقُص من خدمته: وجب أن تكون السنة أن يتوقف نكاح العبد على إذن مولاه. وأما حال الأمة: فأولى أن يتوقف نكاحُها على إذن مولاها، وهو قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوْهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَى بِإِذْنِ أَهْلِهِنَى

ځلديج

المنزعر بيباشكار

ابهم مواقع كاخطبهاوراس كي حكمت

سس کسی بھی اہم موقع پر مثلاً کوئی بڑا معاملہ ٗ بیع ہو، کسی نزاعی معاملہ میں مصالحت کی گفتگو ہو، تقریر ہو یا عقدِ نکاح: مسنون ہیہ ہے کہ پہلے خطبہ پڑھاجائے ، پھر معاملہ کی گفتگو کی جائے۔وہ خطبہ ہیہے:

إن الحمد لله انحمده ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلَّ له، ومن يضلله فلا هادى له، وأشهد أن لا إلّه إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

ترجمہ: بیتک تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ ہم ان کی تعریف کرتے ہیں۔ اور ہم ان سے مدد طلب کرتے ہیں۔ اور ہم ان سے مغفرت طلب کرتے ہیں۔ اور ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں اپنفس کی شرارتوں ہے، اور اپنے اعمال کی برائیوں ( کھوٹ ) ہے۔ جس کو اللہ راہ راست پر لے آئیں اس کو کوئی گمراہ نہیں کر سکتا۔ اور جس کو اللہ بچلا دیں اس کو کوئی راہ راست پز نہیں لاسکتا۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد ( اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔

اس خطبہ کے بعدالیی تین(یا کم وبیش) آیتیں پڑھے جواُس معاملہ منتظلق ہوں یا جس موضوع پرتقر برکرنی ہے اُس منتظلق آیات داحادیث پڑھے۔پھر معاملہ کی گفتگو یا بیان شروع کرے۔مثلاً: نکاح میں ایجاب دقبول کرے یا کرائے۔ حضرت سفیان نوری رحمہ اللہ نے نکاح کے موقعہ کے لئے درج ذیل تین آیات منتخب فرمائی ہیں:

پہلی آیت: سورۃ آلعمران آیت ۱۰۲ ہے: ﴿ یُسْالَیْهَا الَّذِیْنَ آمَنُوْ ا اتَّقُوْ اللَّهَ حَقَّ تُقَنِّهِ، وَلَا تَمُوْ تُنَّ إِلَّا وَ ٱنْتُمْ مُسْلِمُوْ نَ ﴾ ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ (کے احکام کی خلاف ورزی) ہے ڈرو، جیسا کہ اُس سے ڈرنے کا حق ہے یعنی کامل درجہ کا تقوی اختیار کرو، اور ہرگز نہ مروتم مگر اس حال میں کہ تم اطاعت شعار ہوو یعنی تمہارا جینا اور مرنا مسلمان ہونے کی حالت میں ہو۔

تفسیر : اس آیت کے ذریعہ اصولی طور پریہ بات سمجھا نامقصود ہے کہ ایک مسلمان کو ہر حال میں احکام شرعیہ کا مطبع ہونا چاہئے۔کسی بھی معاملہ میں اللہ کے کسی حکم کی خلاف روزی نہیں کرنی چاہئے۔اور بیرحالت اس کی پوری زندگی کو محیط ہونی چاہئے۔پس بیآیت ہر معاملہ کے شروع میں پڑھی جاسکتی ہے۔

ای جی سے اس کا جوڑا پیدا کیا ہے۔اوران دونوں سے بہت سے مرداور عورتیں پھیلا ئیں۔اورتم اُس اللّٰدے ڈروجس کا واسطہ دیمرتم باہم سوال کرتے ہو،اور قرابتوں (کی حق تلفی) سے ڈرو، بیٹک اللّٰہ تعالیٰ تم پرنگہبان ہیں یعنی تمہارے سب اعمال کود کیھر ہے ہیں۔

تفسیر: نکال کے موقعہ پر، جبکہ ایک نیارشتہ وجود میں آتا ہے، اس آیت پاک کے ذریعہ میہ بات ذہن نشین کرنامقصود ہے کہ سب انسان خواہ مرد ہوں یاعورتیں ایک ماں باپ کی اولا دہیں۔اورو، ی سب کے خالق ہیں۔ پس ان کے احکام کی اطاعت واجب ہے۔اور وجوب کا ایک قرینہ سیے کہتم آپس میں ان کی قشمیں دیتے ہو،اورا پے حقوق اور فوائد طلب کرتے ہو۔ای اللہ پاک کا ایک خاص علم میہ ہے کہ ہال قرابت کے حقوق اداکرتے رہو،اورقطع رحی اور بدسلو کی سے بچو۔ اور نکال کے بعد جو مصاہرت کارشتہ وجود میں آئے: مردوعورت دونوں اس رشتہ کے حقوق کا خاص کے

تيسرى آيت: سورة الاحزاب آيات ٤- ١٥ ما ين ﴿ يُنَايَّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوْ ا اتَّقُوْ ا اللَّهَ، وَقُوْلُوْ ا قَوْلًا سَدِيْدًا. يُصْلِحُ لَحُمْ أَعْسَالَكُمْ، وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْ بَكُمْ، وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ فَقَدُ فَازَ فَوُزًا عَظِيمًا ﴾ ترجمه: السايران والو! اللَّه ت دُرو، اورسيدهى بات كهو - وه تهمار اعمال درست كردين ك - اور تمهار فَقُو مور معاف كردين ك - اور جو بنده اللَّه اوراس كرسول ك حكمون برچلا، اس في يقييناً برش كاميا بي حاصل كرلي -

تفسیر: نکاح کے بعد خانگی زندگی میں بہ بھی زوجین کے درمیان، اور بھی دوخاندانوں کے درمیان مناقشات پیش آتے ہیں۔ان کے سلسلہ میں اس آیت پاک کے ذریعہ یہ بات سمجھائی گئی ہے کہ اگرتم نے احکام الہی کی اطاعت کی، اور سیدھی بات کہی، تو ان شاءاللہ سب معاملات درست ہوجا نمیں گے۔اور صرف دنیا ہی نہیں، آخرت بھی سنور جائے گی۔ کیونکہ نادرست بات ہی سے جھگڑا پیدا ہوتا ہے اور بڑھتا ہے۔اور اس کا علان سیدھی تچی بات کہنا ہے۔ پس مردوزن دونوں کواپنی گھر میلوزندگی میں یہ بات پیش نظر رکھنی چا ہے۔

تشریح: زمانة جاہلیت کے لوگ نکاح سے پہلے خطبہ دیا کرتے تھے یعنی تقریر کیا کرتے تھے۔ جس میں ایسی با تیں بیان کرتے تھے جوان کے نزدیک مناسب ہوتی تھیں یعنی اپنی قوم کے کارنامے وغیرہ ذکر کیا کرتے تھے۔ اور وہ خطبہ ان کے نزدیک مقصود ( نکاح ) کے ذکر کا وسیلہ ( ذریعہ ) ہوتا تھا۔ وہ اس تمہید کے ذریعہ نکاح کی اہمیت خاہر کیا کرتے تھے۔ ان کا بیہ رواج بہتر تھا۔ کیونکہ خطبہ کا مقصد نکاح کی تشہیر اور اس کو عام لوگوں کے روبر وکرنا تھا۔ اور تشہیر ایسی بات ہے جو نکاح میں مطلوب ہے، تا کہ دہ بد کاری سے متاز ہوجائے۔

نیز خطبہ اہم مواقع ہی پر دیا جاتا ہے۔اور نکاح کا اہتمام کرنا اور اس کو اہم معاملہ بنانا اعظم مقاصد میں ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے اصل خطبہ کو باقی رکھا، مگر اس کے مندرجات کی اصلاح کی۔

اوراس کی تفصیل ہیہ ہے کہ آپؓ نے خطبہ کے مذکورہ مصالح کے ساتھ ایک دینی مصلحت کا اضافہ فرمایا۔اوروہ دینی سے تصنیف کی کی کی سے کہ آپ مصلحت: بیہ ہے کہ ہردنیوی کام کے ساتھ کوئی مناسب ذکر ملانا مناسب ہے۔اور ہر جگہ شعائر اللہ کی شان بلند کرنا ضروری ہے۔تا کہ دین حق کے پر چم لہرائیں۔اور شعائر وعلامات خوب ظاہر ہوں۔ چنانچہ آپؓ نے خطبہ میں مختلف قشم کے اذکار مسنون کئے۔ جیسے اللہ کی تعریف، اللہ سے مدد طلب کرنا۔اللہ سے قصوروں کی معافی مانگنا، اللہ کی پناہ طلب کرنا، اللہ پ تجروسہ کرنا، تو حید ورسالت محمدی (سَلِّنَا يَعَالَيْهِمَ) کی گواہی دینا، اور قرآن کریم کی چند آیات کی تلاوت کرنا۔ اللہ پر کی طرف درج ذیل دوروایتوں میں اشارہ ہے:

حدیث() — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''ہروہ خطبہ( تقریر) جس میں تشہد( تو حیدورسالت کی گواہی) نہ ہو، وہ خطبہ کٹے ہوئے ہاتھ کی طرح ہے یعنی ناقص ہے( مقلوۃ حدیث ۱۵۰)

حدیث (۲) ۔۔..رسول اللہ ﷺ یکھنے فرمایا:''ہروہ گفتگو (تقریر)جس کی ابتدا اللہ کی حمد ے نہ کی جائے وہ دست بریدہ ہے (اذکارنودی ص۲۰۱، مقلوۃ حدیث ۳۱۵۱)

[٣] قال ابن مسعود رضى الله عنه: علَّمنا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم التشهد في الحاجة:" إِنَّ الْحصدَ للله، نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، من يهده الله فلا مضلَّ له، ومن يضلل فلاهادى له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله" ويقرأ ثلاث آيات (يُلَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوْا اتَقُوْا الله حَقَّ تُقَتِّه، وَلاَ تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُوْنَ وَ وَاتَقُوْا اللهَ الله تساء لون به، وَالأرْحامَ، إِنَّ الله عَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا فَ إِلاَ اللهُ وَاتَقُوْا الله، وَقُوْلُوا قَوْلا مَنْ

أقول: كمان أهل الجاهلية يخطبون قبل العقد بما يرونه: من ذكر مفاخر قومهم ونحو ذلك، يتوسلون بذلك إلى ذكر المقصود، والتنويه به، وكان جَرَيان الرسم بذلك مصلحةً، فإن الخطبة مبناها على التشهير، وجعل الشيئ بسمع ومرأى من الجمهور، والتشهير مما يراد وجودُه في النكاح، ليتميز من السَّفاح.

وأيضًا : فالخطبة لاتستعمل إلا في الأمور المهمة، والاهتمام بالنكاح وجعله أمرًا عظيمًا بينهم من أعظم المقاصد، فأبقى النبي صلى الله عليه وسلم أصلَها، وغَيَّرَ وصفَها.

وذلك: أنه ضَمَّ مع هذه المصالح مصلحةً ملَّيةً، وهي: أنه ينبغي أن يُضم مع كل ارتفاق ذكرٌ مناسب له، ويُنَوَّه في كل محل بشعائر الله، ليكون الدينُ الحق منشورًا أعلامُه وراياتُه، ظاهرًا شعارُه وأماراتُه، فَسَنَّ فيها أنواعًا من الذكر، كالحمد، والاستعانة، والاستغفار، والتعوذ، والتوكل، والتشهد، وآياتٍ من القرآن. وأشار إلى هذه المصلحة بقوله: "كل خُطبة ليس فيها

ومخرفر يبكشك

رحمة الله الواسعة

جُلدِيَجَم

الم ومريك المرك

41

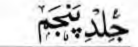
تشهد فهي كاليد الجذماء" وقوله: "كل كلام لا يُبدأ فيه بالحمد لله فهو أجذم"

چند وضاحتیں: بیرروایت مشکوۃ میں حدیث ۳۱۳۹ ہے۔اورتر مذی وغیرہ کی روایت ہے۔ابن ماجہ میں دوجگہ اضافہ ہے۔تقریر میں اضافہ کے ساتھ خطبہ ککھا گیاہے ۔۔۔ دوسری آیت: حضرت سفیان رحمہ اللہ نے پوری نہیں پڑھی۔اس کا آخری حصبہ پڑھاہے۔اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ آیت کا یہی جزءاس موقعہ پر مقصود ہے۔ پس یہی حصبہ پڑھا جائے تو بھی درست ہے۔اور پوری آیت پڑھی جائے تو بہتر ہے۔

تر کیب : منشور اور ظاهر ادونوں یکون کی خبری بیں۔ اور منشور ا: اسم مفعول ہے پس أعلامه ور ایاته اس کے نائب فاعل ہیں۔ اور أعلام : عَلَمَ کی جمع ہے۔ اور رَایات : رایة کی جمع ہے۔ دونوں کے معنی جھنڈے اور پر چم کے میں۔ اور ظاهر ا: اسم فاعل ہے۔ اور شعارُہ و أما راته اس کے فاعل ہیں۔ کی

نکاح میں آواز کرنے اور دَف بجانے کی وجہ

حدیث (۱) ۔۔۔ رسول اللہ ﷺ یکھی نے فرمایا:''حلال وحرام کے درمیان امتیاز انکاح میں شورآواز اورڈ فلی بجانا ہے'' لیعنی جاہلیت میں رائج نکاح کے چارطریقوں میں ہے جائز نکاح وہی ہے جوعلی الاعلان کیا جائے۔ باقی تنین نکاح جو چوری چھپے کئے جاتے ہیں وہ حرام ہیں (مشکوۃ حدیث ۳۱۵۳)



حدیث (۲) ---- رسول البد سطلان تالی از اس نکاح کی تشمیر کیا کرو۔اور (اس کی بہترین صورت میہ کہ م مسجدوں میں نکاح پڑھایا کرو،اوراس پر ڈفلی بجایا کرؤ' (مقلوۃ حدیث ۳۵۱) تشریح: زمانہ جاہلیت کے لوگ نکاح کے موقع پر شوراور ڈفلی بجایا کرتے تھے۔اور بیعر بوں میں پھیلی ہوئی عادت تقریح: زمانہ جاہلیت کے لوگ نکاح کے موقع پر شوراور ڈفلی بجایا کرتے تھے۔اور بیعر بوں میں پھیلی ہوئی عادت تقریح: زمانہ جاہلیت کے لوگ نکاح کے موقع پر شوراور ڈفلی بجایا کرتے تھے۔اور بیعر بوں میں پھیلی ہوئی عادت تقریح: زمانہ جاہلیت کے لوگ نکاح کے موقع پر شوراور ڈفلی بجایا کرتے تھے۔اور بیعر بوں میں پھیلی ہوئی عادت محل نکاح تصحیح میں وہ اس کو چھوڑ نے کے روادار نہیں تھے۔ان میں نکاح کے چارطریقے رائج تھے۔حضرت عا تشدر ضی اللہ عنہانے ان کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ ان میں سے نکاح تی پڑی کو اسلام نے باقی رکھا۔اور اس رائج طریقہ میں صلحت بیتھی کہ اس سے نکاح اور زنا میں امتیاز ہوجا تا تھا۔ ورنہ دونوں کیساں تھے۔ دونوں میں مرد وزن کی باہمی رضا مندی سے شہوت پوری کی جاتی ہے۔ اس لیے ضرور کی ہوا کہ تی ایسی چیز کا تھم دیا جائے جس سے اول وہلہ ہی میں دونوں میں امتیاز

رجمة اللار الواسعة

فائدہ: دف بجانا بھی ایک طرح کا شورتھا۔ اس پر ڈھول باج کو قیاس کرنا درست نہیں۔ اوراب جبکہ مسلمان نکاح کے رائح غلط طریقوں سے دور ہو گئے تو دف بجانے کی اہمیت بھی ختم ہوگئی۔ نیز پچھر دشی کرنا، جھنڈیاں لگانا بھی دف کے قائم مقام ہوجا تاہے۔

[٤] وقال صلى الله عليه وسلم: "فصل مابين الحلال والحرام الصوتُ والدُّف في النكاح" وقال صلى الله عليه وسلم: "أعلنوا هذا النكاح، واجعلوه في المساجد، واضربوا عليه بالدفوف" أقول : كانوا يستعملون الدفَّ والصوت في النكاح، وكانت تلك عادةٌ فاشيةٌ فيهم، لايكادون يتركونها في النكاح الصحيح الذي أبقاه النبي صلى الله عليه وسلم من الأنكحة الأربعة، على ما بينته عائشةُ رضى الله عنها، وفي ذلك مصلحةٌ، وهي: أن النكاح والسِّفاح لما

ل ذمانة جابليت من نكار مح چارطرية يه تصن (() ايک آدمى كى طرف دوسرت آدى كواس كى يېنى يا زير ولايت كى لاكى مح نكار مح لئى پيام د ياجات بحروه مناسب مېر مقرر كر كەل لاكى كال آدى تە نكار كرد يتا يى نكار كاصح طريقة قعار اوراى كواسلام نے باقى ركھا ج (\*) جب كى آدمى كى يوى حيض ت پاك موتى ، جبكه رحم ميں حمل قبول كرنے كى صلاحيت زياده موتى بقو شو مراپنى يوى ت كهتا كه فلال صحف جنى تعلق قائم كر يكر حمل خلام مونے تك شو براپنى يوى الگ رہتا د جب حمل كرة ثار خلام بر دوجاتے : شو براپنى يوى ت محبت كرتا - اورا يدال لي كيا جاتا قاكر كر يكر حمل خلام مونے تك شو براپنى يوى حالگ رہتا د جب حمل كرة ثار خلام بردوجاتے : شو براپنى يوى صحبت كرتا - اورا يدال لي كيا جاتا قاكر كر يكر حمل خلام مردونے تك شو براپنى يوى حالگ رہتا د جب حمل كرة ثار خلام بردوجاتے : شو براپنى يوى صحبت كرتا - اورا يدال ت كي كيا جاتا تعاكر لاكا نجيب (بوى شان والا) پيدا ہو حرب كر يعض پت قبيلوں ميں يوطريق دارانى تحق مراپنى يوى صحبت كرتا - اورا يدال كي پال جاتا تعاكر لاكا نجيب (بوى شان والا) پيدا ہو حرب كر يعض پت قبيلوں ميں يوطريق دارانى تحق مراپنى يوى حصبت كرتا - اورا يدال ت كي اين جات - اوران كى رضامندى سر اس صحبت كرت د پر اگر عورت حاملہ موجاتى ، اور ي چينى تو دوران سر آدرى (دس مر كى كى كى كى يول نام دركرتى كر يو تيرا يكى رضامندى سر اس صحبت كرت د پر اگر عورت حاملہ موجاتى ، اور يو يعنى تعلق قائم كرت - پر اركى كو نام دركرتى كر يو تيرا يو مل مامندى سر اس سر اس صحبت كرت د پر اگر عورت حاملہ موجاتى ، اور يو ين يو مل مر ايل كى يو مل رہ جاتا ، اور كى كو دار د كير جنتى تائى كر يو تيرا يو تار اور ايكى كر سر تا ت سر مر يو د بيا مرد جاتى ، اور كى كو حو ذكرتى كر يو تيرا يكن مردور ايك يو تكر من الكار ت مرد بير خلال كا ہے - اور اي كو مل رہ باتا ، اور كى كر مي تي تي تيران يو تي را كى كر مي تي تركى كر مينا يو حل رہ ميا كر ايكى ت تركر كر كير كر كي كر تي كر تيرا كر مرد يو تا كى كر يو يو تي داركى كر مردى يو تا يو تا كر تاكر يو تا مردا كر يو تا دول بل يو تا ہو مردا كي يو يو تي مي شر مردا كي يو كر تي كر تي تا تا كر مي يو تا تا كر مي تو يو تا تا كر تا كر تا كر يو ت حد تركر تي تو تيرا يو تا تي يو تا تا تار تا تا تا تا مي دارئى جر زيارى مدين مردا يو تا يا تا تا مردا كي يو تا تا تا تا

رحمة اللارالواسعة

اتفقا في قضاء الشهوة، ورضا الرجل والمرأة: وجب أن يؤمر بشيئ يتحقق به الفرق بينهما بادي الرأي، بحيث لايبقي لأحد فيه كلام ولاخَفاء.

40

ځاړ يخ

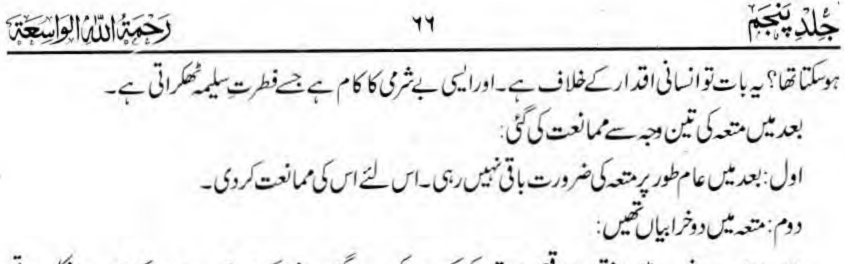
ترجمہ، لوگ نکار میں دفلی اورآ داز استعمال کیا کرتے تھے۔ اور وہ ان میں پھیلی ہوئی عادت تھی۔ نہیں قریب تھے وہ کہ اس عادت کو اُس نکاح صحیح میں چھوڑ دیں جس کو نبی طلاق تی آئی کی رکھا ہے چار نکاحوں میں سے، جیسا کہ اس کو تفصیل سے بیان کیا ہے عائشہ رضی اللہ عنہانے۔ اور اس عادت میں صلحت ہے۔ اور وہ صلحت ہیہ ہے کہ نکاح اور زناجب دونوں متفق تھے یعنی کیساں تھے قضاء شہوت میں اور مردوزن کی رضا مندی میں، تو ضروری ہوا کہ کسی ایسی چیز کا تھم دیا جائے جس کے ذریعہ دونوں کے درمیان اول وہلہ ہی میں فرق تحقق ہو، اس طرح کہ کسی کے لئے اس میں نہ کلام ہاتی رہے ، اور نہ پوشید گی ۔ کھ

متعه کی اجازت پھرممانعت کی وجہ

متعہ: پچھ مدت کے لئے نکاح کرنا۔ جس کے بعد نکاح خود بخو دختم ہوجائے۔ یہ ممنوع ہے۔ اور اس پر امت کا اجماع ہے۔ پہلے اس کی اجازت تھی، پھر ممانعت کر دی گٹی مسلم شریف میں روایت ہے: رسول اللہ سِّلاَیْقَاقَیْلِم نے جنگ اوطاس کے موقع پر تین دن تک متعہ کی اجازت دی، پھر ممانعت کر دی ( مفکوۃ حدیث ۳۱۴۷) اور متفق علیہ روایت ہے: نبی سِلاَیْقَائِیْلِم نے جنگِ خِبَر کے موقع پر متعہ کی اور گدھوں کے گوشت کی ممانعت فرمائی ( مفکوۃ حدیث ۱۳۷۷)

اور حضرت ابن عباس رضى الله عنهما في بيان كيا كه متعدك اجازت شروع اسلام ميں تقى - ايك تخص كسى ايے شہر ميں وارد ہوتا جہاں اس كى كوئى جان پېچان نہيں ہوتى تقى تو وہ كسى عورت سے استے دنوں كے لئے نكاح كر ليتا جتنے دن اس كا وہاں قيام كا ارادہ ہوتا - پس عورت اس كے سامان كى حفاظت كرتى - اور اس كے لئے كھانے كا از ظام كرتى -يہاں تك كه ريآيت نازل ہوئى : ﴿ إِلَّا عَلَى أَزُو اَجْهِمْ، أَوْ مَامَلَكَتُ أَيْمَانُهُمْ ﴾ يعنى فلاح پان چي فار خوال مران وہ يہاں تك كه ريآيت نازل ہوئى : ﴿ إِلَّا عَلَى أَزُو اَجْهِمْ، أَوْ مَامَلَكَتُ أَيْمَانُهُمْ ﴾ يعنى فلاح پان وال ميں جوا پنى شرمگا ہوں كى حفاظت كرتے ہيں، مكرا پنى بيو يوں سے يا اپنى باند يوں سے، پس ان پر يجھالزا منبيں (سورة المؤمنون آيت ٢ سورة المعارج آيت ٣٠) حضرت ابن عباس رضى الله عنهمان فر مايا: ' پس ہر شرمگاہ جوان دو كے علاوہ ہے وہ حرام ہے ' (رواہ التر ذى ، مقلوۃ حديث ٣٠)

پہلے متعہ کی اجازت کی وجہ: پہلے ضرورت داعی تھی، اس لئے متعہ کی اجازت دی گئی۔ جیسا کہ ابن عباس رضی اللہ عنہما نے بیان کیا کہ ایک شخص کسی ایسے شہر میں وارد ہوتا جہاں اس کی بیوی نہیں ہوتی تھی، وہاں اس کے لئے قیام کا مسئلہ ہوتا تو وہ نکاح کر لیتا تھا۔ اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے اس طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ اس زمانہ میں متعہ تھی شر مگاہ کو کرامیہ پر لینانہیں ہوتا تھا، بلکہ دیگر خاتگی مصالح بھی پیش نظر ہوتے تھے۔ بھلاصرف شر مگاہ کو کرامیہ پر لینے کا معاملہ کیے ۔ جو لینانہیں ہوتا تھا، بلکہ دیگر خاتگی مصالح بھی پیش نظر ہوتے تھے۔ بھلاصرف شر مگاہ کو کرامیہ پر لینے کا معاملہ کیے



(الف)اس سے نسب میں اختلاط داقع ہوتا تھا: کیونکہ متعہ کی مدت گزرنے کے بعد عورت مرد کے قابو نے نگل جاتی تھی۔ وہ خود مختار ہوجاتی تھی، پس اب وہ کیا کرے گی اس کا کچھ پیۃ نہیں۔ پس اس کوعدت گذارنے کا تھم کیسے دیا جائے گا؟ اور کتنے دنوں کے لئے دیا جائے گا؟ جبکہ صورت حال ہیہ ہے کہ نکاح صحیح میں جو ہمیشہ کے لئے کیا جاتا ہے عدت کا انضباط نہایت دشوارہے، پس متعہ میں عدت کاتعین کیسے ہوسکتا ہے؟

(ب) متعہ روان پائے گاتو نکاح سیحیح کا سلسلہ ختم ہوجائے گا۔ کیونکہ عام طور پرلوگ نکاح قضاء شہوت کے لئے کرتے میں۔اور جب بیضر درت متعہ سے پوری ہوجائے گی تولوگ نکاح کیوں کریں گے؟ ۔۔۔ ان دوخرابیوں کی وجہ سے متعہ کی ممانعت کر دی۔

سوم: نکاح اورزنامیں مابدالامتیاز دوباتیں ہیں: ایک: زناعارضی معاملہ ہے اورنکاح دائمی رفاقت ومعاونت ہے۔ دوم: زنامیںعورت کا کسی مرد کے ساتھ اختصاص نہیں ہوتا۔ اورنکاح میں تمام لوگوں کے روبروعورت میں منازعت ختم کردی جاتی ہے۔ اور متعہ میں بھی زناوالی دونوں باتیں پائی جاتی ہیں۔ وہ بھی ایک عارضی معاملہ ہوتا ہے اور اس میں بھی عورت کسی کے لیے مختص نہیں ہوتی ، اس لیۓ اس کی اجازت ختم کردی گئی۔

[٥] وكان صلى الله عليه وسلم قد رخص فى المتعة أيامًا، ثم نهى عنها. أما الترخيص أولًا : فلمكان حاجة تدعو إليه، كما ذكره ابن عباس رضى الله عنهما فيمن يقدِم بلدة ليس بها أهلُه، وأشار ابن عباس رضى الله عنهما أنها لم تكن يومئذ استئجارًا على مجرد البُضْع، بل كان ذلك مغمورًا فى ضمن حاجات من باب تدبير المنزل، كيف؟ والاستئجار على مجرد البضع انسلاحٌ عن الطبيعة الإنسانية، ووقاحةٌ يَمُجُّهَا الباطنُ السليمُ. وأما النهى عنها: فلارتفاع تلك الحاجة فى غالب الأوقات. وأيضًا: ففى جَرَيان الرسم به: الف] اختلاط الأنساب: لأنها عند انقضاء تلك المدة تخرج من حيزه، ويكون الأمر بيدها، فلا يُدرى ماذا تصنع؟ وضبطُ العدة فى النكاح الصحيح –الذى بناوُه على التأبيد – فى غاية العسر، فماظنك بالمتعة؟

< المَنْوَمَرْ بَبَالْشِيْرُار >

ترجمہ: اور نبی مظلیقیاتی کم نے کچھدنوں کے لئے متعہ کی اجازت دی۔ پھر آئے نے اس کی ممانعت کر دی (بیر دایات کا عباس رضى اللدعنهمان اس كاتذكره كياب الشخص بحق مين جوكسى ايس شهرمين وارد موتاجهان اس كى بيوى نهيس موتى تقى \_اورابن عباسٌ في اشاره كيا كهان دنوں ميں ( بھى ) متعة محض شرم گاه كوكراميہ پر لينانہيں تھا۔ بلكہ وہ خانگى نظام كى ضروریات کے ضمن میں چھیایا ہوا تھا یعنی متعہ ہے اصل مقصود خانگی ضروریات ہوتی تھیں۔ شرمگاہ سے فائدہ اٹھانا ضمناً ہوتا تھا۔ کیے؟ اور محض شرمگاہ کو کرایہ پر لینا فطرت انسانیہ سے خروج تھا۔ اورا لی بے شرمی کی بات تھی جس کوسلیم ضمیر تھوک دیتا ہے۔ اور بھی اس کی ممانعت: تو دہ اکثر اوقات میں اس کی ضرورت باقی نہ رہنے کی وجہ سے تھی۔ اور نیز: اس کے رواج کے جاری رہنے میں : (الف) نسبوں میں اختلاط ہے: اس لئے کہ عورت اس مدت کے ختم ہونے پر مرد کے قابو سے نگل جائے گی۔اوراس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں ہوگا۔ پس معلوم نہیں وہ کیا کرے؟ اورعدت کی تعیین نکاح صحیح میں بھی ۔۔۔ جس کی بنیاد بیشگی پر ہوتی ہے۔۔ نہایت دشوار ہے ( کیونکہ فیروء یے حیض مراد ہیں یا طہر؟ اس میں اختلاف ہے) پس آپ کا کیا خیال ہے متعہ کے بارے میں؟ لیعنی اس میں عدت کی تعیین کیے ممکن ہے؟ \_\_\_ (ب)اور شریعت میں معتبر نکات بیجی کورا نگال کرنا ہے۔ کیونکہ نکاح میں رغبت کرنے والے اکثر لوگ: ان کا غالب تقاضا شرمگاہ کی شہوت پوری کرنا ہوتا ہے ۔۔ اور نیز: پس ان چیزوں میں ۔ بعض جن کے ذریعہ نکاح زنامے متاز ہوتا ہے: (۱) (نفس کو) خوگر بنانا بے دائمی معادنت پر یعنی نکاح کو یا ندار بنانا ہے (۲)اور یہ بات ہے کہ نکاح میں اصل عورت میں منازعت كوختم كرناب لوكوں كى أنكھوں كے سامنے۔

لغات:غَمَرَه (ن)غَمُرًا: ڈھانپ لینا۔مغمود: چھپایا ہوا۔۔۔۔وَطَّن نفسَه علی الأمر توطینًا:کی کام کاخودکو خوگر(عادی) بنانا۔

تركيب :من الأمويين من تبعيضيه ب يعنى نكان اورزنايين ما بدالامتياز بيدوباتين بطور مثال بين ،ان ك علاده اور باتين بھى بين جن سے امتياز ہوتا ہے ..... أن ك الأصل كاعطف التوطين پر ہے، اور بيد إن كادوسرا اسم مؤخر ہے۔ اور أن كى اصل أند ہے۔ يہ يہ بہ

المشزير بيباشترل

## نكاح ميں مہركى حكمت

رسول الله ﷺ کی بعثت سے پہلے زمانۂ جاہلیت میں نکاح کا جوشریفانہ طریقہ رائج تھااس میں مہر مقرر کیا جاتا تھا۔اسلام نے اس کو برقرار رکھا ہے۔اس میں دولحتیں ہیں:

نہ کی مصلحت ۔۔ مہر ے نکاح پائدار ہوتا ہے۔ نکاح کا مقصداس وقت یحمیل پذیر ہوتا ہے جب میاں بیوی خود کودائمی رفاقت و معادنت کا خوگر بنائیں۔ اور یہ بات عورت کی طرف ہے تو اس طرح محقق ہوتی ہے کہ نکاح کے بعد زمام اختیاراس کے ہاتھ سے نگل جاتی ہے۔ وہ مرد کی پابند ہوجاتی ہے۔ مگر مرد بااختیار رہتا ہے۔ وہ طلاق دے سکتا ہے۔ اور ایسا قانون بنانا کہ مرد بھی بے بس ہوجائے ، جائز نہیں۔ کیونکہ اس صورت میں طلاق کی راہ مسدود ہوجائے گی۔ اور مر مجھی عورت کا ایسا اسیر ہو کر رہ جائے گا جیسا عورت اسیر تھی۔ اور دیہ بات اس ضابطہ کے خلاف ہے کہ مرد کو پار نہیں بیں۔ اور دونوں کا معاملہ کورٹ کو سی محود بی میں کیونکہ قاضی کے یہ اس مقد مہ لے جانے میں حکام کے اور ایپ اقانون بنانا کہ مرد بھی بی مرد کی چاہت سیر تھی۔ اور دیہ بات اس ضابطہ کے خلاف ہے کہ مردعور توں پر حاکم بیں۔ اور دونوں کا معاملہ کورٹ کو سیر دکر نابھی در ست نہیں۔ کیونکہ قاضی کے یہ اس مقد مہ کے جانے میں تخت مراحل سے گذر نا پڑتا ہے۔ اور قاضی وہ کو تیں جانتا جو شو ہر اپنے بارے میں جانتا ہے۔ پس مردکودائمی نکاح کا خوگر بنا نے کی راہ

علاوہ ازیں: مہر میں اور بھی فوائد ہیں: (۱) مہر اولیاء کی خوش دلی کا ذریعہ ہے۔ قابل لحاظ مال کے ذریعہ اہتمام ہے نکاح کرنے سے عورت کے اولیاء کی آنکھیں ٹھنڈی ہو گی۔ جب وہ دیکھیں گے کہ ان کے دل کے نکڑوں کا ایک شخص بڑے اہتمام سے مالک بن رہا ہے تو ان کا دل باغ باغ ہوجائے گا (۲) اور مہر کے ذریعہ نکاح اور زنامیں امتیاز بھی قائم ہوتا ہے۔سورۃ النساء آیت ۲۳ میں ارشاد پاک ہے: '' محرمات کے سوااور عور تیں تمہارے لئے حلال کی گئیں، بشرطیکہ تم ان کواپنے مالوں نے ذریعہ چاہو، قید میں لانے کے طور پر، نہ کہ مستی نکالنے کے طور پر''یعنی ان عور توں کو پابند کرنامقصود ہو،

مہرکی مقد آرتعین نہ کرنے کی وجہ

نبی سلی میلی میرک کوئی ایسی مقدار تعیین نہیں کی کہ اس میں کمی بیشی نہ ہو سکے۔اور اس کی وجہ یہ ہے کہ مختلف عوامل کی - ایستز قرب بین میں کے اس جُلْدَ پَجْمَ

وجہ سے سب لوگوں کے لئے بیساں قابل قبول مہر تجویز کرناممکن نہیں۔ وہ عوامل بیہ ہیں: · · ا — نکاح کی اہمیت ظاہر کرنے میں عادتیں مختلف ہیں۔ یعنی نکاح کامہتم بالشان ہونا ظاہر کرنے کے لئے مہر کتنا ہونا

چاہئے؟ اس میں لوگوں کا رواج مختلف ہے۔ کوئی تھوڑ امہر کافی سمجھتا ہے، کوئی بھاری مہر مقرر کرتا ہے۔

۲ ۔۔۔ اورعورتوں کی طرف رغبت کے مراتب بھی مختلف ہیں۔ یعنی کوئی بہت زیادہ مشتاق ہوتا ہے،اور کسی کی رغبت برائے نام ہوتی ہے۔

۳ — اور مال خرج کرنے میں بخیلی میں بھی لوگوں کے طبقات ہیں کے کچار پیے نکلنے سے جان نگلتی ہے،اورکوئی تھوڑ بے کی کچھ پرداہ نہیں کرتا۔

پس جس طرح فتیمتی اشیاء کی قیمت عین کرنا دشوار ہے، کیونکہ رغبت اورطلب کے اعتبار سے اس کی قیمت مختلف ہوتی ہے، اس طرح مہر کی مقدار کی قعیین بھی ممکن نہیں۔ بہت معمولی مہر جیسے لوہے کی انگوٹھی یا مٹھی بھر ستو یا تھجوری بھی مہر ہو کمتی ہیں۔جیسا کہ درج ذیل روایات سے معلوم ہوتا ہے:

حدیث() ۔ ایک خاتون نے رسول اللہ سِلائی ﷺ کوا پنانفس ہیہ کیا۔ آپؓ نے اے قبول نہیں کیا۔ ایک صحابی نے عرض کیا: یارسول اللہ! آپؓ میرا نکاح ان سے کردیں۔ آپؓ نے پوچھا:'' تمہارے پاس مہر میں دینے کے لئے کیا چیز ہے؟''انھوں نے کہا: پچھ بھی نہیں۔ آپؓ نے فر مایا:'' جاؤ، تلاش کرو، چاہے لوہے کی انگوٹھی ہو!'' (بخاری حدیث اتا ۱۵)

حدیث (۲) ۔۔۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ''جس نے اپنی بیوی کے مہر میں مٹھی بھرستو یا تھجوریں دیں اس نے یقدیناً حلال کرلیا'' یعنی نکاح درست ہو گیا (رواہ ابوداؤد، مشکوۃ حدیث ۳۲۰۵)

مسنون مهركي حكمت اور بھارى مهركى ممانعت

البتہ نبی ﷺ نی ﷺ نے اپنے عمل سے مہر کی مناسب مقدار متعین فرمائی ہے۔ آپ نے اپنی بیویوں اوراپنی بیڈیوں کا مہر ساڑھے بارہ اُوقیہ مقرر کیا ہے۔ ایک اُوقیہ: چالیس درہم کا ہوتا ہے۔ پس کل پانچ سودرہم ہوئے۔ جن کی موجودہ وزن سے چندرہ سوتیں گرام چاندی ہوتی ہے۔ یہ پااس کی جو قیمت ادائیگی مہر کے دفت ہود ہی مسنون مہر ہے ( مقلوۃ حدیث ۳۱۰۳)

اور حضرت عمر رضى اللد عند فى مايا : "سنوا عورتوں كے بھارى مېرمقررمت كرو كيونكد بھارى مېر اگرد نيا ميں عزت كى بات اور اللد كىزد كيا تقوى كى بات ہوتى تو اس كے زيادہ حفد ارنبى سلايتي يا تھے ميں نہيں جانتا كدرسول اللد سلايتي ي بارہ اوقيد نے زيادہ پركى بيوى نے نكاح كيا ہو، اورا پنى كى بيٹى كا نكاح كرايا ہو (مصلوة حديث ٢٠٠٠) آپ فى غربوں كى عادت كے مطابق كسركوليتى آ دھے اوقيد كوچھوڑ ديا ہے - اس كا تذكرہ حضرت عائش رضى اللہ عنه الديند الدين على كيا تار كى تشرح : مسنون مہركى حكمت بير كى مار كى اللہ ميں مار كى ميں كا تكام كرايا ہو (مصلوة حديث ٢٠٠٠) آپ خى خربوں كى عادت تشرح : مسنون مہركى حكمت بير ہے كہ مہر كے سلسلہ ميں مناسب بات بير كہ دہ اتنا كم ہونا چا تي كہ اس كى كي كھے اہمیت ہی نہ ہو،اور نہ اتنا بھاری ہونا چاہئے کہ شوہر کی قوم کے احوال کے اعتبارے اس کی ادائیگی عادۃ ٹخت دشوار ہو۔اور زمانۂ نبوت کے لوگوں کے احوال کے اعتبارے پانچ سودرہم ایک معتد بہ مقدارتھی۔اورآپ کے بعد بھی اکثر لوگوں کا یہی حال ہے۔ان کے لئے بھی بیاچھی خاصی مقدار ہے۔البتہ پچھلوگ جو شاہا نہ کر وفر کے مالک ہیں ان کے نزدیک بیہ مقدار کم ہو کمتی ہے۔ مگر تشریع میں ان کا اعتبار نہیں۔

مهرخوش دلى سے اداكيا جائے

زمانهٔ جاہلیت میں لوگ مہر کے سلسلہ میں عورتوں پرظلم کیا کرتے تھے۔ان کی ادائیگی میں ٹال مٹول کرتے تھے یا کم دیتے تھے۔ چنانچہ سورۃ النساء آیت چار میں اللہ پاک نے حکم دیا:'' اورتم بیویوں کوان کے مہرخوش دلی ہے دو، ہاں اگر بیویاں اس مہر کا پچھ حصہ خوش دلی سے چھوڑ دیں تو تم اس کومزہ دارخوشگوار سمجھ کرکھا ؤ''

ادرحدیث میں رسول اللہ ﷺﷺ نے فرمایا:''جس نے کمی عورت ہے کم یا زیادہ مہر پر نکاح کیا،اوراس کا اس مہر کی ادا ئیگی کاارادہ نہیں تو وہ قیامت کے دن اللہ کے حضور میں زنا کارکی حیثیت سے پیش ہوگا''( مجمع الزوائد ۱۳۳۶)

فا نکرہ: مہرکی زیادہ سے زیادہ مقدار بالاتفاق متعین نہیں۔ اور سورۃ النساء آیت ۲۰ میں اس کی طرف اشارہ بھی ہے۔ ارشاد پاک ہے: ﴿وَ آتَیْتُم إِحْدَهْنَ قِنْطَارًا فَلَا تَأْحُدُوْا مِنْهُ شَیْنًا ﴾ یعنی اگرتم نے کسی بیوی کوانبار کاانبار مال دیا ہو، تو بھی بوقت طلاق اس میں سے کچھوا پس مت لو – اور کم ہے کم مہرکی مقدار میں اختلاف ہے۔ امام شافعی اور امام احمد رحمہما اللہ کے نز دیکے کم سے کم مہر بھی متعین نہیں۔ جس چیز پرزوجین راضی ہوجا تیں وہ مہر ہوگمتی وہ مہر ہوگتی ہے۔ اس کا اللہ کے نز دیکے کم سے کم مہر بھی متعین نہیں۔ جس چیز پرزوجین راضی ہوجا تیں وہ مہر ہوگتی ہو کہ اختلاف ہے۔ شاہ صاحب قد س سرہ نے ا

جُلْدِ پَجْم

41

رجعتهاللا الواسعة

تو پچھاور پیش کیا جائے۔مثلاً: انگوشی،تھوڑ استو ،تھوڑ استو ، تھور یں اور آج کی اصطلاح میں مٹھائی کھٹائی۔ پچھتو تقریب بہر ملاقات چاہئے۔اور مذکورہ روایات وواقعات میں اس کی صراحت نہیں کہ وہ کونسا مہرتھا؟ پس محکم کتاب کولینااور اس کے موافق جو روایت مروی ہے اس پڑمل کرنا اولی ہے۔

[٢] وكانوا لايُنَاكِحون إلا بصداق، لأمور بَعَثَتُهُمْ على ذلك، وكان فيه مصالح: منها : أن النكاح لاتتم فائدتُه إلا بأن يوطَّنَ كلُّ واحد نفسه على المعاونة الدائمة، ويتحقق ذلك من جانب المرأة بزوال أمرها من يدها، ولاجائز أن يُشَرَّعَ زوالُ أمره أيضًا من يده، وإلا انْسَدَّ بابُ الطلاق، وكان أسيرًا في يدها كما أنها عانية بيده، وكان الأصل أن يكونوا قوَّامين على النساء، ولاجائز أن يُجعل أمرُهما إلى القضاة، فإن مرافعة القضية إليهم فيها حرج، وهم لايعرفون ما يعرف هو من خاصة أمره، فتعين أن يكون بين عينيه خسارة مال، إن أراد فَكَّ النظم، لئلايجترئ على ذلك إلا عند حاجة لايجد منها بدًا، فكان هذا نوعًا من التوطين.

وأيضًا : فلا يظهر الاهتمام بالنكاح إلا بمال يكون عوضَ البضع، فإنَّ الناس لما تشاحُوا بالأموال شحًا لم يتشاحُوا به في غيرها : كان الاهتمام لايتم إلا ببذلها.

وبالاهتمام تَقَرُّ أعينُ الأولياء، حين يتملك هو فَلَدَةَ أكبادهم وبه يتحقق التمييز بين النكاح والسِّفاح، وهو قوله تعالى: ﴿أَنْ تَبْتَغُوْا بِأَمُوَالِكُمْ، مُحْصِنِيْنَ، غَيْرَ مُسَافِحِيْنَ، فلذلك أبقى النبي صلى الله عليه وسلم وجوبَ المهر كما كان.

ولم يضبطه النبى صلى الله عليه وسلم بحد : لايزيد ولاينقص، إذالعادات فى إظهار الاهتمام مختلفة، والرغباتُ لها مراتبُ شتَّى، ولهم فى المشاحَّة طبقات، فلا يمكن تحديده عليهم، كما لايمكن أن يُضبط ثمنُ الأشياء المرغوبة بحد مخصوص، ولذلك قال: " التمس ولو خاتمًا من حديد" وقال صلى الله عليه وسلم: " من أعطى فى صَداق امرأته مل ءَ كفه سويقًا أو تمرًا فقد استحل"غير أنه سَنَّ فى صداق أزواجه وبناته ثنتى عشرة أوقية ونَشًّا، وقال عمر رضى الله عنه: " ألا! لاتُعَالُوا صدُقة النساء، فإنها إن كانت مَكرُمة فى الدنيا، أو تقوى عند الله لكان أو لاكم بها نبى الله صلى الله عليه وسلم" الحديث.

أقول: والسر فيما سنَّ: أنه ينبغي أن يكون المهر مما يُتَشَاحُ به، ويكون له بال، وينبغي أن لايكون مما يتعذر أداوُه عادةً، بحسب ما عليه قومه، وهذا القدر نصاب صالح حسبما كان ح الْمَزْهَرَبْبَالْمَرْلَهُ - رجمة اللار الواسعة

### 21

جلديجم

عليه الناس في زمانه صلى الله عليه وسلم، وكذلك أكثر الناس بعده، اللهم! إلا ناسٌ: أغنياؤُهم بمنزلة الملوك على الأسِرَّة. وكان أهل الجاهلية يظلمون النساء في صدُقاتهن بمطل أو نقص، فأنزل الله تعالى: ﴿وَ آتُوْا النَّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً، فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ الآية.

ترجمہ: اور دہ باہم نکاح نہیں کیا کرتے تھے مگرمہر کے ذریعہ، چندایسی باتوں کی وجہ سے جنھوں نے ان کواس پر ابھارا تھا۔اوراس میں تحتین تھیں: — ان میں ے یہ بات ہے کہ نکاح کا فائدہ تا منہیں ہوتا، مگر بایں طور کہ ہرایک اپنی ذات کوخوگر بنائے دائمی معادنت کا۔اور یہ بات عورت کی جانب سے پائی جاتی ہے اس کے اختیار کے اس کے ہاتھ سے نگل جانے کے ذریعہ۔اور جائز نہیں کہ قانون بنایا جائے مرد کے بھی معاملہ کا اس کے ہاتھ سے نگل جانے کا۔ در نہ طلاق کا دروازہ بند ہوجائے گا۔اور مردعورت کے ہاتھ میں قیدی ہوکر رہ جائے گا، جیا کہ عورت مرد کے ہاتھ میں قیدی ہے۔ درانحالیکہ اصل بیٹھی کہ مردعورتوں پر حاکم ہوں۔اور جائز نہیں کہ دونوں کا معاملہ قاضوں کے ہاتھ میں دے دیا جائے۔ کیونکہ قاضوں کے پاس مقدمہ لے جانے میں حرب ہے۔ اور قُصات نہیں جانتے اس بات کوجس کو شوہر جانتا ہے خاص اپنے معاملہ میں۔ پس متعین ہوگئی بیہ بات کہ ہومرد کی آنکھوں کے سامنے مالی خسارہ، اگر وہ نظام توڑنے کا ارادہ کرے، تا کہ وہ اس پر دلیری نہ کرے مگرا ایسی حاجت کے وقت جس ہے وہ کوئی چارہ نہ پائے ۔ پس بیخو گربنانے کی ایک صورت ہے — اور نیز: پس ظاہر نہیں ہوتا نکاح کا اہتمام مگرا ہے مال کے ذریعہ جو شرمگاہ کا بدلہ ہو۔ پس بیشک لوگوں نے جب بخیلی کی اموال میں ایسی بخیلی کہ نہیں کی انھوں نے ویسی بخیلی اموال کے علاوہ میں ۔ پس اہتمام تا منہیں ہوگا مگر اموال خرج کرنے کے ذریعہ ۔۔ اوراہتمام نکاح ۔ اولیاء کی آنکھیں ٹھنڈی ہونگی، جب شوہر مالک بنے گااولیاء کے دل کے تکروں کا۔ ادراس کے ذریعہ نکاح اورزنائے درمیان امتیاز قائم ہوگا۔اوروہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔۔۔ پس ای وجہ سے نبی سِلایْقَائِیلِ نے مہر کا وجوب باقی رکھا جیسا تھا — اورمہر کونبی سَلایْقَائِلِ نے کسی ایسی حد کے ساتھ منصبط نہیں کیا، جونہ کم ہونہ زیادہ۔ کیونکہ: () نکاح کی اہمیت کے اظہار میں عادتیں مختلف ہیں (۲) اور عورتوں کی طرف رغبت کے مراتب مختلف ہیں ( ۳ ) اور بخیلی میں لوگوں کے طبقات ہیں۔ پس سب لوگوں کے حق میں مہر کی تعیین ممکن نہیں، جیسا کہ ممکن نہیں کہ يبنديده چيزوں كى قيمت كى مخصوص حد كے ساتھ منضبط كى جائے الى آخرہ --- البتہ يدبات ب كدآ ب فطريقہ رائح کیاا پنی بیویوں ادراپنی بیٹیوں کے مہر میں ساڑھے بارہ ادقیہ کا۔اور حضرت عمرؓ نے فر مایا: ..... میں کہتا ہوں :ادراس مہر میں راز جوآب نے رائج کیا ہیہ ہے کہ مناسب سیہ ہے کہ مہران چیزوں میں سے ہوجس میں بخیلی کی جاتی ہے،اوراس کے لئے اہمیت ہو۔اور بیہ بات مناسب ہے کہ نہ ہومہراس چیز میں ہے جس کی ادائیگی عادۃ سخت دشوار ہو،ان احوال کے اعتبارے جن پرشوہر کی قوم ہے۔اور بیہ مقدارایک معتد بہ مقدار ہے ان احوال کے اعتبارے جن پرلوگ نبی سِلانی اللَّ عَا - ( الموزية المشكر )

زمانہ میں تھے۔اورآپؓ کے بعد بھی اکثر لوگوں کا یہی حال ہے۔اے اللہ! مگر پچھلوگ: جن کے مالدار شاہی تختوں پر باد شاہوں کی طرح ہیں — اور جاہلیت کے لوگ عورتوں پڑھلم کیا کرتے تھے ان سے مہروں کے سلسلہ میں: ٹال مٹول یا کمی کے ذریعہ، پس اللہ تعالیٰ نے نازل کیا۔الی آخرہ۔

مختلف مہراوراس کی وجہ

مہر کے تعلق سے عورتوں کی آٹھ شمیں ہیں۔اس لئے کہ نکاح میں مہر مقرر ہوا ہے یانہیں؟ پھر صحبت یا خلوت ہوئی ہے یانہیں؟ پھر شوہر نے طلاق دی ہے یا اس کی دفات ہوئی ہے؟ بیآ ٹھ صورتیں ہوئیں،اس طرح xr=rxr=x سب کی تفصیل مع احکام درج ذیل ہے:

|          |                   |                       |                  | - |
|----------|-------------------|-----------------------|------------------|---|
| كاللمير  | شوہرنے دفات پائی  | صحبت یاخلوت ہوچکی ہے  | مہر مقرر ہوا ہے  | 1 |
| كالمامير | شوہر نے طلاق دی   | صحبت یاخلوت ہوچکی ہے  | مہرمقررہواہے     | ٢ |
| کال میر  | شوہر نے دفات پائی | صحبت بإخلوت نهيس ہوئی | مبرمقرر ہواہے    | ٣ |
| نصف مهر  | شوہر نے طلاق دی   | صحبت بإخلوت نہیں ہوئی | مهرمقرر ہواہے    | ۴ |
| مهرشل    | شوہر نے وفات پائی | صحبت باخلوت ہوچکی ہے  | مهر مقررتہیں ہوا | ۵ |
| مهرشل    | شوہر نے طلاق دی   | صحبت باخلوت ہوچکی ہے  | مهر مقررتهين ہوا | ۲ |
| مهرشل    | شوہر نے دفات پائی | صحبت بإخلوت نہیں ہوئی | مهر مقررتہیں ہوا | 4 |
| متعه     | شوہر نے طلاق دی   | صحبت بإخلوت نہیں ہوئی | مهر مقررتہیں ہوا | 1 |

مهر کے سلسلہ میں تین ضوائط ہیں۔جودرج ذیل ہیں:

پہلاضابطہ — نکاح سے شوہر بیوی کی شرمگاہ کاما لک ہوتا ہے۔اوراس کے لئے بیوی سے فائدہ اٹھانا جائز ہوجاتا ہے۔ پس نکاح ملکیت بضع کا سبب،اور جماع اس کا اثر (نتیجہ) ہے۔اور ہر چیز مقصوداس کا اثر ہی ہوتا ہے۔اور حکم سبب پر مرتب ہوتا ہے۔اس لئے مہران دونوں چیز وں (سبب واثر) پڑھشیم ہوگا۔ جہاں دونوں پائے جائیں گے پورا مہر واجب ہوگا۔اور جہاں صرف سبب پایا جائے گا نصف مہر واجب ہوگا۔

دوسراضابطہ \_\_\_\_\_ شوہر یا بیوی کی موت سے نکاح مؤکداور ثابت ہوجاتا ہے۔اس دجہ سے کہ شوہر نے موت تک اس کومستر دنہیں کیا۔اور نکاح سے اس نے قدم پیچھے نہیں ہٹایا، تا آئکہ موت شوہراور نکاح کے درمیان حائل ہوگئی،اور دہ بیوی سے فائدہ نہ اٹھا سکا۔اسی طرح عورت کی دفات ہوگئی تو بھی یہی تھم ہے۔کیونکہ بیہ مادی عذر ہے۔عورت کا اس میں

ځلديج

3

كوئي قصورتبيس

تبسراضابطہ —طلاق ے نکاح مرتفع ہوجاتا ہے۔اورفائدہ اٹھانے کاموقع نہیں رہتا۔ پس طلاق اقالہ کے مشابہ ہے۔ جب بیضوابط معلوم ہو گئے تواب جاننا چاہئے کہ زمانۂ جاہلیت میں مہر کے سلسلہ میں جھکڑے ہوتے تھے۔اورلوگ مہرادا کرنے میں انتہائی بخیلی کا مظاہرہ کرتے تھے۔اورطرح طرح سے حجت بازیاں کرتے تھے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان بیزیں سے مار بار مہر ہی جنہ ہیں میں بیانہ میں بیانہ میں ہوں ہیں ہو جہت بازیاں کرتے تھے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان

مناقشات کے سلسلہ میں مذکورہ ضوابط کے مطابق مینی برانصاف احکام نازل فرمائے۔جن کی تفصیل درج ذیل ہے: پہلی اور دوسری صورتیں ۔ اگر مہر مقرر ہواہے، اور صحبت یا خلوت بھی ہو چکی ہے، تو خواہ شوہر وفات پائے یا طلاق دے بحورت کو پورا مہر ملے گا۔ کیونکہ شوہر کے لئے سبب ملک اور اس کا اثر دونوں متحقق ہو چکے ہیں۔ پس پورا مہر واجب ہوگا۔ اس صورت کا حکم سورة النساء آیات ۲۰ وا ۲ میں مذکور ہے۔جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ اگر کوئی شخص بیوی کو طلاق دے تو خواہ کی ملاق مہر دیا ہو، اس میں سے پچھ بھی واپس لینے کی ممانعت ہے۔ اور دونہ سے بیان کی گئی ہے کہ " تم باہم بر حیات پائے ہو، اور دورہ موجو

تیسری صورت — اگر مہر مقرر ہوا ہے۔اور صحبت یا خلوت نہیں ہوئی ،اور شوہر کی یا بیوی کی وفات ہوگئی تو بھی عورت کو پورا مہر ملے گا۔ کیونکہ موت سے نکاح مؤ کد ہوجا تا ہے۔اور موت کی بنا پڑھجت نہ کرنے سے کچھ فرق نہیں پڑتا۔ کیونکہ یہ ساوی عذر ہے ۔عورت کا کچھ قصور نہیں۔

چوهی صورت \_\_\_\_\_ تیری صورت میں اگر شو ہرطلاق د نے توعورت کوآ دھام ہر ملے گا۔ سورة البقرة آیت ۲۳۷ میں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوٰهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوْهُنَ ، وَقَدْ فَوَ صَنَّمَ لَهُنَّ فَوِ يَصَة فَيْصَفُ هَا فَوَ صَنَّم ﴾ ترجمہ اور اگرتم ہیو یوں کوطلاق دو، ان کو ہاتھ لگانے سے پہلے ، اورتم نے ان کے لئے کچھ مہر مقرر کیا ہو، تو جتنام ہرتم نے مقرر کیا ہے اس کا آ دھا واجب ہے۔ اور اس کی وجہ سے کہ وجوب مہر کے دوعوامل میں سے ایک پایا گیا، دوسر انہیں پایا گیا، اس لئے آ دھا م واجب ہوگا۔ پس یہاں دومشا بہتیں پیدا ہو کہیں : ایک : صرف منگنی سے جس میں پچھ مہر واجب نہیں ہوتا۔ دوسری : نکان تام سے، جس میں کامل مہر واجب ہوتا ہے۔ پس مہر کو دونوں مشا بہتوں پڑتسیم کیا تو آ دھا مہر واجب ہوا۔

پانچویں اور چھٹی صورتیں — اگر مہر قررنہیں ہوا، اور محبت یا خلوت ہو چکی ہے، تو خواہ شوہر وفات پائے یا طلاق دے۔ مہر شل واجب ہوگا۔ نہ کم نہ زیادہ۔ اس لئے کہ عورت کے حق میں عقد تام ہو گیا ہے۔ اور وجوب مہر کا سبب اور اثر دونوں متحقق ہو چکے ہیں۔ پس مہر واجب ہے۔ مگر مہر پکچھ مقرر نہیں ہوا، اس لئے ضروری ہے کہ اس کی نظیر اور اس کے مانند کے ذریعہ اندازہ کیا جائے۔اور خاندان کی عورتوں کا مہر بہترین نظیر ہے، جس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

ساتویں صورت — اگرم ہر مقرر نہیں ہوا۔اور صحبت یا خلوت بھی نہیں ہوئی ،اور شوہریا بیوی کا انتقال ہوجائے تو بھی مہر مثل واجب ہوگا، نہ کم نہ زیادہ۔اور شوہر کی وفات ہوئی ہوتو عورت پر عدت واجب ہے۔اور اس کو میر اُث بھی ملے گی۔ — کھ افت زم رہیکا شینزلہ کھ

رجمة اللار الواسعة

جلديجم کیونکہ زوجین میں سے ایک کی موت سے بھی عقد مؤکد ہوجاتا ہے۔ اسی صورت کا حضرت ابن مسعود رضی اللہ عند نے اپنے اجتهاد سے فیصلہ کیا تھا۔ پھر پر وع بنت داشق کی حدیث سے اس کی تائید ہوئی (مفکوۃ حدیث ۳۲۰۷) (شاہ صاحب رحمہ اللہ نے بہ صورت بیان نہیں کی)

آتھویں صورت — اگرمہر مقرر نہیں ہوا۔اور صحبت پاخلوت بھی نہیں ہوئی،اور شوہرنے طلاق دیدی، تو متعہ (ایک جوڑا کپڑا) داجب ہے۔ کیونکہ نکاح ہواور عورت کو کچھ نہ ملے سے بات جائز نہیں۔ ارشاد یاک ہے:''بشرطیکہ تم چاہوا پنے مالوں کے بدل 'اس آیت کی رو سے نکاح میں مال ضروری ہے۔اور مہرشل واجب کرنے کی کوئی صورت نہیں ، کیونکہ ملکیت بضع متقررتہیں ہوئی۔طلاق سے نکاح رد ہوگیا ہے۔اورکوئی مہر بھی مقررتہیں ہوا،اس لئے متعہ واجب ہے۔اس صورت کا تذكره مورة البقرة آيت ٢٣٦ ين ٢٤ ﴿ لا جُناحَ عَلَيْكُم إنْ طَلَقْتُم النَّسَاءَ، مَالَم تَمَسُّوهُنَّ، أوْ تَفْرضوا لَهُنَّ فَرِيضَة، وَمَتْعُوْهُنَّ، عَلَى الْمُوسِع قَدَرُه، وعَلَى الْمُقْتِر قَدَرُه ﴾ الآية. ترجمه: تم يركج مواخذ فهي اكرتم بيويوں كوالي حالت ميں طلاق دو کہ ندان کوتم نے ہاتھ لگایا ہو، اور ندان کے لئے پچھ مجرمقرر کیا ہو: اوران کوایک جوڑا دو،صاحب وسعت پراس کی وسعت کے مطابق ،اور تنگدست پراس کی حیثیت کے موافق ہے۔

[٧] وقال الله تعالى: ﴿ لا جُنَّاحَ عَلَيْكُمْ إِنَّ طَلَّقْتُمُ النَّسَاءَ، مَالَمْ تَمَسُّوهُنَّ، أَوْ تَفْرضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ الآية. أقول: الأصل في ذلك: أن النكاح سببُ الملك، والدخولَ بها أثَّرُه، والشيئ إنما يراد به أثرُه، وإنما يترتب الحنكم على سببه، فلذلك كان من حقهما: أن يُوَزَّع الصداق عليهما؛ وبالموت يتقرر الأمر ويُثبت، حيث لم يَرُدَّه حتى مات، وما انخنس عنه حتى حال بينه وبينه الموتُ؛ وبالطلاق يرتفع الأمر وينفسخ، وهو شِبُّهُ الرد والإقالة.

وإذا تمهم دهذا: فنقول: كانت في الجاهلية مناقشات في باب المهر، وكانوا يتشاحُون بالمال، ويحتجون بأمور، فقضى الله تعالى فيها بالحكم العدل على هذا الأصل:

فإن سمى لها شيئا، ودخل بها، فلها المهر كاملًا، سواء مات عنها أو طلقها: لأنه تم له سبب الملك وأثره، وأفضى الزوج إليها، وهو قوله تعالى: ﴿وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْض، وَأَخَذُنَ مِنْكُمْ مِيثَاقًا غَلِيظًا ﴾

وإن سمى لها، ولم يدخل بها، ومات عنها، فلها المهر كاملًا: لأنه بالموت تقرر الأمر، وعدم الدخول غير ضارٍّ، والحالة هذه، لأنه بسبب سماوي.

وإن طلقها فلها نصف المهر، على هذه الآية، لتحقَّق أحد الأمرين، دون الآخر، فحصل شِبْهان: شِبْهُ بالخِطبة من غير نكاح، وشِبْهُ بالنكاح التام.

و المستركة المستركة ٢

رجعة اللار الواسعة

جلديجم

وإن لم يسمَّ لها شيئًا، ودخل بها، فلها مِثْلُ صداقِ نسائها، لاوَكَسَ ولاشَطَطَ، وعليها العدة، ولها الميرات: لأنه تم لها العقد بسببه وأثرِه، فوجب أن يكون لها مهر. وإنما يُقَدَّرُ الشيئُ بنظيره وشِبْهِه، وصداقٌ نسائها أقربُ ما يقدر به في ذلك. وإن لم يسم لها شيئًا، ولم يدخل بها، فلها المتعة: لأنه لايجوز أن يكون عقدٌ خالياً عن المال، وهو قوله تعالى: ﴿أَنْ تَبْتَغُوَّا بِأَمُوَالِكُمْ ولاسبيل إلى إيجاب المهر، لعدم تقرر الملك، ولا التسمية، فقُدَّر دون ذلك بالمتعة.

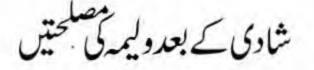
ترجمہ: اور اللہ تعالی نے فرمایا: '' تم پر پچھ گناہ نہیں اگرتم ہیویوں کوطلاق دو، جب تک کہتم نے اس کو ہاتھ نہ لگا یہ و، یا (یعنی اور) ان کے لئے پچھ مہر مقرر نہ کیا ہو' آیت پوری پڑھیں ( شاہ صاحب کی مراد دوآیتیں ہیں، کیونکہ آ گے جو استدلال کیا ہے وہ اس کے بعد والی آیت ہے ہے) ۔ میں کہتا ہوں: اس ( مہر ) کے سلسلہ میں اصل: (۱) یہ ہے کہ نکاح ملکیت بُضع کا سبب ہے۔ اور عورت ہے صحبت ملک کا اثر ہے۔ اور چیز ہے اس کا اثر ہی مراد لیا جا تا ہے۔ اور عکم اس کے سب ہی پر مرتب ہوتا ہے۔ پس ای وجہ ہے دونوں کے حق ہے تھا کہ مہر تقسیم کیا جائے دونوں پر ۔ ( سالہ میں اصل: (۱) یہ ہے کہ کے سب ہی پر مرتب ہوتا ہے۔ پس ای وجہ ہے دونوں کے حق ہے تھا کہ مہر تقسیم کیا جائے دونوں پر ۔ ( ۲) اور موت ہے معاملہ ( نکاح ) مقر رادر ثابت ہوتا ہے۔ بایں طور کہ شو ہم نے معاملہ کو مستر دنہیں کیا یہ باں تک کہ دوہ مرگیا۔ اور نہ دوہ معاملہ ہے پیچھے ہٹا یہ باں تک کہ شو ہر اور معاملہ کے درمیان موت حاکل ہوگئی ۔ ( ۳) اور طلاق سے معاملہ مرفعی ہوجا تا ہے۔ اور ختم ہوجا تا ہے۔ اور طلاق رداد را قالہ کے مانند ہے ( رداد را قالہ متر اور اور چان )۔ ۔ ور کا اور دی دوہ ہم کہتے ہیں: زمانۂ جاہلیت میں مہر کے سلسلہ میں جھڑے ہو دوں ای متر اور چن کوئی تھے۔ اور چن کی تھی کی کہ دوہ مرگیا۔ اور چوں تا ہے۔ اور چند ہو ہو تا ہے۔ اور خو ہو تا ہے۔ کہ مراد را قالہ کی مانند ہے ( رداد را قالہ متر اور ہوں ای میں انہ تا کی ہو ہو تا ہے۔ دولی تا ہو ہو ہو تا ہے۔ اور خوبی تک کہ دوہ مرگیا۔ اور نہ دو میں زمین زمانۂ جاہلیت میں مہر کے سلسلہ میں جھڑ ہے ہو تی تھے۔ اور دوہ مال میں انہ تائی جندی کی کہ دو ہو تی ہوں اس

(پہلی اور دوسری صورتیں) پس اگر شوہر نے عورت کے لئے کوئی مہر مقرر کیا ہے، اور اس سے ہم ستری کی ہے، تو عورت کے لئے پورا مہر ہے، خواہ شوہر اس کو چھوڑ کر مرگیا ہو، یا اس کو طلاق دی ہو۔ اس لئے کہ شوہر کے لئے مکمل ہو گیا ہے ملک کا سبب اور اس کا اثر۔ اور بے تجابانہ شوہر عورت تک پہنچا ہے۔ اور وہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے ۔ (تیسری صورت) اور اگر عورت کے لئے مہر مقرر کیا ہے۔ اور اس سے ہم بستری نہیں کی۔ اور شوہر اس کو چھوڑ کر مرگیا ہے تو عورت کے لئے پورا مہر ہے۔ اس لئے کہ موت سے معاملہ (نکاح) متقر رہوجا تا ہے۔ اور صوبر اس کو چھوڑ کر مرگیا ہے تو عورت کے لئے پورا مہر ہے۔ اس لئے کہ موت سے معاملہ (نکاح) متقر رہوجا تا ہے۔ اور صوبر اس کو چھوڑ کر مرگیا ہے تو عورت کے لئے پورا در یعنی شوہر کی وفات ہوئی ہے) اس لئے کہ وہ (موت ) آسانی سب ہے ۔ (چوٹی صورت ) اور اگر (تیسری صورت میں ) اس کو طلاق دی تو اس کے لئے آ دھا مہر ہے۔ اس آیت کی رو ۔ (یعنی جو آیت مضمون کے شروع میں کہی ہے۔ حو النگہ اس صورت کا تقل اس کے بعد والی آیت میں ہے) دو امروں میں سے ایک کے پائے جانے کی وجہ ہ نہ کہ دوسرے کے۔ پس حاصل ہوئیں دو مشا بہتیں : ایک : نکاح کے بغیر گئی ہو میں ہے ایک کے پائے جانے کی وجہ ہے، نہ کہ دوں

تعليم قرآن مہر قرر کرنے کی وجہ

رجمة اللار الواسعة LA فائده: جن منافع كاعوض ليناجائزب، ان كومبر مقرر كرنابهمى جائز ب فقيمى ضابطه ب: ماجاز أخذ الأجرة في مقابلته من المنافع جاز تسميته صداقًا (شام ٣٦٢:٢) اورتعليم قرآن پراب اجاره درست ٢، پس اس كومبر بنانابھی درست ہے۔

[٨] وجعل النبى صلى الله عليه وسلم مرة سُوَرًا من القرآن مهرًا، لأن تعليمها أمر ذوبال، يرغب فيه ويطلب كما ترغب وتطلب الأموال، فجاز أن يقوم مقامها.



زمانة جاہلیت میں لوگ میاں بیوی کے ملاپ سے پہلے ولیمہ کرنے کے عادی تھے۔اوراس میں بہت صحیحتیں تھیں: پہلی مصلحت – جوملکی مفاد سے تعلق رکھتی ہے سیے کہ ولیمہ کے ذریعہ لطیف پیرا یہ میں نکاح کی تشہیر ہوجاتی ہے۔ ولیمہ اس بات کا اعلان ہوتا ہے کہ اب شوہر بیوی سے ملنے والا ہے۔اورز فاف کی تشہیر ضروری ہے، تا کہ اولا دیے نسب میں کوئی بدگمانی نہ کرے۔ علاوہ ازیں: ولیمہ سے اول وہلہ ہی میں نکاح اورز نامیں امتیاز ہوجاتا ہے۔اور برملاعورت کا شوہر کے ساتھ اختصاص ہوجاتا ہے۔

دوسری صلحت - جوخانگی صلحت ہے -- بیہ کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی ضروریات کی تحمیل فرماتے ہیں۔ اور جو چیز ان کے لئے مفید ہوتی ہے عنایت فرماتے ہیں۔ اور خانگی زندگی کے نظم وانتظام کے لئے بیوی کی ضرورت ہے۔ پس حسب خواہش کسی عورت سے نکاح ہوجانا بلا شبہ اللہ کی بڑی فعمت ہے، جس کا شکر بجالا نا ضروری ہے۔ ولیمہ اس کی عملی شکل ہے۔

تیسری صلحت سے سن سلوک — ولیمہ: بیوی اور اس کے خاندان کے ساتھ نیک سلوک ہے۔ اس لئے کہ بیوی کی خاطر مال خرچ کرنا، اور دلہن آنے کی تقریب ہے لوگوں کو جمع کرنا، اس بات کی دلیل ہے کہ بیوی شوہر کی نظر میں باعزت اور باوقعت ہے۔ اور اس قشم کے امور جن ہے خاندان میں جوڑ پیدا ہو: ضروری ہیں۔خاص طور پر جب دلہن گھر میں پہلی مرتبہ آئے۔

چۇھى صلحت — جوتېذير نيش سے تعلق رکھتى ہے سيب كداللد تعالى كى ئى نى نى خاصل ہونا، جيسے بيوى كا بدست آنا، خوش، نشاط اور سرور كاباعث ہے، جو مال خرچ كرنے پر ابھارتا ہے۔ اور مال خرچ كرنے سے آ دمى سخاوت كا خوگر ہوتا ہے۔ اور انتہائى بخل كر ذيلہ سے نجات ملتى ہے ۔ اور اس قسم كے اور بھى فوائد دمصالح وليمہ ميں موجود ہيں۔ پس مذكورہ چاروں مصالح كى بنا پر سول اللہ سِلان توليد اللہ وليمہ کو باقى رکھا۔ اور اس كى ترغيب دى۔ اور آپ نے خود بھى - فریس خور ہوتا ہے ۔ اس پڑل کیا۔ البتہ ولیمہ کی کوئی حد تعین نہیں گی۔ اور اس کی وجہ مہر کے بیان میں گذر چکی کہ تمام لوگوں کے لئے کیساں قابل قبول حد تعین کرناممکن نہیں۔ اور اوسط درجہ کا ولیمہ ایک بکری ہے۔ اس کا آپؓ نے حضرت عبد الرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ ک تحکم دیا تھا کہ ولیمہ کرو، چاہے ایک بکری کا ہو( مشکوۃ حدیث ۱۳۲۰) اور چھوٹا ولیمہ وہ ہے جو آپؓ نے کیا ہے۔ آپؓ نے حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کے ولیمہ میں لوگوں کو ملیدہ کھلایا لیعنی اس میں گوشت نہیں تھا (بخاری حدیث ۱۳۵۰) اور بعض از دان کے ولیمہ میں آپ نے دومد (چا رطل یا آٹاخر چ کیا (مشکوۃ حدیث ۱۳۵۰)

فا نده: نكار كى بعدر فاف ے پہلے وليمد كرنا: جاہليت كا طريق تقار جيرا كر شاه صاحب فى اس كى صراحت كى ہے - اسلام مين مسنون زفاف كے بعدوليمد كرنا ہے - بذل المجھو دميں ہے: قال السبكى: و المنقول من فعل النبى صلى الله عليه وسلم أنها بعد الدخول. وفى حديث أنس عند البخارى وغيره التصريح بأنها بعد الدخول، لقوله: " أصبح عروسا بزينب فدعا القوم" (بذل ١: ١٨ ممرى، كتاب الكار، باب قلّة المر)

[٩] وكان الناس يعتادون الوليمة قبل الدخول بها، وفي ذلك مصالحُ كثيرة: منها : التلطف بإشاعة النكاح، وأنه على شَرَفِ الدخول بها، إذ لابد من الإشاعة، لئلا يبقى محلٌ لوهم الواهم في النسب، وليتميز النكاح عن السفاح بادى الرأى، ويتحقق اختصاصه بها على أعين الناس.

ومنها: شكر ما أولاه الله تعالى من انتظام تدبير المنزل، بما يصرفه إلى عباده، وينفعهم به. ومنهاً: البر بالمرأة وقومِها، فإن صرف المال لها، وجمع الناس في أمرها،يدل على كرامتها عليه، وكونِها ذاتَ بال عنده؛ ومثلُ هذه الأمور لابدَ منها في إقامة التأليف فيما بين أهل المنزل، لاسيما في أول اجتماعهم.

ومنها: أنِ تجدُّدَ النعمة – حيث مَلَكَ مالم يكن مالكاً له – يورث الفرح و النشاط و السرور، ويهيِّج على صرف المال، وفي اتباع تُلك الداعية التمرُّنُ على السخاوة، وعصيانُ داعية الشح، إلى غير ذلك من الفوائد والمصالح.

فلما كان فيها جملة صالحة من فوائد السياسة المدنية والمنزلية، وتهذيب النفس، والإحسان: وجب أن يُبقيها النبى صلى الله عليه وسلم، ويرغّب فيها، ويحتَّ عليها، ويعمل هو بها.

ولم يُضبطه النبي صلى الله عليه وسلم بحدٍ لمثل ما ذكرنا في المهر، والحدُّ الوسطُ الشاةُ، وأولم صلى الله عليه وسلم على صفية رضى الله عنها بحَيْس، وأولم على بعض نسائه بمدَّيْن من شعير. وحمة اللاا الواسعة

à

ترجمہ: اورزمانة جاہليت کے لوگ عادى ہو گئے تھے حورت سے ہم بسترى كرنے سے پہلے وليمہ كرنے کے اوراس (ولیمہ) میں بہت سی حقیق ہیں ۔۔ ازانجملہ الطیف پیرا یہ میں نکاح کی تشہیر ہے،اوراس بات کا اعلان ہے کہ وہ عنقریب بیوی سے ہم بستری کرے گا۔ کیونکہ شہیر ضروری ہے تا کہ نہ باقی رہے کوئی جگہ نسب میں بدگمانی کرنے والے کی بدگمانی کے لئے۔اور تا کداول وہلہ ہی میں نکاح زنا سے جدا ہوجائے۔اور شوہر کاعورت کے ساتھ اختصاص پایا جائے لوگوں کی آئکھوں کے سامنے ۔۔۔ اوراز انجملہ :اس نعمت کاشکر بجالانا ہے جواللہ تعالیٰ نے اس کوعطافر مائی ہے نیعنی خائگی زندگی کا انتظام اس چیز کے ذریعہ جس کواللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے لئے خرچ کرتے ہیں۔اورجس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ بندوں کو نفع پہنچاتے ہیں \_\_\_\_ اوراز انجملہ بحورت اوراس کی قوم کے ساتھ حسن سلوک ہے۔ اس لئے کہ عورت کے لئے مال خرچ کرنا، اور عورت کے معاملہ میں لوگوں کو اکٹھا کرنا، شوہر کی نگاہ میں عورت کی عزت پر، اور شوہر کے نز دیک عورت کے باوقعت ہونے پردلالت کرتا ہے۔اور اس قسم کی چیزیں ضروری ہیں اہل منزل کے مابین جوڑ پیدا کرنے کے لئے۔خاص طور پران کے پہلے اجتماع کے موقعہ پر ۔۔ اور از انجملہ : بیربات ہے کہ تجد ید نعمت ۔ بایں طور کہ وہ مالک ہوا اس چیز کا جس کاوہ پہلے مالک نہیں تھا۔۔۔ خوشی اور نشاط اور سرور پیدا کرتا ہے، اور مال خرج کرنے پرا بھارتا ہے۔ اور اس نقاضے کی پیروی میں سخاوت کا خوگر بنتا ہے،اورانتہائی بخیلی کے تقاضے کی نافر مانی کرنا ہے۔اوراس قشم کے اوربھی فوائد دمصالح ہیں — اور جب ولیمہ میں ملکی اور خانگی سیاست کے فوائد کی ،اور تہذیب نفس ادر حسن سلوک کی کافی مقدار موجو دتھی تو ضروری ہوا کہ اس کو نبی سِلایٰ یَوَدِیم باق رکھیں ،اوراس کی ترغیب دیں ،اوراس پرابھاریں ،اور بذات خود بھی اس پڑمل کریں \_\_\_\_ اور متعین نہیں کیا ولیمہ کو نبی ﷺ نے کسی حد کے ذرایعہ، ولیمی ہی حکمت کی وجہ ہے جو ہم نے مہر کے تذکرہ میں بیان کی ہے۔اور در میانی حد: ایک بکری ہے۔اور نبی ﷺ نے حضرت صفیہ کا ولیمہ کیا ملیدہ کے ذریعہ۔اورا پنی بعض از دان کا وليمه كياددمد جوكى ذريعهه

تصحيح : لئلا يبقى محل مخطوط كرا جي مين محلاً ب محر محل ب ، اس لئ اى كوباقى ركها ب ..... لمثل ما ذكر نا مطبوعه مين بمثل ما ذكر ناتها - يضج مخطوط كرا جي كى ب ..... تهذيب النفس والإحسان مين تقريم وتا خير ب -

3

وعوت وليمة قبول كرنے ميں حكمت

حديث (١) - رسول الله سَلالنَّيَايَيَنَ خِرمايا: ' جبتم ميں سے کسی کووليمه کی دعوت دی جائے تو جائے که اس ميں شرکت کرئے ' (متفق عليه ) اور سلم کی ایک روایت میں ہے : ' پس چاہئے کہ دو دعوت قبول کرے ، خواہ شادی کی دعوت ہو، یا - ح<u>افت زم نوکر بیکا شیک</u> کے جُلدِيَجْمَ

رجمة اللاي الواسعة

كونى اوردعوت (مشكوة حديث ٣٢١٦)

حدیث (۲) ۔۔۔ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا:''جب تم میں سے کسی کو کسی کھانے کی دعوت دی جائے تو حیا ہے کہ قبول کرے۔ پھرا گر حیا ہے تو کھائے ،اور حیا ہے تو نہ کھائے' (مقلوۃ حدیث ۱۳۲۷) تشریح :لفظ ولیمہ عام ہے۔خواہ شادی کی دعوت ہویا کوئی اور تقریب :ولیمہ کہلاتی ہے۔اور ولیمہ وغیرہ کی دعوت قبول

کرنے کا تکم دوہ جب ہے: پہلی دجہ ۔ اسلامی قانون سازی کے اصول میں سے میہ بات ہے کہ جب کی شخص کو تکم دیا جائے ۔ وہ لوگوں کے ساتھ سی صلحت سے کوئی معاملہ کرے، تو اس کالازمی نقاضا میہ ہوتا ہے کہ لوگوں کو اس کام میں جو وہ کرنا چا ہتا ہے تابعداری کرنے پر، اور اس کی مطاوعت پر ابھارا جائے ۔ ورنہ تکم دینے سے جو مقصود ہے وہ تحمیل پذیر نہ ہوگا مش مشہور ہے: '' تالی دو ہاتھوں سے بچتی ہے!'' پس جب ایک ہاتھ سے کہا کہ تالی بچا، تو دوسر بے ہاتھ کو موافقت کا تکم دینا ضروری ہے۔ ای طرح جب شادی کرنے والے کو تکم دیا کہ وہ دعوت ولیمہ کر کے اپنے زکان کی تشہیر کر نے تو ضروری ہے کہ لوگوں کو اس ک

فائلہ، پہلے ولیمہ وغیرہ کی دعوت ہاتھ کے ہاتھ دی جاتی تھی ،اس لئے فرمایا کہ جوروزہ سے ہووہ بھی دعوت قبول کرے۔اور دعوت میں جائے ،اور معذرت کر کے آجائے ۔لیکن اب ولیمہ کی دعوت پہلے سے دی جاتی ہے۔ پس اگر دعوت قبول کی ہے تواس دن روزہ نہیں رکھنا چاہئے ۔اس دن روزہ رکھ لینا حیلہ بازی ہے سے نیز ایک معاشرتی خرابی یہ ہے کہ دعوت قبول کر لی جاتی ہے،اور شرکت نہیں کی جاتی ۔ بیاور بھی براہے ۔اس سے دعوت کرنے والے کا کھانا برباد ہوتا ہے ۔اور بخت ناراضگی کا سبب بھی ہوتا ہے ۔البتہ پہلے سے معذرت کر دی جائے تو ہے گھڑیا دورہ بھی دعوت بھی دعوت بھی

[١٠] قال: " إذا دُعي أحدُكم إلى الوليمة فَلْيَأْتِها" وفي رواية: " فإن شاء طعم، وإن شاء ترك" أقول: لما كان من الأصول التشريعية: أنه إذا أمر واحدَّ أن يصنع بالناس شيئًا لمصلحةٍ، فمن موجب ذلك: أن يُحَث الناس على أن ينقادوا له فيما يريد، ويَمْتَثِلوا له، ويُطاوعوه، وإلا لما تحققت المصلحة المقصودة بالأمر؛ فلما أمر هذا أن يشيّع أمر النكاح بوليمة تصنع للناس: وجب أن يؤمر أولئك أن يُجيبوه إلى طعامه؛ فإن كان صائما ولم يطعم فلا بأس بذلك، ٢ الم ور الم الم الم

وجمير اللام الواسعين

#### Ar

فإنه حصلت الإشاعةُ المقصودة.

وأيضًا: فمن الصلة أن يجيُّبَه إذا دعا، وفي جَرَيان الرسم بذلك انتظام أمر المدينة والحيِّ.

ترجمہ، جب اصولی تشریعیہ میں سے یہ بات تھی کہ جب کوئی شخص عظم دیا جائے کہ وہ لوگوں کے ساتھ کوئی چیز کرے کسی صلحت سے، تو اس کے مقتضی میں سے یہ بات ہے کہ لوگ ابھارے جائیں اس پر کہ وہ اس کی اس بات میں تابعداری کریں جو وہ چاہتا ہے۔ اور اس کا انتثال کریں۔ اور اس کی مطاوعت کریں، ور نہ تحقق نہیں ہوگی امرے مقصود ملحت ۔ پس جب شیض (شادی کرنے والا) تعظم دیا گیا کہ وہ نکاح کے معاملہ کی تشہیر کرے ایسے ولیمہ کے ذریعہ جو لوگوں کے لئے کیا جائے، تو ضروری ہوا کہ لوگ تھم دیا گیا کہ وہ نکاح کے معاملہ کی تشہیر کرے ایسے ولیمہ کے ذریعہ جو لوگوں کے لئے کیا جائے، تو ضروری ہوا کہ لوگ تھم دیا گیا کہ وہ نکاح کے معاملہ کی تشہیر کرے ایسے ولیمہ کے ذریعہ جو لوگوں کے لئے کیا معاملہ کا انتظام ہے۔ میں اس کی دعوت قبول کرے جب وہ دعوت دے۔ اور اس کی رہے ہیں معلمات کے لئے معاملہ کا تشہیر کا مقصد پورا ہو گیا ہے۔ اور نیز : پس صلہ رحی معاملہ کا انتظام ہے۔

شادی میں حد سے زیادہ آرائش ناپسند ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گھرکوئی مہمان آیا۔اس کے لئے کھانا بنایا گیا۔حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے کہا: کیا اچھا ہوتا اگر ہم رسول اللہ سِلانی ﷺ کوبھی کھانے پر بلا لیتے ! چنانچہ آپ کودعوت دی گئی۔ آپ تشریف لائے۔ اور چوکھٹ کے دونوں باز وَں پر ہاتھ رکھا۔ آپ نے گھر کے ایک گوشہ میں منقش پردہ دیکھا۔ آپ کوٹ گئے۔حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا چیچھے گئیں۔اوروایسی کی وجہ دریافت کی۔ آپ نے فرمایا: میرے لئے – یافر مایا:کسی نبی کے لئے –

تشریح: شادی دغیرہ کے مواقع پرحدے بڑھی ہوئی آ رائش دز یبائش دودجہ سے ناپسندیدہ ہے: پہلی دجہ — جبکہ ناجا مَزچیز دل کے ذریعہ آ رائش ہو — جب جاندار کی تصویر کشی حرام ہے۔اورا یسے کپڑ دن کا

پہلی وجہ سے جبلہ ماجا حرپیر ول سے در لیدارا ک ہو ہوں تو اس کا تقاضا یہ ہے کہا یسے گھر سے دورر ہاجائے جس میں وہ تصاویر استعال بھی حرام ہے جن میں تصویریں بنی ہوئی ہوں تو اس کا تقاضا یہ ہے کہا یسے گھر سے دورر ہاجائے جس میں وہ تصاویر ہوں۔اوراس پرنگیر کی جائے۔خاص طور پر انبیاء علیہم السلام کے لئے (اوران علاء کے لئے جوقوم کے مقتدا ہیں) نگیر کرنا نہا یت ضروری ہے۔ کیونکہ ان کی بعثت (اور علاء کی وراثت ) امر بالمعروف اور نہی عن المنگر کے لئے ہوتو م کے مقتدا ہیں) نگیر کرنا دوسری وجہ سے جبکہ جائز چیزوں کے ذریعہ آرائش ہو ۔ انتہا کی درجہ کی آرائتگی دولت مندی کا نتیجہ ہوتی ہے۔ اور آ دمی دولت منداس وقت بندا ہے جب دنیا طلبی میں دور تک جائے۔اور دنیا طلبی میں انتہا کی آخرت کی تی ہو ہے۔ ۔ حو لیستو تو تی نہ ای جب دنیا طلبی میں دور تک جائے۔اور دنیا طلبی میں انتہا کی ان کی دولت مندی کا نتیجہ ہوتی ہے جُلْدِ پَيْجَمْ

غافل کرتا ہے۔روم واریان کے لوگوں میں اس چیز کا مشاہدہ کیا جا چکا تھا۔وہ دنیا میں اتنے تچینے ہوئے تھے کہ آخرت کا ذکر تک پسندنہیں کرتے تھے۔اس لئے ضروری ہوا کہ شریعت میں اس چیز کی ممانعت کردی جائے۔اور اس سے نفرت کا اظہار کیا جائے۔

[١١] وقال صلى الله عليه وسلم: "إنه ليس لى – أو لنبى – أن يدخل بيتا مُزَوَّقًا" أقول: لما كانت الصُّوَرُ يحرم صنعها، ويحرم استعمال الثوب المصنوعة هى فيه: كان من مقتضى ذلك: أن يُهجر البيتُ الذى فيه تلك الصورُ، وأن تُقام اللائمةُ فى ذلك، لاسيما للأنبياء عليهم السلام، فإنهم بُعثوا آمرين بالمعروف، وناهين عن المنكر. وأيضًا: فلما كان استحسانُ التجمُّل البالغ سببا لشدة خوضهم فى طلب الدنيا – وقد وقع ذلك فى الأعاجم حتى أنساهم ذكرَ الآخرة – وجب أن يكون فى الشرع ناهيةٌ عن ذلك، وإظهارُ نفرة عنه.

ترجمه: واضح ب\_لغات: ذَوَقَفه: آراستدكرنا - بناؤستكهاركرنا ..... اللائمة : ملامت - ملامت بر پاكرنايعن تكيركرنا ..... نَساهِيَة عن ذلك : مخطوط كراچى ميں بھى اسى طرح ب\_مولانا سندھى فرماتے ہيں: والأظهر : نهتى بدلَ ناهية .



مفاخرت والی دعوت قبول نہ کرنے کی وجہ

حدیث ۔۔۔ رسول اللہ ﷺ نے دعوت میں ایک دوسرے ۔ آگے بڑھنے دانے دونوں شخصوں کی دعوت قبول کرنے سے منع کیا (مقلوۃ حدیث ۳۲۲۵) یعنی جولوگ ایک دوسرے کے مقابلہ میں اپنی شان او خچی کرنے کے لئے شاندار دعوتیں کریں ان کی دعوت قبول نہ کی جائے۔

تشریح: زمانۂ جاہلیت میں لوگ دعوت کرنے میں ایک دوسرے نے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے تھے۔ ہرایک چاہتا کہ دوسرے پرغالب آئے۔وہ ای غرض سے مال خرچ کرتا۔اس کا اورکوئی مقصد نہیں ہوتا تھا۔الی دعوتوں سے باہم کینہ پیدا ہوتا ہے۔ آپسی معاملات خراب ہوتے ہیں۔اورکسی دینی یا ملکی صلحت کے بغیر مال ضائع ہوتا ہے۔اور دہ صرف نفس کی خواہش کی پیروی ہے۔ پس ضروری ہے کہ ایسے دلیمہ کا بائیکاٹ کیا جائے۔اور اس کی بے قدری کی جائے۔اور تحقیر کا بہترین طریقہ ہیہے کہ اس دعوت میں شرکت نہ کی جائے۔



## دودعوتوں میں وجہ تربیح

حدیث \_\_\_\_رسول الله سِلانیَوَایَکم نے فرمایا:''جب دودعوت دینے والے اکٹھا ہوں تو آپ اس کی دعوت قبول کریں جس کا دروازہ قریب ہے۔اور اگران میں سے ایک پہلے پہنچے تو اس کی دعوت قبول کریں جو پہلے دعوت دینے آیا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۲۳)

تشریح: جب دود عوتوں میں تعارض ہوتو دجہ ترجیح تلاش کی جائے۔اور دجہ ترجیح دو میں:(۱)دعوت دینے کے لئے پہلے آنا(۲) مدعو کے گھر سے داعی کا گھر قریب ہونا۔

[١٣] ونهى صلى الله عليه وسلم عن طعام المُتَبَارِيَنِ أن يُؤكل. أقول: كان أهل الجاهلية يتفاخرون، يريد كلُّ و احد أن يغلب الآخر، فيصرف المال لذلك الخرض، دون سائر النيات، وفيه الحقد، وفسادُ ذاتِ البين، وإضاعةُ المال من غير مصلحة دينية أو مدنية، وإنما هو اتباع داعيةٍ نفسانية، فلذلك وجب أن يُهجر أمرُه، ويُهانَ، ويُسَدَّ هذا البابُ، وأحسنُ ما يُنهى به أن لايؤكل طعامُه.

[١٣] وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا اجتمع داعيان فأجب أقر بهما باباً، وإن سبق أحدهما فأجب الذي سبق"

أقول: لما تعارضًا طُلب الترجيحُ، وذلك إما بالسُّبْقِ، أو بِقُرْبه.

ترجمه، واضح ب- لغت: تَبَارَى الرجلان: بابهم كمرانا - مقابله كرنا - ايك دوسر - المح برهنا -

وہ عور تیں جن سے نکاح حرام ہے

جن عورتوں سے نکاح حرام ہے ان کا تذکرہ درج ذیل نصوص میں ہے: ا- ﴿ وَلَا تَنْحِحُوْا مَانَكَحَ آبَاؤُ ثُمْ ﴾ سے ﴿ وَاللّٰهُ غَفُوْ رُدَّحِيْمٌ ﴾ تك يعنى سورة النساء آيات ۲۲-۲۵ ۲- ﴿ الزَّابِيْ لَا يَنْحِحُ إِلَّا ذَابِيَةً ﴾ آخرتك ميعنى سورة النور آيت تين م

۳\_ حضرت غیلان تقفی رضی اللّٰدعنہ کی روایت : جب وہ مسلمان ہوئے توان کے نکاح میں دس بیویاں تھیں۔وہ سب ان کے ساتھ اسلام لائیں۔ نبی ﷺ نے ان کوتکم دیا کہ'' چارر کھلو، باقی جدا کر دؤ' (مشکوۃ حدیث ۲۱۷۶) — حافظنات ستاہ بین ہے

رحمة اللار الواسعة ځلديج 10

۳ — نبی صِلاللَّیَوَیَیم کا بیارشاد که 'کسیعورت سے اس کی چھو پی پرنکاح نہ کیا جائے ،اور نہ اس کی خالہ پر' (مسلم شریف ۱۹۱۹ کتاب النکاح باب تحریم الجمع إلیے ،مشکوۃ حدیث ۳۱۶۰)

ان آیات میں یعنی سورة النساء کی آیت ۲۳ میں جن محرمات کا بیان ہے: ان کی تحریم اہل جاہلیت میں شائع ذائع اور مسلم تھی۔ لوگ اس کو چھوڑ نے کے روادار نہیں تھے۔ وہ ان میں طبقة عن طبقة متوارث چلی آرہی تھی یعنی وہ شریعت اساعیلی کے احکام تھے۔ اور وہ تحریم ان کے دلول میں ایسی جمی ہوئی تھی کہ جب تک وہ پارہ پارہ نہ ہوجا ئیں نکل نہیں سکتی اساعیلی کے احکام تھے۔ اور وہ تحریم ان کے دلول میں ایسی جمی ہوئی تھی کہ جب تک وہ پارہ پارہ نہ ہوجا ئیں نکل نہیں سکتی اساعیلی کے احکام تھے۔ اور وہ تحریم ان کے دلول میں ایسی جمی ہوئی تھی کہ جب تک وہ پارہ پارہ نہ ہوجا ئیں نکل نہیں سکتی اساعیلی کے احکام تھے۔ اور وہ تحریم ان کے دلول میں ایسی جمی ہوئی تھی کہ جب تک وہ پارہ پارہ نہ ہوجا ئیں نکل نہیں سکتی تھی۔ اور اس تر حیک میں برختی تھیں ۔ اساعیلی کے احکام تھے۔ اور وہ تحریم ان کے دلول میں ایسی جمی ہوئی تھی کہ جب تک وہ پارہ پارہ نہ ہوجا ئیں نکل نہیں سکتی تھی ۔ اور اس برختی تھیں ۔ البتہ کچھ با تیں لوگوں نے اصل دین سے سرکتری اور اس پرزیادتی کرتے ہوئے اسی ۔ اور اس تر زیادتی کرتے ہوئے تھی ۔ اور اس تر زیادتی کرتے ہوئی تھی ۔ اور اس تحریل اور اس پرزیادتی کرتے ہوئی ایسی ۔ ایس کی ایسی ۔ ایس کی خال ہیں ایلہ عن اور اس پرزیادتی کرتے ہوئے ایسی ۔ ایس خوجھ با تیں لوگوں نے اصل دین سے سرکتری اور اس پرزیادتی کرتے ہوئے ایسی ایک میں ۔ جو سے سو تیلی ماں سے نکاح کرنا، اور دو بہنوں کو نکاح میں جن کرنا، پس اللہ عز وجل نے ان کی تحریم سابق باتی رکھیں ۔ جی سو تیلی ماں سے نکاح کرنا، اور دو بہنوں کو نکاح میں جن کر کرا، پس اللہ عز وجل نے ان کی تحریم سابق باتی رکھی ، اور جن احکام میں ستی پیدا ہوگئی تھی ان کی تا کید کی ، اور تح یا تکی اور جن احکام میں ستی پیدا ہو گئی تھی ان کی تا کید کی ، اور تکی ایل میں جن حکام میں ستی پیدا ہو گئی تھی ان کی تا کید کی ، اور تر کی ہو جن کی دو تکی ہی دائی کی تکر کی ہوں ایک تی تکر ہی سابق باتی رکھی ، اور جن احکام میں ستی پیدا ہو گئی تھی ان کی تا کید کی ، اور تر کی ہو تی ہی جن تک تی تک تک تھی ہو ہو تک تی تا کید کی ، اور ت

﴿ المحرَّمات ﴾

الأصل فيها : قوله تعالى : ﴿وَلاَ تَنْكِحُوْا مَانَكَحَ آبَاؤُ كُمْ ﴾ إلى قوله : ﴿وَاللَّهُ غَفُو رُرَّحِيْمٌ ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم : " أَمْسِكُ أربعًا ، وفارِقْ سائِرَهُنَّ " وقوله صلى الله عليه وسلم : " لا تُنكح المرأة على عمتها " الحديث . وقوله تعالى : ﴿ الزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إِلاَّ زَانِيَةً ﴾ الآية . اعلم : أن تحريم المحوَّمات المذكورة في هذه الآيات كان أمرًا شائعًا في أهل الجاهلية ، مسلَّما عندهم ، لايكادون يتركونه ، اللهم ! إلا أشياء يسيرةً ، كانوا ابتدعوها من عند أنفسهم بغيًا وعُدوانًا ، كنكاح مانكح آباؤُهم ، والجمع بين الأختين . وكانوا توارثوا تحريمها طبقة عن طبقة ، حتى صار لا يخرج من قلوبهم إلا أن تَمَزَّع ، وكان في تحريمها مصالحُ جليلة ، فأبقى الله عزَوجلَ أمر المحرمات على ماكان ، وسجَل عليهم فيما كانوا تهاونوا فيه.

ترجمہ:واضح ہے۔لغت: تَسمَزَّعَ الشيئُ بَمُحرنا۔ پھیلنا۔ترکیب: جملہ کانوا توارثوا کاعطف جملہ لایکادون پر ہے۔اور جملہ اللّٰہم الخ معترضہ ہے۔ سہ

تحريم كےنواساب

يہلاسبب:قرابت قريبہ

تحریم کی پہلی بنیاد: بہت نزدیک کی رشتہ داری ہے۔ اس سب سے سات رشتے حرام ہوتے ہیں۔ جن کا تذکرہ سورة

النساء آيت ٢٣ ميں ب\_ان كاخلاصه چاراصول بين: ا \_\_\_\_ مذکر دموَنث اصول یعنی باپ، دادا، نا نااد پرتک \_اور ماں، دادی، نانی او پرتک \_ أُمَّهَات سے بیسب اصول -11th ۲ ---- ند کردمو نث فروع یعنی بیٹا، پوتا، نواسا نیچ تک اور بیٹی، پوتی، نواس نیچ تک - بَنَات سے بدسب فروع مراد ہیں -٣- اصل قريب (مان باپ) كى تمام مذكر دمۇنت فروع يعنى بھائى تجتيج ينچ تك \_ادر بېنيں، تجتيجان، بھانجان ينج تك أخوات، بنات الأخاور بنات الأخت ، يرشته دارمراديس-۳ — اصل بعید(دادادی، نانانانی او پرتک) کی تما مصلی (بلاداسطه) مذکر دموّنت اولا دیعنی چیا، ماموں، چھو بی اور خاله، چاہے وہ پردادااور پرنانا کی صلبی اولا دہوں ۔ عَمَّات و خالات سے بیسب مراد ہیں۔ تحريم كى وجد \_ مذكور ، رشتوں كى حرمت دودجہ ہے ب پہلی دجہ — مفاسد کاسد باب مقصود ہے — قریبی رشتہ داروں میں رفاقت اور ہر دقت کا ساتھ ہوتا ہے۔ جس کی وجہ سے پردہ کا التزام ممکن نہیں۔اور جانبین سے فطری اور واقعی حاجتیں ہیں،مصنوعی اور بناوٹی نہیں ۔ پس اگرا یے مردوں اورعورتوں میں لائچ منقطع نہیں کی جائے گی ،اور رغبت ختم نہیں کی جائے گی تو مفاسد کا سلاب امنڈ آئے گا۔ کیا آپ نے نہیں دیکھا کہ ایک شخص کی اجنبی عورت کے محاس پر نظر پڑتی ہے تو وہ اس پر فریفتہ ہوجا تا ہے۔اوراس کی خاطر جان جوکھوں میں ڈال دیتا ہے۔ پس جن کے ساتھ تنہائی ہوتی ہے، اور وہ ایک دوسرے کی خوبیوں کوشب وروز دیکھتے ہیں، کیا وہاں مفاسد پیدانہیں ہوں گے؟ اسی فسادکورو کنے کے لئے قرابت قریبہ میں نکاح حرام کیا گیاہے، کیونکہ سلیم المزاج لوگوں کی رغبت حرام کی طرف نہیں ہوتی۔ دوسری دجہ ۔ عورتوں کو ضریظیم ہے بچانا مقصود ہے ۔ اگر محرمات میں رغبت کا دروازہ کھولا جائے گا،اورامید کا در دازہ بندنہیں کیا جائے گا۔اوراس سلسلہ میں بے راہی اختیار کرنے والوں پر سخت نگیر نہیں کی جائے گی ،تو دوطرح سے

عورتوں کو ضرر عظیم پہنچ گا: ۱- عورت جس مرد نے نکاح کرنا جائے گی، اولیا نہیں کرنے دیں گے۔خود نکاح کرنا جا ہیں گے۔ کیونکہ ان عورتوں کا معاملہ اولیاء کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ان کا نکاح کرانے کے ذمہ دار ہیں۔ پس عورت کے جذبات پامال ہوں گے۔ اور اس کو بھاری نقصان پہنچ گا۔

۲ — اگرشوہرعورت کے حقوق ادانہیں کرتا، توعورت کی طُرف ہے اولیاء حقوق ز وجت کا مطالبہ کرتے ہیں۔ کیونکہ عورت کمز در ہے۔ وہ اپنے حق کے لئے نہیں لڑسکتی ۔ پس اگر دلی خود شوہر بن جائے گا، اورعورت کی حق تلفی کرے گا، تو عورت کی طرف سے حقوق ز وجت کا مطالبہ کرنے والا کوئی نہیں ہوگا۔ اس طرح عورت کو ضرر عظیم پہنچے گا (بیہ وجہ رحمۃ اللہ سے فَصَنَوَمَرَ بَبَلَشِیَرْنَہِ کَھ جُلدِ يَجْبَمُ

ا: ٣٣٢ يس كذر يحى ب)

اوراس کی نظیر: يتيم لڑ كيوں \_ نكاح کی ممانعت ہے۔ بخارى شريف (حديث ۵۷ ) میں حضرت عائش رضى الله عنها ۔ مروى ہے كدا يک شخص کی دلايت میں ایک يتيم لڑ کی تھی۔ اوراس كا ایک باغ تھا۔ جس میں پی لڑ کی بھی شريک تھی۔ اس شخص نے خود ہى اس لڑ کی سے نكاح كرايا۔ اور اس كا باغ كا حصہ ہتھ يا ليا۔ اس پر سورة النساء کی آيت تين نازل ہوئى كہ اگر تم ہيں انديشہ ہو كہتم بى اس لڑ کی سے نكاح كرايا۔ اور اس كا باغ كا حصہ ہتھ يا ليا۔ اس پر سورة النساء کی آيت تين نازل ہوئى كہ اگر تم ہيں بند ہو كہتم بى اس لڑ كى سے نكاح كرايا۔ اور اس كا باغ كا حصہ ہتھ يا ليا۔ اس پر سورة النساء كى آيت تين نازل ہوئى كہ اگر تم ميں اند يشہ ہو كہتم ميتم لڑ كيوں سے نكاح كر كيا۔ اور اس كا باغ كا حصہ ہتھ يا ليا۔ اس پر سورة النساء كى آيت تين نازل ہوئى كہ اگر تم ميں اند يشہ ہو كہتم اين سے نكاح كر كيا ہوں نكاح من كر و۔ بير مانعت ان لڑ كيوں كو خرر سے بچانے كے لئے ہے۔

والأصل في التحريم أمور:

منها : جَرَيَانُ العادة بالإصْطِحاب، والارتباط، وعدم إمكان لزوم الستر فيما بينهم، وارتباطِ الحاجات من الجانبين، على الوجه الطبيعي دون الصناعي : فإنه لولم تجر السنة بقطع الطمع عنهن، والإعراض عن الرغبة فيهن، لَهَاجَتُ مفاسدُ لاتُحصى . وأنت ترى الرجلَ يقع بصره على محاسِنِ امرأةٍ أجنبيةٍ، فيتولَّه بها، ويقتحم في المهالك لأجلها، فما ظنك فيمن يخلو معها، وينظر إلى محاسنها ليلاً ونهارًا؟

وأيضًا : لوفُت بابُ الرغبة فيهن، ولم يُسَدّ، ولم تقم اللائمة عليهم فيه: أفضى ذلك إلى ضرر عظيم عليهن، فإنه سببُ عضلهم إياهن عمن يرغَبُنَ فيه لأنفسهم، فإنه بيدهم أمرهن، وإليهم إنكاحهن، وأن لايكون لهن إن نكحوهن من يطالبهم عنهن حقوق الزوجية، مع شدة احتياجهن إلى من يخاصم عنهن.

ونظيره : ماوقع في اليتامي: كان الأولياءُ يرغبون في مالهن وجمالهن، ولايوفون حقوقَ الزوجية، فنزل: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامِي فَانْكِحُوا مَاطَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ الآية. بَيَّينت ذلك عائشةُ رضي الله عنها.

وهذا الارتباط على الوجه الطبيعي واقع بين الرجال والأمهات، والبنات، والأخوات، والعمات، والخالات، وبنات الأخ، وبنات الأخت.

ترجمہ: اورتر یم میں اصل چندا مور ہیں: از انجملہ : عادت کا چلنا ہے رفاقت اور ارتباط کے ساتھ۔اور آپس میں پردہ کا التزام ممکن نہ ہونا ہے۔ اور حاجتوں کا جانبین سے جزا ہوا ہونا ہے، فطری طور پر، نہ کہ مصنوعی طور پر: پس میشک شان یہ ہے کہ اگر نہیں چلے گاطریقہ ان عورتوں سے لاپی منقطع کرنے کا، اور ان میں رغبت سے روگر دانی کا توبے شار مفاسد جوش زن ہوئے ۔اورآپ دیکھتے ہیں ایک صحف کوجس کی نظر اجنبی عورت کی خوبیوں پر پڑتی ہے، پس وہ اس پر فریفتہ ہوجا تا ہے۔اور اس کی خاطر ہلا کتوں میں گھستا ہے۔ پس آپ کا کیا خیال ہے اس صحف کے بارے میں جواس عورت کے ساتھ تنہا ہوتا ہے، اور اس کی خوبیوں کوشب وروز دیکھتا ہے؟

دوسراسبب:رضاعت

تحريم كا دومراسب : رضاعت ( دوده پلانا ) ہے۔ رضاعت ہے بھی دہ ساتوں رشتے حرام ہوتے ہیں جونس ہے حرام ہوتے ہیں یعنی دودھ پلانے والی ماں ، اور اس کے تمام اصول دفر وع۔ اور اس کا شوہر ، اور اس کے تمام اصول دفر وع۔ اور دونوں کی اصل قریب کی تمام فر وع۔ اور دونوں کے اصول بعید ہ کی صلبی اولا د۔ اور سورة النساء آیت ۳۲ میں جو صرف رضاعی ماں اور رضاعی بہن کا ذکر ہے ؛ وہ بطور مثال ہے۔ یہ بات حدیث نے واضح کی ہے۔ فر مایا: '' دودھ پینے سے دہ تمام رشتے حرام ہوتے ہیں ، جوولا دت ( ناتے ) ہے حرام ہوتے ہیں '' ( رواہ ابخاری ، مشکوۃ حدیث اس اور حرمت رضاعت کی تمین وجوہ ہیں :

 جُلْدِ پَجْم

ے بچہ کاجسم تیار ہوتا ہے۔ یہی علاقۂ جزئیت وبعضیت ہے۔اور جزء سے انتفاع حرام ہے۔اس لئے رضاعت سے حرمت پیدا ہوتی ہے۔ پس اتا بھی دوسرے درجہ کی ماں ہے۔اوراس کی اولا د دوسرے درجہ کے بھائی بہن ہیں۔اوریہی حال دوسرے رشتوں کا ہے۔

دوسرى وجه — مان جيسى بے تكلفى — دودھ پلانے والى بىچى پرورش ميں مشقت برداشت كرتى ہے۔اور بىچ كے ذئے اس كے حقوق ثابت ہوتے ہيں۔ اورامّا بحين ميں بچه كے جسم كا ہر جزء ديكھ چكى ہے۔غرض اس سے ماں جيسى بے تكلفى رہ چكى ہے۔ پس ايسى عورت كو نكاح ميں لا نا اور اس كو جو رو بنانا فطرت سليمہ كے خلاف ہے۔ بعض چو پايوں تك كا بير حال ہے كہ وہ اپنى مال يا دودھ پلانے والى كی طرف جنسى التفات نہيں ركھتے ،انسان تو انسان ہے؟ پس اس كے ليَے بيہ بات كيسے روا ہو حكى جار پنى اتا يا اس كے اصول وفر وعنى التفات نہيں ركھتے ، انسان تو انسان ہے؟ پس اس كے

. تنيسرى وجه 2 بول كے تصورات كالحاظ عرب اپنى اولادكو قبائل ميں دودھ پلوات تھے۔ بچدان ميں جوان موتا تھا۔ اور محارم كى طرح ان كے ساتھ ميل جول ركھتا تھا۔ چنانچہ عربوں كے تصورات ميں دودھ پلانا بھى نسب ہى كى طرح كار شتہ تصور كياجا تا تھا۔ اس ليے ضرورى ہوا كہ ان تصورات كالحاظ كياجائے۔ اور رضاعت كونسب پر محمول كياجائے يعنى اس كوبھى بحكم نسب ركھا جائے۔ حديث ميں اس كى طرف اشارہ ہے۔ فرمايا: '' دودھ پينے سے دہ سب رشتے حرام ہوتے ہيں جودلادت سے حرام ہوتے ہيں ' يعنى رضاعت بحكم ولادت ہے۔

ومنها : الرضاعة: فإن التي أرضعتُ تُشْبِهُ الأمَّ، من حيث أنها سببُ اجتماع أَمْشَاج بِنْيَتِهِ وقيام هَيْ كَلِهِ، غير أن الأم جمعت خِلْقَته في بطنها، وهذه دَرَّتْ عليه سَدَّ رَمَقِهِ في أول نشأته، فهي أم بعد الأم، وأولادُها إخوة بعد الإخوة.

وقد قاستُ في حِضانته ما قاست، وقد ثبت في ذمته من حقوقها ما ثبت، وقدراتُ منه في صِغَره ما رأت، فيكون تملُّكُها والوثوبُ عليها مما تَمُجُّهُ الفطرةُ السليمةُ. وكم من بهيمة عجماءَ لاتلتفت إلى أمها أو إلى مرضعتها هذه اللفتة، فما ظنك بالرجال؟

وأيضًا : فإن العرب كانوا يسترضعون أولادَهم في حي من الأحياء، فَيَشَبُّ فيهم الوليدُ، ويخالِطُهم كمخالطة المحارم، ويكون عندهم للرضاعة لُحمةٌ كلحمة النسب: فوجب أن يُحمل على النسب، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " يَحْرُمُ من الرَّضَاعة ما يحرُمُ من الوِلادة"

ل حديث مي ب: ايك شخص في يو چها: مايُذْهب عنى مَدَمَّةَ الرَّضاع ؟ يعنى رضاعى مال كان كس طرح ادا بوسكتاب؟ آب فرمايا: " ايك يُرده بي خواه غلام بوياباندى " ( مشكوة حديث ٢٣٠)



رجمة اللارالواسعة

ترجمہ: اور از انجملہ : رضاعت ہے۔ لیں بیشک وہ عورت جس نے دود دھ پلایا ہے: وہ ماں کے مشابہ ہے۔ اس طرح کد دود دھ پلانے والی بچے کی جسم کے اخلاط کے اجتماع کا ، اور اس کے ڈھانچ کے دجود پذیر ہونے کا سبب ہے۔ البتہ یہ بات ہے کہ ماں نے اس کی بناوٹ کو اپنے پیٹ میں جع کیا ہے۔ اور آتا نے بچہ پر دود دھ بہایا ہے، زندگی باقی رکھنے کے بقدر، اس کی پیدائش کے شروع میں۔ لیں وہ ماں کے بعد دوسر کی ماں ہے۔ اور اس کی اولاد: بھائی بہنوں کے بعد دوسر بقائی بہن ہیں ۔ ( دوسر کی وجہ ) اور تحقیق مشقت بر داشت کی ہاس نے باور اس کی اولاد: بھائی بہنوں کے بعد دوسر محقیق بچ کے ذیصا سے کھوت قابرت ہوئے ہیں: وہ جو ثابت ہوتے ہیں۔ اور تس وہ جو بر داشت کی ہے۔ اس تحقیق بچ کے ذیصا سے کھوتوں ثابت ہوئے ہیں: وہ جو ثابت ہوتے ہیں۔ اور تعین دیکھا ہماں نے بچے سال ہمائی بہن ہیں ۔ وہ جود یکھا ہے۔ لیں اس کا مالک بنا، اور اس پر کو دنا ان چیز وں میں سے ہم کو فطرت سلیہ تھوک دیتی ہمیں کرتے۔ لیں کیا خیال ہے تبی اس کا مالک بنا، اور اس پر کو دنا ان چیز وں میں سے ہم کو فطرت سلیہ تھوک دیتی نہیں کرتے۔ لیں کیا خیال ہے تبی اس کا مالک بنا، اور اس پر کو دنا ان چیز وں میں سے ہم کو فطرت سلیہ تھوک دیتی نہیں کرتے۔ لیں کیا خیال ہے تبہ ار امر دوں ( انسانوں ) کے بارے میں؟ ۔ اور نیز : لی پی جات کی خیل کا دور دور پلوایا کرتے تھ قبائل میں سے کی قبیلہ میں۔ لیں بچو ان میں جو ان کی بارے میں؟ ۔ اور نی کی طرف اس نوعیت کا جنسی التھا ت میں جول رکھنے کی طرح ۔ اور می کی تعلیم میں ۔ لیں بچو ان میں جو ان میں جو ان میں جو کی میں جو کی میں ہے ہوں ای کی طرف اس نوعیت کا جنسی التھا ت میں جو لی رکھن کی میں ہے کی قبیلہ میں۔ لیں بچو ان میں جو ان ہوتا تھا، اور ان سے میل جو ل رکھتا تھا محار م کر می تھ

لغت: أَمْشَاج: مَشِجْ مامَشِيْج كَ جَمع بِ-جس كَ معنى مِين: دوللى موتى چیزیں۔مَشَجَ(ن)مَشْجًا: ملانا بخلوط كرر۔ يہاں أَمْشَاج البِنْيَة برمراد: جسم كَ بارٌ ك بِ-دورقيام هيكلدان كا متر إلى ب

### رضاعت میں دو چیزیں: مقدارادرمدت ضروری ہیں

رضاعت کی مقدار میں اختلاف : امام ابوحنیفہ اورامام مالک رحمہما اللہ کے نزدیک بطلق رضاعت سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔ دودھ کی کوئی خاص مقدار ضروری نہیں۔ اورامام شافعی اورامام احمد رحمہما اللہ کے نز دیک : پانچ مرتبہ شکم سیر ہوکر دودھ پینا ضروری ہے۔ اس سے کم میں حرمت ثابت نہیں ہوتی۔

اور مدت ِرضاعت میں بھی اختلاف ہے: امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نز دیک: ڈھائی سال کی عمر تک دودھ پینے سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔اور باقی ائمہ کے نز دیک: دوسال کی عمر تک دودھ پینے سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔اس کے بعد ثابت نہیں ہوتی ۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

جب دودھ پیناسب تحریم اس وجہ سے تھا کہ دودھ پلانے والی عورت ماں کے مشابہ ہوجاتی ہے۔ اس کا دودھ بچہ کے جسم کی بناوٹ اوراس کے ڈھانچ کی ساخت کا سبب ہے۔ اس لئے رضاعت میں دوبا توں کا لحاظ ضروری ہے: پہلی بات \_\_\_\_\_ بچے دودھ کی اتنی مقدار پیئے جس سے علاقۂ جزئیت پیدا ہو۔ برائے نام دودھ پینا کافی نہیں۔اور بیہ \_\_\_\_\_\_\_ مقدار پانچ مرتبه داضح طور پر دوده پینا ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ے مردی ہے کہ قرآن کریم میں دس مرتبہ واضح طور پر یعنی شکم سیر ہو کر دودھ پینے سے حرمت کا حکم نازل ہوا تھا۔ پھر دہ حکم منسوخ ہو گیا۔اور پانچ مرتبہ واضح طور پر دودھ پینے سے حرمت کا حکم آیا۔ جب رسول اللہ سِٹلائیڈیٹر کی وفات ہوئی تو وہ حکم قرآن میں پڑھا جاتا تھا (مطلو قد حدیث ۲۱۱۷) ( امام نو دی رحمہ اللہ نے اس کا یہ مطلب بیان کیا ہے کہ پانچ مرتبہ دودھ پینے کی آیت کی تلاوت منسوخ ہوگی خاص کر دودھ تھا۔ اور چونکہ بید سنخ رسول اللہ سِٹلائیڈیٹر کی وفات ہوئی تو وہ حکم قرآن میں پڑھا جاتا تھا (مطلو تھی مرحبہ داخ مور اور حکم آیا۔ جب رسول اللہ سِٹلائیڈیٹر کی وفات ہوئی تو دو حکم قرآن میں پڑھا جاتا تھا (مطلو تھی محکم میں اور

مقدار مقرر کرنے کی وجہ: بچ کے جسم کی نشو دنمازیادہ مقدار میں دودھ پینے سے ہوتی ہے۔تھوڑا دودھ پینے سے نہیں ہوتی۔اس لئے قانون سازی میں ضروری ہوا کہ لیل دکثیر کی حد بندی کی جائے ،تا کہ اشتباہ کے دفت اس کی طرف رجوع کیا جائے۔

دس سے تقدیر کی وجہ: ایک سے نوتک اکائیاں ہیں۔اوردس پہلی دہائی ہے۔ پس دس: اکائیوں سے آگے بڑھنے کی پہلی حد ہے۔اوردس کے ذریعہ دہائیوں میں اضافہ کیا جاتا ہے۔ دس میں ایک ملانے سے گیارہ بنتے ہیں۔اور دودہائیاں مل کرمیں بنتی ہیں جو دوسری دہائی ہے۔ نیز دس جمع قلت کی آخری حد،اور جمع کثرت کی ابتدائی حد ہے،اس لئے قابل لحاظ کثرت کی تعیین کے لئے دس کاعد دنہایت موزون ہے۔اوراتنی مقد اربح کے بدن میں اثر انداز بھی ہوتی ہے۔

پانچ سے لیے کی وجہ: پھراحتیاطا دس کو پانچ سے منسوخ کیا گیا۔ کیونکہ جب بچہ پانچ مرتبہ شکم سیر ہو کر دودھ پیتا ہے، تو اس کے بدن اور چہر سے پر رونق اور تازگی خلام ہوتی ہے۔اورا گر دودھ میں کمی رہتی ہے اور اُنّا کا دودھ کم ہوتا ہے تو بچہ کا جسم مرجعا تا اور لاغر ہوتا ہے ۔۔۔ اور بیاس بات کی علامت ہے کہ دودھ بچہ کے جسم کی بڑھوتر می اور اس کے ڈھانچ کی نشو دنما کا سبب ہے ۔۔۔۔ اور پانچ مرتبہ سے کم دودھ پینے کا اثر خلام نہیں ہوتا۔ چنا نچہ حضرت ام الفضل رضی اللہ عنہا کی روا یس ہے کہ ' ایک بار دودھ پینا اور دوبار پینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت عا مُشرض اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ 'ایک بار سیس ہے کہ ' ایک بار دودھ پینا اور دوبار پینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت عا مُشہرضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ 'ایک بار سیس ہے کہ 'ایک بار دودھ پینا اور دوبار پینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت عا مُشہرضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ 'ایک بار سیس ہے کہ 'ایک بار دودھ دیپنا اور دوبار پینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت عا مُشہرضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ 'ایک بار

مطلق دودھ پینے سے حرمت کی وجہ: رضاعت کی اہمیت ظاہر کرنا، ادراس کومؤثر بالخاصہ بنانا ہے۔ ادران تمام احکام میں جن کی بنائے تحکم معلوم نہ ہو یہی سنت الہٰی ہے یعنی اللہ تعالیٰ نے دودھ میں بیدخاصیت رکھی ہے کہ اس کا ایک قطرہ بھی جزئیت پیدا کرتا ہے۔ ادر بیہ بات ہراس تحکم میں کہنی چاہئے جس کی وجہ سرسری نظر میں تبحھ میں نہ آئے تفصیل ک لیے دیکھیں رحمۃ اللہ ( ۲۲۳۶)

دوسری بات ---- دوره پینامدت رضاعت میں ہو، جبکہ دورھ سے بدن کی نشو دنما ہوتی ہے۔ورنہ بعد میں تو دہ اور کو نوئز کر پیکائیئر کر ا

جلديجه

غذاؤں کی طرح ایک غذاہے، جیسے جوان روٹی کھاتاہے، اور اس سے اس کے بدن کی نشو دنما ہوتی ہے، پس جس زمانہ میں بدن کی ساخت دود ہے ہوتی ہے اس زمانہ کی رضاعت کا اعتبار ہے۔ درج ذیل دوحد یثوں میں اس کی صراحت ہے: حدیث (۱) ۔ رسول اللہ سِلالیتی کی فرمایا:'' دود ہو پیناوہی معتبر ہے جو شدت بھوک سے ہو' کیعنی جو بھوک کو مٹائے۔ اور شیر خوار کے لئے کھانے کے قائم مقام ہو (مشکلو ۃ حدیث ۱۳۱۸) حدیث (۲) ۔ رسول اللہ سِلالیتی کی فرمایا:'' وہ ہی دود ہو پینا حرام کرتا ہے جو انتر یوں کو کی حدیث کی معتبر ہے ہو

اوردود چیران کی مدت سے پہلے مؤ (مشکوة حدیث ۳۱۷۳)

ولما كان الرضاع: إنما صار سببا للتحريم لمعنى المشابهة بالأم، في كونها سببًا لقيامٍ بِنُيَةِ المولود، وتركيبِ هَيْكَلِه: وجب أن يُعتبر في الإرضاع شيئان:

أحدهما : القدرُ الذى يتحقق به هذا المعنى، فكان فيما أنزل من القرآن عشرُ رَضَعاتٍ معلوماتٍ يُحَرِّمْنَ، ثم نُسِخْنَ بخمسٍ معلومات، فتوفى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهن مما يُقرأ من القرآن.

أما التقدير : فلأنه لما كان المعنى موجودًا في الكثير، دون القليل، وجب عند التشريع أن يُضرب بينهما حدٌّ يُرجع إليه عند الاشتباه.

وأما التقدير بعشر : فلأن العشر أولُ حدٍّ مجاوزة العدد من الآحاد، وتَدِرُّ به في العشرات، وأولُ حدٍّ يُستعمل فيه جمع الكثرة، ولا يُستعمل فيه جمعُ القلة، فكان نصابا صالحا لضبط الكثرة المعتدِّ بها، المؤثرةِ في بدن الإنسان.

أما النسخ بخمس : فللاحتياط : لأن الطفل إذا أرضع خمسَ رَضَعاتٍ غزيراتٍ يظهر الرونقُ والنضارةُ على وجهه وبدنه، وإذا أصابه عَوْزُ اللبن في هذه الرضعات، وكانت المرضِعُ غيرَ ذاتِ دَرِّ، ظهر على بدنه القُحُوْلُ والهُزالُ – وهذه آيةُ أنها سببُ التنمية وقيام الهيكل – ومادون ذلك لايظهر أثره؛ قال صلى الله عليه وسلم: "لاتُحَرِّمُ الرَّضْعة والرضعتان، ولا تحرم المَصَّةُ والمصتان، ولا تحرم الإملاجة والإملاجتان"

وأما عـلى قول من قال: يُحَرِّم الكثير والقليل: فالسببُ تعظيمُ أمر الرضاع وجعلِه كالمؤثر بالخاصية، كسنة الله تعالى في سائر ما لا يُدُرَكُ مناطُ حكمِه.

والثاني: أن يكون الرضاع في أول قيام الهيكل، وتشبُّح صورةِ الولد، وإلا فهو غذاء بمنزلة سائر الأغذية الكائنة بعد التشبُّح وقيام الهيكل، كالشاب يأكل الخبز؛ قال صلى الله عليه

< فَتَخْتُوْمُ بِبَالْمُ مُعْرَاهُ

جُلْدَ يُنْجَم

رجمة اللامالواسعة

وسَلم: "إن الرضاعة من المَجَاعة" وقال صلى الله عليه وسلم: "لا يُحَرِّمُ من الرضاع إلا ما فَتَقَ الأمعاءَ، في الثَّدْيِ، وكان قبل الفطام".

ترجمہ: اور جب دودھ پیناتح یم کا سبب تھامال کے ساتھ مشابہت کی علت وجہ، دودھ پلانے والی کے سبب ہونے میں نومولود کی باڈی اور اس کے ڈھانچ کی ترکیب کے وجود کے لئے یعنی اس کے جسم کی نشو دنما کے لئے تو ضروری ہوا کہ دودھ پلانے میں دوباتوں کالحاظ کیا جائے:

ان میں سے ایک: دودھ کی وہ مقدار ہے جس کے ذرایعہ بیعلت پائی جائے یعنی مشابہت محقق ہو، چنانچہ اس کے سلسلہ میں جو حکم قرآن میں نازل کیا گیا: دس معلوم رضاعتیں حرام کرتی ہیں۔ پھروہ پانچ معلوم رضاعتوں کے ذریعہ منسوخ کی گئیں۔ پس وفات پائی رسول اللہ ﷺ نے درانحالیکہ وہ پانچ رضاعتیں قرآن میں پڑھی جاتی تھیں ۔ رہااندازہ مقرر کرنا: پس اس لئے کہ جب وہ علت ( مشابہت ) کثیر میں موجودتھی ،قلیل میں نہیں تھی ،تو قانون سازی کے وقت ضروری ہوا کہ قلیل وکثیر کے درمیان کوئی حد مقرر کی جائے۔ جس کی طرف بوقت اشتباہ رجوع کیا جائے کی

اور رہی دس کے ذریعہ تقدیر : پس دس آحاد سے عدد کے آگے بڑھنے کی پہلی حدب یعنی دس سے دہائی شروع ہوتی ہے۔اور دس کے ذریعہ دہائیوں میں اضافہ کیا جاتا ہے۔اور دس پہلی حدب جس میں جمع کثرت کا استعال کیا جاتا ہے۔ اور اس میں جمع قلت کا استعال نہیں کیا جاتا ۔ پس دس کا فی مقدار ہے اس کثرت کی تعیین کے لئے جس کا شریعت میں لحاظ کیا گیا ہے، جوانسان کے بدن میں اثر انداز ہونے والی ہے۔

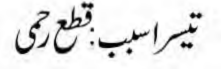
رہا پانچ کے ذریعہ تنج ، تو وہ احتیاط کی بنا پر ہے : اس لئے کہ جب بچہ دودھ پلایا جاتا ہے پانچ بھر پور رضاعتیں تو بچ کے بدن اور اس کے چہرے پر رونق اور تازگی ظاہر ہوتی ہے۔ اور جب بچ کوان رضاعتوں میں کمی پیچتی ہے، اور اُتا زیادہ دودھ دالیٰ ہیں ہوتی تو بچ کے بدن پر سوکھا پن اور لاغری ظاہر ہوتی ہے۔ اور جب بچ کوان رضاعتوں میں کمی پیچتی ہے، ادر اُتا زیادہ بڑھوتری اور ڈھا نچہ کے قیام کا سبب ہے – اور اس سے کم رضاعتوں کا اثر ظاہر نہیں ہوتا (اس کے بعد تین حد بیں ، جن کوا کی ساتھ ذکر کر دیا ہے)

اورر ہااس شخص کے قول پر جس نے کہا کہ قلیل دکثیر حرام کرتا ہے : تو اس کی دجہ رضاعت کے معاملہ کو بڑھا نا اور اس کو مؤثر بالخاصیت چیزوں کی طرح بنانا ہے۔جیسے اللہ کی سنت ہے ان تمام چیز وں میں جن کے عکم کی علت نہیں جانی جاتی۔

اور دوسرى بات: بير ب كه دود ه پلانا د هانچ كے قيام اور بيچ كى صورت كے تمثل ہونے كے آغاز ميں ہو، ورند تو دود هايك غذاب دوسرى غذاؤں كى طرح جو د هانچ كے تمثل اور قيام كے بعد ہونے والى ہے۔ جيسے جوان رو ٹى كھا تا ب(اس كے بعد دوحديثيں بيں)

القُحول: خَصْلى ، سوكها ين -

پس مناسب بیڈھا کہ شاہ صاحب فرماتے: دیں جمع قلت کی آخری حد ہے، اس کے بعد جمع کثرت شروع ہوتی ہے۔ پس دس میں کثرت کا شائبہ ہے، کیونکہ وہ جمع کثرت سے لگا ہواعد د ہے، اس لئے کثرت کا انضباط دس کے ذریعہ کیا گیا — تقریر میں ای انداز کی بات کہنی گئی ہے۔ جربہ



سورة النساء آیت ۲۳ میں دو بہنوں کو نکاح میں جمع کرنا حرام قرار دیا گیا ہے۔ یہی حکم ایسی دوعورتوں کو نکاح میں جمع کرنے کاہے: جن میں سے کسی کو بھی مرد فرض کیا جائے تو دوسری سے اس کا نکاح حرام ہو۔ جیسے پھو پی سینچی اور خالد بھا خی۔ ان میں سے اگرا کیک کو مرد فرض کیا جائے گا تو چچا بھینچی یا پھو پی بھینیجا اور ماموں بھا نجی یا خالد بھا نجا ہوں حرام ہے۔ اور اس پر تنبیہ حدیث میں ہے: لایہ جسم میں المو أة و عمتھا، و لا بین المو أة و خالتھا :عورت اور اس کی پھو پی اورعورت اور اس کی خالہ کے درمیان جمع نہ کیا جائے (مشکو ۃ حدیث ۱۹۰۰)

اور حرمت کی وجہ قریبی رشتہ داروں میں قطع رحمی ہے بچناہے۔ کیونکہ سوکنیں ایک دوسرے پرجلتی ہیں۔اور بغض وحسد کی آگ دونوں کے رشتہ داروں تک پینچتی ہے۔اور رشتہ داروں میں بغض وحسد نہایت بڑااور سخت فتیج ہے۔ حضرت عطاء بن ابلی رہاج اور حضرت حسن بصری رحمہما اللہ تو قطع رحمی اور آپسی بگاڑ کی وجہ ہے دو چچازاد بہنوں کو بھی نکاح میں جمع کرنے کونا پسند کرتے تھے (مصنف ابن ابی شیبہ ۲۰۱۳) پھر دو بہنوں وغیرہ کو جمع کرنا کیسے درست ہوسکتا ہے؟

اور نبی سِلانیَ اَیکی اَ اس سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کوابوجہل کی لڑک سے نکاح کی اجازت نہیں دی تھی ( بخاری حدیث ۳۷۲۹) کیونکہ سوکن کی طرف سے حسد ہوگا اور شوہراس کو دوسری پرتر جیح دےگا، تواند بیشہ ہے کہ شوہر کو دوسری بیوی اور اس کے خاندان سے بغض دِنفرت ہوجائے۔اور نبی سے نفرت ۔اگر چہ کی دینوی معاملہ میں ہو کے فرتک پہنچاتی ہے۔ - **ح** کَ<del>رَسَنُوَمَرَ بَبَلَائِیمَنْ کَ</del> بين المرأة وعمتِها" الحديث على وجه المسألة.

جُلْدِ پَجْبَمْ

ومنها : الاحترازُ عن قطع الرحم بين الأقارب : فإن الضرَّتَين تتحاسدان، وينجر البغض إلى أقرب الناس منهما، والحسدُ بين الأقارب أَخْنَعُ وَأَشْنَعُ، وقد كره جماعاتٌ من السلفِ ابُنَتَىٰ عم لذلك، فما ظنك بامرأتين : أيهما فُرض ذكرًا حُرِّمَتْ عليه الأخرى، كالأختين، والمرأة وعمتِها، والمرأة وخالتها؟ وقد اعتبر النبى صلى الله عليه وسلم هذا الأصلَ في تحريم الجمع بين بنتِ النبى صلى الله علينه وسلم وبنتِ غيره، فإن الحسد من الضرَّة، واستئثارَها من الزوج، كثيرًا مَّا ينجرًان إلى بغضِها وبغض أهلها، وبغضُ النبى صلى الله عليه وسلم هذا الأصلَ في تحريم الجمع بين بنتِ النبى صلى الله يُفضى إلى الكفر؛ والأصلُ في هذا: الأحتان، ونَبَّة النبى صلى الله عليه وسلم بقوله: "لايُجمع يُفضى إلى الكفر؛ والأصلُ في هذا: الأحتان، ونَبَّة النبى صلى الله عليه وسلم بقوله: المعاشية

ترجمہ: اورازانجملہ : رشتہ داروں کے درمیان قطع رحمی سے بچناہے : پس بیٹک دوسوکنیں ایک دوسرے پرجلتی ہیں۔ ادر بغض گھشتاہ دونوں سے قریب ترین لوگوں کی طرف اور رشتہ داروں کے درمیان حسد نہایت بڑااور نہایت فیتیج ہے۔ اور سلف میں سے کٹی لوگوں نے دو چچازاد بہنوں کوائی وجہ سے ناپسند کیا ہے ۔ پس آپ کا کیا خیال ہے ایسی دوعور توں کے بارے میں کہ جونسی ان میں سے مرد فرض کی جائے تو اس پر دوسری حرام قرار دی جائے ، جیسے دو بہنیں ، اور عورت اس کی

اوراعتبار کیا ہے اس اصل کا نبی شلائی تو بنی شلائی تو بنی کی صاحبز ادی اور آپ کے علاوہ کی لڑکی کے درمیان جن کرنے کے حرام تظہر انے میں - اس لئے کہ سوکن کی طرف سے حسد، اور شوہر کا اس کوتر جیح دینا: بار ہاید دوبا تیں تک شتی ہیں عورت سے اور اس کے خاندان سے بغض کی طرف اور نبی شلائی تو بنی سے تعلق ساگر چہ دو دنیوی معاملات کے اعتبار سے ہو کفر تک پہنچا تا ہے ۔ اور بنیا داس مسئلہ میں دو بہنیں ہیں ۔ اور نبی شلائی تو بنی نے آگاہ کیا ہے، اپنے ارشاد: ''عورت اور اس کی چھو پی ک درمیان جنع نہ کیا جائے ''الی آخرہ سے مسئلہ کی وجہ پر (تقریر میں مید آخری حصہ شروع میں لیا گیا ہے) لغت: حَمَعَ فلان: برا کا م کر کے شرمانا، اور سر نیچا کرنا۔

چوتھاسبب:مصاہرت

مصاہرت بخسر داماد ہونے سے چارر شتے حرام ہوتے ہیں: ا۔ شوہر کے نسبی یارضاعی اصول ۔ باپ، دادا، نانا۔ عورت پر حرام ہوتے ہیں۔عورت اصول شوہر کے لئے (وَمَسَزَوَرَ بَبَالَشِيْلَ ﴾ - بیٹی کے مانند ہوجاتی ہے۔ ۲ — شوہر کی نسبی یارضاعی فروع — بیٹا، پوتا،نواسا — عورت پر حرام ہوتی ہیں ۔عورت فروع شوہر کے لئے ماں کے مانند ہوجاتی ہے۔

۳۔ بیوی کے نبسی یارضاعی اصول ۔ ماں، دادی، نانی ۔ شوہر پر حرام ہوتے ہیں۔ بیور تیں شوہر کے لئے ماں کے مانند ہوجاتی ہیں۔

۳ — بیوی کی نسبی یارضاعی فروع — لڑکی ہڑ کے کیلڑ کی ہڑ کی کیلڑ کی ۔ شوہر پر حرام ہوتی ہیں۔ بید عور تیں شوہر کے لئے بیٹی کے مانند ہوجاتی ہیں۔

پہلی تین صورتوں میں حرمت نفس عقد سے ثابت ہوتی ہے۔اورآخری صورت میں بیوی سے صحبت پر موقوف رہتی ہے۔اور بیحرمت زوجین کی اصل قریب کی فر وع یا اصولِ بعید ہ کی صلبی فر وع میں ثابت نہیں ہوتی۔ اور حرمت مصاہرت کی دو حکمتیں ہیں:

پہلی حکمت — اگرلوگوں میں بید ستورچل پڑے کہ مال کواپنی بیٹی کے خاوند سے،اور مردوں کواپنے بیٹوں کی بیویوں سے اور اپنی بیویوں کی بیٹیوں سے رغبت ہو یعنی ان سے نکاح جائز ہوتو اس کا نتیجہ بیہ برآمد ہوگا کہ اس تعلق کوتو ڑنے کی کوشش کی جائے گی۔اور جو آڑے آئے گا اس کوتل کرنے کی کوشش کی جائے گی۔اورز مین فساد سے بھر جائے گی۔اگر آپ قد مائے فارس کے اس سلسلہ کے قصصینیں یا اپنے زمانہ کی ان قو موں کے احوال کا جائز ہیں مثلاً یورپ وامریکہ کے احوال پر نظر ڈالیں جو اس سنت ِراشدہ کے پابند نہیں تو آپ بھیا تک واقعات اور مہا لک و مظالم کا مشاہدہ کریں گے۔

دوسری حکمت --- سسرالی اوردامادی رشتہ داری میں صحبت ورفاقت لازمی چیز ہے۔ پردہ نہایت دشوار ہے، تحاسد وتباغض بری چیز ہے۔اور جانبین سے ضرورتیں ٹکراتی ہیں یعنی تبھی ساس کو داماد سے حاجت ہوتی ہے، تبھی داماد کو ساس سے ۔ پس حرمت مصاہرت کا معاملہ یا تو ماں بیٹے جیسا ہے یعنی علاقۂ جزئیت کی بنا پر حرمت ہے یا دو بہنوں جیسا معاملہ ہے یعنی قطع رحمی سے بچنے کے لئے حرمت ہے۔

فائدہ: پہلی علت ہی درست ہے۔ حرمت مصاہرت کا اصل سبب زوجین کے درمیان پیدا ہونے والا بچہ ہے۔ جو طرفین کا جزء ہے۔ دونوں کے نطفہ سے اس کا جسم بنا ہے۔ اور جزء کا جزء: جزء ہوتا ہے۔ پس بچہ کا باپ اس کی ماں کا جزء ہوگیا۔ اور بچہ کی ماں اس کے باپ کا جزء ہوگئی۔ پھر یہ جزئیت دونوں کے اصول وفر وع کی طرف متعدی ہوتی ہے تو بیعضبھم من بعض ہو گئے۔ اسی وجہ سے بیر مت زوجین کی اصل قریب یا اصل بعید کی فروع میں نہیں پائی جاتی ۔ تفصیل کے لئے میرار سالہ ''حرمت مصاہرت' دیکھیں۔

ومنها : المصاهرة: فإنه لوجرت السنةُ بين الناس أن يكون للأم رغبةُ في زوج بنتها، حراضز بَبَاشِرَلِ»

رجمة اللاالواسعة

ځلديني

وللرجال في حلائل الأبناء، وبناتِ نسائهم، لأفضى إلى السعى في فك ذلك الربط، أو قتلِ من يَشُحُ به. وإن أنت تَسَمَّعْتَ إلى قَصَصِ قدماء الفارسيين، واستقرأتَ حالَ أهلِ زمانك، من الذين لم يتقيدوا بهذه السنة الرأشدة: وجدتَ أمورًا عظاما، ومهالكَ ومظالمَ لاتُحصى. وأيضًا: فإن الاصطحابَ في هذه القرابة لازمٌ، والسترُ متعذرٌ، والتحاسدُ شنيعٌ، والحاجات من الجانبين متنازعة، فكان أمرها بمنزلة الأمهات والبنات، أو بمنزلة الأحتين.

ترجمہ: اورازانجملہ: مصاہرت ہے۔ پس بیشک ملکان میہ ہے کہ اگرلوگوں میں طریقہ درائج ہوجائے کہ ماں کے لئے اپنی بیٹی کے شوہر ( داماد ) میں رغبت ہو، اور مردوں کے لئے اپنے بیٹوں کی بیویوں ( بہووں ) میں، اورا پنی بیویوں ک بیٹیوں ( ر بیباؤں ) میں، تو یہ چیز پہنچائے گی این تعلق کوختم کرنے کی کوشش تک، یا ایشخص کے قتل تک جواس ربط میں بخیلی کرتا ہے یعنی تو ڈرنے کے لئے تیارنہیں۔ اور اگر آپ بغور سنیں قد ماء فارس کے واقعات، اور اپنے زمانہ کے اُن لوگوں ک حالات کا جائزہ لیں جواس راہ راست کے پابند نہیں، تو آ سیٹلین معاملات اور بے شار مہا لک و مظالم پائیں گے ۔ اور نیز: پس بیشک اس رشتہ داری میں رفاقت لازمی ہے۔ اور پر دہ نہا ہے دشوار ہے۔ اور ایک دوسرے پر حسر کر نا پر ام ۔ اور جانبین سے ضرور تیں عکر اتی ہیں ۔ پس مصاہرت کا معاملہ : ماؤں اور رہ نہا ہے دوسر ایک دوسرے پر حسر کر نا پر ام ۔ اور لخات : نشخ بھ: کوئی چیز دینے میں تخوی کرنا..... تک سَمَع کو لہ والیہ : غور سنیاں اور بیٹوں جیسا ہے یا دو ہوں جس کے ۔ اور

### با چوان سبب: چار سے زیادہ بیویاں

شریعت نے نکاح کے لئے چار کاعدد مقرر کیا ہے۔اور اس سے زیادہ عورتوں کو نکاح میں جمع کرنا حرام قرار دیا ہے۔ کیونکہ اس سے زیادہ بیویوں کے ساتھ از دواجی معاملات میں حسن سلوک ممکن نہیں۔ بار ہا ایسا ہوتا ہے کہ لوگ عورتوں کی خوبصورتی پر للچاتے ہیں۔اور بہت سے نکاح کر لیتے ہیں۔ پھر لا ڈلی کو اپنا لیتے ہیں اور باقیوں کو لٹکا دیتے ہیں۔وہ نہ شوہر والی پندیدہ ہوتی ہیں کہ ان کی آنکھ ٹھنڈی ہو، نہ بے شوہر کی ہوتی ہیں کہ ان کا معاملہ ان کے ہاتھ میں ہو۔عورتوں کو ای ضرر عظیم سے بچانے کے لئے تعداد مقرر کی ہے۔

اور بيتعداداس ليحمقرركى بكراس يس مرداورعورت دونول كافائده ب:

عورت کافائدہ:عورتوں کامزاج مرطوب ہوتا ہے۔ اس لئے جلدی جلدی شوہر سے ملنے کے لئے ان کی طبیعت میں ابحار پیدانہیں ہوتا۔ وہ وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور چار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور چار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور چار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور چار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور چار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور چار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔ اور جار بیویوں والا ہر بیدی کی طرف تین راتوں ک وقفہ کے بعد لوٹ سکتا ہے۔ اور تین جع کی ابتدائی حد ہے۔ اقل جع تین ہیں۔ اور اس کے بعد کثرت کی زیادتی ہے۔ جس رحمت الله الواسعة

#### 91

خاريحم

کی کوئی حذمہیں۔اس طرح ہرعورت کانمبر بہت دنوں کے بعد آتا ہے۔جس سےاس کالطف دوبالا ہوتا ہے۔اور نتین دن کا وقفہ بہت لمباد قفہ بھی نہیں کہ عورت کوانتظار کی گھڑیاں گنٹی پڑیں۔

فائدہ جارہی عورتوں سے نکاح کا جواز سورۃ النساء آیت تین میں مذکور ہے۔ارشاد پاک ہے: ﴿ فَ الْ حَصَوْ ا مَ اطَ ابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ مَتْنی وَ تُلْتَ وَ دُبْع ﴾ترجمہ: پستم ان عورتوں سے نکاح کر وجوتہ ہیں پیند ہوں: دودو، تین تین اور چار چارے ۔اس آیت میں اگر چکم دحفر نہیں مگر موقع کی دلالت حصر پر ہے ۔ کیونکہ جب سی چیز کی اجازت دی جاتی ہے، اگر اجازت دینے والاکسی حد پر رک جائے تو اتنے ہی کی اجازت ہوتی ہے۔مثلاً کہا جائے کہ دو، نین اور چار



نکاح کے معاملہ میں بہت زیادہ تنگی کرنایعنی ایک ہی ہیوی میں اجازت نکاح کو مخصر کرناممکن نہیں۔مصالح مقتصی ہیں کہایک سے زیادہ نکاح کرنے کی اجازت دی جائے۔چند حکمتیں درج ذیل ہیں: پہلی حکمت: مؤمن کے نزدیک سب سے زیادہ اہمیت تقوی اور پر ہیزگاری کی ہے۔اور اللہ تعالیٰ نے بعض مردوں — (مَسَنَوْمَرَ بَبَلَائِیَزَدِ بِک کوقو ی الشہوت بنایا ہے۔ ایسے لوگوں کے لئے ایک بیوی کافی نہیں یورتوں کو بہت سے اعذار پیش آتے ہیں۔ وہ ہروقت اس قابل نہیں ہوتیں کہ شو ہران سے ہم بستر ہو سکے۔ ان کو ماہواری آتی ہے اور حمل کے زمانہ میں جنین کی حفاظت کے لئے ان کو مردوں سے اختلاط کم کرنا پڑتا ہے۔ اس لئے اگر ایک سے زیادہ بیویوں کی اجازت نہیں دی جائے گی تو تقوی کا دامن مرد کے ہاتھ سے چھوٹ جائے گا۔

دوسری حکمت: نکاح کاسب سے اہم مقصد افزائش نسل ہے۔ اور مرد بیک دفت متعدد بیویوں سے اولا دحاصل کرسکتا ہے۔ پس تعدداز دواج سے مقصد نکاح کی تکمیل ہوتی ہے۔

تیسری حکمت: متعدد عورتیں کرنا مردوں کی عادت وخصلت ہے۔اور کبھی مرداس کے ذریعہ ایک دوسرے پر فخر کرتے ہیں۔اور جائز مباہات (شان وشوکت) کی اجازت ہے۔جیسے متعدد مکانات ،سواریاں اورلباس رکھنا۔ پس تعدد از دواج بھی ایک فطری نقاضہ کی بحیل ہے۔

نبی سلالی ایک کے لئے نکاح میں عدم انحصار کی وجہ

نبی سِلالیَسَلِیلا کے لئے جائز تھا کہ جنٹی عورتوں سے چاہیں نکاح کریں۔ آپ کے لئے چار میں انحصار نہیں تھا۔ کیونکہ نکاح میں تحدید کا مقصد عام طور پر پیش آنے والی احتمالی خرابی کا سد باب ہے۔ کسی معین اور واقعی خرابی کو ہٹانا پیش نظر نہیں یعنی چونکہ چارسے زیادہ ہیویاں ہونے کی صورت میں اندیشہ ہے کہ ان کی حق تلفی ہو، اس لئے تحدید کی گئی ہے۔ اسیانہیں ہے کہ زیادہ ہیویاں ہونگی تو ضر درحق تلفی ہوگی۔ پچھلوگ چارے زیادہ کے حقوق بھی کمل طور پرادا کر سے ہیں۔ اور نبی سِلالیسَ یَسِلالی ہور ہی میں ایسی تھا۔ میں نہیں ہیں ایک کی تحقوق بھی کمل طور پرادا کر سے ہیں۔

جانتے تھے۔ کیونکہ آپ صاحب وحی تھے۔ پس آپ کے لئے احتمال واندیشہ پر حکم دائر کرنے کی حاجت نہیں۔ دوم : آپ اطاعت الہی اورا متثال امر خداوندی میں مامون و محفوظ تھے کیونکہ آپ معصوم تھے۔ از واج کی حق تلفی کا گناہ آپ سے صادر ہو ہی نہیں سکتا۔ اس لئے آپ کو نکاح کے باب میں تحدید سے مشتنی رکھا گیا۔

فائدہ: رسول اللہ مطلق اللہ عنہا زندہ رہیں کا عمر میں حضرت خد بے رضی اللہ عنہا ہے پہلا نکاح کیا۔ پھر ۲۵ سال تک جب تک حضرت خد بے رضی اللہ عنہا زندہ رہیں آپؓ نے دوسراکوئی نکاح نہیں کیا۔ حضرت خد بے تگ وفات کے بعد چونکہ گھر میں چھوٹی بچیاں تھیں اور رسالت کی ذمہ داری اس لئے آپؓ نے خاندان کی عورتوں کے اصرار سے حضرت سودہ رضی اللہ عنہا سے نکاح فرمایا، جو بیوہ تھیں۔ اس وقت آپؓ کی عمر مبارک ۵۰ سال تھی۔ اسی زمانہ میں آپؓ کوخواب میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا دکھلائی گئیں۔ اور کہا گیا کہ بیآپؓ کی بیوی ہیں۔ چونکہ اس وقت عائش کی عرفی اللہ عنہا ت اس لئے اس خواب کی صورت داخت ہو گئی ہوئی۔ پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت ابو کر صدیق رضی اللہ عنہ کے دل میں

جلديجم

یہ بات ڈالی گئی سے اور انھوں نے اس نکاح کی تحریک کی تو آپ نے ان سے نکاح کرلیا۔ مگر ابھی وہ گھر آباد نہیں کر سی تھیں، اس لیے عملا آپ کے گھر میں ایک ہی ہیوی رہی۔ یہی ایک نکاح آپ نے کنواری عورت سے کیا ہے۔ باقی سب نکاح ہیوہ عور توں سے تئے ہیں۔ اور اجمرت کے بعد کے ہیں جبکہ آپ کی عمر مبارک ۲۵ تا ۲۰ سال تھی۔ اور یہ نکاح ملی ، بلکی اور شخص مصالح کے پیش نظر کے ہیں۔ مثلاً: (۱) حضرت زید نب رضی اللہ عنہا سے نکاح لے پا لک کی رسم مثل نے کے لئے کیا۔ اور اس نکاح کا عکم اللہ تعالی نے سورة الاجز اب میں نازل فر مایا ہے۔ یہ مصلحت ہے (۲) اور حضرت ام حبید بنت ابی سفیان رضی اللہ عنها کی محکم اللہ تعالی نے سورة الاجز اب میں نازل فر مایا ہے۔ یہ لی مصلحت ہے (۲) اور حضرت ام حبید بنت ابی سفیان رضی اللہ عنها کا حکم اللہ تعالی نے سورة الاجز اب میں نازل فر مایا ہے۔ یہ لی مصلحت ہے (۲) اور حضرت ام حبید بنت ابی سفیان رضی اللہ عنها کی محکم اللہ تعالی نے سورة الاجز اب میں نازل فر مایا ہے۔ یہ مصلحت ہے (۲) اور حضرت ام حبید بنت ابی سفیان رضی اللہ عنها کی محکم میں ہی ہے۔ مگر حضرت ام جدید ہے نکاح کے بعد انھوں نے کوئی اہم فوج کشی نہیں کی۔ یہاں نکاح کا فائدہ تھا (۲) کی محکم محکم محکمات سے کیا ہے۔ تاریخ کا طالب علم جانتا ہے کہ بدر کے بعد اسلام سے خلاف تمام جنگوں کی کمان ابوسفیان کی ہاتھ میں رہی ہے۔ مگر حضرت ام جدید ہے نکاح کے بعد انھوں نے کوئی اہم فوج کشی نہیں کی۔ یہ اس نکاح کا فائدہ تھا (۳) اور چند خوا تین کی اسلام کے لئے برفی قربانی ان تیس، جسے حضرت ام سلہ درضی اللہ عنها، جب وہ بیدوں کی دل جو کی کے لئے کیا ہو خوص مصلحت ہے۔ غرض بھی نکال آئی میں متاصد طلا شہ سے کتر جیں۔ جن کی تفصیل طو یل ہے۔ کوئی نکاح آپ نے اپنی ضرورت کے لئے نہیں کیا۔ کیونکہ آپ کی چیتی بیوی حضرت عائشہ رضی اللہ عنها آپ کے گھر میں تھیں۔ اور سی مرحل جی ضرورت کی بھی محکم ہے اور کی کی بین میں محکم ہے اس میں میں میں ہو ہو ہوئی کی کی میں اور سی مرطبعی ضرورت کی کھی نہیں تھی۔ دولو جو ان کی زیادی بی میں محضرت عائشہ رضی اللہ عنها آپ کے گھر میں تھیں۔ اور سی مرطبعی ضرور در کی کی میں میں کی اسلی کی اس محلی ہوئی ہے محضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہی کے گھر میں تھیں۔ اور سی مرحس

ومنها : العدد الذي لا يمكن الإحسانُ إليه في العِشُرَةِ الزوجية : فإن الناس كثيرًا مَّا يرغبون في جهال النساء، ويتزوَّجون منهن ذواتَ عددٍ، ويستأثرون منها حَظِيَّةً، ويتركون الأُحَرَكالمعلَّقة، فلاهي مزوَّجةٌ حَظِيَّةٌ تَقَرُّ عينُها، ولا هي أيَّمٌ يكون أمرُها بيدها. ولا يمكن أن يُضَيَّقَ في ذلك كلَّ تضييقٍ، فإن من الناس من لا يُحْصِنُه فرجٌ واحدٌ؛ وأعظمُ المقاصد التناسلُ، والرجلُ يكفي لِتَلْقِيْحِ عددٍ كثير من النساء.

و أيضًا : فالإكثار من النساء شِيْمَةُ الرجال، وربما يحصل به المباهاةُ، فَقدَّر الشارع بأربع: وذلك: أن الأربع عددٌ يمكن لصاحبه أن يرجع إلى كل واحدة بعد ثلاث ليال، وما دون ذلك لايفيد فائدةَ القَسْم، ولايقال في ذلك: بات عندها؛ وثلاث أولُ حدَّ كثرة، وما فوقَها زيادةُ الكثرة.

وكان للنبى صلى الله عليه وسلم أن ينكِحَ ماشاء: وذلك: لأن ضربَ هذا الحد، إنما هو لدفع مفسدة غالبية، دائرة على مَظِنَّة، لا لدفع مفسدة عَيْنِيَّة حقيقية، والنبى صلى الله عليه وسلم قد له انحول نسوچا بوگا كرحفرت وده رضى الله عنها بورهى عورت بين رزياده دنول تك وه يحى آبكا ساتھ بين د سكيں گى پن ان كر بعد عا تشر رضى الله عنها كر بسانے تحالل ہوجا كيں گاا

خلدينجه

عرف المَئِنَّة فلا حاجة له في المَظِنَّةِ، وهو مأمونٌ في طاعة الله وامتثال أمره، دون سائر الناس.

ترجمہ: اور از انجملہ : وہ عدد ہے یعنی چار سے زیادہ جس کے ساتھ از دواجی صحب میں حسن سلوک ممکن نہیں۔ پس بیشک لوگ بار ہا عورتوں کی خوبصورتی میں رغبت کرتے ہیں۔ اور ان میں سے بہت سی عورتوں سے شادی کر لیتے ہیں۔ اور ان میں سے محجو بکوتر بیچی دیے ہیں۔ اور دوسری کولیکی ہوئی کی طرح چھوڑ دیتے ہیں۔ پس وہ دنتو ایس شادی شدہ محجوبہ ہوتی ہے جس کی آتکھ شخت کی ہو، اور نہ وہ ایس نے زکاحی ہوتی کی طرح چھوڑ دیتے ہیں۔ پس وہ دنتو ایس شادی شدہ محجوبہ ہوتی ناح حرام ہونے کی وجہ ہے۔ پھر تعدد از دوان جی حکمت میں ہیں ) اور نہیں ممکن کہ اس سلسلہ میں تکلی کی چار سے زیادہ نکاح حرام ہونے کی وجہ ہے۔ پھر تعدد از دوان جی حکمت میں ہیں ) اور نہیں ممکن کہ اس سلسلہ میں تکلی کی چار ہے زیادہ سی ہوئے کی وجہ ہے۔ پھر تعدد از دوان جی حکمت میں ہیں ) اور نہیں ممکن کہ اس سلسلہ میں تکلی کی جاتے پوری طرح سی محرام ہونے کی وجہ ہے۔ پھر تعدد از دوان جی حکمت میں ہیں ) اور نہیں ممکن کہ اس سلسلہ میں تکلی کی جاتے پوری طرح سی داد خوا کش نی سینے کی محض لوگ ایسے ہیں جن کو ایک شر مگاہ زنا ہے محفوظ نہیں رکھ کتی (۲) اور زکاح کے مقاصد میں سب کرنا مردوں کی عادت ہے۔ اور ایک آدمی بہت می عورتوں کو حاملہ کرنے کے لئے کافی ہے (۳) اور نمان ہیں جاتی میں اور چار ہے اندازہ مقرر کیا۔ اور اس کی در ایتے ڈیل جو تان کے اور ایس کی ہو ہو ہے : ایل شار خ

اور نبی میلانی کی لئے جائز تھا کہ جنٹی عورتوں سے چاہیں نکاح کریں۔اوراس کی وجہ یہ ہے کہ اس حد کی تعیین: وہ صرف اکثری میلانی کی بی جہ یہ ہے کہ اس حد کی تعیین: وہ صرف اکثری خرابی کو ہٹانے کے صرف اکثری خرابی کو ہٹانے کے صرف اکثری خرابی کو ہٹانے کے الکے بی جو احتمالی جگہ پر دائر ہونے والی ہے۔کسی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے الکے ہیں ہے ہوا حتمالی جگہ پر دائر ہونے والی ہے۔کسی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے صرف اکثری خرابی کو ہٹانے کے لئے ہی ہے جو احتمالی جگہ پر دائر ہونے والی ہے۔کسی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے صرف اکثری خرابی کو ہٹانے کے الکے ہی ہے جو احتمالی جگہ پر دائر ہونے والی ہے۔کسی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے الکے ہی ہے میں اور خلیقی خرابی کو ہٹانے کے لئے نہیں۔اور آپ کے لئے ہی ہو جو احتمالی جگہ پر دائر ہونے والی ہے۔کسی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے لئے نہیں۔اور آپ کے لئے ہیں۔اور آپ کے لئے ہیں۔اور آپ کے لئے احتمالی حکم ہی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے لئے نہیں۔اور آپ کے لئے احتمالی حکم ہے جو احتمالی حکم ہو جو احتمالی جائی ہی ہی آپ کے لئے احتمالی جگہ کی کچھ حاجت نہیں۔اور آپ کے لئے اختمالی حکم کی معروب ہے ہیں آپ کے لئے احتمالی حکم کی کچھ حاجت نہیں۔اور آپ کی لئے احتمالی حکم کی اور آپ کے لئے احتمالی میں معصوم تھے۔دوسر لوگ ایسے نہیں ہیں۔

لغات العِشْرة بصحبت ، اختلاط ، آپس دارى ..... الشِيْمَة : عادت ، طبيعت .... الحَظِيَّة بمحبوب عورت جود وسرى عورتول كرمقابله ميں قابل ترجيح مورجع حَظَايا ..... باهاه مباهاة فخر كرنا۔

تصحيح: مادون ذلك لايفيد تمام شخول ميں مادون واحدة لايفيد تھا۔ لي محيح ميں نے اندازے سے كى ہے۔

چھٹاسب: اختلاف دين

مسلمان مردکا نکاح کافر عورت سے درست نہیں۔البتۃ اگر کافرعورت کتابی (یہودی یا نصرانی) ہوتو درست ہے۔اور مسلمان عورت کا نکاح کسی بھی کافر سے ،خواہ وہ کتابی ہو، درست نہیں۔اور بیا حکام دواصول پر بنی ہیں:اول :عورت مرد ک سلمان عورت کا نکاح کسی بھی کافر سے ،خواہ وہ کتابی ہو، درست نہیں۔اور بیا حکام دواصول پر بنی ہیں: اول :عورت مرد ک تابع اورز ریار ہوتی ہے۔ دوم : اہل کتاب کا کفر ( دین اسلام کا انکار ) مشرکین و مجون وغیرہ کے کفر ے اخف ہے۔ کیونکہ یہود و نصاری دین سادی کے قائل ہیں۔ اور شریعت کے اصول دکلیات سے واقف ہیں۔ اس لئے وہ دین اسلام سے اقرب ہیں – پس مسلمان مرد کا نکاح کتابیہ سے درست ہے۔ وہ شوہر کا اثر قبول کر کے مسلمان ہوجائے گی۔ دوسری کا فرعور توں سے نکاح درست نہیں کہ ان کے ایمان کی امید کم ہے۔ اور مسلمان عورت کا نکاح کتابی مرد سے بھی درست نہیں۔ کیونکہ مرد کے زیر اثر ہونے کی دجہ سے اس کے دین کے بگر نے کا اند پشہ ہے۔ شاہ وسا حب وقت ہوں کے دوسری کا فرعور توں

سورة البقرة آیت ۲۲۱ میں ارشاد پاک ب: "اور مسلمان عورتوں کو شرکین کے نکاح میں مت دو، یہاں تک کدوہ ایمان لا میں ۔ اور مسلمان غلام مشرک سے بہتر ہے، اگر چدوہ (مشرک) تنہیں اچھا معلوم ہو۔ بیلوگ دوزخ کی طرف بلاتے ہیں ۔ اور التد تعالیٰ اپنے عظم سے جنت اور مغفرت کی طرف بلاتے ہیں " ۔ اس آیت میں بید بات بیان کی گئی ہے کدا س عظم میں لمح وظ مصلحت بیہ ہے کہ مسلمانوں کی کفار کے ساتھ معیت وصحبت ، اور مسلمانوں اور کا فروں میں ہمدردی اور تملساری کا رواج ، خاص طور پر از دوا، جی معاملات میں : دین کو خراب کر نے والا ہے ۔ اور اسلمانوں اور کا فروں میں ہمدردی اور تملساری کا رواج ، خاص مرایت کرجائے ۔ اس لیے مسلمانوں کی کفار کے ساتھ معیت وصحبت ، اور مسلمانوں اور کا فروں میں ہمدر دی اور تملساری کا رواج ، خاص مرایت کر جائے ۔ اس لیے مسلمان کی دین کو خراب کر نے والا ہے ۔ اور اس بات کا سبب ہے کہ مسلمان کو ل میں دانستہ یا نادانستہ کفر مرایت کر جائے ۔ اس لیے مسلمان عورت کا نکاح سی بھی کا فر مرد سے حرام کیا گیا۔ اور مسلمان مرد کا نکاح بھی کا فرعورت سے حرام کیا گیا۔ البتہ کتا ہی سے جائز رکھا گیا۔ کیونک یہ یودونصاری دین سی وی کے پابند ہیں۔ اور شریعت کے اصول وکلیات کے جب قائل ہیں۔ دیگر کفار میں بیات خیس اس لیے ایل کتاب کی صحبت و معیت ان کے علاوہ کی بند ہیں۔ اور شریعت کے اصول وکلیات کے جوی پر غالب اور حاکم ہوتا ہے۔ اور غور تیں شو ہروں کے ہاتھوں میں محض قیدی ہوتی ہیں۔ اس لیے آیک مسلمان کتابی عورت سے دکال کر کی گا تو فساد ہلکا ہوگا۔ پس اس جلی خررکاحق میہ ہم کھن قیدی ہوتی ہیں۔ اس لیے آیک مسلمان کتا ہی عورت

رحمة اللار الواسعة

اندیشہ ہے کہ سلمان آپ کی پیروی کریں گے۔اور ذمیوں کی عورتوں کوان کی خوبصورتی کی وجہ ہے ترجیح دیں گے۔اور یہ بات مسلمان عورتوں کے فتنہ کے لئے کافی ہے یعنی لوگوں کی توجہ سلمان عورتوں سے ہت جائے گی (ازالیۃ الخفا ۱۱۱۱درسالہ مذہب عرّ)

1.1

ځلديچم

ومنها : اختلاف الدين : وهو قوله تعالى : ﴿وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ﴾ الآية ، وقد بُيِّنَ في هذه الآية : أن المصلحة المرعية في هذا الحكم : هو أن صحبة المسلمين مع الكفار ، وجَرَيَانُ المواساة فيما بين المسلمين وبينهم ، لاسيما على وجه الازدواج ، مُفسِدةٌ للدين ، سببٌ لأن يَّدِبَّ في قلبه الكفرُ ، من حيث يشعر ، ومن حيث لايشعر .

وأن اليهود والنصارى يتقيدون بشريعة سماوية، قائلون بأصول قوانين التشريع وكلياته، دون المجوس والمشركين، فَمَفْسدةُ صُحْبتهم خفيفةٌ بالنسبة إلى غيرهم، فإن الزوج قاهِرٌ على الزوجة، قَيِّمٌ عليها، وإنما الزوجاتُ عوانٍ بأيدهم، فإذا تزوج المسلم الكتابية خَفَّ الفسادُ، فمن حق هذا: أن يُرَخَصَ فيه، ولا يشدَّدَ كتشديد سائر أخوات المسألة.

ترجمه: واضح ب\_لغت : دَبّ (ش) دَبًّا و دَبيبًا: رينكنا-سركنا-سرايت كرنا-T

ساتواں سبب: دوسرے کی باندی ہونا

سورة النساء آیت ۲۵ میں باندیوں سے نکاح کے سلسلہ میں تین با تیں مذکور ہیں: اب باندی سے نکاح وہ شخص کرے جو آزاد مسلمان عورت سے نکاح کرنے کی وسعت نہیں رکھتا۔ ۲ سے مسلمان باندی سے نکاح کرے۔

۳ \_ باندی \_ نکاح اس وقت کرے جب زنامیں مبتلا ہونے کا اندیشہ و۔

امام شافعی رحمداللہ کے نزدیک : سیتنوں باتیں باندی سے نکاح کے لئے شرط ہیں۔ وہ مفہوم شرط اور مفہوم وصف سے استدلال کرتے ہیں۔ اور امام ابو حذیفہ رحمد اللہ کے نزدیک شرط نہیں ، ترجیحات ہیں۔ ان کے نزدیک مذکورہ دونوں مفہوم جت نہیں ۔ ان کے نزدیک آزاد مسلمان عورت سے نکاح کی وسعت کے باوجود باندی سے نکاح جائز ہے۔ نیز کتابی باندی سے بھی نکاح جائز ہے۔ اور زنامیں ابتلا کا اندیشہ بھی شرط نہیں۔ البتة اولی سے ہے کہ باندی سے نکاح وب نز کتاب جو آزاد مسلمان عورت سے نکاح کی وسعت کے باوجود باندی سے نکاح وب نخص کر کے اس صورت میں کرے کہ مبتلائے معصیت ہونے کا اندیشہ ہو۔ کیونکہ باندی سے نکاح کروں کر آتا کی خار اس صورت میں کرے کہ مبتلائے معصیت ہونے کا اندیشہ ہو۔ کیونکہ باندی سے دکھار دولی وہ اس کے آتا کی غلام ہوگی۔ پس اپنی اولا دکوغلامی کے دربے کرنا اتھی بات نہیں۔ مگر مجبوری کاتھم دوسرا ہے ۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے بیسب: امام شافعی رحمدالللہ کے مسلک پر بیان کیا ہے۔ اور اس کی حکمت بیان کی ہے۔ فرماتے ہیں: نکاح اور زنامیں بنیا دی فرق بیہ ہے کہ نکاح میں عورت کی شر مگاہ ایک شخص (شوہر) کے لئے خاص ہوجاتی ہے۔ اگر دوسرا اس میں دست در از کی کرتے تو شوہر کو مدافعت کا حق ہے۔ اور زنامیں ایسا اختصاص نہیں ہوتا۔ زمانۂ جاہلیت میں جو چار قسم کے نکاح رائے تھے، جن کی تفصیل حضرت ما تشدر ضی اللہ عنہما نے بیان کی ہے (جن کا پہلے ایک حاش ہوجاتی ہے۔ گ گذر چکا ہے) ان میں سے صرف ایک طریقے میں ایسا اختصاص ہوتا ہے، اس لئے اسلام نے اس کو باقی رکھا۔ باتی تیں طریقوں میں یعنی نیو گ (ہندؤں میں اولا دحاصل کرنے کی ایک خاص رسم) وغیرہ میں ایسا اختصاص نہیں ہوتا۔ اس لئے اسلام نے ان کو ترام اور بد کاری قرار دیا۔

اور دوسرے کی باندی سے نکاح کرنے میں بھی صحیح اختصاص نہیں ہوسکتا۔ باندی کی شرمگاہ محل خطر میں رہتی ہے۔ کیونکہ باندی کی شرمگاہ کی اس کے آقا سے حفاظت ناممکن ہے۔ اس لئے کہ آقااس سے خدمت لے گا۔اورخلوت میں کیا ہوگا اس کا علم اللہ تعالیٰ ہی کو ہوگا۔اور شوہر کا اختصاص بھی باندی (بیوی) کے ساتھ، اس کے آقا کے تعلق ہے، ناممکن ہے۔ کیونکہ آقا کو نکاح کے بعد بھی باندی سے خدمت لینے کاحق ہے۔ پس اختصاص کی ایک ہی صورت ہے کہ آقا کی دینداری اور امانت داری پراعتماد کیا جائے۔اور امیدرکھی جائے کہ وہ اپنی ایدی میں دست درازی نہیں کر کے گا۔

اور بدجائز نہیں کہ آقا کواپنی باندی سے خدمت لینے ہے،اوراس کے ساتھ تنہائی میں رہنے سے روک دیا جائے۔ کیونکہ بد کمز ور ملکیت کوقو ملکیت پرتر جیح دینا ہے جو درست نہیں۔ باندی میں دو ملکیتیں ہیں :ا یک : گردن کی ملکیت جو مولی ک ہے۔ دوسری: شرمگاہ کی ملکیت جو شوہر کی ہے۔ اور پہلی ملکیت اقو ی ہے، جو دوسری ملکیت کو شامل ہونے والی اور اس کوتائع بنانے والی ہے۔ کیونکہ جو گردن کا مالک ہوتا ہے وہ خو د بنو دشر مگاہ کا بھی مالک ہوجاتا ہے۔ اور دوسری ملکیت اس کا تعافی

غرض: جب دوسرے کی باندی کے ساتھ صحیح اختصاص نہیں ہوسکتا تو اس سے نکاح ہی حرام ہے۔ البتہ اگر باندی پاک دامن مسلمان عورت ہو، اور کسی مردکواس سے نکاح کرنے کی شدید حاجت پیش آئے، اور اس کوزنامیں مبتلا ہونے کا اندیشہ و، اور وہ آزاد مسلمان عورت سے نکاح کرنے کی وسعت ندرکھتا ہوتو فساد ہلکا ہوجائے گا۔ کیونکہ مجبوری ہے۔ اور مجبوریاں منوعات کو مباح کرتی ہیں۔ اس لئے ایسی صورت میں غیر کی باندی سے اس کے مولیٰ کی اجازت سے نکاح درست ہے۔

ومنها : كون المرأة أمَةً لآخر : فإنه لايمكن تحصينُ فرجها بالنسبة إلى سيدها، ولا اختصاصه بها بالنسبة إليه، إلا من جهة التفويض إلى دينه وأمانته، ولا جائزَ أن يُسَدَّ سيَّدُها عن استخدامها، والتخلِّي بها، فإن ذلك ترجيحُ أضعفِ المِلْكين على أقواهما؛ فإن هنالك مِلْكين:

ځلديجم

رحمة اللار الواسعة

ملكَ الرقبة وملكَ الْبُضْع، والأول هو الأقوى المشتَمِلُ على الآخر، المُسْتَتْبِعُ له، والثانى هو الضعيفُ المندرِجُ؛ وفى اقتضاب الأدنى للأعلى قلبُ الموضوع، وعدمُ الاختصاص بها، وعدمُ إمكان ذبَّ الطامع فيها هو أصل الزنا. وقد اعتبر النبى صلى الله عليه وسلم هذا الأصلَ فى تحريم الأنكحة التى كان أهل الجاهلية يتعاملونها، كالاستِبْضاع وغيرِه، على ما بينتُه عائشةُ رضى الله عنها. فإذا كانت فتاةً مؤمنةً بالله، محصِنةً فرجَها، واشتدتِ الحاجة إلى نكاحها مخافة العنت، وعدم طَوْلِ الحرة: خَفَّ الفسادُ، وكانت الضرورةُ، والضروراتُ تبيح المحظوراتِ .

، ترجمه: اورازانجمله : عورت کا دوسر کی باندی ہونا ہے : پس بیتک شان یہ ہے کہ مکن نہیں باندی کی شرمگاہ کی حفاظت کرنا اس کے آقا کی بذست ۔ اور مکن نہیں شو ہر کا خاص مونا باندی کے ساتھ: آقا کی بذست ۔ عگر آقا کی دینداری اورامانت داری کی طرف معاملہ سو پنے کی جبت ہے ۔ اور جائز نہیں کہ آقا کو باندی ہے خدمت لینے اور اس کے ساتھ تا تھا ہے روک دیا جائے ۔ پس بیتک بید دو ملکیوں میں ہے کمز ورترین ملکیت کو ان میں ۔ قو کی ترین ملکیت پر ترخیح دینا ہے ۔ پن بیتک دہاں دو ملکیتیں ہیں: ملکیت و رقب کی خرور ترین ملکیت کو ان میں ۔ قو کی ترین ملکیت پر ترخیح دینا ہے ۔ والی ، اس کو اپنے چلو میں لینے والی ہے ۔ اور دو سری ہی کمز ور داخل ہونے والی میں ۔ قو کی ترین ملکیت پر ترخیح دینا ہے ۔ کو کا شاہر کو اپنے چلو میں لینے والی ہے ۔ اور دوسری ہی کمز ور داخل ہونے والی ہے ۔ اور اد ڈنی ( شو ہر ) کے لئے اعلی ( آقا ) کو کا شاہر کو اپنے چلو میں لینے والی ہے ۔ اور دوسری ہی کمز ور داخل ہونے والی ہے ۔ اور اد ڈنی ( شو ہر ) کے لئے اعلی ( آقا ) کو کا شاہر کو اپنے چلو میں لینے والی ہے ۔ اور دوسری ہی کمز ور داخل ہونے والی ہے ۔ اور اد ڈنی ( شو ہر ) کے لئے اعلی ( آقا ) مکن مذہو ناہی زنا کی اصل ہے ۔ اور تو تیں کی تی تی تر مگاہ کی حفظ اور اس میں لا پلی کر نے و الے ( آقا ) کو بشانے کا سے زمانہ جاہلیت کے لوگ باہم معاملہ کرتے تھے ۔ چیسے نیوگ و غیرہ جیسا کہ اس کو معا نشر رضی اللہ عنہا نے بیاں کیا ہے ۔ ایس جب باندی : اللہ تعالی پر ایمان رکھنے والی اور اپنی شر مگاہ کی حفظ طند کر نے والی حوال ور اس سے نکاں تو ضاد ہلکا ہوجا ہے گا۔ اور ضرورت پائی جب ای کی ان دی ہے کہ والی ور تیں منوعات کو میں اللہ عنہا نہ بیاں کیا ہے ۔ تو ضاد ہلکا ہوجا ہے گا۔ اور مرورت پائی جا کی اور رہ ہو کی منوعات کو میں جائی ہیں ۔ کہ

آ تهوال سبب : منكوحه عورت

سورة النساء آیت ۲۴ میں ارشاد پاک ب: '' اور (تم پر حرام کی گئیں) وہ عورتیں جو شوہر والی میں ،مگر جو تمہاری مملوک ہوجا کیں''اس آیت کی روسے جو بھی عورت کسی مسلمان یا کا فر کی منکوحہ ہے اس سے نکاح حرام ہے۔اور حرمت کی وجہ یہ ح<u>افت نو</u> تر بیکا میں ک

جُلْدَ يُنْجَمُ

ہے کہ ایسی عورت سے نگاح کر کے صحبت کر ے گاتو وہ زناہوگا۔ حضرت سعید بن میتب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ شوہر دالی عورتوں کی حرمت اس بنا پر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے زنا کو حرام کیا ہے ( موطا ۲:۳۰ ۵ کتاب النکاح ، باب ماجا، فی الا حصان ) اور ب صحبت زنا اس لئے ہے کہ زنا کسی عورت سے اختصاص پیدا کئے بغیر اور دوسروں کی لالیے منقطع کئے بغیر صحبت کرنے کا نام ہے۔ اور جب عورت کسی کے نگاح میں ہے تو دوسر ن ناکے سے اس کا اختصاص نہیں ہوسکتا۔ نہ پہلے شوہر کی اس سے طح منقطع ہوگی ، پس وہ زنا ہے۔ البتہ منکو حد عورت باندی بن جائے تو استرائے رحم کے بعد آتا کے لئے حلال ہوگی۔ غزوہ اوطاس میں ایسی عورتیں ہاتھ آئی تحصی ، اور صحابہ کو ان حصاص نہیں اشکال خیش آیا تھا کہ ان کے شوہر تو زندہ ہیں۔ اس پر نہ کو رہ آتا ہے۔ البتہ منکو حد عورت باندی بن جائے تو استبرائے رحم کے بعد آتا کے لئے حلال ہوگی۔ غزوہ اوطاس میں ایسی عورتیں ہاتھ آئی تحصی ، اور صحابہ کو ان سے صحبت کرنے میں اشکال پیش آیا تھا کہ ان کے شوہر تو زندہ ہیں۔ جب وہ قید ہوگئیں تو ان کے شوہروں کی طبع منقطع ہوگئی۔ اور دارالاسلام میں آگئیں تو ان سے صحبت کرنے کا میں موقع بھی نہ در ہا۔ اور جن کے حصہ میں آئیں ان کے ساتھ اختصاص بھی پایا گیا۔ اس کی حد جائر کی تیں ہیں۔

نوال سبب بحورت کاکسبی ہونا

سورة النور آیت تین میں ارشاد پاک ہے '' اورزاندیے نکاح نہیں کرتا مگرزانی یا مشرک ''اس آیت کی روسے جوعورت کسی ( رنڈی) ہے اس سے نکاح حرام ہے۔ البت اگر وہ تو بہ کرلے، اور اپنے پیٹیے سے باز آجائے تو نکاح درست ہے۔ اور حرمت دود ج سے ہے: ایک : جوعورت شوہر کے قبضہ اور گھر میں آنے کے بعد بھی اپنی عادت پر برقر ارر ہے تو یہ شوہر کا بھڑ واپن ہے۔ دوم: اس بات کا اطمینان نہیں کیا جا سکتا کہ جواولا دہوگی وہ شوہر کی ہوگی۔ اس لئے ایسی کسی عورت سے نکاح حرام کیا گیا۔

# تحريم پامال کرنے والے کی عبرتنا ک سزا

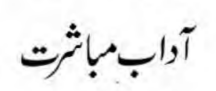
حدیث — رسول اللہ سَلائی ﷺ نے حضرت ابو بُردۃ بن نیا رضی اللہ عنہ کوا یک ایسے محض کی طرف بھیجا جس نے اپنی سوتیلی ماں سے نکاح کیا تھا کہ وہ اس کوتل کر کے اس کا سرلے آئیں (مفکوۃ حدیث ۳۱۷۲)

تشریح بحزمات کی تحریم کی مصلحت ای دقت یحیل پذیر ہو یکتی ہے جب تحریم کو امرلازم اور فطری خلق قرار دیا جائے۔اور محرمات سے نکاح کرنے کو ایسام بغوض اور ناپسندیدہ فعل قرار دیا جائے جیسا خنز پر کھانا، جس سے انسان فطری طور پر نفرت کرتا ہے۔ پس ضروری ہے کہ محرمات کی تحریم کو شہرت دی جائے۔اس کی عام اشاعت کی جائے۔اور جولوگ تحریم کو رائگال کریں یعنی اس کی خلاف درزی کریں ان کو سخت سز اد یکر تحریم قبول کرنے پر مجبور کیا جائے۔اور دیا چا ہے کہ جو بھی کسی محرم سے سے خواہ وہ نکاح کی وجہ ہے محرم ہو یا کسی اور سبب سے سے زنا کر سے قوال کر دیا جائے۔اور اس سلسلہ میں قطعاً کوئی رعایت نہ کی جائے۔ ومنها : كونُ المرأة مشغولة بنكاح مسلم أو كافر : فإن أصل الزنا: هو الازدحام على الموطوءة، من غير اختصاص أحدهما بها، وغير قطع طمع الآخر فيها، ولذلك قال الزهرى رحمه الله : ويرجع ذلك إلى أن الله تعالى حَرَّم الزنا. وأصاب الصحابة رضى الله عنهم سبايا، وتَحَرَّجُوُا من غِشْيَانها، من أجل أزواجهن من المشركين. فأنزل الله تعالى : ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النَّسَاءِ إِلَّا مَامَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ أى : فهنَّ حلالٌ من جهة أن السَّبْيَ قاطعٌ لطَمعه ؛ واختلاف الدار مانعٌ من الازدحام عليها، ووقوعُها فى سهمه مخصص لها به. ومنها : كون المرأة زائيةً مكتسبة بالزنا : فلا يجوز نكاحها حتى تتوب، وتقلع عن فعلها ذلك، وهو قوله تعالى : ﴿ وَالزَّائِيَةُ لَايَنْكُحُهَا إِلَّا زَان أَوْ مُشْرِكَهِ والسرفيه : أن كونَ الزائية مكتسبة بالزنا : فلا يجوز نكاحها حتى تتوب، وتقلع عن فعلها ذلك، وهو قوله تعالى : ﴿ وَالزَّائِية مَا يَنْكُمُهُ أَنْ يَا فَا يُحَمَّ مَا يَا الرَّانِ اللهُ عليها من الزاد والسرفيه : أن كونَ المرابق والله في عصمته، وتحت يده، وهي باقيةٌ على عادتها من الزنا:

ولما كانت المصلحة من تحريم المحرَّمات لاتتم إلا بجعل التحريم أمرًا لازمًا، وخُلُقا جبليا، بمنزلة الأشياء التى يُستنكف منها طبعًا: وجب أن يؤكَّد شهرتُها وشيوعها وقبول الناس لها، بإقامة لائمة شديدة على إهمال تحريمها، وذلك: أن تكون السنة قتل من وقع على ذات رحم محرم منه بنكاح أو غيره، ولذلك بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى من تزوج بامرأة أبيه: أن يؤتى برأسه.

ال فعل سے باز آجائے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:.....اور اس میں حکمت یہ ہے کہ زنا کارعورت کا مرد (شوہر) کی عصمت (پناہ) میں ہونا، اور اس کے قبضہ میں ہونا، در انحالیکہ وہ اپنی زنا کی عادت پر برقر ارب: بھڑ واپن اور فطرت سلیمہ سے قدم باہر رکھنا ہے۔ اور نیز: پس شوہر اس بات سے مطمئن نہیں کہ عورت اس کے ساتھ اس کے علاوہ کا بچہ ملائے ۔ اور جب محر مات کی تحریم کی صلحت تا مہیں ہوتی مگر تحریم کو امر لازم اور فطری اخلاق قر ارد ہے: کے ذرایعہ: ان چیز وں جیسا جن سے انسان فطری طور پر نفرت کرتا ہے، تو ضر وری ہوا کہ مؤکر کہ کو اور انگال کر ان کی عادت پر برقر ارد ہے: کہ ز

اوروہ بات اس طرح ہو علق ہے کہ طریقہ بیہ ہو کہ جو تحض اپنے کسی ذکی رحم محرم سے زنا کرے ۔ خواہ وہ نکاح کی وجہ سے محرم ہویا اس کے علاوہ طریقہ سے – اس کو تل کر دیا جائے۔اوراسی وجہ سے رسول اللہ میلانی کی بیٹے نے اس شخص کی طرف آدمی بھیجا جس نے اپنے باپ کی بیوی سے نکاح کیا تھا کہ اس کا سرالایا جائے۔



باب\_\_\_۲

شهوت فرج عطيهٔ خدادندی

کچھ حیوانات براہ راست مٹی سے پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے کیڑے۔ اور ان میں تو الدنہیں ہوتا۔ اور کچھٹی سے پیدا ہوتے ہیں، پھران میں تو الدبھی ہوتا ہے، جیسے کھیاں۔ اور بہت سے حیوانات صرف تو الد سے بڑھتے ہیں۔ انسان ان میں سے ہے۔ اور انسان کو اللہ تعالیٰ نے فطری طور پر ساتھیوں کے ساتھ مل جل کرر بنے والی مخلوق بنایا ہے۔ دیگر حیوانات میں یہ وصف نہیں۔ اس وجہ سے ان میں بوقت ضرورت شہوت فرج الجرتی ہے، اور اس نے نسل بڑھتی ہے۔ اور انسان پر اللہ تعالیٰ نے شہوت فرج و مسلط کی ہے۔ وہ ہر وقت اس پر سوار ہتی ہے۔ کیونکہ اس کا اپنے جوڑے کے ساتھ ہم وقت کا ساتھ ہے۔ پس اگر وقت کی میں ال

جب الله تعالى فى انسان كومدنى الطبع پيدا كيا - اور مشيت خداوندى فى طح كيا كەنوع انسانى كى بقاء توالد و تناسل كەذرىعد مو، تو ضرورى بى كەمثبت پېلو سے انسان كوافزائش نسل كى تاكيد كے ساتھ ترغيب دى جائے - چنانچ سورة النساءكى پېلى آيت ميں ارشاد پاك بى : ﴿وَبَتَ مِنْهُ مَا دِ جَالاً حَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ يعنى الله توالى فى مردوزن سے بهت مرداور عورتيں پھيلا كيں - بيارشاد پاك جملة خبر بير بے اور ہر خبرانشاء كوشمن موتى بح ـ پس اس ميں افزائش نسل كا حر داور عورتيں پھيلا كيں - بيارشاد چاك جملة خبر بير بے اور مرخبرانشاء كوشمن موتى ج ـ پس اس ميں افزائش نسل كا حر داور عام ميں ان كار خوالى الى ميں افزائش سال كا تاكيم موتى ج ـ دى جائے - چنانچ سورة مورد ان مين موتى جي ميں ان ميں ان كار ميں افزائش موتى ج ـ يەن الله توليس كان كار ميں افزائش سال كا بجنے جننے دالی ہوں۔اس میں بھی افزائش نسل کی طرف اشارہ ہے ۔۔۔ اور منفی پہلو سے قطع نسل سے اوران باتوں ہے جو قطع نسل کا باعث ہوتی ہیں بختی کے ساتھ روک دیا جائے۔

اورتوالدو تناسل کا داحد ذریعہ شہوت ِفرج ہے۔ شہوت بطن اس کے لئے ممد دمعاون ہے۔ بی شہوت ہمہ دفت انسان پر مسلط ہے۔اور اس کوطلب نِسل پر مجبور کرتی ہے۔خواہ دہ چاہیں یا نہ چاہیں۔ادرنسل کی بربادی کے اسباب مثال کے طور پر چھ ہیں:

ا \_ لڑکوں ے اغلام کرنا ۲ \_ عورتوں ے اغلام کرنا۔ بیددونوں با تیں اللہ کی بنادٹ میں تبدیلی ہیں۔اور دہ اس طرح کہ جوشہوت فرج ایک خاص مقصد کے لئے اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر مسلط کی ہے، اس کو بروئے کارلانے کے بجائے ضائع کردیا جا تاہے۔ بیفطری چیز میں تبدیلی ہے۔ پھر پہلا سب یعنی لڑکوں سے اغلام کرنازیادہ سنگین ہے۔ کیونکہ اس میں جانبین سے اللہ کی بنادٹ میں تبدیلی ہے۔اور دہ اس طرح کہ مفعولیت کی شان اللہ تعالیٰ نے مردوں میں پیدانہیں کی ۔ پس فاعل دہ فعول دونوں ہی خلاف فطرت ممل کا ارتکاب کرتے ہیں۔

۳ – مردوں کا مخن بننا۔ بیچ می بدترین خصلت ہے ۲ – اعضائے تناسل کا ن دینا ۵ – ایسی دوائیں استعمال کرنا کہ قوت باہ ختم ہوجائے۔ ۲ – عورتوں سے بتعلق ہوجانا – اس کے علاوہ اور بھی اسباب ہیں، جیسے تجرّد کی زندگی اپنانا۔ بیسب اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی ہیں۔ اور نسل کی طلب کورائگاں کرنا ہے۔ چنانچہ نبی سِلانی ایک نے ان سب باتوں کی ممانعت کی۔ اور فرمایا: ''عورتوں سے ان کی پچھلی راہ میں صحبت مت کرؤ' (مشکوۃ حدیث ۱۹۳۳) اور فرمایا: ''وہ شخص ملعون ہے جوابنی بیوی کی پچھلی راہ میں صحبت کرتا ہے' (مشکوۃ حدیث ۱۹۳۳) اور فرمایا: ''وہ کی۔ اور بیوی سے تبعلق ہوجانے کی ممانعت فرمائی۔ اس سلسلہ میں کشر روایات مردی ہیں۔

﴿ آدابُ المباشرة ﴾

اعلم: أن الله تعالى لما خلق الإنسان مَدَنِيًّا بالطبع، وتعلَّقت إرادتُه ببقاء النوع بالتناسل: وجب أن يُرَغِّبَ الشرعُ في التناسل أشدَّ رغبةٍ، ويَنْهى عن قطع النسل وعن الأسباب المُفْضِية إليه أشدَّ نهى.

وكان أعظمُ أسبابِ النسل، وأكثرُها وجودًا، وأفضاها إليه، وأحثُّها عليه: هو شهوةُ الفرج، فإنها كالمسلَّط عليهم منهم، يَقْهرهم على ابتغاء النسل، أَشَاءُ وا أم أَبَوْا. وفي جَرَيَان الرسم بإتيان الغِلمان، ووطءِ النساء في أدبارهن: تغييرُ خلق الله، حيث مَنَعَ المسلَّط على شيئ من إفضائه إلى ما قُصد له؛ وأشدُّ ذلك كلِّه وطءُ الغِلْمان، فإنه تغييرٌ لخلق

جلديجم

٥ الم ور بالشرار ٢

رحمة اللار الواسعة

الله من الجانبين؛ وتَأَنُّثُ الرجال أقبحُ الخصال؛ وكذلك جريان الرسم بقطع أعضاءِ التناسل، واستعمالُ الأدوية القامعة للباء ة، والتبتلُ، وغيرُها: تغييرٌ لخلق الله عزوجل، وإهمالٌ لطلب النسل، فنهى النبى صلى الله عليه وسلم عن كل ذلك، قال: " لاتأتوا النساء في أدبارهن" وقال: " ملعون من أتى امرأته في دبرها" وكذلك نهى عن الخصاء والتبتل في أحاديثَ كثيرة.

ترجمہ، واضح ہے۔ قبولہ، فإنها كالمسلَّط المخترجمہ پن شہوت فرخ كويالوكوں پران كے اندر سے مسلط كى ہوئى ہے۔ منهم كا مطلب بيہ ہے كہ بيكوئى خارجى چيز مسلط نہيں كى گئى۔ بلكه ان كے اندر بيذ طرى جذبہ ركھا گيا ہے۔۔۔۔ قبوله حيث منع المسلَّطَ المخ ترجمہ، اس طرح كماس نے روكا ايك چيز پر مسلط كى ہوئى صلاحيت كواس كے پہنچانے سے اس چيز تك جس كا آدمى كے لئے ارادہ كيا گيا ہے يعنی شہوت كوافز اَئش نسل ميں استعمال نہيں كيا۔ حيث حك

ہرطرف سے صحبت جائز ہونے کی وجہ

سورة البقرة آیت ۲۳۳ میں ارشاد پاک ب: "تمہاری ہویاں تمہاری تھیتی ہیں۔ پس جدھر سے چاہوا پے تھیت میں آو'' تفسیر : یہود بدوں حکم خداوندی طریقۂ مباشرت میں تنگی کیا کرتے تھے۔ اور انصار اور ان کے حلفاء یہود کا طریقہ اپنائے ہوئے تھے۔ یہود کہتے تھے کہ اگر بیوی سے پشت کی جانب سے آگے کی شر مگاہ میں صحبت کی جائے تو بچہ بچینگا پیدا ہوتا ہے۔ اس سلسلہ میں رسول اللہ سِلاق تیک سوال کیا گیا تو فدکورہ آیت نازل ہوئی ( مطکوۃ حدیث اس) اس ایت کی رو سے ہر طرف سے صحبت درست ہے۔ خواہ سامنے سے خواہ بیچھے سے، بشر طیکہ صحبت الگی راہ میں ہو۔ اور سیر بات دوہ جہ سے داللہ سِلاق تیک ہوں ہے پشت کی جانب ہے آگے کی شر مگاہ میں صحبت کی جائے تو بچہ بچینگا پیدا سے ہر طرف سے صحبت درست ہے۔ خواہ سامنے سے خواہ چیچھے سے، بشر طیکہ صحبت الگی راہ میں ہو۔ اور سیر بات دوہ جہ سے داللہ سیاں میں اس کی ساتھ کوئی ملکی یا ملی مصلحہ میں محف کی میں ہو۔

[1] قال الله تعالى: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْتٌ لَكُمْ، فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِنْتُمْ ﴾ أقول: كان اليهود يُضَيَّقون فى هيئة المباشرة من غير حكم سماوى، وكان الأنصار ومن وَلِيَهُمْ يأخذون سنتَهم، وكانوا يقولون: إذا أتى الرجلُ امرأتَه من دبرها فى قُبُلها: كَان الولدُ أحولَ، فنزلت هذه الآية، أى أَقْبِلُ وَأَدْبِرْ ماكان فى صِمَامٍ واحدٍ؛ وذلك: لأنه شيئٌ لايتعلق به المصلحةُ المدنية والمليّة، والإنسانُ أعرفُ بمصلّحة خاصةِ نفسِه، وإنما كان ذلك من تعمقات اليهود، فكان من حقه أن يُنسخ.

وأوشوه ببليته

ترجمه، واضح ب الغات ، وَلِيَّه يَلِيُّه وَلُيًّا ، قريب ، ونا ملا ، وا، ونا مراد حلفا ، بين ..... ج مام : سوراخ - اصلی معنی شیشی کی ڈاٹ - پیلفظ حدیث میں آیا ب (مسلم شریف ۱۰ : اسم مری باب جواز جماعه امراته الخ) کی

خلديح

حدیث \_\_\_\_\_ رسول اللہ مظلیٰ ﷺ سے عزل کے بارے میں دریافت کیا گیا؟ آپؓ نے فرمایا:'' اگرتم عزل نہ کروتو پچھر جنہیں ! جوبھی نفس قیامت تک پیدا ہونے والا ہے : ہونے والا ہے !''(مطلوۃ حدیث ۳۱۸۶) تشریح: آ دمی بھی کسی خاص مصلحت سے نہیں چاہتا کہ اس کی بیوی یا باندی کومل قرار پائے۔ اس لئے جب فراغت کا وقت قریب آ تا ہے تو وہ بیوی سے علحد ہ ہوجاتا ہے۔ اور باہر استفراغ کرتا ہے۔ اسی کوعزل کہتے ہیں۔ مذکورہ بالا حدیث میں اس طرف اشارہ ہے کہ عزل ناجائز تونہیں ، مگر اچھا بھی نہیں۔

ناجائزاس لیے نہیں کہ عدم جواز کی کوئی وجنیس ۔ جس طرح بیوی یے پیچلی راہ میں صحبت کرنے میں اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی اور طلب نسل سے گریز پایا جاتا ہے : عزل میں یہ بات نہیں ۔ کیونکہ جب اللہ تعالیٰ چاہیں گے عزل کے باوجود حمل قرار پائے گا۔ ای حدیث میں آگاہ کیا گیا ہے کہ ہونے والی تمام باتیں پہلے سے مقدر ہیں ۔ اور جب کوئی بات مقدر ہوتی ہے، اور عالم اسباب میں اس کا سب ضعیف ہوتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اس میں کشادگی پیدا کرد یے ہیں۔ اور ہونے والی بات ہو کر رہتی ہے۔ مثلاً : بچ کا ہونا مقدر ہوتا ہے تو جب آدمی انزال سے قریب ہوتا ہے، اور عالی اس میں کشاد گی پیدا کرد یے ہیں۔ اور ہونے والی تو ار ہا ایسا ہوتا ہے کہ مان کا سب ضعیف ہوتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اس میں کشاد گی پیدا کرد یے ہیں۔ اور ہونے والی تو ار ہا ایسا ہوتا ہے کہ مادے کے چند قطر اندر خیک جاتے ہیں، جو بچ کی تو لید کے لئے کافی ہوجاتے ہیں۔ یہی بات حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمائی ہے کہ عزل علوق سے مانی نہیں سے سال کہ ر جال یہ طب کو فی ہو جاتے ہیں۔ یہی بات تو ایر ہا ایسا ہوتا ہے کہ مادے کے چند قطر اندر خیک جاتے ہیں، جو بچ کی تو لید کے لئے کافی ہوجاتے ہیں۔ یہی بات حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمائی ہے کہ عزل علوق سے مانی نہیں سے بی اند کی میں کہ ہو جاتے ہیں۔ یہی بات نے ایں سے صحبت کرتے ہیں، پھر عزل کرتے ہیں؟ جو بھی ایدی میں سے بی تو تو ا بعد ، او اتو کو او لوگوں کا کیا حال ہے اپنی باند یوں سے صحبت کرتے ہیں، پھر عزل کرتے ہیں؟ جو بھی بندی میر سے پاس آ تے گی، جس کا آ قامعتر ف ہوکہ اس نے اس سے صحبت کی ہے تو میں اس کے بچکو تو تا کا قر ار دونگا۔ پس اب چا ہو عزل کردہ چا ہو نہ کر در (موطاما لک ۲۰۲۲

اور کبھی آ دمی کی شخصی مصلحت کا نقاضا ہوتا ہے کہ عزل کرے۔ مثلاً عورت قید میں آئی ہے، آ قانہیں چا ہتا کہ وہ حاملہ ہوجائے۔ وہ اس کوفر وخت کرنے کا ارادہ رکھتا ہے، یا بیوی صحت کی خرابی کی وجہ ہے حمل کی متحمل نہیں۔ یا دوبچوں میں ضروری وقفہ نہ رہنے کی وجہ سے دود دھ میں کمی رہتی ہے۔ اس لئے وہ عزل کرتا ہے تو بید جائز ہے۔ اور کرا ہیت کی وجہ بیہ ہے کہ کمیتیں مختلف ہیں: جہاں شخصی صلحت کا ایک نقاضا ہے وہاں نوعی مصلحت کا دوسرا نقاضا ہے۔ رجمة اللار الواسعة

نوع انسانی کی صلحت بیہ ہے کہ عزل نہ کیا جائے ، تا کہ اولا دکی کثرت ہو، اور نسل بڑھے۔ اور تشریعی اور تکوینی احکام میں نوعی مصلحت کو شخصی مصلحت پرتر جیح حاصل ہوتی ہے۔ اس لئے جواز کے باوجود عزل ناپسندیدہ ہے۔

[٢] وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن العزل؟ فقال: ماعليكم ألَّا تفعلوا، مامن نسمة كائنة إلى يوم القيامة إلا وهي كائنة!"

أقول: يشير إلى كراهية العزل، من غير تحريم. والسبب في ذلك: أن المصالح متعارضة، فالمصلحة الخاصة بنفسه في السَّبْي - مثلاً - أن يعزّل، والمصلحة النوعية: أن لا يعزل، ليتحقق كثرةُ الأولاد وقيامُ النسل؛ والنظرُ إلى المصلحة النوعية أرجحُ من النظر إلى المصلحة الشخصية، في عامَّة أحكام الله تعالى التشريعية والتكوينية - على أن العزل ليس فيه مافي إتيان الدبر من تغيير خلق الله، ولا الإعراض من التعرض للنسل.

ونبَّه صلى الله عليه وسلم بقوله: "ما عليكم أن لا تفعلوا" على أن الحوادث مقدَّرة قبلَ وجودها، وأن الشيئ إذا قُدِّرَ، ولم يكن له في الأرض إلا سبب ضعيف، فمن سنة الله عزوجل أن يبسط ذلك السبب الضعيف حتى يفيد الفائدة التامَّة؛ فالإنسان إذا قارب الإنزال، وأراد أن ينزع ذكره، كثير ما يتقاطر من إحليله قطراتٌ، تكفى في مادة ولده، وهو لايدرى. وهو سرُّ قول عمر رضى الله عنه بالحاق الولد بمن أقَرَّ أنه مَسَّها: لا يمنع من ذلك العزل.

ترجمہ: (٢) اور رسول اللہ طلالي يحين عزل كے بارے ميں دريافت كيا كيا؟ تو آپ نے فرمايا: '' كير حرن نبيس تم پر اس ميں كەنذ كردتم نبيس كوئى جى قيامت تك دجود ميں آف والا، مگر وہ وجود ميں آف والا بے ' مس ميں كہتا ہوں: آپ اشارہ كررہے بيں عزل كے ناپند ہونے كى طرف، حرام تقرائے بغير اور اس كى وجد بيہ بر كم صلحتيں متعارض بيں: پس اس كى ذات كے ساتھ خاص مصلحت : قيدى ميں بلور مثال س بي بر كرون لرے داور نوعى مصلحت بي برك عزل ند كرے، تاكہ اولاد كى كثر ت اور سل كا بقاء تحقق ہو۔ اور صلحت نوعيد كى طرف نظر نے بي كر مصلحتيں متعارض بيں: نظر بن اللہ تعالى كرت كا پند ہونى كى طرف، حرام تقرائ الله ميں بي كرون كر ہے داور نوعى مصلحت بي بركہ عزل ند كرے، تاكہ اولاد كى كثر ت اور سل كا بقاء تحقق ہو۔ اور صلحت نوعيد كى طرف نظر زيادہ ران جميم بحت شخصير كى طرف الش بن ہے يعنى تحليل كے ممام تشريعى اور تكوينى احكام ميں س علاوہ از مين عزل ميں وہ بات ميں جو تحقيم كى طرف مقر ہے ہوئى تين ہيں تبديلى ، اور نس كا بقاء تحقق ہو۔ اور صلحت نوعيد كى طرف نظر زيادہ ران تر مصلحت بي كى طرف ار شاد '' كير حرين بي ميں تبديلى ، اور نس كى احمام ميں س علاوہ از مين عزل ميں وہ بات ميں جو تحقيم كى طرف مقرر كے ہوت بي ران كى پا ڪ ميں كہ نہ كر وہم '' (الى آخرہ ) اس بات پر كہ واقعات (ہونے والى با تيں ) اندازہ مقرر كے ہوت بيں، ان كے پائے جانے سے پہلے۔ اور اس بات سے آگاہ كيا كہ جب كوئى چيز مقدر كى جا اور اس كے ليے زمين ميں نبيں ہوتا مگر كوئى كم دور سب تو اللہ تعالى كى سنت ہي ہے كہ اس كمز ور سب ميں كشاد گى پيدا كى پي الى جا تي جُلْدِ پَجْم

ے، یہاں تک کہ وہ پورا پورا فائدہ دیتا ہے۔ پس جب وہ انزال ۔ قریب ہوتا ہے، اور چاہتا ہے کہ اپناعضو باہر نکال ایہ توبار ہااس کے پیشاب کے سوراخ سے چند قطر نیک جاتے ہیں، جواس کے بچہ کے مادہ میں کافی ہوجاتے ہیں۔ اوراس کو پچھ جرنہیں ہوتی۔ اور وہ راز ہے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قول کا بچے کو ملانے میں اس شخص کے ساتھ جس نے اعتراف کیا کہ اس نے عورت سے صحبت کی ہے: ''نہیں رو کتا اس سے عزل' ملحوظہ : نبَّہ صلی اللہ علیہ و سلم کے بعد ما من نسمة النے لکھنا چاہتے تھا۔ کیونکہ اس میں بیآ گاہی ہے۔ پہلے جزء میں تو عزل کا حکم ہے۔ جزء میں تو عزل کا حکم ہے۔

شیرخورانی کے زمانہ میں صحبت کرنے کا حکم اوراس کی وجہ

حدیث (۱) ۔۔۔۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''بخدا! میں نے ارادہ کیا کہ دودھ پلانے والی عورت ہے جماع کرنے کی ممانعت کر دوں۔ پھر میں نے روم وفارس پر نظر ڈالی تو وہ شیر خوارگ کے زمانہ میں صحبت کرتے ہیں،اور بچوں کو اس ہے کوئی ضرر نہیں پہنچتا'' (مظلوۃ حدیث ۳۱۸۹)

حدیث (۲) \_\_\_\_رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''اپنی اولا دکوچیکے سے قتل مت کرو۔ پس بیشک شیرخوارگ کے زمانہ میں صحبت کرنے کا اثر شہروارکو پہنچتا ہے، پس وہ اس کو پچچاڑ دیتا ہے''(مشکوۃ حدیث۳۱۹۶)

تشریح: شیرخوارگ کے زمانہ میں بچہ کی ماں سے صحبت کرنا مکروہ ہے، حرام نہیں۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ اس زمانہ میں صحبت کرناعورت کے دود حد کو خراب کر دیتا ہے۔اور بچے کو کمز ورکرتا ہے۔اور جو کمز ورک گھٹی میں شامل ہوتی ہے، وہ زندگ کی ساتھی بن جاتی ہے۔ چنانچہ نبی سَلِلْاَیْدَیَیَٰ اِللَّہُ نِے اس عمومی ضرر کالحاظ کرتے ہوئے اس زمانہ میں صحبت کرنے کی ممانعت کا ارادہ فرمایا۔ مگر جب آپ نے روم وفارس کا جائزہ لیا تو واضح ہوا کہ بیضرر عام اور ایسا مطلبہ نہیں جس پر تحریم کا حکم دائر کیا جائے۔اس لیئے آپ نے ممانعت کا ارادہ ترک فرمادیا۔

اور کراہیت کی دجہ میہ ہے کہ اس زمانہ میں صحبت سے ممکن ہے حمل قرار پاجائے۔اور حمل کٹھ برنے کے کچھ عرصہ بعد عورت کا دود ھ خراب ہوجاتا ہے۔جونچ کی صحت کے لئے مصر ہے۔اس لئے اس زمانہ میں صحبت سے بچنا بہتر ہے۔اور ایک بیوی ہونے کی دجہ سے احتراز نہ کر سکے،تو جب عورت کے دود ھ میں تغیر آجائے یعنی وہ زردی مائل ہونے لگے تو دود ھ چھڑادینا چاہئے۔

فائدہ: بیحدیث اس بات کی دلیل ہے جو پہلے محث ۲ باب ۲۰ میں مدل کی جا چکی ہے کہ نبی سِلانیَاً اِللَّہُمَّا اِحتہا دفر مایا کرتے تھے۔اور آپؓ کے اجتہاد کی نوعیت بیہ ہوتی تھی کہ مصالح دمفاسداوران کے مظان (اجتمالی جگہوں) کا لحاظ کرکے سے اَوْسَنُوْمَرْ بَبَلْاً اِلْحَالَہُ ﴾ – آپ تحريم ياكراميت كاظم ديت تص (يدفائده كتاب مي ب)

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: "لقد هَمَمْتُ أَنَّ أَنهى عن الغِيْلَةِ، فنظرتُ في الروم وفارس فإذاهم يَغِيلون أو لادَهم، فلا تَضُرُّ أو لادَهم "وقال: "لا تقتلوا أو لادكم سرًّا، فإن الغَيْلَ يدرك الفارس فَيُدَعَثره"

أقول : هـذا إشــارة إلى كراهية الغِيْلَة، من غير تحريم. وسببه: أن جـماع المرضِع يُفسد لبنَها، ويُنَفِّهُ الولدَ، وضُعْفُه في أول نمائه يدخل في جَذْرِ مزاجه.

وبين النبى صلى الله عليه وسلم أنه أراد التحريم، لكونه مَظِنَّةً للضرر الغالب، ثم إنه لما استقرأً وجد أن الضرر غيرُ مَطَّردٍ، وأنه لايصلح للمظنة، حتى يُدار عليه التحريمُ. وهذا الحديث أحدُ دلائلٍ ما أثبتناه: من أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يجتهد، وأن اجتهادَه معرفةُ المصالح والمظانِّ، وإدارةُ التحريم والكراهية عليها.

مز جمہ: (۳) یہ (دوسری حدیث) شیر خورانی کے زمانہ میں صحبت کی کرا ہیت کی طرف اشارہ ہے، حرام تھرائے بغیر۔ اوراس کی وجہ بیٹ کہ دود دھ پلانے والی صحبت کرنا، اس کے دود ھکوخراب کر دیتا ہے، اور بچ کو کمز در کرتا ہے۔ اور بچ کے نشود نما کے آغاز میں کمز در کی اس کے مزان کی جڑ میں داخل ہوجاتی ہے۔ اور نبی میلان کی تی نے کی کمز در کرتا ہے۔ اور بچ بیان فرمایا کہ آپ نے حرام تھرانے کا ارادہ کیا تھا۔ شیر خورانی کے زمانہ میں صحبت کے احتالی (امکانی) جگہ ہونے کی وج سے اکثر کی (عمومی) ضرر کے لئے یعنی ہر بچہ کو ضرر پہنچتا ہے۔ پھر جب آپ نے جائزہ لیا تو پہتہ چلا کہ ضرر عام نہیں، اور بید کہ دوہ جماع احتالی جرم کی زمان کی ہر بچہ کو ضرر پہنچتا ہے۔ پھر جب آپ نے جائزہ لیا تو پہتہ چلا کہ ضرر عام نہیں، اور بید کہ دوہ جماع احتالی جگہ بنے کے قابل نہیں کہ اس پر حرام تھ ہرانا دائر کیا جائے۔ (فائدہ) اور نی میں اس کی میں اور بید میں سے ایک دلیل ہے جس کو ہم نے ثابت کیا ہے۔ یعنی بی بات کہ بی میں تو کی اور کی کی کر ای کی کہ کہ ہوتے کے اختالی اور ہے کہ کہ ہوتے کے دلائل

لغات : غدالت تَعِيْل غَيْلا کے دومعن بیں : (١) دودھ پلانے کے زمانہ میں شوہرکا بیوی سے صحبت کرنا (٢) تمل کی حالت میں بچہ کودودھ پلانا۔ نہا بیا بن اثیر میں ہے : الغِیلة – بالکسو – الاسم من الغَیل – بالفتح – وهو أن يجامع الرجلُ ذوجتَه وهی موضع، وکذلك إذا حملت وهی موضع ..... نَفَّهَه : كمز دركرنا۔

تصحيح : لكونه مظنة للضرر الغالب : مطبوعه مي لكونه مظنة الغالب لضرر تقاريي مخطوط كرا چى سى ب-

3

### مباشرت کاراز فاش کرنے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول اللہ سِلایْقَائِیَمؓ نے فرمایا:'' قیامت کے دن اللہ کے زدیک وہ آ دمی بدترین درجہ میں ہوگا جواپنی بیوی ہے ہم بستر ہوتا ہے۔اوروہ عورت جواپنے شوہر ہے ہم بستر ہوتی ہے، پھروہ عورت کاراز فاش کرتا ہے(اوروہ مرد کا راز فاش کرتی ہے)(مظلوۃ حدیث ۳۱۹)

تشریح:مباشرت کاراز فاش کرنادودجہ ہے ممنوع ہے: پہلی دجہ: جب جماع کے دفت پردہ کرنا داجب ہےتو درونِ پردہ کیا ہوا کام ظاہر کرنا پردہ کے مقصد کوفوت کرنا، ادر اس کی غرض کوتو ڑنا ہے۔ پس اس کامقتضی بیہ ہے کہ راز فاش کرنے سے روکا جائے۔

دوسری وجہ: زن وشوئی کے معاملات ظاہر کرنانری بے حیائی اور بے شرمی ہے۔اوراس قتم کے جذبات کی پیروی یعنی خانگی باتیں کھولنااوران کودلچیسی سے سننانفس میں ظلمتیں پیدا کرتا ہے۔اس لیے اس کی ممانعت کی گئی۔

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "إن من أَشَرُّ الناس عند الله منزلةً يوم القيامة: الرجلُ يُفضى إلى امرأته، وتُفضى إليه، ثم يَنْشُرُ سِرَّها" أقول: لما كان السَّتر واجبًا، وإظهارُ ما أسبل عليه السترُ قلبًا لموضوعه، ومناقضًا لغرضه: كان من مقتضاه: أن يُنهى عنه. وأيضًا: فإظهارُ مثلِ هـذه مَجَانَةٌ ووقاحةٌ، واتباعُ مثلِ هذه الدواعي يُعِدُّ النفسَ لتشبُّح الألوان الظلمانية فيها.

حالت خيض ميں جماع حرام ہونے کی وجہ

سورة البقرة آیت ۲۳۲ میں ارشاد پاک ہے: ''اورلوگ آپ سے حیض کاظلم دریافت کرتے ہیں؟ آپ کہیں کہ دہ گندگی ہے۔ پس حیض میں تم عورتوں سے علحد ہ رہا کرو۔اوران سے قربت مت کیا کرو، تا آنکہ دہ پاک ہوجا کمیں۔ پس جب دہ خوب پاک ہوجا کمیں توان کے پاس آؤجہاں سے اللہ تعالیٰ نے تم کوظلم دیا ہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت

ځاړيخ

رجمة اللار الواسعة

ركمت بي \_اور پاك صاف ريخ والول س محبت ركھتے بين

لفسير: نزول قرآن کے وقت حائضہ سے معاملہ کرنے میں ملتیں مختلف تھیں۔ یہودغلو کرتے تھے۔ وہ حائضہ کے ساتھ کھانے پینے اور لیٹنے کے بھی روادارنہیں تھے۔اور مجوں حیض کو پکھ خاطر میں نہیں لاتے تھے۔ان کے نز دیک صحبت بھی جائزتھی۔وہ حیض کو پکھاہمیت نہیں دیتے تھے۔ یہ سب افراط دتفر یط تھا۔اسلام نے اعتدال ملحوظ رکھا۔اور حکم دیا کہ ''صحبت کے علاوہ ہر معاملہ کرؤ'( مشکوۃ حدیث ۵۴۵ باب الحیض)

- اور صحبت کی ممانعت د دوجہ ہے ہے:
- اول حالت حیض میں صحبت خاص طور پر حیض کے ہیجان کے وقت ضرررساں ہے۔اوراس پراطباء کا اتفاق ہے۔
- دوم نجاست میں کت پت ہونابری عادت ہے، فطرت ِسلیمہ اس سے گریز کرتی ہے۔اور نجاست سے طلح شیاطین سے قریب کرتا ہے۔
- اور حرمت کی ان دونوں وجوہ کی طرف لفظ اذیٰ میں اشارہ ہے۔ کیونکہ اُذیٰ کے دومعنی ہیں: اصلی اور کنائی: اصلی معنی ہیں ضرررساں اور کنائی معنی ہیں: کوئی بھی گندگی ( قرطبی )
  - سوال: پیشاب پاخانہ کرنے میں بھی نجاست کے ساتھ کے ، پھراس کی اجازت کیوں ہے؟
- جواب: دوفرق ہیں: ایک: استنجاوغیرہ میں ضرورت ہے۔اورضرورتیں ممنوعات کومباح کرتی ہیں۔اورحالت حیض میں صحبت کرنے کی کچھ ضرورت نہیں۔دوم: پاخانہ دغیرہ کرنے میں نجاست کاازالہ مقصود ہوتا ہے۔اورحائصنہ سے صحبت کرنے میں ناپا کی میں غوطہ لگانا ہے۔اس لئے دونوں کاحکم مختلف ہے۔
- اور حائضہ سے جماع کے علاوہ فائدہ اٹھانے میں روایتیں مختلف ہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے خاص خون کی جگہ سے بچنے کاحکم دیاہے: قسالت لإنسان: الجنَّنَبْ شِعَارَ الدم (داری ۲۳۳۶)اور مرفوع روایات میں ہے کہ کم کے او پر سے استفادہ کرسکتاہے،اوراس سے بھی پچنا بہتر ہے (مشکوۃ حدیث۵۵۶)
- حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے جو چیز حرام ہے اس کو بیان کیا ہے۔اور حدیث سد ذرائع کے باب سے ہے یعنی جو چیز مفضی الی الجماع ہے اس کو جماع کے ظلم میں رکھا گیا ہے۔

حالت حِض میں صحبت کا حکم : جو شخص اللہ کی نافر مانی کرتا ہے، اور حالت حِض میں صحبت کرتا ہے: اس کے لئے حدیث میں بیچکم آیا ہے کہ وہ آ دھادینار خیرات کرے (مشکوۃ حدیث۵۵۳)اور دوسری روایت میں ہے کہ اگر حیض کا خون سرخ ہوتوایک دینارصدقہ کرے، اور زرد ہوتو آ دھادینارصدقہ کرے (مشکوۃ حدیث۵۵۳) دونوں روایتیں ضعیف ہیں۔ اور فقہاء بھی وجوب پر شفق نہیں ۔ البتہ استخباب میں کوئی اختلاف نہیں۔ اور میہ خیرات کرنا بطور کفارہ ہے۔ اور کفارہ کی سر <u>دونت کو میں محبق کا مح</u>مہ البتہ استخباب میں کوئی اختلاف نہیں۔ اور میہ خیرات کرنا بطور کفارہ ہے۔ دور کفارہ ک

ځلديم

المكنور بيكي المكر ٢

حمتالتاه الواسعت

حمت پہلے کئی جگہ گذرچکی ہے۔

[6] وكانت الملل مختلفة فيما يُفعل بالحائض: فمن متعمَّق كاليهود، يمنع مؤاكلتها ومضاجعتها؛ ومن متهاون كالمجوس، يجوَّزُ الجماع وغيره، ولا يجد للحيض بالاً، وكل ذلك إفراط وتفريط، فراعت الملة المصطفوية التوسط، فقال: " اصنعوا كلَّ شيئ إلا النكاح" وذلك: لمعان: منها: أن جماع الحائض – لاسيما في فور حيضها – ضارً، اتفق الأطباء على وذلك، ومنها: أن مخالطة النجاسة حُلَقٌ فاسد، تمجُّه الطبيعة السليمة، ويقرِّب من الشياطين. وفي مثلك، وفي مثلك، وفي ذلك، وفي ذلك، ومناذ، الفي الا النكاح" وذلك: لمعان: منها: أن جماع الحائض – لاسيما في فور حيضها – ضارً، اتفق الأطباء على وذلك، ومنها: أن مخالطة النجاسة حُلُقٌ فاسد، تمجُّه الطبيعة السليمة، ويقرِّب من الشياطين. وفي مثل الاستنجاء حاجة، وإنما المقصود من ذلك إزالتُها، وفي جماع الحائض الغمُسُ في النجاسة، وهو قوله تعالى: (فَلُ هُوَ أَذًى! فَاعَتَزِلُوْا النَّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ وفي مثل الاستنجاء حاجة، وإنما المقصود من ذلك إزالتُها، وفي جماع الحائض الغمُسُ وفي النجاسة، وهو قوله تعالى: (فَلُ : هُوَ أَذًى! فَاعَتَزِلُوْا النَّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ وعي مثل الاستنجاء حاجة، وإنما المقصود من ذلك إزالتُها، وفي جماع الحائض الغمُسُ وفي النجاسة، وهو قوله تعالى: (فَلُ : هُوَ أَذًى! فَاعَتَزِلُوْا النَّسَاءَ فِي الْمَحِيْضَ وعي مثل الاستنجاء حاجة، وإنما المقصود من ذلك إزالتُها، وفي جماع الحائض الغمُسُ وعى النجاسة، وهو قوله تعالى: (فَلُ : هُوَ أَذًى! فَاعَتَزِلُوْا النَّسَاءَ فِي الْمَحِيْضَ وعي الخائسُ وعي العماسة، وهو قوله تعالى: (فَلْ الحماع: فقيل: يَتَقِى شِعَارَ الدم، وقيل: يَتَقِى ما تحتَ الإزار. وعلى الوجهين: هو سدُّ الدواعى. وعلى الوجهين: هو سدُّ الدواعى. وحماع الحائضَ : أن يتصدق بدينار، أو نصف دينار، وهذا ليس وعلى الوجهين: مو ما أور ما ذكرنا مراراً. في ما يصلي الما مؤر ما يوما ما ما ما مراراً بمخمول على معلى ما تحتَ الإزار. وعلى الوجهين: هو سدُّ الدواعى. وعلى الحائضَ : أن يتصدق بدينار، أو نصف دينار، وهذا ليس وحماء بمخمُع عليه، وَسِرُ الكفارة ما ذكرنا مراراً.

ترجمه: والصح ب\_لغات ؛ تنهاون بالأمر : خاطر على ندلانا \_ حقير ومعمولي مجھنا ......فور تكل شيئ : ہر چيز كااول ..... شِعَاد : وہ كپڑ اجو بالوں مے مصل ہو، يہاں مراد : خون كى جگہ يعنی شر مگاہ ہے .....المحيض : مصدر ميمى بمعنی حيض ہے۔ استدراك : قبول به : وعلى الوجھين إلىخ دونوں روايتوں كامحمل سدّ درائع نہيں \_ بلكہ صرف دوسرى روايت : سدّ ذرائع سے لئے ہے۔

باب \_\_\_\_

حقوق زوجيت

زوجين ميں ارتباط کی اہميت

ارتباط ہے۔ کیونکہ دنیاجہاں کے تمام لوگوں میں بیطریقہ رائج ہے کہ عورت امور معاش کی تعمیل میں مرد کا تعاون کرتی نے،

اس کے کھانے پینے اور لباس کی تیاری کی ذمہ دار ہوتی ہے۔ اس کے مال کی حفاظت کرتی ہے۔ اس کی اولا دکی پرورش

خانہ داری کے تعلقات میں سب سے زیادہ اہم، سب سے زیادہ نفع بخش اور سب سے زیادہ ضروری زوجین میں

وحمت اللاالواسعة

کرتی ہے۔اوراس کی عدم موجود گی میں گھر میں اس کی نائب ہوتی ہے۔وغیرہ وہ باتیں جن کی وضاحت کی حاجت نہیں۔ چنانچہ آسانی شریعتوں کی زیادہ تر توجہ اس بات کی طرف رہی ہے کہ جہاں تک ممکن ہو یہ ارتباط باقی رہے۔نکاح کے مقاصد بمحیل پذیر ہوں۔اوراس جوڑ کو مکدر کرنے سے اور اس کوختم کرنے سے احتر از کیا جائے۔اور کوئی بھی جوڑ باہمی الفت ومحبت کے قیام کے بغیر:اس کے مقاصد بھیل پذیرنہیں ہو سکتے۔والدین اوراولا دے درمیان کا ارتباط ہویا آقااور غلام کے درمیان کا تعلق: اسی وقت نتیجہ خیز ہوسکتا ہے جبکہ باہم الفت ومحبت ہو۔ اور میاں بیوی میں الفت ومحبت پیدا کرنے کے لئے ضروری ہے کہ دونوں چند باتوں کی پابندی کریں۔مثلاً: دونوں ایک دوسرے کی ہدردی دعمگساری کریں۔کسی سے کوئی بےادیں کی بات سرز دہوجائے، جیسے ریخ خارج ہوجائے، تو اس سے درگذر کریں۔اور دونوں ایس حرکتوں ہے بچپی جن ہے بغض دففرت اور دل میں دسادس پیدا ہوتے ہیں۔اور دونوں الفت دمحبت کی طرح ڈالیس یعنی ہرایک دوسرے سے محبت کا اظہار کریں۔اورایک دوسرے کے ساتھ خندہ پیشانی سے پیش آئیں۔اوراس قشم کی اور باتوں کا خیال رکھیں تا کہ آپس کا جوڑ متحکم ہو۔ پس حکمت خداوندی نے جایا کہ اس متم کی باتوں کی ترغیب دی جائے اوران پر لوگوں کوآمادہ کیا جائے۔

ملحوظہ : بیاس باب کی تمہید ہے۔اس کی تفصیل باب کے تمام مضامین ہیں۔

حقوق الزوجية

اعلم: أن الارتباطُ الواقعُ بين الزوجين أعظمُ الارتباطات المنزلية بأسرها، وأكثرُها نفعًا، وأتمُّها حاجةً: إذ السنةُ عند طوائف الناس عربهم وعجمِهم: أن تعاونُه المرأةُ في استيفاء الارتفاقات، وأن تتكفَّل له بتهيئة المطعم، والمشرب، والملبس، وأن تُخزَنَ مالَه، وتحضّن ولدَه، وتقوم في بيته مقامَه عند غيبته، إلى غير ذلك مما لاحاجة إلى شرحه وبيانه.

فلذلك كان أكثرُ توجُّهِ الشرائع إلى إبقائه ما أمكن، وتوفير مقاصده، وكراهية تنغيصِه وإبطاله. وكلُّ ارتباط: لايمكن استيفاء مقاصده إلا بإقامة الألفة؛ ولا ألفة إلا بخصال، يُقَيِّدَان أنفسَهما عليها، كالمواساةِ، وعفو ما يَفُرُطُ من سوء الأدب، والاحتراز عما يكون سببا للضغائن ووَحَر الصدر، وإقامةِ الألفة، وطَلاقَةِ الوجه، ونحو ذلك؛ فاقتضت الحكمة: أن يُرَغَّبَ في هذه الخصال، ويُحَتَّ عليها.

ترجمه: واضح ب: لغات: تكفَّل بالشيئ : كمى چيزكاذمه دار مونا ..... نَعْص تَنْغِيْصًا: بَكِف ومكدر مونا

رحمت الله الواسعة

الصغينة: كينه، شديد بغض وعداوت - جمع ضَغَائِنْ ..... الوَحَر والوَحْر ذل مين آف وال پريثان كن خيالات -تركيب: كلُّ ارتباط مبتداب، اور لايمكن إلى خبر -تركيب: كلُّ احتباط مبتدا به اور لايمكن إلى خبر -

عورتوں کے ساتھ بہتر سلوک کی وجہ

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''عورتوں کے ساتھ اچھاسلوک کرنے کی وصیت قبول کرو۔ پس ہینک وہ پہلی سے پیدا کی گئی ہیں۔اور پسلیوں میں سب سے ٹیڑھی پہلی او پر کی ہے یعنی اسی نہایت کج پہلی سے عورتیں پیدا کی گئ ہیں۔ پس اگرتم پہلی کوسیدھا کرنے کی کوشش کرو گے تو اس کوتو ڑ بیٹھو گے۔اور اگر اس کو اس کے حال پر رہنے دو گے، تو وہ برابر ٹیڑھی رہے گی۔ پس عورتوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کی وصیت قبول کرؤ' (متفق علیہ ) اور سلم شریف کی روایت میں ہے کہ ''عورت کوتو ڑیا اس کو طلاق دینا ہے' (مقلوۃ حدیث ۲۳۳ د۳۲۹)

کپہلی بات: حدیث کے پہلے اور آخری جز کا مطلب بیہ ہے کہتم میری وصیت قبول کرو، اور اس کے موافق عور توں سے برتاؤ کرو۔ یعنی نبی ﷺ نے امت کوعور توں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کی نہایت تا کید کی ہے۔ پس امت کو چاہئے کہ اس وصیت کے مطابق عور توں سے اچھا سلوک کریں۔

دوسری بات: حدیث کے دوسرے جزء میں بیہ بیان کیا ہے کہ عورتوں کے اخلاق میں بھی اور برائی ہے۔اور وہ ایس لازم ہے جیسی خمیر میں گوندھی ہوئی چیز لازم ہوتی ہے۔ یعنی حدیث کے دوسرے جزء میں عورت کی تخلیق کا بیان نہیں ہے۔ بلکہ نسوانی فطرت میں نہایت بھی کی تمثیل ہے۔

تیسری بات: حدیث کے تیسر برجز، میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ جو تحض ہوی سے گھریلو مقاصد کی تعمیل چاہتا ہے، اس کے لئے ضروری ہے کہ معمولی باتوں کو نظر انداز کرے۔ اور جو باتیں طبیعت کے خلاف پیش آئیں ان کو برداشت کرے، اور عصد پی جائے ( اور یہ تیسری بات: دوسری بات پر متفرع ہے۔ کیونکہ جب نسوانی فطرت نہایت کج واقع ہوئی ہے۔ اور عورت کے بغیر کا منہیں چل سکتا، تو اب اس سے بہتر سلوک کر کے ہی استفادہ کیا جا سکتا ہے۔ ورنہ طلاق کی نوبت آجائے گی۔ اور گھر درہم ہوجائے گا

البتة اگرعورت کا چال چلن صحیح نه ہوا ورضیح غیرت کا موقع ہو، یاعورت نافر مان ہو،اوراس کے نشوز کا علاج مقصود ہو، یا اس قسم کی کوئی اور بات پیش نظر ہوتو سخت معاملہ کیا جا سکتا ہے۔

فائدہ: بدجولوگوں میں مشہور ہے کہ ہر عورت اس کے شوہر کی پہلی سے پیدا کی گئی ہے: بدیات مشاہدہ کے خلاف اور وزیر زیر ایک کے سے ایک میں مشہور ہے کہ ہر عورت اس کے شوہر کی پہلی سے پیدا کی گئی ہے: بدیات مشاہدہ کے خلاف اور وحمة الله الواسعة

بديمى البطلان ب\_قرآن وحديث على السلسلد على كونى اشارة نبيس - رما حضرت حواءرضى اللدعنها كا حضرت آدم عليه السلام كى با تمين يعلى سے پيدا ہونے كا معاملہ: توبيه بات بھى قرآن كريم اور صحيح احاديث على صراحة بيان نبيس كى گئى۔ مورة النساء كى يہلى آيت على : ﴿ وَحَمَلَقَ مِنْهَا ذَوْجَهَا ﴾ ميں دونوں مؤنث ضميريں نفس كى طرف لوتى بيں \_ آدم عليه السلام كا و پال صراحة ذكر نبيس بے اور نفس سے مراد فس انسانى بے اى سے آدم وحواء عليما السلام پيدا كے گئى بيں \_ پر ان كو توسط سے النفس انسانى كے بشارا فراد: مردوزن پيدا كے گئى بيں اس سے زيادہ صراحت قرآن كريم ميں نبيس \_ اور صحح حديث صرف و ہى ہے جواو پر بيان كى گئى \_ مگر وہ نسوانى فطرت كى بحى كى تمثيل ہے ۔ عورت كى تحليل ان نبيس \_ عرة القارى (١٢:٢١٢ كتاب أحديث الانبياء حديث ٢٣٣ كى شرح) ميں ہے: وقيل: الحديث: لم يُذكر فيه السساء إلا بالتمثيل بالضَّل و الاعو جاج الذى فى أخلاقهن منه، لأن للصلع عوَجًا، فلا يتهيا الانتفاع بهن إلا بالصبر على اعو جاجهن اه

البتہ تیسرے درجہ کی روایات میں بیہ بات صراحة مذکور ہے۔ مگر ان کے بارے میں اطمینان نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اسرائیلات سے ماخوذ نہیں ہیں۔ کیونکہ بیہ بات بائبل، کتاب پیدائش، باب۲ آیات۲۴-۲۴ میں مذکور ہے ممکن ہے وہاں سے اسلامی روایات میں بیہ بات درآئی ہو۔

اب رہی ہیہ بات کہ حضرت حواءر ضی اللہ عنہا کی تخلیق کس مادہ ہے ہوئی تھی؟ تو روح المعانی میں سورة النساء کی کیہل آیت کی تفسیر میں حاشیہ میں خود مفسر نے امام باقر رحمہ اللہ کا قول نقل کیا ہے، اور عمدة القاری (حوالہ بالا) میں رئینے بن انس رحمہ اللہ کا قول ہے کہ جس مٹی ہے آدم علیہ السلام پیدا کئے گئے تھے، اس کے باقی ماندہ مادّہ ہے حضرت حواء پیدا کی گئی تھیں۔ اور یہی بات معقول ہے ۔ کیونکہ تمام وہ حیوانات جن میں تو الد و تناس کا سلسلہ قائم کیا گیا ہے، ان حکوم کی تو و فرو (نہ کر دموَنٹ) مٹی سے بیدا کئے جیں۔ مادہ: نرکی پہلی سے نہیں پیدا کی گئی۔ دانلہ ان کے بہلے دونوں فرد

[١] قال صلى الله عليه وسلم: "استوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن خُلِقُنَ من ضِلَعٍ، فإن ذهبتَ تقيمه كسرتَه، وإن تركتَه لم يزل أعوجَ"

أقول : معناه : اقبلوا وصيتى، واعملوا بها في النساء، وأن في خُلقهن عوجًا وسوءً، وهو كالأمر اللازم، بمنزلة ما يتوارثه الشيئُ من مادَّته، وأن الإنسان إذا أراد استيفاءَ مقاصدِ المنزل منها : لابد أن يجاوِزُ عن محقرات الأمور، ويكظمَ الغيظَ فيما يجدُه خلافَ هواه، إلا مايكون من باب الغيرة المحمودة، وتداركًا لجورٍ، ونحو ذلك.

 کے اخلاق میں بحی اور برائی ہے۔ اور دہ بحی امرلاز م جیسی ہے، جیسے دہ بات جس کی چیز دارت ہوتی ہے اپنے مادّہ سے یعنی جو بات خمیر میں پڑی ہوتی ہے: دہ چیز میں ضرور ظاہر ہوتی ہے (۳) اور بید کہ انسان جب اپنے گھریلو مقاصد کی تکمیل کاعورت نے خواہش مند ہوتو اس کے لیے ضروری ہے کہ عمولی باتوں سے درگذر کرے۔ اور اس بات میں جس کودہ اپنی خواہش کے خلاف پا تا ہے غصہ کو پیئے۔ البتہ دہ بات جو غیرت محمودہ کے قبیل سے ہو، یا کسی ظلم کا تد ارک ہو، اور اس کے مانند۔

111

خلديج

ہوی کے ساتھ خوبی سے گذران کرنے کی وجہ

حدیث - رسول الله سلالي في فرمايا: "كونى موّمن (شوهر) كى موّمنه (بيوى) نفرت نه كرے اگراس كومورت كى كونى عادت ناپسند بى تو وه اس كى كونى دوسرى عادت پسند كر كا " (مشكوة حديث ١٣٣٩) تشريح: اگر شوهر كومورت كى كوئى عادت ناپسند مو، تو بھى مناسب يد بے كه طلاق دينے ميں جلدى نه كرے، بلكه خوبى كے ساتھ گذران كرے كيونكه بار باعورت ميں اور پسنديده عاد تيں موتى بيں جن كى وجه معاشرتى تخى برداشت كى جا كتى ہے۔ فاكره: سورة النساء آيت ١٩ ميں ارشاد پاك بے: ﴿ وَعَاشِرُ وَهُمنَّ بِ الْمَعْرُو فِ، فَإِنْ حَوِهْتُمُو هُنَ فَعَسَى أَنْ وَاكْرَهُ سُورة النساء آيت ١٩ ميں ارشاد پاك بے: ﴿ وَعَاشِرُ وَهُمنَّ بِ الْمَعْرُو فِ، فَإِنْ حَوِهْتُمُو هُنَ فَعَسَى أَنْ ماتھ گذران كرے كيونكه بار باعورت ميں اور پسنديده عاد تيں موتى بيں جن كى وجه معاشرتى تخى برداشت كى جا كتى ہے۔ ماتھ گذران كرے الله فيد خيرًا حَشِيْرًا ﴾ ترجمہ: اور يو يوں كى ماتھ خوبى كى ماتھ فوفى فَعَسَى أَنْ مَكْرَهُوْ اشْيْنَا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَثِيْرًا ﴾ ترجمہ: اور يو يوں كى ماتھ خوبى كى ماتھ گذران كيا كرو اور اگر وہ م

[7] وقال صلى الله عليه وسلم: "لايَفُرَكُ مؤمنٌ مؤمنةً، إن كره منها خُلُقا رَضِيَ منها آخَرَ" أقول: الإنسان إذا كره منها خُلُقا ينبغي أن لايبادِرَ إلى الطلاق، فإنه كثيرًا مَّايكون فيها خُلُقٌ آخَرُ يُستطاب منها، ويُتحمل سوءُ عشرتها لذلك.

ترجمہ: انسان جب عورت کی کوئی عادت ناپسند کرے تو (بھی) مناسب ہیے کہ طلاق دینے میں جلدی نہ کرے۔ پس بیشک بار ہاعورت میں دوسری عادتیں ہوتی ہیں جو پسندیدہ ہوتی ہیں۔اوراس کی خاطر برداشت کی جاتی ہے اس کے ساتھ میل جول کی برائی۔

لغات : فَرِكَ (س) فَرَحًا: میاں بیوی کا ایک دوسرے نظرت کرنا، بغض رکھنا..... اِسْتَطَاب الشيئ : کسی چیز کو اچھا پانا یا سمجھنا۔



### عورتوں کے ساتھ خسنِ معاشرت

حدیث — رسول اللہ سِلَانیا یَکی نے جملہ الوداع کے خطبہ میں فرمایا: ''عورتوں کے معاملہ میں اللہ سے ڈرولیعن ان کے حقوق اداکرو، اوران پرزیادتی نہ کرو، کیونکہ تم نے ان کواللہ کے امن وامان کے ساتھ (اپنے نکاح میں ) لیا ہے لیعنی تم نے ان کواللہ کا عہد دیا ہے کہ تم ان کے ساتھ نرمی اور خوبی کا برتا وَ کرو گے۔ اور تم نے ان کی شرمگا ہوں کواللہ کے احکام کے مطابق حلال کیا ہے (پس ان احکام کو پامال نہ کرو، اور وہ احکام یہ ہیں : ) اور تمہارا ان پر بیت ہے کہ تمہارے بستر وں کوکوئی ایسا شخص نہ روند ہے جس کوتم ناپند کرتے ہو۔ یعنی جس مردیا عورت کا گھر میں آنا تھ ہوں کواللہ ہو: ان کو عورتیں گھر میں آنے کی اجازت نہ دیں۔ پس اگروہ خلاف ورزی کریں تو تم ان کو مارو، ایسا مارنا جواذیت رسال نہ ہو۔ اور ان کاتم پر دستور کے موافق نان نفقہ اور کپڑا ہے '(مشکو ۃ حدیث ۲۵۵۵ کت ب الحج ، ب ب فصلہ حجمۃ الوداع ، فی حدیث جاہر الطویل)

تشریح عورتوں کے معاملہ میں اصل داجب: خوبی کے ساتھ میل جول رکھنا ہے۔سورۃ النساء آیت ۱۹ میں اللہ پاک نے اس کا حکم دیا ہے۔ ارشاد فر مایا: '' اور ان عورتوں کے ساتھ دستور کے مطابق گذر بسر کرؤ'۔ مذکورہ حدیث میں نبی حِلالَا مِلاَ اللَّہِ اللَّہِ اللَّٰہِ اللَّٰہِ اللَّٰہِ اور نان نفقہ، لباس اور خوبی والے برتاؤ کو اس میں شامل کیا ہے۔ اس سے زیادہ وضاحت نہیں کی، کیونکہ آسانی شریعتوں میں آخری درجہ کی تفصیلات طے کرنامکن نہیں۔ مثلاً میہ طرح کرنا کہ نفقہ میں کونی جس دی جائے، اور کمتنی مقد اردی جائے؟ میہ طرکان نامکن ہے، اس لئے کسی چیزی تخصیص کے بغیر مطلق حکم دیا، تا کہ دنیا حین دی جائے، اور کمتنی مقد اردی جائے؟ میہ طرکان نامکن ہے، اس لئے کسی چیزی تخصیص کے بغیر مطلق حکم دیا، تا کہ دنیا

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "اتقوا الله في النساء، فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجَهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يُوْطِئْنَ فُرُشَكم أحدًا تكرهونه، فإن فعلن فاضربوهن ضربًا غير مُبَرَّح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهم بالمعروف" اعلم : أن الواجب الأصلي هو المعاشرة بالمعروف، وهو قوله تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوْهُنَ بِالْمَعْرُوُفِ فَبَيَّنها النبي صلى الله عليه وسلم بالرزق، والكسوة، وحسن المعاملة؛ ولايمكن في الشرائع المستَئِدة إلى الوحى: أن يُعَيَّنَ جنسُ القُوْتِ وقدرُه مثلا، فإنه لايكاد يتفق أهل الأرض على شيئ واحد، ولذلك إنما أمر أمرًا مطلقًا.

ترجمہ:(۳) جان لیں کہ واجب اصلی: وہ خوبی کے ساتھ میل جول رکھنا ہے۔اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:''اور —< <u>افتِ زور پَبَاشِی</u>زیے ک

خلديجم گذران کروان کے ساتھ دستور (عرف) کے موافق'' پس وضاحت فرمائی نبی سِلانی کَمَدِی اللہ نے معاشرت معروف کی نان ونفقه، لباس اورعمده معاملہ کے ذریعہ۔اورنہیں ممکن ہے ان شریعتوں میں جودتی پر جمروسہ کرنے والی ہیں: سے بات کہ روزی کی جنس اوراس کی مقدار – بطور مثال – متعین کی جائے۔ پس بیٹک شان ہیہ ہے کہ ہیں قریب ہیں زمین والے کہ شفق ہوں کسی چیز پر،اورای دجہ ہے آئے نے مطلق حکم دیا۔

لغات: يُوضِ عنون ممر و حسابتها وريُوطِنن ابدال حساته ، باب افعال ، بي - أوْطاً الأرض : زمين روندوانا ·· صَوَبَ مَ صَوْبً مُبَرِّحًا: اس برى طرح بييًا - مُبَرِّح: اذيت رسال - أَكَمْ مُبَرِّحٌ: بخت درو..... المستَنِدَة: (اسم فاعل) إستند إليه:منسوب بونا، شك لكانا، بجروسه كرنا-

عورت شوہر کے بلانے پر نہآئے تواس پرلعنت کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جب آ دمی اپنی بیوی کواپنے بستر پر بلائے ،اوروہ نہ آئے اور شوہ راس پر غصه میں رات گذارے، تواس یرفر شتے صبح تک لعنت کرتے ہیں' (مظلوۃ حدیث ۳۲۴۶)

تشرت جب نکاح میں طحوظ مصلحت مرد کی شرمگاہ کی حفاظت ہے، تو ضروری ہے کہ ایں صلحت کو داقعہ بنایا جائے ، اور اس کو ہروئے کارلایا جائے۔ کیونکہ اصل شرعی بیہ ہے کہ جب کی صلحت کے لئے کوئی مظینہ مقرر کیا جاتا ہے (جیسے شرمگاہ کی حفاظت کے لئے نکاح مظنہ (اختمالی جگہ ) ہے ) تو اس بات کی تا کید کی جاتی ہے کہ جب مظنہ پایا جائے تو وصلحت ضرور یائی جائے۔اس لئے عورت کو علم دیا کہ جب شوہراس سے صحبت کی خواہش کرے تو وہ اس کی ہم نوائی کرے۔ورنہ تحصین فرج كي صلحة مخفق نہيں ہوگ \_ پس اگر عورت انكاركرتى ہے تو وہ اس صلحت كو صكراتى ہے جو عنداللہ مقصود ہے۔ اور قاعدہ ہے کہ جواش طحت کو یا مال کرتا ہے جواللہ تعالیٰ نے بندوں میں قائم کی ہے یعنی نظام عالم کو درہم برہم کرتا ہے :اس پر فرشتوں کی اعنت برسی ہے۔ اسی ضابطہ سے عورت پر صبح تک فرشتوں کی اعنت ہوتی ہے۔

فائدہ صبح کے بعد کیاصورت ہوگی؟ اس میں دوتول ہیں: ایک: یہ کہ صبح لعنت موتوف ہوجائے گی، کیونکہ شو ہر کا موں میں مشغول ہوجائے گا۔اور جماع سے اس کا ذہن ہٹ جائے گا۔ دوسرا: دلیل کے اعتبار سے رائح قول ہد ہے کہ منج سے شام تك بھى لعنت بري رب كى، جب بتك دەشو ہركوموقع ندد ، دادر حديث ميں اكتف اء ب أحد الأمرين ب جي بيدك الخير مي (مرقات شرح مشكوة)

[1] قال صلى الله عليه وسلم: " إذا دعا الرجل امرأتَه إلى فِراشه، فأبتُ، فبات غضبانً: لعنتُها الملائكة حتى تُصبح" المنوعر بيكشيكر ال

رحمة اللاالواسعة

جلديجم

أقول: لما كانت المصلحة المرعية في النكاح تحصينَ فرجه: وجب أن تُحَقَّقَ تلك المصلحة ؛ فإن من أصول الشرائع: أنها إذا ضُربتُ مَظِنَّةً لشيئ: شُجَلَ بما يُحَقَّقُ وجودَ المصلحة عند المظنة؛ وذلك: أن تُؤمر المرأةُ بمطاوعته، إذا أراد منها ذلك، ولولا هذا لم يتحقق تحصينُ فرجه، فإن أبتُ فقد سعتُ في رد المصلحة التي أقامها الله في عباده، فتوجَّه إليها لعنُ الملائكة على كل من سعى في إفسادها.

ترجمہ:جب موہ الحت جونکاح میں طحوظ رکھی گئی ہے: مردی شرمگاہ کو محفوظ کر ناتھی ، تو ضروری ہوا کہ وہ ملحت بروئے کار لائی جائے۔ پس بیٹک شریعتوں کے اصول میں سے میہ بات ہے کہ جب کوئی مصلحت کسی چیز کے لئے اختالی جگہ مقرر کی جاتی ہے، تو اس بات کی تاکید کی جاتی ہے جو صلحت کے پائے جانے کو واقعہ بنائے ، مظنہ پائے جانے پر۔ اور اس ک صورت میہ ہے کہ عورت کو عکم دیا جائے شوہر کا ساتھ دینے کا جب وہ عورت سے وہ بات چا ہے۔ اور اگر میہ بات نہیں ہوگی تو شوہر کی شرمگاہ کو محفوظ کرنا واقعہ نہیں ہے گا۔ پس اگر عورت انکار کرتی ہے، تو بین ہوگی تو موت ہو ہو کی شرمگاہ کو محفوظ کرنا واقعہ نہیں ہے گا۔ پس عورت انکار کرتی ہے، تو یقیناً اس نے کو شن کی ایک سلحت کو محکر ان میں جس کو اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں میں بر پاکیا ہے۔ پس عورت کی طرف متوجہ ہو گی فرشتوں کی وہ لعنت جو ہر اس شخص پر

لغات: حَقَّق الأمر: حقيقت دواقعه بنانا ـ ثابت كرنا، سچاكردكهانا، بردئ كارلانا، پاية شوت كو پهنچانا ..... سَجَلَ درج رجسرُ كرنا ـ پكاكرنا، مؤكدكرنا ـ

تركيب: أنها إذا ضربت عين أنها كاخمير مؤنث: المصلحة كى طرف عائد باوروبى طُوِبَت كى خميركا مرجع بسستوجَّه إليها إلخ عين على كل إلغ<sup>ل</sup>عن متعلق ہے۔ تصحيح: فى إفسادها اصل عين فى فسادها تھا۔ بي<sup>ض</sup>يح مولانا سندھى دحمہ اللّہ نے كى ہے۔ شرح

بلاوجه غيرت كهانا التدكوسخت نايسندب

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سِلان ﷺ نے فرمایا: ''بعض غیرتیں الله تعالیٰ کو پسند ہیں ، اور بعض سخت نا پسند : وہ غیرت جو الله تعالیٰ کو پسند ہے : وہ شک کی بات میں غیرت کھانا ہے ۔ اور وہ غیرت جو الله تعالیٰ کو سخت نا پسند ہے : وہ خواہ نخواہ غیرت کھانا ہے' (نسائی ۵: ۸ ے مصری ، کتاب الزکو ۃ ، باب الاحتیال فی الصدقہ ) تشریح : ایک غیرت کھاناوہ ہے جو کسی مصلحت یا گھر کے ضروری نظم وا نتظام پر پنی ہے ۔ جیسے عورت کاعمومی چال چلن مشکوک ہو، یا اس کا کسی خاص آ دمی سے ملنا شک کے دائرہ میں آتا ہو، تو غیرت کھانا اور عورت پر پابند کی لگاناللہ تعالیٰ کو حو نشین میں تیں میں میں اللہ میں اللہ تعالیٰ کی اللہ تعالیٰ کو ہو میں جو اللہ تعالیٰ کو تحت کا پسند ہے : وہ خواہ نواہ غیرت <u>لَحَجْمَة</u> اللَّالِ الوَالِيَعَة بَمَ يند م دوسرى غيرت : شومركى بداخلاقى اور تنگ دلى كى بنا پر م داور بلاوج عورت كو پريثان كرنا م دي غيرت الله تعالى كونخت نا پند م د مذكوره روايت ميں نبى سَلَّى يَعَالَي عَمْر توں ميں خطانتيا ز كھينچا ہے د تعالى كونخت نا پند م د ملكى الله عليه و سلم: " إن من الغيرة ما يحب الله، و منها ما يُبغض الله: فأما التى يحبها الله: فالغيرة فى الرِّبية، و أما التى يُبغضها الله: فالغيرة فى غير رِبية " أقول: فَرَقَ بين إقامة المصلحة و السياسة التى لابد له منها، و بين سوء الخلق، و الضجو، مو الضجو، مو الله الخلق، و الضجو، الخلق، و الضجو، ما يحبو، الله الله الله الله الله الله ي من الغيرة فى غير روبية "

ترجمہ: نبی ﷺ نے انتیاز کیا ہے صلحت اور اس سیاست کو ہر پا کرنے کے درمیان جس سے شوہر کو مفرنہیں ، اور بداخلاتی اور تنگ دلی اور بلاوجہ کی تنگی کے درمیان۔

والضِيق من غير موجب.

عورت کے نشوز کاعلاج اوراس کی وجہ

سورة النساء آیات ۳۴ و۳۵ میں عورت کی نافر مانی کے بالتر تیب چارعلاج تجویز کئے گئے ہیں۔اور بات یہاں سے شروع کی ہے کہ:''مردعور توں کے نگر ان کار بین' کیونکہ جب نکاح کے ذریعہ گھر وجود میں آیا ہے، جس کے دور کن ہیں تو یہ بات مناسب نہیں کہ دونوں خود مختار ہوں، اس سے بے راہ روی پیدا ہو گی۔اور دونوں ایک دوسرے پر حاکم ہونگے تو کشکش ہو گی۔اورعورت کی بالادتی سے بہتر مرد کی بالادتی ہے۔

(الف) فطری طور پربھی کہ اللہ تعالیٰ نے مردوں کوقوت عقلی زیادہ عطا فرمائی ہے۔اور سیاست سے بھی مردوں کو دافر حصہ ملاہے یعنی مردمعاملات کو بہتر طریقہ پر انجام دے سکتے ہیں۔اور حرم کی حفاظت اور عارکی باتیں ہٹانے میں بھی مرد زیادہ مضبوط ہیں۔ارشاد پاک:'' بایں دجہ کہ اللہ تعالیٰ نے بعضوں کو بعضوں پر برتری بخشی ہے'' کایہی مطلب ہے۔

(ب) اور مال کے ذریعہ بھی کہ مردعورت کے نان ونفقہ، اورلباس وغیرہ ضروریات کا انتظام کرتا ہے۔ پس اس کا عورت پرایک طرح کا احسان ہے۔ اس لئے عورت طبعی طور پر مردکی منون ہے۔ ارشاد پاک :'' اور بایں وجہ کہ مردوں نے اپنے مال خرچ کئے ہیں'' کا یہی مطلب ہے۔

پھر جوعور تیں نیک چکن ہیں ۔۔۔ اورزیادہ ترعور تیں ایمی ہی ہوتی ہیں ۔۔۔ ان کا تو کوئی مسئلہ نہیں۔ارشاد پاک ہے: ''پس نیک عور تیں :اطاعت شعاراور پوشیدہ چیز (ناموس) کی بہ حفاظت خداوندی حفاظت کرنے والی ہیں''یعنی وہ اللہ کی مددوتو فیق سے اپنی آبر دکی حفاظت کرتی ہیں۔

المرتزيك المشكر --

البتہ جن عورتوں کی نافرمانی کا اندیشہ ہوان کی اصلاح ضروری ہے۔اورنشوز کے درجات کے تفادت سے اصلاح کے چارطریقے ہیں:

پہلاطریقہ: زبانی فہمائش کرنا۔ کیونکہ اصلاح کا اصول یہ ہے کہ پہلے آسان تدبیر کی جائے۔اس سے کام نہ خچلے تو تخق کی جائے۔

دوسراطریقہ: ناراضگی ظاہر کرنااور عورت کواپنے ساتھ نہ لٹانا، مگرعورت کو گھرے نہ نکالے، نہ خود فلکے۔ تا کہ عورت اپنے قصور کی تلافی کرنا چاہے تو کر سکے۔

تیسراطریقہ بتعزیر دتادیب ہے۔ مگر شرط بیہ کہ چہرے پراور نازک حصوں پر نہ مارے ،اور بخت ماربھی نہ مارے کہ جس سے جسم پر نشان پڑ جائیں۔ان تین طریقوں سے معاملہ قابو میں آجائے اورعورت بات مانے لگے تو خواہ مخواہ عورت کو پریثان نہ کرے ،یا در کھے کہ دہ مطلق بالا دست نہیں۔اس سے او پر بھی ایک بالا دست ہے۔

چوتھاطریقہ: اگراختلاف سخت ہوجائے۔اورمردعورت کی نافر مانی،اورعورت مرد کےظلم کا دعوی کرے،تواب نزاع ختم کرنے کی صورت بیہ ہے کہ دوآ دمیوں کی پنچایت بٹھائی جائے: ایک پنچ مرد کے خاندان کا ہو،اورایک عورت کے خاندان کا۔دونوں اگراخلاص ہے محنت کریں گے تو زوجین میں اتحاد کی صورت پیدا ہوجائے گی ۔ورنہ پھرعلحد گی کاراستہ ہے۔

اورعورت کے نشوز کا بیعلاج مرد کے اختیار میں اس لئے دیا گیا ہے کہ اس کے ہاتھ میں اقتد اراعلی ہے اورعورت کی سیاست (نظم وانتظام) بھی ای کے ذمے ہے۔ پس اس کا نقاضا میہ ہے کہ بیکام مرد ہی کوسپر دکیا جائے۔

اورآخری مرحلہ میں پنچایت بٹھانے کا حکم اس لئے ہے کہ جو باتیں زوجین کے درمیان پیش آئی ہیں، ان پر قاضی کے سامنے گواہ قائم کرناممکن نہیں۔ اس لئے اس معاملہ میں قُصات کوئی خاص رول ادانہیں کر سکتے۔ پس بہتر سے ہے کہ معاملہ ایسے دوشخصوں کوسونیا جائے جوز وجین کے قریبی رشتہ دارا درخاندان میں دونوں پرزیادہ مہر بان ہیں۔ تا کہ میاں بیوی کھل کران کے سامنے بات رکھ کیس، اور دہ جو مناسب سمجھیں فیصلہ کریں۔

| جُلْدِ يَبْجَعُ                  | 112                                                       | حِمَةُ اللهُ الوَاسِيَعَةِ بَ    |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------|
| » إلى قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ | مَالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ | [٦] قال الله تعالى: ﴿ اَلرَّجَ   |
|                                  |                                                           | عَلِيْمًا خَبِيرًا ﴾             |
| ي عليها:                         | ة قوَّاما على امرأته، وأن يكون له الطُّوْلْ               | أقول: يجب أن يُجعل الزوجُ        |
| ذبًا للعار .                     | م عقلًا، وأوفر سياسة، وآكد حمايةً، و                      | [الف] بالجبلة: فإن الزوج أتمُّ   |
|                                  | بها رزقُها وكسوتُها.                                      | [ب] وبالمال: حيث أنفق علي        |
| ا بغت، وليأخذُ بالأسهل           | ضي أن يكون له تعزيرُها وتأديبها إذ                        | وكونُ السياسة بيده :يقت          |
| ها، ولا يُخرجها من بيته،         | لهجر في المضجع يعنى تركَّ مضاجعة                          | فالأسهل؛ فالأولُ بالوعظ، ثم ا    |
| نشوزَ الآخر، وظلمَه: لم          | شديد؛ فإن اشتدَّ الشقاق، وادَّعي كلُّ                     | ئم المضربِ غيرِ المبرِّح أى ال   |
| لها، يحكمان عليهما من            | حكمَيْن: حَكّمٍ من أهله، وحكمٍ من أها                     | بمكن قطع المنازعة إلابه          |
|                                  | ىلحة.                                                     | النفقة وغيرها ما يَرَيان من المص |
| نقَّ من أن يجعل الأمر إلى        | ما يجرى بين الزوجين ممتنعة، فلا أح                        | وذلك: لأن إقامة البينة على       |
|                                  | يهما.                                                     | أقرب الناس إليهما وأشفقِهم عا    |
| لئے اپنی بیوی پر یوری وسعت ہو    | لی بیوی پر حاکم بنایا جائے،اور بیر کہ شوہر کے۔            | ترجمہ: ضروری ہے کہ شوہر کواس ک   |
|                                  | یں زیادہ تام ہیں،اورنظم وانتظام میں کامل تر ہیں           |                                  |

(الف) فطری طور پر: پس بیشک مردس میں زیادہ تام میں، اور سم وانطام میں کال سر میں۔ اور حمایت اور عار دس کر ۔ میں زیادہ مضبوط ہیں (ب) اور مال کے ذریعہ بایں طور کہ دہ عورت پر اس کی روز کی اور اس کا لباس خرچ کرتا ہے۔ اور نظم وانتظام کا شوہر کے ہاتھ میں ہونا چاہتا ہے کہ جب عورت سرکش کر نے تو اس کی تعزیر وتا دیب مرد کے ہاتھ میں ہو۔ اور چاہئے کہ دہ زیادہ آسانی کو اپنائے، پھر اس سے کم آسانی کو۔ پس اول نصیحت کے ذریعہ ہے، پھر خوابطاہ میں چھوڑ نے کے ذریعہ یعنی اس کے ساتھ ہم خوابی چھوڑ نے کے ذریعہ۔ اور اس کو اپنے گھر سے نہ زکا لے۔ پھر خوابطاہ میں چھوڑ نے کے ناک نہ ہو یعنی تخت نہ ہو۔ پس اگر اختلاف تخت ہوجائے، اور ہرایک دوسرے کی نافر مانی اور اس کے ظلم کا دعوی کر ۔ ہو نقصہ دغیرہ کا فیصلہ کر دو پنچوں کے ذریعہ۔ اور اس کو اپنے گھر سے نہ زکا لے۔ پھر خوابطاہ کا دونوں زوجین پر

اوریہ بات اس لئے ہے کہ ان باتوں پر جوز دجین کے درمیان پیش آئی ہیں گواہ قائم کرناممکن نہیں۔ پس اس بات سے زیادہ بہتر کوئی بات نہیں کہ معاملہ دونوں سے قریب تر لوگوں کو، اور خاندان میں سے دونوں پر زیادہ مہر بان شخصوں کو سونیا جائے۔

\$

| $\hat{\Sigma}$ |
|----------------|
|                |
|                |

## عورت کوورغلانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سِلالیَّوَاییم نے فرمایا: ''جس نے کسی عورت کواس کے شوہر کے خلاف ، یا کسی غلام کواس کے آ قاکے خلاف ورغلایا وہ ہم میں سے نہیں!''(مقلوۃ حدیث ۳۲۶۳) تشریح:عورت یا غلام کوشوہریا آ قاکے خلاف بھڑکا نا گھر کے نظام کو تباہ کرنا ہے۔ اس سے خانگی تعلقات مکدر ہوتے میں ، اور طلاق کی نوبت آسکتی ہے۔ اور یہ بہکا نا اس نظام کوتلیل کرنے کی ، اور اس مصلحت کو ہرباد کرنے کی کوشش ہے جس کا قائم کرنا واجب ہے۔ یعنی گھریلو تعلقات کو پروان چڑھا نا ضروری ہے۔

[٧] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ليس منا من خَبَّبَ امرأةً على زوجها، أو عبدًا على سيده" أقول: أحد أسباب فسادِ تدبيرِ المنزل: أن يُخَبِّبَ إنسانُ المرأةَ، أو العبدَ؛ و ذلك: سعىٌ في تنغيص هذا النظم و فَكِّهِ، ومناقضةٌ للمصلحة الواجب إقامتها.

ترجمہ: گھرے نظام کے بگاڑ کا ایک سبب: یہ ہے کہ کوئی شخص عورت کو یا غلام کوخراب کرے۔اور وہ ورغلانا: اس نظام کو مکدر کرنے اور اس کو کھولنے کی کوشش ہے،اور اس صلحت کو تو ڑنا ہے جس کا ہر پا کرنا واجب ہے۔ کہ

خائگی نظام کوخراب کرنے والی باتیں

ا-بيويوں ميں ناانصافى

چند با تیں ایسی ہیں جولوگوں میں پھیلی ہوئی ہیں،جن میں ابتلاعام ہے:ان سے نظام خانہ داری خراب ہوتا ہے۔اس لیے ضروری ہے کہ شریعت ان کے درپے ہو،اوران کے احکام بیان کرے۔

ان میں سے پہلی بات: بیہ ہے کہ کسی کی چند بیویاں ہوں، اور وہ ان میں انصاف نہ کرے، ایک کو باری وغیرہ میں ترجیح دے۔ اور دوسری پرظلم کرے۔ اور اس کو معلق جیسی کر کے چھوڑ دے، تو اس سے گھر کا نظام بتاہ ہوگا۔ چنا نچے قر آن کریم میں اس کی ممانعت نازل ہوئی۔ سورۃ النساء آیت ۱۲۹ میں ارشاد پاک ہے:'' اور تم ہر گز طاقت نہیں رکھتے کہ عور توں کے درمیان پوری طرح برابری کرو، گوتہ ہارا کتنا ہی جی چاہے۔ پس تم ایک طرف کو جھک نہ پڑو، پوری طرح سے جھک پڑنا، پس تم اس کوابیا چھوڑ دوجیسے کوئی چیز اُڈ ھرلنگی ہو، اور اگر تم معاملہ درست کرلو، اور احتیاط برتو، تو اللہ جنگ والے، بڑے مہر بان بین'

خلدينجه

جُلْدَ پَجْمَ

119

اورحدیث شریف میں بھی اس پر تخت وعید آئی ہے: رسول اللہ سِلائینَیَائیل نے فرمایا:'' جب سی کی دو بیویاں ہوں، پس اس نے دونوں کے درمیان انصاف نہ کیا، تو قیامت کے دن وہ اس حال میں آئے گا کہ اس کی ایک جانب جھڑی ہوئی ہوگی''(تر نہ کیا: ۳۲ اکتتاب المنہ کاح، باب التسویۃ بین الصوائر) بیجزاءِجنسِ مل سے ہے۔اس نے ایک بیوی کو مفلوج کررکھاتھا، اس لئے اس کی ایک جانب مفلوج ہوگی۔

# ۲- عورتوں کوان کی مرضی کی شادی کرنے سے رو کنا

دوسرى بات: خرابى پيدا كرنے والى بيب كداوليا، عورتوں كواں شخص ، شادى كرنے ، حروكيں، جس ، شادى كرنا چا ہيں۔ درانحاليكہ وہ ان كاڭفُوبھى ہو۔اوراولياء كے روكنے كى وجہ يہ ہوتى ہے كداں شخص ، ان كى ان بن موتى ہے۔ دل ميں كينداور غصہ ہوتا ہے۔ ياكى وجہ ، ناك كا مسلد بن جاتا ہے۔ ياكو كى دوسرا ايسا، ى نفسانى داعيہ ہوتا ہوتى ہے۔ دل ميں كينداور غصہ ہوتا ہے۔ ياكى وجہ ، ناك كا مسلد بن جاتا ہے۔ ياكو كى دوسرا ايسا، ى نفسانى داعيہ ہوتا ہے جس كى وہ پيروى كرتے ہيں۔اور عورتوں كى راہ ميں اڑچن كھڑى كرتے ہيں۔ حالا نكہ اس ميں جو مفاسد ہيں وہ مخفى نہيں۔ چنانچداں سلسلہ ميں سورة البقرة كى آيت ۲۳۳ نازل ہو كى ناور جب تم عورتوں كوطلاق ديدو، پس وہ اپنى ميعادكو يہ پنچ جا ئيں يعنى ان كى عدت پورى ہوجائے، پس تم ان كواس بات ، ندردكو كہ وہ اپن ) شوہروں ۔ نكاح

تفسیر : ایک عورت کواس کے خاوند نے ایک یا دوطلاقیں دیں۔ اور عدت میں رجوع نہ کیا۔ جب عدت ختم ہوگئی تو دوسر لوگوں کے ساتھ سابق شوہر نے بھی نکاح کا پیام دیا۔ عورت بھی اس سے نکاح کرنے پر راضی تھی۔ مگر عورت کے بھائی کو غصہ آیا۔ اور اس نے اپنی بہن کو زوج اول سے نکاح کرنے سے روک دیا۔ اس پر بیآیت نازل ہوئی کہ عورت کی خوشنودی اور بہبودی کو لمحوظ رکھو، اس کو اُنا کا مستکہ نہ بناؤ۔ اور بیتھم ہر دلی کے لئے عام ہے۔ ہاں اگر قاعدہ کے خلاف کو گی بات ہو، مثلاً غیر کفو میں عورت نکاح کرنا چا ہے تو اولی اور کیے کا حق ہو کہ عورت کی ہو کی تو ند کی کہ عورت کی

## ۳-یتیم لڑ کیوں سے شادی کرنا اوران کے حقوق ادانہ کرنا

تیسری بات: جوخرابی پیدا کرنے والی تھی: وہ بیتھی کہ میتیم لڑکیاں جن لوگوں کی پرورش میں ہوتیں: اگر وہ مالداراور خوبصورت ہوتیں توان سے خود نکاح کرتے ، مگران کے پورے حقوق ادانہ کرتے ، جس طرح باپ والی لڑکیوں کے حقوق ادا کئے جاتے ہیں۔ اور اگران میں مالداری اور خوبصورتی نہ ہوتی تو اس کا دوسری جگہ نکاح کرتے ۔ اس خرابی کی اصلاح کے لئے سورۃ النساء کی آیت تین نازل ہوئی۔ ارشاد فر مایا:'' اگر تمہیں اندیشہ ہو کہتم میتیم لڑکیوں کے ساتھ افساف پر کروگے، تو ان عورتوں نے نکاح کرو جو تمہیں پہند ہوں : دود وہ تین تین اور چار چارے ہوں کرتے ۔ اس خرابی کی اصلاح

المكنور بتباشكار ٥-

رحمة اللاي الواسعة

ځلدينجم

بیویوں میں )انصاف نہیں کرو گے توایک پریاا پنی مملوکہ لونڈیوں پراکتفا کرو''۔۔۔ اس آیت پاک میں دوتھم ہیں: ۱۔ اگر ظلم کااندیشہ ہوتوییتیم لڑ کیوں سے نکاح کرنا جائز نہیں۔ ۲۔ ای طرح اگر ناانصافی کا ڈر ہوتوایک سے زیادہ عورتوں سے نکاح جائز نہیں۔ بلکہ ایک کے بھی حقوق ادانہ کر سکتا ہوتو باندی سے کام چلائے یاروزوں سے علان کرے۔

[٨] واعلم أن من باب فسادِ تدبيرِ المنزل: خصالًا فاشيةً في الناس، كثيرًا المبتلون بها، فلا بد أن يُتعرض الشرعُ لها، ويُبحث عنها:

منها : أن يجتمع عند رجل عددٌ من النسوة، فيفضَّلُ إحداهن في القَسْمِ وغيره، ويظلم الأخرى، ويتركها كالمعلَّقة، قال الله تعالى: ﴿وَلَنْ تَسْتَطِيْعُوْا أَنْ تَعْدِلُوْا بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ، فَلا تَمِيْلُوْا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ، وَإِنْ تُصْلِحُوْا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ غَفَوْرًا رَّحِيُمًا﴾

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إذا كانت عند الرجل امرأتان، فلم يعدل بينهما، جاء يومَ القيامة وشِقُه ساقطٌ"

أقول:قد مر أن المجازاة إنما تظهر في صورة العمل، فلا نُعيده.

ومنها : أن يعضُلَهن الأولياءُ عمن يرغَبن فيه من الأكفاء، اتباعًا لداعيةٍ نفسانية من حِقد وغضب ونحوهما، وفي ذلك من المفسدة مالا يخفى، فنزل قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ، فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوْهُنَّ أَنْ يَّنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ﴾

ومنها : أن يتزوج اليتامى اللاتى فى حِجره، إن كنَّ ذوات مالٍ وجمال، ولا يَفِي بحقوقهن مشلَ ما يصنع بذوات الآباء؛ ويتركهن إن كن على غير ذلك، قال الله تعالى : ﴿ وَإِنْ خِفْتُم أَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَاملي، فَانْكِحُوا مَاطَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ مَثْنى وَتُلْتَ وَرُبَاعَ، فَإِنْ خِفْتُم أَنْ لَا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَامَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَنُهِيَ الإنسانُ - إِن خَشِيَ الجَوْرَ - أن ينكح اليتامي، أو ينكح ذواتَ عددٍ من النساء.

ترجمہ: اور جان لیں کہ گھر کے نظام کے بگاڑ کے قبیل سے ہیں: لوگوں میں پھیلی ہوئی چند باتیں، جن میں بہت سے لوگ مبتلا ہیں۔ پس ضروری ہے کہ ان باتوں سے شریعت تعرض کرے، اوراس سے بحث کرے ۔ از انجملہ : یہ ہے کہ ایک شخص کے پاس چند بیویاں اکٹھا ہوں۔ پس وہ ان میں سے ایک کو باری وغیرہ میں ترجیح دے۔ اور دوسری پرظلم کرے۔ اور اس کو معلق جیسا چھوڑ دے( اس کے بعد آیت اور حدیث ہیں) میں کہتا ہوں: یہ پہلے گذر چکا ہے کہ - کہ فیسَزَوَرَبْبَالَشَرَلْیہِ کہ مجازات عمل کی صورت ہی میں ظاہر ہوتی ہے۔ پس ہم اس کونہیں ڈھراتے ۔ اور از انجملہ : یہ ہے کہ اولیا عورتوں کوروکیں اس شخص ہے جس میں وہ رغبت کرتی ہیں۔ جو کفو میں ہے ہے۔ کیند اور غصہ اور ان کے ماند کسی نفسانی نقاضے کی پیروی کرتے ہوئے۔ اور اس میں جو خرابی ہے وہ پوشیدہ نہیں ۔ اور از انجملہ : یہ ہے کہ ان میتم لڑ کیوں ۔ نکاح کرے جو اس کی پر ورش میں ہیں: اگر وہ مالدار اور خوبصورت ہوں ۔ اور ان کے حقوق پورے اوا نہ کرے جس طرح باپ والی لڑ کیوں کے پورے حقوق ادا کئے جاتے ہیں۔ اور چھوڑ دے ان کو اگر وہ اس کے علاوہ ہوں یعنی مالد راور خوبصورت نہ ہوں ۔.... ایک ۔ نکاح کرے ، یا عورتوں میں ۔ کئی ہے کہ اور ان کے حقوق پورے اور ان کے حقوق ہوں ۔ اور ہوں ۔ نکاح کر ہے ہوں ہوں اور ان کے اور مالدار اور خوبصورت ہوں ۔ اور ان کے حقوق پورے اور انہ کر ہے جس طرح باپ والی لڑ کیوں کی پر درش میں ہیں: اگر وہ مالدار اور خوبصورت ہوں ۔ اور ان کے حقوق پورے اور انہ کر ہے جس طرح باپ والی لڑ کیوں کو پر دوگا گیا انسان ۔ اگر وہ ظلم ۔ ڈر رتا ہے ۔ اس بات سے کہ وہ میتم لڑ کیوں نے نکاح کرے ، یہ ہوں ۔ کئی ۔ دول ہے نکاح کرے۔

111

خلديجم

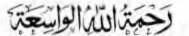
نی بیوی کے حق شب باشی کی وجہ

حدیث — حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ''اسلامی طریقہ میہ ہے کہ جب کوئی شخص با کرہ سے کسی عورت پر نکاح کر یواس کے پاس سات را تیں رہے، پھر باری مقرر کرے۔اور جب بیوہ سے نکاح کر یواس کے پاس تین را تیں رہے، پھر باری مقرر کرئے'(مقلوۃ حدیث ۳۲۳۳) تاہ ہے جہ نہ مریر کہ حدیثہ ہے پیشہ

تشریح: نی بیوی کاندکورہ حق شب باشی دوجہ ہے ہے: پرا

یہلی وجہ: پہلے بطور تمہید یہ بات جان لیس کہ چند ہیویوں میں عدل دانصاف کرنا ادرشب باش کے لئے باری مقرر کرنا اگر چہ داجب ہے، مگر اس معاملہ میں بہت زیادہ خنی ادر تنظی کرنا بھی درست نہیں۔ یعنی اس معاملہ میں کوئی استد ثاء ہی باقی نہ رہے: یہ بات بھی جائز نہیں۔ کیونکہ پوری ادر حقیقی برابری کرنا اکثر انسانوں کے بس کی بات نہیں۔ سورۃ النساء آیت ۱۳۹ میں ارشاد پاک ہے:'' ادر تم سے بید تو بھی نہ ہو سکے گا کہ سب ہیویوں میں برابری رکھو، گو تہ ہارا کہ تا اس معاملہ میں کوئی استد ثاء ہی باقی نہ میں ارشاد پاک ہے:'' ادر تم سے بید تو بھی نہ ہو سکے گا کہ سب ہیویوں میں برابری رکھو، گو تہ ہارا کہ تا ہو جا ہے، پس تم بالکل ایک ہی طرف نہ ڈھل جاو'' یعنی جب خالص انصاف کرنا ممکن نہیں تو صر بی خلم پر بھی نہ اتر آ و ، کیونکہ بیا اختیاری بات ہے۔ اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے کہ بعض معاملات میں، مثلاً مود تے کے معاملہ میں جھی برابری مکن نہیں۔

استمہید کے بعد جاننا چاہئے کہ آدمی ہیوی کی موجود گی میں نی شادی اس دقت کرتا ہے، جب کسی عورت کی طرف دہ راغب ہوتا ہے۔ اس کا حسن و جمال اس کو پیند آتا ہے۔ اس کی خوبصورتی اس کے دل میں کھپ جاتی ہے۔ اور وہ اس عورت کا بہت زیادہ مشتاق ہوتا ہے۔ پس ایسی صورت میں شوہرکواس کا پابند کرنا کہ دہ شادی کے بعد نی دلمبن کے پاس بھی ایک ہی رات رہے: میہ تقریباً نامکن ہے۔ اور محال جیسی بات کا ظلم دینا ہے۔ اس لئے شریعیت نے میہ استثنائی صورت رکھی



جُلدَ پَنْجَم

- ( الموزية المشكر ا

ہے۔اورنی بیوی کے لئے مذکورہ حق شب باشی مقرر کیا ہے۔اور اس حق کی مقدار مقرر کی ہےتا کہ شوہر اس پرزیادتی کر کے پرانی بیوی پرزیادتی نہ کر ہے۔

دوسری وجہ: شریعت میں ملحوظ مصالح میں تالیف قلب اور عزت افزائی بھی ہے۔مہمان کا اکرام اوریک شبانہ روز کی دعوت ای غرض سے مامور ہہ ہے۔ پس نٹی دلہن کی تالیف اور اکرام بھی ضروری ہے۔ اور اس کی یہی صورت ہے کہ چندروز تک شب باشی میں اس کوتر بیچے دی جائے۔ یہ بات ایک حدیث سے مفہوم ہوتی ہے۔ جب نبی شلائیا پیکٹر کا حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے نکاح ہوا، تو آپؓ نے تین را تیں مسلسل ان کے پاس گذاریں ، پھر فرمایا: ''تم اپنے خاوند کے زد یک پچھ بقد رنہیں ہو، اگرتم چا ہوتو میں تمہمارے پاس سات را تیں رہوں ''الی آخرہ ( مشکوۃ حدیث میں اس کوتر نے کے اس حدیث م طرف اشارہ ہے کہ خی دہن کے پاس چند دن مسلسل رہنا اس کی دلچوتی، قد ردانی اور عزت افزائی کے لئے ہے۔

سوال بنی بیوی کے پاس کسل چنددن رہنے میں پرانی بیوی کی دل شکنی ہے۔ وہ خیال کرے گی: نیالباس آگیا: پرانا اتار پھینکا!

جواب : اس کی دل شکنی کاعلان شریعت نے اس طرح کیا ہے کہ بیطریقہ دائج کیا کہ آنے والی بیوی کا چند دن تک حق ہے۔ جب پرانی کو بیہ ستلہ معلوم ہوگا تو اس کا دل مطمئن ہوجائے گا۔ کیونکہ جب کوئی طریقہ جاری کیا جاتا ہے، اور اس سے کسی کی ایذ ارسانی مقصود نہیں ہوتی ، نہ وہ تھم کسی کے لئے خاص ہوتا ہے : تو معاملہ نرم پڑ جاتا ہے بعنی اس طریقہ کو قبول کرلیا جاتا ہے۔ جیسے حالت چیض میں صحبت کی ممانعت : شوہر کی حق تلفی نہیں ۔ کیونکہ بیساوی عذر ہے، اور ہر شوہر کے لئے عام تھم ہے، اور شوہر کی حق تلفی مقصود نہیں ، پس شوہر مانعت : شوہر کی حق تلفی نہیں ۔ کیونکہ بیساوی عذر ہے، اور ہر شوہر کے لئے عام تھم ہے، اور شوہر کی حق تلفی مقصود نہیں ، پس شوہر صربر کر کے گا اور بیوی کا شکوہ نہیں کرے گا۔ اس طرح پر انی بیوی بھی صبر

اور یہ بات سورة الاحزاب کی آیت ا۵ مے مفہوم ہوتی ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''ان میں ت آپ سبس کو چا ہیں اپنے سے دوررکھیں ، اورجس کو چا ہیں اپنے سے نز دیک رکھیں ۔ اورجن کو دور کر رکھا ہے ان میں سے پھر کسی کو طلب کریں تو بھی آپ گرکوئی گذاہ ہیں ''لیعنی باری دغیرہ کی رعایت آپ گر واجب نہیں ۔ پھر اس کی وجہ بیان کی: ''اس میں زیادہ تو قع ہے کہ ان کی آئی میں میں میں نادہ ہوں کا دو تو قع ہے کہ ان کی آئی ہیں ''لیعنی باری دغیرہ کی رعایت آپ گر واجب نہیں ۔ پھر اس کی وجہ بیان کی: ''اس میں زیادہ تو قع ہے کہ ان کی آئی ہیں ''لیعنی باری دغیرہ کی رعایت آپ گر واجب نہیں ۔ پھر اس کی وجہ بیان کی: ''اس میں زیادہ تو قع ہے کہ ان کی آئی ہیں ''لیعنی باری دغیرہ کی رعایت آپ گر واجب نہیں ۔ پھر اس کی وجہ بیان کی: ''اس میں زیادہ تو قع ہے کہ یہ یہ کی آت گاہ نہیں ''لیعنی باری دو تو قع ہے کہ یہ پر کی آئی گر ہوں ۔ اور جو کچھ بھی آپ ان کو دید میں اس پر سب کی سب راضی رہیں'' ان کی آئی ہیں شعند کی رہیں ، اور وہ آزردہ خاطر نہ ہوں ۔ اور جو کچھ بھی آپ ان کو دید میں اس پر سب کی سب راضی رہیں' میعنی جب از واج مطہرات کو میہ سکلہ معلوم ہوجائے گا کہ ہی سی سالی کی گئی ہے ہوں ہوں دو غیرہ کی رعایت واجب نہیں تو وہ صابر دشا کر رہیں کی جب از واج مطہرات کو میہ سکلہ معلوم ہوجائے گا کہ ہی سی سے معلوم ہونے سے معاملہ ہاکا پڑ جا تا ہے۔ اور ہیں گی کوئی شکوہ شکاہ دی کر میں گر میں رغبت بہت ، می زیادہ ہوتی ہے ، اور اس کی تالیف قلب بھی زیادہ میں مروری ہے ۔ اور میں رکھی تا ہے ہوں زیادہ ہو تی دی مقرر کے ۔ طروری ہے ۔ اس لیے اس کے لئے سات دن مقرر کے ، اور شو ہر دیدہ کے لئے تین دن مقرر کے ۔ فا کمرہ : اس میں اختلاف ہے کہ شب باش میں میر جے : بڑی ہیو کی کا صرف جن ہے ، یا مخصوص جن ہے؟ احتاف ک حلديجه

زر یک بخص حق ج ۔ پس اتنے ایام پرانی کے یہاں بھی گذار نے ہوں گے۔اورائمہ ُ ثلاث کے نز دیک بخصوص حق ج ۔ پس بیدن پرانی کو حساب میں نہیں دیئے جا کمیں گے۔ان حضرات کی دلیل: حضرت انس رضی اللہ عنہ کا مذکور قول ج، جو حکماً حدیث مرفوع ج ۔اورا حناف کی دلیل: حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی مذکورہ حدیث ج ۔ وہ حدیث پوری اس طرح ج:''اگرتم چا ہوتو میں تمہارے پاس سات دن رہوں ، مگر اس صورت میں اپنی دوسری بیو یوں کے پاس بھی سات سات دن رہونگا''اگر تین دن حضرت ام سلمہ کا مخصوص حق ہوتے تو آپ بیفر ماتے کہ ' مگر اس صورت میں اپنی دوسری بیو یوں کے پاس جوں چار دن رہوں کا دوں جوں جن ہوتے تو آپ میفر ماتے کہ ' مگر اس صورت میں اپنی دوسری بیو یوں کے پاس چار چاردن رہونگا'' کیونکہ است میں دن خصوص حق ہوتے تو آپ میفر ماتے کہ ' مگر اس صورت میں اپن

[٩] ومن السنة: إذا تنزوج البكرَ على امرأةٍ: أقام عندها سبعًا، ثم قَسَمَ، وإذا تزوج الثيب أقام عندها ثلاثا، ثم قسم.

أقول : السر في هذا : أنه لا يجوز أن يضيَّق في هذا الباب كلَّ التضييق، فإنه لا يطيقه أكثرُ أفرادِ الإنسان، وهو قوله تعالى : ﴿وَلَنْ تَسْتَظِيْعُوْا أَنْ تَعْدِلُوْا بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَنَبَّهَ على أنه لما لم يمكن إقامة العدل الصُّراح : وجب أن يُدار الحكمُ على ترك الجور الصريح.

فإذا رغب رجل في امرأة، وأعجبه حسنُها، وشَغَفَ قلبَه جمالُها، وكان له رغبةٌ وافرة إليها: لم يمكن أن يُصَدَّ عن ذلك بالكلية، لأنه كالتكليف بالممتنع، فَقُدَّرَ له مقدارُ استئثاره لها، لئلا يزيد فيقتحم في الجور.

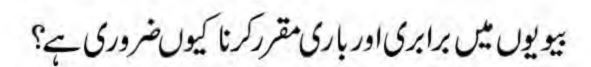
و أيضا : فحمن المصلحة المعتبرة: تأليفُ قلب الجديدة، وإكرامُها، ولا يحضل إلا بأن يستأثر، وهو إيماءُ قولِه صلى الله عليه وسلم لأم سلمة رضى الله عنها: "ليس لكِ على أهلِكِ هَوَانٌ، إن شئتِ سَبَّعْتُ" الحديث.

وأما كسرُ قلب القديمة: فقد عولج بجريان السنة بالزيادة للجديدة؛ فإنه إذا جرت السنة بشيئ، ولم يكن مما قُصد به إيذاءُ أحدٍ، أو مما خُصَّ به: هَانَ وَقُعُه عليه، وهو أيماءُ قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ، وَلاَيَحْزَنَّ، وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ بيعنى نزولَ القرآن بالخِيَرَةِ في حقهن: سببُ زوال السُخْطة بالنسبة إليه صلى الله عليه وسلم.

والبكرُ: الرغبةُ فيها أتم، والحاجةُ إلى تاليف قلبها أكثرُ، فَجُعِلَ قدرُها السبعُ، وقدرُ الثيب الثلاث.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اس میں یعنی نئی بیوی کے حق ترجیح میں راز یہ ہے کہ اس باب میں یعنی برابری اور باری مقرر (وسینور بیکا ایک کے س رجعة اللاي الواسعة

جُلْدِ پَجْبَم



حدیث (۱) ---- حضرت عائش رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ رسول اللہ مَلِلَّنَفَقِیَمُ اپنی بیویوں کے یہاں باری باری رہتے تھے، پس برابری کرتے تھے،اور دعا کرتے تھے:''الہی ! یہ میری تقسیم ہان چیزوں میں جو میرے اختیار میں ہیں۔ پس میر امحاسبہ نہ فرما کیں ان چیزوں میں جوآپ کے اختیار میں ہیں، میرے اختیار میں نہیں'' آپ کی مراد بقلبی محبت اور دل کا میلان ہے (مشکو ۃ حدیث ۳۳۳۵)

حدیث (۲) ---- حفرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ رسول اللہ سِلالینَّ اَلَیْ اَللہ مِسَلالی اَللہ سِلالی ک یو یوں کے درمیان قرعہ اندازی فرماتے ، پس جس کا نام نگلتا اس کواپنے ساتھ لے جاتے' (مطلوۃ حدیث ۳۳۳) تشریح: بی سِلالیَ اِلَیْ اَلِیَہِ کے بید دنوں عمل اس دجہ سے تھے کہ کسی ہیوی صلحبہ کا دل کھفا نہ ہو۔ درنہ دلیل کے اعتبارے را بح

قول يہ ہے کہ بيہ بي سَلائيَ يَسَلَّى طرف ہے تحض تبرع اور احسان تھا۔ آپؓ پر بارى مقرر کرنا واجب نہيں تھا۔ سورة الاحزاب آيت ا۵ بيں ارشاد پاک ہے: '' آپؓ ان بيں ہے جس کوچا ہيں پيچھے کريں، اور آپؓ ان ميں ہے جس کوچا ہيں اپنی طرف - ح تُوسَنُورَ بَهَا اللہ کَھ

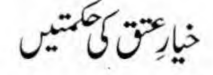
ٹھکانہ دین'اس تخییر ہے وجوب کی ففی ظاہر ہے۔

اورامت کے حق میں : بیاجتهادی مسئلہ ہے ، منصوص نہیں ۔ اور جمہور فقتهاء کے نزدیک : باری مقرر کرنا تو واجب ہے ، مگر سفر میں لے جانے کے لئے قرعداندازی میں اختلاف ہے : امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک مستحب ہے۔ اور امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک واجب ہے۔

اور شاہ صاحب کی رائے: بیہ ہے کہ باری مقرر کرنا بھی واجب نہیں۔ وہ بھی مستحب ہے۔اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس مسئلہ میں حدیث میں تو بیآیا ہے کہ جس کی دو بیویاں ہوں ،اور وہ ان میں برابری نہ کرے الی آخرہ۔ بیار شاد مہم ہے۔ معلوم نہیں کوئسی برابری مراد ہے؟ اور اللّٰہ پاک کا ارشاد کہ ''تم اس کو معلق جیسی چھوڑ دؤ' واضح ارشاد ہے۔ اس میں بیہ بات بیان کی گئی ہے کہ بے حدظلم کرنا، کسی عورت کا حق بالکلیہ رائگاں کرنا، اور اس سے برابر تاؤ کرنا ممنوع ہے۔ پس اگرکوئی دونوں بیویوں بے حقوق ادا کرتار ہے تو باری مقرر کرنا ضروری نہیں۔

[١٠] وكان صلى الله عليه وسلم يَقْسِمُ بينهن، وإذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه. أقول: وذلك دفعًا لِوَحَرِ الصدر؛ والظاهر: أن ذلك منه صلى الله عليه وسلم كان تبرعًا وإحسانا من غير وجوب عليه، لقوله تعالى: (تُرْجِىٰ مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ، وَتُؤْوِىٰ إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾ الآية. وأما في غيره:فموضعُ تأملٍ واجتهادٍ، ولكن جمهورَ الفقهاء أوجبوا القسم، واختلفوا في القرعة. أقول: وفيه أن قولَه: " فلم يعدل" مجمل، لا يُدرى أيُّ عدلٍ أريد به. وقوله تعالى: ﴿ فَتَذَرُوها كَالْمُعَلَّقَةٍ ﴾ مُبَيِّنُ أن المرادَ نفيُ الجورِ الفاحش، وإهمالُ أمرها بالكلية، وسوءُ العشرة معها.

ترجمه: واضح ب\_لغت: الوحر: غيظ وغضب \_تركيب: مبين مضاف ب مابعد كى طرف \_



حدیث – جب حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا کو آزاد کیا تو ان کے شوہر حضرت مغیث رضی اللہ عنہ غلام تھے۔ چنانچہ رسول اللہ سِطَلاَ عَلَیْ اَنَ کو اختیار دیا۔ پس انھوں نے اپنی ذات کو اختیار کیا یعنی شوہر ے علحہ ہ ہونے کا فیصلہ کیا ( مقلوۃ حدیث ۳۱۹۸ ) تشریح بعورت جب آزاد ہوتی ہوتا س کو دو دوجہ ہے خیار عتق حاصل ہوتا ہے: پہلی دجہ – عار ہٹانا – جب عورت آزاد ہو، اور اس کا شوہر غلام، تو دہ اس کی بیوی رہنا پسن نہیں کر ے گی۔ شریعت

ځاديج

< المَنوَمَر بِيَالَيْهُمُ

نے بیعار ہٹانے کے لئے عورت کوافتیار دیا ہے۔ البتدا گرعورت غلام شوہر کے ساتھ رہے پر راضی ہوتو اس کی مرضی ! دوسری وجہ – رضامند کی کو واقعی بنانا – جب باند کی کا نکاح ہواتھا تو وہ اپنے آقا کے قبضہ میں تھی۔ اور آقا کو اس پر ولایت اجبار حاصل تھا۔ یعنی اس کی مرضی کے بغیر بھی آقا اس کا نکاح کر سکتا تھا۔ پس اس وقت نکاح پر اس کی رضامند کی حقیقی رضامند کی نہیں تھی۔ اور نکاح کے لئے باہمی رضامند کی ضرور کی ہے۔ اس لئے جب عورت آزاد ہوئی ، اور اس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں آیا، تو اب اس کی رضامند کی ضرور کی ہے۔ ای رضامند کی کو واقعی چیز بنانے کے لئے اس کو اختیار دیا گیا۔ پس اگر وہ شوہر کے ساتھ در جن پر راضی ہوتو فہما، ورنہ ذکاح ختم ہوجائے گا۔

# خیار عنق كب تك باقى ر بتا ب؟

حدیث - حفزت عائش رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں : جب حفزت بریرہ رضی اللہ عنہا آزاد کی کمئیں تو وہ حضرت مُغیث رضی اللہ عنہ کے نکاح میں تقییں ۔ نبی سَلِلَائِمَائِیَمَ نے ان کواختیار دیا، اور فرمایا:'' اگر تیرے شوہرنے بچھ سے صحبت کر لی تو تیرا اختیار ختم ہوجائے گا''(مشکوۃ حدیث ۳۱۰۱)

تشریح: خیارختم ہونے کے لئے کوئی آخری حد مقرر کرنی ضروری ہے۔ورنہ عورت کوزندگی بھراختیار ہوگا۔جو مقصدِ نکاح کے خلاف ہے۔ نکاح کا مقصد زدجین کا ایک دوسرے سے فائدہ اٹھانا ہے۔اور جب معاملہ معلق ہے تو فائدہ اٹھانے کی کوئی صورت نہیں۔

فا نکرہ: مذکورہ دونوں باتیں مختلف فیہ ہیں۔ شاہ صاحب قدس سرۂ نے دونوں مسّلوں میں اتمہ ثلاثہ رحمہم اللہ کے قول کے مطابق حکمتیں بیان کی ہیں۔قارئین کی بصیرت کے لئے دونوں مسّلوں کی تفصیل درج ذیل ہے: پہلا مسئلہ: اتمہ ثلاثہ کے نز دیک : شوہرغلام ہوتو عورت کو خیار عتق حاصل ہوگا ، آزاد ہوتو نہیں ہوگا۔اورامام ابوحنیفہ

رجعة اللارالواسعة

رحمداللد کے زو یک : شوہر خواہ غلام ہویا آزاد: دونوں صورتوں میں عورت کو خیار حاصل ہوگا۔ اور ان کے زد یک خیار کی دجہ از دیادِ ملک ہے یعنی جب عورت باندی تھی تو شوہر اس کو دو ہی طلاقیں دے سکتا تھا۔ اب تین طلاقیں دے سکے گا۔ یہ جو ایک طلاق کی ملکیت بڑھر ہی ہے : اس کی دجہ ے عورت کو اختیار دیا گیا ہے کہ وہ چا ہے تو یہ ملکیت بڑھنے دے ، اور نہ چاہے تو نہ بڑھنے دے ۔ اور حضرت مغیث رضی اللہ عنہ کے بارے میں روایتیں مختلف ہیں : غلام تھا ور آزاد تھے : دونوں روایتی ہیں، اور شفق علیہ ہیں۔ احناف نے دونوں روایتوں کو لیا ہے۔ اور دونوں صورتوں میں خیار تا ہے ۔ اور اس مثلا شرکے لئے ایک مجبوری تھی، اس لئے انھوں نے کان عبد اوالی روایت کی، اور دوسری چھوڑ دی۔

اورده مجبوری میہ ب کدائم مثلاث کے نزدیک : طلاق میں مردکی حالت کا اعتبار ب : اگر مردغلام ب تو دوطلاقیں دے گا، عورت خواہ آزاد ہویا باندی۔ اور مرد آزاد ب تو تین طلاقیں دے گا، عورت جیسی بھی ہو۔ اور احناف کے نزدیک : طلاق میں عورت کی حالت کا اعتبار ب : عورت آزاد ب تو شوہر اس کوتین طلاقیں دے سکتا ہے، اور باندی ب تو دوہ ی دے سکتا ہے۔ مردکی حالت کا لحاظ نہیں ۔ پس ائمہ ثلاثہ کے نزدیک از دیادِ ملک کی کوئی صورت نہیں ۔ اس لئے انھوں نے کے ن عبد اوالی روایت لی، اور خیار کی علت عاربتانا تجویز کی ۔

[١١] وأُعتقت بريرةُ، وكان زوجها عبداً، فخيرها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاختارت نفسها. أقول :السبب في ذلك: أن كونَ الحرة فِراشا للعبد عارٌ عليها، فوجب دفعُ ذلك العار عنها، إلا أن تَرْضي به.

و أيضًا : فالأمةُ تـحت يدِ مولاها، ليس رضاها رضاً حقيقة، وإنما النكاح بالتراضي، فلما أن كان أمرُها بيدها وجب ملاحظةُ رضاها.

وفي رواية: " إن قَرَّبَكِ فلا خيارَ لكِ" وذلك: لأنه لابد من ضرب حدٍّ ينتهى إليه الخيارُ، وإلا كان لها الخيار طولَ عُمُرِها، وفي ذلك قلبُ موضوعِ النكاح.

ولايصلح اختيارُها إياه بالكلام: حدًّا ينتهى إليه: لأنها ربما تُشاوِر أهلها، وتُقَلِّبُ الأمرَ في نفسها، وكثيرًا مَّا يجرى عند ذلكَ صيغةُ الاختيار، وإن لم تجزم به، وفي إلجائها أن لاتتكلم بمثلها حرج، فلا أحقَّ من القِربان، إذ هو فائدة الملك، والشيئُ الذي يُقصد منه، والأمرُ الذي يتم به، والله أعلم.

٥ الموتر بيباليترز ٥

ځلديجم

جُلدَيْجَم

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اس کی یعنی شوہر کے غلام ہونے کی صورت میں عورت کو اختیار دینے کی دجہ بیہ ہے کہ آزاد عورت کا غلام کے لئے بستر ہونا عورت کے حق میں عارکی بات ہے۔ پس اس عارکو عورت سے ہٹا نا ضروری ہے۔ مگر بیہ کہ عورت شوہر کے ساتھ رہنے پر راضی ہوجائے ۔ اور نیز: پس باندی اس کے آقا کے ہاتھ کے پنچے ہے۔ اس کی رضا مندی حقیقی رضا مندی نہیں ۔ اور نکاح باہمی رضا مندی ہی سے ہوتا ہے۔ پس جب سیہ بات ہوئی کہ اس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں آگیا تو اس کی رضا مندی کا لحاظ کر نا ضروری ہے۔

اورایک روایت میں بے: ''اگروہ تجھ سے صحبت کرے گاتو تیرے لئے اختیار نہیں ہوگا' اور یہ بات یعنی اختیار کاعلی التراخی ہونا اس لئے ہے کہ کوئی ایسی حد مقرر کرنا ضروری ہے جس تک پینچ کر اختیار ختم ہوجائے۔ ورنہ تو عورت کے لئے زندگی تجرا ختیار ہوگا۔ اور اس میں زکاح کے موضوع کو پلٹنا ہے ۔ اور نہیں صلاحیت رکھتا عورت کا شو ہر کواختیار کرنا کلام کے ذریعہ: ایسی حد بنانا جس پر اختیار ختم ہوجائے۔ کیونکہ عورت کبھی اپنے کنبہ کے لوگوں سے مشورہ کرے گی ، اور الٹ پلٹ کرے گی عورت معاملہ کواپنے دل میں۔ اور بار ہا ایسی صورت میں جاری ہوتا ہے اختیار کا لفظ، اگر چہ دہ اس کو بلن پوئی کر اور تی ہوتا ہے میں نکاح کے موضوع کو پلٹنا ہے ۔ اور نہیں صلاحیت رکھتا عورت کا شو ہر کواختیار کرنا کلام پنی کر میں عورت معاملہ کواپنے دل میں۔ اور بار ہا ایسی صورت میں جاری ہوتا ہے اختیار کا لفظ، اگر چہ دہ اس کو بولنے کا پوئی کر اور تیں رکھتی۔ اور اس قدم کی بات نہ بو لنے پر اس کو مجبور کرنے میں تکل ہے۔ پس صحبت سے زیادہ حقد ارکوئی چرنہیں کیونکہ دو ملک نکاح کا فائدہ ہے۔ اور ایسی چیز ہے جس کا نکاح سے قصد کیا جاتا ہے۔ اور ایسا امر ہے جو زکاح کی دوجہ س

باب \_\_\_^

طلاق كابيان

طلاق کی ضرورت اور کثرت ِطلاق کی خرابیاں

حديث (۱) – رسول الله سَلِلْنَعَانَيَّا فَخْر مايا: ''جوعورت کسی سخت تكليف كے بغيرا بيخ شوہر سے طلاق كا مطالبه كرے اس پر جنت كى خوشبو حرام بے '(جامع الاصول حديث ۵۷۸ مشكوۃ حديث ۳۲۷۹)

حديث (٢) - رسول الله سلالة علي فرمايا: "جائز كامول مين الله تعالى كوسب في زياده نا يسند طلاق ب" (مظلوة

مديث ٢٢٨٠)

تشريح: طلاق کی کثرت اوراس کوبران بجھنے میں بہت بی خرابیاں ہیں: پہلی خرابی ۔ نفس کا بگاڑ ۔ پچھلوگ شرمگاہ کی شہوت کے غلام ہوتے ہیں۔ دہ نکاح سے نظام خانہ داری قائم کرنے < أَسْزَمَرْ بَيْ الْشَرْلُ

جُلْدِ پَنِجَمَ

كااراده نہيں كرتے۔ ند معاشى معاملات ميں معاونت كا قصد كرتے ہيں۔ ند شرمگاہ كى حفاظت ان كے پيش نظر ہوتى ہے۔ ان كالم مطمح نظر بس عورتوں سے لطف اندوز ہونا اور نيا ذا كقد چكھنا ہوتا ہے۔ چنانچہ وہ بكثرت نكاح كرتے ہيں، اور طلاقيں ديتے ہيں۔ ايسے نكاح اور زنا ميں نفس كے بگاڑ كے اعتبار سے پچھ فرق نہيں۔ صرف طاہر دارى كا فرق ہے كہ رسم نكاح ادا ہوگئى۔ اور ملكى نظام سے معاملہ ہم آ ہتك ہو گيا۔ اى صورت كے بارے ميں حديث شريف ميں ہے: إن الله لايہ حب الدور الد

دوسرى خرابى — معاشرتى بگاڑ — ئكان كامقصد پاكبازى كے ساتھ شاد مانى كى زندگى بسر كرنا ہے۔ اور يەمقصداس وقت حاصل ہوتا ہے جب مياں بيوى دائمى رفاقت ومعاونت كے لئے آمادہ ہوں، اوراپنے آپ كواس كا خوگر بنائيں۔ اور جب طلاق كا رواج چل پڑتا ہے تو يہ بات باتى نہيں رہتى \_ زوجين كے ذہنوں ميں چندروزہ رفاقت كا تصور ہوتا ہے، جس سے بيد معاشرتى بگاڑ پذيا ہوتا ہے كہ معمولى باتيں بھى رخش كا سبب بن جاتى ہيں \_ اور دونوں جدائى كى طرف چل پڑتے ہيں۔ پس كہاں تو نكار ميں يہ ضرورى تھا كہ دونوں نا گواريوں كو جھيليں اور تعلقات كو خوشگوار ركھنے كى كوش كريں، اور کہاں يہ زود رنجياں اور رستا تو زائے كى قكر با

تیسری خرابی — بے حیائی کافروغ — اگر عورتیں اس چیز کی عادی بن جا ئیں۔وہ ذائقہ چکھ کرچل دیں۔اور لوگ اس کو برانہ سمجھیں۔اور نہ اس پرافسوں کریں نۂ کیر، توبے حیائی کوفر وغ ملے گا۔اور کوئی دوسرے کے گھر کی بربادی کو اپنے گھر کی بربادی نہیں شمجھے گا۔اور خیانت کی طرح پڑے گی: ہرا یک اس فکر میں رہے گا کہ جدائی ہوئی تو فلاں سے نکاح کرونگا۔اوراس میں جو مفاسد ہیں وہ خاہر ہیں۔

طلاق کی ضرورت: عکر بای ہمد طلاق کا درواز ہ بند کرنا بھی ممکن نہیں۔ اس میں بھی لوگوں پر تنگی ہے۔ کیونکہ بھی ایہ ہوتا ہے کہ میاں بیوی دونوں ہی ایک دوسرے ۔ نفرت کرتے ہیں ، یا می میں ٹھق ج ، یا اس قسم کا کوئی اور سبب : پس میں کسی کا حسن کھیا ہوا ہے۔ یا دونوں معیشت میں تنگی محسوس کرتے ہیں ، یا کسی میں ٹھق ہے ، یا اس قسم کا کوئی اور سبب : پس اگر ایسی حالت میں بھی علحدگی کی راہ نہ ہو، تو دونوں کے لئے زندگی اجیرن اور دشتہ از دواج عذاب اور وبال بن جائے گا۔ قائد ہ: نکاح محمم کرنے کا اختیار صرف مرد کا نہیں ، عورت بھی نکاح ختم کر علق ہے ، گر حاکم وقت کے ذریع ۔ اس کی قائد ہ: نکاح ختم کرنے کا اختیار صرف مرد کا نہیں ، عورت بھی نکاح ختم کر علق ہے ، مگر حاکم وقت کے ذریع ۔ اس کی قائد ہ: نکاح ختم کرنے کا اختیار صرف مرد کا نہیں ، عورت بھی نکاح ختم کر علق ہے ، مگر حاکم وقت کے ذریع ۔ اس کی طرف سے نیک چلنی اور فر ما نبر داری ۔ اور بی معاہدہ بھی دیگر معاہدوں کی طرح قابل فنخ ہے۔ البتہ مرد خود یہ معاہدہ فنخ کر سکتا ہے۔ اور عورت خود ذکاح ختم کرنے کی محاہدہ بھی دیگر معاہدوں کی طرح قابل فنخ ہے۔ البتہ مرد خود یہ معاہدہ فنخ نگا کہ ذکار ہے ہیں اور فر ما نبر داری ۔ اور بی معاہدہ بھی دیگر معاہدوں کی طرح قابل فنخ ہے۔ البتہ مرد خود یہ معاہدہ فنخ کر سکتا ہے۔ اور عورت خود ذکاح ختم کرنے کی محانہ ہوں جی کہ دو خود ذکاح کرنے کی محارت ثابت ، ہی قبل ہو فتخ نگا ختم کر اسکتی ہے ، جیسا کہ دولی کے ذریع این ختی ہے۔ حد یہ میں ہے کہ حضرت ثابت ، یہ قبل رضی اللہ عند کی اہلیہ نے خدمت نہوی میں اپنا اور اپنے شوہر کا معاملہ پیش کر کے طلاق حاصل کی ( مقلو ہ حد یہ یہ یہ ) 

#### رجمة اللاب الواسعة

#### جُلْدِ پَنِجْمَ

اورعورت پر ید پابندی اس کی فطری شتانی اور عقل کی کی دجہ ہے۔وضعی قوانین میں بھی عورت کے لئے کورٹ سے رجوع کر ناضر دری ہے۔اور مردوں میں عام طور پر بیر کمی نہیں ہوتی ،اس لئے وہ اپنے اختیار تمیزی سے معاہد ہُ نکاح باند ھی سکتا ہے اور کھول بھی سکتا ہے۔



ترجمہ: جان لیں کہ طلاق کی کثرت میں، اوراس کی پرواہ نہ کرنے کا طریقہ رائج ہونے میں: بہت ی خرابیاں ہیں۔ اور اس کی تفصیل ہیہے کہ (پہلی خرابی) کچھلوگ شرمگاہ کی شہوت کی پیروی کرتے ہیں۔ اوروہ نظام خانہ داری قائم کرنے کا ارادہ سے فَصَنَوَمَرْبَبَلَشِیَرُنْہِ

نہیں کرتے۔اور نہ معاملات میں تعادن کا قصد کرتے ہیں۔اور نہ شرمگاہ کی حفاظت کاارادہ کرتے ہیں۔ان کا طلح نظر بس عورتوں سے لطف اندوز ہونااور ہرعورت کا ذا نقہ چکھنا ہوتا ہے۔ پس یہ چیزان کو برا بھیختہ کرتی ہے اس پر کہ وہ بکثر ت نکاح کریں اور طلاقیں دیں۔اور پچھ فرق نہیں ان لوگوں کے درمیان اورزنا کاروں کے درمیان ،اس بات کی جانب سے جوان کے نفوں کی طرف لوٹتی ہے یعنی نفس کے بگاڑ میں دونوں باتیں یکسال ہیں۔اگر چہ وہ نکاح کرنے والے اُن زنا کاروں سے جدا ہوئے ہیں سنت نکاح قائم کرنے کے ذریعہ، اور ملکی انتظام کی موافقت کے ذریعہ، اور وہ نبی ﷺ کا ارشاد ہے: ' اللہ تعالی نے رحمت سے دور کردیا چکھنے دالے مردوں اور چکھنے دالی عورتوں کؤ' (لَعَنّ کے لفظ سے حدیث نہیں ملی) \_\_\_ (دوسری خرابی) اور نیز: پس اس (طلاق) کا رواج جاری ہونے میں: دائمی معاونت یا دائمی جیسی معاونت کانفس کوخوگر بنانے کورا نگال کرنا ہے۔ادراگر بیدرواز و کھول دیا گیا یعنی لوگوں میں اس کا رواج چل پڑاتو ہوسکتا ہے کہ معمولی باتوں میں سے کسی بات میں مرد کا سینه یا عورت کا سیند تنگ مو، پس دونوں به پڑی جدائی کی طرف اور کہاں بد ( دور بخی ) رفاقت کی ذمه داریاں برداشت کرنے سے،اوراس انتظام کو ہمیشہ باقی رکھنے پراتفاق کرنے سے؟ یعنی دونوں میں آسان وزمین کا تفاوت ہے ۔ (تیسری خرابي)اور نيز: پس عورتوں کااس چيز کوعادت بنالينا،اورلوگوں کااس کی کچھ پرواہ نہ کرنا۔اورلوگوں کااس پرغم نہ کرنا: بے حياتي کا دروازہ کھولتا ہے،اوراس بات کا کہ کوئی بھی ان میں ہے دوسرے کے ضررکوا پناضرر نہ سمجھے۔اوراس بات کا کہ ہرایک دوسرے ے خیانت کرے: وہ اپنی ذات کے لئے تیاری کرے اگرجدائی ہوجائے۔اور اس میں وہ خرابی ہے جو پوشیدہ نہیں۔ (ضرورت ِطلاق)اوراس کے ساتھ ممکن نہیں بد دروازہ بند کرنا۔اوراس ( دروازہ کو بند کرنے) میں تنگی ہے۔ پس بیشک شان بد ہے کہ بھی دونوں ہی ایک دوسرے نفرت کرنے والے ہوتے ہیں: یا تو دونوں کی بداخلاقی کی دجہ سے، یا ہرایک کی آنکھ کے المصح کا دجہ ہے کسی اورانسان کی خوبصورتی کی طرف، یا دونوں کے گذران کی تنگی کی دجہ ہے، یا دونوں میں سے ایک کی حماقت کی وجہ سے،اوراس کے ماننداسباب کی وجہ سے: پس اس انتظام کا ہمیشہ رکھنا اس کے ساتھ : بڑی بلا اور تنگی ہوتا ہے۔

لغات الندفع إليه بهنا، تيزى ب جانا ..... اختَ مَلَ احتمالاً : الله الما، برداشت كرنا ..... العِبْءُ : بوجه خواه كس بحى چيز كامواور معنوى بوجه يعنى ذمه دارى جمع أغبّاء ..... تَنَاشَزَ الزوجان : خاونداور بيوى كانا خوش كوارزندگى كزارنا..... المحور ق: ب وقوفى ، انا ژى بن .

تشریح: دائمی معاونت یعنی زندگی بھر کی معاونت ورفاقت ۔ اور دائمی جیسی معاونت یعنی جب تک ساتھ رہنا مقدر ہے: اس وقت تک معاونت ورفاقت ۔ اور چونکہ دفت مقدر کا کسی کو پیڈ نہیں، اس لئے بید بھی گویا دائمی معاونت ہے ..... لیضیڈی معیشتھما : دونوں گذران میں تنگی محسوس کرتے ہیں ۔ مثلاً مرد جتنا خرچ دیتا ہے :عورت کے لئے کافی نہیں ۔ اور عورت جتنامانگتی ہے : مرد کے بس میں نہیں ۔ کہ

جُلدِيْجَم

تین چھوں کے مرفوع القلم ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_رسول اللہ سِللنَّ یَلَالیَ کَنَیْ کَنْ مَایا:'' تین شخصوں سے قلم اٹھادیا گیا ہے: سونے والے سے یہاں تک کہ بیدارہو،اور بچے سے یہاں تک کہ بالغ ہو،اور پاگل جیسے کم عقل سے یہاں تک کہ عمل آ جائے''(مشکوۃ حدیث ۳۲۸۷) تشرح: مذکورہ متیوں شخص دود جہ سے مرفوع القلم ہیں:

میہلی وجہ: طلاق وغیرہ تمام معاملات کا نفاذ اس پر موقوف ہے کہ معاملہ کرنے والا ان مصالح کو سمجھتا ہو جوعقو دکو چاہے والے ہیں۔اورسویا ہوااور بچہ اور پاگل ان مصالح کی معرفت سے کوسوں دور ہیں۔اس لئے ان کی طلاق واقع نہیں ہوتی۔ دوسری وجہ: دقوع طلاق ایک حکم شرعی ہے۔اور تکلیف شرعی کا مدار عقل تام پر ہے۔اور نابالغ میں عقل ناقص ہے اور پاگل میں سرے سے مفقو دہے۔اورسونے والے کی عقل کارگرنہیں،اس لئے ان کی طلاقیں واقع نہیں ہوتیںں پر چارح نے بڑھائی ہے)

فائدہ: مرفوع القلم ہونے کا بیہ مطلب نہیں کہ سونے والے کونماز کے لئے بیدار نہ کیا جائے ، بعض لوگوں کوالی غلط فنہمی ہوئی ہے۔ بخاری شریف (حدیث ۱۱۵) میں صراحت ہے کہ رسول اللہ ﷺ وتر پڑھنے کے لئے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کواٹھاتے تھے۔ اور بچ سے مرفوع القلم ہونے کے باوجود عادت ڈالنے کے لئے سات سال کی عمر سے نماز شروع کرائی جاتی ہے۔

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: " رُفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي حتى يبلُغَ، وعن المعتوه حتى يعقِلَ" أقول: السر في ذلك: أن مبنى جواز الطلاق، بل العقودِ كلِّها، على المصالح المقتَضِيَة لها؛ والنائم والصبى والمعتوه بمعزل عن معرفة تلك المصالح.

ترجمه: واضح ب\_لغت: مَعْزِل (ظرف)على ركى جگه د بمعزِل عن كذا: جدا، الگ، دور ـ مرجمه: واضح ب\_ لغت: مَعْزِل (ظرف) على مرجمه

زبردتی کی طلاق داقع نہ ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_رسول الله سَلِلْنَفَائِیَمُ نِفر مایا:''لاک کرنے میں نہ طلاق ہے نہ آزادی''تالالگانے کا مطلب ہے: زبردتی کرنا یعنی اگر کسی کومجوراور بالکل بے بس کر کے طلاق دلوائی یا غلام آزاد کرایا تو شریعت میں اس طلاق اور عماق کا \_\_\_\_\_\_ فَصَنَوْمَرْبَبَلْشِیَنْ کَھ جُلْدِ يَبْجَمُ

اعتبار نبيس (مشكوة حديث ٣٢٨٥)

تشرت کج مکراہ کی طلاق دودجہ سے را نگال جاتی ہے: پہلی دجہ: جو طلاق زبردتی دلوائی جاتی ہے: اس پر طلاق دینے والا راضی نہیں ہوتا۔ نہ اس طلاق دینے میں کوئی خاتگی مصلحت پیشِ نظر ہوتی ہے۔ وہ طلاق دینا محض ایک حادثہ کی دجہ سے ہوتا ہے: جس سے مفرنہیں۔ پس جس طرح سونے والے کی طلاق واقع نہیں ہوتی: مکراہ کی بھی واقع نہیں ہوتی۔

دوسری دجہ: جبرواکراہ کی طلاق کا اعتبار کرلیا جائے گاتو فساد کا دروازہ کھل جائے گا۔ زورآ ورنظالم جب کسی ضعیف دناتواں کی بیوی ہتھیا ناچا ہے گا:اس کو چیکے سے اچک لےگا،اور قتل کی دھمکی دے کر، مجبور کر کے طلاق حاصل کرلےگا۔ اور اگر مکرہ کی طلاق کوغیر معتبر قرار دیا جائے گا،اورز بردی کرنے والے کی امید پر پانی پھیر دیا جائے گا،اوراس کے مقصد کو یکسر پلیٹ دیا جائے گا،تو یہ چیز اکراہ کے ذریعہ ایک دوسرے پرظلم نہ کرنے کا سبب ہوگی۔اوراس کی نظیر: قاتل کی میراث

فا نکرہ: طلاق مکر میں صحاب کے زمانہ سے اختلاف ہے، اس لئے مجتمدین میں بھی اختلاف ہے: اتمہ ثلاث رحم م الله کے نزد یک زبرد تی کی طلاق واقع نہیں ہوتی۔ ان کا متدل مذکورہ روایت ہے۔ اور امام ابو صنیفہ وغیرہ فقتها، عراق کے نزد یک واقع ہوتی ہے۔ ان کا متدل حدیث: ثلاث جِلَّھن جِلَّہ، و هَزُلُهن جدَّ، النکاح، والطلاق، والرجعة ہے۔ یعنی تین چزیں: ان کی سخیدگی سخیدگ ہے، اور ان کی غیر سخیدگی سخیدگ ہے: وہ نکاح، طلاق، اور رجعت میں (مشکوۃ حدیث ۳۲۸۳) جب بنی مذاق میں دی ہوئی طلاق واقع ہوجاتی ہے، اور اس پر تمام الکہ کا تفاق ہے، حالات میں طلاق دینے والاطلاق پر اضی نہیں ہوتا، نہ اس طلاق واقع ہوجاتی ہے، اور اس پر تمام الکہ کا تفاق ہے، حالات میں طلاق ہوگ ۔ اور مذکورہ روایت محکم الدلالة نہیں۔ امام ابوداؤ در حمد اللہ نے اغلاق کے معنی غصبہ کے بی یعنی غصبہ میں طلاق پر اقد ام نہ کیا جاتے ہوتی ہوتا، نہ اس طلاق دافع ہوجاتی ہے، اور اس پر تمام الکہ کا تفاق ہے، حمد کہ میں طلاق

رہی میں کی بیادت کہ اکراہ کی طلاق کو غیر مؤثر کیا جائے گا توایک دوسرے پرظلم کا دردازہ بند ہوگا: قابل غور ہے۔ کیونکہ جب ایک شخص کسی کی بیوی کے پیچھیے پاگل ہور ہا ہوتو اس کوتل کرنے میں کیا باک ہوگا؟ پس اکراہ کی طلاق کومؤثر بنانے میں شوہر کی جان پنج جائے گی۔اور بیطلاق مکر َہ میں رضا کا ایک پہلو ہے۔

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: " لاطلاق ولا عَتَاق في إغلاقٍ " معناه: في إكراهٍ. اعلم: أن السبب في هدر طلاق المكره شيئان: أحدهما : أنه لم يرضَ به، ولم يُرِدْ فيه مصلحةً منزليةً، وإنما هو لحادثةٍ لم يجد منها بدًا، - إَنْ مَنْزَمَ بَبَاشَرُلَ -

رحمت اللار الواسعة

فصار بمنزلة النائم. وثانيهما : أنه لو اعتبر طلاقه طلاقا، لكان ذلك فتحًا لباب الإكراه، فعسى أن يختطفَ الجبارُ الضعيفَ من حيث لايعلم الناس، ويُخيفه بالسيف، ويُكرهه على الطلاق: إذا رغب في امرأته، فلو خَيَّبُنَا رجاءَ ه، وقَلَبْنَا عليه مرادَه: كان ذلك سببا لترك تظالم الناس فيما بينهم بالإكراه. ونظيره: ما ذكرنا في قوله صلى الله عليه وسلم: "القاتل لايرث"

ترجمہ، جان لیس کہ مکرہ کی طلاق کورائگاں کرنے کا سبب دوچزیں ہیں: ایک: یہ کہ دہ طلاق پر راضی نہیں۔ اور اس نے طلاق دینے میں کسی گھریلو مسلحت کا ارادہ نہیں کیا۔ اور دہ طلاق ایک حادثہ ہی کی دجہ سے ہ، جس سے اس کے لئے کوئی چارہ نہیں۔ پس دہ سونے دالے جیسا ہو گیا ۔۔۔ دوسری چیزید ہے کہ اگر اس کی طلاق کو طلاق مان لیا جائے گا تو یہ اکراہ کے در دازے کو کھولنا ہوگا۔ پس ہو سکتا ہے کہ کمرش کمز در کو اس طرح اُچک لے کہ لوگوں کو پتہ نہ چل، اور اس کو گلوار سے ڈرائے، اور اس کو طلاق پر مجبور کرے، جب دہ اس کی ہوی کا خواہش مند ہو۔ پس اگر ہم اس کی امید کو پورانہ کریں، اور ہم اس پر اس کے مقصد کو پلٹ دیں، تو یہ چیز اکراہ کے ذریعہ لوگوں کے ایک دوسرے پرظلم نہ کرنے کا سبب ہوگی۔ اور اس کی نظیر دہ ( حکمت ) ہے جوہم نے الفاتل لایوٹ میں ذکر کی ہے۔ میں در کرکی ہے۔ ک

نکاح سے پہلے طلاق نہ ہونے کی وجہ

حدیث (۱) ۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جس عورت کا انسان ما لک نہیں اس کوطلاق نہیں''یعنی جوعورت ابھی نکاح میں نہیں آئی:اس کوطلاق دینا درست نہیں (مفکوۃ حدیث ۳۲۸۲)

صدیت (۲) ۔ رسول الله سطلان یک نیک خوار مایا: 'نکار یہ پہلے طلاق نہیں' (مشکوۃ حدیث ۳۸۸) تشریح : طلاق کی دوشتمیں ہیں : مُنَجَز اور مُعَلَّق یعنی فی الفور دی ہوئی ، اور کسی چیز پر آویز ال کی ہوئی ۔ پھر معلّق کی دوصورتیں ہیں : نکاح مُعلق ، اور نکاح کے علاوہ کسی اور بات مُرمعلّق مثلاً دخول دار پر معلّق ۔ شاہ صاحب رحمہ الله فرمات ہیں کہ بی خطاہ رید دوایات سب صورتوں کو عام ہیں ، یعنی نکار سے پہلے ند مُخز طلاق دی جائلتی ہے، نہ معلّق کی جائلتی ب اور اس کی وجہ ہیہ ہے کہ طلاق کی صلحت کی وجہ سے مشروع کی گئی ہے۔ اور سلحت کی حقاق اسی دفتر کی جائلتی ہوئی ہے ، اور اس کی وجہ ہیہ ہے کہ طلاق کی صلحت کی وجہ سے مشروع کی گئی ہے۔ اور سلحت کا تحقق اسی وقت ہو سکتا ہے جب عورت نکاح میں آئے ، اور اس کی سیرت واخلاق سے واقفیت ہو یعنی اگر اس کے اخلاق پندر آئیں تو رکھے، در نہ چوڑ دے۔ پی صلحت تے تحقق سے پہلے عورت کو طلاق دینا ایہ اہ جسیا مسافر کا جنگل میں پائجاہد کا دار الحرب میں اقامت کی نیت رکنا جس کی دلالت حال تکن یہ کرتی ہے کہ اس کی نیت درست نہیں ، کیونکہ جنگل رہنے کے قابل جگر ہیں اور دار الحرب جُلدِيَنجَبَم

میں مجاہد کا قیام مشکل ہے۔

فا كده: امام شافعى اورامام احمد رحمهما الله كزد يك: طلاق اور عماق كى تعليق مطلقاً صحيح نہيں \_ يعنى اگر سى نے كہا كه وه فلال عورت نے نكاح كرتوا سے طلاق: يتعليق لغو ہے ۔ اور اس نے نكاح كر سكتا ہے ۔ اور امام ابوحنيفه رحمه الله ك نزديك: اگر ملك يا سبب ملك پر تعليق كى ہے تو معتبر ہے، ور نہ نبيں \_ مثلاً مذكورہ تعليق صحيح ہے ۔ اور اگراجنبى عورت ہے كہا: اگر گھر ميں گئى تو طلاق: يتعليق لغو ہے ۔ اور امام ما لك رحمه الله كنز ديك، عورت پورى طرح ياكى درجه ميں موت تعليق صحيح ہے، ور نه نبيس \_ مثلاً ميركما كہا كہ اور امام ما لك رحمه الله كنز ديك، عورت پورى طرح ياكى درجه ميں متعين ہوتو تعليق صحيح ہے، ور نه نبيس \_ مثلاً ميركما كہ اگر وہ فاطمہ سے يا فلاں خاندان يا فلاں علاق ہى عورت سے نكاح كر ميں تو يعليق

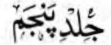
اور مذکوره بالا روایات امام شافعی اورامام احمد رحمهما الله کے نزدیک : تنجیز وتعلیق دونوں کو عام ہیں۔ اورامام ابوحذیفہ اور امام مالک رحمہما الله کے نزدیک : تنجیز کے ساتھ خاص ہیں۔ ان حضرات کی دلیل موطاما لک (۵۹۹۶ کتاب الطلاق ، باب طلاق ، باب طلاق ، المام ما لک رحمہما الله کے نزدیک : تنجیز کے ساتھ خاص ہیں۔ ان حضرات کی دلیل موطاما لک (۵۹۹۶ کتاب الطلاق ، باب طلاق ، باب طلاق ) کی روایت ہے : قاسم بن محدر حمد الله سے دریافت کیا گیا: ایک شخص نے کی عورت کی طلاق کو اس سے نکاح پر طلول کی دلیل موطاما لک (۵۹۹۶ کتاب الطلاق ، باب طلول ی کی روایت ہے : قاسم بن محدر حمد الله سے دریافت کیا گیا: ایک شخص نے کی عورت کی طلاق کو اس سے نکاح پر معلق کیا تو کی تعلق کی تو میں معلق کیا تو کی معلق کیا تو کی معلق کیا تو کی معلق کیا تو معلق کیا تو کیا تکم ہے ؟ قاسم رحمد الله نے کہا: ایک شخص نے ایک عورت سے ظہار کو اس سے نکاح پر معلق کیا تھا جھنرت عمر رضی الله عنہ نے اس کو تکم دیا کہ اگر وہ اس سے نکاح کر بے تو پہلے ظہار کا کفارہ ادا کر ہے ، پھر صحبت کر بے لی

اور مذکورہ روایات عام نہیں ہیں۔ امام طحاوی رحمہ اللہ نے مشکل الآثار (۲۸۱۱) میں بے روایت ذکر کی ہے کہ امام زہری رحمہ اللہ سے کہا گیا: کیا آپ کو معلوم نہیں '؟ امام زہری نے فرمایا ہے '' نکاح سے پہلے طلاق نہیں '؟ امام زہری نے کہا: کیوں نہیں المرحم نے اس کاوہ مطلب لیا ہے جورسول اللہ سِلالیٰ ایک اللہ مورت میتھی کہ ایک شخص پر اصرار کیا جاتا کہ فلال عورت سے نکاح کر، وہ جان بچانے کے لئے کہتا: میں نے اسے طلاق مخلطہ دی! تو بیکہنا لغو ہے۔ لیکن جو کہے کہ ان تزوجتُ فلانة فیص طالق تو وہ اس کوفی الحال طلاق نہیں دے رہا، بلکہ نکاح کے بعد دو ہے، پس وہ مورت میتھی کہ ایک شخص

[٤] وقال صلى الله عليه وسلم: " لاطلاق فيما لايملك " وقال عليه السلام: " لاطلاق قبل النكاح " أقول: الظاهر أنه يَعُمُّ الطلاق المُنَجَّزَ والمعلَّقَ بنكاح وغيره. والسببُ في ذلك: أن الطلاق إنما يجوز للمصلحة، والمصلحة لا تتمثل عنده قبل أن يملكها، ويرى منها سيرتها، فكان طلاقُها قبل ذلك بمنزلة نية المسافر الإقامة في المفازة، أو الغازي في دار الحرب، مما تُكَذِّبُه دلائلُ الحال.

Ŵ

ترجمہ:واضح ہے۔لغت: نَجَوْ :بالكل كمل كرنا يعنى في الفور طلاق دينا۔



## رجعي طلاقيس دوييي

## طلاقیں تین میں محدود ہونے کی وجہ

طلاقیں تین میں محدود ہیں۔ان سے زیادہ طلاقیں نہیں دی جاسکتیں۔اور یہ تحدید دوجہ ہے ہے: پہلی وجہ: تین سے کثرت کا آغاز ہوتا ہے۔اقل جمع تین ہیں۔ پس تین طلاقیں بہت ہو کئیں۔ان سے زیادہ کی ضرورت نہیں۔

دوسری وجہ: قیاس کا مقتضی بیتھا کہ طلاق ایک ہی ہوتی ۔ ای پر معاملہ ختم ہوجا تا ۔ مگر چونکہ طلاق کے بعد غور وفکر اور سوچنے کی ضرورت پیش آتی ہے ۔ بعض لوگوں کو بیوی کی قدر وقیمت جدائی کے بعد معلوم ہوتی ہے مشہور ہے: قد رِنعمت بعدز وال ِنعمت ۔ اس لئے ایک سے زیادہ طلاقیں مشروع کی گئیں ۔ اور اصل تجربہ ایک سے ہوجا تا ہے ۔ اور دو سے اس کی تحمیل ہوتی ہے ۔ اس لئے تین کے بعدز مام اختیار ہاتھ سے نکل جاتی ہے۔

تین طلاقوں کے بعد دوسرے سے نکاح ضروری ہونے کی وجہ ت

تین طلاقیں مغلّظ ہیں۔ یعنی ان سے حرمت گاڑھی، بخت اور مضبوط ہوجاتی ہے۔ اب پہلے شوہر سے نکاح کے لئے • <u>و اوسر زور بہنا شیر کر</u> جُلْدِ پَنْجَمْ

٥ المتنور بيباشيك ٢

دوسرے شوہر سے نکاح شرط ہے۔اور بیا شتر اط تین وجہ سے ہے: پہلی وجہ سے غایت کو مقق کرنے کے لئے سے یعنی بیہ بات پکی کرنے کے لئے کہ اب شوہر کا حق بالکلیہ ختم ہو گیا۔ اور طلاق کی آخری حد آگئی۔اور بیہ بات دوطرح سے محقق کی گئی ہے:

ایک : اس طرح سے کہ اگر دومر شخص سے نکاح کئے بغیر، پہلے شوہر سے نکاح درست ہوگا تو دہ ایک طرح کی رجعت ہوگی۔ کیونکہ رجعت کی دوصور تیں ہیں : ایک : تجدید نکاح کے بغیر تول یافعل سے رجعت ۔ یہ جب ہے کہ ایک یا دور جع طلاقیں دی ہوں ۔ ای کوعرف عام میں رجعت کہتے ہیں ۔ دوسری : تجدید نکاح کے ذریعہ رجعت ۔ یہ جب ہے کہ ایک یا دوبا کنہ طلاقیں دی ہوں ۔ اور رجعت کا مطلب سے ہے کہ ابھی شوہر کاحق باقی ہے۔ طلاقوں کی آخری حدنہیں آئی۔ پس اگر تین طلاقوں کے بعد بھی نکاح درست ہوگا تو دہ بھی رجعت ہوگی ۔ اس لئے نہایت کو تحق کرنے کے لئے دوسرے شوہر

دوم: عدت شوہر کے گھر میں گذارنا ضروری ہے۔اورعورت جب تک شوہر کے گھر میں، اس کے زیر دست اور اس کے اقرباء کے درمیان ہے: اس کا امکان ہے کہ عورت اپنی رائے کے خلاف مجبور ہوجائے، اورعورت خواہی نخواہی ان کی چکنی چپڑی باتوں پر راضی ہوجائے۔ پس تجدید نکاح پرعورت کی رضا مندی حقیقی رضا مندی نہیں ہوگی۔اور جب وہ عدت کے بعد ان لوگوں سے جدا ہوگی، اور دوسرا نکاح کرے گی، اور زمانہ کا گرم وسرد چکھے گی، پھر پہلے شوہر ے نکاح پر راضی ہوگی تو وہ اس کی تچی رضا مندی ہوگی۔اس طرح تین طلاقوں کا آخری حد ہونامحقق ہوگا۔

دوسری دجہ --- شوہر کی تعزیر کے لئے -- جب بیوی عدت کے بعد دوسری جگہ نکاح کر لے گی تو شوہراس کی جدائی کا مزہ چکھے گا۔اور بیہ بات اس کے لئے سزا ہو گی کہ اس نے اہم صلحت کو سوچ بغیر ناراضگی اور تنگ دلی کی پیر دی کیوں کی ؟اور آخری درجہ کا اقدام کیوں کیا؟

[٥] وكان أهل الجاهلية يطلّقُون ويُراجعون إلى متى شاء وا، وكان في ذلك من الإضرار مالا يخفى، فنزل قوله تعالى: ﴿ اَلطَّلَاقُ مَرَّتَانَ ﴾ الآية. معناه: أن الطلاق المُعَقِّبَ للرجعة مرتان، فإن طلقها الثالثة فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجًا غيرَه؛ وألحقتِ السنةُ ذوقَ العُسيلة بالنكاح.

والسرُّ في جعل الطلاق ثلاثًا، لا يزيد عليها: أنها أولُ حدٍّ كثرةٍ، ولأنه لابد من تُرَوٍّ، ومن

الناس من لايتبين له المصلحة حتى يذوق قَقْدًا، وأصلُ التجرِبةِ واحدةٌ، ويكمَّلُها اتنتان. وأما اشتراط النكاح بعد الثالثة: فلتحقيق معنى التحديد والإنها ء. وذلك: أنه لوجاز رجوعُها إليه من غير تَخَلُّلِ نكاح الآخر، كان ذلك بمنزلة الرجعة، فإن نكاحَ المطلقةِ إحدى الرجعتين؛ وأن المرأةَ مادامت في بيته، وتحت يده، وبين أظهر أقاربه: يمكن أن يُغلَب على رأيها، وتَضْطَرَ إلى رضا ما يُسَوِّلون لها، فإذا فارقَتْهم، وذاقتِ الحَرَّ والقَرَّ، ثم رضيتْ بعد ذلك، فهو حقيقةُ الرضا.

و أيضًا: ففيه إذاقةُ الفقد، ومعاقبةٌ على اتباع داعيةِ الضجر، من غير تَرَوِّي مصلحةٍ مهمةٍ. و أيضًا: ففيه إعظام الطلقات الثلاث بين أعينهم، وجعلُها بحيث لايُبادر إليها ، إلا من وَطَّنَ نفسَه على ترك الطمع فيها، إلا بعد ذُلٌّ وإرغام أنف، لامزيد عليه.

ترجمه، اورابل جاہلیت طلاق دیا کرتے تھے۔ اوررجوع کیا کرتے تھے۔ جب تک وہ جائے۔ اوراس میں جوایذ ا رسانی ہے وہ تحقی تبیس پس نازل ہوا..... اس کے معنی یہ میں کہ وہ طلاق جور جعت کو پیچھے لانے والی سے یعنی جس کے بعد رجعت درست ہے: دوبارہے۔ پھراگراس کوتیسری طلاق دی تووہ اس کے لئے حلال نہیں بعدازیں، تا آئکہ وہ پہلے شوہر کے علاوہ سے نکاح کرے۔اور حدیث نے تھوڑ اشہر چکھنے کونکاح کے ساتھ ملایا ۔۔۔ اور راز طلاق کوتین مقرر کرنے میں ، جن برزیادتی نہیں ہو سکتی: یہ ہے کہ (۱) تین کثرت کی پہلی حد ہے۔ (۲)اور اس کے لئے غور دفکر ضروری ہے۔ اور بعض لوگ دہ ہیں جن کے لئے مصلحت یعنی بیوی کی خوبی واضح نہیں ہوتی تا آئکہ وہ جدائی کا مزہ چکھیں۔اوراصل تجربہ ایک طلاق ہے۔اوردو تجربہ کو کمل کرتی ہیں -- اورر ہاتین کے بعد نکاح کی شرط لگانا: تو وہ حد بندی اور کمل کرنے کے معنی کو بروئے کارلانے کے لئے ہے۔اوراس کی تفصیل یہ ہے کہ (۱) اگر عورت کا شوہر کی طرف لوٹنا درست ہو، دوسر مے تحض کے نکاح کے درمیان میں آئے بغیر، تو وہ لوٹنا بمنزلہ رجعت کے ہوگا۔ کیونکہ مطلقہ سے نکاح دور جعنوں میں ہے ایک ب(٢)اور بد کمورت جب تک شوہر کے گھر میں، اور اس کے ہاتھ کے پنچ اور اس کے رشتہ داروں کے درمیان ب: ممکن ہے کہ وہ اس کی رائے کے خلاف مجبور کر دی جائے۔اور وہ اس بات پرخوش ہونے پر مجبور ہوجائے جو وہ لوگ اس کے سامنے مزین کر کے پیش کرتے ہیں۔ پس جب وہ ان سے جدا ہوجائے گی ،اورگرم وسرد عکھے گی، پھر اس کے بعد راضى ہوگى تو دەخقىقى رضامندى ہوگى \_\_\_ اور نيز : پس اس ميں جدائى كامز ، چكھنا ہے۔اورا ہم صلحت كوسو پے بغير تنگ دلی کے تقاضے کی پیروی کرنے پر سزاہے --- اور نیز: پس اس میں لوگوں کی نگاہوں میں تین طلاقوں کو شکین بنانا ہے۔ اور تین طلاقوں کواس طور پر بنانا ہے کہ ان کی طرف سبقت نہ کرے مگر دہ جس نے اپنے نفس کوخو کر بنالیا ہے، اس عورت میں آرز وترک کرنے کا ،مگرایسی رسوائی اور بے عزتی کے بعد جس پرزیادتی نہیں ہو عتی۔ < المَنزَمَر بَيْكَ

رحمة الله الواسعة

جُلَدِ پَجْم

افتزم بباشكار

لغات: العُسَيْلة: العَسَل (شهد) كى تشغير....تروَّى فى الأمو : غور وفكركرنا رتوَوِّ: اسم فاعل رتَوَوَّى : معدر .....فَقُدْ (معدر) كم مونا، كھوجانا \_ مرادجدانى ..... حَقَّقَ الأمو : حقيقت وواقع ينانا، سچاكرد كھانا، بروئكارلانا، پاية شوت كوپينچانا.....أنهى الشيئ بختم كرنا، كمل كرنا...... غُلِبَ على أموه : كى معامل يس مجور مونا \_ شوت كوپينچانا.....أنهى الشيئ بختم كرنا، كمل كرنا...... غُلِبَ على أموه : كى معامل يس مجور مونا \_ قوله : إلا بعد ذُل : استثناء من الاستثناء الأول . أى لايُبادر إلى طلاقها إلا من قطع الطمعَ فيها، إلا أن يصبر على ذُل وإرغام أنف الذى لامزيد عليه (سندى) شرح شرح ك

نحلیل میں صحبت شرط ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت رفاعه ترطی رضی الله عند کی بیوی خدمت نبوی میں حاضر ہو کیں۔ اور عرض کیا: میں رفاعہ کے نکاح میں تھی۔ انھوں نے مجھے طلاق دیدی، پس طلاق قطعی کر دی یعنی تین طلاقیں دیدیں۔ پھر میں نے عبد الرحمٰن بن الوَّبیر ے نکاح کیا۔ اس کے پاس صرف کپڑے کے پھند نے (حجمالر) جلسا ہے یعنی وہ نامرداز کا ررفتہ ہے۔ آپ نے فرمایا:'' کیاتم رفاعہ کی طرف لوٹنا چاہتی ہو؟''اس نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا:'' نہیں، یہاں تک کہتم پچھاس کا شہد چکھو، اوروہ پچھتم ار شہد چکھے!'' یعنی جب تک تم دونوں میں صحبت نہ ہور فاعہ کی طرف نہیں لوٹ سکتیں (مقلوۃ حدیث کا میں کا شہد چکھو، اورو شہد چکھی!' یعنی جب تک تم دونوں میں صحبت نہ ہور فاعہ کی طرف نہیں او ٹ سکتیں (مقلوۃ حدیث کا سرک تشریح: نبی میلائی کی بیٹ نکاح کی تمامیت کو صحبت کے ساتھ مشر وط کیا، تا کہ طلاق کی جونہایت اور آخری حدلوگوں کے لئے مقرر کی گئی ہے: دہ برو کے کار آئے، اور تحق واقعہ بن جائے۔ کیونکہ تحلیل میں اگر صحبت شرط نہیں ہو گی تو لوگ نکاح کا ڈھونگ رچالیں گے۔ زبانی ایجاب وقبول کر کے شوہ ہونانی کی میں طلاق دید دیگا۔ اور تکونی میں موگ تو لوگ نکاح

مقصد فوت موجائے گا۔

حلالہ کرنے ،کرانے والے پرلعنت کی وجہ

حدیث — حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ سِلانی تیکی نے حلالہ کرنے والے پراور جس کے لئے حلال کی گئی: لعنت فرمائی ہے۔ اس حدیث سے دوبا تیں معلوم ہو کیں: ایک: یہ کہ میڈ خل مکردہ تحریمی ہے۔ دوم: وہ عورت پہلے شوہر کے لئے حلال ہوجائے گی (مقلوۃ حدیث ۳۳۹۳) تشریح: حلالہ کرنا اور کرانا دو وجہ سے ممنوع ہے: پہلی وجہ: جو نکاح صرف حلالہ کی غرض سے کیا جاتا ہے، اس میں مقصد نکاح سے دنیوی معاملات میں تعاون — پیش نظر نہیں ہوتا۔ اس لئے بید نکاح بے مقصد ہونے کی وجہ سے منوع ہے۔ رجعتهادته الواسعة

دوسری دجہ بحلیل کے لئے نکاح کروانا بے حیائی ہے۔اس سے غیرت کا جنازہ نکل جاتا ہے۔ برتاؤ بکرا بیوی پر چڑھانا گوارہ کرلیاجا تاہے۔اورد نیوی معاملات میں تعاون حاصل کرنے کا اس نکاح سے پچھوداسط نہیں اِس لئے بیدنکاح منع ہے۔

[٦] وقال صلى الله عليه وسلم لامرأة رِفاعة، حين طلقها، فبتَّ طلاقَها، فنكحتُ زوجًا غيره: "أتُريدِين أن ترجعى إلى رفاعة؟" قالت: نعم، قال: "لا حتى تذوقى عُسَيلَتَه، ويذوق عُسَيلَتَكِ" أقول: إنما شَرَطَ تمامَ النكاح بذَوق العسيلة: ليتحقق معنى التحديد الذى ضُرب عليهم، فإنه لولا ذلك لاحتال رجل بإجراء صيغة النكاح على اللسان، ثم يُطَلِّقُ في المجلس، وهذا مناقضةٌ لفائدة التحديد.

[٧] ولعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المُحَلِّلَ والمُحَلَّلَ له. أقول : لـماكان من الـناس من ينكح لمجرد التحليل، من غير أن يقصد منها تعاونًا في الـمعيشة، ولا يتم بذلك المصلحةُ المقصودةُ؛ وأيضًا: ففيه وقاحةٌ وإهمالُ غيرَةٍ، وتسويغُ ازدحامٍ على الموطوء ة، من غير أن يدخل في تضاعيف المعاونة: نُهى عنه.

ترجمہ: (۱) میں کہتا ہوں: آپ نے نکاح کی تمامیت کوتھوڑ اشہد چکھنے کے ساتھ اس لئے مشروط کیا کہ اُس تحدید کی حقیقت بروئے کارآئے جولوگوں کے لئے لازم کی گٹی ہے۔ پس بیٹک شان میہ ہے کہ اگر میہ بات (صحبت کی شرط) نہ ہوگی تو آدمی ضرور حیلہ کرے گا زبان پر نکاح کا لفظ جاری کرنے کے ذریعہ، پھر وہ مجلس میں طلاق دیدے گا۔ اور میہ حیلہ کرنا تحدید کے مقصد کوتو ڑنا ہے۔

(2) میں کہتا ہوں: جب بعض لوگ صرف حلالہ کی غرض نے نکاح کیا کرتے تھے، اس کے بغیر کہ وہ عورت سے معیشت میں تعاون کا ارادہ کریں، اورایسے نکاح سے مصلحت مقصودہ تام نہیں ہوتی۔ اور نیز: پس اس نکاح میں بے حیائی معیشت میں تعاون کا ارادہ کریں، اورایسے نکاح سے مصلحت مقصودہ تام نہیں ہوتی۔ اور نیز: پس اس نکاح میں بے حیائی اور غیرت کو از غرب کے معلمت معیشت میں تعاون کا ارادہ کریں، اورایسے نکاح سے مصلحت مقصودہ تام نہیں ہوتی۔ اور نیز: پس اس نکاح میں بے حیائی معیشت میں تعاون کا ارادہ کریں، اورایسے نکاح سے مصلحت مقصودہ تام نہیں ہوتی۔ اور نیز: پس اس نکاح میں بے حیائی اور غیرت کی بی تعاون کا ارادہ کریں، اور ایسے نکاح سے مصلحت مقصودہ تام نہیں ہوتی۔ اور نیز: پس اس نکاح میں بے حیائی اور غیرت کو رائگاں کرنا ہے۔ اور معاون کی بی بی معیشت کی گئی (یہ لما کا جو اور محکمت معیشت کی گئی (یہ لما کا جو اب ہے)

حیض میں طلاق ممنوع ہونے کی وجہاوراس کی تلاقی کا طریقہ

حدیث - حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دی۔ یہ بات رسول اللہ مَظلَّنَهَ اللَّ یے ذکر کی گئی۔ آپ کمبت خفا ہوئے اور فرمایا:'' جاہئے کہ وہ عورت کو نکاح میں واپس لے لے۔ پھر اس کورو کے رہے۔ حو اسٹو کر پہلیٹے تربہ ک

رجعة اللاي الواسعة

101

جلديجم

بہاں تک کہ پاک ہوجائے، پھراے ( دوسرا) جیض آئے۔ پھر پاک ہو، پس اگراس کی رائے ہوتو پاک ہونے کی حالت میں، چھونے سے پہلے یعنی صحبت کرنے سے پہلے طلاق دے۔ پس بیدوہ عدت ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے عورتوں کو طلاق دینے کا حکم دیا ہے' (مشکوۃ حدیث 2017)

تشری : سورة الطلاق بے شروع میں ارشاد پاک ب: ﴿ يَسْ أَيُّهَا النَّبِيُ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوْهُنَ لِعِدَّتِهِنَ ﴾ ترجمہ: اب پنج براجب تم عورتوں کوطلاق دوتوان کوان کی عدت کے شروع میں طلاق دولیعنی حض سے پہلے پاکی کی حالت میں طلاق دو(مسلم شریف میں آیت کی ایک قراءت: فسط لمقود ہن فی قُبُلِ عد تھن ہے)اور حدیث نے بیقد بڑھائی کہ اس پاکی میں عورت سے صحبت نہ کی ہو۔

پس حض کی حالت میں طلاق دینا جائز نہیں۔ بیطلاق بدعی یعنی گناہ کا کام ہے۔ مگرطلاق داقع ہوجائے گی۔ پھراگر تلافی ممکن ہو یعنی ایک یا دور جعی طلاقیں دی ہوں تو تلافی کرنی ضر دری ہے۔ جیسے مسجد میں تھوک ڈالنا گناہ ہے، ادراس کی تلافی تھوک صاف کرنا ہے (مشکوۃ حدیث ۷۰۸)

اور حیض کی طلاق کی تلافی کی صورت میہ ہے کہ عورت کو تول کے ذریعہ نکاح میں واپس لیلے یعنی عورت سے کہہ دے کہ میں نے تجھے نکاح میں واپس لیا۔ پھر جب عورت پاک ہو، اور طلاق دینے کی رائے ہو، تو صحبت کئے بغیر طلاق دے۔ اور اگر حیض میں نتینوں طلاقیں ایک ساتھ دیدی ہیں تواب تلافی کی کوئی صورت نہیں۔ یہ حض بعبہ ہیں ہیں

اور حيض مين طلاق دين كي ممانعت: دووجه ب ب:

یہ کی وجہ بحض کا زماند فطری نفرت کا زماند ہے۔ حض میں عام طور پر عورت میلی کچیلی اور بوسیدہ کپڑوں میں رہتی ہے۔ پس حیض میں طلاق دینے میں احتمال ہے کہ شوہر نے واقعی ضرورت کی بنا پر تہیں، بلکہ فطری نفرت کی بنا پر طلاق دی ہو۔ عالانکہ بید اعید قابل پذیر ایٰ تہیں۔ بی حالت تو عورت کی ایک مجبوری ہے، اور فطری نفرت کی وجہ ہے جو محف طلاق دیتا ہے وہ پچچتا تاہے۔ اور ایسی صورت میں رجعت کرنے کی بھی نوبت آتی ہے۔ نیز ایسے سفلی جذب کی پیروی کرنے نے نفس کی حالت بھی خراب ہوتی ہے۔ طلاق تو ای وقت دینی چاہتے جب کوئی ایسی صلحت سامنے ہوجس کو تا تم کی دیتی ہو شلاً عورت بدچلن ہو۔ اور تعدالت تو تابل پذیر ایکی مصلحت سامنے ہوجس کو تائم کرنے کا تقل سیک مالت بھی خراب ہوتی ہے۔ طلاق تو ای وقت دینی چاہتے جب کوئی ایسی صلحت سامنے ہوجس کو تائم کرنے کا تقل سیکر محکم میلان ہوتا ہے: میں نفس خراب تہیں ہوتا۔ ینظرت قابل پذیر ایک سے بی پی کی کی حالت میں، جب عورت کی طرف فطری میلان ہوتا ہے: میں نفس خراب تہیں ہوتا۔ ینظرت قابل پذیر ایک ہے۔ پس پا کی کی حالت میں، جب عورت کی طرف فطری میلان ہوتا ہے: مرد غورت سے فائدہ الحمانے کے بجائے طلاق پر اقد ام کر یہ تو تی تم ایسے میں ہورت کی مالات ہوں ہوتی ہوتا ہے تو تی میں ہوتا ہے تو اور ایسے معظلی نفرت ہو تو کی محسن میں ہوتا ہے تو کہ میں میں ایک کی حالت میں، جب عورت کی طرف میلان ہوتا ہے: مرد غورت سے فائدہ الحمانے کے بجائے طلاق پر اقد ام کر یہ تو تی تو تو تی تو تی میں میں ہوتا ہے۔ تعلی میں ایک طلاق دینے کے لئے طہر کا زمانہ تعین کیا ہے۔ اور حیض کی طالت میں جل اور کی کی مالت میں، جب عورت کی طرف فطری دوسر کی دوجہ: حیض میں طلاق دینے سے معدت کی ہو جاتی ہو ۔ اس کی تفصیل ہی ہے کہ احداف تر وہ سے حیض مراد عدت گذار نی پڑتی ہے۔ اور شوافع قُر وء سے طہر مراد لیتے ہیں۔ ان کے نز دیک جس طہر میں طلاق دی گئی ہے، وہ طہر عدت میں شار ہوتا ہے۔ پس جب عورت کو تیسر احیض آئے گا: عدت پوری ہوجائے گی۔ اور اگر حیض میں طلاق دی ہے، تو اس حیض کے ساتھ جب چوتھا حیض آئے گا: تب عدت پوری ہو گی۔ پس دونوں صورتوں میں عدت کمبی ہوجائے گی۔ اس لئے عورت کو پریشانی سے بچانے کے لئے طہر کا زمانہ طلاق کے لئے متعین کیا گیا، اور حیض میں طلاق کی ممانعت کر دی۔ اور جس طہر میں طلاق دی جاتی ہے: اس میں صحبت کی ممانعت دوہ جہ سے کی ہو

پہلی وجہ: حیض کے بعد جب پاکی کا زمانہ آتا ہے تو مردطبعی طور پر عورت کی طرف راغب ہوتا ہے۔ پس اس وقت استمتاع کے بجائے طلاق دینا تچی ضرورت پر دلالت کرتا ہے۔ اور صحبت کر لینے سے رغبت ست پڑ جاتی ہے اور طبیعت سیر ہوجاتی ہے، پس ایسے وقت میں طلاق دینا ایسا ہے جیسا پہیٹ بھر گیا تو دستر خوان بڑ ھا دیا!

دوسری وجہ: پاکی میں صحبت کرنے کی صورت میں اختال ہے کہ حمل تھہر گیا ہو۔ پس عورت اگلاحیض آنے تک پر یشان رہے گی کہ اے عدت حیض سے گذارتی ہے یا وضع حمل ہے؟ عورت کو اس الجھن سے بچانے کے لئے اُس طہر میں صحبت کی ممانعت کردی جس میں طلاق دینی ہے (بید وجہ شارح نے بڑھائی ہے)

درمیان میں ایک طہر خالی چھوڑنے کی وجہ: نبی سَلاَیْنَقَائِیَمُ نے حضرت ابن عمر رضی اللّٰدعنہ کو نیچ میں ایک طہر خالی چھوڑنے کاحکم دیا تھا۔حالانکہ مستلہ کی روسے یہ بات ضروری نہیں کسی نے حض میں طلاق دی ہو، پھررجوع کرلیا ہو، تو پاک ہونے کے بعد طلاق دےسکتا ہے۔ایک طہر درمیان میں خالی رکھنا ضروری نہیں نے پس پیچکم دولحتوں کی بنا پرتھا:

پہلی مصلحت — طلاق کی عقلی مصلحت کواعلی درجہ میں فائز کرنا — ابھی یہ بات بیان کی جا چکی ہے کہ ایک نفرت طبعی ہوتی ہے، جو حض وغیرہ کی وجہ ہے ہوتی ہے۔ اس کی بنا پر طلاق نہیں دینی چاہئے۔ دوسری نفرت بعقلی ہوتی ہے، جو عورت کی بدچلنی دغیرہ کی وجہ ہے ہوتی ہے، ای نفرت کی وجہ سے طلاق دینی چاہئے۔ مگر بیددونوں نفر تیں بہت سے لوگوں پر مشتبہ ہوجاتی ہیں۔ وہ دونوں میں ابتیاز نہیں کر سکتے۔ اس لئے ضروری ہے کہ کوئی ایسی چیز متعین کی جائے جس

اور بید بات معلوم ہے کہ چین نفرت کی اختمالی جگہ ہے، اس لئے حیض میں طلاق دینے کو نبی سلالیتی تیکی نے ناپسند کیا۔ اور طہر رغبت کی اختمالی جگہ ہے۔ پس ای میں طلاق دینی چاہئے۔ عقلی صلحت اور عقلی نفرت ای صورت میں متحقق ہوتی ہے۔ کیونکہ رغبت کے زمانہ میں طلاق پر اقدام کر ناعظی مصلحت کی اختمالی جگہ ہے۔ بھرایک طہر چھوڑ کر آئندہ طہر میں طلاق دینا عقلی مصلحت کو اعلی درجہ پر فائز کرنا ہے۔ کیونکہ لمبے عرصہ تک دل میں طلاق کا خیال باتی رہنا اس پر دلالت کرتا ہے کہ یوتی ہے۔ عقلی مصلحت کو اعلی درجہ پر فائز کرنا ہے۔ کیونکہ لمبے عرصہ تک دل میں طلاق کا خیال باتی رہنا اس پر دلالت کرتا ہے کہ یوتر کے عقل کا فیصلہ ہے، اس میں نفس کا ذرا دخل نہیں۔ اور بید تد بیر خالص ہے یعنی گھر کو سنوار نے ، می کے لئے طلاق دی ہے۔ کیونکہ جب درمیان میں ایک طہر خالی چھوڑ کے گا، اور آئندہ طہر میں طلاق دے گا تو ماہ ڈیڑھ ماہ کا وقفہ ہوگا۔ اس عرصہ احوال میں تبدیلی آتی ہے۔عورت حیض سے پاکی کی طرف، پراگندگ سے آرائش کی طرف،ادر مرد کی طبیعت انقباض سے انبساط کی طرف پلٹتی ہے۔ پھر بھی دل سے طلاق کا خیال نہ نگلناعقلی مصلحت کواعلی درجہ پر فائز کرنا ہے۔ چنانچہ نبی سِلاتی کی نے درمیان میں ایک طہراد رایک حیض کولانے کا تھم دیا تا کہ عقلی مصلحت (عقلی نفرت) امر داقعہ بن جائے۔

ملحوظہ : شاہ صاحب قدس سرۂ نے دوبا تیں رلاملا کر بیان کی ہیں ،جس کی وجہ سے عبارت پیچیدہ ہوگئی ہے : ایک :حیض میں طلاق کی ممانعت کی وجہ ۔ دوسری : درمیان میں ایک طہر چھوڑنے کی وجہ ۔ شرح میں دونوں باتوں کوالگ الگ کمیا ہے۔ اس لئے تقریر کو کتاب سے ملاتے وقت خیال رکھیں ۔

101

جلديجم

وحمت اللاز الواسعة

جُلدَيْجَم

داعية: يتوقف تهذيبُ النفس على إهمالها، وترك اتباعها، وقد يشتبهُ الأمران على كثير من الناس، فلا بد من ضرب حدٍّ يتحقق به الفرق، فَجَعَلَ الطهرَ مظنةٌ للرغبة الطبيعية، و الحيضَ مطنةٌ للبغضة الطبيعية، و الإقدامَ على الطلاق، على حين رغبةٍ فيها، مظنةٌ للمصلحة العقلية، و البقاءَ مددةٌ طويلةٌ على هذا الخاطر، مع تحوُّل الأحوال من حيض إلى طهر، ومن رثاثة إلى زينة، و من انقباض إلى انبساط: مظنةٌ للعقل الصُّراح و التدبير الخالص؛ فلذلك كره الطلاق في الحيض، وأَمَرَ بالمراجعة و تخلل حيض جديد. و أيضًا: فإن طلَّقها في الحيض، فإن عُدَّتُ هذه الحيضةُ في العدة، انتقصتُ مدةُ العدة، و إن لم تُعدُّ تضررت المرأة بطول العدة، سواء كان المراد بالقروء: الأطهار أو الحيض؛ ففي كل ذلك مناقضةٌ للحد الذي ضربه الله في محكم كتابه من ثلاثة قروء. و إنما أمر أن يكون الطلاقُ في الطهر قبل أن يَمَسَّهَا للمعنيين:

وثانيهما: أن يكون ذلك أبعدَ من اشتباه النسب.

جائے گاتو عورت ضررا تھائے گی عدت کمبی ہونے کی وجہ سے ،خواہ قُر وء سے مراد پا کیاں ہوں یا حیض ۔ پس ہر صورت میں اس حدکوتو ڑنا ہے جس کواللہ تعالی نے اپنی تحکم کتاب میں مقرر کیا ہے ۔ یعنی تین قر وء پرزیادتی ہوگی۔ اور آپ نے تحکم دیا کہ طلاق پا کی میں ہوعورت کو چھونے سے پہلے : دو معنی کی وجہ سے : ایک : عورت میں طبعی رغبت کا باقی رہنا ۔ کیونکہ صحبت کرنے کی وجہ سے رغبت کی تیز کا ست پڑ جاتی ہے ۔ اور دوسرے : وہ نسب کے اشتباہ سے بہت دور ہے ( یہاں نسب کے اشتباہ کا کوئی موقع نہیں، اس لئے شارح نے پیوجہ بدلدی ہے) کہ

100

جُلَدَيْجَ

طلاق پر گواہ بنانے کی وجہ

اللد تعالی نے طلاق پر دوگواہ بنانے کا حکم دیا ہے۔اس میں دو حکمتیں ہیں:

بہلی حکمت : شرمگاہوں کے معاملہ کی اہمیت ظاہر کرنامقصود ہے، تا کہ نکاح کی طرح فک نکاح بھی لوگوں کے روبروہو۔ دوسری حکمت : نسب گڈمڈ نہ ہویعنی کہیں ایسا نہ ہو کہ عورت طلاق کا جھوٹا دعوی کرکے دوسرا نکاح کرلے اور اس سے اولا دہو۔ پس بیاولا دصاحب فراش کی مانی جائے گی جبکہ نفس الا مر میں وہ دوسرے کی ہے۔اور طلاق کے گواہ ہو تگے تو بی صورت پیش نہیں آئے گی۔اور ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ کل کوشو ہر کانفس شرارت کرے یا بیوی بچوں کی محبت غالب آئے،اور میاں بیوی متفق ہو کر طلاق کو گا ڈخور دکر دیں۔اور طلاق کے گواہ ہوں گے تو ایسانہیں ہو سکے گا۔

فائده بسورة الطلاق آیت دومیں ارشاد پاک ہے: ﴿وَأَشْفِدُوْ اذَوَىٰ عَدْلِ مَنْكُمْ ﴾ترجمہ: اوراپ لوگوں میں ۔ لیعنی سلمانوں میں سے دومعتبر آ دمی گواہ بنالو۔ بیتکم عام ہے: نکاح میں گواہ بنانا، طلاق پر گواہ بنانا اور اختتام عدت پر گواہ بنانا: سب کو آیت شامل ہے۔ پھر حدیث نے اضافہ کیا کہ نکاح میں گواہ بناناصحت نکاح کے لئے شرط ہے۔ ارشاد فرمایا: الب خایا اللاتھی یُنکھن أنفسَق بغیر بینة : وہ عورتیں رنڈیاں ہیں جو گواہوں کے بغیر اپنا نکاح کرتی ہیں (مقطوق حدیث الب ال

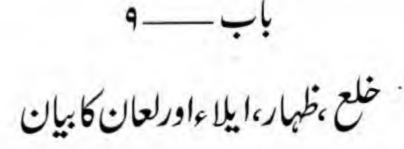
## ایک طہر میں نتیوں طلاقیں دینے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — حضرت محمود بن لبید رضی الله عند ، مردی ہے کہ رسول الله مَلاقيد مَلاقيديم کوايک ايس محض كر بارے ميں اطلاع دى گئى، جس نے اپنى بيوى کو تينوں طلاقيں ايک ساتھ ديدى تھيں ۔ آپ غضبنا ک موکر کھڑے موتے، اور فرمايا: أيسلعب بكت اب الله عزوجل، وأنا بين أظهر كم ! کيا الله تعالى كى كتاب كر ساتھ كھڑے موتے، اور فرمايا: أيسلعب بكت اب الله عزوجل، وأنا بين أظهر كم ! كيا الله تعالى كى كتاب كر ساتھ كھڑے موتے، اور فرمايا: أيسلعب بكت اب الله عزوجل، وأنا بين أظهر كم ! كيا الله تعالى كى كتاب كر ساتھ كو كرديا گيا: ولي فرمايا: أيسلعب بكت اب الله عزوجل، وأنا بين أظهر كم ! كيا الله تعالى كى كتاب كر ساتھ كو كرديا گيا: فرمايا: أيسلعب بكت اب الله عزوجل، وأنا بين أظهر كم ! كيا الله تعالى كى كتاب كر ساتھ كولو از شروع كرديا گيا: حال الله عن الله عزوجان موجود ہوں ! يعن قرآن كريم ميں الك الله تعالى كى كتاب كر ساتھ كھولو از شروع كرديا گيا:

[٩] وإنما أمر الله تعالى بإشهاد شاهدين على الطلاق لمعنيين: أحدهما: الاهتمامُ بأمر الفروج، لنلايكون نظمُ تدبير المنزل، ولا فَكُه، إلا على أعين الناس. والثانى: أن لا تشتبه الأنسابُ، وأن لايتواضعَ الزوجان من بعد، فَيُهْمِلان الطلاق، واللهُ أعلم. [١٠] وكره أيضًا جمعَ الطلقات الثلاث في طهر واحد. وذلك: لأنه إهمالٌ للحكمة المرعية في شرع تفريقِها، فإنها شرعت ليتدارك المفرِّط، ولأنه تضييقٌ على نفسه، وتعرضٌ للندامة. وأما الطلقات الثلاث في ثلاثة أطهار: فأيضًا: تضييقٌ، ومظنةُ ندامةٍ، غير أنها أخفُ من الأول من جهةٍ وجودِ التروِّي، والمدةِ التي تتحول فيها الأحوالُ، وربَّ إنسانٍ تكون مصلحتُه في التحريم المغلَّظ.

ترجمه: واضح ب لغت : تَوَاضَع القوم على الأمر : لوكول كاكس كام پرتفق مونا ـ تصحيح : فى التحريم المغلَّظ اصل ميں فى تحريم المغلَّظ (اضافت ك ساتھ) تقاريقي مخطوط كرا چى - كى ب -

حمتاللا الواسعت



ا-خلع میں قباحت ہے، مگر بوقت حاجت جائز ہے

خلع : ے معنی ہیں: مال یے عوض بیوی کوطلاق دینا۔ خلع میں پھو قباحت ہے۔ کیوبکہ شوہر نے جو مہر عورت کو دیا ہے، اس یے عوض دہ بیوی نے فائدہ اٹھا چکا ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ بعض ظالم شوہر نہ بیوی کورکھنا چاہتے ہیں کہ اس کے حقوق کی فکر کریں، نہ چھوڑتے ہیں۔ بیوی شک آجاتی ہے۔ شوہر اس کی مجبوری سے یہ ناجائز فائدہ اٹھا تا ہے کہ طلاق دینے کے لئے اس سے پچھ مال، یا کم از کم مہر کی معافی ، یا اس کی واپسی کا مطالبہ کرتا ہے۔ حالا کہ اس نے بیوی کو جو ہے اس کے مقابلہ میں دہ بیوی سے جو کہ تو کہ معافی ، یا اس کی واپسی کا مطالبہ کرتا ہے۔ حالا کہ اس نے بیوی کو جو پچھ دیا ہے اس کے مقابلہ میں دہ بیوی سے حجت کر چکا ہے، پھر اس مال کو واپس لینے کا کیا سوال پیدا ہوتا ہے؟ سورۃ النہ ا، آ ہو اس کے مقابلہ میں دہ بیوی ہے جو ہی کہ ہو، حالا نکہ تم باہم ایک دوسرے سے بیچا ہو، اور دہ حور تیں تم سے پکا قول د قر ار لے چکی ہیں؟!' یعنی بوقت عقد قطعی طور پر مہر طے ہو چکا ہے۔ پس اب اس قول د قر ارکوتو ز کرکل مہر یا اس کا پچھ حصہ داپس کیسے لیتے ہو؟!

ای بات کالحاظ کر کے بی سیلی تیکی بلی خالان کے ایک واقعہ میں مہر کی والیسی کا مطالبہ رد کر دیا ہے۔ ایک واقعہ میں جب میاں بیوی لعان سے فارغ ہوئے تو رسول اللہ سیلی تیکی نے دونوں میں تفریق کر دی۔ شوہر نے مہر کی والیسی کا مطالبہ کیا۔ آپ نے فرمایا:''اگر تونے بیوی کے بارے میں تچی بات کہی ہے، تو مہر صحبت کا عوض بن گیا۔ اور جھوٹی بات کہی ہے: تب تو مہر کی والیسی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا''(مشکو ۃ حدیث ۲۰۳۲)

البتہ ایک صورت میں مہر کی معافی یا واپسی کا مطالبہ جائز ہے۔ وہ بیہ ہے کہ عورت بھی محسوں کرے کہ مزاجوں میں تخالف اورطبیعتوں میں بُعد کی وجہ سے شوہر کے ساتھ نباہ نہیں ہو سکے گا، اور اللّٰہ کے احکام کی خلاف ورزی ہوگی یعنی وہ شوہر کے حقوق ادانہیں کر سکے گی، اور مردبھی یہی سمجھےتوالی صورت میں خلع جائز ہے۔

\$

بات جائز نہیں کہ اس مال میں سے پچھ بھی لوجوتم نے ان کومہر میں دیا ہے، مگر بید کہ میاں بیوی دونوں کواندیشہ ہو کہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی تعمیل نہیں کرسکیں گے۔سواگرتم (حکام) کواندیشہ ہو کہ وہ دونوں احکام خدادندی کی تعمیل نہیں کرسکیں گے تو دونوں پرکوئی گناہ نہیں ،اس میں جس کودے کرعورت اپنی جان چھڑا لے'

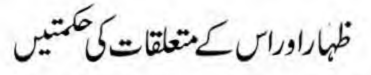
﴿ الخلع، والظهار، واللعان، والإيلاء)

اعلم: أن الخلع فيه شناعة ما، لأن الذى أعطاها من المال قد وقع فى مقابلة المسيس، وهو قوله تعالى: ﴿وَكَيْفَ تَأْخُدُوْنَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ، وَأَخَذُنَ مِنْكُمْ مِيْثَاقًا غَلِيْظًا واعتبر النبيُّ صلى الله عليه وسلم هذا المعنى فى اللعان، حيث قال: "إن كنتَ صدقتَ عليها فهو بما استَحْلَلْتَ من فرجها". ومع ذلك: فربما تقع الحاجة إلى ذلك فذلك قوله تعالى: فيلاً جَنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيْمَا افْتَدَتْ بِهِ

ترجمہ: واضح ہے۔البتہ ایک بات جان لیں:عنوان میں لعان کا ذکرایلاء سے پہلے کیا ہے، مگر باب میں لعان کا تذکرہ ایلاء کے بعد آخر باب میں ہے۔

تصحيح : أعطاها تمام شخوں ميں أعطاه تھا۔ لي ي شارح نے كى ہے۔ كيونكه مهر عورت شوہر كونبيں، بلكه شوہر: عورت كوديتا ہے۔

\$



ظہار : يوى كومر مات ابد يد كے ساتھ، يان كى ايسے عضو كے ساتھ تشيد دينا جس كا ديكھنا حرام ہے۔ جيسے يوى سے كہا كە '' تو مير بے لئے ميرى مال كى پيٹرى طرح ہے (انتِ على تكظهد أمى) — زمانة جاہليت ميں لوگ ظہار كيا كرتے تھے۔ وہ ان كو مال كى پيٹرى طرح گردانا كرتے تھے۔ پھر وہ بھى يوى ہے صحبت نہيں كرتے تھے۔ كيونكہ ظہار كى تر يم ان كے زديك طلاق كى تر يم سے تحت تھى۔ مگر يوى دوسرا نكاح بھى نہيں كر على تھى۔ اور اس ميں عورت يے حق ميں جو مصرت تھى و مخفى نہيں ۔ عورت نہ تو محبوب رہتى كہ دوسرى عورتوں كى طرح شوہر مے متى تع مو، اور نہ بالا تى كى تر معاملہ اس كے ہاتھ ميں ہو — پھر جب نبى سے كان تو تھے۔ مرحب من ميں حضرت تقوم ہوں اور نہ بالا كى تو تھے۔ كھر جو ب معاملہ اس كے ہاتھ ميں ہو — پھر جب نبى سائل تو تھے۔ ملاح م شوہر مے متى تع ہو، اور نہ بے نكاحى ہوتى كہ اس كا معاملہ اس كے ہاتھ ميں ہو — پھر جب نبى سائلا تي كى تو وقت ميں حضرت اوں بن الصامت رضى اللہ عنہ فر ايك ضعيف البھر بوڑ ھے آ دمى تھے – اپنى يوى خولہ بنت تعليہ درضى اللہ عنہ ہا ركيا۔ اور آپ ہے ساتھ دو تو گا گيا ہوتى كہ اس كار تو سورة المجادلة كى ابتدائى چار آ يہ تي نازل ہو كيں ۔ جن ميں ظہار كا تھى ہيں كيا ہوتى كار يہ اللہ عنہ ہے جو تو سورة المجادلة كى ابتدائى چار آ يہ ميں نازل ہو كيں ۔ جن ميں ظہار كا تھم ہيان كيا گيا۔ اس كا خلاصہ ب ہے كہ ظہار سے اير حرمت پیدانہیں ہوتی۔ البتہ شوہر نے ایک نامعقول اور جھوٹی بات کہی ہے، اس لیے کفارہ ادا کرنا ضروری ہے۔ اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ظہار کرنے والوں کا قول (انتِ علیّ تحظھر امی) کونہ تو بالکل نظر انداز کیا، اس کوابدی حرمت کا موجب قرار دیا۔ بلکہ حرمت موقتہ یعنی کفارہ ادا کرنے تک حرمت کا موجب قرار دیا۔ اور ظہار کرنے والوں کا قول دووجہ سے بالکا پہ نظر انداز نہیں کیا:

پہلی وجہ: ظہار کرنے والے نے خوداس بات کواپنے او پر لازم کیا ہے، پس وہ ازقبیل التزام عبد ہے۔اورالتزامات ِعبد قابل مؤاخذہ ہیں۔جیسے کوئی شخص منت مانے تو اس کا ایفاء ضروری ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ا: ۷۸۸)

دوسری دجہ: دہ ظہار کرنے والے کی پختہ ارادہ ہے بولی ہوئی بات ہے، پس دہ بمنز لہ قشم ہے۔ جیسے حلال کوحرام کرنا، یاحرام کوحلال کرنا نیمین ہے۔

ادراللہ تعالیٰ نے اس قول کوابدی حرمت کا موجب بھی قرار نہیں دیا: جیسا کہ جاہلیت کا تصور تھا۔ کیونکہ اس میں عورت سے حق میں سخت ضررتھا۔ بلکہ اس قول کو کھارہ کی ادائیگی تک حرمت کا سبب بنایا۔

کفارہ میں دوخصوصیتیں ہیں: ایک: کفارہ گناہ کومٹاتا ہے۔ دوم: التزام کی خلاف ورزی سے شوہر جو دل میں تنگی محسوس کرے گا: کفارہ اس کوختم کرے گا۔

اور ظہار میں بولی ہوئی بات جھوٹ اس لئے ہے کہ وہ دوحال ے خالی نہیں : یا تو خبر ہے یا انشاء ۔ خبر یعنی اطلاع دیت ہے کہ اس کی بیوی اس کی مال ہے۔ اور انشاء یعنی وہ بیوی کو ماں بنا تا ہے ۔ اگر اطلاع دی ہے تو وہ جھوٹ اس لئے ہے کہ بیوی نہ تھیت ماں ہے نہ مجازا۔ تھیت ماں نہ ہونا تو ظاہر ہے۔ حقیقی ماں وہ ی ہے جس نے اس کو جنا ہے۔ اور مجازی ماں اس لئے نہیں کہ بیوی اور ماں میں نہ تو علاقہ تشبیہ ہے، نہ علاقہ مجاورت ۔ جبکہ مجاز کے لئے ان دو علاقوں میں سے کوئی علاقہ ضروری ہے، جس کی وجہ سے بیوی کو ماں اور ماں کو بیوی کہ سکیں ۔۔۔ اور انشاء ہے یعنی مظاہر بیوی کو ماں بنا رہ ہے تو یہ بھی غلط ہے۔ کیونکہ بیوی کو ماں اور ماں کو بیوی کہ سکیں ۔۔۔۔ اور انشاء ہے یعنی مظاہر بیوی کو ماں بنا رہا پرکوئی دلیل نقلی موجود ہے، نہ دلیل عقلی ، پس بیہ بات محض حمات ہے ۔ اور محمد ہے اور محمد ہیں ۔ نہ کہ بیوی کو ماں بنا رہا

اور ظہار کرنے والے کا قول نامعقول اس لئے ہے کہ وہ بیوی پرظلم وستم ڈھانا ہے۔اور اس کو پریشانی میں مبتلا کرنا ہے، جبکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کا حکم دیا ہے۔

اور كفار يرتنيب وارتين مقرر كے بين : غلام آزاد كرنا، سلسل دوماه كروز ، دكھنا، اور ساتھ مسكينوں كوكھانا كھلانا: بير كفار اس لئے تجويز كئے تين كد كفاره كاايك مقصد زجر وتونيخ ہے ۔ كفاره ت نگاموں كرسات بيد با ميتحضر ہوجاتی ہے كہ وہ آئندہ كفارہ كے خوف سے اس فعل پر اقدام نہيں كرے گا۔ اور كفاره سے بيه مقصداس وقت حاصل ہوسكتا ہے : جب لہ جملہ انتِ عليَّ حظهر أم يفظا خبر ہے۔ اور عقود ميں ہونے كى وجہ محق انشاء ہے ا

جُلدَيْج

| رَجْمَةُ اللَّهُ العَالِمُ الْوَاسْعَجْةَ | 17.                                           | جؚ۠لدِۑؙ۬ڿڹؘ                     |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------|
| ے:بای طور کہ اس کوا تنامال خرچ کرنے       | کا مکلّف بنایا جائے ، جواس کے فنس کوز مرکر۔   | کوتاہی کرنے والے کوکسی بخت عبادت |
|                                           | تے ہیں، یاس طرح کہ اس کو شخت بھوک پیا تر      |                                  |
| ر الأم، فلا يَقْرُبُونَهن بعد ذلك         | مرَّمون أزواجَهم، ويجعلونهن كظهر              | وكان أهبل الجاهلية يح            |
| يمتع منه كما تتمتع النساء من              | سىدة مالايخفى، فلاهى حَظِيَّةٌ ت              | أبدًا، وفي ذلك مــن الـمـف       |
| بة في زمان النبي صلى الله عليه            | أمرها بيدها، فلما وقعت هذه الواقع             | أزواجهن، ولا هي أيَّمٌ يكون أ    |
| تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ إلى قوله       | لله عزوجل: ﴿قَدْسَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي | وسلم، واستُفْتى فيها، أنزل ا     |
| *                                         |                                               | ﴿عَذَابٌ أَلِيْمٌ ﴾              |
| إنه أمرٌ ألزَمَه على نفسه، وأَكَّدَ       | م يَجعل قولَهم ذلك هدرًا بالكلية، لا          | والسرُّ فيه: أن الله تعالى لم    |
| الجاهلية، دفعًا للحرج الذي                | بمان؛ ولم يجعله مؤبَّدًا كما كان في           | فيه القول بمنزلة سائر الأي       |
| دافعةً للآثام، مُنْهِيَةً لما يجده        | وقَتا إلى كفارة، لأن الكفارة شُرعت            | كان عندهم؛ وجعله مو              |
|                                           |                                               | المكلَّف في صدره.                |
| حقيقةً، ولا بينهما مشابهة أو              | ورًا : فلأن الزوجة ليست بأم                   | وأما كونُ هذا القول زُ           |
| لان خبرًا؛ وهو عقدٌ ضارٌّ غيرُ            | اسْم إحداهما على الأخرى، إن ك                 | مجاورة تُصَحُّحُ إطلاق           |
| استنبطَه ذوو الرأي في أقطار               | ما أو حاه الله في شرائعه، ولا مما ا           | موافق للمصلحة، ولام              |
| 4                                         |                                               | الأرض، إن كان إنشاءً.            |
| رحسان إليه.                               | ظلم وجور، وتضييقٌ على من أُمر بالإ            | وأما كونُه منكرًا: فلأنه ف       |
| أو صيامً شهرين متتابعين: لأن              | عتقَ رقبة، أو إطعامَ ستينَ مسكينا،            | وإنما جُعلت الكفارة :            |
| ل الاقتحام في الفعل، خشية أن              | لون بين عَيْنَي المكلَّف ما يكبَحُه عز        | من مقاصد الكفارة: أن يك          |
| النفس: إما من جهةِ كونها بذلَ             | ، إلا بكونها طاعةً شاقةً،تغلب على ا           | يلزَمَه ذلك، ولايمكن ذلك         |
|                                           | ساةِ جوعٍ وَعَطَشٍ مُفْرِطَيْن.               | مالٍ يُشَحُّ به، أو من جهة مقا   |
| ا نگاں نہیں کیا۔ اس لئے کہ وہ ایک ایہ     | ، کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس قول کو بالکل ر   | ترجمہ: اوراس میں رازیہ ہے        |
|                                           | ا زم کیاہے، اور کچی کی ہے اس معاملہ میں با۔   |                                  |
|                                           | ن میں تھا،اس تنگی کو ہٹانے کے لئے جوجاہلیہ    |                                  |

موقّت بنانا: اس لئے کہ کفارہ گنا ہوں کومٹانے کے لئے مشروع کیا گیا ہے، اس بات کوختم کرنے والا ہے جس کو مكلف



جُلْدِ پَجْمَ

اپنے سیندیل پا تا ہے ۔۔۔ اور ر بااس بات کا جھوٹ ہونا: پس اس لئے کہ بیوی حقیقت میں ماں نہیں ہے۔ اور نہ دونوں ک کے در میان کوئی مشابہت یا کوئی ایسی مجاورت ہے جو درست کرے دونوں میں ۔۔ ایک کے نام کے اطلاق کو دوسری پر، اگر یہ بات خبر ہے۔ اور دہ مفترت رساں معاملہ ہے مصلحت ۔۔ ہم آ ہتک نہیں ، اور نہ دہ ان با توں میں ۔۔ ہم کو اللہ نے دومی کیا ہے اپنی شریعتوں میں یعنی اس کی کوئی نقلی دلیل بھی نہیں۔ اور نہ دہ ان چز وں میں ۔۔ ہم کو تعلنہ دوں نے نا کالا ہے زمین کے کناروں میں یعنی اس کی کوئی نقلی دلیل بھی نہیں ، اگر سہ بات از شاہ ہے۔۔ اور ر با اس کا نا معقول نا کالا ہے زمین کے کناروں میں یعنی اس کی کوئی تقلی دلیل بھی نہیں ، اگر سہ بات از شاہ ہے۔۔ اور ر با اس کا نا معقول یات ہونا: تو اس لئے کہ دوظلم و ہو رہے ، اور اس پڑینگی کرنا ہے جس کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا تکم دیا گیا ہے۔۔۔ اور کفارہ گر دانا گیا ہے : غلام آ زاد کرنا ، یا ساتھ مسکنوں کو کھانا کھلانا ، یا دوماہ کے مسلس روز ۔۔ ر کھنا: اس لئے کہ کفارہ کے مقاصد میں سے ہی ہے کہ ملقف کی نگا ہوں کے ساتھ دوہ بات ر ہے کا کو باز ر کھی کام میں گھنے ۔۔ اس خوف ۔۔ کہ اس پر دہ چز لازم ہوجائے۔ اور نہیں ممکن ہے یہ بات گر کفارہ کی خت دشوار عبادت ہو کا ہوں کے میں کی کوئی ہوئی کہ کو کو ہوں ای کی اور کر دور ہوت ہو کے دور ہو کی دان ہی کے کہ کفارہ کے اس پر دہ چز لازم ہوجائے۔ اور نہیں ممکن ہے یہ بات گر کفارہ کے خت دشوار عبادت ہو نے دی دور در کھاں اس لئے کہ کفارہ کے ل یا تو کفارہ کے ہو نے کی دوجہ سے : ایسا مل خربی کر کنا ہے میں بینے کی کی جاتی ہے ، یا حد سے زیادہ بھوک اور پیاس بر داشت

لغات: مُنْفِية (اسم فاعل ازباب افعال) أَنْهَى الشيئ بختم كرنا......غَلَب عليه: زير كرنا، غالب مونا۔ تشريح: مجاز کے لئے علاقۂ تشبیہ یا اس کے علاوہ پچپس علاقوں میں سے کوئی علاقہ ضروری ہے۔ یہی ۲۵ علاقے مجاورت (پڑوس) کہلاتے ہیں ۔تفصیل نورالانوار (ص ۱۰۸) اور اس کے حاشیة تمر الاقمار میں حقیقت ومجاز کی بحث میں ہے۔ تنبیہ: کفاروں کے ذکر میں: ساٹھ مسکینوں کوکھلانا: مقدم ذکر کیا ہے، تا کہ دونوں مالی کفارے ایک ساتھ موجا کیں۔ ک

ايلاء كابيان اورمدت إيلاء كي حكمت

سورة البقرة آیات ۲۳۶ و۲۲۷ میں ارشاد پاک ہے :''ان لوگوں کے لئے جواپنی بیویوں سے صحبت نہ کرنے کی قتم کھاتے ہیں : چار ماہ تک انتظار کرنا ہے۔ پس اگر وہ رجوع کریں تو اللہ تعالیٰ بخشے دالے، بڑے مہر بان ہیں۔اور اگر وہ طلاق کا پختہ ارادہ کریں تو اللہ تعالیٰ سننے والے جاننے والے ہیں''

تفسیر : ایلاء کے لغوی معنی ہیں : قشم کھانا۔ اور شرعی معنی ہیں : چار ماہ یا چار ماہ سے زیادہ یا مدت کی تعیین کے بغیر بیوی سے صحبت نہ کرنے کی قشم کھانا۔ زمانۂ جاہلیت میں لوگ قشمیں کھایا کرتے تھے کہ وہ ہمیشہ یا لمبی مدت تک اپنی بیویوں س صحبت نہیں کریں گے۔ اس میں عورتوں پرظلم اوران کو ضرر پہنچانا تھا۔ چنانچہ مذکورہ آیات نازل ہو کمیں ، اور چار ماہ کی مدت مقرر کی ۔ اب اگر اس مدت میں شوہر نے صحبت کر لی تو قشم کا کفارہ ادا کرے ، اور بیوی اس کے نظر کی معنی کے بغیر بیوی مقرر کی ۔ اب اگر اس مدت میں شوہر نے صحبت کر کی تو قشم کا کفارہ ادا کرے ، اور بیوی اس کے نکاح میں رہے گی ۔ اور اگر چار مہینے گذر گئے،اوراس نے بیوی سے صحبت نہ کی توایک طلاق بائنہ داقع ہوجائے گی۔ بیا حناف کا مسلک ہے۔اورائمہ ثلاثہ کے نزدیک بحورت قاضی سے رجوع کرے گی۔قاضی شوہر کو مجبور کرے گا کہ یا تو بھلائی کے ساتھ چھوڑ دے یعنی طلاق دیدے،یا دستور کے مطابق روک لے یعنی صحبت کرےاور شم کا کفارہ دے۔

اورمدت ايلاء جارماه دووجه بمقرركى ب:

کیہلی وجہ: چارماہ ایک ایسی مدت ہے جس میں تفس لامحالہ صحبت کرنے کا مشاق ہوتا ہے۔اورا گراس مدت میں صحبت نہ کی جائے توضحت کو نقصان پہنچتا ہے،الا بیر کہ آ دمی نامر دہو۔اوریہی حال عورت کا بھی ہے۔ایک واقعہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی صاحبز ادمی حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا سے دریافت کیا تھا کہ عورت زیادہ سے زیادہ کتنے دنوں تک صبر کریکتی ہے؟ حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا نے کہا: چھ ماہ یا چار ماہ (رواہ مالک، در منثورا: ۲۷۲) چنا نچہ ایلاء کے لئے یہی مدت مقرر کی گئی، تا کہ زوجین میں ہے کسی کو بھی ضرر نہ پہنچ۔

دوسری وجہ: مدت ایلاء سال بھر مقرر نہیں کی جاسکتی کہ وہ بہت ہی کمبی مدت ہے۔ آ دھا سال بھی مقرر نہیں کی جاسکتی کہ وہ بھی لمباعرصہ ہے۔ اور چوتھائی سال( تین ماہ) بہت ہی کم وقفہ ہے۔ اور نصف اور رابع کے درمیان کسر: ثلث ہی ہے، اس لئے اس کو تجویز کیا کیونکہ بیا ایک معتدل مدت ہے۔

قال الله تعالى: ﴿ لِلَّذِيْنَ يُؤْلُوْنَ مِنْ نَسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرِ ﴾ الآية. اعلم: أن أهل الجاهلية كانوا يحلفون أن لايَطَأُوا أزواجَهم أبدًا، أو مدةً طويلةً، وفى ذلك جُور وضرر، فقضى الله تعالى بالتربص أربعة أشهر: ﴿فَإِنْ فَاءُ وَا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُوْرٌ رَحِيْمٌ ﴾ واختلف العلماء فى الفىءِ: فقيل: يُوُقَفُ الْمُولِيُ بعدَ مُضِيَّ أربعة أشهر، ثم يجبر على التسريح بالإحسان، أو الإمساك بالمعروف؛ وقيل: يقع الطلاق، ولا يُوقَف. أما السر فى تعيين هذه المدة : فإنها مدة تَتَوَقَ النفسُ فيها للجماع لامحالة، ويتضرر بتركه، إلا أن يكون مَوُوفًا؛ ولأن هذه المدة تُلُتُ السنةِ، والثلثُ يُضبطُ به أقلُ من النصف، والنصفُ يُعَدُّ مدةً كثيرةً.

ترجمہ: جان لیں کہ اہل جاہلیت قسم کھایا کرتے تھے کہ دہ اپنی ہیویوں ہے کبھی بھی یا لمبی مدت تک صحبت نہیں کریں گے۔ اور اس میں ظلم ومضرت ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے چار ماہ کے انتظار کا فیصلہ کیا: '' پس اگر وہ رجوع کرلیں تو اللہ تعالیٰ بخشنے والے نہایت مہربان ہیں'' ۔ اور علماء نے رجوع کرنے میں اختلاف کیا ہے: پس کہا گیا: روکا جائے ایلاء کرنے والا چار ماہ گذرنے کے بعد؛ پھر مجبور کیا جائے: بھلائی کے ساتھ چھوڑنے پریادستور کے مطابق روکنے پر (بیدائم شکر انڈی کر ان جا ب - فائز مُن مُزَمَر بَبَنَافِیَنْ بِہِ اوركہا گيا: طلاق داقع ہوگی، اورنبيں ردكا جائےگا (بيا حناف کی رائے ہے) - رہا اس مدت کی تعيين ميں راز : تو بيشک وہ مدت ايک ايک مدت ہے جس ميں نفس لامحالہ صحبت کرنے کا مشتاق ہوتا ہے، اور آ دمی کو صحبت نہ کرنے سے ضرر پہنچتا ہے۔ الا بير کہ آ دمی آ فت رسيدہ ہو - اور اس لئے کہ بيدت سال کا تہا تک ہے۔ اور تہا تک کے ذریعہ نصف کے کم کو منف ط کيا جاتا ہے یعنی اس سے نیچ کسر: ثلث ہے۔ اور نصف بہت مدت شار کی جاتی ہے (اور چوتھا تکی بہت کم مدت ہے) بی عنی اس سے نیچ کسر: ثلث ہے۔ اور نصف بہت مدت شار کی جاتی ہے (اور چوتھا تکی بہت کم مدت ہے)

145

<u>حاد "</u>

لعان کی مشروعیت کی وجہ

حدیث (۲) ---- حضرت عُویم تَحجلانی رضی اللّه عند نے رسول اللّه سَلّانيَةَ مَنَّلَمُ سَلّانَ عَرض کیا: اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ کسی کو ( مشغول ) دیکھے تو کیا کرے، اگر وہ اس کوتل کر دے تو وہ قصاصاً قتل کیا جائے گا، پھر وہ کیا کرے؟ آپؓ ن فرمایا:'' تمہمارے اور تمہماری بیوی کے متعلق حکم نازل ہو چکا ہے، جاوًا لے لیکر آوُ'' پھر سجد میں دونوں نے لعان کیا۔ جب فارغ ہوئے تو حضرت عویمرؓ نے کہا: اگر اب بھی میں اس عورت کو رکھوں تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ میں نے جھوٹ کہا۔ پھر انھوں نے اس عورت کوتین طلاقیں دیدیں (مشکوۃ حدیث ۳۳۰)

تشریح: زمانة جاہلیت میں جب آ دِمی اپنی بیوی پرزنا کی تہمت لگا تاتھا، پھران میں اس سلسلہ میں مناقشہ ہوتا تھا، تودہ کاہنوں (جنوب سے دریافت کر کے خبریں دینے والوں) کی طرف رجوع کیا کرتے تھے۔ جیسا کہ حضرت معاویہ دِضی اللّٰہ ح المُتَنزِ مَرْبَبَالْمَسَرَلَہِ ﴾ —

جُلْدَ پَنِجَمَ

عند کی والدہ ہند بنت عُتبہ کے واقعہ میں ہوا تھا۔ پھر جب اسلام کا زمانہ آیا تو: (الف)اس کا کوئی جواز باقی نہ رہا کہ کا ہنوں ہے رجوع کیا جائے: ایک : تو اس وجہ ہے کہ اسلام قطعاً کہانت کا روادار نہیں ۔ ملت حینفی کا مدار کہانت کو چھوڑنے اور اس کو گمنا م کرنے پر

ہے۔حدیث میں ہے کہ:''جوشخص کا بن کے پاس گیا،اوراس کی باتوں کی تصدیق کی ،تواس نے اس دین کا انکار کیا جومحد (ﷺ) پرنازل ہواہے''(مفکوۃ حدیث ا۵۵ باب الحیض)

دوم:اس وجہ سے کہ کا ہنوں سے رجوع کرنا۔ ان کا صدق وکذب جانے بغیر۔ سخت نقصان دہ ہے۔کا ہن بھی ایک انسان ہے۔اس سے غلطی ہو علق ہے۔ دہ ہُری کو بد کاربتا سکتا ہے۔اور وہ بتات سے باتیں معلوم کر کے بتاتے ہیں۔ اور جنات بڑی جھوٹی مخلوق ہے۔

(ب)اوریہ بات بھی ممکن نہیں کہ شوہر سے چارگواہ طلب کئے جائیں، ورنہ اس کوحد ماری جائے: کیونکہ زنا تنہائی میں ہوتاہے۔اور شوہراپنے گھر کے احوال جانتا ہے۔اور اس کے سمامنے ایسے قرائن آتے ہیں جو دوسروں کے سامنے نہیں آتے۔ پس اس خانگی معاملہ پراس سے گواہ کیسے طلب کئے جاسکتے ہیں؟

(ج)اور شوہر کو دوسروں کے برابر بھی نہیں رکھا جا سکتا: جن کو گواہ پیش نہ کر سکتے پر حد ماری جاتی ہے : اور اس کی دود جہیں ہیں :

پہلی وجہ: شوہر شرعاً دعقلاً مامور ہے کہ اپنی بیوی کی ،جو اس کے قبضہ میں ہے، ننگ دعار کی باتوں سے حفاظت کرے۔شوہر فطری طور پراس شخص کو برداشت نہیں کرسکتا جو اس کی بیوی پر ، جو اس کی نگرانی میں ہے، چڑھنے کی کوشش کرے۔پس اگر شوہر کوئی شک کی بات دیکھے گاتو ضر درفکر کر گے۔ادرضر در معاملہ قاضی کے سامنے لے جائے گا۔

دوسری وجہ: شوہر کا معاملہ دوسر لوگوں سے اس لئے بھی مختلف ہے کہ شوہر وہ آخری شخص ہے جس کے ذریعہ شنک ختم کیا جاتا ہے یعنی اس کے بیوی کے پاس آنے پرکوئی بھی انگلی نہیں اٹھا تا۔ اور اس کے ذریعہ بیوی کی شرمگاہ کی حفاظت مطلوب ہے یعنی وہ بیوی سے صحبت کرتا ہے، دوسرا کوئی اس کا مجاز نہیں ۔ پس اگر شوہر بیوی پر دارو گیر کرنے میں دوسروں ک طرح ہوگا تو حرم کی حفاظت ناممکن ہوجائے گی۔ اور بیوی ہیسوا بن جائے گی!

پھر جب زمانة نبوت ميں شوہر كے تہمت لگانے كا واقعه پيش آيا تو نبى سلالنة يتائم متر دور ہے: بھى سكوت اختيار فرمايا، له يدواقع بہت تفصيلى ہے۔ ہند بنت عتبہ پہلے فاركہ بن مغيره مخزوى كنكاح ميں تھى۔ شوہر نے ان پرزنا كى تہت لگائى ان كاباپ عتبه يمن كے ايك كابن كے پاس سبكو فيصلہ كے لئے كرايا۔ كابن نے فيصله ديا كہ يدعورت گندى اور بدكار نبيس ہے، اور وہ ايك بادشاہ جن كى، جس كانام معاويہ ہوگا۔ اس فيصلہ كے بعد فاركہ نے ان كور كھنا چاہا۔ مگر وہ تيار نہ ہو كي اور اندى اور بدكار نبيس ہے، اور وہ ايك بادشاہ جن كى، جس كانام رضى اللہ عنه پيدا ہوئے۔ تفصيلى ہے۔ مند بند تعتبہ پہلے فاركہ بن مغيرہ مخزوى كے نكاح ميں تھى۔ شوہر نے ان پرزنا كى تہت لگائى۔ ان كاباپ عتبه يمن ك ايك كابن كے پاس سبكو فيصلہ كے لئے كريا۔ كابن نے فيصلہ ديا كہ يدعورت گندى اور بدكار نبيس ہے، اور وہ ايك باد شاہ جن كى، جس كانام معاويہ ہوگا۔ اس فيصلہ كے بعد فاركہ نے ان كور كھنا چاہا۔ مگر وہ تيار نہ ہو كي ۔ اور انحوں نے حضرت ابوسفيان سے نكاح كيا۔ جن سے حضرت معاد يہ رضى اللہ عنه پيدا ہوئے۔ تفصيل سيو طى رحمد اللہ كابن نے فيصلہ ديا كہ يعورت گندى اور بدكار نبيس ہے، اور وہ ايك باد شاہ جن كى، جس كانام رضى اللہ عنه پيدا ہوئے۔ تفصيل سيو طى رحمد اللہ كى تارين الحلفاء مى ١٢٠ اور كم معاد بي معرب بہ كان كار ميں ہوں ا خلديج

کیونکه شو ہرکا معاملہ دوسروں سے مختلف نظر آیا، اور بھی حدز نا اور حد قذف کی آیات کے عموم میں شو ہر کو بھی شامل کر کے فرمایا:''گواہ لاؤ، درنہ تمہاری پشت پر حد لگے گ' یہاں تک کہ حضرت ہلال ٹے وہ بات کہی جواد پر آچکی۔ پھر اللہ تعالیٰ لعان کا حکم نازل فرمایا۔ اور بنیا دی با تیں لعان میں دو ہیں:

ا۔ لعان: شوہر کی چند مؤ کد تشمیں ہیں کہ وہ سچاہے۔اس سے شوہر حد قذف سے بری ہوجائے گا۔اور شبہ کی سوئی عورت پرڑ کے گی۔اور شوہرا نکار کر بے تواس پر حد قذف جاری ہو گی۔

۲ – اورعورت کی چندمؤ کد تشمیں ہیں کہ شوہر جھوٹا ہے،اس سے عورت حدزنا سے بری ہوجائے گی۔اورا نکار کرے تواس پر حدزنا جاری ہوگی۔

حاصل گفتگو: بیرے کدایک ایسے معاملہ میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، نداس کونظرا نداز کیا جاسکتا ہے ، ندسنا جاسکتا ہے مؤکد قسموں کے ذریعہ فیصلہ کرنے سے بہتر کوئی صورت نہیں۔ یہی لعان کی مشروعیت کی وجہ ہے۔ مزیر محمد وق

فائدہ بحض قتم سے انکار پرحد جاری نہیں کی جائے گی۔ بلکہ انکار کرنے دالے کوقید میں رکھا جائے گا۔ تا آنکہ قسمیں کھائے یاجرم کا اعتراف کرے۔ اگر شُوہراعتراف کرے کہ اس نے جھوٹی تہمت لگائی ہے تو اس کوحد قذف ماری جائے۔ ادرا گرعورت زنا کا اعتراف کرے تو اس پرحد زنا جاری کی جائے۔

عورت كوفهمائش كى وجه \_\_\_\_\_ حديث سے بيد بات ثابت ہے كدلعان كے وقت خصوصيت سے عورت كوفهمائش كى جائے كہ دہ اللہ سے ڈرے اور جھوٹى فتسميں نہ كھائے - بيد فہمائش كرنا اس لئے ضرورى ہے كہ قسموں كا مقصود بروئے كار آئے يعنی بظاہر خطا كارعورت ہے - كيونكہ بلا وجہ كوئى شخص اپنے گھر كوبد نام نہيں كرتا - گھركى بدنا مى آ دمى كى اپنى بدنا مى ہے گريہ بھى اختال ہے كہ شوہر نے پورى تحقيق كے بغير محض شك كى بنيا د پرتہمت لگائى ہو، پس اگر عورت واقعى بے گناہ ہے تو اس كے ليے فتسميں كھا ناجائز ہے ۔

لعان کے بعد حرمت کی وجہ — اور حدیث سے بیہ بات بھی ثابت ہے کہ لعان کے بعد عورت ہمیشہ کے لئے شوہر پُرحرام ہوجائے گی۔ پس اگر شوہر خود ہی طلاق دید نے تو فبہا، ورنہ قاضی دونوں میں تفریق کردے گا۔اور بیحرمت مؤتبہ ہ دوہ جہ سے ج:

پہلی وجہ: جب دونوں میں باہم اختلاف ہوگیا، اور دونوں کے دل غیظ وغضب سے بھر گئے، اور شوہر نے عورت کو بدنام کرنے میں کوئی کسر باقی نہ چھوڑی: تواب دونوں میں مودّت وموافقت کی کوئی صورت باقی نہیں رہی۔ اور نکاح جن مصالح کی بنیاد پر مشروع کیا گیا ہے ان کامدار مودت وموافقت پر ہے۔ پس اب نکاح باقی رکھنا بے معنی ہے۔ دوسری وجہ: بیابدی تحریم زوجین کی سرزنش کے لئے ہے کہ انھوں نے ایسے سلین معاملہ پراقد ام کیوں کیا؟! رَجْمَةُ اللَّهُ الْوَالْسَعَةَ،

| قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِيْنَ يَرْمُوْنَ أَزْوَاجَهُمْ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءُ ﴾ الآية، واستفاض حديث |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عُوَيمر العَجْلاني، وهلال بن أمية.                                                                           |
| اعلم: أن أهـل الجاهلية كانوا إذا قذف الرجل امرأتُه، وكان بينهما في ذلك مناقشة، رجعوا                         |
| إلى الكُهَّان، كما كان في قصة هند بنت عتبة. فلما جاء الإسلام:                                                |
| [الف] امتنع أن يُسَوَّعُ لهم الرجوعُ إلى الكهان، لأن مبنى الملة الحنيفية على تركها                           |
| وإخمالها، ولأن في الرجوع إليهم_ من غير أن يُعرف صدقُهم من كذبهم _ ضررًا عظيمًا.                              |
| [ب] وامتنع أن يُكَلُّفَ الزوجُ بأربعة شهداء، و إلاضُرِبَ الحدُّ: لأن الزنا إنما يكونُ في                     |
| الخلوة، ويَعْرف الزوجُ ما في بيته، ويقوم عنده من المَخايل مالا يمكن أن يعرفه غيره.                           |
| [ج] وامتنع أن يُجعل الزوج بمنزلة سائر الناس، يُضربون الحدَّ: لأنه مأمور شرعًا وعقلاً                         |
| بحفظِ ما في حَيِّزِه من العار والشنار، مجبولٌ على غيرةِ أن يُزْدَحَمَ على مافي عِصمته، ولأن                  |
| الزوج أقصى ما يُقطع به الريبة، ويُطلب به تحصينُ فرجها، فلو كان هو فيما يؤاخذها به                            |
| بمنزلة سائر الناس: ارتفع الأمان، وانقلبت المصلحة مفسدةً.                                                     |
| وكان النبي صلى الله عليه وسلم - لما وقعت الواقعة - مترددًا: تارةً لا يقضى بشيئ لأجل                          |
| هـذه المعارضات، وتارةً يستنبط حكمَه مما أنزل الله عليه من القواعد الكلية، فيقول: " البينةَ،                  |
| أو حدًا في ظهرك "حتى قال المبتلى: والذي بعثك بالحق! إني لصادق، فَلَيُنْزِ لَنَّ الله ما يُبَرِّئُ            |
| ظهرى من الحد، ثم أنزل الله تعالى آية اللعان.                                                                 |
| والأصل فيه: أنه:                                                                                             |
| [١] أيمانٌ مؤكدة: تُبْرِئُ الزوجَ من حد القذف، وتُثبت اللَّوثَ عليها، فإن نَكل ضُرب الحد.                    |
| [٢] وأيمانُ مؤكدة منها، تُبَرِّئُها، فإن نكلت ضربت الحد.                                                     |
| وبالجملة: فلا أحسنَ فيما ليس فيه بينةٌ، وليس مما يُهدر، ولا يُسمع: من الإيمان المؤكدة.                       |
| وجرت السنةُ: أن تُذَكِّرَ المرأةُ: تحقيقا للمقصود من الأيمان.                                                |
| وجرت السنة : أن لا تعود إليه أبدًا: فإنهما بعد ماحصل بيهنما هذا التشاجر، وانطوت                              |
| صدورُهما على أشد الوحر، وأشاع عليها الفاحشة: لايتوافقان، ولا يتوادَّان غالبا، والنكاحُ                       |
| إنما شُرع لأجل المصالح المبنية على التوادَّ والتوافق. وأيضًا: ففي هذه زجر عليهما، من                         |
| الإقدام على مثل هذه المعاملة.                                                                                |
| المَسْزَمَرُ بَبَالْشِيَرْلُ ﴾                                                                               |
|                                                                                                              |

جُلدِ يَجْبَمُ

المكرز بباشكار

ترجمہ: ( آیت کے بعد) اور عو یم عجلانی اور ہلال بن امیہ کی حدیث مشہور ہے یعنی لعان کے احکام میں آیت کے ساتھان حدیثوں کوبھی پیش نظرر کھنا ضروری ہے۔جان لیس کہ اہل جاہلیت :جب آ دمی اپنی بیوی پر تہمت لگا تا،اور دونوں کے درمیان اس سلسلہ میں منازعت ہوتی: تو وہ لوگ کا ہنوں کی طرف رجوع کیا کرتے تھے۔جیسا کہ ہند بنت عتبہ کے واقعد میں ہواتھا۔ پھر جب اسلام آیا: (الف) تومنت ہوا کہ لوگوں کے لئے جائز قرمار دیا جائے کا ہنوں سے رجوع کرنا: (۱) اس لئے کہ ملت محققی کا مدارکہانت چھوڑنے اور اس کو گمنام کرنے پر ہے (۲)اور اس لئے کہ ان کی طرف رجوع کرنے میں۔ ان کے پیچ کوان کے جھوٹ سے پہچانے بغیر۔ بھاری نقصان ہے۔ (ب)اور متنع ہوا کہ شو ہر کو جارگوا ہوں کا مکلّف کیاجائے، ورنہ وہ حد ماراجائے: کیونکہ زنا تنہائی میں ہوتا ہے۔اور شوہراس بات کوجا نتا ہے جواس کے گھر میں ہوتی ہے۔اوراس کے پاس ایسی علامتیں قائم ہوتی ہیں جودوسروں کومعلوم نہیں ہوسکتیں \_\_\_\_ (ج)اور متنع ہوا کہ شو ہرکو دوسر الوكون جيسا بنايا جائے: جوجد مارے جاتے ہيں: ())اس لئے كہ شوہر شرعاً اور عقلاً مامور ب اس چيز (عورت) كى حفاظت کا، جواس کے قبضہ میں ہے: ننگ دعارے، شوہر پیدا کیا ہوا ہے اس بات پر غیرت کھانے پر کہ کوئی شخص بھیڑ کرے اس(عورت) پر جواس کی تگرانی میں ہے(۲)اوراس لئے کہ شوہر وہ آخری چیز (شخصیت) ہے جس کے ذرایعہ شک ختم کیا جاتا ہے یعنی اس کے عورت سے ملنے پر کوئی شک نہیں کرتا۔اوراس کے ذریعہ عورت کی شرمگاہ کی حفاظت ڈھونڈھی جاتی ہے یعنی وہی اس کے ناموس کی حفاظت کا ذمہ دارہے۔ پس اگر شوہراس بات میں جس کے ذرایعہ عورت کی دارد گیر کی جاتی ہے: اورلوگوں جیسا ہوگا تو امان اٹھ جائے گالیعنی بیوی کی حفاظت مشکل ہوجائے گی۔اور مصلحت: مفسدہ میں بدل جائے گی یعنی بیوی ہرجائی ہوکررہ جائے گی۔

اور نبی یظلی تفایش سے جب داقعہ پیش آیا تو ۔ متر دد سے بھی پھی تھی فیصلہ نہیں کرتے سے ان متعارض با توں کی دجہ ے (جن کا بیان الف تاج میں آچکا ہے ) اور بھی ان قواعد کلید ے اس کا علم مستد طفر ماتے سے جواللہ تعالیٰ نے آپ پر نازل کئے تھے یعنی حدز نا اور حدقترف کی آیات کے عموم میں شوہر کے معاملہ کو بھی داخل کر کے اس کا علم بیان کرتے تھ پس فرماتے:''گواہ لا دیا تمہاری پشت پر حدماری جائے گ' نیہاں تک کہ مہتی شخص یعنی صاحب داقعہ نے کہا الی آخرہ ۔ اور بنیادی بات لعان میں سے ہے کہ تعان : (۱) چند پند فی تعمیس میں جو شوہر کے معاملہ کو بھی داخل کر کے اس کا علم بی فرماتے:''گواہ لا دیا تمہاری پشت پر حدماری جائے گ' نیہاں تک کہ مہتی شخص یعنی صاحب داقعہ نے کہا الی آخرہ ۔ اور بنیادی بات لعان میں سے ہے کہ تعان : (۱) چند پند فیشت میں جو شوہر کو حد دقذ ف سے بری کرتی ہیں ۔ اور شب عورت پر عامل کرتی ہیں ۔ لیں اگر شوہر میں کھانے انکار کر بی تو حد مارا جائے گا ۔ (۲) اور عورت کی طرف سے چند پند قسمیں ماس کلام : لیں کوئی چیز اچھی نہیں ، اس چیز میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، اور نہیں ہے وہ اس میں سے جورائگاں کی جاتی ہوں نے جو تی کوئی چیز اچھی نہیں ، اس چیز میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، اور نہیں ہے وہ اس میں سے جورائگاں کی جاتی ہوں نے بی کوئی چیز اچھی نہیں ، اس چیز میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، اور نہیں ہے وہ اس میں سے جورائگاں کی جاتی ہو نے بی جو تی کوئی چیز ایتی نے ، اور نہ وہ می جاتی ہو لیے پر داشت کر کی جاتی ہے : پیند قسموں سے یعنی لیوان کے زریعہ فیصلہ کر ناہی بہتر بین طریقہ ہے ۔

جلديجم

باب\_\_\_ عدتكابيان

مطلق عدت کی حکمت

عدت: جاہلیت کے مسلّمات مشہورہ میں سے تھی۔اورایک ایسی چیزتھی جس کولوگ چھوڑ ہی نہیں سکتے تھے۔اوراس میں بہت سی حتین تھیں:

پہلی صلحت – براءتِرحم – عدت یہ بات جانے کے لئے ہے کہ عورت کو مل ہے یانہیں؟ اور یہ بات معلوم ہونی اس لئے ضروری ہے کہ انساب میں اختلاط نہ ہو یعنی کسی کا بچہ کسی کی طرف منسوب نہ ہوجائے کیونکہ نسب میں لوگ نجوی کرتے ہیں یعنی اپنا بچہ دوسرے کی طرف منسوب نہیں ہونے دیتے۔اور تماع تل مندنسب سے طلب گار ہوتے ہیں یعنی - کو <u>نوئٹ زیر بیکا شین</u> کہ جلديجم

اپنی اولاد چاہتے ہیں۔ اور نسب نوع انسانی کی خصوصیت ہے۔ اس کے ذریعہ انسان دوسر یے حیوانات سے ممتاز ہوتا ہے۔ مسائل استبراء میں بھی صلیحت طوظ رکھی گئی ہے۔ استبر ا الشینی : کے لغوی معنی ہیں : انتہائی کھود کرید کرنا تا کہ شبختم ہوجائے۔ اور اصطلاحی معنی ہیں : جب باندی میں ملکیت بد لے تو ایک حیض آنے تک دوسر ا آ قاصحت نہ کرے، تا کہ نسب گڈیڈ نہ ہو۔ دوسری صلحت ۔ نکاح کی اہمیت دوبالا کرنا ۔ نکاح جب منعقد ہوتا ہے تو لوگوں کے اجتماع میں منعقد ہوتا ہے۔ کم از کم دوگوا ہوں کی موجو دگی ضروری ہوتی ہے۔ یہ بات نکاح جب منعقد ہوتا ہے تو لوگوں کے اجتماع میں منعقد ہوتا نکاح ختم کیا جاتا ہے تو لیے انتظار (عدت ) کے بعد عورت دوسرا نکاح کی اہمیت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ اس طرح جب نکاح ختم کیا جاتا ہے تو لیے انتظار (عدت ) کے بعد عورت دوسرا نکاح کر سکتی ہے۔ یہ بات بھی نکاح کی غطمت ظاہر کرنے سے دوسری معلی ہوتا ہوتا ہے تو کہ انہ میت دوبالا کرنا ۔ معد منعقد ہوتا ہے تو لوگوں کے اجتماع میں منعقد ہوتا ہو کہ میں معلی ہوتا ہوتا ہوتا کی موجو دلی ضروری ہوتی ہے۔ یہ بات نکاح کی اہمیت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ اس طرح جب

تیسری مصلحت - بعظی کا پیکر بنانا - نکاح کی تحقیل اس وقت بحیل پذیر ہوتی ہیں۔ جب میاں بیوی بظاہراں کو بمیشہ باقی رکھنے کا پکاارادہ رکھتے ہوں۔ پھرا گرکوئی نا گہانی بات پیش آئے، اور نکاح ختم کرنا ضروری ہو، تو بھی کسی درجہ میں بیشگی کا پیکر بنانا ضروری ہے۔ اور اس کی صورت بیڈ ہے کہ طلاق کے بعد عورت اتن مدت انتظار کرے جس کی پکھا ہمیت ہو، اور جس میں عورت پکھ مشقت جھلے۔ تاکہ بیظاہر ہوکہ عورت مجبوراً دوسری جگہ جارہی ہے، ورنہ وہ گنانہیں چا ہتی تھی۔ فائدہ عدت کی بنیادی صلحت پہلی ہے۔ مگر اس کے ساتھ اور حس کی جگھا ہمیت ہو،

العدة ) قال الله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَة قُرُوْءٍ ﴾ إلى آخر الآيات. اعلم: أن العدة كانت من المشهورات المسلمة فى الجاهلية، وكانت مما لايكادون يتركونه، وكان فيها مصالح كثيرة: منها : معرفة بسراء قررَ حِمِها من مائه، لئلا تختلط الأنساب، فإن النسبَ أحدُ ما يتشاحُ به، ويطلبُه العقلاءُ، وهو من خواص نوع الإنسان، ومما امتاز به من سائر الحيوان، وهو المصلحة المرعية فى باب الاستبراء. ومنها : التنوية بفخامة أمر النكاح، حيث لم يكن أموًا ينتظم إلا بجمع رجال، ولا يُنْفَكُ إلا بانتظار طويل، ولولا ذلك لكان بمنز لة لَعِب الصبيان، ينتظم، ثم يُفَكُ فى الساعة. ومنها : أن مصالحَ النكاح لا تَثِمُ حتى يوطَّنا أنفسَهما على إدامة هذا العقد ظاهرًا، فإن حَدَثَ حادثٌ يوجب فَكَّ النظام: لم يكن بُدٌ من تحقيق صورة الإدامة فى الجملة: بأن تتربص مدةً تَجِدُ لتربُّصها بالاً، وتُقَاسَى لها عناءً.

N

ترجمہ: عدت کا بیان: اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:''طلاق دی ہوئی عورتیں اپنے آپ کو( نکاح سے ) رو کے رکھیں تین قروء ''کنی آیتوں کے ختم تک (اس آیت کاتعلق الگے مضمون ہے ہے۔اور سب عورتوں کی عدت کا تذکرہ یہاں نہیں ، جیسا کہ آگ آرہاہے) یہ بات جان لیں کہ عدت : جاہلیت میں مانی ہوئی مشہور باتوں میں سے تھی۔اوردہ ان چیز وں میں ے تھی کہ ہیں قریب تھاوگ کہ اس کو چھوڑیں۔اوراس میں بہت سی تحقیق تھیں (اس لیے شریعت نے اس کو برقر اررکھا) ان میں ہے: شوہر کے پانی ہے عورت کی بچہ دانی کی براءت (پاک ہونے) کو پہچاننا ہے۔ تا کہ نسب خلط ملط نہ ہوں۔ پس نسب ان چیزوں میں سے ایک ہے جن میں تجوی کی جاتی ہے۔ اورجس کوعقل مند ڈھونڈ سے ہیں۔ اور وہ نوع انسانی کی خصوصیات میں سے ہے۔اوران چیز وں میں سے ہےجس کے ذریعہ انسان دیگر حیوانات سے متاز ہوتے ہیں۔اور استبراء کے مسائل میں دہی مصلحت ملحوظ رکھی ہوئی ہے — اوران میں سے: نکاح کے معاملہ کی عظمت ِشان کو دوبالا کرنا ہے۔ بایں طور کہ نکاح ایساا مرتبیں ہے جو منظم ہوتا ہو، مگر مردوں کوا کٹھا کرنے کے ذریعہ۔اور تبیں جدا ہوتا وہ مگر لمہےا نتظار کے بعد۔اوراگریہ بات (لمباانتظاریعنی عدت) نہ ہوگی تو نکاح بچوں کے کھیل جیسا ہوگا، جومنظم ہوتا ہے، پھرفورا ہی کھول دیاجاتا ہے۔ اوران میں سے: بیہ بات ہے کہ نکاح کی تحقیق بھیل پذیز ہیں ہوتیں، یہاں تک کہ دونوں خودکوخوگر بنا نمیں اس معاملہ ( نکاح ) کو بظاہر ہمیشہ رکھنے کا۔ پھراگر کوئی نئی بات پیش آئے، جو نظام کو کھونے کی مقتضی ہو، تو کوئی چارہ نہیں ہوگا: کسی درجہ میں ہیشگی کی صورت کو بروئے کارلانے ہے، بایں طور کہ عورت اتن مدت انتظار کرے جس کی عورت کچھ اہمیت محسوں کرے،اورجس کے لئے پچھ مشقت برداشت کرے۔ نوٹ: آیت کریمہ کاتعلق ا گلمضمون ہے۔

مختلف عورتوں کی مختلف عد تیں اوران کی حکمتیں

عدت کے تعلق سے عورتوں کی پانچ قشمیں ہیں۔ ان کے احکام اور متیں درج ذیل ہیں: پہلی قسم – مطلقہ مدخولہ حائضہ غیر حاملہ – وہ عورت جس سے صحبت یا خلوت صحیحہ ہو چکی ہو،اوراس کو حض آتا ہو،اوروہ حاملہ نہ ہو،اوراس کو طلاق دی گئی ہو، تو اس کی عدت امام ابو حنیفہ اور امام احمد رحم ہما اللہ کے نزد یک : تین حیض ہیں۔ اور امام مالک اور امام شافعی رحم ہما اللہ کے نزدیک : تین طہر ہیں۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۸ میں ہے :'' اور طلاق دی ہو عورتیں اپنے آپ کو تین قرر وء تک ( نکاح سے ) روکیں رکھیں'' پہلے دواماموں کے نزد یک : قدر و یک حقی حین کے بیں،

حکمت برتقد برطهر \_ جن انکه نے قُوْء کے معنی طہر کے لئے ہیں: ان کے زدیک طہروں سے عدت مقرد کرنے کی - € او سُزور بیکا شیئلہ ک وجہ بیہ ہے کہ پا کی کازمانہ شوہر کی رغبت کا زمانہ ہے۔اس زمانہ میں شوہر کے رجوع کرنے کاغالب اخمال ہے۔اور تین طہر اس لئے مقرر کئے ہیں کہ شوہر کے لئے سوچنے کا موقع رہے۔

اور قروء ب پاکیال مرادین اس کی دلیل ، حضرت این عمر ضی الله عنهما کی روایت ب آپ نے اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دی۔ نبی سِلانی کی ایک کو کلم دیا کہ دوہ رجوع کر لیں ۔ پھر درمیان میں ایک طہر چھوڑ کر، الطلے طہر میں اگر دہ چاہیں توضحت کے بغیر طلاق دیں۔ اور فرمایا: فلت لک المعدة التی امر الله ان تُطَلَّقَ لها النساء : یہی دو عدت ب، جس میں طلاق دینے کا اللہ تعالی نے تکم دیا ب (مشکوة حدیث ۳۷۵) یعنی سورة الطلاق کی پہلی آیت میں جو ارشاد پاک ب میں طلاق دینے کا اللہ تعالی نے تکم دیا ب (مشکوة حدیث ۳۷۵) یعنی سورة الطلاق کی پہلی آیت میں جو ارشاد پاک ب کو طلاق دین، تو ان کو ان کی عدت کے دفت میں طلاق دیں، اور آپ لوگ عدت کو یا دین کے میں جو ارشاد پاک ب کو طلاق دیں، تو ان کو ان کی عدت کے دفت میں طلاق دیں، اور آپ لوگ عدت کو یادر کھیں۔ اور طلاق دین کی اللہ جاتی ہے ہیں۔ ہو بالا جماع پا کی کا زمانہ ہے، پس وہی عدت کا زمانہ ہے۔ اس لیے دواما موں نے قروء کے معنی طہر کی ہیں۔

فانده فروء یے حض مراد ہونے کی دلیل بیر حدیث ہے؛ طبلاق الامة مطلیقتان، وعدتُها حیضتان : باندی کی طلاق : دو طلاقیں ہیں۔اوراس کی عدت : دوحیض ہیں (مقلوة حدیث ۳۴۸۹) پس آزاد عورت کی عدت تین حیض ہوگی ۔۔۔ اور فَطَلَقُوْهُنَّ ایع دَبِهِنَّ میں ایک قراءت فی طلقو ہن فی فُہْلِ عد تھن ہے (مسلم شریف ۱۹۶۱ مصری، تماب اطلاق) پس آیت کا مطلب ہیہ کہ طلاق : عدت (حیض) سے پہلے پاکی کے زمانہ میں دی جائے تا کہ عورتیں حیض سے عدت شروع کریں (فائدہ پوراہوا)

دوسرى فتم — مطلقة مدخولداً يسه ياصغيره — وه مورت جس سصحبت يا خلوت مو چکى مو ( صغيره ك ساتھا س وقت خلوت صحيح ب جب وه مرابعقه ( قريب البلوغ ) مو ) اور كبرىنى كى وجه سے حض آنا بند مو گيا مو، يا كم سى كى وجه سابھى حيض ندآيا مو، اور اس كوطلاق دى جائے تو اس كى عدت تمين ماہ ب سورة الطلاق آيت م ب : ﴿ وَالَّنِيْ يَنِسْنَ مِنْ نَسَائِكُمْ إِنُ ارْ تَبْسُمُ فَعِدَّتُهُنَ قَلَاقَة أَسْهُو ، وَالَنِي لَمْ يَحضُنَ ﴾ ترجمه : اور تم مالاق آيت م ب : ﴿ وَاللّه في يُنسُنَ مِنْ نَسَائِكُمْ إِنُ ارْ تَبْسُمُ فَعِدَّتُهُنَ قَلَاقَة أَسْهُو ، وَالَنِي لَمْ يَحضُنَ ﴾ ترجمه : اور تم مارى ( مطلقه ) يو يوں ميں جو تورتيں ( كبرى كى وجه ي ان ارْ تَبْسُمُ فَعِدَتُهُنَ قَلَاقَة أَسْهُو ، وَالَنِي لَمْ يَحضُنَ ﴾ ترجمه : اور تم مارى ( مطلقه ) يو يوں ميں جو تورتيں ( كبرى كى وجه من از ترزيشه فيعدًا تُعَدَّتُهُ أَسْهُو ، وَالَنِي لَمْ يَحضُنَ ﴾ ترجمه : اور ترجمارى ( مطلقه ) يو يوں ميں جو تورتيں ( كبرى كى وجه سے ) حيض آ نے سے مايوں ہو چکى ہوں ، اگرتم كوان كى عدت ميں شبہ ہو، تو ان كى عدت تين مہينے ہے۔ اور اى طرح جن

اوران کی عدت تین ماہ دووجہ سے مقرر کی ہے:

جلديجم

رجمة اللارالواسعة

ځلديجم

کے لئے ہے۔ مثلاً شوہر کے لئے رجوع کا موقع رہے۔ اور تین ماہ ان مصالح کو بروئے کارلانے کے لئے کافی ہیں۔ تیسری قسم – مطلقہ اور متوفی عنہا زوجہا جاملہ – وہ عورت جے طلاق دی گئی ہو، اور وہ عورت جس کے شوہر کی وفات ہوگئی ہو، اگروہ حاملہ ہوں تو ان کی عدت وضع حمل ہے۔ سورة الطلاق آیت میں ہے: ﴿وَ أُولاَتُ الأَحْسَمَ الِ اَجَلَهُنُ أَنْ يَسْصَعْنَ حَمْلَهُنَ ﴾ ترجمہ: اور حاملہ عورتوں کی (خواہ مطلقہ ہوں یا ان کے شوہر کی وفات ہو کی او کے حکمل کا پیدا ہونا ہے (خواہ کامل بچہ پیدا ہو یا قاض ، بشرطیکہ کو کی عضو بن گیا ہو، اور کی ہو کی ہو کہ ہو کہ ہو محمل کا پیدا ہونا ہے (خواہ کامل بچہ پیدا ہو یا قاض ، بشرطیکہ کو کی عضو بن گیا ہو، کو ایک انگی ہو ہو کہ ہو کہ ہو

اوران کی عدت وضع حمل اس لئے ہے کہ بچہ جننے سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ عورت کی بچہ دانی خالی ہے۔اور جب عدت کا بنیادی مقصد حاصل ہو گیا۔تو دیگر خمنی مصالح کا اعتبار نہیں کیا گیا۔ کیونکہ حمل کا لمباز مانہ ہوتا ہے۔طلاق عام طور پرایسے دفت میں دی جاتی ہے جب حمل کا احساس نہیں ہوتا۔ پس شوہرکوسو چنے کا کافی موقع مل چکاہے۔اور شوہرکی 'موت کی صورت میں کوئی سوچنے والانہیں۔

چۇتھى قسم — متوفى عنىهاز وجُهاغير حاملە — وەعورت جس كے شوېر كانتقال موامو،اوروە حاملەنىميں ہے،تواس كى عدت چار ماہ دس دن بيس،خواہ وہ مدخولہ ہو يا غير مدخوله، اورخواہ آيسہ ہو ياصغيرہ۔سورة البقرة آيت ۲۳۳ ميں ہے: ﴿وَالَّـذِيْنَ يُتَوَقُوْنَ مِنْكُمْ، وَيَدَرُوُنَ أَزُواجًا يَتُوَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ترجمہ: اورجولوگتم ميں ہے: وفات پاجا ئيس،اور بيوياں چھوڑ جا ئيس،تو وہ بيوياں اپنے آپ کوچارماہ دس دن تك ( نكاح ہے) رو كر جمہ: اور جولوگ تم اوراس معتدہ پرزمانة عدت ميں سوگ كرنا واجب ہے۔حديث شريف ميں ہو حاري ماہ دس دن تك ( نكاح ہے) رو كر كھيں۔ سرمداورخوشبولگائے، نه خضاب لگائے، اور ندزيور پينے (مشكوۃ حديث شريف ميں ہے کہ بيہ معتدہ نه رکمين کپڑ ے پہے، نه

عدت وفات میں سوگ کرنے کی دجہ ۔ شوہر کی وفات کی عدت میں سوگ (ترک زینت) کرناد دوجہ ے داجب ہے۔ پہلی دجہ: شوہر کی وفات کے بعد اس کی بیوی پر عدت: شوہر کے نسب کی حفاظت کے لئے داجب ہے۔ اس کو تکم ہے کہ انتظار کرے، فوراً دوسرا نکاح نہ کرے۔اور دوسر دل کو بھی بیچکم ہے کہ زمانۂ عدت میں منگنی نہ بھیجیں۔ اس تحکم کا نقاضا بی ہے کہ عورت زمانۂ عدت میں زینت چھوڑ دے۔ کیونکہ زیب وزینت مردوزن دونوں کی خواہش ابھارتی ہے۔اور عدت میں شہوت کا بیجان بڑی خرابی کا باعث ہو سکتا ہے۔

دوسرى وجد: ديريندرفافت اور مُسن وفاكا تقاضابير ہے كہ شوہركى دفات پر عورت بدحال ہوجائے، عم كى تصوير بن جائے۔اس كونہ كپر وں كا خيال رہے نہ بالوں كا\_ميلى كچيلى اور پراگندہ ہوجائے۔اورسوگ كرنے ميں حسن دفا كے علادہ بظاہرا پنى نگاہ شوہر پررو كنے كے معنى كوبرد كے كارلانا بھى ہے۔ يعنى وہ شوہر بى كے لئے بنتى سنورتى تھى۔ پس جب بيا بى نہ ليه يہاں لف دنشر مثوث ہے۔ پہلے چار ماہ دس دن عدت ہونے كى وجہ بيان كرنى چاہتے ہى جگر چونكہ اس كے ساتھ سوال دجواب بي اس لئے اس كو مؤخر كيا ہے تا

جُلَدٍ يَجْهَ

ر باتوده س کے لئے سنگار کرے؟!

طلاق رجعی میں سوگ نہ کرنے کی وجہ \_\_\_\_ جس عورت کوایک یا دور جعی طلاقیں دی گئی ہوں : وہ زمانۂ عدت میں سوگ نہیں کرے گی۔ بلکہ خوب بن سنور کرر ہے گی۔ تا کہ شوہر کا دل اس کی طرف مائل ہو، اور جواجتماعیت بکھر گئی ہے اس کی دوبارہ شیرازہ بندی کی شکل پیدا ہو۔

مبتونة کاتھم — جس عورت کوایک یا ذوبا ئنہ طلاقیں دی گئی ہوں، یا نتینوں طلاقیں دیدی ہوں: وہ زمانۂ عدت میں سوگ کرے گی یانہیں؟ اس میں اختلاف ہے: امام ابوحذیفہ اور امام احمد رحمہما اللہ کے نزدیک اس پرسوگ واجب ہے۔ اور امام ما لک اور امام شافعی رحمہما اللہ کے نزدیک واجب نہیں۔

یہ ستلہ روایات میں مصرّح نہیں۔حدیث میں صرف متوفی عنہاز وجہا کے سوگ کابیان ہے۔اس لئے دواما موں نے حکمت کی طرف نظر کی ،اور مبتونۃ پر بھی سوگ واجب کیا۔حکمت وہی ہے جو پہلے گذر چکی کہ زیب وزینت شہوت ابھارتی ہے۔اور زمانۂ عدت میں شہوت کا جیجان بڑی خرابی کا باعث ہے۔ بیحکمت مبتونۃ میں بھی متحقق ہے۔وہ شوہر پر حرام ہو چکی ہے۔اور دوسروں کے لئے بھی عدت کے دوران راہ ورسم پیدا کرنا جائز نہیں۔ پس اگر مبتونۃ بن سنور کرر ہے گی تو فساد کا اندیشہ ہے۔اس کوزمانۂ عدت میں ایسار ہنا چاہئے کہ کسی کا دل اس کی طرف مائل نہ ہو۔

اور دوسرے دوامام کہتے ہیں کہ سوگ کرنے کا تھم حدیث میں متوفی عنہاز وجہا کے لئے ہے۔اور مطلقہ خواہ رجعیہ ہویا مبتو تداس کے معنی میں نہیں۔ دونوں میں بڑافرق ہے : شوہر کی وفات ایک ساوی آفت ہے۔اس سے عورت کوفتد رتی طور پرصد مہ ہوتا ہے۔اور طلاق شوہراپنے اختیار سے دیتا ہے،اورعورت کواس پر غصبہ آتا ہے۔ پس وفات کی صورت میں سوگ کرنا تو محقول بات ہے۔طلاق میں سوگ کرنے کے کوئی معنی نہیں ۔

عدت دفات کی مدت میں حکمت — متوفی عنہاز وجہاجب حاملہ نہ ہو،تواس کی عدت چارماہ دس دن میں۔اور بیہ مدت تین دجہ سے مقرر کی گئی ہے:

کپہلی وجہ: جارماہ کے تین چلتے بنتے ہیں۔ بیالی مدت ہے جس میں جنین میں روح پڑتی ہے۔اور بچہ پیٹے میں حرکت کرنے لگتا ہے۔ پس اگرعورت حاملہ ہو گی تو اس مدت میں پتہ چل جائے گا۔اور دن کا اضافہ: اس لئے کیا گیا ہے کہ بچہ کی حرکت خوب خاہر ہوجائے کیونکہ ابتداء میں حرکت ضعیف ہوتی ہے۔

د دسری دجه جمل کامغادزمانه نوماه میں بھی چنددن کم بھی رہ جاتے ہیں۔ جارماہ دس دن اس کا نصف ہیں۔ اس مدت میں جو بھی عورت کودیکھا ہے اول دہلہ ہی میں اس کوحمل کا پتہ چل جاتا ہے۔

ملحوظہ: پہلی دجہ میں بچہ کی حرکت سے حمل کا پتہ چلتا ہے، جس کو حاملہ ہی جان سکتی ہے۔اور دوسری دجہ میں پیٹ بڑھنے سے انداز ہ ہوتا ہے، جو ہرکوئی جان سکتا ہے۔



تيسرى وجه زمانة جابليت ميں عدت وفات ايك پوراسال تھى۔اورطرح طرح كى پابندياں تھيں۔حديث ميں ب ايك مورت نے كہا: ميرى بينى كے شوہر كاانقال ہو گيا ہے۔اس كى آنكھيں دُكھتى ہيں، كيا ہم سرمدلگا سكتے ہيں؟ آپ نے منع كيا۔اس نے باربار دريافت كيا۔ آپ نے ہر باريہى فرمايا كنہيں لگا سكتى۔اورفرمايا: إنسما ھى أربعة أشھو وعشر ، وقد كانت إحداكن فى الجاھلية ترمى بالبَعْرة على دان الحول :وفات كى عدت چارمہينے دى دن ہى ہے۔ جبكه تم زمانة جاہليت ميں سال پوراہونے پر مينگنياں بکھير اكرتى تھيں (مظلوۃ حديث ٢٣٣٩)

اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ زمانۂ جاہلیت میں شوہر کی وفات کے بعد عورت کو کال کوٹھڑی میں موند دیا جاتا تھا۔ جب سال پوراہوتا تو نکالا جاتا۔اورا یک ٹو کرہ مینگنیاں دی جاتیں۔وہ پوری سبتی میں اس کو بکھیرتی تب عدت پوری ہوتی۔

شریعت نے اس معاملہ میں تخفیف کی۔ اور چار ماہ دس دن عدت مقرر کی۔ کیونکہ نصف سال بھی کمبلی مدت ہے۔ اور چوتھائی سال (تین ماہ) بہت کم مدت ہے۔ اتن مدت میں نہ پیٹے بڑھتا ہے، نہ جنین میں روح پڑتی ہے۔ اور نصف اور رابع کے درمیان کسر ثلث ہی ہے۔ اور چار ماہ ایسی مدت ہے جس میں پیٹے بڑھ جاتا ہے، اور جنین میں روح پڑجاتی ہے، اس لئے بیدت تجویز کی گئی۔ اور دِس دِن کااضافہ اس لئے کیا کہ جنین کی حرکت خوب واضح ہوجاتا ہے، اور جنین میں روح پڑتی ہے۔ سوال : جب عدت کی بنیا دی مصلحت براءت رحم جانا ہے، تو عدت طلاق کی طرح عدت وفات بھی حیض ہے کیوں متعین نہیں کی ؟ رحم کا حال تو حیض ہی ہے میں اور جنین کی حرکت خوب داختی ہوجاتا رہے کہ کہ میں ہے کہ میں میں ہی ہوج

جواب بعض مورت کا تجی معاملہ ہے۔ دوسروں کو اس کا پند مورت کے بتائے ہی سے چل سکتا ہے۔ اس معاملہ میں اس پر اعتاد کر ناضروری ہے۔ اور مورتیں اس معاملہ میں حیلہ بازیاں بھی کرتی ہیں۔ عدت طلاق کے بعدار شاد پاک ہے: ﴿ وَلَاَ يحلُّ لَهُنَّ أَنْ يَحْضَمُنَ هَا حَلَقَ اللَّهُ فَيْ أَدْ حَامِعِنَ إِنْ نَحْنَ يُوْمِنَ بِاللَّهِ وَالَيْوَ الآخِو ﴾ ترجمہ: اور مطلقہ مورتوں کے لئے یہ بات جا تز مہیں کہ اللہ تعالی نے جو بچھان کے رحم میں پیدا کیا ہے یعنی حمل یا حیض اس کو چھپا کیں، اگر دوہ اللہ تعالی پر اور یوم قیامت پر یقین رکھتی ہیں۔ اس آیت میں مورتوں کی بہانہ بازیوں کی طرف اشارہ ہے۔ البند شوہ بر باطن امر کا اندازہ کر سکتا ہے۔ اور دو یعین رکھتی ہیں۔ اس آیت میں مورتوں کی بہانہ بازیوں کی طرف اشارہ ہے۔ البند شوہ بر باطن امر کا اندازہ کر سکتا ہے۔ اور دو یعین رکھتی ہیں۔ اس آیت میں مورتوں کی بہانہ بازیوں کی طرف اشارہ ہے۔ البند شوہ بر باطن امر کا اندازہ کر سکتا ہے۔ اور دو یعین رکھتی میں۔ اس آیت میں مورتوں کی بہانہ بازیوں کی طرف اشارہ ہے۔ البند شوہ بر باطن امر کا اندازہ کر سکتا ہے۔ اور دو مورت میں چونکہ مراحت رہ کی معرفت میں وہ ہی اصل ہے۔ اب شوہ مودود پند موجود ہے: حیض کے ذریعہ مدت میں کی گی ۔ معاملہ کو دیکھی کار ایک ازہ دی کی معرفت میں دہی اصل ہے۔ اب شوہ خود اپند معاملہ کو دیکھی گا۔ اپنے بچہ کی مصلحت کو سمجھ کا۔ اور آثار مورت میں چونکہ صاحب میں مودی اصل ہے۔ اب شوہ مرخود اپندا ہی کر ہے گی تو اس کی دارہ گی کر کے گا۔ اور شوہ ہر کی وفات کی مورت میں یونکہ صاحب میں دون کی ماں لیے ضروری ہوا کہ ان کی عدت کی ایک مارہ کی چین پڑ ھے نہ بڑ ھے تو میں کی طال کی کہ میں دوفا کہ ہوں ذالیک : اس کی تحقیق میں قریب و بو میں کہ کی تو اس کی دارہ گی ہوں ہو کی ہو ہو ہو ہو کی کھی کر پانچویت سے مطلقہ غیر مدخولہ – وہ عورت جس کو صحبت یا خلوت سے پہلے طلاق دی ہو، اس پر بچھ عدت نہیں۔ سورة الاحزاب آیت ۳۹ ہے: ﴿ یُسْأَیُّهَا الَّلَّذِیْنَ آمَنُوْ ا إِذَا نَحَحْتُهُ الْمُوْمِنَاتِ، ثُمَّ طَلَقْتُمُوْهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوُهُنَّ فَمَالَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُوْنَها ﴾ترجمہ: اے ایمان والو! جب تم مسلمان عورتوں نے نکاح کرو، پھران کو ہاتھ لگانے سے پہلے طلاق دیدو، تو تمہارے لئے ان پرکوئی عدت (واجب) نہیں، جس کوتم شارکر نے لگو۔

اوراس عورت پرعدت نہ ہونے کی دجہ بیہ ہے کہ جب اس سے نہ صحبت ہوئی نہ خلوت تو رحم کی حمل کے ساتھ مشغولیت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ جو براءتِ رحم جاننے کے لئے عدت مقرر کی جائے۔ نہ اس کے ساتھ رفاقت رہی ہے نہ عہد وفا: جس کی خاطرعورت کوا نرظار میں رکھا جائے۔

ملحوظہ : یہ پانچویں قشم چونکہ منفی تھی اس لئے شاہ صاحب نے اس کو بیان نہیں کیا۔ پہلی چارشتمیں جومثبت ہیں وہی بیان کی ہیں۔ تمیم فائدہ کے لئے اس کا اضافہ کیا گیا ہے۔

وعدة المطلقة: ثلاثة قروء، فقيل: هي الأطهار، وقيل: هي الحيض: وعلى أنها طهر: فالسر فيه: أن الطهر محلُّ رغبةٍ كما ذكرنا، فجُعل تكرارُها عدةً لازمةً، لتروِّى المتروِّى، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم في صفة الطلاق: " فتلك العدةُ التي أمر الله بالطلاق فيها" وعلى أنها حيض: فالحيض هو الأصل في معرفة عدم الحمل. فإن لم تكن من ذوات الحيض لِصِغَرٍ أو كِبَرٍ : فتقوم ثلاثةُ أشهَر مقامَ ثلاثة قروء: لأنها مظنتها، ولأن براءة الرحم ظاهرةٌ، وسائر المصالح تتحقق بهذه المدة. وفي الحامل: انقضاءُ الحمل: لأنه معرِّق براءة ورحمها.

والمتوفى عنها زوجها :تتربص أربعةً أشهر وعشرًا. ويجب عليها الإحداد في هذه المدة، وذلك لوجوه:

أحدها : أنها لما وجب عليها أن تتربص، ولا تَنكح ولا تُخطب في هذه المدة حفظًا لنسب المتوفى عنها : اقتضى ذلك في حكمة السياسة أن تؤمر بترك الزينة، لأن الزينة تُهَيِّجُ الشهوة من الجانبين، وهيجانُها في مثل هذه الحالة مفسدةٌ عظيمة. وأيضًا : فإن من حُسْنِ الوفاء : أن تَحْزَنَ على فقده، وتصير تَفِلَةً شَعِثَةً، وأن تُحِدَّ عليه، فذلك

من حُسُنِ وفائها، وتحقيقٍ معنى قصرِ بَصَرِها عليه ظاهرًا.

ولم تؤمر المطلقة بذلك: لأنها تحتاج إلى أن تَتَزَيَّنَ، فيرغبُ زوجها فيها، ويكون ذلك معونةً في جمع ما افترق من شَمْلِهما.

ځلد پيجم

و المستركم ببالمشترك ٢

وجمة الله الواسعة

دار يحم

ولذلك اختلف العلماءُ في المطلقة ثلاثا: هل تتزينُ أم لا؟ فمن ناظرٍ إلى الحكمة، ومن ناظرٍ إلى عموم لفظ المطلقة.

وإنما عَيَّنَ في عدتها أربعة أشهر وعشرًا: لأن أربعة أشهر هي ثلاث أربعيناتٍ، وهي مدةً تُنفخ فيها الروح في الجنين، ولايتأخر عنها تَحَرُّكُ الجنين غالبًا؛ وزِيد عشرٌ لظهور تلك الحركة. وأيضًا: فإن هذه المدةَ نصفُ مدةِ الحمل المعتاد، وفيه يظهر الحمل بادى الرأى، بحيث يعرفه كل من يرى.

وإنما شُرِعَ عدةُ المطلقة قروءً، وعدةُ المتوفى عنها زوجُها أربعةَ أشهر وعشرًا: لأن هنالك صاحبَ الحقِّ قائمٌ بأمره، ينظر إلى مصلحة النسب، ويَعرف بالمخايل والقرائن، فجاز أن تؤمر بما تختص به، وتُوُمَنُ عليه؛ ولا يمكن للناس أن يعلموا منها إلا من جهة خبرها، وههناليس صاحبُ الحق موجودًا، وغيرُه لا يعرف باطنَ أمرها، ولا يَعرف مكايدَها كما يعرف هو، فوجب أن يُجعل عدتُها أمرًا ظاهرًا، يتساوى في تحقيقه القريبُ والبعيدُ، ويُحَقَّقُ الحيضَ : لأنه لا يمتد إليه الطهر غالبًا، أو دائمًا.

رَجْمِةُ اللَّهُ الْوَاسْعَةِ

اور مطلقه (رجعیه ) کوسوگ کرنے کا حکم نہیں دیا گیا: اس لئے کہ وہ اس بات کی مختاج ہے کہ مزین ہو، پس اس میں اس کا شوہرر غبت کرے۔ پس میہ بات مددگار ہواس چیز کے جنع کرنے میں جو بھرگٹی ہے ان دونوں کی اجتماعیت سے اور اس وجہ سے مطلقه ثلاثة (اور مطلقه بائنه) میں علماء نے اختلاف کیا ہے: پس کوئی تو حکمت کی طرف دیکھنے والا ہے، اورکوئی لفظ مطلقہ کے عموم کی طرف دیکھنے والا ہے۔

اور متوفی عنہاز وجہا (غیر حاملہ) کی عدت میں چار ماہ دس دن اس لئے متعین کئے ہیں کہ چار ماہ: تین چلتے ہیں۔اور وہ ایسی مدت ہے جس میں جنین میں روح پھونگی جاتی ہے۔اور عام طور پر اس مدت سے پیچھے نہیں رہتا جنین کا حرکت کرنا۔ اور دس دن زیادہ کئے گئے اس حرکت کے طاہر ہونے کے لئے ۔ اور نیز: پس بیدت بھی معاد مدت کا نصف ہے۔ اور اس میں اول وہلہ میں حمل ظاہر ہوتا ہے، بایں طور کہ اس کو جو بھی دیکھتا ہے جان لیتا ہے۔

(سوال کاجواب) اور مطلقہ کی عدت قروء، اور متوفی عنہا زوجہا کی عدت: چاہ ماہ دس دن اس لئے مشروع کی گئی کہ وہاں لیعنی طلاق کی صورت میں صاحب حق لیعنی شوہر اپنے معاملہ کا انظار کرنے والا ہے، نب (بچہ) کی مسلحت میں دیکھتا ہے، اور آثار وعلامات سے جانتا ہے (کہ حمل ہے یا نہیں؟) پس جائز ہے کہ عورت تحکم دی جائے (عدت گذار نے کا) الیی چیز کے ذریعہ جس کے ساتھ وہ خاص ہے لیعنی حیض کے ذریعہ جو اس کا پر ائیوٹ معاملہ ہے۔ اور جس کے سلسلہ میں عورت پر اعتماد کیا جاتا ہے (کہ حمل ہے یا نہیں؟) پس جائز ہے کہ عورت تحکم دی جائے (عدت گذار نے میں عورت پر اعتماد کیا جاتا ہے۔ اور ممکن نہیں ہے لوگوں کے لئے کہ وہ عورت کے حال کو جانیں مگر اس کے بتلانے کی جہت میں عورت پر اعتماد کیا جاتا ہے۔ اور ممکن نہیں ہے لوگوں کے لئے کہ وہ عورت کے حال کو جانیں مگر اس کے بتلانے کی جہت سے – اور یہاں لیعنی عدت وفات میں صاحب حق موجو ذہیں ہے۔ اور غیر شوہر عورت کے معاملہ کے باطن کوئیں جانتا ہے اور وہ عور توں کے حیلوں کوئیں جانتا جی ساتھ وہ حوانتا ہے۔ پس ضروری ہوا کہ اس کی عدت کوئی ایسی طاہر چیز مقرر کی جاتے اور وہ عورت کے معاملہ کے باطن کوئیں جانتا ہے اور دی عور توں کے حیلوں کوئیں جانا جی ساتھ ہو اور اس اور عن اس کی عدت کوئی ایسی طاہر چیز مقرر کی جاتے : (۱) جس کی تحقیق میں قریب و بعید کی ماں ہوں (۲) اور دو امر طاہر حین کو امر واقعہ بنا ہے۔ اس لئے کہ شان سے ہے کہ اس امر خاہر تک یعنی چار ماہ دیں دن تک طہر عام طور پر یا تھی بھی در از نہیں ہوتا۔ تصحیح : شملھ ما مطبوعہ میں شملھاتھا۔ صحیح خطوط کر اچی سے کی ہے۔

استبراءكي حكمت

حدیث (۱) ۔۔۔ رسول اللہ مَنظنَّقَائِم نے اوطاس کے قیدیوں کے بارے میں فرمایا:''کسی حاملہ عورت سے صحبت نہ کی جائے، جب تک اس کا بچہ پیدانہ ہوجائے، اور کسی غیر حاملہ عورت سے صحبت نہ کی جائے، جب تک اس کوا یک حیض نہ آ جائے''(مشکوۃ حدیث ۳۳۳۸)

جُلْدَيْج

وحمة اللارالواسعة

میں دریافت کیا۔لوگوں نے بتایا کہ فلاں کی باندی ہے۔آپؓ نے پوچھا: کیاوہ اس نز دیک ہوتا ہے؟ یعنی صحبت کرتا ہے؟ لوگوں نے کہا: ہاں! آپؓ نے فرمایا:''بخدا! میں نے اس پرالی لعنت بھیجنے کاارادہ کیا جواس کے ساتھ اس کی قبر میں داخل ہو! وہ اس بچہ سے خدمت کیسے لےگا، جَبکہ وہ خدمت لینا اس کے لئے جائز نہیں ہوگا؟ یا وہ اس کو دارث کیسے بنائے گا، جبکہ وہ وارث بنانا اس کے لئے جائز نہیں ہوگا؟''(مظلو ۃ حدیث ۲۳۲ بیاب الاستبراء)

تشریح: استبراء کے لغوی معنی ہیں: پا کی طلب کرنا۔اوراصطلاحی معنی ہیں:جب باندی میں نئی ملکیت پیدا ہوتو ایک حیض ک ذریعہ رحم کی صفائی معلوم کرنا۔ یعنی جب کوئی شخص کسی باندی کا مالک ہو،خواہ جنگ میں گرفتار شدہ عورت حصہ میں آئے، یا باندی کوخریدے یا بخشش میں ملے: تو آقاپر واجب ہے کہ ایک حیض آنے تک ،اور حاملہ ہوتو وضع حمل تک اس سے صحبت نہ کرے۔ اور استبراء کا وجوب دو وجہ سے بے

یہلی وجہ: استبراءاس لئے ضروری ہے کہ رحم کی صفائی معلوم ہوجائے۔اورنسب میں اختلاط نہ ہو۔نسب میں اختلاط کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک باندی آقا سے حاملہ ہے۔ مگر حمل ابھی ابتدائی مرحلہ میں ہے۔ مثلاً ایک ماہ کا ہے۔اورخود عورت کو بھی اس کا احساس نہیں۔اور ملکیت بدل گئی۔اور دوسرے آقانے فور أصحبت شروع کردی۔ پھر آٹھ ماہ بعد بچہ پیدا ہواتو وہ دوسرے آقابی کا سمجھا جائے گا، کیونکہ اس کے فراش پر پیدا ہوا ہے۔ مگر حقیقت میں وہ بچہ اس کا نہیں۔اور اگر آقا ایک حیض آنے تک انتظار کرے گا، توجب باندی کو حاملہ ہونے کی وجہ ہے۔ چی نہیں آس کا نہیں۔ اور اگر دوسرا

دوسری دجہ: استبراءاس لئے بھی ضروری ہے کہ احکام شرع میں التباس نہ ہو۔ اس کی تفصیل میہ ہے کہ جب عورت حاملہ ہوتی ہے اور اس سے صاحب حق (شوہریا آ قا) کے علاوہ کو کی شخص صحبت کرتا ہے ، تو تجربہ سے بیہ بات ثابت ہے کہ اس دوسری صحبت کا بچہ کی نشو دنما پر اثر پڑتا ہے۔ اور بچہ میں دومشا بہتیں پیدا ہوتی ہیں: ایک : اس شخص کی مشابہت جس کے نطفہ سے بچہ پیدا ہوا ہے۔ دوسری: اس شخص کی مشابہت جس نے زمانہ تحمل میں عورت سے صحبت کی ہے۔ بیہ بات حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے واضح کی ہے:

حدیث ۔ سلیمان بن بیارر حمد اللہ کہتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عند زمانہ جاہلیت کے بچوں کواس شخص کے ساتھ ملات تھے جوزمانہ اسلام میں اس کا دعوی کرتا تھا۔ چنا نچر آپٹ کے پاس دوشخص آئے۔ دونوں ایک عورت کے بچے کے دعوید ار تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عند نے قیافہ شناس کو بلایا اس نے دونوں شخصوں کو دیکھا اور کہا: دونوں اس بچہ میں شریک ہیں۔ حضرت عمر نے دُرَّہ سے اس کو تئبید کی ( کیونکہ ایک بچہ دوشخصوں کا نہیں ہوسکتا) پھر آپٹ نے عورت کو بلایا۔ اور اس سے کہا: محمد اپنا واقعہ بتلا! اس نے کہا: میہ بچان دو میں سے ایک کا تھا۔ وہ میر بے پاس آتا تھا جبکہ میں اپنے آقا کے اونٹ چراتی تھی ۔ پس دہ لی واقعہ بتلا! اس نے کہا: میہ بچان دو میں سے ایک کا تھا۔ وہ میر بے پاس آتا تھا جبکہ میں اپنے آقا کے اونٹ چراتی تھی۔ پس دہ سے افتاد تا کہ مہم ہے جس کے ذریعہ خد خال اور ملامات سے نب کا انداز داکھ تیں ا ال عورت سے جدائبیں ہوا۔ یہاں تک کہ دونوں نے خیال کیا کہ حمل تھ ہر گیا۔ پھراس نے آنابند کردیا۔ پس اس بچہ پرخون بہائے گئے۔ یعنی اس کے خیر میں عورت کا خون شامل ہوا۔ پھر اس کی جگہ اس دوس شخص نے لیلی۔ پس میں نہیں جانتی کہ بچان دومیں سے کس کا ہے؟ رادی کہتے ہیں: قیافہ شناس نے نعر ہ تکبیر بلند کیا۔ اور حضرت عمر نے لڑے سے کہا، وَ الِ أَيَّ لُهُ صا شنتَ: توجس سے چاہے موالات ( آپس کی دوت ) کر ( موطاما لک ۲: ۲۰۱۰ کتاب الافصیفہ حدیث ۲۲)

پہلی حدیث : رسول اللہ ﷺ یکھیٹی نے فرمایا :''کسی ایسے شخص کے لئے جواللہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پرایمان رکھتا ہے جائز نہیں کہ دہ اپنا پانی غیر کی کھیتی کو پلائے''یعنی دوسرے کی حاملہ عورت سے صحبت کرے (مقلوۃ حدیث ۱۳۳۹) اس حدیث میں اشارہ ہے کہ صحبت بچہ کے نشو دنما پراثر اندازہوتی ہے۔

دوسری حدیث: وہ ہے جوابھی گذری کہ وہ اس بچہ سے خدمت کیے لے گاالی آخرہ۔

اس حدیث کا مطلب میہ ہے کہ غیر شوہر کی صحبت کے بعد حاملہ عورت جو بچہ جنے گی ،اس میں دومشا بہتیں ہونگی۔اور ہرایک مشابہت کا حکم مختلف ہوگا۔ باندی کے شوہر کی مشابہت بچہ کو غلام، اور آ قا کی مشابہت بیٹا بنائے گی۔ اور پہلی مشابہت کا حکم غلامی ہے یعنی بچہ آ قا کا غلام ہوگا،اوراس پر آ قا کی خدمت واجب ہوگی۔اور دوسری مشابہت کا حکم آ زادی ہے یعنی بچہ آ زاد ہوگا،اور باپ کی میراث کا مستحق ہوگا۔ پس چونکہ حاملہ سے جماع کرنا: بچہ میں احکام شرع کے اشترا ہ

قال صلى الله عليه وسلم: "لاتوطَأُ حاملٌ حتى تَضَعَّ، ولا غيرُ ذاتِ حملٍ حتى تحيض حَيضةً" وقال صلى الله عليه وسلم : "كيف يستَخْدِمُه وهو لا يحل له؟ أم كيف يُوَرَّثُه وهو لا يحل له؟" أقول: السر فى الاستبراء: معرفة براء ة الرحم، وأن لا تختلطَ الأنسابُ. فإذا كانت حاملًا: فقد دلَّت التجربةُ على أن الولدَ فى هذه الصورة يأخذ شِبْهَيْنِ: شِبْهُ من خُلق من مائه، وشِبْهُ من جامع فى أيام حمله، بَيَّنَ ذلك أَثَرُ عمر رضى الله عنه، وهو إيماء قوله صلى الله عليه وسلم: "لا يحلُّ لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر: أن يَسْقِى ماءَ ه زَرُعَ غيره" معلى الله عليه وسلم: "لا يحلُّ لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر: أن يَسْقِى ماءَ ه زَرُعَ غيره" وقولِه عليه السلام: "كيف يستخدمه" إلح: معناه: أن الولد الحاصل بعد جماع الحُبْلى فيه شِبْهَانِ، لكل شبه حكمٌ يُنَاقِض حكمَ الشِبْهِ الآخرِ: فَشِبْهُ الأول يَجعل الولد عبدًا، وشِبْهُ الثانى يجعله ابنًا، وحكمُ الأول: الرقُ، ووجوبُ الحدمة عليه عليه لمولاه، وحكمُ الثانى: الحريةُ، واستحقاقُ الميراث؛ فلما كان الجماع سببَ

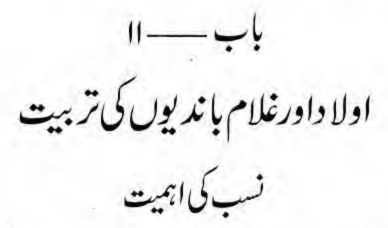
ځلد پېج

يزمر بياشكر ٢



#### 11+

ترجمہ: واضح ہے۔ بید خیال رہے کہ بچہ ایک ہی کے نطفہ سے پیدا ہوتا ہے۔ دوسرے کی صحبت کا بچہ کی نشو ونما پر عورت کے اس خون کے واسطہ سے جوحمل میں شامل ہوتا ہے: اثر پڑتا ہے۔ واللہ اعلم



نسب کی حفاظت انسانوں کا فطری جذبہ ہے۔ اچھی نشو دنما دالے تمام علاقوں کے لوگوں میں دوبا تیں ضرور پائی جاتی ہیں ایک لوگ باپ دادا کی طرف پنی نسبت پسند کرتے ہیں۔ اور اگر کوئی اس نسبت میں طعن کر بے تو اے ناپسند کرتے ہیں۔ البتہ اگر نسب کی رذالت کی وجہ سے پاکسی غرض سے جیسے جلب منفعت یا دفع معنرت کی وجہ سے نسبت نہ کر بے تو دو دوسری بات ہے۔ دوم: ہر کوئی ایسی اولاد کا خواہش مند ہوتا ہے جو اس کی طرف منسوب ہو، اور اس کے بعد اس کی قائم مقامی کر بے لوگ انتہائی کوشش کرتے ہیں، اور پوری تو انائی خرچ کرتے ہیں کہ ان کی اولا دہ وجائے۔ لیس دنیا جہ ان کر تمام لوگوں کا بیدا تفاق بلا وجہ ہیں ہو سکتا بلکہ لوگ اس لیے منفق ہیں کہ بید دونوں مقاصد فطری ہیں۔ انسانوں کی تھٹی میں پڑے ہوئے ہیں۔

اورآ سانی شریعتوں کا مدارتین باتوں پر ہے : ایک : تمام وہ مقاصد جوفطری ہیں ،اور جن میں مناقشہ اور جھگڑا ہوتا ہے : ان کو باقی رکھا جائے ۔ را نگال نہ کیا جائے ۔ دوم : ان مقاصد میں سے ہرصا حب حق کو پوراحق دیا جائے کسی کا حق مارانہ جائے ۔ سوم : ان مقاصد میں ظلم اور حق تلفی کی ممانعت کر دی جائے ۔ چنانچہ ضروری ہوا کہ شارع علیہ السلام نسب سے بحث کریں ۔ اور اس کے احکام منف جو کریں ۔

﴿ تربية الأولاد والمماليك ﴾

اعلم: أن النسب أحدُ الأمور التي جُبل على محافظتها البشرُ، فلن ترى إنسانا في إقليم من الأقاليم الصالحة لِنَشْءِ الناس إلا وهو يُحب أن يُنسب إلى أبيه وجده، ويَكره أن يُقدح في نسبته إليهما،اللهم! لعارض: من دَناءة النسب، أو غرض: من دفع ضُرِّ، أو جلب نفع، ونحو ذلك؛ ويُحب أيضًا: أن يكون له أو لادٌ يُنسبون إليه، ويقومون بعدَه مقامَه، فربما اجتهدوا أشدَ الاجتهاد؛ وبذلوا طاقتَهم في طلب الولد؛ فما اتفق طوائفُ الناس على هذه الخصلة إلا لمعنيً

• المَسْوَرَ بَبَالْيَهُمُ ٢

رحمة اللار الواسعة

من جبلتهم؛ ومبنى شرائع الله على إبقاء هذه المقاصد التي تجرى مَجْرَى الجبلة، وتجرى فيها المناقشة والمشاحَّة، والاستيفاءِ لكل ذي حق حقَّه منها، والنهى عن التظالم فيها؛ فلذلك وجب أن يَبحث الشارع عن النسب.

نسب: شوہر ہے ثابت ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_ عتبہ بن ابی وقاص نے مرتے وقت اپنے بھائی حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ کو یہ ذمہ داری سو پی تھی کہ زمعہ کی باندی کالڑ کا میر ابیٹا ہے۔ جب موقعہ طے اس کولے لینا۔ چنانچہ فتح مکہ کے موقع پر حضرت سعد " اس کو یہ کہہ کرلے لیا کہ یہ میر اجھیجا ہے۔ عبد بن زمعہ آڑے آیا۔ اس نے کہا: میر ابھائی ہے۔ دونوں یہ معاملہ رسول اللہ میل تو تی تی خدمت میں لے گئے۔ ہرایک نے اپنادعوی پیش کیا۔ رسول اللہ میل تو تی تی تی تی تی جبر بن زمعہ کے حق یعنی اس کو زمعہ کا بیٹا قرار دیا۔ اور فر مایا: " بچہ فراش کے لئے ہے، اور زانی کے لئے سنگ ہے!" بھر آپ نے حضرت سودة حضرت سودة

INI

چُلْدَيْجَ

رجمة اللاي الواسعة

رضی اللہ عنہا کواس لڑکے سے پر دہ کرنے کا حکم دیا کیونکہ وہ عقبہ کے مشابہ تھا۔ چنانچہ موت تک حضرت سود ڈنے اپنے اس بھائی کونہیں دیکھا۔ اور ایک روایت میں ہے:'' اے عبد بن زمعہ! وہ تیرا بھائی ہے، اس وجہ سے کہ وہ اس کے باپ کے فراش پر پیدا ہوا ہے' (مقلوۃ حدیث ۳۳۱۳ ہاب اللعان)

وللعاهر الحجو : زانی کے لئے سنگ ہے : کے دو مطلب بیان کئے گئے ہیں: (۱) نامرادی یعنی زانی کیلئے نامرادی ہے، اس سے نسب ثابت نہیں ہوگا۔ جیسے کہا جاتا ہے : ہیدہ التو اب : اس کے ہاتھ میں مٹی ہے! اور کہا جاتا ہے : ہیدہ الحجو : اس کے ہاتھ میں پتھر ہے! یعنی ناکام ونا مراد ہے(۲) اور سنگ اری یعنی زانی کو سزادی جائے گی۔

تشریح: منکوحہ عورت کے بچکانسب شوہر ہی ہے ثابت ہوگا۔ بشرطیکہ شوہرا نکار نہ کرے۔اور اگر شوہرا نکار کرے اور عورت زنا کا اقرار نہ کر بے تو لعان کرایا جائے گا، پھر تفریق کے بعد بچہ ماں کی طرف منسوب ہوگا۔اور جو شخص زنا کی بنیاد پرنسب کا دعوی کرے: اس کو نامراد کیا جائے گا۔ بلکہ اس کو سزادی جائے گی۔ حدیث کے دوسرے جملہ میں پہلے جملہ کی تعلیل ہے۔ یعنی نسب صاحب فراش ہی ہے کیوں ثابت ہوتا ہے: اس کی وجہ بیان کی گئی ہے۔اور چونکہ دوسرے جملہ کی کے دوسطلب بیان کئے گئے ہیں، اس لئے دجہیں بھی دوہیں۔ شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں:

زمانۂ جاہلیت میں اولا دحاصل کرنے کی بہت ی ایسی صورتیں رائج تھیں جو شرعا درست نہیں تھیں۔ان میں سے بعض کی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے دضاحت کی ہے۔جب نبی مِلائِقَائَتِکُم کی بعثت ہوئی تو بیہ ساری راہیں مسدود کر دی گئیں۔ اور فیصلہ کر دیا گیا کہ''بچے فراش کے لئے ہے' اور بیہ فیصلہ دودجہ سے کیا گیا:

پہلی وجہ: شوہر کا پنی بیوی کے ساتھ ایسا اختصاص کہ دوسرا قطعاً اس میں دخل نہ دے سکے: اُن مصالح ضرور یہ میں ے ہجن پرنوع انسانی کے افراد کا بقاء موقوف ہے۔ ای سے خاندانوں کا قوام ہوتا ہے جونوع انسانی کا امتیاز ہے۔ اور اس کا تقاضا بیہ ہے کہ نسب کے دعوی میں اس شخص کو نامراد کیا جائے جوراہِ راست کی خلاف ورزی کرکے: کمی عورت سے بدوں اختصاص اولا دحاصل کرنا چاہتا ہے۔ تا کہ اس کی ناک خاک آلود ہو، اس کا مقصد پامال ہو، اور بیدنا کا میں اس فعل کے ارادہ پر اس کے لئے تازیا نہ ہے۔ ارشاد نبوی: ''زانی کے لئے سنگ ہے!'' کا مطلب اگر نامرادی لیا جائے تو بہ وجوہ اس سے صاف مفہوم ہوتی ہے۔

دوسری دجہ: حقوق میں جب کشاکشی ہو، اور ہرایک اپنے لئے بچہ کادعوی کرے: تو اس شخص کے دعوی کوتر جیح دینا ضروری ہے جو واضح دلیل پیش کرے۔ اور عام لوگوں کے نز دیک قابل سماعت بات کے یعنی شوہر کی بات قبول کی جائے گی جو کہتا ہے کہ میہ میری بیوی کی اولا دہے۔ اور جو شخص ایسی بات کہتا ہے جو اس کو گنہ گارتفراتی ہے، اور سزاد ہی کا درداز ہ کھولتی ہے یا وہ نسب کے دعوی میں اقر ارکرتا ہے کہ اس نے اللہ کی نافر مانی کی ہے یعنی زنا کیا ہے، اور مزاد بی کا در ایسا پوشیدہ امر ہے جس کا پتہ اس کے بتلانے ہی سے چل سکتا ہے : ایس شخص کا دعوی گاؤ خور دادر گراہ کی جائے کے ایس کی جائے کر کی تو ہو کی خاص کے دعوی کی جائے کہ جو کہتا ہے کہ بیٹ کرے۔ اور جو کہ اور جو کہتا ہے کہ دی جو اس کو گنہ گار کھر اتی ہے، اور سز او ہی کا درداز ہ محولتی ہے یا وہ نسب کے دعوی میں اقر ارکرتا ہے کہ اس نے اللہ کی نافر مانی کی ہے یعنی زنا کیا ہے، اور منز او ہی کا ایسا پوشیدہ امر ہے جس کا پتہ اس کے بتلانے ہی سے چل سکتا ہے : ایس شخص کا دعوی گاؤ خور دادر گراہ کا می جائے۔

بات درخوراعتناء ندجهی جائے۔

اس کی نظیر: لعان کا واقعہ ہے: جب شوہر نے مہر کی واپسی کا مطالبہ کیا تو آپ نے فرمایا:'' اگر تونے عورت پر جھوٹا الزام لگایا ہے: تو مہر کی واپسی بہت ہی دور کی بات ہے!''(مشکوۃ حدیث ۳۳۰۶) اسی طرح جوز تا کی بنیاد پرنسب کا دعوی کرتا ہے: اس کا دعوی بھی مردود ہے۔

اگرارشاد نبوی: ''زانی کے لئے سنگ ہے!''کا مطلب سنگ اری لیاجائے تو اس وجہ کی طرف اشارہ ہے۔ یعنی جو گیناہ کی بات کہتا ہے اور لائق سز اجرم کا اقر ارکر تاہے : اس کی بات کیے تسلیم کی جائے ؟ اور اس سے نسب کیے ثابت کیا جائ وہ تو سز اکم تحق ہے!

قال صلى الله عليه وسلم: " الولد للفراش، وللعاهر الحجر " فقيل: معناه الرجم، وقيل: الخَيْبة. أقول: كمان أهل الجاهلية يبتغون الولد بوجوه كثيرة لا تُصَحِّحُها قوانينُ الشرع، وقد بَيَّنتُ بعضَ ذلك عائشةُ رضى الله عنها، فلما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم سُدَّ هذا الباب، وَخُيِّبَ العاهرُ . وذلك: لأن من المصالح الضرورية التي لايمكن بقاء بني نوع الإنسان إلا بها: اخصاص الرجل بامرأته، حتى يُسَدَّ بابُ الإزدحام على الموطوء ة رأسا، ومن مقتضى ذلك: أن يُخَيَّبَ من عصبي هذه السنة الراشدة، وابتغي الولد من غير اختصاص، إرغامًا لأنفه، واز دراءً بأمره، وزجرًا له أن يَقْصُدَ مثلَ ذلك؛ وإلى هذا الإشارةُ في قوله عليه السلام: " للعاهر الحجر " إن أريد معنى الخيبة، كما يقال: بيده التراب، وبيده الحجر. وأيضًا : فإذا تزاحمت الحقوق، وادعى كلُّ لنفسه: وجب أن يُرَجَّحَ من يتمسَّك بالحجة الظاهرة المسموعة عند جماهير الناس، والذي يتمسك بمايزيد اللائمةَ عليه، ويفتح باب ضرب الحد، أو يعترف فيه بأنه عصى الله، وكان مع ذلك أمراً خفيا، لا يُعلم إلا من جهة قوله: فمن حق ذلك: أن يُهجر ويُخمل؛ وقد اعتبر النبي صلى الله عليه وسلم مثلَ هذا المعنى، حيث قال في قصة اللعان: " إن كذبتَ عليها فهو أبعدُ لك " وإليه الإشارةُ في قوله: " وللعاهر الحجر " إن أريد معنى الرجم بالحجارة.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: جاہلیت کے لوگ اولا دطلب کیا کرتے تھے ایسے بہت سے طریقوں سے جن کوشریعت کے قوانین درست قرار نہیں دیتے۔اوران میں سے بعض کی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے وضاحت کی ہے۔ پس جب نبی سَلِلْنُوَلَيْلِمْ مبعوث کئے گئے تویہ دروازہ بند کر دیا گیا۔اورزانی کوناً مراد کیا گیا۔



ځلدينجم

اوروہ بات یعنی شوہر سے نسب ثابت ہونا: اس لئے ہے کہ ان ضروری مصلحتوں میں سے جو کہ ناممکن ہے نوع انسانی کے افراد کا بقاءمگرانہیں مصالح کے ذریعہ: مرد کا اپنی بیوی کے ساتھ اختصاص ہے، یہاں تک کہ بیوی پر بھیڑ کرنے کا دردازہ بالکل ہی بند کردیا جائے۔اوراس کے مقتضی ہے بیہ بات ہے کہ وہ مخص نامراد کیا جائے جو اِس راہ ہدایت کی خلاف ورز کی کرتا ہے۔ اور کسی اختصاص کے بغیر اولا دچا ہتا ہے۔ اس کی ناک کوخاک آلود کرنے کے لئے ، اور اس کے معاملہ (دعوئی نسب) کی تحقیر کرنے کے لئے ،اوراس کوجھڑ کنے کے لئے کہ وہ ایسی بات کا ارادہ کرے۔اوراس دجہ کی طرف اشارہ ہے نبی ﷺ کے ارشاد میں کہ 'زانی کے لئے سنگ ہے!''اگر نامرادی کے معنی لئے جائیں۔جیسا کہ کہا جاتا ہے: ''اس کے ہاتھ میں مٹی!''اور 'اس کے ہاتھ میں پھر!''(لیعنی بی معنی عربی محاورات کے مطابق ہیں۔اور یہاں لف ونشرمشوشؓ ہے۔جومعنی بعد میں بیان کئے ہیں اس کو پہلی وجہ قرار دیا ہے۔تقریر میں تر تیب بدل دی ہے) — اور نیز : پس جب حقوق میں کشکش ہو،اور ہرایک اپنے لئے بچہ کا دعوی کرے،تو ضروری ہے کہ اس محص کوتر جیح دی جائے جوالی بات ہے دلیل پکڑتا ہے جوداضح اور عام لوگوں کے نزدیک قابل ساعت ہے۔ اور جو محص ایس بات سے دلیل پکڑتا ہے جواس کے لئے ملامت کو بڑھاتی ہے یعنی گینہ گارٹھہراتی ہے،ادرحد جاری کرنے کا دردازہ کھولتی ہے، یا دہ اس معاملہ میں یعنی بچہ کے نسب کے معاملہ میں اقرار کرتا ہے کہ اس نے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کی ہے یعنی وہ اس کی زنا کی اولا دہے، اور مع بذاوہ کوئی پوشیدہ امر ہے، جواس کے بتلانے ہی کے ذریعیہ جانا جاتا ہے یعنی اس کی بات شک کے دائر ہیں آتی ہے: توالی بات کے لئے سزادار مد ہے کہ دہ رائگاں اور گمنام کی جائے۔ یعنی قبول نہ کی جائے ۔ اور نبی مَطلانَ مَلِينَ اللَّهُ فَاس جیسی بات کا اعتبار کیاہے۔ چنانچہ آپؓ نے لعان کے واقعہ میں فرمایا:'' اگر تونے عورت پر جھوٹ بولاہے: تب تو مہر کی واپسی اور بھی دور کی بات ہے 'اوراس ( دوسری) وجہ کی طرف اشارہ ہے آپ کے ارشاد میں: '' اورزانی کے لئے سنگ ہے!'' اگر سنگ مار کرنے کے معنی مراد لتے جائیں۔

\$

Z

\$

غيرباپ کی طرف انتساب منوع ہونے کی وجہ

حديث — رسول الله مظللية يتلاشخ فرمايا: "جس ف الني باب كے علادہ كى طرف اپنا انتساب كميا، حالانكه دہ جانتا ہے كہ دہ اس كاباب نہيں: توجنت اس پر حرام ہے!" (مقلوۃ حديث ٣٣١٣ باب اللعان) تشريح: كچھلوگ تحقے مقاصد كے لئے الني باب سے اعراض كرتے ہيں۔ اور غير باب كى طرف اپنا انتساب كرتے ہيں جو حرام ہے۔ اور بيربات دووجہ منوع ہے: پہلى وجہ: اس ميں باب كى حق تلفى اور اس كے ساتھ نارواسلوك ہے۔ اس لئے كہ بيرباب كى اميدوں پر پانى پھيرنا حوفت فتر فتر فتر فتر الله كھيں اور اس كے ساتھ نارواسلوك ہے۔ اس لئے كہ بيرباب كى اميدوں پر پانى چھيرنا ہے۔ ہر باپ اپنی نسل کا بقاء چا ہتا ہے۔ اور چا ہتا ہے کہ اس سے پھوٹے والی شاخوں کے ذریعہ اس کا نام باقی رہے۔ اور باپ نے اپنے بچہ کی پر داخت میں جومحنت کی ہے اس کی ناشکر کی اور اس کے ساتھ بد معاملگی ہے۔ احسان کا بدلہ احسان ہوتا ہے۔ ناشکر کی اور بدعہد کی نہیں ہوتا۔

دوسری وجہ: جس طرح بچابندائے آفرینش میں باپ کی نفرت ومعادنت کامختاج ہے، باپ بھی ناتوانی کے زمانہ میں اولا دکی نفرت ومعادنت کامختاج ہے۔اوریہی بات قبیلہ اور سوسائٹ میں نفرت ومعادنت کو وجود میں لاتی ہے۔ پس اگر باپ سے اولا دکے ہٹ جانے کا سلسلہ چل پڑے گا تو میں کحت رائگاں ہوجائے گی۔اور ساتھ ہی خاندانوں کے انساب باہم خلط ملط ہوجا ئیں گے۔کون کس خاندان کا ہے یہ بات نامعلوم ہوجائے گی۔

قال صلى الله عليه وسلم: "من ادَّعٰى إلى غير أبيه، وهو يَعلم أنه غيرُ أبيه، فالجنة عليه حرام" أقول : من الناس من يقصد مقاصدَ دَنِيَّةً، فيرغب عن أبيه، وينتسب إلى غيره: وهو ظلمٌ وعقوقٌ: لأنه تخييبُ أبيه، فإنه طلب بقاءَ نسلِه المنسوبِ إليه، المتفرع عليه، وتركُ شكرِ نعمتِه، وإساءةٌ معه.

وأيضًا: فإن النصرة والمعاونة لابد منها في نظام الحي والمدينة، ولو فُتح باب الانتفاء من الأب لأهملتُ هذه المصلحةُ، ولا خُتَلَطَتْ أنسابُ القبائل.

ترجمه : واضح ب لغت : اِدَّعى : انتسب . اِدَّعى الى فلان : غير باپ كى طرف اپ كومنسوب كرنا ..... اِنْتَفَى : دور مونا، مُنا انتفى من الشيئ : في نكانا ـ برى الذمه موجانا ـ تركيب : توك شكو اور إساء قكاعطف تخييبُ پ ب ـ شك

غیر کابچة وم میں ملانے، اور بچے کے نسب کا نکار کرنے پروعید کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_رسول الله سلالی الله میلانی الله میلانی الله میلانی الله میل ایس بیخ کوداخل کیا، جواس قوم کانہیں، تو اس عورت کا الله تعالی سے پچھتلق نہیں \_ اور الله تعالی اس کو ہرگزا پنی بہشت میں داخل نہیں کریں گے \_\_\_\_\_ اور جس شخص نے ایپ بچہ کا انکار کیا، حالانکہ وہ اس کی طرف (امید بھری نظروں سے ) دیکھ رہا ہے، تو الله تعالی (قیامت کے دن ) اس سے پردہ کرلیں گے \_ اور اس کوتمام مخلوقات کے سامنے رسوا کریں گے' (مطلوق حدیث ۲۳۱۷) تشریح نفیر کا بچہ قوم میں ملانے کی بہت می صورتیں ہو سکتی ہیں \_ مثلاً :عورت کو طلاق ہو کی یا شوہ ہر کی وقات ہو کی اور اس کا رائد اور اللہ اللہ تعالی (قیامت کے دن ) اس تشریح : غیر کا بچہ قوم میں ملانے کی بہت می صورتیں ہو سکتی ہیں \_ مثلاً :عورت کو طلاق ہو کی یا شوہ ہر کی وقات ہو کی ، اور

ځلد پېج

وہ حاملہ تھی۔ مگراس نے غلط بیانی کی اور عدت ختم ہونے کا دعوی کیا،اور دوسرا نکاح کرلیا۔ پھر چھ ماہ کے بعد بچہ پیدا ہوا تو دوسرے شوہر کا ہوگا۔ حالانکہ وہ اس کانہیں۔

وعيد کى وجہ: مذکورہ عورت کواس کى اس حرکت پروعيداس لئے سنائی گئى ہے کہ عدت ونسب وغيرہ معاملات ميں عورت پر مجروسہ کيا گيا ہے۔ يعنی اس کی خبر پراعتماد کيا جاتا ہے۔ اوراس کو پيچکم ديا گيا ہے کہ وہ نسبوں ميں اشتباہ پيدا نہ کرے۔ پس جوعورت اس کی خلاف ورزی کرے گی وہ وعيد کی مستحق ہے۔

خاص وعید کی وجہ: حدیث میں ایسی عورت کو دووعیدیں سنائی گئی ہیں: ایک: بیر کہ اس کا اللہ تعالیٰ تے پچھ تعلق نہیں۔ یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی مقبول بندی نہیں ۔ دوسری: بیر کہ اللہ تعالیٰ اس کوا پنی بہشت میں داخل نہیں کریں گے۔ بیدخاص وعیدی دو وجہ سے سنائی گئی ہیں:

ہی کہا دجہ بحورت اپنی اس حرکت سے نظام عالم کوخراب کرتی ہے۔ اورانسانوں کے فطری جذبات کو پامال کرتی ہے۔ اورایسے لوگوں پر مقرب فرشتوں کی لعنت برتی ہے۔ کیونکہ ملاً اعلیٰ کوانسانوں کی صلاح وفلاح کے لئے دعا نمیں کرنے کا اور جونظام عالم کوخراب کرتے ہیں ان پر لعنت بھیجنے کا تھم ہے۔اور جس عورت پر ملاً اعلی کی لعنت برتی ہے۔ وہ اللہ کی مقبول بندی نہیں رہتی۔

دوسری وجہ عورت کی اس حرکت سے بچے کے باپ کی امیدوں پر پانی پھر جاتا ہے۔ کیونکہ اس کا بچہ دوسرے کومل جاتا ہے۔ نیزعورت اپنی اس حرکت سے بچہ کی کفالت کا بوجھ دوسروں پر ڈال دیتی ہے، جس کا وہ بچنہیں ۔ اور حقوق تلفی کرنے والا جنت سے محروم رہتا ہے۔ چنانچہ شہید کا قرضہ بھی معاف نہیں ہوتا۔

نسب کاانکارکرنے پروعید کی وجہ: جو محض اپنے بچہ کاانکارکرتاہے، وہ بچہ کودائمی ذلت کا،اورایسے عارکا نشانہ بناتاہے جو تبھی ختم ہونے والانہیں۔اور وہ اس طرح کہ اب بچہ بے باپ کا ہو گیا۔اور باپ کی اس حرکت سے بچہ کی جان بھی ضائع ہوتی ہے۔اور وہ اس طرح کہ اب اس کی کفالت کرنے والاکوئی نہیں۔پس بیر کت ایک اعتبار سے قبل اولا دے مترادف ہے۔ نیز وہ بچہ کی مال کو بھی دائمی ذلت اور ہمیشہ کے لئے باقی رہنے والے عار کا نشانہ بناتا ہے۔ اس لئے وہ وعید کا

وقال صلى الله عليه وسلم: " أيما امرأة أدخلتُ على قوم، من ليس منهم، فليست من الله فى شيئ، ولن يُدخلَها الله جنته. وأيما رجل جحد ولدَه، وهو ينظر إليه، احتجب الله منه، وقَضَحَه على رء وس الخلائق" أقول: لما كانت المرأة مُؤْتَمَنَة فى العدة ونحوها، مأمورةً أن لا تُلَبَّسَ عليهم أنسابَهم: وجب أن تُرَهَّبَ فى ذلك. وإنما عوقبتُ على هذا: لأنه سعىٌ فى إبطال مصلحةِ العالَم،

ومناقضةٌ لما في جبلة النوع، وذلك جالبٌ بغضَ الملأ الأعلى، حيث أمروا بالدعاء لصلاح

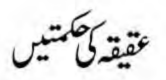
ومنوفر يبليكر

جلديجم

النوع. وأيضًا: ففى ذلك تخييبٌ لوالده، وتضييقٌ وحملٌ لِثِقْلِ الولد على آخرين. والرجلُ إذا أنكر ولدَه فقد عَرَضَه للذُّلِّ الدائم، والعارِ الذى لاينتهى، حيث لانسب له، وأضاع نسمتَه، حيث لا مُنفق عليه، وهو يُشبه قتلَ الأولاد من وجه؛ وعَرَّضَ والدتَه للذل الدائم، والعارِ الباقى طَول الدهر.

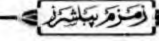
اورآ دمی نے جب اپنے بچے کا انکار کیا تو یقیناً اس نے بچہ کودائمی ذلت اورایسے عار کے درپے کیا جوختم ہونے والا نہیں، بایں طور کہ اس کے لئے کوئی نسب نہیں رہا۔اور اس نے بچے کی جان ضائع کی ، بایں طور کہ اس پر کوئی خرچ کرنے والانہیں رہا۔اور اس کا انکارایک اعتبار سے قمل اولا دے مشاہ ہے سے اور اس کی ماں کو (بھی) دائمی ذلت اور رہتی دنیا تک عار کے درپے کیا۔

تصحیح : تخییبؓ لوالدہ اصل میں تخییب لولدہ تھا۔ اور لشقل الولد اصل میں لنقل الولد تھا۔ بی تحجیج مخطوط کراچی سے کی ہے۔



زمانهٔ جاہلیت میں لوگ اپنی اولا دکاعقیقہ کیا کرتے تھے۔عقیقہ ان کے نزدیک ایک لازمی بات اور ضروری طریقہ تھا۔ اور اس میں بہت سی ملیّ، مدنی اور ذاتی مصلحتیں تھیں۔ چنانچہ نبی سَلانَ مَلَانَ مَلَّیَ ایک کو باقی رکھا۔خود بھی عقیقہ کیا،اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دی۔عقیقہ کی چند کحتیں درج ذیل ہیں:

پہلی مصلحت: عقیقہ سے لطیف پیرا یہ میں بچہ کے نسب کی تشہیر ہوتی ہے۔ اور بچہ کے نسب کی تشہیر اس لئے ضروری ہے کہ کل کو کو کی ایسی دیمی بات نہ کہے جو بچہ کو نا پند ہو یعنی کو کی اس کے نسب میں طعن نہ کرے۔ اور تشہیر کا یے طریقہ مناسب نہیں کہ باپ گلی گلی چلاتا پھرے کہ میرے یہاں پیدا ہوا ہے۔ بچہ کے نسب کی اشاعت کا بہترین طریقہ عقیقہ کرنا ہے۔ جیسے خانہ آبادی کی تشہیر کا بہترین طریقہ دلیمہ ہے ۔ بیدنی ( معاشرتی ) فائدہ ہے۔



53

جلديجه

تیسری صلحت : عیسائیوں کے یہاں جب بچہ پیداہوتا تھا، تو وہ اس کوایک زرد پانی میں رنگتے تھے۔ اور اس کو وہ معمود یہ (Baptism) کہتے تھے۔ اور وہ یہ مانتے تھے کہ اس سے بچہ پکاعیسائی بن جاتا ہے۔ چنانچہ نبی سِلگانیکی نے مسلمانوں کے لیئے اس کے مقابل عقیقہ مشروع کیا، جو بچہ کے ملت صنیفی کا فرد ہونے کا اور ملت ابراہیم واساعیل علیہما السلام کے تابع ہونے کا اعلان ہے۔ بیلتی مصلحت ہے۔

فائدہ سورۃ البقرۃ آیت ۱۳۸ میں جوارشاد پاک ہے:''اللہ کارنگنا!اور اللہ سے بہتر رنگنے والاکون ہے؟!'' یہ ارشاد ہم شکلی کے طور پر نازل ہوا ہے، یعنی اے مسلمانو! کہوہم نے اللہ کارنگ ( دین حق ) قبول کیا، جواس دین میں داخل ہواوہ سابقہ تمام گناہوں سے پاک ہو گیا ( یہ فائدہ کتاب میں ہے )

چوهی صلحت بعقیقه : سنت ابرا بیمی کی یادگار ہے : حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل علیما السلام کا خاص عمل جوان کی اولاد میں بطور توارث چلا آرہا ہے : وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا اپنے صاحب زادے حضرت اساعیل علیہ السلام کی قربانی پیش کرنے کا واقعہ ہے۔ جب آپ نے پختہ ارادہ کرلیا تو اللہ تعالی نے آپ پر انعام عظیم کیا۔ اور ایک بڑاذ بیجہ فد سد میں عنایت فر مایا (سورۃ الصافات آیت ۱۰۱-۷۰) ان کی اولاد دہمی بچہ کی قربانی عقیقہ کی شکل میں پیش کرتی ہے ۔ سیچی ملیے مسلحت ہے۔

پانچوین صلحت: عقیقہ اس بات کا اعلان ہے کہ بچہ کے ساتھ وہ عمل کیا گیا جوملت ابراہیمی کا مخصوص عمل ہے: حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل علیہما السلام کی شریعت کی مشہورترین عبادت: جج ہے۔ اور جج کی بحمیل قربانی اور سر منڈ انے ہوتی ہے۔ اور عقیقہ میں بھی پہلے قربانی پیش کی جاتی ہے۔ پھر بچہ کا سر منڈ ایا جاتا ہے۔ پس اس تذکاری عمل کے ذریعہ ان دونوں بزرگانِ ملت کی مشابہت اختیار کی جاتی ہے۔ یہ بھی ملی مصلحت ہے۔

چھٹی صلحت: عقیقہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے عمل کی محاکات ہے، جیسے صفا ومروہ کی سعی حضرت ہاجرہ رضی اللہ عنہا کی مشقت کی محاکات ہے (رحمۃ اللہ ۲۱۳۶) – بچہ کی ولادت کے ابتدائی ایام میں عقیقہ کرنا باپ کے دل میں بید خیال پیدا کرتا ہے کہ اس نے بھی بچہ کواسی طرح قربان کردیا، جس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام نے صاحب زادے کو قربان کیا تھا۔ پس بیا کا برملت کے ساتھ احسان (نیک سلوک) اوران کی تابعداری ہے ۔ شیخے میں محسب ہے۔

ساتوین صلحت: عقیقہ میں فدید کے معنی بھی ہیں۔اس سے بچے کی بلائیں دورہوتی ہیں۔حدیث میں ہے:''لڑکا گروی رکھا ہوا ہے''یعنی لڑکا معرضِ آفات میں رہتا ہے:'' عقیقہ کے ذریعہ اس کو چھڑایا جاتا ہے''یعنی عقیقہ سے اس کی آفات دورہوتی ہیں۔

تجربه: میراایک بچه(مولانامفتی حسین احمد صاحب پالن پوری استاذ حدیث جامع مسجد امرومهه) پیدائش بیارتھا۔ –◄ الصَّنَوَمَرَبِبَلاَئِسَرُلِهِ ﴾

| جمعةُ اللهُ الواسِعَة             | 1/19                                         | جُلِدْ يَهْجَ                                                                                                   |
|-----------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ب کی شکایت تھی۔عقیقہ کرنے کی گنجا | ائش نہیں تھی۔ہمت کرکے دوبکروں کاعقیقہ ک      | ۔اس کے بعد معلوم نہیں کب وہ بح                                                                                  |
| يک ہو گيا!                        |                                              |                                                                                                                 |
| واعلم : أنَّ العربَ كانوا         | ا يَعُقُون عن أولادهم، وكانت الع             | بقةُ أمرًا لازمًا عندهم وسنةً                                                                                   |
|                                   | كثيرة، راجعةٌ إلى المصلحة الملّية،           |                                                                                                                 |
| النبي صلى الله عليه وسلم، وع      |                                              |                                                                                                                 |
| فمن تلك المصالح:                  |                                              |                                                                                                                 |
| التلطُّفُ بإشاعة نسب الولد        | -، إذلا بد من إشاعته، لئلا يقال فيه:         | لايحبه؛ ولايَحْسُنُ أن يدور                                                                                     |
|                                   | لى ولدًا فتعين التلطف بمثل ذلك.              |                                                                                                                 |
| ومنها: اتباعُ داعيةِ السخاو       |                                              |                                                                                                                 |
|                                   | ا إذا وُلد لهم ولدٌ صبغوه بماء أصفر          | سمونه المَعْمُوْدِية، وكانو                                                                                     |
|                                   | يًا _ وفي مشاكلة هذا الاسم نزل ق             | A CONTRACT OF |
|                                   | استحب أن يكون للحنيفيين فعلٌ بإز             |                                                                                                                 |
| الولد حنيفيا، تابعا لملة إبراهيم  |                                              |                                                                                                                 |
|                                   | بهما، المتوارثةِ في ذريتهما: ما وقع          | ه عليه السلام من الإجماع                                                                                        |
| على ذبح ولده، ثم نعمة الله عل     |                                              |                                                                                                                 |
|                                   | لذي فيه الحلق والذبح، فيكون التش             | بهما في هذا تنويها بالملة                                                                                       |
|                                   | هل به مايكون من أعمال هذه الملة.             |                                                                                                                 |
|                                   | .ءِ ولادته يُخَيَّلُ إليه أنه بذل ولدَه في س | ل الله، كما فعل إبر اهيم عليه                                                                                   |
|                                   | سلةِ الإحسان والانقياد، كما ذكرنا في         |                                                                                                                 |

رجمة اللاي الواسعة

تصحيح : مذکوره عبارت سے پہلے مطبوعات میں عنوان المعقيقة تھا۔ مگر بيعنوان سی مخطوطہ ميں نہيں۔ اس لئے حذف کيا گيا ہے۔



ساتوي دن عقيقة كرني، بال مند افي اورنام ركصي وجه

حدیث (۱) ۔ رسول اللد مظلقات فرمایا ''لڑ کے کے ساتھ عقیقہ ہے' یعنی لڑ کے کاعقیقہ ہونا ہی چاہئے۔لڑ کی کا ہذہبت لڑ کے کاعقیقہ مؤ کد ہے '' پس تم اس کی طرف سے خون بہا وُ' اس میں اشارہ ہے کہ عقیقہ میں اصل مقصود جانور ذن کرنا ہے۔ پھر دعوت کرے یا گوشت تقسیم کرے : دونوں با تیں برابر ہیں '' اور اس سے تعلیف دہ چیز دور کروُ' یعنی سر کے بال اور ہاتھ پاؤں کے ناخن کا لو، اور کمکن ہوتو ختنہ بھی کرادو (مشکو ق حدیث ۱۳۴ سے تعلیف دہ چیز دور کروُ' یعنی سر کے حدیث (۲) ۔ رسول اللد مظلف یک کو ختنہ بھی کرادو (مشکو ق حدیث ۱۳۴ سے تعلیف دہ چیز دور کروُ' یعنی سر کے جدیث (۲) ۔ رسول اللہ مظلف یک کو ختنہ بھی کرادو (مشکو ق حدیث ۱۴۳ سے تعلیف دہ چیز دور کروُ' یعنی سر کے حدیث (۲) ۔ رسول اللہ مظلف یک کو ختنہ بھی کرادو (مشکو ق حدیث ۱۴۳ سے تعلیم دو الذہائے ، باب العقیقة ) حدیث (۲) ۔ رسول اللہ مظلف یک کو ختنہ ہو کہ اور دور مشکو ق حدیث ۲۳۳ سے تعلیم دو الذہائے ، باب العقیقة ) دہ چھڑ ایا جاتا ہے' یعنی عقیقہ اس کا فد بیہ بن جاتا ہے۔اور دو آفات سے نی جاتا ہے :'' پس اس کی طرف سے ساتو یں دن

JI. u جانورذ بح كياجائ ،اوراس كانام ركهاجائ ،اوراس كاسرمند اياجائ (مشكوة حديث ٣١٥٣) تشريح بعقيقه کے مامور بہ ہونے کی وجوہ ابھی گذریں۔ اور ساتویں دن کی تخصیص دودجہ ہے ب پہلی وجہ: ولا دت اور عقیقہ کے درمیان فصل ضروری ہے۔ کیونکہ ولا دت کی ابتداء میں اہل خانہ زچہ بچہ کوسنوار نے میں مشغول ہوتے ہیں۔ پس اس وقت میں عقیقہ کرنے کا حکم دینا مناسب نہیں۔ اس سے گھر والوں کی مشغولیت دو چند ہوجائے گی۔

دوسری دجہ بجھی جانور فوراً مہیانہیں ہوتا۔ تلاش کرنا پڑتا ہے۔ پس پہلے ہی دن عقیقہ کرنے کاحکم دینے میں تنگی ہے۔ اورسات دن معتد بفصل ب، نه كم ندزياده، اس الح ساتوي دن عقيقة كرف كالحكم ديا-

اور جانورذ ن کرنے کے بعد سرمنڈ انے میں حاجیوں کی مشابہت اختیار کی جاتی ہے، جیسا کہ ابھی گذرا۔ اور ساتویں دن نام رکھنے وجہ بیہ ہے کہ اس سے پہلے نام رکھنے کی پچھ ضرورت نہیں۔

فائدہ جفیقی ساتویں دن عقیقہ کرنا ضروری نہیں۔اس سے پہلے بھی کیا جا سکتا ہے،اور بعد میں بھی۔اور بعد میں حکمی ساتویں دن کالحاظ مستحب ہے، ضروری نہیں۔ کسی بھی دن عقیقہ کیا جا سکتا ہے۔ یہی حکم نام رکھنے کا ہے۔ پیدائش سے پہلے بھی نام رکھا جاسکتا ہے۔

\$

3

# بچہ کے بالوں کو چاندی سے تولیے کی وجہ

حدیث - حفزت علی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَطلاقَقَیم نے حسن رضی اللہ عنہ کی طرف ہے بکری کا عقیقہ کیا۔اور فرمایا:'' فاطمہ!اس کا سرمنڈادو،اوراس کے بالوں کے ہم وزن چاندی خیرات کرو''( مقلوۃ حدیث ۱۹۳ یہ روایت منقطع ہے اور نسائی میں صحیح سند ہے روایت ہے کہ آپؓ نے حضرات حسنین کی طرف سے دودومینڈ ھوں کا عقیقہ کیا۔مقلوۃ حدیث ۱۹۵۵)

تشری : بچہ کا پید سے باہر آجانا این نعمت ہے جس کا شکر بجالانا ضروری ہے۔ کیونکہ بچہ جب تک پید میں ہے اس کی دید ہے محرومی ہے۔ اور جب پیدا ( ظاہر ) ہو گیا تو اس سے آنکھ ٹھنڈی ہوتی ہے۔ اور شکر بیادا کرنے کی بہترین صورت بیہ ہے کہ نعمت سے مواز نہ کر کے شکر بجالا یا جائے ۔ جیسے قابل زکات مال گن کر اور حساب لگا کرز کو ۃ ادا کرنا: ایس ہی اندازے سے زکو ۃ نکالنے سے بہتر ہے۔ اور نو مولود کے بال پیٹ کی زندگی کا بقیہ ہیں۔ اور ان کا دور کرنا نئی مستقل زندگی کی علامت ہے۔ اس لئے جب وہ بال کا ٹے گئے ، اور ٹی زندگی کا آغاز ہوا تو بہترین طریقہ پر شکر بجالا نے کے لئے ان کو چاند کی سے تو لئے کا تکم مویا سے اور پر کی کی تحکم کی آغاز ہوا تو بہترین طریقہ پر شکر بجالا نے کے لئے ان کو چاند کی سے تو لئے کا تکم دیا ۔ اور چاند کی کی تحکم کی مونازیادہ گراں ہے۔ اور دی ہو کہ میں ان کو پیسر ان کو چاند کی سے تو لئے کا تکم مویا ۔ اور چاند کی کی تحکم کی مونازیادہ گراں ہے۔ اور ان کا دور کر ان کی مستقل

وعَقَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الحسن بشاة، وقال: "يا فاطمةً! اخْلِقِي رأسه، وتصدَّقى بِزِنَةِ شَعره فضةً" أقول: السبب في التصدق بالفضة: أن الولد لما انتقل من الجَنِيْنِيَّةِ إلى الطفلية: كان ذلك نعمةً يجب شكرها، وأحسنُ ما يَقع به الشكرُ: بما يُؤْذِنُ أنه عِوَضُه، فلما كان شَعر الجنين بقيةُ النشأة الجَنِيْنِيَّةِ، وإزالتُه أما رةٌ للاستقلال بالنشأة الطفلية: وجب أن يؤمر بوزن الشَعر فضةً. وأما تخصيص الفضة: فلأن الذهب أغلى، ولا يجده إلا غنى، وسائر المتاع ليس له بال بزنة شَعر المولود.

ترجمہ: چاندی خیرات کرنے کی دجہ بیہ ہے کہ بچہ جب جنین ہونے سے طفل ہونے کی طرف منتقل ہواتو دہ ایمی نعمت تھی جس کا شکر بجالا ناضر درمی تھا۔ اور بہترین دہ چیز جس کے ذریع شکر ادا ہوتا ہے: ایسی چیز سے شکر ادا کرنا ہے جو آگاہی دے کہ بیہ شکر فلاں نعمت کا ہے۔ پس جب جنین کے بال پیٹے کی زندگی کا بقیہ تھے، اوران کا از الہ شیر خوارگی کی زندگی کے ساتھ مستقل - کو فیسی فی جزئی تھی جنین کے بال پیٹے کی زندگی کا بقیہ تھے، اوران کا از الہ شیر خوارگی کی زندگی کے ساتھ مستقل ہونے کی علامت تھا، تو ضروری ہوا کہ بالوں کو چاندی سے تولینے کا ظلم دیا جائے۔ اور رہی چاندی کی شخصیص بی اس لئے کہ سونازیادہ گراں ہے۔اوردہ مالدار ہی کو میسر آتا ہے۔اورنو مولود کے بالوں کے برابردیگر سامان کی کچھا ہمیت نہیں۔ تصحیح : بما یؤ ذن مطبوعہ میں مایؤ ذن تھا۔ تصحیح مخطوطہ کراچی سے کی ہے۔ کہ

بچہ کے کان میں اذان دینے کی حکمت

حدیث \_\_\_\_\_ حفرت ابورافع رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں : میں نے نبی سَلِّنَ مَیْلَ کَود یکھا: آپؓ نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے کان میں نماز والی اذ ان دی، جب ان کو حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہانے جنایعنی ولادت کے بعد فور أاذ ان کہی (مشکوۃ حدیث ۲۵۵۷)

تشریح: نومولود کے کان میں اذ ان دووجہ ہے دی جاتی ہے: پہلی وجہ: وہ ہے جوعقیقہ کی حکمتوں میں آچک ہے یعنی اس سے ملت کا آوازہ بلند ہوتا ہے۔ کیونکہ اذ ان اسلام کا شعار اور دین محمد ی کا بلند پرچم ہے۔

دوسرى وجه: اذان بي شيطان بھا گتاب (مشكوة حديث ١٥٥ باب فصل الأذان )اور حديث ميں ہے كه بچه كوولا دت کے ساتھ ہی شیطان ستاتا ہے، جس سے بچہ چلاتا ہے (بخاری حدیث ۳۳۳) پس ولادت کے بعد فور أاذان دینا شیطان کو بھانے کے لئے ہے، تا کہ وہ بچہ کو پریشان نہ کرے ۔ پھر مطلق اذان دینا کا فی نہیں۔ بلکہ بچہ کے ساتھ اس کی تخصیص ضروری ہے۔اس لئے بچہ کے کان میں اس کی آواز پہنچائی جاتی ہے۔

لڑکے کے عقیقہ میں دوبکروں کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_ حفزت ام گرزر ضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ سلالی قیلی نے فرمایا:''لڑ کے کی طرف سے دو بکریاں اورلڑ کی کی طرف سے ایک بکری ذنح کی جائے ۔خواہ بکرا ہو یا بکری، اس میں پچھ حرج نہیں''(مقلوۃ حدیث ۱۵۳) تشریح: اگر دوبکریاں میسر ہوں تو لڑ کے کی طرف سے دوکا عقیقہ کرنامستخب ہے۔ کیونکہ عربوں کے خیال میں لڑکا لڑکی سے زیادہ مفید ہے، پس اس کا شکر بھی زیادہ ادا کرنا چاہتے۔ اور شکر کے ذریع لڑکے کی شان بلند کر نی چاہئے (اور

وأَذَّنَ رسول الله صلى الله عليه وسلم في أَذن الحسن بن على، حين ولدته فاطمةُ: بالصلاة " أقول : السر في ذلك: ما ذكرنا في العقيقة من المصلحة الملية: فإن الأذان من شعائر رحمة اللار الواسعة

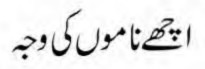
\$3

جُلَدِ پَجِم

الإسلام، وأعلام الدين المحمدى، ثم لابد من تخصيص المولود بذلك الأذان، ولا يكون إلا بأن يُصَوَّتَ به في أُذنه. وأيضًا : فقد علمتَ أن من خاصية الأذان أن يفر منه الشيطان، والشيطانُ يوّذى الولد في أول نشأته، حتى ورد في الحديث أن استهلالَه لذلك. قال صلى الله عليه وسلم: "عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة" أقول : يستحب لمن وجد الشاتين أن يَنْسُكَ بهما عن الغلام؛ وذلك: لما عندهم أن الذُكرانَ أنفعُ لهم من الإناث، فناسب زيادةَ الشكر، وزيادةَ التنويه به.

ترجمہ:واضح ب----بالصلاۃ: أَدَّن مے متعلق ب----أعلام مفرد عَلَمَ : پرچم، جھنڈا------ صَوَّتَ به: پکارنا، آوازلگانا----- استھلال: چلانا۔

\$



حديث \_\_\_\_ رسول الله سَلانيَّةَ عَلَيْ نُحَفَّر مايا:'' الله تعالى كوتمهار \_ناموں ميں سب \_\_زيادہ محبوب نام:عبدالله اور عبدالرحمٰن ہيں''(مصَلوۃ حديث2017) كتاب الآداب، باب الأسامی)

تشريح: مذكوره نام دودجه سے اللد تعالى كوسب سے زياده محبوب ہيں:

\$3

پہلی وجہ: شریعت نے اصلاح حال کے لئے جوتد ابیراختیار کی بیں، ان میں ایک تدبیر بیہ ہے کہ دنیوی معاملات میں ذکرالہی شامل کیا جائے۔ تا کہ وہ دعوت حق کا ذریعہ بن جائیں (رحمۃ اللہ ۲۰۱۱ه) پس جب بچہ کا نام عبد اللہ اور عبد الرمن رکھا جائے گا، اور اس نام سے پکارا جائے گاتو تو حید کی یا د تازہ ہو گی۔

دوسری دجہ: عرب وعجم میں اپنے معبودوں کے نام سے نام رکھنے کا رواج ہے۔ پس جب نبی مِطْلَقَاتِیکم کی بعثت نشانہائے تو حید کوقائم کرنے کے لئے ہوئی تو ضروری ہوا کہ ناموں میں بھی اس کالحاظ کیا جائے یعنی ایسے نام رکھے جائیں جن سے تو حید کا علان ہو۔

سوال: ان دوناموں کےعلاوہ اوربھی نام ہیں جن میں عَبْ د کی اضافت اللہ تعالیٰ کی سی صفت کی طرف کی جاتی ہے جیے عبدالعلیم اورعبدالسمیع وغیرہ۔اوران سے بھی تو حید کا اعلان ہوتا ہے۔ پھر مذکورہ دونام ہی اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ محبوب کیوں ہیں؟

جواب: بددونام اللد تعالى ك مشهورنام بير \_ الله تواسم علم ب \_ اور الوحمن صفت خاصه ب \_ غير الله يران نامون كا - • فَصَنْوَمَرْ بَهَاشِيَنْ ﴾ اطلاق نہیں ہوتا۔اور دیگر صفات کا اطلاق غیر اللہ پر بھی ہوتا ہے۔ اس لئے یہی دونا م اللہ تعالیٰ کوزیادہ محبوب ہیں۔ محمد اور احمد: پسندیدہ نام ہونے کی وجہ: یہاں سے بیہ بات بھی بوتھی جاسکتی ہے کہ محمد اور احمد: نمین وجوہ سے پسندیدہ نام ہیں: اول: لوگ قابل احتر ام اسلاف کے ناموں پر نام رکھتے ہیں۔اور بید دونوں سرورکونین میلانی کے لیے تام ہیں۔ دوم: ان ناموں سے بھی دین اسلام کا تعارف ہوتا ہے اور اس کی شان بلند ہوتی ہے۔سوم: بینام رکھتے ہیں۔ اور نید موجو کے بین ہے کہ نام رکھنے والے اور جس کا نام رکھا گیا ہے: سب حضر حضر تعان بلند ہوتی ہے۔ سوم: بینام رکھتے ہیں۔ اور بید م

قال صلى الله عليه وسلم: " أحب الأسماء إلى الله عبد الله وعبد الرحمن" اعلم: أن أعظمَ المقاصدِ الشرعية أن يُدْخَلَ ذكرُ الله في تضاعيف ارتفاقاتهم الضرورية، ليكونَ كلُّ ذلك ألْسِنَةً تدعو إلى الحق، وفي تسمية المولود بذلك إشعار بالتوحيد. وأيضًا: فكان العربُ وغيرهم يسمون الأولادَ بمن يعبدونه، ولما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم مُقِيمًا لمراسم التوحيد، وجب أن يُسَنَّ في التسمية أيضًا مثلُ ذلك. وإنما كان هذان الاسمان أحبَّ من سائر ثما يُضاف فيه العبدُ إلى اسم من أسماء الله تعالى : وأنصا كان هذان الاسمان أحبَّ من سائر ثما يُضاف فيه العبدُ إلى اسم من أسماء الله تعالى : وأنت تستطيع أن تعلم من هذا سِرَّ استحباب تسميةِ المولود بمحمد وأحمدَ، فإن طوائفَ الناس أولعوا بتسمية أولادهم بأسماء أسلافهم المعظَّمين عندهم، وكاد يكون ذلك تنويها بالدين، وبمنزلة الإقرار بأنه من أهله.

ترجمہ: جان لیں کہ شریعت کے مقاصد میں سب سے بڑا مقصد: بیہ ہے کہ اللہ کاذکر لوگوں کے ضروری ارتفاقات کے ضمن میں داخل کیا جائے، تا کہ وہ سب ( دنیوی معاملات ) ایی زبانیں ہوجا کمیں جودین جن کی طرف بلا کمیں۔ اور نوز ائیدہ بچکانام رکھنے میں ان ناموں کے ساتھ: تو حید کی آگاہی دینا ہے ۔ اور نیز: پس عرب وغیرہ اولاد کے نام رکھا کرتے تھان معبودوں کے ناموں سے جن کووہ پوجتے تھے۔ اور جب بنی سیلانی ایک میں جود کئے گئے، در انحالید آپ تو حید کی نشانی ول کو قائم کرنے والے ہیں، تو ضروری ہوا کہ نام رکھنے میں بھی طریفہ رائے کیا جائے، اس قسم کے نام کا ۔ اور تی ایک کر زیادہ پیندیدہ دیگران ناموں سے جن کو وہ پوجتے تھے۔ اور جب بنی سیلانی یہ معود کئے گئے، در انحالید آپ تو حید کی نشانیوں کو قائم زیادہ پیندیدہ دیگر ان ناموں سے جن کو وہ پوجتے تھے۔ اور جب بنی سیلانی یہ معود کئے گئے، در انحالید آپ تو حید کی نشانیوں کو قائم زیادہ پیندیدہ دیگر ان ناموں سے جن کو وہ پو جت تھے۔ اور جب بنی سیلانی یہ معود کئے گئے، در انحالید آپ تو حید کی نشانیوں کو قائم زیادہ پیندیدہ دیگر ان ناموں سے جن کی میں معرد کی اضافت کی جاتی ہے، اللہ تعالی کے نام کا ۔ اور تھے یہ دونام ای لئے دونوں مشہور ترین نام ہیں۔ اور ان دونوں کا اللہ کے علاوہ پر اطلاق تی ہیں ہوتا، برخلاف ان کے علاوہ کے سے اور آ جا لی مورہ الا عراف آیت ۲۰۱۹ میں میں عبد کی اضافت کی جاتی ہے، اللہ تعالی کے نام کو میں سے کسی نام کی طرف کہ دو

-115

رکھتے ہیں کہ جانیں اس سے بحمد اور احمد کے ساتھ بچہ کے نام رکھنے کے استخباب کاراز:(۱) پس بیشک لوگوں کے گروہ دلدادہ ہیں اپنی اولاد کے نام رکھنے کے اپنے ان اسلاف کے ناموں سے جوان کے نزدیک قابل احتر ام میں (۲) اور قریب ہے کہ سیہ چیز دین کی شان بلند کرنا ہو(۳) اور اِس اقر ارکے بمنز لہ ہو کہ وہ اس دین کے مانے والوں میں سے ہے۔ چ

بيہودہ نام اوراس کی وجہ

حدیث – رسول الله طلق میلی نظر مایا ''نهایت بیهوده نام قیامت کے دن الله کے زدیک ، و پخض ہے جوشہنشاه کہلا تا ہے' (مصلوۃ حدیث ۵۵۵۵) اورایک روایت میں ہے کہ '' الله کے علاوہ کوئی بادشاہ نہیں !' تشریح : شہنشاہ (بر ابادشاہ) بیہودہ نام (خطاب) اس لئے ہے کہ دین کی بنیادی تعلیم : الله تعالیٰ کی تعظیم اوران کے برابر کمی کو نہ گرداننا ہے ۔ اور چیز کی تعظیم اور اس کے نام کی تعظیم میں چو لی دامن کا ساتھ ہے یعنی محترم چیز کا نام بھی احترام سے لیا جاتا ہے ۔ اور نام کا احترام ذات کے احترام کی تعظیم میں چو لی دامن کا ساتھ ہے یعنی محترم چیز کا نام بھی احترام مور پر وہ نام جوانتہ ان کی تعظیم اور اس کے نام کی تعظیم میں چو لی دامن کا ساتھ ہے لیے تا کی تعظیم اور ان کے مور پر وہ نام جوانتہ ان کی تشریک تقلیم اور اس کے نام کی تعظیم میں چو لی دامن کا ساتھ ہے کہ دین کی بنیا دی تعلیم کی تعلیم اور ان کے مول پر وہ نام جوانتہ ان کا احترام ذات کے احترام کی تعظیم میں چو لی دامن کا ساتھ ہے لیمن کی نام کی احترام

وقال صلى الله عليه وسلم: " أنحنى الأسماء يومَ القيامة عند الله: رجلٌ يُسَمَّى مَلِكَ الأملاك" أقول :السبب فيه: أن أصلَ أصول الدين: هو تعظيمُ الله، وأن لا يُسَوَّى به غيرُه، وتعظيمُ الشيئِ مُسَاوِقٌ لتعظيم اسمِه، ولذلك وجب أن لايُسمى باسمه، لاسيما هذا الاسمُ الدالُ على أعظمِ التعظيم.

ترجمہ: داضح ہے۔لغات: أخنی (اسم تفضیل) بَحَنَّا (ن) بَحَنُوًا: بيہودہ بات كرنا..... مَساوق (اسم فاعل) ساوقہ: دو چزوں كا ساتھ ساتھ چلنا۔

 $\hat{\Sigma}$ 

 $\checkmark$ 

\$

بچوں کی پرورش کے احکام اوران کی حکمتیں

سورۃ البقرۃ آیت ۳۳۳ ہے:''اور مائیں اپنے بچوں کو دوسال کامل دودھ پلائیںٰ، اس کے لئے جوشیرخوارگی کی بھیل چاہتا ہے۔اوراس پرجس کا بچہ ہے یعنی باپ کے ذمہ قاعدۂ شرعی کے موافق اُن ماؤں کا کھانا اور کپڑا ہے۔کسی شخص کو تکم نہیں دیا جا تا گراس کی بر داشت کے موافق کوئی ماں ضرر نہ پہنچائی جائے اس کے بچہ کی وجہ سے ۔اور نہ دو شخص جس کا بچہ — 🗨 نوئے زوئر پہکیشے نہ کہ جُلْدِ پَجِم

ہے (ضرر پہنچایا جائے) اس کے بچہ کی وجہ سے ۔ اور بچہ کے وارث پراس کے مانند ہے۔ پھرا گر والدین باہمی رضا مندی اور مشاورت سے دود ھیچھڑا ناچا ہیں تو ان پر پچھ گناہ نہیں ۔ اور اگرتم اپنے بچوں کو دوسری اقا کا دود ھیلوا ناچا ہوتو (بھی ) تم پر پچھ گناہ نہیں ۔ جب تم ان (ماؤں) کو دید وجو پچھ قاعد ہُ شرعی کے موافق دینا طے کیا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے کا موں کو خوب دیکھر ہے ہیں' اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے کا موں کو خوب دیکھر ہے ہیں' تفسیر : اس آیت پاک میں جھانت کے سلسلہ میں چارتکم ہیں ۔ شاہ صاحب قدس سرہ ان کی حکمتیں بیان کرتے ہیں: پہلا تکم ۔ بچہ کی پر ورش میں والدین کی حصہ داری ۔ ماں کے ذمہ دیا یہ بچہ کو دود ھیلانا اور اس کی دیکھ بھال

پر مارو ہوں۔ کرناواجب ہے،اور باپ کے ذمہ — اوروہ نہ ہوتو بچہ کے وارث کے ذمہ — قاعدہ شرع کے موافق بچہ کی ماں کو کھانا کپڑاد ینالواجب ہے۔

اوراس کی وجہ میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارادہ تناس کے ذریعہ نوع انسانی کی بقاء کی طرف متوجہ ہوا ہے۔ اور یہی سنت الہی جاری ہے یعنی انسان بھی اگر چہ دیگر حیوانات کی طرح ابتداء مٹی سے پیدا کیا گیا ہے، مگر آگے کے لئے فیصلہ خداوندی می ہے کہ اس کی نسل چلے۔ اور انسان کا بچہ جب پیدا ہوتا ہے تو نا تواں ہوتا ہے۔ دیگر حیوانات کے بچوں کی طرح پیدا ہوتے ہی خود فیل نہیں ہوجاتا۔ اس لئے عام طور پر بچہ کے زندہ رہنے کے لئے اسباب حیات میں والدین کا تعاون ضروری ہے۔ اور معاونت ایک ایسی طبعی اور فطری چیز ہے جس میں تبدیلی اور جس کی خلاف ورزی اللہ تعالیٰ کی بناوت کو بدانا، اور اس نظام کو میں آدکام مازل کے جا کی بقاء کے لئے اللہ تعالیٰ نے قائم فر مایا ہے۔ چنا پنچ حکمت خداوندی میں ضروری ہوا کہ اس سلسلہ میں آدکام مازل کئے جا کیں۔ اور والدین پر ان کا موں کو تقسیم کیا جائے جووہ ہے ہوات انجام دے جو ہیں۔ چنا پنچ نماں ک لئے بچہ کودود ہو پانا اور اس کی و کیے ہماں کرنا آسان تعانی اس سلسلہ میں ہوت ہوں ہوں ہوا کہ اس سلسلہ

اور بچکاخر چہ باپ کے ذما ت لئے ہے کہ دہ مولود لدہ ہے یعنی بچکی تو لید میں اگر چہ ماں باپ دونوں شریک ہیں ، مگر بچ باپ کا کہلاتا ہے، ای سے نسب چلتا ہے، اس لئے اس پر بچکا خرچہ واجب ہے۔ اور بچہ کی ماں کا نفقہ اس کے باپ کے ذما اس لئے واجب ہے کہ عورت اس کے بچر کی پر درش اور اس کی ختیاں جھیلنے میں مشغول ہے۔ کمانے کی اس کو فرصت نہیں۔ اور جو جس رحق میں محبوں ہوتا ہے، اس کا نفقہ اس پر واجب ہوتا ہے۔ پس انصاف کا نقاضا مد ہے کہ عورت کا خرچہ جب کے ذما س دوسراعکم ۔ مدت رضاعت کی تعیین اور جلد کی دود دھ چھڑانے کے لئے مشاورت کا خکم ۔ بعض لوگ بچہ کا دود دھ چھڑانے میں جلدی کرتے ہیں۔ اور بد بات کھی بچہ کے لئے نقصان رساں ہوتی ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے دود دھ پلانے کے لئے ایک ایسی مدینے میں کردی جو بچہ کی سلامتی کے لئے کا فی جہ یہ دوسال کی مدت ہے۔ اس کے اللہ تعالی نے دود دھ دود دھکا مختاج نہیں رہتا۔



رحمة اللاالواسعة

اور دوسال پورے ہونے سے پہلے بھی دود ھی تھڑا ناجائز ہے۔ کیونکہ بار ہا ایسا ہوتا ہے کہ بچہ کی نشو دنما اتی تھی ہوتی ہے، اور وہ دوسال سے پہلے ہی غذا لینے پر قادر ہوجا تا ہے۔ اس لئے جلدی دود ھی تھڑانے میں بھی کوئی مضا تقہ نہیں۔ مگر اس کا فیصلہ انتہائی غور دفکر اور خوب سوچ سمجھ کر کرنا چاہئے۔ اور والدین چونکہ بچہ پر انتہائی مہر بان اور اس کے اندرونی حالات سے واقف ہوتے ہیں اس لئے باہمی رضا مندی اور مشاورت کی شرط لگائی ، تا کہ نا وقت دود ھی ترانے سے بچہ کی خو تیسر احکم – جانبین سے ضرر رسانی کی ممانعت – اس لئے کہ ہو کہ بچہ دود ہوتا ہے ہو کہ بچہ ان اور اس کے اندرونی حالات سے ایک تعاون نے ہاتھ پی بی اور تی سے مزر رسانی کی ممانعت – اس لئے کی ہے کہ اس سے دل تکی پیدا ہوتی ہے۔ اور مرا

اور جانبین سے ضرررسانی کی صورتیں بیہو علق ہیں:

ا۔ کسی مجبوری کی وجہ سے ماں دودھ پلانے سے انکارکر بے تو اس کومجبورکر نااس کوضرر پہنچانا ہے۔البیتہ اگر بچہ دوسری عورت کا یاجا نورکا دودھ متہ لے تو مجبورکر ناجا ئز ہے ، ورنہ باپ کوضرر پہنچے گا۔

۲ ماں دودھ پلانے کی اجرت مائے ، حالانکہ دوباپ کے نکاح میں یا عدت میں ہے، اور حق زوجیت کی وجہ اس کو خرچال رہا ہے تو باپ پر ڈو ہر نے خرچ کی ذمہ داری ڈالنا اس کو ضرر پہنچانا ہے۔ اور اگر ماں مطلقہ ہے اور عدت گذر پھی ہے یا بچہ کے باپ کی وفات ہوگئی ہے تو عورت کا مطالبہ درست ہے اور اس کو مفت دودھ پلانے پر مجبور کرنا: اس کو ضرر پہنچانا ہے۔ چوتھا تھم – ماں کے علاوہ عورت کا مطالبہ درست ہے اور اس کو مفت دودھ پلانے پر مجبور کرنا: اس کو ضرر پہنچانا ہے۔ یا وہ کسی ایس بیاری میں مبتلا ہوتی ہے جس ہے بچ کو ضرر پہنچنے کا اند دیشہ ہے یاز وجین میں مفارقت ہو چکی کو تا ہے اور سبب ہے تو دوسری عورت کا دودھ پلانا جائز ہے۔ مگر اس صورت میں جانبین سے پوراحق ادا کرنا ضرور ی جی کو کی ہوتا ہے۔ دوسری عورت ہوتی ہے جس ہے دیکھ کر اس مفارقت ہو چکی ہو پر کو کی ہوتا ہے۔

۲: برابردیتار ۲ - بیخیال نه کر \_ که مال دودهاتو پلاتی نہیں ، پھراس کا خرچہ کیوں دوں؟!

قال الله تعالى : ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْ لاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ الآية.

أقول: لما توجهت إرادة الله تعالى إلى إبقاء نوع الإنسان بالتناسل، وجرى بذلك قضاؤه، وكان الولد لايعيش فى العادة إلا بتعاون من الوالد والوالدة فى أسباب حياته، وذلك أمر جبلًى تُحلِقَ الناسُ عليه، بحيث يكون عصيانُه ومخالفتُه تغييرًا لخلق الله، وسعيا فى نقض ما أوجبته الحكمة الإلهية: وجب أن يَبْحث الشرعُ عن ذلك، ويُوَزَّعَ عليهما ما يتيسر، ويتأتى منهما: والمتيسَّر من الوالدة: أن تُرضِعَ وتَحْضُنَ، فيجب عليها ذلك؛ والمتيسَّرُ من الوالد: أن يُنفق عليه من طوله، وينفقَ عليها: لأنه حَبَسَهَا عن المكاسب، وَشَغَلَهَا بحِضَانة ولده، ومعانة التعب فيها، فكان العدلُ أن تكون كفايتُها عليه.

المتوقر بتبليتركم

رجمة اللاب الواسعة

جُلْدِ پَجْمَ

المكونة بياشيرن

ولما كان من الناس من يستعجل الفِطامَ، وربما يكون ذلك ضارًا بالولد، حدَّ الله له حدًّا، تَغْلِبُ السلامةُ عنده، وهو حولان كاملان، ورخص فيما دون ذلك بشرط تشاور منهما، إذ كثيرًا مايكون الولد بحيث يقدر على التغذى قبلِها، لكنه يحتاج إلى اجتهاد وتَحَرَّ، وهما أرفقُ الناس به، وأعلمهم بسريرته. ثم حَرَّمَ المضارَّة من الجانبين: لأنه تضييقٌ يُفضى إلى نقصان التعاون: فإن احتاجوا إلى الاسترضاع لِضُعْف الوالدة، أو مرضِها، أو تكون قد وقعت بينهما فرقة، وهى لا تلائمة، ونحو ذلك من الأسباب: فلا جناح فيه، ويجب عند ذلك إيفاءُ الحق من الجانبين.

ترجمہ:جب اللہ تعالیٰ کاارادہ متوجہ ہوا تناسل کے ذریعہ نوع انسانی کو ہاقی رکھنے کی طرف،اور جاری ہوا اس کے ساتھاللہ کا فیصلہ،اور بچہ عادۃ زندہ نہیں رہتا، مگر بچہ کے اسباب زندگی میں ماں باپ کے تعاون کے ذریعہ،اور وہ معاونت ابک طبعی امر ہے جس پرلوگ پیدا کئے گئے ہیں بایں طور کہ اس کی نافر مانی اور اس کی خلاف ورزی اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی اوراس چیز کوتو ژنے کی سعی ہے، جس کو حکمت خداوندی نے واجب کیا ہے : تو ضروری ہوا کہ اس سے شریعت بحث کرے، ادر دونوں پر وہ کا متقبیم کرے جن کو وہ بہ ہولت انجام دے شکیس ،اور وہ کام دونوں سے حاصل ہو عمیں :(۱)اور ماں کے لیئے بدآسان ہے کہ وہ دودھ پلائے اور بچہ کی پرورش کرے، پس اس پر بید چیز داجب ہے۔ اور باب کے لئے بدآسان ہے کہ وہ بچہ رخرچ کرے اپنی تنجائش سے اور عورت پر فتر چ کرے: اس لئے کہ اس نے عورت کور وکا ہے کمائیوں سے۔ اور اس کو مشغول کیا ہے اپنے بچہ کی پرورش میں ،اور پرورش یں مشقت برداشت کرنے میں ، پس انصاف پیتھا کہ عورت کا خرچہ بچہ کے باپ پر ہو - (٢)اور جب بعض لوگ بچہ کا دود ھ چھڑانے میں جلدی کرتے تھے،اور بھی یہ چیز بچہ کے لئے نقصان رسال ہوتی تھی، تواللہ تعالیٰ نے دودھ پلانے کے لئے ایک ایس مد میتعین کردی جس تک دودھ پلانے سے بچہ کی سلامتی عام طور پر باقی رہتی ہے۔اور دہدت پورے دوسال ہیں۔اوراس کے میں اجازت دی دونوں کے باہم مشورہ کرنے کی شرط کے ساتھ کے یونکہ بار ہابچہ اینا ہوتا ہے کہ دوسال سے پہلے غذا استعال کرنے پر قدرت پالیتا ہے۔ کیکن یہ بات مختاج ہے انتہائی سوچ اور غور دفکر کی۔اور دہ دونوں لوگوں میں سب سے زیادہ بچہ پر مہربان ہیں،اور بچہ کے اندرونی حالات کو جانے والے ہیں ۔۔ (۳) پھرجانبین ے ضررر سانی حرام تھبرائی: اس لئے کہ وہ ضررر سانی ایسی تنگی کرنا ہے جومعاونت کے نقصان تک منفضی ہے ۔۔ (م) پس اگر وہ محتاج ہوں بچہ کو دوسر ی عورت کا دودھ پلوانے کی طرف: ماں کی کمز دری کی وجہ سے پامال کی بیاری کی دجہ سے، یا دونوں کے درمیان قطعی جدائی داقع ہوگئی ہے، اور وہ عورت (کا دودھ) بچہ کے لئے مناسب نہیں (اس کالعلق مے ضبعہ کے ساتھ ہے) یا اس کے مانندادراساب: پس کوئی گناہ نہیں دوسری عورت کا دود ھ بلوانے میں ۔اوراس صورت میں واجب بے جانبین سے ق پوراادا کرنا۔

## برده دینے سے حق رضاعت ادا ہونے کی وجہ

1++

اور بردہ کی تعیین کی دجہ بیہ ہے کہ بھی شیرخوار بہت دیتا ہے مگرامّا راضی نہیں ہوتی۔اور بھی تھوڑا دیتا ہے اور اس کو بہت سمجھتا ہے۔ پس بیاشتباہ کامحل ہے کہ اس کو کتنا دیا جائے جس سے اس کاحق ادا ہوجائے؟ چنا نچہ حضرت حجاجؓ نے تعیین کی درخواست کی ،اور آپؓ نے بردہ شعین فر مایا۔

اور بردہ دینے سے حق رضاعت ادا ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ شیر خوار پرامّا کا حق بایں وجہ قائم ہوا ہے کہ اس کے دودھ سے اس کی باڈ می استوار ہوئی ہے۔اورامّانے اس کوکامل انسان یعنی توانا تنومند آ دمی بنایا ہے۔ نیز اس کی پرورش میں پاپڑ بیلنے کی وجہ سے اس کا حق بنا ہے۔ پس اس کا پورا بدلہ بیہ ہے کہ شیر خوار اس کوا کی ایسا خادم بخشے جود نیوی کا موں کی انجام دہی میں شیر خوار کے ہاتھ پیرین کرامّا کے کا موں کی کلفت برداشت کرے۔

مسئلہ: بیر ردہ دینامستحب ہے، واجب نہیں۔واجب وہ اجرت تھی جو شیر خوار کے باپ نے اداکر دی ہے۔

قيل: يارسول الله! ما يُذهب عنى مَذِمَّةَ الرضاع؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم: " غُرَّةٌ: عبدٌ أو أمةٌ " اعلم : أنَّ المرضِعَ أمَّ بعد الأم الحقيقية، وبِرُّها واجبٌ بعد بر الأم، حتى أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم بسط رداءَ ٥ لمرضِعِه إكرامًا لها.

وربما لاترضى بما يُهديه إليها، وإن كثر، وربما يَسْتكثر الذى رَضَعَ القليلَ الذى يَمْنَحُهَا، ويكون فى ذلك الاشتباة، فسئل النبى صلى الله عليه وسلم عن حدٍّ يَضُرِبُه، فضرب الغرة حدًا. وذلك: أن المرضع إنما أثبتت حقًا فى ذمته لأجل إقامة بنيته، وتصييرها إياه إنسانا كاملًا، ولأجل حضانته، ومقاساة التعب فيه، فيكون الجزاء الوفاقُ أن يَمْنَحَهَا إنسانا، يكونُ بمنزلة جوارحه فيما يريد من ارتفاقاته، ويتحمل عنها مُونَنَة عملِها؛ وهو حدٌّ استحبابى، لا ضرورى. له عليه عدياوران كثوبرعارث بنعبرالعرى كاملام عراقات إزادالها والها وهو حدٌّ استحبابى، لا ضرورى.

ڈارینچ

رجمة اللاي الواسعة

عورت كومعروف طريقته پرخرج لينے كااختياردينے كى وجہ

حدیث ۔ ہند بنت علمتہ پنے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! ابوسفیان بخیل آ دمی ہیں۔ اوروہ بچھے اتنا خرچ نہیں دیتے جومیرے اور میرے بچوں کے لئے کافی ہوجائے ، مگر جو میں ان سے لے لوں درانحالیکہ ان کوخبر نہ ہو؟ آپ نے فرمایا: ''تم لوجواپنے اوراپنے بچوں کے لئے معروف طریقہ پر کافی ہو' (مشکوۃ حدیث ۳۳۴ باب المحصانة) تشریح: چونکہ بیوی بچوں کے مصارف کاضحیح اندازہ کرنا ایک مشکل امر ہے، اس لئے نبی شِلائیوَیکی ہے سے معاملہ بیوی اور بھی دشواری ہے۔

بچوں سے نماز پڑھوانے کی وجہ

حدیث — رسول اللہ سَلِلَائِفَائِیلا نے فرمایا:'' اپنی اولادکوجب وہ سات سال کی ہوجائے نماز کاحکم دو۔اورجب وہ دس سال کی ہوجائے تو نماز (چھوڑنے) پران کو مارو،اوران کی سونے کی جگہ ہیں علحد ہ کردؤ' (مطّلوۃ حدیث۵۷۶) تشریح: بچہ اگر چہ مللف نہیں مگرتز ہیت کے لئے اس سے نماز پڑھوانا بضروری ہے ۔تفصیل کتاب الصلاۃ (رحمۃ اللہ (ہمد اللہ

پرورش کازیادہ حقدارکون ہے؟

والدین میں اختلاف کی صورت میں : پرورش کے زیادہ حقد ارکے بارے میں : نبی سِلایْتَوَلِیمُ نے مختلف فیصلے کئے ہیں۔ اس لئے کہ آپ کے پیش نظر بچہ اور والدین کا مفاد تھا۔ آپ فریقین میں سے جوبھی دوسر کے کو ضرر پہنچانے کا ارادہ رکھتا: (مُسَزَوَرَبْبَالْشِيَرَلَہِ کے س

5015

اس کالحاظ نہیں فرماتے تھے، نہ دونوں میں ہے کسی ایک کی صلحت کی طرف دیکھتے تھے۔ کیونکہ بغض وحسداور ضرر رسانی کے جذبات قابل پذیرائی نہیں۔اس سلسلہ کے دوفیصلے درج ذیل ہیں:

ایک فیصلہ: حضرت عبداللہ بن عُمر ورضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ ایک عورت ہی میلانیقید کی پس آئی۔اوراس نے کہا: اے اللہ کے رسول ! میرایہ بیٹا: میرا پیٹ اس کا برتن تھا، میری چھاتی اس کا مشکیزہ تھی ،اور میری گوداس کا احاطتھی۔اس کے باپ نے مجھے طلاق دیدی اور چاہتا ہے کہ اس کو مجھ سے چھین لے! آپؓ نے فر مایا:'' تم اس کی زیادہ حفد ارہو جب تک نکاح نہ کرو''(مشکوۃ حدیث ۳۷۷۸)

تشریح: آپؓ نے ماں کے حق میں فیصلہ دو وجہ ہے دیا ہے: ایک: ماں پر درش کے باب میں زیادہ راہ یاب ہے۔ دوم: ماں بچہ پرزیادہ مہربان ہے۔ البتہ اگر عورت کسی ایسے شخص سے نکاح کر لے جو بچہ کا محرم نہیں تو اس کا حق حضانت ساقط ہوجائے گا۔ کیونکہ اب وہ خود شو ہر کے زیر دست ہوگی ، اس لئے بچہ کی اچھی طرح دیکھ بھال نہیں کر سکے گی۔ اور دوسرا شوہر بچہ کے لئے اجنبی ہے، اس لئے وہ بچہ کے ساتھ شفقت کا معاملہ نہیں کر بے گا۔

دوسرا فیصلہ: رسول اللد سِللن عَلَيْ نَ ايک لڑ کے کواس کے باپ اوراس کی مال کے درميان اختيار ديا ( مظلوۃ حديث ( ٣٣٥٩) اس واقعہ ميں پہلے آپ نے بيد فيصلہ کيا تھا کہ ماں باپ دونوں قرعه انداز کی کر ہی ، مگر باپ تيار نہ ہوا، تو آپ نے بچہ ہے کہا:'' بية تيرا باپ ماں ہے، اور بية تيرى ماں ہے، تو اپ نے بچہ ہے کہا:'' بية تيرا باپ ماں ہے، تو جس کا جا ہے ہو نوں قرعه انداز کی کر ہی ، مگر باپ تيار نہ ہوا، تو آپ نے بچہ ہے کہا:'' بية تيرا باپ دونوں قرعه انداز کی کر بن ماں کے درميان اختيار ديا ( مظلوۃ حديث ( سلوۃ تو اپ نے بي سلوں ہول ہو تي بي ہو تيران ہوا، تو آپ نے بي ہو دونوں قرعه انداز کی کر بن ہو تيار نہ ہوا، تو آپ تي ہو ہوں ہوں ہو تيرا باپ دونوں تر بي ہو تيران ہوں ہو تي ہو تي ہو تيرا بي تيار نہ ہوا، تو آپ تيران ہوں ہو ت بچہ ہے کہا:'' بية تيرا باپ ہے، اور بية تيرى ماں ہے، تو جس کا جا ہے ہاتھ پکڑ لے' اس نے ماں کا ہاتھ پکڑ لیا۔ چنا نچہ ماں اس

تشريح اليافيصله اس صورت ميں كياجائ كاجب بچە ميز (بحطے بر ، كو پېچانے والا) ہو۔

وقالت هندٌ: إن أبا سفيان رجل شحيح، لا يعطينى، إلا أن آخذ من ماله بغير إذنه، فقال صلى الله عليه وسلم: "خذى ما يكفيكِ وولدَكِ بالمعروف" أقول: لما كانت نفقة الولد والزوجة يَعْسُرُ ضبطُها: فَوَّضَهَا النبيُّ صلى الله عليه وسلم إليها، وأكَّدَ فى اشتراط أخذِها: بالمعروف؛ وأهمل الرجوعَ إلى القضاة مثلاً، لأنه عسير عند ذلك. قال صلى الله عليه وسلم: " مُروا أولادكم بالصلاة" الحديث؛ وقد مر سره فيما سبق. واختلفت قضاياه صلى الله عليه وسلم فى الأحق بالحضانة عند اله \* اجرة بينهما: لأنه إنما يُنظُرُ إلى الأرفق بالولد ووالديه، ولا ينظر إلى من يريد المضارَّة، ولا يلتفت إلى المصلحة، فإن الحسد والضِّرارَ غيرُ مُتَبَعٍ. وَحِجْرى له جواءً، وإن أباه طلقنى، وأراد أن ينزعه منى؟ قال صلى الله عليه وسلم: " أنتِ أحقً وحِجْرى له جواءً، وإن أباه طلقنى، وأراد أن ينزعه منى؟ قال صلى الله عليه وسلم: " أنتِ أحقُ

رحمة اللار الواسعة ځار يحم r+r به مالم تنكح " أقول: وذلك: لأن الأم أهدى للحضانة، وأرفق به؛ فإذا نكحتُ كانت كالمملوكة تحته، وإنما هو أجنبي لا يُحسن إليه. وخير غلامًا بين أبيه وأمه: وذلك: إذا كان مُمُيِّزًا.

غلاموں کی تربیت کابیان

معاونت کے مراتب

جان لیس کدانسان مدنی الطبع ہے۔ یعنی فطری طور پر ساتھیوں سے مل جل کرر ہے والا ہے۔ اور انسان کی معیشت اس وقت تحکیل پذیر ہو علق ہے جب لوگ ایک دوسر کا تعاون کریں۔ اور تعاون اس وقت ممکن ہے جب آپس میں مہر ومہر بانی ہو۔ اور محبت ومودت اس وقت پیدا ہوتی ہے جب جانبین نے خم خواری اور دلداری ہو۔ پھر معاونت کا ایک درجہ نیس ، بلکہ اس کے مختلف مدارج ہیں۔ اور مدارج کے اختلاف سے حسن سلوک اور صلہ رحمی مختلف ہوتی ہے: اور معاونت کا ادنی درجہ سے وہ جو اس ارتباط ( ربط وضبط ) کی بنا پر وجو دمیں آتا ہے جو سلمانوں کے درمیان پایا جاتا ہے۔ اِس مرتبہ میں رسول اللہ سلی تھا ہوں کے درمیان حسن سلوک اور صلہ رحمی کو پانچ باتوں کے در ایوں کے درمیان پایا جاتا ہے۔ اِس مرتبہ میں رسول اللہ سلی تعلق کی معلی ہے درمیان حسن سلوک کو پانچ باتوں کے در ایو منظر کیا ہے: رجمة اللارالواسعة

حدیث — رسول الله ﷺ یکی نظرمایا <sup>زو</sup>مسلمان کے مسلمان پر پانچ حق میں <sup>س</sup>لام کا جواب دینا۔ مریض کی بیار پر تک کرنا، جناز وں میں شرکت کرنا، دعوت قبول کرنا، اور چھینکنے والے کی تخمید کا جواب دینا (مشکوۃ حدیث ۱۵۲۴ کتساب الی جنائز، باب عیادۃ المریض)

اورایک روایت میں: چھڑتی ہیں: چھٹاحق:'' جب کوئی مسلمان نصیحت کا خواستگار ہوتو اس کونصیحت کرنا''(مشکوۃ حدیث ۱۵۲۵)اور بخاری کی ایک روایت میں: دواور حق آئے ہیں:'' بھوکوں کوکھا نا کھلا نااور قید یوں کوچھڑانا''(مشکوۃ حدیث ۱۵۲

تشریح: مذکورہ پانچ یا چھرتی خفیف المؤنت ہیں یعنی گرانبارنہیں۔اور وہ محبت پیدا کرنے والے ہیں۔اس لئے وہ متعین کئے گئے ہیں۔

پھر معاونت کاوہ درجہ ہے ۔۔۔ جواس ارتباط کی بناپر وجود میں آتا ہے جومحلّہ والوں، پڑوسیوں اور قرابت داروں کے درمیان پایاجاتا ہے۔ان کے درمیان مذکورہ حقوق مؤکد ہوجاتے ہیں۔ نیز تعزیت (اظہار ہمدردی) تہنیت (مبار کمبادی) زیارت (ملاقات) اور ہدیہ لینادینا بھی مؤکد ہے۔علاوہ ازیں: نبی سَلالیَّوَاَیَّ مِنْ نے چنداور باتیں بھی لازم کی ہیں۔خواہ لوگ چاہیں یانہ چاہیں ان کا التزام ضروری ہے،مثلاً:

ا- ذى رحم محرم ملكيت ميں آتے ہى آزاد ہوجائے گا (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۳ كتاب العقق)

٢ \_ ديت (خون بها) عاقله پرواجب ٢

پھر معاونت کا درجہ ۔ وہ ہے جو اس ارتباط کی بناپر وجود میں آتا ہے جو گھر دالوں کے درمیان یعنی بیو کی ادرغلام باندیوں کے درمیان پایا جاتا ہے۔ بیو کی کے ساتھ حسن سلوک کا بیان گذر چکا۔ اورغلام باندیوں کے ساتھ حسن سلوک کے بی صلاق می نے دومر جے قرار دیئے ہیں: ایک: واجب کا درجہ ہے، جولو گوں پرلازم ہے، خواہ لوگ چاہیں یا نہ چاہیں، اس پڑ کس ضرور ک ہے۔ دوسر اورجہ: مستحب کا ہے۔ نبی صلاق تیکیڈ نے اس کی دعوت دی ہے اور اس پر ابھارا ہے ۔ مگر اس کو ضرور کی قرار خی ممالیک کے ساتھ حسن سلوک کا پہلا مرتبہ ۔ مثبت پہلو سے خلام باندیوں کا زن نے فقہ اور کی خال میں دیں۔ ذمہ ہے۔ اور منفی پہلو سے چند باتوں کی ممانعت کی گئی ہے۔ جس کا بیان درج ذیل روایات نے میں ہے۔

حدیث \_\_\_ رسول اللّد سَلاینَیَایَیَم نے فرمایا:''مملوک کے لئے اس کا کھانااوراس کا کپڑا ہے،اوروہ ایسے، ی کام کا حکم ویاجائے جواس کے بس میں ہؤ' (مشکوۃ حدیث ۳۳۴۴ کتاب النکاح، باب النفقات و حق المملوك)

. تشریح: چونکہ غلام باندیوں کومولیٰ کی خدمت میں مشغول ہونے کی وجہ ہے کمانے کی فرصت نہیں ملتی ،اس لئے ان کا واجبی خرچہ مولیٰ کے ذمہ داجب ہے۔

حدیث \_ رسول اللہ سِلائیمَائیل نِ فرمایا:''جس نے اپنے مملوک پرتہت لگائی، درانحالیکہ وہ اس بات سے بری ہے جوآ قاکہتا ہے، تو اس کو قیامت کے دن کوڑے مارے جائیں گے' یعنی اس پر حد قذف جاری ہوگی (مقلوۃ حدیث ۱۳۳۹) —< ایسَنوَ تَرْبَبَاشِیَنْ کَم حدیث \_\_\_\_ رسول الله طَلانَ الله عَلانَ مَنْتَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ناك كان كات كار دو اس كى مرضى كے خلاف آزاد ہے (اخرجدرزين، جامع الاصول ۵۲:۹) تشريح: غلام كوآزاد كردينا مولى كے لئے زجروتون تخ ہے كہ وہ اليى حركت ندكرے۔ حديث \_\_\_\_ رسول الله طَلانَ الله عَلانَ الحدود، باب التعزير) \_\_\_\_\_ منزامين'(مشكوة حديث ۳۶۳ كتاب الحدود، باب التعزير)

تشريح: اس حديث يدومطلب بو علت بي:

پہلامطلب — حدود شرعیہ (زنادغیرہ) میں تو مقررہ کوڑے مارے جائیں ،مگران کے علاوہ جرائم میں مثلاً گالی کی سزامیں دس سے زیادہ کوڑے نہ مارے جائیں ۔اس صورت میں بیظلم کا سد باب ہے۔اور تعزیر (گوشالی ،سرزنش ) میں دس کوڑوں ہے آگے بڑھنے کی ممانعت ہے۔

دوسرا مطلب — آ تاغلام کوکی کوتا ہی کی سزاد ینا چاہے، مثلاً کوئی کام بتایا تھا دہ نہیں کیا، تو دس کوڑوں سے زیادہ نہ مارے۔ اس صورت میں حد سے حد شرعی مرادنہیں ، بلکہ ہر وہ جرم مراد ہے جس سے حق شرع کی بنا پر روکا گیا ہے۔ حدیث میں یہ لفظ عام بھی استعال ہوا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص خدمت نبوی میں حاضر ہوا، اور اس نے عرض کیا: یہ ار سول اللہ ! انی أصبتُ حدًّا فاقصه علیَّ : یار سول اللہ ! میں نے جرم کیا ہے، محص مزاد یہ بحیا! آپ نے اس سے دریافت نہیں کیا کہ کیا جرم کیا ہے؟ پھر نماز کا وقت ہوگیا۔ اس نے نبی کہ ایک شخص خدمت نبوی میں مزاد یہ بحیا! آپ نے اس سے دریافت نہیں کیا کہ کیا جرم کیا ہے؟ پھر نماز کا وقت ہوگیا۔ اس نے نبی شکل تھی تھی ہو کی نماز ادا کی ۔ پھر اس نے وہی بات دُہر انک ۔ آپ نے دریافت کیا: '' کیا تو نے ہمارے ساتھ نماز نہیں پڑھی؟'' اس نے نماز ادا کی ۔ پھر اس نے وہی بات دُہر انک ۔ آپ نے دریافت کیا: '' کیا تو نے ہمارے ساتھ نہ بھی نے اس سے نہ کہ ایک کہا: ہاں! آپ نے فرمایا: پس بیٹک اللہ تعالی نے تیر اگناہ بخش دیا'' یا فرمایا: '' تیری حد معاف کردی!'' (بخاری حدیث ت معاف نہیں ہوتیں۔ سے معاف نہیں ہوتیں۔

اورران حمطلب \_\_\_\_ دوسراہے۔ کیونکہ خلفائے راشدین حدود شرعیہ کے علاوہ دیگر جرائم میں دس سے زیادہ کوڑے مارتے تھے، بلکہ حدیث مرفوع میں بعض گالیوں کی سزاہیں کوڑے آئی ہے (مشکوۃ حدیث ۳۶۳۳ ہاب التعزیر ) دوسرامر تبہ \_ جواستحبابی ہے، اس کابیان درج ذیل احادیث میں ہے:

حدیث \_\_\_\_\_ رسول اللہ سِلائی یَکی فرمایا:''جبتم میں سے کسی کے لئے اس کا خادم (غلام) کھانا پکائے، پھروہ اس کو حاضر کرے، درانحالیکہ وہ اس کی گرمی اور دھوئیں کا ذمہ دار بنا ہے، تو چاہئے کہ وہ اس کواپنے ساتھ بٹھائے، پس چاہئے کہ وہ کھائے۔ پھرا گر کھانا تھوڑا نا کافی ہوتو چاہئے کہ اس میں سے اس کے ہاتھ میں لقمہ دو لقمے رکھے' (مشکوة حدیث ۳۳۳2 کتاب النکاح، باب النفقات)

جُلدَيْجَم

المنزع بياشتر ٢

رَجْمَةُ اللَّهُ الوَاسَعَة

و المبالي مثلاثة المرارية مثلاثة المرارية

حدیث — رسول الله مَطلقاً کَلَمْ نَ ارشاد فرمایا:''جس نے اپنے غلام کوکوئی ایسی حدماری جس کا اس نے ارتکاب نہیں کیا، یا اس کوطمانچہ مارا، تو بیشک اس کا کفارہ یہ ہے کہ وہ اس کوآ زاد کردئ' (مشکوۃ حدیث۳۵۳) حدیث — رسول اللہ مَطلقاً یَوَلَیْ این خرمایا:''جب تم میں ہے کوئی اپنے خادم کومارے، پس وہ اللہ کا واسطہ دیتو چاہئ کہ رُک جائے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۳)

اعلم : أن الإنسان مَدَنِيٌّ بالطبع، ولا يستقيم معاشُه إلا بتعاون بينهم، ولا تعاونَ إلا بالألفة والرحمةِ فيما بينهم، ولا ألفةَ إلا بالمواساة، ومراعاةِ الخواطرُ من الجانبين؛ وليس التعاونُ على مرتبة واحدة، بل له مراتبُ : يختلف باختلافها البر والصلةُ:

فأدناها : الارتباطُ الواقع بين المسلمين ، وحدَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم البرَّ فيما بينهم بخمس ، فقال : "حق المسلم على المسلم خمس : ردُّ السلام ، وعيادةُ المريض ، واتباع الجنائز ، وإجابة الدعوة ، وتشميت العاطس " وفي رواية : ستةٌ : السادسة : " إذا استنصَحَك فانصَحْ له " وقال صلى الله عليه وسلم : " أطعموا الجائع ، وفُكُوا العانيَ " يعنى الأسير ؛ والسر في ذلك : أن هذه الخمس ، أو الست : خفيفةُ المؤنةِ ، مورثةٌ للألفة.

ثم الارتباط الواقع بين أهل الحي والجيران والأرحام: فتتأكد هذه الأشياء فيما بينهم، وتتأكلد التعزيةُ، والتهنئة ، والزيارة، والمهاداة؛

وأوجب النبي صلى الله عليه وسلم أمورًا يتقيدون بها، أشاء وا أم أَبَوا، كقوله صلى الله عليه وسلم: " من ملك ذَارَحِمٍ مَحْرَمٍ فهو حر" وكبابِ الديات.

ثم الارتباط الواقع بين أهل المنزل، من الزوجة، وما ملكت يمينُه: أما الزوجة: فقد ذكرنا البر معها. وأما ما ملكتِ اليمينُ: فجعل النبي صلى الله عليه وسلم بِرَّه على مرتبتين: إحداهما واجبة، يلزمهم، أشاء وا أم أَبَوا، والثانية نَدَبَ إليها، وحثَّ عليها من غير إيجاب.

أما الأول: فـقال صلى الله عليه وسلم: "للمملوك طعامُه، وكسوتُه، ولا يُكَلَّف من العمل إلا ما يُطيق"

و ذلك: أنه مشغول بخدمته عن الاكتساب، فوجب أن تكونَ كفايتُه عليه. وقال صلى الله عليه وسلم: " من قذف مملوكه، وهو برىءٌ مما قال: جُلد يومَ القيامة" وقال عليه السلام: " من جَدَّع عبده، فالعبد حر عليه" أقول: وذلك: أن إفساد ملكه عليه مَزْجَرَةٌ عن أن يفعل ما فعل.

٥ الموتور بيك شيك ٢

جُلْدِ پَنِجَم

وقال صلى الله عليه وسلم: "لا يُجْلَد فوقَ عشرِ جَلَدَاتٍ، إلا في حد من حدود الله" أقول: وذلك سدُّ لباب الظلم، والإمعان في التعزير زيادةً على الحد، أو المرادُ النهي عن أن يُعاقِب في حق نفسِه أكثر من عشر جلدات، كترك ما أُمر به، ونحوِ ذلك؛ والمرادُ بالحدِّ: الذنبُ المنهى عنه لحق الشرع، وهو قول القائل: أصبتُ حدًّا؛ وأُرى أن هذا الوجه أقربُ، فإن الخلفاء لم يزالوا يعزِّرون أكثر من عشر في حقوق الشرع.

وأما الثانية : فبقوله صلى الله عليه وسلم : "إذا صنع لأحدكم خادمُه طعامَه، ثم جاء به وقد وَلِيَ حَرَّه و دخانَه، فَلْيُقْعِدْ معه، فليأكل، فإن كان الطعام مَشْفُوهًا قليلاً فليضع في يده منه أكلة أو أكلتين "وقولُه صلى الله عليه وسلم: " من ضرب غلامًا له حدًّا لم يأته، أو لَطَمه، فإن كفارتَه أن يعتقه "وقوله صلى الله عليه وسلم: "إذا ضرب أحدُكم خادمَه، فذكر الله فليمسك"

ترجمہ: اور وہ یعنی دس کوڑوں سے زیادہ کی ممانعت: ظلم کا اور حد پر یعنی دس کوڑوں پر زیادتی کرتے ہوئے تعزیر (گو ثالی) میں دور تک جانے کا سد باب ہے( یہ پہلا مطلب ہے) یا مراداس بات کی ممانعت ہے کہ آقا سزادے اپنے کسی حق کے لئے دس کوڑوں سے زیادہ ، جیسے اس کا م کو نہ کرنا جس کا غلام کو حکم دیا گیا ہے، اور اس کے مانند ( یہ دوسرا مطلب ہے) اور حد سے مراد: وہ جرم ہے جس سے شریعت کے حق کی بنا پر دوکا گیا ہے، اور وہ قائل کا قول ہے: '' میں نے جرم کیا ہے'' – اور میر اخیال میہ ہے کہ بیدوجہ ( دوسرا مطلب ) اقرب ( الی الصواب ) ہے۔ پس ہیشک خلفاء برا بر سزاد یا

نوٹ: حدیث: من جدؓ ع عبدَہ: فالعبد حر علیہ :ان لفظوں نے ہیں ہے۔اس لئے شرح میں اس کے ہم معنی حدیث ذکر کی گئی ہے۔ م

# غلام آزاد کرنے کی ایک خاص فضیلت کی وجہ

حدیث — رسول الله سِلالیَّوَالِلْمَ نَظَلَیْوَالَلْمَ نَظَلَیْوَاللَّهُ مَطْلَقَوْلَمَ نَحْدَ مَعْدَ مَعْدَى مُعْدَى مَعْدَى مَعْدى مَعْدَى مَعْدى م تشريح بسلمان غلام كوآزاد كرين كَنْ (مطلوة حديث ٣٣٨٦) بتاع مسلمين ميں شامل ہوگا اور جماعتى كاموں (جہاد بخصيل علم وغيرہ) ميں مسلمانوں كى شيراز ہ بندى ہے يعنى وہ آزاد ہوكر قيد سے رہائى دلانا ہے، اس ليے جنہم سے رستگارى كى شكل ميں اس كا پورابدلد ديا جائے گا۔

### عتق متجزي ينه ہونے کی وجہ

حدیث – رسول اللد سلانی آنی نیز نیز نیز نیز مایا '' جس نے غلام میں اپنی سی حصد کوآزاد کیا تو وہ سارا آزاد کیا جائے گا اگر اس کے پاس (اتنا) مال ہو( کہ وہ دوسر ے شریک کے حصد کا صان ادا کر سکے ) ( مطلوۃ حدیث ۳۳۸۹) تشریح بعتق میں عدم تجزی کی وجدا تی مضمون کی ایک دوسری روایت میں صراحة وارد ہوئی ہے۔ وہ روایت بیہ کہ ایک شخص نے غلام میں اپنا حصد آزاد کیا۔ نبی سلانی آیک شال بات کا تذکرہ کیا گیا۔ آپ نے فرمایا: '' اللہ کا کوئی شریک نہیں !'' (مشکوۃ حدیث ۲۳۹۷) یعنی آزاد کرنے کا مطلب میہ ہے کہ اس کو اللہ کے لئے کردیا۔ پس میر ہو کی جاد ہی کی بات

ذى رحم محرم كى آزادى كى وجه

حدیث – رسول اللہ سِلالی میلانی میلانی نے فرمایا:''جوشخص اپنے ذی رحم محرم کاما لک ہوا تو وہ آزاد ہے''(مقلوۃ حدیث ۳۳۹) تشریح: بیآ زادی صلہ رحمی کی بنا پر ہے۔صلہ رحمی اگر چہ مستحب ہے، مگر اس کے بعض افراد کو اللہ تعالیٰ نے لوگوں پر واجب کیا ہے، خواہ لوگ چاہیں یا نہ چاہیں پس ذی رحم محرم ملکیت میں آتے ہی آزاد ہوجائے گا۔ کیونکہ مثال کے طور پر ماں یاباپ کاما لک ہونا، اور اس سے غلاموں کی طرح خدمت لینا بڑی جفا(زیادتی) ہے۔

ام ولد کی آزادی کی وجہ

حدیث \_ رسول اللہ سِلانیﷺ نے فرمایا:''جب آ دمی کی باندی اس ہے بچہ جنے تو وہ اس کے مرے پیچھیے آ زاد ہے'' (مظلوۃ حدیث ۳۳۹۳)

تشری جائے ام ولد کی آزادی بچہ کے ساتھ حسن سلوک کی بنا پر ہے۔ کیونکہ مولیٰ کی موت کے بعد اگر وہ آزادنہیں ہوگی تو کسی اور کی ملکیت میں جائے گی۔اور بیہ بات بچہ کے لئے تنگ وعار کی ہے کہ اس کی ماں کا اس کے باپ کے علاوہ کوئی اور مالک ہو۔

بھا گنے کی حرمت کی وجہ

حدیث — رسول اللہ سَلِّیْنَیَّیَیَیُ نِفر مایا:''جونساغلام بھا گاتو یقیناً اس کی ذمہ داری ختم ہوگئی''(مطلوۃ حدیث ۳۳۵) تشریح: غلام پرمولی کی خدمت واجب ہے،اور بھا گناحرام ہے۔اگر کوئی غلام مولی کے پاس سے بھاگ گیا تو اس کی جان کی حفاظت وصیانت کی مولیٰ کی ذمہ داری ختم ہوگئی۔اب وہ جانے اس کا کام! پس بھا گنا اس لئے حرام ہے کہ اس کی جان محفوظ رہے۔

# غیر مولا سے موالات (دوشت) کی حرمت کی وجہ

[1] قال صلى الله عليه وسلم: " من أُعتق رقبةً مسلمةً: أُعتق الله بكل عضو منه عضوًا من النار " أقول: العتق: فيه جمعُ شمل المسلمين وفَكَّ عانيهم، فجوزي جزاءً وفاقًا. [٢] قال صلى الله عليه وسلم: " من أعتق شِقْصًافي عبد: أعتق كلُّه، إن كان له مال" أقول : سببه: ماوقع التصريح به في نفس الحديث، حيث قال عليه السلام: "ليس لله شريك" يريد أن العتق جَعْلُه لله، وليس من الأدب أن يبقى معه ملكٌ لأحد. [٣] قال صلى الله عليه وسلم: "من ملك ذارَحِم مَحْرَم فهو حر" أقول: السبب فيه صلة الرحم، فأوجب الله تعالى نوعًا منها عليهم، أشاء وا أم أبَوا؛ وإنما خُصَّ هذا: لأن ملكه، والتصرف فيه، واستخدامَه بمنزلة العبيد: جفاءً عظيم. [٤] قال صلى الله عليه وسلم: " إذا ولدتْ أمةُ الرجل منه، فهي معتَقَةٌ عن دُبُر منه" أقول: السرفيه: الإحسان إلى الولد لئلا يملك أمَّه غيرُ أبيه، فيكون عليه عارٌ من هذه الجهة. [٥] وأوجب على العبد خدمة المولى، وَحَرَّمَ عليه الإباق، قال صلى الله عليه وسلم: " أيُّما عبدِ أبقَ فقد برئتُ منه الدَّمَّةُ" [1] وحَرَّم على المعتق أن يُوالِي غيرَ مواليه. ترجمه واضح ب لغات الشمل اجتماعيت ، شيرازه جَمْعُ الشَّمْل : شيرازه بندى ..... العانى : قيدى .....

مر بممد وال مے معات الشمل الجماعية ميرارہ جمع السمل ميرار مبدل سيرار مبدل سيرار مبدل سن العالي ميرل سن المعالي اليرل الشقص الشقص المن مح مح المكتر المحالي المراحت آئي الشقص المسمل بين مح مح المسلم العام المحالي الشقط الشقص المحالي المحالي المحالي المحالي المسلم العام المحالي الشقط الشقط المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي الشقط الشقط الشقط المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي ال الشقط المحالي ا محالي المحالي ا

ځلدي

ہے ای (مضمون کی) حدیث میں ۔ چنانچ آپؓ نے فرمایا: ''اللّٰہ کا کوئی ساجھی نہیں'' آپؓ مراد لے رہے ہیں کہ آزاد کرنا: غلام کواللّٰہ کے لئے گرداننا ہے۔اورادب(سلیقہ مندی) میں سے بیہ بات نہیں کہ اللّٰہ کے ساتھ کی اور کے لئے ملکیت باق رہے۔۔۔۔ ہمنز لة العبید:غلاموں کی طرح۔ جہ

والدين تحت كى حرمت

اس باب کی سب سے اہم بات: والدین کے حق کی حرمت وعظمت ہے۔ نبی سلین سی کی الندا ج : ' بڑے گنا ہوں میں سے : اللہ کے ساتھ شریک تھر رانا، والدین کی نافر مانی کر نا اور جھوٹی قشم کھانا ہے ' (منداحہ ۳۵، ۳۵) اور والدین کے ساتھ نیک سلوک چند باتوں کے ذریعة بحیل پذیر ہوتا ہے : او الدین کے پاس مال نہ ہوتو ان کو نان ونفقہ اور کھانا کپڑ ادینا ۲ - اگر والدین جسمانی خدمت کے متاب ہوں تو ان کی خدمت کرنا ۲ - جب باپ بلائے تو حاضر ہونا ۲ - جب باپ کوئی حکم دیتو اس کی تعمیل کرنا، بشرطیکہ وہ کوئی گناہ کی بات نہ ہوتو ان کو تو حاضر ہونا ۲ - جب باپ کوئی حکم دیتو اس کی تعمیل کرنا، بشرطیکہ وہ کوئی گناہ کی بات نہ ہوتو ان کو کہ پاس آمد ورفت رکھنا ۲ - ان کے ساتھ نرمی سے گفتگو کرنا ۲ - ان کو افت نہ ہو اس کہ ان کو نام کے کرنہ پکارنا او - ان کے بیچھے چینا ۲ - اکوئی ان کی خد ہو یا ستار ہا ہوتو مدافت نہ کہنا ۲ - ان کو نام کرنہ پکارنا ۲ - ان کے لئے دعائے مغفرت کرنا ہو یا ستار ہا ہوتو مدافعت کرنا کا او ان کی خطب میں باپ کی تعظیم کرنا

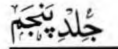
وأعظمُ ذلك كلَّه حرمةُ حق الوالدين؛ قال صلى الله عليه وسلم: "من أكبر الكبائر عقوق الوالدين" وبرُّهما يَتِمُّ بأمور : الإطعام، والكسوةُ، والخدمة إن احتاجا، وإذا دعاه الوالد أجاب، وإذا أمره أطاع، مالم يأمر بمعصية، ويُكثر زيارتَه، ويتكلم معه بالكلام اللَّيِّن، ولا يقول أف، ولا يدعوه باسمه، ويمشى خلفَه، ويذب عنه من اغتابه، أو آذاه، ويوقَّره في مجلسه، ويدعو له بالمغفرة، والله أعلم.

ترجمه:واضح ب ..... إن احتاجاكى قيداطعام وكسوة اورخدمت تتنول كساته ب-

( جمده تعالى جعه ٩ رجمادى الثانية ٢٣ الط مطابق ٨ راگست ٢٠٠٣ ، كو '' نكاح وطلاق'' كى شرح مكمل ہوئى ۔

دوسري تفصيل داراحاديث مرفوعه كاسرار وحكم كابيان خلافت وامار

نظام حکومت کے سلسلہ کی اصوبی باتنیں (I)باب خلافت كابيان (٢) باب مظالم كابيان باب (٣) حدودكابيان باب (٣) نظام عدالت كابيان (۵) باب جهادكابيان (٢) باب



باب \_\_\_\_ ا نظام حکومت کے سلسلہ کی اصوبی باتیں پہلی بات: سربراہ مملکت کی ضرورت جماعت کمین کے لئے کوئی خلیفہ( سربراہ) ہوناضروری ہے۔ چندائی کمحتیں ہیں جوخلیفہ کے دجود ہی ہے تکمیل یذیر ہوسکتی ہیں۔وہ محتیں اگرچہ بہت ہی زیادہ ہیں مگر دوشمیں ان کا احاطہ کرتی ہیں: بہا قشم صلحتیں جونظام مملکت سے تعلق رکھتی ہیں۔ یعنی اگرمسلمانوں پر دشمن حملہ آور ہو،اوران کوزیر کرنا جا ہے تو اس کوہٹانا، مظلوم سے ظالم کوروکنا، اور جھگڑوں کے فیصلے کرنا، وغیرہ ۔تفصیل رحمۃ اللہ (۳۶۳۶) میں گذر چکی ہے۔ دوسری فتم مصلحتیں جوملت یے لق رکھتی ہیں۔اس کی تفصیل یہ ہے کہ دین اسلام کی دوسرےادیان کے مقابلہ میں شان ای وقت بلند ہو سکتی ہے جب سلمانوں کا کوئی خلیفہ ہو، اور وہ دو کا م کرے: ایک :اس شخص کو سخت سرزنش کرے جوملت سے نکل جائے ،اورایسے کام کرنے لگے جو صریح حرام ہیں ، جیسے سود لینا، چوری کرناوغیرہ۔یادہ کام چھوڑ دے جوطعی فرض ہیں، جیسے نماز پڑھنا،ز کو ۃ دینادغیرہ۔ دوم: دیگرادیان والوں کوزیر کرے اوران سے اس طرح جزید وصول کرے کہ وہ بذات خود ذکت ہے دیں۔ اگراییا خلیفہ نہیں ہوگا تو سب لوگ مساوی ہوجا ئیں گے، گیہوں اور کھن برابر ہوجا ئیں گے۔اور ایک فریق کی دوسر فريق يرفوقيت ظاہر نہيں ہوگى ،اور سركشوں كولگام دينے والاكوئى نہيں ہوگا۔ ادر نبي سَلِيْنَا يَنْسَلِينَا فَي مُدُوره دونو ل مَتْم كَ صلحتو كوچار عنوانو ل ميں يعنى مظالم، حدود، قضايا اور جهاد كے عنوانات ميں جمع کیا ہے۔ یہی اس محث کے ابواب ہیں۔

ممن أبواب سياسة المُدُن ﴾ اعلم : أنه يجب أن يكون في جماعة المسلمين خليفةٌ، لمصالحَ لاتتم إلا بوجودٍه، وهي كثيرة جدًا، يجمعُها صنفان: أحدهما: ما يرجع إلى سياسة المدينة: من ذَبِّ الجنود التي تَغْزُوهم وتَقْهرهم، وكفِّ المكنور بيباشكار ٢

rim

رحمت اللار الواسعة

جُلْدِ پَجْم

الظالم عن المظلوم، وفصل القضايا، وغير ذلك، وقد شرحنا هذه الحاجات من قبل. وثانيهما: ما يرجع إلى الملة: وذلك: أن تنوية دين الإسلام على سائر الأديان، لا يُتَصور إلا بأن يكون فى المسلمين خليفة: يُنكر على من خرج من الملة، وارتكب ما نَصَّتْ على تحريمه، أو تَرَكَ ما نَصَّتْ على افتراضه: أشدَّ الإنكار، ويذلّلُ أهلَ سائر الأديان، ويأخذ منهم الجزية عن يدوهم صَاغرون، وإلا كانوا متساوِيْنَ فى المرتبة، لا يظهر فيهم رجحانُ إحدى الفرقتين على الأخرى، ولم يكن كابِحٌ يَكْبَحُهُمْ عن عُدوانهم. والنبى صلى الله عليه وسلم جمع تلك الحاجاتِ فى أبواب أربعة; باب المظالم، وباب الحدود، وباب القضاء، وباب الجهاد.

لغات: غَزَ العَدُوَّ (ن)غَزُوًا: لرُ نے کے لئے دَثْمن کی طرف جانا اورلو شنے کے لئے ان کے ملک میں گھستا، جملہ آور ہونا .....قَهَرَه (ف)قَهْرًا: کسی پرغالب ہونا، مغلوب وزیر کرنا..... تحبّح (ف) الدابة: چو پائے کورو کنے کے لگے لگام کھینچنا۔ کابح: لگام کھینچنے والا۔

تصحيح: يذلل مطبوعه مين يذل تفاصح مطبوعه صديقى اور مخطوط كراچى سے كى ہے۔

< (مَنْوَرْبَبَالْمَنْرَرِ »

# دوسری بات: کلیات کے انضباط کی ضرورت

شریعت نے خلاف وامارت کے مذکورہ چارابواب( مظالم، حدود، قضایا اور جہاد) کے اصول دکلیات کو منضبط کیا ہے۔ اور جزئیات کو خلفاء کی آراء پر چھوڑ دیا ہے۔اورا جمالاً بیہ ہدایت کی ہے کہ خلفاء جماعت مسلمین کے ساتھ اچھاسلوک کریں۔ اوراصول دکلیات کے انضباط کی ضرورت بچند وجوہ پیش آئی ہے:

پہلی دجہ — خلفاء کوضوا بط کا پابند بنانا — بار ہا ایسا ہوتا ہے کہ حکومت کا ذمہ دار خلالم وجابر محض ہوتا ہے۔ دہ اپن خواہش کی پیروی کرتا ہے۔ حق کی پیروی نہیں کرتا۔ ایسے امراء لوگوں کو بگاڑ دیتے ہیں۔ اور لوگوں کے حق میں ان کا ضرر ان کے نفع سے زیادہ تخت ہوتا ہے۔ اور جب ایسے خلیفہ کو کسی بات پر ٹو کا جاتا ہے تو وہ اپنے فعل کی بید دلیل پیش کرتا ہے کہ اس نے برحق کام کیا ہے۔ اور ملکی صلحت بھی وہی ہے جواس نے کیا ہے۔ ایسے خلیفہ کو تو کا جاتا ہے تو وہ اپنے فعل کی بید دلیل پیش کرتا ہے کہ تاکہ ان کی خلاف ورزی پر تکیر کی جاسے، اور ان قواعد کے ذریعہ اس کی دارو گیر کی جاسکے۔ اور لوگ خلیفہ نے خلاف دلیل قائم کرنا چاہیں تو ان اصول موضوعہ سے قائم کر سکیں۔

دوسری دجہ ۔ خلیفہ کے خلاف عضر پیدانہ ہو ۔ خلیفہ کے لئے دوہا تیں ضروری ہیں:

ایک <sup>:کس</sup>ی ظالم کوسزاد نے تو پہلےلوگوں کے سامنے اس کے ظلم کو صحیح دلائل سے ثابت کرے۔اور بید بھی ثابت کرے کہ جوسز ااس کودی جارہی ہے وہ ضرورت کی مقدار سے زائد نہیں ہے۔

دوم: نزاعات کاجو فیصلہ کرے اس کے بارے میں بھی بیثابت کرے کہ اس نے حق کے مطابق فیصلہ کیا ہے۔ اگر بید دوبا تیں نہیں ہوئگی تو خلیفہ سے لوگوں کو اختلاف پیدا ہوگا۔اورجس شخص کو سزادی گئی ہےادرجس کے خلاف فیصلہ

ہواہے: وہ اوراس کے حمایتی اپنے دلوں میں ایساغیظ دغضب پائمیں گے جو بغاوت تک پہنچائے گا۔وہ لوگ خلیفہ کے خلاف اپنے دلوں میں کینہ کپٹ چھپائمیں گے،اوراس معاملہ میں خودکوخق بجانب سمجھیں گے۔اور پیخت خرابی کی بات ہے۔

تیسری دجہ — خلفاء کے فیصلے ایک کہج پرصا درہوں — بہت ےخلفاء یہ بات سمجھنے یے قاصر ہوتے ہیں کہ نظام حکومت کے لئے کیابات مناسب ہے؟ پس وہ اجتہا دکرتے ہیں اور دائیں بائیں ڈگیں بھرتے ہیں۔یعنی غلط سلط فیصلے کرنے ہیں۔اورخلفاء کے مزاج مختلف ہوتے ہیں ،مثلاً:

- ا۔ کوئی خلیفہ کڑا سخت مزاج ہوتا ہے : وہ جرم کی انتہائی سزا کو بھی معمولی سمجھتا ہے۔ ۲۔ کوئی سہل گیرزم مزاج ہوتا ہے : وہ تھوڑی سزا کو بھی بہت سمجھتا ہے۔
- ۳ \_ كونى خليفةكان كاكچّااور برايك كى بال ميں بال ملانے والا موتاب: وہ براس دعويداركى بات مان ليتاب جواس تك اپنى بات پېنچاديتا ب-

ځلدينج

رحمة اللار الواسعة

۲ – کوئی حاکم ضدی اڑیل ہوتا ہے: وہ لوگوں کے بارے میں طرح طرح کی بدگمانیاں کرتا ہے۔ اور نظام حکومت کے سلسلہ کی تمام جزئیات کا احاط ممکن نہیں۔ بیمحال جیسی بات ہے۔ پس اصول دکلیات کا انضباط ضروری ہے تا کہ خلفاء کے فیصلے ایک نہج پرصادر ہوں۔اوراختلاف ہوتو فروع میں ہو،اصول میں نہ ہو۔ کیونکہ فروع میں اختلافِ:اصول میں اختلاف سے ہمل ہے۔

چوتھی وجہ — ارتفاقات کوعبادت بنانا — نظام حکومت بظاہرایک دنیوی معاملہ ہے۔ اگراس کے لئے بھی شریعت قواعد وضوابط وضع کرے گی تو دہ نمازر دز نے کی طرح عبادت بن جائمیں گے۔ ان ارتفاقات ( دنیوی معاملات ) کے ذریعہ بھی اللہ کا تقرب حاصل کیا جا سکے گا۔ اور دہ بھی دین کی دعوت کا ذریعہ بن جائمیں گے۔ صحابہ کے نظام حکومت سے جو شریعت کے اصول کے مطابق تھا — متاثر ہوکرایک خلقت مسلمان ہوئی ہے۔

حاصل کلام: بیہ ہے کہ عیاش اور درندہ خوباد شاہوں کے لئے بھی اور نیک سیرت انصاف پر درحا کموں کے لئے بھی نظام حکومت کے سلسلہ میں قواعد دضوا اط ضروری ہیں۔ در نہ اول: رعایا کا ناس ماریں گے، اور ثانی کے کو نسے فیصلے ظلم ک حدود کوچھو گئے ہیں ان کا پہۃ چلانا مشکل ہوگا۔

ملحوظہ : نظام حکومت کے سلسلہ میں آئندہ ابواب میں جواصول دکلیات بیان کئے جائیں گے ان کے علاوہ پہلے جو قانون سازی اور مقادیر کے انضباط کے اصول بیان کئے گئے ہیں : امراء وحکام کے لئے ضروری ہے کہ ان کوبھی پیشِ نظر رکھیں۔ بیہ مباحث رحمۃ اللہ جلد دوم صفحہ ۲۳ تا ۲۳ میں پانچ ابواب میں بیان ہوتے ہیں۔

ثم وقعت الحاجة إلى ضبط كلياتِ هذه الأبواب، وتركِ الجزئيات إلى رأى الأئمة، ووَصِيَّتِهِم بالجماعة خيرًا، وذلك لوجوه: منها : أن متولى الخلافة كثيرًا ما يكون جائرًا ظالمًا، يتبع هواه، ولا يتبع الحق، فَيُفْسِدُهم،

وتكون مَفْسَدَتُه عليهم أشدَّ مما يُرُجى من مصلحتهم، ويَحتجُ فيما يفعل أنه تابع للحق، وأنه رأى المصلحة في ذلك؛ فلا بد من كلياتٍ يُنكرُ على من خالفها، ويُوَاخَذُ بها، ويرجع احتجاجهم عليه إليها.

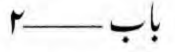
ومنها : أن الخليفة يجب أن يصحَّحَ على الناس ظلمَ الظالم، وأن العقوبة ليست زائدةً على قدر الحاجة؛ ويُصَحِّحَ في فصل القضايا : أنه قضى بالحق، وإلا كان سببا لاختلافهم عليه، وأن يجد الذي كان الضررُ عليه وأولياؤُه في أنفسهم وَحَرًا، راجعًا إلى غَدَرٍ، ويضمروا عليه حِقدًا يرون فيه أن الحق بأيدهم، وذلك مفسدة شديدة.

ومنها : أن كثيرًا من الناس لايدركون : ماهو الحق في سياسة المدينة؟ فيجتهدون فَيَخُطُوْن < أَصَرَمَ بِيَلْشَرَارِ ﴾ يمينا وشمالاً: فمن صُلْب شديد يرى البالغ في المزجرة قليلاً، ومن سَهْلٍ لَيَّنِ يرى القليل كثيراً، ومن أُذُن إمَّعَةٍ يرى كلَّ ما أنهى إليه المدعى حقا، ومن ممتنع كَوُّوْ دِيطْن بالناس ظنونا فاسدة؛ ولا يمكن الاستقصاء فإنه كالتكليف بالمحال، فيجب أن تكون الأصول مضبوطةً، فإن اختلافهم في الفروع أخفُّ من اختلافهم في الأصول. ومنها : أن القوانين إذا كانت ناشئة من الشرع: كانت بمنزلة الصلاة والصيام في كونها قُربةً إلى الحق، وأَلْسِنَة تُذَكِّرُ الحقَّ عند القوم. وبالجملة : فلايمكن أن يفوَّض الأمر بالكلية إلى أولى أنفس شهوية أو سبعية، ولا يمكن معرفةُ العصمة والحفظ عن الجور في الخلفاء؛ والمصالحُ التي ذكرناها في التشريع وضبط المقادير كلُّها مُتَاتَيَةً ههنا، والله أعلم.

ترجمہ: پھرضرورت پیش آئی اُن ابواب اربعہ کے کلیات کو منضبط کرنے کی، اور جزئیات کو خلفاء کی رائے پر چھوڑنے کی،اوران کو جماعت کمین کے ساتھ بہتر برتاؤ کرنے کی وصیت کرنے کی۔اوروہ بات یعنی کلیات کے انضباط کی ضرورت بچند وجوه ب: از انجمله : بدب كه خلافت كاذمه داربار بإ ظالم جفا پيشه موتاب - اپنى خوا بش كى پيردى كرتاب، اور حق كى پیروی نہیں کرتا، پس وہ رعایا کو بگاڑ دیتا ہے۔اورلوگوں کے حق میں خلفاء کا بگاڑ زیادہ بخت ہوتا ہے لوگوں کی ایں صلحت سے جس کی امید باندهی گئی ہے۔ اور وہ جت پیش کرتا ہے اس کام میں جو دہ کرتا ہے کہ وہ حق کی تابعداری کرنے والا ہے، اور ید کداس نے اس میں سلحت دیکھی ہے۔ پس ایسے قواعد کلیہ ضروری ہیں جن کی مخالفت کرنے والے پرنگیر کی جائے، اور جن کے ذریعہ اس کی دارو گیر کی جائے۔اورلوٹے لوگوں کا دلیل پکڑنا خلیفہ کے خلاف ان کلیات کی طرف — اوراز انجملہ : بیہ ے کہ خلیفہ: (۱)ضروری ہے کہ وہ لوگوں کے سامنے ظالم کے ظلم کوضیح ثابت کرے۔اور بیہ بات ثابت کرے کہ جوسز ااس کو دی جارہی ہے وہ ضرورت کی مقدار سے زیادہ نہیں ہے (۲) اور سیجیح ثابت کرے جھکڑوں کے فیصلوں میں کہ اس نے حق کے مطابق فیصلہ کیا ہے ۔۔ ورنہ بیر باتیں خلیفہ سے لوگوں کے اختلاف کا سب ہونگی ، اور اس بات کا سب ہونگی کہ یائے و و محض جے نقصان پہنچاہے،اور اس کے حمایتی اپنے دلوں میں ایساغیظ دغضب جو بغادت کی طرف لوٹنے والا ہے۔اور وہ دلوں میں پوشیدہ رکھیس خلیفہ کے خلاف کیند۔ اس کیند میں وہ خیال کریں کہ جن ان کی جانب ہے یعنی ان کا کیندر کھنا درست ہے۔اور بیخت خرابی کی بات ہے — اوراز انجملہ : پیہے کہ بہت سےلوگ (خلفاء) اس بات کے بچھنے سے قاصر ہوتے ہیں کہ نظام حکومت میں برحق بات کیا ہے؟ پس وہ اجتہاد کرتے ہیں۔ پس وہ دائیں اور بائیں قدم اٹھاتے ہیں ۔ پس (۱)کوئی سخت مضبوط ہوتا ہے جوانتہائی سزا کوبھی معمولی سمجھتا ہے (۲)اورکوئی آسان نرم ہوتا ہے جوتھوڑی سزا کوبھی بہت سمجھتا ے (r) اور کوئی کان کا کیا ہرایک کی باں میں باں ملانے والا ہوتا ہے جو ہراس بات کو جو مدعی اس تک پہنچا تا ہے حق تمجھ لیتا ٥ اوتور بتبايته ٥

ہے(\*)اورکوئی ضدی اڑیل ہوتا ہے جولوگوں کے بارے میں فاسد گمان باند هتا ہے۔ اورا حصاء ممکن نہیں یعنی نظام حکومت کے سلسلہ کی تمام جزئیات بیان نہیں کی جاسکتیں۔ کیونکہ وہ محال کا تحکم دینے کی طرح ہے۔ پس ضروری ہے کہ اصول منف ط ہوں۔ اس لئے کہ خلفاء کا فروع میں اختلاف بلکا ہے ان کے اصول میں اختلاف سے اور از انجملہ : یہ ہے کہ قوانین : جب شریعت سے پیدا ہونے والے ہوتے میں یعنی وہ قوانین اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ ہوتے ہیں تو وہ ہمزار نماز روزہ کے ہوتے ہیں، ان کے اللہ کی طرف زر دیکی میں، اور ان کے اسول میں اختلاف سے اور از انجملہ : یہ میں اور اور میں ہوتے ہیں، ان کے اللہ کی طرف زرد کی میں، اور ان کے ایسی زبانیں ہونے میں جوقوم کو اللہ کی یا دولات میں ضافاء میں ظلم سے عصمت وحفاظت کا پہچا نیا ۔ اور وہ کھیں جو ہم نے قانون سازی اور مقاء ) کی طرف، اور مکن سلسلہ میں ذکر کی ہیں وہ سب میں ان حاصل ہونے والی ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ ہونے میں جو تو میں اور ان کے ان کے اور مکن کی میں ہو اور ان کے ایسی نے کار کردہ ہوتے ہیں تو وہ سلسلہ میں ذکر کی ہیں وہ سب میں ان حاصل ہونے والی ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں۔

لغات : صَحَحَة بيحيح قرار دينا، درست ثابت كرنا ..... خَطَار ن ) خَطُوًا : چِلنا، قدم الحمانا ـ وَّكَ بَعر نا .... المَزْجوَة : زجر كا ذريعه، به كان اور دهتكار نكاذريعه ..... الأذن : بات كون كرمان لين والا ، كان كا كچا .... الإمَّ ع : برايك كى بال ميں بال ملان والا بضعيف الرائے ..... أنْهلى إليه الخبر و الكتاب : پَنْچَانا .... الكَوُود : ارْيل ـ عَقبَة كَوُود : دشوار گذار كما لي من بال تصحيح : و أنه د أى المصلحة مطبوعه ميں و أن إلخ تقار يستح مخطوط كرا إلى التي تحليم المحالي كي بال ميں بال



خلافت كابيان

ہے۔ آپ نے بعثت کے بعد مخلوق کے ساتھ بہت سے معاملات وتصرفات کے ہیں۔ ان معاملات میں جب ہم غور کرتے ہیں، اور جزئیات سے کلیات کی طرف، پھر کلیات سے ایک کلی کی طرف جوسب کو شامل ہو ۔ منتقل ہوتے ہیں، توجنس عالی: اقامت دمین منتق ہوتی ہے، جو تمام کلیات کو تضمن ہے۔ ان میں سے ایک کلی: علوم دیدیہ کی اشاعت ہے یعنی قرآن وحدیث کی تعلیم دینا، اور دعظ دفیر سے کرنا۔ دوسر کی کلی: ارکانِ اسلام کو قائم کرنا ہے۔ نبی طلاقیاتی پڑ نمازوں کی امامت کرتے تھے، زکوتیں وصول کرتے تھے، اور ان کے مصارف میں خرچ کرتے تھے دفیرہ۔ اور آخضرت اسلامیہ میں قاضوں کو مقرر کرنا، حدود کو قائم کرنا، بڑے اور چھوٹے اشکروں کو بھیجنا، خصومات میں فی خل کرنا، بلاد سب اقامت دین کی جزئیات ہیں۔

پھر جب نبی سَلائی ایکٹی رفیق اعلی کی طرف منتقل ہو گئے تو مذکورہ تفصیل کے ساتھ دین کا قائم رکھنا ضروری ہوا۔ جوایک ایشے ض کو مقرر کرنے پر موقوف ہے، جوان امور کا اہتمام عظیم کرے، ہرعلاقہ میں اپنے نائب بیصیح، لوگوں کے احوال سے خبر داررہے، اس کے نائب اس کے عکم سے انحراف نہ کریں اور اس کے اشارہ پر چلتے رہیں۔ یہی شخص آ مخضرت سَلائی ایکٹی ک خلیفہ اور آپ کا نائب ہے (ترجمہ دیلخیص از الہ الخلاء)

خلافت ِعامدادر خاصد: بچر خلافت کی دوشمیں ہیں: عامدادر خاصد خلافت ِ عامد: مذکورہ تفصیل کے مطابق عمومی سربراہی کا نام ہے۔ اس کا زمانۂ نبوت سے اتصال ضروری نہیں۔ اور خلافت خاصد: خلفات راشدین کی خلافت ہے۔ اور خلافت میں بنیادی بات ہیہ ہے کہ خلیفہ کے ذہن میں ملکیت کا کوئی تصور نہ ہو، وہ خلافت کو ایک امانت سمجھتا ہو۔ پھرا گر اس میں ملکیت کا نصور شامل ہوجائے تو وہ ملوکیت ہے۔ اور ملکیت کے تصور نہ ہو، وہ خلافت کو ایک امانت سمجھتا ہو۔ پھرا رکٹ کھنی حکومت ) ہے اور بھی سب پرخلافت کا اطلاق کیا جاتا ہے یعنی اسلامی حکومت کی سربراہی خلافت ہے۔ کی جو بھی نوعیت ہو۔

#### خليفہ کے لئے ضروری اوصاف

خليفہ بعنی اسلامی حکومت کے سربراہ کے لئے درج ذیل اوصاف ضروری ہیں : پہلا وصف : خلیفہ عاقل بالغ ہو، مجنون اور نابالغ نہ ہو۔ کیونکہ مجنون اور نابالغ اپنے معاملات میں بھی تصرف کا مُجاز نہیں ۔ اس کے کاموں کی انجام دہی کے لئے ولی مقرر کیا جاتا ہے۔ پس وہ سلمانوں کے جان ومال میں بدرجہ ً اولی تصرف کا مجاز نہ ہوگا۔ نیز خلیفہ بنانے سے جو مقاصد مقصود ہیں : وہ بھی محنون اور نابالغ کوخلیفہ بنانے سے حاصل نہیں ہو سکتے ، اس لئے خلیفہ کا عاقل بالغ ہونا شرط ہے۔



خلدييح

رجمة اللار الواسعة

جلديجم

دوسراوصف: خليفهآ زادہو،غلام نہ ہو۔ کیونکہ غلام: مقدمات میں گواہی دینے کے قابل نہیں ،اوروہ عام لوگوں کی نظر میں ذلیل وحقیر ہوتا ہے۔ نیز اس پراپنے آقا کی خدمت میں مشغول رہناوا جب ہے، پس وہ بھی مقاصد خلافت کی انجام دہی ہے قاصر ہے،اس لیئے خلیفہ کا آزادہونا شرط ہے۔

تيسراوصف خليفه مردہو، عورت نہ ہو۔ كيونكہ عورت عقل ودين ميں كمز ورہوتى ہے۔ ميدانِ جنگ كے لئے بے كار ہوتى ہے۔ اور مجانس ومحافل ميں جانے کے قابل نہيں، اس لئے وہ حکومت كى ذمہ داريوں سے عہدہ برآنہيں ہو عمق۔ بخارى كى روايت ہے كہ جب ايران كے لوگوں نے كسرى كى بيٹى كوبا دشاہ بنايا تو رسول اللہ سِلانی آيلا نے فرمايا:''وہ قوم ہرگز فلاح نہيں پاسكتی جس نے اپنے امور كاذمہ دار کسى عورت كو بنايا!''(مقلوۃ حديث ۲۹۳ کتاب الامارۃ)

چوتھا دصف: خلیفہ بہادرہو، بزدل نہ ہو۔ ذکی رائے ہو، بے دقوف اور ناتج بہ کار نہ ہو۔ کیونکہ مہمات سلطنت کی انجام دبی کے لئے بیادصاف ضروری ہیں۔خاص طور پر جہاد کافریفہ: بز دل خلیفہ جہاد قائم نہیں کرسکتا۔حالانکہ دہ مقاصد خلافت میں سب سے اہم مقصد ہے۔

پانچواں وصف: خلیفہ شنوا، بینااور گویا ہو۔ ہمرہ،اندھااور گونگا نہ ہو۔ کیونکہ خلیفہ پرلازم ہے کہ جوعکم دے: ایساواضح ہو کہ اس کا مقصد سمجھنے میں لوگوں کو اشتہاہ نہ ہو۔ نیز یہ بھی ضروری ہے کہ مدعی مدعی ملیہ کو، مقر مقرلہ کو اور شاہد ومشہود کو پہچانے، اور ان لوگوں کے بیانات سنے۔ نیز خلیفہ پر لازم ہے کہ بلاد محروسہ میں قاضوں اور حاکموں کو مقرر کرے اور لشکروں کو جنگ کی تربیت دے۔اور بیسب با تیں اعضاء مذکورہ کی درشگی کے بغیر مکن نہیں،اس لیے خلیفہ کا سے دیں میں اور متکلم ہونا شرط ہے۔

چھٹاوصف: خلیفدان لوگوں میں ہے ہو: جس کی اور جس کی قوم کی بزرگی لوگوں نے شلیم کررکھی ہو، تا کہ لوگ اس کی فرما نبر داری سے نفرت نہ کریں۔

ساتوال وصف خليفہ كے بارے ميں لوگوں كواعتماد موكدوہ نظام حكومت ميں حق كى بيروى كرے گا۔ من مانى نہيں كرے گا۔ بيسب اوصاف عقل كى راہ نمائى ت ثابت ہيں۔ اور دنيا كے تمام لوگ سر براہ مملكت ميں : ان كے شرط ہونے پر شفق ہيں۔ حالانكدان كے ملك ايك دوسرے ت دور ہيں۔ اور ان كے مذاہب مختلف ہيں۔ اور اس انفاق كى دوجہ بيہ ہے كہ سب لوگ جانتے ہيں كہ باد شاہ مقرر كرنے تے جو مصلحت مقصود ہے : وہ ان اوصاف كے بغير تحميل پذير نبيس ہو سكتى۔ چا تح ال لوگ داختہ ہيں كہ باد شاہ مقرر كرنے تے جو مصلحت مقصود ہے : وہ ان اوصاف كے بغير تحميل پذير نبيس ہو سكتى۔ چا تح ال او كہ مذكورہ اوصاف ميں ہے كى وصف كى باد شاہ ميں كى د يکھتے ہيں تو دہ اس باد شاہ كونا مناسب تصور كرتے ہيں۔ اور اس ان كہ دل نايہ ند كرتے ہيں۔ اور اگر وہ خاموش رہتے ہيں تو دہ اس باد شاہ كونا مناسب تصور كرتے ہيں۔ اور اس كو ان كہ دل نايہ ند كرتے ہيں۔ اور اگر وہ خاموش رہتے ہيں تو خصہ كے ساتھ خاموش رہتے ہيں۔ اور ملت اسلاميہ نے خلافت نبوت يعنى خلافت داشدہ كے ليے چندا ور اوصاف كا بھى كاظ كيا ہے : آتھواں وصف : خليفہ مسلمان ، ذى علم ( جمہد) اور متاق ہو۔ كيونك ملى مصالح بالبدا ہت ان امور كرتے ہيں۔ اور اس كو جُلْدِ پَجْمَ

المكزة بيكشكار ٢

ہو سکتے۔اوراس پر سلمانوں کا اجماع ہے۔اوراس کی دلیل سورۃ النور کی آیت ۵۵ ہے۔ارشاد پاک ہے ''اللہ تعالیٰ نے دعدہ فرمایا ہے تم میں سے ان لوگوں سے جوایمان لائے اور جنھوں نے نیک کام کئے کہ ان کوزمین میں حکومت عطافر مائے گا،جیسا ان سے پہلے والوں کو حکومت دی تھی۔اورجس دین کو اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے پیند کیا ہے اس کو ان کے نفع کے لئے جمادے گا۔اور ان کے موجودہ خوف کو ضرور امن سے بدل دے گا۔ وہ میر کی عبادت کریں گے۔ میرے ساتھ کسی کو شریف کو شریف کی تع

111

لفسير اس آيت کريمه ميں خطاب زمانة نبوت ميں موجوداوگوں سے ہے۔ مِنْتُحْ كَمَ مصداق اوليں وہى ہيں۔ ان سے وعدہ كيا گيا ہے كہتم ميں سے جواعلى درجہ کے نيک ہيں، ان كو نبي سلكانيكي كى وفات کے بعد، اللہ تعالى حكومت عطافر ما كيں گے۔ اوران کے ہاتھوں سے اسلام كو جماؤ نصيب ہوگا، اورد نيا ميں امن دامان قائم ہوگا۔ چنا نچہ نبي سلك تيك سے خدر بعد جس حكومت اسلاميد كى بنيا دركھى گئى تھى: وہ كام اجھى پاية يحيل كونييں پہنچا تھا كہ آپ پردہ فر ما گئے ۔ حکومت کی تعليم وكلين خلفاء راشد ين کے ہاتھوں مقدرتھى ۔ وہ كام اجھى پاية يحيل كونييں پہنچا تھا كہ آپ پردہ فر ما گئے ۔ حکومت كی تعليم وكلين خلفاء راشد ين کے ہاتھوں مقدرتھى ۔ حديث ميں جو خلفاء راشد ين کے طريقوں كو مضبوط تھا سے كا حكم ہے دہ خاص طور پر جماعتى اور حکومتى نظم واز نظام کے بارے ميں جارت اس اس تعليم خلفاء راشد ين کے طريقوں كو مضبوط تھا سے كاحكم ہے دہ خاص طور پر جماعتى ميں پورا ہواادرد نيا نے اس عظیم الثان پيشين گوئى كو حرف بخل الحموں سے پورا ہوا ہوتا ہوا ہوا ہے ہے ہو ما ہو ہو ما

نوال دصف: خلیفہ راشد کا قریثی ہونا ضروری ہے۔حدیث میں ہے:'' ائمہ قریش میں سے ہیں'' اور خلیفہ راشد کا قریثی ہونا تین وجوہ سے ضروری ہے:

قریشی ہوگا تو دین کی تمکین خوب ہوگی۔

دوسرى وجه - قريش خليفه راشددين كى سب سے زيادہ حفاظت كر ے گا - قريش بى سَلالْيَوَيَدَمْ كى قوم اور آپ كى جماعت ب- ان كے لئے سب سے بر افخر حضرت محد سَلالاَيوَيَمْ كے دين كى سربلندى ميں ب سورة الزخرف آيت ٢٢ ميں ارشاد پاك ب: ﴿وَإِنَّهُ لَـذِخُرَ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ اور بيتك قر آن آپ كے لئے اور آپ كى قوم كے لئے بر مشرف كى چيز ب- پس قريش ميں دينى متيت ( دفاع كا جذبہ) اور نبيى ميت جمع ہوكتيں، اس لئے وہ احكام شرعيه كى حفاظت وصيانت اور تمسك كى احتمالى جگہ ہيں۔

تیسری دجہ ۔ قریش میں حکومت کرنے کی صلاحیت دوسروں سے زیادہ ہے۔ خلیفہ میں تین باتیں ضروری ہیں: ۱― خلیفہان لوگوں میں سے ہونا ضروری ہے جس سے لوگ نفرت نہ کریں۔ جس کی لوگ حسب دنسب کی جلالت وعظمت کی دجہ سے انتباع کریں۔ کیونکہ جس کے لئے نسبی شرافت نہیں: لوگ اس کوحقیر دذلیل سبحصتے ہیں۔

۲ ۔۔۔ خلیفہان لوگوں میں سے ہونا ضروری ہے جوریاست وعظمت کے مالک رہے ہوں۔جن کوشکر جمع کرنے کی اور جنگ و پرکار کی مہارت حاصل ہو۔

۳ — خلیفہا یسے لوگوں میں سے ہونا ضروری ہے جوطاقتور ہوں۔ تا کہ وہ دین کی نصرت دحمایت کریں ،ادراس کے لئے جان کی بازی لگانے کے لئے تیارر ہیں۔

اور بیر نتیوں باتیں صرف قریش میں بختی تھیں۔خاص طور پر نبی مَطلقَتُولَم کی بعثت کے بعد کیونکہ نبی مَطلقَتَولَم ک ذریعہ قریش کی عظمت دوبالا ہوگئی تھی ۔حضرت ابو بمرصدیق رضی اللہ عنہ نے اس کی طرف اشارہ فرمایا ہے کہ بیہ معاملہ (حکومت) نہیں پہچانا گیا، مگر قریش کے لئے: وہ نسب دوطن کے اعتبارے اشرف ہیں (بخاری حدیث ۱۸۳۰) یعنی ان کا نسب عرب میں عالی ہے ۔اوران کا وطن مکہ مکر مہ ہے، جو عربوں کی عقیدت کا مرجع ہے۔

الخلافة اعلم : أنه يشتر طُ في الخليفة: أن يكون عاقلًا، بالغاً، حرًّا، ذكرًا، شجاعًا، ذارأًى وسمع وبصرونُطق، وممن سَلَّمَ الناسُ شرفَه وشرفَ قومه، ولا يستنكفون عن طاعته، قد عُرف منه أنه يُتَّبع الحقَّ في سياسة المدينة؛ هذا كُلُّه يدل عليه العقل، واجتمعت أممُ بني آدم \_ على تباعد بلدانهم واختلاف أديانهم \_\_\_\_ على اشتراطها، لِمَا رَأُوا أنْ هذه الأمور لاتتم المصلحةُ المقصودة من نصب الخليفة إلا بها؛ وإذا وقع شيئ من إهمال هذه رأوه خلاف ما ينبغي، ا وحفرت ابو بكر صديق رضى الله عنه كاية ول حديث الأنمة من قريش ٢٠ بم معنى ٢ - پس مي حديث كويا بخارى كى موكني ١٢ - ( المور بالمشكر )

رجعة اللار الواسعة

وكرهه قلوبهم، وسكتوا على غيظ؛ وهو قوله صلى الله عليه وسلم في الفارس لَمَّا وَلَّوْا عليهم امرأةً: " لن يَفلَح قومٌ وَلَوْا أمرهم امرأةً " والملة المصطفوية اعتبرت في خلافة النبوة أمورًا أخرى: منها: الإسلام، والعلم، والعدالة؛ وذلك: لأن المصالح الملية لاتتم بدونها ضرورة : أجمع المسلمون عليه، والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمُ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَحْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَحْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ومنها: كونه من قريش. قال النبي صلى الله عليه وسلم: " الإئمة من قريش" والسبب المقتضى لهذا: أن الحقَّ الذي أظهره الله على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم إنماجاء بلسان قريش، وفي عاداتهم، وكان أكثرُ ما تَعَيَّنَ من المقادير والحدود: ماهو عندهم، وكان المُعِدُّ لكثير من الأحكام: ماهو فيهم، فهم أقوَمُ به، وأكثرُ الناس تمسكا بذلك. وأيضًا : فإن القريش قومُ النبي صلى الله عليه وسلم، وحِزُّبُه، ولا فخر لهم إلا بعلوَّ دين محمد صلى الله عليه وسلم، وقد اجتمع فيهم حميةً دينية، وحميةٌ نسبيةٌ، فكانوا مظنة القيام بالشرائع والتمسك بها. و أيضا: فإنه يجب: [١] أن يكون الخليفةُ ممن لايستنكف الناس من طاعته، لجلالة نسبه وحَسَبه، فإن من لانسب له يراه الناس حقيرًا ذليلا. [٢] وأن يكون ممن عُرف منهم الرياساتُ والشرف، ومَارَسَ قومُه جمع الرجال ونصبَ القتال. [٣] وأن يكون قومُه أقوياءَ يَحْمُونَه وينصرونه، ويبذلون دونه الأنفس. ولم تجتمع هذه الأمور إلا في قريش، لاسيما بعد ما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم، ونُبَّهَ به أمرُ قريش، وقد أشار أبو بكر الصديق رضي الله عنه إلى هذه، فقال: ولن يُعُرّف هذا الأمرُ إلا لقريش: هم أوسط العرب نسبًا وداراً إلخ.

٢٢٣

ترجمہ: خلافت کا بیان : جان لیں کہ خلیفہ کے لئے شرط ہے کہ وہ عقل مند، بالغ ، آزاد، مذکر، بہادر، ذی رائے ، سننے والا، دیکھنے والا اور بولنے والا ہو۔ اور ان لوگوں میں ہے ہوجس کی اور جس کی قوم کی بزرگی لوگوں نے تسلیم کررکھی ہو، اورلوگ اس کی اطاعت سے نفرت نہ کرتے ہوں۔ اس کے بارے میں بیہ بات معلوم ہو کہ وہ نظام حکومت میں حق کی پیرو کی کرے گا۔ اور ان سب باتوں پر عقل دلالت کرتی ہے۔ اور ان باتوں کے شرط ہونے پر، انسانوں کے تمام گروہوں نے اتفاق کیا رجمة اللار الواسعة

ہے، ان کے ملکوں کے ایک دوسرے سے دور ہونے ، اور ان کے مذاہب کے مختلف ہونے کے باوجود ، بایں دجہ کہ دیکھا انھوں نے کہ بیہ چیزیں : خلیفہ مقرر کرنے سے جو مصلحت مقصود ہے : وہ ان چیز وں کے بغیر تام نہیں ہوتی ۔ اور جب واقع ہوتی ہے کوئی چیز ان اوصاف کورا نگاں کرنے سے تو لوگ اس کو نامناسب سمجھتے ہیں۔ اور اس کو ان کے دل ناپسند کرتے ہیں۔اور دہ خاموش رہتے ہیں غصبہ کے ساتھ ۔ اور دہ نہی سِلالیَّ یَتَشِیْمُ کا ارشاد ہے ایران والوں کے بارے میں ، جب انھوں نے

اور نیز: پس میشک قریش نبی سِلیْ تواییم کی قوم اوران کی جماعت تھے۔اوران کے لئے کوئی فخرنہیں بجز محمد سِلیْ تَدَیم کے دین کی سربلندی کے اور تحقیق اکٹھا ہوگئی ان میں دینی حمیت اور نسبی حمیت ۔ پس وہ احکام شرعیہ کی حفاظت اوران سے چیٹنے کی احتمالی جگہ تھے۔

#### خلیفہ کے لئے ہاشمی ہونا شرط نہ ہونے کی وجہ

شیعوں کے نز دیک: خلیفہ راشد کا ہاشمی بلکہ علوی ہونا شرط ہے۔ان کا خیال صحیح نہیں ۔خلیفہ کا ہاشمیٰ وغیرہ ہونا دووجہ سے شرطنہیں:

پہلی دوجہ — بدگمانی دور کرنا — اگر خلیفہ راشد کے لئے ہاشی یا علوی ہونا شرط ہوگا، اور نبی سلینی آیئی کی وفات کے بعد خاندان بنو ہاشم سے خلیفہ نتخب کیا جائے گا تو لوگ شک میں پڑیں گے، اور کہیں گے کہ یہ نیا دین اپنے خاندان کی حکومت قائم کرنے کے لئے ہے، جیسے دوسر بے باد شاہ کرتے ہیں! پس بیشہ لوگوں کے لئے ترک دین کا سب بن جائے گا۔ اور اس کی نظیر : کعبہ کی تنجی کا مسلہ ہے۔ فنتے مکہ کے موقعہ پر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کنجی ما تگی، اور عرض کیا کہ ہمارے لئے سقامی ( حجاج کو پانی پلانے کی خدمت ) کے ساتھ ججا بہ ( کعبہ کی طلید بر داری ) کو بھی جمع کر دیا جائے تو آپ نے قبول نہیں کیا۔ اور عثان بن طلحہ کو، جس کے پاس پہلے سے چاپی تھی، اور جو ابھی مسلمان نہیں ہوئے تھے، بیڈر ما کر چاپی سپر دکر دی کہ: '' آج کا دن نیکی اور وفا داری کا دن ہے!'' بلکہ یہ بھی فر مایا کہ: '' اسے ہیشہ پیش کے لئے لیو، تم سے ظالم بھی اس کو چھنے گا!'' (زاد المعاد ۲۰۰۳) اس کی دوسری نظیر: خاندان نبوت کے لئے صدقات کی حرمت ہے۔ کتاب الز کو ق (رحة اللہ ۲۰۰۰) میں گذر چکی ہے۔

دوسری دجہ - شنگی ہٹانا - خلافت کے لئے اہم بات بیہ ہے کہ خلیفہ ایسا تحض ہوجس سے لوگ خوش ہوں، جس کے گردجمع ہوں، جس کی تعظیم کریں، اور خلیفہ حدود قائم کرے، ملت کا دفاع کرے اور احکام شرعیہ نافذ کرے۔ اور بیہ اوصاف کسی کسی میں جمع ہوتے ہیں۔آسانی سے ایک آ دمی میں جمع نہیں ہوتے:

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پہ روتی ہے۔ پس اگر خلیفہ کے لئے کی مخصوص خاندان ہے ہونے کی شرط لگائی جائے گی تو حرج اور تنگی پیدا ہوگی یمکن ہے اس خاندان میں ایسا آ دمی نہ ہو،اور دوسر بے خاندان میں ہو۔اور قریش بہت بڑا قبیلہ ہے۔اس میں کوئی نہ کوئی ان صفات کا حامل ہوگا۔

اوراس کی نظیر : بیج سلم کا معاملہ ہے۔ اگر مُسلَم فیہ یعنی بیج سلم میں بیج کے بارے میں بید طے پائے کہ وہ فلاں گاؤں کی پیداوار ہو،اور وہ گاؤں چھوٹا ہوتو بیشرط جائز نہیں۔ کیونکہ امکان ہے کہ اس گاؤں میں کسی کے بیہاں بیچ مثلاً گیہوں یا چاول نہ پیدا ہوں۔البتہ اگر وہ گاؤں بڑا ہے توالیی شرط لگانا جائز ہے، کیونکہ بڑے گاؤں میں کسی نہ کسی کے بیہاں وہ چز ضرور پیدا ہوگی۔

وإنما لم يُشترط كونُه هاشميا - مثلًا - لوجهين: أحدهما: أن لا يقع الناس في الشك، فيقولوا: إنما أراد مُلُكَ أهلٍ بيته كسائر الملوك، و المتوفر بياليكر ٢

رحمة اللاي الواسعة

ځلديجم

فيكون سببًا للارتداد؛ ولهذه العلة لم يُعْطِ النبيُّ صلى الله عليه وسلم المفتاح لعباس بن عبد المطلب رضي الله عنه.

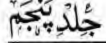
و الثانى : أن المهمَّ فى الخلافة رضا الناس به، واجتماعُهم عليه، وتوقيرُهم إياه، وأن يقيم الحدود، ويُناضِلَ دون الملة، ويُنَفَّذَ الأحكامَ؛ واجتماعُ هذه الأمور لايكون إلا فى واحد بعد واحد؛ وفى اشتراط أن يكون من قبيلة خاصة تضييقٌ وحرجٌ، فربما لم يكن فى هذه القبيلة من تجتمع فيه الشروط، وكان فى غيرها؛ ولهذه العلة ذهب الفقهاءُ إلى المنع عن اشتراطِ كون المُسْلَم فيه من قرية صغيرة، وجوزوا كونَه من قرية كبيرة.

ترجمہ:اورنہیں شرط کیا گیا خلیفہ کا ہاشمی ہونا۔ مثال کے طور پر۔ دودجہ سے زایک : یہ کہ لوگ شک میں نہ پڑیں پس کہیں: آپ نے اپنے گھرانے کی حکومت ہی کا ارادہ کیا ہے، دیگر باد شاہوں کی طرح ، پس وہ شبہ لوگوں کے ارتداد کا سبب بن جائے۔اوراسی علت کی وجہ سے نبی ﷺ نے چابی عباس بن عبدالمطلب رضی اللہ عنہ کونہیں دی (سیرت ابن ہشام میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے چابی مانگنے کا تذکرہ ہے)

اوردوسرى وجہ بیہ ہے کہ خلافت میں اہم بات :لوگوں کا خلیفہ ہے خوش ہونا،اورلوگوں کا اس کے گردجمع ہونا،اورلوگوں کا اس کی تعظیم کرنا ہے۔اور بیہ بات ہے کہ خلیفہ حدود کو قائم کرے، اور ملت کی طرف سے دفاع کرے اور احکام شرعیہ کو نافذ کرے۔اور ان باتوں کا اجتماع نہیں ہوتا مگرا یک کے بعد ایک میں۔اور اس بات کے شرط کرنے میں کہ خلیفہ محضوص قبیلہ کا ہو بیتنگی اور حرج ہے۔ پس بھی نہیں ہوتا اس قبیلہ میں وقتی صحف میں شرطیں اکٹھا ہوں، اور وقتی کرے ملاوہ میں ہوتا ہو بیتنگی اور حرج ہے۔ پس بھی نہیں ہوتا اس قبیلہ میں وقتی صحف میں شرطیں اکٹھا ہوں، اور وقتی کہ خلیفہ محفوص قبیلہ کا ہو جا اور ای علت کی وجہ ہے فقہاء گئے ہیں کی چھوٹے گاؤں ہے مُسلَم فیہ (بیع سلم میں مین ) ہونے کی شرط لگانے کے عدم جواز کی طرف۔اور جائز قرار دیا ہے انھوں نے کی ہڑے گاؤں سے مُسلَم فیہ ہونے کی (شرط لگانے ک کہ

انعقا دخلافت تصحختكف طريقح

انعقادخلافت کے چارطریقے ہیں: پہلاطریقہ: ارباب جل وعقد یعنی علماء، قبائل کے سرداراورفوج کے امراء کے بیعت کرنے سے خلیفہ تعین ہوتا ہے۔ بید حضرات اصحاب الرائے اور مسلمانوں کے خیر خواہ ہیں ( اور سب کا موجود ہونا ضروری نہیں۔ جولوگ بآسانی موجود ہوسکیں ان کا بیعت کرنا کافی ہے ) حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی خلافت ای طرح منعقد ہوئی ہے۔ دوسراطریقہ: موجودہ خلیفہ بعدوالے خلیفہ کونا مزد کرے۔اورلوگوں کو اس کی انہاع کی وصیت کرے۔ حضرت عررضی



رَجْمَةُ اللهُ الوَاسَعَةً

اللہ عنہ کی خلافت اسی طرح منعقد ہوئی ہے۔صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے ان کو نامزد کیا تھا۔ اور ایک تحریر کے ذریعہ مسلمانوں کوان کی انتباع کی تا کید کی تھی۔

تنیسرا طریقہ: خلیفہ ایک جماعت میں خلافت کو دائر کرے، اور کہہ دے کہ ان میں سے ایک کومنتخب کیا جائے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت ای طرح منعقد ہوئی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے چی شخصوں میں خلافت دائر کی تھی ۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ نے ان میں سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو تجویز کیا۔

حضرت على رضى الله عنه كى خلافت : اور حضرت على كى خلافت كس طرح منعقد ہوئى ؟ اس ميں اختلاف ہے : ١- اكثر علماء كى رائے بيہ ہے كہ آپ گان مہاجرين وانصار كے بيعت كرنے سے خليفہ ہوئے ہيں جو بروفت مدينہ ميں موجود تھے يعنى پہلے طريقہ پر آپ كى خلافت منعقد ہوئى ہے۔ آپ ٹے جوخطوط اہل شام كولکھے ہيں وہ اس پر شاہد ہيں۔ از اللہ الخفا ميں شاہ صاحب قد سرہ نے اس رائے پركوئى اعتر اض نہيں كيا۔ اس ليے يہى رائے صحیح ہے۔

چوتھاطریقہ:استیلاء ہے یعنی ایساتخص جوخلافت کی شرطوں کا جامع ہے،لوگوں پرغلبہ پالےاور حکومت پر قبضہ جمالے،تو اس سے بھی خلافت منعقد ہوجاتی ہے۔خلفاءراشدین کے بعد کے تمام خلفاء کی خلافتیں اسی طرح منعقد ہوئی ہیں۔

فائدہ: حضرت شاہ صاحب قدّس سرۂ نے ازالۃ الخفامیں چو تصطریقۃ پر بننے والے خلفاء کی دوشتمیں کی ہیں: ایک: بیر کہ قابض خلافت کی شرطوں کا جامع ہو،اورکسی ناجائز امرے ارتکاب کے بغیر صلح ونڈ ہیر سے لوگوں کواپنے ساتھ کرلے۔ جیسے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت اور حضرت حسنؓ کی مصالحت کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اس

طرح خليفه موت بين - بيصورت بوقت ضرورت جائز ب (اورخليفه راشد، ي كى طرح اس كى بيروى ضرورى ب) دوسرى قتم : حكومت پر قبضه جمان والاخلافت كى شرائط كاجامع نده و، اور حكومت ميں نزاع كرنے والوں توقل وقتال اور ارتكاب حرام كے ذريعة زيركرے -عبد الملك بن مروان اور پہلے عبا ى خليفه كى خلافت كا انعقادا سى طرح ہوا ہے - بيصورت چائز نہيں \_ اور ايسا كرنے والا عاصى ہے ليكن اس كيمى وہ احكام قبول كرنا واجب ہے جوشرع كے موافق موں \_ اس كى عامل زكو ة وصول كريں گے تو مالكان اموال سے زكو ة ساقط موجائے كى \_ اس كى قاضوں كے فيلے نافذ ہوں گرا اور اس

رحمتانلا الواسعة

#### rrA

کے ساتھ مل کر جہاد کرنا درست ہے۔اورا یسے خلیفہ کو معزول نہیں کیا جائے گا جسیا کہ آئندہ عنوان کے تحت آرہا ہے۔

وتنعقد الخلافة بوجوه: [1] بيعة أهل الحل والعقد: من العلماء، والرؤساء، وأمراء الأجناد، ممن يكون له رأى ونصيحة للمسلمين، كما انعقدت خلافة أبي بكر رضى الله عنه. [7] وبأن يُوْصِي الخليفة الناسَ به، كما انعقدت خلافة عمر رضى الله عنه. [7] أو يجعل شورى بين قوم، كما كان عند انعقاد خلافة عثمان، بل عليٍّ أيضًا، رضى الله عنهما. [3] أو استيلاء رجلٍ جامع للشروط على الناس، وتسلُّطِه عليهم، كسائر الخلفاء بعدَ خلافة النبوة.

ترجمیہ: اور خلافت چند طریقوں سے منعقد ہوتی ہے: (۱) ارباب حل وعقد کی بیعت کے ذریعہ یعنی علماء، قبیلوں کے سر دارا در فون جی امراء، ان میں ہے جن کے لئے رائے اور مسلمانوں کے لئے خیر خواہ ی ہویعنی ہر عالم، ہر سر دارا در ہرا میر مراد اور ہرا میر مراد اور خوا ی بلکہ جوذی رائے اور جماع میں کا خیر خواہ ہوا تا کی بیعت ے خلیفہ نامز دہوگا۔ جیسا ابو برصد یقی رضی اللہ عنہ مراد نہیں، بلکہ جوذی رائے اور جماع میں میں کا خیر خواہ ہوات کی بیعت ے خلیفہ نامز دہوگا۔ جیسا ابو برصد یقی رضی اللہ عنہ مراد نہیں، بلکہ جوذی رائے اور جماع میں میں کا خیر خواہ ہوات کی بیعت ے خلیفہ نامز دہوگا۔ جیسا ابو برصد یقی رضی اللہ عنہ کی خلافت منعقد ہوئی ہے (۲) اور بایں طور کہ خلیفہ لوگوں کو بعد کے خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ کی خلافت منعقد ہوئی ہے (۲) اور بایں طور کہ خلیفہ لوگوں کو بعد کے خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ کی خلافت کے نقاد خلیفہ دی خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ اللہ عنہ کی خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ کی خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ کی خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ کی خلیفہ کے بارے میں دست کرے۔ جیسا کہ مررضی اللہ عنہ کی خلیفہ تو میں کہ خلیفہ تو کی مقرر کرے۔ جیسا کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی خلیفہ تو میں اللہ دونوں سے راضی ہو (۳) یا کسی ایسے آ دمی کے غلبہ پانے کے ذریعہ جو شرائط کا الغت کے جامع ہو، اورلوگوں پر اس کے تسلط کے ذریعہ جیسے خلفاء راشد ین کے بعد کے تمام خلفاء۔ م

متغلّب كااقتداركب تك برداشت كياجائ؟

اگرکوئی ایسا شخص زبردتی حکومت پرغلبہ حاصل کرلے جوشرائطِ خلافت کا جامع نہ ہو، تواس کی مخالفت میں جلدی نہ ک جائے۔ کیونکہ اس کومعز ول کرنے میں مسلمانوں کی جانمیں تلف ہونگی۔اور بخت فتنہ بر پا ہوگا۔اور یقین کے ساتھ معلوم نہیں کہ نتیجہ کیا ہوگا؟ ہوسکتا ہے اس سے بھی بدتر کوئی شخص غالب آ جائے۔ پس ایک موہوُم سلحت کے لئے ایسے امر کا ارتکاب نہ کیا جائے جس کی قباحت یقینی ہے۔

حدیث – رسول الله سَلَانِفَائِلِمْ نِفر مایا: ''بہترین پیشوادہ ہیں جن ہے تم محبت کرد،اور جوتم ہے محبت کریں۔اور جن کے لئے تم دعا کرد،اور جو تمہارے لئے دعا کریں۔اور بدترین پیشوادہ ہیں جن سے تم بغض رکھو،اور جوتم نے بغض رکھیں۔ اور جن پر تم لعنت بھیجو،اور جوتم پرلعنت بھیجیں' صحابہ نے عرض کیا: یارسول الله ! تو کیا ہم ایسی صورت میں ان سے ترک تعلق -€ ذَرَ سَرَ مَ لَعَنت بَھیجو،اور جوتم پرلعنت بھیجیں' صحابہ نے عرض کیا: یارسول الله ! تو کیا ہم ایسی صورت میں ان جلديجم

نه کرلیں؟ آپ نے فرمایا '' نہیں ! جب تک وہ تمہارے اندر نماز قائم کریں۔ سنو! جس پرکوئی حاکم مقرر کیا گیا، پس اس ن دیکھا کہ وہ کسی معصیت کا ارتکاب کرتا ہے، تو وہ اس معصیت کونا پسند کرے جس کا وہ ارتکاب کرتا ہے۔ اور ہر گزاپنا ہاتھ اس کی اطاعت سے نہ کھینچ! ( رواہ سلم ، شکلوۃ حدیث ۳۶۷ ) حدیث سے رسول اللہ سِلالیتی ایکٹی نے حکومت کے ذمہ داروں سے جھگڑا کرنے کی ممانعت فرمائی ہے، اور فرمایا : '' مگر

بیر کہتم کھلا کفرد یکھو،تمہارے پاس اللہ کی طرف ۔۔ اس کی دلیل ہو' بیعنی دلیل نعلی ۔۔ اس کا کفر ثابت ہو (متفق علیہ ، شکار ۃ حدیث ۳۶۶۶)

حاصل کلام: جب خلیفہ ضروریات دین میں سے کسی ضروری امر کے انکار کی وجہ سے کافر ہوجائے، مثلاً نماز کی فرضیت کا انکار کردے یا پانچ نمازوں کی فرضیت کا قائل نہ ہو،تواس سے جنگ کرنا جائز ہے، بلکہ واجب ہے۔ ورنہ بیں۔اور جوازیا وجوب اس لئے ہے کہ ایسی صورت میں خلیفہ مقرر کرنے کی جومسلحت ہے یعنی اقامت دین وہ فوت ہوجائے گی۔ بلکہ وہ پوری قوم کو لے ڈوبے گا،اس لئے اس سے برسر پر کیارہونا راہِ خدامیں جہاد کرنا ہے۔

ثم إن استولى من لم يَجْمَعِ الشروطَ: لاينبغى أن يُبادر إلى المخالفة، لأن خَلْعَهُ لا يُتصوَّر غالبًا إلا بحروب ومضايقاتٍ، وفيها من المفسدة أشدُّ مما يُرجى من المصلحة. وسُئل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، فقيل: أفلا ننا بذهم؟ قال: "لا، ماأقاموا فيكم الصلاة" وقال: "إلا أن تروا كفرًا بَوَاحًا، عندكم من الله فيه برهان"

وبالجملة : فإذا كفر الخليفة بإنكار ضروري من ضروريات الدين : حلَّ قتالُه، بل وجب، وإلا لا؛ وذلك : لأنه حينئذ فاتت مصلحة نصبِهِ، بل يُخاف مفسدتُه على القوم، فصار قتاله من الجهاد في سبيل الله.

ترجمہ: پھرا گرغلبہ حاصل کرلیا اشخص نے جوشرا ئط کوا کٹھانہیں کرتا تو مناسب نہیں کہ مخالفت کی طرف سبقت کی جائے اس لئے کہ اس کی برطر فی عام طور پر متصور نہیں مگر جنگوں اور تنکیوں کے ذریعیہ۔اوران میں خرابی میں سے زیادہ سخت ہے اس مصلحت سے جس کی امید کی جاتی ہے۔

اور حاصل کلام: پس جب خلیفہ کافر ہوجائے ضروریات دین میں سے کسی ضروری بات کے انکار کی وجہ سے تو اس سے جنگ کرنا جائز ہے، بلکہ واجب ہے۔ ورنہ بیں ۔ اور وہ بات اس لئے ہے کہ اس وقت خلیفہ کو مقرر کرنے کی مصلحت فوت ہوجائے گی۔ بلکہ قوم پر اس کی خرابی کا اندیشہ کیا جائے گا۔ پس اس سے جنگ کرنا راہ خدا میں جہاد ہوگا۔ لغات: نَابَدَ فلائًا: کسی سے اختلاف یا بغض کی بنا پر ترک تعلق کرنا سے الماح و الموح : کھلا، خلام سے ضرور یات

| CYNI  | 1101412/3/   |  |
|-------|--------------|--|
| AP    | تجميتاتليال  |  |
| 1 L - | with the set |  |

11.

جُلْدِ پَنِجَمَ

دین (دین کی بدیہی باتیں)وہ ہیں جن کودین ہے واقف ہر مسلمان جانتا ہے، ان سے کوئی مسلمان ناواقف نہیں۔ حکہ ان ک

اميركي اطاعت وعدم اطاعت

حدیث \_\_\_\_ رسول الله مِلاینیَ یَکیم نے فرمایا:''امیر کی بات سننااوراس کی اطاعت کرنا ہرمسلمان پرلازم ہے،خواہ وہ بات اس کو پسند ہویا ناپسند، جب تک وہ کس گناہ کی بات کا حکم نہ دے۔ پس جب وہ معصیت کا حکم دے تو نہ سننا ہے نہ اطاعت کرنا''(مشکلوۃ حدیث۳۷۲۳)

تشریح: امیر کی اطاعت در حقیقت رسول الله سِلَاتِیَاتِیم کی اطاعت ہے۔ اور رسول الله سِلَاتیکَیم کی اطاعت در حقیقت الله تعالیٰ کی اطاعت ہے۔ رسول الله سِلَاتیکَیم کا ارشاد ہے:'' جس نے میر کی اطاعت کی اس نے الله کی اطاعت کی۔ اور جس نے میر کی نافر مانی کی اس نے اللہ کی نافر مانی کی۔اور جو شخص امیر کی اطاعت کرتا ہے، اس نے یقیناً میر کی اطاعت کی۔اور جو میر ے امیر کی نافر مانی کرتا ہے، اس نے یقیناً میر کی نافر مانی کی' (مقلوۃ حدیث اللہ تحکیم کی اس نے یق

اور باب اول میں بیہ بات گذر چکی ہے کہ نبی سِلالیَّتَوَیَکیم کی بعثت دومقاصد کے لئے ہوتی ہے: ایک: ملت کی شان بلند کرنا۔ دوم بملکت کی شنظیم کرنا۔ پس نصب امام کے بھی یہی دومقاصد ہیں۔ کیونکہ خلیفہ نبی سِلالیَّتَوَیَکیم کا نائب اور آپ کے معاملہ کو آگے بڑھانے والا ہے۔ پس رسول اللہ سِلالیکی کی اطاعت کی طرح امام کی اطاعت بھی واجب ہے۔ اور رسول کی نافر مانی کی طرف امام کی نافر مانی بھی حرام ہے۔

البیتہ اگرامام کسی گناہ کے کام کا حکم دیے تو اس میں اطاعت جائز نہیں۔ کیونکہ وہ اللہ درسول کی اطاعت نہیں۔ادر گناہ کے کام میں وہ رسول اللہ ﷺ کا نائب نہیں ، نہ وہ اللہ کا حکم ہے۔ پس اس میں اس کی اطاعت جائز نہیں ۔

حدیث — رسول الله سلانی یکی نے فرمایا ''امام دُھال ہے۔ اس کی آ ر میں لڑاجا تا ہے۔ اور اس کے ذریعہ بچاؤ کیا جاتا ہے۔ پس اگروہ الله ۔ دُرنے کا تکم دے، اور انصاف کرے تو یقیناً اس کے لئے اس کی وجہ ۔ ثواب ہے۔ اور اگر وہ اس کے علاوہ بات کہتو یقیناً اس پر اس کا وبال ہے' (مقلوۃ حدیث ۲۱۱) تشریح : امام کے دُھال ہونے کی وجہ اس حدیث میں بیان کی گئی ہے کہ دُھال کی طرح امام کی آ ر میں لڑاجا تا ہے۔ اور ڈھال کی طرح امام کے ذریعہ بچاؤ کیا جاتا ہے۔ کیونکہ امام مسلمانوں کے کمہ کے اکٹھا ہونے، اور مسلمانوں کی طرف حدافعت کا ذریعہ ہے۔

ملت سے جدا ہونے والا جابلی موت مرنے والا ہے

حدیث — رسول الله طلان کو بلائی کی خرمایا: ''جواب امیر \_ لوئی ایسی بات دیکھے جس کودہ ناپسند کرتا ہے تو صبر کرے۔ کیونکہ جوبھی شخص جماعت سے بالشت بھرجدا ہوا، پھر دہ اس حالت میں مراتو دہ جاہلیت کی موت مرا'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۱۸) تشریح: اسلام کا جاہلیت سے امیتاز دوباتوں کے ذریعہ ہے: ایک: دین رحمت کے ذریعہ ۔ دوم: مملکت کی تنظیم کے ذریعہ یعنی زمانہ جاہلیت کے لوگ دین سے نا آشنا تھے۔ اوران کی کوئی اجتماعی حکومت نہیں تھی۔ انارکی اور قبائلی حکوم دور دورہ فقا۔ اور خلیفہ ان دونوں باتوں میں رسول الله طلا کی گوئی اجتماعی حکومت نہیں تھی۔ انارکی اور قبائلی حکومتوں کا ان نے والے خلیفہ سے جدا ہوا دونوں باتوں میں رسول الله طلا کی گوئی اجتماعی حکومت نہیں تھی۔ دونوں مصلحتوں کو بروئے کار

رعیت کی حفاظت نہ کرنے پروعید

حدیث — رسول اللہ سِلائی ﷺ نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ جس بند کوبھی رعایا کی حفاظت سونپیں، پھروہ خیرخوابی کے ساتھاس کی حفاظت نہ کر بے تو وہ جنت کی خوشہونہیں پائے گا!''(مشکوۃ حدیث ۳۶۸۷) تشریح: شارع کا بیطریقہ ہے کہ جومعاملہ دوفریقوں مے تعلق ہو:اس معاملہ میں دونوں فریقوں کوان کی ذمہ داریاں یا د دلائی جاتی ہیں۔ چنانچہ جب رعایا کو تکم دیا کہ وہ امیر کی اطاعت کریں تو امیر کوبھی تکم دیا کہ وہ اپنی ذمہ داری بح

ذراکوتاہی نہ کرے، درنہ وہ جنت ہے محروم ہوگا۔اس طرح فریقین کواحکام دینے سے جانبین کے تیں تحمیل پذیر ہوتی ہیں۔

[١] قال صلى الله عليه وسلم: " السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحبَّ وكَرِ، مالم يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولاطاعةً "

ځلديجه

رحمة اللار الواسعة

جلديجم

أقول: لما كان الإمام منصوبًا لنوعين من المصالح، اللذِّين بهما انتظام الملة والمدن، وإنما بُعث النبيُّ صلى الله عليه وسلم لأجلهما، والإمام نائبُه، ومُنفِذُ أمره: كانت طاعته طاعة رسول الله، ومعصيتُ معصية رسول الله؛ إلا أن يأمر بالمعصية، فحينئذ ظهر أن طاعته ليست بطاعة الله، وأنه ليس نائبُ رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ولذلك قال عليه السلام: " ومن يُطع الأميرَ فقد أطاعني، ومن يعص الأميرَ فقد عصاني" [٢] قال صلى الله عليه وسلم: " إنما الإمام جُنَّةٌ: يُقَاتَلُ من ورائه، ويُتَّقى به، فإن أمر بتقوى الله وعَدَل: فإن له بذلك أجرا؛ وإن قال بغيره فإن عليه منه" أقول: إنما جعله بمنزلة الجُنَّةِ: لأنه سبب اجتماع كلمة المسلمين، والذَّبِّ عنهم. [7] وقال صلى الله عليه وسلم: " من رأى من أميره شيئًا يكرُّهُه فليصبر ، فإنه ليس أحدٌّ يفارق الجماعة شبرًا، فيموت، إلا مات مِيتَة جاهلية" أقول : وذلك لأن الإسلام إنما امتاز من الجاهلية بهذين النوعين من المصالح، والخليفةُ نائبٌ رسول الله صلى الله عليه وسلم فيهما، فإذا فارق مُنَفِّذَهما ومُقيمَهما أشبه الجاهلية. [1] قال صلى الله عليه وسلم: " ما من عبد يسترعيهِ الله رعية، فلم يَخطها بنصيحة، إلا لم يجدر ائحة الجنة" أقول: لما كان نصب الخليفة لمصالح: وجب أن يؤمر الخليفة بإيفاء هذه المصالح، كما أمر الناسُ أن يَنْقَادوا له، لتتم المصالح من الجانبين. ترجمہ: (۱)جب امام ایسی دوشم کی صلحتوں کے لئے مقرر کیا ہوا تھاجن کے ساتھ ملت اور مملکت کانظم وانتظام وابستہ ہے۔اور نبی سَلِلْنَدَائِیْلِ انہی دومصالح کے لئے مبعوث فرمائے گئے ہیں۔اورامام آپ کا نائب ہے۔اور آپ کے معاملہ کو آ گے بڑھانے والا بنوامام کی اطاعت رسول اللہ سِلانیتَ اللہ علی اطاعت ہے۔ اور امام کی نافر مانی رسول اللہ سِلانیتَ اللہ کی اطاعت

نافر مانى ہے۔ مگر بید کەدە معصیت کاتھم دے۔ پس اس وقت بید بات ظاہر ہوگى کدامام كى اطاعت اللہ كى اطاعت نہيں۔ اور بید بات ظاہر ہوگى کہ دہ رسول اللہ سِلَّانْ عَدَیْسَمْ کا نائب نہيں ۔ اور اسى وجہ سے آنخصرت سَلَّانْ عَدَیْسَمْ نِ تر تیب بدلى ہوئى ہے )

(۲) امام کوبمنزلیهٔ ڈھال ای لئے بنایا کہ وہ سلمانوں کے کلمہ کے اکٹھا ہونے ،اور سلمانوں کی طرف سے دفاع کرنے کاسب ہے۔ سے اوسو فریب ایک کی

| 310  |      |
|------|------|
| حلد  |      |
| 2.54 | <br> |

(۳) اوروہ بات یعنی جابلی موت مرنا: اس لئے ہے کہ اسلام اِن دوشتم کی صلحتوں کے ذریعہ بی جاہلیت سے ممتاز ہوا ہے۔ اور خلیفہ ان دونو صلحتوں میں رسول اللہ ﷺ کا نائب ہے۔ پس جب و څخص ان دونو صلحتوں کو نافذ کرنے والے ہے، اور ان کو ہر پاکرنے والے سے جدا ہوا تو وہ جاہلیت کے مشابہ ہو گیا۔ (۳) جب خلیفہ کا مقرر کرنا چند کحتوں کے لئے تھا تو ضروری ہوا کہ خلیفہ تھم دیا جائے اُس کحتوں کے ایفاء کا، جیسا کہ لوگ تھم دیئے گئے ہیں کہ وہ خلیفہ کی تابعداری کریں، تا کہ جانہیں صلحتین تکیل پذیر ہوں۔

عملہ کی تخواہ گورنمنٹ کے ذمہ

چونکہ خلیفہ بذات خود زکاتوں کی وصولی، عُشر کی فراہمی اور ملک کے مختلف حصوں میں پیش آنے والے نزاعات کے فیصل نہیں کر سکتا، اس لئے عمال و قُصصات کا بھیجنا ضروری ہے۔اور چونکہ میڈ ملہ عام لوگوں کی صلحتوں میں شغول ہوگا اس لئے ان کی تنخواہ حکومت کے ذمہ ہوگی۔ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے جب وہ خلیفہ منتخب کئے گئے فرمایا کہ میری قوم اچھی طرح جانتی ہے کہ میر ایپیشہ (تجارت) میرے اہل وعیال کا بارا ٹھانے سے قاصر نہیں۔ مگراب میں مسلمانوں کے کام میں مشغول کردیا گیا ہوں۔ پس میرے گھر کا خرچہ بیت المال کے ذمہ ہوگا، اور میں بیت المال کے مفاد کے لئے کام کرونگا (مقلوۃ حدیث 20) اور میضمون رحمۃ اللہ (۲۸۲۰) میں بھی گذراہے۔

## عمال اورصارفین زکوۃ کے لئے ہدایات

چونکہ زکوۃ کی وصولی دوفریقوں منتظلق تھی، اس لئے شارع نے دونوں کوالی ہدایات دیں جن سے بیاکام آسان ہوجائے۔عامل کوتکم دیا کہ دہ زکوۃ کی وصولی میں آسانی کرے۔اورحکومت کے مال میں خیانت نہ کرے۔اورار باب اموال سے رشوت نہ لے۔اورلوگوں کو بیتکم دیا کہ دہ عامل کی اطاعت کریں اوراس کوخوش کرکے داپس کریں۔دونوں کو بیہ ہدایتیں اس لئے دی ہیں کہ صلحت ِمقصودہ تحمیل پذریہ و۔اس سلسلہ کی روایات سیہ ہیں:

رجمت اللار الواسعت حلديجم TTP لعنت بصجنج کی دجہ بیرے کہ حکومت کے کسی بھی معاملہ میں رشوت دینا پالینامصلحت مقصودہ کوفوت کر دیتا ہے۔اور مفاسد کا دروازه کھولتا ہے۔

حدیث — ایک واقعہ میں رسول اللہ سِلگانِ اللہ سُلگانِ نُسْتعملَ علی عملنا من أرادہ : ہم ہرگز اس شخص کو سرکاری کا منہیں دیتے جواس کو چاہتا ہے( بخاری حدیث ۲۳۶۱) کیونکہ عہدہ کا طالب، خاص طور پر مالیات سے متعلق کا م کا خواستگار نُفسانی داعیہ سے خالی نہیں ہوتا، وہ ضرور بدعنوانی کرےگا۔اس لیے طلب گارکو کا م نہ دیا جائے۔

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:إذا اتسا کے الے مصلّق فَلْیَصْدُرُ عنکم، وهو عنگم راضٍ : جب تمہارے پاس زکو ۃ وصول کرنے والا آئے تو چاہئے کہ وہ تمہارے پاس سے لوٹے، درانحالیکہ وہ تم سے خوش ہو (مشکو ۃ حدیث 241 کتاب الزکو ۃ)

## تنخواہ ایسی مقرر کی جائے جس میں سے پچھر پچ رہے

مرکاری عملہ کی تخواہ کے لئے گریڈ مقرر کرنا ضروری ہے۔ تاکہ امام اس سے تجاوز نہ کرے۔ اس میں کمی کرے نہ زیادتی۔ اور عامل خود بھی اس سے تجاوز نہ کرے یعنی نہ زیادہ کا مطالبہ کرے، نہ خیانت کرے۔ پھرا گر ملازم سال بھر کا ہوتو اتنی تخواہ مقرر کرے جو اس کے مصارف کے لئے کافی ہو، اور کچھ نئے بھی رہے۔ تاکہ اندوختہ ہے وہ اپنی بنیادی ضرور تیں پوری کرے۔ کیونکہ لگر رکی (LUXURY) ضروریات کے لئے تو کوئی حذبیں۔ اور طلق زیادتی کے بغیر تخواہ مقرر کی جائے گ تو عامل محنت نہیں کرے گا، اور نہ دور ایس کا زمان کے لئے تو کوئی حذبیں۔ اور عامل زیادتی کے بغیر تخواہ مقرر کی جائے گا تو عامل محنت نہیں کرے گا، اور نہ دور ایس ملاز مت پسند کرے گا۔ اور بنیادی ضروریات کا تذکرہ درج ڈیل حدیث میں ب حدیث سے رسول اللہ طلاق تو تو کہ حاصل کرے، اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' ( مشکو ۃ حدیث اور اگر اس کے لئے نو کر نہ ہوتو نو کر حاصل کرے، اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے'

ثم إن الإمام لما كان لايستطيع بنفسه أن يباشر جبّايَة الصدقات، وأخذ العشور، وفصل القضاء في كل ناحية: وجب بَعْتُ العمال والقضاة؛ ولما كان أولئك مشغولين بأمر من مصالح العامَة: وجب أن تكون كفايتُهم في بيت المال، وإليه الإشارة في قول أبي بكر الصديق رضي الله عنه لَمَّا استُخْلف: "لقد علم قومي أن حِرفتي لم تكن تَعْجزُ عن مَوُّونَة أهلي، وشُغِلْتُ بأمر المسلمين، فسيأكل آلُ أبي بكر من هذا المال، ويَحْتَرِفُ للمسلمين فيه" ثم وجب أن يؤمر العاملُ بالتيسير، ويُنهى عن الغلول والرشوة، وأن يُؤمر القومُ بالانقياد له، لتتم المصلحة المقصودة، وهذا قوله صلى الله عليه وسلم: "إن رجالاً يَتَحَوَّضُونَ في مال الله الله الم

ا فَصَوْحَرْ بِبَالْشِرُدْ ٢

رجعة اللار الواسعة

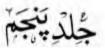
بغير حق، فلهم الناريوم القيامة" وقال صلى الله عليه وسلم: "من استعملناه على عمل، فرزقناه رزقًا، فما أخذ بعد ذلك فهو غلول" . ولعن رسول الله صلى الله عليه وسلم الراشي والمرتشي: والسر في ذلك : أنه ينافى المصلحة المقصودة، ويفتح باب المفاسد. وقال صلى الله عليه وسلم: "لانستعمل من طلب العملَ" أقول: وذلك: لأنه قلما يخلو طلبه من داعية نفسانية. وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا جاء كم العامل فَلْيَصُدُرُ وهو عنكم راض" ثم وجب أن يُقَدَّرَ القدرُ الذي يُعطَى العمالُ في عملهم، لنلا يُجاوزُه الإمامُ، فَيُفْر ط أو يُفَرِّ طَ، ولا يعدوه العاملُ بنفسه، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "من كان لنا عاملًا فليكتسب زوجةً، فإن لم يكن له خادم فليكتسب خادما، فإن لم يكن له مسكن فليكتسب مسكنا"

100

ځلدينج

منزمز سكشكر

قبادا بعت الإمام العامل في صدفاتٍ سنةٍ: فليجعل له فيها ما يكفى مؤونته، ويفضل فضل يَقْدِرُ به على حاجة من هذه الحوائج، فإن الزائد لاحدَّ له، والمؤونةُ بدون زيادة لا يتعانى لها العاملُ، ولايرغَب فيها.



باب \_\_\_\_ ۳ مظالم کابیان

ظلم وزیادتی کے سلسلہ میں اصوبی بات

انبياء ميهم الصلوة والسلام كى بعثت كے مفاصد ميں سب سے برا مقصد ظلم وزيادتى كا از الد ب نا انصافياں نظام زندگى و درہم برہم كرديتى ہيں ۔ اورلوگوں كوتتكوں ميں مبتلاكرديتى ہيں ۔ اوريد بات اتن واضح ہے كەمزيد وضاحت كى ضرورت نبيں ۔ اور ظلم وزيادتى تين قسم كى ب : جان پرزيادتى ، اعضاء انسانى پرزيادتى اورلوگوں كے اموال پرزيادتى ۔ پس حكمت خداوندى نے چاہا كدان سب مظالم پرايرى تخت تنبيد كى جائے كدلوگ آئنده الي حركتوں سے باز آجائيں ۔ اوريد بات مناسب نبيں كە تبييهات ايك درجدكى ہوں - كيونكہ جرم جرا برنبيس بقتل اعضاء كالے كى طرح نبيں ، اور اعضاء كا ثنا مال ہلاك كرنے كى طرح نبيس - اور جن جذبات سے يد مظالم وجود ميں آتے ہيں دو بحص كى اور سے نبيس ۔ جان بوجھ كر قبل كرنا، اور لا پر وائى بر تناجس سے قتل ہو جائے كمال م وجود ميں آتے ہيں دو بحص كى طرح نبيس ، اور

اور مظالم میں سب سے شکین قتل ہے۔وہ سب سے بڑا گناہ ہے۔تمام مذاہب کے لوگ اس پر شفق ہیں۔اوراس کی سلینی کی وجہ رہے ہے کہ تل: سخت غصبہ کے نقاضے کی پیروی میں ہوتا ہے۔اوراس کی وجہ سے لوگوں میں سخت فساد بر پا ہوتا ہے۔وہ تخلیق الہی میں تبدیلی ،اللہ کی عمارت کو گرانااورنوع انسانی کے چھلنے کا جو فیصلہ ٔ خداوندی ہے اس کونو ژنا ہے۔

للمظالم اعلم: أن من أعظم المقاصد التي قُصدتُ ببعثة الأنبياء عليهم السلام: دفعَ المظالم من بين الناس، فإن تظالُمَهم يُفسد حالَهم، ويُضَيِّقُ عليهم، ولاحاجة إلى شرح ذلك. والمظالم على ثلاثة أقسام: تَعَدِّ على النفس، وتعدِّ على أعضاء الناس، وتعدِّ على أموال الناس، فاقتضت حكمةُ الله أن يُزُجَرَ عن كل نوع من هذه الأنواع بزواجرَ قوية تَرُدَعُ الناسَ عن أن يفعلوا ذلك مرةً أخرى. ولا ينبغى أن يُجعل هذه الزواجرُ على مرتبةٍ واحدةٍ: فإن القتلَ ليس كقطع الطرف، ولا قطعَ الطرف كاستهلاك المال؛ وإن الدواعى التي تنبعث منها هذه المظالم لها مراتب: فمن البديهيِّ أن تَعَمُّدَ القتلِ ليس كالتساهل المُنْجَرَّ إلى الخطا.

| جُلِدِ پَنْجَبَم                    | rr2                                                      | حِمَةُ اللَّهُ الوَاسَعَةِ              |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| طبتُهم؛ وذلك: لأنه طاعةُ            | كبر الكبائر، أجمع عليه أهل الملل قا                      | فأعظم المظالم القتل، وهو أ              |
|                                     | أعظمُ وجوهِ الفساد فيما بين الناس،                       |                                         |
|                                     | في عباده من انتشار نوع الإنسان.                          | بُنيانِ الله، ومناقضةُ ماأراد الحقُّ    |
|                                     | حر جمع الزَّاجِر : دهمكانے والا، جھڑ كى، تنبيه           |                                         |
| وهو تغيير تأفرتك.                   | ہے۔ یعنی جس کے نتیجہ میں چوک ہوجاتی ہے۔                  |                                         |
|                                     |                                                          | ب جملوں کا ایک مطلب ہے۔                 |
| \$                                  | \$                                                       | 23                                      |
|                                     | قتل کی تین قشمیں                                         |                                         |
|                                     | ب خطااور قرل شبه عمد :                                   | قتل تين قسموں كاہوتاہے جتل عد قبل       |
| ہے کیا گیا ہو، جس سے عام طور پر     | ن سے ختم کرنے کے ارادہ سے کسی ایسے آلہ۔                  |                                         |
|                                     | عیارہو،خواہ کوئی وزنی چیز جیسے بڑا پھر۔                  | دى مرجاتا ب،خواه ده زخى كرف والاہتھ     |
| مرجائے۔جیسے کوئی کسی پر گر پڑے      | ، مارنے کاارادہ نہ ہو <sup>، غلط</sup> ی سے لگ جائے ،اور | قتلِ خطا: وہتل ہے جس میں آلہ قبل        |
|                                     | ہاوروہ آ دمی کولگ جائے اور وہ مرجائے۔                    |                                         |
| عام طور پر آ دمي نهين مرتا، پس وه   | ی شخص کوکوئی ایسا آلہ مارا جائے جس سے                    |                                         |
|                                     |                                                          | رجائے۔جیسے کوڑایالاکھی ماری پس وہ مرگ   |
| ى ہوئى چاہتے جوداعية قبل اوراس      | کہ ابھی بیہ بات بیان کی گئی ہے کہ آل کی سزاالیج          | اورل کی بیتین قسمیں اس کئے ہیں          |
| رجات بي _ پس چونکه قمل عمد ميں      | بله، برابری) کرے۔اور جذبہ اور خرابی کے در                | ن پیدا کی ہوئی خرابی کی مقاومت( مقابا   |
| انی یادآ جائے۔اور قُتل خطا کی خرابی | لیے ضروری ہے کہ سزاایسی بخت دی جائے کہ نا                | رابی زیادہ اور جذبہ نہایت قبیح ہے، اس۔  |
| ب ہو گئیں۔                          | پخفیف ضروری ہے۔اس طرح قتل کی دوشتم پیر                   | لم اورداعیہ ہلکا ہوتا ہے،اس لئے سزامیں  |
| وەشبەعمە ب-جس كى دونوں سے           | ر وخطا کے درمیان ایک اور شم مستدبط فرمائی۔ اور           | بھرنی سِلانیقَاقَیْم نے قرآن کریم سے ع  |
| ل نہیں ہوتا،اس لیے خطاکے مشابہ      | ہ ہوتا ہے، اس لئے عمر کے مشابہ ہے۔ اور آلہ قاتا          | شابہت ہے یعنی اس میں آلہ مارنے کا ارادہ |
|                                     | لتحاس كوعلحد وشم قراردينا ضروري ب-اس طر                  |                                         |
| لامحض اورخطا مشابه عمد _ اور جاری   | : عمداور خطا۔ پھر قبل خطا کی دوشتمیں ہیں: خط             | وضاحت بقمل درحقيقت دوبهي بين            |
| ۹۳ میں قتل عمد اور آیت ۹۴ میں قتل   | المحض ہیں۔قرآن کریم نے سورۃ النساءآیت                    | ری خطااورتن بالسبب در حقیقت قتل خطا     |
| (فَتَزْفَرْ بَبَاشِيَرُ             |                                                          |                                         |

| رَجْمَةُ اللَّهُ الْوَاسَعَةُ         | rta                                          | جُلدِ پَنْجَبَمْ                  |
|---------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------|
| فى چيز يے قتل صاحبين اورائمَه ثلاثة ك | نبی سِلایتیا بیم نے دوشتمیں کی ہیں اور در    | خطا کا تذکرہ کیا ہے۔ای قتل خطا کی |
|                                       |                                              | زديك عمد ب- امام أعظم رحمه اللد   |
|                                       | عمد، وخطأ، وشِبْهُ عمد:                      | و القتلُ على ثلاثة أقسام:         |
| ا، جارحًا أو مُتَقَلًا.               | بَقْصَدُ فيه إزهاقُ روحه، بما يَقْتُلُ غالبً | فالعمد: هو القتل الذي             |
|                                       | يه إصابتُه، فيصيبُه فيقتُله، كما إذا و       |                                   |
|                                       |                                              | شجرةً فأصابه، فمات.               |
| ا ضرب بسوط أوعصا، فمات.               | سْخص بمالا يُقْتَلُ غالبًا، فيقتُله، كما إذا | وشِبْهُ العمد: أن يَقصد الم       |
|                                       | ثة أقسام لِمَا أشرنا من قبلُ: أن الزاج       |                                   |
|                                       | ا مراتب، فلما كان العمدُ أكثرَ فسادًا        |                                   |
|                                       | مر؛ ولما كان الخطأُ أقلَّ فسادًا، وأخا       |                                   |
|                                       | صلى الله عليه وسلم بين العمد والخ            |                                   |
|                                       |                                              | وكونِه برزخًا بينهما، فلا ين      |
|                                       |                                              |                                   |

ترجمہ: او قرآ تین قسموں پر ہے ،عُمُد (میم کے سکون کے ساتھ) اور خطا اور شِبُہ عمر ۔ پس عمد: وہ قرآ ہے جس میں (بظاہر حال) ارادہ کیا گیا ہوآ دمی کی روح نکالنے کا یعنی جان سے مار ڈالنے کا، ایسے آلہ کے ذریعہ جو عام طور پر مار ڈالتا ہے، زخمی کرنے والا یعنی اعضاء جدا کرنے والا ہو یا کوئی بھاری چیز ۔ اور خطا: وہ قرآ ہے جس میں آ دمی کو پہنچنے کا ارادہ نہ کیا گیا ہو، پس وہ اس کو پہنچ جائے ، پس وہ اس کو مار ڈالے، جدیا کہ جب کوئی شخص کسی انسان پر گر پڑے، پس وہ مرگیا، یا کسی درخت کو تیر مارا، پس وہ آ دمی کولگ گیا، پس وہ مرگیا۔ اور شبہ عمد: وہ ہے کہ ارادہ کرے آ دمی کو پہنچنے کا ارادہ نہ کیا گیا ہو،

او قرق تین ہی قسموں پر گردانا گیا ہے: اس بات کی دجہ ہے جس کی طرف ہم نے قبل ازیں اشارہ کیا ہے کہ جھڑ کے دالا یعنی سزا: مناسب ہے کہ ہودہ بایں طور کہ مقابلہ (برابری) کرے دہ داعیہ (جذبہ قتل) ادر خرابی کی ۔ ادران دونوں (جذبہ رخرابی) کے لئے درجات ہیں۔ پس جب قتل عمد خرابی کے اعتبار سے زیادہ ادرجذبہ کے اعتبار سے تخت تھا تو ضروری ہوا اس میں تختی کی جائے، ایسی سزا کے ذریعہ جو جھڑ کی کی زیادتی کو اکٹھا کر یعنی اس میں زجر مع زیادتی ہوئی تو خروری ہوا اس حب قتل خطاخرابی کے اعتبار سے کم اور جذبہ کے اعتبار سے بلکا تھا تو ضروری ہوا نہی میں تختی کی جائے، ایسی سزا کے ذریعہ جو جھڑ کی کی زیادتی کو اکٹھا کر یعنی اس میں زجر مع زیادتی ہو یعنی خت ہو۔ سو ذکتی خطاخرابی کے اعتبار سے کم اور جذبہ کے اعتبار سے بلکا تھا تو ضروری ہوا کہ اس کی سز امیں تخفیف کی جائے۔ اور نہی میں ترین خطاخرابی کے اعتبار سے کہ اور جذبہ کے اعتبار سے بلکا تھا تو ضروری ہوا کہ اس کی سز امیں تخفیف کی جائے۔ اور

| جُلِدِ پَنْجَبَمْ         | rr9                                     | رَجْعَةُ اللَّهُ الْوَاسَعَجْةِ  |
|---------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|
| یکی ایک میں داخل کی جائے۔ | ہے، پس مناسب نہیں کہ وہ ان دونوں میں ہے | دونوں کے درمیان برزخ ہونے کی وجد |
| 55                        | 5                                       | \$                               |

قلرعدكابيان

قتل عمد قابل معافی کبیرہ گناہ ہے

سورة النساء آیت ۹۳ میں ارشاد پاک ہے:'' اور جو شخص کی مسلماں کو قصد اقتل کرنے تو اس کی سز اجہنم ہے۔وہ اس میں ہمیشہ رہنے والا ہے۔اور اللہ تعالیٰ اس پر غضبناک ہوئے ،اور اس کواپنی رحمت سے دور کر دیں گے،اور اس کو بڑا سخت عذاب دیں گے'

تفسیر : اس ارشاد پاک سے بظاہر بیہ منہوم ہوتا ہے کہ عمدا کسی مؤمن کوتل کرنے والے کی بخشن نہیں ہوگی۔اوریہی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا مسلک ہے۔ مگر جمہور کے نز دیکے قتل عمد بھی دیگر کمبائر کی طرح ہے۔ جو تچی توبہ سے معاف ہوسکتا ہے۔ خلاہراحادیث سے یہی بات منہوم ہوتی ہے۔

جمہور کی دلیل: (۱)سورة النساء آیت ۲۹ و ۱۱ میں ارشاد پاک ہے: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشُورَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ﴾ترجمہ: الله تعالیٰ اس بات كوتو يقديناً نہيں بخشيں گے كہ ان كساتھ كى كوشر يك تُفہر ايا جائے۔ اور اس كے علاوہ اور جنبے گناہ ہيں: جس كے لئے منظور ہوگا بخش ديں گے۔ اور عمداً قُتلِ مؤمن شرك كے علاوہ گناہ ہے، پس وہ قابل معافی ہے۔

(۲) حدیث میں ایک اسرائیلی کا واقعد آیا ہے جس نے ننانو تے تل کئے تھے۔ پھر اس کوندامت ہوئی۔ اس نے ایک عابد سے دریافت کیا کہ میری توبہ قبول ہو علق ہے؟ اس نے نفی میں جواب دیا۔ اس محض نے اس عابد کو بھی نمٹا دیا، اور سوک تعداد پوری کردی۔ پھر اس کوندامت ہوئی، اور اس نے ایک عالم سے دریافت کیا کہ کیا میری توبہ قبول ہو علق ہے؟ عالم نے جواب دیا: نعم! و من یحول بینہ و بین التوبہ: جی ہاں قبول ہو علق ہے! اور بند ے اور تو بہ کے درمیان بھلاکون حاک ہو سکتا ہے؟! (مسلم شریف کا: ۸۳ میری کتاب التوبہ: )

آیت کی تاویل: اورآیت پاک میں جو دعیدیں ہیں وہ زجر دتونی کے لئے ہیں۔ اور خلود نے مراد: مدت دراز تک جہنم میں رہنا ہے۔ یا خلوداس کے لئے ہے جومؤمن کے تل کو حلال سمجھتا ہے، یا آیت کا مطلب ہیے کہ قاتل مستحق تواسی سزا کا ہے، آگے اللہ مالک ہیں، جو چاہیں کریں!

ابن عباس کے مسلک کی حقیقت: اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما مصلحة بخق کرتے تھے۔ روایت ہے کہ حضرت سے اوس وایت ہے کہ حضرت رجمة اللار الواسعة

ابن عباسٌ فرمایا کرتے تھے کہ جوموًمن کونٹ کرے اس کی توبہ مقبول ہے۔راوی کہتے ہیں: پھر آپؓ کے پاس ایڈخض آیا، اور دریافت کیا: کیا ارشخص کے لئے جوکسی مؤمن کونٹ کر نے توبہ ہے؟ آپؓ نے فرمایا:''نہیں اِگر دوزخ!''جب وہ چلا گیا تو حاضرین نے عرض کیا: آپؓ ہمیں بیفتوی تونہیں دیا کرتے تھے! آپؓ تو ہمیں بیفتوی دیا کرتے تھے کہ جومؤمن کوفٹل کرے اس کی بھی توبہ مقبول ہے۔ پھر آج کیا بات ہوئی ؟ این عباسؓ نے فرمایا:'' میراخیال ہے کہ شخص کی پڑھ سناک ہے

وہ کسی کوئل کرنا چاہتا ہے' چنا نچی تحقیق حال کے لئے اس کے بیچھ ایک آ دمی بھیجا گیا تو ایسابھی نکلا ( درمنثور ۲۰۱۹) کفارہ کا مسئلہ قبل خطا کی طرح قتل عمد میں بھی کفارہ ( مسلمان غلام آ زاد کرنا اور وہ نہ ملے تو دوماہ کے متواتر روز رکھنا ) واجب ہے یانہیں ؟ امام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک واجب ہے۔ کیونکہ قبل عمد قبل خطا ہے بھاری گناہ ہے۔ اور قل میں کفارہ کی صراحت ہے۔ پس قتل عمد میں بدرجہ اولی کفارہ ہوگا۔ اور باقی تین اتمہ کے نز دیک کفارہ واجب نہیں ۔ دے تو بہتر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی نے قبل عمد میں بدرجہ اولی کفارہ ہوگا۔ اور باقی تین اتمہ کے نز دیک کفارہ واجب نہیں۔ دے تو کفارہ سے اس کی معافی نے قبل عمد میں کفارہ کی صراحت نہیں کی۔ اور قبل خطا ہے تعاری گناہ ہے۔ اور قبل خطا کفارہ سے اس کی معافی ہو تعلق میں کفارہ کی صراحت نہیں ہو سکتا۔ اس کے لئے تو یہ مارہ دوری ہے۔ اور اس کی نظر کفارہ سے اس کی معافی ہو تعلق ہو تو تعلی کا دہ معاف نہیں ہو سکتا۔ اس کے لئے تو تو بھر وری ہے۔ اور اس کی نظر

فالعمد : فيه قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمَّدًا فَجَزَاءُهُ جَهَنَّمُ، خَالِدًا فِيْهَا، وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَلَعَنَهُ، وَأَعَدَّلَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا ﴾ ظاهره: أنه لا يُغفر له، وإليه ذهب ابن عباس رضى الله عنهما، لكنَّ الجمهورَ وظاهِرَ السنةِ: على أنه بمنزلة سائر الذنوب، وأن هذه التشديداتِ للزجر، وأنها تشبيهٌ لطولٍ مكثه: بالخلود؛ واختلفوا في الكفارة: فإن الله تعالى لم يَنُصَّ عليها في مسألة العمد.

ترجمہ: .... کیکن جمہوراوراحادیث کا ظاہراس پر ہے کہ(۱)وہ بمزلہ دیگر گنا ہوں کے ہے(۲)اور بیر کہ بیدوعیدیں جھڑ کنے کے لئے ہیں(۳)اور بیر کہ وعیدیں اس کے لمبے زمانہ تک تھہر نے کوخلود (ہمیشہ رہنے) کے ساتھ تشبیہ دینا ہے۔اور علماء نے کفارہ میں اختلاف کیا ہے۔ پس بیشک اللہ تعالیٰ نے قُلْ عمد کے مسئلہ میں (سورۃ النساء آیت ۹۳ میں) کفارہ کی صراحت نہیں گی۔ کہ

قصاص کے معنی برابری کرنا

جُلدِ پَنْجَبُمْ

شانِ نزول: اسلام ہے پچھ پہلے عرب کے دوقبیلوں میں جنگ ہوئی۔ طرفین کے بہت ہے آ دمی: آزاد، غلام اور عورتیں قتل ہوئیں۔ ابھی ان کے معاملہ کا تصفیہ ہیں ہوا تھا کہ اسلام کا زمانہ آگیا۔ اور دونوں قبیلے مسلمان ہوگئے۔ پھران میں قصاص کی گفتگو شروع ہوئی۔ جوفبیلہ قوت وشوکت والاتھا، اس نے کہا:'' ہم ضرور غلام کے بدلے میں آزاد کو، اور عورت کے بدلے میں مرد کوفتل کریں گے۔ اور زخم بھی ایک کے بدل چند لگا نئیں گے'' اس پر بیآیت کریمہ نازل ہوئی۔ اوران کا مطالبہ رد کر دیا گیا (ابن کشرود رمنثور)

آیت کا مطلب: عام طور پر قصاص کے اصطلاحی معنی مراد لئے جاتے ہیں۔ قصاص کے اصطلاحی معنی ہیں: قوّ دیعین مقتول کے بدلد میں قاتل کوقل کرنا فرض ہے۔ مگر شاہ صاحب رحمہ اللہ اس کے لغوی معنی مراد لیتے ہیں۔ قصاص کے لغوی معنی ہیں: برابری کرنا۔ مجرم سے برابر کا بدلہ لینا۔ زیادتی نہ کرنا۔ اور آیت کا مطلب یہ ہے کہ مقتولوں کے خصوص اوصاف: جیے عقل وفہم ، حسن و جمال، چھوٹا برا ہونا، مقتول کا معزز یا مالدار ہونا وغیرہ امور کا لحاظہ یہ ہے کہ مقتولوں کے خصوص اوصاف: جیے عقل ناموں اور کلی احتمال ، چھوٹا برا ہونا، مقتول کا معزز یا مالدار ہونا وغیرہ امور کا لحاظہ یہ ہے کہ مقتولوں کے خصوص اوصاف: جیے عقل چن چنا ہے ہوں اور کلی احتمال ، چھوٹا برا ہونا، مقتول کا معزز یا مالدار ہونا وغیرہ امور کا لحاظہ یہ ہے کہ مقتولوں کے خصوص اوصاف بیل پر اس و اور کلی احتمال ، چھوٹا برا ہونا، مقتول کا معزز یا مالدار ہونا و غیرہ امور کا لحاظہ یں کیا جائے گا۔ کیونکہ سب جانیں برابر ہیں۔ بلکہ پر اس و اور کلی احتمالی جگہوں کا اعتبار کیا جائے گا۔ پس مرد مرد برابر ہیں۔ اور غلام غلام برابر ہیں۔ اور عورت برابر ہیں۔ چنانچ سب عورتوں کی ایک دیت ہے، اگر چواوساف میں تفاوت ہو۔ پس قصاص کے معنی ہیں: برابر کی کرنا۔ یعنی دوشے میں دو

فاكده : حضرت شاه صاحب قدس سرة ف الفوز الكبير ميں ان تغيير كافاكده بيد بيان كيا ہے كہ الأنشى بالأنشى بي لا فتى ميں تاويلات ركيكہ سے نجات مل جائے گی۔ اس كى تفصيل بير ہے كہ اما مثافعى رحمد الله ف المحو بلا حو ميں مفہوم مخالف ليا تاويلات ركيكہ سے نجات مل جائى گی اس كى تفصيل بير ہے كہ اما مثافعى رحمد الله ف المحو بلا حو ميں مفہوم مخالف ليا ہے ۔ ان كن زديك : غير ك غلام ك بدله ميں آزاد كو قتل كرنا جائز نبيس ۔ احناف كن زديك : غير ك غلام ك بدله ميں آزاد كو قتل كرنا جائز نبيس ۔ احناف كن زديك : غير ك غلام ك بدله ميں آزاد كو قتل كرنا جائز نبيس ۔ احناف كن زديك : غير ك غلام ك بدله ميں آزاد كو قتل كرنا جائز نبيس ۔ احناف كن زديك : غير ك غلام ك بدله ميں آزاد كو قتل كرنا جائز نبيس ۔ پھر جب و العبد بالعبد ميں مفہوم مخالف لينكا نبر آياتو متوافع ني كہ كانبر آياتو نيوافع نے كہا كہ آزاد كے بدلے ميں غلام كو تركي با جائز تربيس ۔ پھر جب و العبد بالعبد ميں مفہوم مخالف لينكا نبر آياتو شوافع نے كہا كہ آزاد كے بدلے ميں غلام كو تركي جائے گا۔ كونكہ بير آتى ہے ۔ پھر جب و العبد بالعبد ميں مفہوم مخالف لينكا نبر آياتو شوافع نے كہا كہ آزاد كے بدلے ميں غلام كو تركي جائے گا۔ كونكہ بير تى ہے ۔ پھر جب الأنشى بيں مرد كو بالا جماع قتل كي جائے گا۔ كونكہ ير تى ہے ۔ پھر جب و العبد ميں مرد كو بالا جماع قتل كي من منہوم مخالف لينے كا نبر آياتو شوافع كے ليے چارة كار ندر ہا۔ كونكہ عورت كے بدلے ميں مرد كو بالا جماع قتل كي جائے گا۔ اور اخصول نے ايرى تاويلات كيں جو معمولى توجہ سے لغو ثابت ، موتى ہيں ۔ مرد نے اربى كا در وازہ بند كرديا كر في مثاليں ہيں جي ميں مرد نے اس كادروازہ بند كرديا كہ من ميں برارى كى مثاليں ہيں جي ميں اور الخيراكي ہيں جي ۔ جو مغربوم خالف لينے نہ لينے کا سوال پيدا ہو (الخيرالك شر صاله من الماد الحد بالہ حو الخ اتى برارى كى مثاليں ہيں جي ۔ يہ گا ميں جي ہو ميں مرد نے اس كادروازہ بند كرديا كہ ميں برارى كى مثاليں جي ميں اور الي بيں جي ۔ جو ميں مرد ميں مردى كى مثاليں جي ۔ يہ كي مردي پن ميں جي ہو ميں جي ہو ميں ہيں جي ہ

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى: أَلْحُرُّ بِالْحُرِّ، وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ، وَالْأُنْثِي بِالْأُنْثِي الآيةَ: نزلت في حَيَّيْنِ من أحياء العرب: أحدهما أشرف من الآخر، فقتل الأوْضَعُ من الأشرف قَتْلى، فقال الأشرف: لمَتْتَلَنَّ الحرَّ بالعبد، والذكر بالأنثى، ولْنُضَاعِفَنَّ الجِرَاحَ. رجمة اللار الواسعة

جلديجم

ومعنى الآية — والله أعلم — أن خصوصَ الصفات لا يُعتبر في القتلى، كالعقل، والجَمال، والصِغَر والكبر، وكونِهِ شريفًا، أو ذامال، ونحو ذلك؛ وإنما تُعتبر الأسامى والمظانُ الكلية: فكل امرأةٍ مكافئةٌ لكل امرأةٍ، ولذلك كانت دياتُ النساء واحدةً، وإن تفاوت الأوصاف؛ وكذلك الحرُّ يكافِئُ الحوَّ، والعبدُ يكافئُ العبد؛ فمعنى القصاص: التكافُوُ، وأن يُجعلَ اثنان في درجة واحدة من الحُكم، لا يُفَضَّلُ أحدهما على الآخر، لا القتلُ مكانية ألبتة.

ترجمہ: بیآیت عرب کے قبائل میں ہے دوقبیلوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ ان میں سے ایک قبیلہ دوسر بے سے معزز تھا۔ پس فروتر قبیلہ نے معزز فبیلہ کے چندآ دمیوں کوتل کیا۔ پس معزز نے کہا: ''ہم ضرور غلام کے بدلہ میں آزاد کو قتل کریں گے، اور عورت کے بدلہ میں مرد کو۔ اور ہم ضرور زخموں کو دوچند کریں گے' ۔ اور آیت کے معنی ۔ اور اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں ۔ بی ہیں کہ مقتولوں میں مخصوص اوصاف معتز نہیں۔ جیسے عقل، جمال، چھوٹا برا ہونا، اور مقتول کا معزز یا مالدار ہونا۔ اور اس کے مانند اوصاف ۔ اور اعتبار نا موں اور کی اختابی جگہوں ، چی کا کیا جائے گا۔ پس ہرعورت : ہر معزز یا مالدار ہونا۔ اور اس کے مانند اوصاف ۔ اور اعتبار نا موں اور کی اختابی جگہوں ، چی کا کیا جائے گا۔ پس ہرعورت : ہر عورت کے برابر ہے۔ اور اس کے مانند اوصاف ۔ اور اعتبار نا موں اور کی اختابی جگہوں ، چی کا کیا جائے گا۔ پس ہرعورت : ہر کورت کے برابر ہے۔ اور اس کے مانند اوصاف ۔ اور اعتبار نا موں اور کی اختابی جگہوں ، می کا کیا جائے گا۔ پس ہرعورت : ہر دونوں ایک درجہ میں جن ۔ اور اس کے برابر ہے۔ پس قصاص کے معنی :'' دوچیز وں کا برابر ہونا'' ہیں۔ اور میں کہ تم میں دونوں کی جگہ میں تھی ہو اور اس طرح آزاد : آزاد کر ایک درجہ میں ہیں۔ ان میں سے ایک کو دوسر پر ترجیح نہ دی جائے نہیں میں معنی :'' قطعاً مقتول کی جگہ میں قبل کرنا''( کیونکہ قصاص حدین سے ایک کی معافی درست ہے)

قوله: المظانُّ الكلية أي ما صدقت عليه الأسماء صدقًا كليا، كاسم العبد مثلًا، فإنه يصدق على كل إنسان مملوك صدقا كليا، لاتفاوت فيه، بخلاف العاقل، والجميل، والشريف مثلًا( سنديَّ) كم

مسلمان کو کافر کے بدلہ میں قتل نہ کرنے کی وجہ

کافر چار ہیں: ذمّی: دہ غیر سلم ہے جس کو اسلامی ملک کی شہریت (NATIONALITY) حاصل ہے۔ دہ ذمّی اس لئے کہلاتا ہے کہ اس کی جان، مال ادر آبرد کی حفاظت کی ذمہ داری اسلامی گور نمنٹ نے لی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عند نے اپنے بعد ہونے والے خلیفہ کو وصیت کی ہے: اُوْصِنَہ بد کہ مة الله و ذمة دسو له صلی الله علیه و سلم أن يُوْفی لهم بعهد هم اللے ليحن ميں بعد والے خلیفہ کو وصیت کر ہے: اُوْصِنَہ بد کہ مة الله و ذمة دسو له صلی الله علیه و سلم أن يُوْفی لهم بعهد هم اللے ليحن ميں مستأهن: (امن طلب کرنے والا) وہ غیر سلم ہے جو ویزائے کر اسلامی ملک میں آیا ہے۔

رجعة اللايا الواسعة

مُعاہد: (عہدو پیان کرنے والا) وہ غیر سلم ہے جس کے ساتھ اسلامی مملکت نے ناجنگ معاہدہ کررکھا ہے۔ حربی: وہ غیر سلم ہے جودارالحرب کا باشندہ ہے۔

rrr

مُستأمن ، معاہداور حربی کے بارے میں اتفاق ہے کہ اس کے بدلہ میں مسلمان کوتل نہیں کیا جائے گا۔ اور ذمی میں اختلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل کیا جائے گا۔ اور ذمی میں اختلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل کیا جائے گا۔ اور انکہ ثلاثہ کے نزد یک قتل نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ اسکی دیت ادا کی جائے گا۔ اختلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل کیا جائے گا۔ اور انکہ ثلاثہ کے نزد یک قتل نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ اسکی دیت ادا کی جائے گا۔ اختلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل کیا جائے گا۔ اور انکہ ثلاثہ کے نزد یک قتل نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ اسکی دیت ادا کی جائے گا۔ اختلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل کی جائے گا۔ بلکہ اسکی دیت ادا کی جائے گا۔ انتخلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل نہ کہ نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ اسکی دیت ادا کی جائے گا۔ انتخلاف ہے : احتاف کے نزد یک قتل مسلم بکا فر ایک اسکی دیت ادا کی جائے گا۔ انکہ ثلاثہ کی دیل : بخاری شریف کی روایت (حدیث الا) ہے : لائی قتل مسلم بکا فر : کسی کا فر کے بدلہ میں مسلمان کو قتل نہ کیا جائے ۔ ان کی نہ کیا جائے ۔ ان کی نہ کی ان بین کی دیل : بخاری شریف کی روایت (حدیث الا) ہے : لائی قتل مسلم بکا فر : کسی کا فر کے بدلہ میں مسلمان کو قتل نہ کیا جائے ۔ اس میں '' کا فر کی بیل : بیل کی مسلم بکا فی : کسی کا فر کے بدلہ میں مسلمان کو قتل نہ کیا جائے ۔ اس میں '' کا فر ' عام ہے ۔ چاروں قسموں کو شامل ہے۔

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ شریعت کا ایک اہم مقصد: ملت اسلامیہ کی شان بلند کرنا ہے۔اور بیہ مقصداس وقت حاصل ہوسکتا ہے جب مسلمان کو کافر پرتر جیح دی جائے،اور دونوں میں برابری نہ کی جائے۔ پس اگر کافر کے بدلہ میں مسلمان کوتل کیا جائے گاتو گھوڑ ہے گد ھے برابر ہوجا کمیں گے۔اور شریعت کا ایک اہم مقصد فوت ہوجائے گا۔

فائدہ: اور احناف کے نزدیک بیر حدیث ذمی کو شامل نہیں، کیونکہ متعدد ضعف روایات میں بیہ بات مردی ہے کہ رسول اللہ سِلالیْ اَلَّا اللہ سِلالیَ اور خلفاء براشدین میں نے حضرات عمر وعثان وعلی رضی اللہ عنم نے ذمی کے بدلہ میں مسلمان کو قتل کیا ہے، یا اس کا عظم دیا ہے۔ نیر دوایات اعلاء السنن (۱۰۹۹–۱۰۵) میں ہیں۔ اور ان کی سندوں تفریسیلی کلام بھی ہے۔ بیر دوایات اگر چیتکلم فیہ ہیں، مگر سب مل کر قومی قابل استد لال ہیں۔ اور اتنی بات جانے کے لئے کافی ہیں کہ مذکورہ روایت ذمی کی کو شامل نہیں۔ اور مسلمان سے ذمی کا قصاص دو وجہ سے لینا ضروری ہے:

پہلی دجہ: قصاص کی علت: ابدا محقون الدم ہونا ہے لیعنی جس کا خون ہمیشہ کے لئے محفوظ ہو، اس کوا گر کوئی شخص عمد ا ہتھیارے یا کسی بھاری چیز نے قتل کر بے تو قاتل کو قصاصاً قتل کیا جائے گا۔اور ذمی میں بید علت موجود ہے۔ جب اس کو اسلامی ملک کی شہریت حاصل ہے تو اس کی جان کی حفاظت کی ذمہ داری حکومت کی ہے۔ پس اس کے قاتل کو حکومت قصاصاً قتل کر بے گی۔

دوسری دجہ: ذمی کامسلمان سے قصاص نہ لینا سیاست مدنیہ یعنی ملکی انتظام کی روہ بھی درست نہیں۔ ایسی صورت میں کوئی بھی غیرسلم اسلامی ملک میں رہنا پسندنہیں کرےگا۔ وہ خودکود دسرے درجہ کا شہری تصور کرےگا۔ اور ہر دفت اس کو دھڑ کا لگار ہے گا کہ کوئی مسلمان اسے قتل کردے۔ رہی ملت اسلامیہ کی شان بلند کرنے کی بات تو ایفائے عہد سے بھی اسلام کی شان بلند ہوتی ہے۔

آزاد كوغلام ك بدله ميں قبل نه كرنے كى وجه آقاار اپنے غلام كول كرت دبالا تفاق آقاكو تصاصاً قتل نہيں كياجائے كا حكيت سے شبه پيدا ہوگا،اور حدا تھ جائے سے <u>استر تر تباطئ ل</u>ے س جُلِلَّذِ بَنِهْ بَجُمَعُ اللَّهُ مُحَمَّعُ اللَّهُ مُعَمَّعُ اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلَي الْعَلَي الْعَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ الْعَلَي اللَّهُ اللَّ حَدِي اللَّهُ ا حَدَي اللَّهُ اللَّ حَدَي اللَّهُ ال اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّ

اوراگر دوسرے کے غلام کوعمداقتل کر نے تو اس میں اختلاف ہے: ائمہ ثلاثہ کے نزدیک: آزاد کو قصاصاً قتل نہیں کیا جائے گا۔اور حفیہ کے نزدیک کیا جائے گا۔ائمہ ثلاثہ نے بیا ستلہ ﴿الْمُحُورُ بِالْحُورُ ﴾ کے نقابل سے اخذ کیا ہے۔اوراس مسئلہ میں حضرت علی اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے ضعیف روایات پھی ہیں کہ کوئی آزاد کسی غلام کے بدلہ میں قتل نہ کیا جائے (دیکھیں سنن بیہتی ۳۴۰۸)

اور حفید کی دلیل حدیث السمسلسون تَتَحَافَ أَدِمانُهم ہے یعنی تمام سلمانوں کے خون برابر بیں (مقلوۃ حدیث ۳۳۷۵)اور سلمان غلام ہمیشہ کے لئے محقون الدم بھی ہے۔ پس اس کے بدلہ میں آزاد کوتل کیا جائے گا۔ اور مذکورہ روایات ضعیف ہیں۔ نیز ان میں اپناغلام مراد ہونے کا احتمال ہے، اور مفہوم مخالف احناف کے نزدیک جحت نہیں، اس لئے قصاص جاری ہوگا (شاہ صاحب رحمہ اللّہ نے اس مسلہ میں پچھ ہیں کھا)

مردکوعورت کے بدلہ میں قتل کرنے کی وجہ

اگرکوئی مرد کسی عورت کوعداقتل کرتے تو مردکو بالا تفاق قصاصاً قتل کیا جائے گا۔اوراس کی دلیل دوحد ثیں ہیں: یہلی حدیث — ایک باندی جنگل میں بکریاں چرارہ پی تھی۔ اس نے چاندی کے زیورات پہن رکھے تھے۔ ایک یہودی نے زیورات کے لالچ میں دو پیھروں سے اس کا سرکچل دیا۔اورزیورات لیکر چل دیا۔ اتفاق سے وہ باندی مری نہیں تھی۔ اس کا نزعی بیان لیا گیا۔ پوچھا گیا: کیا تجھے فلال نے مارا ہے؟ فلال نے مارا ہے؟ یہاں تک کہ اس یہودی کا نام لیا گیا۔ باندی نے اشارہ سے کہا: بہاں ۔ وہ یہودی پکڑا گیا۔ اس نے قتل کا اعتراف کیا۔ اور وہ زیورات بھی کہ اس کے پاس تھی۔ اس کا نزعی بیان لیا گیا۔ پوچھا گیا: کیا تجھے فلال نے مارا ہے؟ فلال نے مارا ہے؟ یہاں تک کہ اس یہودی کا نام لیا تھی۔ اس کا نزعی بیان لیا گیا۔ پوچھا گیا: کیا تجھے فلال نے مارا ہے؟ فلال نے مارا ہے؟ میں ان کہ کہ اس یہودی کا نام لیا تھی۔ باندی نے اشارہ سے کہا: بہاں ۔ وہ یہودی پکڑا گیا۔ اس نے قتل کا اعتراف کیا۔ اور وہ زیورات بھی اس کے پاس سے برآمدہوئے۔ چنا نچرسول اللہ سیلی تھائی کے تھم سے اس کا سر پھر سے کچل دیا گیا( مشکو ۃ حدیث ۲۹۹ سے) دوسری حدیث سر رسول اللہ سیلی تھائی کو تھم سے اس کا سر پھر سے کچل دیا گیا( مشکو ۃ حدیث ۲۹۹ سے) دوسری حدیث سے دین خیال میں ہے کہ: '' مردکو کورت کے بدلہ میں قتل کی ای جائے '' (نسائی ۸۵ ۵۰ ۵ کی رائض، دوسری حدیث میں وہ ہوں خون ہوں ) دی دی حدیث میں وہ ہی میں ہے کہ: '' مردکو کورت کے بدلہ میں قتل کیا جائے'' (نسائی ۸۵ ۵۰ ۵ کت ب القسامة، دی حدیث عمرو ہن خونہ کھی العقول)

ایک جہت پیہے کہ تورت مرد کے برابرنہیں۔مرد کو تورت پر برتری حاصل ہے۔ کیونکہ مردعورت پر حاکم بنایا گیا ہے۔ اس کا نقاضا پیہے کہ عورت کے بدلہ میں مردکوتل نہ کیا جائے۔ — 🗲 ایسَز قَرْبَبَاشِیَزیہ کھ

رحمة اللارالواسعة

ځلدينې

اور دوسرى جهت : يہ ہے كم عورت مرد دونوں برابر ميں ۔ دونوں انسان ميں ۔ اور دونوں ميں صنفى تفاوت بس ايسا ہے جيسا بچ اور بڑے كا تفاوت ، يا موٹے اور د بلے كا تفاوت ۔ اور ايسے فرق كا قصاص ميں لحاظ كرنا سخت دشوار ہے۔ بلكہ بعض عورتيں خصال حميد ہ ميں مردوں ہے آ گے ہوتى ميں ۔ اس كا تقاضا يہ ہے كہ مرد ے قصاص ليا جائے۔ پس دونوں جہتوں كور وبعمل لانا ضرورى ہے ۔ كى بھى جہت سے صرف نظر نہيں كر سكتے ۔ اور اس كى شكل يہ ہے كہ قصاص ميں برابرى كا اعتبار كيا جائے ، اور ديت ميں نابرابرى كا ۔ چنا نچ عورت كى ديت : مردكى ديت ۔ آدھى ہے كہ اور ايسان ليے كيا گيا كہ عورتوں پر مردوں نے ظلم كا دروازہ بند ہوجائے ۔ اگر مردكو قصاصا قتل نہيں كيا جائے گا تو دہ ورتوں پرزيادتى كريں گے ۔ كيونكہ عورتوں پر مردوں نے ظلم كا دروازہ بند ہوجائے ۔ اگر مردكو قصاصا قتل نہيں كيا جائے گا تو دہ وہ دو بدو مقابلہ كرے گا - كورت ميں تا ہوا كر كوتى ہے ۔ اس كوتى کر ميں خطل ميں كہ كا تو دہ دو دو بدو مقابلہ كرے گا - كورتوں پر مردوں نے ظلم كا دروازہ بند ہوجائے ۔ اگر مردكو قصاصا قتل نہيں كيا جائے گا تو دہ عورتوں پرزيادتى كريں گے - كيونكہ عورت ناتو اں كمز در ہوتى ہے ۔ اس كوتى كر ما تي تي مردكى ديت ۔ آر مرد كوت دونوں

ثم أُثبتت السنة: أن المسلم لا يُقتل بالكافر ، وأن الحر لا يُقتل بالعبد؛ والذكر يُقتل بالأنثى: لأن النبى صلى الله عليه وسلم قتل اليهو دى بجارية، وفي كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أَقْيَالِ همدانً: "ويُقتل الذكر بالأنثى" وسرُه: أن القياس فيه مختلف: [الف] ففضلُ الذكور على الإناث، وكونُهم قوَّامين عليهن، يقتضى أن لا يُقادَبها. [الف] ففضلُ الذكور على الإناث، وكونُهم قوَّامين عليهن، يقتضى أن لا يُقادَبها. [اب] وأن الجنس واحد، وإنما الفرقُ بمنزلة فرق الصغير والكبير، وعظيم الجنة وحقيرِها، ورعاية مثلِ ذلك عسيرة جدًا، ورب امرأة: هى أتمُّ من الرجال في محاسن الخصال: يقتضى أن يُقادَبها. فوجب أن يُعصل على القياسين: وصورةُ العمل بهما: أنه اعتُبر المقاصَّة في القَوَدِ، وعدمُ المقاصَّة في الذية. وإنما فُعل ذلك: لأن صاحبَ العمد قَصَدَها، وقصَدَ التعدَى عليها، والمتعمَّد المتعدى وينبغى أن يُذَبَّ عنها أتمَّ ذَبَّ، فإنها ليست بذاتِ شوكة، وقتلُها ليس فيه حرجٌ، بخلاف قتل الرحال، فإن الرحل يُقاتِلُ الرجلَ، فكانت هذه الصورةُ أحقَّ بإيجاب القَوَدِ، ليكون رَدْعًا

وزجرًا عن مثله. وقال صلى الله عليه وسلم: "لا يُقتل مسلم بكافر " أقول : والسر فى ذلك: أن المقصودَ الأعظمَ فى الشرع تنويهُ الملة الحنيفية، ولا يحصل إلا بأن يُفَضَّلُ المسلمُ على الكافر ، ولا يُسَوَّى بينهما. حَافَرَمَ بَبَاشَهُ إِلَى المَعْلَى الْحَافِر ، ولا يُسَوَّى بينهما. رجمة اللاي الواسعة

جُلدَ پَنْجَمَ

ترجمہ: پھراحادیث نے ثابت کیا کہ (۱) مسلمان کافر کے بدلہ میں قتل نہیں کیا جائے گا(۲) اور یہ کہ آزاد غلام کے بدلہ میں قتل نہیں کیا جائے گا(۳) اور مردعورت کے بدلہ میں قتل کیا جائے گا: اس لئے کہ بی میلانی تی پیلانی کے بدلہ میں قتل کیا ہے ( گمر یقتل: محاربہ یعنی ڈاکہ زنی کی سزائھی ، پس اس سے استد لال کحل نظر ہے ) اور قبیلہ نہمدان ک نوابوں کی طرف رسول اللہ میلانی کی بڑا کھی ہے: '' اور مردعورت کے بدلہ میں قتل کیا جائے'' سے اور اس کاراز بیہ ہے کہ اس بارے میں قیاں مختلف میں : (الف) پس مردوں کی عورتوں پر برتر ی، اور مردوں کا عورتوں پر حاکم ہونا: حیا ہے کہ عورت کے بدلہ میں قصاص نہ لیا جائے ( الف) پس مردوں کی عورتوں پر برتر ی، اور مردوں کا عورتوں پر حاکم ہونا: چا ہتا ہے کہ مورت کے بدلہ میں قصاص نہ لیا جائے ( الف) پس مردوں کی عورتوں پر برتر ی، اور مردوں کا عورتوں پر حاکم ہونا: چا ہتا ہے کہ مورت کے بدلہ میں قصاص نہ لیا جائے سے ( اور قصاص میں ) اس قتم کے امور کا لیا خانہ ہے ، اور کو کی عورت دی ہیں اور میں دوں ای حورتوں پر حاکم ہونا: چا ہتا ہے کہ میں مردوں سے زیادہ تا میں ہوتی ہوتی ہیں اس مردوں کی عورتوں پر برتر ی، اور مردوں کا عورتوں پر حاکم ہونا: چا ہتا ہیں کہ

پس ضروری ہے کہ دونوں قیاسوں پرعمل کیا جائے۔ اور دونوں پرعمل کی شکل یہ ہے کہ فضاص میں برابری کا اعتبار کیا جائے ، اور دیت میں نابرابری کا ۔۔ اور ایساس لئے کیا گیا کہ بالفصد قتل کرنے والاعورت کا قصد کرتا ہے ، اور اس پرزیا دتی کا ارادہ کرتا ہے اور بالفصد زیادتی کرنے والا: مناسب سے ہے کہ عورت سے ہٹایا جائے خوب ہٹانا۔ پس بیشک عورت شوکت ( زور، قوت ) والی نہیں ہے۔ اور اس تے قتل میں پچھ دشواری نہیں ، برخلاف مرد کے ، پس بیشک مرد مرد ہے جنگ کرتا ہے۔ پس بیصورت یعنی عورت کے بدلہ میں مرد کو قصاصاً قتل کرنا زیادہ حقد ارتھی قصاص واجب کرنے کی تا کہ قصاص باز رکھنے والا اور جھڑ کے والا ہواس کے مانند سے سے میں کہتا ہوں : اور اس میں راز بید ہے کہ شریعت کے پش نظر آیک بڑا مقصد : ملت و صنیف کی شان بلند کرنا ہے۔ اور نہیں حاصل ہوتا شان بلند کرنا ، مگر بایں طور کہ مسلمان کو کا فر پر برتر کی دی جات اور ملت و صنیف کی شان بلند کرنا ہے۔ اور نہیں موت شان بلند کرنا، مگر بایں طور کہ مسلمان کو کا فر پر برتر کی دی جات اور دونوں کے درمیان برابر کی نہ کی جائے ( اس کو شرن میں او پر لیا گیا ہے)

## باپ سے بیٹے کا قصاص نہ لینے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''اولاد کے بدلے میں ماں باپ سے قصاص نہیں لیا جائے گا''(ترمذی ۱:۸۸ امشکو ۃ حدیث ۳۳۷)

حدیث \_\_\_\_\_ حفزت سُراقہ بن مالک رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میرے سامنے بید دودافتے پیش آئے ہیں :(۱) رسول اللہ سَلِّیْ اَلَیْ اَلَیْ اَلْ بَابِ کے لئے اس کے بیٹے سے قصاص لیا(۲) اور بیٹے کے لئے اس کے باپ سے قصاص نہیں لیا(مشکوٰ ۃ حدیث ۳۲۷۲) تشریح: اگر اولا د: ماں باپ، دادادادی، نانانانی کوعمد اقتل کر نے تو اولا دکوقصاصاً قتل کیا جائے گا۔اور ماں باپ، دادا سے اَلْتَ نُوَرَيْبَالَيْتَنَامِ کَ دادی، نانانانی: اولاد کوعمد اقتل کریں تو قصاص نہیں لیا جائے گا۔البتہ انتظام مملکت کے تقاضے سے جوسز امناسب ہوگی وہ دی جائے گی۔اوروجہ فرق دوہیں:

کیہلی وجہ: اولا د پر آباء کی شفقت کامل ، اوران کی طرف میلان بے حد ہوتا ہے۔ پس آباء کے اولا دکوتل کرنے میں دو اخمال ہیں: ایک: بیر کہ اس نے عمداقتل نہ کیا ہو، اگر چہ بظاہر قتل عمد نظر آتا ہو، پس بیٹل در حقیقت قتل خطاہے۔ دوم: بیر کہ در پر دہ کوئی ایسی وجہ موجود رہی ہوجس سے قتل جائز ہو گیا ہو۔ پس بیٹل خطا بھی نہ رہا۔ اور بید علامات: شبہ عمد کی علامات سے کم ترنہیں ۔ شبہ عمد: میں جس آلہ سے قتل کیا جاتا ہے: وہ صالے للقتل نہیں ہوتا۔ اس لیے قصاص نہیں لیا جاتا ہے، پس بی

دوسری وجہ: آباء: اولاد کے وجود خلاہری کا سبب ہیں۔ پس اولادان کے عدم کا سبب نہیں بن سکتی۔ یہ گفران نِعمت ہے۔ اوراولاد کے آباء کوتل کرنے میں یہ بات نہیں۔ بلکہ اس کا برعکس ہے کہ آباء نے تواولا دکووجود بخشا، اوراولاد نے آباء کوموت کی گھاٹ اتار دیا۔ یہ بھی کفرانِ نعمت ہے، پس اولا دکوآباء کے قصاص میں قتل کیا جائے گا (یہ وجہ شارح نے ہدایہ (۲۰:۵۲۳) سے بڑھائی ہے)

وقال صلى الله عليه وسلم: "لا يُقاد الوالد بالولد" أقول: السبب فى ذلك: أن الوالد شفقته وافرة، وحَدْبُه عظيم، فإقدامُه على القتل مظنة: [الف] أنه لم يتعَمَّدُه، وإن ظهرت مخايلُ العَمْد. [ب] أو كان لمعنى أباح قتلَه. وليست دلالة هذه أقلَ من دلالةِ استعمال مالا يَقْتُلُ غالبًا: على أنه لم يقصُد إزهاق الروح.

ترجمہ: اس کا سبب بیہ ہے کہ باپ کی شفقت کامل اور اس کا میلان بے حد ہے۔ پس باپ کاقتل پراقد ام اختالی جگہ ہے: (الف) کہ اس نے اولا دکوعد اقتل نہ کیا ہو، اگر چہ عد کی علامتیں ظاہر ہوں (ب) یا دہ قتل کسی ایسی دوجہ ہے ہوجس نے اس کو جائز کر دیا ہو ۔ اور ان دونوں باتوں کی دلالت کم تر نہیں: اس آلہ کے استعال کی دلالت سے جو عام طور پر مارنہیں دُ النا: اس بات پر کہ اس نے روح نکا لنے کا ارادہ نہیں کیا ( مثلا استاذ نے بچکو چھڑی سے مارا، جس سے عام طور پر اد نہیں مرتانہیں، مگرا تفا قام گیا، تو یہ تی عد نہیں کیا ( مثلا استاذ نے بچکو چھڑی سے مارا، جس سے عام طور پر آدمی مرتانہیں، مگرا تفا قام گیا، تو یہ تی عد نہیں۔ کیونکہ چھڑی سے مار نا اس پر دلالت کرتا ہے کہ جان سے مار نے کا قصد نہیں تھا۔ اس طرح آباء کا اولا دکو تک کرنا: اس پر دلالت کرتا ہے کہ عمداً قتل کرنا مقصود نہیں ہوگا۔ اور یہ دلالت اس دلالت سے کم نہیں۔ پس جب اُس دلالت سے قصاص مرتفع ہوجا تا ہے، تو اِس دلالت سے بھی مرتفع ہوجا ہے گا) 

خاريح

# شبه عمداور فل خطاك احكام

شِبْهِ عمد: کےسلسلہ میں بیچدیث ہے:''جوشخص بے بصیرتی میں مارا گیا:لوگوں میں پتھر،کوڑےادرلاٹھیاں چلیں:تو دہ قتل خطاہے،اوراس کی دیت قبل خطا کی دیت ہے''(مظلوۃ حدیث ۳۴۷۸)

تشریح: بیل : شبر عمد ہے۔ اور اس کی دیت : خطا کی دیت سے بھاری ہے۔ اور مذکور ہ حدیث میں جو اس کوئل خطا کہا گیاہے: تو مقصود قل عمد کی نفی کرنا ہے، اور اس کوئل خطا کے مشابہ قر ار دینا ہے۔ اور بید جوفر مایا کہ ' اس کی دیت ق دیت ہے' اس کے دو مطلب ہو سکتے ہیں : ایک : بیر کہ در اصل اس کی دیت قبل خطا کی دیت ہے۔ کیونکہ دونوں کی دیت سوادنٹ ہیں۔ اور ہلکا بھاری ہونا اونٹوں کی حالت کے اعتبار سے ہوتا ہے، جیسا کہ آ گے آ رہا ہے۔ دوسر اصطلب : بیر ہو ہے کہ دراہم ودنا نیر سے دیت ادا کی جائے تو دونوں کی دیت یک میں ہوتا ہے، جیسا کہ آ گے آ رہا ہے۔ دوسر اصطلب : بیر

ہی پہلی روایت: حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ دیت مغلظہ چہارگانہ ہے: ۲۵جذء، ۲۵ حقہ، ۲۵ بنت لبون اور ۲۵ بنت بخاض ( ابوداؤد حدیث ۲۵۵۲ یہی قول حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے بھی مروی ہے۔ابوداؤد حدیث ۲۵۵۳ ) اسی کوامام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف رحمہما اللہ نے لیا ہے۔ بیدروایت حکماً مرفوع ہے۔

دوسری روایت:صراحة مرفوع ہے۔رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''سنو! اس قتل عمد میں جو خطاہے: جو کوڑے اور لاٹھی سے ہواہے: سوادنٹ ہیں: ان میں سے چالیس حاملہ ہوں، جن کے پیٹ میں بچے ہوں'' (مقلوۃ حدیث ۳۴۹) باقی ساٹھ اس حدیث میں مسکوت عنہ ہیں۔ان کا تذکرہ دوسری روایت میں ہے:'' ہو تھے ، مساجَدَ عے،اور مہم حاملہ، یا وہ چیز جس پرانھوں نے مصالحت کی ، پس وہ ان کے لئے ہے'' (مقلوۃ حدیث ۲۲۲۲)

قتل خطا کی دیت: ہلکی ہے۔اس میں پانچ طرح کے اونٹ ہیں: ۲۰ بنت مخاض، ۲۰ ابن مخاض، ۲۰ بنت لبون، ۲۰ شے اور ۲۰ جذعے (مشکوۃ حدیث ۲۰۳۷) ای کو حنفیہ نے لیا ہے۔اورامام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک: ابن مخاض کے بجائے ۲۰ ابن لبون ہیں۔

مسئلہ: شبہ عمدا در تقل خطامیں دیت عاقلہ (اہل نُصرت ) پر داجب ہوتی ہے۔اور تین سال میں دصول کی جاتی ہے۔

وأما القتل شِبْهُ العمد : فقال فيه صلى الله عليه وسلم: "من قُتل في عِمَيَّةٍ، في رَمْيٍ، يكون بينهم بالحجارة، أو جلدٍ بالسِّيَاطِ، أو ضربٍ بعصا، فهو خطأ، وعقلُه عقلُ الخطأ" أقول : معناه: أنه يُشبه الخطأ، وأنه ليس من العمد، وأن عقلَه مثلُ عقله في الأصل، وإنما تمايزا في الصفة، أو أنه لافرق بينه وبينه في الذهب والفضة. ح أَمَا مَا يَنَاشَكُوْ مَ

رجمة اللار الواسعة

واختلفت الروايةُ في الدية المغلَّظةِ: [الف] فحقولُ ابن مسعود رضي الله عنه: إنها تكون أرباعًا: خمسًا وعشرين جَدَعَةً، وخمسًا وعشرين حِقَّة، وخمسا وعشرين بنتَ لَبُون، وخمسًا وعشرين بنتَ مخاض. [ب] وعنه صلى الله عليه وسلم: " ألا! إن في قتل العمدِ الخطأ: بالسوط والعصا: مائة من الإبل: منها أربعون خَلِفَةً، في بطونها أولادُها" وفي رواية: " ثلاثون حِقَّةً، وثلاثون جَذَعَةً، وأربعون خَلِفَةً، وما صالحوا عليه فهو لهم"

وأما القتلُ خطا : ففيه الديةُ المخففةُ المخمَّسةُ: عشرون بنت مخاض، وعشرون ابنَ مخاض، وعشرون بنتَ لبون، وعشرون خقة، وعشرون جذعة. وفي هذين القسمين إنما تجب الدية على العاقلة، في ثلاث سنين.

ترجمه: واضح ب لغات : عِمَّيَّة : عَمى ٢ ٢ : الأمر الذي لا يستبين وجهُه، ولا يُعرف أمرُه (مرقات) لينى ب بسيرتى في موا، جيرا بلوه فساديس موتاب .....فى دمى جرف جار كاعاده كساتھ بدل ب .....يكون أى الرمى يعنى يتمرمارنا ..... أو جَلْدٍ كاعطف رمى يرب .... سِيَاط: سَوْط كى جمع ..... في قت العمد الخطأ: الخطا بدل ب العمد ، أي قتل هو عَمد صورة، خطأ معنى، وهو المسمى بشبه العمد ..... في بطونها أو لادها: بيان لِخَلِفَةٍ، أو بدل منه.

انواع قتل ميں تغليظ وتخفيف كي صورتيں اوران كي حكمتيں

قمل کی تین فشمیں ہیں :عمد، شبہ عمد اور خطا۔ گناہ اور کوتا ہی کے اعتبارے بیاقسام ہلکی بھاری ہیں۔ شدید ترین جان بو چھ کر قُل کرنا ہے۔ پھر شبہ عمد ہے، پھر قُل خطا۔ اس لئے ان کے احکام بھی ملکے بھاری تجویز کئے گئے ہیں۔ اور تغلیظ وتخفيف تين طرح سے كى كى ب:

پہلی صبورت جمل عمد میں قصاص واجب ہے، اور باقی دومیں دیت۔ پھر قصاص میں پیخفیف کی گئی ہے کہ اس کوحد نہیں قرار دیا۔ حدمیں معافی اور تبدیلی کا اختیار نہیں ہوتا۔ اور قصاص میں معافی کی گنجائش ہے۔ وہ بالکل بھی معاف کیا جاسکتا ہے،اوراس کے بدل دیت بھی لی جاسکتی ہے۔

قصاص واجب كرف كى حكمت قرآن كريم ميں سيربيان كى كى بكار ميں برى زندگانى ب(سورة البقرة آيت ١٥٩) یعنی گوقصاص بظاہر بھاری حکم معلوم ہوتا ہے، مگراس میں ہزار جانوں کا بچاؤ ہے۔اور قصاص میں تخفیف کا تذکرہ اس سے والموكر بياليترار ٥-

رحمة اللام الواسعة

اوردیت عاقلہ پردودجہ۔۔رکھی گٹی ہے:

کیہلی وجہ قبل خطامیں لا پر وائی برتنا اگر چہ قابل گرفت ہے، اور قاتل کو اس کی سز املنی ضروری ہے۔ مگر اس سز اکو آخری درجہ تک پینچانا یعنی دیت تنہا اس پر واجب کر نامنا سبنہیں۔ اس لئے اس میں قاتل کے رشتہ داروں کو بھی شریک کیا گیا۔ دوسری وجہ عرب اس کے خوگر تھے کہ تھن حالات میں اپنے آدمی کی جان ومال سے مدد کریں۔ وہ اس کوصلہ رحمی اور حق مؤ کہ بچھتے تھے۔ اور مدد نہ کرنے کو بدسلو کی اور قطع رحمی تصور کرتے تھے۔ ان کی اس عادت نے واجب ولازم جانا کہ دیت کابار عاقلہ پر ڈالا جائے۔

تیسری صورت بقتل عمر میں دیت فوری طور پرایک سال میں ادا کرنی پڑتی ہے۔اور باقی دوقلوں میں عاقلہ سے تین سال میں وصول کی جاتی ہے۔ بی تغلیظ وتخفیف بھی قتل کی نوعیت کو پیش نظرر کھ کر کی گئی ہے۔

ولما كانت هذه الأنواع مختلفة المراتب، رُوعى في ذلك التخفيف والتغليظ من وجوهٍ: منها: أنَّ سَفُكَ دم القاتل لم يُحْكم به إلا في العمد، ولم يُجْعَل في الباقيين إلا الدية؛ وكان في شريعة اليهود القصاص، لاغيرَ، فَخَفَّفَ الله على هذه الأمة، فجعل جزاءَ القتل العمد عليها أحدَ الأمرين: القتل والمال، فلربما كان المالُ أنفعَ للأولياء من الثار، وفيه إبقاء نَسَمَةٍ مسلمةٍ. ومنها : أنْ كانت الدية في العمد واجبةً على نفس القاتل، وفي غيره تُوَخذ من عاقلته، لتكون مزجزةً شديدةً، وابتلاءً عظيمًا للقاتل، تَنْهِكُ مالَه أشدً إنهاكٍ. وإنما تؤخذ في غير العمد من العاقلة: لأن هدر الدم مفسدةً عظيمةً، وجبرُ قلوب المُصَابِينَ مقصودٌ، والتساهلُ من القاتل في مثل هذا الأمر العظيم ذنبٌ، يَستحق التضييق عليه، ثم لما

رجمة اللاب الواسعة

كانت الصلة واجبةً على ذوى الأرحام، اقتضت الحكمة الإلهية أن يوجب شيئ من ذلك عليهم، أشاء وا أم أبوا. وإنما تعين هذا لمعنيين: . أحدهما : أن الخطأ وإن كان مأخوذًا به لمعنى التساهل، فلا ينبغى أن يُبلغ به أقصى المبالغ، فكان أحقُّ ما يوجب عليهم عن ذى رحمهم: ما يكون الواجب فيه التخفيفُ عليه. والثانى: أنَّ العرب كانوا يقومون بنصرة صاحبهم بالنفس والمال عندما يَضِينُقُ عليه الحالُ، ويرون ذلك صلةً واجبةً، وحقًا مؤكدًا، ويرون تركَه عقوقًا، وقطعَ رَحِمٍ، فاستوجب عادتُهم تلك أن يعيَّن لهم ذلك. ومنها : أن جعلَ دية العمد معجلةً في سَنَةٍ واحدة، ودية غيره مؤجلةً في ثلاثٍ سنين، لِمَا ذكرنا من معنى التخفيف.

اور غير عمد ميں ديت عاقلہ ہى سے لى جاتى ب: اس ليے كەخون كورا ئگاں كرنا بردى خرابى كى بات ب، اور ديت لين سے مصيبت ز دوں كے دلوں كى شفى مقصود ب اور قتل جليے امر عظيم ميں قاتل كى لا پر وائى گناہ ب، وہ اس پر تنگى كرنے كا مستحق ب - پھر جب ذ وى الارحام ( رشتہ داروں ) پر صلدرحى واجب تھى تو حكمت خداوندى نے چاہا كہ اس ديت ميں سان پركوئى چيز داجب كى جائے خواہ دہ چا بيں يا انكار كريں – اور يہ بات دومتن ، ى كى وجہ سة معين موئى بنان ميں سے ايك : يہ ب كه خطا اگر چه تساہل كى وجہ سے قابل گرفت ب، پس مناسب نہيں كه اس كوان درجة تك پر ني پا ميں سے ايك : يہ ج كه خطا اگر چه تساہل كى وجہ سے قابل گرفت ب، پس مناسب نہيں كه اس كوان درجة تك پر پني پا جن ميں قاتل پر تحفيف داجب ہے ۔ يعن تعليط بي ن رشتہ داروں ) پر واجب ہو، ان كر دشتہ دار ( قاتل ) كى طرف ...... جس ميں قاتل پر تحفيف داجب ہے ۔ يعنى قتل عمدى ديت تو رشتہ داروں پر بيس ڈالى جائتى ۔ كوئله اس ميں تعليط بي ن نظر ہوں ميں قاتل پر تحفيف داجب ہے ۔ يعن قتل عمدى ديت تو رشتہ داروں پر بيس ڈالى جائتى ۔ كوئله اس ميں تعليط بي ن نظر دوسرے معنی: بیہ بیں کہ عرب کھڑے ہوتے تھے یعنی تیار ہے تھا پۂ ادمی کی مدد کے لئے جان ومال کے ذراید، جبکہ ان کے ساتھی پر یعنی قبیلہ کے آدمی پر حالت تنگ ہوجائے۔اور وہ اس کو ضروری صلہ رحی اور مو کد حق سیجھتے تھے۔اور اس کے چھوڑنے کو بدسلو کی اور قطع رحمی جانتے تھے۔ پس ان کی اس عادت نے واجب ولازم جانا کہ ان کے لئے بیہ بات (دیت) معین کی جائے ۔اور از انجملہ : بیہ ہے کہ تس عد کی دیت کوا یک سال میں متخبل گردانا،اور اس کے علاوہ کی دیت کو تین سالوں میں مو جل گردانا: اس بات کی وجہ ہے جوہم نے تخفیف کے معنی سے ذکر کیا ہے۔ کہ

ديت كي تشكيل كس طرح عمل ميں آئى ؟

دیت: کا تذکرہ قرآن کریم (سورۃ النساء آیت ۹۳) میں ہے۔ مگراس کی تفصیلات احادیث میں میں دیت کے سلسلہ میں بنیادی بات ہیہ ہے کہ وہ اتنازیادہ مال ہونا چاہئے جس کی ادائیگی لوگوں پر بھاری ہو، جوان کے اموال میں نمایاں کی کرے۔ جس کی لوگوں کے نز دیک بڑی اہمیت ہو، اور جس کولوگ مشقت نر داشت کر کے اداکریں، تا کہ وہ زاجر ہے۔ دیت معمولی مال مقرر کی جائے گی تو وہ بے سود ہوگی۔

اورمال کی بیمقدارا شخاص کے اختلاف سے مختلف ہوتی ہے۔زمانۂ جاہلیت میں دیت دس اونٹ تھی۔ آخضرت سِلگَنَمَا یَکُمُ کے جدامجد حفزت عبدالمطلب نے دیکھا کہ لوگ اس ہلکی دیت سے قتل سے بازنہیں آتے تو انھوں نے دیت سواونٹ کردی۔ جس کو نبی سِلگَنَمَا یَکُمُ نِے برقر اررکھا (کتاب الفقہ ۳۶۱۶۵)

اوراس کی وجہ میہ ہے کہ عرب اس زمانہ میں اونٹ پالتے تھے۔اونٹوں کی ان کے یہاں فرادانی تھی۔ چنانچدادنٹوں سے دیت مقرر کی گئی۔ مگر آپ ﷺ جانتے تھے کہ آپ کی شریعت عرب وعجم اور سب لوگوں بے لئے ہے۔اور دنیا میں سب لوگ اونٹ نہیں پالتے ،اس لئے آپ نے دیگر اموال سے بھی دیت مقرر فرمائی: سونے سے ایک ہزار دینار، چاندی ہے دس ہزار دینار، گایوں سے دوسو گائیں اور بکریوں سے دوہزار بکریاں تجویز کیں۔ (مقلوۃ حدیث ۲۰۰۰ و ۱۳۹۹)

اوراتن دیت مقرر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ دیت عاقلہ پرواجب ہوتی ہے۔اور عرب میں اہل تناصر آ دمی کا اپنا قنبیلہ ہوتا تھا۔ اور قبائل چھوٹے بڑے تھے۔ چھوٹا قنبیلہ پچاس آ دمیوں کا ہوتا تھا۔ کیونکہ ان سے گا وَں آباد ہوجا تا ہے ( اور ان پر جعہ واجب ہوجا تا ہے دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۹۹۳ ) اور قسامہ میں بھی پچاس آ دمیوں سے قسمیں لی جاتی ہیں۔ اور بڑا قنبیلہ اس کا دو چند یعنی سوآ دمیوں کا ہوتا ہے۔ چنانچہ دیت سواونٹ مقرر کی ، تا کہ اگر قبیلہ چھوٹا ہوتو ہر محفول کے قبل اور بر اقبیلہ اس وقت ہے جبکہ قبیلہ در میانی حالت کا ہو، اگر بہت بڑا یا پچاس کے درمیان تعداد ہو گی تو ایک اونٹ اور بھوٹا ہوتو ہر وقت ہے جبکہ قبیلہ در میانی حالت کا ہو، اگر بہت بڑا یا پچاس سے چھوٹا ہوتو کہ خص کے دیم کا جاتی ہیں۔ سو تو تو تو تک اونٹ لاز م ہو، اور سواور پچاس کے در میان تعداد ہو گی تو ایک اونٹ اور کہ جو میں آ کے گا۔ اور بیا س اور ہزاردینارسوآ دمیوں سے تین سال میں وصول کئے جائیں تو ہر مخص کوسالانہ تین دیناراور تہائی دینارادا کرنا پڑے گا(\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*)اور دس ہزار درہم وصول کئے جائیں تو ہر مخص کوسالانہ ۳۳ درہم اور تہائی درہم ادا کرنا پڑے گا(\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*)اور یہ مال کی اتنی مقدار ہے جس کی لوگوں کے نزدیک اہمیت ہے، اس لئے سونے چاندی میں سے بیددیت مقرر کی۔

سوال: خصرت عبدالله بن عُمر و بن العاص رضی الله عنهما کی روایت ہے کہ جب اونٹ ارزاں ہوتے تو نبی ﷺ دیت کم کردیتے۔اور جب گراں ہوتے تو دیت بڑھا دیتے (مشکوۃ حدیث ۳۵۰۰) اس روایت ے معلوم ہوتا ہے کہ اصل ادنوں کی دیت ہے۔پھرسونے چاندی کی دیت کومستفل دیت قرار دینا کیسے درست ہوسکتا ہے؟

جواب اس حدیث کا مطلب مذہب کہ اونٹوں والے اگر سونے چاندی ہے دیت اداکر ناچا ہے تو ان کے حق میں قیمت کا اعتبار کیا جاتا۔ سب لوگوں کے لئے نہیں۔ دنیا میں سب لوگ اونٹ نہیں پالتے۔ آپ مما لک کا جائزہ لیں تو لوگ دوطرح کے نظر آئیں گے : تجارت پیشدار باب اموال۔ میشہری ہیں۔ اور مولیثی پالنے والے۔ بید یہاتی ہیں۔ عام طور پر لوگ ان دوقسموں سے تجاوز نہیں کرتے۔ اس لئے اول کے لئے سونے چاندی ہے دیت مقرر کی اور ثانی کے لئے مولی ی

فاكدہ: دومسلوں میں اختلاف ہے: (۱) دیت صرف اونٹوں سے مقرر کی گئی ہے یا دیگر اموال سے بھی؟ امام شافعی رحمہ اللہ کا قول جدید ہیہ ہے کہ صرف اونٹوں سے مقرر کی گئی ہے۔ دیگر اموال میں قیمت کا اعتبار ہے۔ اور امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نز دیک تین اصناف سے یعنی اونٹ، سونے اور چاندی سے دیت مقرر کی گئی ہے، باقی اموال میں قیمت کا اعتبار ہے۔ اور امام ابو یوسف اور امام محدر حمہما اللہ کے نز دیک دیگر اموال سے بھی دیت مقرر کی گئی ہے، باقی اموال میں قیمت کا اعتبار ہیں۔ قیمت کا اعتبار نہیں۔ شاہ صاحب قدس سرہ نے صاحبین کا قول لیا ہے۔

(۲) چاندی سے دیت کی مقدار کیا ہے؟ اہام شافعی رحمہ اللّٰہ کا قول قدیم اورامام مالک رحمہ اللّٰہ کے نزدیک بارہ ہزار درہم ہیں۔ اوراحناف کے نزدیک دس ہزار درہم ہیں۔ شاہ صاحب رحمہ اللّٰہ نے معلوم نہیں کس کا قول لیا ہے۔ آپ کی عبارت غیر داضح ہے۔ تفصیل ترجمہ کے بعد آرہی ہے۔

و الأصل في الدية: أنها تجب أن تكون مالاً عظيما، يغلبُهم وينقِص من مالهم، ويجدون له بالاً عندهم، ويكون بحيث يُوَّدُوْنَه بعد مقاساة الضيقِ، ليحصل الزجر. وهذا القدرُ يختلف باختلاف الأشخاص، وكان أهل الجاهلية قَدَّروها بعشرة من الإبل، فلما رأى عبد المطلب أنهم لاينزجرون بها بلَّغها إلى مائة، وأبقاها النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك، لأن العرب يومئذ كانوا أهلَ إبلٍ، غير أن النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك، في العرب المرابي الما المرابي

ځلدينج

رجمة اللاي الواسعة

جلديجم

لازم للعرب والعجم وسائر الناس، وليسوا كلُّهم أهلَ إبل، فقدَّر من الذهب ألف دينار، ومن القصة اتنى عشر ألف درهم، ومن البقر مائتى بقرة، ومن الشاء ألفى شاة. والسبب فى هذا: أن مائةَ رجل: إذا وُزَّعَ عليهم ألفُ دينار فى ثلاث سنين: أصابَ كلَّ واحد منهم فى سنة: ثلاثةُ دنانير وشيئ، ومن الدراهم ثلاثون درهمًا وشيئ، وهذا شيئ لا يجدون لأقل منه بالاً. و القبائل تتفاوت فيما بينها: يكون منها الكبيرة، ومنها الصغيرة، وضُبِطَتِ الصغيرةُ بخمسين، فإنهم أدنى ما تَتَقَرَّى بهم القريةُ، ولذلك جُعل القسامةُ خمسين يميناً، مُتَوزَّعَةً على بحمسين ، فإنهم أدنى ما تَتَقَرَّى بهم القريةُ، ولذلك جُعل القسامةُ خمسين يميناً، مُتَوزَعَةً على جمسين رجلاً؛ والكبيرة ضغفُ خمسين، فجعلت الديةُ مائةً، ليصيبَ كل واحد بعيرٌ أو بعيران، أو بعير وشيئ فى أكثر القبائل عند استواء حالهم. والأحاديث التى تدل على أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا رَحُصَتِ الإبلُ خَفَصَ من الدية، وإذا غَلَتُ رفع منها، فمعناها عندى: أنه كان يقضى بذلك على أهل الإبل خاصةُ، وأنت إن فَتَشُتَ عامَةَ البلاد وجدتهم ينقسمون إلى أهل تجاراتٍ وأموالٍ، وهم أهلُ الحضر، وأمل رعي، وهم أهل البدو، لا يُجاوزُهم حالُ الأكثرين.

گردانا گیا ہے جو بچپاس آدمیوں پرتقشیم ہونے والی میں۔اور بڑا قبیلہ بچپاس کا دوگنا ہے۔ پس دیت سوادن مقرر کی گئی، تاکہ ہرایک کوایک یا دواون پینچیں ۔یا ایک اون اور کچھ پنچ ،اکثر قبائل میں :ان کا حال معتدل ہونے کی صورت میں۔ اور وہ حدیثیں جواس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ نبی صلائی تیک پڑ جب اونٹ ارزاں ہوتے تھے تو دیت پست کر دیتے تھے اور جب گراں ہوتے تھے تو دیت اونچی کر دیا کرتے تھے۔ پس اس کے معنی میر نزد یک : یہ ہیں کہ آپ اس کا فیصلہ فرمایا کرتے تھے خاص طور پر اون والوں پر۔ اور اگر آپ تفتیش کریں عام مما لک کی تو آپ لوگوں کو پائیں گے کہ وہ منظسم ہوتے ہیں : (۱) تجارتوں اور اموال والوں میں ، اور وہ شہری ہیں (۲) اور ریوڑ پالے والوں میں ، اور وہ دیہاتی ہیں ۔ اکثر لوگوں کا معاملہ اس سے متجاوز نہیں ہوتا۔

كفارة قتل كي حكمت

سورة النساء آیت ۹۲ میں ارشاد پاک ب <sup>در</sup> اور جو محض کسی مؤمن کو نطحی سے قتل کرے، اس پرایک مسلمان بردہ (غلام یا باندی) کا آزاد کرنا ہے'' پھر دیت کے احکام ہیں۔ اس کے بعد ارشاد پاک ہے <sup>در</sup> پھر جس شخص کو بردہ نہ طرق متواتر دوماہ کے روزے ہیں۔ قوبہ کے طور پر منجانب اللہ یہ کفارہ ہے۔ اور اللہ تعالیٰ برٹے علم والے، برٹی حکمت والے ہیں'' انشر تے : شہر عمد اور قتل خطا میں دیت کے ساتھ کفارہ بھی واجب ہے۔ کفارہ: ایک مسلمان بردہ کو آزاد کرنا، اور وہ دستیاب نہ ہوتو متواتر دوماہ کے روز کے رکھنا ہے۔ یہ کفارہ اللہ تعالیٰ برٹے علم والے، برٹی حکمت والے ہیں'' گناہ دُخل جا تا ہے۔ دیت کے ساتھ کفارہ اس لئے مقرر کیا گیا ہے کہ وہ ایک عبادت ہے، جس مے قتل کا متاب نہ ہوتو متواتر دوماہ کے روز کر کھنا ہے۔ یہ کفارہ اس لئے مقرر کیا گیا ہے کہ وہ ایک عبادت ہے، جس محمل کا گناہ دُخل جا تا ہے۔ دیت تو ڈانٹ ہے۔ چونکہ دیت ما قلہ کواد اکر نی پڑتی ہے، اس لئے وہ قاتل کو خوب لعن طعن کر تے ہیں، اور اس کی جان کھاجاتے ہیں۔ چنا نچہ وہ پشیمان ہوتا ہے، اور آئیزہ ہو ایک حرک میں کہ معن کر تے اس سے گناہ معاف نہیں ہوتا۔ اور کفارہ ہے رہ ہواللہ کے درمیان پشیمانی پیدا ہوتی ہے۔ ہو خوب لعن طعن کر تے ہیں، اور اس کی جان کھاجاتے ہیں۔ چنا نچہ وہ پشیمان ہوتا ہے، اور آئیزہ ہے۔ اس لئے وہ قاتل کو خوب لعن طعن کر تے میں میں میں معام معاف نہیں ہوتا۔ اور کفارہ ہے بندے اور اللہ کے درمیان پشیمانی پیدا ہوتی ہے۔ بندہ خدا کے ما من شر

جلديجه

رجمة اللار الواسعة

قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيُرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ الآية. أقول: إنـما وجب في الكفارة تحرير رقبة مؤمنة، أو إطعام ستين مسكينا: ليكون طاعة مُكَفِّرَةً لـه فيـما بينه وبين الله؛ فإن الديةَ مَزْجَرَةٌ، تورث الندم بحسب تضييق الناس عليه، والكفارةَ فيما بينه وبين الله تعالى.

ترجمہ: کفارہ میں ایک سلمان بردہ کا آزاد کرنا، یا ساتھ سکینوں کو کھلانا (یہ تسام کے) ای لئے واجب ہواہے کہ دہ (تحریر یا اطعام) اس کے لئے گناہ مثانے والی عبادت بن جائے، اس کے اور اللہ کے مابین۔ پس بیشک دیت زجر کا ذریعہ ہے، دہ پشیمانی پیدا کرتی ہے اس پرلوگوں کے تنظی کرنے کے اعتبارے۔ اور کفارہ (پشیمانی پیدا کرتا ہے) اس کے اور اللہ کے مابین۔ پشیمانی سیدا کرتی ہے اس پرلوگوں کے تنظی کرنے کے اعتبارے۔ اور کفارہ (پشیمانی پیدا کرتا ہے) اس کے اور اللہ کے مابین۔ پشیمانی سیدا کرتی ہے اس پرلوگوں کے تنظی کرنے کے اعتبارے۔ اور کفارہ (پشیمانی پیدا کرتا ہے) اس کے اور اللہ کے مابین۔ ملحوظہ بقو لہ: او اطعام ستین مسکینا: تمام سخوں میں اس طرح ہے مگر یہ تسام کے۔ ساتھ مسکینوں کو کھلانا ظہار کے کفارہ میں ہے قتل کے کفارہ میں بردہ نہ ملنے کی صورت میں دوماہ کے متو اتر روزے ہیں۔ پس او (خرف تخیر ) بھی صحیح نہیں۔

قتل تین ہی صورتوں میں جائز ہے

حدیث — رسول اللہ مَظلنیَّ اللہ صلی این میں ایے مسلمان کا خون کرنا جا ئزنہیں جو گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ،اور بیہ کہ میں اللہ کارسول ہوں ،مگرتین باتوں میں ہے کسی ایک بات کی وجہ ہے : جان کے بدلہ میں جان ،شادی

شده زنا کار، اوراب دین ےجدا ہونے والا، جماع مسلمین کو چھوڑ نے والا' ( شنق علیہ مقلوٰ ہو مدینہ ۳۳۳ ) تشریح: تمام ادیان کا یہ متفقد اصول ہے کہ کی کاقل این مصلحت کلید (مفاد عامہ ) ہی کی دوجہ سے جائز ہے جوقل کے بغیر حاصل نہ ہو کتی ہو۔ اور ای صلحت کو نظر انداز کر ناقل سے زیادہ خرابی پیدا کر نے دالا ہو۔ سورۃ البقرۃ آیت کا۲ میں یہی جات بیان کی گئی ہے کہ'' فنند پردازی قتل سے بد در جہا بر بھی ہوئی ہے!'' یعنی فنند و فساد رو کنے کے لئے قتل روا ہے۔ چنا نے جو تر آن کر یم میں قوانین شرعید اور مصلحت کو فقل انداز کر ناقل سے زیادہ خرابی پیدا کر نے دالا ہو۔ سورۃ البقرۃ آیت کا۲ میں یہی جو تر آن کر یم میں قوانین شرعید اور حدود اللہ بینا زل ہو نی شروع ہو کی ہے!' یعنی فنند و فساد رو کنے کے لئے قتل روا ہے۔ چنا نچہ اور این صلحت کلیہ کا اضباط کیا جائے جس کی رو سے کسی کو قتل کرنا جائز ہے۔ کیونکد اگر انصباط نہیں کیا جائے گا، اور بات یو نہی تھوڑ دی جائے گی تو حکام ایسے لوگوں کو قتل کر میں گر دن جائز ہے۔ کیونکد اگر انصباط نہیں کیا جائے گا، اور بات یو نہی کلیہ کے دائرہ میں لیا کی جائے جس کی رو سے کسی کو قتل کر نا جائز ہے۔ کیونک اگر انصباط نہیں کیا جائے گا، اور بات یو نہی میوٹر دی جائے گی تو حکام ایسے لوگوں کو قتل کر میں گر جن کا قتل کر کن مصلحت نہیں ہے۔ وہ غلط نہ کی سے اس کے قتل کو مصلحت کلیہ کے دائرہ میں لیا کمیں گر جن تی تو تو کی تکی تو تک کر کا مصلحت نہیں ہے۔ وہ غلط نہیں کیا جائے گا، اور بات یو نہی کی کی اس مصلحت سے لیور قصاص قتل کر میں گر دن کو تر کر نام مسلحت نہیں ہے۔ وہ غلط نہ مصل کے کل کو منظر طر مایا: سورۃ البقرۃ آیت 20 میں اشارہ ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''اور تر جر کا ذریا جہ ہی ہیں ہیں ہیں دیرکانی ہو ہے دی کی طر ف سورۃ البقرۃ آیت 20 میں اشارہ ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''اور تہ جارت میں ہو کی زیر کانی ہو ہے۔ اور اس مصلحتیں ہیں ہو کی زیر کانی کی خوند دو ان کی سے مصلحتیں ہیں۔ جن کی طر ف سورۃ البقرۃ آیت 20 میں اشارہ ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''اور تہ جر اور تر ہم میں بڑی زیر کانی ہے، اے تھندو!'' جُلْدِ پَجْم

کیونکہ قصاص کے خوف سے ہرکوئی کسی کوتل کرنے سے رُک جائے گا پس دونوں کی جان محفوظ رہے گی۔ اور قصاص کے سبب قاتل دمقتول کے قبائل بھی محفوظ ومطمئن رہیں گے۔ کیونکہ لوگ قاتل غیر قاتل کا لحاظ نہیں کرتے، جو بھی ہاتھ آتا ہ اس کونمٹادیتے ہیں۔اور جواب اور جواب الجواب کا بیسلسلہ چلتار ہتا ہے،اور فریقین کی ہزاروں جانیں چلی جاتی ہیں، پس ایک قصاص میں ہزاروں جانوں کا بچاؤہ ہے۔ای مصلحت کلیہ کی وجہ سے قصاصاً قتل کرنا جائز ہے۔

دوسری صلحت - شادی شده زنا کارکوسنگ ارکرنا - زناتمام مذاجب میں بہت بڑے گنا ہوں میں شار ہے۔ اور شادی شدہ زانی تولل کرنا انسانی فطرت کا تقاضا ہے۔ انسان اگر طیم المز ان ہوتو وہ اس پر غیرت کھا تا ہے کہ اس کی بیوی میں کوئی اس کے ساتھ مزاحت کرے، جیسے دوسرے چو پایوں کا حال ہے۔ مگر جانو را یے مواقع میں لڑتے ہیں۔ اور مرتے مارتے ہیں۔ اور انسان جانتا ہے کہ باہم لڑنا مملکت کو ویران کرتا ہے، اس لئے وہ قانون کا سہار الیتا ہے۔ چنا نچدان پر بی بات واجب کی گئی کہ کھن زانی کو صفحة ستی سے مثاد یا جائے تا کہ عورتوں کو تراب کرنے کا سلسلہ موقوف ہو (رحمة اللہ ایر یا تیسری مصلحت - دین سے پھر جانے والے کو تک کرنا - مرتد: االلہ کے دین کے مقابلہ میں بے با کی اختیار کرتا ہم مصلحت ہے۔

فائدہ: فقد میں اِن تین شخصوں کے علاوہ بھی چندلوگوں کاقل جائز رکھا گیا ہے۔مثلاً حملہ آورکول کرنا جائز ہے۔ اورامام مالک رحمہ اللہ کے نزدیک اس راہ زن کو بھی جس نے کسی کول نہیں کیا جل کرنا جائز ہے۔ کیونکہ ان کے نزدیک امام کو اختیار ہے کہ چاروں سزاؤں میں سے جوسز امناسب خیال کرے، دے (رحمہ اللہ ۱۳۵۶) ای طرح جادو گراوراغلام کرنے والے کو قتل کرنے کا احادیث میں ذکر آیا ہے: پس ان کو تاویل کے ذریعہ مذکورہ تین مصالح کلیہ کی طرف لوٹایا جائے گا۔مثلاً : حملہ آور: النفس بالنفس میں شامل ہے۔ آدمی اپنی جان بچانے کے لئے حملہ آورکول کر تا ہے۔ اوراہ زن : مرتد کے ساتھ کو ہے، کیونکہ دونوں فتنہ پرداز ہیں ( بیفائدہ کتاب میں ہے)

فائدہ: مرتد کاقل محض ارتداد کی دجہ سے نہیں ہے۔ بلکہ اس کی فتنہ پردازی کے اندیشہ ہے۔ چنانچہ مرتدہ کوقتل نہیں کیا جاتا۔نظر بند کردیا جاتا ہے۔اور دوسری عورتوں کو اس سے ملنے ہے روک دیا جاتا ہے۔اور مرد کونظر بند نہیں کیا جاسکتا۔ یہ بات مرد کے موضوع کے خلاف ہے۔اور جب اس کو گھو منے پھرنے کی آزادی ہو گی تو وہ لوگوں کے ذہن بگاڑےگا،اور فتنہ میں مبتلا کرےگا،اس لئے اس کوتل کرنا ضروری ہے۔

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يحل دمُ امرِئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله، إلا بإحدى ثلاث: النفسُ بالنفس، والثيبُ الزانى، والمفارِقُ لدينه: التاركُ للجماعة " أقول: الأصل المُجْمَعُ عليه في جميع الأديان: أنه إنما يجوز القتلُ لمصلحةٍ كليةٍ، لا تتأتى رحمة اللار الواسعة

بدونه، ويكون تركها أشدَّ إفسادًا منه، وهو قوله تعالى: ﴿وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ﴾ وعندما تَصَدَّى النبى صلى الله عليه وسلم للتشريع وضرب الحدود: وجب أن يَضْبِطَ المصلحة الكلية المُسَوِّعَة للقتل؛ ولو لم يَضْبِطُ وترك سُدىً: لقتل منهم قاتلٌ من ليس قتلُه من المصلحة الكلية، ظنًا أنه منها، فضبط بثلاث:

[١] القصاصُ : فإنه مزجرةٌ، وفيه مصالحُ كثيرةٌ، قد أشار الله تعالى إليها بقوله : ﴿وَلَكُمْ فِيُ الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُوْلِي الْأَلْبَابِ﴾

[٢] والثيب الزانى : لأن الزنا من أكبر الكبائر فى جميع الأديان، وهو من أصلِ ما تقتضيه الجبلة الإنسانيةُ، فإن الإنسان عند سلامة مزاجه يُخلق على الغيرة: أن يُزاحمَه أحدٌ على موطوء تبه كسائر البهائم، إلا أن الإنسان استوجب أن يَعْلم ما به إصلاح النظام فيما بينهم، فوجب عليهم ذلك.

[٣] والمرتد: اجْتَرَأَ على الله ودينه، وناقض المصلحةَ المرعيةَ في نصب الدين وبعثِ الرسل. وأما ماسوى هؤلاء الثلاث: مما ذهبت إليه الأمة، مثلُ الصائل، ومثلُ المحارب، من غير أن يَقْتُلَ أحدًا، عند من يقول بالتخيير بين أَجْزِيَةِ المحارب: فيمكن إرجاعُه إلى أحد هذه الأصول.

ہے دین کے قیام اور رسولوں کی بعث میں ۔ (فائدہ) اور رہے وہ قتل جوان تین کے علاوہ ہیں: ان قلوں میں ہے جن کی طرف امت گٹی ہے، جیسے حملہ آور، اور جیسے راہ زن، بدوں اس کے کہ وہ کسی کوتل کرے، اس امام کے نزدیک جوراہ زنوں کی سزاؤں میں تخییر کے قائل ہیں: پس ممکن ہے اس کولوٹانا اُن اصولوں میں ہے کسی ایک کی طرف۔ کہ

قسامه كى حكمت اوراس كاسبب

حدیث - حضرت ابن عباس رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ زمانہ جاہلیت میں تسامہ کا پہلا واقعہ بنو ہاشم میں پیش آیا تھا۔ ایک ہاشمی کو قریش کی ایک دوسری شاخ کے آدمی نے مزد دور رکھا۔ اور سفر میں لے گیا۔ مزدور نے اونٹ کے پیر باند ص کی رشی ایک دوسرے ہاشی کو دیدی۔ اس پر مز دور رکھنے والے نے اس کو قل کر دیا، اور معاملہ چھپا دیا۔ مگر مرنے والے نے ایک یمنی کو وصیت کی کہ دہ اس قمل کی خبر ابوطالب کو پہنچائے۔ جب ابوطالب کو اس کی اطلاع ہوئی تو وہ قاتل کے پاس گئے۔ اور کہا: تین باتوں میں سے ایک بات پسند کر: اتو دیت کے سواونٹ ادا کر کہ تو نے ہمارے آدمی کو قوم تاتل کے پاس گئے۔ پیچاس آدمی قسمیں کھا کمیں کہ تو نے اس کو تائی کی جبر ابوطالب کو اس کی اطلاع ہوئی تو وہ قاتل کے پاس گئے۔ پیچاس آدمی قسمیں کھا کی مزیر او طالب کو پہنچائے۔ جب ابوطالب کو اس کی اطلاع ہوئی تو وہ قاتل کے پاس گئے۔ اور کہا: تین باتوں میں سے ایک بات پسند کر: یا تو دیت کے سواونٹ ادا کر کہ تو نے ہمارے آدمی کو قل کیا ہے۔ یا تیر کی قوم ک پیچاس آدمی قسمیں کھا کی میں کہ تو نے اس کو تل میں ایک ہو کہ تو میں کے بار کے تاک کی تو ہوں کی تو ہو میں کر

٥ اوسور بالمشرار ٥-

جلديجم

جُلدَيَجَم

تشریح: قسامداور شم کے معنی ہیں: حلف برداری ۔ یعنی اگر کوئی شخص کی جگہ مقتول پایا جائے۔ اور ہر چند کوشش کے باوجود قاتل کا پند نہ چلے، تو قاتل کا پند چلانے کی آخری صورت ہیہ ہے کہ جہاں لاش ملی ہے وہاں کے پچاس آدمیوں سے قسم لی جائے کہ نداخصوں نے قتل کیا ہے، نہ وہ قاتل کو جانے ہیں۔ اگر دہ قسمیں کھالیس تو استی والوں پر دیت لازم ہوگ قسامہ کا رواج زمانہ جاہلیت سے چلا آر ہا تھا۔ ابن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ سب سے پہلے ابوطالب نے قسامہ کا رواج زمانہ جاہلیت سے چلا آر ہا تھا۔ ابن عباس رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ سب سے پہلے ابوطالب نے قسامہ کے ذریعہ جھگڑ انمٹایا ہے۔ اور قسامہ میں بڑی مصلحت ہے۔ کیونکہ قتل کی پھی خفی جگہ میں یا تار یک رات میں ہوتا ہ کہاں کوئی گواہ نہیں ہوتا، ایسی صورت میں قاتل کا پند چلانے کی ایک صورت قسامہ ہے۔ کیونکہ مقتول کے ورثا ہ قسمیں کھانے کے لئے معتبر لوگوں کا انتخاب کریں گے، اور پچاس کی تعداد بہت بڑی تعداد ہے۔ اس سے گا ڈوں آبادہوتا ہے۔ ابن بڑی تعداد میں اگر کوئی بھی قاتل سے واقت ہوگا تو وہ ضرور نشاند ہی کر کے گا۔ جھوٹی قسمیں کھا کے گا۔ اور آگراس سے کوئی تعداد میں اگر کوئی بھی قاتل سے واقت ہوگا تو وہ ضرور نشاند ہی کر کے گا۔ جھوٹی قسمیں کھا تے گا۔ اور آگر اس قسم می خوٹی قتل کو یہ کہ کرچھوڑ دیا جائے کہ گواہ نیں لہٰذا معاملہ رفع دفع او تو کو گو گی پر دیو ہی گھا ہیں گا۔ اور آگر اس قسم سے اور اگر بے دلیل مقتول کے در قاء کا دعوی میں لیا ڈی معامہ ہے تو ہر کوئی اپنے دیٹن پر دیو ہی تھو کی ہی گا۔ اور کی تا مہ ہوجا نے گا

قسامہ سے فیصلہ کیا جائے۔

قسامہ کی علت : قسامہ کے سبب میں اختلاف ہے کہ کس صورت میں قسامہ ہوگا،اور کس صورت میں نہیں ہوگا؟: احناف کے نز دیک : اگر کوئی ایسی لاش ملی ہے جس پرزخم کا نشان ہے، مثلاً اس کو پیٹا گیا ہے یا گلا گھونٹا گیا ہے،اوروہ لاش ایسی جگہ ملی ہے جو کسی قوم کی حفاظت ونگرانی میں ہے، جیسے محلّہ یا مسجد یا کسی گھر میں ملی ہے (یابستی سے اتن تہ کہ فریا دکر نے والے کی آواز لوگوں تک پہنچ سکتی ہے) توقشتمیں کھلائی جائیں گی۔اور اگر لاش پر کوئی نشان نہیں، او ڈاکٹر کی رپورٹ بھی طبعی موت کی ہے یا گاؤں سے بہت دور ویزانہ میں ملی ہے تو قسامہ نہیں ہوگا۔احناف نے بی علت عبد اللہ بن سہل کے واقعہ سے اخذ کی ہے۔ کیونکہ وہ واقعہ زمانہ اسلام کا ہے۔

اور شوافع دغیرہ کے نزدیک : اگر کوئی مقتول پایا گیا ہے، اور کسی شخص پر شبہ ہے کہ اس نے قتل کیا ہے۔ اور یہ شبہ یا تو مقتول کے نزع بیان سے پیدا ہوا ہے، یا ناتمام شہادت (ایک شخص کی گواہی) سے، یا اس قشم کی کسی اور بات سے، مثلاً قتل کی جگہ سے ایک شخص خون آلود خبخر کیکر بھا گاتو قسامہ ہوگا۔ اور اگر کسی پر کوئی شبہ ہیں تو قسامہ نہیں ہوگا۔ ان حضرات نے بیہ علت : ابوطالب کے فیصلہ دالے داقعہ سے اخذ کی ہے۔ اس واقعہ میں ایک شخص نے خبر دی تھی، جس سے شبہ پیدا ہوا تھا۔

واعلم: أنه كان أهل الجاهلية يحكمون بالقسامة، وكان أولُ من قضى بها أبو طالب، كما بين ذلك ابن عباس رضى الله عنهما، وكان فيها مصلحة عظيمة: فإن القتل ربما يكون فى المواضع الخفية والليالي المظلمة، حيث لاتكون البينة، فلو جُعل مثلُ هذا القتل هدرًا، لاجترأ الناس عليه، وَلَعَمَّ الفسادُ؛ ولو أُخذ بدعوى أولياءِ المقتول بلاحجة، لادًّعى ناسٌ على

حمت اللار الواسعة

جُلْدَ پَنِجَ كل من يُعَادُونُه، فوجب أن يؤخذ بأيمانِ جماعةٍ عظيمةٍ، تَتَقَرَّى بها قريةٌ، وهم خمسون رجلًا، فقضى بها النبي صلى الله عليه وسلم، وأثْبَتَهَا. واختلف الفقهاء في العلة التي تُدار عليه القسامة: فقيل: وجودُ قتيل، به أثرُ جراحةٍ، من ضرب أو خَنِقٍ، في موضع هو في حفظ قوم، كمحلة، ومسجد، ودار، وهذا مأخوذ من قصة عبد الله بن سهل، وُجد قتيلًا بخيبر، يَتَشَحُّطُ في دمه. وقيل: وجودُ قتيلٍ وقيام لوثٍ على أحدٍ أنه القاتل، بإخبار المقتول، أو شهادةٍ دون النصاب، ونحوه، وهذا مأخوذ من قصة القسامة التي قضى بها أبو طالب.

141

ترجمہ: اور جان کیں کہ زمانہ جاہلیت کے لوگ قسامہ کے ذریعہ فیصلہ کیا کرتے تھے۔ اور سب سے پہلے جس نے قسامہ کے ذریعہ فیصلہ کیا، وہ ابوطالب بتھے، جیسا کہ ابن عباسؓ نے بیہ بات بیان کی ہے۔اور قسامہ میں بڑی مصلحت ہے: کیونکہ قتل بھی مخفی جگہوں میں اور تاریک راتوں میں ہوتا ہے جہاں گواہ نہیں ہوتے، پس اگر اس قتم کے قتل کورا نگاں کر دیا جائے تو لوگ قُتل پر دلیر ہوجا ئیں گے، اور فساد عام ہوجائے گا۔اورا گربے دلیل مقتول کے ورثاء کا دعوی مان لیا جائے ، تو لوگ ہرائ فی پردعوی کریں گے جس ہے دہ دشمنی رکھتے ہیں۔ پس ضروری ہوا کہ ایسی بڑی جماعت کی قسموں کولیا جائے جن ے گاؤں آباد ہوتا ہے۔اور وہ بچاس مرد ہیں (عورتوں بچوں فیتے میں نہیں پی جائیں گی) پس نبی ﷺ کی اس کا فیصلہ كيا،اوراس كوثابت ركها \_\_\_\_ اورفقهاء ف أس علت مين اختلاف كياب جس يرقسامه كهوماياجاتاب: بس كها كيا: علت: ایے مقتول کا پایا جانا ہے جس پرکسی زخم کا نشان ہو، جیسے پٹینا یا گھلا گھونٹنا، ایسی جگہ میں (لاش ملی ہو) جوکسی قوم کی حفاظت میں ہو، جیسے محلّہ اور مسجد اور یہ بات عبد اللہ بن تہل کے واقعہ ہے لی ہوئی ہے جو خیبر میں مرے ہوئے یائے گئے تھ، جوابے خون میں کتھڑے ہوئے تھے۔ اور کہا گیا: مقتول کا پایا جانا اور کسی پر شبہ کا موجود ہونا ہے کہ وہ ی قاتل ہے: مقتول کے بتلانے سے، پانصاب سے کم گواہی سے، اور اس کے مانند سے۔ اور بیہ بات قسامہ کے اس واقعہ سے لی ہوئی ہے جس میں ابوطالب نے فیصلہ کیا ہے۔

\$

ذمی کی نصف دیت ہونے کی وجہ

حديث --- حضرت عبداللدين عمر وبن العاص رضى الله عنهما - مروى - كه "كافر ( ذى ) كى ديت :مسلمان كى ديت ٢ وهي بي (مقلوة حديث ٣٣٩٦) اورنسائي اورتر ندى كى روايت مي ب: عَقْلُ أهل الذمة: نصف عقل المسلمين: وهم اليهود والنصارى: ذميوں كى يعنى يہودونصارى كى ديت: مسلمانوں كى ديت ت آدهى ب(جامع المكنور بيك المكر -

الاصول حدیث ۲۳۹۴ کتاب الدیات) تشریح : د میوں کی دیت : مسلمانوں کی دیت ہے آدھی دووجہ ہے ہے: پہلی وجہ: پہلے بیان کی جا چک ہے کہ اسلام کی عظمت خلا ہر کرنا ضروری ہے۔ اور وہ اس طرح خلا ہر ہوگی کہ مسلمان کو کا فر پرتر جیح دی جائے ، ور نہ صدف اور خزف ایک مول ہوجا کیں گے۔ دوسری وجہ: ذمی نے قتل سے مسلمانوں میں بہت کم بگاڑ پیدا ہوتا ہے، اور اس میں گناہ بھی زیادہ نہیں۔ کیونکہ کا فر در هنیقت مباح الدم ہے۔ اس کا خون عارض طور پر عقد ذمہ کی وجہ ہے تحفوظ ہوا ہے، پس اس کا قتل ، خس کم جہاں پاک کی مثال ہے۔ مراح الدم ہے۔ اس کا خون عارض طور پر عقد ذمہ کی وجہ ہے تحفوظ ہوا ہے، پس اس کا قتل ، خس کم جہاں پاک کی مثال ہے۔ مراح الدم ہے۔ اس کا خون عارض طور پر عقد ذمہ کی وجہ ہے تحفوظ ہوا ہے، پس اس کا قتل ، خس کم جہاں پاک کی مثال ہے۔ مراح الدم ہے۔ اس کا خون عارض طور پر عقد ذمہ کی وجہ ہے تحفوظ ہوا ہے، پس اس کا قتل ، خس کم جہاں پاک کی مثال ہے۔ مراح الدم ہے۔ اس کا خون عارضی طور پر عقد ذمہ کی وجہ ہے تحفوظ ہوا ہے، پس اس کا قتل ، خس کم جہاں پاک کی مثال ہے۔ مروری ہے۔ فر کہ دوری ہے تک میں میں الدی میں میں نہ میں دیت یعنی آدر کی میں ان ہوں کے میں کہ کہ کہ میں میں ال کی مثال ہے۔ مروری ہے۔ مروری ہے۔ اس ما لک رحمہ اللہ کے مسلک پر بیان فر مائی ہے۔ ام مثاف میں رحمہ اللہ کے زود کی کی دیت اور میں کہ میں اس کی جہ ہوری یا عیں ان ہے ہوں کی دیت چار ہزار درہم یعنی مسلمان کی تہائی دیت ہے، اور محموی یا ہندو ہوت

- کل آٹھ سودرہم ہیں۔ ادراحناف کے نزدیک: ذمی اورمسلمان کی دیت ایک ہے۔اورروایات اس باب میں مختلف ہیں۔احناف کی دلیل
  - درج ذیل دورواییتی میں:

لى كم روايت: مراسيل انى داؤد (س ١٩١٢ دية الذمى ) ميں حضرت سعيد بن مستب رحمه الله سے مروى ب: دية كلّ ذى عهد فى عهده ألف ديناد :رسول الله سليني يكم فرمايا: "برو وضص جس سے عہدو پيان ہو: زمانة عہد ميں اس كى ديت ايك بزار بن

دوسرى روايت: ترمذى نے حضرت أبن عباس رضى الله عنہما ے بيدواقعہ روايت كيا ہے كہ قبيله بنى عامر كے دو تخص نبى مِلَانَيْقَةِ يَلِمُ ہے عہد و پيان كرك **گل**ٹ رہے تھے: حضرت تحمر و بن أمية ضمر ى اوران كے ساتھى كواس عہد كاعلم نبيس تھا۔ چنانچہ انھوں نے ان كوتل كرديا۔ نبى مِلَانَيْقَةِ يَلَمْ نِدونوں كى مسلمانوں والى ديت ادافر مائى (جامع الاصول حديث التر

اوراس کی وجہ میہ ہے کہ ذمی کی جان ومال کی حفاظت کی ذمہ داری اسلامی حکومت نے لی ہے۔ پس حکومت اس ذمہ داری سے ای وقت عہدہ برآ ہو سکتی ہے جب ذمی کی جان کا مسلمان سے قصاص لیا جائے ،اوراس کی دیت بھی مسلمانوں والی ادا کی جائے۔ غیر سلم اسی صورت میں اسلامی حکومت میں اطمینان سے رہ سکتے ہیں۔رہی اسلام کی عظمت تو وہ ایفائے عہد سے بھی ظاہر ہوتی ہے۔

|                                   | قال صلى الله عليه وسلم: " دية الكافر نطرف دية المسلم" |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ة بالملة الإسلامية، وأن يُفَضَّلَ | أقول : السبب في ذلك ماذكرنا قبلُ: أُنْ يجب أن يُنَوّ  |
|                                   | - ۵ اوسود ور بیدایین که ۲۰                            |

LL 12

رحمت اللاي الواسعة

المسلمُ على الكافر، ولأن قتل الكافر أقلُّ إفسادًا بين المسلمين، وأقلُّ معصيةً، فإنه كافر مباحُ الأصل، يَندفع بقتله شعبةٌ من الكفر، وهو مع ذلك ذنبٌ وخطيئةٌ وإفساد في الأرض، فناسب أن تخفف ديته.

ترجمہ بین کہتا ہوں : سبب ( حکمت ) اس میں وہ بات ہے جس کوہ م نے قبل ازیں ذکر کیا ہے کہ (۱) ضروری ہے کہ ملت اسلامیہ کی شان بلند کی جائے۔ اور یہ بات ہے کہ مسلمان کو کا فر پرترجیح دی جائے (۲) اور اس لئے کہ کا فرکا قتل : بہت کم ہے مسلمانوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرنے کے اعتبار سے یعنی مسلم معا شرہ پر این کا کوئی خاص انٹر نہیں پڑتا۔ اور بہت کم ہے مسلمانوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرنے کے اعتبار سے یعنی مسلم معا شرہ پر این کا کوئی خاص انٹر نہیں پڑتا۔ اور بہت کم ہے مسلمان کو کا فر پرترجیح دی جائے (۲) اور اس لئے کہ کا فرکا قتل : بہت کہ مہ محا شرہ پر این کا کوئی خاص انٹر نہیں پڑتا۔ اور بہت کم ہے مسلمانوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرنے کے اعتبار سے یعنی مسلم معا شرہ پر این کا کوئی خاص انٹر نہیں پڑتا۔ اور بہت کم ہے مسلمانوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرنے کے اعتبار سے یعنی مسلم معا شرہ پر این کا کوئی خاص انٹر نہیں پڑتا۔ اور وہ قتل ہے گئاہ کے اعتبار سے ، پس بیشک وہ مباح الاصل کا فر ہے۔ اس کے قتل سے دفع ہوتی ہے کفر کی ایک شاخ۔ اور وہ قتل ہے گئاہ کے اعتبار سے ، پس بیشک وہ مباح الاصل کا فر ہے۔ اس کے قتل سے دفع ہوتی ہے کفر کی ایک شاخ۔ اور وہ قتل ہے گئاہ ہے اعتبار ہے ، پس بیشک وہ مباح الاصل کا فر ہے۔ اس کے قتل سے دفع ہوتی ہے کوئی کی جائے۔ اور وہ قتل ہے ، پس ہم گناہ اور نمان میں بگاڑ پھیلا نا ہے ، پس مناسب ہے کہ اس کی دیت ہلکی کی جائے۔ مسلم اور بھی دو تا ہا گئا ہے ، پس مناسب ہے کہ اس کی دیت ہلکی کی جائے۔ گئی کہ جائے ۔ کہ مہ کہ سی گئا

بَحْنِين مِيں بُر دہ واجب ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ دوعورتیں لڑیں۔ایک نے دوسری کو پھریاڈ نڈامارا۔جس سے اس کا پیٹ کا بچہ کر گیا۔ نبی ﷺ نے اس میں بُر دہ:غلام یا باندی کا فیصلہ فرمایا (مشکوۃ احادیث ۲۳۸۷ تا ۳۴۸۹)

تشریح جنین (پیٹ کے بچہ) میں دوجہتیں ہیں :ایک اس کے مستقل جان ہونے کی۔ اس لحاظ سے جان کے بدلہ میں جان ہونی چاہئے۔دوم :اس کے ماں کا جزءاور عضو ہونے کی۔ کیونکہ ابھی وہ ماں کے تابع تھا،مستقل نہیں۔ اس لحاظ سے جنین کو گجروح ( زخموں ) کے بمزلہ قرار دینا چاہئے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے دونوں جہتوں کا لحاظ کر کے بردہ واجب کیا، جوجان بھی ہے اور مال بھی۔ پس قربان جائے اس عدل وانصاف کے!

وقضى صلى الله عليه وسلم فى الإملاص بِعُرَّةٍ: عبدٍ أو أمةٍ. اعلم: أن الجنين فيه وجهان: [1] كونه نفساً من النفوس البشرية، ومقتضاه: أن يقع فى عوضه النفسُ. [٣] وكونه طرفًا وعضوًا من أمه، لايستقل بدونها، ومقتضاه: أن يُجعل بمنزلة سائر الجروح فى الحكم بالمال، فَرُوْعِيَ الوجهان: فَجُعل دِيتُه مالاً: هو آدمى، وذلك غاية العدل.

ترجمہ : جان لیں کہ جنین میں دو پہلو ہیں :(۱) اس کا جان ہونا انسانی جانوں میں سے۔اور اس کا نقاضا بیہ ہے کہ اس کے بدلہ میں نفس واقع ہو(۲) اور اس کا اپنی ماں کا نکڑا اور عضو ہونا۔ وہ اپنی ماں کے بغیر مستقل نہیں۔اور اس کا نقاضا بیہ ہے ۔

| وَجْمِتْهُ اللَّهُ الْعَالَيُوَالْسَعَةِ بَ | 222                             | جُلِدِ پَجْجَبُم                            |
|---------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------|
| دونوں جہتوں کی رعایت کی گٹی: پس اس          | ل کے ذریعہ فیصلہ کرنے میں ۔ پس  | کہ گردانا جائے وہ دیگر زخموں کے بمنز لہ، ما |
|                                             | ب-اور بدانتهائى درجدكا انصاف ب! | کی دیت ایسامال گردانی گٹی جو کہ وہ انسان    |
| $\Delta$                                    | $\Sigma$                        | 22                                          |

زخمول کے احکام اوران کی حکمتیں

جوظلم وتعدّی انسان کے اعضاء پر کی جائے یعنی جان کر یاغلطی ہے کوئی عضو کاٹ دیا جائے ،یا زخم لگایا جائے ،اوراس سے آ دمی کی موت واقع نہ ہوتو اس کا حکم تین اصولوں پر بنی ہے :

اصل اول - زخم عمداً ہواور مساوات ممکن ہوتو قصاص واجب ہے - اگرزخم عمداًلگایا ہو، یا کوئی عضوکا نا ہو، اور برابری ممکن ہو، اورزخم کے سرایت کرنے کا، اور آ دمی کی ہلا کت کا اندیشہ نہ ہوتو قصاص واجب ہے۔ اور اس کی بنیاد : سورۃ المائدہ کی آیت ۵۶ ہے۔ ارشاد پاک ہے :'' اور ہم نے اُن (یہود) پر اُس (تو رات) میں فرض کیا کہ جان کے بدلے جان، اور آ تکھ کے بدلے آ تکھ، اور ناگ کے بدلے ناک، اور کان کے بدلے کان، اور دانت کے بدلے دانت، اور زخموں میں بدلہ ہے' اور گذار کہ شریعتوں کے وہ احکام جو ہماری شریعت میں بلاتکیر نقل کئے گئے ہیں وہ ہمارے لئے بھی جست ہیں۔ اور ایس کی شری خموں میں قصاص کی وجہ وہی ہے جونش میں قصاص کی دجہ ہے کہ اس میں بڑی زندگی ہے، ورنہ پیسلسلد لامتا ہی حدک چک

دانت کا قصاص: ریتی (رندے) کے ذریعہ لیاجائے ۔۔۔ اگر کسی نے دوسرے کا دانت توڑ دیا تو سوہن سے اس کا دانت ریت دیاجائے ،اکھاڑا نہ جائے کہ اس میں زیادہ تکلیف ہے ( مگراب انجکشن دیکر اکھاڑنا زیادہ آسان ہے )

ديگرزخمون كاقصاص جوزخم موضحه جيسے ہيں يعنى ان ميں مساوات ممكن بوّان ميں بھى قصاص واجب ہے۔اوران ميں قصاص كاطر يقد بيہ بحدزخم كى گہرائى كااندازہ كرك ،اٹ كے بقدر چھرى پكڑى جائے۔ پھرا تنازخم لگایا جائے ۔ اورا گرزخم ايسا لگایا ہے كہ ہڈى ٹوٹ گئى ہوتو قصاص نہيں ليا جائے گا، بلكہ ديت واجب ہوگى ، كيونكہ ہڈى توڑنے ميں ہلا كت كاانديشہ ہے۔ تھپٹر اور چينكى كا قصاص : اگر كى كوطمانچه مارا يا چينكى بھرى تو بعض تابعين كے نزديك قصاص ہے۔ مگرا تمار ميں انديش ہے۔ نزديك بيہ چيزيں قابل قصاص : اگر كى كوطمانچه مارا يا چينكى بھرى تو بعض تابعين كے نزد كي قصاص ہے۔ مگرا تمار ميں اس ليے ديت واجب ہوگى ہوتى كا معاملہ مختلف ہے۔

رحمة اللارالواسعة خلديج 140

اصل دوم - زخم علطی سے لگاہو، یازخم میں برابری ممکن نہ ہو،توزخم کے لحاظ سے دیت واجب ہوگی - اوراس کی چند صورتیں ہیں:

پہلی صورت: زخم ایسالگایا ہو کہ اس سے انسان کی کوئی قوت نافعہ، مثلاً پکڑنا، چلنا، دیکھنا، سننا، عقل اور قوت باہ زائل ہوگئی ہو، اور اس درجہ زائل ہوگئی ہو کہ دشخص لوگوں پر بار ہو گیا ہو، اپنے دنیوی کا م خود انجام نہ دے سکتا ہو، اس زخم کی وجہ سے لوگوں کے درمیان آنے میں اس کو عارمحسوس ہوتا ہو، اس کی شکل بگڑ گئی ہو، اللہ کی بناوٹ میں فرق آگیا ہو، اور اس زخم کا اثر اس کے جسم میں زندگی بھر باقی رہنے والا ہو، تو پوری دیت واجب ہے۔

اوراس کی دجہ بیہ ہے کہ ایسا زخم ظلم عظیم ہے۔ اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی، شکل بگاڑنا، اوراس کے ساتھ عارلاحق کرنا ہے۔ اورلوگ زخموں سے بچانے میں ویسی دلچی نہیں لیتے جیسی قتل کے معاملہ میں لیتے ہیں۔ لوگ مظلوم کوقتل سے تو بچاتے ہیں، مگر زخموں سے بچانے کے لئے کوئی نہیں آتا۔ حاکم، ظالم اوراس کا جتھہ، بلکہ مظلوم کا جتھہ بھی اس معاملہ کو بہت ہی معمولی مجھتا ہے۔ اس لئے زخموں کے معاملہ کوغیر معمولی اہمیت دینی ضروری ہے۔ اوراس میں آخری درجہ کی سزا

اوراس کی بنیاد: وہ نامۂ مبارک ہے جو یمن والوں کولکھا گیا تھا۔اس میں ہے: '' ناک میں جبکہ وہ جڑ ہے کا ف دی جائے پوری دیت ہے۔اور دانتوں میں پوری دیت ہے۔اور دوہونٹوں میں پوری دیت ہے۔اور دوخصیوں میں پوری دیت ہے۔اور مرد کے آلیتناسل میں پوری دیت ہے۔اور پشت (بیکارکردینے) میں پوری دیت ہے۔اور آنکھوں میں پوری دیت ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۳)اور فرمایا: ''عقل (زائل کرنے) میں پوری دیت ہے' (بیچق ۸۶۸)

دوسری صورت: اگر زخم لگانے ہے آدھی جنس منفعت زائل ہوئی ہوتو اس میں آدھی دیت ہے۔مثلاً ایک پیر میں آدھی دیت ہے۔اورایک ہاتھ میں آدھی دیت ہے۔

تیسری صورت : اگرزخم سے جنس منفعت کا دسواں حصہ تلف ہوا ہو، تو دیت کا دسواں حصہ داجب ہے۔ جیسے ہاتھوں کی یا پیروں کی ایک انگلی کاٹ دی تو دس اونٹ داجب ہوں گے۔

چوتھی صورت : اورا گرایک دانت یا ایک ڈاڑھا قر ڈری تو دیت کا بیسواں حصہ یعنی پانچ اونٹ واجب ہوں گے۔ اور اس کی دجہ بیہ ہے کہ دانتوں کی اولا دو قسمیں ہیں : ایک : عارضی یعنی کچ اور دودھ کے دانت ۔ بید میں ہوتے ہیں۔ ادر عام طور پر چھ ماہ کی عمر سے لیکر پانچ برس کی عمر تک فکل آتے ہیں۔ دوم : مستقل اور چکے دانت ۔ بید مات برس کی عمر سے شروع ہو کر بیس با کیس برس کی عمر تک پورے ہوجاتے ہیں۔ اور بید دانت بالعموم ۲۳ ہوتے ہیں۔ بعض کے اس بعض کے اور شروع ہو کر بیس با کیس برس کی عمر تک پورے ہوجاتے ہیں۔ اور بید دانت بالعموم ۲۳ ہوتے ہیں۔ پر یا تی کی عمر تک فکل آ اور بعض کے ۲۸ ہوتے ہیں۔ اور ۲۳ تک پائے گئے ہیں ، عمر ۲۸ سے کم اور ۲۳ سے زائر نہیں ہوتے ۔ اور بیا خطن کے تا والی ڈاڑھوں کے تفاوت سے ہوتا ہے ( کمال الفرقان شرح جمال القرآن صفحہ ۲ تھنیف مولا نا قاری محمر طاہ بر دیمی ) وجمة اللار الواسعة

جْلَدِيَجَمَ

اوران اعداد کے اعتبار سے دیت کے سوادنٹوں میں سے ایک دانت کا حصد نکالنا دشوار ہے، حساب کی گہرائی میں اتر نے کامختاج ہے۔ اس لئے میں کی تعداد لے لی۔اوردیت کا میسوال حصد پانچ اونٹ واجب کئے۔ اصل سوم – مندمل اور جمر جانے والے زخموں کاحکم – اگر زخم ایسا ہے جس سے کوئی مستقل قوت ضائع نہیں ہوئی۔ ندآ دھی قوت ختم ہوئی ہے اور اس سے شکل بھی نہیں بگڑی۔ وہ زخم بس مندمل ہوجانے والے،اور جمر جانے والے میں تو ان کو بمز لیفس قرار دینا،اور پوری دیت واجب کرنا منا سب نہیں۔اور ایک ہاتھ اور ایک پیر کے بمنز لد قرار دیگرآ دھی دیت واجب کرنا بھی منا سب نہیں۔اور ان کو بالکل را کال کردینا، اور ایک ہاتھ اور ایک پیر کے بمنز لد قرار دیگرآ دھی دیت واجب

ا۔ موضحہ کاحکم بموضحہ ایسے ذخموں کاادنی درجہ ہے۔موضحہ میں ہڈی کھل جاتی ہے،اورنظر آنے لگتی ہے۔اس سے کم خَدَش (خراش) اورَخمش (رگڑ) کہلاتا ہے۔ جُرح ( زخم ) نہیں کہلاتا۔اس لئے موضحہ میں دیت کا بیسواں حصہ: پاپنچ اونٹ واجب ہیں۔ کیونکہ بیسواں حصہ ہی وہ کم از کم حصہ ہے جو حساب کی گہرائی میں اترے بغیر جانا جاسکتا ہے۔تیسواں، چالیسواں حصہ نکالیں گے تو کسر آئے گی۔ مثلاً سو کا چالیسواں ڈھائی اونٹ ہیں۔ اور قوانین ِشرعیہ کا مدار ایسے سہام (حصوں) پر ہے جن کی مقد ارحساب داں اور غیر حساب داں کیس ان سے موضحہ میں دیت کا بیسواں مصہ: این خ

۲ ۔۔۔ منقِلہ کاحکم منقلہ :وہ زخم ہے جس میں ہڑی کھل بھی جاتی ہے،ٹوٹ بھی جاتی ہے،اور ہٹ بھی جاتی ہے۔ پس وہ تین موضحہ زخموں کے برابر ہے۔اس لئے اس میں پندرہ اونٹ واجب ہیں۔

ساوم – جا ئفدادرآمند کا حکم جا گفہ: جوف(اندر) تک پینچنے والی چوٹ۔آمنہ : دماغ تک پینچنے والی چوٹ۔ید دونوں: زخموں میں سب سے بڑے ہیں۔اس لئے ہرایک میں تہائی دیت واجب ہے۔ کیونکہ نصف اور چوتھائی کے درمیان ثلث ہی کاعد دہے۔

#### سب انگلیاں اورسب دانت برابر ہونے کی وجہ

حدیث ۔ رسول اللہ ﷺ یَکی فرمایا:'' بیاور یہ یکسال ہیں''یعنی چھوٹی انگلی اورانگوٹھا(مشکوۃ حدیث ۳۴۸۶) حدیث ۔ رسول اللہ ﷺ یکی فرمایا:''انگلیاں یکسال ہیں ۔اور دانت یکسال ہیں، الگلے دانت اور ڈاڑھ یکسال ہیں، بیاور بی( حچوٹی انگلی اورانگوٹھا) یکسال ہیں'(مشکوۃ حدیث ۳۴۹۵) تشریح: ہرانگلی اور ہردانت کا اگر چہ ایک مخصوص فائدہ ہے۔ گھراس کی تعیین مشکل ہے۔اس لیے حکم نام اور نوع پر دائر

کیا گیا ہے۔ یعنی چھوٹی انگلی بھی انگلی کہلاتی ہے، اور انگوٹھا بھی، دونوں کی نوع ایک ہے۔ ای طرح دانت بھی دانت کہلاتا ہے، اور ڈاڑ ھبھی، اوران کی نوع بھی ایک ہے۔ پس سب کاحکم ایک ہے۔ - حر نوئز میں بشین کہ پھ وأما التعدّى على أطراف الإنسان: فحكمه مبنى على أصول:

أحدها : أن ماكان منها عمدًا ففيه القصاص ، إلا أن يكون القصاص فيه مُفضيا إلى الهلاك، فذلك مانع من القصاص ، وفيه قوله تعالى : ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ، وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ، وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُنِ ،وَالسِّنَّ بِالسِّنَّ، وَالْجُرُوْحَ قِصَاصٌ ﴾ فالعين : بمر آةٍ مُحماةٍ ، والسنُّ : بالمِبْرَدِ ، ولا تُقْلَعُ ، لأن في القلع خوف زيادةِ الأذى . وفي الجروح \_ إذا كان كالموضِحَة \_\_\_\_\_ القصاص : يُقبض على السكين بقدر عُمْقِ الموضحة ؛ فإن كان كَسَرَ العظمَ فلا قصاص : لأنه يُخاف منه الهلاكُ، وجاء عن بعض التابعين : لطمةُ بلطمة ، وقرُ صَةً بقرصة.

والثانى : أن ماكان إزالةً لقوةٍ نافعةٍ في الإنسان، كالبطش، والمشى، والبصر، والسمع، والعقل، والباءة، ويكون بحيث يصير الإنسان به كَلَّا على الناس، ولايقدر على الاستقلال بأمر معيشته، ويَلحق به عار فيما بين الناس، ويكون مُثْلَةٌ، يتغير بها خلقُ الله، ويبقى أثرها في بدنه طول الدهر، فإنه يجب فيها الدية كاملةً.

وذلك: لأنه ظلم عظيم، وتغيير لخلقه، ومُلثة به، وإلحاقُ عارٍ به، وكان الناس لا يقومون بنصرة المظلوم بأمثال ذلك، كما يقومون في باب القتل، ويُحَقِّرُ أمرَه الظالمُ والحاكم، وعصبةُ الظالم وعصبةُ المظلوم، فاستوجب ذلك أن يُؤَكَّدَ الأمرُ فيه، ويُبَلَّغَ مَزْجَرَتُه أقصى المبالغ.

والأصل فيه :قوله صلى الله عليه وسلم في كتابه إلى أهل اليمن: "في الأنف إذا أوُعِبَ جَدْعُه الديةُ، وفي الأسنان الدية، وفي الشفتين الدية، وفي البيضتين الدية، وفي الذكر الدية، وفي الصلب الدية، وفي العينين الدية "وقال عليه السلام: "في العقل الدية "

ثم ماكان إتلافاً لنصف هذه المنفعة: ففيه نصفُ الدية: في الرِّجل الواحدة نصف الدية، وفي اليد الواحدة نصفُ الدية؛ وماكان إتلافا لِعُشُرِها - كأصبع من أصابع اليدين أو الرجلين - ففيه عُشر الدية؛ وفي كل سِنِّ نصفُ عُشر الدية.

و ذلك: لأن الأسنان تكون شمانية وعشرين، أو ستة وثلاثين؛ والكسر الذي يكون بإزاء نسبة الواحد إلى ذلك العدد خفيٌ، محتاج إلى التعمق في الحساب، فأخذنا العشرين، وأوجبنا نصفَ عُشر الدية.

والثالث : أن الجروحَ التي لاتكون إبطالًا لقوة مستقلة، ولالنصفها، ولا تكون مُثْلَةً، وإنما هي تَبْرَأُ وتَنْدَمِلُ: لاينبغي أن تُجعل بمنزلة النفس، ولا بمنزلة اليد والرِّجل، فَيُحكم بنصف

ځلديجه

٥ المرفر بيك المراح-

رجمة الألاالواسعة

الدية، ولا ينبغى أن يُهْدَرَ ولا يُجعل بإزائه شيئٌ: فأقلها الموضحة : إذ ماكان دونها: يقال له خَدَشٌ وَخَمْشٌ، لا جرحٌ؛ والموضحة – ما يوضح العظمَ – ففيه نصفُ العُشر : لأن نصفَ العشر أقلُّ حصةٍ يُعرف من غير إمعان في الحساب، وإنما يُبنى الأمر فى الشرائع على السهام المعلوم مقدارُها عند الحاسب وغيره. والمنَقِّلَةُ: فيها خمسة عشر بعيرًا: لأنها إيضاحٌ وكسرٌ ونقلٌ، فصار بمنز لة ثلاثة إيضاحات. والجائفة والآمَّة :أَعْظَمَ الجراحات، فمن حقهما: أن يُجعل فى كل واحدة منهما تُلُثُ الدية؛ لأن الثلث يُقدر به مادون النصف. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "هذه وهذه سَواءٌ" يعنى الخِنصر والإبهام، وقال:

"الثَّنِيَّةُ والضِرْسُ سواء" أقول: والسبب: أن المنافع الخاصةَ بكل عضو عضو لَمَّا صعب ضبطُها: وجب أن يدار الحكمُ على الأسامي والنوع.

ترجمہ: اور رہی اعضائے انسانی پر تعدی ( زیادتی ) تو اس کا تھم چند ضابطوں پر بنی ہے: ان میں سے ایک: یہ ہے کہ جوز خموں میں سے عداً ہوتو اس میں قصاص ہے۔ گرید کہ اس عضو میں قصاص ہلا کت تک پہنچانے والا ہو۔ پس وہ افضاء قصاص سے مانع ہے ..... پس آنکھ: گرم کئے ہوئے آئینہ کے ذریعہ، اور دانت ریتی کے ذریعہ۔ اور وہ اکھا ڈانہ جائے۔ اس لئے کہ اکھا ڈنے میں تکلیف کی زیادتی کا اندیشہ ہے۔ اور زخموں میں ۔ جبکہ زخم موضحہ جلسا ہو ۔ قصاص ہے۔ پر کی جائے چھری موضحہ کی گہرائی کے بقدر۔ پھرا گرزخم نے ہڈی تو ڈدی ہوتو قصاص نہیں۔ اس لئے کہ ہڑی تو ڈنے سے ہلاکت کا اندیشہ ہے۔ اور بعض تابعین سے مروی ہے: ' طمانچہ کے بد لے طمانچہ، اور چنگی کے بد لے چنگی' ( انگو شے اور انگلی سے بدن کے حصہ کو پکڑ کر دبانا )

اور دوسراضابطہ: بیہ ہے کہ جوزخم انسان میں کسی مفید قوت گوزائل کرنا ہو، جیسے پکڑنا، اور چلنا، اور دیکھنا، اورسننا، اور عقل (سمجھنا) اور قوت باہ ۔ اور وہ از الہ اس طور پر ہو کہ اس کی دجہ سے انسان لوگوں پر بوجھ ہوجائے۔ اور وہ مستقلاً اپنی معیشت کے معاملہ میں قادر نہ رہے، اور اس کی دجہ سے عارلاحق ہولوگوں کے درمیان ، اور وہ زخم شکل بگاڑنا ہو، بدل جائے اس کی دجہ انسان کی بناوٹ ۔ اور باقی رہے اس کا اثر اس کے جسم میں زندگی بھر، پس بیشک ان زخموں میں پوری دیت واجہ ہے اور وہ بات کی بناوٹ ۔ اور باقی رہے اس کا اثر اس کے جسم میں زندگی بھر، پس بیشک ان زخموں میں پوری دیت واجب ہے۔ اور وہ بات (پوری دیت کا وجوب) اس وجہ ہے کہ وہ ہڑا بھاری ظلم ہے۔ اور وہ اس کی بناوٹ کو بدلنا ہے ۔ اور اس کی جہ س

شکل بگاڑنا ہے، اور اس کے ساتھ عار لاحق کرنا ہے۔ اور لوگ نہیں کھڑے ہوا کرتے مظلوم کی مدد کے لئے اس قسم کی زیاد تیوں میں، جیسا کہ وہ قتل کے معاملہ میں کھڑے ہوا کرتے ہیں۔ اور زخم کے معاملہ کو معمولی سمجھتا ہے ظالم اور حاکم، اور - • اوس فوٹر بیکلیئے تاریج ظالم کا گردہ اور مظلوم کا گردہ۔ پس اس بات نے واجب ولازم جانا کہ زخم میں معاملہ ( دیت کا وجوب ) پختہ کیا جائے۔اور زخم کے ذریعہ زجرکو پینچنے کی جگہ کی انتہاءتک پہنچایا جائے یعنی پوری دیت واجب کی جائے۔

پھر جوز خم اس منفعت کے نصف کوتلف کرنا ہوتو اس میں آدھی دیت ہے .....اور جوز خم منعفت کے دسویں حصہ کوتلف کرنا ہو ۔ جیسے دونوں ہاتھوں اور دونوں پیروں کی انگلیوں میں سے ایک انگلی ۔ تو اس میں دیت کا دسواں حصہ ہے۔ اور ہردانت میں دیت کا بیسواں حصہ ہے ۔۔۔ اور وہ بات یعنی ہردانت میں دیت کا بیسواں حصد اس لئے ہے کہ دانت ۲۸ یا ۲۳ ہوتے ہیں۔ اور وہ کسر جوا یک کی نبست کے مقابلہ میں ہوتی ہاں عدد کے ساتھ: پوشیدہ ہے، حساب میں گہرائی میں اتر نے کی محتان ہے ( مثلاً ایک شخص کے منہ میں ۲۹ دانت ہیں۔ ان میں سے ایک کسی نے تو ژ دیا۔ پس ۲ میں تو پوری دیت واجب ہے۔ اور ایک میں ۲۹ واں حصہ واجب ہے۔ پس جب سوکو ۲۹ پر تشیم کریں گے تو ژ دیا۔ پس ۲۹ میں تو پوری جو بہت دفنی حساب ہے ) پس ہم نے میں 19 واں حصہ واجب ہے۔ پس جب سوکو ۲۹ پر تقسیم کریں گے تو تر دیا۔ پر ۲۹ میں اور ہم دیت کا بیسواں حصہ واجب کی بی ۲۹ واں حصہ واجب ہے۔ پس جب سوکو ۲۹ پر تقسیم کریں گے تو تر دیا۔ پر ۲۹ میں تو پوری

میں کہتا ہوں:اور دجہ بیہ ہے کہ ہر ہرعضو کے ساتھ مخصوص منفعت: جب اس کا انضباط دشوار ہوتو ضروری ہے کہ حکم ناموں اورنوع پر دائر کیا جائے۔

تصحيح :أوستةً و ثلاثين مطبوعه ميں وستة و عشرين تھا مخطوط کرا چی ميں داؤ کی جگہ أو ب،اورو، تی صحیح ب البتہ ثلاثين کی جگہ مخطوط کرا چی میں بھی عشرين ہ مگر بيسبقت قِلم ہے۔ کيونکہ دانت ٢٨ ہے کم نہيں ہوتے۔ البتہ زيادہ سے زيادہ ٣٦ ہوتے ہيں ۔ پس اگر صحیح عشرين ہوتا تو اس کو ثمانية و عشرين سے پہلے آنا چاہئے تھا۔

خلدينج

## وقتل يازخم جورائكال بي

بعض قتل اوربعض زخم را ئگاں ہوتے ہیں۔اوراییاد دصورتوں میں ہوتاہے:

پہلی صورت بسمی ایسے شرکود فع کرنے کے لئے قتل کیا ہو، یا زخم لگایا ہو کہ اگر وہ اس طرح مدافعت نہ کرتا تو وہ شراس کو پہنچتا یعنی جان یا مال کی حفاظت کے لئے اقدام کیا ہوتو قصاص یا دیت واجب نہیں ۔اور اس کی دلیل درج ذیل تین حدیثیں ہیں:

حدیث - حضرت ابو ہریرة رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص آیا،اوراس نے دریافت کیا:یارسول اللہ !اگر کوئی شخص ( ناحق ) میرا مال لینا چاہے تو؟ آپؓ نے فر مایا:'' تو اس کو اپنا مال مت دے' اس نے پوچھا: اگر وہ مجھے سے لڑ یتو؟ آپؓ نے فر مایا:'' تو ( بھی ) اس سےلڑ!'' اس نے پوچھا: اگر وہ مجھے قتل کردے تو؟ آپؓ نے فر مایا:'' پس تو شہید ہے!'' اس نے پوچھا: اگر میں اس کوقتل کردوں تو؟ آپؓ نے فر مایا:'' وہ جہنم میں جائے گا'' ( مشکوۃ حدیث اس)

ہے۔ سال سے پہ پہ سول میں میں میں اللہ عنہ کا ایک مزدور تھا۔ وہ کسی سے لڑا۔ پس ایک نے دوسرے کا ہاتھ کا ٹا۔ حدیث – حضرت یعلی بن امید رضی اللہ عنہ کا ایک مزدور تھا۔ وہ کسی سے لڑا۔ پس ایک نے دوسرے کا ہاتھ کا ٹا۔ پس اشخص نے جو کا ٹا گیا تھا اپنا ہاتھ اس کے منہ سے کھینچا۔ جس سے اس کا سامنے کا دانت گر گیا۔ وہ نبی میلانی تولی خدمت میں پہنچا۔ آپ نے اس کا دانت را نگاں کردیا، اور فر مایا:'' کیا وہ اپنا ہاتھ تیرے منہ میں دیئے رہتا کہ تو اس کو سانڈ

حدیث ۔ رسول اللہ سِلائیمَاتی کم نے فر مایا:'' اگر کوئی شخص تیرے گھر میں جھا تکے،اور تونے اس کواجازت نہیں دی پس تونے اس کوکنگری ماری،جس سے اس کی آنکھ پھوٹ گئی،تو بچھ پرکوئی گناہ نہیں''(مشکوۃ حدیث ۳۵۱۳)

تشریح: انسان کے نفس، یاعضو، یا مال پر جوحملہ آور ہو، اس کو ہرممکن طریقہ سے ہٹانا جائز ہے۔اور اگرقتل کی نوبت آ جائے تو اس میں کوئی گناہ نہیں ۔اور اس کی دجہ یہ ہے کہ درندہ خوبار ہاز مین میں اپناز ور چلاتے ہیں ۔ پس اگر ان کو ہٹایا نہیں جائے گاتو آفت آ جائے گی اور مدافعت میں قتل یا زخم لگانے کی نوبت آسکتی ہے، اس لئے اس کورائگاں کر دیا۔

دوسری صورت بسی ایسے سبب سے مراہو یا زخمی ہوا ہو، جس میں کسی کی زیادتی نہ ہو، بلکہ وہ ایک طرح کی ساوی آفت ہوتو وہ رائگاں ہے۔ اور اس کی دلیل آنخضرت سِلالیَوَائِیلؓ کا بیدارشاد ہے کہ چو پائے کا زخم رائگاں ہے۔ اور کان رائگاں ہے،اور کنوال رائگاں ہے(مشکوۃ حدیث ۳۵۱)

تشریح: بیتل یا زخم را نگال اس لئے ہے کہ چو پائے چرنے کے لئے چھوڑے جاتے ہیں۔ پس اگر وہ کمی کو نقصان پہنچا میں، تو وہ اس کے مالک کافعل نہیں، اس لئے اس پر صغان واجب نہیں۔ اسی طرح کسی کے کنویں میں کوئی گر کر مرجائے، یا کان بیٹھ جائے اور مزدور دب کر مرجائے، تو اس میں کان اور کنویں والے کا کچھ تصور نہیں، اس لئے اس پر صغان واجب نہیں۔ - ی نوئٹ نوکر پہکلیئے تیار کھ

رجمة اللارالواسعة

جُلْدِ يَجْمَ

< (مَنْوَمَرْ بَيْبَاشْكُنْ ٢

واعلم: أن من القتل والجَرْح مايكون هذرًا؛ وذلك لأحد وجهين: [١] إما أن يكون دفعًا لشرٍّ يَلحق به؛ والأصل فيه: [الف] قولُه صلى الله عليه وسلم في جواب من قال: يارسول الله! أرأيتَ إن جاء رجلٌ يريد

احداً مالى؟ قال: "فلا تُعطه" قال: أرأيتَ إن قاتلنى؟ قال: "قَاتِلُه" قال: أرأيتَ إن قتلنى؟ قال: "فأنت شهيد" قال: أرأيتَ إن قتلتُه؟ قال: "هو في النار!"

[ب] وعَضَّ إنسانٌ إنسانًا، فانتزعُ المعضوضُ يدَه من فمه، فَأَندَرَ ثَنِيَّته، فأهدرها صلى الله عليه وسلم.

فالحاصل : أن الصائل على نفس الإنسان، أو طرفه، أو ماله: يجوز ذَبُّه بما أمكن، فإن انْجَرَّ إلى القتل: لا إثم فيه؛ فإن الأنفسَ السبعية كثيرًا ما يتغلَّبون في الأرض، فلو لم يُدفعوا لضاق الحال.

[ج] وقال صلى الله عليه وسلم: "لو اطَّلع في بيتك أحدٌ، ولم تأذَّنْ له، فخذفتَه بحصاة، ففقأتَ عينه: ماكان عليك من جناح"

[٢] وإما أن يكون بسبب ليس فيه تعدِّ لأحد، وإنما هو بمنزلة الآفات السماوية ؛ والأصل فيه قولُه صلى الله عليه وسلم: " العجماء جُبَارٌ ، والمعدِنُ جبار ، والبئر جبار " أقول : وذلك: لأن البهائم تُسرح للمرعى، فإذا أصابتُ أحدًا، لم يكن ذلك من صُنع مالكها، وكذلك إذا وقع في البئر ، أو انطبق عليه المعدِن.

ترجمہ: اور جان لیں کہل ورخم میں ۔ بعض وہ ہیں جورا نگاں ہوتے ہیں۔ اور وہ (را نگاں جانا) دو وجہوں میں ۔ کسی ایک وجہ سے ہوتا ہے ۔ (۱) یا تو یہ کہ وہ (قتل یا زخم) کسی ایسی برائی کی مدافعت کے طور پر ہو جواس کو لاحق ہور ہی ہو۔ اور بنیا داس میں: ..... پس حاصل ہیہ ہے کہ انسان کے نفس ، یا اس کے عضو، یا اس کے مال پر حملہ کرنے والا: اس کو دفع کرنا جائز ہے، جس طرح بھی ممکن ہو۔ پس اگر وہ دفع کر ناقتل تک تھنچ جائے تو اس میں پچھ گناہ نہیں۔ پس بیشک درندہ صفت لوگ بار ہاز مین میں زور چلاتے ہیں۔ پس اگر وہ نہ ہٹائے جائیں تو حالت تنگ ہوجائے گی ہو ہو ہے کہ میں جس کے بی حدیث ہے جس کو شرح میں او پر لیا گیا ہے )

(۲) اوریا یہ کہ وہ قُتل یا زخم کسی ایسے سبب سے ہوجس میں کسی کی زیادتی نہیں۔اوروہ بمزر لہ آسانی آفتوں کے ہے۔ میں کہتا ہوں: اور وہ بات اس لئے ہے کہ چو پائے چرنے کے لئے چھوڑے جاتے ہیں۔ پس جب وہ کسی کوز دیہ پنچا میں تو یہ بات اس کے مالک کے فعل سے نہیں،اور اسی طرح جب کنویں میں گر پڑا، یا اس پر کان ڈھہ پڑی۔ چہ

121

نبی سِلَلْنَائِيَنَ اللَّحُمَّ فَ لَوَكُوں كُونهايت تاكيد كى ہے كہ وہ ہتھياروں ميں احتياط برتيں، تاكة تلطى سے كوئى زخمى نہ ہوجائے۔ حديث ميں ہے: مِن القَرَف التلف: نزد يكى ميں ہلاكت ہے (ابوداؤدحد يث ۳۹۲۳) يعنى دورى ميں سلامتى ہے! درج ذيل روايات ميں اسى احتياط كى تعليم ہے:

حدیث (۱) ۔ حضرت عبداللہ بن المعفل رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو کنگری پینکتے ہوئے دیکھا تو اس کو منع کیا۔اور فرمایا کہ نبی سِلان سُلَیْ سَلَیْ سُلَیْ نَے کنگری پیکنٹے سے منع کیا ہے، اور فرمایا ہے: اس سے نہ تو کو کی شکار کیا جاسکتا ہے، اور نہ اس کے ذرایعہ دشمن کو زخمی کیا جاسکتا ہے یعنی اس میں کو کی دنیوی فائدہ ہے نہ دینی !البتہ وہ بھی دانت تو ڑدیتی ہے،اور آنکھ پھوڑ دیتی ہے پس احتیاط لازم ہے۔

حدیث (۲) ۔۔۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جبتم میں سے کوئی شخص مسجد یاباز ارمیں یعنی لوگوں کے مجمع میں گذرے، اور اس کے ہاتھ میں تیر ہو، تو چاہئے کہ وہ اس کو پیکان (پھل) سے پکڑے۔کہیں ایسانہ ہو کہ اس سے کوئی مسلمان زخمی ہوجائے!''

حدیث (۳) ۔۔۔ رسول اللہ سِلائی ﷺ نے فرمایا:''تم میں ہے کوئی شخص اپنے بھائی کی طرف (مذاق کے طور پر) ہتھیار سے اشارہ نہ کرے۔ کیونکہ وہ نہیں جانتا: ہوسکتا ہے شیطان تیراس کے ہاتھ سے چھین لے (اوروہ اس کو ماردے لیعنی لگ جائے) پس وہ جہنم کے کھٹر میں حاکرے!''

حديث (٣) – رسول الله سَلِكَنْ عَلَيْهُمْ نِحْرِ مايا: ''جس في ہم پر ہتھيا را تھايا: وہ ہم ميں سے ہيں!''

حدیث (۵) ۔۔۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی ﷺ نے اس بات سے منع کیا کہ تلوار سونتی ہوئی دی جائے'' بلکہ اس کومیان میں بند کر کے دینا چاہئے۔

حدیث (۲)۔ حضرت سمرة رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ نبی سَللنَّیَوَ اَلَیْ نے دوانگلیوں کے درمیان تسمہ (رکھ کر) کا مخ سے منع کیا۔

نو ف: بيسب حديثين مشكوة ، كتاب القصاص ، باب مالايضمن من الجنايات مي بي \_

ثم إن النبيَّ صلى الله عليه وسلم سَجَّلَ عليهم أن يَحتاطوا، لئلا يُصيب أحدًا منهم بخطأ، فإن من القَرَفِ التلف، ومنه نهيُه صلى الله عليه وسلم عن الخَذُفِ، قال: "إنه لايُصاد به صيدٌ، ولا يُنْكأُ به عدوٌ، ولكنه قد يَكسر السنَّ، ويفقأُ العينَ "وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا مر أحدُكم فى حر لَصَزَمَ بَبَالِيَنِ في سوقنا، ومعه نَبُلٌ: فليمسك على نِصَالِها: أن يُصيب أحدًا من المسلمين منها ځلديج

شيئ!" وقال صلى الله عليه وسلم:" لا يُشير أحدُكم إلى أخيه بالسِّلاح، فإنه لايدرى لعل الشيطانَ يسترع من يده، فيقعُ في حفرة من النار!" وقال صلى الله عليه وسلم:" من حمل علينا السِّلاح فليس منا" ونهى عليه السلام أن يُتعاطى السيفُ مسلولًا، ونهى أن يُقَدَّ السَّيْرُ بين أصبعين.

ترجمه : واضح ب الغات : سَجَل عليه : سى بات كى تخت تاكيركرنا ..... الْقَرَف : نزد يكى ..... الحَذْف : كَنَرى و وغيره تجينكنا ..... فَكَأَرْف) المعدُوَّ : دَثْمن كوزخى كرك مارد النا .....قَدَّرن ) الشيئ : كا ثنا لم بانى بحى تجارُنا ..... السَيْرُ من الجِلد وغيره : لمباتر اشا مواچر في وغيره كالكرا، تسمد .

غصب اورا تلاف میں سزائیں نہ ہونے کی وجہ

اموال پرزیادتی چندشم کی ہوتی ہے۔ جیسے خصب، اتلاف، چور کی اورلوٹ۔ چور کی اورلوٹ کا بیان آئندہ باب میں آئے گا: اور خصب: کے لغوی معنی ہیں بکسی کی کوئی چیز جبراً قہراًلے لینا۔ اور اصطلاحی معنی ہیں بکسی بوگس شبہ کی وجہ ہے، جو شرعاً غیر معتبر ہے، کسی کی کوئی چیز ہتھیا لینا، یا مطلق شبہ کے بغیر زبر دیتی قبضہ کر لینا، یہ خیال کر کے کہ مالک اپنا حق ثابت نہیں کر سکے گا، اور حکام کو حقیقت حال کا پہنہ ہیں چلے گا۔ یا ایسی بن کسی اور وجہ سے غیر کے مال کر ایک اپنا حق ثابت غصب میں سز اند ہونے کی وجہ: خصب کو معاملات میں شامل کر نا ضروری ہے، اس پر حدود قائم نہیں کی جاسکتیں اور اس کی وجہ آئندہ باب کے شروع میں آر بنی ہے۔ چنا نچہ ہزار در ہم خصب کرنے میں ہاتھ نہیں کی جاسکتیں اور (یادی درہم) چُرانے میں ہاتھ کا ٹا جائے گا۔

ا تلاف میں سزانہ ہونے کی وجہ: مال برباد کرناعمداً بھی ہوتاہے،عدجیسا بھی ہوتاہے،اورغلطی ہے بھی ہوتاہے۔ گر چونکہ اموال جانوں ہے کم درجہ ہیں،اس لئے کسی بھی طرح ہے مال برباد کرنے پرکوئی سز امقرر نہیں کی گئی۔زجر دتو بیخ ک لئے تاوان داجب کرنے کو کافی سمجھا گیا۔

## زمين غصب كرنے پرايك خاص سزاكاراز

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سَلِلْنَفَائِلَمْ نَفَرَمایا: "جس نے بالشت بھرز مین ظلم ہے لی، اس کوالله تعالی قیامت کے دن سات زمینوں کی مالا پہنا کمیں گے!" (مشکوۃ حدیث ۲۹۳۸ باب العصب، کتاب البیوع) تشریح : یہ بات بار بار بیان کی جا چک ہے کہ جوعمل نظام مملکت کوتباہ کرتا ہے، اور جس میں ایذ ارسانی اور زیادتی ہوتی ہے: اس کام کے کرنے والے پر مقرب فرشتوں کی پھٹکار برسی ہے۔ اور اس کی سزا اس عمل کی یا اس کے قریب ہی قریب رحمة اللار الواسعة

جُلْدِيْجَم

صورت اختیار کرتی ہے۔ چنانچہ زمین غصب کرنے کی سزامیں زمین ہی کا طوق پہنایا جائے گا۔اورایک زمین کانہیں، ساتوں زمینوں کا!

غصب وعاريت كےضمان كاضابطہ

حدیث — رسول اللہ ﷺ یکٹی نے فرمایا:''ہاتھ پروہ چیز لازم ہے جواس نے لی ہے۔ یہاں تک کہ ہاتھ اس چیز کو (ما لک تک) پہنچادے'(مفکوۃ حدیث ۲۹۵۰ باب الغصب)

تشریح بخصب وعاریت کے صنان کا یہی ضابطہ ہے کہ بعینہ اس چیز کولوٹا نا واجب ہے۔اورا گرچیز ہلاک ہونے کی دجہ سے بیہ بات ممکن نہ ہوتو اس کامثل (ما نند )لوٹا ناضر وری ہے۔

فائدہ بخصب میں ضمان مطلقاً واجب ہے۔اور عاریت میں اگراس کو ہلاک کیا ہے تو بالا جماع ضمان واجب ہے۔ اورا گر بغیر تعدی کے چیز ہلاک ہوگٹی ہے تو احناف کے نز دیک صفان واجب نہیں۔ان کے نز دیک مستعار چیز بمستغیر کے پاس امانت ہوتی ہے۔ پس اس پرامانت کے احکام جاری ہوں گے اور دیگر ائمہ کے نز دیک : اس صورت میں بھی صفان واجب ہے۔ان کے نز دیک مستعار چیز بہر حال مضمون ہے۔

اور صان کا مسئلہ حدیث کے عموم سے اخذ کیا گیا ہے۔ اور حدیث کا ماسیق لا جلہ الکلام: ایک معاشرتی خرابی کی اصلاح ہے۔لوگ عام طور پر برینے کے لئے چیزیں لیتے ہیں۔ پھرر کھ چھوڑتے ہیں۔ فائدہ اٹھانے کے بعد واپس نہیں کرتے۔ یہ بڑی خرابی کی بات ہے۔لوگ ای وجہ سے جھوٹ بول کر عاریت دینے سے پہلوتہی کرتے ہیں۔اس حدیث میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ عاریت پر لی ہوئی چیز کو واپس پہنچانے کی ذمہ داری مستغیر کی ہے۔ اس کو چاہئے کہ فائدہ اٹھانے کے بعد فوراً واپس پہنچادے۔

# ضمان بالمثل كابيان اورمثل ميں وسعت

حدیث - حضرت انس رضی اللہ عنہ مروی ہے کہ ایک دن نبی میلان تھا تیم کی باری حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے یہاں تھی ۔ حضرت زینب بنت بخش رضی اللہ عنہا نے ایک لکڑی کے پیالے میں تعیش ( تھجور، سقو اور تھی ملاکر بنایا ہوا کھانا) بھیجا۔ جب خادم لیکر پہنچا تو حضرت عائشہ نے خادم کے ہاتھ پر ہاتھ مارا، جس سے پیالہ گر پڑا، اور ٹوٹ گیا۔ نبی مُلان اللہ اللہ اللہ اللہ عنہا کہ حضرت عائشہ نے خادم کے ہاتھ پر ہاتھ مارا، جس سے پیالہ گر پڑا، اور ٹوٹ گیا۔ نبی وک لیا۔ اور حضرت ماکٹر بینچا تو حضرت عائشہ نے خادم کے ہاتھ پر ہاتھ مارا، جس سے پیالہ گر پڑا، اور ٹوٹ گیا۔ نبی دوک لیا۔ اور حضرت ماکٹر بینچا کہ حضرت ماکٹہ ہے جا تھ جاتھ پر ہاتھ مارا، جس سے پیالہ گر پڑا، اور ٹوٹ گیا۔ نبی مول نیا۔ اور حضرت ماکٹر بینچا تو حضرت عائشہ نے خادم کے ہاتھ پر ہاتھ مارا، جس سے پیالہ گر پڑا، اور ٹوٹ گیا۔ نبی مول نیا۔ اور حضرت ماکٹر بینچا تو حضرت ماکٹہ ہے اور اس میں کھانا چنا شروع کیا، اور فرمایا: '' تمہاری مال کو غیرت آگی !'' پھر خادم کو دوک لیا۔ اور حضرت ماکٹہ حضرت کے محضرت کے میں دو سالم پیالہ لایا گیا۔ اور اس ٹوٹ تر موال کی ہوں کے بیل میں وہ سالم پیالہ دیا، اور ٹا ہوا پیالہ روک لیا (بخاری حدیث ۱۳۸۱ مشکلوۃ حدیث ۱۳۵۰) جُلْدِ پَجِم

مر بيكشكر ٢

120

تشریح بخصب وا تلاف میں صغان کا ضابطہ سے کہ اگر ہلاک شدہ چیز کامش صوری و معنوی ہوتو صغان میں مشل دیا جائے گا۔اور مثلیات: تمام کملی اور موزونی چیزیں ہیں۔اور جس چیز کامش صوری و معنوی نہ ہو، جیسے جانو رتوان میں مشل معنوی یعنی قیمت صغان میں دی جائے گی۔الی چیزیں متقو مات اور ذوات القیم کہلاتی ہیں۔ شاہ صاحب قدس سر ہ فرماتے ہیں: اتلاف میں ضمان کا یہی صابطہ ہے کہ مثلیات میں و لی ہی چیز صغان میں دی جائے۔ گرا حادیث سے بظاہر سے بات مفہوم ہوتی ہے کہ ذوات القیم میں بھی ایس چیز تا وان میں دی جائی ہے جو عرف میں ہلاک شدہ چیز کے مانند ترجی جاتی ہو، جیسے پیالہ کے ہد لے پیالہ۔ یعنی مثلیت میں و سے ہیں دی جائی ہے جو عرف میں ہلاک شدہ چیز کے مانند ترجی جاتی میں جو چیز مشل (مانند) تبحی جاتی ہے، وہ حان میں دی جائی ہی حرف میں ہلاک شدہ چیز کے مانند ترجی حاف میں جو چیز مشل (مانند) تبحی جاتی ہے، وہ حان میں دی جائی ہی جو عرف میں ہلاک شدہ چیز کے مانند ترجی حاف میں جو چیز مشل (مانند) تبحی جاتی ہے، وہ حاف ہے ہے کہ کار ایک ہی طرح کی چیز ہونا ضروری نہیں۔ عرف عام

حضرت عثمان رضی اللہ عند کے دور خلافت میں بیدواقعہ پیش آیا کہ ایک باندی نے خودکوآ زاد ظاہر کیا۔ ایک شخص نے اس ے نکاح کرلیا۔ اور اولا دہوئی۔ پھر اس باندی کے آقانے دعوی کیا۔ باندی کی اولا داس کے آقا کی غلام ہوتی ہے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عند نے صحابہ کی موجودگی میں بید فیصلہ کیا کہ باندی تو اس کا آقالے، مگر اولا داس کے آقا کی غلام ہوتی ہے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عند نے صحابہ کی موجودگی میں بید فیصلہ کیا کہ باندی تو اس کا آقالے، مگر اولا داس کے آقا کی غلام ہوتی ہے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عند نے صحابہ کی موجودگی میں بید فیصلہ کیا کہ باندی تو اس کا آقالے، مگر اولا دخلام نہیں ہوگی۔ البتہ باپ اولا دکا ان عثمان رضی اللہ عند نے صحابہ کی موجودگی میں بید فیصلہ کیا کہ باندی تو اس کا آقالے، مگر اولا دخلام نہیں ہوگی۔ البتہ باپ اولا دکا ان کہ مانند کے ذریعہ فد بید دے یعنی لڑ کے کے بد لے غلام، اورلڑ کی کے بدلے باندی دے (سنن بیہتی 20) حالا نکہ حیوان ذات القیم ہے۔ جس میں صفان میں قیمت دی جاتی ہے۔ مگر عرف کا لحاظ کر کے حضرت عثمان رضی اللہ عند نے غلام باندی کو اولا دکا مثل قرار دیا۔ معلوم ہوا کہ مثلیت میں دسمت ہے۔

فاكدہ: شاہ صاحب قدس سرہ نے فرمایا ہے : ' احادیث سے بظاہر سے بات مفہوم ہوتی ہے' کی تعبیر اس لئے اختیار فرمائی ہے کہ حدیث سے استدلال میں اختال ہے۔ کیونکہ وہ حنمان کا واقعہ نہیں ۔ دونوں ہی گھر نبی شیکن تی کی سے اور دونوں ہی پیالے آپ کے تھے۔ چنانچہ ٹوٹا ہوا پیالہ چاندی کے تار سے جُودادیا گیا تھا۔ اور آپ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے آپ کے متروکات تبرکات میں تقسیم کئے تھے تو سے پیالہ حضرت انس خادم رسول اللہ سِلین تیکی کی دورا ہوں ہوں ہو پیالہ آپ کامملوکہ تھا۔ اور اس کے قوض میں جو پیالہ بھجا گیا تھا دو ہوں ایک مال کہ میں خیر کی چیز ہیں دی وال

اورولد مغرور کے واقعہ میں لڑ کے کے بدلے میں دوغلام اورلڑ کی کے بدلے میں دوباندیاں دلوائی گئی تھیں (مصنف عبد الرزاق ۲۷۹۶ حدیث نمبر ۱۳۱۵ موسوعہ آثار الصحابہ حدیث ۳۸۹۸) چنانچہ امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں :و ذلك یہ رجع إلی المقیسمة إليخ يعنی حضرت عثمان رضی اللہ عنه کا فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے۔ یعنی صفان میں غلام باندی: اولاد ک قیمت کے لحاظ ہے دلوائے گئے تھے، مثلیت کے لحاظ ہے نہیں۔ کیونکہ غلام: نہ تو آزاد کے برابر ہو سکتا، نہ قریب قریب ہ پس یہ فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن پہتی 2010)

> وأما التعدى على أموال الناس : فأقسام : غصبٌ، وإتلاف، وسرِقةٌ، ونَهُبٌ . أما السرقة والنهب فستعرفهما .

| وأما الغصب: فإنما هو تسلُّطٌ على مال الغير، معتمِدًا على شبهة واهية، لا يُثبتها الشرع، أو       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اعتمادًا على أن لا يَظْهَرَ على الحكَّام جَلِيَّةُ الحال، ونحو ذلك، فكان حَرِيًّا أن يُعَدَّ من |
| المعاملات، ولا يُبتنى عليه الحدود، ولذلك كان غصبُ ألفٍ درهم لايوجب القطع، وسَرِقةُ              |
| ثلاثة دراهم توجبه.                                                                              |
| وأما الإتلاف: فيكون عمدًا، وشِبَّة عمدٍ، وخطأ ، لكن الأموالُ لما كانت دون الأنفس: لم            |
| يُجعل لكل واحد منها حُكما، وكفي الضمانُ عن جميعها زاجرًا.                                       |
| [1] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من أخذ شِبرًا من الأرض ظلمًا، فإنه يُطَوِّقُه يومَ      |
| القيامة من سبع أرضين"                                                                           |
| أقول : قد علمتَ مراراً: أن الفعلَ الذي يَنقض المصلحةَ المدنيةَ، ويحصل به الإيذاءُ               |
| والتعدّى: يستوجب لعنَ الملأ الأعلى، ويَتَصور العذاب بصورة العمل، أو مُجَاوِره.                  |
| [٢] وقال صلى الله عليه وسلم: "على اليد ما أخذتُ!"                                               |
| أقول: هذا هو الأصل في باب الغصب والعارية، يجب ردُّ عينه، فإن تعدَّر فردُّ مثله.                 |
| [٣] ودفع عليه السلام صَحْفَةً في موضع صحفةٍ كُسِرَتْ، وأمسك المكسورة.                           |
| أقول : هذا هو الأصل في باب الإتلاف؛ والظاهر من السنة: أنه يجوز أن يُغْرَم في                    |
| المتقوماتِ بما يَحْكُمُ به العامَّةُ والخاصةُ أنه مثلُها، كالصحفة مكان الصحفة.                  |
| وقيضي عثمانُ رضى الله عنه بمحضرٍ من الصحابة رضي الله عنهم على المغرور : أن يَفْدِيَ             |
| بمثل أو لاده.                                                                                   |

ترجمہ، اورر بی لوگوں کے اموال پرزیادتی: تواس کی کی قسمیں ہیں بغصب، اتلاف، چوری کرنا اورلوننا ۔ رہا چوری کرنا اورلوننا تو آپ دونوں کو تفریب جانیں گے ۔ اورر ہا غصب: تو وہ دوس نے مال پر قبضہ کرنا ہے، تکیہ کرتے ہوئے کسی ہوگس دلیل پر، جس کو شریعت تسلیم ہیں کرتی ۔ یا اس بات پرتلیہ کرتے ہوئے کہ حکام پر حقیقت حال ظاہر نہیں ہوگی۔ اور اس کے مانند (کسی بنیاد پر قبضہ کرنا) پس غصب اس بات کے لائق تھا کہ وہ معاملات میں شار کیا جائے (جرائم میں شار کیا جائے) اور اس پر مدود تعیر نہ کی جائیں ۔ اور ای وجہ سے ہزار درہم غصب کرنا قطع ید کو واجب نہیں کرتا۔ اور تین کیا جائے) اور اس پر حدود تعیر نہ کی جائیں ۔ اور ای وجہ سے ہزار درہم غصب کرنا قطع ید کو واجب نہیں کرتا۔ اور تین در اہم کو چرانا واجب کرتا ہے ۔ اور رہا مال ہر با دکرنا: تو وہ جان کر ہوتا ہے، اور جانے جسیا ہوتا ہے، اور نظل کی سے کر کر تا ہوتا ہے۔ لیکن جب اموال جانوں سے کم تر تصور نہیں مقرر کیا گیا ان (عمہ، شبہ عمد اور خانے جسیا ہوتا ہے، اور غلطی سے ہوتا ہے۔ لیکن جب ان سب کی طرف سے زجر کے لئے کانی سمجھا گیا ۔ (۱) آپ بار بار جان چک میں کہ کہ وہ فعل جو معامل اور خان (تا وان )

المكنور بباشكار

اس کی وجہ سے ایذ ارسانی اورزیادتی حاصل ہوتی ہے: وہ فعل واجب ولازم جانتا ہے ملاً اعلی کی لعنت کو، اور منصور ہوتا ہے عذاب عمل کی صورت میں یاس کے پڑوس کی صورت میں ۔ (۲) میں کہتا ہوں: یہی بات ضابطہ ہے خصب وعاریت کے سلسلہ میں : بعینہ اس چیز کولوٹانا واجب ہے۔ پس اگر دشوار ہوتو اس کے مانند کولوٹانا ضروری ہے ۔ (۳) میں کہتا ہوں: یہی ضابطہ ہے اتلاف کے سلسلہ میں۔ اور احادیث سے بظاہر بیہ بات مفہوم ہوتی ہے کہ جائز ہے کہ تاوان دیا جائے، متقوم چیز وں میں (بھی) اس چیز کے ذریعہ جس کے بارے میں عوام دخواص فیصلہ کریں کہ دوہ اس کے مانند ہے، جسے پیالے کی جگہ پیالہ۔ اور حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے صحابہ رضی اللہ عنہ کی موجودگی میں فیصلہ کیا فریب خوردہ پر کہ دوہ فد ہے د

جوا پنامال بعینہ کسی کے پاس پائے: وہ اس کا زیادہ حقد ارہے

حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جس نے اپنامال بعینہ کس کے پاس پایا: وہ اس کا زیادہ حقدار ہے۔اور خریداراس کا پیچچا کرے جس نے اس کو پیچاہے''(مشکلوۃ حدیث ۲۹۴۹)

تشریح بسی کا کوئی مال چوری ہو گیا، یا کسی نے خصب کرلیا، یا کم ہو گیا۔ پھروہ مال بعینہ کسی کے پاس ملا، اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی، تو مال کا مالک قاضی کے بیہاں استحقاق ثابت کر کے وہ مال لے سکتا ہے۔ اور جس کے پاس وہ مال ملا ہے : اگروہ کہے کہ اس نے اس کوکسی سے خریدا ہے تو اس سے کہہ دیا جائے کہ وہ بائع کا پیچچا کرے – اس تھم میں اشکال بی ہے کہ اس میں مشتری کے نقصان کا خیال نہیں رکھا گیا۔ ممکن ہے وہ بائع کونہ پائے پس اس کا نقصان ہوگا۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں کہ:

جب اليي صورت بيش آئ تو عقلاً دوبي فيصل موسكت بين:

پہلا فیصلہ ، مشتری کومہلت دی جائے یعنی مال اس کے پاس چھوڑ دیا جائے۔ اور مالک خود ہائع کو تلاش کرے، اور اس کو قاضی کے پاس حاضر کر کے اپنا استحقاق ثابت کرے، پھر مشتری سے دومال لے ۔ تو اس میں بچند وجود مالک کا نقصان ہے: پہلی وجہ بمکن ہے یہی شخص جس کے پاس مال ملاہے: چور ، غاصب یا گم شدہ چیز پانے والا ہو۔ اور جب اس کی خیانت طشت از بام ہوئی تو دہ کہنے لگا: میں نے سہ چیز کسی سے خریدی ہے۔ اس طرح وہ اپنا بچا و کرتا ہو۔ پس اگر مالک سے کہا جائے گا کہ دہ بائع کو تلاش کرے، تو دہ کہاں پائے گا؟ دوسری وجہ بھی چور اور غاصب کسی کو اس چیز کے بیچنے کا دیک بناتے ہیں۔ تا کہ دہ پکڑے جائیں نہ دوکیل ۔ وکس سے کہا جائے گا کہ محصل کے بائیں نہ و کہاں پائے گا؟

#### FZA

جس نے بیچا ہے اس کو پکڑو۔ پس حقوق ضائع ہو نگے۔اور مالک کا نقصان ہوگا۔ تیسری دجہ:ادر بھی ایسا ہوتا ہے کہ مالک نے جب بائع کو تلاش کرلیا تو مشتری غائب ہو گیا۔ جب اے ڈھونڈ ھانکالا تو سامان ندارد! پس نامرادی کے سوامالک کے ہاتھ کیا آئے گا؟

دوسرافیصلہ: بیرکیا جاسکتا ہے کہ مالک اپنا انتحقاق ثابت کر کے وہ چیز فوراً لیلے ۔اورمشتری سے کہا جائے کہ وہ بائع کو پکڑ بے اس میں بچند وجوہ مشتری کا ضرر ہے:

پہلی وجہ بھی مشتری بازارے ایک چیز خریدتا ہے، اورائے کچھ پیڈ نہیں ہوتا کہ بائع کون ہے؟ اور کہاں رہتا ہے؟ پس اگروہ مال ستحق لے لیگا، اور مشتری کو بائع نہیں ملے گاتواس کا نقصان ہوگا۔ نامرادی ہی اس کے نصیب میں آئے گی! دوسری وجہ: اور بھی مشتری کو سامان کی فوری ضرورت ہوتی ہے۔ مثلاً وہ کھانے پینے یا پہنے کی چیز ہے۔ پس اگر مالک وہ چیز لے لیگا، اور مشتری بائع کے چیچھے جائے گاتواس کی حاجت فوت ہوجائے گی۔

غرض دونوں صورتوں میں ضرر ہے۔ اور ایک ندایک کو ضرر برداشت کرنا پڑے گا۔ اس کے بغیر فیصلہ مکن نہیں۔ پس جو بات لوگوں کے نزدیک واضح اور کھلی ہوئی ہے، جس کو اُن کے اذبان بے کھٹک قبول کرتے ہیں اس کی طرف رجوع کیا جائے۔ اور ای کے مطابق فیصلہ کیا جائے۔ اور یہاں واضح بات میہ ہے کہ وہ مال ما لک کے حوالے کیا جائے۔ کیونکہ جب اس نے اپنا استحقاق ثابت کردیا تو اس کا حق اس چیز کے ساتھ متعلق ہوگیا۔ کورٹ میں بھی گواہوں کے ذریعہ جب کوئی خص کسی چیز میں اپناحق ثابت کردیا تو اس کا حق اس چیز کے ساتھ متعلق ہوگیا۔ کورٹ میں بھی گواہوں کے ذریعہ جب کوئی خص کسی چیز میں اپناحق ثابت کرتا ہے، اور معاملہ بالکل صاف ہوجا تا ہے، کوئی اشتباہ باتی نہیں رہتا تو مدعی کے حق میں فیصلہ کردیا جا تا ہے۔ اور مال اس کو دلوادیا جا تا ہے۔ مدعی علیہ سے ضرر کا لحاظ نہیں کیا جا تا ہوں ان انداز پر ہوتے

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: " من وجدَ عينَ مالِه عند رجل فهو أحقُّ به، ويتَّبِع البَيِّعُ من باعه" أقول: السبب المقتضى لهذا الحكم: أنه إذا وقعت هذه الصورةُ، فيحتمل أن يكون في كل جانب الضررُ والجَوْرُ؛ فإذا وجدَ متاعَه عند رجل:

[1] فإن كانت السنة أن يُهمله حتى يجد بائعه، ففيه ضرر عظيم لصاحب الحق:

[الف] فإن الغاصب، أو السارق إذا عُثِرَ على خيانته: ربما يحتجُ بأنه اشترى من إنسانٍ، يَذُبُّ بذلك عن نفسه.

[ب] وربما يكون السارق والغاصبُ وَكَلَ بعضَ الناس بالبيع، لئلايؤاخذ هو ولا البائع، وفي ذلك فتحُ بابِ ضياع حقوق الناس.

[ج] وربما لا يجد البائع إلا عند غيبة هذا المشترى، فيؤاخِذُه، فلا يجد عنده شيئًا، فيسكت

< (مَنْوَرْبَيْالْيَكُمْ ٢

جْلَدِ يَجْمَ

على خيبة. [٢] وإن كانت السنةُ أن يقبضه في الحال، ففيه ضرر للمشترى: [الف] لأنه ربما يبتاع من السوق: لايدرى من البائع؟ وأين محله؟ ثم يُستَحقُّ مالُه، ولايجد البائعَ، فيسكت على خيبة. [ب] وربما يكون له حاجةٌ إلى المتاع، ويكون في قبض المستَحِقِّ إياه، وحوالتِه على البائع: فوتُ حاجته.

فـلما دار الأمر بين ضررين، ولم يكن بدُّ من وجود أحدهما: وجب أن يُرجع إلى الأمر الظاهر الذي تقبله أفهامُ الناس من غير رِيبة، وهو هنا: أن الحقَّ تعلَّق بهذه العين، والعينُ تُحبس في الحق المتعلّق بها، إذا قامت البينة، وارتفع الإشكال؛ وعلى هذا القياس ينبغي أن تُعتبر القضايا.

تر جمہ: میں کہتا ہوں: اس عکم کو چاہنے والا سب یعنی وجہ میہ ہے کہ جب میصورت پیش آئے تو احتمال ہے کہ ہر جانب ضرر اور ظلم ہو۔ پس جب مالک نے اپنا سامان کسی شخص کے پاس پایا: (۱) تو اگر طریقہ ہو یعنی میہ فیصلہ کیا جائے کہ مالک مشتر ی کو مہلت دے، میہاں تک کہ مالک اس کے بائع کو پائے تو اس میں بھاری ضرر ہے صاحب حق کا: (الف) پس بیشک عاصب یا چور جب اس کی خیانت کا پنہ چل جاتا ہے تو وہ بھی جت پکڑ نے ہیں کہ اس نے ایک شخص سے خریدا ہے۔ وہ اس طرح اپنی ذات سے مدافعت کرتا ہے (۔) اور بھی چور اور عاصب کسی شخص کوفر وخت کرنے کے لئے وکس بنا سے ہیں۔ تا کہ نہ دوہ ( عاصب اور چور ) پکڑا جائے، نہ بیچنے والا وکیل ۔ اور اس میں لوگوں کے حقوق کے ضیارع کا دروازہ کھول اس مشتر کی کور بھی مالک نہیں پاتا بائع کو، مگر اس مشتر کی کے عائب ہونے کہ وقت ہو کہ مال میں دوہ اس مشتر کی کے پاس بچونہیں پاتا بائع کو، مگر اس مشتر کی کے عائب ہونے کے وقت ۔ پس وہ اس مشتر کی کو پکڑتا ہے، پس وہ اس مشتر کی کے پاس بچونہیں پاتا بائع کو، مگر اس مشتر کی کے عائب ہونے کے وقت ۔ پس وہ اس مشتر کی کو پکڑتا ہے، پس وہ اس مشتر کی کے پاس بچونہیں پاتا ہوں دیں میں ایک کر اس میں لوگوں کے حقوق کے ضیارع کا درواز وہ کھولن اس مشتر کی کے پاس بچونہیں پاتا بائع کو، مگر اس مشتر کی کے مائیں ہونے کے وقت ۔ پس وہ اس مشتر کی کو پکڑتا ہے، پس وہ اس مشتر کی کے پاس بچونہیں پاتا ہائع کو، مگر اس مشتر کی کے ماتھ خاموش رہتا ہے (۲) اور اگر طریقہ ہو کہ مالک اس پر فور اقیضہ اس مشتر کی کے پل کہ مشتر کی کا ضرر ہے: (الف) اس لئے کہ وہ بھی باز ار بے خرید ہے : وہ نہیں جانتا کہ بیچنے والاکون ہے؟ اور اس کی جگہ کہاں ہے؟ پھر اس کا مال اختصاق میں لے لیا جا تا ہے۔ اور وہ بائع کو نیس پی تا تو وہ نا مرادی کے ساتھ خاموش ر

پس جب معاملہ دو ضرروں کے درمیان دائر ہوا۔ اوران دو میں سے ایک کے پائے جانے سے کوئی چارہ نہیں تو ضروری ہوا کہ اس امر ظاہر کی طرف رجوع کیا جائے جس کولوگوں کے اذبان بے کھٹک قبول کریں۔ اوروہ یہاں سیہ ہے کہ مالک کاحق اس چیز کے ساتھ متعلق ہو گیا ہے (کیونکہ اس نے قاضی کے یہاں اپنا انتحقاق ثابت کر دیا ہے) اور چیز رو کی جاتی ہے اس حق میں جو چیز کے ساتھ متعلق ہونے والا ہے۔ جب گواہ پیش ہوجا کمیں، اور اشتباہ ختم ہوجائے یعنی جب رحمة اللارالواسعة

گواہوں کے ذریعہ مدعی اپنادعوی ثابت کردے،اور بات بالکل داضح ہوجائے،توجس چیز میں اس کا دعوی ہے دہ مدعی علیہ سے کیکراس کودیدی جاتی ہے۔اوراسی انداز پر مناسب ہے کہ تمام قضایا کو قیاس کیا جائے یعنی سارے فیصلے اسی انداز پرہوتے ہیں۔پس بید فیصلہ بھی اسی انداز پر کیا گیا ہے۔

تصحيح: قوله: والعين تُحبس في الحق المتعلق بها مطبوعه ميں والعين تُحبس في العين المتعلق به تھا۔ اس ميں دوسرى جگه العين تحجف ہے۔ صحيح الحق ہے۔ بيتي مخطوط كراچى ہے كى ہے۔ اور به كو بھا شارح نے كيا ہے۔ كيونكه تمير العين كى طرف عائد ہے۔ اور المتعلق كواسم فاعل اور اسم مفعول دونوں پڑھ سكتے ہيں۔ کہ

مويثي تحيتون كانقصان كرين تواس كاحكم

حدیث — حضرت براء بن عازب رضی الله عنه کی اونٹنی ایک باغ میں گھس گئی ،اوراس نے نقصان کر دیا۔ نبی مِتَالَاتُوَیَ نے اس واقعہ میں دوباتوں کا فیصلہ کیا: ایک بیہ کہ دن میں باغوں کی حفاظت کی ذمہ داری باغ والوں کی ہے۔ دوم: بیہ کہ رات میں مولیثی جونقصان کریں اس کا تاوان مولیثی والوں پر ہے (مشکوۃ حدیث ۲۹۵ موطا۲۶۷ م)

تشریح: یہ فیصلے اس وجہ سے کٹے ہیں کہ جب مولیٹی لوگوں کے کھیتوں میں نقصان کرتے ہیں تو ہرایک دوسرے کو الزام دیتا ہے،اورا پنی صفائی پیش کرتا ہے:

جانور کا مالک: کہتا ہے: جانوروں کو چراگاہ میں چھوڑنا ضروری ہے۔ ورنہ وہ بھو کے مریں گے۔ اور ہر جانور کے ساتھ رہنے میں اور اس کی حفاظت کرنے میں حرج ہے۔ اس صورت میں جانور والا اپنا کوئی کا منہیں کر سکے گا۔ اور جانور نے جونقصان کیا ہے اس میں مالک کا کیا قصور ہے؟ کھیت والے ہی نے کوتا ہی کی ہے کہ اس نے اپنے کھیت کی حفاظت نہیں کی۔ اور اس کو ہربادی کے لئے چھوڑ دیا!

اور کھیت والا: کہتا ہے: کھیت بستی سے باہر ہوتے ہیں۔ان کی حفاظت کرنا،لوگوں کے جانوروں کوان سے رو کنا،ادر ان کی نگرانی کرنا کھیت والے کے بس میں نہیں۔اس صورت میں وہ اپنا کوئی کا منہیں کر سکے گا۔ پس کوتا ہی جانوروالے کی ہے۔اس نے خود جانور کھیت میں چھوڑ دیئے ہیں، یاان کی حفاظت میں کوتا ہی کی ہے۔

پس جب صورت ِ حال مد ہے تو ضروری ہے کہ عرف وعادت کا اعتبار کیا جائے۔اوراس سے تجاوز کوظلم وزیادتی قرار دیا جائے۔اوراس پرحکم مرتب کیا جائے۔اورلوگوں کی عادت مد ہے کہ دن میں کوئی نہ کوئی کھیت میں ہوتا ہے۔ جو کھیت کا کا م کرتا ہے۔اس کوسنوارتا ہے اوراس کی حفاظت کرتا ہے، رات میں یہ لوگ گھر چلے آتے ہیں۔اور جانور والوں کی عادت مد ہے کہ وہ رات میں مولیثی گھر لے آتے ہیں اور باند ھدیتے ہیں، پھر دوسرے دن چرنے کے لئے کھو لتے ہیں۔پس اگر دن - کو توسنو کھر نے آتے ہیں اور باند ھدیتے ہیں، پھر دوسرے دن چرنے کے لئے کھو تی ہے کہ اور ن

| جُلِدْ پَنْجَبَمْ               | PAI                                                                                 | رجمة اللاما الواسعة                    |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| نب نہیں۔اوررات میں نقصان کرتے   | یت والے کی کوتا ہی ہے۔اس لیے ضمان واج                                               |                                        |
|                                 | اس لئے تاوان واجب ہے۔                                                               | ہیں تو اس میں جانوروالے کی کوتا ہی ہے، |
| يظَها بالنهار ، وأن ما أفسدتِ   | له وسلم: أن على أهلِ الحوائط حف                                                     | [٥] وقضى صلى الله عليه                 |
|                                 | الها"                                                                               | المواشى بالليل، ضامِنٌ على أه          |
| ى حوائطَ الناس، كان الجورُ      | بذا القضاء: أنه إذا أفسدت المواشي                                                   | أقول: السبب المقتضي له                 |
|                                 | •                                                                                   | والعذرُ مع كل واحد:                    |
| المرعى، وإلا هلكت جوعًا،        | ج بأنه لابد أن يَسْرَحَ ماشيته في                                                   | فصاحب الماشية : يحت                    |
| أنه ليس له اختيار فيما أتلفته   | سد عليهم الارتفاقاتِ المقصودةَ، و                                                   | واتِّبَاعُ كلِّ بهيمة وحفظُها يُفس     |
|                                 | و الذي قَصَّرَ في حفظِ ماله، وتَرَكَه                                               |                                        |
|                                 | بأن الحوائط لاتكون إلا خارج ال                                                      |                                        |
| سَرَحَهَا في الحائط، أو قَصَّرَ | ، وأن صاحب الماشية هو الذي سَ                                                       | والإقامةُ عليها: يُفسد حاله            |
|                                 |                                                                                     | في حفظها .                             |
| أن يُرْجع إلى العادة المألوفة   | كان لكل واحد جور وعذر : وجب                                                         | فلما دار الأمر بينهما، و               |
|                                 | على مجاوزتها؛ والعادة:أن يكون                                                       |                                        |
|                                 | حفَظُه، وأما في الليل فيتركونه، ويب                                                 |                                        |
|                                 | شيتهم بالليل في بيوتهم، ثم يُسْرِحو                                                 |                                        |
|                                 |                                                                                     | الجَوْرُ: أن يجاوِزَ العادةَ الفاشيا   |
| ان افرار کارداد                 | فے فیصلہ فرمایا: (۱) کہ دن میں باغ والوں ۔                                          | ترج بردي المربسة الله متلالتدة تكم     |
|                                 | نے سیکٹر مایا (1) کہ دن یں بال وہ توں ۔<br>ریشی والوں پر اس کا تا وان ہے – میں کہتا | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
|                                 | ۔یں دانوں پران کا کادان ہے۔<br>ں نقصان کریں تو ظلم اور عذر ہرایک کے سا              |                                        |

کرے گا،اوردوسرے کومور دِالزام تھہرائے گا ۔ پس جانور والا: ججت پیش کرے گا کہ ضروری ہے کہ وہ اپنے جانوروں کو چرا گاہ میں چھوڑے، ورنہ وہ بھوک سے مرجا کمیں گے۔اور ہر جانور کے پیچھے رہنا، اور اس کی حفاظت کرنا: لوگوں پر ان کے ضروری دینوی کا موں کو خراب کردے گا۔اور بیہ کہے گا کہ اس کا کوئی اختیار نہیں اس چیز میں جس کو اس کے جانور نے خراب کیا ہے۔اور بیہ کہے گا کہ باغ والا ہی وہ ہے جس نے اپنے مال کی حفاظت میں کو تاہی کی ہے۔اور اس کو ہلا کت کے لئے چھوڑ دیا ہے ۔۔۔ اور باغ والا: ججت پیش کرے گا کہ باغات آبادیوں ۔۔ باہر ہوتے ہیں۔ پس ان کی حفاظت کرنا، اوران سے ہٹانا،اوران کی نگرانی کرنا: باغ کے مالک کے حال کو بگاڑ دے گا۔اور بیہ کہے گا کہ جانور دالا ہی وہ ہے جس نے اس کو باغ میں چھوڑ اہے، یا اس کی حفاظت میں کوتا ہی کی ہے۔

پچل کھانے کا حکم اوراس کی وجہ

حدیث — نبی ﷺ کی باغ میں لڑکائے ہوئے پھلوں کے بارے میں دریافت کیا گیا، آپؓ نے فرمایا:''جس حاجت مند نے اپنے منہ سے کھایا، پائہ نہیں بھرا تو اس پر پچھ تاوان نہیں۔اور جو پھلوں میں سے پچھ کیکر نکا تو اس پر اس کا دُونا: تاوان اور سز اہے۔اور جس نے پھلوں میں سے پچھ چرایا، کھلیان میں محفوظ ہوجانے کے بعد، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقدر ہو گیا تو اس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا''(ابوداؤدحدیث اے اکتاب اللُقطَة)

حدیث — حضرت رافع بن عُمر وغفاری رضی اللّٰدعنہ کہتے ہیں کہ میں لڑ کا تھا، انصار کے باغوں پر پھر پھینکا کر تاتھا۔ وہ مجھے ہی ﷺ کے پاس لے گئے۔ آپؓ نے فرمایا:'' لڑ کے! تھجور کے درختوں پر ڈیچلے کیوں پھینکتا ہے؟'' میں نے عرض کیا: کھا تاہوں! آپ نے فرمایا:'' ڈیچلے نہ پھینکا کر، جو پنچ گری ہوئی ہوں ان کوکھا'' پھر میرے سر پر ہاتھ پھیرا، اور دعادی:''اے اللّٰہ!اس کوشکم سیر فرما!''(مشکلوۃ حدیث ۲۹۵۷)

تشریح:طریقہ بیتھا کہ جب تھجور کے خوشے پکنے پرآتے توان کوکاٹ کرا تارلیا جا تا۔اور باغ ہی میں ککڑیاں گاڑ کر ان پرلٹکا دیا جا تا۔جب وہ دھوپ میں پک کراورسو کھ کرچھوہارے بن جا تیں توان کو کھلیان میں جمع کرلیا جا تا۔اورکوٹ کر کوڑا نکال کر بوروں میں بھرلیا جا تا۔

اب پھل کھانے کی چندصورتیں ہیں: حاجت مند کا کھانا،اور بے ضرورت گھانا۔ پھر ہرایک کی چارصورتیں ہیں: –• نوئز فریبکائیئر کی جُلدِ پَجْمَ

درختوں کے پنچ گراہوا پھل کھانا، درختوں پر سے توڑ کر کھانا،لکڑیوں پر سو کھنے کے لئے باغ میں لٹکایا ہوا پھل کھانا، اور کھلیان میں محفوظ کیا ہوا پھل کھانا: پھر ہرایک کی دوصورتیں ہیں: مالک کی اجازت سے کھانا اور بغیر اجازت کے کھانا۔ پس کل سولہ صورتیں ہیں۔

اور خاہر ہے کہ بے ضرورت اور بے اجازت کھانا کسی صورت میں درست نہیں۔ حدیث میں ہے: الا لا تنظلموا، الا لایحلؓ مالُ امریءِ الا بطیب نفس منه: سنو اظلم وزیادتی مت کرو۔ سنو اکسی شخص کامال اس کی خوش دلی کے بغیر حلال نہیں (مشکو حدیث ۲۹۴۶ باب العصب)اور یہ جوعام خیال ہے کہ درخت کے نیچے گراہوا پھل کھانا مطلقاً جائز ہے: یہ خیال درست نہیں۔

البت حاجت منداور فاقد مست کے لئے لوگ چیٹم پیٹی کرتے ہیں۔ حضرت رافع رضی اللہ عنہ فاقد ہی کی وجہ سے کھاتے تھے۔ پس بوقت و حاجت درخت کے پنچے گرے ہوئے پھل کھانا جائز ہے۔ مگر لے نہیں جا سکتا۔ یہی حکم سو کھنے کے لئے باغ میں لٹکائے ہوئے پھلوں کا ہے۔اور درخت پر سے تو ڈکر کھانا، درختوں پر پھر پھینکنا، جیب یا پائہ میں بھرکر لے جاتا، یا کھلیان میں محفوظ کیا ہوا پھل کھانایا لے جانا جائز نہیں۔ بلکہ جو پھل کھلیان وغیرہ میں محفوظ کر دیا گیا ہے، اس میں سے نصاب سرقہ کے بلغ میں جانا موجب حد ہے۔اور اس سے کم میں تاوان اور سزا ہے۔ اب یہی باتیں حضرت شاہ صاحب قدر کہ انا یا ح

ایک دوسر پرظم وزیادتی رو سنے کاطریقہ میہ ہے کہ استخص کا ہاتھ پکڑا جائے جولوگوں کو نقصان پہنچا تا ہے۔ اوران پر زیادتی کرتا ہے۔ لوگوں کو مطلق العنان چھوڑ دینا اور من مانی کرنے دیناظلم وجور کا علاج نہیں۔ پس اگر کوئی فاقہ زدہ ہے، اور باغ میں لڈکاتے ہوئے پچلوں سے جو غیر محفوظ ہیں اور وافر مقدار میں ہیں، پیٹ بھر کر کھاتے تو لوگ اس میں تنگی نہیں کرتے۔ بشرطیکہ وہ حد سے تجاوز نہ کرے، پلّہ بھر کر نہ لے جائے، اور درختوں پر پچھر نہ چھینگے۔ عرف میں ایسی صورت میں چہم پوشی برتی جاتی ہے۔ پس ایسی صورت میں اگر کوئی باغ والا دعوی کر ہے کہ کھانے والے نے حص واتر سے میں تکی نہیں اور باغ میں لڈکاتے ہوئے پھلوں سے جو غیر محفوظ ہیں اور وافر مقد ار میں ہیں، پیٹ بھر کر کھاتے تو لوگ اس میں تنگی نہیں کرتے۔ بشرطیکہ وہ حد سے تجاوز نہ کرے، پلّہ بھر کر نہ لے جائے، اور درختوں پر پچھر نہ پھینگے۔ عرف میں ایسی صورت میں چہم پوشی برتی جاتی ہے۔ پس ایسی صورت میں اگر کوئی باغ والا دعوی کرے کہ کھانے والے نے حرص واتر نے پھل کھائے ہیں، پانقصان پہنچانے کا ارادہ کیا ہے تو اس کی بات نہیں مانی جائے گی۔ اور کھانے والے نے حرص واتر سے پھر کھائے او

[7] وسئل صلى الله عليه وسلم عن الثمر المعلَّق، فقال: " من أصاب بفيه، من ذي حاجة، غيرَ مُتَّخِذٍ خُبْنَةً، فلاشيئ عليه" اعلم: أن دفع التظالم بين الناس: إنما هو أن يُقبض على يدمن يَضُرُّ بالناس، ويتعدى عليهم، لا أن يُتَّبَعَ شُحُهُم وغِمْرُ نفوسِهم: ففي صورة الأكل من الثمر المعلَّق، غير المُحْرَز، الكثير الـذي لا يُشَحُّ منه بِشِبَعٍ إنسانٍ محتاج، إذا لم يكن هناك مجاوزةُ حدِّ العرف، ولا اتخاذ خُبنةٍ، ولا رمي الأشجار بالحجارة: فإن العرف يوجب المسامحة في مثله؛ فمن ادَّعي في مثل ذلك: ٥ المسترة بالمشترة ٢

رجمة اللار الواسعة

أنه اتبع الشُّحَ وقصدَ الضرار فلا يُتَبع. وأما ماكان من ثمر مَشْفُوْهٍ، أو اتخاذِ خُبنةٍ، أو رمي أشجارٍ، أو مجاوزةِ الحد في الإتلاف بوجه من الوجوه: ففيه التعزير والغرامة.

لغات: الحُبْنَة: دامن يالنگى كومور كربنايا مواپله ..... المَشْفُوْ ٥ بتحور ابچا موارماء مشفو ٥ بخير الورود پانى حير

حدیث ۔ رسول اللہ سلائی ﷺ نے فرمایا:''کوئی شخص کی کے جانور کا دودھاس کی اجازت کے بغیر ہر گزنہ نکا لے۔ کیا تم میں ہے کوئی بیہ بات پسند کرتا ہے کہ کوئی شخص اس کے کمرے میں آئے، اس کی الماری تو ڑے، اور اس کا کھانا لے جائے؟ لوگوں کے لئے ان کے مولیٹی کے تضن ہی ان کی غذاؤں کو جمع کرتے ہیں'' یعنی دودھ مولیٹی کے مالکان کے نزدیکے قیمتی چیز ہے (مشکلوۃ حدیث ۱۹۳۹)

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جبتم میں ہے کوئی شخص جانوروں پرگذرے،تواگران کے ساتھان کا رکھوالا ہے تواس سے اجازت لے،اور نہ ہوتو تین بارز درسے پکارے، پس اگر کوئی جواب دے تواس سے اجازت لے، اور کوئی جواب نہ دے،تو دود ہونکا لے،اور پیئے،اور ساتھ نہ لے جائے'( مشکوۃ حدیث ۲۹۵۳) تشریح: جنگل میں چرنے والے جانوروں کا دود ہونکال کر استعال کرنے کے سلسلہ میں روایات مختلف میں ۔ پہلی سے نظر تیکن بیش نہ کہ



روایت میں تھن کے دود ھواس سامان کا حکم دیا گیا ہے جو گھروں میں ذخیر ہ کیا ہوا ہے۔ جسے اجازت کے بغیر لینا جائز نہیں۔ پس بے اجازت جانورکود وہنا بھی جائز نہیں۔

اور دوسری حدیث میں اس کو باغ میں لٹکائے ہوئے غیر محفوظ پھلوں کے حکم میں رکھا ہے، اور بوقت حاجت بفتر رحاجت استعال کرنے کی اجازت دی ہے، جبکہ بکریوں کے ساتھ رکھوالانہ ہو۔ اورا گرما لک موجود ہوتواجازت لینا ضروری ہے۔ اور رفع تعارض کا ضابطہ بیہ ہے کہ اگر روایات میں اختلاف ہو، اور حکم کی وجہ بیان کی گئی ہو، تو اس کا لحاظ کر کے حدیثوں کو جمع کیا جائے گا۔ یہاں پہلی حدیث میں ممانعت کی وجہ بیان کی گئی ہے کہ دود ھوگوں بے نز دیکے قیمتی چیز ہے۔ پس عرف میں جہاں وسعت برتی جاتی ہو، اور جتنی مقد اراستعال کرنے میں ہندی اور تکی نہ کی جاتی ہو، اور حکم کی میں میں میں میں جہاں

یہی ضابطہ دواور مسئلوں میں بھی کھوظ رکھنا چاہئے : ایک : بیوی شوہر کے مال میں سے کیا خرچ کر سکتی ہے؟ دوسرا: غلام آ قاکے مال میں سے کیا خرچ کر سکتا ہے؟ جواب میہ ہے کہ جتنا خرچ کرنے میں چیثم پوشی برتی جاتی ہے،اور کنجوی اور تنگی کی جاتی ،اور شوہراور آ قاسے اجازت لینے کا موقع نہیں ہے،اور خرچ کرنے کی ضرورت ہے تو خرچ کر سکتے ہیں،ور نہیں۔

[٧] وأما لبنُ الماشية : فالأقيسةُ فيه متعارضة، وقد بينها النبيُّ صلى الله عليه وسلم: فقاسها تارةً على المتاع المخزون في البيوت: فنهى عن حلبه؛ وتارةً على الثمر المعلَّق، والأشياءِ غير المحرزة: فأباح منه بقدر الحاجة لمن لم يجد صاحبَ المال ليستأذنه. والأصل فيما اختلف فيه الأحاديث، وأظهرتِ العللُ: أن يُجمع باعتبار تلك العلل فحيثما جرتِ العادة ببذل مثله، وليس هناك شُحٌّ وتضييقٌ، وكانت حاجةٌ: جاز، وإلافلا. وعلى مثل ذلك: ينبغي أن يُعتبر تصرف الزوجة في مال الزوج، والعبد في مال سيده.

ترجمہ:(2) اور رہا جانوروں کا دودھ: پس قیاس اس میں متخالف ہیں۔اوران مختلف قیاسوں کو نبی شلائی ﷺ نے بنیان کیا ہے: پس بھی ان کو قیاس کیا اس سامان پر جو گھروں میں ذخیرہ کیا ہوا ہے، پس دودھ دوبنے سے منع کیا۔اور بھی لٹکائے ہوئے بچلوں پراور غیر محفوظ چیزوں پر قیاس کیا۔ پس اس میں سے بقدر حاجت کی اجازت دی، اس شخص کے لئے جو مال والے کونہ پائے کہ اس سے اجازت لے۔

اورضابط اس میں جس میں احادیث مختلف ہوں ،اور وجوہ خاہر کی گئی ہوں : یہ ہے کہ ان وجوہ کالحاظ کر کے روایات میں تطبیق دی جائے ۔ پس جہاں عادت جاری ہوا س جیسی چیز کے خرچ کرنے کی ،اور وہاں بخیلی اور تنگی نہ کی جاتی ہو،اور حاجت ہوتو جائز ہے،ور نہیں — اور اس کے مانند پر مناسب ہے کہ شوہر کے مال میں بیوی کے تصرف کا ،اور آ قاکے مال میں غلام کے تصرف کالحاظ کیا جائے ۔ یعنی وہی تھم یہاں بھی جاری کیا جائے۔

ځلديجه

باب \_\_\_\_ حدود کابیان

حدود کے سلسلہ کی عمومی باتنیں

وه جرائم جن میں شخت سزائیں ضروری ہیں

حدود: وہ سزائیں ہیں جوقر آن، حدیث یا اجماع سے ثابت ہیں، اور جومق اللہ کے طور پر واجب ہوتی ہیں: عقوبة مقدَّرة، وجبت حقَّا لله تعالى (درمخار) اور''حق اللہ'' كا مطلب ہیہ ہے كہ وہ سزائیں مفادعا مہ كے لئے مشروع كى گئ ہیں۔ یعنی لوگوں کے انساب، اموال، عقول اور اعراض (آبرو) كى حفاظت كے لئے مقرر كى گئى ہیں۔ بیہ سزائیں گناہ سے پہلے گناہ سے رولنے والى، اور گناہ كے بعد سرزنش ہوتى ہیں۔ بینہ معاف كى جاسمتى ہیں، نہ ان میں سفارش كى گئى ہے۔ شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

چند جرائم ایسے ہیں جن کے لئے اللہ تعالیٰ نے سزائیں مقرر فرمائی ہیں۔ چنانچہ ان میں سمی قسم کی تبدیلی کا سی کو حق نہیں۔ یہ وہ جرائم ہیں جن میں مختلف جہتوں سے مفاسد جمع ہیں۔ ان سے زمین میں بگاڑ پھیلتا ہے۔ مسلمانوں کا چین سکون غارت ہوتا ہے۔ ان جرائم کے جذبات لوگوں کے دلوں میں برابرا بھرتے رہتے ہیں۔ وہ انسان پر حملہ کرتے ہیں۔ جب وہ دل میں رچ بس جاتے ہیں تو لوگ ان سے نی نہیں سکتے۔ ان میں ایسا ضرر ہے کہ مظلوم اس کواپنی ذات سے ہٹا

اس قشم کے جرائم میں عذاب آخرت سے ڈرانا کافی نہیں۔ان پر بخت ملامت اور دردنا ک سز اضروری ہے۔تا کہ وہ لوگوں کی نگاہوں کے سامنے رہے۔اور وہ ان کوار تکاب جرم سے بازر کھے۔ ایسے عکمین جرائم یا پنچ ہیں:

پہلا جرم: زنا ہے۔ بیر گناہ شہوت کی زیادتی اور عورتوں کی خوبصورتی میں دلچیسی سے صادر ہوتا ہے۔ بدکاروں کے دلوں میں اس کی آز ہوتی ہے۔عورت کے خاندان کے لئے اس میں بخت عار ہے۔ اور بیوی میں دوسرے کی مزاحت انسانی فطرت کے خلاف ہے۔ اس سے قتل وقتال اور جنگ وجدال کا دروازہ کھلتا ہے۔ اورزنا عام طور پر باہمی رضا مندی اور تنہائی میں ہوتا ہے، جس سے عام طور پرلوگ واقف نہیں ہو سکتے کہ وہ روک ٹوک کریں۔ پس اگراس کے لئے دردناک سرزام تحریبیں کی جائے گی تو لوگ اس سے بازنہیں آئیں گے۔ دوسراجرم: چوری ہے۔بار ہاانسان اچھا پیشہ نیں پاتا تو وہ چوری کا دھندا شروع کردیتا ہے۔اور بید جذبہ بھی انسان پر حملہ کرتا ہے۔اور چوری اس طرح مخفی طور پر ہوتی ہے کہ لوگ اس کونہیں دیکھتے کہ روکیس۔اس لئے اس جرم کی بھی سخت سزا ضروری ہے، تا کہ لوگوں کے اموال محفوظ رہیں۔

چوری اور خصب میں فرق بخصب ایسی دلیل اور بوگس جحت کی بنیاد پر ہوتا ہے جس کوشریعت تسلیم نہیں کرتی۔ اور خصب فریقین کے درمیان معاملات کے ضمن میں ہوتا ہے۔ اور لوگوں کی نگا ہوں کے سامنے ہوتا ہے۔ اس لئے اس کو نجملد م معاملات قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے لئے کوئی حد مقرر نہیں گئی۔ غاصب پر تا وان لازم کیا گیا ہے۔ اور اس کو مناسب سزادی چائے گی۔ اور چوری مخفی طور پر ہوتی ہے۔ اس لئے اس کی روک تھا م مکن نہیں ، اس لئے اس کی سخت سز امقرر کی گئی ہے۔ تیسر اجرم: راہ زنی ہے۔ راہ زنی میں مظلوم راہ زن کو اپنی ذات اور اپنے مال سے ہتا نہیں سکتا۔ کیونکہ راہ زنی مسلمانوں کے شہروں میں اور ان کے دبد ہوالے علاقوں میں نہیں ہوتی کہ پولس مدد کرے۔ اس لئے اک دنی کے لئے چور ہی سے بھی بھاری سز اخر دور ہے۔

چوتھا جرم: شراب نوش ہے۔ شرابی: شراب نوش کا رسا ہوتا ہے۔ اس سے زمین میں بگاڑ پھیلتا ہے۔ اورلوگوں کی عقلیں از کاررفتہ ہوجاتی ہیں، جبکہ عقل ہی پر دنیا و آخرت کی صلاح موقوف ہے۔ اس لئے یہ جرم بھی قابل سزا ہے۔ پانچواں جرم: زنا کی تہمت لگانا ہے۔ کیونکہ جس پر زنا کی تہمت لگائی جاتی ہے: اس کو تخت اذیت پہنچتی ہے۔ اور دوہ تہمت لگانے والے کو دفع کرنے پر قادر نہیں۔ کیونکہ اگر وہ اس کو قتل کرے گا تو قصاصاً مارا جائے گا۔ اور ضرب وحرب کرے گا تو ترکی بہتر کی جواب دیا جائے گا۔ پس اس جرم کے لئے بھی سخت سز اخر دوری ہے۔ فائکدہ: شراب نوش کی سز احد یثوں سے ثابت ہے۔ ہوتی حدود قر آن کر یم میں مذکور ہیں۔ اور یہی چند جرائم ہیں جن

کی سزائیں ''حدود'' کہلاتی ہیں۔ باقی حصوٹے بڑے جرائم کی سزائیں '' تعزیرات'' کہلاتی ہیں۔ جو قاضی کی صوابدید پر موقوف ہیں۔اور قصاص میں چونکہ معاف کرنے کا اختیار ہے،اس لئے وہ''حدود''میں شامل نہیں۔

#### الحدود ک

اعلم : أن من المعاصى ما شرع الله فيه الحدَّ؛ وذلك: كل معصية جمعتُ وجوهًا من المفسدة: بأن كانت فسادًا في الأرض، واقتضابا على طُمَأْنينة المسلمين، وكانت لها داعيةً في نفوس بني آدم، لاتزال تَهيجُ فيها، ولها ضَرَاوَةٌ لايستطيعون الإقلاع منها، بعد أن أُشربت قلوبُهم بها، وكان فيه ضررٌ لايستطيع المظلومُ دفعَه عن نفسه في كثير من الأحيان، وكان كثيرَ الوقوع فيما بين الناس.

جلديجم

رحمة اللار الواسعة

#### raa

جُلْدِ پَجِم

فمِثلُ هذه المعاصى: لايَكفى فيها الترهيب بعذاب الآخرة، بل لابد من إقامة مَلامةٍ شديدة عليها وإيلام، ليكون بين أعينهم ذلك، فَيَرْدَعُهم عما يريدونه: كالزنا : فَإِنها تَهِيْجُ من الشبق والرغبةِ في جمال النساء، ولها شِرَهٌ، وفيها عارٌ شديد على

أهلها، وفي مزاحمة الناس على موطواةٍ تغييرُ الجبلة الإنسانية، وهي مَظِنَّةُ المقاتلات والمحاربات فيما بينهم، ولايكون غالباً إلا برضا الزانية والزاني، وفي الخلوات، حيث لا يطَّلعُ عليها إلا البعضُ، فلو لم يُشرع فيها حدٌّ وجيع لم يَحْصُل الردعُ.

وكالسرِقة : فإن الإنسان كثيرًا مَا لايجد كَسْبا صالحًا، فَيُنَحَدِرُ إلى السرِقة، ولها ضَراوةٌ في نفوسهم، ولا يكون إلا اختفاءً، بحيث لايراه الناس، بخلاف الغصب: فإنه يكون باحتجاج وشبهةٍ، لا يُثبتها الشرعُ، وفي تضاعيفِ مُعاملاتٍ بينهما، وعلى أعين الناس، فصار معاملةً من المعاملات. وكقطع الطريق : فإنه لايستطيع المظلومُ ذَبَّه عن نفسه وماله، ولا يكون في بلاد المسلمين وتحت شوكتهم، فَيَدُفعوا، فلا بد لمثله أن يُزَاد في الجزاء والعقوبة.

و كشرب الخمر : فإن لها شَرَهًا، وفيها فسادًا في الأرض، وزوالًا لِمُسْكَةِ عقولهم التي بها صلاح معادِهم ومعاشهم.

و كالقذف : فإن المقذوف يتأذّى أدًى شديدًا، ولا يقدر على دفعه بالقتل ونحوه، لأنه إن قَتَلَ قُتل به، وإن ضَرب ضُرب به، فوجب في مثله زاجر عظيم.

وقتال اور جنگ وجدل کی اختابی جگہ ہے۔ اورزناعام طور پرنہیں ہوتا، مگرزانی اورزانی کی رضامندی ہے، اور تنہا ئیوں میں ہوتا ہے، جہاں معصیت پر مطلع نہیں ہوتے مگر بعض لوگ \_ پس اگر اس میں دردناک سز امقرر نہ کی جائے گی تو باز رہنا حاصل نه ہوگا \_ اور جیسے چوری: پس بیتک انسان بار ہانہیں پاتا اچھا پیشہ، پس وہ چوری کی طرف ڈ ھلتا ہے۔اور چوری کے لیج لوگوں کے دلوں میں حملہ بے (مشہور ہے:"چور چور ی سے جاتا ہے، ایرا پھیری سے نہیں جاتا" یعنی تو بہ کرنے کے بعد بھی دل اس کا ہو کا کرتا ہے، پس توبہ سے پہلے کا حال نہ یوچھ!)اور چوری نہیں ہوتی مگر مخفی طور پر، بایں طور کہ نہیں د یکھتے اس کولوگ (پس کوئی روک ٹوک کرنے والا بھی نہیں ہوتا، اس لئے سخت سزادہی کے ذریعہ روکنا ضروری ہے) برخلاف غصب کے: پس بیشک وہ ہوتا ہے دلیل قائم کرنے اور کمزور دلیل کے ذریعہ، جس کوشریعت ثابت نہیں کرتی یعنی وہ دلیل سیج نہیں ہوتی۔اور غصب دونوں کے درمیان معاملات کے شمن میں ہوتا ہے،اورلوگوں کی نگا ہوں کے سامنے ہوتا ے۔ پس غصب معاملات میں سے ایک معاملہ ہو گیا (تفصیل گذشتہ باب میں گذریجکی) ۔ اور جیسے راہ زنی: پس بیشک شان بیہ بے کہ مظلوم راہ زن کواین ذات اوراپنے مال سے ہٹانے کی طاقت نہیں رکھتا۔اور راہ زنی:مسلمانوں کے شہروں میں اوران کے دبد بہ دالے علاقوں میں نہیں ہوتی کہ وہ ان گود فع کریں۔ پس ضروری ہے اس جیسے گناہ کے لئے کہ جزاؤ مزامین اضافہ کیاجائے ۔۔۔ اور جیسے شراب نوشی: پس بیتک ان محسبت کے لئے حرص وشوق ب\_اور اس میں فساد فی الارض ہے۔اورلوگوں کی عقول کوز اکل کرنا ہے، وہ عقول جن کے ذریعہ لوگوں کی آخرت اوران کی دنیا سنورتی ہے۔اور جسے تہمت لگانا: پس بیشک و وضحص جس پرتہمت لگائی گئی ہے تخت تکلیف اٹھا تا ہے۔ اور قادر نہیں قاذف کو ہٹانے پرقمل وغیرہ کے ذریعہ: اس لئے کہ اگر وہ قُل کرے گا تو اس کی وجہ سے قُل کیا جائے گا۔ اور اگر مارے گا تو وہ اس کی دجہ سے مارا جائے گا۔ پس اس جیسے جرم میں بڑی جھڑ کی ضروری ہے۔

لغات الفَّتَصَبَ الشيئ الْتِصَاب كَانْمَا،تورْنا ..... المصَرَاوة بمُله،خوْخُوارى .....اس عبارت ميں بعض مذكر ضميرين المعصية كى طرف بتاويل الإثم لوڻائى بين \_

3

حدود میں جسمانی ایذاء کے ساتھ عارکی بات ملانے کی وجہ حدود میں جسمانی ایذاء کے ساتھ عارکی بات بھی ملائی گئی ہے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کذش دوطرح ے متأثر ہوتا ہے: ا- جونفس ہیمیت میں غلطاں پیچاں ہوتا ہے: اس کو جسمانی ایذاء جرائم کے ارتکاب سے روکتی ہے، جیسے مندز در بیل اور اونٹ کو تخت مارشرارت سے روکتی ہے۔ سا اور جونفس جاہ پینداور عزت کا طالب ہوتا ہے: اس کو ایسی عارجو گلے کا ہار بن جائے: جسمانی ایذاء سے بھی زیادہ گناہ ہے روکتی ہے۔ اور جش خض پر حد جاری کی جاتی ہے: اس کا حال معلوم نہیں کہ اس کانفس کس قتم کا ہے؟ اس لئے حدود میں جسمانی تکایف کے ساتھ عارکی بات بھی ملائی گٹی ہے، تا کہ کس کو یہ چیز گناہ ہے روے، اور کسی کو وہ چیز ۔۔۔ اور حدود (سزائمیں ) تین ہیں: ا۔ قتل یعنی جان ہے تم کرنا قتل عمد میں قاتل قصاصاً قتل کیا جاتا ہے۔ اور راہ زن کو ایک صورت میں قتل کیا جاتا ہے، اور ایک صورت میں سولی دی جاتی ہے۔ اور شادی شدہ زانی کو سکھا رکیا جاتا ہے۔ اور راہ زن کو ایک صورت میں قتل کیا جاتا ہے،

۲ — جسم کاکوئی حصد کائنا: چور کاباتھ کا ٹاجا تا ہے۔ اور راہ زن کا بھی ایک صورت میں ایک باتھ اور ایک پیر مخالف جانب ے کا ٹاجا تا ہے۔ اور قطع ید ے مجرم کو تخت جسمانی تکلیف پینچتی ہے۔ یہ جسمانی ایذاء دہی ہے۔ اس کے ساتھ عار کی بات یہ ملائی گئی ہے کہ قطع ید ے زندگی بھر کے لئے ایک ایسی قوت کا از الد ہوجا تا ہے جس کے بغیر وہ بذات خود امور معاش انجام نہیں دے سکتا۔ اور اس سے جسم بدنما ہوجا تا ہے۔ اور وہ ایک ایسی عار کی بات ہے جس کے بغیر وہ بذات خود امور معاش انجام ایسا اثر لازم ہے جو کہ پھی تھی ہونے والانہیں۔ جو بھی دست بر یدہ کو دیکھتا ہے ، فور آسم بھی جا تا ہے تک سے سے ک مان کی گئی ہے کہ میں میں میں میں میں میں معام ہوجا تا ہے۔ میں کا اثر لوگوں کے سامنے ظاہر ہو تا ہے۔ اور وہ ایسا اثر لازم ہے جو کہ پھی ختم ہونے والانہیں۔ جو بھی دست بر یدہ کو دیکھتا ہے ، فور آسم بھی جا تا ہے کہ اس من خط مار کی گئی ہے کہ میں میں میں میں میں میں میں میں ہو ہو ہوں کے سامن میں میں میں میں میں میں میں از لوگوں کے سامنے طاہر ہو تا ہے۔ اور وہ ایسا اثر لازم ہے جو کہ پھی ختم ہونے والانہیں۔ جو بھی دست بر یدہ کو دیکھتا ہے ، فور آسم بھوجا تا ہے کہ اس نے کہ میں از لاز میں ہوتی ہوں کی مار نہ پر اند کورہ دور دور اوک سے کم تر ہے۔ میں مار جسمانی ایذا مرسانی ہو ہوں کی میں تکھی جا ہوں ہے ہو ہی تھی ہوں کی ہو ملائی گئی ہے کہ غیر شادی شدہ زانی کو سال بھر کے لئے جلا وطن کر دیا جا تا ہے۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں ک

ثم الحدُّ: إما قتل، وهو زجر لازَجُرَ فوقه؛ وإما قطعٌ، وهو إيلام شديد، وتفويتُ قوةٍ لايتم الاستقلال بالمعيشة دونها طولَ عُمُرِه، ومُثْلَةٌ، وعارٌ، وظاهرٌ أثرُه بمرأى الناس، لا ينقضى، فإن النفس إنما تتأثر من وجهين: النفسُ الواغلة في البهيمية: يمنعها الإيلامُ، كالبقر والجمل، والتي فيها حُبُّ الجاهِ: يردعها العارُ اللازمُ له، أشدَّ من الإيلام؛ فوجب جمعُ هذين الوجهين في الحدود. ودون ذلك: إيلامٌ بصرب، يُضَمُّ معه مافيه عارٌ، وظَهَرَ أثرُه، كالتغريب، وعدم قبول الشهادة، والتبكيت.

ترجمہ: پھرحد(۱)یاتوقتل ہے۔اوروہ ایسی سرزش ہے جس کے او پرکوئی سرزش نہیں (اس لئے اس کے ساتھ عارکی بات نہیں ملائی گٹی)(۲)اور یا کا مناہے۔اوروہ تخت تکایف پہنچانا ہے (بید جسمانی ایذاء ہے)اورزندگی بھر کے لئے ایسی قوت کوضائع کردینا ہے جس کے بغیر امور معاش بالاستقلال بحیل پذیر نہیں ہوتے۔اوروہ شکل بگاڑنا ہے۔اور ایسا عار ہے جس کا اثر لوگوں کے سامنے ظاہر ہونے والا ہے۔جواثر کبھی ختم ہونے والانہیں (بی عارکی بات ہے جوقطع ید کے ساتھ ملائی گئی ہے) پس بیشک - و لوئے زوتر بیک بلی کٹی ہے جلديجم

نفس دوبی صورتوں میں متاثر ہوتا ہے: (انف) ہیمیت میں دورتک نگل جانے والانفس: اس کو تکلیف دبی روکتی ہے۔ جیسے بیل اوراونٹ (ب) اور دونفس جس میں حب جاہ ہے: اس کو دہ عار کی بات جو اس کے ساتھ لازم ہو: تکلیف دبی سے بھی زیادہ باز رکھتی ہے۔ پس حدود میں ان دونوں صورتوں کو جمع کرنالازم ہے (۳) اُن سے کم تر: مار کے ذریعہ تکلیف پہنچانا ہے۔ اس کے ساتھ دہ چیز ملائی جائے گی جس میں عار ہو، اور جس کا اثر ظاہر ہو۔ جیسے جلاوطن کرنا۔ اور گواہی قبول نہ کرنا۔ اور خوب ڈانٹ پلانا (وَغَلَ يَعُلُ وُغُولًا فی المنسئ: کسی چیز میں آ گے تک نگل جانا، دورتک چلے جانا، غلو کرنا۔ حد سے بڑھ جانا)

حدود کی تشکیل س طرح عمل میں آئی ہے؟

گذشتہ شریعتوں میں تین حدود تعمیں قتل میں قصاص، زنامیں رجم، اور چوری میں باتھ کا ٹنا۔ یہ تین سزائیں آسانی شریعتوں میں بطور توارث چلی آرہی ہیں۔اوران پر تمام انہیا ،اور امتین تفق ہیں۔ اور اس قسم کی بات کوڈاڑھوں سے مضبوط پکڑ ناضروری ہے کسی حال میں بھی اس کوترک نہیں کیا جا سکتا۔ اس لئے یہی سزائیں ہماری شریعت میں بھی باقی رکھی گئیں۔ البستہ ہماری شریعت نے ان میں تین تصرفات کئے ہیں۔ ایک : سخت سز اوّں میں تخفیف کی۔ دوم: مزید چند جرائم کے لئے یہی سزائیں تجویز کیں ۔ سوم: ڈاکند زنی کی سز اتخت کردی۔ تفصیل درج ذیل ہے: پہلا تصرف: ہماری شریعت نے اولا ند کوری سز اوّں کے دور جہ مقرر کے: ایک : دوہ سز اجونتی کی انتہا ہو کہی ہو دی کی سز اتخت کردی۔ تفصیل درج ذیل ہے: وہم : وہ سز اجونتی کی انتہا ہو کہی ہو دی ہو تک ہوتی ہے تعنی آل ان سز اوّں کو کی گئیں۔ دوم: دوم دار جونتی کی انتہا ہو کہی ہو دی ہو تک ہوتی ہو تھی تو میں مقرر کے:

ا \_ قتل عد میں تعین طور پر فضاص واجب نہیں کیا۔ بلکہ اس میں معانی اور دیت کی گنجائش رکھی ۔ سورۃ البقرۃ آیت ۸۷ ا میں قصاص کا حکم بیان کرنے کے بعدار شاد پاک ہے: ''پس جس کو اس کے بھائی ( مقتول کے وارث ) کی طرف سے پکھ معافی مل جائے : تو معقول طور پر خون بہا کا مطالبہ کرنا ہے۔ اور قاتل کے ذ مے خوبی کے ساتھ خون بہا اس بھائی کے پاس کی پنچانا ہے۔ مید ( عفوود یت کی گنجائش ) تہ ہمارے پر ور دگار کی جانب سے سز امیں تخفیف اور مہر بانی ہے '' ابن عباس رضی اللہ عنہمانے سے بات بیان کی ہے کہ بنی اسرائیل میں قصاص ہی تھا، دیت نہیں تھی ۔ مماری شریعت میں جو دیت کی گنجائش رکھی گئی ہے، وہ گذشتہ امتوں کے اعتبار سے تخفیف ہے ( بخاری حدیث ۲۹۹ کی تک ساتھ طور پر دیت کی گنجائش رکھی گئی ہے، وہ گذشتہ امتوں کے اعتبار سے تخفیف ہے ( بخاری حدیث ۲۹۹ کتاب النفسیر ) دیت کی گنجائش رکھی گئی ہے، وہ گذشتہ امتوں کے اعتبار سے تخفیف ہے ( بخاری حدیث ۲۹۹ کتاب النفسیر ) اور غیر شادی شدہ زانی کے لئے سوکوڑ نے تجو پر کے گئے۔ بیاں امت کے لئے تخفیف ہے۔ رحمت اللار الواسعة

جُلْدِ پَنِجَمَ

اس کی تفصیل میہ ہے کہ یہود کی شریعت میں ہرزانی کے لئے رجم کی سزائقی۔ مگر جب ان کی شوکت ختم ہوئی، اور حکومت کمزور پڑی، اوروہ زانی کو سنگ ارکرنے پر قادر ندر ہے، تو انھوں نے رجم کی سزا موقوف کردی۔ اور اس کی جگہ زانی زانیہ کا منہ کالاکر کے، گدھے پراوند ھے منہ بٹھا کر بستی میں گھمانے کی سزا تجویز کی۔ اور اس طرح انھوں نے اپنی شریعت میں تحریف کرڈالی۔ پس ہماری شریعت میں گذشتہ شریعتوں کی دونوں سزاؤں : اصلی اور بدعی کو جع کیا گیا۔ اور شادی شریعت زانی کو سنگ ارکر نے کاحکم دیا۔ اور غیر شادی شدہ زانی کو زندہ رکھا گیا۔ اور اس کے لئے برسرعام کو ڈے اور اس کی سزا تحویز

۳ — اورچوری کی سزامیں بی تصرف کیا کہ سزاکےعلاوہ مسروقہ مال کا دوگنا تاوان واجب کیا۔ابودا دُدکی حدیث (نمبر ۱۷۱۰) میں ہے:ومن خرج ہشیئ منہ فعلیہ غرامۃ مثلیہ و العقوبۃ یعنی جو باغ میں لڑکائے ہوئے پچلوں میں ہے پچھ کیکر نکلےتواس پراس کا دوگنا تاوان اورسزا ہے۔

دوسراتصرف: ہماری شریعت نے متعدد جرائم کو مذکورہ تین جرائم پر محمول کیا۔اوران کے لئے بھی وہی سزائیں تجویز کیس۔جیسے تہمت لگانے اور شراب پینے کی سزااشی در تے تجویز کی۔ کیونکہ بیرگناہ بھی خرابی پیدا کرنے میں مذکورہ تین گناہوں کے برابر میں ۔اس لئے ان کے لئے بھی سزاضروری ہے۔

تیسرا تصرف: ہماری شریعت نے ڈا کہ زنی کی سزا سخت کردی۔ کیونکہ ڈا کہ زنی کا معاملة آل اور چوری سے علین ہے،اس لئے اس کی سزا سخت ہونی ضروری ہے۔

فائدہ: چوری کی سزامیں جس تصرف کا تذکرہ کیا ہے، اور اس کی دلیل میں جو حدیث پیش کی ہے، اس کی تقریب تام نہیں۔ کیونکہ باغ میں لڑکائے ہوئے بچلوں کو لے جانا چوری نہیں۔ وہ پھل محفوظ مال نہیں ہیں۔ اور حدیث میں المعقوبة مصطلق سرزنش مراد ہے،قطع ید مرادنہیں۔

واعلم : أنه كان مِن شريعة مَنْ قَبْلَنَا: القصاصُ في القتل، والرجمُ في الزنا، والقطعُ في السرِقة؛ فهذه الشلاتُ كانت متوارثةً في الشرائع السماوية، وأُطبق عليها جماهير الأنبياء والأمم؛ ومِثْلُ هذا يجب أن يؤ خذ عليه بالنواجذ، ولا يُتركَ، ولكن الشريعة المصطفوية تصرفت فيها بنحو آخر: [1] فجعلتُ مَزُجرَةً كلِّ واحد على طبقتين: إحداهما: الشديدةُ البالغة أقصى المبالغ. ومن حقها: أن تُجعل في المعصية الشديدة. والثانية: دونَها، ومن حقها: أن تُجعل فيما كانت المعصية دونها: [الف] ففى القتل: القَوَدُ والديةُ، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ تَخْفِيْفٌ مِّنْ رَبِّكُمُ ﴾ قال ابن

رجمة اللار الواسعة

ځارينع

عباس رضى الله عنهما: كان فيهم القصاص، ولم يكن الدية. [ب]وفى الزنا: الجَلْد؛ وكان اليهودُ لما ذهبت شوكتُهم، ولم يقدروا على الرجم، ابتدعوا التَّجُبِيَة والتَّسْحِيْمَ، فصار ذلك تحريفًا لشريعتهم، فَجُمعتُ لنا بين شرِيْعَتَى مَنْ قبلنا السماوية والابتداعية؛ وذلك غايةُ رحمة الله بالنسبة إلينا. [ج] وفى السرقة: العقوبةُ وغرامةُ مثلَيْه، على ماجاء فى الحديث. [٢] وأن حَمَلَتْ أنواعًا من الظلم عليها، كالقذف والخمر، فجَعَلَتُ لهما حدًّا، فإن هذه أيضًا بمنزلة تلك المعاصى.

[٣] وأن زادتُ في عقوبة قطع الطريق.

ترجمہ: اورجان لیں کہ ہم ہے پہلی شریعتوں میں بقل میں قصاص، زنامیں رجم، اور چوری میں ہاتھ کا ثنا تھا۔ پس بیہ تین سزائیں آسانی شریعتوں میں بطورتوارث چلی آرہی تھی۔اوران پر تمام انبیاءاورامتیں متفق تھیں۔اوراس قشم کی بات: ضروری ہے کہ اس کوڈاڑھوں سے پکڑا جائے۔اور نہ چھوڑی جائے ۔مگرشریعت مصطفوبہ نے ان میں دوسرےانداز سے تصرف کیا:(۱) پس ہرایک کی جھڑ کی کاذر بعد یعنی سزادودر جوں پر گردانی — ان میں ۔ایک: وہ پخت سزا ہے جو تختی گی انتہاءکو پیچی ہوئی ہے۔اوراس کے حق سے پیچنی اس کے لئے سزادار یہ ہے کہ وہ پخت معصیت میں مقرر کی جائے – اور دوسری: جواس ہے کم ترب اوراس کے حق سے کہ دہ ان جرائم میں مقرر کی جائے جو پہلی قشم کے جرائم ہے کم درجہ کے ہیں --- (الف) پی قُتل میں قصاص اور دیت ہے۔اور اس کی بنیا داللہ تعالیٰ کا بیار شاد ہے:'' یہتمہارے پر ور دگار کی طرف ~ آساني كرناب "ابن عباس ففر مايا " بن اسرائيل مي قصاص تقا، اورديت تبي تقى " -- (ب) اورز نامي کوڑے مارنا ہے۔اور یہودنے جب ان کی شوکت ختم ہوئی،اوروہ سنگ ارکرنے پر قادر نہیں رہے توانھوں نے اوند ھے منہ بتهانا،اورمنه كالاكرناا يجادكيا \_ پس بير چيزان كى شريعت ميں تحريف موگى \_ پس ممارے لئے جمع كيا گيا ہم سے پيشتر لوگوں کی دونوں شریعتوں: آسانی اورایجادی کے درمیان \_اور بیاللہ کی انتہائی رحت ہے ہماری بذہبت - (ج)اور چوری میں سزا،اور چرائی ہوئی چیز کا دو گنا تا وان ہے،جیسا کہ جدیث میں آیا ہے ۔۔۔ (۲) (اور شریعت مصطفوبہ نے مذکورہ بالاتین سزاؤں میں تصرف کیا) بایں طور کہ شریعت مصطفوبیہ نےظلم (جرائم) کی متعددانواع کوان تین سزاؤں پرمحمول کیا۔ جیسے اتہام اور شراب ۔ پس شریعت مصطفوبہ نے ان دونوں کے لئے (بھی ) سزامقرر کی۔ کیونکہ بیہ گناہ بھی اُن گناہوں کے بمزله بیں - (۳)اور بایں طور کہ شریعت مصطفوبہ نے اضافہ کیاڈا کہ زنی کی سزامیں۔

لغات: سَحَم الشيئ : کالاکرنا.....جَبْی: اوندها کرنا۔زانی زانیہ کامنہ کالاکر کے گدھے پراس طرح بٹھاتے تھے کہ منہا یک دوسرے کے خلاف رہیں۔ پھران کورسوا کرنے کے لئے ستی اور بازار میں پھراتے تھے۔

| وَجْمَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَدَةُ | r9r                            | جُلدَ پَنْجَبَمَ      |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------|
| رعبارت بيب:وتسصوفت فيها بأن                               | ادتكاعطف نحوٍ آخر پرہ۔پس تقدیر | تركيب:أن حملت اورأن ز |
|                                                           |                                | حملت اوربان زادت.     |



غلاموں کوحد مارنے کاحق مولیٰ کودینے کی وجہ

غلام باندی کوحد مارنے کاحق صرف حاکم کا ہے یا آ قا کوبھی بیدی حاصل ہے؟ اس میں اختلاف ہے: احناف کے نزدیک: بیدی صرف حاکم کا ہے۔البتہ حاکم کی اجازت سے آ قابھی حد جاری کرسکتا ہے۔اورائمہ ثلاثہ کے نزدیک: بیدی آ قا کوبھی حاصل ہے۔ مگر اس کے لئے چند شرائط ہیں (مغنی ۱۰: ۱۴۷) مثلاً: آ قازنا، شراب اور تہمت میں کوڑے مارسکتا ہے۔اورار تد ادمیں قتل اور چوری میں ہاتھ نہیں کا ہے سکتا۔ان کے نزدیک بھی بیدی صرف امام کو حاصل ہے۔

احناف کے مسلک پروجہ فرق بیان کرنی ضروری نہیں۔ کیونکہ ان کے نز دیک تمام حدود کا اختیار — خواہ آزادگی ہویا غلام کی ،اورخواہ کوڑوں کی سزا ہو، یاقتل دغیرہ کی —حاکم ہی کو ہے۔البت ائمہ ثلاثہ کے مسلک پر دوفرق بیان کرنے ضروری میں 'ایک : آزاد کوتو حاکم ہی حد مارسکتا ہے، اور غلام پر آقابھی حد جاری کر سکتا ہے۔ وجہ فرق کیا ہے؟ دوسرا: آقاصرف کوڑے مارسکتا ہے قبل اور ہاتھ نہیں کاٹ سکتا۔ وجہ فرق کیا ہے؟ شاہ صاحب قدس سرۂ مید دونوں فرق بیان کرتے ہیں، اور ساتھ ہی غلاموں کی سزامیں تنصیف کی وجہ بھی بیان کرتے ہیں:

الوكول كے دوطبقات بيں \_اور دونوں كى سياست يعنى اصلاح كاطريقة مختلف ب:

پہلاطریقہ: آزادلوگوں کا ہے۔ بیدہ لوگ ہیں جو مستقل بالذات ہیں۔ جن کا معاملہ خودان کے ہاتھ میں ہے۔ان کی اصلاح کا طریقہ بیہ ہے کہ لوگوں کی نگا ہوں کے سامنے ان کی دارد گیر کی جائے۔ برسرعام ان کوسزادی جائے۔ان پر سخت عارلازم کیا جائے۔اوران کی تحقیر وتذلیل کی جائے۔ خلا ہر ہے کہ بیرکام حاکم ہی کرسکتا ہے۔ پس وہی ان پر حدود جاری کرنے کامُجاز ہے۔

دوسراطبقہ: غلام باندیوں کا ہے۔ بیدوہ لوگ ہیں جودوسروں کے ہاتھوں میں قید ہیں۔ ان کی اصلاح کا طریقہ بیہ ہے کہ ان کے آقا کو عکم دیا جائے کہ دہ ان کو برائی ہے محفوظ رکھے۔ کیونکہ آقاان کو برائی ہے روکنے کا بہتر طریقہ جانتا ہے۔ اس لیے ان کوسز ادینے کا اختیار آقا کو دیا گیا۔اوراس کی دلیل درج ذیل حدیث ہے:

حدیث — رسول الله سِلانیَوَیَکیم نے فرمایا:''جبتم میں ہے کسی کی باندی زنا کرے،اوراس کا زناواضح ہوجائے،تو چاہئے کہ مولی اس کوحد مارے،اوراس کوملامت نہ کرے یعنی اس پراکتفانہ کرے۔ پھرا گروہ زنا کرے تو اس کوحد مارے، اوراس کوملامت نہ کرے۔ پھرا گرتیسری مرتبہ زنا کرے،اوراس کا زناواضح ہوجائے تو اس کو بیچ دے،اگر چہ بالوں کی رشی — ح نوئیز میں بلیئے نیچ کے کے حوض ہو!''(متفق علیہ، شکلوۃ حدیث ۳۵۹۳) اور فروخت کرنے کا حکم اس لئے دیا ہے کہ بیآ قااس پر کنٹرول نہیں کر سکتا، اور اس کو برائی سے نہیں بچا سکتا۔ دوسرے آق کے پاس جائے گی تو دہ اس کوسید ھاکر دےگا۔ درج ذیل حدیث میں بھی ای مصلحت سے غلام کو بچ دینے کا حکم دیا ہے۔ حدیث سر رسول اللہ سِلانی تَدَیَّ اللہ یُسَلانی تَدَیَّ اللہ مُوانِ' جبتم میں سے کسی کا غلام چوری کر بے تو اس کو اوقیہ (۲۰ درہم) کے عوض فروخت ہو!''(مندا حداثہ ۳۲۷)

اور بعض آقاغلاموں پڑھلم کرتے تھے۔اور جب ان کوٹو کا جاتا تھا تو بہانہ بناتے تھے کہ غلام زنایا چوری دغیرہ کا مرتک ہواہے۔اس صورت حال سے نمٹنے کے لئے دوبا تیں ضروری ہوئیں : ایک : غلام کے لئے آزاد سے کم سزارتھی جائے۔ تا کہ اس قسم کے ظلم کی جڑ کٹ جائے ۔ دوسری : آقا کوئل اور قطع پد کا اختیار نہ دیا جائے۔اس سے کم سز ایعنی کوڑے مار ہی کا ان کو اختیار دیا جائے۔

واعلم: أن الناس على طبقتين، ولسياسة كلِّ طبقة وجة خاص: [1] طبقة: هم مستقلون: أمرُهم بأيديهم؛ وسياسة هؤلاء: أن يُؤاخذوا على أعين الناس، ويُوْجَعوا، ويُلْزَمَ عليهم عارَّ شديد، ويُهَانوا، ويحقَّروا. [٢] وطبقة : هم بأيدى ناس آخرين، أُسراءُ عندهم؛ وسياسة هؤلاء: أن يُؤمر سادتُهم: أن يَحفظوهم عن الشر، فإنه يَظهر لَهم وجة، فيه حبسُهم عن فعلهم ذلك، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: " إذا زنتُ أمة أحدكم فليضربها" الحديثَ، وقولُه عليه السلام: " إذا سرق عبدُ أحدِكم فبيعوه، ولو بِنَسٌ!" فضُبطَتِ الطبقتان بوصفِ ظاهر، فالأولى: الأحرار، والثانية: الأرقاء. ثم كان من السَّادة: من يتعدى على عبيده، ويحتجُ بأنه زنى أو سرق ونحو ذلك، فكان الواجب فى مشله: أن يُشرع على الأرقاء دونَ ماعلى الأحرار، إليُقطع هذا النوعُ؛ وأن لا يُحَيَّرُوُا فى القتل والقطع، وأن يُحَيَّرُوا فيما دون ذلك.

ترجمہ: اور جان لیں کہ لوگوں کے دوطبقے ہیں۔ اور ہرطبقہ کی اصلاح کا الگ طریقہ ہے: (۱) ایک طبقہ: دہ مستقل لوگ ہیں۔ ان کا معاملہ ان کے ہاتھ میں ہے۔ اور ان لوگوں کا انتظام: یہ ہے کہ لوگوں کی نگا ہوں کے سامنے ان کی داروگیر کی جائے۔ اور دہ تکلیف دیئے جا کیں۔ اور ان پر سخت عار چہ کا یا جائے۔ اور وہ ذلیل کئے جا کیں۔ اور ان کی تحقیر کی جائے (۲) اور دوسر اطبقہ: دہ لوگ ہیں جو دوسر نے لوگوں کے ہاتھوں میں ہیں۔ قیدی (غلام) ہیں ان کے پاس۔ اور ان

ځاړ يکې

لوگوں کا انتظام میہ ہے کہ ان کے آقاظم دیئے جائیں کہ وہ ان کو برائی ہے محفوظ رکھیں یعنی ان کی اصلاح کا ذمہ دار آقاؤں کو بنایا جائے ۔ پس بیٹک شان میہ ہے کہ آقاؤں کے لئے ایک ایسی صورت خلام ہوتی ہے جس میں ان کوان کے اس فعل سے روکنا ہے یعنی آقاان کی اصلاح کا بہتر طریقہ جانتا ہے (اس کے بعد دوحدیثیں ہیں) پس دونوں طبقے ایک داضح وصف کے ذرایعہ متعین کئے گئے ۔ پس پہلاطبقہ: آزادلوگوں کا ہے۔اور دوسرا: غلاموں کا۔

پھر بعض آ قااپ غلاموں پرظلم کیا کرتے تھے۔اور یہ جت پیش کیا کرتے تھے کہ غلام زنایا چوری یاس کے مانند کا مرتکب ہواہے۔ پس اس جیسی صورت میں ضروری تھا کہ(۱)غلاموں پر مشروع کی جائے اس سے کم سزا جو آزادوں کے لئے ہے، تا کہ اس قسم کے ظلم کی جڑ کٹ جائے(۲)اور یہ کہ آ قااختیار نہ دیئے جائیں قتل کرنے اور ہاتھ کا لیے کے۔اور یہ کہ آ قااختیار دیئے جائیں ان سزاؤں کے جوان سے کم ہیں۔ کہ کہ

حد کے کفارہ ہونے کی وجہ

حديث — رسول الله سَلِّيْنَيَّيَمُ نِفر مايا: '' جس نے کوئی گناه کيا، پس اس پر اس گناه کی حدجاری کی گئی، تو وه حد اس گناه کا کفاره ب:من أصاب ذنبا، أقيم عليه حدُّذلك الذنب، فهو کفارته (مشکوة حديث ۳۲۸ ساب مالايُدعی علی المحدود) مالايُدعی علی المحدود)

تشريح: حددد: دوصورتوں ميں ہے کسی ايک صورت ميں كفارہ بنتي ہيں:

یہلی صورت: حدجاری ہونے سے پہلے یا بعد میں گندگار نے تچ پکی توبہ کر لی ہو، تویی توبہ ی اس کے گناہ کا کفارہ ہے۔ حضرت ماعز رضی اللہ عنہ کے بارے میں ارشاد نبوی ہے: ''اس نے ایسی توبہ کی ہے کہ اگر وہ ایک گروہ پر بانٹ دی جائے تو سب کے لئے کافی ہوجائے!''لقد تماب تمو بنة لو فُسَّمَتْ بین امد لَوَسِعَتْهم !(مشکوٰ تحدیث ۲۵۱) اور ایک دوسری روایت میں : ایک دوسر شخص کے بارے میں ارشاد نبوی ہے: ''اس نے ایسی تو بہ کی ہے کہ اگر ایک شہر کے لوگ ایسی تو بہ روایت میں : ایک دوسر شخص کے بارے میں ارشاد نبوی ہے: ''اس نے ایسی تو بہ کی ہے کہ اگر ایک شہر کے لوگ ایسی تو بہ روایت میں : ایک دوسر شخص کے بارے میں ارشاد نبوی ہے: ''اس نے ایسی تو بہ کا ہے کہ اگر ایک شہر کے لوگ ایسی تو بہ کریں توسب کی طرف سے قبول کر لی جائے!' کلقد تاب تو بة لو تابَها اهلُ المدیند قَلْبُل منهم (مشکو تا حدیث ۲۵۵۲) دوسری صورت : حد مض سز اہو، اس کو تکلیف پہنچانا ، اور اس کو زبر دی گناہ سے بازر کھنا ہو یعنی مخض ز جروتو تی تہو، گار نے گناہ سے تو بہ نہ کی ہو، تو اس صورت میں حد : کفارہ اس طرح بنتی ہے کہ گناہ حکمت خداوندی میں سز اکو چاہتا ہے ۔ خواہ سز ا جانی ہو، جسمانی ہو، یامالی ہو۔ پس حاکم وقت جوسزادیتاہے: وہ سزادینے میں اللہ کا نائب ہے۔ اس کا سزادینا اللہ بھی کا سزا دیناہے۔ پس اگراس کوآخرت میں بھی اس گناہ کی سزاملے تو گویا اللہ تعالیٰ نے ایک گناہ کی سزاد ومرتبہ دی! بیہ بات اللہ تعالیٰ کے عدل دانصاف سے بعید ہے! اس دجہ میں غور کرلیں۔ اس میں کوئی اشکال تونہیں؟!

194

والحدُّ يكون كفارةً لأحد وجهين: لأن العاصِيَ: [1] إما أن يكون منقادًا لأمر الله وحكمِه، مُسْلِمًا وجهَه لله؛ فالكفارة في حقه: توبة عظيمة، وهو حديث: " لقد تاب توبةً لو قُسِّمَتْ على أمةٍ محمدٍ لَوَسِعَتْهِم " [7] وإما أن يكون إيلامًا له وقسرًا عليه؛ وسر ذلك: أن العمل يقتضى في حكمة الله: أن يجازى في نفسه أو ماله، فصار مقيمُ الحد خليفةُ الله في المجازاة؛ فتدبر.

3

T

خلديجم

المنوعر بيباشكرار



محصن کے لئے رجم اور غیر محصن کے لئے دُرّوں کی سزا کی وجہ

سورة النورآيت ايل ارشاد پاک ب: ' زناكر في والى عورت اورزناكر في والامرد بتم ان ميں سے ہرايك كوسو دُرے مارو-اورتم كوان دونوں پراللہ كے معاملہ ميں ذرارتم ندآ ناچا ہے ، اگرتم اللہ تعالى پراور قيامت كے دن پرايمان ركھتے ہو۔اور دونوں كي سزاكے دفت مسلمانوں كى ايك جماعت كوحاضر رہنا چاہئے'' تاكہ سزاكى تشہير ہو،اورلوگوں كوعبرت ہو۔

تفسیر: بیرزااس زانی اورزانیہ کی ہے جوآ زاد، عاقل، بالغ ہوں۔اورنکاح کئے ہوئے نہ ہوں۔یا نکاح تو ہو گیا ہو گر ہمبستر می نہ ہو کی ہو۔اورجوآ زادنہ ہواس کی سزا پچاس ڈر ہے ہے۔اورجو عاقل یا بالغ نہ ہووہ ملقف نہیں۔اورجومسلمان آ زاد، عاقل، بالغ ہو،اوروہ سلمان ،آ زاد، عاقلہ، بالغہ عورت سے نکاح صحیح کر کے ہم بستر می کر چکا ہو، دہ کھن ہے،اس ک سزارجم ہے۔اورجو بیاری کی دجہ ہے کوڑوں کا تحمل نہ ہواس کی صحت کا انتظار کیا جائے گا۔

حديث \_\_\_\_\_ حفرت عمر رضى الله عنه فے فرمايا: ' الله تعالى فے حضرت محد سلان في کودين حق کے ساتھ مبعوث فرمايا \_ اور آپ پراپنى كتاب نازل فرمائى \_ پس الله تعالى فے جو آيات اُتاريں ان ميں آيت رجم بھى تقى \_ اور خود رسول الله سلان في في في في نام اور آپ کے بعد ہم فے بھى رجم كيا \_ اور رجم الله كی شريعت ميں برحق ہے ۔ اس پرجس نے زنا كيا: جبكہ وہ شادى شدہ ہو، خواہ مرد ہويا عورت : جب گواہ قائم ہوجا كميں ، يا تمل ہو، يا اقرار ' ( متفق عليہ ، شكوۃ حد ي

آیت رجم : جس کی تلاوت منسوخ ہوگئی ہے،اور تکم باقی ہے: بیہ ہے:الشیخ والشید خد اذا ذَنیکا خدار جِمُوهما الْبَتَّةَ، نسک الله من الله، والله عزیز حکیم بحصن مرداور محصن عورت: جب دونوں زنا کریں تو دونوں کو قطعی طور پر کردو،اللہ کی طرف سے عبرتناک سزا کے طور پر،اوراللہ تعالی زبر دست، حکمت والے ہیں۔ بیآیت سورۃ الاحزاب میں تقمی (فتح الباری ۱۳۳:۱۳)

تشريح بمصن کے لئے رجم اور غیر محصن کے لئے کوڑوں کی سزانتین وجوہ سے :

پہلی وجد بجین اور بلوغ کے احکام مختلف ہیں: بلوغ سے پہلے عقل ناتمام اورجسم ناتواں ہوتا ہے۔ اور انسان بچہ شار کیا جاتا ہے، مردنہیں ہوتا، اس لئے وہ احکام شرعیہ کا مکلف نہیں۔ اور بلوغ کے بعد عقل تام اورجسم طاقتور ہوجا تا ہے۔ اور انسان مرد کہلانے لگتا ہے، اس لئے اس پر احکام شرعیہ لازم ہوتے ہیں۔ اس طرح شادی سے پہلے اور شادی کے بعد کے احوال مختلف ہیں۔ شادی سے پہلے اگر چہ آدمی: عاقل بالغ اور مردہوتا ہے، مگر ناتج بہ کار اور دوسرے کے ماتحت ہوتا ہے۔ اور شادی کے بعد کی مات میں اضافہ ہوتا ہے۔ آدمی جبال اور کال ) مردہوجا تا ہے، اور ان جزئے معاملات میں تعلق اور خود مختل کے اور انسان محتلف میں اضافہ ہوتا ہے۔ آدمی جبال کر جاتا ہے کہ کار اور کال کے محت ہوتا ہے، مگر ناتج بہ کار اور دوسرے کے ماتحت ہوتا ہے۔ اور شادی اس لئے دونوں کے احکام متفاوت ہیں۔ غیر شادی شدہ کا زنابھی اگر چہ جرم ہے مگر ہلکا۔اس لئے اس کے لئے کوڑوں کی سزا تجویز کی گئی۔اور شادی شدہ کا زناعظین جرم ہے،اس لئے اس کی سزاستگ ارمقرر کی گئی۔

دوسری دجہ: آزادشادی شدہ: کامل انسان ہے۔ادرآزاد غیر شادی شدہ ناقص، اورغلام انقص۔ پس آزاد غیر شادی شدہ در میانی حالت کا ہوا۔اس لئے اس کی سزابھی در میانی ہے۔آزاد متزوج سے ہلکی ،ادرغلام سے بھاری۔

وضاحت: غلام کالقص ہونا توبدیہی ہے۔اللہ تعالیٰ نے انسانوں کوآزاد پیدا کیا ہے۔اورغلام وصف ِحریت کے فقدان کی وجہ ہے مملوک ہوا ہے۔اورآزاد غیر متزوج ناقص اس لئے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کو''زوج'' پیدا کیا ہے (یئے ت آ ۱۳۳۱ لیدادیات آیت ۳۹) اورزوج کے معنی ہیں: جوڑا۔فرد کی ضد یعنی ہم جنس دوچیزیں۔اورایسی ہی دوچیزیں زوجین کہلاتی ہیں۔کیونکہ ہرایک دوسر کے کوجوڑا بناتی ہے۔ پس انسان کا مجرد ہونا ناقص حالت ہے۔ کیونکہ وہ خلاف فطرت ہے۔ سوال : اس کامل دناقص حالت کا لحاظ قصاص اور چوری وغیرہ کی سزاؤں میں کیوں نہیں کیا گیا؟ ان میں سز اکیں

دونوں کے لئے یکسال کیوں بیں؟

جواب : اس تفادت کالحاظ صرف رجم میں کیا گیا ہے۔ کیونکہ رجم سخت ترین سزا ہے، اور حق اللہ کے طور پر مشر دع ہوئی ہے۔ اور قصاص میں اس کالحاظ اس لئے نہیں کیا کہ وہ حق العبد ہے۔ اور بند محتاج ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ غنی (ب نیاز) ہیں۔ پس اگر قتل عمد میں غیر متزوج کی سزا کم کردی جائے گی تو بندہ کا حق ضائع ہوگا۔ اور بند کے حق تلفی اس ک احتیاج کی وجہ سے مناسب نہیں۔ اور رجم اللہ کا حق ہے۔ اس میں تخفیف میں پچھ حرج نہیں۔ اور چوری، شراب نوش اور تہمت کی سزائیں رجم کے بمنز انہیں۔ اس لئے ان میں غیر متزوج کے ایے تحفیف نہیں کی گھ

تیسری وجہ: آزادشادی شدہ کازنا کرناجس پراللہ تعالیٰ نے انعامات کے ہیں،اوراس کوا پنی مخلوق میں بہت سوں پر فوقیت دی ہے: نہایت فتیج اور گھنا وُنافعل ہے۔اور شدیدترین کفران نِعمت ہے۔اس کا تقاضا ہیہ ہے کہ اس کی سزامیں اضافہ کیا جائے۔ وضاحت: انسان کے لئے انسانیت ہی سب سے بڑا شرف ہے۔ پھر آزاد متزوج کواللہ تعالیٰ نے پانچ مزید خو بیوں سے مالا مال فرمایا ہے۔ اس کو آزادی، عقل، بلوغ اور دولت اسلام سے سر فراز فرمایا، اورایس ہی ہیوی بھی عنایت فرمائی جس کی صحبت سے سیری ہوجاتی ہے۔ پھر بھی اس کا حرمت خداوندی کی پردہ دری کرنا کتنا بڑا کفران نعمت ہے؟! پس ایس شخص کو صفحہ ہمتی سے مثادین ہی مناسب ہے۔

كنوار \_ كى سزايين سو كے عدد كى حكمت

اور کنوارے کی سزاسوکوڑ ۔ اس لئے مقرر کی گٹی ہے کہ بیہ بہت اور متعین عدد ہے۔ اس کے ذریعہ زجروایلام کا مقصد حاصل ہوجا تاہے،اور متعین ہونے کی وجہ سے اس پڑمل کرنا بھی آسان ہے۔



ځلديجم

٥ (مَنْوَمَرْ بِبَالْشَرْلِ ٢

وضاحت : عربوں کے بیہاں چارہی اعداد ستعمل تھے: اکائی (ایک تانو) دہائی (دس تانوے) سیکڑہ (ایک سوتانوسو) اور ہزار۔ اس سے او پران کے بیہاں کوئی عددنہیں تھا۔ اور کنوارے کی سز امیں اکائی متعین کرنا تو لا حاصل تھا۔ البتہ باتی تین عدد لئے جائلتے ہیں، کیونکہ وہ سب'' کثیر'' ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان میں سے درمیانی عدد تجویز فر مایا اس لئے کہ درمیانی چیز بہتر ہوتی ہے۔ اور کیڑہ میں سے بھی پہلا سیکڑہ لیا۔ کیونکہ اس سے زجروتو بخ خوب ہوجاتی ہے، اور نی ہوتی ہوتی ہوتی

### کنوار بے کوجلا وطن کرنے کی حکمت

کنوارے کوسوڈر بے مارکر سال تجربے لئے جلاوطن کیا جائے گا۔ یہ سز اس لئے دی گئی ہے کہ سز ادوہ ہی طرح مؤثر ہوتی ہے: ایک: جسمانی تکلیف پہنچانا۔ دوم: حیا، شرم اور عارلاحق کرنا اورنفس کو مالوف ومانوس ہے محروم کرنا۔ ڈر سے مارنا: پہلی قسم کی سز اہے، اور جلاوطن کرنا: دوسر کی قسم کی، اور سز اسی وقت تام ہوتی ہے جب اس میں دونوں ہی با تیں جع ہوں۔ فلا گندہ: کنوارے کو ڈر سے مارکر سال تجربے لئے جلاوطن کرنا حد کا جزء ہے، یا یہ تعن دونوں ہی با تیں جع ہوں۔ اختلاف ہے: انکہ شلا تذکرز دیک: بیر حد کا جزء ہے۔ اور عورت کے ساتھ اس کا ولی جائے گا۔ البتہ غلام باند کی کو جلاوطن مزیس کیا جائے گا۔ اور امام مالک رحمہ اللہ کے زدیک عورت کو بھی جلاوطن کرنا حد کا جزء ہے، یا یہ تعزیر پر بنائے مصلحت ہے؟ اس میں جلاوطن کرنے کی یہاں حکمت بیان کی ہے۔ مگر آ گے فرما نمیں گے کہ جلاوطنی کی سز ا معاف بھی کی جاسمتی سر خ جلاوطن کرنے کی یہاں حکمت بیان کی ہے۔ مگر آ گے فرما نمیں گے کہ جلاوطنی کی سز ا معاف بھی کی جاسمتی معالمت ہے۔ اس کا مطلب ہیہ کہ سرحد کا جزء نہیں۔ کیونکہ حدمان کہ جارت کے مطلب ہو کی میز المان کی جاسمتی ہوں کا سے کا جائے کا سالسان

اوراحناف کے نزدیک: جلاوطنی حدیل شامل نہیں۔ کنوارے کی پوری سزاسوکوڑے ہیں۔اورجلاوطنی کسی مصلحت کی بنا پر تعزیر ہے، جو معاف بھی کی جاسکتی ہے۔اور وہ کحت یہ ہے کہ اسلامی معاشرہ میں، جہاں حدود نافذ ہوں۔ نُخبٹ نفس ک بنا پر زنا کا صدور نادر ہے۔ بیر کت معاشفۃ کے نتیجہ میں وجود میں آسکتی ہے۔ پس اگر حدجاری کرنے کے بعد دونوں ایک جگہ رہنے دیا جائے گاتو گناہ کا امکان باقی رہے گا۔اس لئے زانی کو سال بھر کے لئے جلاوطن کردیا جائے تا کہ رشتۂ چاہ ٹوٹ جائے ۔ رہا سزا کے ساتھ عارکو ملانا: تو سزا کے دوفت مسلمانوں کی ایک جماعت کو حاضر رہنے کا جو میں تا کہ میں کا ایک مقصد سیکھی ہے کہ مجرم کی رسوائی ہو۔

[1] قال الله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَ الزَّانِي فَاجْلِدُوْ اكُلَّ وَاحِدٍ مَّنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةٍ ﴾ الآية. وقال عمر رضى الله عنه: إن الله بعث محمدًا صلى الله عليه وسلم بالحق، وأنزل عليه الكتاب، فكان مما أنزل الله آية الرجم: رَجَمَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، ورَجَمْنا بعدَه؛ والرجمُ في كتاب الله حقٌّ على من زنى: إذا أحْصَنَ من الرجال والنساء.

رجمة اللارالواسعة

[1] لأنه كما يُتِمُّ التكليفُ ببلوغ خمس عشرة سنةً، أو نحوه؛ ولا يتم دون ذلك لعدم تمام العقل، وتمام الجثة، وكونه من الرجال، فكذلك ينبغى أن تتفاوت العقوبة المترتبة على التكليف: بأتمية العقل، وصيرورتِه رجلاً كاملاً، مستقلا بأمره، مستَبِدًا برأيه. [7] ولأن المحصن كامل، وغيرَ المحصن ناقص، فصار واسطةً بين الأحرارِ الكاملين وبين العبيد. ولم يُعتبر ذلك إلا في الرجم خاصةً: لأنه أشدُّ عقوبةً، شُرعت في حق الله؛ وأما القصاص: فحقُّ الناس، وهم محتاجون، فلا يُضَيَّعُ حقوقهم؛ وأما حدُّ السرقة وغيرها: فليس بمنزلة الرجم.

[٣] ولأن المعصية ممن أنعم الله عليه، وفضَّله على كثير من خلقه: أقبحُ وأشنعُ، لأنها أشدُّ الكفران، فكان من حقها: أن يُزاد في العقوبة.

وإنما جُعل حدُّ البكر مائةَ جَلدة: لأنه عدد كثيرٌ مضبوطٌ، يحصل به الزجرُ والإيلامُ. وإنما عوقب بالتغريب: لأن العقوبة المؤثرة تكون على وجهين: إيلامٍ في البدن، وإلحاقِ حياءٍ وخجالةٍ وعارٍ، وفقدِ مألوفٍ في النفس؛ والأول: عقوبةٌ جسمانية، والثانية: عقوبة نفسانية، ولاتتم العقوبةُ إلا بأن تَجمع الوجهين.

| رَجْمَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَيَهُ عَبَّهُ                                  | ۳•۲                                               | جؚ۠لۮؚۑۜ۬ڿڹؘ                            |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ، ہے۔مگر جومطبوعہ میں ہے دہ داضح ہے۔                                           | لوط كراچى يى: لمعنى تمام العقل                    | ثو ا :قوله: لعدم تمام العقل مخط         |
|                                                                                |                                                   | س لئے اسی کو باقی رکھا گیا ہے۔          |
| $\Delta$                                                                       | \$                                                | $\overrightarrow{\Sigma}$               |
| نے کی وجہ                                                                      | یوں کے لئے آ دھی سزاہو۔                           | ز نامیں غلا                             |
| ئی جائیں: پھراگروہ بڑی بے حیائی کا کام                                         | ے: " پھر جب وہ باندیاں منکوحہ بنا                 | سورة النساءآيت ۲۵ ميں ارشاد پاک         |
|                                                                                |                                                   | (زنا) کریں توان پراس سزا کا نصف ہے ج    |
|                                                                                | 1.1                                               | تشريح: زنامين غلام بانديوں كى سزاد      |
| یہ غلام باند یوں کی سزادہی کا معاملہ ان کے                                     |                                                   |                                         |
| 1                                                                              |                                                   | آ قاؤں کے حوالے کیا گیا ہے۔ پس اگران    |
| پیش کرے گا کہ وہ زنا کارتھا۔اوراس کی                                           |                                                   | 44 17                                   |
|                                                                                |                                                   | دارد گیر ممکن نہ ہوگی۔اس کئے تل کرنے او |
|                                                                                | -97.2                                             | اتی مقدار تجویز کی گئی جوہلا کت تک مفضی |
| بیر شادی شدہ ناقص ، اور غلام انقص ہے۔<br>بیر شادی شدہ ناقص ، اور غلام انقص ہے۔ | یی گئی ہے کہ آزاد شادی شدہ کامل، غ                | د دسری دجہ: ابھی او پریہ بات بیان ک     |
|                                                                                | تجويز کيا گيا۔                                    | چنانچہ ناقص کی سزا کا نصف انقص کے لئے   |
| حَصْنَتِ المرأةُ اور أَحْصَنَتِ المرأة ك                                       | ىل معنى بين: مضبوط ومحفوظ مونا_اور.               | فأكره: حَصُن (٧) حَصَانَةً كَا          |
| لورتين جوشو ہروالى بين (النساء آيت ٢٣)(٢)                                      | رَالْـ مُحْصَنْتُ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ اوروه         | تین معنی ہیں:()شادی شدہ ہونا۔جیسے 📢     |
| وگ تہمت لگاتے ہیں ان عورتوں کوجو پاک                                           |                                                   |                                         |
| میں آ زادعورتیں مراد ہیں۔ بیتینوں صورتیں                                       |                                                   |                                         |
|                                                                                |                                                   | مضبوط ومحفوظ ہونے کی ہیں۔               |
| تُ مَاعَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾                                   | إِفَانُ أَتَبْرَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِ أَن نَصْف | [٢] قال الله تعالى: ﴿ فَاذَا أُحْصِ     |
| لى أمرُهم إلى مواليهم، فلو شُرع                                                |                                                   |                                         |
| ن يقتل المولى عبدَه، ويحتجُ بأنه                                               |                                                   |                                         |
| ل ما لايُفضي إلى الهلاك؛ والذي                                                 |                                                   |                                         |
|                                                                                |                                                   | ذكرناه في الفرق بين المحصن              |
|                                                                                | 0                                                 |                                         |

+

| جُلدِ پَنْجَبَم               | ۳.۳                                      | رجعة التابالواسعة           |
|-------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------|
| رضميرأد قداءكى طرف عائد ب-اور | سوّض بسجى شخول ميں ضمير جمع كساتھ ہے۔اور | ترجمه، واضح ب-أنهم ين       |
|                               |                                          | اظہراند صمیرشان کے ساتھ ہے۔ |
| \$                            | \$                                       | \$                          |

رجم کے ساتھ دُر ب مارنے کی ،اور دُر وں کے ساتھ جلاوطن کرنے کی روایت

حدیث - حضرت عبادة بن الصامت رضی الله عند مردی ہے کہ بنی سلانی ایک نے فرمایا: ''مجھ یوا بجھ ۔ اوا یعنی میتم خداوندی جان لو کہ اللہ تعالیٰ نے ان عورتوں کے لئے (جن کوسورۃ النساء آیت ۱۵میں گھروں میں مقیدر کھنے کا حکم دیا ہے تا آنکہ اللہ تعالیٰ ان کے لئے کوئی اور راہ تجویز فرمائیں) راہ تجویز کردی: کنوا را کنواری زنا کریں تو سوکوڑے اور ایک سال جلاوطنی ہے۔ اور محصن محصنہ زنا کریں تو سوکوڑے اور سنگ اری ہے' (رداہ سلم ، مشکو ۃ حدیث ۲۵۵ ) ایک سال جلاوطنی ہے۔ اور محصن محصنہ زنا کریں تو سوکوڑے اور سنگ اری ہے' (رداہ مسلم ، مشکو ۃ حدیث ۲۵۵۸) اور حضرت علی رضی اللہ عند نے شراحہ تامی عورت کو پہلے کوڑے مارے ، پھر اس کو سنگ ارکیا۔ اور فرمایا: جلد تھا بکتاب اللہ ، ورجہ متھا بسند ہوں اللہ صلی اللہ علیہ و سلم : میں نے اس کو کتاب اللہ (سورۃ النور آیت ) کی وجہ سے کوڑے مارے۔ اور رسول اللہ سیال تو کھن کی سنت کے مطابق رجم کیا (مغنی این قدامہ ۲۰۱۰)

تشریح: حضرت امام احمد رحمد اللہ کی ایک روایت میہ ہے کہ محصن محصنہ کو پہلے دُرّے مارے جا نمیں ، پھران کو رجم کیا ہ جائے ۔ باقی ائم کے نز دیک : صرف رجم کیا جائے گا۔ دُرّے نہیں مارے جا نمیں گے۔ کیونکہ نبی سِلانی کی کی اور اکثر خلفائے راشدین نے صرف رجم کیا ہے، کوڑے نہیں مارے۔ اور کنوارے کنواری کو دُرّے مارنے کے ساتھ جلاد طن کرنے میں بھی اختلاف ہے۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں:

بدروایت مجتمدین کے لئے باعث الجھن ہوگئی ہے۔ ان کے خیال میں بدروایت فعل نبوی سے متعارض ہے۔ اس لئے انھوں نے اس روایت کونہیں لیا۔ اور میر نے نزدیک آپ مظللتی تیک کے قول وفعل میں کوئی تخالف نہیں۔ اور سورۃ النور کی آیت ۲ ہرزانی زانیہ کے لئے عام ہے۔ لیکن طریقہ میدرائج کیا گیا کہ جب دونوں سزائیں واجب ہوں تو صرف رجم کیا جائے۔ ڈڑوں سے درگذر کیا جائے۔ جیسے اتک شلا شہ کے نزدیک سفر میں اتمام جائز ہے۔ گرقصر مسنون ہے۔

اوراس کی دجہ بیہ ہے کہ رجم بڑی سزاہے، اور دُرؓ ے مارنا چھوٹی۔ اور بیچھوٹی سزابڑی سزا کے ضمن میں پائی جاتی ہے۔ پس بڑی سزاجاری کرنا کافی ہے۔ اور بیڈول نبوی (حضرت عبادة کی مذکورہ روایت) اور فعل علیؓ کے درمیان، اور فعل نبوی اور فعل اکثر خلفاء کے درمیان تطبیق کی صورت ہے۔ یعنی آنحضرت مَظلیٰ یَوَلیُ اور خلفاء بڑی سزا پراکتفا کیا کرتے تھے، اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے چھوٹی سزابھی جاری کی۔

اور جم کے ساتھ دُرّے مارنے کا جواز ایک اور روایت ہے بھی مفہوم ہوتا ہے۔ وہ روایت سے بیے:

| SALA | 1  | 1 14 | 12-24  |
|------|----|------|--------|
| ARAN | 0  | 111  | رجمتار |
|      | 2. | ivu. | 061    |

جُلْدِ يَجْمَ

حديث - حفرت جابررضى اللدعنه بيان كرت بي كدايك تخص ف ايك عورت كرساته زناكيا- نبي مَلاتَنْ يَلَيَّ يَلْ نے آ دمی کوکوڑے مارنے کا ظلم دیا۔ چنانچہ اس کوکوڑے مارے گئے۔ پھر آپ کو بتلایا گیا کہ وہ محصن ہے۔ تو آپ نے اس كوستكساركرف كاظم ديا-اوروه ستكساركيا كيا (مشكوة حديث ٣٥٤٣) ب جديث اس پردلالت كرتى ہے كہ ہرزانى كورُرّے مارنا جائز ہے۔ ورندائپ مَلائيمَةَ يَلْمُ تفتيش كركے دُرّے مارنے كاحكم دیتے۔ای طرح میر \_نزدیک جلاوطن کرنابھی معافی کااختال رکھتا ہے۔اس سے آثار کااختلاف بھی دور ہوجائے گا۔ [٣] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " خذو اعنى! خذو ا عنى! قد جعل الله لهن سبيلًا: البكر بالبكر : جَلْدُ مائةٍ، وتغريبُ عام، والثيب بالثيب : جلد مائة والرجم " وعمل به على رضى الله عنه. أقول: اشتبه هذا على الناس، وظنوه مناقضًا مع رجمه الثيب وعدم جَلَّدٍه. وعندي: أنه ليس مناقضًا له، وأن الآية عامة، لكن يُسَنُّ للإمام الاقتصارُ على الرجم عند وجوبهما؛ وإنما مَثَلُه مثل القصر في السفر، فإنه لو أتمَّ جاز، لكن يُسَنُّ له القصر. وإنما شُرع ذلك: لأن الرجم عقوبة عظيمة، فتضمَّنتُ ما دونَها؛ وبهذا يُجمع بين قوله صلى الله عليه وسلم هذا،وعمل على رضى الله عنه، وبين عمله صلى الله عليه وسلم، وأكثر الخلفاء في الاقتصار على الرجم. وحديثُ جابر:" أمر بالجَلْدِ، ثم أخبر أنه محصِنٌ، فأمر به فرجم": يدل عليه، فإنه ما أقدم على الجَلْد إلا لجواز مثله مع كل زان. وعندي: أن التغريب يحتمل العفو، وبه يُجمع بين الآثار.

ترجمہ: (۳) میں کہتا ہوں: بیدروایت لوگوں (مجتہدین) پر مشتبہ ہوگئی ہے۔ اور انھوں نے اس روایت کو مخالف خیال کیا: نبی سلالی تولیج کے شادی شدہ کور جم کرنے اور اس کو دُر سے نہ مارنے کے ساتھ۔ اور میر نز دیک: بیہ بات ہے کہ بی حدیث مخالف نہیں آپ کے اس عمل سے، اور بید کہ آیت عام ہے۔ لیکن حاکم کے لئے مسغون کیا گیا ہے رجم پر اکتفا کرنا، دونوں سزاؤں کے وجوب کے وقت ۔ اور اس کا حال سفر میں قصر کے حال جیسا ہے۔ پس بیشک مسافر اگر نماز پوری پڑ ھے تو چا کڑ ہے۔ مگر اس کے لئے قصر مسغون کیا گیا ہے سے اور بید بات (رجم پر اکتفا کرنا) اس لئے مشروع کی گئی ہے کہ رجم بڑی سزا ہے۔ پس دہ شامل ہے اس کو جو اس سے کم تر ہے۔ اور اس ( توجید ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا استخصرت میں نی کہ میں اور اس کے لئے قصر مسغون کیا گیا ہے ۔ اور میں از اور ہے دو مشامل ہے اس کو جو اس سے کم تر ہے۔ اور اس ( توجید ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا استخصرت میں نیکن میں از اور کی مشامل ہے اس کو جو اس سے کم تر ہے۔ اور اس ( توجید ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا استخصرت رجم پر اکتفا کرنے کے ملی اس دو مشامل ہے اس کو جو اس سے کم تر ہے۔ اور اس ( توجید ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا استخصرت جُلْدِ پَجْبَم

نبی سِلاللهٔ سِلَاللهٔ سُلَاللهٔ سُلَاللہ میں ایک میں کیا، مگراس کے جواز کی وجہ سے ہرزانی کے ساتھ (اس میں لفظ مشل زائد ہے) \_\_\_\_\_ اور میر نے نزدیک : بیہ ہے کہ جلاوطن کرنا معافی کا اختال رکھتا ہے۔اوراس (توجیہ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا روایات (مختلفہ) کے درمیان۔

فا كره:فإنه ما أقدم إلخ يرتخطوط كرا جي ميں بيحاشيه ب:أى ما أقدمَ على الجَلْد قبلَ تفتيش حاله، إلا لجواز فعله مع كل زان لعموم الحكم فى آية: ﴿ اَلزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوْا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِانَةَ جَلْدَةٍ ﴾ أى بكرًا كان أو ثيبًا. مح

اقرار کی صورت میں حدجاری کرنے میں احتیاط

حدیث --- جب حضرت ماعزین مالک رضی اللد عند نے کہا: میں نے زنا کیا ہے، مجھے پاک کردیجے؛ آپؓ نے فرمایا:'' شاید تونے چوما ہوگا؟ یا تونے آنکھ ماری ہوگی؟ یا تونے دیکھا ہوگا؟''انھوں نے کہا: نہیں، یارسول اللہ! آپؓ نے پوچھا:'' کیا تونے اس کو چودا ہے؟'' کنا پنہیں کیا۔انھوں نے کہا: ہاں! تب آپؓ نے ان کورجم کرنے کا تکم دیا (رداہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۳۵۶۱)

تشریح: یہاں بی خلجان ہوسکتا ہے کہ حضرت ماعز رضی اللہ عند نے زنا کا اقرار کیا ہے۔ اور زنا واضح لفظ ہے۔ پھر نبی سِلَالَنَّوَلَيَّ اللَّٰ نَ بال کی کھال کیوں نکالی؟ شاہ صاحب رحمہ اللہ اس کی وجہ بیان کرتے ہیں کہ حد جاری کرنے میں احتیاط ضروری ہے۔ اور زنا خاص لفظ نہیں ہے۔ اس کا اطلاق بھی شرمگاہ کے علاوہ سے فائدہ اٹھانے پر بھی ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے: زنا المعین النظر، وزنا اللسان النُّطق: آئکھ کا زناد کھنا، اور زبان کا زنابات چیت کرنا ہے (مشکوۃ حدیث میں احتیاط نرور) لیس زناجیسے معاملہ میں ضروری ہے کہ احتیاط سے کام لیا جائے۔ اور جب بات یقینی ہوجائے تبھی حد جاری کی جائے۔

[٤] لما قال ما عِزُبنُ مالكِ: زنيتُ فَطَهَّرُنى، قال له صلى الله عليه وسلم: " لعلَّك قَبَّلْتَ، أو غَمَزْتَ، أو نظرتَ؟ قال: لا، يارسول الله! قال: " أَنِكْتَهَا؟ " قال: نعم، فعند ذلك أمر برجمه. أقول :الحد موضِعُ الاحتياط، وقد يُطلَق الزنا على مادون الفرج، كقوله صلى الله عليه وسلم: "فزنا اللسان كذا، وزنا الرِّجْل كذا" فوجب التثَبُّتُ والتَّحَقُّقُ في مثل ذلك.

لغات: نَاكَ يَنِيْك نَيْكًا: جامعها، وهو أصرح من الجماع (تان العرق) .....غَمَزَه بالعين : آنكھ مارنا ـ الغَمْز : اشارة چثم وابرو.... تَثَبَّت في الأمر : اعتياط الكام لينا ..... تَحَقَّق الأمر : يقيني ، وجانا، پاية شوت كون الله م م

جُلدِ يَجْم

جب اقرارز ناتوبہ ہے پھر حد کیوں معاف نہیں ہوتی ؟

سوال: اپنی ذات پرزنا کا اقرار کرنا، اورخود کو حد جاری کرنے کے لئے پیش کردینا: توبہ ہے۔ اور حدیث میں ہے: ''توبہ کرنے والا ایسا ہے جیسے گناہ کیا ہی نہیں!''(مظلوۃ حدیث ۲۳ ۲۳ کتاب الدعوات، باب الاستغفار) پس ایسا شخص اس ا مستحق ہے کہ اس پر حد جاری نہ کی جائے اس کو معاف کر دیا جائے۔حالا نکہ اس پر بھی حد جاری کی جاتی ہے۔ وجہ کیا ہے؟ جواب: توبہ کرنے والے پر بھی بچند وجوہ حد جاری کرنی ضروری ہے:

پہلی دجہ:اگراظہارتو بہادراقرارز ناکی دجہ سے حداثھادی جائے گی تو ہڑخص آسانی سے اعتراف زناکو حیلہ بنالےگا۔ جب بدکارکوا حساس ہوگا کہ اس کے جرم کا پتہ چل گیا ہے۔اور پولس ہاتھ ڈالنے والی ہے،تو وہ حاکم کے پاس حاضر ہوکر جرم کا اعتراف کرلےگا۔ادر سزاسے پنج جائےگا۔خلاہر ہے کہ بیہ بات مصلحت اقامت حدود کےخلاف ہے۔اس لئے تو بہ کرنے والے پربھی حد جاری کرنی ضروری ہے۔

دوسری وجہ: تمامیت توبہ کے لئے ضروری ہے کہ کسی شاق عمل سے اس کی تائید ہو۔ ورنہ زبانی جمع خرچ کر لینا تو بہت آسان ہے۔ مثلاً: توبہ کے ساتھ لفارہ ادا کرے، کوئی بڑا صدقہ کرے، اپنی زندگی کی ڈگر بدل دے، یاجرم کی سزا پائے۔ اور بیکام وہ ی کرتا ہے جوتو بہ میں مخلص ہوتا ہے۔ چنانچہ جب حضرت ماعز رضی اللہ عند نے خود کو سنگساری کے لئے بیش کیا تو آپؓ نے فرمایا: '' اس نے ایسی توبہ کی ہے کہ اگر وہ ایک گروہ کے درمیان بانٹ دی جائے تو سب کے لئے کافی ہوجائے! '' (مقلوۃ حدیث ۲۵ میں اور نبی سلانی تو تی ہے کہ اگر وہ ایک گروہ کے درمیان بانٹ دی جائے تو سب کے لئے کافی کہ اگر شیک وصول کرنے والا ایسی توبہ کی ہے کہ اگر وہ ایک گروہ کے درمیان پانٹ دی جائے تو سب کے لئے کافی کہ اگر شیک وصول کرنے والا ایسی توبہ کر بے تو اس کی بھی بخش کردی جائے ' (حوالہ بالا) ان دونوں کی تو بہ کو بی مقام اس ایر ایے حد: توبہ کے منافی نہیں، بلکہ مقومی ہے۔

مگر باین ہمہ: تنین باتیں متحب ہیں:

ا۔ جو محض زانی کے جرم ہے واقف ہو:اس کے لئے مستحب میہ ہے کہ پردہ پو ٹی کرے۔ حضرت ماعز رضی اللّٰدعنہ نے حضرت ہَزّ الَّ کی باندی سے زنا کیا تھا۔اور ہز الَّ نے ماعزؓ کو اقرار زنا پر آمادہ کیا تھا۔ چنانچہ وہ رجم کئے گئے۔ بعد میں جب نبی سِلاللَیاﷺ کے علم میں میہ بات آئی تو آپؓ نے ہز الَّ سے فرمایا:'' اگر تو اس کو اپنے کپڑے میں ڈھا نک لیتا تو تیرے لئے بہتر ہوتا!''(مقلوٰۃ حدیث ۳۵۷۷)

۲ – زانی اگر سی صفورہ کر نے تو اس کو بیہ شورہ دیا جائے کہ دہ اپنے طور پر تو بہ کرے، قاضی کے سامنے نہ جائے۔ حضرت ابو بکر دعمر رضی اللہ عنہمانے ایک شخص کو یہی مشورہ دیا تھا (تر نہ یں ۱۷۳۶) —< ایسَنو کر بیبَلیئے تیکہ کھ جُلْدِ پَنِجَم

رجمة اللامالواسعة

۳ – حاکم کے لئے مستخب بیہ ہے کہ حد ہٹانے کے لئے حیلہ کرے۔کیس میں کوئی بھی کمزوری پیدا ہوجائے تو حد جاری نہ کرے۔حدیث میں ہے:اِذْرَءُ وْا المحدودَ عن المسلمین ما استطعتُم: جہاں تک ممکن ہومسلمانوں سے حدود کو ہٹاؤ!(مقلوۃ حدیث ۳۵۷)

[٥] واعلم: أن المُقِرَّ على نفسه بالزنا، المُسْلِمُ نفسَه لإقامة الحد: تائبٌ، والتائبُ كمن لاذنب له، فمن حقه: أن لايُحَدًّ! لكن هنا وجوة مقتضية لإقامة الحد عليه: منها: أنه لوكان أظهارُ التوبة والإقرارُ دَرْءاً للحد، لم يَعْجِزُ كُلُّ زان أن يحتال، إذا استشعر بمؤاخذة الإمام: بأن يعترف، فيندرئُ عنه الحدُّ، وذلك مناقضة للمصلحة. ومنها : أن التوبة لاتتم إلا أن يعتضد بفعل شاق عظيم، لا يتأتى إلا من مخلص، ولذلك قال النبى صلى الله عليه وسلم في ماعزٍ، لَمَّا أسلَمَ نفسَه للرجم: "لقد تاب توبةً لو قُسَّمَتْ بين أمةِ محمد لَوَسِعَتْهم!" وقال عليه السلام في الغامدية: "لقد تابت توبةً لو تُلبها صاحبُ مكس لَغُفر له" لكان خيرًا لك" وأن يؤمرهو أن يتوب فيما بينه وبين الله، وأن يحتالَ في درء الحدّ.

ترجمہ: اور جان لیس کداپنی ذات پر زنا کا اقر ارکرنے والا ، اپنی جان کو حدقائم کرنے کے لئے سپر دکرنے والا : توبہ کرنے والا ہے۔ اور توبہ کرنے والا اس شخص جیسا ہے جس نے گناہ کیا بی نہیں ۔ پس اس کے حق سے بیات ہے کہ وہ حد نہ مارا جائے لیکن یہاں چند ( اور ) وجو ہات ہیں جو اس پر حد جاری کرنے کو چاہے والی ہیں : ۔۔۔۔ از انجملہ : بیہ ہے کہ توبہ تا مہیں ہوتی گر بایں طور کہ قو می ہودہ کسی بڑے دشوار عمل ہے ، جونہ پایا جا سکتا ہو گر تو بہ میں مخت سے سے اور بایں ہمہ : پس مستحب ہے اس پر پر دہ ڈالنا ..... اور بید کہ خود زانی کو حکم دیا جائے کہ وہ اپنے اور اللہ کے درمیان میں تو بہ کرے۔ اور بایں ہمہ :

باندی کوسز ادبیخ کااختیار:مولی کودینے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول الله میلانیکی نے فرمایا:'' جبتم میں ہے کسی کی باندی زنا کرے، پس اس کا زناکل جائے، تو چاہئے کہ مولی اس کوحد کے دُرّے مارے، اور اس کو بگاڑ نہ دے۔ پھر اگر زنا کرے تو مولی اس کوحد کے دُرّے مارے، اور اس کو بگاڑ نہ دے۔ پھر اگر تیسری مرتبہ زنا کرے، اور اس کا زناکھل جائے تو چاہئے کہ وہ اس کو فتی ڈے، اگر چہ بالوں \_\_\_\_\_\_\_ رحمت اللار الواسعة

کی رسی کے موض فروخت ہو''(مطلوۃ حدیث ۳۵۱۳) میر حدیث باب کے شروع میں بھی گذر چکی ہے۔ تشریح : باندی کوزنا کی سزادینے کا اختیار مولی کودینے کی وجہ میہ ہے کہ انسان شرعاً ما مور ہے کہ اپنے گھر والوں کو گناہ سے محفوظ رکھے میہ انسان کے خمیر میں گوندھی ہوئی بات ہے۔ اور باندی بھی گھر کا فرد ہے۔ پس اگر باندی کو سزادینے کا اختیار حاکم ہی کو ہوگا، اور مولی کو کوئی اختیار نہیں ہوگا، تو بہت سی صورتوں میں آتا اپنی باندی پر حدقائم نہیں کروا سکے گا۔ وہ برنا می کے خوف سے معاملہ دبائے رہے گا۔ حاکم تک نہیں لے جائے گا۔ اور نساد بڑھتار ہے گا۔ اور وہ ایک گا۔ وہ چیز سے دفاع نہیں کر پائے گا۔

رہایداندیشہ کہ مولی غصہ میں مار مارکر باندی کا بھر کس نکال دےگا: درست نہیں۔ کیونکہ آقاجتنی چاہے سزانہیں دے سکتا۔ شریعت نے باندی کی سزامتعین کردی ہے۔اتنے ہی دُرّے مارسکتا ہے۔حدکی بیعیین اسی حکمت ہے کہ تجاوز کرنے والا حد سے آگے نہ بڑھے،اور ہلا کت تک یا حد سے زائدایذا دہی تک نہ پہنچ جائے۔اسی لیے رسول اللہ طِلانیوَیَکْ نے فرمایا:''اس کو بگاڑ نہ دے''یعنی تباہ نہ کردے۔

فائدہ: تشویب کے دومعنی میں:(۱)ملامت کرنا۔اس صورت میں حدیث کے دومطلب بیان کئے گئے میں۔ایک: پیرکہ ملامت پراکتفانہ کرے، بلکہ حد جاری کرے۔دوم: پیرکہ حد جاری کرنے پراکتفا کرے۔اس کے بعد کوستانہ رہے کہ اس سے باندی ڈھیٹ ہوجائے گی(۲)بگاڑ دینااور بر بادکرنا:الإفساد و التہ حلیط (لسان العرب) شاہ صاحب قدس سرہ نے یہی معنی کئے ہیں۔مگرعام طور پر پہلے معنی کئے جاتے ہیں۔

[7] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا زنتُ أمةُ أحدِكم، فَتَبَيَّن زناها، فَلْيُجْلِدُها الحدَّ، ولا يُثَرِّبُ " الحدَّ، ولا يُثَرِّبُ عليها، ثم إن زنت فليجلدها الحدَّ، ولا يُثَرِّبُ " أقول : السر فى ذلك : أن الإنسان مأمور شرعًا أن يَذُبَّ عن حريمه المعاصى، ومجبولٌ على ذلك خلقةً، ولو لم يُشرع الحدُّ إلا عند الإمام : لَمَا استطاعَ السيدُ إقامتَه فى كثير من الصور، ولم يتحقق الذب عن الذمار ؛ ولو لم يُحَدَّ مقدارٌ معين للحد : لتجاوزَ إلى حد الإهلاك، أو الإيلام الزائد على الحد، فلذلك قال النبى صلى الله عليه وسلم : " لايُتُوَّبْ"

ترجمہ، میں کہتا ہوں: راز اس میں یعنی باندی کی سزا گا اختیار مولی کود یے میں: یہ ہے کہ انسان شرعاً مامور ہے کہ اپ حرم (بیوی) سے گنا ہوں کود فع کرے۔اور وہ اس پر فطری طور پر پیدا کیا ہوا ہے۔اورا گرحد مشروع نہیں کی جائے گ مگرامام کے پاس، تو یقیناً آقا بہت ہی صورتوں میں حدکو قائم کرنے کی طاقت نہیں رکھے گا۔اور قابل حفاظت چیز (بیوی باندی) سے دفع کرنا مخفق نہیں ہوگا۔اورا گرنہ متعین کی جاتی حدک لئے کوئی معین مقدار : تو یقیناً تجاوز کرنے والا : تجاوز سے نظر تر پہلیٹ کی کھ

| کرتاہلاک کرنے کی حد تک، یاحد سے زائدایا<br>کھ<br>حدود کے علاوہ سزا<br>حدیث – رسول اللہ مِنالاتیکی کے نفر مایا<br>تشریح : عزت ووجاہت دینی بھی ہوتی<br>ہوجائے،اوروہ اس پریشیمان ہو،تو اس سے د |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کی<br>حدود کے علاوہ سزا<br>حدیث – رسول اللہ سِلائی یَدَیَام نے فرمایا<br>تشریح :عزت ووجاہت دینی بھی ہوتی<br>دینی وجاہت : اگر کسی شخص کے بارے<br>ہوجائے ،اوروہ اس پر پشیمان ہو،تو اس ے د     |
| حدیث – رسول الله مِنَالَقَوَيَّ اللَّهِ خِنْرِمَايا<br>تشرت عزت ووجامت دین بھی ہوتی<br>دینی وجامت : اگر کسی شخص کے بارے<br>ہوجائے،اوروہ اس پر پشیمان ہو،تو اس ے دہ                          |
| حدیث – رسول الله مِنَالَيْهَايَيَامُ نِ فَرَمَايا<br>تشرت عزت ووجامت دینی بھی ہوتی<br>دینی وجامت : اگر کسی شخص کے بارے<br>ہوجائے ،اوروہ اس پر پشیمان ہو،تو اس ے د                           |
| تشرت کخ بحزت ووجاہت دینی بھی ہوتی<br>دینی وجاہت : اگر کسی شخص کے بارے<br>ہوجائے ،اوروہ اس پر پشیمان ہو،تو اس سے د                                                                           |
| دینی وجاہت: اگر کسی شخص کے بارے<br>ہوجائے،اوروہ اس پر پشیمان ہو،تو اس سے د                                                                                                                  |
| ہوجائے،اوروہ اس پر پشیمان ہو،تو اس ہے د                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                             |
| د نیوی وجا <b>جت: ب</b> ہادر بنتظم اور شان وم                                                                                                                                               |
| ایسےلوگوں کواگر ہرچھوٹے بڑے گناہ پر سزاد ک                                                                                                                                                  |
| جائے گا۔ کیونکہ بہت سے نفوس ایسی بات بردا<br>ک                                                                                                                                              |
| کرنامناسب نہیں۔البتۃاگرکوئی سبب شرعی پایا<br>کرینا میں مصلہ                                                                                                                                 |
| كرنانامناسب ال ليح ب كديد با مصلحت                                                                                                                                                          |
| [٧] قال صلى الله عليه وسلم: " أَنَّ                                                                                                                                                         |
| أقول: المراد بذوى الهيئات: أه                                                                                                                                                               |
| [الف] إما أن يُعلم من رجل صلا                                                                                                                                                               |
| ثم ندم، فمثلُ هذا ينبغي أن يُتجاوز                                                                                                                                                          |
| [ب] أو يكونوا أهلَ نجدة وسياس                                                                                                                                                               |
| قىليلٍ أو كثيرٍ، لكان في ذلك فتح ب                                                                                                                                                          |
| كثيرًا مَّا لاتحتمل ذلك.                                                                                                                                                                    |
| وأما الحدود: فلا ينبغي أن                                                                                                                                                                   |
| لتناقضت المصلحة، وبطلت فائدة                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                             |
| ترجمہ:(2)ذوى الہيئات سے مراداربار<br>بيمعلوم ہوكہ وہ ديندار ہے۔اورلغزش ايك ايج                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                             |

رجمة اللار الواسعة

جُلْدَ يُجْمَ

اس طرح کی بات: مناسب بیہ ہے کہ اس سے درگذر کیا جائے ۔۔ (ب) یا ارباب مرقت بہا در (فوجی) فینظم (سیاس) ادر شان ومرتبہ دالے لوگ ہوں۔ پس اگر ان کو ہر گناہ کی سزادی جائے گی ،خواہ چھوٹا ہو یا بڑا، تو اس سے باہمی بغض وعدادت، اور امام سے اختلاف ، اور اس سے سرکشی کا درواز ہ کھلے گا۔ کیونکہ بار ہا نفوس اس چیز کو بر داشت نہیں کر کیتے۔ اور رہی حدود: پس مناسب نہیں کہ دوہ رائگاں گی جائیں ۔ مگر جب پائی جائے ان کے لیے کوئی ایسی شرطی وجہ جس کی بنا پر حدود مند فع ہوجاتی بیں۔ اور اگر حدود رائگاں گی جائیں ۔ مگر جب پائی جائے ان کے لیے کوئی ایسی شرطی وجہ جس کی بنا پر حدود مند فع ہوجاتی ایسی اور اگر حدود رائگاں کی جائیں ۔ مگر جب پائی جائے ان کے لیے کوئی ایسی شرطی وجہ جس کی بنا پر حدود مند فع ہوجاتی میں ۔ اور اگر حدود رائگاں کی جائیں ۔ مگر جب پائی جائے ان کے لیے کوئی ایسی شرطی وجہ جس کی بنا پر حدود مند فع ہوجاتی ایسی ۔ اور اگر حدود رائگاں کی جائیں ۔ میں گی تو وہ صلحت کے خلاف ہوگا ، اور حدود کا فائدہ باطل ہوجائے گا۔ لغات : اُفَ الَ اللہ عَفْرَ تھ : اللَّہ کائی کی لغز ش وغلطی کو معاف کرنا ..... العثور ات : اگر عام ہو تا منا ہے محک ہو جاتی اگر معمولی غلطیاں مراد ہیں تو استثناء منظلح ہے ۔ حدیث ضیف ہو جد آ، یُسقط من الکتاب . حدیث معلوم نہیں کن نے لکھا ہے : ہذا حدیث ضعیف جد آ، یُسقط من الکتاب .

جو تحض حد کانخل نه کرسکے، اس پر حد جاری کرنے کی صورت

جدیث — حضرت سعد بن عبادة رضی اللّٰدعنه بیان کرتے ہیں کہ ایک بیمار نیم انسان نبی صِلّیٰ یَفِیلَیَّ کَ خدمت میں لایا گیا، جوفتبیلہ کی ایک باندی سے زنا کرتا ہوا پایا گیا تھا۔ آپؓ نے حکم دیا:'' تم اس کے لیے تھجور کا ایک بڑا خوشہ لو، جس میں سوچھوٹی شاخیں ہوں، پس اس سے ایک مرتبہ مارو''(مفکوۃ حدیث ۳۵۷۳)

تشریح : بیخوص پیدائشی ناقص الخلقت ہو،اوروہ حد کانخل نہ کر سکتا ہو: اس پر بھی حدقائم کرنی ضروری ہے۔اگر اس کو حد مستقلٰ کیا جائے گا توبیہ بات حدود کی اہمیت کے خلاف ہوگی۔اوردہ احکام جن کو اللہ تعالٰی نے طبعی امور کی طرح لازم کیا ہے:ان کے لائق بیہ بات ہے کہ ان کو مؤثر بالخاصیت بنایا جائے ،اوران پڑھی ضرورعمل کیا جائے۔یعنی حدود قائم کر نا فطری امور کی طرح لازم ہے، پس کسی بھی صورت سے حدقائم کی جائے۔اور بیہ خیال کہ ایسا حیلہ کر کے حدقائم کرنے میں کیا فائدہ ؟ تو اس کے دوجواب میں :

پہلا جواب: حد قائم کرنا بہر حال مفید ہے۔خواہ حیلہ ہی کیوں نہ کیا گیا ہو۔ کیونکہ حدا پنی خاصیت سے اثر انداز ہوتی ہے۔(تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۲۱:۳)

دوسراجواب نذکوره طریقه پرحد جاری کرنے سے بھی مجرم کو کچھ تکلیف ضرور پہنچ گی۔اور قاعدہ ہے :مالا یُدد ک کلُه لا يُتو ک کلُه پس جنتنی بات آسان ہے اس کوترک کرنے کی ضرورت نہیں۔

فائدہ:اگر بیماری وغیرہ کی وجہ ہے بحرم کمز درہو،اوراندیشہ ہو کہ حد جاری کرنے سے ہلاک ہوجائے گا،ادرامید ہو کہ وہ آئندہ تندرست ہوجائے گاتواس کی حدمؤ خرکی جائے۔حدیث میں ہے کہ نبی ﷺ نے ایک باندی کوکوڑے مارنے سے نوئسز قریبکا شیئ کہ ک 111-

كا حضرت على رضى اللد عند كوتكم ديا\_ حضرت على في ديك كه الكواجمى ولادت ، و بى جرآ ب في الله عن حد جارى نه كى ، اوروا پس آكر صورت حال عرض كى ، تونبى سلينياً ينظين في ان عمل كى تحسين فرما بى (مشكوة حديث ٣٥٦٣) اغلام كاحكم : اغلام كے حكم ميں اختلاف ب : امام ما لك ، امام شافعى اور صاحبين كنز ديك ده زنا ہے مكر الكولاز ما سنگ اركيا جائے گا كوڑوں پر اكتفان ميں كيا جائے گا - اور امام ابو حذيف رحمہ اللہ كنز ديك : وه خت قابل تعزير جرم ب دونوں كوتل كما يا جائے گا - ور بر اكتفان ميں كيا جائے گا - اور امام ابو حذيف رحمہ اللہ كنز ديك : وه خت قابل تعزير جرم ہے ۔ پس دونوں كوتل كيا جائے گا - كوڑوں پر اكتفان ميں كيا جائے گا - اور امام ابو حذيف رحمہ اللہ كنز ديك : وه خت قابل تعزير جرم ہے ۔ پس دونوں كوتل كيا جائے گا - كوڑوں پر اكتفان ميں كيا جائے گا - اور امام ابو حذيف رحمہ اللہ كنز ديك : وه خت قابل تعزير جرم ہے ۔ پس دونوں كوتل كيا جائے گا - جو بي كہ كہ ميں احديث ميں ہے : ' جس كوتم قوم لوط والا كام كرتے ديك ، وہ تو ال كواور جس ك

[٨] قال صلى الله عليه وسلم في مُخْدَجٍ يَزنى: "خذوا له عِثْكَالًا، فيه مائة شِمُراخ، فاضربوه به ضربة " اعلم: أن من لايستطيع أن يقام عليه الحدود، لضعفٍ في جبلته: فإن تُركُ سُدى كان مناقضًا لت أكُّد الحدود، فإنما اللائق بالشرائع اللازمة التي جعلها الله تعالى بمنزلة الأمور الجبلية: أن يُجعل كالمؤثر بالخاصية، ويُعَضَّ عليها بالنواجذ. وأيضًا: فإن فيه بعض الألم، والميسورُ لاضرورة في تركه.

[٩] واختُلف في حد اللواطة: فيقيل: هي من الزنا، وقيل: يقتل، لحديث: "من وجدتموه يعمل عملَ قوم لوط: فاقتلوا الفاعل والمفعول به"

ترجمہ:(۸)جان لیں کہ جوخص طاقت نہیں رکھتا کہ اس پر حدود قائم کی جائیں۔ اس کی پیدائش میں کمزوری کی وجہ سے: تواگر دہ مہمل چھوڑ دیا جائے گاتو دہ بات حدود کی اہمیت کے خلاف ہوگی۔ پس ان احکام کے لائق جن کو اللہ تعالیٰ نے طبعی امور کے بمنز لہ لازم کیا ہے:(۱) یہی بات ہے کہ اس حکم کو خاصیت کے ذریعہ اثر انداز ہونے والی چیز کی طرح گردانا جائے، اور ان کو ڈاڑھوں سے مضبوط پکڑا جائے (۲) اور نیز: پس اس میں پچھ تکلیف ہے۔ اور جو آسان بات ہے اس کو ترک کرنے کی ضرورت نہیں (باقی ترجمہ داضح ہے)

حدقذف كابيان

سورة النورآیات ۲۹ و۵ میں ارشاد پاک ہے:'' اور جولوگ پا کدامن عورتوں پر تہمت لگاتے ہیں، پھر چارگواہ پیش نہ کریں،توان کواہتی کوڑے مارو،اوران کی کوئی گواہی بھی قبول نہ کرو۔اوریہی لوگ فاسق ہیں۔تگر جولوگ اس کے بعد توبہ کرلیں،اوراپنی حالت سنوارلیں،تواللہ تعالیٰ بخشنے والے مہر بانی فرمانے والے ہیں''



S

خلديمح

وجمة اللار الواسعة

اس آیت کے ذیل میں شاہ صاحب قدس سرۂ نے سات باتیں بیان کی ہیں:ا ۔ مردوں پر تہمت لگانے کا بھی وہی تحکم ہے، جوعور توں پر تہمت لگانے کا ہے ۲ ۔ احصانِ قذف کیا ہے؟ اور محصن کون ہے؟ ۳ ۔ ثبوت زنا کے لئے چارگواہ کیوں ضروری ہیں؟ ۳ ۔ ایک سوال کا جواب ۵ ۔ حدقذف استی کوڑے ہونے کی دجہ ۲ ۔ محدود فی القذف سے مردودالشہا دہ ہونے کی دجہ ۷ ۔ توبہ کے بعد محدود فی القذف کی شہادت کا تحکم

# مردوں پر تہمت لگانے کابھی وہی حکم ہے، جوعورتوں پر تہمت لگانے کا ہے

آیت کریم میں خاص شان نزول کی بنا پر یعنی حضرت عائش صدیقة رضی الله عنها کے واقعہ کی بنا پرتہمت زنا اور اُس کی مزاکاذ کر اس طرح کیا گیا ہے کہ تہمت لگانے والے مرد ہوں ، اور جس پرتہمت لگائی گئی ہے وہ پاک دامن عورت ہو، مگر تعکم اشتر اک علت کی بنا پر عام ہے عورت : عورت پر یا مرد پر ، اس طرح مرد: مرد پر یاعورت پر زنا کی تہمت لگائے ، پھر شرع ثبوت ( چارگواہ ) نہ پیش کر سکے تو اس پر حد قذف جاری ہوگی ۔ اور تعکم کا بیع موم اجماع امت سے ثابت ہے ، جو قطعی دلیل ج ۔ اور اجماع کا متند: ایک دوسر ے معاملہ میں خلفات را شدین کا تمل ہے۔ سور ۃ النساء آیت میں ارشاد پاک ہے : وَ فَا اِذَا أُخْصِتَ فَا اِنْ أَتَدُنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفَ مَاعَلَى الْمُحْصَدَاتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾ اس آیت میں ار شاد پاک مے ۔ اور اجماع کا متند: ایک دوسر ے معاملہ میں خلفات را شدین کا تمل ہے۔ سور ۃ النساء آیت میں ارشاد پاک ہے : وَ فَا اِذَا أُخْصِتَ فَا اِنْ أَتَدُنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَاعَلَى الْمُحْصَدَاتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾ اس آیت میں ار شاد پاک

## احصانٍ قذف كياب؟

احصان کی دوسمیں میں : احصان رجم اور احصان قذف ۔ احصان رجم کا تذکرہ پہلے آچکا ہے کہ مرداور عورت : دونوں عاقل ، بالغ ، آزاداور مسلمان ہوں ، اور نکاح صحیح کر کے ہم بستر ہو چکے ہوں ، تو دہ محصن اور محصنہ ہیں ۔ اور زنا میں ان کی سز ا رجم ہے ۔ اور احصانِ قذف بیہ ہے کہ جس پر زنا کا الزام لگایا گیا ہے وہ عاقل ، بالغ ، آزاد، مسلمان اور عفیف (پاک دامن ) ہویعنی پہلے بھی اس پر زنا کا ثبوت نہ ہوا ہو۔ ایسا مرداور ایسی عورت باب قذف میں محصن اور محصنہ ہیں ۔ ایسی اور ک بارے میں اگر کوئی زنا کی بات کر بے تو شرعی ثبوت پیش کر ہے ، ور نہ حدقذ ف ملک کھن اور کھند ہیں ۔ اور زنا میں ان کی سز ا

# ثبوت زنا کے لئے چارگواہ کیوں ضروری ہیں؟

زنااورتہت ِزناکے ڈانڈے ملے ہوئے ہیں۔زنابھی کبیرہ گناہ ہے۔اس کومٹانا،اس پرحد جاری کرنا،اوراس کی وجہ -∈ (وَسَنَوْمَرْ بَبَلْشِیَنْ کَبِ ے دارو گیر کرنا ضروری ہے۔ ای طرح زنا کی تہمت لگانا بھی کبیرہ گناہ ہے۔ اس سے مقد وف کی سخت بدنا می ہوتی ہے، پس اس پر بھی دارو گیر ضروری ہے۔

اورزنا کی تہمت اورزنا کی گواہی کی سرحدیں بھی ملی ہوئی ہیں۔ اگر تہمت لگانے والے کی گرفت کی جائے ، تا کہ اس پر حدجاری کی جائے تو وہ کہے گا:'' میں تو زنا کا گواہ ہوں ، تہمت نہیں لگارہا'' یوں وہ حدقذف نے بچ جائے گا۔ اور اگرکوئی زنا کی گواہی دے تو مشہود علیہ بیہ کہہ کراپنی مدافعت کرے گا کہ:'' بیت ہمت لگار ہاہے، اس کو حدقذف ماری جائے'' یوں وہ حدزنا ہے بنج جائے گا۔

پس جب حکام کے نزدیک بیدونوں باتیں متثابہ ہیں، تو ضروری ہے کہ کی' واضح بات' کے ذریعہ دونوں میں امتیاز کیا جائے۔ اور دہ مخبرین کی کثرت ہے۔ جب سی بات کی خبر دینے والے زیادہ ہوتے ہیں تو گواہی اور سچائی کا گمان قو کی ہوتا ہے، اور تہمت کا گمان ضعیف ہوتا ہے۔ یعنی جب بہت سے لوگ زنا کی خبر دیں گے تو ظن غالب بیقائم ہوگا کہ بیلوگ گواہ ہیں، تہمت لگانے والے نہیں ہیں، نیز: تیچ ہیں، جھوٹے نہیں ہیں۔ کیونکہ تہمت لگانے والے میں دو باتیں پائی جاتی ہیں: دین کی کنر ورکی، اور مقذ وف سے دشمنی۔ یعنی دیند ارآ دمی اتہام تر ایش نہیں کرتا۔ یہ حرکت بر دین کوگ کرتے ہیں۔ اور وہ بھی اس وفت کرتے ہیں جب ان کے دل میں مقذ وف سے کینہ ہو۔ اور ان دونوں باتوں کا مسلمانوں کی جماعت میں جمع ہوناعقل سے بعید ہے۔ پس چار شخصوں کی گواہی میں تہمت کا احتیاں ہوا، توں کا کا پہلو متعین ہوجا تا ہے۔

ايك سوال كاجواب

سوال بنبوت زنا کے لئے دوگواہوں کی عدالت پر کیوں اکتفانہیں کیا گیا؟ نصاب شہادت کوڈونا کرنے کی کیا دجہ ہے؟ جواب برگواہوں کی عدالت توسیقی معاملات میں ضروری ہے۔اس کے ذریعہ زنا اور تہمت زنا میں امتیاز نہیں ہوسکتا۔ اشتباہ دورکرنے کے لئے کوئی اور امرِ طاہر ضروری ہے۔اور دہ مخبرین کی کثرت ہے۔اس لئے نصاب شہادت دونا کیا گیا ہے۔

دوسر يسوال كاجواب

سوال: جب ثبوت زنا کے لئے چارکی گواہی شرط ہوگی، تو مجرموں کو کھلی چھوٹ مل جائے گی۔ دہ زنا کریں گے۔ اور اس کا ثبوت دشوار ہوگا۔ کیونکہ چارعینی مشاہد ملنا سخت دشوار ہے۔ اور اس کے بغیر زبان کھولنے پر حد قذف لگے گی، تو مجروں کے مزے آئیں گی! جواب: یہ خیال صحیح نہیں۔ کیونکہ زنا کی حد شرعی جاری کرنے کے لئے تو بیشک چارگواہ ضروری ہیں۔ مگر غیر محرم مردوزن کو یکجا قابل اعتراض حالت میں دیکھنے کی ،یابے حیائی کی با تیں کرنے کی گواہی دینے میں چارکی گواہی شرطنہیں۔ اورایسے تمام امور جوزنا کے مقدمات ہیں: وہ بھی قابل سزا گناہ ہیں۔قاضی اپنی صوابدید سے ان کی بھی سزا دے گا۔ پس ایسی صورت میں لفظ زنا سے شہادت نہ دے، بلکہ ناجائز تعلقات اور بے حجابا نہ میل جول کی گواہی دے، تا کہ قاضی ان کا علاج کرے۔اس صورت میں گواہوں پر حدقذ ف نہیں لگے گی (بیسوال وجواب شارح نے بڑھایا ہے)

حد قذف التي كور ب مونى كى وجه

تہمت زنا سے فاحشہ کی تشہیر ہوتی ہے( سورۃ النورآیت ۱۹) اور زناخود فاحشہ ہے( بنی اسرائیل آیت ۳۳) کچل دونوں کا درجہ مساوی نہیں، اس لئے مناسب بیہ ہے کہ حدقذف: حدزنا سے کم ہو۔اور کمی پانچواں حصہ ( ۲۰ کوڑے ) اس لئے کی گئی کہ یہی سب سے چھوٹا حصہ ہے جو آسانی سے نکالا جاسکتا ہے۔

محدودفي القذف كے مردودالشها دہ ہونے كى وجہ

حدقذف کاتکملہ رڈشہادت کو بنایا گیا ہے۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ تکلیف دینے گی دوصورتیں ہیں: جسمانی اورنفسانی۔ کوڑ ہے جسمانی سزاہیں۔اورگواہی قبول نہ کرنانفسانی۔اورشریعت نے تمام حدود میں دونوں قشم کی سزاؤں کوجع کیا ہے: (الف) حدزنا کے ساتھ جلاوطنی کو ملایا ہے۔ کیونکہ اسلامی معاشرہ میں جہاں حدودنا فذ ہوں۔اوراولیاء میں غیرت باق ہو: زنا جیسا گناہ معاشقہ کے نتیجہ ہی میں سرز د ہوسکتا ہے۔اس لئے مناسب سمجھا گیا کہ مردکو سال بھر کے لئے وطن سے

(ب)اور حدقذف کے ساتھ ردشہادت کوجن کیا گیا ہے۔ کیونکہ تہمت لگانا بھی خبر دینا ہے،اورگوا، ی بھی خبر دینا ہے۔ پس قاذف کوا پسے عار کے ذریعہ سزادی گئی جو گناہ (تہمت لگانے) کی جنس سے ہے۔ سوال: فاسق کی گواہی بھی تو قبول نہیں کی جاتی، پھر قاذف کی کیا خصوصیت رہی؟

جواب: قاذف کی گواہی قبول نہ کرنا اس کے گناہ کی سزا کے طور پر ہے۔ یہی اس کی خصوصیت ہے۔ اور دوسرے گناہ گاروں کی گواہی قبول نہ کرنا وصف عدالت نہ ہونے اور پندیدہ گواہ نہ ہونے کی بنا پر ہے۔ عدالت کی شرط سور ق الطلاق آیت ۲ میں ہے: ﴿وَأَشْهِدُوْا ذَوَىٰ عَدْلِ مِّنْكُمْ ﴾ اورا پنوں میں ہے دومعتر شخصوں کو گواہ کرلو۔ اور سورة المائدہ آیت ۲۰۱ میں ہے: ﴿إِثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنْكُمْ ﴾ تَمْ میں سے ایے دوشخص جود پندار ہوں۔ اور پندیدہ گواہ تر کرہ سورة البقرة آیت ۲ میں ہے: ﴿وَمَنْ خَدْلٍ مِّنْكُمْ ﴾ تَمْ میں سے ایف دوشخص جود پندار ہوں۔ اور پندیدہ گواہ ترکرہ سورة البقرة آیت ۲ میں ہے: ﴿وَا شَدْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ تَمْ میں سے ایس دوشخص جود پندار ہوں۔ اور پندیدہ گواہ ہونے کا تذکرہ سورة البقرة آیت ۲ میں ہے: ﴿وَا مَدْنَى مَدْنُ حُوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ ﴾ ایس کر ایک میں سے دوست میں ہے جن کوتم پر خواہ ہونے کا تذکرہ سورة البقرة آیت ۲ میں ہے: ﴿وَا مَدْنُ حُدْنُ مَنْکُمْ ﴾ تَمْ میں سے ایس دوشخص جود پندار ہوں۔ اور پندیدہ گواہ ہونے کا تذکرہ

# توبہ کے بعد محدود فی القذف کی شہادت کا حکم

محدود فى القذف اگر گناه ب توبدكر كى، اور مقذ وف م معافى حاصل كر كتوبدكى يحيل كركى، تواب اس كى گوابى تبول كى جائر كى يانىيس؟ اس يس اختلاف ب : امام اعظم كنز و يك : اب بھى اس كى شہادت قبول نبيس كى جائر كى - كيونكد وہ أَبَ قدا مردود الشہادة ب اور امام شافعى رحمد الله كنز و يك قبول كى جائر كى - كيونكه جب توب س كافت ختم ہو گيا، تو ضرورى ب كداس كا اثر اور اس كى سز ابھى ختم ہوجائر اور اختلاف اس وجہ ب ہوا ب كى - كيونكه جب توب س كافت ختم ہو گيا، تو جملون كى طرف راجع ب ياصرف جملدا خيره كى طرف؟ امام شافعى رحمد الله كر اس وجہ ب ہوا ب كى - كيونكه جب توب الى كافت فتن الفت فتر ما الله مين كى جائر كى - كيونكه مع الى كى مين الله مين ميں اختلاف الم ام اور كى ب كه الى كا اثر اور اس كى سز ابھى ختم ہوجائر اور اختلاف اس وجہ سے ہوا ہے كہ الشاد اللہ اللہ ي كن الله جملون كى طرف راجع ب يا صرف جملدا خيره كى طرف؟ امام شافعى رحمد الله كنز و يك دونوں جملوں كى طرف راجع ب اور

[١٠] قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِيْنَ يَرْمُوْنَ الْمُحْصَنَاتِ، ثُمَّ لَمْ يَأْتُوْا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ، فَاجْلِدُوْهُمْ ثَمَانِيْنَ جَلْدَةً، وَلاَ تَقْبَلُوْا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا، وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُوْنَ إِلاَّ الَّذِيْنَ تَابُوْا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوْا، فَإِنَّ اللَّهُ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴾ وفي حكم المحصَنات المحصِنونَ بالإجماع؛ والمحصِن: حر، مكلَف، مسلِم، عفيفٌ عن وَطْءٍ يُحَدُّبه.

واعلم: أن ههنا وجهين متعارضين: وَذَلك: أن الزنا معصية كبيرة، يجب إخمالُها، وإقامة الحد عليها، والمواخذةُ بها. وكذلك القذفُ معصية كبيرة، وفيه إلحاقُ عارٍ عظيمٍ، يجب إقامة الحد عليها.

ويشتبهُ القِدْفُ: بالشهادة على الزنا:

[الف] فلو أخذنا القاذف لنقيم عليه الحدَّ، يقول: أنا شاهد على الزنا؛ وفيه: بطلانٌ لحد القذف. [ب] والذى هو شاهدٌ على الزنا: يَذُبُّه عن نفسه المشهو دُ عليه: بأنه قاذف يستحق الحدَّ. فلما تعارض الحدَّان في هذه الجملة عند سياسة الأمة: وجب أن يفرَّق بينهما بأمر ظاهرٍ، وذلك: كشرةُ المخبرين: فإنهم إذا كثروا قوى ظن الشهادةِ والصدق، وضَعُفَ ظن القذف؛ فإن القذف يستدعى جمع صفتين: ضعفٍ في الدين، وغِلِّ بالنسبة إلى المقذوف، ويبعُد أن يجتمعا في جماعة من المسلمين.

وإنما لم يكتف بعدالة الشاهدين: لأن العدالة مأخوذة في جميع الحِقوق، فلا يظهر للتعارض أثر.

المكنوم بيباشكار ٢

وضُبطتِ الكثرةُ بضِعف نصاب الشهادة.

رحمة الله الواسعة

خلديجم

وإنسا جُعل حد القذف ثمانين: لأنه ينبغي أن يكون أقلَّ من الزنا، فإن إشاعةَ فاحشةٍ ليست بمنزلة فعلِها، وضُبِطَ النقصانُ بمقدار ظاهر، وهو عشرون، فإنه خُمس المائة. وإنسا جُعل من تمام حدَّه عدمُ قبول الشهادة: لِمَا ذكرنا: أن الإيلامَ قسمان: جسماني، ونفساني، وقد اعتبر الشرعُ جمعَهما في جميع الحدود، لكن: [اف] جُمِعَ مع حد الزنا التغريب: لأن الزنا عند سياسةِ وُلاةِ الأمور وغيرة الأولياء لايُتصور إلا بعدَ

مخالطةٍ، ومما زجةٍ، وطولٍ صحبةٍ، وائتلافٍ، فجزاؤه المناسبُ له: أن يُجُلّى عن محل الفتنة.

[ب] وجُمع مع حد القذف عدمُ قبول الشهادة: لأنه إخبارٌ، والشهادةُ إخبارٌ، فجورٌى بعار من جنس المعصية، فإن عدم قبول الشهادة من القاذِف عقوبةٌ، وعدمُ قبولها من سائر العصاة لفوات العدالة والرضا.

[ج] وجمع في حد الخمر التبكيت.

واختلفوا في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِيْنَ﴾ هل الاستثناء راجع إلى عدم قبول الشهادة أم لا؟ والظاهر مما مَهَّدْنا: أن الفسق لما انتهى وجب أن ينتهِي أثرُه وعقوبتُه؛ وقد اعتبره الخلفاءُ لحد الزنا في تنصيف العقوبة على الأرِقًاء.

ترجمہ: (۱) اور پارساعورتوں کے علم میں پارسامرد (بھی) ہیں بدا جماع امت (اس کی دلیل بالکل آخر میں ہے) (۲) اور محصن : آزاد، مکلف (عاقل بالغ) مسلمان، الی وطی سے پاک آ دی ہے جس کی وجہ ے حد ماری جاتی ہے ۔ (۳) اور جان لیس کہ یہاں (حدقذف میں) دو متخالف جہتیں ہیں ۔ یعنی دوایی باتیں ہیں جن کے تقاضے مختلف ہیں۔ اور اس کی تفصیل : یہ ہے کہ زنا ہم رہ گناہ ہے، اس کو گم کرنا، اور اس پر حدقائم کرنا، اور اس کی بنا پر دار و گیر کرنا ضروری ہے۔ اور اس کی تہمت لگانا کم یہ مار حدقائ ہے ، اس کو گم کرنا، اور اس پر حدقائم کرنا، اور اس کی بنا پر دار و گیر کرنا ضروری ہے۔ اور اس کی تہمت لگانا کم یہ میں اور اس میں بڑا عار لاحق کرنا ہے۔ اور اس محصیت پر دارو گیر کرنا ضروری ہے۔ اور ای طرح تر میں زنا کا گواہ ہی کے ساتھ مشتبہ ہے: (الف) لیس اگر تہمت لگانے والے کو کیڑیں، تا کہ اس پر حدقائم کریں نو وہ کہتا ہے: تر میں زنا کا گواہ ہوں'' اور اس میں حدقذ کا بطلان ہے یعنی یہ کہ کر وہ حدقذ ف ۔ فی تجا ہے گا (۔) اور وہ حض جوزنا کا گواہ ہے، اس کو شہود علیدا پنی ذات سے ہٹائے گا، بایں طور کہ وہ تر دف کا خوالے ہمرا کا سی تھی ہور ناکا میں زنا کا گواہ ہوں'' اور اس میں حدقذ کا بطلان ہے یعنی یہ کہ کر وہ حدقذ ف ۔ فی تجا ہے گا (۔) اور وہ خون ہوزنا کا میں زنا کا گواہ ہوں'' اور اس میں حدقذ کا بطلان ہے یعنی یہ کہ کر وہ حدقذ ف ۔ فی تجا ہے گا (۔) اور وہ خوض جوزنا کا گواہ ہے، اس کو مشہود علیدا پنی ذات سے ہٹائے گا، بایں طور کہ وہ تر کا نے والا ہے، سرزاکا سی تی ہے ہور ناکا میں دین کا گا وہ ہوں'' اور اس میں حدقذ کا بطلان ہے یعنی یہ کہ کر وہ حدقذ ف ۔ فی تجا ہے گا ہوں تکی کر خور ناکا میں میں دیں کو میں دونوں حد میں یعنی حدقذ فی اور حدز نا اس معاملہ میں امت کے نظم وار تخل میں تو ہو میں دونوں کے درمیان تفریق کی جائے، کی واضح جات کے ذریعہ اور وہ وہ اور خور ہو تیں تکی خروں کی تر ہوں پر میں میں میں میں دونوں کے درمیان تفریق کی جائے، کی واضح جات کے ذریع وار وہ وہ خوب ہے، اور تہ میں کر دور پر تا ہے۔ کیں دونوں کے درمیان تفریق کی جائے، کی واضح جات کے ذریعہ اور دوہ واضح ہے، اور اوں کی کر دور پر تا ہے۔ کی دونوں کے درمیان تفریق کی جائی تک کو میں میں مزور کی، اور ان خوس کی پر ہو تو کی پر میں تو کی ہو ہو ہے ہا ہو تکی ہور پر ہ تا ہے۔ کی دکھ میں اور می میں کی میں مزد دی میں

لگائی گٹی ہے۔اور بعید ہے کہ بیدونوں باتیں اکٹھاہوں مسلمانوں کی جماعت میں ۔۔۔ (سوال کاجواب)اور شاہدین کی عدالت پراس وجہ سے اکتفانہیں کیا گیا کہ عدالت (تو) سبھی حقوق میں لی ہوئی ہے یعنی ضروری ہے۔ پس تعارض کا کوئی اثر ظاہر نہیں ہوگا یعنی زنامیں بھی دوعادل گواہ کافی ہوں گے تو تہمت زنااور شہادت زنامیں تعارض کا پچھا ثر ظاہر نہ ہوگا — اور کثرت کا انضباط: نصاب شہادت کے دُونے سے کیا گیاہے ۔ (۵)اور تہمت لگانے کی سز ااسی کوڑے اس دجہ سے مقرر کی گنی کہ مناسب بات ہیہ ہے کہ دہ سزاز ناکی سزا ہے کم ہو۔ کیونکہ فاحشہ کی تشہیر: فاحشہ کے ارتکاب کے بمنز لینہیں ۔اور کمی کا انضباط ایک واضح مقدار کے ذریعہ کیا گیا۔اوروہ میں ہیں۔ پس وہ سوکا پانچواں ہے - (٦)اور قذف کی حدکی تمامیت سے: گواہی کا قبول نہ کرنا تجویز کیا گیا۔اس بات کی وجہ ہے جوہم نے ذکر کی کہ تکلیف پہنچانے کی دوصورتیں ہیں: جسمانی اور نفسانی۔اورشریعت نے تمام ہی حدود میں دونوں کوجع کرنے کا اہتمام کیا ہے۔لیکن :(الف) حدز ناکے ساتھ جلاوطنی جمع کی گئ ہے۔اس لئے کدزنا: معاملات کے ذمہ داروں کے انتظام اور اولیاء کی غیرت کے دفت: متصور نہیں مگرمیل جول، کھل مل، درازی رفاقت وموافقت کے بعد لیس اس کے لئے مناسب سزایہ ہے کہ دہ ( زانی ) فتنہ کی جگہ ہے دور کر دیا جائے (يعنى زانيكوجلاوطن تبيس كياجات كاريجي امام مالك رحمة التدكامسلك ب) --- (ب)اور حد قذف كساته جمع كيا كميا گواہی قبول نہ کرنے کو کیونکہ تہمت لگا ناخبر دینا ہے، اور گواہی (بھی) خبر دینا ہے، اس لئے وہ ایسے عار کے ساتھ سزادیا گیا جو گناہ کی جنس سے بے ۔ (سوال کا جواب) پس قاذف کی گواہی قبول نہ کرنا ایک سزا ہے۔اور دوسر گنہ گاروں کی گواہی قبول نہ کرنا:عدالت اور پسندیدہ نہ ہونے کی وجہ ہے ہے ۔ (ج)اور شراب کی سزامیں ڈانٹ ڈپٹ کوملایا گیا۔ (٤)اور مجتهدين فاختلاف كياب اللد ارشاد: ﴿إِلَّا الَّدِينَ ﴾ مي كما ستناء كوابى قبول ندكر فى طرف (بهى ) لو ف والا ب یانہیں؟ اور ہم نے جو باتیں بیان کی ہیں ان سے ظاہر یہ ہے کہ جب فسق ختم ہو گیا، تو ضروری ہے کہ ایں کا اثر اور اس کی سزابھی ختم ہوجائے \_\_\_\_ اور تحقیق اعتبار کیا ہے اس کا یعنی مردکو عورت پر قیاس کیا ہے خلفائے راشدین نے زنا کی سزاک وقت: غلاموں پر سزاکوآ دھا کرنے میں (اس کاتعلق سب سے پہلی بات ہے)

چوری کی سزا کابیان

چوری کی حقیقت کیا ہے؟ اور کتنی چوری پر سزادی جائے گی؟ سورة المائده آیت ۳۸ میں ارشاد پاک ہے: '' چوری کرنے والا مرداور چوری کرنے والی عورت: دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو، بیان کی بدکرداری کا بدلہ ہے، اللہ کی طرف سے عبرتناک سزا ہے۔اور اللہ تعالیٰ عالب، حکمت والے ہیں'' رجمة اللارا الواسعة

جُلْدِ پَجْبَم

تفسير: قرآن کريم دين وشريعت کی اصل داساس ہے، مگراس ميں عام طور پر اصول مذکور ہيں۔ اور بعض با تيں وضاحت طلب بھی ہيں۔ جیسے قرآن کريم ميں'' ديت'' کا ذکر ہے، مگر قرآن ميں اس کی تفصيل نہيں اوررسول الله مَظلَّنَيَا کی بعث کے مقاصد ميں قرآن کی وضاحت اور بيان بھی ہے۔سورۃ النحل آيت ٢٣ ميں ارشاد پاک ہے: ﴿وَأَنْهُوَ لُهُنَا إِلَيْكَ اللہ تحکر لِتُبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَانُوْلَ إِلَيْهِمْ ﴾تر جمہ: اور بيان بھی ہے۔سورۃ النحل آيت ٢٣ ميں ارشاد پاک ہے: ﴿وَأَنْهُوَ لُهُنَا إِلَيْكَ اللہ تحکر لِتُبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَانُوْلَ إِلَيْهِمْ ﴾تر جمہ: اور بيان بھی درحقیقت اللہ تاراتا کہ آپ لوگوں کو دہ کتاب واضح کر کے سمجھادیں جوان کے پاس بھیجی گئی ہے۔ بیدوضاحت نہوی بھی درحقیقت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہے۔سورۃ القيامہ آيت ١٩

چوری کی سز الفظ سارق بول کر بیان کی گئی ہے۔ اور جب اسم مشتق پر کوئی عکم مرتب کیا جاتا ہے تو وصف عنوانی تکم کی علت ہوتا ہے۔ پس حد سرقد کی علت وصف سرقد ہے ۔ مگر اس وصف کی جامع مانع تعریف ہم کو معلوم نہیں کہ چوری کیا چیز ہے؟ کیونکہ دوسر سے کا مال لینے کی کٹی صورتیں ہیں۔ اور ان کے لئے عربی میں الگ الله الفاظ ہیں۔ مثلاً : سرقہ (چوری) قطع طریق (ڈاکہ زنی) اخطاف (جھیٹا مارنا) خیانت (بددیانت) التقاط (پڑی ہوئی چیز اٹھالینا) غصب (زبرد تی لے لینا) قلت مبالات اور قلت ورع (لا پر دائی اور بے احتیاطی) یہ سب صورتیں ملتی جلتی ہیں۔ پس ضروری ہے کہ نبی طلاح ہیں کہ چوری کی حقیقت بیان فرما کمیں۔ اور اس طرح بیان فرما کیں کہ وہ دوسری چیز وں سے متاز ہوجائے۔

بی مورکیا جائے، جوانھیں میں جانب کی پہلے سرقد کے علاوہ دیگر الفاظ کی ذاتیات میں غور کیا جائے، جوانھیں میں پائی جاتی ہیں، اور امتیاز کاطریقہ: بیہ ہے کہ پہلے سرقد کے علاوہ دیگر الفاظ کی ذاتیات میں غور کیا جائے، جوانھیں میں پائی جاتی ہیں سرقہ میں نہیں پائی جاتیں، اور جن کے ذریعہ سرقہ اور غیر سرقہ میں امتیازہوتا ہے۔ پھر سرقہ کی ذاتیات میں غور کیا جائ جن کو اہل عرف لفظ سرقہ سے سمجھتے ہیں۔ پھر سرقہ کو چند معلوم امور کے ذریعہ منصبط کیا جائے، تا کہ وہ دوسری چیز وں متاز ہو جائے۔ پس:

ا۔ قطع طریق (راہ زنی) نَہُب (لوٹ)اور جرابہ (لڑائی)ایے الفاظ ہیں جن سے پتہ چلتا ہے کہ خالموں کے پاس مظلوموں کی بذسبت طاقت زیادہ ہے۔اوروہ کارروائی کے لئے ایس جگہ اوراییا وقت منتخب کرتے ہیں جس میں مظلوموں کو جماعت کمین کی طرف سے مددنہ پنچ سکے۔اس طرح وہ بے بس لوگوں کولوٹ کیتے ہیں۔

۲ — اختلاس (ربودگی) پیہ ہے کہ مالک کی آنگھوں میں دھول جھونگ کر،لوگوں کے دیکھتے سنتے مال اڑالیا جائے۔ میں ذخصہ میں میں مال کر میں ذکر میں جنوب نے مدیر میں اور اس کے دیکھتے سنتے مال اڑالیا جائے۔

۳ - خیانت : خبر دینی ہے کہ پہلے مالک اور خائن میں تجارت دغیرہ میں ساجھار ہا ہوگا،یا دونوں میں بے تکلفی ہوگی، یا مالک نے خائن کو چیز میں تصرف کی اجازت دی ہوگی، یا یونہی اس کے پاس حفاظت کے لئے چھوڑ دیٰ ہوگی، جس میں اس نے خیانت کی،اور دہ اس چیز سے مُکر گیا۔

۳ – النقاط (زمین سے اٹھانا) آگاہی دیتا ہے کہ کوئی چیز غیر محفوظ جگہ سے لی گئی ہے۔ جیسے گری پڑی چیز اٹھالی۔ ۵ – غصب: سے مظلوم کی بہ نسبت خالم کاغالب ہونا سمجھا جاتا ہے۔غاصب کڑتا بھڑتا اور بھا گنہیں جاتا، بلکہ جھگڑا – **چ** <u>ذوسر ذوکر بینکشی ک</u>ے – کر کے متامارتا ہے۔اور خیال کرتا ہے کہ معاملہ حکام تک نہیں پہنچ گا،اوران کو حقیقت ِحال کا پیڈ نہیں چلے گا۔ ۲۔ قلت ِمبالات (لا پر دائی)اور قلت ِورع (بِ احتیاطی) کا اطلاق معمولی چیز وں پر ہوتا ہے۔جیسے دوسر کے کا پانی اور سوختہ لے لیا۔جنہیں لوگ خرچ کمیا کرتے ہیں۔اور جن کے ذریعہ باہمی تعاون کی عادت ہے۔ایی معمولی چیز سمی نے بے اعتنائی اور بے احتیاطی سے اٹھالی ہوتو وہ سرقہ نہیں۔

پس چونکہ دوسرے کامال لینے کی بہت می صورتیں ہیں،اس لئے نبی ﷺ نے درج ذیل احادیث میں سرقہ کومثبت ومنفی پہلوؤں سے منصبط کیا ہے،تا کہ چوری کی حقیقت واضح ہوجائے ،اور مذکورہ مشتبہ چیزوں سے احتر ازبھی ہوجائے۔

حدیث – (۱) رسول اللد سَطِلْنَقَطَنَمُ نِفْر مایا '' چور کا ہاتھ ند کا ٹاجائے مگر چوتھائی دینار میں ،یا اس سے زیادہ میں 'اور مروی ہے کہ اسنے مال میں ہاتھ کا ٹاجائے جو ڈھال کی قیمت کو پنچ جائے۔ اور روایات میں آیا ہے کہ آپ نے ڈھال چرانے میں ہاتھ کا ٹاجس کی قیمت تین درہم تھی ۔ اور حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے مالٹا ( ایک مشہور پھل جو ترش وشیر یں ہوتا ہے ) چرانے میں ہاتھ کا ٹاجس کی قیمت تین درہم تھی ، بارہ درہم کے چینج سے یعنی بارہ درہم مساوی ایک دینار کے حساب سے ( بی سب روایات مشکو قاب قطع السرقہ میں ہیں۔ البت آخری روایت موطا میں ہے۔ جامع الاصول ۳ ۔ " تشر تک یہ تینوں انداز بے (چوتھائی دینار، ڈھال ، اور اس کی قیمت تین درہم کے پی چونچ سے یعنی بارہ درہم مساوی ایک دینار کے

مرک سی یون اندار سے پول انداز سے بدل گئے۔ اور قیمت کی عین نہ ہونے کی وجہ سے ڈھال بھی معیار نہ یں ایک ہی پر پر طبق تھے۔ پھر آپ کے بعدا نداز سے بدل گئے۔ اور قیمت کی عین نہ ہونے کی وجہ سے ڈھال بھی معیار نہ رہی۔ اس لئے مجتہدین کرام میں چوتھائی دینار اور تین درہم کی روایات میں اختلاف ہوا۔ امام شافعی رحمہ اللہ نے چوتھائی دینار نصاب سرقہ تجویز کیا۔ اور امام مالک رحمہ اللہ نے تین درہم نصاب مقرر کیا۔ اور امام احمد رحمہ اللہ کی چوتھائی دینار نصاب ہی معیار ہیں۔ چوری کی مالیت دونوں میں سے ادنی کو پہنچ جائے تو ہاتھ کا تاجائے گا۔ یہ کی رائے میں اور ایس کی معیار نہ ہو کی دونوں اللہ کی ہوتے ہوتھائی دینار نصاب

فلائدہ: اور امام ابوضیف رحمہ اللہ کے نزدیک نصاب سرقہ : ایک دیناریاد س درہم ہیں۔ اس سے کم مالیت میں ہاتھ نہیں کا ناجائے گا۔ اور ان کی دلیل بیہ ہے کہ ڈھال کی قیمت کا اندازہ کرنے میں صحابہ میں اختلاف ہوا ہے: چوتھائی ، تہائی ، آ دھا اور پورادیناراندازہ کیا گیا ہے، اور قولی روایت ہے کہ دس درہم سے کم میں ہاتھ نہ کا ناجائے (بیسب روایات صحاح کی ہیں اور جامع الاصول ۲۰:۳۱۳ میں مذکور ہیں) بیر روایات گواعلی درجہ کی نہیں ، مگر معاملہ حدود کا ہے، جس میں احتیاط ضروری ہے۔ حدیث میں ہے: ''ادر ءُو الحدود عن المسلمین ما استطعتُم، فإن کان له مَخْرَجٌ فَخَلُوا سبیله، فإن الإمام ان یُحطی فی العفو خیر من آن یُخطِئ فی العقوبة : جہاں تک مکن ہو سلمانوں سے حدود کا ہے، پس اگر بحرم کے لئے کوئی بچنے کی راہ ہوتو اس کو چھوڑ دور کیونکہ حاکم معاف کرنے میں غلطی کرے بیہ ہم ہو اس سے کہ وہ سزا دین الامام کرے (متلوۃ حدیث ۲۰۵۰) اس لئے احناف نے دن درہم ضاب تکویز کیا ہے (فاکر میں اول کی میں اور دین الامام

جُلَدَيْجَ

نفتر کے ذریعد نصاب سرقد کی تعیین کی وجہ: اور نبی طلانی کی بلی خیوتھائی دیناریا تین درہم کے ذریعہ نصاب سرقد اس لیے متعین کیا کہ عمولی چیز اور قیمتی چیز میں تفریق ہوجائے۔ اس لیے کہ اجناس (اشیاء) کے ذریعہ انداز ہ مقرر کرنے میں دشواری ہے۔ اجناس کے نرخ مختلف شہروں میں مختلف ہوتے ہیں۔ اور نفاست اور کلما ہونے میں بھی اختلاف ہوتا ہے۔ ایک چیز ایک قوم کے نز دیک یا ایک علاقہ میں معمولی اور مباح ہوتی ہے، وہی چیز دوسروں کے نز دیک یا دوسر ے علاقہ میں پیارامال ہوتی ہے۔ اس لیے نفترہی کے ذریعہ اندازہ مقرر کر منا ضروری ہے۔ اور ایک رائے (اما ماحمد رحمد اللہ کی) یہ ہے کہ نفتر اور جنس ( ڈھال) دونوں کا لحاظہ یا جائے۔ اور دوسری وجہ نفتر سے بین نصاب کی ہی ہے کہ ہرجنس کے ذریعہ اندازہ مقرر نہیں کیا جاسکتا۔ مثلاً: سوختہ ( جلانے کی لکڑی) چرانے میں ہا تھ نہیں کا ٹا جائے گا، چا ہوں کی مالیت دن درہم ہے زیادہ ہو۔ اس کے نفترہ کی کہ کہ دوسری وجہ نفتر سے تعیین نصاب کی ہی ہے کہ ہرجنس کے ذریعہ اندازہ مقرر نہیں کیا جا سکتا۔ مثلاً: سوختہ ( جلانے کی لکڑی) چرانے میں ہا تھ نہیں کا ٹا جائے گا، چا ہوں کی مالیت دن درہم ہے زیادہ ہوتی ہے۔ اس کی دونوں کا لحاظ کیا جائے۔ اور دوسری وجہ نفتر سے تعیین نصاب کی ہی ہے کہ ہرجنس کے ذریعہ درہم ہے زیادہ ہو۔ حکم کی دی دولوں کا لی خور کی کی کڑی) چرانے میں ہا تھ نہیں کا ٹا جائے گا، چا ہے کہ ہرجنس کہ در

حدیث \_\_\_\_ (۲)رسول اللّہ مَطَلَّنَ عَلَیْ اللّہ مَطَلَّنَ عَلَیْ اللّہ مَطْلَقَ عَلَیْہُ مَعْنَ اللّائِ مِن للْکائے ہوئے تچلوں کو چرانے کی وجہ ہے،اور پہاڑ پر سے بکری چرانے کی وجہ سے ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔البتہ جب بکریاں باڑے میں آ جا نمیں،اور پھل کھلیان میں جمع کرلئے جا نمیں،تواب ان کو چرانے کی وجہ سے ہاتھ کا ٹاجائے گا،بشرطیکہ چوری کی مقدار ڈھال کی قیمت کے بقدر ہو'' (مقلوۃ حدیث ۳۵۹۵)

حدیث — (۳)رسول اللہ سِللیٰ یَوَیَیْ سے باغ میں سو کھنے کے لئے لئکائے ہوئے بچلوں کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ آپؓ نے فرمایا:'' جو پھل میں سے بچھ چرائے ان کے کھلیان میں آجانے کے بعد ، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقدر ہو،تو اس میں ہاتھ کا ٹاجائے گا''(مشکلو ۃ حدیث۳۵۹)

تشریح ان روایات میں نبی سَلَّیْ تَقَدِیمُ نے بیہ بات سمجھائی ہے کہ چوری کا تحقق اس دفت ہوتا ہے جب کوئی چیز محفوظ جگہ سے لی جائے۔اسی صورت میں ہاتھ کا ثاجائے گا۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ غیر محفوظ مال لینا سرقہ نہیں ، بلکہ التقاط (پڑی چیز اٹھالینا) ہے۔ پس اس سے احتر از ضروری ہے یعنی منفی پہلو سے سرقہ وہ ہے جوالتقاط نہ ہو۔

حدیث — (۳)رسول اللہ مظلینیاتی کے فرمایا:'' خیانت کرنے والے، مال لوٹے والے،اور جھپیقا مار کر لینے والے کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا''(مشکو ۃ حدیث ۳۵۹۷)

تشرت کنال حدیث میں انتہاب واختلاس کی کفی کے ذریعہ نبی مِنگانیَوَیَلِم نے بیہ بات سمجھائی ہے کہ چوری جب ہے کہ خفیفہ طور پر مال لیا جائے ، ورنہ لوٹنا اور جھپٹا مارنا ہے ۔ اور خیانت کی نفی کے ذریعہ یہ بات سمجھائی ہے کہ اگر پہلے سے چرائے ہوئے مال میں شرکت ہو، اور حق ثابت ہو، تو وہ چوری نہیں ۔ بلکہ خیانت یا اپنا حق وصول کرنا ہے ، پس اس میں ماتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔ ح<u>و</u> نَوَسَنُوَفَرَ بِبَلَشِیَرْنَہِ کھ جُلْدِ پَيْجَمُ

روایت : ایکشخص اپناغلام کیکر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس آیا۔ اور کہنے لگا: اس کا ہاتھ کائے ، اِس نے میری بیوی کا آئینہ چرایا ہے؟ حضرت عمرؓ نے فر مایا: لا قسط بع علیہ، وہو حاد مکم، احد متاعکم : اس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔ وہ تمہاراخادم ہے۔ اس نے تمہارا سامان لیا ہے (مطلوۃ حدیث ۳۶۰۸) تشریح: چونکہ عرف میں غلام کو گھر میں آنے کی اجازت ہوتی ہے، اس لئے گھر میں سے اس کا کوئی چیز لینا محفوظ جگہ

ے لینانہیں، پس اس میں ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔اسی طرح میاں ہوی ایک دوسرے کی چیز چرا کمیں تو بھی ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ایک دوسرے کی چیز وں میں بے تکلفی ہونے کی وجہے۔

فائدہ: خلاصة كلام: يَه ب كدعرف ميں جس كو چورى كہا جاتا ہے: وہ ايك عام اور وسيع مفہوم ہے۔ اس كى تمام صورتوں ميں ہاتھ نہيں كا ٹا جائے گا۔ بلكہ حد شرعى صرف اس صورت ميں نافذكى جائے گى: جب سرقہ كى حقيقت پائى جائے،اوراس كى شرائط تحقق ہوں۔اوروہ يہ بيں:

۱- مال مسروقد کمی فردیا جماعت کی ذاتی ملکیت ہو، چرانے والے کی نداس میں ملکیت ہو، ند ملکیت کا شہد۔
 ۲- مال محفوظ ہو۔ مقفل ہو، یا ایی جگد ہو جہاں آنے کی اجازت ہونہ لینے کی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بے اجازت لے۔ اگر اجازت کا شبہ بھی پیدا ہوجائے گا تو حد جاری نہ ہوگی۔
 ۳- بھی پی بے لے۔ علانہ پر لیا سرقہ ہیں ، خصب ہے۔
 ۳- بقد رنے ای رفاج ہو چیزیں معمولی محق جاتی ہیں ، ان کا لینا سرقہ ہیں۔
 ۳- ہو رہ ہو ہو ہو ہو ہو ہی ہو ہوں۔

فائدہ: جن صورتوں میں چوری کی حد جاری نہیں ہوتی: اس کا بی مطلب نہیں کہ مجرم کو چھٹی مل گئی۔ بلکہ حاکم اپنی صوابدید کے مطابق اس کوتعزیری سزاد ہے گا۔اور نہ اس کا بیہ مطلب ہے کہ وہ چیز اس کے لئے جائز وحلال ہوگئی۔ کسی کا کوئی بھی مال بے اجازت لینا حرام ہے۔

[11] قال الله تعالى: ﴿ اَلسَّارِقْ وَ السَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْ الَيْدِيَهُمَا جَزَآءُ بِمَا كَسَبَا، نَكَالاً مِّنَ الله، وَ اللهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ واعلم: أن النبى صلى الله عليه وسلم بُعَتْ مُبَيَّنًا لِمَا أُنزل إليه، وهو قوله تعالى: ﴿ لِتُبَيَّنَ لِلنَّاسِ ﴾ وكان أخذُ مالِ الغير أقسامًا: منه السرِقة، ومنه قطع الطريق، ومنه الاختلاس، ومنه الخيانة، ومنه الالتقاط، ومنه الغصب، ومنه مايقال له: قلة المبالاة والورع، فوجب أن يُبَيَّنَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم حقيقة السرقة، متميزةً عن هذه الأمور. رجمة الله الواسعة

جُلْدِ پَجْم

وطريقُ التميُّز : أن يُنظر إلى ذاتياتِ هذه الأسامي، التي لاتوجد في السرِقة، ويقع بها التفارق في عرف الناس؛ ثم تُضبط السرقة بأمور مضبوطة معلومة، يحصل بها التمييز منها، والاحتراز عنها. فقطعُ الطريق، والنهبُ، والحِرَابة: أسماءٌ تنبئ عن اعتماد القوة بالنسبة إلى المظلومين، واختيار مكانٍ أو زمانٍ لايلحق فيه الغوثُ من جماعة المسلمين. والاختلاس: ينبئ عن اختطافٍ على أعين الناس، وفي مرأى منهم ومسمع. والخيانة: تنبئ عن تقدُّم شركةٍ، أو مباسطةٍ وإذن بالتصرف فيه، ونحو ذلك. والالتقاط: ينبئ عن وجدان شيئ في غير حِرْز. والغصب: ينبئ عن غلبة بالنسبة إلى المظلوم، لا معتمدًا على الحرب والهرب، ولكن على الجدل، وظنَّ أن لا يُرفع قضيتُه إلى الولاة، ولا ينكشف عليهم جليةُ الحال. وقلة المبالاة والورع: يقال في الشيئ التافة، الذي جرى العرف ببذله، والمواساة به بين الناس. كالماء والحطب. فضبط النبيُّ صلى الله عليه وسلم الاحترازَ عن ذاتياتِ هذه الأسامي: [الف] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا تُقطع يدُ السارق إلا في رُبع دينار " ورُوى القطعُ فيما بلغ ثمنَ المِجَنِّ؛ ورُوى أنه قطع في مِجَنَّ ثمنُه ثلاثةُ دراهم؛ وقطع عثمان رضي الله عنه في أترُجَّةٍ ثمنها ثلاثة دراهم، من صرف اثنى عشر درهما. والحاصل : أن هـذه التـقديرات الثلاث كانت منطبقة على شيئ واحد في زمانه صلى الله عليه وسلم، ثم اختلفت بعدَه، ولم يصلُّح المِجَنُّ للاعتبار، لعدم انضباطه، فاختلف المسلمون في الحديثين الآخرين: فقيل: ربع دينار، وقيل: ثلاثةُ دراهم، وقيل: بلوغُ المال إلى أحدٍ القدرين، وهو الأظهر عندي. وهذا شرعه النبيُّ صلى الله عليه وسلم فرقًا بين التافه وغيره، لأنه لا يصلُّح للتقدير جنسٌ دون جنس، لاختلاف الأسعار في البُلدان، واختلاف الأجناس نفاسة وخساسة، بحسب اختلاف البلاد، فمباح قوم وتافِهُهم مالٌ عزيز عند آخرين، فوجب أن يُعتبر التقدير في الثمن، وقيل: يُعتبر فيهما؛ وأن الحطب وإن كان قيمتُه عشرةَ دراهم لا يُقطع فيه. [ب] وقال صلى الله عليه وسلم: " لاقَطَعَ في ثمر معلَّق، ولا في حريسة الجبل، فإذا آواه

﴿ أُوْسَرْمَ بِبَاشِيْرُهِ

رجمة اللارالواسعة

المُراح والجَرِيْنُ، فالقطع فيما بلغ ثمنَ المِجَنَّ "وسئل عن الثمر المعلَّق، فقال عليه السلام: "من سرق منه شيئًا بعدَ أن يُؤْوِيَهُ الجرين، فبلغ ثمن المِجَنَّ فعليه القطع " أقول : أفهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن الحِرْزَ شرطُ القطع ؛ وسببُ ذلك : أن غير المحرز يقال فيه الالتقاط، فيجب الاحتراز عنه. [ج] قال صلى الله عليه وسلم : " ليس على خائن، ولا منتهب ، ولا مختلس : قطع " أقول : أفهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم أنه لابد في السرقة من أخذ المال مختفيا، وإلا كان نُهبةُ، أو خطفةُ، وأن لايتقدمها شركةٌ، ولزومُ حق، وإلا كان خيانةً، أو استيفاءً لحقه. وفي الآثار : في العبد يَسُرِقُ مالَ سيده: إنما هو مألكَ : بعضُه في بعض .

mrr

ځاړينځ

ا المستر المستر الم

ترجمه، اس عبارت کا شروع کا حصه بشم اول ، محث ۲ باب ۱۳ ارحمة الله (۲۷۹-۲۷۱) میں گذر چکا ہے۔ وہاں ترجمه ہے۔ ضرورت ہوتو وہاں دیکھ لیا جائے ، باقی عبارت کا ترجمہ ہیہے۔

پس نبی سَلایْنَیْنَیْنَا اِن ناموں کی ذاتیات ۔ احتراز کو منصبط کیا: (اف) اور ماحصل: بیہ ہے کہ بیہ تینوں اندازے ایک چیز پر منطبق بتھے بی ﷺ کے زمانہ میں۔ پھروہ اندازے آپ کے بعد مختلف ہوگئے۔اور ڈھال لحاظ کے قابل نہ رہی،اس کی قیمت کی تعیین نہ ہونے کی دجہ ہے۔ پس مسلمانوں نے باقی دوحد یثوں میں اختلاف کیا: پس کہا گیا: چوتھائی دینار،اورکہا گیا: تنین درہم،اورکہا گیا: مال مسروقہ کا دواندازوں میں ہےایک کو پہنچنا۔اوروہ میرےنز دیک زیادہ ظاہر ب - ادر اس کونبی سلای ایک نے مشروع کیا: معمولی چزاوراس کے علاوہ کے درمیان تفریق کرنے کے لئے۔اوراس لئے کہ تقدیر کی صلاحیت نہیں رکھتی ایک جنس نہ کہ دوسری جنس ،شہروں میں نرخوں کے اختلاف کی دجہ ہے۔اوراجناس کے اختلاف کی دجہ سے عمدہ اور نکما ہونے کے اعتبار سے، شہروں کے اختلاف کے اعتبار سے ۔ پس ایک قوم کی مباح چیز اور ان کی معمولی چیز: پیارامال بے دوسروں کے نز دیک: پس ضروری ہوا کہ قیمت میں اندازے کالحاظ کیا جائے۔اورکہا گیا کہ دونوں باتوں میں لحاظ کیا جائے۔اوراس لئے کہ جلانے کی لکڑی اگر چہ اس کی قیمت دس درہم ہو، اس میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا- (ب) نبی سِلالی ایس نے بید بات سمجھائی کہ ہاتھ کا شنے کے لئے حفاظت شرط ہے۔اور اس کی دجہ بید ہے کہ غیر محفوظ :اس میں کہاجا تاہے : پڑی چیز اٹھالینا۔ پس اس سے احتر از ضروری ہے ۔۔ (ج) نبی ﷺ کم نے سمجھایا کہ چوری میں ضروری ہے خفیہ طور پر لینا۔ ورنہ وہ لوٹنایا جھپٹامارنا ہوگا۔اور بیہ بات سمجھائی کہ مقدم نہ ہوشرکت اور جن کالزوم، ورنہ وہ خیانت یا اپناحق وصول کرنا ہوگا۔اور صحابہ کے اقوال میں ہے: اس غلام میں جوابے آقا کامال چراتا ہے: وہ تیرامال ہے: بعض وربعض (تركيب: أن الحطب كاعطف لأنه لايصلح مي أنه يرب) T

رجمة الذا الواسعة

## ہاتھ کا شنے کے بعد زخم داغنے کی وجہ

mm?

ظديحه

٢ المكنور بيك المكرا

حدیث \_\_\_\_ چورکا ہاتھ کا ٹنے کے بارے میں نبی ﷺ ہے مروی ہے کہ:'' اس کا ہاتھ کا ٹو، پھراس کوداغ دؤ' (مظلوۃ حدیث ۳۶۰۳)

تشریح: ہاتھ کاٹنے کے بعدا گرزخم کوداغانہیں جائے گاتواندیشہ ہے کہ زخم سرایت کرے اورآ دمی ہلاک ہوجائے۔ جبکہ ہلاک کرنامقصودنہیں۔اورزخم کوداغناعدم سرایت کا سبب ہے۔ پس میہ سبب اختیار کیا جائے گا ( بلکہ اب تواس سے بہتر طریقے وجود میں آگئے ہیں۔ وہ اختیار کئے جائمیں۔خون کا دوران روک کر، جگہ سُن کرکے ہاتھ کا ٹا جائے ۔ پھرعلاج کرکے اچھاہونے کے بعدرخصت کیا جائے )

کٹے ہوئے ہاتھ کاہار پہنانے کی وجہ

حدیث – نبی سِلان مُنْفِظَیْم کے پاس ایک چورلایا گیا۔ پس اس کاہاتھ کاٹا گیا۔ پھر نبی سِلان مُولَی کے ظلم دیا کہ وہ ہاتھ اس کی گردن میں لٹکایا جائے (مقلوۃ حدیث ۳۶۰۵)

تشریح نیم دومقاصد سے کیا گیا ہے: ایک: اس کے عمل کی تشہیر کرنے کے لئے، تا کہ لوگ جان کیس کہ وہ چور ہے۔ دوم نظلماً ہاتھ کا شخ اور سزا کے طور پر ہاتھ کا شنے کے درمیان امتیاز کرنے کے لئے ( مگر بید حد کا جزنے نہیں۔تعزیر ب اور قاضی کی صوابد ید پر موقوف ہے)

نصاب سے کم چوری میں دُونا تاوان واجب ہونے کی وجہ

حدیث — ابوداؤد(حدیث ۳۳۹) کے حوالے سے پہلے میحدیث آ چکی ہے کہ رسول اللہ سلالی تولیق تولیل سے باغ میں للکائے ہوئے پھلوں کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ آپ نے فرمایا: ''جو حاجت مندا پنے مند سے کھائے، اور پلے میں نہ لے جائے اس پر کوئی سزانہیں۔ اور جواس میں سے پچھ کیکر باغ سے نظر تو اس پر اس کا دُونا تا دان اور سز ا ہے۔ اور جو کھلیان میں پہنچ جانے کے بعد پھل میں سے پچھ پُر ائے ، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقد رہوتو اس کا ہاتھ کا ناجائے گا'' تشریح: دونا تا دان واجب کرنے کی وجہ سے ہے کہ چورکو مالی اور بدنی سز ادیکر چوری سے رو کنا خارون کا جائے گا'' اگر چوری کے بقد رتا دان واجب کرنے کی وجہ سے ہے کہ چورکو مالی اور بدنی سز ادیکر چوری سے دو کنا خاروں کو جن کیا گیا۔ کوئیہ اگر چوری کے بقد رتا دان واجب کرتے تو دہ کوئی سز انہ ہوتی۔ اتنا حنان تو بہر حال واجب ہے۔ اس لیے آیک گوند اور بڑھایا، تا کہ وہ مالی سز اجو، اور اس کو چور یاں کرنے سے دو کوئی سز انہ ہوتی۔ اتنا حنان تو بہر حال واجب ہے۔ اس کی گی گی کو دیا تو دہ کوئی ہوں اگر چوری کے بقد رتا دان واجب کرتے تو دہ کوئی سز انہ ہوتی۔ اتنا حنان تو بہر حال واجب ہے۔ اس لیے آیک گوند اور بڑھایا، تا کہ وہ مالی سز اجو، اور اس کو چور یاں کرنے ہوتی۔ اتنا حنان تو بہر حال واجب ہے۔ اس لیے آیک گوند اور فا کر 20: اس حدیث میں عقوبت سے ہاتھ کا ثنا مرادنہیں ہے۔ بلکہ دو گنا تا دان ، ہی عقوبت ہے، اور عطف تف یر ک

ے۔ کیونکہ باغ سے چُرانامال محفوظ چُرانانہیں ہے۔

رحمة اللارالواسعة

## چوری کااقرار کرنے دالےکورجوع کی تلقین کرنے کی وجہ

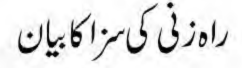
جائے۔ یوند مداست اور وبہ سے ان کا سکاہ معال ہو تیا ہے، جنیبا کہ باب سے طروں یں مدرا اور ربوں ر ایک حیلہ ہے۔ جسے آپ کے اختیار فرمایا۔

[١٢] وقال صلى الله عليه وسلم في سارق: " اقطعوه، ثم احسِمُوه" أقول: إنما أمر بالحَسْم لئلا يَسْرِي فَيَهْلِكَ، فإن الحَسْمَ سببُ عدم السراية. [١٣] وأمر عليه السلام باليد، فَعُلَّقَتْ في عنق السارق. أقول: إنما فعل هذا للتشهير، وليعلم الناس أنه سارق، وفرقًا بين ما تُقطع اليدُ ظلما، وبين ما تقطع حدًا. [15] وقال صلى الله عليه وسلم في سرقة مادون النصاب: "عليه العقوبةُ وغرامةُ مثلَّيْه" أقول: إنها أمر بغرامة المثلين: لأنه لابد له من رَدْع، وعقوبة مالية وبدنية، فإن الإنسان ربما يرتدع بالمال أكثر من ألم الجسد، وربما يكون الأمر بالعكس، فجمع بين ذلك؛ ثم غرامةُ مثله يُجعل كأن لم يكن سرق، وليس فيه عقوبةٌ، ولذلك زيدت غرامةُ أخرى، لتكون مناقضةُ لقصده في السرقة. [١٥] وأتبى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بلِصٍّ، قد اعترف اعترافًا، ولم يوجد معه متاع، فقال: " ما إخالُكَ سَرَقْتَ!" قال: بلى! فأعاد عليه مرتين أو ثلاثاً، فأمر به فقطع، وجيئ به، فقال: استَغْفِر اللهَ! وتُبْ إليه!" فقال: أستغفر الله! وأتوب إليه! قال: " اللهم تب عليه!" ثلاثًا. أقول: السبب في ذلك: أن العاصي المعترف بذنبه، النادم عليه، يستحق أن يحتال في درء الحد عنه، وقد ذكرنا. وزور بتاليكر

رحمة اللاي الواسعة

جلديجم

ترجمہ: (۱۱) داغنے کاحکم اس لئے دیاتا کہ زخم سرایت نہ کرے، پس وہ ہلاک ہوجائے۔ پس بیشک داغنا سرایت نہ کرنے کا سبب ہے ۔۔ (۱۳) ییمل تشہیر کی غرض سے کیا ہے، اور تا کہ لوگ جان کیس کہ وہ چور ہے (عطف تغییر ی ہے) اورامتیاز کرنے کے لئے کیا ہے: اس ہاتھ کے درمیان جوظلماً کا ٹاجا تاہے، اور اس ہاتھ کے درمیان جوسز اکے طور پر کا ٹا جاتا ہے ۔۔ (۱۳) دُونے تاوان کا حکم اس لئے دیا کہ ضروری ہے چورکو بازر کھنا، اور مالی اور بدنی سزادینا۔ پس انسان مجھی مال کے ذریعہ رکتا ہے :جسم کی تکلیف سے زیادہ۔اور بھی معاملہ بڑیکس ہوتا ہے۔ پس دونوں کے درمیان جمع کیا گیا۔پھر چوری کاایک مانند تادان: تو گویااس نے چرایا ہی نہیں۔اوراس میں کچھرزانہیں۔اوراس وجہ ہے دوسرا تادان زیادہ کیا،تا کہ وہ تاوان تو ڑنے والا یعنی رو کنے والا ہو،اس کے چوری کے ارادہ کو ۔ (۵۱)اس میں سبب بیہ ہے کہ وہ گنہ گارجواپنے گناہ کااقرار کرنے والا ہو، اس پرنا دم ہو، وہ اس بات کامستحق ہے کہ اس کی حدکود فع کرنے کا حیلہ کیا جائے۔ ادرہم بدبات ذکر کرچکے ہیں۔ \$



53

سورة المائدة آيت ٣٣ ميں ارشاد پاك ب: "جولوك الله سے اور اس كے رسول سے لاتے ہيں، اور ملك ميں فساد (بدامنی) پھیلاتے ہیں:ان کی سزایہی ہے کہ وہ قُتل کئے جائیں، یا سولی دیئے جائیں، یاان کے ہاتھ اوران کے پیر مخالف جانب سے کاٹ دیئے جائیں ، یاوہ زمین سے دورکر دیئے جائیں یعنی قید کر دیئے جائیں۔ بیرزاان کے لئے دنیا میں بخت رسوائی ہے۔اوران کے لئے آخرت میں بڑاعذاب ہے''

اس آیت کے تحت شاہ صاحب قدس سرۂ نے تین باتیں بیان کی ہیں: ا \_\_ جر ابہ کے معنی ، اور محاربہ اور مقاتلہ میں فرق ۲ - راہ زن کی سزا: چور کی سزا سے سخت ہونے کی دجہ ۳ - سزاؤں میں تقسیم ہے پاتخ پیر؟

### جرابه کے معنی ،اورمحار بہ ومقاتلہ میں فرق

حرابہ:ان لوگوں کی بہ نسبت جن پرظلم وعدوان واقع ہواہے: قبّال ہی پراعتماد کرنے والاہے۔ وضاحت: حرابہ باب مفاعلہ کا مصدر ب ۔ اور تُرث سے ماخوذ ہے۔ جس کے اصلی معنی: سلب کرنے اور چھین لینے کے بیں۔کہاجاتا ہے: حَرَبْتُه مالَه : میں نے اس کامال چھین لیا۔اورکہاجاتا ہے: حُربَ مالَه : اس کامال لوٹ لیا گیا۔ حرَّب بسَّلَم كي ضد ہے۔جس کے معنى ہيں :امن وسلامتى ۔ پس محاربہ کے معنى ہيں :لوٹ کھسوٹ کرنا،اور بدامنى پھيلانا – اور مقاتلہ بقل ہے ہے،جس کے معنی ہیں: مارڈ النا۔ مگرمحار یہ میں قتل کامفہوم اور مقاتلہ میں مال لینے کامفہوم بھی شامل ہے۔ محاربہ میں بھی ان لوگوں کوتش کرنے کی نوبت آتی ہے جن کوراہ زن لوٹے ہیں۔ اور مقاتلہ خون ریزی کے لئے ہوتا ہے، گوکوئی قتل نہ ہو، اور اس میں ضمناً مال نینیمت بھی لوٹا جاتا ہے۔ پس آیت کریمہ میں جنگ جوئی کا بیان نہیں، بلکہ راہ زنی کا بیان ہے۔

راہ زن کی سزا: چور کی سزا سے سخت ہونے کی وجہ

راہ زن کی سزا: چور کی سزا سے سخت اس لئے تجویز کی گئی ہے کہ راہ زن اگا دگا نہیں ہوتے۔ ان کا بڑا اجتماع ہوتا ہے۔ اور جہاں فسادیوں کا بھاری اجتماع ہو، کچھلوگ درندہ نُوضر درہوتے ہیں۔ ان میں دلیری وب با کی ،مارکاٹ کا جذبہ اور شگھن ہوتا ہے۔ اس لئے وہ بے پرداہ ہو کر قرل وقتال اورلوٹ کھسوٹ کرتے ہیں۔ اور اس میں دوطر حسے چوری سے بڑی خرابی ہے۔ اول : مالدار : چور چکار سے تو اپنے اموال کی حفاظت کر سکتے ہیں ، مگر راہ رَو: ڈاکوؤں سے اپنا ، چاؤن کر سکتے ، نہ اس جگہ اور اس وقت میں پولس اور سلمان مدوکو پہنچ سکتے ہیں۔

دوم: چور کی بذسبت ڈاکو میں لوٹ کھسوٹ کا جذبہ بخت اور بھاری ہوتا ہے۔ کیونکہ ڈاکو جری اور قومی ہوتے ہیں۔ اور ان کا بتھا اور اتحاد وا تفاق ہوتا ہے۔ اور چور کی کرنے والوں میں بیہ بات نہیں ہوتی ۔ پس ضرور کی ہے کہ ڈاکوؤں کی سزا: چوروں کی سزا سے بھاری ہو۔

ڈاکووں کی سزاؤں میں تقسیم ہے یاتخ پر؟

آیت کریمہ میں راہ زنوں کی چارسزائمیں مذکور ہیں : ان کوتل کیا جائے۔سولی دی جائے۔مخالف جانب سے ہاتھ پیر کاٹے جائمیں۔اور زمین سے دور کردیئے جائمیں : امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ کے نز دیک : قید کردیئے جائمیں ، تا آئکہ توبہ کریں ،اورامام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک : جلاوطن کئے جائمیں۔

ان چاروں سزاؤں کے درمیان حرف او لایا گیاہے، جوتقسیم کار کے لئے بھی استعال کیا جاتا ہے، اور چند چیزون میں اختیار دینے کے لئے بھی۔ امام مالک رحمہ اللہ کے نزدیک او: تسخیر کے لئے ہے۔ ان کے نزدیک: امام کو اختیار ہے: ڈاکوؤں کی قوت دشوکت اور جرم کی شدت دنفقت پر نظر کرکے جو مناسب شمجھے سزادے۔ اور ان کی دلیل میہ ہے کہ او کے یہی حقیقی معنی میں ۔ اور تمام کفارات میں او کے یہی معنی مراد ہیں (نور الانوار ص ۱۵) پس راہ زنوں کی سزاؤں میں بھی یہی معنی لئے جائیں گے۔

اور باقی ائم کے نزدیک : أوتقسیم کار کے لئے ہے۔ پس اگر راہ زنوں نے صرف قمل کیا ہے ، مال نہیں لوٹا تو ان کوٹل کیا جائے ۔ اور اگر مال بھی لوٹا ہے تو ان کوسولی دی جائے ۔ اور اگر صرف مال لوٹا ہے تو مخالف جانب سے ہاتھ پیر کائے سے فَصَنَوَمَرَ بَبَاشِیَنَ کَھے۔

جلديجم

رحمة الله الواسعة

جُلْدِ يَجْبَمُ

جائیں۔اورصرف ڈرایادهمکایا ہے تو قید کیا جائے۔ یا ملک بدر کیا جائے۔ان حضرات کی دلیل شانی نزول کی روایت ہے جوابی عباس رضی الله عنہما سے مروی ہے (معارف القرآن ١٢١:٣) اب حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ کی بات ملاحظ فرمائیں: اکثر مجتهدین کے نزد یک بیہ سزائیں بالتر تیب ہیں۔اور اس کی تائیداس روایت ہے ہوتی ہے جس میں فرمایا گیا ہے کہ صرف تین ہی وجوہ سے سی مسلمان کاقتل جائز ہے۔ پس جن راہ زنوں نے قتل کیا ہے یا مال بھی لوٹا ہے: ان کوتو قتل کیا جاسکتا ہے۔ مگر باقی دوقہ موں کوتل کر نے کا کوئی جواز نہیں۔ اور امام مالک رحمہ اللہ کی رائے تخیر کی ہے۔اور بیدائے لفظ او کے حقیقی معنی کے موافق ہے۔اور جمہور کے استدلال کا جواب ہیہ ہے کہ مذکورہ حدیث کا آخری جملہ: الم ماد قار ای قتل معنی کے موافق ہے۔اور جمہور کے استدلال کا ان میں سے ہرایک مفیر حکم ہے بی تی کی جہ سے آل کیا جا سکتا ہے۔ الماد ہو قال کوتا ہے: ان کوتو قتل کیا سے حارب مراد ہے۔اور دونوں میں سے جو بھی علت یا کی جائے تھا کہ الماد ہو قال دوتا ہے تو تی کہ موافق ہے۔ استدلال کا

الرجلان يضربان الغائط، كاشِفَيْن عن عورتهما، يتحدثان، فإن الله يمقت ذلك (مشكوة حديث ٢٥٦ داب الخلاء) الرجلان يضربان الغائط، كاشِفَيْن عن عورتهما، يتحدثان، فإن الله يمقت ذلك (مشكوة حديث ٢٥٦ داب الخلاء) يعنى ستركَفُولنا بهى الله كى سخت ناراضكى كاسب ب، اوراس حالت ميں باتيں كرنا بهى \_ دونوں ميں سے ايك بهى بات پائى جائے تواس پرمَقْت مرتب موگا - اسى طرح مذكورہ حديث ميں بھى ارتد اداور محاربہ: دونوں علتوں كوجمع كيا گيا ہے - پس امام

[١٦] قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِيْنَ يُحَارِبُوْنَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ ﴾ الآية. أقول: الحرابةُ لاتكون إلا معتمِدَةً على القتال بالنسبة إلى الجماعة التي وقع العدوانُ عليها. والسببُ في مشروعيةِ هذا الحدِّ أشدَّ من حد السرقة : أن الاجتماع الكثير من بني آدم لايخلو من أنفس تغلب عليهم الخصلة السبعية، لهم جرأة شديدة، وقتال، واجتماعٌ، فلا يبالون بالقتل والنهب، وفي ذلك مفسدةٌ أعظمُ من السرقة:

[الف] لأنه يتمكن أهل الأموال من حفظ أموالهم من السُّرَّاقِ، ولايتمكن أهل الطريق من التمنُّع من قطاع الطريق، ولايتيسر لِوُلاةِ الأمور وجماعة المسلمين نصرتُهم في ذلك المكان والزمان.

[ب] ولأن داعية الفعل من قطاع الطريق أشدُّ وأغلظ، فإن القاطع لايكون إلا جرىءَ القلب قوى الجُثمان، ويكون فيما هنالك اجتماعٌ واتفاقٌ، بخلاف السراق: فوجب أن تكون عقوبتُه أغلظَ من عقوبته.

و الموتور بيا الميكر >

والأكثرون على أن الجزاء على الترتيب، وهو الموافقُ لقوله صلى الله عليه وسلم: "لا يُقتل المؤمنُ إلا لإحدى ثلاث " الحديثَ. وقيل: على التخيير ، وهو الموافقُ لكلمة: " أو ". وعندى : أن قوله صلى الله عليه وسلم: " المفارقُ للجماعة " يحتمل أن يكون قد جمع العلتين ، والمرادُ: أن كلَّ علة تفيد الحكم ، كما جمع النبيُّ صلى الله عليه وسلم بين العلتين ، فقال: "لايخرج الرجلان ، يضربان الغائط ، كاشفين عن عورتهما ، يتحدثان " فكشفُ العورةِ سببُ اللعن ، والتحديثُ في مثل تلك الحالة أيضًا سبب اللعن .

ترجمہ:(۱) جو ابق (لڑائی) نہیں ہوتا مگراعتاد کرنے والاقتال پر:اس جماعت کے تعلق ہے جس پرعدوان (ظلم) واقع ہواہے لیعنی جن کولوٹا گیاہے لیعنی ڈاکو ہاتھ میں ریوالورلے کرلوٹتے ہیں۔اور ضرورت پڑنے پرتوقتل بھی کردیتے ہیں — (۲) اور حدسر قد ہے تخت : اس حد کی مشروعیت کی وجہ پیرے کہ انسانوں (فسادیوں) کا بھاری اجتماع خالی نہیں ہوتا ایسے لوگوں ہے جن پر درندگی کی خو غالب ہو۔جن میں سخت بے با کی اور پرکارادرا تحاد ہو۔ پس وہ قُتل اورلوٹ کی پر داہ نہیں كرت\_اوراس ميں چورى سے برخى خرابى ہے: - (اف)اس ليح كد شان يد ب كدمال دالے چوروں سے اپنے مالوں کی حفاظت کرنے پر قادر ہیں۔اور راستہ چلنے دالے ڈاکوؤں سے بچاؤ کرنے پر قادر نہیں۔اور معاملات کے ذمہ داروں کے لئے یعنی پولس کے لئے اور سلمانوں کی جماعت کے لئے آسان نہیں ان کی مدد کرنا اس جگہ اور اس وقت میں ۔ (ب) ادراس لیے کہ ڈاکوک میں عمل کا داعیہ زیادہ سخت اور زیادہ گاڑھا ہوتا ہے۔ پس بیشک ڈاکونہیں ہوتا مگر دل کا بہادراورجسم کا طاقتور۔اوراس چیز میں جود ہاں ہوتا ہے یعنی ڈا کہ زنی میں اجتماع اورا تفاق ہوتا ہے، برخلاف چوروں کے یعنی ان میں بیہ سب باتین تہیں ہوتیں۔ پس ضروری ہے کہ ڈاکو کی سزاچور کی سزاسے زیادہ بھاری ہو ۔ (۳)اورا کثر حضرات اس پر ہیں کہ سزا بالتر تیب ہے۔اور بیدائے نبی ﷺ کے اس ارشاد کے موافق ہے ( روایت بالمعنی کھی ہے ) اور کہا گیا بخیر ب-اوروه لفظاو كموافق ب - اورمير يزديك: بيب كرآب كاارشاد: المفارق للجماعة: احتمال ركفتاب كه اس نے دوعلتوں کوجمع کیا ہو۔اور مرادیہ ہو کہ ہرعلت مفید حکم ہے۔جیسا کہ نبی ﷺ ایٹی کی اللہ تو دوعلتوں کے درمیان جمع کیاہے،اور فرمایاہے کہ ' نہ کلیں دو شخص، درانحالیکہ دونوں قضائے حاجت کے لئے جارے ہوں، دونوں اپنے ستر کھولے ہوئے ہوں، دونوں باتیں کررہے ہوں پس بیٹک اللہ تعالیٰ اس کو سخت نا پسند کرتے ہیں' پس ستر کا کھولنا لعنت کا سبب ہے،اوراس جیسی حالت میں باتیں کرنا بھی لعنت کا سبب ہے (بدایک دوسری روایت کی طرف ذہن چلا گیا ہے یعنی انتقوا الملاعن الثلاثة إلى كي طرف، جومشكوة مين اس روايت سے او پر بى آئى بے كيونكه اس حديث ميں صرف مقت كاذكر ے بعث کاذکرنہیں)

23

جُلْدِ پَجْم

# شراب نوشی کا بیان

شراب کے مفاسد: دینی اور دنیوی

سورة المائدة آیات ۹۰ وا۹ میں ارشاد پاک ب: ''اے ایمان والو! خمرا ور میسو (جُوا) اور غیر اللّه کے لئے قربانی کے تقان اور فال کے تیر: گندی چیزیں، شیطانی کام میں، پس تم ان ہے بچو، تا کہ تم کا میاب ہوء و۔ شیطان یہی چاہتا ہے کہ خر اور میسر کے ذریعة تم میں عدادت اور شدید بغض پیدا کرے، اور تم کو اللّه کی یا دے اور نمازے روک دے، تو کیا تم باز آ وَ گَ؟! ''(اے پروردگار! ہم ان سب چیز وں ہے باز آ گے!) تفسیر : دوسری آیت میں الله تعالی نے شراب کی دوخرا بیاں بیان فرمائی ہیں: دینی اور دینوی: د ینوی خرابی: شراب میں بیہ ہے کہ شراب کی دوخرا بیاں بیان فرمائی ہیں: دینی اور دینوی: وہ گالی گلوچ کرتا ہے اور دنگا ضاد مچاتا ہے۔ دوسروں کا مال ضائع کرتا ہے، اور کہ تو ای کی میں: دینی اور دینوی: اور دینی خرابی: شراب میں بیہ ہے کہ شرابی لوگوں ہے جھگڑتا، اور ان پرزیا دتی کرتا ہے یعنی جب اس کی عقل ماری جاتی ہو دوگالی گلوچ کرتا ہے۔ اور دنگا ضاد مچاتا ہے۔ دوسروں کا مال ضائع کرتا ہے، اور کی تو ہو جو جو تا کی عقل ماری جاتی ہو اور دینی خرابی: شراب میں بیہ ہے کہ شرابی لوگوں ہے جھگڑتا، اور ان پرزیا دتی کرتا ہے یعنی جب اس کی عقل ماری جاتی ہو دوگالی گلوچ کرتا ہے۔ اور دنگا ضاد مچاتا ہے۔ دوسروں کا مال ضائع کرتا ہے، اور کہ تھی نو بت قتل تک پیچنچ جاتی ہے۔ کرتا ہے۔ کیونکہ شراب میں بیہ ہے کہ شرابی لوگوں کے تعاضوں میں گھ ستا چلا جاتا ہے۔ اس کو نمان کی ہو کہ ذرابی در تی دوہ اللہ کو

### ہرنشہ آور چز حرام ہے

نشیلی چیزوں میں بیے خاصیت ہے کہ ان کاتھوڑا زیادہ کی دعوت دیتا ہے۔ جب اس کا چہ کا پڑجا تا ہے تو آ دمی تھوڑ ے پر نہیں رُکتا۔ اس لئے سیاست ملیہ (مذہبی راہ نمائی) میں ضروری ہے کہ حرمت کا مدار'' نشہ آ ور'' ہونے پر رکھا جائے۔ اور جو بھی چیز نشہ آ ور ہواس کو حرام قرار دیا جائے۔ اورقلیل وکثیر : ہر مقدار کو ناجا ئز تھہرایا جائے۔ حرمت کا مدار'' نشہ ہونے'' پر نہ رکھا جائے یعنی نشہ آ ور چیز کی اتنی مقدار کھا نا پینا جس سے نشہ ہو جائے : ای کو حرام نہ کیا جائے۔ بی جب اس کا چی کا مدار'' نشہ میں کہ حرمت کا مدار'' نشہ ہوں نے پر کھا جا

حدیث \_\_\_\_ رسول الله سَلِلَّيْهَا فَيَلَمُ فَ فَر مايا: ما أَسْكَرَ كَثِيرُه فقليلُه حرام: جس كى زياده مقدار نشدكر ، اس كى تھوڑى مقدار بھى حرام ب(مفکوة حديث ٣٦٢٥)

حدیث \_\_\_\_ رسول الله سِلاليَّةِ يَمْ نَ ہرنشدآ وراور بدن ست کرنے والی چیز ہے منع فر مایا (مفلوۃ حدیث ۳۵۰ سیہ -€ نُوسَزَوَر بَبَاشِتَرْنِهِ

حديث ضعف ي)

### خركيا چز ب؟

حديث – رسول اللديظانية يجلم فرمايا: "مرنشد ورچز بخرب، اور مرنشد ورچز حرام ب" (مقلوة حديث ٣٦٢٨) حديث – رسول اللد مظانية يحيم في فرمايا: "خمر ان دودر ختول – بيعنى تعجور كادر خت اورانكور كادر خت" (مشكوة حديث ٣٦٣٣) بيان ميں ان دوكى تخصيص اس وجد بى كى برك ميں يہى دوشرا بيں رائج تفيس ۔ حديث ٣٦٣٣) بيان ميں ان دوكى تخصيص اس وجد بى كى برك ميں يہى دوشرا بيں رائج تفيس ۔ حديث ٣٦٣٣) ميں ان دوكى تخصيص اس وجد بى كى برك ميں يہى دوشرا بيں رائج تفيس ۔ حديث ٣٦٣٣) بيان ميں ان دوكى تخصيص اس وجد بى كى برك ميں يہى دوشرا بيں رائد تقليل اللہ ميں اللہ ميں اللہ ميں ال

حدیث ۔ ایک شخص یمن سے آیا،اوراس نے مکنی کی شراب کے بارے میں دریافت کیا۔ آپؓ نے پوچھا:'' کیادہ نشد آور ہے؟''اس نے کہا: ہاں! آپؓ نے فرمایا:'' ہرنشد آور چیز حرام ہے''(مفکوۃ حدیث ۳۶۳۹)

تشری نیردایا می تفیض (مشہور) ہیں۔جو ہرنشہ آور چیز کو حرام قراردے رہی ہیں۔اور روایات مشہورہ سے کتاب اللہ پراضافہ جائز ہے (نورالانوارص ۲۷۱ باقاسام السنة) پس حنفیہ جوانگوری شراب اور دوسری شرابوں میں فرق کرتے ہیں: میں اس کی وجذ ہیں سمجھ سکا! جب خمر کی تحریم ان دووجوہ سے نازل ہوئی ہے جو قر آن کریم میں مذکور ہیں: تو یہ فرق معنی ہے۔وہ مفاسد انگوری اور غیر انگوری شرابوں میں کیساں طور پر پائے جاتے ہیں۔

فا كده: احتاف نے نجاست، سز ااور كفر كے معاملات ميں انگورى اور غير انگورى شرابوں ميں تين دجد ۔ فرق كيا ہے: اول: قرآن كريم نے لفظ خراستعال كيا ہے۔ اور خر: لغت ميں انگورى شراب ،ى كو كہتے ہيں۔ اور احاديث نے دوسرى شرابوں كو خرك ساتھ لاحق كيا ہے۔ پس ملحق اور ملحق بد ميں فرق ملحوظ ركھنا ضرورى ہے۔ دوم: ديگر شرابوں كى حرمت كى روايات: مشہور نہيں ہيں، بلكہ اخبار آحاد ہيں۔ پس ان سے كتاب اللہ پرزيادتى ان كے مرتبہ ،ى ميں درست ہے، قرآن كے مرتبہ ميں درست نہيں۔ چنانچہ پنے كے معاملہ ميں احتاف نے كچھ فرق نہيں كيا۔ فتوى مطلقا شراب كى حرمت كى خواہ كى چيز كى ہو، فرق صرف ان امور ميں كيا ہے جن ميں احتاف نے كچھ فرق نہيں كيا۔ فتوى مطلقا شراب كى حرمت پر ہے، دوايات بين اللہ احتاز احد ہيں۔ پس ادن سے كتاب اللہ پرزيادتى ان كے مرتبہ ، ميں درست ہے، قرآن اور اين اين ميں درست نہيں۔ چنانچہ پنے كہ معاملہ ميں احتاف نے كچھ فرق نہيں كيا۔ فتوى مطلقا شراب كى حرمت پر ہے، دوايات ہے مرتبہ ميں درست نہيں۔ چنانچہ پنے كہ معاملہ ميں احتاف نے كچھ فرق نہيں كيا۔ فتوى مطلقا شراب كى حرمت پر ہے،

 خركيا چيز ب؟ خمر كم معنى بين انگورى شراب رلسان العرب مين ب: المحمّر : ما أَسْكَرَ من عصير العنب : انگوركا وه شيره جس مين نشه پيدا مو گيا موخر ب راورامام لغت ابوحنيفه دينورى في جب كها كدخر : غلول كى بھى موتى ب تو ابن سيده في اس كى تر ديدكى : قال : أظنه تَسَمُّحًا منه ، لأن حقيقة الحمر إنما هى العنب ، دون سائر - تو ابن سيده في اس كى تر ديدكى : قال : أظنه تَسَمُّحًا منه ، لأن حقيقة الحمر إنما هى العنب ، دون سائر

جُلْدِ پَجْمَ

الأشبء (لسان) ابن سيده ف كها: مير ب خيال مين بدا بوحنيفدد ينورى كا تسائح ب اس كريم بر تحقيقى معنى انكورى شراب بى سرح بين ب دوسرى چيزول كى شرايين خمز بين بين ب اورسورة يوسف آيت ٣ مين ب : ﴿قَالَ أَحَدْهُمَا : إِنَّى أَدَائِي أَعْصِرُ حَمْرُ الله يعنى أيك قيدى ف كها: مين خواب مين خودكود يكتابول كدانكور نجو ژر با بول اس آيت ميں انكور پر اطلاق كيا گيا ب ، كيونكدوه آئنده خمر بننے والے بين اور بلا قريد خمر الكورانى وقت سمجها جاسكا ب ، جب لفظ خمرا تكور شراب كے لئے خاص بور اورلسان العرب مين بدواقعة بين ندكور ب كدا يك مين انكور لي حرف رو بي اللاق كيا گيا ب ، كيونكدوه آئنده خمر بننے والے بين اور بلا قريد خمر الكورانى وقت سمجها جاسكتا ب ، جب لفظ خمرا تكورى شراب كے لئے خاص بور اورلسان العرب مين بدواقعة بين ندكور ب كدا كي مينى الكور لئے جار بالتھا كى في اس سے پوچھا: مسكر الحوركى شراب مينى جواب ديا: خمر ايعنى الكور اور مين دوسرى شرابول كے لئے دوسر الفاظ بين مشلان مسكر الحوركى شراب ، بينى جواب ديا: خمر اليون الكور اور مين دوسرى شرابول ك لئے دوسر الفاظ بين مين الكور

سلو بہ بورن مراب بیسے ، ہمدن مراب فیلو (ب یک کا مراب بہ کی مرک ہور پیروں کی مرابوں سے کو حرام قرار دیا۔ اگر پھراحادیث نے دیگر شرابوں کو اشتر اک علت (نشہ ) کی بنا پر خمر کے ساتھ لاحق کیا۔ اور سب کو حرام قرار دیا۔ اگر سب مسکرات خمر کا مصداق ہوتے تو ان روایات کی پچھ ضرورت نہ تھی۔ قرآن کے مخاطب خالص عرب تھے۔ اور وہ اپنے محاورات سے پوری طرح واقف تھے۔ پس مختلف صحابہ کا مختلف شرابوں کے بارے میں تھم دریافت کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ خمر کے حقیقی مصداق نہیں ہیں۔

(س) حديث شهور: وہ حديث ہے جود در صحابہ ميں تو خبر واحد ہو، مگر زمانة تابعين ميں اور اس بعد اس كے روايت كرنے والے اتنے ہوجا كيں كدان كے جھوٹ پر اتفاق كرنے كا اختال ندر ہے۔ اس كے بعد كی شہرت كا اعتبار نہيں۔ كيونكه زمانة مابعد ميں توبيشتر اخبار آحاد مشہور ہوگئی تھيں ،كوئى روايت خبر واحد باتى نہيں رہى تھى (نورالانوار س ١٤) اب آپ ديگر شرابوں كى حرمت كى روايات كا جائز ہ ليں ،صرف ايك روايت منفق عليہ ہے۔ باتى روايا ميل شريف ياد گر راب آب ميں \_ پس بير وايات اخبار آحاد ہى جن رو درجہ شہرت كوئى روايت منفق عليہ ہے۔ باتى روايا ميل شريف ياد گر راب آب ميں \_ پس بير وايات اخبار آحاد ہى جي راب درجہ شہرت كوئيں پہنچيں۔

(۳) اوردیگر شرابوں کی حرمت کی روایات بیان الحاق کے لئے ہیں: اُس کا قریداُن روایات ہی میں ہے۔ مثلاً: اے حضرت عبداللہ بن عمر ورضی اللہ عنہما ہے مروی ہے: نصبی النہی صلبی اللہ علیہ و سلم عن الحَمْر، و المیسِر، و الحُوْبَة، و العُبَيْرَاء، و قال: کل مسکر حوام: نبی سَلالیَّ اَلَیْ اَخْرَکَ میسِر کی ، سارتگی وغیرہ آلات غنا کی ، اورکمی کی شراب کی ممانعت فرمائی۔ اور فرمایا: ' ہرنشد آور چیز حرام ہے' ( مشکوۃ ۳۵۵ ) خمر کے تذکرہ کے بعد کمی کی شراب کی اور کی ک کی دلیل ہے کہ لفظ خمراس کو شامل نہیں۔

۲ - بیحدیث ابھی گذری ہے کہ''خمر :ان دودرختوں یعنی تھجوراورانگورے ہے''اس حدیث کا مقصد بھی تھجور کی شراب کوانگور کی شراب کے ساتھ ملانا ہے۔احوال دیار کی بنا پران دو چیز دن کی تخصیص نہیں کی ۔ کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اپنی تقریر میں بیہ بات بیان کی ہے کہ جب خمر کی حرمت نازل ہوئی تولوگوں میں پانچ چیز وں کی شراب کا رواج تھا: انگور، گیہوں ، بھو اور شہد کی شرابیں رائج تھیں (لیعنی حرمت کا بیان اگر چہ خاص لفظ ہے ہے ، مگر تکم عام ہے۔ اور ان پانچ کی بھی کہ میں پانچ کی میں بات کی کی میں بات کا معالی کی میں بی کہ کی میں کہ کہ میں بی کی دیوں کی شراب کا رواج تھا: انگور، تھور ، میں جوں ، بھوں ، بھو اور شہد کی شرابیں رائج تھیں (لیعنی حرمت کا بیان اگر چہ خاص لفظ ہے ہم کر تکم عام ہے۔اور ان پانچ کی بھی تحصيص نبيس:) المحمد ما محامد العقل: مرده شراب جوعقل کوچھپائے خمر کے عکم میں ہے (مظکوۃ حدیث ۳۳۳) قاعدہ یہ ج کہ اقوی چیز کے لئے تو صراحت کی ضرورت نبیں ہوتی۔ اہل کے ساتھ دوسری چیز وں کولاحق کرنے کے لئے قاعدہ یہ ہے کہ اقوی چیز کے لئے تو صراحت کی ضرورت نبیں ہوتی۔ اہل لسان دلالة النص ہے خود ہی تبجھ لیتے ہیں۔ جیسے ماں باپ کو افت کہنے کی ممانعت کی گئی، تو حرمت شتم وضرب کے لئے کسی صراحت کی ضرورت نہیں۔ یا جیسے اسی سے انسان کی ساتھ ہوتی۔ اہل کسان دلالة النص ہے خود ہی تبجھ لیتے ہیں۔ جیسے انصاب کو نبی قرار دیا، تو اصنام کی حرمت کی صراحت ضروری نہیں، یا جیسے احصار (بیماری و غیر و مانو پی تر ان کی صورت) میں احرام کھولنے کی اجازت دی، تو خصر کے دوری نہیں، یا جیسے احصار (بیماری و غیر و مانو چیں آنے کی صورت) میں احرام کھولنے کی اجازت دی، تو خصر (دشن کے روکنے کی صورت) میں صراحت کی ضرورت نہیں۔ نبی کی طلاق تیں میں

البتداضعف کو صلم میں شامل کرنے کے لئے صراحت ضروری ہے۔ جیسے زنا کی حرمت میں دواعی زنا کو شامل کرنے کے لئے صراحت ضروری ہے، ای طرح دیگر شرابوں کو، جو خمر سے اضعف ہیں، خمر کے حکم میں شامل کرنے کے لئے صراحت ضر در کی ہے۔

خلاصد کلام: احناف نے مذکورہ وجو ہ محلاث کی وجہ سے انگوری اور غیر انگوری شرابوں کے احکام میں فرق کیا ہے: انگوری شراب کونجاست غلیظ قرار دیا ہے۔ کیونکہ قرآن کریم نے اس کو در جس (گندگی) قرار دیا ہے۔ اور اس کے حلال مانے والے کو کافر قرار دیا ہے، کیونکہ اس کی حرمت نص قطعی سے ثابت ہے۔ اور اس کا ایک قطرہ پنے پڑتھی حدواجب ہے۔ اس میں علت (نشہ) کا اعتبار نہیں۔ اور دیگر شرابوں کی حرمت کا انکار کرنے والے کو گمراہ کہا ہے، اور ان میں حدال مانے اس کی سر سے نشر آجائے۔ کیونکہ ان کی حرمت اخبار آحاد سے ثابت ہے۔ جو مفید طن بیں، یقین کا فائدہ نہیں دیتیں۔ اس لیے ان کا محکر میں شراب کی حرمت اخبار آحاد سے ثابت ہے۔ جو مفید طن بیں، یقین کا فائدہ نہیں دیتیں۔ اس لیے ان کا محکر

البتہ تناول ( کھانے پینے ) کے سلسلہ میں تمام منشیات کا ایک حکم ہے۔فتوی ای پر ہے کہ کسی بھی شراب کا ایک قطرہ پینا حرام ہے۔احناف نے بیفرق بربنائے احتیاط کیا ہے: حدوغیرہ میں احتیاط کی بات ہیہ ہے کہ قرآن کریم میں جس لفظ سے حرمت نازل ہوئی ہے،اس میں علت ( نشہ ) کا لحاظ نہ کیا جائے۔اور اس کے ساتھ کمحق چیزوں میں علت کا لحاظ کیا جائے۔اور تناول میں احتیاط کی بات ہیہ ہے کہ تمام منشیات کو مطلقاً حرام قرار دیا جائے۔

نوٹ: چونکہ بیہ مسئلہ طلباء کے لئے مشکل تھا، اس لئے تفصیل کی گئی۔ ورند شاہ صاحب کے کلام کو بیجھنے کے لئے اتنی تفصیل کی ضرورت نہیں تھی ۔ اور بیہ مسئلہ آ گے معیشت کے بیان میں بھی مسکرات کے باب میں آئے گا۔

[١٧] قال الله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْ إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ. إِنَّمَا يُرِيْدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ، وَيَصُدِّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ، وَعَنِ الصَّلَاةِ، فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُوْنَ؟ ﴾

الم ومركبة الشرك ٢

ځلديجه

وحميت اللار الواسعت

أقول: بين الله تعالى أن فى الخمر مفسدتينَ: مفسدةٌ فى الناس: فإن شاربَها يُلاحى القومَ، ويَعْدُوُ عليهم، ومفسدة فيما يرجع إلى تهذيب نفسه: فإن شاربَها يغوص فى حالة بهيمية، ويزول عقلُه الذى به قوام الإحسان. [٨٨] ولما كان قليلُ الخمر يدعو إلى كثيره: وجب عند سياسة الأمة: أن يُدار التحريمُ على كونها مسكرةُ، لا على وجود السكر فى الحال. [٩٩] ثم بين النبى صلى الله عليه وسلم أن الخمر ما هى؟ فقال: "كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام" وقال:" الخمر من هاتين الشجرتين: النخلةِ والعِنَبة" و تخصيصهما بالذكر: لِمَا كان حالُ تلك البلاد. وسئل عليه السلام عن المِزْرِ والبِتْعِ؟ فقال: "كل مسكر حوام" وقال صلى الله عليه وسلم: "ما أسكر كثيرُه فقليله حرام" ولي الله عليه وسلم: "ما أسكر كثيرُه فقليله حرام"

#### جُلدِ پَنْجَبْمُ

#### شرابی شراب جنت سے محروم!

حدیث — رسول اللہ مِتَلایٰتَیَلَمْ نے فرمایا:''جس نے دنیا میں شراب پی ،اوروہ اس حال میں مرا کہ شراب کاعادی تھا۔ تو بہیں کی تھی تو وہ آخرت میں شراب نہیں پیئے گا''(مفلوۃ حدیث ۳۶۳۸) تشریح : شرابی شراب جنت سے محروم تین وجوہ سے ہوگا:

پہلی دجہ نید ہے کہ شرابی جنت کی سبھی نعمتوں سے محروم ہوگا۔ اس کو جنت میں دخولِ اوّلی نصیب نہیں ہوگا۔ کیونکہ جنت اور اس کی نعمتیں متفتیوں کے لئے ہیں۔ جو شخص نفس کے مقاضوں کی پیروی کرتا ہے، اور نیکوکاری سے اعراض کرتا ہے : اس کا جنت کی نعمتوں میں کوئی حصہ نہیں۔ اور حدیث شریف میں کلی حکم بصورت جزئی بیان کیا گیا ہے۔ شراب پینے، اس کا عادی ہونے ، اور اس سے تو بہ نہ کرنے کو ہیمیت میں نوطہ زنر، کی علامت قرار دیکر اس پر حکم مرتب کیا گیا ہے۔ ب حکم ہر مرتکب کمیرہ کا ہے۔ اور جنت کی نعمتوں میں سے 'شریف میں کلی حکم بصورت جزئی بیان کیا گیا ہے۔ شراب پینے ، حکم ہر مرتکب کمیرہ کا ہے۔ اور جنت کی نعمتوں میں سے 'شراب' کی تخصیص اس لئے کی گئی ہے کہ خور جان لے کہ وہ دنیا

دوسری وجہ: بیہ ہے کہ جو محض تفس کے تقاضے سے کسی خاص گناہ میں منہمک رہتا ہے، اور اس کی لذت سے سرشار رہتا ہے۔ مثلاً شراب کا عادی ہے۔ یاز نا کا خو گر ہے اور یہی تصورات ہر وقت اس کے دماغ پر چھائے رہتے ہیں۔ اور ایتھ خیالات کے لئے اس کے دماغ کے تمام در یچ بند ہوجاتے ہیں۔ توجب وہ مرتا ہے تو بھی یہی صورت حال باقی رہتی ہے۔ اس کودنیا کی گندی شراب کا تصور ہی گھیرے رہتا ہے۔ جنت کی پاکیزہ شراب کا اے خیال ہی نہیں آتا، اس لئے وہ اس سے محروم رہتا ہے۔

تیسری وجہ: بیہ ہے کہ آخرت کی جزاء میں مماثلت طحوظ رہتی ہے۔ اور مماثلت مثبت پہلوے بیہ ہے کہ جو کرے وہ پائے ۔ غریبوں کو کھلایا پلایا ہے تو اللہ تعالیٰ کے یہاں یہی نعمتیں ملیں گی۔ اور منفی پہلوے مماثلت سیہ ہے کہ وہ گناہ کے مماثل (ہم شکل) نعمتوں سے محروم رہے گا جبکہ وہ ان نعمتوں کامختاج اور شدید مشتاق ہوگا۔ پس جس نے دنیا میں شراب پی کر اللہ کی نافر مانی کی اس کی سزایہی ہے کہ آخرت میں جب وہ جنت کی شراب کامختاج اور رہے محافظ میں جس

[٢٠] قال صلى الله عليه وسلم: " من شرب الخمر في الدنيا، فمات وهو يُدُمِنُهَا لم يَتُبَ: لم يَشْرَبْهَا فِي الآخرة" أقول : وسبب ذلك: أن الغائص في الحالة البهيمية، والمُذبرَ عن الإحسان: ليس له في لـذات الـجـنان نصيب، فَجُعل شربُ الخمر وإدمانها، وعدمُ التوبة منها: مظنةً للغوص، وأدير و تو تو بالم

رجمة اللاي الواسعة

الحكمُ عليها؛ وخَصَّ من لذاتِ الجنان الخمرَ، ليظهر تخالف اللذتين بادى الرأى. وأيضًا : إن النفس إذا انه مكَتُ في اللذة البهيمية في ضمن فعلٍ : تمثَّل هذا الفعلُ عندها شَبْحًا لتلك اللذة، يتذكرها بتذكرِه، فلا يستحق أن تتمثل اللذةُ الإحسانية بصورتها. وأيضًا : فأمر الجزاءِ على المناسبة، فمن عصى بالإقدام على شيئ، فجزاؤه أن يؤلم بفقد مثلِ تلك اللذة، عند طلبه لها، واستشرافه عليها.

تصحيح: قوله: يتذكرها بتذكره : تمامنخول ميں بتذكر هاخمير مؤنث كرماتھ تھا تصحيح ميں نے كى ہے۔ كيونك خمير الفِعْل كى طرف عائد ہے۔

شرابی کوجہنمیوں کی پیپ پلانے کی صورت

حديث \_ رسول الله سلالينيَة الم خفر مايا: "بيتك الله تعالى في خود بى بد عبد و بيان كياب كه جو شخص نشه آ در چيز يين

ځلدينجه

٢ المكور بيكشكر ٢

گا: اس کوز ہرآ لود مٹی پلائیں گے۔ اورز ہرآ لود مٹی: دوز خیوں کا دُھووَن ہے' (متلوۃ حدیث ۳۳۳ ہے) تشریح: انسانوں کے نزد یک سیّال چیز وں میں پیپ اور خون: فتیج ترین اور بدترین چیز یں ہیں۔ طبائع سلیمہ ان سے تخت نفرت کرتی ہیں۔ اور شراب بھی ایک سیّال چیز ہے۔ پس اس کے مناسب سزاز ہر ناک مٹی ہے، جو پیپ کی صورت میں نمودار ہوگی۔ اور دہ مٹی ایک سیّال چیز ہے۔ پس اس کے مناسب سزاز ہر ناک مٹی ہے، جو پیپ کی صورت میں نمودار ہوگی۔ اور دہ مٹی ایک صورت میں اُس وجہ سے ظاہر ہوگی جو منگر کلیر کے نیلی پیلی آنھوں کے ساتھ مقبور کے سامنے آنے کی روایت میں بیان کی گئی ہے کہ عربوں کو نیلا رنگ ناپند تھا۔ اس لئے فر شیتہ اس نامانوں صورت میں نمودار ہوں گے۔ ای طرح انسانوں کو بھی پیپ اور خون سے نفرت ہے، اس لئے وہ زہر ناک مٹی اس صورت میں مودار ہوں گے۔ ای طرح انسانوں کو بھی پیپ اور خون سے نفرت ہے، اس لئے وہ زہر ناک مٹی اس صورت میں مودار ہوں گے۔ ای طرح انسانوں کو بھی پیپ اور خون سے نفرت ہے، اس لئے وہ زہر ناک مٹی اس صورت میں نمودار ہوگی۔ اور بیات کتاب کی قسم اول، محدث ثانی، باب چہارم (رحمۃ اللہ ۲۰۰۱) میں گذر چکی ہے کہ آخرت میں واقعات تم شیل

TT2

[٢١] قال صلى الله عليه وسلم: "إن على الله عهدًا لمن يشربُ المُسْكِرَ: أن يسقِيَه من طِينَةِ الخَبال؛ وطينةُ الخبال: عُصارةُ أهل النار" أقول: السر فى ذلك: أن القَيْحَ والدمَ أقبحُ الأشياء السيَّالة عندنا، وأحقرُها، وأشدُّها نفرةً بالنسبة للطبائع السليمة؛ والخمرُ شيئ سيَّال، فناسب أن يتمثل مقرونا بصفة القَيْح فى صورة طينة الخبال؛ وذلك كما قالوا فى المنكَر والنكير: إنهما إنما كانا أزرقين: لأن العرب يكرهون الزُرْقَةَ؛ وقد ذكرنا أن بعضَ الوقائع الخارجية بمنزلة المنام في ذلك.

ترجمہ: (٢١) رسول اللد مظلن يكي فرمايا: "بيتك اللد تعالى كذت الشخص كے لئے عہد ہے جونشدا ور چيز پيتا ہے كەلىلداس كوز ہرناك مٹى پلا ئيں ۔ اورز ہر آلودشى: دوز خيوں كانچوڑ ہے " ميں كہتا ہوں : اس ميں راز بيہ ہے كہ پيپ اورخون ہمار نزديك يعنى انسانوں كزد يك سيّال چيز وں ميں فتيج ترين اور بدترين چيز يں ميں ۔ اور طبائع سليمه ك تعلق ہ شد يدترين نفرت كى چيز يں ميں ۔ اور شراب ايك سيّال چيز ہے ۔ پس مناسب ہے كہ دہ متمثل ہوز ہرناك مٹى كى صورت ميں، پيپ كى صفت كے ساتھ ۔ اور يہ ات ولى ہى جيسى لوگ كہتے ہيں يعنى علماء بيان كرتے ہيں مكركم كى بار بي ميں كہ دو دونوں نيلى يہلى آتھوں والے اس لئے ہوں كے كہ عرب نيلا رنگ نا پيد كرتے ہيں مكركم ہو ہرناك مٹى كى لوگون ہمار جن دي يعنى انسانوں كرز ديك سيّال چيز ہے ۔ پس مناسب ہے كہ دہ متمثل ہو ز ہرناك مٹى كى

23

## شرابی کی نماز قبول نہ ہونے کی وجہ

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جس نے شراب پی: اللہ تعالیٰ چالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے ۔ لپس اگروہ تو ہ کر نے تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرماتے ہیں ۔ پھر اگر اس نے دوبارہ پی: تو اللہ تعالیٰ چالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے ، پس اگروہ تو بہ کر نے تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرماتے ہیں ۔ پھر اگر اس نے سہ بارہ پی: تو اللہ تعالیٰ چالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے ۔ پسَ اگر وہ تو بہ قرب تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرماتے ہیں۔ پھر اگر اس نے سہ فرماتے ہیں ۔ پھر اگر اس نے چوتھی بار پی: تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرماتے ہیں۔ پھر اگر اس نے سہ فرماتے ہیں ۔ پھر اگر اس نے چوتھی بار پی: تو اللہ تعالیٰ جالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے ، پس اگر وہ تو بہ تک اس کی تو بہ قبول

[٢٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " من شرب الخمر، لم يقبل اللهُ له صلاةً: أربعين صباحًا، فإن تاب تاب الله عليه"

أقول : السر في عدم قبول صلاته : أن ظهورَ صفة البهيمية، وغلبتَها على الملكية، بالإقدام على المعصية، اجْتِرَاءً على الله، وغوصَ نفسه في حالة رذيلة : تنافى الإحسان وتُضادُه، ويكون سببًا لفقد استحقاقٍ أن تنفع الصلاةُ في نفسه نفعً الإحسان، وأن تنقاد نفسُه للحالة الإحسانية.

ترجمہ: شرابی کی نماز قبول نہ کرنے میں رازیہ ہے کہ صفت ہیمیت کا ظہور، اور ملکیت پراس کا غلبہ، گناہ پراقدام حران نظر میں ایک کی

ځلد پنجم کرنے کی دجہ سے،اللہ کے سامنے دلیری کرتے ہوئے،اوررذیل حالت میں نفس کے غوطہ لگاتے ہوئے: نیکوکاری کے منافی اوراس کے مخالف ہے۔ اور بیظہور سبب ہوجاتا ہے اس بات کے استحقاق کے فقدان کے لئے کہ نماز نفع بخش ہواس کی ذات میں: نیکوکاری کے نفع کی طرح، اور اس بات کے استحقاق کے فقدان کے لئے کہ اس کانفس تابعداری کرے نیکوکاری کی حالت کی یعنی اس میں نیک کا موں کا شوق ہی باقی نہیں رہتا۔

شراب نوشی کی سزاد دسری سزاؤں سے ہلکی ہونے کی دجہ

حديث \_ نبى سَلانْتُمَايَكُمْ كى خدمت ميں شراب پيا ہوا تخص لايا جا تا تو آي فرماتے: ''اس كومارو'' چنانچہ كوئى چپلوں ے مارتا، کوئی چا دروں ہے، اور کوئی ہاتھ ہے، یہاں تک کہ مارچالیس تک پہنچتی۔ پھر آئے نے فر مایا:''اس کو سرزنش کرؤ' يس لوك اس كي طرف متوجه موت ، اور كہنے لگے : تو اللہ سے نہيں ڈرا! تونے اللہ كاخوف نہيں كھايا! تجھے رسول اللہ مَلائينَة يَتَلِيْهُم كى شرم نبيس آئى ! يہاں تك كدايك في كہا: تجھے الله رسواكريں ! آب في فرمايا: '' ايسامت كهو، اس كے خلاف شيطان كى مددمت كرد، بلكه كهو: اب اللداس كى مغفرت فرما - ابلداس يردم فرما! (مشكوة حديث ٣٦٢)

حدیث - ایک اور روایت میں اس مضمون کے بعد ب: " پھر رسول الله سلالیتیا تیکم نے زمین سے مٹی لی اور اس کے منه رجينكي" (مشكوة حديث ٣٦٢٠)

تشريح : شراب نوشى كى سزادوسرى سزاؤں ، ملكى : اس لئے ہے كە دىگر حدود ميں خرابى بالفعل يائى جاتى ہے : چورى ، راہ زنی اور انہام سرِ دست پایا جاتا ہے۔اور شراب نوشی میں فساد کا اختال ہوتا ہے کہ شزایی نشہ میں کوئی حرکت نہ کر بیٹھے۔ اس لیتے اس کی سز اسوکوڑ وں سے ایک خمس کم کر دی گئی۔

اور دور نبوی میں چالیس مرتبہ ہی اس لئے ماراجا تاتھا کہ شراب نوشی جہمت لگانے کی احتمالی جگہتھی۔اوراحتمالی جگہ میں واقعی تہمت لگانے کی آدھی سزاہی مناسب ہے۔ پھر جب خرابی بڑھ گی یعنی نے ایمان لانے والوں میں شراب نوشی کا رحجان بر هتا نظر آیا، تو صحابہ نے استی کوڑ سے سزا تجویز کی۔ دور فاروتی میں اس سلسلہ میں مشورہ کیا گیا تو دویا تیں سامنے آئیں: ایک : حضرت عبدالرحن بن عوف رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ قرآن کریم میں جوسب سے ہلکی سزاہے، وہ دی جائے۔ کیونکہ شراب نوشی کی سزاقر آن میں منصوص نہیں ۔ پس اس کومنصوص سے نہیں بڑھانا جا ہے۔ دوسری بات: حضرت علی رضی اللہ عند نے کہی کہ شرابی جب مخمور ہوتا ہے تو اُول فول بکتا ہے، اور بھی نوبت تہمت لگانے کی بھی آجاتی ہے، لہٰذا اس کواشی کوڑے مارے جائیں۔ بیددنوں مشورے ایک بات پر متفق تھے کہ شرابی کواشی کوڑے مارے جائیں۔ اختلاف صرف تخ تنج میں تھا۔ چنانچہ دور فاروتی سے یہی سزا با جماع امت جاری ہوگئی۔اور سرزنش: سزا کے ساتھ ملامت کو جمع کرنے کے لئے ہے، ٥ المستزم بيكشين ٥-

جُلِدُ پَجْمَ جیا کہ پہلے گذرا۔

فائد داب اس مسئلہ میں امام شافعی رحمہ اللہ کا ذراسا اختلاف ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ شراب نوشی کی حد تو چالیس دُرّے ہی ہے۔ باقی چالیس تعزیر ہیں۔ اور قاضی کی صوابدید پر موقوف ہیں۔ اور دیگر ائمہ کے نز دیک اسّی کے اسّی حد ہیں ، ان میں کمی کرنا جائز نہیں۔

[٣٣] وكان الشاربُ يؤتى به إلى النبى صلى الله عليه وسلم، فيأمر بضربه، فَيُضرب بالنعال والأردية واليد حتى يبلغ أربعين ضربةً، ثم قال: "بَكَّتُوْه!" فأقبلوا عليه، يقولون: ما اتَّقَيْتَ الله! ما خشيتَ الله! ما استَحْيَيْتَ من رسول الله صلى الله عليه وسلم! ورُوى أنه صلى الله عليه وسلم أخذ ترابا من الأرض، فرمى به في وجهه.

أقول : السبب في نقصان هذا الحد بالنسبة إلى سائر الحدود : أن سائر الحدود لوجود مفسدة بالفعل : أن يكون سرق متاعًا، أو قطع الطريق، أو زنى، أو قذف؛ وأما هذا : فقد أتى بمظنة الفساد، دون الفساد، فلذلك نُقص عن المائة.

وإنـما كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يضرب أربعين: لأنه مظنة القذف؛ والمظنةُ ينبغي أن تكون أقلَّ من نفس الشيئ بمنزلةِ نصفه.

ثم لما كثر الفسادُ جَعل الصحابةُ رضى الله عنهم حدَّه ثمانين: لأنه أخفُ حدٍ في كتاب الله، فالايُجَاوَزُ غيرُ المنصُوص عن أقل الحدود؛ وإما لأن الشارب يقذف غالبًا، إن لم يكن زنى، أو قتل، والغالبُ حكمُه حكمُ المتيقن؛ وأما سر التبكيت: فقد ذكرنا من قبلُ.

ترجمہ: اور شرابی نبی سِلالی ایک کہ مار چالیس لایا جاتا۔ پس آپ اس کو مارنے کا تھم دیتے۔ پس وہ چپلوں، چا دروں اور ہاتھ سے مارا جاتا۔ یہاں تک کہ مار چالیس بارکو پنچتی۔ پھر آپ نے فر مایا: 'اس کو خوب ڈانٹو!' پس لوگ اس کی طرف متوجہ ہوئے، کہہ رہے ہیں: '' تو اللہ سے نہیں ڈرا! تونے اللہ کا خوف نہیں کھایا! تو رسول اللہ سِلالی کی سے نہیں شرمایا' یعنی تونے شراب پیتے وقت نیہیں سوچا کہ تجھے رسول اللہ سِلالی کے سامنے پیش کیا جائے گا۔ تو آپ کے سامنہ کی اس کی طرف کرجائے گا!اور روایت کیا گیا کہ آپ نے زیمین سے مٹی لی، اور اس کے منہ پر ماری!

 اختمالی جگہ ہے۔ اور اختمال: مناسب ہے کہ کم ہوتف گناہ ہے، اس کے آ دھے کے بمز لہ ۔ پھر جب فساد زیادہ ہو گیا، تو صحابہ رضی اللہ عنہم نے شراب نوشی کی حداثتی کردی۔ اس لئے کہ وہ (استی درّے) اللہ کی کتاب میں سب سے ہلکی حد ہے۔ پس غیر منصوص حد: اقل حدود ہے بڑھائی نہیں جائے گی۔ اور اس لئے کہ شرابی عام طور پر تہمت لگا تا ہے: اگر اس نے زنا نہیں کیا یا قتل نہیں کیا ( تو کم از کم تہمت ضرور لگا تا ہے) اور غالب کا تحکم متیقن کے تعلم کی طرح ہے یعنی تہمت لگا ناغالب ہے پس گویا واقعہ تہمت لگائی۔ اور رہا سرز نش کرنے کا راز: تو ہم اس کو پہلے بیان کر چکے ہیں۔ ملحوظہ : قدولہ: ان سائو الحدود ( الی قولہ) دون الفساد : بی عبارت سب نخوں میں اسی طرح ہو ۔ اس میں تعقید ہے۔ میں تعقید ہے۔ میں تعقید ہے۔

mai

خلديجم

حدود میں سفارش ممنوع ہونے کی وجہ

حدیث ۔ مکمر مدابھی ابھی فتح ہواتھا کہ قریش کی ایک عورت کی چوری پکری گئی۔ قریش نے سوچا: اگر آج قریش عورت کا ہاتھ کٹ گیا توسب کی ناک کٹ جائے گی۔ چنا نچا نھوں نے حضرت اسامۃ بن زیدرضی اللہ عنہما سے اس معاملہ میں سفارش کر وائی۔ آپؓ نے پہلے تو حضرت اسامہ کوڈ انٹا۔ اور فر مایا: اُتَشْف ع ف حدِ من حدود اللہ ! کیاتم حدود شرعیہ میں سفارش کر تاق اُ سے چھوڑ دیتے۔ اور جب کوئی کنر درآ دمی چوری کرتا تو اس پر حد جاری کر ان میں کوئی شریف آ دمی چوری کرتا تو اُ سے چھوڑ دیتے۔ اور جب کوئی کنر درآ دمی چوری کرتا تو اس پر حد جاری کرتے۔ قسم بخدا! اگر میری بیٹی فاطمہ

حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''وہ پخص جس کی سفارش حدوداللہ میں سے کسی حد میں رکاوٹ بے : اس نے یقیناً اللہ تعالیٰ کی مخالفت کی !''(مظلوۃ حدیث ۳۶۱۱)

تشرت بنی سیلی میلی میلی بات جانتے تھے کہ شرفاء کے مرتبہ کا تحفظ، ان کے ساتھ چیٹم پیشی، ان کی طرف سے مدافعت، اوران کے معاملہ میں سفارش ایک ایسی بات ہے جس پرتمام قو میں منفق ہیں۔اورا گلے پیچھلے تمام ان کے لئے سفارش کرنے کے خوگر ہیں۔ مگر حدود کے معاملہ میں بیہ باتیں مشروعیت حدود کے منافی ہیں۔حدود ہر کہ ومہ پر جاری کرنی ضروری ہیں، جسمی ان کا فائدہ ہے، اس لئے آپ نے خطاب عام فرما کرلوگوں کو تاکید کی اور بات مضبوط کی کہ لوگ ایسا ہر گزنہ کریں۔

[٢٤] قال النبى صلى الله عليه وسلم: "إنما أهلك الذين قبلكم: أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحدَّ، وأيم الله! لو أن فاطمة بنتَ محمدٍ سرقتُ لقطعتُ يدها! "وقال صلى الله عليه وسلم: " من حالتُ شفاعتُه دون حد من حدود الله،

ځلدينجم رحمت اللار الواسعة mor فقد ضَادً اللهُ!" أقول: عَلِمَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن حِفظَ جاهِ الشرفاء، والمسامحة معهم، والذبُّ عنهم، والشفاعةَ في أمرهم: أمرُّ توارد عليه الأمم، وانقادَ لها طوائفُ الناس من الأولين والآخرين، فأكَّدَ في ذلك وسَجَّلَ، فإن الشفاعة والمسامحة بالشرفاء مناقَضَّةٌ لِشُرْع اللهِ الحدودَ. ترجمہ: داضح ہے۔ بیرخیال رہے کہ فتح مکہ تک آئے کی صاحبزادیوں میں سے صرف حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا حیات تھیں۔ دیگر بنات طیبات اس سے پہلے دفات یا چکی تھیں، اس لئے آپ نے ان کا نام لیا ہے۔ شیعوں کا بد کہنا غلط ب که آپ کی یہی ایک صاحب زادی تھی۔ 3 محد ددکولعن طعن کرنے کی ممانعت کی وجہ حدیث ۔ رسول اللہ سِلایتیاتیلم نے محدود (جس پر حد جاری کی گٹی) کولعت کرنے کی ،اوراس کی برائی کرنے کی ممانعت فرمائي (اس سلسله مين متعددروايات بين جومشكوة كتاب الحدود باب مالايدعي على المحدو دمين مذكور بين) تشريح: محدودكود ووجه ب لعن طعن كرنا جائز نهيس: پہلی وجہ:ایپا کرنے میں اندیشہ ہے کہ لوگ جرم کا اعتراف کرنے ہے رُک جائیں، پی خیال کرکے کہ بدنام ہو نگے، اورلوگ براکہیں گے۔ پس سے بات مشروعیت حدود کے مناقض ہوگی۔ دوسری دجہ: حد کفارہ ہے یعنی حد جاری ہوجانے سے گناہ معاف ہوجا تا ہے۔اور جب کسی گناہ کا کفارہ کے ذریعیہ تد ارک کردیا گیا تو وہ گناہ نہ رہا۔ پس اس پرلعن طعن کیسے روا ہوسکتا ہے؟! حضرت ماعز رضی اللہ عنہ پر حد جاری ہوجانے کے بعد: جب ان کوئسی نے کوسا تو آئے نے اس کو سخت ڈانٹا۔اور فرمایا:'' وہ اب جنت کی نہروں میں غو طے لگار ہاہے!'' (مشكوة حديث ٣٦٢٦) ليعنى الله كيزديك اس كا كناه معاف موكيا، مكرتير يزديك دهاب بهى مجرم ب! [٢٥] ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن لعن المحدود، والوقوع فيه، لئلا يكون سببًا لامتناع الناس من إقامة الحد، ولأن الحدَّ كفارةٌ، والشيئ إذا تُدورك بالكفارة صار كأن لم يكن؛ وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " والذي نفسي بيده! إنه الآن لفي أنهار الجنة، يَنغمِسُ فيها" ترجمہ: اور رسول اللہ صلایاتی ایٹ محد ودکولعنت کرنے کی اور اس کی برائی کرنے کی ممانعت کی: (۱) تا کہ وہ لوگوں کے

| جُلِدِ پَنْجَبَم           | rrr                                              | رَجْمَةُ اللَّهُ الوَاسِيَجْةَ         |
|----------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ہے۔اور جب کسی چیز کا کفارہ | ہ رکنے کاسب نہ ہوجائے (۲)اوراس لئے کہ حد کفارہ۔  | ليَ (اي نفس پر) حدقائم كرنے -          |
|                            | ) ہوگئی گویا باقی ہی نہیں۔اوروہ نبی ﷺ کاارشاد ہے | کے ذریعہ تدارک کرلیا گیا تو وہ چیزا یک |
| 23                         | \$                                               | 22                                     |

ارتداداور بغاوت کی سزائیں

دواور سزائیں حدود کے ساتھ ملائی گئی ہیں۔ یعنی وہ حدود اللہ تونہیں ہیں، مگر حدود سے کم بھی نہیں ہیں۔ یہ سزائیں بھی لازما دی جائیں گی۔ایک بملّت کی بے حرمتی یعنی ارتداد کی سزا۔ دوسری: امامت یعنی خلافت کبری سے بغاوت کی سزا۔ ارتد ادکی سزاکی بنیاد: رسول اللہ ﷺ کا بیار شادت ہے:'' جوشخص اپنادین یعنی دین اسلام بدل دے یعنی اس کو چھوڑ دے، اس کوتل کردؤ' (رواہ ابتحاری، شکلو ۃ حدیث ۳۶۳۳)

تشریح: ارتداد کی بیرزااس لئے ہے کہ ملت کو چھوڑنے پر بخت نگیر ضروری ہے، ورنہ ملت کی بے حرمتی کا دروازہ کھل جائے گا۔ اور اللہ کی مرضی بیہ ہے کہ دین ساوی لوگوں کے لئے اس فطری امر کی طرح ہوجائے، جس سے جدانہیں ہوا جاتا۔ یعنی جو شخص اسلام قبول کرے دوہ دل وجان سے قبول کرے۔ اور فطری امور کی طرح اس کواپنائے رہے۔ پس جواللہ کی مرضی کی خلاف درزی کرے، دہ پخت سز انگاشتن ہوگا۔

اورار تداد کے تحقق کی صورتیں: یہ ہیں:(۱) اللہ تعالیٰ کا انکار کرنا(۲) رسولوں کا انکار کرنا(۳) نبی ﷺ کی تکذیب کرنا(۳) قصداً کوئی ایسافعل کرنا جس ہے دین کا کھلا استہزاء ہو(ہ) دین کی موٹی موٹی باتوں کا انکار کرنا۔

ولائل: ارتدادى پہلى تين صورتيں بديمى ميں \_دلائل كى محتاج نہيں \_ چوتھى صورت كى دليل بد ب:

سورة التوبة آیت ۱۲ میں ارشاد پاک ہے : ' اگر وہ لوگ عہد کرنے کے بعدا پنی قسموں کوتو ڑ ڈالیں ، اور تمہارے دین میں طعن کریں تو تم کفر کے سرغنوں سے لڑ ڈ' اس آیت سے معلوم ہوا کہ اسلام پرطعن کرنے والا : اگر ذمی ہوتو اس کا عہد و پیان ختم ہوجا تاہے۔اور سلمان ہوتو اس کاقتل واجب ہے۔ یہی بات درج ذیل حدیث سے بھی ثابت ہوتی ہے۔

حدیث ۔۔۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک یہودی عورت نبی میلان میلی کے طلق کی سال میں معلق میں اور آپ کی برائی کیا کرتی تھی۔ ایک شخص نے اس کا گلا دبایا، یہاں تک کہ وہ مرگنی، پس نبی میلان کے قدیم نے اس کا خون رائگاں کردیا''(مشکوۃ حدیث ۳۵۵)

تشریح: دین اسلام پرطعن کرنے، نبی سلانی تولیم کوگالیاں دینے، اورسلمانوں کو برملا تکلیف پہنچانے کی وجہ اس عورت کا عورت کا عقد ذمہ باطل ہو گیا۔ اور اس کوتل کرنا جائز ہو گیا۔ اس لئے نہ اس کا قصاص دلوایا، نہ دیت ادا کروائی۔ یہی عکم مسلمان کا بھی ہے۔ اِس حرکت سے اس کا ایمان ہی ختم ہوجاتا ہے۔ اور اس کاقتل واجب ہوجاتا ہے۔ جریف خط کر بنا ختی تھی ہے۔

جُلْدَ پَنِجَمَ

بلکہ درج ذیل حدیث میں تو مشرکین کے ساتھ اختلاط اوران کی تعداد بڑھانے کوبھی ایک طرح سے ان کی مدد قرار دیا گیا ہے،اورمسلمانوں کوان سے علحد ہ رہنے کا حکم دیا ہے:

حدیث بن نی سلانی تولیخ نی تعلیق تو با نیز محم کی طرف ایک سرید بھیجا۔ جنگ شروع ہوئی تو کچھلوگوں نے محدہ کر کے اپنا بچاؤ کرنا چاہا۔ مگروہ بھی قتل ہو گئے۔ جب نبی سلانی تولیخ کواس کی اطلاع ہوئی تو آپ نے ان کی آدھی دیت ادا کرنے کا دیا۔ اور عام اعلان کردیا:''میں ہراس مسلمان سے بری ہوں جو شرکین کے درمیان ا قامت پذیر ہے!'' پوچھا گیا: کیوں اے اللہ کے رسول؟ فرمایا:'' دونوں کی آگیں ایک دوسر کونہ دیکھیں''(مشکوۃ حدیث ۲۵۰۷)

تشریح بسلمان مشرکین سے استے دورر میں کہ اگران کے شہر میں یاان کے محلّہ میں کسی او نچی جگہ پرآگ روشن کی جائے تو دہ دوسری جگہ سے نظر نہ آئے۔ ای طرح مسلمانوں کی بستی کی آگ مشرکین کونظر نہ آئے۔ جب مسلمانوں کے لیئے ضروری ہے کہ دہ مشرکین سے استے فاصلہ پر رہیں توجو شخص اسلام اور مسلمانوں سے نکل کر کفار میں مل جاتا ہے، اور ان کی تعداد بڑھا تا ہے، اس کا اسلام اور مسلمانوں سے کیاتعلق رہ جاتا ہے! ایں شخص واجب القتل ہے۔

بغاوت کی سزا کی بنیاد: سورة الحجرات آیت ۹ میں ارشاد پاک ہے:''اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑیں تو ان کے درمیان صلح کراؤ۔ پھراگران میں سے ایک گروہ دوسرے پرزیادتی کر نے تو اس گروہ سے لڑوجوزیادتی کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ خدا کے علم کی طرف لوٹ آئے''

حدیث ۔ رسول اللہ سِلائیمَائیمَ نے فرمایا:''جب دوخلیفوں سے بیعت کی جائے توان میں سے بعد والے کوٹل کر دؤ' (مشکوۃ حدیث ۳۶۷۶)

تشریح: حکومت اور بادشا بهت فطری طور پر مرغوب فید ہے۔ اور بڑے ملکوں میں جہاں لوگ بڑی تعداد میں ہوتے بین : لعض لوگ حکومت حاصل کرنے کے لئے قتل و قتال ہے بھی گریز نہیں کرتے۔ اور ان کو مددگار بھی مل جاتے ہیں۔ پس اگر بعد والے بادشاہ کو قتل نہیں کیا جائے گا تو وہ پہلے باد شاہ کو قتل کر دے گا۔ پھر کو کی اور اس دوسر کو قتل کر دے گا۔ اور پر سلسلہ چل پڑے گا۔ اور اس میں مسلمانوں کی تباہی ہے۔ اور اس کے سد باب کی یہی صورت ہے کہ میطر یقد رائح ہو کہ جب ایک خلیفہ کی خلافت کلمل ہوجائے تو جو بھی اس سے مزاحت کر اس کو قتل کر دیا گا۔ پر کو تی اور اس دوسر کو قتل کر دے گا۔ اور مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ اس سلسلہ میں پہلے خلیفہ کی مدد کریں۔ مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ اس سلسلہ میں پہلے خلیفہ کی مدد کریں۔ ایک : وہ لوگ ہیں جو کسی تا ویل کی بنا پر بغاوت کرنے والے دوطر ح کو لوگ ہوں : ایک : وہ لوگ ہیں جو کسی تا ویل کی بنا پر بغاوت کرتے ہیں۔ مثلاً : سر ان ان کا خیال ہے کہ ان پر یا ان کی قو م پر خلیفہ کھ کر رہا ہے۔ بغاوت سان کا مقصد : خلیفہ کے خلام کو اپن ذات سے یا پڑی قوم سے بٹانا ہے۔ جُلْدِ پَنْجَمَ

(ب) یا دہ لوگ اس لئے بغادت کرتے ہیں کہ دہ خلیفہ میں کوئی کی پاتے ہیں۔ اور دہ اس کی جوت پیش کرتے ہیں۔ اگر چددہ دلیل عام مسلمانوں کے زد دیک قابل پذیر ان کی نہیں ہوتی ، اور قر آن دصدیث سے اس کی کوئی ایسی مضبوط دلیل نہیں ہوتی جس کی تر دبید نہ کی جاسے۔ مثلاً خواری نے بغادت کی ۔ ان کی دلیل پیچی کہ قضیہ صفین میں تکم بنانا در سے نہیں تھا۔ اللہ پاک کا ارشاد ہے : بھران المحکم إلاً لِلَهُ کی یعنی اللہ تعالیٰ کے سواتھ کم کی کا نہیں (سورة النا حام یہ سے کھر حضرت علی اور حضرت معاویہ دخلاً خواری نے بغادت کی ۔ سواتھ کم کی کا نہیں (سورة النا حام یہ سے مصورہ بیسف آیہ ہیں حضرت علی اور حضرت معاویہ دخل خلا کہ اللہ تعالیٰ کے سواتھ کم کی کا نہیں (سورة النا حام یہ سے محدود ہو ہے۔ میں) پس دوسرا: دو ہ محفول ہے جو زمین میں بگا کہ پھی تھا ہے کہ تعرف کھم تھر کر کے اس تعلی کر اس لئے دونوں کا فر ہو گئے۔ دوسرا: دو ہ محف ہے جو زمین میں بگا کہ پھیلانے سے لئے بی حکومت حاصل کرنے کے لئے بعادت کر تا ہے۔ دہ توں کا فر ہو گئے۔ معار محفول ہے ہت ہیں بھا کہ تعلیہ کرا نائیں چاہتا۔ دوسرا: دو ہ محف ہے ہو نہیں بھا کہ پھیلانے سے لئے بی حکومت حاصل کرنے کے لئے بعاد دی کہ تا ہے کہ میں اس لئے دونوں کا فر ہو گئے۔ میں اس دونوں قسم کے باغیوں کا تھم میں ایک پڑی جاتا ہے ہی کہ پڑی کی کی تعلیہ دیر خواد مالم کو بیسے، جو ان سے شہمات کو دور کر سے ، بیان سے ظلم کو ہٹا ہے۔ چیسے حضرت علی ای میں اللہ عنہ نے حضرت این عباس رضی اللہ عنہ کو خوار جے کہ پار بھیجا کر سے، بیان سے ظلم کو ہٹا ہے۔ چیسے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت این عباس رضی اللہ عنہ کہ خواد ہی جو بی پر اواد رزخیوں کے تھی ہوا ہے ہیں ہو خوار ہی جاتے ہیں ہو خوار ہی جو ای پر بھیجا کر سے، بیان سے ظلم کو ہٹا ہے۔ چیسے حضرت علی اس سی تعلیہ عنہ نے حضرت این عباس رضی اللہ عنہ کہ خواد رہ جو ہوں کی ہی ہو کہ ہیں ہو خوار ہیں ہو خلی ہو اور زخیوں کوتیں پڑی میں اور دوخ کر کا، اور ان کی جو بی دوست کر کی ہی کر ہو اپس جانے دالوں کو، قید ہوں کو اور زخیوں اور دوسری قشم کے باغیوں کا تھم ، دور ان کی جی دوست تر کر نہ ہیں۔ سیلے راہ دونوں سے جو احکا م گذر ہے ہی دہی

ان کے احکام ہی۔

[٢٦] ويُلحق بالحدود مزجرتان أخريان: إحداهما: عقوبةُ هتكِ حرمة الملة، والثانية: الدُّبُّ عن الإمامة:

والأصل في الأولى : قوله صلى الله عليه وسلم: "من بدَّل دينَه فاقتلوه" وذلك : لأنه يجب أن يقام اللائمة الشديدةُ على الخروج من الملة، وإلا لانفتح بابُ هتكِ حرمةِ الملة؛ ومرضِى اللهِ تعالى أن تُجعل الملةُ السماوية بمنزلة الأمر المجبول عليه، الذي لاينفك عنه.

وتَثْبُتُ الــردةُ بـقولٍ يدلُّ على نفي الصانع، أو الرسل، أو تكذيبٍ رسولٍ، أو فعلٍ تُعُمَّدَ به اسْتِهْزَاءً صريحا بالدين وكذا إنكار ضروريات الدين؛

[الف] قال الله تعالى: ﴿وَطَعَنُوا فِي دِيْنِكُمْ ﴾ وكانت يهودية تَشْتِمُ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، وتقع فيه، فَخَنَقَهَا رجلٌ حتى ماتت، فأبطل النبيُّ صلى الله عليه وسلم دمَها.

وذلك: لانقطاع ذمةِ الذمي بالطعن في دين المسلمين، والشتم والإيذاء الظاهر.

[ب] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أنا برىءٌ من كل مسلم مقيم بين أظهر

رجمة اللاي الواسعة

جلديجم

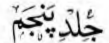
المشركين، لا تتراء اى ناراهما" أقول : السبب في ذلك: أن الاختلاط معهم،وتكثيرَ سوادهم: إحدى النصرتين لهم؛ ثم ضبط النبيُّ صلى الله عليه وسلم البُعْدَ من أحياء الكفار : بأن يكون منهم بحيث لو أوقدت نارٌ على أرفع مكانٍ في بلدهم، أو حِلَّتِهم، لم تظهر للآخرين. والأصل في الثانية : قولُه تعالى: ﴿فَإِنْ بَغَتْ إحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرِي فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إلى أُمُر اللَّهِ ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم: " إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخِر منهما" أقول: السبب في ذلك: أن الإمامة مرغوب فيها طبعًا، ولا يخلو اجتماع الناس في الأقاليم من رجل يجترئ لأجلها على القتال، ويجتمع لنصرته الرجال، فلو تُرك، ولم يُقتل، لقتل الخليفةَ، ثم قاتله آخر فقتله، وهلم جرًّا، وفيه فساد عظيم للمسلمين، ولا يُنْسَدُّ بابُ هذه المفسدة إلا بأن تكون السنةُ بين المسلمين: أن الخليفةَ: إذا انعقدتُ خلافتُه، ثم خرج آخرُ ينازعُه: حلَّ قتلُه، ووجب على المسلمين نصرةُ الخليفة عليه. ثم الذي خرج بتأويل: [الف] لمظلمة: يريد دفعَها عن نفسه وعشيرته. [ب] أو لنقيصة: يُثبتُها في الخليفة، ويحتج عليها بدليل شرعي، بعدَّ أن لايكون مسلَّما عند جمهور المسلمين، ولايكون أمرًا من الله فيه عندهم برهانٌ، لايستطيعون إنكاره. فأمره دون الأمر الذي خرج يُفسد في الأرض، ويحكُّمُ السيفُ دون الشرع، فلا ينبغي أن يُجعلا بمنزلة واحدة: فلذلك كان حكم الأول: أن يبعث الإمامُ إليهم فَطِنًا ناصحًا عالمًا يكشف شبهتهم، أو يدفع عنهم مظلمتهم، كما بعث أمير المؤمين عليٌّ رضى الله عنه عبد الله بنَ عباس رضى الله عنه إلى

الحَرُورِيَّة؛ فإن رجعوا إلى جمّاعة المسلمين فبها، و إلاقاتلهم، ولا يقتل مُدْبِرَهم، ولا أسيرَهم، ولا يُجْهِزُ على جريحهم، لأن المقصودَ: إنما هو دفعُ شرهم، وتفريقُ جمعهم، وقد حصل. وأما الثاني: فهو من المحاربين، وحكمُه حكمُ المحارب.

ترجمہ: اور ملائی جاتی ہیں حدود کے ساتھ دوسری دوسزائیں: ایک: ملت کی بے حرمتی کی سزا، اور دوسری: امامت کی مدافعت \_ اور پہلی سزا کی بنیاد: نبی ﷺ کا بیار شاد ہے:''جوا پنا دین بدل دے اس کولل کر دؤ' اور وہ سزا اس لئے ہے کہ ملت سے نگلنے پر سخت ملامت بر پاکر نا ضروری ہے ۔ ور نہ ملت کی بے حرمتی کا دروازہ کھل جائے گا۔ اور اللہ کی پسند بیہ - حرفت کا دروازہ کھل جائے گا۔ اور اللہ کی پسند بیہ

المكنور ببالتيرار

کہ آسانی دین کواس امر کی طرح بنایا جائے جس پر آ دمی پیدا کیا گیاہے، جس ہے آ دمی جدانہیں ہوتا ہے ۔۔۔ اورار تد اد ثابت ہوتا ہے ایسی بات کے ذریعہ جو صائع کی یا رسولوں کی نفی پر دلالت کرتی ہو، یا (ارتداد ثابت ہوتا ہے) رسول کی تکذیب کے ذریعہ، پاکسی ایسے عمل کے ذریعہ جس کوقصد اکیا گیا ہو، دین کاصراحة مذاق کرنے کے طور پر ٔ اوراسی طرح دین کی بدیمی باتوں کا نکار — ( آیت اور حدیث کے بعد )اور وہ بات یعنی خون کارا نگاں کرنا: ذمی کا ذمنقطع ہونے کی ، وجہ ہے ہم سلمانوں کے دین پر طعن کرنے،اور شتم کرنے،اور برملا تکلیف پہنچانے کے ذرایعہ — (حدیث کے بعد) میں کہتا ہوں: اس کا سبب بیہ ہے کہ شرکین کے ساتھ اختلاط اور ان کی جماعت کو بڑھانا: ان کی دومد دوں میں سے ایک مدد ہے(ایک ظاہری مدد، دوسری در پردہ یکثیر سواد: در پردہ مدد ہے) پھر نبی سلان ایک ظاہری مدر کے کلوں ہے دوری کو منصبط کیا: اس طرح که ہومسلمان ان سے ایس جگہ کہ اگر آگ جلائی جائے ان کے شہریا ان کے محلّہ میں کسی او خچی جگہ پر تو وہ دوسر کے کونظر نہ آئے ۔ اور دوسری سز اکی بنیاد: ( آیت اور حدیث کے بعد ) میں کہتا ہوں: اس کا سبب سیے کہ امامت فطرى طور پر مرغوب فيد ب- اور ممالك ميں لوگوں كا اجتماع خالى نہيں ہوتا ايے آ دى سے جوامامت كے لئے قتال پر دليرى کرے۔اوراس کی مدد کے لئے آ دمی اکٹھا ہوجا ئیں۔ پس اگر وہ چھوڑ دیا جائے ،اور قُلّ نہ کیا جائے تو البنتہ وہ خلیفہ کوقتل کردے گا۔ پس اس سے دوسرا شخص لڑے گا، تو وہ اس کوتل کردے گا۔اور یونہی سلسلہ چلتا رہے گا۔اور اس میں مسلمانوں کے لئے بڑی خرابی ہے۔اوراس خرابی کا دروازہ بندنہیں ہوسکتا مگریہ کہ ہوسلمانوں کے درمیان طریقہ کہ جب ایک خلیفہ ک خلافت منعقد ہوجائے، پھر دوسرا نکلے جواس سے جھکڑ بے تو اس کوتل کر ناجا ئز ہو، اورمسلمانوں پر داجب ہو، اس دوسرے کے خلاف خلیفہ کی مدد کرنا ۔ پھروہ پخص جس نے خروج کیا ہے کسی تاویل کی بنا پر: (الف) کسی ظلم کی دجہ ہے جس کو وہ اپن ذات اورائي خاندان سے مثانا جا بتا ہے (ب) يا كى كى وجد ، جس كود ه خليفه ميں ثابت كرتا ہے۔ اور اس كى كودليل شرع سے ثابت کرتا ہے، بعدازیں کہ وہ دلیل جمہور کمین کے نز دیک مانی ہوئی نہیں ہے، اور اللہ کی طرف سے کوئی ایس دلیل بھی نہیں جس کے انکار کی گنجائش نہ ہو ۔ پس ایسے باغی کا معاملہ اس باغی کے معاملہ سے کم تر ہے جو بغادت کرتا ہے درانحالیکہ وہ زمین میں بگاڑ پھیلانے والا ہے۔اورتلوارکو ثالث بناتا ہے، نہ کہ شریعت کو، پس مناسب نہیں کہ دونوں کوایک درجه میں رکھاجائے۔ پس ای وجدے پہلے کا تھم بدہ کہ امام ان کی طرف عقل مند خیرخواہ عالم کو بھیج جوان کے شبہ کو دور كرے، یاان سے ظلم کو ہٹائے۔جیسا کہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ نے عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کو حرور بید کی طرف بھیجا۔ پس اگروہ جماعت مسلمین کی طرف لوٹ جائیں تو کیا ہی خوب! ورندان سے لڑے،اوران میں سے پیٹھ پھیرنے والے کوتل نہ کرے۔اور نہان کے قیدی کو،اوران کے زخمیوں کوجلدی تے تل نہ کرڈالے۔اس لیے کہ مقصود:ان کے شرکو د فع کرنا،اوران کی جمعیت کو منتشر کرنا،ی ب\_اوروہ مقصد حاصل ہو گیا۔ اور مادوسرا: تو وہ محاربین میں ہے ہے۔اور اس كاحكم محارب كاحكم ب-



و المرزيك المكرار

باب \_\_\_\_

نظام عدالت كابيان

لوگوں کے درمیان نزاعات بکثرت پیش آئے میں، جو تحت ضررر سال ہوتے ہیں۔ وہ بغض وعدادت پیدا کرتے ہیں، اوران سے آپسی تعلقات خراب ہوتے ہیں۔ حقوق کی پامالی کی شد ید حرص پیدا ہوتی ہے۔ اورد داس بات پر اجمارتی ہے کدا دی کسی دلیل کی پیروی ند کرے۔ اس لئے ضروری ہے کہ ہر علاقہ میں ایسے حضرات بیسے جا تمیں جو حق کے ساتھ لوگوں کے مقد مات کے فیصلے کریں۔ اور طاقت کے ذریعہ لوگوں کو مجبور کریں کہ دہ ان فیصلوں پڑل کریں۔ خواہ فیصلے ان کو پسند ہوں یا نہ موں چنا نچہ ہی میں اور طاقت کے ذریعہ لوگوں کو مجبور کریں کہ دہ ان فیصلوں پڑل کریں۔ خواہ فیصلے ان کو پسند ہوں یا نہ موں چنا نچہ ہی میں پائی توافی کہ میں اہم اور مات سے صدر اور بعد میں بھی مسلمان بر ابر اس کا اہتما م کرتے رہ ہیں۔ وضاحت : نظام عد الت انسانی معاشرہ کی ایک نا گر بر ضرور رہ ہے۔ رسول اللہ سیلی تو تو تی کے دوسرے ایواب کی طرح اس باب میں بھی اپنے عمل اور ارشاد ات کے ذریعہ پوری راہ نمائی فرمائی ہے۔ جبرت کے بعد جب اجتماعیت کی شکل پیدا ہوئی تو آپ نے نظام عد الت قائم فرمایے تھے۔ اور بعد میں بھی مسلمان بر ابر اس کا اہتما م کرتے رہ ہیں۔ سیل کی طرح اس باب میں بھی اپنے میں اور ارشاد ات کے ذریعہ پوری راہ نمائی فرمائی ہے۔ جبرت کے بعد جب اجتماعیت کی موضاحت : نظام عد الت انسانی معاشرہ کی ایک نا گر بر ضرور رہ ہے۔ رسول اللہ سیل تو تو تو تی ہے دوسرے ایوا ب کی طرح یہ اور آپ ان کا فیصلہ فرمات اس کے نظام عد الت تو ملا میں تھی معام میں تائی تو ہوں کے مات پیش اس میں تو ک کی حیث ہے۔ مقد مات کے فیصلہ فرمات تھے۔ پھر جب یمن کا علاقہ اسلامی قلم رو میں آ گیا تو آپ نے خصر سے میں رضی کی حیث ہے میں تو کی میں ہوں ہوں ہوں ہے کہ معاد ہوں کر ایں ایک تو میں تو تا ہو ہو ہوں کی ہو میں تو تو آپ کے دھر جل میں تواض کی حیث ہوں ہوں ہوں کی قوامی دین ہوں ہوں بھی سی سلہ جاری رہا۔ خلف اے رامی دیں تو ہوں ہوں ہو تا ہے کہ میں تو تو ہوں ہو تا ہے کہ میں تو تو تو تے خصر حکم رضی اللہ عنہ بھی میں میں میں ہو ان ک

## قضاء کے لئے ہدایات وقوانین

لوگوں کے درمیان فیصلے کرنے میں چونکہ ظلم وجور کا اختال ہے، اس لئے نبی مظلیقیً تیکم نے قاضوں کو سخت تا کید فرمائی ہے کہ وہ قضا کی ذمہ داری امکان بھرعدل وانصاف اور خدائر سی کے ساتھ انجام دیں۔اور جانبداری اور ناانصافی کرنے والوں کو اللہ کی پکڑ سے ڈرایا، اور سخت وعیدیں سنا کمیں۔اورایسی ہدایات اورایسے قوانین بنائے جو فیصلوں کے لئے بنیاد بنیں۔درج ذیل روایات اس سلسلہ میں وارد ہوئی ہیں:

جُلْدِ پَجَمَ

قضاء پر پیش قدمی کرنے میں ہلاکت کا اندیشہ ہے۔ اللہ تعالیٰ جس کی مدداور حفاظت فرما کمیں: وہی قضاء کی ذمہ داریوں یے کما حقہ عہدہ برآ ہو سکتا ہے (اور''بغیر چھری کے''یعنی چھری کے علاوہ کسی اور چیز ہے: بیر بی محاورہ ہے۔ اردومحاورہ: الٹی چھری ہے، جدھر دھار نہیں ہوتی ذنح کرنا ہے۔ یعنی وہ سخت اذیت و تکلیف میں مبتلا کردیا گیا) ()۔عہدہ کا طلب گارمخلص کم ہوتا ہے – رسول اللہ میلان تیکھی نے فرمایا:''جوکوئی قضاء کا طلب گارہوگا، اور درخواست

کر کے اس کو حاصل کر ہے گا، وہ اس کے نفس کے سپر دکر دیا جائے گا کہ خود اس کی ذمہ داری ہے نمٹ اور جس کو مجبور کر ک قاضی بنایا جائے گا:اللہ تعالیٰ اس پرایک فرشتہ نازل فرمائیں گے، جواس کوٹھیک ٹھیک چلاتے گا''(مشکوۃ حدیث ۳۷۳۳)

تشریح: جوشخص عہدہ کا طلب گار ہوتا ہے: وہ عام طور پرکوئی پنہاں خواہش رکھتا ہے۔مثلاً مال دمنال یا جاہ دمر تبہ حاصل کرنا، یااس عہدہ کے ذریعہ اپنے کسی دشمن سے انتقام لینے کا جذبہ، یا ایسی ہی کوئی اورخواہش رکھتا ہے۔ پس نیت میں اخلاص نہ رہاجو برکتوں کے نزول کا سبب ہے۔نفس کے سپر دکرنے کا یہی مطلب ہے۔

تشریح :اس حدیث میں بیہ بات بیان کی گئی ہے کہ قضاء کامستحق وہ پخص ہے جس میں دوبا تیں ہوں :ایک : دیندار، ظلم وجور کے جذبے سے پاک ہو۔اوراس کی بیڈو بی لوگ بخو بی جانتے ہوں ۔ دوسری :عالم ہو، جوحق بات کو جان سکتا ہو، خاص طور پر قضاء کے مسائل سے بخو بی داقف ہو۔اوراییا،ی شخص قضاء کا اہل کیوں ہے : بیہ بات داضح ہے۔ کیونکہ قاضی کے تقرر سے جو مقصد پیشِ نظر ہے : وہ ان دوبا توں کے ذریعہ ہی تکمیل پذیر یہ دسکتا ہے۔

) – غصبہ کی حالت میں صحیح فیصلہ ہیں کیا جا سکتا ۔ رسول اللہ سَلائی ﷺ نے فرمایا:'' دوآ دمیوں کے درمیان فیصلہ کرنے والا: ہر گز غصبہ کی حالت میں فیصلہ نہ کرے' (مفکوۃ حدیث ۳۷۳)

تشریح: غصد کی حالت میں چونکہ ذہنی توازن صحیح نہیں رہتا، اس لئے قاضی دلائل وقرائن میں غور کرنے پر، اور حق بات کو پہچانے پر قادر نہیں ہوتا، لہٰذا اس حال میں قاضی کو فیصلہ نہیں کرنا چاہئے۔اعتدال وسکون کی حالت میں غور وفکر کر کے رائے قائم کرے، اور فیصلہ کرے۔ اور اگر غصہ مقد مہ کے کسی فریق پر آیا ہے، تب تو اور بھی خطرہ ہے کہ ناانصافی ہوجائے۔ پس ایسی صورت میں فیصلہ مؤخر کردے۔

) - قاضى كى اجتهادى غلطى بھى باعث اجر ہے - رسول الله مَتلافيَّةَ الله خرمايا: ''جب فيصله كرنے والا فيصله حرب، پس وہ خوب غور دفكر كرے، اور صحيح فيصله كرے تو اس كے لئے دُوہرا اجر ہے۔ اور جب فيصله كرے، اور خوب حرفت خریکا المیکن کا س نور ذکر کرے، مگر خلطی ہوجائے تو اس کے لئے ایک اجر ہے' (مطکوۃ حدیث ۳۷۳۲) تشریح :اس حدیث میں اجتہاد کے معنی: دلیل کی پیروی میں اپنی طاقت خرچ کرنا ہیں۔ یعنی قر آن وحدیث میں غور کر کے حکم شرعی نکالنا مرادنہیں۔ بلکہ مقدمہ کا فیصلہ فقہ کے جس جزئیہ ہے ، اور مقدمہ میں پیش ہونے والے جن دلائل وقر ائن ہے کر بے اس میں خوب غور وفکر کرنا مراد ہے۔

اور قاضى كى اجتهادى غلطى ميں بھى اجراس لے ملتاب كە تكليف بقدر وسعت ہوتى ہے: ﴿لاَ يُحَلَّفُ اللَّهُ نَفْسَا إِلَا وُسْعَهَا ﴾اورانسان كے بس ميں صرف بيد بات ہے كدوہ حق كو پانے كے لئے انتهائى كوشش كرے۔ باليقين حق كو پالينااس كے بس كى بات نہيں۔ پس وہ اس كا مكلف بھى نہيں۔ اور جب قاضى نے اپنى ذمہ دارى پورى كرلى تو وہ اجر كامستحق ہے (اور حق پانے والے كوجودًو ہرااجرملتاہے، دہ ترغيب كے لئے ہے، تا كہ قاضى حق پانے كى زيادہ سے زيادہ كو سرخش كرے) فا كدہ: اس حديث سے بيد بات بھى واضح ہوتى ہے كہ مسائل خلافيہ ميں حق نفس الامر ميں ايك ہے۔ جس محتمد نے اس كو

پالیا: دُوہر ے اجر کامستحق ہے۔ اور جو چوک گیاوہ بھی اجر کامستحق ہے۔ شامی میں ہے: المحتار : اُن حکم الله فی کل مسئلة واحد معین، وجب طلبه: فمن أصابه فھو المصيبُ، ومن لا فھو المحطیٰ (۳۶۰۱)البت عمل کے اعتبارے تن متعدد میں۔ کیونکہ مجتهدین استے ہی کے ملقف ہیں جتناان کے بس میں ہے۔ پس جیسے قاضی کے دونوں قسم کے فیصلے نفاذ کے اعتبار سے برابر ہیں، ای طرح مجتهدین کی مختلف آراء مل کے اعتبارے کیساں ہیں، البتہ مجتهدین کا ثواب مختلف ہوگا۔

فا نده:المجتهد يُخطئ ويُصيب:كونَ حديث نبيس، بلكه مُدكوره حديث ، بنايا مواضابط ب، جوحديث كطور پرشهور موگيا ہے۔

() فريفين كى بات من كر فيصلد كرب – رسول الله مظلى الله من الله عنه الله عنه وعن كا قاضى بنا كر بهيجنا چام، تو ده طبرائ - اور عرض كيا كه ميرى عمر كم ب، مين كس طرح فيصل كر سكونكا؟! آب ن فرمايا: مين تهمين ايك گر بتا تا مون : "جب دوشخص آب ب فيصله كرانا چامين، تو آب پهل ك لئے فيصله نه كريں يعنى رائ قائم نه كريں، يمبال تك كه دوسر كى بات من ليس - پس يه زيادہ لائق باس كى كة فيصله داخت موجائ " (تر ندى ١٩٥١١ بوداؤد حديث الله عنه ايك كر تشريخ : دونوں فريقوں كى بات سننے كے بعد جب دونوں كى دليلوں مين فور كيا جاتا ہے تو فيصله كي الم الي الله الله ال ب خود حضرت على رض الله عنه كاريان جام من كى كم اليك مي غور كيا جاتا ہے تا مورات تو الم يم ميں الم الله ميں موجائے " (تر ندى ١٩٥١ بوداؤد حديث ١٢٥٣) ب خود حضرت على رض الله عنه كاريان جام ميں كى اله ميں غور كيا جاتا ہے تو فيصله واضح موجائے " (تر ندى ١٩٥١ بوداؤد حديث ١٢٥٣)

# 

| جؚٞلدِ پَنْجَبُمْ             | 101                      |                 | حمة الله الواسعة                   |
|-------------------------------|--------------------------|-----------------|------------------------------------|
| ببعث القضاة اعتناءً شديدًا،   | الله عليه وسلم يعتنى     | ن النبيُّ صلى   | به، أشاء وا أم أبوا؛ ولذلك كا      |
|                               |                          |                 | ثم لم يزل المسلمون على ذلك         |
| يُرَهَّبَ الناسُ عن الجور في  | ر والحيفِ: وجب أن        | م مظنة الجو     | شم لما كان القضاء بين النا         |
|                               | الأحكام.                 | ل يرجع إليها    | القضاء، وأن يُضْبَطَ الكلياتُ التي |
| س فقد ذُبح بغير سكين"         | من جعل قاضيًا بين النا   | ليه وسلم:"      | [1] قال رسول ألله صلى الله عا      |
| بلاك، إلا أن يشاء الله.       | ن الإقدام عليه مظنةً لله | ىلٌ ثقيلٌ، وأد  | أقول: هذا بيانُ أن القضاءَ حم      |
| لَ إلى نفسه، ومن أكره عليه    | هى القضاء وسأل، وُكِّ    | لم: "من ابت     | [۲] وقال صلى الله عليه وس          |
|                               |                          |                 | أنزل الله عليه مَلَكًا يسدِّده"    |
| ل مال أوجاهٍ، أو التمكنِ من   | باً من داعية نفسانية من  | الايخلو غال     | أقول: السر فيه: أن الطالب          |
|                               |                          |                 | انتقام عدوّ ، ونحو ذلك، فلا يتحا   |
| ثنان في النار : فأما الذي في  | لة: واحد في الجنة، وا    | ' القضاة ثلا    | [٣] قال صلى الله عليه وسلم:        |
| الحكم فهو في النار، ورجل      | عرف الحق فجار في ا       | ى بە؛ ورجل      | الجنة: فرجلٌ عرف الحقَّ وقضي       |
|                               |                          | نار"            | قضي للناس على جهل فهو في ال        |
| دلاً بريئًا من الجور والميلِ، | ، القضاء إلا من كان ع    | ، لايستوجب      | أقول: في هـذا الـحديث: أنه         |
| اء؛ والسر في ذلك واضح،        | سيما في مسائل القض       | ف الحق، لا      | قد عُرف منه ذلك؛ وعالمًا يعر       |
|                               | بهماء                    | مقصودة إلا      | فإنه لايتصور وجود المصلحة ال       |
| ساڭ"                          | مکمؓ بین اثنین و هو غض   | ' لايقضِيَنَّ - | [٤] قال صلى الله عليه وسلم:        |
| ب، لايتمكن من التأمل في       | في اشتغل قلبُه بالغض     | ـذلك: أن ال     | أقول: السبب المقتضي ل              |
|                               | 4                        |                 | الدلائل والقرائن، ومعرفة الحق      |
| اب، فله أجران؛ وإذا حكم،      | لحاكم، فاجتهد، فأصا      | " إذا حكم ا     | [٥] قال صلى الله عليه وسلم:        |
|                               |                          | *               | فاجتهد، فأخطأ فله أجر واحد"        |
| كليف بقدر الوسع، وإنمافي      | ليل. وذلك: لأن التك      | في اتباع الد    | أقول: اجتهد يعنى بذل طاقتَه        |
|                               | يصيب الحق البتة.         | في وسعه أن      | وسع الإنسان أن يجتهد، وليس         |
| يك رجلان فلا تقض للأول        | الله عنه: " إذا تقاضى إل | لعلى رضى        | [٦] وقال صلى الله عليه وسلم        |
|                               | لك القضاء''              | رى أن يتبين     | حتى تسمع كلام الآخر، فإنه أح       |
|                               | يظهر الترجيح.            | ظة الحجتين      | أقول: وذلك: لأنه غند ملاحم         |

2

- ---

وحمت اللار الواسعة

جلديجم

ترجمہ، جان لیں کہ ان حاجات میں ہے جن کا بکثرت دقوع ہوتا ہے، اور جن کے مفاسد سخت ہیں: لوگوں کے باہمی جھکڑے ہیں۔وہ عداوت دبغض اور باہمی تعلقات کے بگاڑ کا باعث ہوتے ہیں۔اور حق کی پامالی کی شدید حرص کو ابھارتے ہیں۔اوراس بات پرابھارتے ہیں کہ وہ کسی دلیل کی تابعداری نہ کرے۔ پس ضروری ہے کہ ہرعلاقہ میں ان لوگوں کو بھیجا جائے جوجن کے ساتھ لوگوں کے مقدمات کے فیصلے کریں۔اوراس فیصلہ پڑمل کرنے پرلوگوں کو مجبور کریں، خواہ وہ چاہیں یا نکارکریں۔اورای دجہ سے نبی ﷺ اہتمام کیا کرتے تھے قاضوں کو بھیجنے کا بہت زیادہ اہتمام کرنا۔ پھر مسلمان برابر بیکام کرتے رہے ۔ پھر جب لوگوں کے درمیان فیصلہ کر ناظلم وجور کی اختابی جگہ تھا تو ضروری ہوا کہ لوگوں کوخوف زدہ کیا جائے فیصلہ میں ظلم کرنے سے۔اور بیجھی ضروری ہوا کہ ایسے قواعد کلیہ متعین کئے جا ئیں جن کی طرف احكام لوميس - (١) ميس كبتا جول : بياس امركابيان ب كدقضا كرانبار بوجه ب - اوراس بات كابيان ب كدقضاء پر بيش قدمی کرناہلا کت کی اختمالی جگہ ہے۔ مگر بیر کہ اللہ تعالیٰ چاہیں ۔۔۔ (۲) میں کہتا ہوں: رازاس میں سے ہے کہ طلب گارا کثر خالیٰ نہیں ہوتا نفسانی جذبہ سے یعنی مال یا مرتبہ یا (خالیٰ نہیں ہوتا) دشمن سے انتقام لینے پر قادر ہونے کے جذبہ ہے،ادر اس کے مانند سے، پس اُس سے وہ خلوص نیت نہیں پایا جا سکتا جو کہ وہ برکتوں کے نزول کا سبب ہے ۔۔۔ (۳) میں کہتا ہوں:اس حدیث میں سے بات ہے کہ قضاء کامستحق نہیں ہے، مگر:(۱)جودیندارظلم وجورے پاک ہو،اس کی سے بات جانی پہچانی ہوئی ہو(۲)اور عالم ہوجوجن بات کو جان سکتا ہو، خاص طور پر قضاء کے مسائل میں ۔اوراس کی حکمت واضح ہے، پس بیشک شان مد ب کنہیں تصور کیا جاسکتا مصلحت مقصودہ کا پایا جانا، مگران دوباتوں کے ذریعہ (بھما مطبوعہ میں بھاتھا۔ صحیح مخطوط كراچى سے كى ب) \_\_\_\_(") ميں كہتا ہوں: اس بات كوچا بنے والاسب يد ب كد جس كادل غصه ميں مشغول ہوتا ہ، وہ قادرنہیں ہوتادلائل وقرائن میں غور کرنے پر،اور حق بات کو پہچاننے پر۔ (۵) میں کہتا ہوں: اجتہاد کے معنی ہیں: دلیل کی پیروی میں اپنی طاقت خرج کرنا۔اور دہ بات اس لئے ہے کہ تکایف بقدر وسعت ہوتی ہے۔اورانسان کی وسعت میں یہی بات ہے کہ انتہائی کوشش کرے۔اوراس کی وسعت میں نہیں ہے کہ یقینی طور پر حق کو پالے ۔(۱) میں کہتا ہوں: اور دہ بات اس لئے ہے کہ دونوں دلیلوں کو پیش نظر لانے کے وقت ترجیح ظاہر ہوجاتی ہے۔ \$ \$

قضاءمين دومقام

حقيقت حال جاننااور منصفانه فيصله كرنا

کسی مقدمہ کا فیصلہ کرنے میں دوباتوں کی ضرورت پیش آتی ہے: ایک: جس چیز میں نزاع ہے اس کی حقیقت حال جانا۔ دوسری: منصفانہ فیصلہ کرنا۔ قاضی بھی دونوں باتیں جاننے کامختاج ہوتا ہے، اور بھی ایک کا۔ مثلاً: - ی نُوسَزَوَرَ بَبَاشِیَنْ کَمَ کَ جلديجم

ا۔ اگر کوئی شخص دوسرے کے خلاف کسی چیز کے خصب کا دعوی کرے، اور دوسراا نکار کرے۔ اور مغصوبہ چیز کی حالت بدل گٹی ہو، مثلاً گیہوں پسوالیا ہو، تو قاضی کے لئے دوباتیں جاننی ضروری ہونگی: ایک: حقیقت حال جاننی ضروری ہوگی کہ غصب کا واقعہ پیش آیا بھی ہے یانہیں؟ دوم: مغصوبہ چیز بعینہ لوٹانے کا فیصلہ کیا جائے یا س کی قیمت دلوائی جائے! T \_\_\_\_\_ دوشخص کسی جانور کا دعوی کریں۔اور ہرایک بیہ کہے کہ بیجانو رمیرے قبضہ میں پیدا ہوا ہے۔ یا کسی پچر کا دعوی

کریں،ادر ہرایک میہ کہ کہ دہ اس کوفلاں پہاڑ سے لایا ہے۔تو اس صورت میں صرف حقیقت حال جاننے کی ضرورت ہوگی، کیونکہ فیصلہ داضح ہے۔

۳ – اور حضرات علی وزید دجعفر رضی الله عنهم میں حضرت حمز ة رضی الله عنه کی صاحب زادی کی پرورش کے سلسله میں جونزاع واقع ہوا تھا،اس کی حقیقت حال معلومتھی مے صرف منصفانہ فیصلہ کی ضرورت تھی (بخاری حدیث ۲۹۹ تفصیل آ گے آرہی ہے) نبی سِلالیَّ اَیَ اِلَیْ سَلِالیَ اَیْ اِلْحَادِ کَ اِن دونوں ہی مقامات کو تو اعد کلیہ کے ذریعہ منصبط کیا ہے ۔

واعلم أن القضاء فيه مقامان: أحدهما: أن يعرف جَلِيَّةُ الحال التي تشاجرا فيه؛ والثاني : الحُكُمُ العَدُلُ في تلك الحالة. والقاضى قد يحتاج إليهما، وقد يحتاج إلى أحدهما فقط : [1] فإذا ادَّعي كلُّ واحد: أن هذا الحيوان – مثلًا– مِلكُه، قد وُلد في يده، وهذا الحَجَرُ التقَطَه من جبل: ارتفع الإشكالُ لمعرفة جلية الحال. [٢] والقصيةُ التي وقعتُ بين على وزيد وجعفر – رضي الله عنهم – في حِضانة بنتِ حمزة رضي الله عنه، كانت جليةُ الحال معلومة، وإنما كان المطلوبَ الحكمُ. [٣] وإذا ادَّعي واحد على الآخر الغصبَ، والمالُ متغير صفتُه، وأنكر الآخرُ :وقعت الحاجة أولا: إلى معرفة جلية الحال، هل كان هناك غصبُ أولا؟ وثانياً: إلى الحكم، هل يُحُكم بردً عنِ المغصوب، أو قيمته.

ترجمد: اورجان لیں کہ قضاء میں دومقام ہیں: ان میں سے ایک: یہ ہے کہ قاضی اس حال (واقعہ) کی حقیقت جانے، جس میں ان دونوں میں جھگڑا ہے۔ دوسرا: اس حالت میں منصفانہ فیصلہ ہے ۔ اور قاضی بھی دونوں باتوں کو جانے کامحتاج ہوتا ہے۔ اور بھی دونوں میں سے صرف ایک بات کو جانے کامختاج ہوتا ہے (پھرتین مثالیس ہیں۔ مگران میں لف ونشر مشوش ہے۔ او پرتقریر میں ان مثالوں کو مرتب ذکر کیا ہے)(۱) پس جب ہرایک دعوی کرے کہ یہ جانور ۔ مثال کے طور پر اس کی ملک ہے، وہ اس کے قبضہ میں جنا گیا ہے، اور اس پھر کووہ کسی پہاڑ سے اٹھا کر لایا ہے، تو اشتباہ او پر ہوجا تا ہے حقیقت حال کو جاننے کے لئے (یعنی اس صورت میں ینچے والی بات ( منصفانہ فیصلہ ) جانی ضروری نہیں، وہ تو واضح ہے صرف او پر والی بات یعنی حقیقت حال جانی ضروری ہے'' او پر ہونے'' کا یہی مطلب ہے ) (۲) اور وہ جھگڑا جو حضرات علی وزید وجعفر رضی اللہ عنہم میں پیش آیا تھا، حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کی صاحبز ادی کی پر ورش کے سلسلہ میں : اس کی حقیقت معلوم تھی۔ اور مطلوب صرف تھی تھا ( کہ وہ بچی کس کی تربیت میں دی جائے ) (۳) اور جب ایک شخص نے دوسرے کے خلاف غصب کا دعوی کیا۔ اور مال (مغصو بہ چیز) کی حالت میں تبدیلی آ چکی ہے، اور دوسرا، غصب کا انکار کرتا ہے، تو اولاً: ضرورت پیش آئے گی حقیقت حال کو جاننے کی کہ آیا خصب ہوا بھی ہے پڑی تا ہوں جائے ) (۳) اور جب ایک شخص نے دوسرے کے خلاف غصب کا دعوی کیا۔ اور مال (مغصو بہ چیز) کی حالت میں تبدیلی آ چکی ہے، اور دوسرا، غصب کا انکار کرتا ہے، تو اولاً: ضرورت پیش آئے گی حقیقت حال کو جہ تھی تا ہے ہیں جن میں جنوں ہی متامات کو تو اعراض کی کہ کیا بعد نہ مخصو ہے چیز کو لو ٹانے کا فیصلہ کیا اس کی

گوا ہمی**اں اور**شم حقیقت ِحال جانے کا بہترین ذریعہ گوا ہیاں اورشم ہے۔ کیونکہ صورتِ حال کا پتہ یا تو اس شخص کی اطلاع ہے ہوسکتا ہے جو واقعہ میں حاضر تھا۔ یہی گواہ ہے۔ یا جوشخص حال سے واقف ہے وہ تسم کھا کر اطلاع دے۔ کیونکہ جب وہ تسم کھا کر بات ہتلائے گا تو خلن غالب سیہ قائم ہوگا کہ وہ جھوٹ نہیں بول رہا۔ چنانچہ درج ذیل حدیث میں فیصلہ کا مدارا نہی دو باتوں پر رکھا گیا ہے:

يهلامقام

حقيقت حال كي معرفت

حدیث ۔ رسول اللہ سِلائینیَا یَکی نے فرمایا:'' اگرلوگ (صرف)دعوے پردیئے جا نمیں تووہ لوگوں کے خون اوراموال کادعوی کریں گے، بلکہ مدعی کے ذمہ گواہ ہیں،اور مدعی علیہ کے ذمہ شم (مشکوٰۃ حدیث ۳۷۵۸)

تشریح: مدعی: وہ ہے جو خلاف خلاہر بات کہتا ہے، اورکوئی زائد چیز ثابت کرتا ہے۔ اور مدعی علیہ: وہ ہے جواپنی بات کے جلو میں اصل کو لئے ہوئے ہے، اور امر خلاہر کودلیل میں پیش کرتا ہے۔ مثلاً ایک مکان زید کے قبضہ دقصرف میں ہے۔ دوسر شخص کہتا ہے: بیہ میرا ہے۔ پہلا اس کاانکار کرتا ہے، وہ اس کواپنا ہتلا تا ہے۔ اور اپنے قبضہ کودلیل میں پیش کرتا ہے۔ تو بید برعی ہے اورزید مدعی علیہ ہے۔ اور گواہ مدعی کے ذمہ اور ہم مدعی علیہ کے ذمہ: اس لئے ہے کہ یہی بات انصاف کی ہے۔ جب مدعی خلاف خلام ۔ یہ تو تو تو تو تو تو تو تو تو مدعی علیہ ہے دہ اس لئے ہے کہ یہی بات انصاف کی ہے۔ جب مدعی خلاف خلام

| جُلِدْ پَنْجَبَم          | 100                                                             | رَجْمَةُ اللهُ الوَاسِيَعَةِ بَ     |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| س كوگواه پيش كرنے كامكلف  | روہ ثبوت پیش نہ کر سکے تومدعی علیہ سے قتم کی جائے۔ <sup>1</sup> | بات کہتا ہے تو وہ ثبوت پیش کرے۔ اگر |
| تو دوسرے کا دعوی اپنی ذات | لے لئے گواہ ہے۔ پھر دہ کسی بات کا دعویدار بھی نہیں ۔ وہ ز       | نه بنايا جائ - كيونك خطام رحال اس   |
|                           | رپش کر کے گا؟                                                   | سے مثار باب ۔ پس وہ گواہ کس بات     |
| هرج-اوروه يه ب كداكر      | عليه کی شم پر فيصله کياجائ: اس ضابطه کی وجه حديث ميں م          | اور مدعی گواه پیش کرے، ورنه مدعی    |
| بضابطة تحويز كيا كياب-    | رواز وكل جائ كاراس ليظلم كسد باب ك لتحديد                       | بصابط فيصل كت جائي كقوظكم كاد       |
| مكن معرفةُ الحال إلا      | حقَّ فيه من الشهادات والأيمان؛ فإنه لايه                        | أما المقام الأول : فالا أ-          |
| معه.                      | صاحب الحال مؤكَّدًا بما يُظَنُّ أنه لا يكذِبُ                   | بإخبار من حضرها، أو بإخبار          |
| إِمَاءَ رجالٍ وأموالَهم،  | لم: " لو يُعطَى الناسُ بدعواهم، لاَدَّعيٰ ناسٌ دِ               | قال صلى الله عليه وسل               |
|                           | ليمينَ على المدَّعيٰ عليه"                                      | ولكن البينة على المدعى، وا          |
| عليه: هو مُسْتَضْحِبٌ     | بي خلاف الظاهر، ويُثْبِتُ الزيادة؛ والمدعى                      | فالمدَّعى : هو الذي يَدَّع          |
|                           |                                                                 | الأصلَ والمتمسك بالظاهر.            |
| ىر، ويدرأ عن نفسه :       | بر فيمن يَدَّعى: بينةٌ، وفيمن يتمسك بالظاه                      | ولا أعدلَ ثُمَّ مِنْ أَنَ يُعت      |
|                           | ر.                                                              | اليمينُ، إذا لم تَقُمْ حجةُ الآخ    |
| حيث قال:" لو يُعطَى       | عليه وسلم إلى سبب مشروعية هذا الأصل،                            | وقد أشار النبيُّ صلى الله           |
|                           | تظالم، فلا بد من حجةٍ.                                          | الناسُ" إلخ يعنى كان سببًا لل       |

رحمة اللار الواسعة

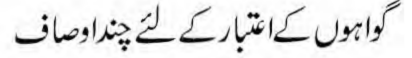
ے کہ(۱) گواہوں کا اعتبار کیا جائے اس شخص کے حق میں جودعوی کرتا ہے یعنی گواہ پیش کرنا اس کے ذمہ ہونا چاہئے (۲) اور قسم کا اعتبار کیا جائے اس شخص کے حق میں جو خلاہر سے تمسک کرتا ہے، اور اپنی ذات سے ہٹا تا ہے، جبکہ دوسر ے کی دلیل قائم نہ ہو یعنی مدعی گواہ پیش نہ کر سکے۔

اور نبی ﷺ کی الن ایک اس اصل یعنی مدعی ہے گواہ لیکر، ورنہ مدعی علیہ کی قشم کے ذریعہ فیصلہ کرنے کی مشروعیت کے سبب کی طرف اشارہ فرمایا ہے بایں طور کہ فرمایا:'' اگرلوگ دیئے جائیں'' الی آخرہ یعنی وہ (بے دلیل ) دینا ایک دوسرے پرظلم کرنے کا سبب ہوگا، پس فیصلہ کے لئے کوئی دلیل ضروری ہے۔

تصحيح :ولا أعدلَ ثُمَّ من إلغ تمام شخول ميں ولا عَدْل إلغ ب- ليضح شارح نے کی بے موتفضيليد اسم تفضيل کا داضح قرينہ ہے۔

N

3



پھر ضروری ہے کہ گواہ پیندیدہ اور معتبر لوگ ہوں۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۸۲ میں ارشاد پاک ہے کہ گواہ ایسے لوگ ہوں جن کوتم پیند کرتے ہو۔ اور گواہوں کی پیندیدگی ان کی چند خوبیوں کی وجہ سے ہوتی ہے۔ مثلاً عظمند ہونا، پوری عمر کا ہونا، معاملہ فہم ہونا، قوت گویائی کا مالک ہونا، مسلمان ہونا (جبکہ مدعی علیہ مسلمان ہو) دیند ارہونا، بامروت ہونا، اور متہم نہ ہونا وغیرہ۔ اوران اوصاف کا لحاظ درج ذیل حدیث وآیت سے ثابت ہے:

حدیث ۔ رسول اللہ سِلانیَ یَکی نے فرمایا:''خائن، خائنہ، زانی، زانیہ، اوراپنے (مسلمان ) بھائی سے عداوت رکھنے والے کی شہادت مقبول نہیں!'' اور آپ نے کسی گھر والوں کے ساتھ قناعت کرنے والے (طفیلی) کی گواہی ردفر مادی (مفلوۃ حدیث۳۷۸۲)

آیت کریمہ: سورۃ النورآیات ۲۹ و۵ میں تہمت لگانے والوں کے بارے میں ارشاد پاک ہے:'' اوران کی گواہی کبھی قبول نہ کرو، اوریہی لوگ فاسق ہیں ۔ مگر جواس (تہمت لگانے) کے بعد تو بہ کرلیں اوراپنی اصلاح کرلیں تو اللہ تعالیٰ غفور ورحیم ہیں'' اورتہمت وزنا کے حکم میں دیگر کمبائر ہیں ۔ یعنی ہر کبیرہ کے ارتکاب سے عد الت ( دیند اری) باقی نہیں رہتی، اس لئے ان کی گواہی معتر نہیں ۔

اورگواہوں کے معتبر ہونے کے لئے بیادصاف اس لئے ضروری ہیں کہ خبر فی نفسہ صدق وکذب کا اختال رکھتی ہے یعنی ان کی بتلائی ہوئی بات تچی بھی ہو سکتی ہے اور جھوٹی بھی ۔ پس کسی قرینہ ہی ہے کسی ایک اختال کوتر جیح حاصل ہوگی۔ اور قرینہ یا تو تُخبر (خبردینے والے) میں ہوگا، یا مخبر عنہ (بیان کی ہوئی بات) میں، یا ان کے علاوہ میں ۔ اور مخبر کی صفات ک - حو لَا مُسْفَرَمَرَ بَبَلَائِیَمَرَ کِ

رحمة اللار الواسعة

علاوہ دوسری کوئی ایسی متعین چیز نہیں ہے جس پر فیصلہ شرعی کامدار رکھا جا سکے۔ چنانچہ گواہی کے معتبر و مقبول ہونے کے لئے مخبر کی مذکورہ صفات ہی کو شرط قرار دیا گیا۔

ro2

اور مخبر ( گواہ) کی صفات میں خاہر واستصحاب کا اعتبار نہیں۔ یعنی اگر وہ اس بنیاد پر گواہی دیتا ہے کہ'' پہلے سے ایسا ہی ہے'' تو بید گواہی معتبر نہیں۔ کیونکہ اس صفت کا ایک بار مدعی علیہ کے حق میں اعتبار کیا جاچ کا ہے۔ پس دوسری مرتبہ مدعی ک گواہوں میں اس صفت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

ثم إنه يُعتبر في الشاهد صفة كونِه مرضِيًّا عنه، لقوله تعالى: ﴿مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ) وذلك: بالعقل، والبلوغ، والضبط، والنطق، والإسلام، والعدالة، والمروء ة، وعدم التهمة. قال صلى الله عليه وسلم: "لاتجوز شهادةُ خائنٍ، ولاخائنة، ولازان ولازانية، ولا ذي غِمْرٍ على أخيه، وتُرَدُّ شهادةُ القانع لأهل البيت "وقال الله تعالى في القَدَفَةِ: ﴿ وَلاَ تَقْبَلُوْا لَهُمْ شَهَادَةً إَبَدًا، وَأُوَّ لِئِكَ هُمْ الْفَاسِقُوْنَ، إِلَّا الَّذِينَ تَابُوْا ﴾ الآية، وفي حكم القذف ولي المروء ق

وذلك: لأن الخبر يحتمل في نفسه الصدق والكذبَ، وإنما يترجَّح أحدُ المحتملَين بالقرينة؛ وهي: إما في المُخْبِر، أو في المُخَبَرِ عنه، أو غيرِهما؛ وليس شيئٌ من ذلك مضبوطًا يَحِقُّ أن يُدارَ عليه الحكمُ التشريعيُّ إلا صفاتُ المُخْبِرِ، غيرَ ماذكرنا من الظاهر والاستصحاب؛ وقد اعتُبر مرةً: حيثُ شُرِعَ للمدعي البينةُ، وعلى المدعى عليه اليمينُ.

ملحوظہ : قبولِ شہادت کے لئے مثبت دمنفی پہلوؤں ہے ہیں سے زیادہ شرائط ہیں۔ جوفقہ میں کتاب الشہادات میں ج المُتَزَمَّرَ پَبَلْشَرَلْہِ ﴾ —

جُلدَ پَنْجَبُمُ

بیان کی گئی ہیں۔ شاہ صاحب نے ان شرائط کا استقصا نہیں کیا۔ کیونکہ آپ کے پیشِ نظر حکمت کا بیان ہے۔ اور اس سوال کا جواب دینا ہے کہ شریعت نے مخبر عنہ دغیرہ میں پائے جانے والے قرائن صدق کا اعتبار کیوں نہیں کیا، مخبر (گواہ) کی صفات ہی کا اعتبار کیوں کیا ہے؟ اور بیہ بات بیان کرنے کے لئے بطور مثال چنداوصاف کا بیان کرنا کا فی ہے۔ کی

مختلف معاملات ميں گواہوں کی مختلف تعداد کی وجہ

بحرمختلف معاملات ميں كوابوں كى مختلف تعداد مطلوب بوتى ب:

ا۔ زنااور تہمت زنامیں چارمرد گواہ ضروری ہیں۔ سورۃ النور آیت ۳ میں ارشاد پاک ہے: ''اور جولوگ پاک دامن عور توں کو تہمت لگا ئیں، پھروہ چار گواہ ندلا ئیں'' آخر آیت تک ۔ اور اس کی وجہ گذشتہ باب میں بیان کی جا پچک ہے۔ ۲۔ حدود وقصاص میں مردوں ہی کی گواہی ضروری ہے۔ عور توں کی گواہی معتبر نہیں۔ امام زہری رحمہ اللہ کا بیان ہے کہ: ''رسول اللہ ﷺ کے عہد سے بیطریفتہ چلا آر باہے کہ حدود میں عور توں کی گواہی معتبر نہیں۔ امام زہری رحمہ اللہ کا بیان ہے کہ: ''رسول اللہ ﷺ کے عہد سے بیطریفتہ چلا آر باہے کہ حدود میں عور توں کی گواہی معتبر نہیں۔ امام زہری رحمہ اللہ کا بیان ہے کہ: ''رسول اللہ ﷺ کے عہد سے بیطریفتہ چلا آر باہے کہ حدود میں عور توں کی گواہی معتبر نہیں۔ امام زہری رحمہ اللہ کا بیان ہے کہ: رسول اللہ ﷺ کے عہد سے بیطریفتہ چلا آر باہے کہ حدود میں عور توں کی گواہ ہی قبول نہ کی جائے'' (المدوّنة اکبری ۲۰۰۸) مور دنہ ہوں تو ایک مرداور دوعور توں کی گواہ ہی تھی معتبر ہے۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۸۲ میں ارشاد پاک ہے: ''پل اگر دومرد نہ ہوں تو ایک مرداور دوعور تیں'' ( گواہ بنالی جا ئیں ) اور ایک مرد کی جگہد دوعور توں کی ضرورت کی وجہ ای آیت میں

ثم اعتبر عدد الشهود على أطوار، ووَزَّعَهَا على أنواع الحقوق: فالزنا: لا يَثِبت إلا بأربعة شهداء، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿وَالَّذِيْنَ يَرْمُوْنَ الْمُحْصَنَاتِ، ثُمَّ لَمْ يَأْتُوْا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ الآية، وقد ذُكر سببُ مشروعية هذامن قبل. ولا يُعتبر في القصاص والحدود إلا شهادة رجلين، والأصل فيه قول الزهرى رحمه الله تعالى: "جرت السنة من عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لاتُقبل شهادة النساء في الحدود" ويُعتبر في الحقوق المالية شهادة رجل وامرأتين، والأصل فيه قولُه تعالى: ﴿ وَالْمَالِي المَعْرَفَ اللهُ تعالى: ويُعتبر في الحقوق المالية شهادة رجل وامرأتين، والأصل فيه قولُه تعالى: ﴿ وَالْمَالَة مَعَالَى: وَعَتبر هِي الحقوق المالية شهادة رجل وامرأتين، والأصل فيه قولُه تعالى: ﴿ وَالَّهُ عَلَى الساء، وَعُعتبر هَي الحقوق المالية شهادة رجل وامرأتين، والأصل فيه قولُه تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُوْنَا مُولاً المَعْذَات المائية الله معادة رجل وامرأتين، والأصل فيه قولُه تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُوْنَا وَعُعتبر هَي الحقوق المالية شهادة رجل وامرأتين، والأصل فيه قولُه تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُوْنَا وَعُعتبر هِي الحقوق المالية شهادة رجل وامرأتين، والأصلُ فيه قولُه تعالى: ﴿ فَانَ الماء، والماد إله الله الله الماد الله معادة منها الله معالى على منه مشروعية الكثرة في جانب النساء، وقال الماء العماد الناء، وقد نَبَّه الله تعالى على سبب مشروعية الكثرة في جانب النساء،

ترجمہ: پھرلحاظ کیا گواہوں کی تعداد کا مختلف طریقوں ہے، اور ان طریقوں کو حقوق کی انواع پر تقسیم کیا۔۔۔۔یعنی – 🗨 اسٹز کر پہلیئر کی 🗨 <u>اَرْجْعَ</u>یَّهُاللَّهُال<u>وَالِی</u>َّیَجَیِّ اَرْجَعَیَّهُاللَّهُال<u>وَالِی</u>َجَیِّیَ عورتیں ناقص العقل ہیں یعنی ان کی یا دداشت کمز ورہے ۔ پس ضروری ہے اس کمی کی تلافی کرنا تعداد کی زیادتی کے ذریعہ۔

ایک گواہ کے ساتھ مدعی کی قشم کے ذریعہ فیصلہ کرنے کی وجہ

حدیث --- حضرت ابن عباس رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ رسول الله ﷺ نے قشم اور گواہ کے ذریعہ فیصلہ فرمایا (رداہ سلم، شکلو ۃ حدیث ۳۷-۲۱)

تشریح مدع کے پاس ایک ہی گواہ ہوتو اموال میں فیصلہ کرنے کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ دوسرے گواہ کی جگہ مدعی سے قسم لی جائے ، اور اس کے حق میں فیصلہ کیا جائے ۔ کیونکہ اس کے پاس ایک معتبر گواہ تو ہے ، جس سے فی الجملہ دعوی ثابت ہوتا ہے ۔ پس جب گواہ کے ساتھ اس کی قسم مل جائے گی تو دعوی مضبوط ہوجائے گا۔ اور مدعی کے حق میں فیصلہ کرنا درست ہوجائے گا۔۔۔ رہایہ سوال کہ قر آن کریم کی صراحت کے ہموجب دو گواہ ضروری ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث نے اس معاملہ میں تو تیع کیا ہے ۔ یعنی قسم کے ساتھ ایک معتبر گواہ قل ہے ، جس سے فی الجملہ دعوی

فائدہ فیصلہ کا بیطریقہ ائمہ ثلاثہ کے زدیک صرف حقوق داموال میں معتبر ہے۔نکاح وطلاق اور حدود وقصاص میں معتبز نہیں۔ اور احناف کے نزدیک مطلقاً معتبز نہیں۔ کیونکہ کتاب اللہ پر اضافہ خبر مشہور ہی ہے ہوسکتا ہے۔ اور بیخبر واحد ہے۔ اور حدیث البینہ علی المدعی، و الیمین علی من أنکو کے بھی خلاف ہے۔ اور اُس حکمت ہے بھی ہم آ ہنگ نہیں جے شاہ صاحب ابھی بیان کر چکے ہیں کہ قسم ظاہر واستصحاب ہی پر کھائی جاتی ہے۔ اور اس کا ایک مرتبہ مدی علیہ کے حق میں اعتبار کیا جاچ کا ہے، پس اس کا دوبارہ مدعی کے قل میں اعتبار نہیں کیا جاتی ہے۔ اور اس حکمت ہے جس علیہ کے

# گواہوں کا تزکیہ ضروری ہونے کی وجہ

تعامل بیچلا آرہا ہے کہ جب کوئی شک کی بات ہوتو دونوں گواہوں کا تز کیہ کیا جائے یعنی ان کاعادل ( دیندار ) اور صادق ہونا معلوم کیا جائے کیونکہ گواہوں کی گواہی ان کی ان صفات کی وجہ ہی سے معتبر قرار دی گئی ہے جوصدق کو کذب پر ترجیح دینے والی ہیں ۔ پس شک کی صورت میں ان کی تحقیق ضروری ہے۔

فسم کو بھاری کرنے کاطریقہ اوراس کی وجہ

اور بیجی تعامل چلا آرہا ہے کہ اگرکوئی شک کی بات ہوتو زمان دمکان اور الفاظ کے ذریع شم کو بھاری کیا جائے۔ کیونکہ شم کے ساتھ مدعی علیہ کی بات اسی لئے قبول کی جاتی ہے کہ دہ صدق خبر کا ایک قریبہ ہے۔ کیونکہ دیند ارمسلمان جھوٹی فشم کھانے کی ہمت نہیں کرسکتا۔ پس جب کوئی شک کی بات ہوتو اس قریبہ کو مزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی صورت یہی ہے کہ شم کو بھاری کیا جائے۔ پس: ۱— الفاظ کے ذریعیہ شم بھاری کرنے کاطریقہ بیہ ہے کہ شم میں اساءوصفات کا اضافہ کیا جائے۔اوراس کی دلیل بیہ حدیث شریف ہے:

۲ — اوروقت کے ذرایع یہ مجاری کرنے کاطریقہ بیہ ہے کہ عصر کی نماز کے بعد تم کھلائی جائے۔اوراس کی دلیل سورة المائدہ آیت ۲۰۱ میں ارشاد پاک ہے :'' تم ان دونوں کو نماز کے بعد روکو''اور نماز کی تفسیر عصر سے کی گٹی ہے۔اور حضرت ابو مویٰ اشعر کی رضی اللہ عنہ نے بھی ایک واقعہ میں عصر کے بعد تسم کھلائی ہے (درمنثور ۳۳۳۶)

۳ – اورجگہ کے ذریعی محاری کرنے کاطریقہ بیہ ہے کہ مکہ مکر مدین جراسوداور مقام ابراہیم کے درمیان قشم کھلائی جائے، مدینہ منورہ میں منبر نبوی کے پاس، اور دیگر شہروں میں جامع مسجد کے منبر کے پاس قشم کھلائی جائے۔ کیونکہ پہلی دو جگہوں کی فضیلت وارد ہوئی ہے۔اوران جگہوں میں جھوٹ بولتا بھاری گناہ ہے۔

وقيضي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بشاهدويمين؛ وذلك: لأن الشاهدَ العدلَ، إذا لَحِقَ معه اليمينُ تأكَّدَ الأمرُ؛ وأمرُ الشهادات لابد فيه من توسِعَة.

وجرتِ السنةُ: أنه إذا كان رَيْبٌ زُكِّي الشاهدان؛ وذلك: لأن شهادتَهما إنما اعتبرت من جهة صفاتهما المرجّحةِ للصدق على الكذب، فلا بد من تَبَيُّنِهَا.

وجرتِ السنة: أنه إذا كان رَيْبٌ غُلِّظَتِ الأيمانُ بالزمان، والمكان، واللفظ؛ وذلك: لأن الأيمان إنما صارت دليلًا على صدق الخبر من جهة اقتران قرينةٍ، تدل على أنه لايُقْدِمُ على الكذب معها؛ فكان حقُّها- إذا كان زيادةُ ريب- طلبَ قوةِ القرائن.

فاللفظ: زيادةُ الأسماء والصفات، والأصلُ فيه قولُه صلى الله عليه وسلم: "اخْلِفُ بالله الذي لا إله إلا هو، عالمُ الغيب والشهادة" ونحوُ ذلك.

والزمانُ: أن يحلَّف بعد العصر ، لقوله تعالى: ﴿ تَحْبِسُوْنَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاقِ ﴾ والمكانُ: أن يقام بين الركن والمقام، إن كان بمكة؛ وعند منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم، إن كان بالمدينة؛ وعند المنبر في سائر البلدان، لورود فضلٍ هذه الأمكنة، وتغليظِ الكذب عندها.

وكرور بيكي المشكر ال

ترجمہ: زیادہ تر واضح ہے۔ ایک جملہ کا ترجمہ میہ ہے: اور وہ بات یعنی قتم کو بھاری کرنا اس لئے ہے کہ قشمیں دلیل بن میں خبر کے بچے ہونے کی بکسی ایسے قرینہ کے ملنے کی جہت ہی ہے جو اس بات پر دلالت کرتا ہو کہ وہ ( فتم کھانے والا ) جھوٹ پراقد ام نہیں کرے گا اُن قسموں کے ساتھ ۔ پس قسموں کا حق تھا۔ جب شک زیادہ ہو ۔ قرائن کی قوت طلب کرنا یعنی اس قرینہ کو مزید مضبوط کر لینا۔

احکام قضاء کی خلاف ورزی پر یخت دعیدیں اوراس کی وجہ

اللہ تعالیٰ نے مقدمات فیصل کرنے کے لئے، اور واقعہ کی حقیقت جاننے کے لئے جواحکام مقرر کئے ہیں، ان کی خلاف درزی پر سخت دعیدیں سنائی ہیں وہ خلاف درزیاں اوران پر دعیدیں درج ذیل ہیں:

① — گوا،ی چھپانا سخت گناہ ہے۔سورۃ البقرۃ آیت ۲۸۳ میں ارشاد پاک ہے: ''اورگوا،ی مت چھپاؤ،اور جو تحض گوا،ی چھپائے گا اس کا دل مجرم ہوگا'' یعنی ہیکوئی سرسری گناہ نہیں، بلکہ دل کی حالت بگاڑ دینے والا کبیرہ گناہ ہے۔جو شخص کی معاملہ کی حقیقت سے واقف ہے، اور وہ معاملہ عدالت میں پہنچ گیا ہے، اور صاحب حق کا حق ضائع ہونے کا اندیشہ ہے تو اس پر گوا،ی دیناوا جب ہے۔

۵۰ دا ۵ باب الکبائر) اورا بودا وَ دکی ایک حدیث میں جھوٹی گواہی کوشرک کے برابرقر اردیا ہے (مطلوقة حدیث ۲۷۷۹) (۳) مدعی علیہ کا جھوٹی قشم کھانا بھی متاہ کردینے والا گناہ ہے۔ نبی میلان تیا پیل کا ارشاد ہے: ''جس شخص نے روکی ہوئی قشم کھائی یعنی جب مقدمہ میں مدعی علیہ کی طرف قشم متوجہ ہوئی تو اس نے قشم کھائی درانحالیکہ وہ اس میں بدکار (حجوثا) ہے، تاکہ وہ اس کے ذریعہ کس مسلمان کا حق مارلے یعنی اپنے حق میں فیصلہ کرالے، تو دہ قیامت کے دن اللہ تعالی سے اس

ځلدينج

\$

رحمة اللار الواسعة

کاعلم نہیں۔اورتم لوگ میرے پاس اپنے مقدمات لاتے ہو۔اور ہوسکتا ہے کہتم میں ہے کو کی شخص چرب زبانی سے اپنی دلیل پیش کرے۔اور میں اس کے حق میں فیصلہ کر دوں ،توجس کے لئے میں نے اس کے بھائی کی چیز کا فیصلہ کیا ہے: وہ اس کو ہرگز نہ لے۔میں نے اس کوجہنم کا ایک ٹکڑا ہی کاٹ کر دیا ہے!''( مشکوۃ حدیث ۲۷۱۱)

() - جھگڑے کی عادت اور مقدمہ بازی کی خوشت مبغوض خصلت ہے۔ اس سے باہمی تعلقات خراب ہوتے ہیں رسول اللہ سِلالی میلی میں جھ کڑا جیوڑ نے یہ مبغوض ترین شخص جھگڑالولڑا کو ہے!''(معلادة حدیث ۲۵۱) اور ایک حدیث میں حق وباطل دونوں ہی میں جھگڑا جھوڑ نے والے کے۔لئے نبی سِلالیمی میں خین کے اطراف میں ایک محل کی صانت کی ہے (ابودا وَدحدیث ۴۰۰ ۳۰) اور بیف میں جھگڑا چھوڑ نے والے کے۔لئے نبی سِلالیمی میں خین کے اطراف میں ایک کی صانت کی ہے (ابودا وَدحدیث ۴۰۰ ۳۰) اور بیف میں جھگڑا چھوڑ نے والے کے۔لئے نبی سِلالیمی کی بات ہے۔ اور عالی ظرفی چار بنیادی کمالات میں ہے ہے (رحمة اللہ ۲۰۱۵) دوم : بار با ایسا ہوتا ہے کہ ایک : سیالی ظرفی کی بات ہے۔ اور عالی ظرفی چار بنیادی کمالات میں ہے ہے (رحمة اللہ ۲۰۱۵) دوم : بار با ایسا ہوتا ہے کہ ایک : سیالی ظرفی کی بات ہے۔ اور عالی ظرفی چار اجتماب کی بس ایک ہی صورت ہے کہ آ دمی حق و باطل دونوں ہی میں جھگڑا انہ کرنے کی خو بنا ہے۔ احکام قضاء کی نہ کورہ بالا خلاف درزیوں پر تین وجوہ ہے وعید میں سائی گئی ہیں:

پہلی وجہ: ایسے عمل پرافتد ام کرنا جس سے اللہ تعالیٰ نے روکا ہے، اور جس کی تخت ممانعت آئی ہے: پر ہیزگاری کی کی اور اللہ کے سامنے بے باکی اور جسارت کی دلیل ہے۔اور بیا یک جذبہ ُ پنہانی ہے، جس کی تر جمانی بیخلاف درزیاں کرتی ہیں۔اس لئے مظینہ کواصل علت کی جگہ رکھ کراس پر حکم دائر کیا گیا ہے۔اور بے باکی اور جسارت کی جو سز اہے وہ ان خلاف ورزیوں کے لئے ثابت کی گئی ہے۔اور وہ سز ادخول ِنار کا وجوب اور جنت سے محرومی وغیرہ ہے۔

دوسری وجہ: بیخلاف ورزیاں لوگوں پرظلم کی کوشش ہیں۔اور چوری اور ڈا کہ زنی کے مترادف ہیں۔ یا چور کو چور کی کرنے کے لئے مال ہتلانے جیسی ہیں، یاراہ زنوں کا تعاون کرنے کی طرح ہیں۔ پس نظام عالم خراب کرنے والوں پر جو اللہ تعالیٰ، ملائکہ اور نیک لوگوں کی تعنیقیں برستی ہیں وہ ان کی طرف متوجہ ہوتی ہیں،اوران کو دوزخ کامستحق بناتی ہیں۔

اللد تعالی ، ملا ملد اور سیک تو تول کی سیل برق ہیں وہ ان کی طرف سوجہ ہوتی ہیں، اور ان کو خواہت میں۔ اور اللہ تعالی نے تیسری وجہ: اللہ تعالی نے بندوں کے لئے جواحکام شروع کئے ہیں: پی خلاف ورزیاں ان کی مخالفت ہیں۔ اور اللہ تعالی نے جو شریعت نازل فرمائی ہے، اور ان کے ذریعہ جن احکام کورواج دیا ہے: سیا عمال ان میں روڑا اٹکاتے ہیں۔ مثلاً مقدمات میں گواہیاں اور شمیں اسی لئے مشروع کی گئی ہیں کہ حقیقت حال کا پہتہ چلے اور صورت حال واضح ہو۔ پس اگر جھوٹی گواہی اور چوٹی فتم کارواج چل پڑے گاتو شریعت نازل کرنے کا مقصد ہی فوت ہوجائے گا، اس لئے ایسے لوگوں کو خت وعید میں سنائی گئی ہیں۔ نوٹ ، شرح میں متن کے مضامین میں تقدیم وہ تا خیر کی گئی ہے۔ اس کا خیال رکھیں ۔

ثم وقعت الحاجة أن يُرَهَّبَ الناسُ أشدَّ ترهيب من أن يَجْتَرُ وا على خلاف ما شرع الله لهم لفصل القضايا ومعرفة جلية الحال؛ والأصلُ في تلك الترهيبات ثلاثةُ أشياء:

ومنوفر يباشك

رحمة اللاي الواسعة

خلدي myr أحدها: أن الإقدام على فعل نَهى اللَّهُ تعالى عنه، وغَلَّظَ في النهى: دليلُ قلةِ الورع، والاجتراءِ عمليّ الله، فأدير حكمُ الاجتراء على هذه الأشياء، وأثبت لها أثَرُه، مثلَ وجوب دخول النار، وتحريم الجنة، ونحو ذلك. والثاني : أن ذلك سعَّى في الظلم، وبمنزلة السرِقة وقطع الطريق، أو بمنزلة دَلالةِ السارق على المال ليسرق، أو ردْءِ القاطع، فتوجهت لعنةُ الله والملائكة والناس على السُّعاة في الأرض بالفساد: إلى هذا العاصى، فاستَحِقَّ النارَ. والثالث : أنه مخالفةٌ لما شَرَعَ الله لعباده، وسعى في سدٍّ جَرَيَانِه على ما أراد الله في شرائعه، فإن اليمينَ إنما شُرعت مُعَرِّفَةً للحق، والبينةُ إنما شُرعت مُبَيِّنَةً لجلية الحال؛ فإن جرت السنةُ بزور الشهادة والأيمان انُسَدَّ بابُ المصلحةِ المرعية. فمن ذلك: كتمان الشهادة، لقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَّكُتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قُلْبُهُ ﴾ ومنها: شهادة الزور، لِعَدِّهِ عليه السلام من الكبائر شهادة الزور. ومنها : المحينُ الكاذبةُ، لقوله صلى الله عليه وسلم: "من حلف على يمين صبر، وهو فيها فاجر، ليقتطع بها حقٌّ امرىءٍ مسلم: لقى الله تعالى يوم القيامة وهو عليه غضبان" ومنها: الدعوى الكاذبة، لقوله صلى الله عليه وسلم: "من ادعى ماليس له فليس منا، وليتبوأ مقعده من النار" ومنها : الأخذ لقضاء القاضي، وليس له الحقُّ ، لقوله صلى الله عليه وسلم: " إنما أنا بشر مثلكم، وإنكم تختصِمون إلىَّ "الحديث. ومنها : الاعتياد بالمجادلة ورفع القضية، فإن ذلك لايخلو من إفساد ذات البين، لقوله صلى الله عليه وسلم: " إن أبغض الرجال إلى الله الألدُّ الخَصِمُ"؛ وَرَغَّبَ لمن ترك المخاصمة

في الحق والباطل جميعاً، فإن ذلك مُطَاوَعَةٌ لداعية السماحة؛ وأيضًا: كثيرًا مَّالايكون الحقُّ له، ويَظُنُّ أن الحقَّ له، فلا يخرج عن العهدة باليقين، إلا إذا وَطَّنَ نفسَه على ترك الخصومة في الحق والباطل جميعًا.

ترجمہ: پھرضرورت پیش آئی کہ لوگ خوف زدہ کئے جائیں بہت زیادہ خوف زدہ کرنا: اس بات سے کہ وہ جسارت کریں اس بات کے خلاف جواللہ تعالیٰ نے ان کے لئے مشروع کی ہے قضیوں کے فیصلے اور حقیقت حال کو جاننے کے لئے یعنی جھوٹی گواہی اور جھوٹی مشم کھانے پر دعیدیں سنانا ضروری ہے۔اوران ڈراؤں میں بنیادی چیزیں تین ہیں یعنی وہ دعیدیں المكنور بيك المكر ٥

رحمة اللار الواسعة

تمین وجوہ سے سائی گئی ہیں۔اور سیتین وجوہ ہم وجوہ ہیں۔اوران کے علاوہ بھی وجوہ ہیں ۔ ان میں سے ایک ن یہ برکہ ایسے کام پراقدام کرنا جس سے اللہ تعالیٰ نے روکا ہے، اور روئے میں تخق کی ہے: پر ہیزگار کی کی اور اللہ کے سامنے جسارت کی دلیل ہے۔ پس ان چیز وں پر جسارت کرنے کا تھم دائر کیا گیا۔ اور ان چیز وں کے لئے جسارت کر نے کا اثر (متیجہ) ثابت کیا گیا، جیسے دخول نارکاوجوب، اور جنت کو حرام کرنا، اور اس کے مانند ۔ اور ثانی: یہ ہے کہ یہ کا مظلم کی کوش میں۔ اور چوری اور ڈا کہ زنی کے بمنز لہ ہیں، یا چور کی مال پر راہ نمائی کر نے جیسا ہے تا کہ وہ چور کی کر ے، یاڈ اکو کا مد دگار بند جیسا ہے۔ پس متوجہ ہوئی اللہ کی اور فرشتوں کی اور لوگوں کی لعنت زمین میں بگار تھیلانے والوں پر: اس گی مذکار بند ودود درخ کا حقد ارتشر اس اور ثالث : یہ ہم کی چور کی مال پر راہ نمائی کر نے جیسا ہے تا کہ وہ چور کی کر ے، یاڈ اکو کا مد دگار بند ودود درخ کا حقد ارتشر اس اور فرشتوں کی اور لوگوں کی لعنت زمین میں بگار تی چوں میں چاہا کہ کار کار طرف ، پس کی معروف ہی کی مشروع میں گئی کی اور ڈوشتوں کی اور لوگوں کی لعنت زمین میں بگار تی جوں میں چاہا ہے۔ پس میڈیک تسم و کی معروف ہی کی لیے مشروع کی گئی ہے۔ اور گواہ دی خال نے اپنی شریعتوں میں چاہا ہے۔ پس میڈیک تسم دوں کی معروف ہی کی لیے مشروع کی گئی ہے۔ اور گواہ دی خال نے اپنی شریعتوں میں چاہا ہے۔ پس بیڈیک تسم ، حق دور ذی خال ہو ہی کی گئی ہے۔ اور گواہ دی خالی نے اپنی شریعتوں میں چاہا ہے۔ پس بیڈیک تسم ، حق کی معروف ہی کی لیے مشروع کی گئی ہے۔ اور گواہ دی خال نے اپنی شریعتوں میں چاہا ہے۔ پس بیڈیک تسم ، حق در ذی ای میڈ ڈ ڈ یہ درگار، معادن، پڑ ہی ہی ۔ مور کی میں حضرت موئی کی گار کی کی سے انداز می در میں کو لیے میں ہوں

تمجمى قبضه وجهتر بيح موتاب

حدیث \_ حضرت جابر رضی اللّه عنه بیان کرتے ہیں کہ دوشخصوں نے ایک جانور (اوَمَّنی) میں دعوی کیا۔ اور ہرایک نے گواہ قائم کئے کہ دہ اس کا ہے، اس نے اس کو جنوایا ہے۔ یعنی اس کی ماں کو اس نے گا بھن کرایا ہے اور دہ اس کے مملوکہ جانور سے پیدا ہوا ہے۔ پس نبی شلائی کیٹر نے اس محض کے لئے اس کا فیصلہ کیا جس کے قبضہ میں دہ جانو رتھا (مشکوۃ حدیث اے ۲ تشریح: اس فیصلہ کی دو بنیا دیں ہو سکتی ہیں: ایک : یہ کہ جب دونوں دلیلیں ( گواہیاں) ایک دوسرے کے معارض ہوئیں تو دونوں بریکار ہو گئیں۔ پس جانور حسب سابق قابض کے پاس باقی رہا۔ کیونکہ کوئی چیز اس کے قبضہ کی تر ویک ہوں والی نہیں۔ دوم: دود لیلوں میں سے ایک دلیل یعنی قابض کے پاس باقی رہا۔ کیونکہ کوئی چیز اس کے قبضہ کی تر ویک ہوں اس کو ترجیح دی گئی۔

فائدہ: دعویٰ نتاج کی صورت میں مسئلہ اجماعی ہے۔ باقی صورتوں میں اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھیں شامی (۲۹۰:۹۰ کتاب الدعوی، باب دعوی الرجلین) - اِنْصَنْوَمُرْبِبَلْشِبَنْ بِهِ

رجمة اللبالواسعة

ځلدينج

المنزم بيباشكا ٢

وفى الحديث: " أن رجلين تَدَاعَيا دابةً، فأقام كلُّ واحد منهما البينةً: أنها دابتُه، نَتَجَهَا، فقضى بها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم للذى فى يده " أقول: والسر فى ذلك: أن الحجتين لما تعارضَتا تساقطتا، فبقى المتاع فى يد صاحب القبض، لعدم ما يقتضى ردَّه، أو نقول: اعتضدت إحدى البينتين بالدليل الظاهر، وهو القبض، فَرُجَّحَتْ.

ترجمہ: اوررازاس فیصلہ میں بیہ ہے کہ(۱) دونوں دلیلیں جب ایک دوسرے کے معارض ہو کمیں تو دونوں ساقط ہو گئیں۔ پس سامان قابض کے ہاتھ میں باتی رہا، اس چیز کے نہ ہونے کی وجہ ہے جو قبضہ کے ردکو چاہتی ہے(۲) یا ہم کہیں: دونوں گواہیوں میں سے ایک گواہی دلیل ظاہر (استصحاب) سے قومی ہوئی۔اور دلیل ظاہر قبضہ ہے، پس وہ ترجیح دی گئی۔ کہ

دوسرامقام

منصفانه فيصلون کے لئے اصول

مباح الاصل چیز وں میں وجہتر جی تلاش کی جائے، اور معاملات میں عرف وعادت کالحاظ کیا جائے۔ منصفانہ فیصلہ کرنے کے لئے بھی نبی سلائی آیکٹ نے چنداصول مشروع فرمائے ہیں، جن کی طرف رجوع کیا جائے یعنی ان اصولوں کو پیش نظر رکھ کر مقد مات کے فیصلے کئے جائیں۔اوران اصولوں کا خلاصہ یہ ہے کہ جب واقعہ کی حقیقت معلوم ہوجائے تو غور کیا جائے کہ معاملہ کی نوعیت کیا ہے؟ کیونکہ نزاعات دوطرح کی چیزوں میں پیش آتے ہیں: مباح الاصل چیز وں میں اورایس چیز میں جس میں کوئی عقد ہوا ہو۔ پس:

)۔ اگر نزاع کسی ایسے امر میں ہواہے جو دراصل مباح ہے تو وجہ ترجیح تلاش کی جائے۔اوراس کے مطابق فیصلہ کیا جائے۔اور وجوہ ترجیح تین ہو سکتی ہیں:

(الف) کسی ایسے وصف زائد کو بنائے تھم بنایا جائے جس میں مسلمانوں کا اور اس چیز کا فائدہ ہو۔ جیسے حضرات علی وزید وجعفر رضی اللہ عنہم میں حضرت حمز ہ رضی اللہ عنہ کی صاحب زادی کی پر ورش میں نزاع ہوا آپ نے حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کے گھر میں بچی کی ماہی ( ماں جیسی ) ہونے کی وجہ سے ، پر ورش کا حق ان کو دیا۔ یہ وصف بچی کے لئے مفید ہے۔ اور مسلمانوں کے لئے بھی اس میں بہتری ہے۔ رجمة اللار الواسعة

جُلْدِ پَنِجَمَ

(ب) یا سبقت (پہلے قبضہ کرنے) کو بناء حکم بنایا جائے۔حدیث میں ہے:مِن مُناخُ من سَبَق بَمنی میں جو پہلے پنچ کرجگہ پکڑ لے وہ اس کی قیام گاہ ہے(ترندی)اورحدیث میں ہے:من أَذَّنَ فصو یہ قیہ :جس نے اذان دی وہی تکبیر کہے(مشکوۃ حدیث ۱۴۸)

ن ) یا قرعداندازی کی جائے تا کہ کسی کادل نہ دُکھ۔ حدیث میں ہے کہ اگر لوگ اس ثواب کو جان کیں جواذان دینے میں اور پہلی صف میں نماز پڑھنے میں ہے، پھر قرعداندازی کے علاوہ کو کی ترجیح کی صورت نہ ہوتو وہ ضرور قرعداندازی کریں ( مشکوۃ حدیث ۲۱۲ ) اور حدیث میں ہے کہ جب نبی سِلالیتیائی کسی سفر کا ارادہ فرماتے تو از واج میں قرعہ ڈالتے، جس کا نام نکاتا اس کو ساتھ لے جاتے ( مشکوۃ حدیث ۳۳۳ باب القسم کتاب النکاح )

وأما المقام الثاني : فشرع النبيُّ صلى الله عليه وسلم فيه أصولًا يُرجع إليها. والجملة في ذلك: أن جليةَ الحال إذا كانت معلومةً، فالنزاع يكون: [1] إما في طلب كل واحد شيئًا هو مباح في الأصل، وحكمُه: إبْدَاءُ الترجيح: [الف] إما بزيادة صفة، يكون فيها نفعٌ للمسلمين ولذلك الشيئ. [الف] إما بزيادة صفة، يكون فيها نفعٌ للمسلمين ولذلك الشيئ. [-] أو سَبُق أحدهما إليه. [-] أو بالقرعة. [-] أو بالقرع يين نسائه. [-] أو بالترعاد وعلى وجعفر رضى الله عنهم في حضانة بنت حمزة رضى الله عنه، فقطى الم مثاله: قضية زيد وعلى وجعفر رضى الله عنهم في حضانة بنت حمزة رضى الله عنه، فقطى [-] أو بالقرعة. [-] أو سَبُق أحدهما إليه. [-] أو سالقرعة. [-] أو سالقرعة. [-] أو بالقرعة. [-] أو بالقرعة. [-] أو سالق عنه، وقال: " الحالة أم!". [-] أو إما أن يكون هنالك سابقةً من عقد، أو غصب: يدًعى كلُّ واحد أنه أحقٌ، ويكون لكل واحد شبهةً؛ وحكمُه: اتباع العرف والعادة المسلَّمة عند جمهور الناس، يُفَسَّرُ الأقاريرُ 115

وألفاظُ العقود بما عند جمهورهم من المعنى، ويُعَرِّفَ الإضرارَ وغيره بما عندهم. مثالُه : قضية البراء بن عازب: دخلت ناقته حائطا، فأفسدت فيه، وادعى كل واحد أنه معذور، فقضى بما هو المعروف من عادتهم: من حفظ أهل الحوائط أموالَهم بالنهار، وحفظِ أهل المواشى مواشِيَهم بالليل.

ترجمہ: اور رہا دوسرا مقام: پس نبی سلالی تیک اس مقام میں چندا سے اصول مشروع فرمائے جن کی طرف رجوع کیا جائے۔ اور اس سلسلہ میں خلاصة کلام ہیہ ہے کہ جب حقیقت حال معلوم ہو، پس نزاع ہوتا ہے: (۱) یا تو ہرا یک کے طلب کرنے میں کسی ایسی چیز کو جو کہ وہ در حقیقت مباح ہے (جیسے آنے والی مثال میں پنج کی کہ تربیت کا در اصل ہرا لیک کوت ہے) اور اس کا تکلم: ترجیح خلام کرنا ہے: (۱اف) یا تو کسی صفت کی زیادتی ہے جس میں مسلمانوں کا اور اس چیز کا فضح ہو(ب) یا اُن دونوں میں سے چیز کی طرف ایک کے سبقت کرنے کی وجہ سے (۲) یا قر عہ کے ذریع (اس کے بعد مثالیں ہیں مرکم ان میں (ب) کی مثال نہیں وہ شارت نے بڑھائی ہے۔ ان میں ایک شی کی طرف سبقت کی مثال ہے، اور ایک شینی کے مجاور کی طرف سبقت کی ہے) (۲) اور یا یہ کہ ہو وہاں ( مقد مہ میں ) پہلے سے کوئی معاملہ یعنی کوئی عقد یا خصب ہر ایک مجاور کی طرف سبقت کی ہے) (۲) اور یا یہ کہ ہو وہ ہاں ( مقد مہ میں ) پہلے سے کوئی معاملہ یعنی کوئی عقد یا خصب ہر ایک میں (د) کی مثال نہیں وہ شارت نے بڑھائی ہے۔ ان میں ایک شی کی طرف سبقت کی مثال ہے، اور ایک شینی کے مجاور کی طرف سبقت کی ہے) (۲) اور یا یہ کہ ہو وہ ہاں ( مقد مہ میں ) پہلے سے کوئی معاملہ یعنی کوئی عقد یا خصب ہر ایک نے دو کی کرتا ہو کہ وہ نیادہ حقد ار ہے۔ اور ایک کے پاس بوگس دلیل ہو۔ اور اس کا تکلم: اُس عرف اور ایک جرم ہوں دعوی کرتا ہو کہ وہ زیادہ حقد ار ہے۔ اور ایک کے پاس بوگس دلیل ہو۔ اور اس کا تکلم: اُس عرف اور عام لوگوں کے مزد دیک مسلم عادت کی چیروی کرنا ہے جو اقر ار اور الفاظ تو دی تفسیر کرے، اور اس کا تکلم: اُس عرف اور عام لوگوں کے کرد دیک میں اس کوئی جملوں میں تقسیم کیا ہے۔ تا کہ بات واضح ہو) میں جرم میں اس کوئی جملوں میں تقسیم کیا ہے۔ تا کہ بات واض جو ہو)

پالچ ہمہ گیرعدالتی ضابطے

چند ہم گیر عدالتی ضوابط بی جن پر بہت ے احکام کامدار ہے۔ وہ درج ذیل بی : پہلا ضابط ۔ نفع بعوض تاوان ہے ۔ اس کی اصل بیحدیث ہے : حضرت عا تشدر ضی الله عنها بیان کرتی بی کہ ایک شخص نے غلام خریدا۔ وہ اس کے پاس عرصہ تک رہا۔ پھر اس میں کوئی عیب ظاہر ہوا۔ مشتر ی نے اس کو واپس کرنا عابار یہ مقد مدد ربار نبوی میں آیا۔ آپؓ نے واپسی کا فیصلہ فرمایا۔ بائع کہنے لگا: یار سول الله ! مشتر ی نے اس کو واپس کرنا عابار یہ مقد مدد ربار نبوی میں آیا۔ آپؓ نے واپسی کا فیصلہ فرمایا۔ بائع کہنے لگا: یار سول الله ! مشتر ی نے اس کو واپس کرنا عابار ہے عابار یہ حکم ہے ، حضرت ما تشدر خی نے اس کو واپس کرنا عابار یہ مقد مدد ربار نبوی میں آیا۔ آپؓ نے واپسی کا فیصلہ فرمایا۔ بائع کہنے لگا: یار سول الله ! مشتر ی نے میر ے غلام کے چاہا۔ یہ مقد مدد ربار نبوی میں آیا۔ آپؓ نے واپسی کا فیصلہ فرمایا۔ بائع کہنے لگا: یار سول الله ! مشتر ی نے میر ے غلام کے واپس کرنا ہے ، واپسی کا فیصلہ فرمایا۔ بائع کہنے لگا: یار سول الله ! مشتر ی نے میر ے غلام کے ان درید یہ کی کی کی کی کی کی ہیں گا ہے کہ گا: یار سول الله ! مشتر ی نے میر ے غلام کے نے بی از کری کی ہے پس وہ آمد نی بھی مجھ ملنی چا ہے۔ آپؓ نے فرمایا: '' آمد نی نقصان برداشت کرنے کے وض میں ہے' واپ کی آگر عیب خالم مرجا تا تو مشتر ی کا نقصان برداشت کرنے کے وض میں ک رحمة اللار الواسعة

ہوجائے گا۔اس لئے منافع مشتری کاحق قرار دیئے گئے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۵۹۰، ۵۹۰) دوسراضا بطہ — جومیراث دغیرہ زمانۂ جاہلیت میں تقسیم ہوچکی ہے اورزمانۂ جاہلیت میں جوخون ہوئے ہیں ،اور زمانۂ جاہلیت کے ایسے ہی دیگر معاملات سے اسلام کے بعد تعرض نہیں کیا جائے گا۔ان کواسی طرح برقر اررکھا جائے گا۔ اور اسلام کے بعد معاملات :از سرنو شروع ہوں گے۔اس کی اصل دوحد یثیں ہیں:

حديث (۱) – رسول اللد سَلَكَ عَلَيَهُمْ نَ فَرْمايا: كلُّ قَسْمٍ قُسِمَ في الجاهلية فهو على ما قُسِمَ، وكلُّ قَسْمٍ أدر كه الإسلام فهو على قَسْمِ الإسلام : مروه بتواره جوزمانة جامليت ميں مو چكا، وه اى طرح باقى ركھا جائے گا۔اور مروه قابل تقسيم چيز جس كوزمانة اسلام نے پايا وہ اسلامى اصول پرتقسيم كى جائے گى (ابوداؤد حديث ٢٩١٣ كتاب الفرائض)

حدیث (۲) ۔ رسول الله سَللَّنَوَیَکیم نے فرمایا: کلُّ دَم من دم المجاهلیة موضوع: جوبھی خون زماند جاہلیت میں ہوا ہے وہ کالعدم ہے (ابوداؤد صدیث ۳۳۳۳ کتاب البوع) اوراحناف کے نزدیک: لائی قت ل مسلم ہکافر بھی ای باب سے ہے۔جیسا کہ پہلے تفصیل سے بیان کیا جاچکا ہے۔

تیسراضا بطہ — قبضہ بے دلیل نہ ہٹایا جائے۔اور دلیلیں تین ہیں: گواہ ،اقراراور شم سےانگار — اس ضابطہ ک دلیل وہ حدیث ہے جوابھی گذری کہ دو شخصوں نے ایک جانور کا دعوی کیا۔اور ہرایک نے گواہ پیش کئے۔ نبی میلان کی کیے تعارض کی بنا پر گواہیوں کو کا لعدم کر کے قابض کے لئے جانور کا فیصلہ فر مایا (مفکوۃ حدیث اے 12)

یمی ضابط استصحاب حال کہلاتا ہے۔استصحاب کے معنی ہیں: بقاءُ ما کان علی ما کان اور الحکمُ علی أمر ثابتِ فسی وقت: بشبوت فسی وقت آخر لیعنی جو چیز پہلے سے ثابت ہو، اس کوامی حال پر برقر اررکھا جائے (تفصیل کے لئے ویکھیں شیخ احمد زرقاء رحمہ اللہ کی کتاب مشرح القو اعد الفقھیہ قاعدہ نمبر م

چوتھاضا بط ۔ اگر کسی معاملہ میں تفتیش کی راہ مسدود ہوجائے یعنی گواہ نہ ہوں ،اور حقیقت حال جانے کی کوئی صورت نہ ہو، توبات صاحب مال کی مانی جائے ، ورند دونوں فریق اپنی چیزیں پھیرلیں ۔ اور اس کی دلیل بیر حدیث ہے : البیَّ عان إذ ا اخت لمفا، و المبیع قائم بعینه ، و لیس بینه ما بینة : فالقولُ ماقال البائع ، أو يَتَرَ ادًان البيعَ يعنی بائع اور مشتر کی میں (مبیح یا ثمن کی مقدار میں ) اختلاف ہو، اور مبیح بحالہ قائم ہولیونی ختم ہوگئی ہونہ اس میں تبدیلی واقع ہوئی ہو، اور کس کے پال بھی گواہ نہ ہوں، تو بائع کا قول قسم کے ساتھ معتبر ہوگا۔ اور اگر مشتر کی اس کی بات مانے کے لئے تیار نہ ہوتا ور س

پانچواں ضابطہ: عقد میں فریقین کوان کاحق پورا پورادیا جائے اور دونوں کوعقد کی ذمہ داریاں بھی پوری پوری اوڑ ھائی جائیں ۔البتہ جو بات شریعت کے خلاف ہودہ شنی ہے۔اوراس کی دلیل بیصدیث ہے:''مسلمان اپنی طے کردہ دفعات پر ہیں ،مگر دہ دفعہ جو کسی حلال کوحرام یا کسی حرام کوحلال کرنے'(تفصیل رحمۃ اللہ ۲۰۱۴ میں گذر چکی ہے)

و المرفز ميكشك

جلديجم

جمةاللاالواسعة

جُلْدِ پَجْمَ

بد چند عد التي ضائط بي جورسول الله سَلايَة الماح في مقدمات كامنصفانه فيصله كرف ك لي مشروع فرمائ بي -

m49

ومن القواعد المبنية عليها كثيرٌ من الأحكام: [١] أن الغُنُمَ بالغُرْم، وأصلُه ما قضى النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن الخَراج بالضَّمان، وذلك: لِعُسر ضبط المنافع. [٢] وأن قُسْمَ الجاهلية ودماءَ ها، وماكان فيها، لا يُتَعَرَّضُ بها، وأن الأمر مستأنفٌ بعدَها. [٣] وأن اليد لاتُنقض إلا بدليل آخر، وهو أصلُ الاستصحاب. [٤] وأنه إن انسد باب التفتيش، فالحكم أن يكون مايريده صاحب المال، أو يَتَرَادًا، والأصلُ فيه قولُه صلى الله عليه وسلم: " البَيِّعَان إذا اختلفا بينهما، والسلعة قائمة " الحديث. [٥] وأن الأصل في كل عقد: أن يُوَفّى لكل أحد، وعلى كل أحد، ما التزمّه بعقده، إلا أن يكون عقدًا نهى الشرع عنه، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: " المسلمون على شروطهم، إلا شرطًا أحل حرامًا، أو حرم حلالًا" فهذا نَبْذُ مما شرع النبيُّ صلى الله عليه وسلم في المقام الثاني. ترجمہ: اوران قواعد میں ہے جن پر بہت ہے احکام کامدار ہے: (۱) یہ ہے کہ لفع بعوض تاوان ہے۔ اوراس کی دلیل وہ فیصلہ بے جو نبی سلین المن فرمایا کہ:" آمدنی نقصان برداشت کرنے کے عوض میں ب' اوروہ بات: منافع کے انضباط کی دشواری کی وجہ ہے ہے – (۲)اور بیہ ہے کہ زمانہ جاہلیت کی تقسیم،اوراس زمانہ کاخون،اور جو باتیں اس زمانہ

کی ہیں: ان تے تعرض نہیں کیا جائے گا۔اور بید کہ زمانۂ جاہلیت کے بعد معاملہ از سرنو ہے۔ (۳) بیہ ہے کہ قبضہ نہ تو ڑا جائے مگر دوسری دلیل کے ذریعہ،اور وہ استصحاب کی اصل ہے۔ (۳)اور بیہ ہے کہ اگر تفتیش کا دروازہ بند ہوجائے تو تحکم بیہ ہے کہ اب وہ بات ہوگی جوصا حب مال (قابض) چاہتا ہے، یا دونوں اپنی چیزیں واپنی پھیرلیں۔ (۵)اور بیہ ہے کہ ہر عقد میں اصل بیہ ہے کہ ہرایک کو پورا پورادیا جائے ،اور ہرایک پر پورا پورالازم کیا جائے گا: اس چیز کو جسے اس نے عقد کے ذریعہ سرلیا ہے۔ مگر بیہ کہ کوئی عقد ایسا ہوجس سے شریعت نے روکا ہے۔ چک

یا کچ نبوی فیصلے

احادیث میں چندواقعات اوران میں رسول اللہ سَلائينَةَ الله حَلی فَضِلَے مروى ہیں، جودرج ذیل ہیں:

چُلْدِ پَنِجْم

پہلا واقعہ: حضرت جمزہ درضی اللہ عنہ کی صاحب زادی عُمارہ کی پر درش کا معاملہ ہے: سیدالشہد اء حضرت جمزہ درضی اللہ عنہ کی بیوی اوران کی بیہ بڑی مکہ مکر مہ میں تھی۔ جب عمرة القضاء میں نبی سلالیتی میں علیہ مراجعت فرما ہوئے تو بیہ بڑی آ پ چچا! چچا! کہتی ہوئی بیچھے چلی حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اس کو لے لیا، اور حضرت فاطمہ درضی اللہ عنہا کے حوالے کیا۔ جب قافلہ مر الطہران پہنچا تو اس بڑی کی پر درش کا معاملہ خدمت نہو، میں پیش ہوا۔ حضرت علی کا کہنا تھا: '' میری چچاز اور بہن ہے، اور میں نے اس کو لیا ہے'' پس میراحق ہے۔ حضرت علیٰ کی بیش ہوا۔ حضرت علیٰ کا کہنا تھا: '' میری چچاز اور بہن بی اور میں نے اس کو لیا ہے'' پس میراحق ہے۔ حضرت علیٰ کی بھائی حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہا کے حوالے کیا۔ جب میں اور میں نے اس کو لیا ہے'' پس میراحق ہے۔ حضرت علیٰ کے بھائی حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ کا کہنا تھا: '' میری بھی چو میں اور میں نے اس کو لیا ہے'' پس میراحق ہے۔ حضرت علیٰ کی بھائی حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ کا کہنا تھا: '' میری بھی

نبی طلاقیاً یکی اور دور بر المحد میں بلی کی پرورش کا فیصلہ حضرت جعفر رضی اللہ عند کے لئے کیا۔ اور وجہ ترجیح یہ بیان کی کہ "خالہ مال تی ہے!" اور حضرت جعفر کر حق میں فر مایا: اشبیعت خصل قبی و حُلُقی : آپ حلیہ اور اخلاق میں میرے مشابہ ہیں ااور حضرت علیؓ کے حق میں فر مایا: انت منسی و ان ا منك : تم میرے ہم مزاج ہو، اور میں تمہارے مزاج کا ہوں! اور حضرت زیدؓ کے حق میں فر مایا: انت الحواب و مولان : آپ ہمارے دینی بھا کی اور ہمارے آزاد کردہ ہیں! تینوں خوش ہو گئے، اور حبشہ والا ایک پیر کا ناچ ناچ ! (بخاری حدیث اہم من اللہ من ان جا کہ اور حضرت کی ایک کردہ ہیں! تینوں خوش

دوسراواقعہ: نسب کے دعوی کے سلسلہ میں زمعہ کی باندی کے لڑکے کا ہے: حضرت سعد بن ابی دقاص اورعبد بن زمعہ اس لڑکے کا جھگڑ الیکر خدمت نبوی میں حاضر ہوئے ۔حضرت سعدؓ نے کہا: یارسول اللّٰہ! بیہ میر ابتقیجا ہے ۔میرے بھائی عُتبہ کالڑ کا ہے ۔انھوں نے مجھے اس کے لینے کی وصیت کی ہے اورعبدؓ نے کہا: یارسول اللّٰہ! بیہ میر ابھائی ہے ۔ جب میرے اُبا اس کی ماں کو بیوی کے طور پر رکھتے تھے اس وقت پیدا ہوا ہے۔

اس واقعہ میں رسول اللہ سِلانینیاتیلم نے یہ فیصلہ فرمایا:'' اے عبد! وہ تیرے لئے ہے۔نسب صاحب فراش سے ثابت ہوتا ہے۔اورز ناکی بنا پرنسب کا دعوی کرنے والے کے لئے پتھر ہے!'' (بخاری حدیث ۲۲۱۸)

تیسرادافتد، حضرت زبیرادرایک انصاری کے درمیان حرّۃ کے نالے کے پانی کا ہے: آپؓ نے پہلے ایسا فیصلہ کیا جس میں دونوں کی رعایت تھی۔ فرمایا:'' زبیر! سینچائی کرولیعنی اپنے کھیت میں پانی پھرالو، پھر پڑوی کی طرف پانی جانے دؤ' انصاری کہنے لگا: یہ فیصلہ آپؓ نے اس لئے کیا کہ زبیرؓ آپ کے پھو پی زاد بھائی ہیں! یُنی آپؓ نے جانب داری سے کا م لیا۔ اس پر آپؓ کو ناصہ آیا۔ اور حضرت زبیرؓ کوان کا پوراحن دیتے ہوئے فرمایا:'' زبیر! سینچائی کرو، پھر پانی روکو، یہاں تک کہ کھیت مَن تک بھر جائے، پھر پڑوی کی طرف جانے دو'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۳)

چوتھادا قعہ: حضرت براءر ضی اللہ عنہ کی اذمنی کا ہے: وہ ایک انصاری کے باغ میں کھس گئی،اور اس نے نقصان کیا۔ نبی – 🗲 نوئے زیر بیکا شین کہ ک مِتَالِنَوَيَوَيَدَمُ نِي فَيصله فرمايا: "ارباب اموال (جائدادوالوں) پردن ميں ان كى حفاظت ضرورى ہے،اورارباب مواشى پررات ميں آن كى حفاظت ضرورى ہے "(موطا۲:۲۷۷)

پانچوان واقعہ: شفعہ میں نزاع کے سلسلہ میں نبی ﷺ نے بیہ فیصلہ فرمایا کہ شفعہ کاحق صرف اس جائداد میں ہے جس کا ابھی بیوارہ نہ ہواہو۔ پس جب بیوارہ ہوجائے: سرحدیں قائم ہوجا ئیں، اور راہیں جدا جدا کردی جا ئیں تو اب شفعہ کاحق نہیں ( اس فیصلہ کی مراد سمجھنے میں اختلاف ہوا ہے۔تفصیل رحمۃ اللہ ۵۹۳: ۵۹۳ میں گذر چکی ہے ) شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں: ہم نے ان سب فیصلوں کی وجوہ پہلے بیان کردی ہیں۔

ومن القضايا التي قضى فيها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: [1] قضيةُ بنتِ حمزةَ رضى الله عنه في الحِضانة: حيث قال على رضى الله عنه: بنتُ عمى، وأنا أخذتها؛ وقال جعفر رضى الله عنه: بنتُ عمى، وخالتُها تحتى؛ وقال زيد رضى الله عنه: بنتُ أخى، فقضى بها لجعفر رضى الله عنه، وقال: " الخالة بمنزلة الأم"

[٢] وقضيةُ ابنِ وليدةِ زمعةَ في الدِّعْوَة: حيث قال سعد! إن أخى قد عَهِدَ إلىَّ فيه؛ وقال عبد بن زمعة: ابنُ وليدةِ أبى، وُلد على فراشه؛ فقال صلى الله عليه وسلم: " هو لك يا عبدَ بنَ زمعةَ، الولد للفراش، وللعاهر الحجر"

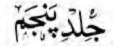
[7] وقضيةُ الزبير رضى الله عنه والأنصارى في شِرَاجِ الحَرَّةِ: فأشار صلى الله عليه وسلم إلى أمر لهما فيه سَعَةٌ: " اسْقِ يا زبير، ثم أرسل إلى جاركَ" فعضب الأنصارى، فاستوعىٰ للزبير حقه، قال: " اخْبِسِ الماء حتى يرجع إلى الجدر"

[٤] وقضيةُ ناقة براء بن عازب رضى الله عنه: دخلت حائطًا لرجل من الأنصار، فأفسدت فيه، فقضى صلى الله عليه وسلم: "أن على أهل الأموال حفظَها بالنهار، وعلى أهل المواشى حفظَها بالليل"

[ه] وقضى صلى الله عليه وسلم بالشفعة فيما لم يُقسم، فإذا وقعت الحدودُ، وصُرِفت الطرق، فلاشفعة، وقد ذكرنا فيما سبق وجوهَ هذه القضايا.

ترجمہ: واضح ہے۔لغات: الدِّعوة (بکسر الدال) نب کا دعوی کرنا ..... الشَّرْج: او پرے بہد کرآنے والانالد۔ جمع شِرَاج ..... الحرة: جگد کانام ہے ..... الجَدْر: کھیت کی مینڈھ .... اِسْتَوْعی: سب کاسب لے لینا۔ کے کہ سے اُسْتَرْبَ اَلْتَرْبَ اَلْتَرْبَ اِلْسَدَارِ کَھ

خلديج



#### راستہ سات ہاتھ چوڑ اچھوڑنے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول الله سَلاليَّ الله خُرمايا:''جب راستہ کے بارے میں تم میں اختلاف ہو، تو اس کی چوڑ ائی سات ہاتھ رکھی جائے''(مشکوۃ حدیث ۲۹۶۵ باب الشفعة)

تشریح: جب لوگ سی مباح زمین کوآباد کریں، اور وہاں شہر بسائیں، اور ان میں راستہ کے بارے میں اختلاف ہو۔ بعض چاہیں کہ راستہ تنگ رکھا جائے، اور وہ اپنی تعمیر آگے بڑھانا چاہیں، اور دوسرے انکار کریں، اور کہیں کہ راستہ کشادہ رکھنا ضروری ہے، تو اس اختلاف کی صورت میں راستہ کم از کم سات ہاتھ چوڑ اچھوڑ اجائے۔ اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ بھی دو سواریاں (ٹرک، بوگی اور بار بر دار اونٹ) آ منے سامنے آجاتی ہیں۔ پس اگر راستہ سات ہاتھ چوڑ اچھوڑ اور کی جوڑ او کی سے کہ بھی دو بہ ہولت گذرجا کمیں گی، ورنہ تلکی ہوگی ۔

## غصب کی زمین میں کاشت کرنے کاحکم

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جس نے کسی قوم کی زمین میں،ان کی اجازت کے بغیر کاشت کی ،نواس کے لئے پیداوار میں سے پچھ بیں ،اوراس کے لئے اس کاخر چہ ہے''(مشکوٰ ۃ حدیث ۲۹۷۹ باب المساقاۃ) تشریح: چونکہ پیداوار زمین کا نُماء ہے، اس لئے ساری پیداوار زمین کے مالک کو ملے گی۔اور کاشتکار گویا زمین والے کامز دورہے۔ پس اس کومز دوری اور دیگر مصارف (نیچ کھا دوغیرہ) ملیں گے۔

فائدہ: بید حضرت امام احمد رحمہ اللہ کی رائے ہے۔ اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک پیداوار کا شتکار کی ہے، اور زمین والے کو زمین کا کرابیہ ملے گا۔ اور کا شتکار کے لئے زمین کے کرایے اور دیگر مصارف کے بقدر پیداوار حلال ہے۔ باق پیداوار میں ملک خبیث ہے، اس لئے اس کا تصدق واجب ہے۔

امام ابو حذيفه رحمه الله كى دليل: حضرت مجابد رحمه الله كى ايك مرسل روايت ب ( اور حضرت مجابد كى مرسل رواييتي بالا تفاق مقبول بين ) فرمات بين : فبى سَلَكَنْ يَدَيَّمُ حَ زمانه مين حيار آ دميون ف ساجها كيا: ايك ف كها: فبح مير و ذمه، دوسر ب ف كها: محنت مير ب ذمه، تيسر ب ف كها: زمين ميرى، چو تصف كها: بل بيل مير ب اس طرح انهون ف تحييق كى به جب تحييق تيار بوئى ( تو ان مين نزاع بوا ) اوروه فبى سَلَكَنْ يَدَيَّمُ حَ پاس آت ، آب ف يداوار كان و الح ليح فيصله كيا به اور محنت كر ف وال كومقر ره مزدورى دلوائى بالا تيل وال كو يوميدا يك در بهم دلوايا وال ك ليح فيصله كيا به اور محنت كر ف وال كومقر ره مزدورى دلوائى بالا بيل والكو يوميدا يك در بهم دلوايا وارز مين والك يحضي دلوايا ( كيونكه بيغصب كا معامله نبيس تقار اس كى اجازت سي تحييق كي كُنْ تحقى ، اس ليك زمين كو عاريت قر ارديا ) ( طحادى ٢٢٢٢ بياب الزراعة في أرض قوم إلخ )

٥ المكنور بكالميكر ٢

رحمة اللامالواسعة

ځلد

اور مذکورہ حدیث اولاً متعلم فیہ ہے۔ ابن التر کمانی نے الجو ہرائتی میں اس کے طرق پر مفصل بحث کی ہے (دیکھیں سنن بیہتی ۲:۲۳۱) ثانیاً: اس میں ملک طتیب سے تعرض ہے۔'' اور اس کے لئے پیداوار میں سے پچھنہیں'' کا مطلب سیہ ہے کہ وہ اس کے لئے حلال وطیب نہیں۔ اور'' اس کے لئے اس کا خرچہ ہے'' کا مطلب سیہ ہے کہ زمین کے کرابیا ور دیگر مصارف کے بقدر پیداوار اس کے لئے حلال وطیب ہے، باقی اس کے لئے حلال نہیں، اس کوصد قہ کردے۔

اوراختلاف کی بناءاس پر ہے کہ پیداوارز مین کانماء ہے یا بنج کا؟ امام احمد رحمہ اللہ کے زدیک زمین کانماء ہے، اس لئے ان کے نزدیک ساری پیداوارز مین والے کی ہے، اوران کے نزدیک مذکورہ حدیث کا مطلب وہ ہے جوشاہ صاحب قدس سرۂ نے بیان کیا ہے۔ اورامام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک پیداوار بنج کانماء ہے۔ اوران کے نزدیک مذکورہ حدیث کا مطلب وہ ہے جوہم نے بیان کیا ہے۔ واللہ اعلم

وقال صلى الله عليه وسلم:" إذا اختلفتم فى الطريق، جُعِلَ عرضُه سبعةً أذرع" أقول: وذلك: أن الناس إذا عَمَّرُوا أرضًا مباحةً، فَتَمَصَّرُوْا بها، واختلفوا فى الطريق، فأراد بعضُهم أن يُضَيِّقَ الطريقَ، ويَبْنَى فيها، وأبى الآخرون ذلك، وقالوا: لابد للناس من طريق واسعة: قُضى بأن يُجعل عرضُه سبعة أذرع. وذلك: لأنه لابد من مرور قطارين من الإبل، يمشى أحدهما إلى جانب، وثانيهما إلى الآخر، وإذا جاءت زَامِلَةٌ من ههنا، وزاملةٌ من هنالك، فلابد من طريق تَسَعَهُما، وإلا كان وقال صلى الله عليه وسلم:" من زرع فى أرض قوم بغير إذنهم، فليس له من الزرع شيئ، وقال صلى الله عليه وسلم:" من زرع فى أرض قوم بغير إذنهم، فليس له من الزرع شيئ، وله نفقتُه"

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اور وہ بات (سات ہاتھ چوڑ اراستہ چھوڑنا) اس لئے ہے کہ جب لوگ کی مباح زمین کوآباد کرتے ہیں، اور وہ وہاں بستے ہیں۔ اور ان میں راستہ کے متعلق اختلاف ہوجائے: پس ان کے بعض چاہیں کہ راستہ تنگ کیا جائے، اور وہ اس راستہ میں تعمیر کریں، اور دوسرے اس بات کا انکار کریں، اور کہیں: لوگوں کے لئے کشادہ راستہ ضروری ہے تو اس بات کا فیصلہ کیا جائے کہ راستہ کی چوڑ انکی سات ہاتھ رکھی جائے ۔ اور وہ بات اس لئے ہے کہ خروری ہے اونٹوں کی دو قطاروں کا گذرنا، ایک : ایک جانب سے، اور دوسری: دوسری جانب سے ۔ اور جب ایک جانب سے ایک بار بر دار اونٹ آئے، اور دوسر ابار بر دار اونٹ دوسری جانب سے، اور دونوں کے لئے کافی

رجمة اللام الواسعة

ہوجائے،ورنہ بنگی پیش آئے گی ،اوراس کی مقدارسات ہاتھ ہے۔

میں کہتا ہوں: نبی سَلِلَیْ سَلِیْ اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

جهادكابيان

مشروعيت جهادكي صلحتي

تمام ساوی شریعتوں میں جہاد کا ظلم رہا ہے۔ کیونکہ اتم واکمل شریعت وہی ہے جس میں جہاد کا ظلم ہو۔اور اللہ کی تمام شریعتیں کامل وکمل تفیس ۔ اس لئے جہاد کا ظلم تمام ساوی شریعتوں کا مشتر ک ظلم ہے۔ اور جہاد کا ظلم تین صلحتوں ہے ہے پہلی مصلحت – جہاد ایمان کا ذریعہ ہے – اللہ تعالیٰ بندوں کو جوا حکامات دیتے ہیں۔ اور ان کی تعمیل کا مکقف بناتے ہیں تو اس کی مثال ایس ہے کہ کسی آتا کے غلام بیار پڑیں ، اور دہ اپنے کسی مخصوص آ دمی کوظلم دے کہ ان کو دواء پلاؤ۔ پس اگر وہ ان کو دوا پینے پر مجبور کرے ، اور زبر دستی دواء ان کے منہ میں ڈالے تو وہ جباب ہوگا۔ گر رحمت خداوندی نے چاہا کہ دواء کے فوائد بیان کئے جائیں ، تا کہ بیار رغبت سے پیلیں ، اور دواء کے ساتھ شہر بھی ملایا جائے ، تا کہ دواء کی طل

اورلوگوں کی صورت حال یہ ہے کہ بہت سے لوگوں پر گھٹیا خواہشات، درندگی والی صفات اور حب ریاست کے شیطانی خیالات غالب آجاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے ساتھ ان کے اسلاف کی ریت رواج چھٹ جاتے ہیں۔ اس لئے ایمان لانے کے فوائدان کی سمجھ میں نہیں آتے۔ اور نبی میلانیکی پیڈیٹ ان کو جو تکم دیتے ہیں: وہ اس کی تابعداری نہیں کرتے، ندوہ اسلام کی خوبیوں میں غور کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے ساتھ مہر بانی بینہیں ہے کہ ان پر جمت قائم کر کے ان کو چھوڑ دیا چائے۔ ان کے ساتھ مہر بانی بیہ ہے کہ ان کی مرضی کے خلاف ان کو ایمان لانے پر مجدر کیا جاتے ہیں ان کو چھوڑ دیا جائے۔ ان کے ساتھ مہر بانی بیہ ہے کہ ان کی مرضی کے خلاف ان کو ایمان لانے پر مجبور کیا جاتے۔ دواء کا کر وا گھون جائے۔ ان کے ساتھ مہر بانی بیہ ہے کہ ان کی مرضی کے خلاف ان کو ایمان لانے پر مجبور کیا جاتے۔ دواء کا کر وا گھونٹ زرد دی ان کو پلایا جائے۔ یہی ان کے حق میں مفید ہے۔ اور اس کا طریقہ بیہ ہیں ہے کہ جوان میں سخت گیراور طاقتو رہیں ان کو بی تی خرد دیا جائے ، یا ان کا شیر ازہ منتشر کر دیا جائے اور ان کے اموال چھین لئے جا کیں، تا کہ ان کی طاقت ٹوٹ جائے اور دہ جائی کی موجا کیں۔ اور جب ان کی روک ہٹ جائے گی تو ان کے اجائ واز دیا اور ان کی آل اولا دایمان کی طرف ماکل ہوگی، اور اطاعت قبول کر ہے گی ۔ رسول اللہ سکالاتیکی پڑے نے قبھر روم کو جو والا نامہ تح ریڈ میا یا تھا اس میں بیہ بی ہیں ہے کہ میں ہی تھا ہی ہوئے ہیں کی طرف ''اگرتونے ایمان قبول نہ کیا تو کا شتکاروں یعنی رعیت کا گناہ تیر ۔ سر ہوگا!''( بخاری حدیث ۷) کیونکہ وہی ان کے ایمان کی راہ میں روڑا ہوگا۔اورایک دوسری حدیث میں جہاد کی این صلحت کی طرف اشارہ آیا ہے۔ارشاد فر مایا:''اللہ تعالیٰ کوان لوگوں پر جیرت ہوتی ہے جوز نجیروں میں جنت میں داخل کئے جا ئیں گے!''( مشکوۃ حدیث ۳۹۶) یعنی وہ لوگ جہاد میں گرفتار ہوکر اسلامی معاشرہ میں آتے ہیں، اور اسلام کی خوبیوں سے آشنا ہوکر دولت ایمان سے سہر ور ہوتے ہیں، اور جنت سے ہم کنارہوتے ہیں، معلوم ہوا کہ جہادلوگوں کے لئے ایمان کا ذریعہ ہے۔

دوسری صلحت \_\_\_\_ جہاد کے ذریعہ اللہ تعالیٰ دنیا کوسنوارتے ہیں \_\_\_\_ انسانوں پراللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی مہر بانی بیہ ہے کہ ان کو نیکو کاری کی راہ دکھا کمیں فالموں کوظلم سے روکیں لوگوں کے دنیوی معاملات، ان کی گھریلوزندگ ادر ملکی نظام کوسنواریں \_\_\_ جن علاقوں پرخونخوارلوگ قابض ہوتے ہیں، اور دہ پخت جنگو بھی ہوتے ہیں، دہ پورے علاقہ کا ناس ماردیتے ہیں ۔ بیلوگ اس آ دنت رسیدہ عضو کی طرح ہیں جس کو کاٹے بغیر جسم درست نہیں ہوسکتا۔ جو تخص جسم کی صحت کافکر مند ہے : اس پرلازم ہے کہ اس عضو کو کاٹ دیں ۔ کیونکہ بڑی منفعت کی خاطر چھوٹا ضر ربر داشت کیا جاتا ہے۔

اور یہ بات سمجھنے کے لئے قریش کی اوران کے اردگرد کے عربوں کی مثال کافی ہے۔ طلوع اسلام کے دفت ذہ ایمان واحسان سے کوسوں دور تھے۔ کمز وروں پر ستم ڈھاتے تھے۔ باہم برسر پر کارر بتے تھے۔ اورایک دوسرے کوقید کرتے تھے۔ ان میں سے بیشتر اسلام کے دلائل میں غور کرنے کے لئے تیارنہیں تھے۔ نہ مجزات سے متاثر ہوتے تھے۔ اس صورت حال میں اگر نبی میلان قائم نہ ہوتا۔ اوران کے گھر بلواور ملکی احوال نہ سنورتے۔ پس جہادد نیا کے احوال کوسنوں در ایک ذریع

تعالیٰ نے ان کول کیا''اوراس عالمی انقلاب کی طرف رسول اللہ سِلالیَّ اَلَیْ اَلَیْ اَلَیْ اَرْشَاد مِیں اشارہ فرمایا ہے کہ'' جب سری (شاہ ایران) ہلاک ہوگا تو اس کے بعد کوئی کسری نہیں ہوگا۔اور جب قیصر (شام روم) ہلاک ہوگا،تو اس کے بعد کوئی قیصر نہیں ہوگا'' (بخاری صدیث ۱۹۳۳) یعنی جاہلیت کے ادیان کے ماننے والے ختم ہوجا تیں گے ان کا شہرہ اور دبد بہ ختم ہوجائے گا۔لوگ دین رحمت کی طرف رجوع کریں گے،اور دنیا کا نقشہ بدل جائے گا۔

#### الجهاد ﴾

اعلم: أن أتمَّ الشرائع وأكملَ النواميسِ هو الشرعُ الذي يُؤمر فيه بالجهاد؛ وذلك: لأن تكليفَ اللَّهِ عبادَه بما أمر ونهى: مَثَلُه كمثَلِ رجل مَرضَ عبيدُه، فأمر رجلاً من خاصَّتِه: أن يَسقِيَهم دواءً، فلوأنه قَهَرَهم على شرب الدواء، وأَوْجَرَهُ في أفواههم لكان حقًا، لكنَّ الرحمة اقْتَضت أن يُبَيَّنَ لهم فوائدُ الدواء، ليشربوه على رغبةٍ فيه، وأن يُخلط معه العسلُ، ليتعاضدَ فيه الرغبةُ الطبيعيةُ والعقليةُ.

ثم إن كثيرًا من الناس يَغلب عليهم الشهواتُ الدَّنِيَّةُ والأخلاقُ السَّبُعية ووساوسُ الشيطان فى حب الرياسة، ويلصَقَ بقلوبهم رسومُ آبائهم فلايسمعون تلك الفوائدَ، ولا يُذْعنون لما يأمر به النبيُّ صلى الله عليه وسلم، ولا يتأملون فى حُسْنه، فليست الرحمة فى حق أولئك أن يُقتصر على إثبات الحجةِ عليهم، بل الرحمةُ فى حقهم أن يُقهروا، ليدخلَ الإيمانُ عليهم على رغم أنفهم، بمنزلة إيجار الدواء المُرَّ، ولا قهرَ إلا بقتل من له منهم نِكايةُ شديدة وتَمَنُّعٌ قوىً، أو تفريق مَنْعَتِهم وسلبِ أموالهم، حتى يصيروا لايقدرون على شيئ، فعند ذلك يدخلُ أتباعُهم وذراريهم فى الإيمان برغبة وطوع، ولذلك كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى قيصر: "كان عليك إثمُ الأرِيُسِيِّيْنَ!"

وربما كان أسرُهم وقهرُهم يؤدى إلى إيمانهم، وإلى هذا أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث قال: " عَجِبَ اللهُ من قوم يَدْخُلُوْن الجنةَ في السلاسل!"

وأيضًا : فالرحمة التامة الكاملة بالنسبة إلى البشر : أن يَهديهم الله إلى الإحسان، وأن يَكْبَحَ ظالمَهم عن الظلم، وأن يُصلح ارتفاقاتِهم وتدبيرَ منزلهم وسياسةَ مدينتهم؛ فالمُدُنُ الفاسدةُ التي يَغلب عليها نفوسٌ سبُعية، ويكون لهم تَمنُّعٌ شديد، إنما هو بمنزلة الآكِلَةِ في بدن الإنسان، لايصح الإنسان إلا بقطعه، والذي يتوجه إلى إصلاح مزاجه وإقامة طبيعته لابد له من

وتشتق تشاشي والمشتران الم

رحمة اللار الواسعة

122

جُلْدِ پَجْم

القطع؛ والشرُّ القليلُ إذا كان مُفضيا إلى الخير الكثير : واجب فعله. ولك عبرةٌ بقريش ومن حولهم من العرب : كانوا أبعدَ خلق الله عن الإحسان، وأظلمَهم على الضعفاء، وكانت بينهم مقاتلاتٌ شديدة، وكان بعضهم يَأْسِرُ بعضًا، وماكان أكثرهم متأملين في الحجة، ناظرين في الدليل، فجاهدهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وقتل أشدَّهم بطشا، وأحدَّهم نفسًا، حتى ظهر أمر الله، وانقادوا له، فصاروا بعد ذلك من أهل الإحسان، واستقامت أمورهم، فلو لم يكن في الشريعة جهادُ أولئك لم يحصل اللطفُ في حقهم.

وأيضًا : فإن الله تعالى غَضِبَ على العرب والعجم، وقضى بزوال دولتهم، وكَبْتِ ملكهم، فنفت فى رُوع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبو اسطته فى قلوب أصحابه رضى الله عنهم : أن يقاتلوا فى سبيل الله، ليحصل الأمر المطلوب، فصاروا فى ذلك بمنزلة الملائكة، تسعى فى إتمام ما أمر الله تعالى، غير أن الملائكة تسعى من غير أن يُعْقِد فيهم قاعدة كلية، والمسلمون يقاتلون لأجل قاعدة كلية علمهم الله تعالى، وكان عملُهم ذلك أعظمَ الأعمال، وصار القتل لايُسْنَدُ إليهم، إنما يُسند إلى الآمر، كما يُسند قتلُ العاصى إلى الأمير، دون السيَّاف، وهو قوله تعالى : ﴿فَلَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ قَتَلَهُمْ ﴾ وإلى هذا السر أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث قال: "مَقَتَ عربَهم وعجمَهم" الحديث، وقال عليه السلام: "لاكسرى ولاقيصر" يعنى المتدَيِّنين بدين الجاهلية.

ترجمہ: جہاد کا بیان: جان لیس کہ شریعتوں میں تمام تر اور قوانین میں کامل تر وہی شریعت ہے جس میں جہاد کا تھم دیا جاتا ہے۔ اور وہ بات لیحنی شریعت میں جہاد کا تھم اس لئے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں کو مکلّف بنانا اُن باتوں کا جن کا تھم دیا ہے یار وکا ہے لیحنی اوا مرونوا ہی کا، اس مکلّف بنانے کا حال اس شخص کے حال جیسا ہے جس کے غلام بیار پڑے تھر دیا ہے یار وکا ہے لیحنی اوا مرونوا ہی کا، اس مکلّف بنانے کا حال اس شخص کے حال جیسا ہے جس کے غلام بیار پڑے بوں ۔ پس اس نے اپنے خواص میں سے ایک شخص کو تھم دیا کہ دوہ ان کو دواء پلا تے ۔ پس اگر بیر بات ہو کہ دواء پینے کے لئے زبر دختی کر ہے۔ اور دوہ دواء ان کے مونہوں میں ڈالے تو البتہ دو، برحق ہوگا۔ لیکن رحمت خداوند کی نے چاہا کہ بیار دون کے لئے زبر دختی کر ہے۔ اور دوہ دواء ان کے مونہوں میں ڈالے تو البتہ دو، برحق ہوگا۔ لیکن رحمت خداوند کی نے چاہا کہ دواء بیار دون کے لئے زبر دختی کر ہے۔ اور دوہ دواء ان کے مونہوں میں ڈالے تو البتہ دو، برحق ہوگا۔ لیکن رحمت خداوند کی نے چاہا کہ دواء کی اس میں رحمت ہوگا۔ کیکن رحمت خداوں کئے جا تیں، تا کہ دو اس میں رغبت کرتے ہوئے پیک راور رحمت نے چاہا کہ دواء خواہ شات، در ندگی والے اخلاق، اور حکومت کی محبت میں شیطانی خیالات عالب آ جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں پر تھی مواہ شات، در ندگی والے اخلاق، اور حکومت کی محبت میں شیطانی خیالات عالب آ جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے خواہ شات، در ندگی والے اخلاق، اور حکومت کی محبت میں شیطانی خیالات عالب آ جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے مواہ شات، در ندگی والے احلاق، اور حکومت کی محبت میں شیطانی خیالات عالب آ جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے مواہ شری کے ہیں کو تی میں خوبی میں خور پی می خور نہیں کرتے ۔ پس ان لوگوں کے حق میں میہ بات میں بانی کی نہیں ہے کہ ان ان کی خوبی ہیں خور نہیں کرتے۔ پس ان لوگوں کر تی میں میں ہے کہ ان پر جمت قائم کرنے پراکتفا کی جائے۔ بلکہ ان کے حق میں رحمت مدیب کہ وہ مجبور کئے جا کیں تا کہ ایمان ان میں داخل ہو ان کی ناک خاک آلود ہونے کے ساتھ، جیسے کڑو کی دواء زبر دی مند میں ڈالنا۔ اور مغلوب کرنانہیں ہے مگران لوگوں کوقل کرنے کے ذریعہ جن کے لئے ان میں سخت گزندا ور مضبوط بچاؤ ہے ماان کے طاقتوروں کو منتشر کرنے کے ذریعہ، اوران کے اموال چھین لینے کے ذریعہ، یہاں تک کہ وہ اس حال میں ہوجا کیں کہ دہ کسی چیز پر قدرت نہ رکھتے ہوں۔ پس اس وقت ان کے پیروکا رادران کی اولا دایمان میں داخل ہو گی رغبت اور تابعداری سے ۔ اوران کے اللہ طلاق کی تک کی طرف بنی طلاق کی شکاروں کا گناہ ہو گا'اور بھی ان کو قد کر مااوران پر جر کر ما پہنچا دیا کرتا ہے ای ان کے اور اس کی طرف بنی طلاق کے شکار وں کا گناہ ہو گا'اور بھی ان کو قد کر مااوران پر جر کر ما پہنچا دیا کر تا ہواں تک ۔ اوراس کی طرف بنی طلاق کی خالی اولا دایمان جن چنا خو آپ نے فرمایا: ' اللہ تعالیٰ توجب کرتے ہیں ان کے ای ان کی طرف بن ہوا ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں اس

مہتم بالثان اعمال میں ہے ہے۔اور آن کی طرف منسوب نہیں کیا جاتا، وہم دینے دالے ہی کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ مجرم کو آل کرنا امیر کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، نہ کہ جلاد کی طُرف۔اوروہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:'' پس تم قتل نہیں کیا، بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو آل کیا'' اور اس راز کی طرف نبی مَطلانَ اللَّہِ اَتَّارہ کیا ہے، چنا نچے فرمایا:'' سخت ناپسند کیا ان کے عرب وعجم کو'' اور آپ نے فرمایا:'' نہ کسر کی اور نہ قیص'' یعنی جاہلیت کے دین کو دین بنانے والے۔ کہ

# فضائل جهادكي حيه بنيادي

نصوص میں جہاداور آلات جہاد کے جوفضائل داردہوئے ہیں وہ چنداصول کی طرف راجع ہیں: اصل اول: جہادظم خدادندی اور اس کے البام کی موافقت ہے۔نظم خدادندی سے مراددین اسلام ہے، جوانسانوں کی بھلائی کے لئے نازل کیا گیا ہے۔اور موافقت کا مطلب وہ ہے جوابھی مشروعیت جہاد کی دوسری صلحت میں گذر چگا کہ جہاد نظام اسلامی کے لئے راہ ہموار کرتا ہے۔ پس جولوگ پحیل جہاد کے لئے مختیں کرتے ہیں: رحمت البی ان کو اپنے آغوش میں لے لیتی ہے۔ اور جواس کو رائگاں کرنے کے درپے ہوتے ہیں: اللہ کی لعنت ان پر برتی ہے۔ اور اس پُرَآ شوب دور میں جہاد کو نظر انداز کرنا خیر کیٹر ہے دی ہوتے ہیں: اللہ کی لعنت ان پر برتی ہے۔ اور اس

اصلِ دوم: جہاد پر مشقت کام ہے۔اس کے لئے سخت محنت اور جان ومال کی قربانی درکار ہوتی ہے۔اوراس کے لئے وطن اور حاجتوں کو چھوڑ نا پڑتا ہے۔ چنانچہ جہاد کے لئے وہی تیار ہوتا ہے جودین میں مخلص ہوتا ہے۔ آخرت کودنیا پر ترج دیتا ہے۔اوراللہ کی ذات پر پورا بھروسہ رکھتا ہے۔

اصل سوم: جہاد کا جذبہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کے دلوں میں ڈالتے ہیں جوفر شتوں کے مشابہ ہوتے ہیں۔اور فرشتوں سے مشابہت پیدا کرنے میں بڑا نصیبہ ور دو پخص ہے جو بہیمیت کی برائیوں،اور دل میں زنگ جمنے سے کوسوں دور ہو۔اس طرح جہاد سلامتی صدر کی علامت بن جاتا ہے۔

مگر بيد تينوں باتيں جب بيں: جب جہاداس كى شرائط كے مطابق ہو، يعنى صرف اعلائے كلمة الله پيش نظر ہو، كوئى دوسرى غرض ند ہو۔رسول الله سَلِّلَيْفَاتِيَمْ سے دريافت كيا كيا كما كي شخص بہادرى دكھانے كے لئے ياغيرت قومى سے يانام ونمود کے لئے لڑتا ہے: ان ميں سے راہِ خدا ميں لڑنے والاكونسا ہے؟ آپؓ نے فرمايا:''جواس لئے لڑتا ہے كمالله كابول بالا ہو: وہى راہِ خدا ميں لڑنے والا ہے'' (تر نہ يں ا: ۱۹۸)

اصل چہارم: قیامت کے دن جزاء بصورت عمل ظاہر ہوگی۔حدیث میں ہے:''جو بھی شخص راہِ خدامیں زخمی کیا جاتا ہے،اورکون راہِ خدامیں زخمی کیا گیا ہے،اس کواللہ تعالیٰ بخوبی جانتے ہیں،وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ زخم سے ف<del>ر کر کی کیا گیا ہے</del>۔

ځلديج

ے خون پہ رہا ہوگا: رنگ خون کارنگ ہوگا، مگراس میں مشک جیسی خوشبو ہوگی (مقلوٰۃ حدیث ۳۸۰۲) اصل پنجم : جہاد کاعمل اللہ تعالیٰ کو پیند ہے۔ اور عادۃ اس کی تحمیل چند چیزوں کے ذریعہ ہوتی ہے۔ مصارف درکار ہوتے ہیں۔ گھوڑے پالنے کی اور تیرا ندازی سکھنے کی ضرورت پڑتی ہے۔ اس لئے بیدتمام چیزیں اللہ تعالیٰ کے نزدیک پسند بیدہ قرار پائیں کے یونکہ وہ تحصیل مقصد کا ذریعہ ہیں۔ اصل شیشم : جہاد سے ملت کی تحمیل ہوتی ہے۔ اور ملت کے کاموں کی شان بلند ہوتی ہے۔ اور امردین امرلازم ہوتا ہے۔ پس جو مسلمان شعائر اللہ کا انکار کریں ان کے ساتھ بھی جہاد لازم ہوتی ہوتا ہے ہیں ہوتی ہے۔ موار مردین امرلازم ہوتا

فضائل بخوبی تمجھ میں آ جا ئیں گے۔

وفضائل الجهاد راجعة إلى أصول:

منها : أنه مو افقةُ تدبيرِ الحق و إلهامِه، فكانِ السعى في إتمامه سببًا لشمول الرحمة، و السعيُ في إبطاله سببًا لشمول اللعنة، و التقاعدُ عنه في مثل هذا الزمان تفويتًا لخير كثير .

ومنها : أن الجهاد عمل شاق، يحتاج إلى تعب، وبذل مال ومُهْجَةٍ، وتركِ الأوطان والأوطار، فلا يُقْدِم عليه إلا من أخلص دينَه لله، وآثر الآخرة على الدنيا، وصحَّ اعتمادُه على الله.

ومنها : أنَّ نـفتَ مثـلِ هذه الداعية في القلب لايكون إلا بتشبُّهِ الملائكة، وأحظاهم بهذا الكمال أبـعـدُهم عن شرور البهيمية، وأطرفُهم من رسوخ الرَّيْنِ في قلبه، فيكون معرِّفًا لسلامة صدره.

هذا كلُّه: إن كان الجهاد على شرطه، وهو ماسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حَمِيَّة، فأىُّ ذلك في سبيل الله؟ فقال: " من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله"

ومنها: أن الجزاء يتحقق بصورة العمل يوم القيامة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "لا يُكَلَّمُ أحدٌ في سبيل الله – والله أعلم بمن يُكلم في سبيله – إلا جاء يوم القيامة وجُرْحُه يَثْعَبُ دمًا : اللونُ لونُ الدم، والريحُ ريحُ المِسْك"

ومنها : أن الجهاد لما كان أمرًا مرضيًا عند الله تعالى، وهو لايتم في العادة إلا بأشياءَ من النفقات ورباط الخيل والرمى ونحوها: وجب أن يتعدى الرِّضا إلى هذه الأشياء، من جهة إفضائها إلى المطلوب.

• المَنوَر بَبَاشِيرُ ٢

رَجْمَةُ اللَّانُ الْوَالِسَعَةِ بَنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ومنها: أن الجهاد تكميلُ الملة، وتنويهُ أمرِها، وجعلُه في الناس كالأمر اللازم. فإذا حفظتَ هذه الأصولَ انكشف لك حقيقةُ الأحاديث الواردة في فضائل الجهاد.

ترجمہ: اور جہاد کے فضائل چنداصول کی طرف راجع ہیں ۔ از انجملہ : یہ ہے کہ جہادا ترظام البلی اور اس کے البام کی موافقت ہے۔ پس اس کے اتمام کی سعی شمول رحمت کا سبب ہے، اور اس کے ابطال کی سعی شمول لعنت کا سبب ہے۔ اور اس جیسے زمانہ میں جہاد کو چھوڑ بیٹھنا خیر کیٹر کوفوت کرنا ہے ۔ اور از انجملہ : یہ ہے کہ جہاد ایک دشوار کام ہے۔ وہ پخت محنت ، اور جان و مال خرچ کرنے ، اور اوطان و حاجات کو چھوڑ نے کامحتاج ہے۔ پس اس کے لئے پیش قد می وہی شخص کرتا ہے جس نے اپنادین اللہ کے لئے خالص کیا ہو۔ اور وہ آخرت کو دنیا پر ترجیح دے، اور اللہ پر اس کا اعتاد درست ہو۔ اور از انجملہ : یہ ہے کہ اس قسم کا جذبہ دول میں ڈالنا نہیں ، وہا مگر ملائکہ کی مشاہبت پیدا کرنے کے ذریعہ۔ اور لوگوں میں بڑا نصیبہ ور یہ کمال ( فرشتوں کی مشاہبت ) حاصل کرنے میں : ان میں کا سبیست کی برائیوں سے بہت دور ، اور اس کے دل میں زنگ کے جینے سببت برطرف شخص ہے۔ پس جہاد اس کے سر مشاہبت پیدا کرنے کے ذریعہ۔ اور لوگوں میں بڑا

لغات: تقاعد عن الأمر : كسى كام كونظراندازكردينا، تجهور بين منا، دلي المينان المهابية المعارين المعارين المعاري الوطو : حاجت المسالحظى : التم تفضيل حظً (ف) حظًّا : خوش نصيب مونا المسالحول في التم تفضيل : بهت زياده دور - طَرَفَه عنه : بازركهنا (رحمة الله ا: ٣١٦) ...... كَلَمَه : رَخْمى كرنا ..... تَعَبَ (ف) تَعْبًا : بهما نا \_

تصحيح: من رسوخ الرَّين في قلبه مطبوعه ميں من رسوخ الدين في قلبه تھا۔ بيچيج تينوں مخطوطوں ہے کی ہے۔ لکے

مجاہدین کے لئے جنت کے سودرجات

حدیث – رسول الله طلان کے دور نے در مایا: ''جوالله تعالیٰ پراوران کے رسول پرایمان لایا، اوراس نے نماز کا اجتمام کیا، اوراس نے ماہِ رمضان کے روز نے رکھاتو الله تعالیٰ پر ثابت ہے کہ وہ اس کو جنت میں داخل کریں۔ اس نے راہِ خدا میں جہاد کیا ہویا پنی اس زمین میں بیٹھار ہا ہو جہاں وہ جنا گیا ہے' صحابہ نے عرض کیا: ہم یہ خوش خبری لوگوں کو نہ سنادی ؟ آپ نے فرمایا: ''جنت میں سودر جات ہیں، جواللہ تعالیٰ نے راہِ خدا میں جہاد کرنے والوں کے لئے تیار کے ہیں۔ ہردو اپ نے فرمایا: ''جنت میں سودر جات ہیں، جواللہ تعالیٰ نے راہِ خدا میں جہاد کرنے والوں کے لئے تیار کے ہیں۔ ہردو میں آسان وزمین کے بقدر تفاوت ہے۔ یعنی آسان جتناز مین سے بلند ہے: او پر کا درجہ نیچ کے درجہ ات ہی بلند ہے۔ پس جب ہم الله تعالیٰ سے مانگوتو فر دوس (بہشت ہریں) مانگو یعنی اس کو حاصل کرنے کی محنت کرو۔ کیونکہ فر دوس جنت کا عمدہ اوراعلی درجہ ہے۔ اس سے او پرعرش رحمٰن ہے، اور و ہیں سے جنت کی نہریں پھوٹی ہیں'' (رواہ البخاری، فر دوس جنت کا عمدہ اوراعلی درجہ ہے۔ اس سے او پرعرش رحمٰن ہے، اور و ہیں سے جنت کی نہریں پھوٹی ہیں'' (رواہ البخاری، مقلوة حدیث ۲۷۸۷) حدیث کا مطلب بیہ ہے کہ جنت اگر چدایمان ڈمل پرضر در ملے گی ،مگریہ بات عام طور پرلوگوں کو نہ بتائی جائے ،ان کو جہاد میں مشغول رہنے دیا جائے ،تا کہ وہ جنت کے بلند درجات حاصل کریں۔ تشریح :اس حدیث کے ذیل میں شاہ صاحب قدس سرۂ نے تین با تیں بیان فرمائی ہیں : یہل

پہلی بات ۔۔ درجات کا مطلب اوران کو حاصل کرنے کا طریقہ ۔۔ آخرت میں جگہ کی بلندی: اللہ تعالیٰ کے نزدیک مرتبہ کی بلندی کا پیکر ہے۔ جیسے اللہ کی نزدیکی خوشنودی کا پیکر ہے۔ اس دنیا میں بھی اللیج پر وہی لوگ بٹھائے جاتے ہیں جوعالی رتبہ ہوتے ہیں۔

اوراللہ کے مزد یک بلندر تبہ حاصل کرنے کے لئے دوبا تیں ضروری ہیں:

ایک :معرفت ِخدادندی۔اوردہ اس طرح حاصل ہوتی ہے کہ آ دمی اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ تام کرے،اور ذکر دفکر کے ذریعہ نزد یکی حاصل کرے۔ چنانچ قر آن کی تلاوت کرنے والے کے حق میں آیا ہے کہ اس سے کہا جائے گا:'' پڑھتا جااور چڑھتا جا۔اور ٹھ ہر کھ ہر کر پڑھ جیسا تو دنیا میں پڑھا کر تاتھا۔ تیرا مرتبہ اس آخری آیت کے پاس ہے جس کو تو پڑھے گا' (مقلوۃ حدیث ۳۱۳۳ فضائل القرآن)

دوسری: جہاد کرنا۔تا کہ اس کے ذریعہ دین کی، دین کی امتیازی باتوں کی، اور دیگر ان باتوں کی خوب شہرت ہو، جن کی شہرت اللہ تعالیٰ کو پسند ہے۔ مذکورہ حدیث میں یہی بات ہے کہ جہاد رفع درجات کا سبب اس لئے ہے کہ وہ دین کی سربلندی کا ذریعہ ہے۔اور جزاء جنس عمل ہے ہوتی ہے۔ پس جہاد کا بدلہ اس کے مانند ہے۔اور جس میں بید دونوں باتیں پائی جاتی ہیں وہ ان شاءاللہ ضرور جنت کے بلند درجات کا حقد ارہوگا۔

دوسری بات – مجاہدین کے لئے سودر جات ہونے کی دجہ – مجاہدین کو جنت میں جودر جات ملیں گے دہ مختلف وجوہ ہے ہو نگے ۔ کیونکہ کمل جہاد کی مختلف شکلیں ہیں : کوئی شہسوار ہوتا ہے کوئی پیدل ۔ کوئی تیرانداز ہوتا ہے کوئی شمشیرزن۔ کوئی خشکی میں لڑتا ہے کوئی سمندریا فضامیں ۔ کوئی معمولی دشمن کو مارتا ہے کوئی خطرناک آ دمی کو، اس لئے سب کے درجات مختلف ہوں گے۔اور کمل کی ہرشکل الگ درجہ میں تتمثل ہوگی ۔

بدايت القرآن ٣:٣٠ املاحظه فرمائيس)

[١] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن في الجنة مائة درجةٍ، أعدها الله للمجاهدين "الحديث. أقول : سره: أن ارتفاع المكان في دار الجزاء تمثال لارتفاع المكانة عند الله ، وذلك بأن تَكْسِبَ النفسُ سعادتَها من التطلُّع للجبروت ، وغير ذلك ، وبأن يكون سببًا لاشتهار شعائر الله ، ودينه ، وسائر مايَرْضى الله باشتهاره ، ولذلك كانت الأعمال التي هي مظنة هاتين الخصلتين : جزاوُها الدرجات في الجنة ، فورد في تالي القرآن أنه يقال له: " اقرأ ، وارْتَق ، وَرَتَّلْ كما كنتَ تُرَتِّل في الدنيا ، وورد في الجهاد : أنه سببُ رفع الدرجات ، فإن عملَه يفيد ارتفاع الدين ، قَيُجازى بمثل ما تضمَّنه عملُه.

ثم إن ارتفاع المكانة يتحقق بوجوه كثيرة، فكل وجه يتمثل درجةً في الجنة؛ وإنما كان كلُّ درجةٍ كما بين السماء والأرض: لأنه غايةُ ما تمكَّن في علوم البشر من البُعد الفوقانيّ، فيتمثل في دار الجزاء كما تمكن في علومهم.

مجاہد کوروزہ دارشب زندہ داراطاعت شعار کے ساتھ تشبیہ دینے کی وجہ

حدیث – رسول الله مظلانیا یکی ای دریافت کیا گیا کہ جہاد کے برابر کونساعمل ہے؟ آپ نے فرمایا: ' وہ عمل تمہار ب بس کانہیں!' کیمی بات دویا تمین بار پوچھی گئی۔ آپ نے ہر باریمی فرمایا کہ '' وہ عمل تمہار ب بس کانہیں!' تیسری مرتبه فرمایا: '' راہِ خدامیں جہاد کرنے والے کی حالت : اُس روزہ دار بفل گذار، اطاعت شعار کی طرح ہے جونہ نماز سے ست پڑے، نہ روزے سے، یہاں تک کہ مجاہد لوٹ آئے!'' (مشکوۃ حدیث ۲۵۵ مریز دی ۱۹۵۱) یعنی ایک آدمی جہاد کے لئے الکا، دوسرانماز روزے میں لگا۔ وہ دن میں روزہ رکھتا ہے، اور رات میں نوافل پڑھتا ہے، اور الله کا ہر حکم ہجاد کے لئے ایک لحد کے لئے بھی عبادت موقوف نہیں کرتا، وہ عبادت گذار مجاہد کے برابر ہے۔ مگر میہ بہت دشوار عمل ہے کہ آدمی در ا ست نہ پڑے، اس لئے آپ نے فرمایا کہ '' وہ عمل تمہار ہے بس کانہیں!''

تشریح: یہاں ایک باریک سوال ہے کہ جب ایساعمل دریافت کیا گیا ہے جو جہاد کے برابر ہے، توجواب میں اس عمل کو مشتہ ادر جہاد کو مشتہ یہ بنانا جاہتے ۔جبکہ حدیث میں مجاہد کو مشتہ اور صائم وقائم کو مشبہ یہ بنایا گیا ہے، اس کی دجہ کیا ہے؟

[7] قال صلى الله عليه وسلم: "مَثَلُ المجاهدِ في سبيل الله كمثل القانت الصائم" أقول: سره: أن الصائم القانت إنما فُضَّلَ على غيره بأنه عمل عملاً شاقًا لمرضاة الله، وأنه صار بمنزلة الملائكة، ومتشبَّهًا بهم؛ والمجاهدُ إذا كان جهادُه على ما أمر الشرعُ به يُشْبِهُهُ حو أَصَنَوَمُ بَبَاشِيَنِ » جلديجم

في كل ذلك - غير أن الاجتهاد في الطاعاتِ يُسَلِّمُ فضلَه الناسُ، وهذا لايفهمه إلا الخاصة - فَشَبَّهَهُ به لينكشف الحالُ.

ترجمہ: اس کالیعنی تشید مقلوبی کاراز بد ہے کہ روزہ دار فر مانبر دار: اس کے علادہ پر بایں طور ہی برتری دیا گیا ہے کہ (۱) اس نے اللہ کی خوشنودی کے لئے سخت دشوار عمل کیا ہے (۲) اور بایں وجہ کہ دہ بمنز لد ملا تکہ کے ہو گیا ہے، اور ان کے ساتھ مثابہت اختیار کرنے والا ہو گیا ہے ۔ اور مجاہد جب اس کا جہاد اس طور پر ہوجس کا شریعت نے عظم دیا ہے تو وہ عبادت گذار کے ساتھ ان سب باتوں میں یعنی دونوں باتوں میں مشابہ ہوجاتا ہے ۔ البتہ یہ بات ہے کہ عبادات میں انتہا کی درجہ محنت کی برتری لوگ مان لیتے ہیں، اور بیٹ (جہاد) اس کو خواص ہی سمجھتے ہیں ۔ پس مجاہد کو عبادت گذار کے ساتھ تشید دی تا کہ (خود مجاہد کی) حالت واضح ہوجائے۔

جہاد کی تیاری کرنے کی ترغیب کی وجہ

پھر ضرورت پیش آئی کہ جہادی تیاری کرنے کی ،اوراس کے لئے آلات واسباب جمع کرنے کی ترغیب دی جائے۔ کیونکہ سامان حرب کے بغیر عام طور پر جہادناممکن ہے۔ اس لئے گھوڑے پالنے اور تیراندازی وغیرہ کے فضائل بیان کئے۔ اوراس کی وجہ سے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی چیز کا تھم دیتے ہیں ،اوراس ہے خوش ہوتے ہیں ،اور جانے ہیں کہ ان مقد مات کے بغیر جہادی پی میں ہو سکتی ، تو اس بات کا نقاضا ہیے کہ جہاد کے لئے تیاری کرنے کا تھم دیا جائے۔ اور سامان حرب پر خوش کا اظہار کیا جائے (چنا نچہ سورۃ الانفال آیت ۲۰ میں تھم دیا کہ تم ہے جس قد رہو سکے کفار کے اور سامان حرب مراو، قوت جمع کہ واور پلے ہوئے گھوڑ نے تیار رکھو۔ اور نبی میں تی کہ تا ہے جس قد رہو سکے کفار کے لئے سامان جنگ تیار سے مار کرنے والا کار گر ہتھیا رقوت کا مصداق ہے)

پہرہ دینے کے فضائل

حدیث – رسول الله سِطلانی الله سِطلانی الله سِطلانی الله میلانی الله میلاند میلاند میلانی الله میلاند میلاند میلانی الله میلاند میلاند میلانی الله میلاند میلاند میلانی الله میلاند میل میلاند می

حُلدينجم

ے محفوظ ہوجاتا ہے' (مفلوۃ حدیث ۳۷۹۳)اورایک روایت میں ہے:'' ہرمیت کے مل پر مہر کردی جاتی ہے، مگر جو محفوظ راہِ خدامیں پہرہ دیتا ہوا مرجاتا ہے، اس کے لئے اس کاعمل قیامت تک بڑھایا جاتا ہے، اور وہ قبر کی آزمائش سے محفوظ ہوجاتا ہے' (مفلوۃ حدیث ۳۸۲۳)

تشريح ان احاديث ميں چارباتيں بيان كى گئى ہيں جودرج ذيل ہيں:

دوسری بات ۔ چوکیداری کاما ہے رمضان کے روز وں اور نفلوں سے بہتر ہونا۔ چوکیداری ایک دشوارعمل ہے۔ اور روز وں اور نفلوں جیسی ریاضت ہے، بلکہ اس سے بڑھ کر یہیں جس طرح اُن عبادات سے ہیمیت نابود ہوتی ہے، راہِ خدا میں پہرہ دینے سے بھی ہیمیت فنا ہوتی ہے۔اور روز وں سے ہیمیت کا زور ٹوٹے کی تفصیل رحمۃ اللہ (۱۰۴٬۴) میں ہے۔

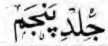
تیسری بات — پہرہ دینے والے کے عمل کوموت کے بعد جاری رکھنا — جہاد کا حال عمارت کے حال جیسا ہے۔ جیسے دیواریں بنیاد پر کھڑی ہوتی ہیں، اور حیوت دیواروں پڑ تمق ہے، اسی طرح جہاد کا بعض برینی ہوتا ہے ۔ اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ الحکے مہماجرین وانصار: قریش اوران کے حوالی موالی کے اسلام کا سبب تھے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے قریش کے ذریعہ عراق وشام کو فتح کرایا۔ پھر ان مسلمانوں کے ذریعہ فارس وروم کو فتح کرایا۔ پھر ان کے ذریعہ ہندوستان، ترکستان اور سوڈان فتح کرایا۔ اس طرح جہاد کا فائدہ دن بدن بڑھتا گیا۔ پس جہاد: اوقاف ، مسافرخانوں اور دیگر صدقات

چوتھی بات ۔ قبر کی آ زمائش سے حفاظت ۔ منگرونگیر کی طرف ہے آ فت اس منافق پر آ تی ہے جس کا دل اسلام پر مطمئن نہیں۔اوردہ دینِ اسلام کی نصرت کے لئے آمادہ نہیں۔اور پہرہ دینے دالا،اگر مقررہ شرط کے مطابق پہرہ دے، تو ۔ <u>و نوئٹ زور نہیکا شرن</u> کھ

| جُلدَپَنْجَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | rn2                                                                                                             | جمِبْهُاللَّايُالوَاسَعِبْ         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| ردومددگارہوسکتاہ۔ پھزاے منک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ن ہوسکتا ہے؟ نہ اس سے کوئی بڑا دین کا ناصر                                                                      | ں سے بردادین کی تصدیق کرنے والاکوا |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 | يىر يىياۋر بوسكتا ب؟!              |
| ل الجهادُ في العادة إلا بها،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | يب في مقدِّمات الجهاد، التي لايتأتَّو                                                                           | ثم مسَّت الحاجةُ إلى الترغ         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لأن الله تعالى إذا أمر بشيئ، ورَضِيَ ب                                                                          |                                    |
| and the second se | The second se | المقدمات: كان من موجبه الأمر       |
| سيام شهر وقيامه، وإن مات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | من الدنيا ومافيها" وأنه: " خير من ص                                                                             |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لَه، وأُجرى عليه ززقُه، وأَمِنَ الفَتَّانَ"                                                                     |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ن الدنيا ومافيها :فلأن له ثمرةً باقي                                                                            |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 | نِعَم الدنيا لامحالة زائل.         |
| على البهيمية لله وفي سبيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بهر وقيامه : فلأنه عملٌ شاقٌ، يأتي ع                                                                            |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 | الله، كما يفعل ذلك الصيامُ والقي   |
| لة البناء: يقوم الجدار على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بهادَ بعضه مبنى على بعض، بمنز                                                                                   |                                    |
| 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                 | الأساس، ويقوم السقف على الج        |
| مول قريش ومَن حَولهم في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بهاجرين والأنصار كانوا سبب دخ                                                                                   |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | دى هؤلاء العراق والشامَ، ثم فتح الله                                                                            |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | بؤلاء الهند والترك والسودان، فالنف                                                                              |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الأوقاف والرباطات والصدقات الج                                                                                  |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | منكرَ والنكيرَ : فإن المهلكةَ منهما ع                                                                           |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | م يَنْهَضُ لنصرته، أما المرابطُ على ش                                                                           |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 | تصديقه، ناهضُ العزيمة على تم       |
| ر قرار را مدر ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1                                                                                                               |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | یہ ہیں(۱) کالرباط میں رباط بمعنی رباط الخیل<br>کہ ہاری دائ <sup>ت</sup> وں (سربی الدیک فرمز میں <sup>(1</sup>   |                                    |
| مس ين ذالنا_اور فتانا القبر : مشم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | كرناالفَتَّان(اسم مبالغه)فتنه فتونًا : آزماً                                                                    |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 | يرالمهلكة: بلاكتالناهض:<br>مريد مخ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | طوطہ کراچی سے بڑھایا ہے۔                                                                                        | تصحيح: بل أكثر من ذلك: مخ          |

٥ فيسترفر بتباشيك ٢

رجمة اللاالواسعة



# جہاد کے لئے دی ہوئی چیز کوصد قد کہنے کی وجہ

حدیث (۱) ۔ رسول اللہ ﷺ یکھڑ نے فرمایا:''جس نے مجاہد فی سبیل اللہ کے لیے سامانِ جہاد فراہم کیا اس نے جہاد کیا۔اورجس نے مجاہد کے گھر کی خبر گیری کی اس نے جہاد کیا'' (مشکوۃ حدیث ۳۷۹۷)

حدیث (۲) ۔۔. رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''بہترین صدقات : راہِ خدامیں خیمہ کا سابیہ، راہِ خدامیں خادم کا عطیہ، اور راہِ خدامیں جوان افٹنی دینا: ہیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۸۲۷) یعنی جہاد کے چندہ میں سیہ چیزیں دینا بہترین خیراتیں ہیں، کیونکہ سی چیزیں مجاہدین کے لئے بہت کارآمد ہیں۔

ای طرح راہ خدامیں خیمہ، خادم اور سواری دینا بھی جہاد ہونا چاہئے، پھر دوسری حدیث میں ان کوخیراتیں کیوں کہا گیاہے؟ جواب: پہلی حدیث میں مجاہد کے تعلق سے جو دو کام کئے گئے ہیں، دہ چونکہ مجاہد کا راست تعاون ہیں، اس لئے ان کو جہاد قرار دیا۔ اور جو چیزیں جہاد کے چندہ میں دی جاتی ہیں، ان پر پہلے حکومت قبضہ کرتی ہے، پھر دہ مجاہدین تک پینچتی ہیں۔ اور ضروری نہیں کہ دہ ان تک پینچیں، حکومت مسلمانوں کی دیگر ضروریات میں بھی ان کوخرچ کر سکتی ہے، بھر دہ مجاہدین تک کہا گیا۔ کیونکہ جہاد کے مقصد سے یاصد قد میں دی ہوئی چیز وں سے اصل مقصود مجاہدین اور فقراء کی اس لئے ان کو نصرت داعانت کے اس محاد کے چندہ میں دی ہوئی چیز وں سے اصل مقصود مجاہدین اور فقراء کی اعانت ہے۔ اس لئے ان کو صد ق

#### مجاہد کا قیامت کے دن ہر نے زخموں کے ساتھ آنا

حدیث — رسول الله سِلالله ﷺ نے فرمایا:''جو خص راہ خدامیں زخمی کیا جاتا ہے — اور الله تعالیٰ اس کو بخوبی جانے ہیں ہیں جوراہ خدامیں زخمی کیا جاتا ہے — وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کے زخم سے خون یہ رہا ہوگا، رنگ خون کارنگ ہوگا، مگر خوشبو مشک جیسی ہوگی'(مشکو ۃ حدیث ۳۸۰۲)

تشریح: قیامت کے دن شہید کے بیہ ہرے زخم اس کی جزائے خیر ہوں گے۔اوروہ ان سے لطف اندوز ہوگا۔''مشک جیسی خوشہوٰ' میں اس طرف اشارہ ہے۔اور اس بات کو سمجھنے کے لئے تین با تیں جانی ضروری ہیں:

ا \_\_\_\_ اعمال اپنی ہیئت وصورت کے ساتھ لیعنی محماھی نفس کے ساتھ چپک جاتے ہیں۔لہذا شہید کی''صورتِ شہادت''بھی اس کے نفس کے ساتھ وابستہ ہوجاتی ہے۔ یہ صفون نفصیل ہے رحمۃ اللہ (۲۳۲۱) میں گذر چکاہے۔ ۲ \_\_ عمل اور اس کی جزاء میں تضایف ہے۔ یعنی ایک کاسمجھنا ووسر نے پر موقوف ہے، جیسے ابوت و بنوّت (تفصیل معین الفلسفہ ساماد ۲۸ میں ہے) اس لئے عمل میں جزاء کی شان پیدا ہوجاتی ہے، اور جزاء میں عمل کا اثر پہنچ جاتا ہے۔ اس کی حسّی مثال \_\_\_\_\_ نوئٹر کو کہنا شین کہ اس کی حسن میں جزاء کی شان پیدا ہوجاتی ہے، اور جزاء میں عمل کا اثر پہنچ جاتا ہے۔ اس کی حسن یہ ہے: ملازم کومہینہ ختم ہونے پرجوتخواہ ملتی ہے وہ اس کی مہینہ بھر کی محنت ہے۔اور وہ مہینہ بھر جو کام پر حاضر کی دیتا ہے وہ بامید تنخواہ دیتا ہے۔اسی طرح شہید کی صورت ِشہادت میں بھی جزاء کی شان جلوہ گر ہوجاتی ہے۔ ۳ سے مجازات کا مدارمما ثلت پر ہے۔آخرت میں نعمت وراحت عمل کی قریب ترین صورت میں متمثل ہونگی۔حدیث میں ہے کہ جیسا جانو رقربان کیا ہوگا ویسا ہی آخرت میں ملے گا (مشکوۃ حدیث سے ۱۴ سے اور الاحاسے یہ )البتہ مما ثلت میں آخرت کے احوال کالحاظ ہوگا۔

119

جب بیہ باتیں جان لیں تواب بیہ بات آ سانی سے تبحھ میں آ جائے گی کہ جب قیامت کے دن میدانِ محشر میں شہید حاضر ہوگا تواس پراس کاعمل ظاہر ہوگا، یعنی وہ ہرے زخموں کے ساتھ آئے گا،اور وہ ان سے لطف اندوز ہوگا۔

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "من جَهَّز غازِيا في سبيل الله فقد غزا، ومن خَلَفَ غازيا في أهله فقد غزا" وقال صلى الله عليه وسلم: " أفضلُ الصدقة ظِلُّ فسطاطٍ في سبيل الله" ونحوُ ذلك. أقول: السر في ذلك: أنه عملٌ نافع للمسلمين، يترتب عليه نصرتُهم، وهو المعنِيُّ في الغزو والصدقة.

[٣] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يُكُلَم أحد في سبيل الله - والله أعلم بَمن يُكلم في سبيل الله - والله أعلم بَمن يُكلم في سبيله - إلا جاء يوم القيامة وجُرحه يَثْعَبُ دما: اللون لون الدم، والريح ريح المسك" أقول: العمل يلتصق بالنفس بهيئته وصورته، ويَجُرُّ ما فيه معنى التضايف بالنسبة إلى

العمل، والمجازاةُ مبناها على تمثل النعمة والراحة بصورةِ أقربِ ماهناك، فإذا جاء الشهيدُ يوم القيامة ظهر عليه عملُه، وتَنَعَّمَ به بصورة مافي العمل.

رجمت الله الواسعة لغت معنيقٌ به (اسم مفعول) توجه طلب بات معني بالأمر عنايةً: توجد دينا، بيش نظرر كهنا-تر كيب: يَجُو كافاعل هو صمير جمل كى طرف راجع ب، اور مافيه معنى التضايف : مفعول به ب-اور فيه كي صمير جزاء كى طرف راجع ب\_اور صلدكامن محذوف ب أى مافى الجزاء من معنى التضايف إلخ. تصحيح : معنى التضايف مطبوعه صديقي وغيره مين معنى التضاعف ب، جس ك معنى بين : دو گنا مونا - بير تقحيف ب- تصحيح تتنوں مخطوطوں سے کی ب-\$

شہداءکوروزی دینے کی وجہ

سورة آل عمران آیات ۲۹ او ۲۰ این ارشاد پاک ہے: ''جولوگ اللہ کی راہ میں مارے گئے ان کومرا ہوا خیال نہ کرو، بلکہ وہ زندہ ہیں، اپنے پروردگارکے پاس دوزی دیئے جارہے ہیں۔وہ اُن نعمتوں پرخوشیاں منارہے ہیں جوان کواللہ نتعالیٰ نے اپنے فضل سے عطافر مائی ہیں''

حدیث \_\_\_\_\_ مذکورہ آیت کی تفسیر میں رسول اللہ سلالی کی نظارت کی روحیں سزرنگ کے پرندوں کے پوٹوں میں ہیں۔ان کے لئے عرش کے ساتھ لٹکے ہوئے فانوس ہیں۔وہ جنت میں جہاں چاہتی ہیں جاتی ہیں۔پھران فانوسوں میں بسیرا کرتی ہیں'(مشکوۃ حدیث ۳۸۰۴)

تشریح: یہاں ایک سوال ہے کہ مرنے کے بعد تو کھانے پینے کی حاجت نہیں رہتی۔ پھر شہداءکوروزی کیوں دی جاتی ہے؟ اورا گرحاجت ہے تو کم از کم سبھی صالحین کوروزی دی جانی چاہئے ، شہداء کی تخصیص کی وجہ کیا ہے؟ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جولوگ راہ خدامیں شہید کئے جاتے ہیں ان میں دوبا تیں ایک ساتھ پائی جاتی ہیں:

کیہلی بات: موت کے بعد بھی ان کانسمہ (روح حیوانی جس کا کھانے پینے تے علق ہے) کامل وکمل باقی رہتا ہے۔ دنیوی زندگی میں وہ جن (کھانے پینے کے) تصورات میں ڈوبے ہوئے تصوہ پاش پاش نہیں ہوجاتے۔ان کا حال ایسا ہے جیسے کوئی شخص کاروبار میں مشغول ہو،اور ذراد ہر کے لئے سوجائے ۔ اور دیگر اموات کی صورتِ حال اس سے مختلف ہے۔ وہ موت سے پہلے ایسے سخت امراض میں مبتلا کئے جاتے ہیں جوان کے مزاج میں تبدیلی پیدا کردیتے ہیں۔اور بہت سی دنیو کی باتیں بھلادیتے ہیں۔

دوسرى بات: الله تعالى كى وه مهربانى جوانتظام عالم كى طرف متوجه ب، اورجس سے حظیرة القدس اور ملائكه مقربین لبريز بين يعنى وه رحمت ان كاخاص حصه ب: وه مهربانى شهيدكوا پنى آغوش ميں لے ليتى ب\_ اس ليح جب شهيدا قامت وين كى محنت ميں ہمة تن مشغول ہونے كى حالت ميں دنيا ہے گذرجا تا ہے تو بارگاہِ عالى اور شهيد كے درميان ايك كشاده راه - يونو كَمَنْ تَمَرْ بَبَلْشِيَنْ بِي

| جُلِدِيَنْجَبُمُ                               | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | رجعة اللانا الواسعة                                                                                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| راس پراللد تعالیٰ کی مثالی رنگ میں             | ے اس پ <sup>ز</sup> جمتیں اور راحتیں نازل ہوتی ہیں۔ اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | کھول دی جاتی ہے۔ اور بارگا و مقد س                                                                              |
|                                                | کے تصورات کے لحاظ سے جزاء تمثل ہوتی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                 |
|                                                | ے عجیب احوال رونماہوتے ہیں۔مثلاً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                 |
| ہ۔اوروہ نوعیت بیہ ہے کہ وہ حاملین              | باتھا یک خاص نوعیت کے لیکی ہوئی متمثل ہوتی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ا۔ شہید کی روح عرش الہی کے۔                                                                                     |
|                                                | . اور بارگاه عالی کی طُرف اس کی خاص توجه ہوجاتی ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عرش فرشتوں میں شامل کر لی جاتی ہے۔                                                                              |
|                                                | بندوں کے بدن متمثل ہوتے ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲ ۔ ان کے لئے سزرنگ کے پر                                                                                       |
| ن ایس ب، جیسے زمینی جانوروں کی                 | لئے ممثل ہوتے ہیں کہ فرشتوں سے ان کی نسبت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (الف)اور پرندول کے بدن اس ۔                                                                                     |
| دگام بیں: موٹا ہونا،خوب کھانا،اور              | کے احکام ظہور پذیر ہونے میں حیوانیت کے ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نسبت پرندوں سے: اجمالی طور پرجنس.                                                                               |
| . بیں، اور پرندوں میں ناقص ، اسی               | یت کے بیداحکام چو پایوں میں کامل ظاہر ہوتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | خوب كام كرنا دغيره _جس طرح حيوان                                                                                |
| نہدا ،فرشتے نہیں ہیں، بلکدان کے                | ل،اور شہداء میں ناقص ظاہر ہوتے ہیں۔ کیونکہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | طرح ملكيت كاحكام فرشتول يسكام                                                                                   |
|                                                | and the second of the second se | مشابه بیں،اس لئے ان کو کم ترحیوانات                                                                             |
|                                                | ں لیتے ہوتے ہیں کہ بیخوشمارنگ ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                 |
| رت میں پائی جاتی ہیں، شہداء کے                 | ں اور تعمیم میں ووں اور بھونے ہوئے گوشت کی صو<br>مدید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                 |
|                                                | میں شمل ہوتی ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | لئے وہعتیں جنت کی روزی کی صورت                                                                                  |
| لى سَبِيْلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا، بَلْ أَحْيَاءً | قوله تعالى: ﴿وَلاَتَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | [٤] وقال عليه السلام في                                                                                         |
| معلّقة بالعرش، تَسْرح في                       | احُهم في جوف طير خُضْرٍ، لها قناديلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عِنْدَرَبِّهِمْ يُرْزَقُوْنَ ﴾ الآية: " أرو                                                                     |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الجنة حيث شاء ت، ثم تأوى                                                                                        |
| -                                              | الله يجتمع فيه خصلتان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أقول: الذي يُقتل في سبيل                                                                                        |
| تى كانت منغمسةً فيها في                        | تُه وافرةً كاملةً، لم تضمحلَّ علومُها ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إحداهما :أنه تَبقى نَسم                                                                                         |
| خلاف الميت الذى ابتكى                          | رجل مشغولٍ بأمر معاشه، ينام نومةً، ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حياتها الدنيا، وإنما هو بمنزلة                                                                                  |
|                                                | وتُنْسِيه كثيرًا مماكان فيه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بأمراض شديدة، تُغَيِّرُ مزاجَه،                                                                                 |
| لَم، والممتلئ منها حظيرة                       | حمةُ الإلَّهية، المتوجهةُ إلى نظام العا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | والثانية : أنه شملته الر                                                                                        |
| عى في إقامة دين الله، فُتح                     | فلما زهقتْ نفسُه، وهي ممتلئةٌ من الس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | القدس والملائكةُ المقربون،                                                                                      |
| مةُ والراحةُ، وتَنَفَّسَتْ إليه                | فَجٌّ واسعٌ، ونزل من هناك الأنسُ والنعم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | the second se |
|                                                | مثل الجزاءُ حسبما عنده.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حظيرةُ القدس نَفَسًا مثاليًا، فيت                                                                               |
| الموتوريتاليتر ٥-                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 |

رجمة اللاي الواسعة

#### Mar

فتركبت من اجتماع هاتين الخصلتين أمور عجيبةٌ: منها : أنه تتمثل نفسُه معلقةً بالعرش بنحوٍ مَّا، وذلك: لـدخوله في حملة العرش، وطموح همتِه إلى ماهنالك. ومنها : أنه تـمثَّل له بدن طير أخضر : فكونُه طيرًا : لأنه من الملائكة بمنزلة الطير من دواب الأرض في ظهور أحكام الجنس إجمالاً؛ وكونُه أخضر : لحسن منظره. ومنها: أنه تتمثل نعمتُه وراحتُه بصورة الرزق، كما كان يتمثل النعمةُ في الدنيا بالفواكه والشَّوَاءِ.

شرعى اورغير شرعى جهادوں ميں امتياز

پھر بیہ بات ضروری ہے کہ شرعی اور غیر شرعی جہادوں میں امتیاز کیا جائے۔ کیونکہ دونوں بظاہر یکساں نظرآتے ہیں۔ حالانکہ شرعی جہاد سے نفس سنور تاہے،اور غیر شرعی جہاد ہے بگڑ تاہے۔

شرعی جہاد دو مقاصد کے لئے ہے: ایک: فتبیلہ، شہر، مملکت اور ملّت کے ظلم وا نتظام کے لئے۔ دوم: مجاہدین کے نفوس کی یحمیل وتہذیب کے لئے۔ جس جنگ میں بیہ مقاصد نہ ہوں وہ شرعی جہاد نہیں، جیسا کہ درج ذیل حدیث سے معلوم ہوتا ہے: حدیث – ایک صاحب نے پوچھا: ایک شخص مال نینیمت کے لئے لڑتا ہے، دوسرانا موری کے لئے، اور تیسرا بہا دری کا جو ہر دکھانے کے لئے: ان میں سے راہِ خدا میں لڑنے والاکون ہے؟ رسول اللّٰہ مَطلاً تَقَالَیَہُ مَالیَٰ نَشری کے اللّٰہ واس کے لئے لڑتا ہے، دوسرانا موری کے لئے ، اور تیسرا بہا دری اللّٰہ تعالیٰ کا بول بالا ہوو، میں راہِ خدا میں لڑنے والاکون ہے؟ رسول اللّٰہ مَطلاً تَقَالَیْ نِی میں کے لئے کہ اللّٰہ تعالیٰ کا بول بالا ہوو، میں راہِ خدا میں لڑنے والاکون ہے؟ سول اللّٰہ مَطلاً تَقَالَیْتَ اِلَیْ ہُی میں ا

تشریح اللہ کے دین کی سربلندی کے لئے جو جنگ کرتا ہے وہی شرعی جہاداس لئے ہے کہ اعمال تو ڈھانچ ہیں۔ان میں جان نیتوں سے پڑتی ہے۔روح کے بغیر جسم لاش (لاشیسیٰ) ہے۔ پس جیسی نیت ہوگی ویساعمل ہوگا۔ پہلے تین شخصوں کی نیت حو نوئے نوٹر ہیکلیئے کہ

رحمته الله الواسعة ځلديج rgr سیح نہیں،اس لئے وہ شرعی جہاد نہیں۔اور جواللہ کابول بالاکرنے کیلیے لڑتا ہے،اس کی نیت صحیح ہے،اس لئے وہی شرعی جہاد ہے۔ محض نيت ي ثواب كب ملتاب؟ بمحی محض نیت پرنواب ملتاہے۔ کیونکہ روح جسم کے بغیر بھی پائی جاتی ہے۔اورا بیااس وقت ہوتا ہے جب کسی ساوی عذر کی وجہ ہے عمل فوت ہوجائے۔ آ دمی کی اپنی کوتا ہی اس میں شامل نہ ہو، مثلاً آ دمی نابینا، بوڑ ھایا لولا ہونے کی وجہ ہے جہاد میں شرکت نہ کر سکے۔ پاکسی زمانہ میں جہاد جاری نہ ہو، توالی صورت میں جہاد کی کچی نیت پر بھی \_\_\_\_اور اللہ تعالیٰ کو خوب معلوم ہے کہ س کی نیت کی ہے ۔ جہاد کا ثواب ملے گا۔ درج ذیل حدیث اس کی دلیل ہے: حدیث — نبی ﷺ غزوهٔ تبوک ہے مراجعت فرماہوئے۔جب مدینہ قریب آیا تو فرمایا:'' مدینہ میں کچھلوگ ایسے ہیں کہتم جوبھی راستہ چلے ہو، یا جوبھی میدان طے کیا ہے وہ تمہارے ساتھ تھے'' اور ایک روایت میں ہے:'' وہ تمہارے ساتھ ثواب میں شریک تھے' صحابہ نے عرض کیا: یارسول اللہ! مدینہ میں رہتے ہوئے؟ آپؓ نے فرمایا:'' مدینہ میں رہتے ہوئے۔ کیونکہ ان کوعذرنے روک رکھاہے '(مشکوۃ حدیث ۳۸۱۵) اورا گرکوتاہی کی وجہ سے عمل فوت ہوا ہے تو اجر کا مستحق نہیں۔ کیونکہ اس کی نیت کی نہیں۔ کی نیت وہ ہے جس برعمل مرتب ہو۔ضعف نیت پراجرنہیں ملتا۔ ثم مست الحاجةُ إلى تمييز ما يُفيد تهذيبَ النفس ممالا يُفيدُه، وهو مشتبةٌ به، فإن الشرع أتى بأمرين: بانتظام الحي والمدينة والملَّة، وبتكميل النفوس: قيل: الرجلُ يقاتل للمغنم، والرجلُ يقاتل للذِّكر، والرجلُ يقاتل لِيُرى مكانُه، فمن يقاتل في سبيل الله؟ قال صلى الله عليه وسلم: " من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله" أقول : وذلك لما ذكرنا من أن الأعمال أجساد، وأن النياتِ أرواح لها، وإنما الأعمال بالنيات، ولا عبرة بالجسد إلا بالروح. وربما تفيد النية فائدة العمل، وإن لم يقترن بها؛ إذا كان فوتُه لما نع سماوى، دون تفريط منه، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " إن بالمدينة أقوامًا، ماسرتم مسيرا، ولا قطعتم واديا، إلا كانوا معكم، حَبْسَهم العذر" وإن كان من تفريطٍ: فإن النية لم تَتِمَّ حتى يترتب عليها العمل. ترجمه، واصح ب-وهو مشتبه به ترجمه، اورتهذيب فس كافائده دين والاجهاد ملتاجلتا بنه فائده دين وال جهاد - قوله: وإن لم يقترن بها: اگر چمل - ندملا مولين عمل وجود مين ندآيا مو، صرف نيت كي مو-٥ الموزير بياليترار ٥

جُلدَ پَنجَم

# جہاد چھوڑ دینا قوم کی ذلت کا سبب ہے

حديث (۱) – رسول اللد سلاية في فرمايا بو مركب تطور ول كى بييثانيوں ميں با" (متفق عليه مشكوة حديث ۳۸۶) حديث (۲) – رسول اللد سلاية في فرمايا بو تطور ول كى بييثانيوں ميں قيامت تك خير بندهى موئى بے اثواب يا غنيمت ! " (مشكوة حديث ۳۸۶۷)

حدیث (۳) ۔ رسول اللہ ﷺ ﷺ نے فرمایا:''جبتم ہیچ عینہ کرنے لگو، بیلوں کی دُمیں پکڑلو، اور کھیتی باڑی پر خوش ہوجا وُ، اور جہاد تُح دو، تو اللہ تعالیٰ تم پر ذلت مسلط کر دیں گے، جسے اس وقت تک نہیں ہٹا ئیں گے جب تک تم اپنے دین ک طرف نہ لوٹو!''(ابوداؤدحدیث۳۳۶)

تشریح: نبی مَطلانیَوَیَیَم کی بعثت خلافت ِعامہ کے لئے ہوئی ہے۔سورۃ الصّف آیت ۹ میں ارشاد پاک ہے: ''اللّٰہ وہی ہیں جنھوں نے اپنے رسول کو ہدایت اور سچا دین دیکر بھیجا، تا کہ وہ اس کو تمام ادیان پر غالب کر دیں، گومشر کمین کیسے ہی ناخوش ہوں!''اور آپ کے دین کا غلبہ دیگر ادیان پر جہادہی کے ذریعہ تحقق ہوسکتا ہے۔اور جہاد اسباب کی فراہمی پر موقوف ہے۔اور گھوڑے بہترین سامانِ جہاد ہیں،اس لئے ان کو تیارر کھنے کی ترغیب دی۔

اور جب مسلمان جہاد چھوڑ دیں گے، بیلوں کی دُمیں پکڑلیں گے،اور مکارم اخلاق ہے رشتہ تو ڑلیں گے،غریبوں کا تعادن کرنے کے بجائے ان کاخون چونے لگیں گے تو ان پر ذلت مسلط کر دی جائے گی۔اور دوسرے مذاہب والے ان پر غالب آ جائیں گے۔اور بیصورت حال اس وقت تک نہیں بدلے گی جب تک وہ دین کی طرف نہیں لوٹیں گے،اور جہاد شروع نہیں کریں گے۔

#### كھوڑ بے كاچارہ پائى اورلىد پيشاب تولا جائے گا

حدیث ۔ رسول اللہ سِلانیَّیَاتَیَلی نے فرمایا:''جس نے اللہ تعالیٰ پرایمان رکھتے ہوئے،اوراس کے وعدہ کی تصدیق کرتے ہوئے راہِ خدا میں کوئی گھوڑا پالا تو اس کی شکم سیری وسیرانی، اور اس کی لید پیشاب قیامت کے دن اس کی تراز و میں ہوگی'(مشکوۃ حدیث ۳۸۶۸)

تشریح: بیہ چارہ پانی اورلید پیشاب دنیا والانہیں، بلکہ اس کا اجروثواب ہے۔ جب گھوڑ اپالنے والے نے ان چیز وں میں مشقت برداشت کی تو اس کا بیمل اس کے نفس کے ساتھ چپک گیا۔ پھرممل اوراس کی جزاء میں اضافی تعلق ہونے کی وجہ سے صورت عمل میں جزاء کی شان پیدا ہوگئی۔ چنانچہ قیامت کے دن اس کی جزاء بصورت عمل تمثل ہوگی (اس کی تفصیل ابھی شہید کے ہرے زخموں کے بیان میں گذر چکی ہے) سے ایک زور پیکلیئے تابہ کی

تیرسازی، تیراندازی اور مجاہد کو تیردینے کی فضیلت

حدیث (۱) ۔۔.. رسول الله سلان الله سلان الله سلان الله الله الله عن الله تعرک وجه ستین شخصوں کو جنت میں داخل کرتے میں : اس کے بنانے والے کو، جس نے بدا میر تو اب اس کو بنایا ہے، اور اس کے چلانے والے کو، اور چلانے کے لئے دینے والے کو (خواہ وہ اس کا مالک ہو، یا صرف میدان میں پہنچار ہا ہو) پس تیر اندازی کرو، اور شہ سواری سیکھو۔ اور تیر اندازی مجھے شہ سواری سے زیادہ پسند ہے۔ ہروہ کام جس سے آدمی دل بہلاتا ہے بے کار ہے۔ مگر کمان سے تیر چلانا، گھوڑ کو سید هانا، اور ہیوی سے دل گھی کرنا: پس بیشک مدیر تن کام بیں '(مشکو ۃ حدیث ۲۸۷)

حدیث (۲) ۔۔ رسول اللّٰہ سَلِّیْفَائِیَّ نِے فَر مایا:''جس نے راہِ خدامیں تیر چلایا: وہ اس کے لیے غلام آ زاد کرنے کے برابر ہے'(مشکوۃ حدیث۳۷۷۳)

تشریح: اللہ تعالی کے علم میں بیہ بات ہے کہ ان چیز وں کے بغیر کفار کو دبایانہیں جاسکتا۔ اور کفار کو زیر کرنا اور ان کے کفر دظلم کا خاتمہ کرنا اللہ تعالی کو پسند ہے۔ اس لئے اللہ کی وہ خوشنو دی ان چیز وں کے ساتھ متعلق ہوگئی۔ اور بیرکام بھی باعث اجر قرار پائے۔

قال صلى الله عليه وسلم: " البركة في نواصى الخيل" وقال عليه السلام: " الخيلُ معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة: الأجرُ والغنيمة"

اعلم : أن النبى صلى الله عليه وسلم بُعث بالخلافة العامة، وغلبة دينِه على سائر الأديان لا يتحقق إلا بالجهاد، وإعداد آلاتِه، فإذا تركوا الجهادَ، واتبعوا أذنابَ البقر : أحاط بهم الذل، وغلب عليهم أهلُ سائر الأديان.

قال صلى الله عليه وسلم: " من احتبس فرسًا في سبيل الله، إيمانا بالله، وتصديقًا بوعده، فإن شِبَعَه، وَرَيَّه، ورَوْثَه، وبولَه في ميزانه يوم القيامة"

أقول : ذلك: لأنه يتعانى في عَلَفه وشرابه، وفي رَوثه وبوله، فصار عملُه ذلك متصورًا بصورة ماتعانى فيه، فيظهر يوم القيامة كلُّ ذلك بصورته وهيئته.

قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله يُدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة : صانعَه، يحتسب في صَنعه، والرامي به، ومُنَبِّلَه" وقال عليه السلام: " من رمى بسهم في سبيل الله، فهو عِدْلُ مُحَرَّرٍ " أقول : لما عَلِمَ الله تعالى أن كَبْتَ الكفار لايتم إلا بهذه الأشياء : انتقل رِضا الحق بإزالة الكفر والظلم: إلى هذه.

23

ترجمہ: اور وہ بات یعنی مذکورہ چیز وں کا میزان عمل میں ہونا اس لئے ہے کہ اس نے مشقت برداشت کی ہے گھوڑے کے چارےاوراس کے پانی میں،اوراس کی لیداور پیشاب میں، پس اس کے بداعمال خیال کئے ہوئے ہو گئے اس چیز کی صورت کے ساتھ جس میں اس نے مشقت برداشت کی ہے۔ پس ظاہر ہونگی بدسب چزیں قیامت کے دن اپنی بیئت وصورت کے ساتھ 23 23

اصحاب اعذار کے لئے جہادمعاف ہونے کی وجہ

سورة الفتح آيت امين ارشادياك بي "نهاند ه يركوني كناه ب، اورند كنكر بركوني كناه ب، اورنه بيار يركوني كناه ب سورة التوبيآيت ٩١ ميں ارشاد پاک ہے : ' کم طاقت لوگوں پرکوئی گناہ نہيں، اور نہ بياروں پر، اور ندان لوگوں پر جن کو خرچ کرنے کومیسر نہیں''

حديث - أيك صاحب رسول اللد سلانية يتلم كى خدمت ميس حاضر ہوئ، اور انھوں نے جہاد ميں شريك ہونے كى اجازت طلب کی۔ آپؓ نے پوچھا: '' کیا تیرے ماں باپ زندہ ہیں؟'' اُنھوں نے کہا: ہاں! آپؓ نے فرمایا: '' توان دونوں میں جہاد کر' اور ایک روایت میں ہے: '' پس آپ لوٹ جا کیں اور ان دونوں کے ساتھ اچھی طرح رہیں' (مشکوۃ حدیث ۲۸۱۷) غالبًا صورت واقعہ بیہ ہوگی کہ جہاد کے لئے جتنی تعداد مطلوب ہوگی وہ حاصل ہوچکی ہوگی۔اب بیصاحب باہرےآئے ہیں اور جہاد میں شرکت کے خواہاں ہیں۔اس لئے ضرورت نہ ہونے کی وجہ سے نبی سَلایْتُوَاتِيلم نے ان کو حسن تد بیر سے واپس کر دیا۔

تشريح بسجمى لوگوں كاجہاد کے لئے نكل جانا امور معاش كوفاسد كرديتا ہے۔ چنانچہ سورة التوبہ آيت ١٢٢ ميں ارشاد پاک ہے: ''مسلمانوں کو بیرنہ چاہئے کہ سب کے سب جہاد کے لئے نگل کھڑے ہوں'' حسب ضرورت ہی لوگوں کو نگانا چاہئے۔ بے ضرورت بھیڑ بے فائدہ ہوتی ہے، اوران کے مصارف کابار بھی پڑتا ہے۔ پھر جہاد کے لئے ان لوگوں کونگانا چاہئے جومعذور نہیں۔معذوراول تو مجبور ہیں، پھران ہے کوئی معتد بہ فائدہ بھی نہیں پہنچ سکتا۔ بلکہ بھی ان کوساتھ لے جانا ضرررسال ہوجاتا ہے۔

# جنگ میں بھا گنا کیوں حرام ہے؟ اور دس گنا ہے دو گنا تک تخفیف کی وجہ

سورة الانفال آیات ۱۹ و ۲۱ میں ارشادیاک ہے: "اے ایمان والواجب تم كافروں سے دوبد ومقابل ہوجاؤتو ان سے پشت مت پھیرنا۔اور جو محص ان سے اس موقعہ پر پشت پھیر سے گا۔ مگر جولز انی کے لئے پیز ابد لے یا پنی جماعت کی طرف پناہ لینے آئے تو دہ مشتنیٰ ہے۔ وہ اللہ کے غضب میں آجائے گا،اوراس کا ٹھکا نہ دوزخ ہوگا،اور دہ بہت ہی بری جگہ ہے' • المسترفر بيكاشكرار

زمر بيكشكر

قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ، وَلَاعَلَى الْأَعُوَجِ حَرَجٌ، وَلاَ عَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجٌ وقال الله تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَاءِ، وَلاَ عَلَى الْمَرْضَى، وَلاَعَلَى الَّذِيْنَ لاَ يَجِدُوْنَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ وقال صلى الله عليه وسلم لرجل: " ألكَ والدان؟ " قال: نعم، قال: " ففيهما فجاهد!" أقول: لما كان إقبالُهم بأجمعهم على الجهاد يُفسد ارتفاقاتهم: وَجب أن لا يقوم به إلا البعضُ؛ وإنما تَعَيَّنَ غيرُ المعلولِ بهذه العلل: لأن على أصحابها حرجًا، وليس فيهم غنية معتدً بها للإسلام، بل ربما يُخاف الضررُ منهم.

قال الله تعالى: ﴿ آلَانَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنْكُمْ، وَعَلِمَ أَنَّ فِيْكُمْ ضَعْفًا﴾

أقول : إعلاءُ كلمة الله لايتحقق إلا بأن يوطنوا أنفسهم بالثبات والنجدة، والصبرِ على مشاقِّ القتال، ولو جرت العادةُ بأن يفروا إذا عثروا على مشقة: لم يتحقق المقصود، بل ربما أفضى إلى الخذلان.

وأيضًا: فالفرار جُبْنٌ وضعف، وهو أسوأ الأخلاق.

ثم لابد من بيان حلٌّ يتحقق به الفرق بين الواجب وغيره، ولا تتحقق النجدة والشجاعة إلا

وجمة اللاب الواسعة

جُلْدَ يَجْم

إذا كان أسبابُ الهزيمة أكثرَ من أسباب الغلبة، فقُدَّرَ أولًا بعشرة أمثالٍ: لأن الكفر يومئذ كان أكثرَ، ولم يكن المسلمون إلا أقلَّ شيئ،فلم رُخص لهم الفرار لم يتحقق الجهاد أصلا؛ ثم خُفَفَ إلى مثلّين: لأنه لايتحقق النجدة والثبات فيما دون ذلك.

سرحدوں کی حفاظت ،فوج کی پیشی اورامراء کی تنصیب ضروری ہونے کی وجہ

19

غنیمت میں خیانت ،عہدشکنی ،مُلْہ اور بچوں کے آل کی ممانعت کی وجہ

جب جہاداعلاء کلمۃ اللہ کی خاطر واجب ہوا ہے یعنی کوئی ذاتی یا مالی غرض پیش نظر نہیں ہے : تو ضروری ہوا کہ وہ کا م واجب ہوں جواعلاء کلمۃ اللہ کا ذریعہ ہیں، جن کے بغیر اسلام کی عظمت خلا ہر نہیں ہوتی۔اور جن باتوں سے مقصد جہاد کو نقصان پہنچ سکتا ہے ان کو منوع قرار دیا جائے۔ چنانچہ درج ذیل کا م ضروری ہوئے:

پہلاکام — سرحدوں کی حفاظت — سرحد پرفوج مقرر کی جائے تا کہ دشن ملک میں تھیں نہ آئے۔سورہ آل عمران کی آخری آیت میں ہے: ﴿وَدَابِطُوْا ﴾: مقابلہ کے لئے مستعدر ہویعنی سرحد کا پہرہ دوتا کہ کفارے دارالاسلام کی حفاظت رہے۔اوراحادیث میں رِباط کے جوفضائل آئے ہیں وہ اس باب کے شروع میں گذر چکے ہیں۔ — • نظر کو کر کی کی کی کی سرحہ سے سے سے سے سرحہ میں گذر چکے ہیں۔ جُلْدِ يَجْبَمُ

دوسراکام - فون کا جائزہ لینا - جنگ سے پہلےفون کا جائزہ لیاجائے۔ مجاہدین ایک ایک کر کے امیر کے سامنے پیش کتے جائیں، تا کہ وہ ان کی صلاحت وں کا اندازہ کرے۔ درن ذیل دور دایتیں اس کی دلیل ہیں: پہلی روایت: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ میں جنگ احد کے موقعہ پر رسول اللہ مظالفة قلیم کے سامنے پیش کیا گیا۔ اس وقت میر کی عمر چودہ سال تھی۔ چنانچہ آپ نے جھےفون میں نہیں لیا۔ پھرا یک سال بعد غزدہ خندق کے موقعہ پر میر کی پیش ہوئی۔ اس وقت میر کی عمر پندرہ سال ہو چکی تھی، چنانچہ آپ نے جھےفون میں نہیں لیا۔ پھرا یک سال بعد غزدہ خندق رسول اللہ سین کیا گیا۔ اس وقت میر کی عمر پندرہ سال ہو چکی تھی، چنانچہ آپ نے جھےفون میں نہیں لیا۔ پھرا یک سال بعد غزدہ خندق رسول اللہ سینگ میں مولی آبی اللح مرضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ میں اپنے آتا کے ساتھ جنگ خیبر میں گیا۔ لوگوں نے سامنے پیش کیا گیا تو آپ نے جھے ہوئی۔ اس وقت میر کی میں اللہ عنہما کہتے ہیں کہ میں اپنے آتا ہے ساتھ جنگ خیبر میں گیا۔ لوگوں نے

تيسراكام – امراءكى تنصيب – امام پرواجب ب،اوررائ طريقة بھى يہى ب كەہرىلاقە ميں سرحد پر،اورفون كا كوئى امير مقرر كياجائے رسول الله سَلَكَ يَحَدِّيَكُمُ اورخلفائ راشدين سے اس سلسله ميں مختلف طريقے مروى ہيں \_درج ذيل روايت اس سلسله كى ہے:

تشريح: اس حديث ميں جارباتوں كى ممانعت كى كى ب:

پہلی بات – مال غنیمت میں خیانت کی ممانعت – بیرممانعت متعددوجوہ ہے ہے:(۱)اس سے مسلمانوں کی دل شکنی ہوگی۔ کیونکہ غنیمت سب کاحق ہے۔اگر بعض لوگ اس کولے اڑیں گے تو دوسروں کی ہمت پست ہوجائے گی (۲)اور فوج میں اختلاف ردنما ہونے کا بھی اندیشہ ہے۔محروم رہنے والے خیانت کرنے والوں سے الجھیں گے (۳)اور فوج لڑنے کے بچائے غنیمت لوٹے میں لگ جائے گی ،جس کا نتیجہ بار ہا شکست کی صورت میں خاہر ہوگا۔

دوسرى بات – عہد شكنى كى ممانعت – دشمن سے كوئى معاہدہ كرے اس كى خلاف ورزى كرنا جائز نہيں۔ نە كفاركوامن دينے كے بعدان پر ہاتھ اٹھانا جائز ہے۔ اگر عہد تكنى كى جائے گى تومسلمانوں كے عہد و پيان اور ذمہ دارى لينے پرلوگوں كا اطمينان باقى نہيں رہے گا۔اورا گربيہ بات ختم ہوگئى توعظيم ترين فتح اور قريب ترين نفع ہاتھ سے نكل جائے گا۔اوروہ بيہ كہ كفار عقد ذمہ كركے اسلامى حکومت ميں شامل ہوں، تا كہ ان كودولت ايمان نصيب ہو، ورنه كم از كم مسلمانوں كوما كے الكر على خ

جُلْدَيْجَم

< (مَنور بَبَالْ مَنْ ا

ثم لما وجب الجهاد لإعلاء كلمة الله: وجب مالا يكون الإعلاء إلا به؛ ولذلك كان سَدُّ الشغور وعَرْضُ المقاتلة ونصبُ الأمراء على كل ناحية وثغر واجبًا على الإمام، وسنةً متوارثةً؛ وقد سَنَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وخُلُفاوُه رضى الله عنهم فى هذا الباب سننًا. وكان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم إذا أمَّرَ أميرًا على جيش أو سَرِيَّة: أو صاه فى خاصَّته بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال: " اغزوا باسم الله فى سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا، ولاتَغُلُّواً " الحديث إذقول] وإنما نهى: [أقول] وإنما نهى: على القتال؛ وكثيرًا مًا يفضى ذلك إلى الهزيمة. [٢] عن الغلول : لما فيه من كسر قلوب المسلمين، واختلاف كلمتهم، واختيارِهم النُهبى على القتال؛ وكثيرًا مًا يفضى ذلك إلى الهزيمة. [٣] وعن الغدر : لما لا يرتفع الأمان من عهدهم وذمتهم، ولو ارتفع: ذهب أعظم الفتوح وأقربُها؛ وهى الذمة.

ځلد پېچه حمة اللار الواسعة N+1

[٤] وعن قتل الوليد: لأنه تضييق على المسلمين، وإضرارٌ بهم، فإنه لوبقى حيا لصار رقيقا لهم، واتَّبَعَ السَّابِيَ: في الإسلام؛ وأيضًا: فإنه لايَنْكَأُ عدوًّا،ولا ينصر فئةً.

جنگ سے پہلے ترتیب وارتین باتوں کی دعوت دینے کی وجہ

حدیث — رسول الله طلالی یکی بختی مان لو، اور جنگ سے رُک جا دَ مَعْمَ مو، تو اَنہیں تین با توں کی دعوت دو۔ ان میں سے جو بھی بات وہ مان لیس تم بھی مان لو، اور جنگ سے رُک جا دَ اَتَّحْسِ اسلام کی دعوت دو۔ اگر وہ یہ دعوت قبول کر لیں تو تم بھی قبول کرلو، اور جنگ سے رک جا دَ پھر اَتحس ان کے دطن سے مہاج بین کے دطن ( وارالاسلام ) کی طرف منتقل ہونے کی دعوت دو۔ اور انہیں بتلا دَ کہ اگر اَنْھوں نے ایسا کیا تو ان کے لئے وہ حقوق ہو تکے جو مہاجر بین کے لئے ہیں۔ اور ان پر وہ ذہ مدداریاں ہوتی چو مہاجر بین پر ہیں ۔ پس اگر وہ ان بات سے انکار کر بی کہ دو تک میں اور ان پر وہ ذہ مدداریاں ہوتی جو مہاجر بین پر ہیں ۔ پس اگر وہ ان بات سے انکار کر میں کہ دوباں سے منتقل ہوں تو میں اور ان پر وہ ذہ مدداریاں ہوتی جو مہاجر بین پر ہیں ۔ پس اگر وہ ان بات سے انکار کر میں کہ دوباں سے منتقل ہوں تو میں سے دوران پر وہ ذہ مدداریاں ہوتی جو مہاجر بین پر ہیں ۔ پس اگر وہ ان بات سے انکار کر میں کہ دوباں سے منتقل ہوں تو میں اور ان پر وہ ذہ مدداریاں ہوتی جو مہاجر بین پر ہیں ۔ پس اگر وہ ان بات سے انکار کر میں کہ دوباں سے منتقل ہوں تو میں اور ان پر وہ دو مدر ایل میں کہ کو مہاجر بین پر ہیں ۔ پس اگر وہ ان بات سے انکار کر میں کہ دوباں یے منتقل ہوں تو میں میں میں جو میں میں کہ میں کہ ہوں کے اور ان پر اللہ کا وہ تھم جاری ہو گا جو مو منین پر جاری ہو تا ہے۔ اور ان کو مدین کی میں میں کہ میں میں میں کے بیک میں میں میں میں میں میں اور اس کر انٹہ کا وہ تھم جاری ہو گا جو مو میں پر ایل کا ہوں کو سے میں اگر دو انکار کر میں تو ان سے جز سے مدر حلب کرو، اور جنگ شہر وع کر دو' ( مشکو وہ حدین ۱۹۳۹) مدر حلب کرو، اور جنگ شہر وع کر دو' ( مشکو وہ حدین ۱۹۳۹) مدر حلب کرو، اور جنگ شہر وع کر دو' ( مشکو وہ حدین ۱۹۹۹) میں میں میں جو سے دی جو سے میں میں میں ہوں کر ہو ہوں کر دو اور ہوں کی دو ہوں کی دو ہو ہوں انگار کر میں تو ان سے جز سے ان کر وہ اور دی ہوں کر ہوں ہوں کر بی ہوں کر کو ہو ہ دو ہوں ہوں کو ہوں کر ہو ہوں ہوں کر ہو ہوں کر ہوں ہوں کر ہو ہوں ہوں ہوں کر ہوں ہوں کر ہو ہو ہوں کر ہوں ہوں ہوں ہوں کر ہوں ہوں کر ہوں ہوں ہوں کر ہوں ہوں کر ہوں ہوں ہوں کر ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کر ہوں ہوں ہوں ہوں کر ہوں کر ہوں ہوں ہوں ہوں

جُلدَيْجَم

اول — اسلام مع ہجرت وجہادی دعوت دی جائے یعنی وہ اسلام قبول کرکے،اور ہجرت کرکے دارالا سلام میں آجائیں۔ اور مجاہدین کے ساتھ ہو کر جہاد کریں۔ اس صورت میں ان کومجاہدین کی طرح مال غیر مت اور مال فنی میں سے حصبہ ملے گا۔ دوم — اسلام کی دعوت دی جائے ، ہجرت وجہاد کے بغیر۔ اس صورت میں ان پراحکام اسلام: نما زروزہ وغیرہ لازم ہوں گے۔اور مال غذیمت فنی میں سے پھنہیں ملے گا۔ ہاں نفیر عام کی صورت میں یعنی جب سب مسلمانوں پر جنگ میں شریک ہونالازم قرار دیا جائے ، اور وہ بھی شریک ہوں تو غذیمت فنی میں سے حصبہ ملے گا۔

اوراس دوسری صورت میں غذیمت وقتی میں ہے نہ دینے کی وجہ بیہ ہے کہ غذیمت مجاہدین کا مخصوص حق ہے۔اور مال قتی پہلے اہم کا موں میں خرچ کیا جاتا ہے۔ پھر دوسرے درجہ کے کا موں میں خرچ کیا جاتا ہے۔اور عام طور پر بیت المال میں اتن گنجائش نہیں ہوتی کہ مجاہدین کے علاوہ پر بھی خرچ کیا جائے۔

سوال: حضرت عمر رضی اللہ عند کے ایک قول سے معلوم ہوتا ہے کہ مال فئی میں سب مسلمانوں کا حصد ہے۔ آپؓ نے سورۃ الحشر کی آیت پاک: ﴿وَالَّـذِیْنَ جَسَاءُ إِذْ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ کا مصداق تمام مسلمانوں کوقر اردیا ہے۔ اورفر مایا:'' اگر میں ایک سال زندہ رہاتو ایک چردا ہے کو درانحالیکہ دہ قتبایہ میر کے ٹیلوں میں ( یمن میں ) بکریاں چرار ہا ہوگا: مال فئی میں سے اس کا حصہ پنچے گا، اس کے بغیر کہ اس کی چیشانی اس کو حاصل کرنے کے لئے عرق آلود ہوئی ہو' ( مشکوۃ حدیث ۱۳

جواب: ہماری بات میں اور اس بات میں کوئی اختلاف نہیں۔ وہ بات جب ہے کہ بیت الممال میں گنجائش نہ ہو۔ اور یہ بات اس وقت ہے جب شاہوں کے خزانے فنتح ہو کر آجا ئمیں۔ اور خراج بڑی مقدار میں وصول ہونے لگے تو مجاہدین وغیر ہم کودینے کے بعد بھی بچے گا، جو عام مسلمانوں کو دیا جائے گا۔

سوم — ان کودعوت دی جائے کہ وہ اسلامی حکومت کی ماتحتی قبول کرلیس ،اور جزیہ دینامنظور کرلیس ۔مگران کو بتایا جائے کہ بیہ بات ان کے لئے ذلت کی ہے۔ان کے حق میں بہتر پہلی دوبا تنیں ہیں۔

تنیوں باتوں کے مصالح سے پہلی بات میں دولحتیں ہیں: ایک: نظام عالم کی استواری، اورلوگوں کے درمیان سے ظلم وستم کا خانمہ۔ دوسری: ان کو دولت ایمان نصیب ہوگی ، اوران کے نفوس کی اصلاح ہوگی۔ وہ اللہ کے دین کی اشاعت میں حصہ دار بنیں گے، اور جنت کے بلند درجات حاصل کریں گے۔

اور دوسری بات میں صیلحت ہے کہ وہ ایمان لاکر دوزخ سے نی کے البتہ جنت کے بلند درجات ان کو حاصل نہیں ہو نگے ۔اور تیسری بات میں بیفائدہ ہے کہ کفار کا دبد بختم ہوگا۔اور مسلمانوں کی شوکت قائم ہوگی ۔اوران تینوں ہی مصالح کے لئے نبی میلانی آیکی بعثت ہوئی ہے، پس جوبھی مصلحت بدست آئے اس پر قناعت کرنی چاہئے۔ فائدہ: شارحین حدیث عام طور پر تیسری بات : جنگ کرنا قرار دیتے ہیں۔اور دوسری بات کو پہلی بات کا تتمہ ہتا تے

قائلہ ہ، شارعین حدیث عام طور پر میسری بات: جنگ کرنا فرار دیتے ہیں۔اور دوسری بات کو پہلی بات کا تمہ بتائے ہیں۔شاہ صاحب قدس سرہٰ نے انوکھی بات کہی ہے۔ — 🛚 نوئسز فریب بلشیز کہ ک جُلْدِيْجَم

والدعوة إلى ثلاث خصال مترتبة: الأول: الإسلامُ مع الهجرة والجهاد؛ وحينئذ له ما للمجاهدين من الحق في الفيءِ والمغانم. والثانية : الإسلامُ من غير هجررة ولاجهاد، إلا في النفير العام: وحينئذ له نصيبٌ في المغانم والفيءِ، وذلك: لأن الفيءَ إنما يُصرف إلى الأهم فالأهم؛ والعادة قاضيةً بأن لايَسَعَ بيتُ المال الصرف إلى المتوطنين في بلادهم غير المجاهدين، فلا اختلاف بين هذا وبين قول عمر رضى الله عنه: " فلئن عشتُ فليأتين الراعي، وهو بسَرُو حِمْيَرَ، نصيبُه منها، لم يعرق فيها جبينُه" يعنى إذا فُتح كنوزُ الملوك، وجُبَّى من الخراج شيئ كثيرٌ، فيبقى بعد حظَّ المقاتلة وغيرهم. والثالثة: أن يكونوا من أهل الذمة، ويؤدوا الجزية عن يدوهم صاغرون. فبالأول : تحصل المصلحتان: من نظام العالَم ورفع التظالم من بينهم، ومن تهذيب نفوسهم، بأن يحصل نجاتهم من النار، ويكونوا ساعين في تمشية أمر الله. وبالثانية: النجاة من النار، من غير أن ينالوا درجاتِ المجاهدين. وبالثالثة: زوالُ شوكة الكفار، وظهورُ شوكة المسلمين – وقد بُعتْ النبقُ صلى الله عليه وسلم لهذه المصالح.

ترجمہ: اوردعوت تین باتوں کی طرف تر تیب وارب: پہلی بات: اسلام مع جمرت و جہاد ہے، اور اس دقت اس کے لیے فنی اور غذیمت میں دہ حق ہے جو مجاہدین کے لئے ہے ۔ اور دوسر کی بات: اسلام ہے بغیر بجرت اور بغیر جہاد کے، مگر اعلان عام کی صورت میں۔ اور اس دقت اس کے لئے غذیمت اور فنی میں حصہ ہے۔ اور وہ بات: یعنی اس دوسر کی صورت میں غذیمت اور فنی میں حصہ نہ ہونا: اس لئے ہے کہ مال فنی خرچ کیا جاتا ہے الا کھم ف لا کھم میں۔ اور عادت فیصلہ کر نے والی ہے اس بات کا کہ بیت المال میں گنجائش نہیں ہوتی مسلمانوں کے شہروں میں بسے دالوں پر خرچ کرنے کی سوائے مجاہدین کے یعنی عام طور پر ہر مسلمان کو بیت المال سے دینے کی گنجائش نہیں ہوتی (سوال کا جواب) پس کوئی اختلاف نہیں اس بات کا کہ بیت المال میں گنجائش نہیں ہوتی مسلمانوں کے شہروں میں بنے دالوں پر خرچ کرنے کی سوائے موالی ہے اس بات کا کہ بیت المال میں گنجائش نہیں ہوتی (سوال کا جواب) پس کوئی اختلاف نہیں اس بات کے درمیان اور محرّ کے قول کے درمیان ''پس بخدا! الی آخرہ۔ یعنی جب شاہوں کے خزائے کھو لے جا کیں، کہ درمیال گذاری میں بہت سارامال وصول ہوتو محابدین و غیر ہم کے حصہ کے بعد بھی باتی رہوں کے اس کہ ہیں۔ یہ درمیان کہ درہ میں اس بات کے درمیان اور محرّ کے قول کے درمیان ''پس بوتی ( موال کا جو ب) پس کوئی اختلاف اور مال گذاری میں بہت سارامال وصول ہوتو محابدین و غیر ہم کے حصہ کے بعد بھی باتی رہے گا ۔ اور تیسری بات: بی ہی کہ دوم ایل ذر درمین سے ہوجا کیں۔ اور بدست خود جزید دیں در انحالیکہ وہ بے عزت ہونے و الے ہوں۔ پس اول مے دولی جی حال ہوتی ہیں: (۱) عالَم کا انتظام، اور لوگوں کے درمیان ایک دوسر پر پڑھ کر کے کا خاتم در) اور

جُلْدِ پَجِمَ

ان کے نفوس کی اصلاح بایں طور کدان کو دوزخ سے نجات ملے۔اور وہ اللہ کے دین کے پھیلانے میں کوشش کرنے والے ہوجا نمیں – اور دوسری سے: دوزخ سے نجات: بدوں اس کے کدوہ مجاہدین کے درجات حاصل کریں – اور تیسری سے: کفار کی شوکت کا خاتمہ،اور سلمانوں کی شوکت کا ظہور –اور تحقیق نبی سِلانیا یَوَلَیْ اِن مصلحتوں کے لئے مبعوث فرمائے گئے ہیں۔ کہ

خليفه ك لتحربي مدايات

امام المسلمين پر واجب ہے کہ وہ مسلمانوں کی شوکت ود بد بہ کے ظہور کے اسباب میں غور کرے۔ اوران سے کفار کے ہاتھ کاٹ دینے کی تدبیر میں سوچ ۔ اس معاملہ میں انتہائی غور کرے اور خوب سوچ۔ پھر وہ کام کرے جواس کی رائے میں درست ہو، اور وہ بعینہ یااس کی نظیر نبی سِطلانی آور خلفائے راشد مین سے ثابت ہو۔ اورامام کے ذمہ یہ بات اس لئے واجب ہے کہ اس کا تقر رمصالے مسلمین کے لئے کیا گیا ہے ۔ اور مصالے اس کے بغیر بحیل پذیر نہیں ہوتے۔ اور اسلام کے حربی نظام کی بنیاد نبی سِطلانی کی معاملات ہیں ۔ ہم یہ ان اس سلسلہ کی احاد بیٹ کا ماحس ذکر کرتے ہیں:

① – امام المسلمين پرواجب ہے کداسلامی ملک کی سرحدین ایسے شکروں سے بھردے جوان دشمنوں کے لئے کافی ہوجا تیں جو سرحد منتصل ہیں۔اور اس شکر کا کسی بہادر، ذی رائے اور مسلمانوں کے لئے خیر خواہ آ دمی کوا میر مقرر کرے۔ ہوجا تیں جو سرحد کے لئے خیر خواہ آ دمی کوا میر مقرر کرے۔ اور ملک کی حفاظت کے لئے خندق کھودنی ضروری ہو یا کوئی قلعہ تعمیر کرنا ضروری ہوتو وہ بھی کرے۔ نبی میلانی یکھی نے خزدہ اور مسلمانوں کے لئے خیر خواہ آ دمی کوا میر مقرر کرے۔ اور ملک کی سرحد میں جو سرحد میں جو سرحد منتصل ہیں۔ اور اس شکر کا کسی بہادر، ذی رائے اور مسلمانوں کے لئے خیر خواہ آ دمی کوا میر مقرر کرے۔ اور ملک کی حفاظت کے لئے خندق کھودنی ضروری ہو یا کوئی قلعہ تعمیر کرنا ضروری ہوتو وہ بھی کرے۔ نبی میلانی کی خذہ تی کی حفاظت کے لئے خندق کھودنی ضروری ہو یا کوئی قلعہ تعمیر کرنا ضروری ہوتو وہ بھی کرے۔ نبی حکم کی خاندی کی خاندی کی حفاظت کے لئے خندق کھودنی ضروری ہو یا کوئی قلعہ تعمیر کرنا ضروری ہوتو وہ بھی کرے۔ نبی میلانی کی خاندی کی حفاظت کے لئے خندق کھودنی ضروری ہو یا کوئی قلعہ تعمیر کرنا ضروری ہوتو وہ بھی کرے۔ نبی میلانی کی خان کی خاندی کی حفاظت کے لئے خندق کی حکم حدی ہے۔ اور کسی کی خان کی حفاظت کے لئے خندق کھودی ہے۔

(۳) — اورجب امام المسلمین کوئی بڑی مہم سرکرنے کے لئے خود نکلنے کاارادہ کرے تواپیے لشکر کامعا ئنہ کرے۔اور سواروں اور پیادوں کودیکھے بھالے۔جوجانوریا انسان کمزور ہواس کولشکر میں نہ لے۔اسی طرح درج ذیل لوگوں کوبھی ساتھ نہ لے۔

(الف) کم عمر کولیعنی جس کی عمر پندرہ سال نے کم ہواس کوفوج میں شامل نہ کرے۔ نبی میلانیوَاییم ایسا ہی کیا کرتے تھے۔ (ب) بے ہمت کرنے والے کولیعنی جوفوج کی ہمت تو ڑے،اوران کو جنگ سے بٹھائے اور حوصلہ پست کرے اس کو۔ ساتھ نہ لے۔

< أَصْرَمَ بِبَالَيْهُمُ

(5) بری خبریں پھیلانے والے کو یعنی جو کفار کی طاقت کی باتیں کرے، اور لوگوں کو خوفز دہ کرے اس کو بھی ساتھ نہ لے۔ اور اس کی دلیل سور ۃ التوبہ کی آیات ۳۶ وے ۲۶ میں۔ ارشاد پاک ہے: '' اور اللہ تعالیٰ نے اُن ( منافقین ) کے (غزو تبوک میں ) جانے کو پسند نہیں کیا، اس لئے ان کو تو فیق ہی نہیں دی۔ اور ( تکوینی طور پر ) کہہ دیا کہ اپا بیچ لوگوں کے ساتھ بیٹے رہوا۔ اگر یہ لوگ تمہارے ساتھ شامل ہوجاتے تو سوائے اس کے کہ دُونا فساد کرتے کیا ہوتا!'' (،) اور مشرک (غیر مسلم ) کو ساتھ نہ لے۔ نہی شالانی کھی کا ارشاد ہے: ''ہم کسی مشرک ہے مد ذہیں لیں گے' (اخرجہ سلم

واصحاب السنن، فتح ٢٠،٣٣ ) البيتة ضرورت مو، اورآ دمى قابل اعتماد موتوساتھ لے سكتے ہيں۔

(«)اور جوان عورت کوجس پر خطرہ ہوساتھ نہ لے۔البتہ عمر رسیدہ عورت کواجازت دے۔ کیونکہ نبی سِلائیَوَائِیلؓ حضرت ام سُلیم دغیرہ انصار کی خواتین کو ساتھ لے جاتے تھے۔ وہ فوجیوں کو پانی پلاتیں اور زخمیوں کا علاج کرتی تھیں . (مظلوۃ حدیث ۳۹۳)

)۔۔۔۔ اور شکر کی تنظیم کرے۔اس کا دایاں بایاں باز و بنائے۔اور ہر گروہ کے لئے ایک جھنڈا تجویز کرے۔اور ہر جماعت کا ایک امیر یامنتظم مقرر کرے ۔جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کی فتح مکہ کے موقع پر کیا تھا۔منظم شکر کی دھاک زیادہ مبیٹھتی ہے،اوراس کا انضباط بھی خوب ہوتا ہے۔

(2) اورفون کے لئے کوئی شعار (مخصوص لفظ) مقرر کرے، جس کودہ شب خون کے دفت استعال کریں، تا کہ اپنے ہی آدمی کوئی نہ کردیں۔ تا کہ اپنے ہی آدمی کوئی نہ کردیں۔ تاکہ اپنے ہی آدمی کوئی نہ کردیں۔ تاکہ اپنے ہی آدمی کوئی نہ کردیں۔ جاری کہ سال کریں۔ تاکہ اپنے ہی آدمی کوئی نہ کردیں۔ جنسیا کہ رسول اللہ سَلِلْ تُوَائِيم کی کرتے تھے۔

() اورسفر جمعرات یا پیر کے دن شروع کرے۔ان دودنوں میں بارگاہ خداوندی میں اعمال کی پیشی ہوتی ہے۔ اور ہم ہی بات پہلے ذکر کر چکے ہیں (دیکھیں رحمۃ اللّٰہ ۱۶۳۶)

(ح) — اور شکرکوایی رفتارے چلنے کا ظلم دے جس کا کمزور بھی تخل کر سکیں ۔ البتہ ضرورت کے دفت برق رفتاری کا سکم دیا جا سکتا ہے ۔ اور رائے کی منزلیں ایسی نتخب کرے جواچھی ہوں ، اور جہاں پانی دافر مقدار میں ہو۔

(۹) – اورامام اپنامقصد سفرحتی الا مکان مخفی رکھے۔اورتوریہ کرے۔البت یعظمندوں اور خیر خواہوں سے اپناارادہ نہ چھپائے۔ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ یویٹی جب کسی غزوہ کا ارادہ فرماتے تو کسی اور سفر سے تو ریہ کرتے۔اور فرمایا کہ جنگ چال ہے! (ابوداؤد حدیث ۲۶۱۳)

جُلْدَيْج

| 12 N    | -  |      | 4.1 | 2/2/  |
|---------|----|------|-----|-------|
| Ten     |    | 1. 4 | 141 | 1.1   |
| wew     | 2. | IL A | m   | so-   |
| - B - E | 14 |      | ~   | 0 2 2 |

#### 1+1

میں خلل ڈالنے والا ہے۔

() - جہاد: ایل کتاب اور مجون بھی سے کیا جائے ، تا آئکہ وہ اسلام قبول کریں ، یارسوائی کے ساتھ جزید دینا منظور کریں۔ () - جنگ میں بچوں ،عورتوں اور بہت بوڑھوں کولل نہ کرے۔ البتہ ضرورت کے وقت قتل جائز ہے۔ جیسے شب خون مارنے کی صورت میں قتل جائز ہے۔

۳) ۔ کوئی کچل داردرخت نہ کائے ،اور نہ ان کوجلائے۔اور نہ جانوروں کی کوچیں کاٹے۔البیۃ مصلحت کا نقاضا ہو توجائز ہے۔ جیسے بنوضیر کے گا ؤں یُو میرہ کا معاملہ۔جنگی ضرورت سے ان کے باغات کاٹے اورجلائے گئے تھے۔سورۃ الحشر میں صحابہ کے اس عمل کو درست قرار دیا گیا ہے۔

- (1) اوردشمن کے قاصدوں اور سفیروں کو نہ رو کے ، تاکہ باہمی مراسلت کا درواز ہبند نہ ہوجائے۔

(1) – اورجنگی چالیس چلے نبی مظلینیاتی مقصد ۔ تورید کرتے تھے، اور فرمایا: ''جنگ چال ہے!''(متفق علیہ ، شکلوة حدیث و اور جنگی چالی ہے!''(متفق علیہ ، شکلوة حدیث (۳۹۳۹) جنگ میں جو محض چال چلنے میں کامیاب ، وجاتا ہے وہ ، ی پالامار لیتا ہے (مگر جھوٹ بولنا اور دھو کہ دینا جائز نہیں) حدیث (۳۹۳۹) جنگ میں جو محض چال چلنے میں کامیاب ، وجاتا ہے وہ ، ی پالامار لیتا ہے (مگر جھوٹ بولنا اور دھو کہ دینا جائز نہیں) حدیث (۳۹۳۹) جنگ میں جو محض چال چلنے میں کامیاب ، وجاتا ہے وہ ، ی پالامار لیتا ہے (مگر جھوٹ بولنا اور دھو کہ دینا جائز نہیں) حدیث (۳۹۳۹) جنگ میں جو محض چال چلنے میں کامیاب ، وجاتا ہے وہ ، ی پالامار لیتا ہے (مگر جھوٹ بولنا اور دھو کہ دینا جائز نہیں) حدیث (۳۹۳۹) جنگ میں جو محض کا جائز ہیں کا میں بینی جو ای جائز ہیں (مینک ) چلائے ۔ اور ان کا گھیرا ڈالے ، (2) ۔ اور ان کا گھیرا ڈالے ، (2) ۔ اور ان کا گھیرا ڈالے ، اور ان پر عرصهٔ حیات شک کرے ۔ یہ سب با تیں رسول اللہ مطلق تو تی جائے۔ وار خاب میں پر محضو کی حالت میں پہنچ جائے ۔ اور دشمن پر گو پھنیں (مینک ) چلائے ۔ اور ان کا گھیرا ڈالے ، (2) ۔ اور ان کا گھیرا ڈالے ، اور ان پر عرصهٔ حیات شک کر ہے ۔ یہ سب با تیں رسول اللہ مطلق تو تی ہو تا ہے ، میں ۔ ور جن کی اور ان پر عرصهٔ حیات شک کر ہے ۔ یہ سب با تیں رسول اللہ مطلق تو تی تی جائے ۔ وار جنگی ضرور یات ہیں ۔ وار کی حالیت ہیں ۔ وضادت کی کی حال ہو حی کی خوب ہوں ہو تی تی ہیں ۔ وضادت کی حاجت نہیں ۔ اور جنگی میں ہو جائے ۔ وضادت کی حاجت نہیں ۔ اور جنگی میں ہو جائی ہو تو تی تو تو کی کی حاج ہو تو تی تی تو ہوں کی حاج ہو تو تی پر پر میں ہو ہو تی تو تو تا ہو ہو تی تو تا ہو تا ہو تی تو تو تا ہو تا ہو تو تا ہو تی تو تا ہو ت مو حالہ میں ہو تا ہو تا

() – اورجو محض خود پراعتاد رکھتا ہے، اس کے لئے امام کی اجازت سے مبارز یہ جلمی جائز ہے۔ جنگ بدر میں تین کافروں نے حریف طلب کئے تھے، تو نبی میلانی کی کی کی ایڈ میں تعنین کافروں نے حریف طلب کئے تھے، تو نبی میلانی کی کی کی معزرہ، حضرت علی، اور حضرت عبیدة بن الحارث رضی اللہ عنہم کو مقابلہ کے لئے کافروں نے حکم دیا تھا (ابن ہشام)

(1) حجاہدین کے لئے جائز ہے کہ کھانے پینے کی چیزوں میں اور گھاس چارہ میں نما لے بغیر تصرف کریں، تا کہ فوجیوں کے لئے نظلی نہ ہو۔

••• جنگ میں جوقیدی ہاتھ آئیں ،ان کے بارے میں امام کوچار باتوں میں اختیارہے : چاہے توقتل کرے، یا فدیہ لے کرچھوڑ دے، یامفت چھوڑ دے، یاغلام بنالے ۔جو بات زیادہ مفید ہووہ اختیار کرے۔

(۲) – امام کے لئے جائز ہے کہ وہ سب دشمنوں کو یاان میں ہے بعض کوامان دے۔اوراس کی دلیل سورۃ التوبہ آیت ۲ میں بیارشاد پاک ہے :'' اورا گرکوئی شخص مشرکین میں ہے آپ سے پناہ کا طالب ہو، تو آپ اس کو پناہ دید بیجئے تا کہ وہ کلام الہی تن لے، پھراس کو اس کے امن کی جگہ میں پہنچاد بیجئے۔ بیچکم اس وجہ ہے ہے کہ وہ ایسے لوگ ہیں جوجانے نہیں'' بیامن دینا دولی توں ہے ہے: ایک : وہ جو آیت کریمہ میں بیان کی گئی کہ کفار پر قبول اسلام کی راہ اس وقت کھل سکتی - حیا کہ کو کہ میں اس کے اس کی حکہ میں جو ایت کریمہ میں بیان کی گئی کہ کفار پر قبول اسلام کی راہ اس وقت کھل سکتی

| جُلِدْ پَهٰ                               | r.2                                                      | وَجْمَعْهُ اللَّهُ الْوَاسَعَةِ بَ                                                                              |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ں۔دوسری مصلحت: پیہے کہ تجارنی             | ران کے دلائل سنیں اوران کی زند گیاں دیکھیے               | ہے، جب دہ سلمانوں ہے ملیں جلیں، اور                                                                             |
|                                           |                                                          | ضرورتیں پیش آتی ہیں۔جن کے لئے اما                                                                               |
| صالحت كرب_اور بهجوازتين وجو               | ۔<br>ہے کہ دشمن سے مال کے بدل یا بغیر مال کے م           |                                                                                                                 |
|                                           | بلہ میں کمزور پڑ جاتے ہیں۔اس وقت مصالح                   |                                                                                                                 |
|                                           | کہ وہ اس کے ذریعہ مضبوط ہوجا ئیں ۔سوم                    |                                                                                                                 |
|                                           | ماجائے۔<br>ملح حدید بید میں یہی بات پیش نظر تھی          |                                                                                                                 |
|                                           |                                                          |                                                                                                                 |
|                                           | في أسباب ظهورِ شوكةِ المسلمين                            | Contraction of the second s |
|                                           | فعل ما أدّى إليه اجتهادُه، مما عُرِفَ                    |                                                                                                                 |
|                                           | لله عنهم: لأن الإمام إنما جُعل لمصا                      |                                                                                                                 |
| نحن نذكر حاصلُ أحاديثِ                    | سِيَرُ النبي صلى الله عليه وسلم، و                       |                                                                                                                 |
|                                           |                                                          | الباب، فنقول:                                                                                                   |
| ويُؤَمِّرُ عليهم رجلًا شجاعًا،            | مسلمين بجيوش يَكْفُوْنَ من يليهم،                        | [١] يجب أَنْ يَشْحَنَ تَعُورَ ال                                                                                |
| حصني: فعله، كمافعله رسول                  | إن احتاج إلى حفرٍ خندقٍ، أو بناءٍ -                      | ذارأي، ناصحًا للمسلمين، و                                                                                       |
|                                           | ىندق.                                                    | الله صلى الله عليه وسلم يوم الخ                                                                                 |
| وأوصاه في نفسه، وبجماعة                   | هم أفضلَهم، أو أنفعَهم للمسلمين، و                       | [٢] وإذا بعث سريةً، أُمَّرَ عليه                                                                                |
|                                           | لُ الله صلى الله عليه وسلم يفعل.                         | المسلمين خيرًا، كما كان رسو                                                                                     |
| جال، فلا يقبل:                            | : عَرَضَ جِيشَه، ويتعاهد الخيلَ والر                     | [٣] وإذا أراد الخروج للغزو:                                                                                     |
| عليه وسلم يفعل ذلك.                       | سنةً، كما كان رسول الله صلى الله ع                       | [الف] مَن دونَ خمس عشرة م                                                                                       |
|                                           | عِدُ الناس عن الغزو .                                    | [ب] والمُخَذِّلاً: وهو الذي يُقْ                                                                                |
| له تعالى: ﴿ كَرِهَ اللَّهُ انْبِعَاتُهُمُ | بُحَدِّثُ بقوة الكفار ، والأصل فيه قو                    | [ج] ولا مُرْجِفًا: وهو الذي يُ                                                                                  |
|                                           | ، لَوْ خَرَجُوا فِيْكُمْ مَازَادُوْ كُمْ إِلَّا خَبَالًا | A STATE OF A |
|                                           | عليه وسلم:" إنا لانستعين بمشرك" إ                        |                                                                                                                 |
|                                           | عليها، ويأذنُ للطاعنة في السن، لأ                        |                                                                                                                 |
|                                           | ار، يسقين الماءَ، ويداوين الجرحي                         |                                                                                                                 |
|                                           | ميسرة، ويجعل لكل قوم راية، ولكا                          |                                                                                                                 |
| المترفر ببالمترار ٥                       |                                                          |                                                                                                                 |

ŝ

رَجْمَةُ اللهُ الوَاسَعَة

| فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الفتح، لأنه أكثر إرهابًا، وأقربُ ضبطًا.                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| [٥] ويُعَيِّنُ لهم شعاراً، يتكلمونه في البَيَاتِ، لئلا يقتل بعضُهم بعضًا، كما كان رسول الله         |
| صلى الله عليه وسلم يفعل.                                                                            |
| [7] ويَخْرُجُ يومَ الخميس أو الاثنين، فإنهما يومان يُعرض فيهما الأعمال، وقد ذكرنا من                |
| قبل.                                                                                                |
| [٧] ويكلِّفهم من السير ما يطيقه الضعيف، إلا عند الضرورة، ويَتَخَيَّرُ لهم من المنازل                |
| أصلَحها وأوفرها ماءً.                                                                               |
| [٨] وينصب الحُرَّسَ والطلائعَ إذا خاف العدوَّ .                                                     |
| [٩] ويُخفى من أمره ما استطاع ويُوَرِّى، إلا من ذوى الرأى والنصيحة.                                  |
| [١٠] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تُقطع الأيدي في الغزو" وسِرُّه: مابينه عمر               |
| رضي الله عنه: أن لاتلحقه حميةُ الشيطان، فيلحق بالكفار؛ ولأنه كثيرًا مَّا يُفضى إلى اختلاف           |
| بين الناس، وذلك يُخِلُّ بمصلحتهم.                                                                   |
| [١١] ويقاتل أهل الكتاب والمجوسَ حتى يُسلموا، أو يعطوا الجزيةَ عن يد وهم صاغرون.                     |
| [١٢] ولايقتل وليدًا، ولا امرأةً، ولا شيخًا فانيًّا، إلا عند ضرورة، كالبَّيَّاتِ.                    |
| [١٣] ولا يقطع الشجر ولا يُحْرِقْ، ولا يَعْقِرُ الدواب، إلا إذا تعينت المصلحةُ في ذلك،               |
| كالبُوَيْرَةِ قريةِ بني النضير.                                                                     |
| [١٤] ولايَخِيْسُ بالعهد.                                                                            |
| [١٥] ولا يَحْبِسُ البُرُدَ: لأنه سبب انقطاع المراسلة بينهم.                                         |
| [١٦] ويخدع، فإن الحرب خُدعة.                                                                        |
| [١٧] ويهجم عليهم غارِّين، ويرميهم بالمنجنيق، ويحاصرهم، ويضيِّق عليهم؛ ثبت عن رسول                   |
| الله صلى الله عليه وسلم كلُّ ذلك، ولأن القتال لا يتحقق إلا به، كما لاحاجة إلى شرحه.                 |
| [١٨] ويجوز المبارزة بإذن الإمام لمن وَثِقَ بنفسه، كما فعل على وحمزة رضي الله عنهما.                 |
| [١٩] وللمسلمين أن يتصرفوا فيما يجدونه هنالك من العلف والطعام، من غير أن يُخَمَّسَ،                  |
| لأنه لو لم يُرَجَّص فيه لضاق الحال.                                                                 |
| [٢٠] فإذا أُسَرُوا أسراءَ خُيَّرَ الإمامُ بين أربع خصال: القتل، والفداءِ، والمنَّ، والإرقاقِ؛ يفعلُ |
| - ٥ اوسور بينا المسترار ٥                                                                           |

مَن ذلك الأَحَظَ. من ذلك الأَحَظَ. [٢٦] وللإمام أن يعطيهم الأمان، ولآحادهم، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مَّنَ الْمُشْرِكِيْنَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ﴾ وذلك: لأن دخولهم فى الإسلام لايتحقق إلا بمخالطة المسلمين، ومعرفة حجتهم وميرتهم، وأيضًا: فكثيرًا مَّا تقع الحاجة إلى تردد التجار وأشباههم. [٢٢] ويصالحهم بمال، وبغير مال: فإن المسلمين ربما يضعفون عن مقاتَلة الكفار، فيحتاجون إلى الصلح، وربما يحتاجون إلى المال يَتَقَوُّوْن به، أو إلى أن يأمنوا من شر قوم فيجاهدوا آخرين.

ضرورى الفاظ كى تشريح: سِيَر: سِيرة كى جنع ب يهل ال ي معنى حربى نظام اور جنكى اصول ي تص ام محدر حمد الله كى كما يمين السَّير الصغير اور السير الكبير الى موضوع پرين - اور جيس سنن تر مذى ك أبو اب السير ان ميل بحى يهى ابحاث يين ..... مُحَدَّلًا (اسم فاص) حَدَّلَه: يسپائى اور جنگ بندى پرآماده كرنا..... عَبَّى الجيش: تيار كرنا.... المطليعة: وشمن كى سپاه كا ندازه لاراسم فاص) حَدَّلَه: يسپائى اور جنگ بندى پرآماده كرنا..... عَبَّى الجيش: تيار كرنا..... المطليعة: وشمن كى سپاه كاندازه لكرنا..... مُحَدَّلًا (اسم فاصل) حَدَّلَه: يسپائى اور جنگ بندى پرآماده كرنا..... عَبَّى الجيش: تيار كرنا..... المطليعة: وشمن كى سپاه كا اندازه لكان اور معلومات حاصل كرنى كے الم محدر حمد الله ورثى كى كمر فال الماليعة المعدد: من كى سپاه كا اندازه لكان فار الم فاصل كرنى كے لئے تي مجمع جان والى فوت كى كمرى ..... مَحَدَّلًا فار معلومات حاصل كرنى كے لئے تي مجمع جان والى فوت كى كمرى ...... مَحَدَد لاحن (ش) ب المعهد: عمر ور بي ان كى خلاف درزى كرنا، عمر تعمل كرنى كے لئے تي مجمع جان والى فوت كى كمرى ...... من محمد .... محمد كمان (ش) ب المعهد: عمر و بيان كى خلاف درزى كرنا، عمر شكى كرنا، .... قول الله از معلومانى مواسى كرنى كى خلي محمد ..... معمد .... خلاف درزى كرنا، عمر شكى كرنا...... قول اله از لا تسل حق الله المان ورثى كى خلاف درزى كرنا، عمر شكى كرنا، ..... قول اله ان لا تسل حق المانى وجه معطف درست ، مواسى حمد .... خلاف من من محمد .... خلاف محمد .... محمد ..... محمد ..... خلاف در محمد ..... خلاف درست ، محمد ..... خلاف محمد ..... محمد ...... محمد ...... محمد ..... محمد ...... محمد ...... محمد ...... محمد ....... محمد ...... م

غنيمت ميں چوري: اُخروي سزا

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله مظلینیاتی نظر مایا: "ہرگزتم میں سے کسی تخص کو میں نہ پاؤں کہ وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے کہ اس کی گردن پراونٹ ہو،اور وہ پلبلا رہا ہو،اور وہ کہے: یار سول الله ! میری مدد سیجے ! اور میں کہوں کہ میں تیرے لئے پچھ نہیں کرسکتا! میں نے تجھے خبر دیدی تھی ! " ایسا ہی آپ کا ارشاد ہے : " اس کی گردن پر گھوڑا ہو، جو ہنہنا رہا ہو، اور مرک ہو، جو میار ہی ہو،اور غلام ہو جو چلا رہا ہو،اور کپڑے کے ککڑے ہوں ، جو اہر ار ہے ہوں ! " ( مشکو ۃ حدیث اس حال

تشريح اس حديث ميں مال غنيمت ميں چوري کي تين سزائيں بيان کي گني بين:

کپہلی سزا: خائن: پُرائی ہوئی چیز کے ساتھ میدانِ قیامت میں آئ گا۔اوراس کی وجہ یہ ہے کڈل کفس کے ساتھ چیک جاتا ہے۔ پھراس میں جزاء کی شان پیدا ہوتی ہے،اور مجازات کا مدار مماثلت پر ہے،اس لئے مالِ غنیمت میں چور کی کسزا ج اَسَنَوْتَرَبَبَالْشِرَاحَ ﴾ –

رحمت الله الواسعة

جیلد پر ۱۳۰۶ بصورت معصیت متمثل ہوگی۔ جیسے مال کی زکاو ۃ ادانہ کرنے کی سز ابھی اسی طرح متحقق ہوتی ہے (رحمۃ اللّٰہ ۳۸:۳۷) میں بیاہ مرک کہ جاتا ہے اللہ کہ ہیں مرکد جس سے میں میں جب تیکن سام مرک

دوسری سزا: چوری کی ہوئی چیز گردن پراٹھا کرآئے گا: جس کے بوجھ سے وہ تکلیف پائے گا۔ تیسری سزا: جانوروں کا چلانا: جس سے لوگوں کے سامنے اس کے گناہ کی تشہیر ہوگی ،اوروہ برملارسوا ہوگا۔

غنيمت ميں چوري: دينوي سزا

حدیث — رسول الله سِلانیَ یَکْمَ نے فرمایا:'' جب تم سی آ دمی کو پاؤ که اس نے مال غنیمت میں خیانت کی ہے تو اس کا سامان جلاد و، اور اس کی پٹائی کرؤ'(مشکوٰ ۃ حدیث ۳۶۳۳ بیاب المت عزیر )اور حضرت ابو بکر وعمر رضی الله عنهمانے اس پرعمل کیا ہے(مشکوٰ ۃ حدیث ۴۰۱۳) یعنی میچض دیمکی نہیں ، نہ رتیکم منسوخ ہے۔

تشريح : بديرزا چورى كرنے والے كيلية زجروتون في اور دوسروں كيلية سامان عبرت - تاكدوہ اليي حركت ندكري -

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لأ ألفِيَنَّ أحدَكم يجيئ يومَ القيامة: على رقبته بعيرٌ، لهُ رُغاءٌ، يقول : يارسول الله! أَغِنْنِي، فأقول: لا أملك لك شيئًا، قد أبلغتُك! "ونحوُ ذلك قولُه صلى الله عليه وسلم: "على رقبته فرسٌ، له حَمْحَمَة، وشاة: له يُعَارُ، ونفس: لها صياحٌ، ورِقًاعٌ تَخُفِقٌ" أقول: الأصل في ذلك: أن المعصية تُتصورً بصورةٍ ماوقعتُ فيه. وأما حملُه: فثقلُه، والتأذِّى به؛ وأما صوتُه: فعقوبتُه بإشاعة فاحشتِه على رء وس الناس. قال صلى الله عليه وسلم: "إذا وجدتم الرجلَ قد غَلَّ في سبيل الله، فأخرقوا متاعَه،

واضربوه "وعمل به أبوبكر وعمر رضى الله عنهما . أقول : سره : الزجر ، وكَبْحُ الناس أن يفعلوا مثلَ ذلك .

ترجمہ: اس میں اصل بیہ ہے کہ معصیت تصور کی جاتی ہے ایں چیز کی صورت میں جس میں وہ واقع ہوئی ہے۔اور رہااس کا اٹھانا: تو وہ اس کا بوجھ ہے: اور اس سے تکلیف اٹھانا ہے۔ اور رہی اس کی آواز: تو وہ اس کی سزا ہے اس کے گناہ کی تشہیر کے ذریعہ تمام لوگوں کے سامنے سے اور اس کاراز: تو بیخ ہے۔اورلوگوں کورو کنا ہے اس بات سے کہ وہ اس کے مانند کریں۔

لغات الرُّغاء: اونٹ کی بلبلامٹ ..... الحَمْحَة: تَحُورُ بِ كامتوسط آواز سے ہمہم ..... اليَعَار: بھير بكرى كى آواز \_

ا فَصَرْمَرْ بَيْ الْشَكْرُ ٢

حمتانانالواسعت

بھاگ گئے ہیں۔

اورغريون اورمسافرون کے ليے"

میں پہلے خرچ کیا جائے گا۔ پھر دوسر بے کاموں میں۔

بنوباشم اور بنوالمطلب ميس سے آل رسول كوزياده دينا جائے۔

جواموال كفار ب حاصل ہوتے ہيں دہ دوسم كے ہيں:

غنيمت كحادكام

خمس كےمصارف

دوسرا: مالِ فَتُي : بیروہ مال ہے جوغیرسلموں ہے جنگ کے بغیر حاصل ہوتا ہے۔ جیسے جزید ،خراج ( مال گذاری ) غیر

پس مال غنیمت میں سے پانچواں حصہ نکالا جائے۔اوراس کوان مصارف میں خرچ کیا جائے جس کا تذکرہ سورۃ

الأنفال كى آيت الم ميس ب\_-ارشاد ياك ب:"اوريد بات جان لوكه جو چيز كفار - بطور غذيمت تم كوحاصل موئى موزاس

كاحكم بدب كداللد تعالى كے لئے اس كایا نچواں حصد باوراس كے رسول كے لئے،اور رسول كے رشتہ داروں،اور يتيموں

تفسير: مصارف میں کا سُنات کے خالق دما لک کا تذکرہ بطور توطئہ ہے۔ باقی مصارف کی تفصیل درج ذیل ہے:

— غنيمت ميں جو حصدرسول الله مظلىنياً كاتھا، آپا بنى حيات ميں اس ميں سے اپنا اور اپنے اہل وعيال كا

🕐 — اورآپؓ کے قرابت داروں کا حصہ بنی ہاشم اور بنی المطلب کودیا جائے گا خواہ وہ غریب ہوں یا مالدار، اور

رہی ہی بات کہ رسول کے رشتہ داروں میں ان کا حصہ کس طرح تقسیم کیا جائے گا؟ تو شاہ صاحب قدس سرۂ کی رائے ہی

خواہ وہ مردہو یاعورت۔اوران میں جومقروض ہے، یاشادی کرناچا ہتاہے، یا حاجت مند ہے اس کی اعانت کی جائے گی۔

ب كديد بات امام المسلمين بحوالے ب- كس كوكتنادينا ب؟ اس كى تعيين امام اپنى صوابديد سے كر بے گا۔ البتة امام كے

علم میں بیہ بات دُنی چاہئے کہ حضرت عمر رضی اللّٰہ عنہ نے حضرات حسنین رضی اللّٰہ عنہما کے لئے ہیت الممال سے یا پنج یا پنج

ہزار کا دخلیفہ مقرر کیا تھا، جوان کے ہم سروں ہے بہت زیادہ تھا۔ اور بیزیادتی نواستہ رسول ہونے کی دجہ سے تھی۔ پس

— اورغریوں اور کینوں (اور مسافروں) کا حصہ: انہیں پرخرج کیا جائے (اور مسافرے مراد: وہ ہے جود طن

🕐 — اوریتیموں کا حصہ:ایسے بچوں پرخرچ کیاجائے جوغریب ہوں،ادران کاباپ وفات یا چکا ہو۔

خرج نکالتے تھے۔ آپ کی وفات کے بعداب بید حصہ مصالح مسلمین میں خرج کیا جائے گا۔اور جو کام زیادہ اہم ہوں ان

مسلم تاجروں سے لی ہوئی چنگی( ثبیس ) وہ مال جو کفار سے مصالحت میں حاصل ہوا ہے، یا وہ جس مال کو گھبرا کر چھوڑ کر

ایک : مال غنیمت : بیدہ مال ہے جوغیر سلموں ہے جنگ دقتال اور قہر دغلبہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے۔

ځلدي

المكنور بيباشك

- دور بو، اور اس کومال کی شدید جاجت پیش آگنی بو)

رہی سے بات کے ضمس کے مذکورہ مصارف میں سے س مصرف میں کتنا خرچ کیا جائے؟ تو سے بھی امام کی صوابد ید پر موقوف ہے۔ وہ خوب غور کرکے طے کرے کہ زیادہ اہم کون ہے؟ اور کس مصرف میں کتنا خرچ کرنا ہے؟ اور کس شخص کو کتنا دینا ہے؟ فا کندہ: حنفیہ کے نز دیک رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد آپ کی ذات کا خرچ نہیں رہا۔ اور آپ کے رشتہ داروں کا حصہ نصرتِ قدیم کی بنا پرتھا، اس لئے وہ بھی نہیں رہا۔ البتہ مساکین اور حاجت مندوں کا جو حصہ ہے اس میں حضور ﷺ کے قرابت دار: مساکین واہل حاجت کو مقد مرکھا جائے گا (فوا کہ عثمانی)

واعلم: أن الأموال المأخوذة من الكفار على قسمين: [1] ما حصل منهم بإيجاف الخيل والركاب، واحتمال أُعْبَاءِ القتال؛ وهو الغنيمة. [٢] وماحصل منهم بغير قتال، كالجزية، والخراج، والعشور المأخوذة من تُجَّارهم، ومابذلوا صلحًا، أو هربوا عنه فزعًا. فالغنيمة : تُخمس، ويُصرف الخُمس إلى ما ذكر الله تعالى في كتابه، حيث قال: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْئ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ، وَلِلرَّسُول، وَلِذِي الْقُرْبِي، وَالْيَتَامي، وَالْمَسَاكِيْنِ، وابْنِ السَّبِيْلِ﴾ فيوضع سهمُ رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدَه في مصالح المسلمين: الأهمَّ فالأهمّ. وسهم ذوى القربي: في بني هاشم وبني المطلب: الفقير منهم والغني، والذكر والأنثى. وعندى: أنه يُخَيُّرُ الإمام في تعيين المقادير، وكان عمر رضى الله عنه يزيدُ في فرض آل النبي صلى الله عليه وسلم من بيت المال، ويُعين المَدِينَ منهم، والناكح، وذا الحاجة. وسهمُ اليتامي: لصغير فقير، لا أب له. وسهمُ الفقراء والمساكين: لهم . يُفَوَّضُ كُلُّ ذلك إلى الإمام، يجتهد في الفرض، وتقديم الأهم فالأهم، ويفعل ما أدى إليه اجتهاده.

ترجمہ: (۱) جو حاصل ہوا کفار سے گھوڑ اور اونٹ دوڑانے کے ذریعہ۔ اور جنگ کا بوجھ ڈھونے کے ذریعہ (أوْجَفَ داہتَه: چو پائے کوتیز دوڑاناوَ جَفَ (ض)وَجْفًا البعیر : اونٹ کودوڑانا .....العِبْءُ: بوجھ، جمع أعباء..... المَدِيْن: قرض دار، جس کے ذمہ قرض ہو)

#### غنيمت ميں سے انعام يا بخشش دينا

ننیمت کے باقی چاراخماس غانمین کے لئے ہیں۔اللہ پاک نے غانمین کومخاطب کر کے خمس کو ندکورہ مصارف کے لئے خاص کیا ہے۔ باقی چاراخماس کا ذکرنہیں کیا۔اس سے بیہ بات واضح ہوئی کہ وہ غانمین کاحق ہے۔لہٰذاوہ غانمین میں تقسیم کئے جائمیں گے۔مگرتقسیم سے پہلےامام بشکر کی حالت میں خوب غور کرے، اگر کسی کوانعام یا بخشش دینامسلمانوں کی مضلحت سے ہم آ ہنگ ہو، توباقی چاراخماس میں سے پہلے بیکام کرے۔

اورانعام تین وجوہ ہے دیاجا تاہے:

پہلی دجہ: امام دارالحرب میں داخل ہوا، اور اس نے کوئی سریہ بطور مثال کسی گاؤں پر حملہ کرنے کے لئے بھیجا، تو وہ جو غنیمت لائے گا: اس میں ہے خمس نکالنے کے بعد: چوتھائی یا تہائی اس سریہ کو بطور انعام دیا جائے گا۔ باقی غنیمت میں شامل کرلیا جائے گا، جو پوری فوج پرتقسیم ہوگا، اور اس میں سے سریہ کو بھی حصہ ملے گا۔

فائد واس سلسله میں نبی سلانی کی سلانی کی سلانی کی معمول مید تھا کہ جب لشکر آگ بڑھ رہا ہو، اور سرید بھیجا جائے، تو اس کو چوتھائی انعام دیتے تھے۔اور جب لشکر واپس لوٹ رہا ہو، تو تہائی دیتے تھ (مشکوۃ حدیث ۲۰۰۸ ور ۲۰۰۸) اور پہلی صورت میں انعام کم اس لئے دیا جاتا تھا کہ اس وقت سرید میں نگلنے میں طبیعت پر بوجھ کم پڑتا ہے، اور لشکر کی پشت پناہی بھی حاصل ہوتی ہے۔اور جب لشکر واپس لوٹ رہا ہو، اس وقت سرید میں نگلنے میں بوجھ زیادہ پڑتا ہے، اور لشکر کی پشت پناہی بھی حاصل ہوت کہ سب تو گھر جارہے ہیں، اور ہم کام پر اور لشکر کی پشت پناہی بھی کم ہوجاتی ہے۔ضرورت میں آن پر لیک کے بھی میں بر

دوسری وجہ: امام اس صحف کے لئے جوکوئی ایسا کارنامہ انجام دے جس میں مسلمانوں کا بڑانفع ہو: محنتانہ مقرر کرے۔ مثلاً کہے کہ جواس قلعہ پر چڑھ جائے اس کو بید دیا جائے گا، یا جوکوئی قیدی پکڑلائے اس کو بید یا جائے گا، یا جوکوئی کا فرکوقل کرے اس کا ساز وسامان اس کو دیا جائے گا۔ پس اگر بیت المال سے بیا جرت دینا طے کیا ہے تو بیت المال سے دے، اور غنیمت میں سے دینا طے کیا ہے تو باقی چاراخماس میں سے دے۔

تیسری دجہ بحکی جنگ میں کوئی شخص بہادرانہ کارنامہ انجام دے، اور اس سے مسلمانوں کو بڑا فائدہ پنچے تو امام اس کو انعام دے۔ جیسا کہ غزوۂ ذی قر دمیں نبی ﷺ نے حضرت سلمۃ بن الاکوع رضی اللہ عنہ کو پیدل ہونے کے باوجو دسوار اور پیدل دونوں کا حصہ دیا تھا( مشکوۃ حدیث ۳۹۸۹)

سلب (مقتول کاساز وسامان) قاتل کاحق کب ہے؟ ۔۔ اس میں اختلاف ہے کہ مقتول کا ساز وسامان قاتل کا حق ہے یا انعام؟ حضرت امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک انعام ہے، اور حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک حق ہے۔ سے فضر خطرت امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک انعام ہے، اور حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک حق ہے۔

< فَحَزَّرَ سَبَالْ مَرْدَ

شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں: میر نزدیک زیادہ سیح بات سیہ کہ مقتول کا سامان قاتل کاحق اس دفت ہے جب امام جنگ سے پہلے اس کا اعلان کر بے یاجنگ کے بعد بطور انعام دے یعنی اعلان یادیئے بغیر اس کا استحقاق نہیں۔ غنیمت میں بیخ شش دینا: جن کا غنیمت میں با قاعدہ حصہ نہیں ، اور ان کو بخشش دینا مصلحت کے موافق ہے ، اس کو بھی پہلے ہی اخماس اربعہ میں سے اٹھالے۔ بیخشش درج ذیل لوگوں کو دی جاتی ہے:

ا۔ عورتوں کو: جن کی جنگ میں خدمات ہوں۔مثلاً بیاروں کاعلاج یا تیارداری کی ہو،فوجیوں کے لئے کھانا پکایا ہو، یا مجاہدین کے احوال کی خبر گیری کی ہو۔

۲ — غلاموں، بچوں اوران ذمیوں کوجن کوامام نے جنگ میں شرکت کی اجازت دی ہو،ادران سے مجاہدین کو نفع حاصل ہوا ہو۔

مسئلہ:اگرغنیمت میں حاصلِ شدہ کسی چیز کے بارے میں پتہ چلے کہ وہ کسی مسلمان کامال ہے،جس پردشمن نے قبضہ کرلیاتھا،تو وہ چیز مالک کوویسے ہی لوٹادی جائے (مشکوۃ حدیث ۴۰۰۳ و۳۰۰۳)

وَيُقَسَّمُ أربعةُ أخماسه في الغانمين: يجتهد الإمامُ أولًا في حال الجيش: فمن كان نفلُه أوفقَ بمصلحة المسلمين نَفَّلَ له؛ وذلك بإحدى ثلاث:

[إحداها] أن يكون الإمامُ دخل دار الحرب، فبعث سرية تُغِيرُ على قرية مثلًا، فَيُجْعل لها الربعُ بعد الخُمس، أو الثلثُ بعد الخُمس؛ فما قَدِمَتْ به السريةُ: رفع خُمُسَه، ثم أعطى السريةَ ربعَ ما غبر، أو ثلثه، وجعل الباقي في المغانم.

و ثانيتها : أن يجعل الإمامُ جُعْلًا، لمن يعمل عملًا فيه غَناء عن المسلمين، مثلًا : أن يقول : من طلع هذا الحصن فله كذا، من جاء بأسير فله كذا، من قتل قتيلًا فله سلبُه؛ فإن شرط من مال المسلمين أعطى منه، وإن شرط من الغنيمة أعطى من أربعة أخماس.

و ثالثتها: أن يخص الإمامُ بعضَ الغانمين بشيئ لغَنائه وبأسه، كما أعطى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم سلمة بن الأكوع في غزوة ذي قَرَدٍ سهمَ الفارس والراجل، حيث ظهر منه نفع عظيم للمسلمين.

والأصح عندى: أن السَّلَب إنما يستحقه القاتل بجعل الإمام قبلَ القتال، أو تنفيله بعدَه. ويرفع ما ينبغي أن يُرْضَخَ دون السهم: [1] للنساء: يداوين المرضى، ويطبخن الطعام، ويُصلحن شأنَ الغزاة.

[٢] وللعبيد، والصبيان، وأهل الذمة: الذين أَذِنَّ لهم الإمامُ، إن حصل منهم نفع للغزاة.

| جُلدُيَهُ                            | 610                                      | حْمَةُ الله الوَاسَعَة بَ                      |
|--------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------|
| : رَدَّ عليه بلا شيئ.                | مة: كان مالُ مسلمٍ، ظَفَرَ به العدوُّ    | وإن عثر على أن شيئًا من الغني                  |
| ر: بـقـى الـجُعُل بمنتان             | تىنىغىلاً: حصە _ زائدعطيەديناغ           | لغات:نَفَلَ(نِ)نَفْلاً وَنَفْلًا               |
|                                      | ال کا پچھ حصہ دینا۔                      | زدوری غَناء: بر الفع رَضَخَ له: .              |
| $\Delta$                             | \$                                       | $\Delta$                                       |
|                                      | باقى غنيمت كى تقسيم                      |                                                |
| کے لئے تین جصے ہیں،اور پیادہ کے      | تے جومعرکہ میں شریک تھے۔ گھوڑ سوار       | پھر باقی غنیمت ان لوگوں پرتقشیم کی جا          |
|                                      |                                          | لتحاليك حصبه (مشكوة حديث ٣٩٨٧)                 |
| موڑسوار کے لئے دوجھے ہیں۔ تیسر       | ب-اورامام أعظم رحمه الله کے نزد یک: گھ   | ملحوظہ: بیصاحبین اورجمہور کی رائے۔             |
|                                      | اب-اس کی کچھفصیل آ گے آرہی ہے۔           | هها گرامام بطورانعام دينا چاب تود ي سکتر       |
| مام مناسب سمجھےتو شتر سواروں اور تیر | ہ صاحب قدس سرۂ کی رائے بیرے کہ اگرا      | شترسوارول اور تیرانداز دل کاظلم: شا            |
| وں پر ترجیح بھی دے سکتا ہے۔ ان       | ادے۔ای طرح عربی گھوڑوں کو تجمی گھوڑ      | ندازوں کو پیدل لڑنے والوں سے پچھزیادہ          |
| چاہئے۔اوراس وقت كرنا جاہے ك          | بیکام ذی رائے لوگوں کے مشورہ سے کرنا     | پچھزیادہ دے، مگرچو ہرانہ دے۔اور امام کو        |
| بين اختلاف ختم كياجا سكتاب-          | اليلم اورآ پ کے اصحاب کے حربی معاملات    | فالفت كاانديشه نه بمو اوراس طرح نبي سَلِلْيَهَ |
|                                      | فتأ گھوڑوں کودوجھے اور سوارکوا یک حصہ دی |                                                |
|                                      |                                          | ربی گھوڑ وں میں فرق نہیں کیا۔اور مُنذر بن      |
|                                      |                                          | جزت عمررضي اللدعنه نے اس کو برقر اررکھا۔       |
| ت میں ہے حصہ دیاجائے۔اگرچ            | ت کے لئے بھیجاہو،اس کوبھی با قاعدہ غذیم  |                                                |
|                                      |                                          | ومعركه مين شريك نه بوا بو جي پيام رس           |
|                                      |                                          | ررمين حضرت عثمان رضى اللدعنه شريك نهيو         |
|                                      |                                          | قیہ رضی اللہ عنہا سخت علیل تھیں ۔ان کی تیے     |
|                                      |                                          | نیمت میں سےان کوبھی حصہ دیا گیا۔               |
| جل سهم.                              | لوَقْعَة: للفارس ثلاثةُ أسهم، وللرا      | ثم يُقسم الباقي على من حضر ا                   |
| لميئًا، أو يُفَضِّلَ العِرابَ على    | ، ينزيد لركبان الإبل أو للرُّماة ش       | وعندى : أنه إن رأى الإمام أن                   |

رجمة اللار الواسعة

البراذين بشيئ دون السهم: فله ذلك، بعدَ أن يشاور أهلَ الرأى، ويكون أمراً لا يُختلَفُ عليه لأجله، وبه يُجمع اختلاف سِيَرِ النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابِه رضى الله عنهم في الباب. ومن بعثه الأميرُ لمصلحةِ الجيش، كالبريد، والطليعة، والجاسوس: يُسْهَمُ له، وإن لم يحضر الوقعة كما كان لعثمان يومَ بدر.

ترجمه: واضح ب\_ البِرْ ذون: غير عربي گھوڑا۔

مالِ فَتَى كے مصارف

مالِ فَنَى (بلاجنگ حاصل ہونے والے مال) کے مصارف اللہ تعالیٰ نے سورۃ الحشر آیات 2-1 میں بیان فرمائے ہیں۔ارشاد پاک ہے: ''جو مال اللہ تعالیٰ نے فنی کے طور پر دیا اپنے رسول کو بستیوں کے لوگوں سے تو وہ اللہ کے لئے ، اور رسول کے لئے ، اوررسول کے رشتہ داروں ، اور پتیموں اور سینوں ، اور مسافر کے لئے ہے ..... اور ان حاجت مند مہما جرین کے لئے ہے، جو اپنے گھروں اور اپنے مالوں سے نکالے گئے ..... اور اُن ( انصار ) کے لئے ہے جومہما جرین کے آنے سے پہلے سے دار الاسلام (مدینہ ) میں اور ایمان میں قر ار پکڑے ہوتے ہیں..... اور ان لوگوں کے لئے ہے جومبا جرین کے آنے بعد آئے ، جو دعا کرتے ہیں..... بیشک آپ بڑے شفیق ورجیم ہیں''۔ جب اِن آیات کو حضرت عمر رضی اللہ عند نے پڑھا تو فرمایا: ''اس ( آخری ) آیت نے تمام مسلمانوں کا استیعاب کیا ہے'' (مطلوۃ حدیث ۲۰۱۱) یعنی مال فنی میں بھی مسلمانوں کا حصہ ہے۔ پس امام مال فنی کو پہلے زیادہ اہم کا موں میں خرچ کرے ، پھر اس سے کم اہم کا موں میں۔ اور اسلا میں مسلمانوں کی مصلحت پیش نظر رکھے۔ اپنی کی محصوص مصلحت کو بیش نظر نہ رکھے۔ اور فنی کی تقسیم کے طریقہ مختلف رہے ہیں:

ا – رسول الله سَلِيْنَايَةَ مَلَى إِسَ جَبِ مالَ فَنَى آتاتو آبَ اس دن اس تُوَقَسِيم فرمادية : كنبه داركودو حص، اور مجرد كوايك حصه ديت شص (مفكوة حديث ۴۵۷)

۲ — حضرت ابوبکرر ضی اللّٰدعنه کابھی یہی معمول تھا۔ آپ آ زاداور غلام سب کودیتے تھے (رداہ ابوداؤد، جامع الاصول حدیث ۱۳۳۷)اور حاجت مندوں کا خاص طور پر خیال رکھتے تھے۔

۳ — اور حضرت عمر رضی اللّذعند نے با قاعدہ اس کے لئے رجٹر بنایاتھا۔اور اسلام کی طرف پیش قدمی کرنے اور حاجت مندوں کے لحاظ سے درجہ بندی کی تھی۔اور ہر ایک کے وظائف کی تحدید بھی کردی تھی۔مثلاً:(۱) وہ لوگ جوقد کیم الاسلام ہیں(۲) وہ لوگ جو سخت آزمائشوں سے گڈرے ہیں(۳) وہ لوگ جو عیالدار ہیں(۳) اور وہ لوگ جو ضرورت مند ہیں (تفصیل — (<u>نَصَنُوَمَرْ بَبَاطْتَرْ لَمَ</u>

کے لئے دیکھیں ازا لة الخفا ٢٨:٢)

اورضابطہ: اس قسم کے اختلاف میں بیہ ہے کہ اس کو اختلاف اجتماد پر محمول کیا جائے۔اور بید کہا جائے کہ ہرایک نے اس صلحت کو پیش نظر رکھا ہے جواس وقت اس کے سامنے آئی۔

وأما الفَىٰءُ : فـمصرفه ما بين الله تعالى، حيث قال: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى: فَلِلْهِ، وَلِلرَّسُولِ، وَلِذِى الْقُرْبَى، وَالْيَتَامَى، وَالْمَسَاكِيْنِ، وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ إلى قوله: ﴿رَءُ وفَ رَحِيْمٌ ﴾ ولـما قرأها عـمررضى الله عنه قال: "هذه استوعبت المسلمين!" فيصرفه إلى الأهم، فالأهم وينظر في ذلك إلى مصالح المسلمين، لا مصلحته الخاصة به.

واختلفت السنن في كيفية قسمة الفيء : فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أتاه الفيءُ قَسَمَه في يومه: فأعطى الآهلَ حَظَّيْنِ، وأعطى الأُعْزَبَ حظا؛ وكان أبوبكر رضى الله عنه يقسم للحر وللعبد، يتوخَّى كفاية الحاجة؛ ووضع عمر رضى الله عنه الديوان : على السوابق والحاجات : فالرجل وقِدَمُه، والرجل وبلاؤه، والرجل وعيالُه، والرجل وحاجتُه؛ والأصلُ في كل ماكان مثلَ هذا من الاختلاف : أن يُحمل على أنه إنما فعل ذلك على الاجتهاد، فتوخَّى كلِّ المصلحة بحسب ما رأى في وقته.

ترجمہ: اور حضرت عمرؓ نے رجسٹر بنایا تھا: سبقت کرنے والوں اور حاجتوں کے اعتبار سے: پس آدمی اور اس کی قد امت ، اور آدمی اور اس کی آزمائش ، اور آدمی اور اس کے بال بچے ، اور آدمی اور اس کی ضرورت — اور ضابطہ: ہر اس اختلاف میں جو اس طرح کا ہویہ ہے کہ اس پر محمول کیا جائے کہ وہ کام اجتہا دے طور پر کیا ہے۔ پس ہرایک نے مصلحت کا قصد کیا ہے اس طور پر جو اس نے اس وقت میں دیکھی۔

مفتوحه زمينول كاحكم

T

جن زمینوں پرمسلمانوں نے غلبہ پالیا ہے یعنی جنگ کر کے ان کو فتح کیا ہے :ان کے بارے میں امام کوتین اختیار ہیں : ۱ – اگر چاہے تو ان کو غانمین میں بانٹ دے کہ وہ بھی مالی غنیمت ہیں۔ ۲ – اورا گرچاہے تو ان کومجاہدین کے لئے یعنی جہاد کی ضروریات کے لئے روک لے۔ رسول اللہ سِلایفیَقَیَلِم نے خیبر میں ایسا ہی کیا تھا۔ آ دھی زمین غانمین میں بانٹ دی تھی ۔اور آ دھی جہاد کی اور سلمانوں کی

ځلد پېج

\$

#### MA

ضروریات کے لئے روک لیتھی۔اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بھی عراق کی زمین روک لیتھی۔ غانمین کے اصرار کے باوجودان پرتقسی نہیں کی تھی۔

۳ - اوراگر چاہے توان میں ان کفارکو بسائے جوذمی بن کرر ہنامنظور کریں۔اوران سے خراج (لگان)وصول کرے۔

جزبيكى مقدار

جب یمن والوں کے ساتھ جزید پر مصالحت ہوئی تو نبی شِلایتی تیکڑنے حضرت مُعاذ رضی اللّٰدعنہ کو یمن کا حاکم بنا کر بھیجا، اور حکم دیا کہ ہر بالغ شخص سے سالا نہ ایک دیناریا اتن قیمت کا مُعافری کپڑ اوصول کیا جائے۔ (مشکوۃ حدیث ۳۰۳ ) اور حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ نے مالدار پر سالا نہ اڑتالیس درہم، اور متوسط حال پر چوہیں درہم، اور کامدارغریب پر بارہ درہم جزیدِ مقرر کیا تھا (ازالة الخفاء ۲۹:۲۶ بحوالہ اما ابویوسٹ)

یہاں سے بیہ بات جانی گئی کہ جزید کی کوئی مقدار شرعاً متعین نہیں۔ اس کی مقدارامام کی صوابدید پر موقوف ہے۔ اس طرح خراج (مالگذاری) کی بھی کوئی مقدار متعین نہیں۔ حالات کالحاظ کر کے لگان تعین کیا جائے۔ اسی طرح ہراس معاملہ میں جس میں نبی سِلائی ﷺ اور خلفائے راشدین کے طریقوں میں اختلاف ہے: یہی بات کہی جائے کہ وہ اجتہادی امور ہیں ۔ اور ہرایک نے اپنے زمانہ کی مصلحت پیش نظرر کھی ہے۔

والأراضى التي غلب عليها المسلمون : لـلإمام فيها الخيار : إن شاء قسمها في الغانمين، وإن شاء أوقفها على الغزاة، كما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم بخيبر : قسم نصفَها، ووقف نصفها، ووقف عمر رضى الله عنه أرض السواد، وإن شاء أسكنها الكفار، ذمةً لنا. وأمر النبي صلى الله عليه وسلم معاذًا رضى الله عنه: أن يأخذ من كل حالم دينارًا، أو عِدْلَه معافرَ ؛ وفرض عمر رضى الله عنه على الموسر ثمانية وأربعين درهما، وعلى المتوسط أربعة وعشرين، وعلى الفقير المعتمل اثنى عشر. ومن هنا يُعلم أن قدرَه مفوَّض إلى الإمام، يفعل ما يرى من المصلحة، ولذلك اختلفت سَيَرُهم، وكذلك الحكم عندى في مقادير الخراج، وجميع ما اختلفت فيه سِيَرُ النبي صلى الله عليه وسلم و خلفائِه رضى الله عنهم.

ترجمد:واضح ب\_وقف اورأوقف لغوى معنى مين بين - اصطلاحى وقف مرادنيس -

## غنيمت اورفئي كي حلّت كي وجه

اللہ تعالیٰ نے ہمارے نبی مَلِلیْنَمَائِیَمَ کی امت کے لئے مال غنیمت وفئی کودو وجہ سے حلال کیا ہے: پہلی وجہ: بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس امت کی کمز وری دیکھی پس اس کے لئے ان اموال کوحلال کیا ۔مضمون متفق علیہ روایت میں آیا ہے(مشکوۃ حدیث ۳۹۸۵)

دوسری وجہ: بیہ ہے کہ غنیمت وفنی کی حلّت : ہمارے نبی ﷺ کی دیگراندیا علیہم الصلوٰۃ والسلام پر،اور آپ کی امت کی دیگرامتوں پر برتر می کے لئے ہے۔ بیرضمون مسلم شریف کی روایت میں آیا ہے (مشکوٰۃ حدیث ۵۷/۵۵) اور مذکورہ دونوں وجہوں کی دلیلیں کتاب کی قشم اول، مبحث ۲ باب ۲۰ رحمۃ التّد ۲:۵۰ تا ۲۰۱۰ میں بیان ہوچکی ہے۔

وإنها أباح الله لنا الغنيمة والفيء : لما بينه النبي صلى الله عليه وسلم، حيث قال: "لم تَحِلَّ الغنائم لأحدٍ من قبلنا، ذلك: بأن الله رأى ضَعْفنا وعجزنا، فأحلَّها لنا "وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الله فَضَّلَ أمتى على الأمم، وأحل لنا الغنائم" وقد شرحنا هذا في القسم الأول، فلانعيده.

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے جائز کیا ہمارے لئے غذیمت وفنی کو اُس وجہ ہے جو نبی سلالی آیا ہے۔ این فرمائی ہے۔ چنا نچہ آپ نے فرمایا: ''نہیں حلال کی گئیں غذیمت ہم ہے پہلے کسی کے لئے: وہ جواز بایں وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہماری کمز وری اور ہماری عاجز ی دیکھی، پس اس کو ہمارے لئے حلال کیا'' اور فرمایا:'' اللہ تعالیٰ نے میری امت کو تمام امتوں پر برتری بخشی ہے، اور ہمارے لئے معتیں حلال کی ہیں'' اور ہم قسم اول میں اس کی تشریح کر چکے ہیں۔ پس ہم اس کا اعادہ نہیں کرتے۔ ہمارے لئے معتیں حلال کی ہیں'' اور ہم قسم اول میں اس کی تشریح کر چکے ہیں۔ پس ہم اس کا اعادہ نہیں کرتے۔

غنيمت وفئى كےمصارف كى حكمتىيں

ابھی غنیمت وفتی کے جومصارف بیان کئے گئے ہیں ان کا خلاصہ یہ ہے کہ غنیمت کا بڑا حصہ (چارا خماس) غائمین کے لئے ہے۔ اور فنی دیگر ملی اور ملکی کا موں کے لئے ہے۔ کیونکہ بیت المال میں تین قشم کے اموال جنع ہوتے ہیں: ایک: صدقات وعشر۔ دوم: مال غنیمت ۔ سوم: مال فنی: جزیہ اور خراج وغیرہ ۔ شریعت نے آن اموال کی تقسیم اس طرح کی ہے کہ صدقات وعشر میں بنیادی اہمیت حاجت مندوں کو دی ہے، غنیمت میں مجاہدین کو، اور اموال فنی میں ملکی اور ملکی اور کی ہے کہ کو۔ شاہ صاحب قدس سرة پہلے دوبا تیں بیان فرماتے ہیں: ا- بیت المال کے بنیادی مقاصد کیا ہیں؟ کو۔ شاہ صاحب قدس سرة پہلے دوبا تیں بیان فرماتے ہیں: ا- بیت المال کے بنیادی مقاصد کیا ہیں؟ میں فی میں میں ، اور ان کی ضروریات کیا ہیں؟ پھر غنیمت میں خانمین کی ترجیح کی تین حکمتیں بیان فرما کیں گے۔

رجعة اللاب الواسعة

جُلْدِيْجَم

### بیت المال کے بنیادی مقاصد

بیت المال کے بنیادی مقاصد درج ذیل ہیں:

دوسرامقصد: کفارگی ریشہ دوانیوں ہے مملکت کی حفاظت کرنا۔سرحدوں کے سوراخ بند کرنا۔مجاہدین کے مصارف کا انتظام کرنا۔اور جہاد کے لئے ہتھیا راور گھوڑے تیار کرنا۔

تیسرا مقصد بملکت کاداخلی نظم وضبط کرنا۔ پولس اورعد اید کے محکمہ قائم کرنا۔حدود جاری کرنا،اور محکمہ ٔ اختساب قائم کرنا۔ چوتھا مقصد : دین وملّت کی بقاءاور ترقی پرخر بچ کرنا۔جیسے خطباء،ائمہ، واعظین اور مدرسین کا تقرر کرنا۔ پانچواں مقصد : مفاد عامہ کے کام انجام دینا۔جیسے نہریں اگارنا،اور پل تعمیر کرنا۔ اسی طرح کے اور بھی کام ہیں جن پرخر بچ کرنا ضروری ہے۔

## ممالک کی قشمیں اوران کی ضروریات

ممالک کی دوشتمیں ہیں :ایک :وہ ممالک جن میں صرف مسلمان رہتے ہیں ،جیسے حجاز ،یاان میں مسلمانوں کی کثر ت ہے۔دوم : وہ ممالک جن میں بڑی تعداد غیر سلموں کی ہے ۔مسلمان بہز وراُن پرغالب آ گئے ہیں ،یا مصالحت کے ذریعہ ان پر قبضہ کیا ہے۔

دوسری قسم کے ممالک کا مزانیہ(بجٹ) بھاری ہوتا ہے۔ان ممالک کی بہت ضروریات ہوتی ہیں۔مثلاً: فوج تیار کرنا۔جنگی سامان مہیا کرنا۔عدلیہ کا انتظام کرنا۔ پولس اور سرکاری عملہ کا تقرر کرنا۔اور پہلی قسم کے ممالک میں یہ س انتظامات بہت زیادہ ضروری نہیں۔اس لئے ان کا مزانیہ ہلکا ہوتا ہے۔

### غنيمت ميں غانمين كى ترجيح كى وجوہ

پہلی وجہ ،شریعت کامنشا بیہ ہے کہ ہر شہر میں جو بیت المال اکٹھا ہوتا ہے ،اس کوضر وریات کے لحاظ سے تقسیم کیا جائے۔ چنا نچہ: (الف)ز کو ۃ وعشر کے مصارف میں مختاجوں کا دوسروں سے زیادہ خیال رکھا گیا ہے۔ (ب)اور نمیمت وفنی میں فوج کی تیاری اور ملک وملت کی حفاظت کا غرباء کی حاجت روائی سے زیادہ خیال رکھا گیا ہے۔

چنانچەز كۈة ميں تيامى،مساكين اورفقراءكا حصەزيادەركھا گياہے،اورغينمت فنگ ميں كم۔اورمجاہدين كا حصەنينيمت فنگ ميں زيادہ ركھا گياہے،اورز كوة ميں كم ( شاہ صاحب كے زديك مصارف زكوة آ ٹھ ميں منحصر ہيں۔ديھيں رحمۃ اللّه ٢٠٢٧) —< فَصَنَوْتَرَبْبَلْشِيَرْبِيَ دوسری وجہ بغنیمت پاپڑ بیل کراور گھوڑ ے اور اونٹ دوڑ اکر حاصل کی جاتی ہے۔ اور بیکارنا مہ مجاہدین انجام دیتے بیں۔ پس ان کے دل اسی وقت خوش ہو سکتے ہیں، جب اس کی تقسیم میں ان کے ساتھ ترجیحی معاملہ کیا جائے۔ تیسری وجہ : شریعت کے عمومی احکام میں عمومی احوال کالحاظ رکھا جاتا ہے، اور فطری اور عقلی رغبتوں کو ملایا جاتا ہے۔ اور لوگوں کی صورت حال ہیہ ہے کہ دہ جہاد میں اسی صورت میں رغبت کر سکتے ہیں جب کوئی مال بھی بدست آئے۔ اس لیے لوگوں کی خواہش کالحاظ کر کے خلیمت کے چاراخما س مجاہدین کے لیے مختص کیے تیں جب کوئی مال بھی بدست آئے۔ اس لیے

اورفنی کے لئے بالفعل جنگ کی ضرورت پیش نہیں آتی۔ وہ محض دبد بے حاصل ہوتی ہے۔ اس لئے اس کے مصارف میں فوج کا حصہ بیں رکھا گیا۔ وہ ملی اور ملکی ضرورتوں کے لئے خاص کی گئی ہے۔اور الاُھم ف لاُھم کے اصول سے خرچ کی جاتی ہے۔

والأصل في المصارف: [1] أن أمهاتِ المقاصدِ أمور: منها : إبقاءُ ناس لا يقدرون على شيئ : لزمانةٍ، أو لا جُتِياح مالهم، أو بُعْدِه منهم. ومنها: حفظ المدينة عن شر الكفار، بسدّ الثغور، ونفقاتِ المقاتِلة، والسلاح، والكُراع. ومنها: تدبير المدينة وسياستُها: من الحراسة، والقضاء، وإقامة الحدود، والحِسْبة. ومنها: حفظ الملة بنصب الخطباء، والأئمة، والوُعَّاظ، والمدرسين. ومنها: منافع مشتركة، ككرى الأنهار، وبناء القناطر ونحوُّ ذلك: [٢] وأن البلاد على قسمين: قسم: تجرَّد لأهل الإسلام، كالحجاز، أو غلب عليه المسلمون؛ وقسمٌ: أكثرُ أهله الكفار، فغلب عليهم المسلمون بعَنوة، أو صلح. والقسم الثاني: يحتاج إلى شيئ كثير من جمع الرجال، وإعداد آلات القتال، ونصب القضاة والحرس والعمال؛ والأول: لايحتاج إلى هذه الأشياء كاملة وافرة. وأراد الشرع أن يُوَرَّع بيتُ المال المجتمعُ في كل بلاد على ما يلائمُها، فجعل: [الف] مصرف الزكاة والعشر: ما يكون فيه كفايةُ المحتاجين أكثرَ من غيرها. [ب] ومصرف الغنيمة والفيء: مايكون فيه إعدادُ المقاتِلة وحفظُ الملة وتدبير المدينة أكثر. ولذلك جعل سهم اليتامي والمساكين والفقراء من الغنيمة والفيء أقلَّ من سهمهم من الصدقات؛ وسهم الغزاة منهما أكثرَ من سهمهم منها. ثم الغنيمة: إنما تحصل بمعاناة وإيجاف خيل وركاب: فلا تطيب قلوبُهم إلا بأن يعطوا منها. زمر بيكشكر ٢

رجمة اللار الواسعة

جلديجم

والنواميسُ الكلية المضروبةُ على كافَة الناس: لابد فيها من النظر إلى حال عامة الناس، ومن ضَمَّ الرغبة الطبيعية إلى الرغبة العقلية، ولايرغبون إلا بأن يكون هناك مال يجدونه بالقتال، فلذلك كان أربعة أخماسها للغانمين. والفىءُ: إنما يحصُل بالرُّعب، دون مباشرة القتال: فلا يجب أن يصرف على ناس مخصوصين، فكان حقُّه: أن يُقَدَّمَ فيه الأهم فالأهم.

ترجمه، اور بذیاد مصارف میں :(۱) میہ ہے کہ امہمات مقاصد چند امور ہیں : از انجملہ : ایسے لوگوں کوزندہ رکھنا ہے جو کسی چیز پر قادر نہیں : اپابیج ہونے کی دجہ ہے ، یاان کے مال کا صفایا ہوجانے کی دجہ ہے ، یا مال کے ان ہے دور ہونے کی دجہ ہے – اور از انجملہ : کفار کے شر میں ملکت کی حفاظت ہے : سرحدوں کو بند کرنے کے ذریعہ، اور مجاہدین کے خرچوں کے ذریعہ، اور ہتھیار اور گھوڑوں کے ذریعہ – اور از انجملہ : مملکت کا نظم واز نظام کرنا ہے یعنی پا سبانی اور قضاء، اور حدود کا جراب اور تحکمہ اور ہتھیار اور گھوڑوں کے ذریعہ – اور از انجملہ : مملکت کا نظم واز نظام کرنا ہے یعنی پا سبانی اور قضاء، اور حدود کا جراء، اور تحکمہ اختساب کا قیام (الم حسن بی : اختسابی تحکمہ جو اسلامی حکومتوں میں زندگی کے معاملات و آ داب کی گر انی کے لئے ہوتا ہاں نظام کے تحت اشیاء کے نزخوں کی گرانی ، اور نماز وغیرہ عبادات کی پابندی کر انا اور فواحش و منگرات کی روگ تھام کرنا آ تا ہے) – اور از انجملہ : ملد کی حفاظت کرنا: جلیے نہر و میں زندگی کے معاملات و آ داب کی گر انی کے لئے ہوتا ہاں نظام کے تحت اشیاء کے نزخوں کی گرانی ، اور نماز وغیرہ عبادات کی پابندی کر انا اور فواحش و منگرات کی روگ تھام کرنا آ تا ہے) کو زریعہ سے اور از انجملہ : مقاد عامہ کر کا ، خطباء (جمعہ پڑھانے و الے) اور عام اسم کا صفار اور اور قطین ، اور مدرسی کی تقام کر دور کی تھر ہو اور کی معاملات اور اور کی مقام کر کا آ تا ہے)

ِ (۲)اور(مصارف میں بنیاد) یہ ہے کہ ممالک کی دوستمیں ہیں :ایک : وہ ممالک جو مسلمانوں کے لئے فارغ ہیں، جیسے حجاز، یاان میں مسلمانوں کی اکثریت ہے۔اور دوسری قسم : وہ ممالک جن کے بیشتر باشندے غیر سلم ہیں۔ پس ان پر مسلمان بہ زور غالب آ گئے ، یاسلح کے ذریعہ – اور شم ثانی : بہت چیز وں کی محتاج ہے یعنی فوج جع کرنا،اور جنگ کے آلات تیار کرنا۔اور قاضوں اور چو کیداروں اور کارندوں کو مقرر کرنا۔اور شم اول :ان چیز وں کی کامل وکمل طور پر محتاج نہیں۔

| جُلدَيْجَبَم                  | ۴۲۳                                                      | رَجْمَةُ اللَّهُ الْوَاسَعَةَ،         |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| وگ رغبت نہیں کریں گے مگر بایں | مری رغبت کو عقلی رغبت کے ساتھ ملانا۔اور عام <sup>ا</sup> | لوگوں کی حالت کی طرف نظر کرنا،اور فط   |
| سے نیمت کے چارخس غانمین کے    | ں کووہ جنگ کے ذریعہ پائیں۔ پس اس وجہ۔                    | طور که دیاں (جہاد میں ) کوئی مال ہو،جس |
|                               | جہ حاصل ہوتی ہے، نہ کہ بالفعل جنگ کرنے کے                |                                        |
|                               | فن تقا: كماس مين الأهم فالأهم كومقدم كياجا_              |                                        |
| $\Sigma$                      | \$₹                                                      | $\overrightarrow{\nabla}$              |
|                               | ں اوراس کے مصارف کی حکمتیں                               | فخس                                    |
|                               |                                                          |                                        |

خمس کے سلسلہ میں بنیادی بات ہیہ ہے کہ''غنیمت کا چوتھائی'' لینے کا جاہلیت میں عام دستورتھا۔قوم کا سردارادراس کا خاندان بیہ مال وصول کیا کرتا تھا۔اور بیہ بات ان کے اذہان میں مرتکز ہو چکی تھی۔ وہ اس لینے میں اپنے دلوں میں کوئی تنگی محسوس نہیں کرتے تھے۔ان کا ایک شاعر فخر بیہ کہتا ہے:

مشروعيت حمس کی وجہ

اور ہر غارت لوٹ میں ہمارا چوتھائی ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ملک وملت کی ضروریات کے لئے مالِ غنیمت کاخمس مشروع کیا۔ اور یہ تشریع عربوں کے تصورات کے مطابق تھی۔اوراس کی نظیرا نبیاء علیہم السلام کی شریعتیں ہیں۔ان میں بھی لوگوں میں شائع ذائع باتوں کالحاظ رکھا گیا ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں قشم اول، محث ۲ باب مرحمۃ اللہ ۲۰۰۳)

خمس ميں رسول اللہ ﷺ يُتَلِينُهُمْ كا حصہ رکھنے كى وجبہ

زنانة جاہلیت میں ''غنیمت کا چوتھائی'' قوم کا سردارادراس کا خاندان دو وجہ ہے وصول کیا کرتا تھا۔ ایک : رفعت ِ شان کے لئے ۔ دوسرے : اس لئے کہ سردار عام لوگوں کے کام میں مشغول ہوتا ہے، اورا پنی ضروریات کمانے کے لئے فارغ نہیں ہوتا۔اوراس کے مصارف بھی زیادہ ہوتے ہیں، اس لئے دہ یہ مال وصول کیا کرتا تھا۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ نے بھی دو وجہ یے خمس میں رسول اللہ سِلائیتَ کَیْ کا حصہ مقرر کیا:

پہلی وجہ: آپ ﷺ بھی لوگوں کے کا موں میں مشغول رہتے ہیں۔اپنے گھروالوں کی ضروریات کمانے کے لئے فارغ نہیں۔اس لیے ضروری ہے کہ آپؓ کے مصارف مسلمانوں کے مال میں ہوں۔

دوسرى دجه: مسلمانوں كوجوفتخ نصيب ہوتى تھى دہ نبى مَللاً يَوَلَيْهُمْ كَى دعاادرآ بَّ كَ اُس رعب كى دجه سے ہوتى تھى جو اللہ تعالیٰ نے آپ كوعنايت فرمايا تھا۔ آپ كاارشاد ہے: نُصور تُ بالوعب: ميں رعب ہے مدد كيا گيا ہوں (نسائى ٣٠٦ ح اَلْسَنْ خَاصَ اِللَّہُ مَا اِللَّهُ مَا اِللَّهُ مُعَامَ اِلْحَامَ اِلْحَامَ اِلْحَامَ اِلْحَامَ اِلْحَام اِ

رجمت الله الواسعة

خلدينجم

کتاب الجہاد) پس گویا آپؓ ہرمعرکہ میں موجود ہیں۔اس لئے ہڑمں میں آپ کا حصہ رکھا گیا ہے۔ نخمسہ علمہ ورمیں ماتہ ویں یہ کہ کہ

حمس میں ذوی القربی کا حصہ رکھنے کی وجہ

جاہلیت میں مِر باع (چوتھائی) میں سردارِقوم کا خاندان بھی شریک وسہیم ہوتا تھا۔ چنا نچ چس میں رسول اللّٰد سَلِّیْنَقِیَّ لِلْمُ کے رشتہ داردں کا حصہ بھی دودجہ سے مقرر کیا گیا:

بہلی وجہ – نصرت وحمایت – آپؓ کے خاندان نے آپؓ کی حفاظت کی تھی۔ جب وہ مسلمان نہیں تھے اس وقت بھی نصرت میں کمر بستہ تھے۔ اور بیر حمایت عبد ِ مناف کے دولڑکوں کی اولاد نے کی تھی۔ چنانچہ آپؓ نے بنو ہاشم اور بنو مطلب ہی کوذو کی القربی کا حصہ دیا۔ پھر جب وہ مسلمان ہو گئے تو ان کی حمیت وحمایت اور نصرت واعانت میں اضافہ ہو گیا نے نسبی غیرت کے ساتھ دینی غیرت بھی شامل ہو گئی۔ کیونکہ اب ان کے لئے حضرت محمد مطلق تھی ہے دین کے علاوہ کوئی فخر ہاتی نہیں رہاتھا۔

دوسری وجہ – رفعت ِشان – زمانۂ جاہلیت میں جو چوتھائی غنیمت وصول کی جاتی تھی اس میں رفعت ِشان اورا پنا امتیاز قائم کرنا بھی مقصود ہوتا تھا۔ ذوی القربی کاخمس میں حصہ رکھنے میں یہ پہلو بھی پیش نظر ہے۔ اور یہ کوئی شخصی مصلحت نہیں ، بلکہ ملی مصلحت ہے۔ جب علماء وقراء کی تعظیم دتو قیر ہے ملت کی شان بلند ہوتی ہے تو صاحب ِملت کے رشتہ داروں کی تو قیر وتعظیم سے بدرجہ ُ اولی ملت کی شان بلند ہوتی ہے۔

خمس میں مساکین،مسافراوریتامی کا حصہ رکھنے کی وجہ

خمس میں مساکین، مسافراوریتا می کا حصدان کی حاجت مندی کی بناپر رکھا گیا ہے۔ صدقات دعشر کے مصارف میں توان کو بنیادی اہمیت دی گئی ہے اورغنیمت فئی میں بھی ان کونظرا ندازنہیں کیا گیا۔ اور سورۃ الحشر میں اس کی دجہ یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ ان محتاجوں کافئی میں حصہ اس لئے رکھا گیا ہے کہ اموال فئی مالداروں کے درمیان دست گرداں ہوکر نہ رہ جائمیں، جن سے سرمایہ دارمزے لوٹیں اورغریب فاقوں مریں!

حمس: مصارف خمسہ کے ساتھ خاص ہیں اور بیہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ سِلَانیَوَیَکِمْ نَحْمَس ہے موَلفۃ القلوب اور ان کے علاوہ کوبھی دیا ہے۔ پن تُحس نہ کورہ مصارف خمسہ کے ساتھ خاص نہیں۔ اور ذکر میں ان کی تخصیص نین وجہ ہے کی گئی ہے۔ پہلی وجہ: اہتمام شان کے لئے ان کا تذکرہ کیا گیا ہے کہ مصارف خمس میں ان کواولیں اہمیت دی جائے۔ دوسری وجہ: مختاجوں کا تذکرہ کرنے سے لوگوں کو بیتا کید کرنامقصود ہے کہ مالدار خمس فنگ کودست گرد چیز نہ بنالیں۔

بلكه حاجت مندول كالبهى حق اداكري -

تیسری وجہ: اگر مصارف میں صرف رسول اللہ سَلانَیَوَایَ اور آپؓ کے رشتہ داروں کا ذکر کیا جاتا توبد گمانی کرنے والوں کوبد گمانی کا موقع ملتا کہ ریجھی جاہلیت کے مرباع والا چکر ہے۔ جب ان کے ساتھ محتاجوں کا بھی تذکرہ کیا تو یہ بات واضح ہوگئی کہ ریملی مصالح کے لئے ہے۔

فا نمدہ بیہ جوفر مایا کہ رسول اللہ سِلانیَائی نے شمس ہے موکفۃ القلوب اوران کے علاوہ کوبھی دیا ہے، بیغز وہ حنین کی غنیمت کی تقسیم کی طرف اشارہ ہے ۔ مگر اس موقع پر آپ نے جو پچھ موکفۃ القلوب کو دیا تھا: وہ خمس سے دیا تھا: اس کی کوئی صراحت نہیں ۔ بلکہ بظاہر وہ مجموعہ نفیمت سے یا اخماس اربعہ سے دیا تھا۔ اوراسی وجہ سے انصار کو ناراضگی ہوئی تھی۔ اور آپ نے ان کی دلداری کی تھی ۔ اگر خمس سے دیا ہوتا تو انصار کی ناراضگی کی کوئی وجہ بین تھی فی میں تو غاضین کا حق میں اور ان

والأصل في الخُمُس: أنَّه كَانَ المِرْبَاعُ عادةً مستمرةً في الجاهلية، يأخذه رئيسُ القوم وعصبتُه، فتمكَّن ذلك في علومهم، وماكادوا يجدون في أنفسهم حرجًا منه، وفيه قال القائل: وإنَّ لنا المِرْبَاعَ من كلَّ غارةِ تَكون بنَجْدِ، أو بأرض التهائم

فشرع الله تعالى الخمس لحوائج المدينة والملَّة، نحوًا مماكان عندهم، كما أُنزل الآياتُ على الأنبياء عليهم السلام نحواً مما كان شائعًا ذائعًا فيهم.

وكان المِرْبَاعُ لرئيس القوم وعصبتِه، تنويها بشأنهم، ولأنهم مشغولون بأمر العامة، محتاجون إلى نفقاتٍ كثيرة، فجعل الله الخمسَ.

[١] لرسول الله صلى الله عليه وسلم: لأنه عليه السلام مشغول بأمر الناس، لايتفرغ أن يكتسب لأهله، فوجب أن تكون نفقتُه في مال المسلمين؛ ولأن النصرة حصلت بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم، والرعبِ الذي أعطاه الله إياه، فكان كحاضِر الوقعة.

[٢] ولذوى القربى: لأنهم أكثرُ الناس حميَّةُ للإسلام، حيث اجتمع فيهم الحميةُ الدينية إلى الحمية النسبية، فإنه لافخرلهم إلا بعلو دين محمد صلى الله عليه وسلم؛ ولأن فى ذلك تنوية أهل بيتِ النبى صلى الله عليه وسلم، وتلك مصلحة راجعةٌ إلى الملة؛ وإذا كان العلماءُ والقراءُ: يكون توقيرُهم تنويها بالملة: يجب أن يكون توقيرُ ذوى القربى كذلك بالأولى. [٣] وللمحتاجين: وَضَبَطَهم بالمساكين، والفقراء، واليتامي.

هـذا فتخصيصُ هذه الخمسة بالذكر : للاهتمام بشأنها، والتوكيدِ: أن لا يَتَّخِذَ الخمسَ والفيءَ

و المور بيا المر ٢

رحمة اللاالواسعة

#### MAA

خلديجم

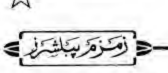
أغنياؤُهم دُوْلَةً، فَيُهْمِلُوْا جانبَ المحتاجين، ولسَدِّ بابِ الظن السِّيِّئِ بالنسبة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقرابتِه.

ترجمہ: اور شمس بنیادی بات: بیہ کہ مال غنیمت کا چوتھائی لینا جاہایت میں عادتِ مستمرہ تھی۔ اس کوقوم کا سردار اور اس کا خاندان لیا کرتا تھا۔ پس اس بات نے ان کے علوم (تصورات) میں جگہ پکڑ کی تھی۔ اور دہ قریب نہیں تھے کہ اس سے اپنے دلوں میں کوئی تنگی پائیں۔ اور اس کے بارے میں کہنے والے نے کہا ہے: (شعر) اور بینک ہمارے لئے ہر لوٹ میں سے چوتھائی ہے، دہ نجد کے علاقہ میں ہو یا تہا مہ میں ۔ پس اللہ تعالی نے شن شروع کیا مات وکملکت کی ضروریات کے لئے، ما نداس کے جوان کے نزدیک تھا یعنی وہ چوتھائی لیتے تھے اللہ نے بھی ویں ہی مقرر کیا۔ اور ان سے کہ قرر کی جس طرح اللہ تعالی نے انبیا علیہ م السلام پراحکام اتارے ہیں اس تھی جوان میں شائع ذائع تھے۔

اور چوتھائی قوم کے سرداراوراس کے خاندان کے لئے تھا: ان کی شان بلند کرنے کے طور پر، اوراس لئے کہ دہ عام لوگوں کے کام میں مشغول ہیں۔ بہت سارے خرچوں کے محتاج ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ نے خمس مقرر کیا: (۱)رسول اللہ ﷺ کیٹے کے لئے: (الف) اس لئے کہ آپ مظلمن تو تی لی لوگوں کے کام میں مشغول ہیں نہیں فارغ ہیں کہ اپنے گھر والوں کے لئے کما تیں۔ پس ضروری ہے کہ آپ کا خرچ مسلمانوں کے مال میں ہو(ب)اوراس لئے کہ فتح حاصل ہوتی ہے نبی مِثْلَانَ عَالَةً عَلَيْهُم کی دعاہے،اوراس رعب کے ذریعہ جواللہ تعالیٰ نے آپ کودیا تھا۔ پس آپ معرکہ میں موجود کی طرح تھے ۔۔۔ (۲)اور آ یے کے رشتہ داروں کے لئے: (انف)اس لئے کہ دہ لوگوں میں زیادہ تھے اسلام کے لئے غیرت کے اعتبار سے، بایں طور کہ اکٹھا ہوگئی تھی ان میں دینی غیرت نسبی غیرت کے ساتھ پس بیٹک کوئی فخرنہیں تھاان کے لئے مگر محد شلان کے دین کی سربلندی سے سے (ب)اوراس کئے کہ اس میں نبی کریم صلافتيا بي کر اوں کی شان بلند کرنا ہے۔اوروہ ايک مصلحت ہے جوملت کی طرف لوٹے والی ہے۔ اور جبکہ علاء اور قراء: ان کی تو قیر وتعظیم ملت کی شان بلند کرناتھی تو ضروری ہے کہ ذوبی القربی کی تو قیر بدرجہ اولی ایسی ہو ۔ (۳)اور مختاجوں کے لئے :اوران کی تعیین کی مساکین اور فقراءاوریتا می کے ذریعہ (غنیمت اوفٹک کی آیات میں فقراء کا ذکرنہیں ہے، بلکہ ابن السبیل کا ذکر ہے) ۔ اور تحقیق ثابت ہوا ہے کہ نبی مَلالاً عَلَيْهِ فَمُوَلفة القلوب اوران كے علادہ كوش ميں ہے ديا ہے۔ اوراس تقدير پر پس ان پانچ كے ذكر كى تخصيص: (۱) ان کی شان کے اہتمام کی دجہ ہے ہے (۲)اور اس بات کی تاکید کے طور پر ہے کہ ان کے مالدار خمس اور فنگ کو دست گرداں چیز (جو چیز گردش کرتی رہے) نہ بنالیں، پس وہ محتاجوں کی جانب رائگاں کردیں (۳)اور بدگمانی کے دروازے کو بند کرنے کے لئے بنی سالان میلی اور آ یے کے رشتہ داروں کے تعلق ہے۔

3

\$



#### غنيمت سے چھوٹے بڑے عطيات دينے کی وجہ

پہلے بیہ بات بیان کی جا چکی ہے کہ بڑ لے شکر (جیش) میں سے جو چھوٹالشکر (سربیہ) بھیجا جا تا ہے،اور وہ جونینیمت لاتا ہے،اس میں نے خمس نکالنے کے بعد باقی کا چوتھائی یا تہائی سربیہ کو بطورانعام دیا جا تا ہے۔اور جنگ میں جو عورتیں اور غلام وغیرہ خدمات انجام دیتے ہیں ان کوبھی پکھردیا جا تا ہے، بیرچھوٹے بڑے انعامات وعطیات اس لئے دیئے جاتے ہیں کہ اکثر انسان خطرنا ک کام کسی امید پر ہی انجام دیتے ہیں۔ بیلوگوں کی عادت اور فطرت ہے،جس کی رعایت ضروری ہے۔

## کھوڑسوار کا تہراحصہ ہونے کی وجہ

شریعت نے گھوڑ سوار کے لئے تین جھے،اور پیادے کے لئے ایک حصہ اس لئے مقرر کیا ہے کہ جنگ میں گھوڑ سوار سے مجاہدین کو بہت زیادہ نفع پہنچتا ہے۔اور اس کا خرچ بھی بہت ہوتا ہے۔اور گھوڑ سوار کا جی بھی جبھی خوش ہوتا ہے جب اس کو پیادے سے تہرادیا جائے۔اس سے کم میں وہ راضی نہیں ہوتا۔عرب وعجم کے تمام گروہ:ان کے احوال وعادت کے اختلاف کے باوجوداس پر متفق ہیں۔

فاكدہ: پہل اس طرف اشارہ كيا گيا ہے كد بيا ختلانى مسئلہ ہے۔ ائم شلا شادرصاحيين رحم ماللہ كے زديك گھوڑ سواركا تهر احصر ہے۔ اور امام اعظم رحمد اللہ كے زديك دُو ہرا۔ اور بيا ختلاف روايات ميں اختلاف كى بنا پر پيدا ہوا ہے۔ جمهور كا متدل: حضرت ابن عمر رضى اللہ عنهما كى متفق عليہ روايت ہے كدر سول اللہ طلق تقاريح نے آدى اور اس كے گھوڑ ے كے لئے تين حص ذكالے۔ ايك حصد اس كے لئے ، اور دو حصاس كے گھوڑ ے كے لئے (مظلوق حديث ٢٩٨٢) اور امام اعظم رحمد اللہ كى دليل: حضرت ابن عمر رضى اللہ عنهما كى متفق عليہ روايت ہے كدر سول اللہ طلق تقاريح نے اللہ متدل : تين حص ذكالے۔ ايك حصد اس كے لئے ، اور دو حصاس كے گھوڑ ے كے لئے (مظلوق حديث ٢٩٨٢) اور امام اعظم رحمد اللہ كى دليل : حضرت بحق بن جار بير حضى اللہ عند كى روايت ہے كہ خير كى غذيمت اصحاب حديد يقتر ميم كى گئى۔ آپ نے غذيمت كا اللہ كى دليل : حضرت بحق بن جار بير حضى اللہ عند كى روايت ہے كہ خير كى غذيمت اصحاب حديد يقتر ميم كى گئى۔ آپ نے غذيمت اللہ كى دليل : حضرت بحق بن جار بير حضى اللہ عند كى روايت ہے كہ خير كى غذيمت اصحاب حديد يون ميں كى گئى۔ آپ نے غذيمت كا اللہ كى دليل : حضرت بحق بن جار بير حضى اللہ عند كى روايت ہے كہ خير كى غذيمت اصحاب حديد يون كى گئى۔ آپ نے غذيمت اللہ كى دليل : حضرت بحق بن جار بير حضى اللہ عند كى روايت ہے كہ خير كى غذيمت اصحاب حديد ہے ہو كى گئى۔ آپ نے غذيمت اللہ كى دليل : حضرت بحق بي بي حصر كے سو حصے كے ، پس كل الحمارہ و حصے ہوئے ) اور لشكر ، پدر ہ سو تھا، جس مين مين سو اور اور درجمہ اللہ نے اس روايت پر جو تيم رہ كيا ہے كہ حديث ميں وہ م ہے۔ گھوڑ سوار دوں كى تعداد تين سونيں ، بلكہ دوسوت ہى بي جات خود كل نظر ہے۔ اول : اس وجہ ہے كہ بيا كہ حديث ميں روايات ميں بہت اختلاف ہے۔ تائيا : بي بات تسليم كر لى اور كوئى دليل اس پر قائم نہيں كى گئى اور اصحاب حد يہ ہيكى تعداد ميں روايات ميں بہت اختلاف ہے۔ تائيا : بي بات تسليم كر لى جات تو تجى حساب نہيں بينے گئى ديں كى تعداد وہ وار والى ہے ہے ميں بہت اختلاف ہے۔ تائيا : بي بات تسليم كر لى

اس سلسله میں روایتی اوراسنادی بحث بہت طویل ہے۔ اعلاء السنن ( ۱۵۶:۱۳-۱۷) میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ اس مسئلہ میں شارح کا رتجان اس طرف ہے کہ گھوڑ سوار کا ڈوہرا حصہ تو اس کاحق ہے۔ اور تیسرا حصہ نفل (انعام) ہے جو گھوڑوں کی سے فضر خیر پیکلیئے کی سے

جُلْدَيْنَجَ

کارکردگی اورامیر کی صوابدید پر موقوف ہے۔ اوراس کی دلیل بیہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے عامل حضرت منذر بن ابی حمیصہ رضی اللہ عنہ نے شام میں ایک غنیمت تقسیم کی تو گھوڑ کے کوایک حصہ، اور سوار کوایک (کل دو حصے) دیئے۔ بیہ معاملہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں پیش ہوا تو آپ نے اس کو درست قر اردیا۔ بید واقعدامام ابو یوسف رحمہ اللہ نے کتاب الخراج میں امام اعظم ابو حذیفہ رحمہ اللہ کی سند ہے روایت کیا ہے۔ اس روایت سے دوباتیں واضح ہوتی ہیں: اول: دیہ کہ حضرت منذر کی تقسیم خلاف میں ایک غنیمت تقسیم کی تو گھوڑ کے کوایک حصہ، اور سوار کوایک (کل دو حصے) دیئے۔ بیہ معاملہ حضرت منذر کی تقسیم خلاف میں ایک غذر میں بیش ہوا تو آپ نے اس کو درست قر اردیا۔ بید واقعدامام ابو یوسف رحمہ اللہ نے کتاب حضرت منذر کی تقسیم خلاف میں مول تھی۔ اس دو ایت کیا ہے۔ اس روایت سے دوباتیں واضح ہوتی ہیں: اول: بیہ کہ حضرت منذر کی تقسیم خلاف میں واضح میں اللہ کی سند ہے روایت کیا ہے۔ اس روایت سے دوباتیں واضح ہوتی ہیں: اول: بیہ کہ

وإنما شُرعت الأنفالُ والأرْضَاخُ: لأن الإنسان كثيرًا مَّا لايُقُدِم على مهلكةٍ إلا لشيئ يطمع فيه؛ وذلك ديدنٌ وحُلُقٌ للناس، لابد من رعايته. وإنما جُعل للفارس ثلاثة أسهم، وللراجل سهمٌ: لأن غناءَ الفارس عن المسلمين أعظمُ، ومؤنتَه أكثرُ؛ وإن رأيتَ حالَ الجيوش: لم تُشَكَّكُ أن الفارس لايطيب قلبه، ولا تكفى مؤنته

إذا جُعلت جائزتُه دون ثلاثةِ أضعافِ سهم الراجل، لايختلف فيه طوائف العرب والعجم، على اختلاف أحوالهم وعاداتهم.

ترجمہ: اور بڑے عطیے اور چھوٹے عطیے ای لئے مشروع کئے گئے ہیں کہ انسان بار ہا ہلا کت پر پیش قد می نہیں کرتا مگر کی ایسی چیز کی وجہ ہے جس کا وہ امید وار ہو۔ اور بیلوگوں کی عادت اور اخلاق ہیں، جس کی رعایت ضروری ہے ۔ اور سوار کے لئے تین حصاور پیادہ کے لئے ایک حصہ ای لئے مقرر کیا ہے کہ سوار کا نفع مسلمانوں کے لئے بہت زیادہ ہے۔ اور اس کا خرچ ( بھی ) زیادہ ہے ۔ اور اگر آپ لشکروں کا حال دیکھیں تو آپ شک نہیں کریں گے کہ گھوڑ سوار کا دل خوش نہیں ہوتا، اور اس کا خرچہ پورانہیں ہوتا جبکہ اس کا انعام پیادے کے حصے کے تین گناہ سے کم قرار دیا جائے ۔ نہیں اختلاف کرتے اس میں عرب وعجم کے گروہ، ان کے احوال وعادات کے اختلاف کے باوجود (السر یہ خوڑ اعطیہ، تھوڑی چیز ۔۔۔۔ الڈیڈن دعادت )

غيرسكمون سے جزيرة العرب خالي كرنے كى وجه

3

حدیث (۱) — رسول الله ﷺ نے اپنی آخری حیات میں فرمایا: ''اگر میں زندہ رہاتوان شاءالله یہود دنصاری کو جزیرۃ العرب سے باہر کرونگا''(مشکوۃ حدیث ۴۵۳) — ح ذ<del>مین ذکر میناش ز</del>کر کھ

جلدي حديث (٢) - حضرت ابن عباس رضى الله عنهما - مروى - كه رسول الله سَلانَ يَعَاقِيكُم في تنين وصيتيس فرمائي بيس - ان میں سے ایک بیہے: "مشرکین کوجزیرة العرب سے پاہر کردؤ" (مشکوۃ حدیث ۴۵۲) تشريح بغيرسلمون ، جزيرة العرب كاتخليدتين وجوه - ضروري -: م پہلی وجہ: آنخصرت ﷺ پہلی بات جانتے تھے کہ زمانہ ہمیشہ ایک حالت پر نہیں رہتا۔ کبھی اسلام کمز وربھی پر سکتا ہے۔ادراس کی جمعیت پراگندہ بھی ہوسکتی ہے۔ایسے وقت میں اگراسلام کے مرکز ادر جڑمیں غیرمسلم ہوں گے تو حرمات دین کی بردہ درمی ہوگی،اوراس کی سخت بے حرمتی ہوگی۔اس لئے آپؓ نے دارالعلم (مدینہ شریف) کے اردگرد سے اور بیت اللہ کے مقام ( مکہ مکرمہ) سے غیر سلموں کو نکال باہر کرنے کا حکم دیا۔ دوسری دجہ: غیر سلموں کے ساتھ اختلاط لوگوں کے دین کے فساد کا سبب ہے۔ اور دہ لوگوں کے مزاجوں میں تبدیلی کر دیتا ہے۔ پس اگر سلمانوں کے لئے دیگر ممالک میں اختلاط ناگز پر ہےتو کم از کم حرمین شریفین کوان سے پاک رکھنا ضروری ہے۔

تيسري وجہ: نبي سَلالنَيْيَة مَلِي وہ بات منكشف ہوئي جو آخرز مانہ ميں پيش آنے والى ہے۔ چنانچہ آپ نے ارشاد فر مايا: " بینک ایمان مدینہ کی طرف شکر جائے گا جس طرح سانپ اپنے بل کی طرف سکڑ جاتا ہے' ( متفق علیہ، مشکوۃ حدیث ۱۶۰ باب الاعتصام) لیعنی خالص دین مدینه منورہ ہی میں باقی رہے گا۔اور سے بات اسی وقت ممکن ہے جب وہاں دیگر مذاہب کا كونى تخص موجود نه ہو۔

قال صلى الله عليه وسلم: "لئن عشتُ: إن شاء الله لأخرجن اليهود والنصاري من جزيرة العرب" وأوصى بإخراج المشركين منها. أقول : عرف النبي صلى الله عليه وسلم أن الزمانَ دِوَلٌ وَسِجَالٌ، فربما ضَعُفَ الإسلام، وانتشر شملُه، فإن كان العدو في مثل هذا الوقت في بيضة الإسلام ومُحْتِدِه: أفضى ذلك إلى هتك حزمات الله وقطعِها، فأمر بإخراجهم من حوالي دار العلم، ومحلٍّ بيت الله. وأيضًا : المخالطةُ مع الكفار تُفسد على الناس دينهم، وتُغَيِّرُ نفوسُهم؛ ولما لم يكن بُدٌّ من المخالطة في الأقطار : أمر بتنقية الحرمين منهم. وأيضًا: انكشف عليه صلى الله عليه وسلم مايكون في آخر الزمان، فقال: "إن الدين ليأرز إلى المدينة" الحديث، ولايتم ذلك إلا بأن لا يكون هناك من أهل سائر الأديان، والله أعلم. ترجمیہ: نبی ﷺ نے جانا کہ زمانہ ادل بدل ہونے والی چیزیں اور کنویں کے ڈول ہیں، پس بھی اسلام کمز ورہوجا تا

ہے،اوراس کی اجتماعیت منتشر ہوجاتی ہے۔ پس اگر اس جیسے وقت میں اسلام کے مرکز اور اس کی جڑمیں دشمن ہوتو یہ چیز ٤ الْمَنْوَمَرْ بَيْنَاشِيْنُهُ ٥ -

پہنچائے گی اللہ کی قابل احترام چیزوں کے پھاڑنے اوران کے کاٹے تک پس آپ نے تھم دیا غیر سلموں کو نکا لیے کا، دارالعلوم کے اردگر داور بیت اللہ کی جگہ سے – اور نیز: کفار کے ساتھ اختلاط لوگوں پران کے دین کو بگاڑ دیتا ہے۔ اوران کے نفوس کو بدل دیتا ہے۔ اور جب نہیں تھا کو کی چارہ اطراف میں اختلاط سے تو آپ نے تھم دیا: حرمین کوان سے پاک صاف کرنے کا – اور نیز: کھلی نبی شِلان مُیک پڑوہ بات جو آخرز مانہ میں ہونی ہے۔ پس آپ نے قرمایا: ' بیشک دین یقدیا صاف کرنے کا – اور نیز: کھلی نبی شِلان میک پڑوہ بات جو آخرز مانہ میں ہو دی ہے۔ پس آپ نے قرمایا: ' بیشک دین یقدیا میٹ گامدینہ کی طرف' آخر حدیث تک (حدیث میں ایمان کا لفظ ہے۔ دین کا لفظ روایت بالمعنی ہے) اور نہیں تام ہو تی وہ بات یعنی دین کا سمٹنا مگر بایں طور کہ نہ ہوہ ہاں دیگر ادیان والوں میں سے کوئی۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں۔ لغات: دول اور دُول جن جیں الدًو لذاور الدُولة کی: اُد لنے بد لنے والی چیز (لسان)..... سِرَجَال جن ہے السَّر

کی: برا اول جو کنویں پر رکھار ہتا ہے، جس سے لوگ باری باری پانی بھرتے ہیں ..... البیہ صفة بحق چیز کی اصل ...... یہی معنی المَخْتِد کے ہیں۔دیکھیں رحمة اللہ (۱:۲۷)..... اَدَّذَ (ن بض،ف) اَدْذَ اسملنا، سکڑنا۔

بفضله تعالى آج بروز بد ها ۲۷ رجب ۱۳۲۴ ه مطابق ۲۴ متمبر ۲۰۰۳ ، كو ' خلافت وامارت' كى شرح كممل موئى فالحمد لله!

دوسريسم تفصيل واراحاديث مرفوعة كےاسرار وحِكم كابيان معیثت(زندگانی)

معيشت نے سلسلہ کی اصوبی باتیں  $(\mathbf{I})$ باب مطعومات ومشروبات (٢) باب لباس، زینت، ظروف اوران کے مانند چیز ں (٣) باب آ داب صحبت باب (٣) أيمان ونذوركابيان (۵) باب

باب —۔۔ معیشت کے سلسلہ کی اصولی باتیں

آداب معیشت کی تنقیح ضروری ہے

اوب: کی تعریف رحمة الله (۱۲۹:۲) میں گذریجی ہے۔ اور معیشت کے معنی ہیں: زیست، زندگانی ۔ متمدن مما لک کے لوگ کھانے پینے، لباس پوشاک، نشست و برخاست اور دیگر احوال و کیفیات میں آ داب زندگانی اور طریقة زیست کی ضرورت پر شفق ہیں۔ اگر انسان کا مزاج درست ہو، اور نوع کے نقاضوں کو ضود کا موقعہ ملے تو اجتماعات اور باہمی ملاقات مضرورت پر شفق ہیں۔ اگر انسان کا مزاج درست ہو، اور نوع کے نقاضوں کو ضود کا موقعہ ملے تو اجتماعات اور باہمی ملاقات مضرورت پر شفق ہیں۔ اگر انسان کا مزاج درست ہو، اور نوع کے نقاضوں کو ضود کا موقعہ ملے تو اجتماعات اور باہمی ملاقات مضرورت پر شفق ہیں۔ اگر انسان کا مزاج درست ہو، اور نوع کے نقاضوں کو ضود کا موقعہ ملے تو اجتماعات اور باہمی ملاقات میں آ داب کی رعایت سب کو پسند ہے۔ اور گویا یہ ایک فطری بات ہے۔ البتہ اس سلسلہ میں لوگوں کے طریقہ مختلف ہیں۔ کوئی حفظان صحت کے اصول اور طب و تجربہ کی روے جو با تیں مفید ہوتی ہیں، اور ان میں پر چھ ضرر نہیں ہوتا، ان کو اختیار کرتا ہے۔ اور کوئی کوئی نے۔ اور کوئی کی مولی اور لیے مند ہے۔ اور کوئی ہوں اور لیے مختلف ہیں۔ کوئی حفظان صحت کے اصول اور طب و تجربہ کی روے جو با تیں مفید ہوتی ہیں، اور ان میں پر چھ ضر زمیں ہوتا، ان کو اختیار کرتا ہے۔ اور کوئی کوئی نی اور ان میں پر کھر زم کوئی کر دیگر ہوں کر کی ہوں کر تا ہے۔ اور کوئی کوئی ہوں، دانش مندوں اور ہوتا، ان کو اختیار کرتا ہے۔ اور کوئی ای خاد میں تاہ موں دانش مندوں اور ہوتا، ان کو مالی کھر نوگی ہوتا ہوں کر تا ہے۔ اور کوئی این کے علاوہ طریقے اختیار کرتا ہے۔ اور کوئی این ہوں، دانشندوں اور ہز رکوں کی پر وی کرتا ہے۔ اور کوئی این کے علاوہ طریقے اختیار کرتا ہے۔

بہر حال لوگوں میں زیست کے جو طریقے رائج ہیں ان میں سے پچھ مفید اور پچھ غیر مفید ہیں۔ اس لئے ضروری ہے کہ شریعت اسلامیدان سے بحث کرے۔مفید باتوں سے لوگوں کو باخبر کرے، اور ان کا حکم دے۔ اور فاسد طریقوں سے آگاہ کرے۔اور ان سے روک دے۔ اور جو طریقے نہ مفید ہیں نہ مضران کی اجازت دے۔ کیونکہ نبی میلان میڈی کی بعثت کا ایک اہم مقصد آ داب زیست کی تنقیح وضیت شہمی ہے۔

ه من أبواب المعيشة

اعلم: أن جميع سُكَّانِ الأقاليم الصالحة اتفقوا على مراعاةِ آدابٍ في مطعَمِهم، ومشربهم، وملبسهم، وقيامهم، وقعودهم، وغير ذلك من الهيئات والأحوال؛ وكان ذلك كالأمر المفطور عليه الإنسانُ عند سلامة مزاجه، وظهورِ مقتضياتِ نوعِه، عند اجتماع أفرادٍ منه، وتَرَائِنُ بعضِها لبعض؛ وكانت لهم مذاهبُ في ذلك، فكان منهم: من يُسَوِّيْها على قواعد الحكمة الطبيعية، فيختار في كل ذلك مايُرْجى نفعُه، ولا يُخشى ضررُه، بحكم الطب رحمة اللاي الواسعة

حلديجم

والتجربة. ومنهم: من يسويها على قوانين الإحسان، حسبما تُعطيه ملتُه. ومنهم: من يريد محاكاةً ملوكهم، وحكمائهم، ورهبانهم. ومنهم: من يسويها على غير ذلك. وكان في بعض ذلك منافعٌ يجب التنبيةُ عليها، والأمرُ به لأجلها؛ وفي البعض الآخر مفاسدً يجب أن يُنهى عنه لأجلها، ويُنبه عليها؛ والبعضُ الآخرُ غُفْلٌ من المعنيين، يجب أن يُبقى على الإباحة، ويُرَخَصَ فيه؛ فكان تنقيحُها والتفتيشُ عنها إحدى المصالح التي بُعث النبي صلى الله عليه وسلم لها.

ترجمه بمعيثت كوسلسلدكى اصولى باتين : جان ليس كدقابل ربائش خطول حتمام باشد اي كمان اين ين ، این لباس، این قیام، این قعود، اوران کے علاوہ احوال وکیفیات میں آ داب کی رعایت پر شفق ہیں۔ اور بیربات اُس امر کی طرح ہے جس پرانسان ہیدا کیا گیاہے۔اس کے مزاج کی درشتگی کے دقت،ادراس کی نوع کے نقاضوں کے ظہور کے دقت؛ انسانوں میں سے چندافراد کے اکٹھا ہونے کے دفت یعنی اجتماعات میں،اوران کے بعض کے بعض کو دیکھنے کے دفت یعنی ملاقات کے وقت اورلوگوں کے لئے اس سلسلہ میں طریقے تھے۔ بعض ان طریقوں کوٹھیک کرتے تھے حکمت طبیعیہ کے اصول پر، پس وہ ان سب میں یعنی کھانے پینے دغیرہ تمام حالات میں اختیار کرتا ہے اس چیز کوجس کے نفع کی امید کی جاتی ہے، ادرجس کے نقصان کا اندیشنہیں،طب اور تجربہ کی روسے۔ادربعضے اپنے بادشاہون ادراپنے دانشمندوں ادراپنے بزرگوں کی تقلید کاارادہ کرتے تھے۔اوربعضاس کےعلاوہ طریقوں سےان آ داب کوٹھیک کرتے تھے ۔ اوران میں ہے بعض میں فوائد تھے،جن ہے آگاہ کرناضر دری تھا۔اوراس بعض کاتھم دیناضر دری تھا، اُن فوائد کی دجہ ہے۔اور دوسر یعض میں مفاسد تھے۔ ضروری ہے کہ اُن بعض کی ممانعت کی جائے اُن مفاسد کی وجہ سے۔اور اُن مفاسد سے آگاہ کیا جائے۔اور دوسر بعض دونوں باتوں سے خالی تھے۔ ضروری ہے کہ وہ باقی رکھے جائیں اباحت پر، اوران کی اجازت دی جائے۔ پس ان آ داب کی تنقیح اوران کی تفتیش ان مصالح میں سے ایک تھی جس کے لئے نبی سَلایْنَوَائِیکم مبعوث فرمائے گئے ہیں۔ ملحوظہ بحکمت نظریہ کے اقسام میں علم طبیعی بھی ہے۔ اسی کو حکمت طبیعیہ کہتے ہیں (معین الفلسفہ ص ۳۳) تصحيح : يُنهى عنه : مطبوعد ميں يُنهى عنها : شمير مؤنث كساتھ تھا الصحيح مخطوط كرا چى سے كى ب\_اور صمير مذكر البعض الآخركي طرف راجع ب-23 23

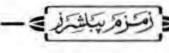
آداب معيشت کے اصول

آداب واحکام معیشت کے پانچ اصول ہیں:

جُلْدِ پَنِجَمَ اصل اول – اشغال کے ساتھاذ کارکی ملونی – دنیا کی مشغولیات اللہ کی یاد بھلادیتی ہے۔اورآ ئینہ دل کو مکدر کردیتی ہیں۔اس لئے کسی تریاق سے اس زہر کا علاج ضروری ہے۔اور وہ تریاق یہ ہے کہ مشغولیات سے پہلے یا بعد میں یا ساتھ اذ کارمسنون کئے جائیں۔جوآ دمی کوان مشاغل پر مطمئن ہونے ہے روکیں۔اور دہ اذ کارایے مضامین پڑتمل ہوں جو منعم حقیقی کی یاد دلائیں۔اور ذہن کو بارگاہ بے چگوں کی طرف پھیریں۔جیسے کھانے سے پہلے بسم اللہ،اور کھانے کے بعد دعا مشروع کی، تا که کھانا پیناغفلت کا باعث نہ ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ کی یاد تازہ کرے۔

اصل دوم \_\_\_ شیطانی افعال دہیئات کی ممانعت اور ملکوتی افعال دہیئات کی ترغیب \_\_\_ بعض افعال شیاطین کے مزاجول ہے مناسبت رکھتے ہیں۔ بایں اعتبار کہ شیاطین جب بھی خواب میں یا بیداری میں کسی کے سامنے تمثل ہوتے ہیں تو ضرورانہیں افعال دہیئات میں تتمثل ہوتے ہیں۔ پس جو شخص ان افعال دہیئات کوا پنائے گا وہ شیاطین سے نز دیک ہوگا۔اوران کابُرارنگ اس پرچڑ ھےگا۔اس لیے ضروری ہے کہ ان افعال دہیات سے روکا جائے خواہ کرا ہیت کے طور پر دوکا جائے خواہ تحریم کے طور پر جیسی صلحت ہوا ہےا کیا جائے ۔ جیسے ایک چپل پہن کر چلنا، با نمیں ہاتھ سے کھانا پینا، اور اوندھاسونابری میتیں ہیں،اس لئے ان ہےروکا گیا ۔ اس کے برخلاف بعض افعال دہیئات شیطان کودھتکارتے ہیں،اور فرشتوں سے زدیک کرتے ہیں۔ جیے بسم اللہ پڑھ کر کھانا، اور گھر میں داخل ہوتے وقت اور نکلتے وقت اللہ کا ذکر کرنا۔ پس

ضرورى ب كدايس كامول كاظم دياجات اوران پرابھاراجائ (يد صمون تفصيل برجمة الله ٢:٢٢ اميں گذر چائب) اصل سوم — ضرررساں ہیڈوں ہے بچنے کی ہدایت — ایمی ہیڈوں ہے بچناضروری ہے جن میں ضررکا ندیشہ ہے۔ جیسے بغیر منڈ ریکی حصبت پر سونا۔مشکیزہ کے منہ سے پانی پینا، اور رات میں چراغ جاتما چھوڑ دینا۔حدیث میں ہے: " چھوٹاشرارتی (چوہا) کبھی بتی کھینچتا ہے، اور گھر دالوں کوجلادیتا ہے' لہٰذا چراغ گل کر کے سویا جائے (مشکوۃ حدیث ۳۲۹۵) اصل چہارم ۔ عیش کوشی کے اسباب کی ممانعت ، اور عجمیوں کی عادات سے بیچنے کی ہدایت ۔ ایران وروم کے لوگ عیش پرسی میں مبتلا ہو گئے تھے۔اور ٹھا ٹھ سے زندگی گذارنے میں مبالغہ کی حد تک بڑھ گئے تھے۔جبکہ عیش وعشرت کا سامان ڈ جروں مال خرج کئے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا۔ اور مال آسانی ہے بدست نہیں آتا۔ اس کے لئے پاپڑ بیلنے پڑتے ہیں،اور شب وروز محنت درکار ہوتی ہے۔اورالی صورت میں آخرت کی تیاری کرنے کے لئے وقت نہیں بچتا۔اس لئے ضروری ہوا کہ اعاجم کی ان عادات واطوار کی مخالفت کی جائے۔اوران کی عیش کوشی کی بڑی چیزیں حرام ت ہرائی جائیں۔ جیے ریشی ہتنی ادرار غوانی لباس اور بیکے، سونے چاندی کے برتن، سونے کا برازیور، وہ کپڑے جن میں تصوری بنی ہوئی ہوں،اور عورتوں کی خوشبوخکوق جس کا غالب حصہ زعفران ہوتاتھا۔اورایسی ہی اور چیزیں۔اور جو چیزیں انتہائی مرفہ حالی تحقیل کی نہیں ہیں، ان کے لئے عام ضابطہ بنادیا جائے کہ ان عادات کواختیار کرنا مکروہ ہے۔اور رفاہیت کی ان چزوں كوچھوڑ نامستحب ب(بيرضمون تفصيل سے رحمة الله (٢٣٩:٢) ميں گذر چکاہے)



اصل پنجم — متانت ووقار کے منافی حالت کی ممانعت — شریعت کاجہاں بینشا ہے کہ ارتفاقات کوآسودگی میں مخمورلوگوں کی حالت تک نہ پنچنج دیاجائے، وہاں بیجی ہے کہ ارتفاقات کوجنگلی اور پہاڑی لوگوں کی حالت تک گرنے بھی نہ دیاجائے۔ ورنہ انسانوں اور جانوروں کی معیشت میں پچھ فرق باقی نہیں رہے گا۔ شریعت کی نظر میں پندیدہ میانہ روی ہے۔ ایک صاحب بوسیدہ کپڑوں میں آئے، جبکہ اللہ تعالیٰ نے ان کوسب پچھ دے رکھا تھا۔ آپ نے ان ے فرمایا: ''جب اللہ نے بچھ کو مال دیا ہے تو اللہ کی نعت اور اعز از کا اثر بچھ پر نظر آنا چا ہے'' یعنی اچھی حالت میں رہنا چا ہے ( ابو داؤد حدیث ۲۲ میں میں تی میں آئے، جبکہ اللہ تعالیٰ نے ان کوسب پچھ دے رکھا تھا۔ آپ نے ان ے فرمایا:

والعمدة في ذلك أمور:

< فَكْنُوْمَرْ بْبَالْتُمَرْ ٥

فمنها : أن الاشتغال بهذه الأشغال يُنْسِى ذكرَ الله، ويُكَدِّرُ صفاءَ القلب، فيجب أن يُعالج هذا السمُّ بترياق: وهو أن يُسَنَّ قبلَها، وبعدَها، ومعها أذكارٌ، تَرْدَعُ النفسَ عن اطمئنانها بها، بأن يكون فيها ما يُذَكِّرُ المنعمَ الحقيقيَّ، ويُميل الفكر إلى جانب القدس.

ومنها : أن بعض الأفعال والهيئات تُناسب أمزجةَ الشياطين، من حيث أنهم لو تمثَّلوا في منام أحدٍ، أو يقَظَته، لتَلَبَّسُوْا ببعضها لامحالة؛ فَتَلَبُّسُ الإنسان بها مُعِدٍّ للتقرب منهم، وانطباع ألوانِها الخسيسة في نفوسهم، فيجب أن يُمْنَعَ عنها كراهةً أو تحريمًا، حسبما تحكم به المصلحةُ، كالمشي في نعل واحدة، والأكل باليد اليسرى؛ وبعضَها مَطْرَدَةٌ للشياطين، مَقْرَبَةٌ من الملائكة، كالذكر عند ولوج البيت، والخروج منه؛ ويجب أن يُحَضَّ عليها.

ومنها : الاحتراز عن هيئاتٍ يتحقق فيها التأذي بحكم التجربة، كالنوم على سَطح غيرِ محجور، وتركِ المصابيح عند النوم، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " فإن الفُوَيْسِقَةَ تُضْرِمُ على أهلها"

ومنها : مخالفة الأعاجم فيما اعتادوه من الترقُّهِ البالغ، والتعمقِ في الاطمئنانِ بالحياة الدنيا، فأنساهم ذكرَ الله، وأوجب الإكثار من طلب الدنيا، وتَشَبُّح اللذاتِ في نفوسهم، فيجب:

[الف] أنَّ يُّخَصُّ رء وسُ تعمقاتهم بالتحريم، كالحرير، والقَسِّيِّ، والمياثر، والأُرُجُوَانِ، والثيابِ المصنوعة فيها الصورُ، وأوانى الذهب، والفضة، والمعصفر، والخَلوق، ونحوِ ذلك.

[ب] وأن يُعَمَّ سائرُ عاداتهم بالكراهية، ويستحب تركُ كثيرٍ من الإرفاه.

جُلدَيْجُمُ

رحمة اللار الواسعة

ومنها : الاحتراز عن هيئات تنافى الوقار، وتُلحق الإنسانَ بأهل البادية، ممن لم يتفرغوا لأحكام النوع، ليحصل التوسط بين الإفراط والتفريط.

ترجمه، اوراصل اصول اس معامله ميں چندامور بين: \_ پس از انجمله : بيہ ي كه إن مشاغل ميں مشغوليت الله كى ياد بھلادیت ہے۔اوردل کی صفائی مکدر کردیتی ہے۔ پس ضروری ہے کہ اس زہر کاعلاج کی ای جائے کسی تریاق کے ذریعہ۔اوردہ تریاق بیہ بے کہ ان اشغال سے پہلے،اور ان کے بعد،اور ان کے ساتھ، ایسے اذ کارمسنون کئے جائیں جونفس کوان اشغال پر مطمئن ہونے سے روکیں، بایں طور کہ ان اذ کار میں وہ بات ہو جو منعم حقیقی کو یا دلائے۔اورسوچ وچارکواللہ تعالیٰ کی جانب مائل کرے — اوراز انجملہ : پہ ہے کہ بعض افعال دہیئات شیاطین کے مزاجوں سے مناسبت رکھتے ہیں۔ بایں طور کہ اگر شیاطین کی کے خواب میں یا اس کی بیداری میں متمثل ہوں ، تو لامحالہ ان میں سے کی نہ کی ہیئت کے ساتھ ضرور متلبس ہوں گے۔ پس انسان کا ان افعال وہیات کے ساتھ متلبس ہونا تیار کرنے والا ہے ان سے قُرْب کو، اور ان کے نکھ رنگوں کے پھپنے کوان کے نفوس میں ۔ پس ضروری ہے کہ ان افعال وہیئات ہے روکا جائے کراہت یاتح یم کے طور پر، اس چیز کے موافق جس كامصلحت فيصله كرب رجيسا يك چيل ميں چلنا، اور بائيں باتھ سے کھانا۔ اور بعض افعال وہيئات شياطين کو دهتکارنے کا ذریعہ،اورفرشتوں سے نز دیکی کا ذریعہ ہیں۔جیسے گھرمیں داخل ہوتے وقت اور گھرے نکلتے وقت ذکر کرنا۔اور ضروری ہے کہان پرابھاراجائے ۔۔۔ اورازانجملہ :ایسی ہیتوں ۔۔ احتراز کرنا ہے جن میں تجربہ کی روے تکلیف سہنا پایا جاتا ہے۔جیسے ایسی جیست پر سونا جو آٹر کی ہوئی نہیں ہے (مشکوۃ حدیث ۲۷۲ )اور چراغ کوسوتے وقت جلتا چھوڑ دینا۔اور وہ ضرر بي سلي علي علي ارشاد ب: " پس چهو تاشر بر كھر والوں برآگ بھڑكا ديتا ہے " - اوراز انجملہ بجميوں كى مخالفت ہے، اس بات میں جس کی انھوں نے عادت بنالی ہے یعنی انتہائی درجہ کی فارغ بالی، اور دنیوی زندگی پرمطمئن ہونے میں گہرائی میں اتر تا۔ پس بھلادی اس چیز نے ان کواللہ کی یاد۔ اور واجب کیا دنیا طلبی میں زیادتی کرنا یعنی رات دن دنیا کمانے کے لئے محنت کرنا۔اوران کے نفوس میں لذات کامتمثل ہونا یعنی عیش کا دلدادہ ہونا۔ پس واجب ہے: (الف) کدان کے تعمقات کی بڑی چزیں خاص کی جائیں حرام تفہرانے کے ساتھ، جیسے ریشم، اور قسّی کپڑا (ریشم اور سوت سے بُنا ہوا کپڑا، جوشت مقام میں تیار ہوتا تھا)اور رئیتمی تکیے گذے (عرب میں تکب پر بیٹھنے کا بھی رواج تھا۔ اور اس مقصد کے لئے الگ تیکے ہوتے تھے) اورار خوانی رنگ کے کپڑے،اور وہ کپڑے جن میں تصویریں بنی ہوئی ہوں،اور سونے جاندی کے برتن ۔اور سمی رنگ کے کپڑے،اورخَلوق اوراس کے مانند — (ب)اور بید کدعام کی جائیں ان کی دیگرعاد تیں کراہیت کے ساتھ۔اورمستخب ہے رفاہیت کی بہت تی باتوں کوچھوڑنا – اوراز انجملہ :احتر از کرنا ہے ایک ہیکات ہے جودقار کے منافی ہیں۔اورانسان کوباد بیہ نشینوں کے ساتھ لاحق کرتی ہیں۔ان لوگوں میں ہے جونوع کے احکام کے لئے فارغ نہیں یعنی ان کوانسا نیت کے نقاضے پورے کرنے کی فرصت نہیں۔ تا کہ افراط وتفریط کے درمیان میانہ ردی حاصل ہو۔

باب \_\_\_\_

مطعومات ومشروبات

انسان کی خوش بختی اُن چاراخلاق میں ہے جن کا تذکرہ پہلے آ چکا ہے۔اوراس کی بدبختی ان کی اضداد میں ہے۔ پس نفس کی صحت کی حفاظت کے لئے ،اوراس کی بیاری کو دفع کرنے کے لئے اُن اسباب کی تفتیش ضروری ہے جو آ دمی کے مزاج کوکسی ایک جانب پھیردیتے ہیں۔

۔ اور وہ اسباب عقائد داعمال بھی ہوتے ہیں جن کے ساتھ نفس متلبس ہوتا ہے، جونفس کی جڑمیں داخل ہوتے ہیں، اورا پنااثر دکھاتے ہیں۔جن کی کافی مقدار کا تذکرہ پہلے آچکا ہے۔

اوردہ اسباب ایسی چیزیں بھی ہوتی ہیں جونفس میں تکمّی کیفیات پیدا کرتی ہیں۔جوانسان کو شیطان کے مشابہ بنادیق ہیں۔اور فرشتوں سے دور کردیتی ہیں۔اورا چھے اخلاق کی جگہ بُر ےاخلاق پیدا کرتی ہیں۔اس طرح کہ انسان کو بھی اس کا حساس ہوتا ہے اور بھی نہیں ہوتا۔

پس حضرات انبیاء علیهم السلام نے \_\_\_\_ جوملاً اعلی کے ساتھ منسلک ہونے والے ہیں۔اور جو بہیمی آلود گیوں ہے کوسوں دور ہیں \_\_ ان چیز وں کی برائی بارگا و مقدس سے اس طرح حاصل کی ،جس طرح طبیعت کڑ وی اور بدمزہ چیز کی نا گواری محسوس کرتی ہے۔ یعنی انبیاء ذوق ووجدان سے ان چیز وں کی برائی جانتے ہیں۔اور اللہ تعالیٰ کی جوعنایت ومہر بانی لوگوں کے حال پر ہے اس نے واجب کیا کہ اُن اہم اور بڑی حرام چیز وں سے جو منطبط و متعین ہیں اور جن کا اثر واضح ہے، پوشیدہ نہیں،ان سے لوگوں کو واقف کر دیا جائے۔

حرمت خنزير کی دجہ

جب بیامر سلم ہے کہ کھانے کی چزیں ہی جسمانی اور اخلاقی بگاڑ کا قومی ترین سبب ہیں، تو ضروری ہے کہ بڑی حرام چزیں غذا کے قبیل سے ہوں۔ چنانچہ انسان پر بہت زیادہ اثر انداز ہونے والی چیز اس جانور (خنزیر) کا کھانا ہے جس کی صورت میں بعض اقوام کا مسخ واقع ہوا ہے۔ سورة المائدہ آیت ۲۰ میں ارشاد پاک ہے: ''جس پر اللہ نے لعنت کی ، اور اس پر غضبناک ہوئے ، اور ان میں سے بعض کو سو راور بندر بنادیا ، اور اس نے شیطان کی پر سنش کی ، وہی لوگ مرتبہ کے اعتبار س لے اخلاق اربعد اور ان کی اضداد کے لئے دیکھیں : رحمۃ اللہ اندو این میں ارشاد چاک ہے: ''جس پر اللہ نے اعتبار سے مواد ان کی اضداد کے لئے دیکھیں : رحمۃ اللہ (۱:۹۳۵-۵۲۲ و ۲۵ میں ارشاد پاک ہے : ''جس پر اللہ ہے کہ میں اور اس پر میں خطر اول ، محث خاص میں عقائد حقہ وباطلہ اور اعمال بر دائم پر سر حاصل بحث ہے۔ دیکھیں رحمۃ اللہ (۱:۵۰ میں ا جُلْدِ پَجْم

rm9

نظائر : اوراس کی دونظیری ہیں:

پہلی نظیر: جہان خسف یا عذاب واقع ہوا ہو وہاں تھہرنا مکروہ ہے۔ دیار شمود سے گزرتے ہوئے نبی شلائی ﷺ نے سر پر کپڑا ڈال لیا تھا۔ اور سواری تیز کر دی تھی ، یہاں تک کہ آپ دہاں سے نگل گئے ( بخاری حدیث ۳۳۱۹ ) اور حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ارضِ بابل میں جہان حسف واقع ہوا ہے نماز پڑھنا مکروہ ہے ( بخاری کتاب الصلوٰۃ ، باب ۵۳ )

ملد سند سری نظیر : مغضوب علیهم کی بیئت اینا نامکروہ ہے۔ ایک صحابی بایاں ہاتھ پیچھے کر کے بقیلی کی محصلی پرطیک لگا کر بیٹھے دوسری نظیر : مغضوب علیهم کی بیئت اینا نامکروہ ہے۔ ایک صحابی بایاں ہاتھ پیچھے کر کے بقیلی کی محصلی پرطیک لگا کر بیٹھے تھے۔ رسول اللہ سِلاقی اللہ نے ان سے فر مایا:'' کیاتم مغضوب علیهم کی طرح بیٹھے ہو!''( مشکلوۃ حدیث ۲۷۰۰) اور حضرت ابوذ ررضی اللہ عنہ پیٹ کے بل سور ہے تھے۔ آپ نے ان کو پیر سے اٹھایا۔ اور فر مایا:'' جندب ! یہ جنمیوں کے لیٹے کا انداز ہے!''( مشکلوۃ حدیث ۱۳۷۶)

یہلی بات اس طرح نظیر ہے کہ جس زیین میں نحف یا عذاب اترا ہے، وہاں تظہر نا گندگی میں تظہر نے سے سی طرح ل قتم اول ، محث دوم: مجازات کی بحث میں ہے کہ مجازات دنیا میں بھی ہوتی ہے، اور اس کی مختلف صور تیں ہوتی ہیں۔ ان میں السان کے بدن میں مجازات ہے۔ صورت منٹے ہوجانا بدنی مجازات ہے۔ مجازات کی تفصیل کے لئے دیکھیں: رحمۃ اللہ (۱۳۵۹) میں علیہ السلام کی طرف قتل کی نسبت آ مرہونے کی وجہ ہے۔ آپ یے تعکم سے بنے مسلمان جو پہلے خذیر کھاتے تھے اس کو قتل کریں گے۔ تا کہ ان کہ دل سے اس خور کی قدر ہے تک میں جازات ہے۔ مجازات کی تفصیل کے لئے دیکھیں: رحمۃ اللہ (۱۳۵۹) میں علیہ السلام کی طرف قتل کی نسبت آ مرہونے کی وجہ ہے۔ آپ یے تعکم سے بنے مسلمان جو پہلے خذیر کھاتے تھے اس کو قتل کریں گے۔ تا کہ ان کہ دل سے اس خوبی جانور کی حجت ورغبت نظل جائے۔ رسول اللہ سی تی تعلیم اس مقصد سے توں کو قتل کرنے کا تھا تاہ نظیر مش لہ کا خرینیں ہوتی۔ ایک گئی چیز ہوتی ہے تا



کم نہیں۔ گندگی میں دَم گھنتاہے،اور ویران جگہ میں دل تبھرا تاہے،اور دوسری بات نظیراس طرح ہے کہ بری ہیئات کے ساتھ تلبس اُن ہیئات کے ساتھ تلبس سے کم مؤثر نہیں جن کو شیاطین کا ذوق چاہتا ہے۔ شیاطین انسان کی تکلیف اور بے حیائی کے خوہاں ہیں،اوراو پرحدیثوں میں جن ہیڈوں کا ذکر ہے وہ بھی ایسی ہی ہیں۔ ہا ۔ مسفر دہ سر سر سر سر سر سر میں جن ہیڈوں کا ذکر ہے وہ بھی ایسی ہی ہیں۔

سوال ۔ مسخ خنز ریے علاوہ دیگر حیوانات کی صورتوں میں بھی ہواہے۔ آیت بالامیں بندر کا بھی ذکر ہے۔ پھرخنز ری ہی کے معاملہ میں ایسی بخق کیوں برتی گئی؟

جواب (۱) - ''الله ف اس کوستو راور بندر بنادیا''ایک محاورہ ہے۔ مستخ خواہ کی صورت میں ہواہو، بیمحاورہ استعمال کیا جاتا ہے۔ جیسے محاورہ میں کہتے ہیں کہ'' باڑ: بیل بکری سے حفاظت کے لئے ہے' حالانکہ بیل بکری کی کوئی شخصیص نہیں۔ اور ایک حدیث میں آیا ہے کہ بنی اسرائیل کا ایک خاندان زمین پر دینگنے والے جانوروں کی صورت میں مستخ کیا گیا تھا۔ گوہ ک بارے میں آپ نے ارشاد فرمایا ہے: '' اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کے ایک خاندان پر لعنت کی سے یا فرمایا: خضیص نہیں ۔ و سے پس ان کوزمین پر دینگنے والے جانوروں کی شکل میں مستخ کردیا۔ پس میں نہیں جانتا: شاید ہیل رکھ کی کوئی خصیص نہیں (مسلم شریف ۱۳: ۲۰۱۲ کتاب الصید ) ان لوگوں پر بھی مذکورہ ارشاد پاک صادق ہے کہ '' ان میں سے بعض کو بندر اور سو رہادیا'

جواب(۲) — اوراگر بندر کی صورت میں بھی مسخ واقع ہوا ہے تو پھر خنز بر کے معاملہ میں بخق بر تنے کی وجہ یہ ہو عمق ہ کہ خنز بر کولوگ کھاتے تھے۔ اور بندر چوہ وغیرہ کو کو کی نہیں کھا تا۔ اس لئے خنز بر کی حرمت زیادہ سے زیادہ صراحت وتا کید کے ساتھ بیان کی ،اور دوسرے جانو روں میں تا کید کی ضرورت نہیں مجھی۔

فائدہ بہلاجواب کمزور ہے۔سورة البقرة آیت ۲۵ میں ہے: ﴿ حُونُوا فِرَدَةً حُسِينَنَ ﴾ تم ذليل بندر بن جاؤ۔اس کومحاوره قرار دينا مشکل ہے۔اس لئے شاہ صاحب نے دوسراجواب ديا کہ خزير کی تخصيص کی دجہ بيہ ہے کہ زول قرآن کے دفت لوگ اس کوکھاتے تھے۔اس لئے ان کو بتايا کہ جن جانوروں کوتم کھاتے ہو،ان ميں سے خنز يريخت حرام ہے۔ دہ سرا پانجاست ہے۔اس کی نجاست خوری بھی اس کی حرمت کی ايک دجہ ہے۔ کيونکہ نجاست مرداراورخون ہی کی طرح مصرت رسال ہے۔والتدا علم

ديگر حيوانات کي حرمت کي وجه

خز ریے بعد حرمت میں ان جانوروں کا نمبر آتا ہے جو بداخلاق ہیں۔ وہ ایسے اخلاق پر پیدا کئے گئے ہیں جوانسان سے مطلوب اخلاق کے برخلاف ہیں۔اور وہ ان کی فطرت کا ایسالاز مہ بن گئے ہیں کہ وہ بداخلاقی کرنے پر مجبور ہیں۔ وہ حیوانات اُن بُرے اخلاق میں ضرب المثل ہیں۔اورسلیم الفطرت لوگ ان جانوروں کو براسمجھتے ہیں۔ وہ ان کے کھانے کے روادارنہیں۔ بجز چندلوگوں کے جو قابلِ اعتماد نہیں۔

٩ المور بالمشكر

اوروہ جانورجن میں بیاخلاقی بگاڑ پوری طرح پایا جاتا ہے، اورخوب نمایاں ہے، اور عرب دعجم کے بھی لوگ اس کوشلیم کرتے ہیں: وہ پانچ قشم کے جانور ہیں:

اول: درندے: جن کی فطرت میں پنجوں سے چھیلنا، زخمی کرنا اور حملہ کرنا ہے۔ اور جن میں سخت دلی پائی جاتی ہے۔ حدیث میں ہے :'' ہر پچلی دار درندے کا کھانا حرام ہے (مشکوۃ حدیث ۳۱۰۳) اور سول اللہ سَلایَقَائِیم ہے بحقو کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو آپؓ نے فرمایا:'' کیا بحقو کو بھی کوئی کھا تا ہے!'' اور بھیڑ بے کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو فرمایا: '' کیا بھیڑ بے کو بھی کوئی بھلامانس کھا تا ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۲۵۰۶ کتاب المناسك، باب المحرم یجتب الصید)

دوم: وہ حیوانات جن کی طبیعت میں لوگوں کوستانا، تکلیف پہنچانا، ان سے جھپٹ کرکوئی چیز لے لینا، ان پرٹوٹ پڑنے کے لئے موقعہ کا منتظرر ہنا، اور اس معاملہ میں شیاطین کا الہام قبول کرنے کا مادّہ ہے۔ جیسے کوا، چیل، چھچکی ،کھی، سانپ، بچھووغیرہ۔

سوم: وہ حیوانات جن کی فطرت میں ذلت وحقارت اورگڑھوں میں چھپار ہناہے۔ جیسے چو ہا،اور دیگر حشرات الارض ( کیڑے مکوڑے)

چہارم: وہ حیوانات جونجاستوں اور ناپا کیوں میں زندگی بسر کرتے ہیں۔ یا مردار کے ساتھ لگےرہتے ہیں۔اور دبی کھاتے ہیں، یہاں تک کہان کے جسم بد بو ہے بھر گئے ہیں۔

پنجم : گدها: به جانور حماقت وذلت میں ضرب المثل ہے۔ کوئی بے وقوفی کا کام کرتا ہے تو اس کو گدھے کا خطاب ملتا ہے۔ اور عرب کے سلیم الفطرت لوگ اسلام سے پہلے بھی اس کو حرام قرار دیتے تھے۔ اور گدها شیطان کے مشابہ ہے۔ حدیث شریف میں ہے:'' جب تم گدھے کارینکنا سنو، تو شیطان سے اللہ کی پناہ چاہو۔ کیونکہ اس نے یقیناً کسی شیطان کو دیکھاہے'(مشکوۃ حدیث ۲۰۱۳)

اورسب حیوانات میں حرمت کی مشترک وجہ: وہ ہے جس پراطباء کا اتفاق ہے کہ بیاسب حیوانات نوع انسانی کے مزاج کے برخلاف ہیں۔اوراز روئے طب ان کا کھانا جائز نہیں۔

اعلم : أنه لما كانت سعادة الإنسان في الأخلاق الأربعة التي ذكرناها، وشقاوتُه في اعلم : أنه لما كانت سعادة الإنسان في الأخلاق الأربعة التي ذكرناها، وشقاوتُه في أضدادها: أوجب حفظُ الصحةِ النفسانيةِ، وطردُ المرضِ النفساني: أن يُفَحَّصَ عن أسبابِ تُغَيِّرُ مزاجَه إلى إحدى الوِجهتين: في مُزاجَه إلى إحدى الوِجهتين: فمنها: أفعالُ تتلبس بها النفسُ، وتدخل في جذرِ جوهرها؛ وقد بحثنا عن جملةٍ صالحةٍ من

ځلدينج

رحمة اللار الواسعة

هذا الباب.

ومنها : أمورٌ تُوَلَّدُ في النفس هيئاتٍ دَنِيَّةً تُوجب مشابهةَ الشياطين والتَبَعُدَ من الملائكة، وتُحَقِّقُ أضدادَ الأخلاقِ الصالحة، من حيث يشعرون ومن حيث لايشعرون.

فَتَلَقَّتِ النفوسُ اللاحقةُ بالملا الأعلى، التاركةُ للألواثِ البهيميةِ: من حظيرة القدس بَشَاعَةَ تلك الأمور، كما تَلَقَّى الطبيعيةُ كراهيةَ الْمُرَّ والْبَشِعِ؛ وأوجب لطفُ الله ورحمتُه بالناس: أن يكلِّفهم برء وس تلك الأمور، والذي هو منضبط منها، وأثَرُها جليٌّ غير خافٍ فيهم.

ولما كان أقوى أسبابٍ تَغَيُّرِ البدن والأخلاق المأكولُ: وجب أن يكون رء وسُها من هذا الباب: فمن أشد ذلك أثرًا: تناولُ الحيوانِ الذي مُسِخَ قومٌ بصورته:

وذلك: أن الله تعالى إذا لعن الإنسان، وغضب عليه: أورث غضبه ولعنه فيه وجود مزاج هو من سلامة الإنسان على طرف شاسع وصَقْع بعيد، حتى يخرج من الصورة النوعية بالكلية؛ فذلك أحدُ وجوه التعذيب فى بدن الإنسان، ويكون خروج مزاجه عند ذلك إلى مشابهة حيوان خبيت، يتنقر منه الطبعُ السليم، فيقال فى مثل ذلك: " مسخ الله قردة وخنازير " فكان فى حظيرة القدس علمٌ متمثّلٌ : أن بين هذا النوع من الحيوان، وبين كون الإنسان مغضوبًا عليه، بعيدًا من الدرحمة : مناسبة خفية ؛ وأن بينه وبين الطبع السليم، الباقى على فطرته: بونًا بائنًا؛ فلا جرم أن ولذلك لم يزل تراجمةُ حظيرة القدس : نوحٌ فمن بعدَه من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام : يحرّمون الخنزير، ويأمرون بالتبعُد منه، إلى أن ينزل عيسى عليه السلام فيقتله.

ويُشْبِهُ أن الخنزير كان يأكلُه قومٌ، فنطَقتِ الشرائع بالنهى عنه، وَهَجْرِ أمرِه أشدَّ مايكون؛ والقردة والفارةُ لم تكن تؤكل قط، فكفى ذلك عن التأكيد الشديد؛ وهو قولُه صلى الله علية وسلم فى الضب: "إن الله غَضِبَ على سِبْطٍ من بنى إسرائيل، فمسخهم دوابَّ يُدِبُّوُنَ في الأرض، فلا أدرى لعل هذا منها" وقال الله تعالى: ﴿جَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيُرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوْتَ»

ونظيره : ماورد من كراهية المكث بأرض وقع فيها الخسفُ أو العذابُ، وكراهيةُ هيئاتٍ المغضوب عليهم: فإن مخامرة هذه الأشياء ليست أدنى من مخامرة النجاسات، والتلبسُ بها ليس أقل تأثيرًا من التلبس بالهيئات التي يقتضيها مزاج الشياطين. ويتلوه : تناولُ حيوان جُبل على الأخلاق المضادَّة للأخلاق المطلوبة من الإنسان، حتى

والمتزاقر بتباشيترار ٢

| جُلدِ پَهٰجَ                    | ~~~                                          | حمة الثارالواسعة                       |
|---------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------|
| الطبائع السليمة تَسْتَخْبِثُهُ، | رة، وصار يضرب به المثل، وصارت                | صار كالمندَفع إليها بالضرور            |
|                                 |                                              | وتَأبى تناولُه، اللهم إلا قومًا لايُ   |
| والعجم جميعًا: أشياء:           | ، وظهر ظهوراً بيناً، وانقاد له العربُ        | والذي تكامل فيه هذا المعنى             |
| وقسوة القلب، ولذلك قال          | ة على الخَدْش، والجَرْح، والصولة،            | منها : السباع: المخلوقا                |
|                                 |                                              | عليه السلام في الذئب:" أو يأك          |
| م، وانتهاز الفُرَصِ للإغارة     | لة على إيذاء الناس، والاختطافِ منه           | ومنها: الحيوانات المجبوا               |
|                                 | ن في ذلك، كالغراب، والحُدَيَّاتِ، وا         |                                        |
|                                 |                                              | والعقرب، ونحو ذلك.                     |
| كالفارة، وخَشَّاشِ الأرض.       | لصَّغَارِ والهوان، والتسترِ في الأُخدود،     | ومنها: حيوانات جُبلت على ال            |
|                                 | بالنجاسات أو الجيفةٍ، ومخامرتِه              |                                        |
|                                 |                                              | أبدانها بالنَّتْن.                     |
| وكان كثير من أهل الطبائع        | سرب بـه المثلُ في الحمق والهوان؛ و           | ومنها :الحمار: فإنه يُض                |
|                                 | ·· و يُشْبِهُ الشياطنَ ، و هو قولُه صلى الله |                                        |
|                                 | شیطان، فإنه رأی شیطانًا"                     | نهيقَ الحمار فَتَعَوَّذُوا بالله من ال |
| ج نوع الإنسان، لايسوغ           | ن هـذه الحيوانات كلُّها مخالفةٌ لمزا         | وأيضًا : قد اتفق الأطباء أ             |
|                                 |                                              | تناولها طِبًّا.                        |

ترجمہ: اور جب ماکول (کھانے کی چیزیں) بدن اور اخلاق میں تبدیلی کا قوی ترین سبب تھا۔ تو ضروری ہوا کہ ان کے بڑے اسباب ال باب ہے ہوں۔ یعنی زیادہ تر حرام چیزیں ارقبیل ماکولات ہوں۔ پس تا شیر کے اعتبار سے شدید ترین: ال جانور کا کھانا ہے جس کی صورت میں کوئی قوم منح کی گئی ہے ...... اور اس کی تفصیل بیہ ہے کہ جب اللہ تعالی کس انسان پرلعنت تیصیح میں ، اور اس پر غضبناک ہوتے میں ، تو اللہ کا غضب اور ان کی لعنت سبب بنتی ہے ال شر تعالی کس مزاج کے پائے جانے کا جوانسان کی سلامتی ہے دور کنارہ پر اور بعید جگہ میں ہوتا ہے۔ یہ ال تک کہ دوہ پوری طرح صورت نوعید نے نگل جا تا ہے یعنی وہ انسان کی سلامتی ہے دور کنارہ پر اور بعید جگہ میں ہوتا ہے۔ یہ ان تک کہ دوہ پوری طرح صورت نوعید سے نگل جا تا ہے یعنی وہ انسان کی سلامتی ہے دور کنارہ پر اور بعید جگہ میں ہوتا ہے۔ یہ ان تک کہ دہ پوری طرح صورت مزاج کے پائے جانے کا جوانسان کی سلامتی ہے دور کنارہ پر اور بعید جگہ میں ہوتا ہے۔ یہ ان تک کہ دہ پوری طرح صورت مزاج کے پائے جانے کا جوانسان کی سلامتی ہے دور کنارہ پر اور بعید جگہ میں ہوتا ہے۔ یہ ان تک کہ دہ پوری طرح صورت مزاج کے پائے جانے کا جوانسان کی سلامتی ہے دور کنارہ پر اور بعید جگہ میں ہوتا ہے۔ یہ ان تک کہ دہ پوری طرح صورت اسم سی سے ایک شکل ہے ( یہ ایک صنی فائدہ ہے ) اور اس دفت اس کے مزاج کا خروج ہوتا ہے ایسے خبیث حیوان کی مشاہ ہت کی طرف جس سیلیم طبیعت نفرت کرتی ہے۔ پس کہا جا تا ہے اس جیسی صورت میں :'' اللہ نے مسخ کر کے بندر اور سور بنادیا'' ( یہ سوال مقدر کا پہلا جواب ہے ) پس حظیرۃ القد سی میں ایک پایا جانے والاعلم تھا کہ حیوان کی اس نوع کے در میان ، اور انسان کے مغضوب علیہ اور رحمت سے دور ہونے کے در میان کوئی پوشیدہ مناسبت ہے۔ اور یہ کہ اس انسان کے در میان اور اس سلیم الفطرت کے در میان جوابنی حالت پر باقی ہے بونِ بعید ہے۔ پس لامحالہ سیر بات ہے کہ اس جانور کا کھانا ، اور اس کواپنے بدن کا جزء بنانا : نجاستوں کے اختلاط سے زیادہ تخت ہے۔ اور ان کا موں میں سے ہے جو غضب الہی کو بھڑ کانے والے ہیں۔ اور اسی وجہ سے حظیر ۃ القدس کے ترجمان : نوٹ پس جوان کے بعد ہیں انجیا ، علیہ میں اسلام سے : ہرا بر خنز سرکو حرام مظہراتے رہے ہیں ، اور اس سے دور رہنے کا تھکم ویتے رہے ہیں جوان کے بعد ہیں انہ یا سالام میں

(دوسراجواب) اور سیح جات میہ ہے کہ خنز برگوایک قوم کھایا کرتی تھی۔ اس لئے شریعتوں نے اس کی ممانعت کی ، اور اس کے معاملہ کوچھوڑنے کی صراحت کی ، زیادہ سے زیادہ جو صراحت ہو کتی تھی۔ اور بندر اور چوہا بنہیں کھائے جاتے تھے بھی بھی ، پس کافی ہوگئی وہ بات تا کید شدید سے اور دہ نبی میلان تیڈیٹیڈ کا گوہ کے بارے میں ارشاد ہے الی آخرہ (اس کا تعلق جواب اول سے ہے۔ اور آیت کریمہ سے نفس مسئلہ پر استد لاال کیا ہے۔ شرح میں یہ دونوں با تیں ان کی جگہ میں ذکر کی گئی ہیں)

اوراس کی لیعنی رجس وخبٹ کی وجہ ہے حرمت خنز بر کی نظیر:(۱) وہ ہے جو دارد ہوئی ہے ایسی سرز مین میں تھہرنے کی کراہیت ہے جس میں خصف یاعذاب داقع ہواہے (۲)اور مغضوب علیہم کی ہیئیں اختیار کرنے کی کراہیت ہے (پہلی نظیر کی دضاحت ) پس بیشک ان چیز ول سے اختلاط لیعنی ان مقامات میں تھہر نا کم نہیں نجاستوں کے ساتھ اختلاط ہے ( دوسر ی نظیر کی دضاحت ) اوران چیز وں کے ساتھ تلبس یعنی ان ہیڈوں کو اختیار کرنا، تا شیر کے اعتبار سے کم نہیں ان ہیڈوں کے ساتھ تلبس ہے جن کو شیاطین کے مزاج چاہتے ہیں۔

اوراس ( خزریر کی حرمت ) کے بیچھیے آتا ہے: اس جانور کا کھانا، جوا یے اخلاق پر پیدا کیا گیا ہے: جو اُن اخلاق کے برخلاف میں جوانسان سے مطلوب میں۔ یہاں تک کہ وہ حیوان ہو گیا ہے مانند دھ گا دیئے ہوئے کے ان اخلاق کی طرف ضرورت کی وجہ سے یعنی بداخلاقی سے پیش آنا اُن حیوانات کی حاجت بن گٹی ہے۔اوراس حیوان کے ذریعہ (بداخلاق کی ) مثال بیان کی جاتی ہے۔ یعنی وہ بداخلاقی میں ضرب المثل ہو گیا ہے۔اور سلیم طبیعتیں اس کو برا مجھتی میں۔اوراس کے کھانے سے انکار کرتی ہیں۔اے اللہ اِ مگر پچھلوگ جو قابل کھا خانہیں۔

اور دہ جانور جن میں بی<sup>مع</sup>نی (بداخلاق ) پوری طرح پائے جاتے ہیں۔اور ظاہر ہوئے ہیں داضح طور پر ظاہر ہونا۔ اور سبھی عرب دعجم اس معنی کی تابعداری کرتے ہیں۔یعنی اس کی بداخلاق کے قائل ہیں: دہ چند چیزیں ہیں (الی آخرہ)

لغات البَشَاعة بدمزگى بَشِعٌ بدمزه ..... خَسامَوَ الشيئ اختلاط ركهنا، ساتھ لگار منا .... تَسوَ اجسَمَة : جسمعُ تَسَرُ جُمَانُ : تمام انبياء عليم السلام حظيرة القدس (بارگا و مقدس) كر جمان بين \_ و بال كى باتيں لوگوں كو پہنچات بين أشبَهُ الشيئى الشيئى : مثابہ نونا \_ يهاں صواب كے مثابہ بونا مراد ب \_ اور بيا صول حديث كى اصطلاح ب هذا أشبَهُ - ج فَصَوْتَرَبَبَالْشِيْنَ إِلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ ای بالصواب یعنی دوسر بجواب میں صحت کا اختمال زیادہ ہے ۔۔۔۔ الأخدود: لمباگر ها جمع الاخادید، خَدَّ الأرضَ: زمین پچاڑ تا، بل جو تنا ۔۔۔ الخشاس (فاء کے فتحہ اور ضمہ کے ساتھ) کیڑ میکوڑے۔ ترکیب: کے ما تسلقی میں ایک تاء محذوف ہے ۔۔۔۔ ال ماکول: کان کا اسم مؤخر ہے ۔۔۔۔ کو اہی تُہ کا عطف ماور د پر ہے۔

حيوانات كى حلّت وحرمت سي متعلق سات باتي

 حلال وحرام حيوانات كےسلسلہ ميں تين باتوں كى تحديد وتعريف ضرورى ہے۔اورجن چيزوں ہے وہ ملتى جلتى ہيں اُن يتى تيز ضرورى ہے۔وہ تين باتيں يہ ہيں : ١- بتوں كے لئے ذن كيا ہوا جانوركونسا ہے؟ ٢- مردار كيا ہے؟ اور اس كي حكم ميں كيا چيزيں شامل ہيں؟ ٣٠-ذن كى تعريف اوراس كالحل - پھر پہلى بات كى تم ہيد ميں بيد بيان كيا ہے كہ غير اللہ كے نام پرذن كيا ہوا جانوركيوں حرام ہے؟ اوراس كے نتيجہ كے طور پر يہ بات بيان كى ہے كم اللہ كے نام پرذن كرنا كيوں ضرورى ہے؟ اور دوسرى بات كى تم ہيد ميں بيد بات بيان كى ہے كہ اللہ كي اور كرنا يوں ضرورى ہے؟ اور دوسرى بات كى تم ہيد ميں بيد بات بيان كى ہے كہ مرداركيوں حرام ہے؟ اور تي كرنا بيد بات بيان كى ہے كہ دن جي كي ميں بيد بات بيان كى ہے كہ مرداركيوں حرام ہے؟ اور تي كر تم ہيد ميں

کپہلی بات ۔ غیراللہ کے نام پرذن کی اہوا جانور کیوں حرام ہے؟ ۔ غیراللہ کے نام پرذن کی اہوا جانوردود جہ سے حرام ہے:

پہلی دجہ: شرک کی روک تھام مقصود ہے: مشرکین بتوں کے نام پر جانور ذخ کرتے تھے۔اور دہ اس کے ذریعہ بتوں کا تقرب حاصل کرتے تھے۔ جوشرک کی ایک نوع تھی۔ اس لئے حکمت ِ الہٰی نے چاہا کہ لوگوں کو اس شرک سے روکا جائے۔ اور اس کی صورت یہی تھی کہ بتوں کے نام پر ذنح کیا ہوا جانور حرام قرار دیا جائے۔ تا کہ لوگ اس فعل سے باز آ جائیں۔

دوسری وجہ: غیر اللہ کے لئے جانور ذن کر ناشرک ہے۔اور اُس شرک کی برائی ذبیحہ میں سرایت کرتی ہے۔ جیسے زکو ۃ میں لوگوں کامیل اُتر آتا ہے(تفصیل کیلئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۰۱۷) پس بیذ بیحہ بھی شرک کی حرمت کی وجہ سے حرام ہوتا ہے۔ دوسری بات – بتوں کے لئے ذن کی اہوا جانور کونسا ہے؟ – درحقیقت بتوں کے لئے ذن کی اہوا جانور وہ ہے

جس کوذنح کرتے وقت کسی دیوی دیوتایا پیر بزرگ کا نام لیا گیا ہو۔ مگر شریعت نے تین اور جانوروں کوبھی بتوں کے نام پر ذنح کئے ہوئے جانور کے حکم میں رکھاہے:

اول: وہ جانور جو غیر اللہ کے نامزد کیا گیا ہو۔ جیسے فلال کا بکرایا مرغا کردیا گیا ہو۔ ایسا جانور اگر اللہ کے نام پر ذن کیا جائے گاتو بھی حرام ہے۔ البتہ اگر نامزد کرنے والا اپنی منت سے تچی تو بہ کرلے، پھر اللہ کے نام پر ذن کرے، تو حلال ہے۔ سے فَصَّرَ مَتَرَبَّ الْسَتَرَبْ اِ

جلديجم

جُلْدِ پَجْمَ

دوم: وہ جانور جو محضوص تھانوں یا آستانوں پرذن کیا جائے۔وہ چاہے اللہ کا نام کے کرذن کیا جائے حرام ہے۔ سوم: مسلمان یا کتابی کے علاوہ کاذن کیا ہوا جانور، جیسے ہندو کاذن کیا ہوا۔ اگر وہ اللہ کا نام کیکرذن کرتے تو بھی حرام ہے۔ کیونکہ وہ ند ہب کی رُوسے میہ بات نہیں مانتا کہ اللہ کے نام پرذن کر منا ضروری ہے،اور غیر اللہ کے نام پرذن کر کر متیسری بات – اللہ کے نام پرذن کر کرنا کیوں ضروری ہے؟ – حلقہ حیوان کے لئے اللہ کے نام پرذن کر کراد وہ کر کر دو ج

پہلی وجہ: ذبیجہ پراللہ کا نام لینا اِس لیے ضروری ہے کہ اول وہلہ ہی میں حلال وحرام کے درمیان امتیاز ہوجائے۔ امتیاز کی اس کے علاوہ اورکوئی صورت نہیں ۔

دوسرى وجد خيوانات بھى انسان كى طرح زندگى ركھتے ہيں۔ اور كى كى زندگى ميں دست درازى كاكسى كو حق نہيں۔ مر الله تعالى كى حكمت بالغد فے جانوروں كو انسان كى روزى بنايا ہے۔ سورة الحج آيت ٣٣ ميں ارشاد پاك ہے : ' تاكد وہ الله كا نام ليں ان پالتو چو پايوں پر جو الله تعالى فے ان كو بطور روزى ديتے ہيں ' اى لئے الله فے انسان كے لئے جانوروں كو مباح كيا ہے، اور ان پر مقدرت بخشى ہے۔ پس الله كى حكمت فے واجب كيا كہ جب بند ہے كھانے كے لئے جانوروں كو روح نكاليں تو الله كى اس نعمت سے مالله كى حكمت نے واجب كيا كہ جب بند ہے كھانے كے لئے جانور كى روح نكاليں تو الله كى اس نعمت سے عافل ندر ہيں۔ اور عافل نہ ہونے كى يہى صورت ہے كہ الله كانام لے كرذ تى كريں۔ پر محقق ہيں كہ ان يا تع ہو جانوں جام ہے؟ سے تمام مذاہب اور تمام ذھرم مردار كى حرمت پر شفق ہيں۔ مذاہب تو اس الي متفق ہيں كہ انديا ہے كرام كو الله تعالى كى طرف سے بذر يو يہ وى بى بات بتلائى گى ہے كہ مردار خاس ميں۔ مقدام ب اور ہر خاسيت چيز جرام ہے اور آل كى طرف سے بذر يو يہ وى بات بتلائى گى ہے كہ مردار خاس ميں۔ مدام ہو اس اور ہر خاسيت چيز جرام ہے اور آل كى طرف سے بذر يو يہ ہى بات بتلائى گى ہے كہ مردار خاس ميں۔ مدام مردہ جو تعنق ہيں۔ مالا دو الله تعالى كى طرف سے بذر يو يہ ہى بات بتلائى گى ہے كہ مردار خاست ميں۔ مدام مردہ اور ہر خاسيت چيز جرام ہے اور آخر من مار موال اللہ من ہ ہے ہے ہو بات جانى ہيں ہے ہو ہے ہو بات جانى ہيں ہے اکر مردہ جو حي يہ ہی ہے ہوجاتے ہيں۔ جو ب جانو را پى موت مر تا ہے تو دم مسفو ح میں میں زمر ميل جراشي محقق ہے مار ہوں

پانچویں بات ---- مردار کیا ہے؟ اور کیا چیزیں اس کے حکم میں شامل ہیں؟ --- مذبوحہ جانور: وہ ہے جس کی بالقصد شرعی طریقہ پر جان نکالی گئی ہو۔ پس مردار اس کی ضد ہے۔اور گلا گھٹنے سے مراہوا، کسی ضرب سے مراہوا، او پر سے گر کر مراہوا، کسی نگر سے مراہوا، اور جس کوکوئی درندہ کھانے گئے، اور وہ ذنج سے پہلے مرجائے: بیہ سب جانور مردار کے حکم میں ہیں۔ کیونکہ بیہ سب خبیث اور نقصان دہ ہیں۔

چھٹی بات - جانور کاذنے کیوں ضروری ہے؟ - جانور کاذنے چاروجہ سے ضروری ہے:

پہلی وجہ: عرب ویہودگائے بکری کوذن کرتے تھے،اوراونٹ کونح کرتے تھے۔اور مجوں گلا گھو نٹتے تھے،اور پیٹ پھاڑ کرآ نیتیں نکال دیتے تھے۔اور ذنح ونحرانبیا ، علیہم السلام کی سنت تھی ، جوعرب ویہود میں متوارث چلی آرہی تھی۔اورگلا دبانا اور پیٹ پھاڑ نالوگوں کا خود ساختہ طریقہ تھا۔ پس قابل تقلید پہلاطریقہ ہے۔

< المَسْوَمَرْ بَيْبَالْشَرْلُ

جلديجم

دوسرى وجد: ذنح كرنے سے جانوركوراحت پينجى ہے۔ كيونكد ذنح روح نكالنے كا بہترين طريقہ ہے۔ حديث ميں ہے: ''جب تم ذنح كروتو عمدہ طريقہ پرذنح كرو: چھرى تيز كرلواور جانوركوآ رام پينچاؤ''( مطلوق حديث ٢٠٠٠) جب چھرى تيز ہوگى تو ہاتھر كھتے ہى ركيس كث جا ئيں گى۔اور جانور بے ہوش ہوجائے گا۔اوراب جوتر پےگا: اس كا اس كوا حساس نہيں ہوگا – اور حديث ميں جو جانوركو فيم نبل كر كے چھوڑ دينے كى ممانعت آئى ہے اس كى بھى يہى حكمت ہے ( مطلوق حديث ٢٠٠٠) ن وزن وَتر بي وجہ: خون نہايت گندى چيز ہے۔لوگ اس سے بچتے ہيں۔اور جسم يا كيڑوں پرلگ جائے تو دھوتے ہيں۔اور ذن وَتر وَتر سي لَكُل جاتا ہے۔ اور گوشت پاك صاف ہوجاتا ہے۔ اور گل گھو نٹنے اور پيد چاک كرنے سے پورا خون نہيں نكلتا۔وہ جذب ہوكر سار ہے گوشت كونا پاك كر ديتا ہے۔

چوتھی وجہ: ذنح کرناملت صنفی کا شعار ہے۔اس کے ذریع صنفی اور غیر صنفی ملتوں میں امتیاز ہوتا ہے۔ پس ذنح: ختنہ اور خصالِ فطرت کی طرح ہو گیا۔ پھر جب نبی ﷺ کی بعثت ملت صنفی کورواج دینے کے لئے ہوئی تو ضروری ہوا کہ اس صنفی شعار کی حفاظت کی جائے۔

ساتویں بات – ذنح کی تعریف اوراس کا کل – ذنح کی دوشمیں ہیں: ذنح اختیاری اور ذنح اضطراری۔ جانور اگر قابو میں ہوتو ذنح اختیاری ضروری ہے۔اور بے قابو ہو جیسے شکارتو ذنح اضطراری بھی کافی ہے۔اور ذنح بسی دھار دار آلہ ہے گلا کا ٹنے کا نام ہے۔اور ذنح اختیاری کا کل بطق اور کبّہ ہے۔ذنح گلے کے بالائی حصہ میں کیا جاتا ہے۔اور نحراس گھڑے میں کیا جاتا ہے جو سینہ میت صل ہے۔اور ذنح اضطراری کا کل: سارا جسم ہے۔دھار دارآلہ ہے کسی جگہ جانور کو ذخی کر بے خون نکا لا جائے تو ذنح ہو جائے گا۔

ملحوظہ :اب تک جن حرام چیز وں کا بیان ہواہے وہ روحانی تندرتی اور صلحت ملّی کے پیش نظرہے۔رہی وہ چیز یں جو صحت جسمانی کے تعلق سے ممنوع ہیں۔ جیسے زہر اور چستی کے بعد سستی پیدا کرنے والی چیز یں (تمبا کو دغیرہ) تو ان کا معاملہ واضح ہے۔ یعنی ضرر کی نوعیت اور مقدار کو پیش نظرر کھ کر حکم لگایا جائے گا۔

واعلم: أن ههنا أمورًا مبهمة تحتاج إلى ضبط الحدود، وتمييز المشكل: منها : أن المشركين كانوا يذبحون لطوا غيتهم، يتقربون به إليها، وهو نوع من الإشراك، فاقتضت الحكمة الإلهية: أن يُنهى عن هذا الإشراك، ثم يُؤَكَّد التحريمُ بالنهى عن تناول ما ذُبح لها، ليكون كابحًا عن ذلك الفعل. وأيضًا : فإن قبح الذبح يَسُوِى في المذبوح، لما ذكرنا في الصدقة. ثم المذبوح للطواغيت أمرٌ مبهم: ضُبِطَ : بما أهل لغير الله به وبماذُبح على النصب وبما ذبحه غير المتذيني بتحريم الذبح بغيراسم الله، وهم المسلمون وأهل الكتاب. وجعيثا للارا الواسعة

جُلْدِ پَجْبَم

وَجَرَّ ذلك: أن يُوجَبَ ذكرُ اسمِ الله عند الذبح: لأنه لا يتحقق الفرقان بين الحلال والحرام بادي الرأي إلا عند ذلك.

و أيضًا : فإن الحكمة الإلهية: لما أباحت لهم الحيواناتِ التي هي مثلُهم في الحياة، وجعل لهم الطَّوْلَ عليها: أوجبت أن لا يَغْفَلُوْا عن هذه النعمة عند إزهاقِ أرواحها؛ وذلك: أن يذكروا اسمَ الله عليها، وهو قوله تعالى: ﴿لِيَدْكُرُوْا اسْمَ اللهِ عَلَى مَارَزَقَهُمْ مَنْ بَهِيْمَةِ الأَنْعَامِ﴾

ومنها : أن الميتة حرامٌ في جميع المِلَل والنُّحَل: أما المللُ: فاتفقت عليها لما تُلَقِّى من حظيرة القدس أنها من الخبائث. وأما النِّحَل: فِلِمَا أدركوا أن كثيرًا منها يكون بمزلة السم، من أجل انتشارِ أخلاطٍ سِمِّيَّةٍ تُنافى المزاجَ الإنسانيَّ: عند النزع.

ثم لابد من تمييز الميتة من غيرها : فضبط بما قُصِدَ إزهاقُ روحِه للأكل، فَجَرَّ ذلك: إلى تحريم المتردِّيَةِ، والنطيحة، وما أكل السبع: فإنها كلها خبائتُ مؤذية.

ومنها : أن العرب واليهود كمانوا يذبحون وينحرون، وكان المجوسُ يَخْنُقُوْنَ ويَبْعَجُوْنَ؛ والذبح والنحر سنةُ الأنبياء عليهم السلام، توارثوهما، وفيهما مصالح.

منها: إراحةُ الذبيحة، فإنه أقربُ طريقٍ لإزهاق الروح، وهوقولُه صلى الله عليه وسلم: "فَلْيُرْحِ ذبيحته" وهو سِرُّ النهى عن شَرِيُطَةِ الشيطان.

ومنها: أن الـدم أحـدُ النجاسات التي يغسلون الثياب إذا أصابها، ويتحفظون منها، والذبح تطهير للذبيحة منها، والخَنِقُ والبَعْجُ تنجيسٌ لها به.

ومنها: أنه صار ذلك أحد شعائر الملة الحنيفيةِ، يُعرف به الحنيفي من غيره، فكان بمنزلة الخِتان، وخِصال الفطرة؛ فلما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم مُقيمًا للملَّة الحنيفية: وجب الحفظ عليه.

ثم لابد من تمييز الخَنِقِ والبَعْجِ من غيرهما: ولايتحقق إلا بأن يُوْجَبَ المُحَدَّدُ، وأن يُوْجَبَ الحلقُ واللبةُ.

فهـذا مـانُهى عنه لأجل حفظ الصحة النفسانية والمصلحة الملية؛ أما الذي يُنهى عنه لأجل الصحة البدنية، كالسموم والمفَتَّرَاتِ فحالها ظاهر .

ترجمہ: اور جان لیں کہ (حیوانات کی حلت وحرمت کے باب میں) چند مبہم امور میں جوتعریفات کی تعیین اور مشتبہ کی تمیز کے محتاج میں (پہلی بات) ان میں سے: یہ ہے کہ مشرکین اپنے بتوں کے لئے ذرع کیا کرتے تھے۔ اس ذرع کے سے استین میکا طیک کی جُلْدِ پَجْمَ

ذربعدان بتوں کی نزد یکی حاصل کرتے تھے۔اور وہ ساجھی بنانے کی ایک صورت ہے۔ پس اللہ کی حکمت نے چاہا کہ اس شریک تظہرانے ہے روک دیا جائے۔ پھرتج یم کو پختہ کیا جائے اس چیز کو کھانے کی ممانعت کرنے کے ذریعہ جوان بتوں کے لئے ذنع کی گئی ہے۔ تاکہ دہ تحریم اس فعل ہے رو کنے دالی ہو ۔ اور نیز: پس ذنع کی برائی مذیوح میں سرایت کرتی ہے، اس وجہ ہے جوہم نے زکو قامیں ذکر کی ہے ( دوسری بات ) پھر '' اصنام کے لئے ذنع کیا ہوا'' ایک مہم ہات تھی : وہ منطبط کی گئی : (الله ) اس جانو ر کے ساتھ جس کے ذریعہ غیر اللہ کا نام بلند کیا گیا ہو یعنی وہ جانو رغیر اللہ کے نامز دکیا گیا ہو (ب) اور اس جانو ر کے ذریعہ جو تھا نوں پر ذنع کی گئی ہو (دوسری بات ) پھر '' اصنام کے لئے ذنع کیا ہوا'' ایک مہم ہات تھی : وہ منطبط کی گئی : (الله ) اس جانو ر کے ساتھ جس کے ذریعہ غیر اللہ کا نام بلند کیا گیا ہو یعنی وہ جانو رغیر اللہ کے نامز دکیا گیا ہو (ب) اور اس جانو ر کے ذریعہ جو تھانوں پر ذنع کیا گیا ہو (ج) اور اس جانو ر کے ذریعہ جس کو ذنع کیا ہو دین نہ بنانے والے نے اللہ کے نام کے علاوہ کے ذریعہ ذکر کی تحریک کی گیا ہو اور اس جانو ر کے ذریعہ جس کو ذنع کیا ہو دین نہ بنانے والے نے اللہ ک

(تیسری بات)اور کھینچا اس نے اس بات کو کہ ضروری قرار دیا گیاذن کے دفت اللہ کا نام لینا: اس لئے کہ اول دہلہ میں حلال دحرام کے درمیان جدائی تحقق نہیں ہوتی مگر اسی صورت میں \_\_\_\_\_ اور نیز : پس بیشک حکمت اللہ یہ نے جب انسانوں کے لئے ان جانوروں کو مباح کیا جوزندگی میں ان کے مانند ہیں ، اور ان پر انسانوں کو قدرت بخشی تو حکمت نے واجب کیا کہ دہ عافل نہ ہوں اس نعمت سے حیوانات کی روح نکالتے وقت ۔ اوروہ (عدم غفلت ) یہ ہے کہ جانوروں پر اللہ

(چوتھی بات) اور از انجملہ : بیہ ہے کہ مردار تمام ملتون اور دَھرموں میں حرام ہے۔ رہی ملتیں : تو وہ اس پر اس بات ک وجہ سے متفق ہیں جو حظیر ۃ القدس سے حاصل کی گئی ہے کہ مردار خبائث میں سے ہے۔ اور رہے دَھرم : پس اس بات کی وجہ سے جس کا انھوں نے ادراک کیا ہے کہ بہت سے مردار بمنز لہ زہر کے ہوتے ہیں، ایسے زہر ملے مواد کے پھیلنے کی وجہ سے جو مزاج انسانی کے منافی ہیں۔روح نطلتے وقت ( بیہ انتشاد کا ظرف ہے )

(پانچویں بات) پھر مردارکواس کے علاوہ ہے جدا کرنا ضروری ہوا۔ پس متعین کیا گیا (غیر میتہ )اس چیز کے ساتھ جس کو کھانے کے لئے اس کی روح نکالنے کا ارادہ کیا گیا ہو، پس کھینچا اس نے متر دیدا در ملاکل السبع کی حرمت کی طرف۔ پس ہیشک دہ سب خبیث اور مصرت رساں ہیں۔

( چھٹی بات ) اور از انجملہ :(۱) یہ ہے کہ عرب ویہود ذنج کیا کرتے تھے، اور نج کیا کرتے تھے۔ اور بحوں گا گھونٹا کرتے تھے، اور پیٹ پھاڑ کر آنتیں نکال دیا کرتے تھے۔ اور ذنج اور نجزانبیا علیم السلام کی سنت ہیں۔ دونوں با تیں لوگوں میں بطور توارث چلی آرہی ہیں۔ اور ان دونوں میں مصالح ہیں ۔ (۲) از انجملہ : ذبیحہ کو آ رام پہنچانا ہے۔ لیں بیشک ذنج روح نکالنے کا قریب ترین طریقہ ہے۔ اور وہ نبی سیل تھا تی کا ارشاد ہے : '' لیں چاہئے کہ دو ذبیحہ کو آ رام پہنچا ک ہر یطتہ العیطان (جانور کو پورا ذنج نہ کرنا۔ ادھوراذنج کر کے چھوڑ دینا) سے ممانعت کا ۔ (۳) اور از انجملہ : نیے ک خون اُن تاپا کیوں میں سے ایک ہے کہ لوگ کیڑے دھوتے ہیں جب وہ نجا شیں لگ جاتی ہیں۔ (۳) اور از انجملہ : پی جب کہ خون اُن تاپا کیوں میں سے ایک ہے کہ لوگ کیڑے دھوتے ہیں جب وہ نجا شیں لگ جاتی ہیں۔ اور وہ ان سے بچے ہیں۔ اور ذن یخت بیجد کواس نجاست سے پاک کرتا ہے۔اور گلا گھوٹنا اور شکم چاک کرنا ذبیجہ کوخون سے ناپاک کرتا ہے ۔ (۳) اور از انجملہ : بیہ ہے کہ بیہ چیز ملت چنفی کے شعاروں میں سے ایک شعار ہو گیا ہے۔ اس کے ذریعہ حنفی غیر حنفی سے پہچانا جاتا ہے۔ پس ذنح کرنا: ختنہ کرنے اور فطرت کی باتوں کی طرح ہو گیا ( دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۳۳۶) پس جب نبی سِلینَّ اَلَیْ حنفی کو ہر پاکرنے کے لئے مبعوث کئے گئے تو اس کی حفاظت ضروری ہوئی ۔

(ساتویں بات) پھر ضروری ہے گلا گھونٹنے اور شکم چاک کرنے کوان کے علاوہ سے جدا کرنا۔ اور نہیں محقق ہوتی یہ بات گمر بایں طور کہ واجب کیا جائے دھار دار آلہ، اور یہ کہ واجب کیا جائے گلا اور سینہ کے بالائی حصہ کا گڑھا (ملحوظہ ) پس یہ وہ باتیں ہیں جن سے روکا گیا ہے روحانی تندرتی اور ملقی مصلحت کی حفاظت کے لئے۔ رہی وہ باتیں جن سے روکا گیا ہے جسمانی تندرتی کے لئے، جیسے زہر، اور بدن کو چست کرنے کے بعد ست کرنے والی چیزیں تو ان کا حال واضح ہے۔ بچ سمانی تندرتی کے لئے، جیسے زہر، اور بدن کو چست کرنے کے بعد ست کرنے والی چیزیں تو ان کا حال واضح ہے۔

حيوانات كى حلّت وحرمت كالفصيلي بيان

جب حیوانات کی حلت دحرمت کے اصول ہموار ہو گئے تواب تفصیل کا دقت آگیا۔ پس جاننا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے جن حیوانات کے کھانے کی ممانعت کی ہے: وہ دوشم کے ہیں۔ایک وہ ہیں جن میں کوئی خرابی ( خبث ، بدخلقی وغیرہ ) پائی جاتی ہے۔دوسرے: وہ ہیں جن میں ذنح کی کوئی شرط مفقود ہے۔بالتر تیب دونوں قسموں کو بیان کیا جاتا ہے:



وصف کی بناپر حیوانات کی حلت وحرمت

حیوانات: چارتسم کے میں: ابلی، وحشی، طیوراور سمندری جانور۔سب کے احکام درج ذیل ہیں: [] – ابلی: (گھریلو) – پالتو جانوروں میں ہے اونٹ، گائے بھینس اور بھیڑ بکری حلال ہیں۔سورۃ المائدہ کی پہلی آیت میں ارشاد پاک ہے:'' حلال کئے گئے تمہمارے لئے پالتو چو پائے'' اوران کی حلت کی وجہ یہ ہے کہ یہ جانور ستھرے،معتدل مزاج کے اورانسانی مزاج کے موافق ہیں۔

اور جنگ خیبر کے موقع پرگھوڑ وں کی اجازت دی گٹی،اورگدھوں کی ممانعت کی گٹی (مفکوٰۃ حدیث۲۰۰۷)اورگھوڑ وں کی حلت کی دجہ بیہ ہے کہ عرب دعجم اس کوستھرا بمجھتے ہیں۔وہ ان کے نز دیک بہترین جانو رہے۔اورانسان کے مشابہ ہے۔ فائلہ ہ: گھوڑے کے سلسلہ میں ممانعت کی بھی روایت ہے (مشکوٰۃ حدیث ۱۳۳۰)امام ابوحذیفہ اورامام مالک رحمہما حینہ بین سیادی ہے۔ اللہ نے اس روایت کولیا ہے۔ اور گھوڑ کے گوشت کو کر دہ (تنزیمی ) قرار دیا ہے (فائدہ تمام ہوا) اور گدھا: حرام اس لئے ہے کہ دہ بے دقوف اور ذلیل جانور ہے۔ یہاں تک کہ دہ ان باتوں میں ضرب المثل ہو گیا ہے۔ اور اس کو شیطان سے مناسبت ہے۔ ابھی بیر حدیث گذری ہے کہ دہ شیطان کو دیکھتا ہے تو رینکتا ہے۔ اور سب سے اہم دجہ بیہ ہے کہ اس کو نبی سِلاللہ یَقَدِیکم نے حرام قرار دیا ہے (مشکوۃ حدیث ۱۰۳) اور آپ کر بوں میں سب سے ستھری فطرت اور لطیف مزان کے مالک تھے۔

اور بی سِلالیْ مِلَیْ سَلَیْ سَلَیْ سَلَیْ سَلَیْ مَرْغی کا گوشت کھایا ہے(مشکوۃ حدیث ۱۱۳)اور مرغی کے حکم میں مرغابی اور چھوٹی بڑی کی طخیں ہیں۔ اوران کی حلت کی وجہ بیہ ہے کہ میہ تھرے جانور ہیں ۔اور مرغ کوفر شتوں سے مناسبت ہے۔حدیث میں ہے کہ مرغ فرشتہ کود کی تھتا ہے توبا نگ دیتا ہے (بخاری شریف حدیث ۳۳۰۳)

اور کتااور بلّی حرام جانور میں ۔ کیونکہ دونوں درندے ہیں۔اور مردار کھاتے ہیں۔اور کتے کو شیطان سے مناسبت ہے۔ حدیث میں ہے کہ کالا بھجنگا کتا شیطان ہے (مشکوۃ حدیث ۴۰۰ م)

(- وحثی (جنگل) جانور - خشگی کے نامانوں جانور دل میں ہے جو پالتو چو پایوں کے ساتھ نام اور وصف ( ستھرا ) میں مشابہ ہیں وہ حلال ہیں ۔ جیسے ہرن: بکری کی طرح ستھرا جانور ہے۔ اور نیل گائے: گائے، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمانام ہیں ۔ جیسے ہرن: بکری کی طرح ستھرا جانور ہے۔ اور نیل گائے: گائے، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمانام ہیں، پس وہ حلال ہیں ۔ جیسے ہرن: بکری کی طرح ستھرا جانور ہے۔ اور نیل گائے: گائے، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمانام ہیں، پس وہ حلال ہیں ۔ جیسے ہرن: بکری کی طرح ستھرا جانور ہے۔ اور نیل گائے: گائے، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمانام ہیں، پس وہ حلال ہیں ۔ اور نی سیل پی کی طرح ستھرا جانور ہے۔ اور نیل گائے: گائے، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمانام ہیں، پس وہ حلال ہیں ۔ اور نیل گائے: گائے، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمانام ہیں، پس وہ حلال ہیں ۔ اور نبی سلی تی تیکی کی خدمت میں گور خرکے گوشت کا مہد یو پیش کیا گیا تو آپ نے اس کو نوش فر مایا ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۸) اور خرگوش کا گوشت پیش کیا گیا تو آپ کے دستر خوان پر گور فر مایا ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۸) اور خرگوش کا گوشت پیش کیا گیا تو قبول فر مایا ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۸) اور خرگوش کا گوشت پیش کیا گیا تو قبول فر مایا ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۹) اور آپ کے دستر خوان پر گوہ کھا کی گی گی ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۹) کی کو کی کی میں کی گیا تو قبول فر مایا ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۹) اور آپ کے دستر خوان پر گوہ کی گوہ کی گی گی گی گر مایا ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۰۹) اور آپ کے دستر خوان پر گوہ کی گوہ کی گی گی ( مشکو ۃ حدیث ۲۰۱۹) کی کو کی میں کی کی میں جانور ستھر سے محقو جاتے ہیں۔

سوال: گوہ کے بارے میں تین ردایات ہیں۔اوران میں منافات ہے: ایک روایت: اس موقعہ کی ہے جب حضرت خالد بن الولیدرضی اللہ عند نے آپ کے دستر خوان پر گوہ کھائی تھی۔ آپ کی ایک سالی نے جونجد کے علاقہ میں رہتی تھیں بھنی ہوئی گوہ بھیجی تھی۔ جب وہ آپ کے دستر خوان پر رکھی گئی اور آپ نے کھانے کا ارادہ کیا تو مستورات نے بتایا کہ گوہ ہے۔ آپ نے ہاتھ تھینچ لیا۔ حضرت خالد نے پوچھا: یارسول اللہ! کیا گوہ حرام ہے؟ آپ نے فرمایا: نہیں، گر چونکہ ہمارے علاقہ میں ینہیں ہوتی یعنی نہیں کھائی جاتی، اس لئے بچھاس سے گھن آتی ہے' (مصلو ہ حدیث مایا: نہیں، گر چونکہ دوہ ہے جو پہلے گذر چکی ہے کہ ایک بروی نے گوہ کے بارے میں پوچھاتو آپ نے فرمایا: 'اللہ تعالیٰ کہ مربع دوں حدیث ایک خاندان پر لعنت فرمائی پس اُن کوز مین پر رینگنے والے جانوروں کی صورت میں سخ کردیا۔ پس میں نہیں جانیا: شاید ہے ان میں سے ہو، پس میں نہ تو اس کو کھا تا ہوں، نہ اس سے منع کرتا ہوں' (مسلم شریف استاد) اور سری حدیث شاہ کی اس کے ان میں نہیں ہوتی جو پہلے گذر چکی ہے کہ ایک بروی نے گوہ کے بارے میں پوچھاتو آپ نے فرمایا: 'سری میں جانی کی اسرائیل کے ایک خاندان پر لعنت فرمائی پس اُن کوز مین پر دینگنے والے جانوروں کی صورت میں سخ کر دیا۔ پس میں نہیں جانی شاید ہی ان میں سے ہو، پس میں نہ تو اس کو کھا تا ہوں، نہ اس سے منع کرتا ہوں' (مسلم شریف ۱۰۰۰۰) اور تیسری حدیث دہ ہ جس کو اہا م ابوداؤد نے بہ سند حسن روایت کیا ہے کہ نمی سے لی تھا تیکھی نے گوہ کا گوشت کھانے ہے منع فر مایا (مشکو ۃ حدیث

ځلديج

## جُلدَيْجَم

اباحت پراور تيسري ممانعت پردلالت كرتى ب\_

جواب :شاہ صاحب قدس سرۂ کےنز دیک ان روایات میں کچھ منافات نہیں۔ کیونکہ گوہ میں دونوں ہی باتیں موجود ہیں۔ایک : گوہ سے آپ کا گھن کرنا دوسری : اس کی صورت میں سنخ کا احتمال ہونا۔ ادران میں سے ہر بات آپ کے نہ کھانے کی وجہ بن سکتی ہے۔ اور تیسری حدیث میں جونہی ہے اس سے کراہت تنزیہی مراد ہے۔ اور شاہ صاحب رحمہ اللہ کی رائے گوہ کے بارے میں بیہے کہ دہ حرام تونہیں ،مگر پر ہیزگاری کی بات سیہ ہے کہ اس کونہ کھایا جائے۔

فا ئدہ ، گوہ میں اختلاف ہے۔ اہم ، ثلاثہ کے نزدیک بلاکرا ہیت جائز ہے۔ اور احناف کے نزدیک حرام ہے۔ کیونکہ روایات میں اختلاف ہے۔ اور جب مُحرم و مُنج روایات میں تعارض ہوتو احناف محرم روایت کوتر جیح دیتے ہیں۔ کیونکہ اس میں احتیاط ہے۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے درمیانی راہ نکالی ہے (فائدہ تمام ہوا)

() - سمندری جانور - دریائی جانوروں میں سے عرب جن کوطیب سمجھتے ہیں وہ حلال ہیں جیسے پچھلی اور عنر (یہ بھی ایک قشم کی مچھلی ہے۔ متفق علیہ روایت میں ہے: ف المق الب حو حو تا میتا، لم نو مثلّه، یقال له: العنبو المخ مشکوة حدیث ۳۱۱۳) اور وہ دریائی جانور جن کو عرب گندہ بچھتے ہیں، اور اس کو خشکی کے حرام جانور کے نام سے موسوم کرتے ہیں، جیسے دریائی خزیر، تو اس میں ولائل متعارض ہیں۔ اور احتر از اولی ہے۔

فائدہ:'' دلائل متعارض ہیں'' بید دوحدیثوں کی طرف اشارہ ہے: ایک: وہ حدیث ہے جو آگے آرہی ہے کہ:'' ہمارے لئے دومردار: مچھلی اور ٹڈ بی حلال کئے گئے ہیں''(مظلوۃ حدیث ۱۳۳۲) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سمندر کی جانوروں میں سے صرف مچھلی حلال ہے۔اوریہی احناف کا مسلک ہے۔

دومرى حديث: رسول اللديط لي في المن سمندر كى پانى ب وضوكر فى كى بار ب ميں دريافت كيا كيا: تو آب فى فرمايا: هو الطّهور ماؤه الجلُّ ميتنه :سمندركا پانى پاك كرف والا ب، اس كامردار حلال ب (مطّلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور منافية من مندركا پانى پاك كرف والا ب، اس كامردار حلال ب (مطّلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور من كار من والا ب، اس كامردار حلال ب (مطّلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور منافية من مندركا پانى پاك كرف والا ب، اس كامردار حلال ب (مطلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور من كار من والا ب المال ب (مطلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور من كار من والا ب الموضور من كالا من مندركا پانى پاك كرف والا ب المردار حلال ب (مطلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور من كار من والا ب المال ب (مطلوة حديث ٢٥٩ كتاب - حر الموضور من والو من و

جُلْدِ پَجْبَم

الطهارة، باب المياه ) اس حديث كردس جزء معلوم موتاب كم سمندركا مرجانور حلال ب امام مالك رحمدالله كم يمى مسلك ب البتدامام شافعى رحمد الله چند چزوں كا استثناء كرتے ميں - ان كن دديك سمندركا خزير، كتا اور انسان حرام ميں - شاه صاحب رحمد الله كايہ جمله كه ' خصى كرم جانور ك نام سے موسوم كرتے ميں ' شوافع كى ترجمانى ب -اور امام احمد رحمد الله كايہ جمله كه ' خصى كرم جانور ك نام سے موسوم كرتے ميں ' شوافع كى ترجمانى ب -اور امام احمد رحمد الله كايہ جمله كه ' خصى كرم جانور ك نام سے موسوم كرتے ميں ' شوافع كى ترجمانى ب -اور امام احمد رحمد الله كايہ جمله كه ' خصى اور وہ سمندرى سان ب وغيره كا استثناء كرتے ميں - شاه صاحب رحمد الله كايہ جمله كه ' جس دريا تى جانوركو عرب گنده سمين ، حنابله كى ترجمانى ب - اور شاه صاحب قدس سرة ف اس سلسله ميں سورة الاعراف كى آيت سے استدلال كيا ہے - مگر وہ استدلال تا منہ ميں چ نه حقوم محمد قدس سرة ف اس الله سيل تي جمله كه ' وق وجدان كى اعتبار يت تو مغهوم ہوتى ب ختابله كى ترجمانى ہے - اور شاہ صاحب قدس سرة ف اس ك مام احمد رحمد الله فرمات كى اعتبار يت تو مغموم موتى ہے، مگر ول كى يا اہل حجاز كى اعتبار يت مغموم نيں ہوتى ، حساب اله كر م اله حل ميں الله ميں اله ماله ماله ميں مرة ف اس

اوراحناف کے نزدیک: اس حدیث میں بھی مردار ہے پھلی ہی مراد ہے۔ اور اس حدیث میں مسئلہ کا بیان نہیں، بلکہ ایک شبہ کا از الد ہے۔ اس کی تفصیل مد ہے کہ سائل نے جو سمندر کے پانی کا ظلم معلوم کیا ہے: تو در حقیقت اس کے ذہن میں خلجان مد ہے کہ سمندر میں بے شار جانور ہیں۔ جو سمندر ہی میں مرتے، گلتے اور سرخ ہیں۔ پھر اس کا پانی پاک کیے ہوسکتا ہے؟! رسول اللہ مظلی تیک ہے تاک ویہ بات سمجھائی کہ سمندر کے جانوروں میں دم مسفو ت نہیں ہوتا۔ پس سمندر کا مراہ واجانور مردار نہیں، چیے کنویں اور تالاب میں بیتے گرتے ہیں، اور گل سرخ جاتے ہیں، اس سے پانی نا پاک نہیں ہوتا۔ پس سمندر کا مراہ واجانور ہیں۔ ای طرح سمندر کا مراہ واجانور پاک ہے۔ اس لیے سمندر میں اس کے گلنے سرخ نے پانی نا پاک نہیں ہوتا۔ کیونکہ دو پاک ہیں۔ ای طرح سمندر کا مراہ واجانور پاک ہے۔ اس لیے سمندر میں اس کے گلنے سرخ نے پانی نا پاک نہیں ہوتا۔ اور اس بیں۔ ای طرح سمندر کا مراہ واجانور پاک ہے۔ اس لیے سمندر میں اس کے گلنے سرخ نے پانی نا پاک نہیں ہوتا۔ اور اس

اوراس مطلب کا قرینہ میہ ہے کہ دونوں جملوں کے درمیان واوعاطفہ نبیں لایا گیا۔واو کے ذریعہ عطف کرنے ہی سے فی الجملہ مغائرت پیدا ہوتی ہے۔اس کے بغیر اتحاد ہوتا ہے۔اور عطف تفسیری قرار دیاجا تا ہے۔ پس المحل میت یہ میں پہلے جملہ ہی ہے متعلق بات بیان کی گئی ہے،کوئی نٹی بات بیان نہیں کی ۔واللہ اعلم

وإذا تُمُهَدَّتُ هذه الأصول حَانَ أن نشتغل بالتفصيل، فنقول: ما نهى الله عنه من المأكول صنفان: صنفٌ نَهلى عنه لمعنى في نوع الحيوان، وصنف نهى عنه لفقد شرط الذبح: فالحيوان على أقسام: [1] أهلى: يُباح منه الإبل والبقر والغنم، وهو قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيْمَةُ الأَنْعَامِ﴾ وذلك: لأنها طَيَّبَةٌ معتدلة المزاج، موافقةٌ لنوع الإنسان. وأذن يومَ خيبر في الخيل، ونُهى عن الحمر: وذلك: لأن الخيل يستطيبه العربُ والعجم، وهو أفضل الدواب عندهم، ويُشبهُ الإنسانَ. والحمار : يُضرب به المثل في الحُمُق والهوان، وهو يرى الشيطانَ فَيَنْهَقُ، وقد حَرَّمه من العرب أذكاهم فطرةً، وأطيبهم نفسًا.

وأكل صلى الله عليه وسلم لحمّ الدجاج، وفي معناها الإوَزُّ والبطَّ، لأنها من الطيبات، والديك يرى الملكَ فَيَصْقَعُ ويُحَرَّمُ الكلبُ والسنور : لأنهما من السباع، ويأكلان الجيف، والكلب شيطان.

[٢] ووحشى : يَحِلُّ منه ما يُشبه بهيمةَ الأنعام في اسمها ووصفها، كالظباء، والبقر الوحشي، والنعامة؛ وأُهدى له صلى الله عليه وسلم لحمُ الحمار الوحشي فأكلَه، والأرنبِ فقبله؛ وأُكل الضبُّ على مائدته: لأن العرب يستطيبون هذه الأشياء.

واغْتَذَرَ في الضب تارةً بأنه: "لم يكن بأرضِ قومي، فَأَجِدُنِي أَعَافُهُ" وتارةً باحتمال المسخ، ونهى عنه تـارةً؛ وليس فيها عندى تناقض: لأنه كان فيه وجهان جميعًا، كلُّ واحد كافٍ في العذر؛ ولكن تركُ مافيه الاحتمالُ ورعٌ من غير تحريم. وأراد بالنهى: الكراهة التنزيهية.

ونَهْلي عن كل ذي ناب من السباع: لخروج طبيعتها من الاعتدال، ولِشَكَاسَةِ أخلاقِها، وقسوةِ قلوبها.

[٣] وطير: يُباح منه الحَمَام والعصفور: لأنهما من المستطاب؛ ونَهَى عن كل ذي مخلب، وسمى بعضَها فاسقًا، فلايجوز تناولُه؛ ويُكره ما يأكل الجيفَ والنجاسةَ، وكلُّ ما يستخبنه العرب، لقوله تعالى: ﴿يُحَرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ﴾ وأكل الجرادُ في عهده صلى الله عليه وسلم: لأن العرب يستطيبونه.

[٤] وبحرى: يُباح منه ما يستطيبه العرب، كالسمك والعنبر، وأما ما يستخبثه العرب، ويسميه باسم حيوان مَحَرَّمٍ، كالخنزير، ففيه تعارض الدلائل، والتعففُ أفضل.

ترجمہ: واضح ہے۔ چندوضاحتیں یہ ہیں۔قولہ: وقد حَرَّمه من العوب أذ كاهم إلى ترجمہ: اور گد ھے كوترام قرار دیا ہے عربوں میں سے سب سے زیادہ ستھری فطرت اور سب سے عدین ش رکھنے والی ستی نے یعنی نبی مَلائَتَوَاتَیکَم ن وقولہ: واعتذر إلى ترجمہ: اور معذرت كى تبھی گوہ ميں بايں طور كه: ''ميرى قوم كى سرز مين ميں بنبيں ہوتى ، پس پاتا ہوں ميں خود كو كہ گھن آتى ہے مجھاس سے 'اور تبھی سنح کے احمال کے ذریعہ (معذرت كى ) اور تبھی گوہ كھانے كى ممانعت كى اور مير نزديك ان (تينوں روايتوں ) ميں كوئى منافات نبيں \_ اس لئے كہ گوہ ميں دونوں ہى جہتيں ہيں - ہرا ك عذر کرنے کے لئے کافی ہے۔لیکن اس چیز کو چھوڑ دینا جس میں اختال (شبہ) ہو پر ہیز گاری ہے، حرام کئے بغیر۔اور آپ نے نہی سے کراہت تنزیبی مراد لی ہے ۔ شکِسَ (س) شَکَسًا وَ شَکَاسَةُ: بے مروت ہونا، بخت مزاج ہونا۔

مردار ب متاثر چز کاظم

حدیث – رسول اللہ ﷺ کی کہ ایسے تھی کے بارے میں دریافت کیا گیا جس میں چو ہامر گیا ہو؟ آپؓ نے فرمایا: ''چوہے کواوراس کے اردگرد کے تھی کو پھینک دو، اور( باقی ) تھی کو کھا وُ''( مشکوۃ حدیث ۳۱۱۶) اورا یک روایت میں ہے: ''جب تھی میں چو ہا گر جائے ( اور مرجائے ) تو اگر تھی جما ہوا ہو، تو چوہے کواوراس کے اردگرد کے تھی کو پھینک دو۔اوراگر تھی پگھلا ہوا ہو، تو اس کے بزدیک نہ جا وُ''( مشکوۃ حدیث ۳۱۲۳) یعنی اس کومت کھا وُ۔

تشریح: مرداراوراس سے متاثر چیزتمام امتوں اورملتوں میں خبیث ہے۔ پس اگر خبیث طیب سے جدا ہوتو خبیث کو پچینک دیا جائے ۔اورطیب کوکھایا جائے ۔اوراگرامتیاز نہ ہوتو سازا ہی حرام ہوجائے گا — اورحدیث سے بید سئلہ بھی معلوم ہوا کہ ہر (اصلی ) ناپاک ،اور (عارضی ) ناپاک ہونے والی چیزیں حرام ہیں۔ میں

فائدہ بخس اور بخس دونوں کا کھانا حرام ہے اور بیا جماعی مسئلہ ہے۔ پھر بخس (ناپاک ہونے والی چیز) کے سلسلہ میں تین باتیں مختلف فیہ ہیں : اول : اس کا خارجی استعمال مثلاً ناپاک تھی چراغ میں جلانا جائز ہے یانہیں ؟ احناف اور شوافع کے نز دیک جائز ہے۔ دوم : ناپاک تھی فروخت کرنا جائز ہے یانہیں ؟ احناف کے نز دیک جائز ہے۔ اور دونوں مسئلوں کی دلیل حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی بیروایت ہے ان کے ان السمن مانعا التفعوا بد، ولا تاکلوہ : اگر تھی پھل ہوا ہو و اس سے فائدہ اللہ اور اس کو کھاؤ مواجت کرنا جائز ہے یانہیں ؟ احناف کے نز دیک جائز ہے۔ اور دونوں مسئلوں کی کے نز دیک جو چیز نچو ٹرینہیں جائز کی جائز ہے بی میں مانعا التفعوا بد، ولا تاکلوہ : اگر تھی پکھل ہوا ہو تو اس سے فائدہ اللہ اور اس کو کھاؤ مت (فتح الباری 2004) موم : ناپاک تھی پاک کیا جا سکتا ہے یانہیں ؟ اما محدر حمد اللہ اس سے فائدہ اللہ اور اس کو کھاؤ مت (فتح الباری 2004) موم : ناپاک تھی پاک کیا جا سکتا ہے اینہیں ؟ اما محدر حمد اللہ کے نز دیک جو چیز نچو ٹرینہیں جانمتی وہ پاک نہیں کی جائز ہے اور امام ابو یوسف رحمہ اللہ کے نز دیک پاک کی جائز ہو

نحاست سےمتاثر چیز کاحکم

حدیث - رسول الله سلان یکی ایند خارست خورجانور کے کھانے ، اوراس کے دودھ سے منع کیا (مقلوۃ حدیث ۱۳۳) تشریح: جو چو پایدلید اور مینگذیاں کھا تا ہے۔ اس کا گوشت اور دودھ اس وجہ مع منوع ہے کہ جب جانور کے اعضاء نے نجاست پی لی، اور نجاست اس کے اجزاء میں پھیل گئی تو اس جانور کا حکم نجاستوں کے حکم جیسا ہو گیا، یا اس جانو رجسیا ہو گیا جونجاست میں زندگی بسر کرتا ہے۔ فائدہ: جو جانور بھی بھی ناپا کی کھا تا ہے وہ نجاست خور نہیں ۔ جیسے کھلی پھر نے والی مرغی ۔ اور آگرزیا دہ تر ناپا کی کھا تا

ځلد

ب ، اورگوشت ، دود هاور پیدنه بد بودار موگیا ب تو وه ناپاک ب مگر نجس العین نہیں۔ پس اس کو کم از کم دس دن باند ه دیا جائے ، اور دوسراچار ہ دیا جائے۔ جب اس کے پیدنہ میں سے بد بوختم ، وجائے تواب اس کا گوشت اور دود هطلال ہے۔ لغات : الجِلَّة: مینگذیاں ، لید الجَلاَّلة: وہ چو پایہ جولیداور مینگذیاں کھا تا ہے۔

دومرداراوردوخون حلال بي

حدیث — رسول اللہ ﷺ کی فرمایا:''ہمارے لئے دومرداراوردوخون حلال کئے گئے ہیں۔دومردار: پچھلی اور ٹڈی ہیں۔اوردوخون: جگراورتگی ہیں''(مفلوۃ حدیث۳۱۳۳)

تشریح: یہاں یہ شبہ ہوسکتا ہے کہ جب مرداراورخون حرام ہیں تو مری ہوئی محیلی اور ٹڈی، اور جگراور تلّی جو در حقیقت خون ہیں، کیوں حلال ہیں؟ نبی سَلانَ عَلَیْ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہِ کیا ہے کہ جگراور تلّی چو پایے کے بدن کے دوعضو ہیں، جوخون کے مشابہ ہیں، مگرخون نہیں ہیں، اس لئے حلال ہیں۔ ای طرح مری ہوئی محیطی اور ٹڈی بھی اگر چہ بظاہر مردار ہیں، مگر حقیقت میں مردار نہیں۔ کیونکہ ان میں دم مسفوح نہیں۔ ای لئے ان کا ذکح مشروع نہیں۔

[١] وسُئل صلى الله عليه وسلم عن السَّمْنِ ماتت فيه الفارة؟ فقال: " أَلْقُوْها وماحولها، وكلوه" وفى رواية: "إذا وقعت الفارة فى السمن: فإن كان جامدًا فألقوها وما حولها، وإن كان مائعا فلا تقربوه"

أقول : الجيفة وما تأثَّر منها خبيث في جميع الأمم والملل، فإذا تميز الخبيث من غيره ألقى الخبيثُ، وأكل الطيب؛ وإن لم يمكن التمييز حَرُمَ كلُه؛ ودلَّ الحديثُ على حرمة كل نجس ومُتَنَجُس.

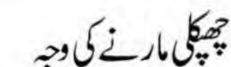
[٢] ونَهني عليه السلام عن أكل الجلَّالة، وألبانها:

أقول: ذلك: لأنها لـما شَرِبَتْ أعضاؤُها النجاسةَ، وانتشرت في أجزائها: كان حكَمُها حكمَ النجاسات أو حكمَ من يتعيَّش بالنجاسة.

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: " أُحِلَّتُ لنا ميتتان ودمان: أما الميتتان: الحوت والجراد؛ والدمان: الكَبدُ والطحال"

أقول: الكبد والطحال عضوان من بدن البهيمة، لكنهما يُشبهان الدمَ، فأَزَاحَ النبيُّ صلى اللهُ عليه وسلم الشبهة فيهما؛ وليس في الحوت والجراد دمٌ مسفوحٌ، فلذلك لم يُشْرع فيهما الذبحُ.

المكنوم بيكلشكرار



حدیث -رسول الله سطان تواییم نی چھپکلی کو مارڈ النے کا تھم دیا۔ اور اس کا فاسق (شرارتی) نام رکھا، اور فرمایا: '' وہ حضرت اہرا ہیم علیہ السلام کی آگ میں چھونک مارتی تھی !' اور فرمایا: '' جس نے پہلے وار میں چھپکلی کو مارڈ الا اس کے لئے سونیکی ا لکھی جا کیں گی۔ اور دوسرے وار میں اس سے کم ، اور تیسرے وار میں اس سے بھی کم'' (مقلا قاحادیث ۱۳۹۹–۱۳۱۳) تشریح: اس حدیث کے ذیل میں شاہ صاحب قدس سرۂ نے تین با تیں بیان کی ہیں: پہلے ایک شبر کا جواب دیا ہے کہ جس چھپکلی نے حضرت اہرا ہیم علیہ السلام کی آگ میں چھونک ماری تھی، اس کا چا ہے کچو مرتکال دیا جائے مگر پوری نوع کو اس کی سزاد ینا خلاف اصول ہے۔ جواب بید دیا ہے کہ چھپکلی کو مار نے کا تھم اس جام کی سز ایس نہیں ہے۔ بلکہ یہ تھم جانور کی ایذ ارسانی کی بنیا د پر ہے۔ اور پھونک مار نے کو کھم اس جرم کی سز ایس نہیں ہے۔ بلکہ یہ تھم اس جانور کی ایذ ارسانی کی بنیا د پر ہے۔ اور پھونک مار نے کو این اس کا چا ہے کچو مرتکال دیا جائے مگر پوری نوع مریں اشتا، وہاں بھی دو اپنی حرکت ہے باز نہیں آتی۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ مرز کال دیا جائے مگر پوری تو ع مہیں اشتا، وہاں بھی دو اپنی حرکت ہے از نہیں آتی۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ جب نم دو نے بیت المقدر میں

بعض حیوان فطری طور پرایسے ہوتے ہیں کہ ان سے شیطانی حرکتیں اور بُری میتیں صادر ہوتی ہیں۔اور وہ حیوان شیطان سے قریب ترین مشابہت رکھتے ہیں۔اور شیطانی خیالات کی بہت زیادہ پیروی کرتے ہیں۔ چھچکی بھی ایسا ہی ایک جانور ہے۔اور اس کی خباشت کی علامت یہ ہے کہ وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آگ میں پھونک مارتی تھی۔ یہ فطری طور پر شیطان کے وسوسہ کی تابعداری تھی۔حالانکہ اس کی پھونک سے پچھ فائدہ نہیں تھا۔اور اس کو مارڈ النے کا تھم دو وجہ سے دیا ہے:

پہلی وجہ: چھپلی انسان کو ہرممکن ضرر پہنچانے کی کوشش کرتی ہے۔ برتن میں تھوکتی ہے، نمک میں رال پُرکاتی ہے، جس کے نتیجہ میں برص کی بیماری پیدا ہوتی ہے۔ اور پچھ بس نہیں چلتا تو حیصت میں چڑھ کر کھانے وغیرہ پر بیٹ کرتی ہے( حاشیہ الکوک الدری ۲۹۱۱ مصری) پس جس طرح سانپ بچھوکو مار ڈالنے کا حکم ہے، اور جیسے آباد یوں سے جھاڑ جھنکاڑ اکھاڑ دیئے جاتے ہیں، تا کہ لوگ ایذاء سے محفوظ رہیں، اسی طرح چھپکی کو مار ڈالنے کا حکم ہے، تا کہ لوگ اس کے ضرر سے محفوظ رہیں۔

دوسری دجہ: چھپلی کو مارڈ الناشیطان کے ظنگر کی شکست، اوراس کے دسوسوں کے گھونسلہ کوا کھاڑ پھینگنا ہے۔ اور بیکا م اللہ تعالیٰ کو، اوران کے مقرب فرشتوں کو پہند ہے۔ اور پہلے دار میں مارڈ النے کی ترغیب دودجہ ہے دی ہے:



ځلدينج

| وجميته الله الواسجي                   | ron                                                    | جُلِدِيَنْجَبَم                                  |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| عمل ب، جومر غوب فيه ب-                | ت کی علامت ہے۔ اور نشانہ بازی ایک جہاد ک               | پېلى دجه: بيرچا ند مارى ميں مہار.                |
|                                       | ا سبقت ہے۔ اور نیکی کے کاموں میں سبقت                  |                                                  |
| لھيك ب، ورند پھر ہاتھ آنامشكل ب-      | ر می چالاک ہوتی ہے۔اگر پہلا دار چل گیا تو <sup>ٹ</sup> | فائدہ: چیچکی نہایت بھو لی اور ب                  |
|                                       | م کردينا چاہئے۔                                        | اس لئے پہلے ہی وار میں اس کا کا متما             |
| سقًا، وقال: "كان يَنْفَخُ على         | له وسلم بقتل الوَزَغ، وسماه فا                         | [٤] وأمر صلى الله علي                            |
| وكذا، وفي الثانية دون ذلك،            | ل وزغًا في أول ضربةٍ كُتب له كذاه                      | إبراهيم! ' وقال: ' من قت                         |
|                                       |                                                        | وفي الثالثة دون ذلك"                             |
| شيطانيةٌ، وهو أقربُ الحيوان           | جُبل بحيث يصدر منه أفعال وهيئاتٌ                       | أقول: بعضُ الحيوان                               |
| عليه وسلم أن منه الوزغ، ونبه          | ، لوسوسته، وقد عَلِمَ النبيُّ صلى الله ع               | شِبْهًا بالشيطان، وأطوعُ                         |
|                                       | ح على إبراهيم، لانقياده بحسب الطب                      |                                                  |
|                                       |                                                        | يَنْفَعْ نفخُه في النار شيئًا.                   |
|                                       | ين:                                                    | وإنما رَغَّبَ في قتله لمعن                       |
| ع أشجار السموم من البلدان،            | يؤذى نوعَ الإنسان، فمثله كمثل قط                       | أحدهما: أن فيه دفع ما                            |
|                                       | ىلھم.                                                  | ونحو ذلك مما فيه جمع شم                          |
| ستِه، وذلك محبوبٌ عند الله            | جندِ الشيطان، ونَقضَ وَكُرِ وسو                        | والثاني :أن فيه كَسُرَ                           |
|                                       |                                                        | وملائكته المقرَّبين.                             |
| فيه من الحَدَاقَةِ والسُّرْعَةِ إلى   | ، ضربة أفضل من قتله في الثانية: لما                    |                                                  |
|                                       |                                                        | الخير، والله أعلم.                               |
| مات میں چھپکلی کیا گیا ہے۔اردو کتابوں | بن بيرين الوزغ اور الوزغة كاترجمة تمام لغ              | ترجمه، واضح ب چندوضاح                            |
|                                       | سے چل پڑا ہے۔ منداحد کی روایت میں ہے ک                 |                                                  |
|                                       | ) وجه دریافت کی گٹی( کیونکیہ نیز ہوجی رکھتا۔           |                                                  |
|                                       | الکوکب۲:۳۹۰ حاشیہ)اور ظاہر ہے کہ گھر میں چھ            |                                                  |
|                                       | ں لئے لکھا ہے کہ یہاں قشم اول کا بیان پورا ہو          | (A) CPO P Alexandri General ACCREDING CONTRACTOR |
| 5                                     | \$                                                     | \$                                               |





رجمة اللار الواسعة

جلديجم

فا تُده: حيات متنقره بيب كدوه جانورزنده ره سكتا مو خام روايت مين يمى بات امام ابو يوسف رحمد الله مروى ب: وذكر ( يعنى صاحب البدائع) أن ظاهر الرواية عن أبنى يوسف : أنه يُعتبر من الحياة ما يُعلم أنها تعيش به، فإن عُلم أنها لاتعيش فذبحها لاتؤكل (شاى ٣٣٣: كتاب الصيد )ليكن مفتى بقول مطلق حيات كاب : والمعتبر في المتردية وأخواتها مطلق الحياة، وإن قلَّت، وعليه الفتوى (درمخار ٣٣٣: ٢٠٠٠)

چھٹی بات: ازلام: زَلَم کی جمع ہے۔ زَلم: فال کے تیرکو کہتے ہیں۔ یہ تین تیر تصح جو کعبہ کے مجاور کے پاس رہتے تصے۔ ان میں سے ایک پر:'' کر' اور دوسر پر پر '' مت کر'' لکھا ہوا تھا۔ اور تیسر پر پر پچھلکھا ہوانہیں تھا۔ جب کوئی شخص کسی کام کا مفید یا مصر ہونا معلوم کرنا چا ہتا تو مجاوران تیروں کو تھما کران میں سے ایک تیرز کا لتا۔ اگر'' کر' والا تیرنگاتا تو اس کوخدا کا تکم سمجھ کر کرتا۔ اور'' مت کر' والا تیرنگاتا تو اسے بھی خدا کی طرف سے ممانعت تصور کرتا۔ اور خالی تیرنگاتا تو فال دوبارہ نگالتا۔ تیروں سے اس طرح فال نگالنا دو دجہ سے حرام ہے:

پہلی وجہ: بیاللہ تعالیٰ پرافتراء ہے۔افعل یالاتفعل والا تیرنکانا محض اتفاق ہے۔ پس اس کواللہ کی طرف منسوب کرنا غلطانتساب ہے۔

دوسری وجہ: اس طرح فال نکال کر کام کرنایانہ کرنا نادانی اور جہالت پر تکیہ ہے۔ کیونکہ کوئی نہ کوئی تیرتو ہم حال فکا گا (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۳:۳۵)

قال الله تعالى: ﴿ حُرَّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ، وَلَحْمُ الْخِنْزِيْرِ، وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ، وَالْمُنْخَنِقَةُ، وَالْمَوْقُودَةُ، وَالْمُتَرَدَّيَةُ، وَالنَّطِيْحَةُ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ، إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ، وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ، وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوْا بِالْأَزْلَامِ: ذَلِكُمْ فِسْتَى ﴾ أقول: [الف] فالميتة والدم: لأنهما نجسان. [ب] والخنزير: لأنه حيوان مُسِخَ بصورته قوم.

[ج] وما أهل لغير الله به، وما ذبح على النصب: يعنى الأصنام: قطعًا لدابر الشرك؛ ولأن قبح الفعل يسرى في المفعول به.

[د] والمنخنقة: وهي التي تخنق فتموت[ والموقوذة: وهي التي وُقِذَتْ بالعصاحتي ماتت ] والمتردية: وهي التي تقع من الأعلى إلى الأسفل؛ والنطيحة: وهي التي قُتلت نَظْحًا بالقرون؛ وما أكل السبع، فبقي منه: لأنه ضُبط المذبوحُ الطيبُ بما قُصد إزهاقُ روحِه باستعمالِ المحدَّدِ في حلقه، أو لَبَّتِهِ، فَجَرَّ ذلك إلى تحريم هذه الأشياء.

المتزر ببليترار

رَجْمَةُ اللَّهُ الْعَالَيَ عَجْبَ

وأيضًا: فإن الدم المسفوح ينتشر فيه، ويتنجس جميعُ البدن. [م] إلا ما ذكيتم: أي وجد تموه قد أُصيب ببعض هذه الأشياء، وفيه حياة مستقرة فذبحتموه: فكان إزهاق روحه بالذبح.

MYI

ال ي

[ر] وأن تستقسموا بالأزلام: أى تطلبوا علمَ ما قُسِمَ لكم من الخير والشر بالقِداح، التي كان أهل الجاهلية يجيلونها: في أحدها: افعل، والثاني: لا تفعل، والثالث: غُفْلٌ: فإن ذلك افتراءٌ على الله، واعتمادٌ على الجهل.

ترجمہ، داضح ہے۔ایک وضاحت بیہ ہے کہ والموقو ذۃ المخ بین المربعین اضافہ ہے۔ بی عبارت کی مخطوطہ میں نہیں ہے، مگراس کو ہونا چاہئے۔ حضرت مولا نامحداحسن صاحب نانوتوی رحمہ اللہ نے مطبوعہ نسخہ کے حاشیہ میں بڑھائی ہے۔شارح نے اس کو کتاب میں لے لیا ہے۔ کچ

نشانہ سے مرے ہوئے جانورکوکھانے کی ممانعت کی وجہ

## تیز چری ہے ذنح کرنے کی حکمت

حدیث - رسول الله سلانی الله ملائی نظر مایا: "الله تعالی نے ہر چیز میں کو کردن فرض کیا ہے۔ پس جبتم (جہاد میں) دشن کوتل کردتو عمدہ طریقہ پرتل کردیعنی اس کی لاش نہ بگاڑو، آگ میں نہ جلاؤ، اور جبتم جانور ذنح کردتو بہترین طریقہ پرذنح کرو، اور چاہئے کہتم میں سے ہرایک اپنی چھری تیز کر لے، اور چاہئے کہ وہ اپنے ذبیحہ کوراحت پہنچائے "(مشکوۃ حدیث ۲۰ تشریح: جانور کی روح نکالنے کے لئے بہترین طریقہ اپنانا یعنی تیز چھری ہے ذیح کرنا: جانور پر مہر بانی ہے۔ اور مہر بانی کرنے والوں سے پروردگار عالم خوش ہوتے ہیں۔حدیث میں ہے: السر احسو ن یسر حسصہ الرحصن : مہر بانی کرنے والوں پر مہر بان ذات مہر بانی کرتی ہے( مشکوۃ حدیث ۳۹۶۹) اور بہت سی خانگی اور شہر کی کحتیں بھی جذبہ ترتم پر موقوف ہیں۔ پس ہر معاملہ میں اس کالحاظ کرنا چاہئے۔

## زنده جانور سے کاٹا ہواعضور ام ہے

حديث ---- نبى سَلْكَنْفَلَيْكُمْ نِفْرَمايا:''جوعضو چو پاي ميں يكا ٹا گيا، درانحاليكه دەزندە ب، توده عضومردار ب' (مشكوة حديث٣٠٩٥)

تشریح: جب نبی سِلْنَائَیَالِیَّ مَدینہ میں فروکش ہوئے: لوگ اونٹوں کی کو ہانیں اور دنبوں کی حکمتیاں کا ٹا کرتے تھے، آپ نے اس کی ممانعت کی اور اس علحد ہ کئے ہوئے حصہ کو مردار قرار دیا۔ کیونکہ اس میں جانور کوستانا ہے۔اور یہ شرعی طور پر ذنح کرنا بھی نہیں، اس لئے اس کی ممانعت کر دی۔

## ناحق جانوركومارناممنوع ہے

حدیث ۔ رسول اللہ سِلیٰ یَفَایَی کُم نے فرمایا:''جس نے کوئی چڑیاماری، یاس سے کوئی بڑاجانور، اس کے قت کے بغیر، تو اللہ تعالیٰ اس سے اس قتل کی باز پر س کریں گے''کسی نے پوچھا: اس کاحق کیا ہے؟ آپؓ نے فرمایا:'' اس کوکھانے کے لئے ذنح کرے،اوراس کے سرکوکاٹ کر پھینک نہ دے'(مشکوٰۃ حدیث ۳۰۹۳)

تشریح: یہاں دوچیزیں ایک دوسرے سے ملتی جلتی ہیں: ایک جائز ہے، دوسری ناجائز۔ پس دونوں میں امتیاز کرنا ضروری ہے۔کھانے کے لئے اورانسانی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے جانور کو مارنا جائز ہے۔اورخواہ مخواہ حیوانات کو برباد کرنا،اور قساوت قبلی کی پیروی کرناممنوع ہے۔حدیث میں یہی فرق واضح کیا گیاہے۔

[1] ونَهْى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تُضْبَرَ بهيمة، وعن أكل المصبورة. أقول: كان أهل الجاهلية يَصبرون البهائم، يرمونها بالنبل: وفى ذلك إيلامٌ غيرُ محتاج إليه؛ ولأنه لم يَصِرُ قربانًا إلى الله، ولا شُكِرَ به نِعَمُ اللهِ. [7] قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله كتب الإحسان على كل شيئ: فإذا قتلتم فأحسنوا القِنْلَةَ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذِّبْحَة: وَلْيُحِدَّ أحدُكم شفرته، ولْيُرِح ذبيحته" أقول: في اختيار أقرب طريقٍ لإزهاقٍ الروح: اتباعُ داعية الرحمة، وهي خلة يرمه، وهي خلّة يَرْضى بها

MYM رحمت النام الواسعت ځلديم ربُّ العالمين، ويتوقف عليها أكثرُ المصالح المنزلية والمدنية. [٣] وقال صلى الله عليه وسلم: " ما يُقطع من البهيمة، وهي حية، فهي ميتة" أقول: كمانوا يَجُبُوْنَ أَسْنِمَةِ الإبل، ويقطعون ألْيَاتِ الغنم: وفي ذلك تعذيب، ومناقضةٌ لما شرع الله من الذبح، فنهى عنه. [1] قال صلى الله عليه وسلم: " من قتل عُصفورًا فما فوقها بغير حقها: سأله الله عن قتله!" قيل: يارسولَ الله! وما حقُّها؟ قال: " أن يذبحها فيأكلها، ولا يقطع رأسهًا فيرمي بها" أقول: ههنا شيئان مشتبهان، لابد من التمييز بينهما: أحدهما: الذبحُ للحاجة، واتباعُ داعيةِ إقامةِ مصلحةِ نوع الإنسان. والثاني: السعى في الأرض بإفساد نوع الحيوان، واتباعُ داعية قسوة القلب. 23 T

شكاركادكام

شکار کرناعر بول کی نفوتھی۔اوران میں ایک رائج طریقہ تھا۔ یہاں تک کہ وہ ان کا ایک ایسا پیشہ بن گیا تھا جس پران کی معاش کا مدارتھا۔اس لئے شریعت نے شکار کرنا جائز رکھا۔ مگر شکار کا دُھنی بن جانا براہے۔ نبی سِلگَتْ اَلَیْ نے اس کی مطرت بیان فرمائی۔ارشاد فرمایا:''جو شکار کے پیچھے پڑاوہ غافل ہوا''(ابوداؤدحدیث ۲۸۵۹) یعنی کرنے کار ہانہ دَھرنے کا! اور شکار کے احکام دوبنیا دول پر بنی ہیں:

پہلی بنیاد: شکار میں ذریح اس کی تمام شرائط کے ساتھ پایا جانا ضروری ہے۔ مگر دوباتوں میں تخفیف کی گئی ہے: ایک: تسمیہ جانور کے بجائے آلہ پر مقرر کیا گیا ہے۔ کیونکہ شکار میں جانور قابو میں نہیں ہوتا، آلہ بی اختیار میں ہوتا ہے۔ دوم: ذریح کے لئے گلااور آبہ شرطنہیں۔ شکار کا سارا ہی جسم کل ذریح ہے۔اوران دوشرطوں میں تخفیف اس لئے کی گئی ہے کہ شکار کا پچھ حاصل نگلے۔ ورنہ شکار کا کمل لا حاصل ہوجائے گا۔ جانور قابو میں نہ ہونے کی وجہ سے ذریح سے بھی مرجائے گا۔

دوسری بنیاد: شکار کی حلت کے لئے دوشرطیں بڑھائی گٹی ہیں: ایک: شکاری جانور کو بالقصد شکار پر چھوڑنا، تا کہ اصطیاد (مشکل سے شکار کرنا) متحقق ہو، ورنہ دہ ظفر (فنتح یاب ہونا) ہوگا۔ دوم: شکاری جانور شکار کورو کے رکھے، خود نہ کھائے، تا کہ اس کا معلّم (سکھلایا ہوا) ہونا تحقق ہو۔

پہلی بنیاد کی وضاحت: پہلے یہ بات بیان کی جا پھی ہے کہ ذنځ کی دوستمیں ہیں: ذنځ اختیار کی اور ذنځ اضطرار ک۔ اگر جانور قابو میں ہوتو ذنځ اختیار کی ضرور کی ہے۔اور ذنځ اختیار کی کامحل حلق اور آئبہ ہے۔اور اس میں ذبیحہ پرتشمیہ ضرور ک ح<u>افت نوتر پیکا شی</u>ل کے –

واعلم : أنه كان الاصطياد دَيْدَنا للعرب، وسيرةً فاشيةٌ فيهم، حتى كان ذلك أحد المكاسب التي عليها معاشُهم، فأباحه النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وبَيَّنَ مَافي إكثاره بقوله: "من اتَّبَعَ الصيدَ لَهَا!" واحكام الصيد تبنى على: و الموتر بها المراج

جُلْدِ پَجِمَ

[1] أنه محمولٌ على الذبح فى جميع الشروط، إلا فيما يَعْسَر الحفظُ عليه، ويكونُ أكثرُ سَعْيهم – إن اشْتُرِطَ – باطلًا: فَيُشْترط التسميةُ على إرسال الجارح، أو الرمى، أو نحوها؛ ويُشتر طُ أهليةُ الصائد؛ ولا يُشترط الذبح، ولا الحلق واللَّبةُ.
[7] وعلى تحقيق ذاتياتِ الاصطياد، كإرسال الجارح المعلمَ قصدًا، وإلا كان ظَفَرًا بالصيد اتفاقًا، لا اصطيادًا؛ وكون الجارح لم يأكل منه، فإن أكلَ، فأُدرك حيًا، وذُكِّى حلَّ، وإلالا؛ وذلك: تحقيقًا لمعنى المعلم، وتمييزًا له مما أكل السبع.

ترجمه: اورجان لیں کہ شکار کرنا عربوں کی عادت تھی۔اوران میں ایک رائح طریقہ تھا۔ یہاں تک کہ یہ چیز ایک پیشہ بن گئی تھی، جس پران کی معاش کامدارتھا۔ پس نبی سَلِلَیْقَلَیَّہِمْ نے اس کوجائز قرار دیا۔اور وہ خرابی بیان کی جو بکثر ت شکار کرنے میں ہے(لَھَا وَلَھیٰ عِنِ الشیہیٰ: غافل ہونا)

اور شکارے احکام کی بنیادر کھی گئی ہے:(۱) اس بات پر کہ دہ محمول ہے ذکح پر تمام شرائط میں یعنی ذکح اختیاری کی تمام شرائط شکار میں بھی ضروری ہیں مگر اس شرط میں جس کی تکہداشت د شوار ہے۔ اور اگر وہ بات ( شکار میں بھی ) شرط کی گئی ت شکاریوں کی اکثر محنت را نگاں جائے گی۔ پس بسم اللہ پڑ ھنا شرط کیا گیا شکاری جانور کو چھوڑنے پریا تیر اور اس کے مانند کو چلانے پر۔ اور شرط کی گئی شکاری کی اہلیت ، اور نہیں شرط کیا گیا ذن کر کہ اور نہ گا اور آبر ( عطف تفسیری ہے یہ ن اختیاری جو طلح اور آبہ میں کیا جاتا ہے شرط نہیں کیا گیا )

(۲) اور (بنیادر کھی گئی ہے) شکار کرنے کی ذاتیات کی تحقیق پر۔ جیسے شکار پر سکھلائے ہوئے شکار کی جانور کو بالفصد چھوڑنا، ورنہ وہ اتفا قاشکار پانا ہوگا، نہ شکار کرنا۔ اور شکار کی جانور کا ہونا کہ اس نے شکار میں سے نہ کھایا ہو۔ پس اگر اس نے کھایا، پس وہ زندہ ہاتھ آگیا، اور ذن کیا گیا تو وہ حلال ہے، ورنہ نہیں۔ اور وہ بات: معلّم کی حقیقت کو دافعہ بنانے کے لئے ہے۔ اور شکار کوجدا کرنے کے لئے ہے اس سے جس کو درند بنے نے کھایا ہے۔ کہ

شكاركرنے كى روايات

رسول اللد سِلاليَّة المَلَيَّة عَلَيَّ اللهُ سَلاليَّة عَلَيْنَ اللهُ سَلاليَّة عَلَيْقَ اللَّهُ مَلاليَّة مَلْكُور اصول پیش نظرر کھر کر جوابات دیئے ۔شاہ صاحب قدس سرۂ نے اس سلسلہ کی دس روایات ذکر کی ہیں۔ جن میں سے پہلی چار شکار کرنے سے متعلق ہیں، باقی ذن کے مضعلق ہیں۔ ان روایات پر قشم ثانی کابیان کلمل ہوجائے گا۔ پہلی روایت: حضرت ابو فعلبہ کھنی رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی اہم ایسے علاقے میں رہتے ہیں جہاں رحمة اللارالواسعة

جُلْدَ يُجْمَ

اہل کتاب ہیں، تو کیا ہم ان کے (ککڑی اور ٹی کے ) برتنوں میں کھا کتے ہیں؟ اور ہم شکار کے علاقہ میں رہتے ہیں: میں اپنی کمان سے شکار کرتا ہوں۔اور اپنے اس کتے کے ذریعہ شکار کرتا ہوں، جس کو شکار کرنے کا طریقہ سکھلایانہیں گیا۔اور میں اپنے سکھلائے ہوئے کتے ہے بھی شکار کرتا ہوں، پس ان میں ہے کونسا شکار جائز ہے؟

تشری : اگر دوسرے برتن میسر ہوں تو اہل کتاب کے برتن استعال نہ کئے جائیں : بیچکم بطورا سخباب اور قطع وساوس کے لئے ہے۔عبارت کا ترجمہ: بیچکم پیندیدہ بات کوسو چنے کے طور پر ،اوردل کو وساوی سے راحت پہنچانے کے طور پر ہے۔

دوسرى روايت: حضرت عدى بن حاتم رضى الله عنه في دريافت كيا: يارسول الله اجم شكار كاطريقة سكصلات بوئ كتر شكارك ييجي چورت بين؟ آپ في فرمايا: "جبتم في اپني تح كوشكار پر چهور ا، پس تم في الله كانام ليا، تواگراس في شكار كوتم جار بي ليك روك ركھا ہے، اور تم في است زنده پاليا تو است ذخ كرد، اور اگر تم في الله كانام ليا، تو اگراس ہے، اور كتر في اس ميں مينييں كھايا، تو اس كوكھا ؤ - اور اگر اس في كھا يا ہے تو في كرد، اور اگر تم في الله كانام ليا، تو الاگريا ہے، اور كتر في اس ميں مينييں كھايا، تو اس كوكھا ؤ - اور اگر اس في كھا يا ہے تو في كرد، اور اگر تم في الله كانام ليا، تو الاگريا ہے اور گتر بي ميں مينيس كھايا، تو اس كوكھا ؤ - اور اگر اس في كھا يا ہے تو في كو ہو گا وہ اس كو پايا كہ دوہ مار ذالا گيا ہے اور اگر تم اپنے کتر كے ساتھ دوسر بي كتر كو پاؤ، اور شكار مار ڈالا گيا ہے تو في كھا ؤ - كيونكه دو، اس في اين

تيسرى روايت: حضرت عدى رضى الله عنه نے دريافت كيا: يارسول الله ايل شكاركو تير مارتا ہوں۔ دوسرے دن وہ شكار بجھے اس حال ميں ملتا ہے كہ ميرا تيراس كے اندر پيوست ہے؟ آپ نے فر مايا: '' جب تم يفتين ے جان لوكة تمہارے تير بى ہے وہ مراہے، اور کسى درندہ كا كوئى اثر نه ديكھوتو كھا وُ' ( مشكوۃ حديث ٢٠٨ ) اورا يك روايت ميں ہے : '' جب تم اپنا تير بى ہے وہ مراہے، اور کسى درندہ كا كوئى اثر نه ديكھوتو كھا وُ' ( مشكوۃ حديث ٢٠٨ ) اورا يك روايت ميں ہے : '' جب تم ايفتى ہے جان لوكة تمہارے تير بى ہے وہ مراہے، اور کسى درندہ كا كوئى اثر نه ديكھوتو كھا وُ' ( مشكوۃ حديث ٢٠٨ ) اورا يك روايت ميں ہے : '' جب تم اپنا حري ميكوتو الله كانا مول چرا گروہ شكارا يك دن تم ہے خائب ہو گيا ( اور دوسرے دن ملا ) پس تم نے اس ميں اپنے تير كے علاوہ كوئى نشان نه پايا تو اگر جا ہوتو كھا وَ۔ اور اگر وہ تمہيں پانى ميں ڈ و با ہوا طے تو مت كھا وُ' ( مشكوۃ حديث ٢٠

چۇتھى روايت: حضرت عدى رضى الله عند نے دريافت كيا: يارسول الله! ہم شكار پر معراض (بلكڑى كاتير) تپھينكتے ہيں؟ آپؓ نے فرمايا: جومعراض شكار كے جسم ميں گھس جائے اس كوكھا ؤ۔اور جواپنى چوڑائى سے لگے، پس مارڈالے تو وہ چوٹ سے مارا ہوا ہے، پس مت كھا ؤ''(مشكوۃ حديث ۴۰ ما)

فائدہ: بندوق کے شکار کابھی یہی تھم ہے۔ گولی کی چوٹ چھوٹا شکار مثلاً کبوتر برداشت نہیں کرسکتا۔ پس اگر چھڑ ابدن حو اوسزوتر بیکا شیر نے

رجمة اللاي الواسعة

میں تھس بھی گیاہو،اور شکارذن کے پہلے مرگیاہوتو حرام ہے۔ کیونکہ معلوم نہیں وہ چوٹ سے مراہے یاخون نگل جانے کی وجہ سے مراہے۔اور جب موت کے دوسب جمع ہوتے ہیں تو شکار حرام ہوتا ہے۔جیسا کہ تیسر کی روایت میں آیا ہے کہ اگر شکار پانی میں ڈ وباہوا ملے تو حلال نہیں – رہابڑا شکار جیسے ہرن نیل گائے وغیرہ تو اس میں ذنح کرنے کا موقع باقی رہتا ہے،

وسُئل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم عن أحكام الصيد والذبائح، فأجاب بالتخريج على هذه الأصول:

[1] قيل: إنا بأرض قوم أهل الكتاب، أفنا كل في آنيتهم؟ وبأرض صيدٍ: أَصِيْدُ بقوسى وبكلبى الذى ليس بمعلَّم، وبكلبى المعلَّم، فما يصلح؟ قال صلى الله عليه وسلم: " أما ماذكرتَ من آنية أهل الكتاب: فإن وجدتم غيرها فلاتأكلوا فيها، وإن لم تجدوا فاغسِلوها، وكلوا فيها . وما صِدْتَ بقوسك، فذكرتَ اسمَ الله فكل، وماصِدْتَ بكلبك المعلَّم فذكرتَ اسم الله فكل، وماصدت بكلبك غيرٍ معلَّم، فأدركتَ ذكاته، فكل"

قوله صلى الله عليه وسلم: " فإن وجدتم غيرها فلا تأكلوا فيها" أقول: ذلك تحَرِّيًا للمختار، وإراحةً للقلب من الوساوس.

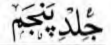
[٢] وقيل: يارسولَ الله إنا نرسل الكلاب المعلَّمة؟ قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أرسلتَ كلبك فاذكراسمَ الله، فإن أمسكَ عليكَ فأدركتَه حيًّا فاذُبَحْه، وإن ادركتَه قد قُتل، ولم ياكل منه، فُكُلُه، فإن أكل فلا تأكل، فإنما أمسك على نفسه، وإن وجدت مع كلبك كلبا غيره، وقد قُتل، فلا تأكلُ، فإنك لا تدرى أيُّهما قتله"

[٣] وقيل: يارسولَ الله! أَرْمِي الصيدَ، فأجد فيه من الغد سهمى؟ قال: "إذا علمتَ أن سهمكُ قتله، ولم تَرَ فيه أَثَرَ سَبُع، فكُلْ "وفي رواية: "وإذا رميتَ بسهمك فاذكر اسمَ الله ؛ فإن غاب عنك يومًا، فلم تجد فيه إلا أثر سهمك، فكل إن شئتَ، وإن وجدتَه غريقًا في الماء فلا تأكل "

[٤] قيل: إنا نرمى بالمعراض؟ قال صلى الله عليه وسلم: " كُلُ ما خَزَقَ، وما أصاب بعرضه فقتل فإنه وَقِيْدَ فلا تأكل"

ترجمہ:واضح ہے۔لغات: ت حسوب ہے بی بھی ہیں بھی ایک سنارنا الفصیل کے لئے دیکھیں رحمہ الله (۲۵۲:۲) ..... الم غواض: تیر کا در میانی موٹا حصہ بیا یک ہتھیارتھا جو ہاتھ سے پھینکا جا تاتھا..... خَدَرَقَ السهم: تیر کا شکار کے جسم میں گھس جانا۔





## ذنح کی روایات

بلاوجه شبه نه كرنا جائ

تشریح: جواب نبوی کی بنیاد بیہ ہے کہ تھم ظاہر حال پرلگتا ہے۔ جب وہ لوگ بیچ دل سے ایمان لے آئے ہیں تو ظاہر یہی ہے کہ انھوں نے اللہ کا نام کیکر ذنح کیا ہوگا، پھر خواہ مخبراہ شبہ میں کیوں پڑا جائے۔

ذنح ہردھاردارآ کہ سے ہوسکتا ہے

حدیث - حضرت دافع بن خدین کرضی الله عنه نے عرض کیا: یارسول الله اکل ہم دشمن کے مقابلہ میں ہوں گے (پس تلواروں پرسان چڑھانی ضروری ہے )اور ہمارے ساتھ چھریاں نہیں ، تو کیا ہم بانس ( کی کچھچی ) نے ذلح کر سکتے ہیں؟ نی ﷺ نے فرمایا:'' جوبھی چیز خون بہاد ے اور اللہ کا نام لے کر ذنح کیا جائے ، تو کھا وَ۔ البلة وہ دانت اور ناخن نه ہو۔ اور اس کی وجہ میں ابھی بتلا تا ہوں: دانت تو ہڈی ہے ! اور ناخن اہل حبشہ کی چھری ہے !''( مشکوۃ حدیث اے میں) ایک دوسری وجہ ممانعت کفار کے ساتھ میں ہے ہیں ہو کہا جائے ، تو کھا وَ۔ البلة وہ دانت اور ناخن نه ہو۔ اور اس ایک دوسری وجہ ممانعت کفار کے ساتھ مشابہت بھی ہے۔

### پالتوجانوروں میں ذنح اضطراری کی ایک صورت

حدیث - حضرت رافع رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ میں غذیمت میں اون اور بریاں ملیں۔ ان میں سے ایک اون برک گیا۔ پس اس کوایک آدمی نے تیر مارا۔ پس اس کوروک لیا۔ پس نبی سلالتی تیز نے فر مایا: '' بیاون بھی بھی جنگلی جانوروں کی طرح وحثی ہوجاتے ہیں۔ پس جب ان میں سے کوئی تم پر غالب آجائے تو تم اس کے ساتھ ایسا ہی کرؤ' (مشکلو ة حدیث اے میں) تشریح : اگر پالتو جانور بدک جائے ، اور اس کو پکڑنے کی اور ذرح کرنے کی کوئی صورت نہ ہوتو وہ وحثی جانور کے تعم میں ہوجاتا ہے۔ پس ذرح اخطراری درست ہوگا۔ جیسے کوئی ہر اجانور کتو یں میں یا کھائی میں گرجائے ، اور اتر کرذن کر کی کوئی صورت نہ ہوتو کوئی دھاردار چیز بسم اللہ پڑھ کر اس پر ڈالی جائے اور اس کو ذکر خری کیا جائے ، جب وہ مرجائے تو اتر - حج الم تو تر تی کہ بھی جب وہ مرجائے ، اور اس پڑھ کر اس پڑا ہو اور اس کو کہ کہ جب وہ مرجائے ، اور اتر کر ذرح کر - حج الم تو تر تک کہ ہوتا ہے ، جب وہ مرجائے تو تر ایک اللہ پڑھ کر اس پڑھ ہو ہوں میں پا کھائی میں گر جائے ، اور اتر کر ذرح کر نے کی کوئی صورت نہ ہوتو وہ مرجائے ہو اور رہے کہ

كركا ف كرنكال لياجات وه حلال ب-

#### دهاردار پتجر بے ذخ کرناجا تز ہے

حدیث — حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ کی بکریاں شلع نامی پہاڑی پر چرر بی تھیں۔ان کی ایک باندی نے ایک بکر کی کومر تا دیکھا۔اس نے ایک پھر تو ڑااوراس ہے ذنح کر دیا۔حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے نبی مِطْلَقَيْقَةً کُم کے بارے میں دریافت کیا: آپؓ نے اس کے کھانے کا حکم دیا (مشکلو ۃ حدیث ۲۰۰۳)

ظم شرعى ميں شك كرنا مؤمن كى شان تہيں

حدیث — - حفزت قَدِّیطَہ رضی اللّٰہ عنہ نے رسول اللّٰہ ﷺ ﷺ سے عیسا ئیوں کے ذبیحہ کے بارے میں دریافت کیا۔عرض کیا؛ گوشتوں میں ہے کچھ گوشت ایسے ہیں جن کے کھانے میں ہمیں تنگی محسوس ہوتی ہے۔یعنی عیسا ئیوں کا ذبیحہ کھانے میں شرح صدرنہیں۔ آپؓ نے فر مایا:'' ہرگز کوئی چیزتمہارے دل میں اضطراب پیدانہ کرے۔تم اس معاملہ میں عیسائیت کے مشابہ ہو گئے ہو!''( مشکوۃ حدیث ۸۷)

تشتریج: سورة المائدة آیت پانچ میں صراحت ہے کہ "اہل کتاب کا کھانا( ذبیحہ) تمہارے لیے طلل ہے "پس اہل کتاب خواہ یہودی ہویا عیسائی، اگر وہ واقعی اپنے ند جب پر قائم ہےتو اس کاذبیحہ حلال ہے۔ اس میں شرح صدر ند ہونے کی کوئی بات نہیں کی منصوص علم پرعمل کرنے میں تنگی محسوس کرنایا اس کو خلاف تقوی تصور کر نامسلمان کی شان نہیں۔ یہ مزاج عیسائیوں کا ہے۔ اس کی نظیر ، سی علی اخفین ہے۔ یہ ایک ثابت علم ہے۔ پس اس پر عمل کرنے میں کوئی تنگی محسوس نہیں ہوتی چائے۔ الب

مذبوحہ کے پیٹ سے نگلے ہوئے بچے کے ذبح کا ظلم

حدیث - حفرت ابوسعید خدری رضی الله عنه کہتے ہیں کہ ہم نے پو چھا: یارسول الله ! ہم افتی ذن کرتے ہیں۔ اور گائے اور بکری ذن کرتے ہیں۔ پس ہم اس کے پیٹ میں بچہ پاتے ہیں تو کیا ہم اس کو پھینک دیں، یا اس کو کھا کیں؟ آپؓ نے فرمایا:'' اگر تم چا ہوتو اس کو کھا ؤ۔ پس بیشک اس کا ذن کا س کی ماں کا ذن کے ' (مقطوۃ حدیث ۹۳ مرا) تشریح: مذبوحہ جانور کے پیٹ میں سے اگر بچہ زندہ نظے تو اس کا ذن کے ضروری ہے۔ ذن کے بغیر مرجائے تو دہ بالا جماع حلال نہیں۔ اور اگر اس حال میں نظے کہ اہمی اس کا ذن خضروری ہے۔ ذن کے بغیر مرجائے تو دہ اہمی دہ مضغہ ہے۔ اور اگر اس حال میں نظے کہ اہمی اس کی بناوٹ ہی کم لنہیں ہوئی تو بھی بالا جماع حلال نہیں۔ کیونکہ اہمی دہ مضغہ ہے۔ اور اگر اس حال میں نظے کہ اہمی اس کا ذن کے بیں، اور مرا ہوا نگا تو صاحبین وغیرہ کے زند کے اس کو

ځاړ يخ

رحمة اللاالواسعة

\$

ځلدينجم

حلال ب\_اورامام اعظم رحمه الله کے نز دیک حلال نہیں۔

[٥] قيل: يارسولَ الله! إن هنا أقوامًا حديثٌ عهدُهم بشركٍ، يأتوننا بلُحمان، لاندرى يذكرون اسم الله عليها أم لا؟ قال صلى الله عليه وسلم: " اذكروا أنتم اسمَ الله وكلوا" أقول: أصله: أن الحكم على الظاهر. [7] قيل: إنا لأقوا العدوَّ غدًا، وليست معنا مدًى، أفنذبح بالقَصّب؟ قال صلى الله عليه وسلم: " ما أنْهَرَ الدمَ، وذُكر اسمُ الله، فكُل، ليس السنَّ والظُّفُر، وسأحدثك عنه: أما السن فعظم، أما الظفر فمدًى الحَبَش" [٧] ونَدَّ بعيرٌ، فرماه رجل بسهم، فحبسه، فقال صلى الله عليه وسلم: "إن لهذه الإبل أوبد كأوابد الوحش، فإذا غلبكم منها شيئ فافعلوا به هكذا" أقول: لأنه صار وحشيا، فكان حكمه حكم الصيد. [٨] وسئل صلى الله عليه وسلم عن شاة: أبصرت جارية بها موتًا، فكسرت حجرًا، فذ بحتها، فأمر بأكلها. [٩] قيل: إن من الطعام طعامًا أَتَحَرُّ جُ منه قال:" لا يتخلَّجنُ في صدرك شيخ، ضارعتَ فيه النصر انية!" [10] قيل: يارسولَ الله! نَنْحُرُ الناقة، ونذبح البقرةَ والشاةَ، فنجد في بطنها الجنينَ، أنُلقيه أم نأكله؟ قال صلى الله عليه وسلم: "كلوه إن شئتم، فإن ذكاتُه ذكاةُ أمه"

ترجمه: او پرآگیا۔ یہاں حلال دحرام جانوروں کی قتم دوم کابیان کمل ہو گیا۔

آداب طعام

آ داب کی رعایت برکت کاباعث ہےاور برکت کی صورت اور سبب

حدیث (۱) ۔۔۔ رسول اللہ سِلالین ﷺ نے فرمایا:'' کھانے سے پہلے اور کھانے کے بعد ہاتھ دھونے سے کھانے میں برکت ہوتی ہے' (مفکوۃ حدیث ۳۲۰۸)

حدیث(۲) – رسول الله مَلِالنَّفَةِ لَمَ نَفَرَ مایا:" اپنا کھانانا پوہتہ ہارے لئے اس میں برکت کی جائے گی!" (مشلوۃ حدیث ۳۹۸) حدیث (۳) – ٹرید کا ایک بڑا پیالہ نبی مَلِلنَّفَةِ لَمَ کَ پاس لایا گیا۔ آپؓ نے فرمایا:" اس کے کناروں سے کھاؤ۔اور –€ اَلْمَنْزَمَرْبَبَلَشِیَنْ کَچ اس کے نیچ میں ہے مت کھاؤ۔ کیونکہ برکت پیالہ کے نیچ میں نازل ہوتی ہے' (رداہ التر مذی دغیرہ)اور ابوداؤد کی روایت میں ہے <sup>: ن</sup>جب تم میں ہے کوئی شخص کھانا کھائے تو وہ پلیٹ کے بالائی ( درمیانی ) حصہ ہے نہ کھائے ، بلکہ زیریں حصہ سے یعنی کناروں سے کھائے ۔ کیونکہ برکت اس کے بالائی حصہ میں نازل ہوتی ہے' ( مشکوٰۃ حدیث ۲۱۱) تشرق کے بکھانے وغیرہ میں برکت کی دوصورتیں ہوتی ہیں:

پہلی صورت: کھانے میں برکت میہ ہے کہ نفس سیر ہوجائے۔ آنکھ ٹھنڈی ہو۔ دل کوچین آئے۔اور ہائے ہائے! لائے لائے! کرنے والانہ ہو، جیسے وہ پخص جو کھا تا ہے اور شکم سیز ہیں ہوتا۔ میہ بے برکتی ہے۔

اس کی تفصیل مد ہے کہ دوشخصوں کے پاس مثال کے طور پر سوسودرہم ہیں: ان میں سے ایک بختاجگی سے ڈرتا ہے۔ اورلوگوں کے مالوں پر رال پڑکا تا ہے۔اور وہ اس طرح اپنے مال کوخرچ کرنے کی راہ نہیں پاتا کہ وہ اس کے لئے دین ودنیا میں سود مند ہو۔اور دوسرے کا حال مد ہے کہ بے خبر اس کو مالدار گمان کرتا ہے۔وہ اسباب زندگی میں میانہ روی اختیار کرتا ہے۔اورا پنی ذات میں پر سکون ہوتا ہے۔ پس اس دوسرے کے لئے اس کے مال میں برکت ہوئی۔اور اس پہلے کے لئے کوئی برکت نہیں ہوئی۔

دوسرى صورت: آدمى مال اينى ضروريات ہى ميں خرچ كرے۔اوروہ مال كنى گنازا ئد كاكام كرے۔ اس كى تفصيل مد ہے كہ بھى دوشخص ايك ايك رطل كھاتے ہيں: ايك كى طبيعت اس غذا سے بدن كى نشو دنما كرتى ہے۔ اور دوسرے كے پيٹے ميں كوئى آفت پيدا ہوتى ہے۔اوراس كا كھايا ہوا اس كے ليے سود مند نہيں ہوتا۔ بلكہ بھى ضرر رساں ہوجا تاہے – اور بھى دوشخصوں كے پاس مال كى يكساں مقدار ہوتى ہے: ايك اس سے زر خيز زمين خريدتا ہے۔اور اس كى آمد نى ميانہ روى سے خرچ كرتا ہے۔اور دوسرا اپنے مال كو دونوں ہاتھوں سے اڑا تا ہے۔ پس اس كى كوئى ضرورت پورى

بركت كاسب : اور بركت كاسب آدمى كاعقيده اوردل كى كيفيت ہوتى ہے۔ حديث ميں ہے : حضرت عليم بن حزام رضى اللدعند نے نبى سلان توليم سے مال كاسوال كيا۔ آپ نے عنايت فرمايا۔ انھوں نے پھر ما نگا۔ آپ نے بھر عنايت فرمايا۔ اور ارشاد فرمايا : دحكيم ! يدمال سر سز وشريں ہے۔ جواس كوفس كى فياضى سے ليتا ہے اس كے لئے اس ميں بركت كى جاتى ہے۔ اور جواس كوا شراف فض ( رال بڑكا كر ) ليتا ہے، اس كے لئے اس ميں بركت نبيس كى جاتى '' ( متحلو ة حديث ١٩٢٢ تحف ال لو تو باب من تحل لد المسالة اللخ ) اس حديث ہے معلوم ہوا كدفس كى حالت مال ميں بركت اور بركت كى جاتى ہے۔ اور فض كى حالت كى اثر اندازى كى مثال بير ہے كہ ايك ميں بركت نبيس كى جاتى '' ( متحلو ة حديث ١٩٢٢ تحف ال لو تو ق باب من تحل لد المسالة اللخ ) اس حديث ہے معلوم ہوا كدفس كى حالت مال ميں بركت اور بے بركتى كاسب ہوتى ہے۔ اور فس كى حالت كى اثر اندازى كى مثال بير ہے كہ ايك كر گرى فضا ميں ركت اور اس پركوئى چلو تو بير پھسل جاتا ہے۔ ای کوئلہ اس كادل دھر كتا ہے۔ اور وہى كلرى زمين پر ركھى ہو، اور کوئى ہوئى ہوادر اس پركوئى چلو تو بير پھسل جاتا ہے۔ اي طرح جب کوئى مال كى طرف توجہ ميذ ول كرتا ہے۔ اور مال سے حاجت روائى چا ہوتى ہے۔

جُلْدِ يُجْمَ

لیتا ہے تو اس کا مال اس کی آنگھ کی ٹھنڈک، دل کے سکون اورنفس کی عقّت کا سبب ہوتا ہے۔اور بھی اس کے دل کی بیہ کیفیت اس کی طبیعت کی طرف سرایت کرتی ہے، پس وہ غذا کوالی خِلط صالح کی طرف پھیرتی ہے کہ دہ اس کے لئے سود مند ہوتی ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللّہ ۲۵:۲)

مذکورہ آ داب کی طمتیں: مذکورہ حدیثوں میں کھانے کے چارآ داب بیان کئے گئے ہیں: ا- کھانے سے پہلے ہاتھ دھونا ۲- کھانے کے بعد ہاتھ دھونا ۳۰- ناپ تول کر کھانا پکانا ۴۰- لوگ بڑے برتن میں ایک ساتھ کھارہے ہوں تو کناروں سے کھانا، برتن کے بیچ میں سے نہ کھانا سے بیآ داب کس طرح سب برکت بنتے ہیں اوران میں کیا حکمتیں ہیں، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

① - كمانے سے پہلے ہاتھ دھونا دوطر ت سبب بركت بندا ہے:

ایک: جب کوئی شخص کھانے سے پہلےاپنے دونوں ہاتھ دھولیتا ہے (اور منہ گندہ ہوتوا سے بھی صاف کرلیتا ہے )ادر جوتے نکال کراطمینان سے کھانے کے لئے بیٹھتا ہے۔اور اللہ کے نام سے کھانا شروع کرتا ہے۔اور کھانے کی طرف متوجہ ہو کرکھا تا ہے تواس کی بیچالت سبب بنتی ہے،اوراس کے کھانے میں برکت کا فیضان کیا جاتا ہے۔

دوم: کھانے سے پہلے ہاتھ دھونے سے میل کچیل دور ہوجاتا ہے۔ ورنہ وہ کھانے کے ساتھ پیٹ میں جاتا ہے۔ اور بیاریاں پیدا کرتا ہے۔ بیاریوں سے بچار ہنا بھی ایک طرح کی برکت ہے۔

() اورکھانے کے بعد ہاتھ دھولینے سے برکت اس طرح ہوتی ہے کہ ہاتھوں کی چکنائی دور ہوجاتی ہے۔ اور اس بات کا اندیشنہیں رہتا کہ اس کے کپڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو چے۔ یا کوئی زہر یلا کپڑ اس بات کا اندیشنہیں رہتا کہ اس کے کپڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو چے۔ یا کوئی زہر یلا کپڑ اس کو ڈے۔ نہیں کہ باتھوں کہ باتھوں کے پڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو چے۔ یا کوئی زہر یلا کپڑ اس بات کا اندیشنہیں رہتا کہ اس کے کپڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو چے۔ یا کوئی زہر یلا کپڑ اس کو ڈے۔ نہیں کہ باتھوں کہ باتھوں کہ ہوں کو اس اس کو ڈی کر پڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو چے۔ یا کوئی زہر یلا کپڑ اس کو ڈے۔ نہیں کی پڑی کا ارشاد ہے: ''جس نے اس حال میں رات گذاری کہ اس کے ہاتھ میں چکنائی ہے، جس کو اس نے نہیں دھویا، پس اگر اس کوکوئی ضرر پہنچے تو دہ ہرگز ملامت نہ کر مگر اپنے آپ کو'' (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۳)

(س) اورناپ تول کر پکانے میں برکت اس طرح ہوتی ہے کہ جب کوئی شخص ناپ کررسد لیتا ہے، اوراس کی مقد ارجانتا ہے۔ پھر کھانا تیار ہونے کے بعد میا نہ روی سے اپنی نگرانی میں خرچ کرتا ہے، تو وہ کھانا اگر چہ دوسروں کے لئے ناکانی سے بھی کم ہوتا ہے، نگر وہ کانا اگر چہ دوسروں کے لئے ناکانی سے بھی کم ہوتا ہے، نگر وہ کانی ہوجا تا ہے۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انگل سے رطل بھر لیا جا تا ہے، جو اس کی ضرورت سے ناکانی سے بھی کم ہوتا ہے، نگر وہ کانی ہوجا تا ہے۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انگل سے رطل بھر لیا جا تا ہے، جو اس کی ضرورت سے ناکانی سے بھی کم ہوتا ہے، مگر وہ کافی ہوجا تا ہے۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انگل سے رطل بھر لیا جا تا ہے، جو اس کی ضرورت سے ناکانی سے بھی کم ہوتا ہے، محرورت کی خری کی کہ ہوجا تا ہے۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انگل سے رطل بھر لیا جا تا ہے، جو اس کی ضرورت سے زائد ہوتا ہے، مگر کھانا تیار ہونے کے بعد وہ زائد کھانا کہاں چلا جا تا ہے: اس کا پکھ پیڈ نہیں چلتا ، اور رسد کم ہوجا تی ہے۔ کی ایسانہیں ہوتا کہ انگل سے رطل بھر لیا جا تا ہے، جو اس کی ضرورت سے زائد ہوتا ہے، مگر کھانا تیار ہونے کے بعد وہ زائد کھانا کہاں چلا جا تا ہے: اس کا پکھ پیڈ نہیں چلتا ، اور رسد کم ہوجاتی ہے یعنی میں ایک دن کی رسد کا ٹو ٹاپڑ جا تا ہے۔

 خوراک تفلّہ کے طور پر کھاجاتا ہے۔ یا چلتے ہوئے یاباتیں کرتے ہوئے کھالیتا ہے۔اوراس کھانے کی اس کے نزدیک کچھ اہمیت نہیں ہوتی۔ پس وہ ایسامحسوس کرتا ہے کہ اس نے کھایا ہی نہیں۔اوراس کا جی نہیں بھرتا،اگر چہ پیٹ بھرجاتا ہے۔ حاصل کلام: بیہ ہے کہ برکت اور عدم برکت کے لئے بھی طبعی اسباب ہیں۔انہی کے ضمن میں ملائکہ اور شیاطین اپنے اثرات دکھاتے ہیں۔اوران اسباب کے ڈھانچوں میں ملکوتی برکات اور شیطانی حرکات خمودار ہوتی ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ

نوٹ: آخری دوباتیں گڈمڈ ہوگئی ہیں۔اور پہلی بات کی دونو حکمتیں جدا جدا ہوگئی ہیں۔اس کا خیال رکھ کرتقر ریکو عبارت سے ملائیں۔

واعلم: أن النبى صلى الله عليه وسلم علَّم آدابًا يتأدَّبون بها في الطعام: قال صلى الله عليه وسلم: "بَرَكة الطعام الوضوءُ قبلَه، والوضوءُ بعدَه" وقال صلى الله عليه وسلم: "كِيْلوا طعامَكم يُبَارَكُ لكم فيه" وقال عليه السلام: "إذا أكل أحدُكم طعامًا فلا يأكلُ من أعلى الصَّحْفَة، ولكن ليأكل من أسفلها، فإن البَرَكَة تنزل من أعلاها"

أقول : من البركة : أن تَشْبَعَ النفسُ، وتَقَرَّ العينُ، ويَنْجَمِعَ الخاطر، ولايكون هاعاً لاعًا، كالذي يأكل ولايشبع.

وتفصيل ذلك : أنه رسما يكون رجلان : عند كل منهما مائةُ درهم، أحدهما : يخشى العَيْلَةَ، ويطمع في أموال الناس، ولايهتدى لصرف مالِه فيما ينفعه في دينه و دنياه؛ والآخِرُ : يحسبه الجاهل غنيًا، مقتصدٌ في معيشته، مُنْجَمِعٌ في نفسه : فالثاني بورك له في ماله، والأولُ لم يُبَارَكُ له.

ومن البركة: أنْ يَضْرِفَ الشيئَ في الحاجة، ويكفى عن أمثاله.

تفصيله : أنه ربما يكون رجلان: يأكل كل واحد رطلا، يصرف طبيعةُ أحدهما إلى تغذية البدن؛ ويَحْدِثُ في معدة الآخر آفةٌ، فلا ينفعه ما أكل، بل ربما صار ضارًا؛ وربما يكون لكل منهما مال: فيصرف أحدهما في مثل ضَيْعَةٍ كثيرةِ الرِّيْفِ، ويهتدى لتدبير المعاش؛ والثاني يُبَدِّرُ تبذيرًا، فلا يقع من حاجته في شيئ.

وإن لهيئات النفس وعقائدها مدخلًا في ظهور البركة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "فمن أخذه بإشرافِ نفسٍ لم يُبَارَكُ له فيه، وكان كالذي يأكل ولايشبع" ولذلك تَزْلَقُ رِجْلُ الماشي على الجِذْع في الجوِّ دون الأرض، فإذا أقبل على شيئ بالهمة، وأراد به أن يقع كفايةً عن

٥ المكنور بيك المكر ٥

رحمة اللار الواسعة

#### r2r

حاجته، وجمع نفسَه في ذلك، كان سببَ قرةِ عينه، وانجماع خاطره، وتعفُّف نفسِه، وربما يسرى ذلك إلى الطبيعية، فصرفت فيما لابد منه: فإذا غسل يديه قبل الطعام، ونزع النعلين، واطمأن في مجلسه، وأخذه اعتدادًا به، وذكر اسم الله عليه؛ أفيضت عليه البركة. وإذا كال الطعام، وعرف مقداره، واقتصد في صرفه، وصَرَفه على عينه: كان أدنى أن يكفيه أقلُّ ممالا يكفى الآخرين؛ وإذا جعل الطعام بهيئة منكَّرة تَعَافُهَا الأنفس، ولا تعتد به لأجلها: كان أدنى أن لا يكفى أكثر مما يكفى الآخرين. كيف؟ ولا أظن أن أحدًا يخفى عليه: أن الإنسان ربما يأكل الرغيف كهيئة المتفَكَّه، أو يأكله وهو يمشى ويحدِّث، فلا يجد له بالا، ولايرى نفسَه قد اغتذَّتْ، ولا تشبع به نفسُه، وإن امتلات المعدة؛ وربما يأخذ مقدار الرطل جزافًا، فيكون الزائد يستوى وجودُه وعدمُه، ولا يقع من الحاجة في شيئ، ويجدُ الطعام بعد حين وقد ظهر فيه النقصان. وبالجملة : لوجود البركة وعدمها أسباب طبيعية، يُمِدُّ في ضمنها مَلَكٌ كريم، أو شيطان رجيم، ويُنفخ في هيكلها روحٌ ملكي أو شيطاني، والله أعلم. أما غسل اليد قبل الطعام :ففيه إزالة الوسخ. وأما غسلها بعده : ففيه إزالة الغُمْر، وكراهية ان يفسُد عليه ثيابُه، أو يَخْدِشَه سَبُع، أو تَلْدَغَه هامَّة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " من بات وفي يده غَمَرٌ لم يغسله، فأصابه شيئ: فلا يلومنَّ إلا نفسَه"

ترجمہ: میں کہتا ہوں: برکت میں سے ہے کہ فنس سیر ہوجائے ، اور آنکھ شندی ہو، اور دل جمعی میسر آئے۔ اور ب صبر بے قر ارند ہو، جیسے وہ شخص جو کھا تا ہے اور سیر نہیں ہوتا ۔ اور اس کی تفصیل یہ ہے کہ بھی دوآ دمی : ان میں سے ہر ایک کے پاس سود رہم ہوتے ہیں۔ ان میں سے ایک : محتاجگی سے ڈر تا ہے۔ اور لوگوں کے اموال پر للچائی ہوئی نظریں ڈالت ہے۔ اور وہ اپنی مال کو اس کام میں خرچ کرنے کی راہ نہیں پاتا جو اس کے لئے اس کے دین اور اس کی دنیا میں سود مند ہو۔ اور دور اپنی مال کو اس کام میں خرچ کرنے کی راہ نہیں پاتا جو اس کے لئے اس کے دین اور اس کی دنیا میں سود مند ہو۔ میں طمنین ہوتا ہے۔ پس دوسر ان اس سے ایک : محتاجگی سے ڈر تا ہے۔ اور لوگوں کے اموال پر للچائی ہوئی نظریں ڈالت اور دوسر ان اس کو اس کے حال سے بخبر مالد ار خیال کر تا ہے۔ وہ اپنی معیشت میں میانہ روی اپنانے والا ، اور اپنی ذات میں طمنین ہوتا ہے۔ پس دوسر ان اس کے لئے برکت کی گئی اس کے مال میں ، اور پہلے کے لئے برکت نہیں کی گئی ۔ اور دوسر نہ میں سے یہ ہے کہ خرچ کرے دہ اپنی میں ۔ اور کا فی ہوجا ہے وہ چیز اپنے کئی گنا ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہو کہ میں سے بیہ ہوتا ہے۔ اس کہ میں خرچ کرے دہ ہو ہو ہو ہے ہوں پہلے کے لئے برکت نہیں کی گئی ۔ اور دوسر نے میں سے بیہ ہوتا ہو ہوا ہو ہو خری ہو جا ہے وہ چیز اپنے کئی گنا ہے۔ اس کی تفصیل یہ میں میں ہوتا ہے۔ پس دوسر ان اس کے لئے برکت کی گئی اس کے مال میں ، اور پہلے کے لئے برکت نہیں کی گئی ۔ اور کو شین ہو تا ہے۔ پلی طر کی ماتا ہے۔ ان میں ۔ اور کا فی ہوجا ہے وہ چیز اپنے کئی گنا ہے۔ اس کی تفصیل یہ دوسرے کے پیٹ میں کو بی آفت پیدا ہوتی ہے۔ پس سود مند نہیں ہو تا اس کے لئے جو اس نے کھایا۔ بلکہ بھی نفصان رسال جُلْدَ يَجْم

ہوتا ہے ۔ اور بھی ہرایک کے لئے ایک مال ہوتا ہے۔ پس ان میں سے ایک خرچ کرتا ہے کثیر آمدنی والی کسی جائداد میں (لفظ مثل زائد ہے) اور وہ معاش کی تدبیر کی راہ پالیتا ہے۔ اور دوسرا دونوں ہاتھوں سے اس کو اڑا تا ہے۔ پس نہیں واقع ہوتا خرچ کرنا اس کی حاجت سے کسی چیز میں ۔ (بر کت کا سبب) اور بیشک نفس کی میڈوں اور اس کے عقید وں کے لئے بر کت کے ظاہر ہونے میں دخل ہوتا ہے (حدیث شریف) اور اسی وجہ نے فضا میں رکھی ہوئی لکڑی پر چلنے والے کا بیر پھسلتا ہے، نہ کہ زمین پر۔ پس جب وہ پوری توجہ سے متوجہ ہوتا ہے، اور جو پا تا ہے وہ مال سے کہ دواقع ہووہ اس کی حال ہوتا میں ۔ اور وہ اس کی حاجت ہے کسی چیز میں ۔ (بر کت کا سبب) اور بیشک نفس کی میڈوں اور اس کے عقید وں کے لئے بر کت کے ظاہر ہونے میں دخل ہوتا ہے (حدیث شریف) اور اسی وجہ سے فضا میں رکھی ہوئی لکڑی پر چلنے والے کا بیر پھسلتا ہے، نہ کہ زمین پر۔ پس جب وہ پوری توجہ سے متوجہ ہوتا ہے، اور اسی وہ مال سے کہ دواقع ہووہ اس کی حاجت روائی میں ۔ اور وہ اس میں اپنا دل اکٹھا کرتا ہے تو ہوتا ہے وہ اس کی آئکھ کی شنڈ ک کا سبب، اور اس کی ول جعلی کا باعث، اور اس

اور کیے ؟ اور نیس کمان کرتا میں کہ کی پر یہ بات مخفی ہو کہ انسان تھی کھا تا ہے روٹی (خوراک) میوہ کھانے کے لئے کچھا ہمیت۔ دہ کھا تا ہے درانحالیکہ دہ چل رہا ہے اور با تیں کررہا ہے ( یہ کر وہ ہیئت ہے ) پس نہیں پا تا وہ کھانے کے لئے کچھا ہمیت۔ اور نہیں دیکھنا وہ اپن شرکو کہ اس نے کھانا کھایا، پس اس کی دجہ سے اس کانفس سیر نہیں ہوتا، اگر چہ پیٹ بھرجا تا ہے ( اس کا تعلق چوتھی بات ہے ہے) ۔۔۔ اور تیس طل تھرائکل سے لیتا ہے۔ پس ہوتا، اگر چہ پیٹ بھرجا تا ہے ( اس ہے۔ اور نہیں واقع ہوتا وہ زائد ضرورت سے کسی چڑ میں۔ اور پا تا ہے وہ کھانے کو لیے کچھرجا تا ہے ( اس ہے۔ اور نہیں واقع ہوتا وہ زائد ضرورت سے کسی چڑ میں۔ اور پا تا ہے وہ کھانے کو لیعنی رسد کوا یک وقت کے بعد یعنی مہین مجر کے بعد درانحالیکہ اس میں نقصان ظاہر ہو چکا ہے یعنی ایک دن کی رسد کھنے گئی ہے ( اس کا تعلق تیسر کی بات ہے ہ اور شہر یا مردود شیطان کم ، برکت کے پائے جانے اور نہ پائے جانے کے لئے اسب ہیں۔ ان اسب کے ضمن میں معزز فرشتہ یا مردود شیطان کمک ، بہنچا تا ہے۔ اور ان اسباب کے ڈھا نچوں میں ملکی یا شیطانی رو رہ تو ہوگی جاتی ہے کہ من توالی بہتر جانے تیں ( اس پر بحث تمام ہوتی ہے، اس لئے والند اعلم کھا ہے کہ ہوا تی ہے کہ کی میں معزز میں میں دور کرنا ہے ( میں پہلی بات کی دوسری حکم ہے )۔ اور رہا کھا نے کہ بھد ہوتی ہوتی جاتی ہے کہ اس ج فر خوتر ہو انہ تو کی دوسری حکمت ہے )۔۔۔ اور کہ چون کی سکھا ہے کہ اس ہوتی ہوتی جاتی ہے ہیں اس کے میں میں کی معن

| r27                                                                                             | جؚۢڵۮؚۑۜ۬ڿؘؠٚ      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ن کی ناگواری دورکرنا ہے کہ اس کے کپڑے بگڑ جائیں۔ یا ا                                           | باوراس بات         |
| (بیددوسری بات کی حکمت ہے)                                                                       | یے۔الی آخرہ        |
| ـ<br>أَدَّبَ: تَهْذِيب سَكِحنا ····· إِنْ جَـمَعَ: الصَّحامونا ····· الهَاعِ:                   | لغات: تَ           |
| ، رَجلٌ هَا عٌ وَلاَعٌ: تَنْك دل، يريثان العَيْلة: محتاجًل                                      | الا، کھبرانے والا  |
| : مقتصدٌ اور مُنْجَمِع مطبوعہ میں حالت نصبی میں تھے تصحیح مخ                                    |                    |
|                                                                                                 | مو ک خریں بر       |
| دنی أن میں دونوں جگہ من محذ وف ہے۔                                                              | تركيب:أ            |
| دنی اُن میں دونوں جگہ من محذوف ہے۔<br>کہ                                                        |                    |
| ہ جال میں انسان کے ساتھ شیطان کی م                                                              |                    |
| ) - رسول اللد سلاني يَتَعَلَيْ فَ فرمايا: "جبتم ميں سے كوئى كھا                                 | حديث()             |
| ے پینے''(مشکوۃ حدیث۲۱۲۳)                                                                        |                    |
| بینہ<br>۱) — رسول اللہ ﷺ میں نے فرمایا:''تم میں سے کوئی با تیں                                  |                    |
| ، بیشک شیطان با <sup>ت</sup> یس ہاتھ سے کھا تا ہے، اور با <sup>ت</sup> یس ہاتھ <mark>س</mark> ے |                    |
| r)                                                                                              |                    |
|                                                                                                 | (مشكوة حديث ۲      |
| ۲) – رسول الله مَثلاثة مَقَلَقَة مُ نَفْر مايا: "جبتم ميں سے كوئى كھ                            | حديث(              |
| لله أولَه و آخِرَه الله كنام م كما تا مون شروع ت آخر                                            |                    |
| a) أيك صاحب بسم اللد ير صح بغير كهار ب تصر.                                                     |                    |
| وَنَبِي صَلالاتُوَاتِيمُ مُسكراتٍ ،اورفر مايا:'' شيطان برابر إس كسا                             |                    |
| يا بواقيح كرديا "(مشكوة حديث ٢٠٢٣)                                                              |                    |
| ··) - رسول الله مَثِلانيَةَ مَعْلَى الله مُعَلَقَةُ مَ مَايا: "شيطان ہرايك كے پا                |                    |
| وقت بھی موجود ہوتا ہے۔ پس اگرتم میں سے کس کے ہاتھ۔                                              |                    |
| راس كوشيطان ك لئ ندچمور ف (مشكوة حديث ٢١٢)                                                      |                    |
| لوره چهروایات میں جارباتیں بیان کی گئی ہیں:                                                     |                    |
|                                                                                                 | - ﴿ أَحْزَقَرْبَيْ |

خلدينجه

ا – دائیں ہاتھ سے کھانا پینا چاہئے۔ بائیں ہاتھ سے شیطان کھا تا پیتا ہے۔ پس اس کی مشابہت سے بچنا چاہئے۔ ۲ – اللہ کا نام لیکر کھانا چاہئے۔ بسم اللہ پڑھے بغیر کھانے پینے کی صورت میں شیطان حصہ دارہوتا ہے۔ پس اس دشمن کوشر یکے نہیں کرنا چاہئے۔

۳ — اگرانٹد کانام لینا بھول جائے توجب یادآئے بسسہ اللہ او لَه و آخِرَه کہ لے۔ایہا کہنے سے شیطان سارا کھایا ہواقئے کردیتا ہے۔

، س شیطان انسان کے ساتھ ہرحال میں حاضر رہتا ہے۔ پس اگر لقمہ گرجائے تو اسے صاف کر کے کھالینا چاہئے۔ شیطان کے لئے نہیں چھوڑنا چاہئے۔

بیسب با تیں حقیقت میں محازی معنی مرادنہیں۔اور شیطان کی شرکت اور موجودگی کی کیاصورت ہوتی ہے،اس کو شاہ صاحب قدس سرۂ بیان کرتے ہیں:

نبی سَلِلَّنَوَيَدَيَمُ كواللَّد تعالی نے جوعلوم عطافرمائے ہیں: ان میں فرشتوں اور شیاطین کا اور ان کے زمین میں پھیلنے کاعلم بھی عطا فرمایاہے۔فرشتے ملاً اعلی سے اچھے الہامات حاصل کرتے ہیں، اور ان کو انسانوں تک پہنچاتے ہیں۔ اور شیاطین کے مزاج سے ایسی خراب با تیں پھوٹتی ہیں جو نظام خیر کو بگاڑنے کی طرف مائل ہوتی ہیں۔ وہ وقار و متانت کے تکم کی نافر مانی کرتے ہیں۔ اور فطرت سلیمہ کے نقاضے کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ وہ کام بھی ایسے ہی کرتے ہیں۔ اور ان اور انسانوں تک پینچاتے ہیں۔ اور شیاطین کے مزاج سے اور شیاطین کے احوال میں دوبا تیں ہیں:

ایک : جب وہ خواب میں یا بیداری میں کسی کے سامنے تمثل ہوتے ہیں توالی بھونڈی شکلوں میں تمثل ہوتے ہیں جن سے طبائع سلیمہ نفرت کرتی ہیں۔جیسے با ئیں ہاتھ سے کھا نااور نکٹا بن کرنمودار ہونا۔اورالیمی ہی مکر وہ سینتیں !

دوم: ان کے نفوس میں بھی تلقی میڈیں پیدا ہوتی ہیں۔ جس طرح انسانوں کے نفوس میں بہیمیت کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں۔ جیسے بھوک کے دفت کھانے کی خواہش ہوتی ہے، اور شدت ِشہوت کے دفت عورتوں سے جماع کی۔ اس قسم کے تقاضے شیاطین میں بھی ابھرتے ہیں۔اور دہ ان خواہشات کی تکمیل کے لئے مجبور ہوتے ہیں۔ چنانچہ دہ انسانوں کے شریک حال ہوکران کے فعل کی نقل کرتے ہیں۔اور خیالی طور پراپنی خواہش پوری کرتے ہیں۔

پس جو بچدایی ہم بستری سے پیدا ہوتا ہے جس میں شیاطین نے شرکت کی ہے، اور شوہر کے جماع کے ساتھ انھوں نے بھی اپنی حاجت پوری کی ہے، تو دہ بچہ بے برکت اور شیطنت کی طرف ماکل ہوتا ہے۔ اور جو کھا نا انسان کے ساتھ شیاطین نے بھی کھایا ہے، اور انھوں نے بھی اس کھانے سے اپنی حاجت روائی کی ہے، دہ کھانا بے برکت ہوتا ہے، اور انسان کے لئے سود مند نہیں ہوتا، بلکہ بھی نقصان رساں ہوتا ہے۔ اور اللہ کا نام لینا، اور شیاطین سے اللہ تو تا لی طلب کرنا فطری طور پر شیاطین کے مزاج کے خلاف ہے۔ اس لئے جب کھانے پر اللہ کا نام لیا جا تا ہے، اور ان کی پناہ

#### ځلديجم

طلب کی جاتی ہے تو دہ مردود پیچھے ہٹ جاتے ہیں۔

اوراييااتفاق مواج كه بهار يبهان ايك دن بهارا ايك شاگردمهمان آيا - بم ف اس كرما من ما حفز پيش كيا ـ وه كهار با فعا كداس كم با ته سے روٹى كا ايك تكڑا گر گيا ـ اورز مين ميں لڑھكنے لگا ـ اس شخص ف اس كا بيچھا كيا اوروه دور بوتا رہا ـ يبهان تك كه بعض لوگوں كواس پر ذرا تعجب بھى ہوا ـ اوراس فى اس لقمه كا بيچھا كر فى ميں كچھ تعب بھى اللها يا، اوراس كو ليا اور كماليا ـ چندروز كے بعدا يك شخص پر آسيب چڑھا ـ اوروه جو با تيں بولا اس ميں سد بات بھى تھى كھ تعب بھى الله اور دور كيا س سے گذرا، وہ كھانا كھار ہا تھا ـ مجھے وہ كھانا بہت پسند آيا ـ مگر اس فى بح اس ميں سے بي تھى كھ مال ان اور كيا س سے گذرا، وہ كھانا كھار ہا تھا ـ مجھے وہ كھانا بہت پسند آيا ـ مگر اس فى ميں سے بحد ديا تو ميں فلاں آ دى كيا ہي سے گذرا، وہ كھانا كھار ہا تھا ـ مجھے وہ كھانا بہت پسند آيا ـ مگر اس نے مجھے اس ميں سے بحد ديا تو ميں نے اس

ایسا،ی ایک واقعہ بیہ ہے کہ ہمارے گھر والے گاجریں کھارہے تھے۔اچا تک گاجرلڑ کھنے لگی۔ایک شخص اس کی طرف کودا،اوراس کولیکر کھالیا۔ای وقت اس کے سینہ اور معدہ میں درد شروع ہو گیا۔ پھراسی پر آسیب چڑ ھا۔اوراس کی زبان سے بولا کہ میڈخص وہ لڑھکتی ہوئی گاجر کھا گیاہے۔

اوراس قسم کے بہت سے واقعات سے ہمارے کان آشنا ہیں۔ان واقعات سے ہم نے بیہ بات جانی ہے کہ ان احادیث میں مجازی معنی مرادنہیں۔ بلکہ وہ حقیقت ہیں۔باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه، وإذا شرب فليشرب بيمينه" وقال صلى الله عليه وسلم: "لايأكل أحدكم بشماله، ولايشرب بشماله، فإن الشيطان يأكل بشماله، ويشرب بشماله" وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الشيطان يَستَحِلُّ الطعام أن لايًذكر اسمُ الله عليه" وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا أكل أحدكم، فنسى أن يذكر اسم الله على طعامه، فليقل: بسم الله أولَه و آخِرَه" وقال فيمن فعل ذلك: "ماز ال الشيطان يأكل معه، فلما ذكر اسمَ الله استَقَاءَ مافى بطنه" وقال عليه السلام: "إن الشيطان يُحضر أحدَكم عند كل شيئ من شأنه، حتى يحضُرَه عند طعامه، فإذا سقطت من أحدكم اللقمة، فَلْيُمِطُّ ماكان بها من أذى، ثم ليأكلُها، ولايدعُها للشيطان"

أقول : من العلم الذي أعطاه الله نبيّه : حالُ الملائكة والشياطين، وانتشارِ هم في الأرض : يتلقُّى هؤلاء من الملاً الأعلى إلهاماتِ خيرٍ، فيُوْحونه إلى بنى آدم؛ وينبجس من مزاج الشياطين آراءٌ فاسدة، تميل إلى إفساد النظامات الفاضلة، ومعصيةِ حكمِ الوقار، وما تقتضيه الطبيعة السليمة، فيفعلون ذلك، ويوحونه إلى أوليائهم من الإنس.

فمن حال الشياطين: أنهم إذا تمثلوا في المنام أو اليقظة، تمثلوا بهيئات منكرة، تتنفر منها

< فَكْنُوْهُ بِبَالْشِيْرُد >

رجمة اللاب الواسعة

جُلْدِ پَجَمَ

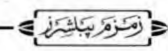
الطبائع السلمية، كالأكل بالشمال، وكصورة الأجدع، ونحو ذلك. ومنها : أنه قد تنطبع في نفوسِهم هيئاتٌ دنية تنبجس في بني آدم من البهيمية، كالجوع والشبق، فإذا حدثت فيهم اندفعوا إلى اختلاطٍ بتلك الحاجات، وتَلَقُّعٍ بها، ومحاكاة ما يفعله الإنس عندها، ويتخيلون في ذلك قضاء تلك الشهوة، يقضون بذلك أوطارهم:

فيصير الولد الذي حصل من جماع اشترك فيه الشياطين، وقضوا عنده وطرهم: قليلَ البركة، مائلًا إلى الشيطنة، والطعام الذي باشروه، وقضوا به وطرهم: قليلَ البركة، لاينفع الناس بل ربما يضرهم؛ وذِكْرُ اسمِ الله والتعوذُ بالله مضادٌ بالطبع لهم، ولذلك يَنْخَنِسُوْنَ عمن ذكر الله، وتعوَّذ به.

وقد اتفق لنا: أنه زارنا ذات يوم رجل من أصحابنا، فقر بنا إليه شيئًا، فبينا يأكل إذ سقطت كِسرة من يده، وتَدَهْدَهَتْ في الأرض، فجعل يَتَّبِعُها، وجعلت تَتَبَاعد عنه، حتى تعجَّب الحاضرون بعضَ العجب، وكابَدَ هو في تتبعها بعضَ الجهد، ثم إنه أخذها فأكلها، فلما كان بعد أيام تَخَبَّطَ الشيطانُ إنساناً، وتكلم عن لسانه، فكان فيما تكلم: أني مررتُ بفلان وهو يأكل، فأعجبني ذلك الطعام، فلم يُطعمني منه شيئًا، فخطفتُه من يده، فنازعني حتى أخذه مني.

وبينا يأكل أهلُ بيتنا أصولَ الجَزَرِ، إذ تَدَهْدَهَ بعضُها، فوثب إليه إنسان، فأخذه وأكله، فأصابه وجع في صدره ومعدته، ثم تخبطه الشيطان، فأخبر على لسانه: أنه كان أخذ ذلك المُتَدَهْدَة. وقد قرع أسماعَنا شيئ كثير من هذا النوع، حتى علمنا أن هذه الأحاديث ليست من باب إرادة المجاز، وإنما أُريد بها حقيقتُها، والله أعلم.

ضروری ترجمہ:اورازانجملہ : یہ ہے کدان کے نفوس میں چیچی ہیں ایسی تمقی میئیں جوانسانوں میں پھوٹتی ہیں ہیمیت سے، جیسے بھوک اور شدت ِشہوت ۔ پس جب ان میں یہ میئیں پیدا ہوتی ہیں، تو وہ دھکا دیئے جاتے ہیں ان حاجتوں کے ساتھ اختلاط کی طرف یعنی وہ اپنی حاجتیں پوری کرنے پر مجبور ہوتے ہیں۔اوران حاجتوں کے ساتھ لیٹنے کی طرف ( یہ پہلے جملہ کا مترادف ہے)اور اس چیز کی نقل اتارنے کی طرف جس کو انسان کرتے ہیں ان حاجات کے وقت ۔اور خیال کرتے ہیں وہ اس نقل اتارنے میں اس شہوت کو پورا کرنے کی طرف جس کو انسان کرتے ہیں ان حاجتوں کے ساتھ لیٹنے کی طرف ( یہ پ



# مکھی ڈبانے کی وجہ

حدیث ۔ رسول الله سَلاليَّة مَن فَاليَ مَن خُر مايا: "جبتم ميں يكس كر برتن ميں تھى گرجائے تو دہ پورى كو دُباد، پھر اس كو تجينك دے ۔ پس بيتك اس كے ايك پُر ميں شفا، اور دوسرے ميں بيارى ہے! "(رداہ ابخارى، مثلو ة حديث ١١٥) اور ابودا وَدكى روايت ميں بياضا فہ ہے: "اور بيتك دہ بچاؤ كرتى ہے اپن اس پُر سے جس ميں بيارى ہے، پس سارى ہى دُبودو! "(مظلوة حديث ١٢٣٣)

تشریح: بیرحدیث کچھلوگوں کومستبعد معلوم ہوتی ہے۔اوراس کی وجدایک غلط نہمی ہے۔لوگ ایسا سمجھتے ہیں کہ جس مشروب میں کھی گرجائے اس کا استعال کرنا ضروری ہے۔حالانکہ حدیث میں ایسی کوئی بات نہیں۔اگر کسی کا جی نہ چاہے تو نہ پیئے۔البتہ پینا چاہتے میڈ کر کے،ورنہ ضرر کا اندیشہ ہے۔اور ضرر میہ ہے:

اللہ تعالی نے حیوانات میں بھی طبیعت مد تر ہ پیدا کی ہے۔ جوجہم کا نظام درست رکھتی ہے۔ چنا بچہ حیوانات کی طبیعت بھی اس موذی مواد کو جو بدن کا جزء بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ، بدن کے اندر سے اطراف کی طرف پھینگتی ہے۔ اس دجہ سے اطباء حیوان کی دُم کھانے سے منع کرتے ہیں کہ اس میں فاسد مادّہ ہوتا ہے۔ اور کھی بار ہا خراب غذا کھاتی ہے، جو بدن کا جزء بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی ۔ پس اس کی طبیعت اس غذا کو اس کے خسیس ترین عضو جیسے پڑ کی طرف پھینگتی ہے۔ پھر زہر یلا مادّہ ہوتا ہے اس محقق ۔ پس اس کی طبیعت اس غذا کو اس کے خسیس ترین عضو جیسے پڑ کی طرف پھینگتی ہے۔ پھر جب کوئی خطرہ کی بات پیش آتی ہے تو مکھی اپنے اس عضو کو دو دوجہ سے پہلے جھوکتی ہے: ایک : اس دوجہ سے کہ حکمت خدا وندی نے زہر تریز ملا مادّہ ہوتا ہے اس میں تھلی ایشتی ہے، اور دہ خو د جنو دحرکت کرتا ہے۔ دوسر کی دوجہ: بیہے کہ حکمت خدا وندی نے زہر کے ساتھ تریاق بھی پیدا کیا ہے۔ سانپ کا مُہر ہ اس کے سر میں ہوتا ہے۔ اللہ تعالی اس تریاق کے ذریعہ حکوم کی سر عضو حفاظت کرتے ہیں، درنہ سانپ اپنے زہر سے خود ہی مرجائے گا۔ اور سے بحث اگر ہم طب کی رو سے کہ سے سے کو اس دور

حاصل کلام: بیہ ہے کہ تین با تیں معلوم ومحسوس ہیں: اول: بعض موسموں میں اور بعض غذاؤں کے کھانے کے وقت مکھی کے کاٹنے کا زہر محسوس معلوم ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ کھی میں زہر ہے۔ دوم: جس عضو میں تکلیف دہ مادہ اکٹھا ہوتا ہے اس میں تحریک پیدا ہوتی ہے۔ پچنسی بھرتی ہے تو تھجلی آتی ہے۔ سوم: طبیعت میں وہ چیز مخفی ہے جو موذی مادّہ ک مقادمت کرتی ہے یعنی زہر کے ساتھ تریاق بھی ہوتا ہے۔ جب میہ تینوں با تیں مسلم ہیں تو بھر حدیث میں بیان شدہ حقیقت میں کیا استبعادرہ جا تا ہے؟!

قال صلى الله عليه وسلم: " إذا وقع الذبابُ في إناء أحدكم فَلْيَغْمِسُه كلَّه، ثم لْيَطْرَحْه، فإن في أحد جناحيه شفاءً، وفي الآخر داء'' وفي رواية: ' فإنه يَتَّقِى بجناحه الذي فيه الداء'' • المَسْوَمَرْ بَبَاشِيَرُ ٢

رجمة اللاي الواسعة

جلديجم

المنوعر بيكشكر

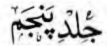
اعلم: أن الله تعالى خلق الطبيعة فى الحيوان مُدَبِّرة لبدنه، فربما دفعتِ الموادَّ المؤذية التى لا تصلح أن تصير جزءَ البدن، من أعماق البدن إلى أطرافه؛ ولذلك نهى الأطباءُ عن أكل أذناب الدواب؛ فالذباب كثيرامًا يتناول أغذية فاسدة، لا تصلح جزءً للبدن، فتدفعها الطبيعية إلى أحس عضو منه، كالجناح؛ ثم إن ذلك العضو لما فيه من المادة السِّمَيَّة يندفع إلى الحكِّ، ويكون أقدم أعضابَه عند الهجوم فى المضايق؛ ومن حكمة الله تعالى: أنه لم يجعل فى شيئ سَمًّا إلا جعل فيه مادة ترياقيةً، ليحفِظ بها بنية الحيوان، ولو ذكرنا هذا المبحث من الطب لطال الكلام. وبالجملة : فَسَمُ لَسْعِ الذباب فى بعض الأزمنة، وعند تناول بعض الأغذية محسوسٌ معلومٌ؛ وتحرُّكُ العضو الذي تندفع إليه المادة اللدًاعة معلوم؛ وأن الطبيعة تَحْتَبِئُ فيها ما يُقاوِم مثلَ هذه الموادً المؤذية معلومٌ، فما الذي يُستبعد من هذا المبحث؟

تر جمہ: جان لیں کہ اللہ تعالیٰ نے حیوان میں طبیعت پیدا کی ہے جواس کے بدن کی تد بیر کرنے والی ہے۔ پس کبھی طبیعت یعیکی ہے اس موذ می مواد کو جو جزید ن بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا: بدن کی گہرائیوں سے اس کے اطراف کی طرف۔ اور ای وجہ سے اطباء نے چو پایوں کی دُمیں کھانے کی ممانعت کی ہے۔ پس کبھی بار ہا ایسی خراب غذائیں کھاتی ہے جو جز بدن بننے کی صلاحیت نہیں رکھتیں۔ پس یھینکتی ہے ان غذا ڈن کو طبیعت اس کے ذلیل ترین عضو کی طرف، جسے پر ۔ پھر بیشک بی عضو: (۱) بایں وجہ کہ اس میں زہر بلا ماڈہ ہے دھکا کھا تا ہے یعنی مجبور ہوتا ہے رگڑ کی طرف یعنی اس میں خلی المقتی ہے۔ اور ہوتا ہے وہ عضواس کے اعضاء میں سے سب سے آ گے تنگیوں میں اچا تک پینچنے کے وقت ( اس عبارت میں میں مقدم اور دعوی مؤخر ہے ) (۲) اور اللہ کی حکمت میں سے بید بات ہے کہ نیں بنایا انھوں نے کسی چیز میں زہر گراس میں مادہ تریاقی بھی بنایا ہے۔ تا کہ اللہ تعالی اس مادہ تریا تی کے ذریعہ حیوان کی باد کی کھی پر میں زہر گی طرف ہو جا مادہ تریا تی توں مؤخر ہے ) (۲) اور اللہ کی حکمت میں سے بید بات ہے کہ نیں بنایا انھوں نے کسی چیز میں زہر طراس میں

اور حاصل کلام: پس(۱) کمھی کے کاٹنے کاز ہر بعض اوقات میں، اور بعض غذاؤں کے کھانے کے دقت بحسوس د معلوم ہے(۲) اور اس عضو کا حرکت کرنا جس کی طرف دھکا کھاتا ہے بہت تکلیف دہ مادّہ: معلوم ہے(۳) اور بید کہ طبیعت میں چیپی ہوئی ہوتی ہے دہ چیز جو اس موذی مادّہ کی مقادمت کرتی ہے: (بیہ بات بھی) معلوم ہے۔ پس کیا چیز ہے جو اس بحث میں مستبعد تبھی جائے؟!

تصحيح : ليحفظ : مطبوعه مين لتحفظ تفاراور تختبئ مطبوعه مين يختفي تفاردونون تصحيحات مخطوطه كراچى سے كى ميں-

\$



## سادہ زندگی بہتر ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ بی سِلان ﷺ نے نہ تو ٹیبل پر کھایا، نہ چھوٹی تشتر ی میں اور نہ آپ کے لئے چپاتی پکائی گٹی (مفکوۃ حدیث ۲۱۶۹)اور حضرت انسؓ ہی کا بیان ہے کہ آپ نے سالم پکائی ہوئی بکری اپنی آنکھ سے نہیں دیکھی (مفکوۃ حدیث ۷۱۰۰)اور نبی سِلانیکی کا ارشاد ہے کہ میں شیک لگا کرنہیں کھا تا (مفکوۃ حدیث ۲۱۶۹) اور حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم سِلانیکی کے از بعث تاوفات چھلنی نہیں دیکھی ۔ اس زمان میں لوگ بَو کا آٹا بھی چھانے بغیر کھاتے تھے (مفکوۃ حدیث ۱۵۷)

تشرت ساده زندگى تين دجه ، بهتر ب:

ہی پہلی وجہ: نبی سِلالی ایک بعثت عرب میں ہوئی ہے۔اوران کی عاد تیں اور طریقے معتدل تھے۔ وہ جمیوں کا ساتکلف نہیں کرتے تھے۔اس لئے وہی طریقہ اپنانا بہتر ہے۔

دوسری وجہ:معیشت (اسباب زندگ) میں تکلف دنیا میں انہاک اوراللہ کی یادے فاغل کرتا ہے۔اوراسباب غفلت سے احتر از ضروری ہے۔

تيسرى دجه بمعمولى باتوں ميں بھى ملت كے پيثواكى پيردى ضرورى ہے۔اس سے بہتركوئى بات نہيں۔اور اللَّّد تعالىٰ نے نبى سَلَانَ عَوَيَ بِلَمْ كوامت كے لئے عمدہ نمونہ بنایا ہے (سورة الاحزاب آیت ۲۱)اورخود آپ كاار شاد ہے بحیر الهَدْ ي هَدْ ئ محمد (سَلَانَ يَقَدَّيُمْ) بہترین سیرت محمطفیٰ سَلَانَ عَدَی مَسِرت ہے۔اور آپ سادہ زندگی بسر كرتے تھے۔ پس ہرامتى كوبھى سادہ زندگی بسر كرنی چاہئے۔

## مومن کے کم کھانے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ ایک غیر سلم رسول الله سِطلانیکی کا مہمان ہوا۔ شام کواس نے سات بکریوں کا دودھ پیا، تب اس کا پیٹ بھرا۔ ضبح میں وہ مسلمان ہو گیا اور ایک بکری کا دودھاس کے لئے کافی ہو گیا۔ دوسری بکری کا دودھ لایا گیا تو وہ اس کو پورا نہ پی سکا۔ اس موقع پر آپ نے فرمایا:'' مؤمن ایک آنت کھا تاہے۔ اور کافر سات آنتیں کھا تا ہے'' (مشلوۃ حدیث ۳۷-۲۱۷۳) یعنی مؤمن کم کھا تاہے، اور کافرزیادہ!

تشریح؛ کافر پر پیٹ کی فکر سوار رہتی ہے،اور مؤمن پرآخرت کی ۔ یعنی مؤمن کی پیٹ کی طرف سے بے توجہی قلت ِطعام کا سبب ہوتی ہے۔اور مؤمن کے شایانِ شان بھی کم کھانا ہے۔ کیونکہ بیا یمانی خصلت ہے۔کھانے کی حرص کفر کی عادت ہے۔

### دو مجوری ایک ساتھ کھانے کی ممانعت کی وجہ

حديث - رسول الله سلانينيَة منا الله سلانينيَة منا الله سلانية عليه عنه كما تروي و كلي ما تحالي الله منالية علي - (تُسْزَمَرُ بَدَبَلَشِينَ فِي الله منالية عليه منه الله منه كما بحكمة ومي دو محوري ايك ساتحا كالما بحد يهان تك جُلدِ پَجْبَم

المكزم بيكشك ٢

ساتھیوں سے اجازت لیلے' (مشکوۃ حدیث ۳۱۸) تشریح: دو محجوریں ایک ساتھ کھانا بچند وجوہ منوع ہے: اول: دو محجوریں ایک ساتھ اچھی طرح چبائی نہیں جا سکتیں۔ اور جب مند میں دو گھلیاں جمع ہوتگی تو ممکن ہے کوئی ایک تکایف پہنچائے کیونکہ مند کے لئے دونوں پر کنٹرول کرناد شوارہو گا۔ اور ایک میں کوئی دشواری نہیں۔ منداں پر کنٹرول کر سکتا ہے۔ دوم: دو محجوریں ایک ساتھ کھانا حرص و آز کی علامت ہے۔ جومو من کی شان کے خلاف ہے۔ سوم: ساتھیوں کے ساتھ کھانے کی صورت میں جو دو محجوریں ایک ساتھ کھا تا ہے وہ خودکو ساتھیوں کے مقابلہ میں زیادہ حقد ار سمجھتا ہے۔ طالانکہ ایسانہیں۔ اور بی بھی احتمال ہے کہ ساتھیوں کو میں زیادہ اجازت لینے پرختم ہوجاتی ہے۔

[1] وما أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم على خِوَان، ولا في سُكُرُّجَة، ولا خبز له مُرَقَّق، ولا رأى شاةً سمِيطًا بعينه قط، ولا أكل متكنا، وما رأى مُنخلًا، كانوا يأكلون الشعيرَ غيرَ منخول. اعلم : أن النبي صلى الله عليه وسلم بُعث في العرب، وعادتُهم أوسط العادات، ولم يكونوا يتكلُّفون تكلفَ العجم، والأخذُ بها أحسن وأدنى أن لا يتعمقوا في الدنيا، ولا يُعرضوا عن ذكر الله. وأيضًا: فلا أحسنَ لأصحاب الملة من أن يتبعوا سيرةَ إمامِها في كل نقير وقطمير. [7] قال صلى الله عليه وسلم: " إن المؤمن يأكل في معيٍّ واحد، والكافر يأكل في سبعة أمْعَاءً " أقول : معناه: أن الكافر همُّه بطنه، والمؤمنَ همُّه آخرتُه؛ وأن الحَريُّ بالمؤمن أن يقلُّلُ الطعام؛ وأن تقليلُه خصلةٌ من خصال الإيمان، وأن شِرَّةَ الأكل خصلةٌ من خصال الكفر. [٣] ونهى صلى الله عليه وسلم أن يَقُرنُ الرجل بين تمرتَين. أقول: النهى عن القِرَانِ يجتمل وجوها: منها : أنه لا يُحْسِنُ المضغَ عند جمع تمرتين، وأنه أدنى أن تُؤْذِيَه إحدى النواتين، لنقصان ضبطهما، بخلاف النواة الواحدة. ومنها: أن ذلك هيئةٌ من هيئاتِ الشُّرَّةِ والحرص. ترجمہ: واضح ہے۔ خو ان کے معنی ہیں چوکی ، میز۔ دوراول میں خوش عیش لوگ زمین پر بیٹھ کر ، کھانا چوکی پراونچار کھ کر کھاتے تھےتا کہ جھکنانہ پڑے۔میزکری پرکھانابھی ای حکم میں ہے۔ نبی سلالینیاتیل کی بیر سے نہیں۔ پس اس سے بچنا چاہے۔

رحمة اللارالواسعة

جُلْدِ پَجْم

گھرمیں کھانے کی کوئی چیزر کھنے کی وجہ

حدیث (۱) ۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''وہ گھروالے بھو تے نہیں جن کے پاس کھجوریں ہیں''اورایک روایت میں ہے:''وہ گھر جس میں کھجورین نہیں،وہ گھروالے بھو کے ہیں''(مشکوۃ حدیث ۱۸۹)

حدیث (۲) ۔ رسول اللد سِلائينَيَا يَسَلَّمُ نَ تَظْمُ والوں ۔ سالن مانگا۔ انھوں نے جواب دیا: ہمارے پاس صرف سرکہ ہے۔ آپ نے وہ طلب فر مایا،اور اس سے کھانا شروع کیا،اور فر مایا:" سرکہ بہترین سالن ہے! سرکہ بہترین سالن ہے!! (مشکوۃ حدیث ۳۸۳)

تشریح: نظام خاندداری میں بیہ بات شامل ہے کہ گھر میں کوئی معمولی چیز جو بازار میں سستی ملتی ہو: ذخیرہ رکھنی چاہئے۔ جیسے مدینہ شریف میں تھجوریں اور ہمارے علاقہ میں گاجریں وغیرہ، تا کہ اگر بے وقت بھوک لگے اور گھر میں مطلوبہ کھانا ہوتو سجان اللہ! درنہ گھر میں اس موجود چیز سے ضرورت پوری کر لی جائے گی، اور گھر کی عزت رہ جائے گی۔ اگر لوگ اس بات کا اہتما مہیں کریں گے تو دہ بھوک کے کنارے پر ہوں گے یعنی کسی بھی وقت ان کو بھوک ستائے گی ہے۔ اور کھر کا سال کی اگر ہے یعنی گھر میں کوئی لا قون جیسے اچار دغیرہ رکھنا چاہے ، تا کہ بوقت ضرورت ان کو بھوک ستا کے گھر میں مطلوبہ کو

پیازلہس کھانے والوں کودور کرنے کی وجہ

حدیث - رسول الله مَظلَّنَةَ لَظِلَمْ نَفَر مایا : ' جس نے نہین یا پیاز کھائی ہے وہ ہم ہے دورر ہے' یا فرمایا : ' ہماری مسجد ہے دورر ہے' - اور نبی سِلَّنَّ لَکَیْمَ کَی خدمت میں ایک ہانڈی لائی گئی ، جس میں سبزی تر کاری تھی۔ آپ نے اس میں بو محسوس کی ، توخود نوش نہیں فرمائی ، اور بعض صحابہ سے فرمایا : ' تم کھاؤ، میں اُس سے سرگوشی کرتا ہوں جس سے تم سرگوشی نہیں کرتے ' ( مظلوۃ حدیث ۲۹۷)

تشری فرشتوں کو نظافت، خوشبواور ہروہ چیز پسند ہے جو پا کیزگی کا باعث ہے۔اوران کی اضداد نے نفرت ہے۔ اور سجد میں اور نبی میلان میں میں ملائکہ کا ہجوم رہتا ہے،اس لئے آپ نے پیاز کہن کھانے والوں کو دورر ہنے کا تھم دیا۔ البتہ کھانے کے معاملہ میں فرق کیا: اُن نیکو کاروں کے درمیان جن میں ملکیت کے انوار چیکتے ہیں،اوران کے علاوہ کے درمیان \_اول کو ہد بودار چیزین نہیں کھانی چاہئیں ۔عام لوگ کھا سکتے ہیں ۔

کھانے کے بعد حمد پسند ہونے کی وجہ اور کھانے کے بعد کی دعائیں

حدیث — رسول اللہ سِلَانْ مَلَانَّ مَلَانَ مُلَانَّ مَلَانَ مُلَانَّ مَلَانًا لَا تَعَالَىٰ کو بندے کی یہ بات پسند ہے کہ دہ ایک لقمہ بھی کھائے تو اللہ کی حمد کرے،ادرایک گھونٹ بھی پیئے تو اللہ کی حمد کرے''(مشکلوۃ حدیث ۲۰۰۰) تشریح: کھانے پینے کے بعد اللہ تعالیٰ کوحمد اس لئے پسند ہے کہ اس سے منعم حقیقی کی یاد تازہ ہوتی ہے۔اور ذہن

رجعة اللار الواسعة

بارگاہِ عالی کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔تفصیل اس محث کے پہلے باب میں گذر چکی ہے ۔۔۔ اور روایات میں متعدد دعآئیں وار دہوئی ہیں ۔ان میں سے جوبھی دعا پڑھے،سنت ادا ہوجائے گی۔

بہلی دعا: جب دستر خوان اٹھتا تھا تو نبی سِلَنَّ عَلَیْ مَار کَ اللہ حمد لللہ حمد لللہ حمد اکثیراً طَیِّبًا مُبار کَا فید، غَیْرَ مَکْفِیٌّ، ولا مُوَدَّعٍ، ولا مُسْتَغْنَی عند، رَبَّنَا! سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ بہت زیادہ، پاکیزہ، چس میں برکت کی گئی، نہ دا پس کیا ہوا، اور نہ رخصت کیا ہوا، اور نہ اس سے بناز ہوا ہوا، اے ہمارے پروردگار! (مظلوفة حدیث ۱۹۹۹) آخری متیوں جملوں کا مطلب ہیہ ہے کہ ہم ہمیشہ اس نعمت کے میں بیں۔

دوسرى دعا:جب نبى سلى لي الله الحاف فارغ موت تويد دعا پر متى المحمد لله الذى أطْعَمَنا وَسَقَاناً وَجَعَلَنا مُسْلِمِيْنَ: تمام تعريفين اس الله كے لئے بين جس في ميں كطايا، اور ميں پلايا، اور ميں مسلمان بنايا (مشكوة حديث ٢٠٣٠) تيسرى دعا:جب نبى سلى يَظلني يَقَدَيم كلمات يا پيتے تو كہتے المحمد لله الذى أطْعَمَ، وسَقى، وَسَوَعَهُ، وجعل له مخرجًا: تمام تعريفين اس الله كے لئے بين جس في كطايا، اور پلايا اور اس كو خوشكوار بنايا، اور اس كان مان بنايا (مشكوة حديث ٢٠٣٠) بنائى (مشكوة حديث ٢٠٢٠)

# مہمانی کی اہمیت اوراس کے درجات قائم کرنے کی وجہ

حدیث ۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جو محض اللہ تعالیٰ پراورآخرت کے دن پرایمان رکھتاہے: چاہئے کہ دہ اپنے مہمان کا اکرام کرے۔مہمان کا انعام یک شبانہ روز ہے۔اورمہمان تین دں ہے۔اوراس کے بعد جو ہے وہ خیرات ہے۔ اورمہمان کے لئے جائز نہیں کہ وہ میزبان کے پاس یہاں تک تھہرے کہ اس کو ظلی میں ڈالدے' (مشکوۃ حدیث ۴۲۰۴)

تشریح: مہمان نوازی فیاضی کے قبیل سے ہے۔جو چاراہم صفات میں سے ایک ہے۔ اس سے ملک دملت کی شیرازہ بندی ہوتی ہے یعنی لوگ ایک دوسرے سے جڑتے ہیں، اور ان میں باہم محبت ومودت پیدا ہوتی ہے۔ اور مسافروں کو پریشانی سے نجات ملتی ہے، اس لیے ضروری ہے کہ مہمان نوازی کوزکو ۃ کی طرح لازی عظم قرار دیا جائے، اس کی ترغیب دی جائے،اوراس پرابھارا جائے۔ چنانچی فرمایا: مؤمن پرمہمان کا اکرام لازم ہے۔

پھر ضیافت کا انداز دکھ ہرانا ضروری ہے۔تا کہ مہمان: میزبان کوننگی میں نہ ڈالے۔اور میزبان نا کافی مہمانی کو کافی نہ سمجھ لے۔ چنانچہ ضیافت کا انداز ہ یک شبانہ روز گھ ہرایا۔اوراسی کو مہمان کا اکرام دانعام قرار دیا۔اور ضیافت کی آخری مدت تین دن مقرر کی۔اوراس کے بعد کو خیرات قرار دیا۔

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "لا يَجُوْعُ أهلُ بيتٍ عندهم التمر" وقال صلى الله عليه وسلم: "بيتٌ لا تمر فيه: جِيَاعٌ أهلُه" وقال عليه السلام: "نِعم الإدام الخَلُّ!" رحمة اللار الواسعة

جلديجم

أقول: من تدبير المنزل: أن يَدَّخِرُ في بيته شيئًا تافِهًا، يجده رخيصًا في السوق، كالتمر في المدينة، وأصول الجَزَر ونحوُها في سواد بلادنا؛ فإن وجد طعامًا يشتهيه فبها، وإلا كان الذي عنده كفافًا لهم وسترًا، فإن لم يفعلوا ذلك كانوا على شَرَفِ الجوع؛ وكذلك حالُ الإدام. [٥] قال صلى الله عليه وسلم: "من أكل ثوما أو بصلاً فَلْيَعْتَز لُّنَا" وأتى بقدر فيه خَضِرَاتٌ لها رائحة، فقال لبعض أصحابه: " كل فإن أناجي من لاتناجي" أقول: الملائكة تحب من الناس النظافة والطيبَ، وكلَّ شيئ يُهَيِّجُ خُلُقَ التنظيف، وتتنقُّرُ من أضداد ذلك؛ وفَرَّقَ النبي صلى الله عليه وسلم بين ماكان هو شريعةُ المحسنين، المُتَلَعْلَعُ فيهم أنوارُ الملكية، وبين غيرهم. [7] قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله يرضى من العبد: أن يأكل الأكلة، فيحمده عليها؛ ويشرب الشربة فيحمده عليها" وقد مر سره. وقد رُوى من الحمد صِيَغٌ أيَّها فعل فقد أدى السنة: منها: الحمدالله حمدًا كثيرًا طيبا مباركًا فيه، غير مَكْفِي، ولا مُوَدَّع، ولا مُسَتَغْنًى عنه رَبَّنا. ومنها: الحمدالله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين. ومنها : الحمد لله الذي أطعم وسقى، وَسَوَّعُه، وجعل له مخرجًا. [٧] ولما كانت الضيافة بابًا من أبواب السماحة، وسببًا لجمع شمل المدينة والملة، مؤديًا إلى تـودُّد الناس، وأن لايتضرَّرَ أبناءُ السبيل: وجب أن تُعَدَّ من الزكاة، ويرغَّب فيها، ويُحَتَّ عليها: قال صلى الله عليه وسلم: " من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليُكرم ضيفَه" ثم مست الحاجة إلى تقدير مدة الضيافة، لئلا يُحَرِّجَ الضيفُ، أو يَعُدَّ القليلَ منها كثيرًا؛ فقدَّر الإكرامُ بيوم وليلة، وهو الجائزة؛ وجعل آخِرَ الضيافة ثلاثةَ أيام، ثم بعد ذلك صدقة. ترجمہ: (۳) نظام خانہ داری ہے ہے کہ آدمی ذخیرہ رکھا بے گھر میں کسی معمولی چیز کا،جس کو وہ بازار میں سستایا تا ے۔ جیسے مدینہ میں تھجورا در ہمارے دیار میں گاجر دغیرہ۔ پس اگر آ دمی نے پایا کسی ایسے کھانے کوجس کواس کا دل جا ہتا ہے تو

کیا کہنے اور نہ ہوگی وہ چیز جواس کے پاس ہے بقدر ضرورت روزی گھر والوں کے لئے ،اوران کے لئے پردہ ایس اگر وہ یہ کام نہیں کریں گے تو دہ بھوک کے کنارے پر ہوں گے۔اوریہی معاملہ لا وَن کا ہے ۔ (۵) فرضتے لوگوں سے پسند کرتے بیں نظافت اور خوشبو، اور ہروہ چیز جوصفت طہارت کو ابھارتی ہے۔اوران کی اضداد سے نفرت کرتے ہیں۔اور آپ نے جدائی کی اس چیز کے درمیان جو کہ دہ اُن نیکوکاروں کا طریقہ ہے، جن میں ملکیت کے انوار چمک گئے ہیں اوران کے علادہ کے درمیان ۔ (2) اور جب ضیافت ساحت کے ابواب میں سے ایک باب تھی ، اور ملک وملت کے منفرق کو اکٹھا کرنے کا سبب تھی ، پہنچانے والی تھی لوگوں کے باہم محبت کرنے کی طرف ، اور اس بات کی طرف کہ مسافر ضرر نہ اٹھا کمیں تو ضروری ہوا کہ مہمانی کوزکو ۃ میں شمار کیا جائے ۔ اور اس کی ترغیب دمی جائے ۔ اور اس پر ابھارا جائے ..... پھر ضرورت پیش آئی مدت ضیافت کی تقذیر کی ، تا کہ مہمان تنگ نہ کرے ، یا میز بان تھوڑی مہمانی کو زیادہ شمار نہ کرے ۔ پس بی میں اس کی طرف اندازہ مقرر کیا ۔ اور وہ بی انعام ہے ۔ اور ضافت کی انتہائی مدت تین دن مقرر کی ۔ پھر اس کے بعد خیرات ہے ۔ کہ

مطلقأ حرمت خمركي وجبه

نشد ورچیز کھا کریا پی کرعفل کاناس کرنا بحقل کے نزدیک قطعی بُراکام ہے۔ کیونکہ اس میں بڑے بڑے مفاسد ہیں۔ مثلاً: ا- نشد کرنے سے نفس ہیمیت کے گہر ے کھٹر میں گرجا تا ہے۔ ۲- ملکیت سے انتہا کی دوری ہوجاتی ہے۔ ۳- اس میں اللہ کی بتاوٹ میں تبدیلی ہے۔ اور وہ اس طرح کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو عقل کا جو ہر دیا ہے، اور اس کے فر ایعہ ان پر احسان کیا ہے۔ اور نشد کرنے سے عقل خراب ہوتی ہے۔ ۳- نشد کرنے سے گھریلوا ور ملکی جھٹر کے گھڑے ہوتے ہیں۔ ۵-شراب نوشی میں مال کا ضیاع ہے۔ ۲- شراب پی کر ایس بُری حالت ہوجاتی ہے کہ پیچ بھی شرابی پر ہنتے ہیں۔ اور دیو ہو مفاسد صراحة یا اشارة اس ارشاد پاک میں جمع ہیں '' شیطان تو بس یہی چا ہتا ہے کہ شراب اور جو بے کے در ایعہ اور مفاسد صراحة یا اشارة اس ارشاد پاک میں جمع ہیں '' شیطان تو بس یہی چا ہتا ہے کہ شراب اور جو بے کہ ذریعہ تمہار ب

مذکورہ مفاسد کی وجہ سے تمام ملتیں اور دَھرم نشہ کرنے کی برائی پر بیک زبان متفق ہیں۔ البتہ پچھ بے بصیرت لوگ خیال کرتے ہیں کہ شراب اچھی چیز ہے، اس سے بدن کوقوت حاصل ہوتی ہے۔ بیخیال طبقی اور مملی احکام میں اشتباہ داقع ہونے ک وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ اور برحق بات ہیہ ہے کہ بید دنوں احکام مختلف ہیں۔ مگر بار باان میں کھینچا تانی اور زراع پیدا ہوتا ہے۔ مثلاً: ا – قمال خطب کی روسے حرام ہے۔ کیونکہ اس میں جسم کی ہلاکت ہے۔ اور طب کی رُوت جسم کی حفاظت ضروری ہے۔ اور ملی طور پر قمال اس وقت ضرور کی ہوجا تا ہے جب اس میں ملک کا مفاد یا کوئی ذاتی مصلحت ہو، جیسے خاکہ طر

۲ – اور جماع طبی نقط نظر سے اس وفت ضروری ہوجا تاہے جب ہیجانی کیفیت پیدا ہو،اور جماع نہ کرنے سے ضرر کا ندیشہ ہو۔اور مملی طور پراگر جماع کرنا عارک بات ہو، جیسے بیوی سے لوگوں کے روبر دہم بستر ہونا، یا اس میں راہ ہدایت کی خلاف ورزی ہوتو حرام ہے۔

نوٹ: پہلی مثال میں طب کا حکم منفی اور عمل کا مثبت ہے۔ اور دوسری مثال میں اس کے برعکس ہے۔ اور ہرملت اور ہرزمانہ کے لوگ صلحت عملی کو طبی احکام پر مقدم رکھتے ہیں۔ ان کے نزدیک جو صلحت کا خیال نہیں کرتا، (قَصَرُوَرَ بَبَالَ مَنْ اَحَدَ

خلديجه

ادراس کی پابندی نہیں کرتا، اورطب کی طرف دیکھتا ہے: وہ پخض بدکار، بے باک، برااور قبیج ہے۔ اور اس معاملہ میں لوگوں میں پچھا ختلاف نہیں۔ اور سلحت عملی کوتر جیچ دینے کی تعلیم اللہ تعالیٰ نے اپنے اس ارشاد پاک سے دی ہے: ''لوگ آپ سے شراب اور قمار کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ آپؓ بتلا دیں کہ دونوں میں بھاری گناہ ہے، اور لوگوں کے لئے پچھ منافع جیں۔ اور ان کا گناہ ان کے نفع سے بھاری ہے' (سورة البقرة آیت ۲۱۹) چنانچہ ای بھاری گناہ کی دوبہ سے بعد میں بید دونوں چیزیں حرام کی گئیں۔ اور ان کے فوائد کو درخو اعتناء نہیں سمجھا گیا۔

البتداس میں اہل الرائے مختلف میں کہ نشد آور چیز کی اتنی مقدار کھا نا پینا کہ نشدنہ چڑھے،اورخرابیاں نہ پیدا ہوں،اور جسم کوتوا نائی مل جائے: جائز ہے یانہیں؟ پچھلوگ اس کے جواز کے قائل ہیں ۔ مگر شریعت ِ اسلامیہ نے سے جوملت کے انتظام، فساد کے سدّ باب اورتحریف کے احتمال کوختم کرنے میں آخری درجہ کی چیز ہے ۔ تین با تیں ملحوظ رکھی ہیں ۔

ا۔ شراب کی تھوڑی مقدارزیادہ کی دعوت دیتی ہے یعنی آ دمی تھوڑے پر صبر ہیں کرتا، پیتا ہی چلاجا تا ہے۔

۲ – شراب کو مطلقاً حرام کئے بغیر مفاسد کا سدّباب ممکن نہیں ۔۔۔ اوراہل یورپ کے احوال ان دونوں باتوں کی شہادت کے لئے کافی میں ۔وہ اپنے آپ کو فرزانہ خیال کرتے ہیں ۔اور شراب کی تھوڑی مقدار کوجائز کہتے ہیں ۔مگر جب وہ شراب خانہ میں جاتے ہیں تو دُھت ہو کر نگلتے ہیں ۔اور ہرنا کردنی کرتے ہیں ۔

۳ – شراب نوشی کا درواز ه اگر ذرابهمی کھلار کھا جائے گا توملت کی تنظیم قطعاً ناممکن ہوجائے گی۔ کسی کی بھی اس جرم کی وجہ سے گرفت نہیں کی جاسکے گی۔اس لئے شریعت ِمطہرہ نے خمر کی نوع ہی کو سے خواہ قلیل مقدار ہویا کشیر سے حرام قرار دیا۔اور مطلقاً خمر کی حرمت نازل فرمائی۔

واعلم: أن إزالة العقل بتناول المسكر: يَحْكُمُ العقلُ بقبحه لامحالة، إذ فيه تَرَدِّى النفسِ فى ورطة البهيمية، والتبعُدُ من الملكية فى الغاية، وتغييرُ خلق الله: حيث أفسد عقلَه الذي خص الله به نوعَ الإنسان، ومنَّ به عليهم، وإفسادُ المصلحة المنزلية والمدنية، وإضاعة المال، والتعرضُ لهيئات منكرة يَضْحَكُ منها الصبيان، وقد جمع الله تعالى كلَّ هذه المانى – تصريحًا أو تلويحًا – فى هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ ﴾ الآية. ولذلك اتفق جميعُ الملل والنُّحل على قبحه بالمَرَّة، وليس الأمر كما يظنَّه من لا بصيرة له: من أنه حَسَنٌ بالنظر إلى الحكمة العملية، لِمَا فيه من تقوية الطبيعة، فإن هذا الظن من باب اشتباه الحكمة الطبية بالحكمة العملية. والحق: أنه ما متغايرتان، وكثيرًا ما يقعة بينهما تجاذب وتنازع: كالقتال: يحرِّمه الطبُّ، لما فيه من التعرُّض لفكَّ البنية الإنسانية، الواجب

حفظُها في الطب، وربما أوجبته الحكمة العمليةُ إذا كان فيه صلاح المدينة، أو دفعُ عار

- الأستريك المشكران

رجمة اللارالواسعة

MA9

2112

شديد؛ وكالجماع: يوجبه الطب عند التوقان، وخوفِ التأذي من تركه، وربما حَرَّمته الحكمة العملية إذا كان فيه عارٌ، أو منا بذةُ سنةٍ راشدة.

وأهل الرأى من كل ملة وكل قرن يذهبون إلى ترجيح المصلحة على الطب، ويرون من لا يتحراها ولا يتقيد بها – ميلاً إلى صحة الجسم – فاسقا ماجنا مذموما مقبوحًا، لا اختلاف لهم فى ذلك، وقد علَّمنا الله تعالى ذلك حيث قال: (فِنْهِمَا إِثْمَ كَبِيرٌ وَّمَنَافِعُ لِلنَّاسِ، وَإِثْمَهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا» نعم تساولُ المسكر إذا لم يبلغ حدَّ الإسكار، ولم تترتب عليه المفاسد: يختلف فيه أهل الرأى؛ والشريعةُ القويمة المحمديةُ – التى هى الغاية في سياسة الأمة، وسد الذرائع، وقطع احتمال التحريف – نظرتُ إلى أن قليل الخمر يدعو إلى كثيرها، وأن النهى عن المفاسد من فير أن يُنهى عن ذات الحمر لا يَنْجَعُ فيهم، وكفى شاهدًا على ذلك ماكان فى المجوس وغيرهم، وأنه إن فُتح بابُ الرخصة فى بعضها، لم تنتظم السياسة الملية أصلًا، فنزل التحريم إلى نوع الخمر قليلها وكثيرها.

ترجمہ: اورجان لیں کہ نشد آور چیز کھانے کے ذریع مقل کوزائل کرنا بحقل اس کی قطعی برائی کا فیصلہ کرتی ہے۔ کیونکہ اس میں نفس کا ہیمیت کے گہرے گھڑے میں گرنا ہے۔ اور اس میں ملکیت سے انتہائی درجہ دوری ہے۔ اور اس میں اللہ کی بناوٹ کو بدلنا ہے، بایں طور کہ اس نے خراب کرلی دہ عقل جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے نوع انسانی کوخاص کیا ہے۔ اور جس کے ذریعہ انسانوں پراحسان کیا ہے۔ اور اس میں گھریلوا در ملکی صلحت کو بگاڑنا ہے۔ اور مال ضائع کرنا ہے۔ اور ایس میں جم کیا ہے۔ کہ ون جس سے بیچ بھی ہنتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان تمام باتوں کو ۔ صراحة پا اشارۃ اور اس تیں جم کیا ہے۔

رحمت اللار الواسعة

حلديجم

ال شخص کو جوصلحت کونبیں سوچتا، اوراس کی پابندی نہیں کرتا ۔ جسم کی صحت کی طرف مائل ہونے کے طور پر ۔ بدکار، بے باک، بُر ااور فینچ ۔ ان میں اس بارے میں کو نَک اختلاف نہیں ۔ اوز میں یہ با تیں اللہ تعالیٰ نے سکھلا کی ہیں بایں طور کہ فرمایا ۔ ہاں نشد آ ور کو کھانا جبکہ دہ نشہ کرنے کی حد تک نہ پہنچ، اور اس پر خرابیاں مرتب نہ ہوں: اس میں اہل الرائے مختلف ہیں ۔ اور شریعت مستقیمہ محمد یہ نے جوامت کے انتظام اور سرتز دائع اور تحریف کے احتمال کو ختم کرنے میں آخری درجہ کی چیز ہے ۔ اس طرف دیکھا کہ (۱) شراب کی تھوڑی مقد ارزیادہ کی دعوت دیتی ہے (۲) اور یہ کہ مفاسد ۔ رو کہنا اس کے بغیر کہ شراب ک ذات ۔ روکا جائے لوگوں کے لئے سود مند نہیں ( دونوں باتوں کی دلیل: ) اور اس سلسلہ میں شہادت کے لئے کافی ہے وہ ہات جو مجتوں وغیرہ میں تھی (۳) اور سیہ اس کہ اگر کہ تح شراب کی اجازت کا دروازہ کھول دیا جائے گاتو قطعاً ملی سیاست منظم

حکمت ِعملیہ : جن موجودات کو وجود پذیر کرنا ہماری قدرت اور اختیار میں ہے، ان کے واقعی احوال کو اس حیثیت سے جاننا کہ ان پرعمل کرنے سے ہماری دنیا اور آخرت سنور جائے : حکمت ِعملیہ ہے۔ جیسے اعمال ِشرعیہ نماز، روزہ وغیرہ بجالانا اور اعمالِ حسنہ وسیئہ کو پہچاننا اور ان پڑھل پیرا ہونا (معین الفلسفة س m) اور حکمت ِطبّیہ سے مرادعکم طب حکہ حکم

شراب میں مدد کرنا باعث لِعنت ہے

حدیث - رسول اللہ ﷺ نظر مایا: ' اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمانی شراب پر، شراب پینے والے پر، شراب پانے والے پر، اس کے بیچنے والے پر، اس کے خریدار پر، اس کے نچوڑ نے والے پر، اس کے نچڑوانے والے پر، اس کے الٹھانے والے پر، اور جس کے لئے وہ اٹھائی گئی' (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۷ کتاب الدیوع، باب الکسب) تشریح: جب شریعت کی مصلحت شراب کو حرام کرنے اور اس کو گمنا م کرنے میں ہے، اور اس بارے میں فیصلہ نازل ہو گیا تو اب ضروری ہے کہ ہر اس چیز سے روکا جائے جو اس کے معاملہ کو بڑھائے، لوگوں میں اس کوروانے دالے پر، اس کے

انگوری شراب بی نہیں، ہر شراب حرام ہے

نبی ﷺ اور صحابہ رضی اللہ عنہم سے بہت ی حدیثیں، اتن سندوں ہے جن کو شارنہیں کیا جا سکتا، مختلف الفاظ سے مردی ہیں۔اور بیا حادیث درجہ شہرت کو پنچی ہوئی ہیں۔ان میں سے چندر دایات پیہیں: — کا نوئسز کو ریکا پیکرنہ کھ (الف)رسول الله سلالية يَعليهم في فرمايا بين خمر إن دودر ختو ا ب بيعني تحجوراوراتكور (مشكوة ٣٦٣٣ كتاب الحدود،

(ب)اور شہد، مکنی وغیرہ کی شرابوں کے بارے میں پوچھا گیا تو آپؓ نے فرمایا:'' ہروہ شراب جونشہ کرے حرام ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۳۲)

(ج)اوررسول اللديط في في فرمايا: "مرنشد ورخرب، اور مرنشد ورحرام ب" (مفلوة حديث ٣٦٣٨)

() اوررسول الله يطلنيني يتليني فرمايا: ''جس شراب كى زياده مقدار نشد كرے، اس كى تھوڑى مقدار بھى حرام ہے' (مقلوۃ حديث ٣٦٢٥)

(«)اوررسول الله سَلِلْنَفَظَيَّظِمْ نے فرمایا:''جس شراب کا ایک فَرَق ( دس لیٹر ) نشہ کرے، اس کا ایک چلو بھی حرام ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۴۶)

() اور حضرت عمر رضى الله عند نے خطاب عام ميں فرمايا: جب خمر كى حرمت نازل ہوئى توپانچ چيز وں كى شرابيں رائح تفيں انگور، محجور، گيہوں، يَو اور شہد كى (اوران ميں انحصار نہيں) خمر: ہروہ شراب ہے جو عقل كونخس كردے (مشكوۃ حديث ۳۹۳۵) (ز) اور حضرت انس رضى الله عند نے فرمايا: جب خمر حرام كى گئى تو انگورى شراب كا وجود بہت كم تھا۔ اكثر شرابيں كھجوراور چھو ہاروں كى تفييں (مشكوۃ حديث ۳۹۳

(<sup>5</sup>) جب خمر کی حرمت نازل ہوئی تو گذر( کچی) تھجور کی شراب کے منظ تو ڑ دیئے گئے (مظلوۃ حدیث ۳۹۴۹) تشریح : جب گذشتہ بحث سے بیہ بات متعین ہوگئی کہ قانون سازی کے قواعد کا مقتضی بیہ ہے کہ ہر شراب کو حرام قرار دیا جائے۔ پس انگوری شراب کی تخصیص کے کوئی معنی نہیں ۔ حرمت کی علت : شراب کا عقل کو مختل کرنا ہے۔ اور بیہ بات ہر شراب میں پائی جاتی ہے۔ اور ہر شراب کا تھوڑا زیادہ کی دعوت دیتا ہے۔ پس اس کا قائل ہوناوا جب ہے۔ اور آج کسی کے لئے بھی جائز نہیں کہ غیر انگوری شراب کو حلال قرار دے ، یا نشہ سے کم مقدار استعال کرے۔

ادربعض صحابہ د تابعین سے جوغیرانگوری شراب کی تھوڑی مقدار پینا مردی ہے تو اس کی دجہ بیتھی کہ ان کور دایات نہیں پنچی تھیں، پس دہ معذ در تھے۔مگراب جبکہ احادیث عام ہو کئیں،ادر معاملہ روز روشن کی طرح داضح ہو گیا۔ادر بیحدیث بھی پایۂِ شوت کو پنچی گئی کہ'' پچھلوگ میری امت میں سے شراب پئیں گے: دہ اس کا نام پچھادر رکھ لیس گے' (مقلوۃ حدیث را میں اور بی تو اب کوئی عذر باقی نہ رہا۔اللہ تعالیٰ ہماری ادر سب مسلمانوں کی ہر شراب سے حفاظت فرما کیں (آمین)

فائده: حضرت شاه صاحب قدس سرهٔ کی بیشرح احناف کی بعض اقوال کی طرف مشیر بر مگراحناف کے یہاں فتو کی امام محدر حمد اللہ کے قول پر ہے کہ ہر شراب اور اس کی ہر مقدار حرام ہے۔ درمخار (۳۲۳:۵) میں ب (و حَوَّمها محمد ) ای الاشر بة المتخذة من العسل والتين و نحو هما ( مطلقاً) قليلها و کثير ها ( و به يفتی ) ذکر الزيلعی و غيره،

ځلديج

رجمة اللارالواسعة

جُلْدَ يُنْجَبُمُ

واحتارہ شارح الو ہبانیة اور شامی میں دیگر بہت فقہاء کی تائیدات مذکور ہیں۔ البتہ احناف نے حد وغیرہ احکام میں انگوری اور دوسری شرابوں میں فرق کیا ہے۔اس کی تفصیل گذشتہ محث میں '' حدود''کے بیان میں گذرچکی ہے۔

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لعن الله الخُمْرَ، وشاربَها، وساقيها، وبائعها، ومبتاعها، وعاصرها، ومُعتصرها، وحاملُها، والمحمولة إليه" أقول: لما تعينت المصلحة في تحريم شيئ وإخماله، ونزل القضاءُ بذلك: وجب أن يُنهى عن كل ما يُنُوِّهُ أمرَه، ويروِّجه في الناس، ويحمِلُهم عليه، فإن ذلك مناقضةٌ للمصلحة، ومناوَأةٌ بالشرع. وقد استفاض عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضى الله عنهم أحاديث كثيرة، من طرق لاتحصى وعباراتٍ مختلفة، فقال: [الف] الخمر من هاتين الشجرتين: النخلة والعنبة. [ب] وأجاب صلى الله عليه وسلم مَن سأل عن البتع والمِزُر وغيرهما، فقال: "كل شراب أسكر فهو حرام" [ج] وقال عليه السلام: "كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام" [د] و "ما أسكر كثير ٥ فقليله حرام" [ه] و" ما أسكر منه الفَرَقَ فمل عُ الكف منه حرام" [و] وقال مَن شاهد نزولَ الآية: إنه قد نزل تحريم الخمر، وهي من خمسة أشياء: العنب، والتمر، والحنطة، والشعير، والعسل: والخمر ماخامر العقل. [ز] وقال: لقد حرمت الخمر حين حرمت، وما نجد خُمْرَ الأعناب إلا قليلا، وعامة خُمْرنا البسر والتمر. [-] وكسروا دِنَانَ الفضيخ حين نزلت. وهو الذي يقتضيه قوانين التشريع، فإنه لامعنى لخصوصية العنب، وإنما المؤثر في التحريم: كونهُ مُزيلا للعقل، يدعو قليله إلى كثيره، فيجب به القول، ولا يجوز لأحد اليوم أن يذهب إلى تحليل ما اتَّخِذَ من غير العنب، واستعملَ أقلَّ من حد الإسكار. نعم كان ناس من الصحابة والتابعين لم يبلغهم الحديث في أول الأمر فكانوا معذورين، ولما استفاض الحديث، وظهر الأمر، ولاكر ابعة النهار، وصَحَّ حديثُ: " ليشر بنَّ ناسٌ من أمتى الخمر، يسمونها بغير اسمها" لم يبق عذر! أعاذنا الله تعالى والمسلمين من ذلك.

لغات : ناو اه: دشمنی کرنا.....قوله: وقال من شاهد إلىخ اوراس نے کہاجس نے آیت کانزول ديکھا ۽ يعنى (،) اور (ز) صحابہ کاقوال ہيں.....قوله: وهو الذي إلىخ ترجمہ: اور يہى وه بات ہے جس کوقانون سازى کے قواعد چاہتے ہيں۔ پس بيتک شان بيہ ہے کہ کوئى وجہنيں انگورى تخصيص کى ۔ اور تحريم ميں مؤثر يعنى علت اس کا ايساعقل کوزائل کر نے والا ہونا ہے جس کا تھوڑ اس کے زيادہ کى دعوت ديتا ہے۔ پس واجب ہے اس کا قائل ہونا۔ اور آج کسى کے لئے بھى جائر نہيں کہ ده اس شراب کی تعليل کی طرف جائے جوانگور کے علاوہ سے بنائى گئى ہے۔ اور استعمال کر نے دوالا .....قوله: ولا حكر ابعة النهاد : اس کا ظہور چوتھائى دن نے ظہور کی طرح خریبیں، بلکہ اس سے بھی زيادہ دواضح ہے۔ چوتھائى دن چاشت کا وقت ہے، اس وقت دن جتنارو شن ہوتا ہے، اس سے بھی زيادہ دواضح ہے۔ چوتھائى دن چاشت کا وقت ہے، اس وقت دن جتنارو شن ہوتا ہے، اس سے بھی زيادہ دواضح ہے۔ چوتھائى دن چاشت کا وقت ہے، اس وقت دن جتنارو شن ہوتا ہے، اس سے بھی زيادہ دواضح ہے۔ چوتھائى دن چاشت کا وقت ہے، اس وقت دن جنارو شن ہوتا ہے، اس سے بھی زيادہ دواضح ہے۔ چوتھائى دن ہے تھ ہور کی طرح خواسے ہوں ہوتا ہے۔ کہ میں کرنے دوالا

شراب کوسر که بنانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث (۲) ---- حضرت طارق بن سُویدر ضی اللّه عنه نے شراب کے بارے میں دریافت کیا؟ آپؓ نے ان کومنع کیا۔انھوں نے عرض کیا: میں اس کو دواء کے لئے بنا تا ہوں؟ آپؓ نے فرمایا:'' وہ دوانہیں، بیماری ہے!''(مطلوۃ حدیث ۳۶۳۳) یہ حدیث اس موقع کی نہیں ہے۔مستلہ شراب کو سرکہ بنانے کا ہے۔اور یہ حدیث شراب بنانے کے بارے میں ہے۔جس کی بالا تفاق اجازت نہیں۔

تشری اوگ شراب کے دلدادہ تھے۔شراب پینے کے لئے طرح طرح کے حیلے تلاش کرتے تھے۔ پس تحریم خمر کی صلحت ای دفت بحیل پذیر ہو کتی ہے جب ہر حال میں شراب کی ممانعت کردی جائے کہ سی جائز مقصد سے بھی گھر میں شراب رکھنے کی اجازت نیدی جائے۔تا کہ کسی کے لئے عذر باقی رہے نہ بہانہ! یعنی سرکہ بنانے کی ممانعت سد ذرائع کے طور پر ہے۔

جُلْدِ پَجْم

رجمة اللار الواسعة

جُلَدِ پَجِم

حدیث ۳۲۹ )اورامام ابوصنیفہ رحمہ اللہ کی دلیل حدیث خیبرُ خلّکہ خَلُّ خَمْرِ کم ،اور حضرت علی ،حضرت ابوالدرداء، حضرت عمر بن عبدالعزیز اور حضرتِ عطاء بن ابی رباح وغیر ہم کے فتاوی ہیں ۔تفصیل اعلاء السنن ( ۳۱:۱۸ ) میں ہے۔

مختلف میوے ملا کرنبیذبنانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول اللہ سِلانیَا یَکٹی نے چھو ہارے اورگدر( نیم پختہ ) تھجوریں ملاکر،اورکشمش اورچھو ہارے ملاکر،اور رنگ دار تھجور( جو پکنے کے قریب ہوتی ہے )اور تازہ کچی ہوئی تھجوریں ملاکر نبیذ بنانے کی ممانعت فرمائی۔اورار شادفرمایا: اِنْتَبِدُوْا کلَّ واحدٍ علی حِدَةٍ: ہرایک کی الگ الگ نبیذ بناوَ(مشکوۃ حدیث ۳۶۴)

تشریح: بنیذ کے معنی میں: پانی میں کوئی میوہ وغیرہ ڈال کر چھوڑ دینا، یہاں تک کہ پانی میں مٹھاس پیدا ہوجائے۔ نبی ﷺ کے زمانہ میں میوے پانی میں بھگوئے جاتے تھے۔ جب وہ گل جاتے اور پانی شیریں ہوجا تا تو استعمال کیا جاتا تھا۔ اور یہ بالا تفاق جائز ہے۔ گر اس میں احتیاط ضروری ہے۔ کیونکہ بنیذ میں جب جوش آئے گا شراب بن جائے گی۔ اسی لئے بند مسامات والے برتنوں میں نبیذ بنانے کی ممانعت کی ، اور چر پر کے مشکیزوں میں بنانے کی مدایت فرمائی (مشکوۃ حدیث ٣٢٩) کیونکہ چر ہے میں مسامات ہوتے ہیں، اس لئے جلدی جوش پیدانہیں ہوتا۔ اور آگر پیدا ہوتو مشکیزہ پھولے گا، اور پہ چل جائے گا۔ اسی طرح محقف میوں کو ملاکر نبیذ بنانے کی ممانعت کی معاد ہوتے ہیں ، سر میں ہوتا ہوت

جب بنيزشراب كے مرحله ميں داخل ہوتى ٻتواس ميں جوش تا تا ٻ،اوراس كامزہ بدل جاتا ٻيعنى نبيذ تحقى ہوجاتى ٻ اور جب دومختلف ميو ملائے جائيں گے توايک جلدى گل جائے گا، دوسرا دير ميں ۔اور جلدى گلنے والا ميوہ جب بنيذ كو شراب كے مرحله ميں پہنچاد ہے گاتواس كاپتے نہيں چلے گا۔ كيونكہ جوش آئے گا نہ مزہ بد لے گا۔ پس پينے والا گمان كرے گا شراب كے مرحله ميں پہنچاد ہے گاتواس كاپتے نہيں چلے گا۔ كيونكہ جوش آئے گا نہ مزہ بد لے گا۔ پس پينے والا گمان كرے گ ابھى نشہيں آيا، حالانكہ وہ نشہ آور ہو چکی ہے۔ اس لئے ہرايك كى نبيذ على کہ ہوتى آئے گا نہ مزہ بد لے گا۔ پس پينے والا گمان كرے گا كہ عقيقہ كى دوبكرياں ہيں۔ حديث ميں ہے كہ وہ محاف تان ہونى چاہئيں يعنى دونوں كى عمريں كيساں ہوں۔ ورندا كى ك

[١] وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخمر يُتَّخَذُ خَلًّا؟ قال: " لا! " وقيل: إنما أصْنَعها للدواء، فقال: " إنه ليس بدواء، ولكنه داءً!" أقول: لما كان الناس مولعين، وكانوا يتحيَّلون لها حِيَلًا: لم تتم المصلحةُ إلا بالنهى عنها على كل حال، لئلا يبقى عذر لأحد ولاحيلة. [٢] ونهى صلى الله عليه وسلم عن خليط التمر والبُسُر، وعن خليط الزبيب والتمر، وعن < المَنوَمَر بَيَالَيْهُ الله

رجمة اللايا الواسعة جُلْدَيْجَ r90 خليط الزهو والرطب. أقول: السر في ذلك: أن الإسكار يسرع إليه بسبب الخلط قبل أن يتغير طَعمُه، فيظن الشارب أنه ليس بمسكر، ويكون مسكرًا. ترجمہ:(۱)جب لوگ دلدادہ بتھاور وہ شراب کے لئے مختلف حیلے کیا کرتے تھے تو مصلحت تا منہیں ہوتی مگر ہر حال میں شراب ہے روکنے کے ذریعہ۔ تا کہ کی کے لئے نہ کوئی عذر باقی رہے نہ حیلہ ۔۔ (۲)اس میں یعنی مختلف میوے ملاکر نبیز بنانے کی ممانعت میں رازیہ ہے کہ نشہ پیدا کرنا تیزی ہے جاتا ہے اس کی طرف ملانے کی دجہ ہے، اس سے پہلے کہ اس کامزہ بدل جائے۔ پس پینے والا گمان کرتا ہے کہ وہ نشہ آ ورنہیں ،اور ہوتی ہے وہ نشہ آ ور۔ تين سائس ميں پينے کي حکمت حدیث - حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ پانی پیتے ہوئے تین مرتبہ سانس لیا کرتے تھے اور فرماتے کہ ' اس سے سیرابی خوب حاصل ہوتی ہے، بیصحت کے لئے زیادہ مفید ہے، اور بیه زیادہ خوشگوار ہے' (مشكوة حديث ٢٢٢٣) تشريح: تين سائس ميں پينے سے سيرابی زيادہ اس لئے حاصل ہوتی ہے کہ جب پانی معدہ ميں تھوڑ اتھوڑ اپہنچتا ہے تو طبیعت اس کوان اعضاء کی طرف سپلائی کرتی ہے جن کوتری کی حاجت ہوتی ہے۔اوررواں رواں سیراب ہوجاتا ہے۔ اور جب بہت سارایانی اچا تک معدہ میں پہنچتا ہے تو طبیعت حیران ہوجاتی ہے کہ اس کوکہاں سپلائی کرے۔ چنانچہ پیٹ بوجهل ہوجاتا ہےاور سیرابی حاصل نہیں ہوتی۔ ادرتین سائس میں پیناصحت کے لئے زیادہ مفیداس طرح ہے کہ: ا- باردمزاج آدمى: جب ايك دم اس ك معده پريانى ڈالا جاتا بو اسكو "سردى"، موجاتى ب- كيونكماس ميں قوت مدافعت کمزور ہوتی ہے۔ وہ پانی کی بہت ساری مقدار کا مقابلہ نہیں کر علتی، اور اس کو'' شھنڈ'' لگ جاتی ہے۔ اس کے برخلاف اگر پانی بتدریج پنچاتو توت مدافعت کام کرتی ہے اور سردی نہیں ہوتی۔ ۲ - اورگرم مزاج آ دمی: جب پیٹ میں یکبارگی یانی ڈالاجا تا ہے تو مزاج اور پانی میں مزاحمت ہوتی ہے۔اور شندک

۲- اور کرم مزاج ا دی:جب پیٹ میں یکبار کی پائی ڈالا جاتا ہے تو مزاج اور پائی میں مزاحت ہوتی ہے۔ اور تھنڈک حاصل نہیں ہوتی۔اور جب معدہ میں تھوڑ اتھوڑ اپانی ڈالا جاتا ہے تو اول اول مزاحت ہوتی ہے، پھر برودت غالب آ جاتی ہے۔جیسے آگ پر پانی ڈالا جاتا ہے تو شروع میں آگ اور پانی میں کشکش ہوتی ہے۔ پھر آگ ہارمان کیتی ہے۔ رہی خوشگواری کی بات تو وہ ظاہر ہے۔اور تجربہ سے تعلق رکھتی ہے۔ بخت پیاس کی حالت میں تین سانس میں پانی پی کردیکھیں۔اورایسی ہی حالت میں یکبارگی پی کربھی دیکھیں :فرق داضح ہوجائے گا۔

مشکیزہ سے پینے کی ممانعت کی وجہ

حدیث (۱) ---- حضرت ابن عباس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ مِلاینیاً کیم نے مشکیز ہ کے منہ سے پانی پینے منع کیا ہے (مفکوۃ حدیث ۳۲۶۴)

حدیث (۲) ف حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللّٰہ سَلِلْنَّيَةَ مَنْلَيْنَ عَلَيْنَا اللّٰہ مُسْلَكُمْ خِدْمَ مُحَدِّ خَدْمَ مُورْ خَدَ

ے منع کیا ہے۔ اوران کا موڑنا میہ ہے کہ ان کا سر پلٹا جائے ، پھران سے پیا جائے (مطلوۃ حدیث ۳۳۱۵) تشریح بمشکیزہ کا مند موڑ کر اور اس سے مندلگا کر پانی پینے میں چند نقصانات میں : ایک : پانی جوش سے نظے گا اور اس کے حلق میں یکبارگی گرے گا۔ اس سے در دجگر پیدا ہوتا ہے۔ دوم : اس سے معدہ کو بھی ضرر پینچتا ہے۔ سوم : پانی کے بہاؤ میں تنظے دغیرہ کا پیتہ بیس چلتا۔ اور منقول ہے کہ ایک شخص نے مشکیزہ سے مندلگا کر پانی پیا تو سانپ اس کے پیٹے میں چل گیا۔ چہارم : اس میں کپڑ سے بھیلنے کا اندایشہ ہے۔ پنجم : جب سب لوگ اس طرح مندلگا کر پیٹیں گے تو مشکیزہ کا منہ

[٣] وكان صلى الله عليه وسلم يتنقّس فى الشراب ثلاثاً، ويقول: إنه أَرُوىٰ، وأَبْرَأَ، وَأَمْرَأُ<sup>،</sup> أقول: ذلك: لأن المعدة إذا وصل إليها الماء قليلاً قليلاً صرفَتُه الطبيعة إلى ما يَهِمُهَا، وإذا هجم عليها الماء الكثير تحيَّرت فى تصريفه؛ والمبرودُ: إذا أُلقى على معدته الماء أصابته البرودة، لضعف قوته من مزاحمة القدر الكثير، بخلاف ما إذا تَدَرَّج، والمحرور: إذا أُلقى على معدته الماء دفعة حصلت بينهما المدافعة، ولم تتم البرودة؛ وإذا أُلقى شيئًا فشيئًا وقعت المزاحمة أولاً، ثم ترجحت البرودة. [٤] ونهى صلى الله عليه وسلم عن الشرب من فى السَّقَاءِ، وعن اخْتِنَاتِ الأسقية. وهو يورث الكُبَادَ، ويضرُّ بالمعدة، ولا يتميز عنده فى دفق الماء وان ماية ونحوُها؛ ويُحكى أن إنسانا شرب من فى السَّقاء فدخلت حية في جوفه.

ترجمہ: (۳) میں کہتا ہوں: وہ بات یعنی زیادہ سیرابی اس لئے حاصل ہوتی ہے کہ جب معدہ میں پانی تھوڑ اتھوڑ ا پہنچتا ہے تو طبیعت اس کو خرچ کرتی ہے اس چیز کی طرف جو اس کوفکر مند بنائے ہوئے ہے۔ اور جب معدہ میں بہت — ج افسَزَقَر بَهَبَاشِدَنِهِ. جُلْدِيْجَم

سارا پانی اچانک پہنچتا ہے تو طبیعت حیران رہ جاتی ہے اس کی تد بیر کرنے میں ۔۔۔ اور (صحت کے لئے زیادہ مفید اس لئے ہے کہ ) بارد مزاج: جب اس کے معدہ پر پانی ڈالا جاتا ہے تو اس کو برودت پہنچتی ہے، اس کی قوت کے کمز ور ہونے کی وجہ ے، بہت ساری مقدار کا مقابلہ کرنے ہے، برخلاف اس صورت کے جب وہ بتدر بنج پنچ ۔۔۔۔ اور حارمزاج آدمی: جب اس کے معدہ پر پانی کیبارگی ڈالا جاتا ہے تو دونوں ( معدہ اور پانی ) کے درمیان مزاحت پیدا ہوتی ہے اور شونڈک حاصل نہیں ہوتی۔ اور جب تھوڑ اتھوڑ اڈالا جاتا ہے تو اولا مزاحت ہوتی ہے۔ پھر برودت پیچ کے اور حارمزاج (اور مقصد حاصل ہوجاتا ہے)

(<sup>1</sup>)اوروہ بات یعنی ممانعت اس لئے ہے کہ جب اس نے مشکیزہ کا منہ موڑا، پس اس سے پیا تو بیٹک پانی جوش سے نگلے گا۔اوراس کے طلق میں یکبارگی او پر سے گر ے گا۔اوروہ در دجگر پیدا کرتا ہے۔اور معدہ کو ضرر پہنچا تا ہے۔اور نہیں جدا ہوگا اس کے نزدیک پانی کے جوش مارنے اور اس کے او پر سے گرنے میں تنکا اور اس کا مانند۔اور نقل کیا گیا کہ ایک شخص نے مشکیزہ کے منہ سے پیا تو سانپ (کابچہ )اس کے پیٹ میں چلا گیا۔ کہ

کھڑے کھڑے پیناشائشگی کےخلاف ہے

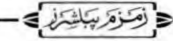
حدیث(۱) — حضرت انس رضی اللّٰدعنہ بیان کرتے ہیں کہ بی سَللنَّیَوَیَّیْم نے اس بات کی ممانعت کی کہ آ دمی کھڑے کھڑے پیئے (مشکلوۃ حدیث ۴۲۶۶)

حدیث (۲) ۔۔۔ حضرت عبداللہ بن عمر ورضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سِلانیَوَائِیَمَ کو کھڑے اور بیٹھے پیتے ہوئے دیکھا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۷۳۷)

تشریح: کھڑے کھڑے پینے کی ممانعت ارشادی (بھلائی کی راہ نمائی) اور شائستہ بنانے کے لئے ہے۔ کیونکہ بیٹھ کر پینا عمدہ ہیئت ہے۔اس میں دلجمعی اور سیرانی بھی زیادہ ہوتی ہے۔اورطبیعت کو پانی اس کے کل میں خرچ کرنے کا بھی موقع خوب ملتا ہے۔اور آپ کا کبھی کھڑے ہو کر پینا بیانِ جواز کے لئے تھا۔

دایاں پھردایاں: جھکڑ انمٹانے کے لئے ہے

حدیث — ایک بار نبی کریم سَللیَّقَائَیم کی خدمت میں دود ھی پین کیا گیا۔ آپ نے نوش فرمایا۔ اس وقت آپ کی دا کمیں جانب ایک بدوی اور با کمیں جانب حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ بیٹھے تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: باقی ابو بکر کودیں۔ آپ نے بدوی کو دیا اور فرمایا:'' دایاں پھر دایاں!'' (مفکوۃ حدیث ۳۲۷۳)



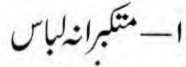
| رحمة اللارا الواسعة                        | r91                                                                                 | جُلدَيْجَم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ) کا ضابطہ بنایا جائے گا تو تبھی لوگوں کے  | کرنے کے لئے ہے۔ کیونکہ اگرافضل کی تقدیم                                             | تشرت بيضابطه منازعت ختم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ے کی تقدیم ہے دل تنگی پیداہوگ۔             | کرنے کے لئے ہے۔ کیونکہ اگرافضل کی تقدیم<br>لی۔اور بھی فضیلت مسلم ہونے کے باد جوددوس | درمیان کسی کی فضیلت مسلم نہیں ہوگ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                            | برتن میں سانس لینے کی ممانعت کی                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| م<br>خ نے اس بات سے منع کیا کہ (یانی وغیرہ | بباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی صلالی کی کی                                  | حديث حفرت ابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                            | تے۔ پابرتن میں پھونکا جائے (مشکوۃ حدیث ۷۔                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                            | نعت اس اندیشہ ہے ہے کہ منہ یا ناک ہے پاذ                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                            |                                                                                     | اس کونا گوارہو،اور بدنماشکل پیداہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| )وجه                                       | پینے سے پہلے شمیہ اور بعد میں حمد کی                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ركى تعريف كروْ (مَشْلُوة حديث ٢٤٨)         | رمايا: ''جب تم پيوتوالتُدكانام لو،اور جب پي چکوتوالتُد                              | حديث - نبي صلاينياتيكم في ف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                            | وکھانے سے پہلے شمیداور کھانے کے بعد حمد کی                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| . أنه عليه السلام شرب قائما.               | وسلم أن يشرب الرجل قائما؛ ورُوى                                                     | [٥] ونهى صلى الله عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                            | في إرشاد وتأديب، فإن الشرب قاعدً                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                            | ن تَضْرِفَ الطبيعةُ الماءَ في محله؛ أما ال                                          | and the second se |
|                                            |                                                                                     | [٦] وقال عليه السلام:"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ، الأفضل، ربما لم يكن الفضلُ               | ع المنازعة، فإنه لو كانت السنةُ تقديمَ                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                            | رِن في أنفسهم من تقديم غيرهم حاجةً                                                  | مسلَّما بينهم، وربما يجدو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| .4                                         | وسلم أن يُتَنَقَّسَ في الإناء، أو يُنفخَ في                                         | [۷] ونهی صلی الله علیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| دث هيئة منكرة.                             | ى الماء من فمه أو أنفه ما يكرهه، فيحا                                               | أقول: ذلك: لئلا يقع في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وًا إذا رفعتم'' قد مر سره.                 | سِلم: " سَمُّوا إذا أنتم شربتم، واحْمَدُو                                           | [٨] قال صلى الله عليه و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| س_جموم النفَس : سانس كااكثها بونا          | لٹھاہونا۔اورنفَس(فاءکےزبر کے ساتھ) سا                                               | لغات:جَمَّ(ن)جُمُوْمًا: اَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                            | صل بوناقوله: وربما يجدون إلخ ك                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                            | ہے ای کو پیش نظرر کھ کر شرح کی گئی ہے۔والتٰدا                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                            |                                                                                     | - الأنتريك المتكرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

باب \_\_\_\_۳

لباس،زینت،ظروف اوران کے مانند چیزیں

اس محث كے شروع ميں بيعبارت آئى بے اتفقوا على مواعاة آداب فى مطعمهم ومشوبهم، وملبسهم، وقيامهم وقعودهم، وغير ذلك من الهينات والأحوال اس عبارت ميں اشارہ ب كماس محث كے بنيادى ابواب چاريں - پہلاباب الأطعمة والأشربة تھا، جوتمام ہوا۔ درميان ميں آداب الطعام اور المسكوات كے عناوين ناشر نے بڑھائے تھے، جومناسب نہيں تھے۔ اس لئے مخطوطات كى مطابقت ميں ان كوحذف كرديا ہے۔ دوسراباب لباس سے متعلق ہے۔ شاہ صاحب رحمداللہ نے لباس كے ساتھ زينت، ظروف، سوارى، مكان، معالجہ منتر، اور ذرائع بيش بني : شكون اور خواب وغيرہ كو تھى ملايا ہے۔ سب كابيان اى باب ميں ہے۔ بھر قيام وقعود يعنى صحب درفاقت كے اداب كابيان

خرابی پیدا کرنے والی بڑی چزیں



عجمیوں کی توجہ زیادہ ترلباس پر مرکوز رہتی تھی۔ وہ ان کے فخر وغرور کا بڑا ذریعہ تھا۔ اس لئے اس پرتین جہتوں سے کلام کیا جاتا ہے:

نپہلی جہت : ٹرتوں اور پاجاموں کولٹکانے کی ممانعت : لباس کے دومقصد ہیں : پردہ پوشی اورزینت ۔ سورۃ الاعراف آیت ۲۶ میں ارشاد پاک ہے :''اے اولا دِآ دم! ہم نے تمہارے لئے لباس پیدا کیا جوتمہاری شرمگا ہوں کو چھپا تاہے ، اور حرفظ خطر پیکلیئے تائے – رجمة اللار الواسعة

موجب زینت بھی ہے' اور کپڑ الٹکانے میں بیدونوں مقصدنہیں پائے جاتے۔زینت بس اتنی مقدار میں ہے جو بدن کے برابر ہو۔زیادہ سے اظہار دولتمندی اور فخر وغر ورمقصود ہوتا ہے۔اس لئے اس کی ممانعت کی درج ذیل روایات اس سلسلہ میں وارد ہوئی ہیں:

۱ – رسول اللَّد سَلِيْنَةَ يَعَمَّمُ نِ فَرمايا:''اللَّد تعالى قيامت ڪرن اس څخص کی طرف نظرنہيں فرمائيں گے جواپنی کنگی متکبرانہ گھسیٹتا ہے'(مشکوۃ حدیث ۳۳۱۱)

۲ – رسول الله سِلانيَّةَ لِيمُ نے فرمايا:''مؤمن كى كنگى اس كى آدھى پند لى تك رونى چاہئے۔اوراس كنگى ميں بھى كچھ گناه نہيں جونصف ساق اور ٹخنوں کے درمیان ہو،ادر جواس سے نیچے ہووہ دوز خ میں ہے''(مشکوۃ حدیث ۳۳۳)

۳ \_\_\_\_رسول الله سَلائيَّةَ يَعَلَيْ فَرَمايا:''اسبال لَنگی کرتے اور پگڑی میں ہے۔ان میں سے جسے بھی متکبرانہ گھییٹے گا،اللہ تعالیٰ روزِ قیامت اس کی طرف نظرنہیں فرما نمیں گے (مفکوٰ ۃ حدیث ۳۳۳۳)( بیحدیث شارح نے بڑھائی ہے)

دوسری جہت : نرم وگداز اور عجیب دغریب لباس کومنوع قرار دیا۔البتہ ضرورت کے دقت اورا تنی مقدار جو پہنا دانہ کہلا تاہوجا ئز ہے۔ درج ذیل روایات اس سلسلہ کی ہیں :

ا۔ رسول اللہ سِطلیٰ یَسْلِیْ نے فرمایا:''جس نے دنیا میں ریٹم پہنا وہ آخرت میں اس کونہیں پہنچ گا''(مصلوۃ حدیث ۳۳۱۶) اوراس کی وجہ حدود کے باب میں شراب کے بیان میں گذر چکی ہے۔ وہاں یہ حدیث آئی ہے کہ جو دنیا میں شراب پیتا ہے وہ آخرت میں اس کونہیں پہنچ گا۔ اُس کی اور اِس کی وجہ ایک ہے۔ اور مختلف روایات میں قَسَّی پڑے، سرخ تیکے اور اُرغوانی لہاس کی ممانعت آئی ہے تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ (۱۳۲۲)

۲۰ - حضرت عمر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں که رسول الله مظلق تیکھ نے ریشم پہنچ کی ممانعت کی ، مگر دو، تین یا چارانگشت کا استثنا فر مایا ( مشکوۃ حدیث ۳۳۳ ) اوراتی مقدار دووجہ ہے جائز ہے : ایک : اس وجہ ہے کہ اتی مقدار لباس کے دائرہ میں نہیں آتی ۔ اس کو پہنا وانہیں کہتے ۔ دوم : اتنی مقدار کی کبھی ضرورت پیش آتی ہے یعنی کرتے وغیرہ میں گوٹ لگانے کے لیئے حاجت ہوتی ہے ( اورایک تیسری وجہ یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ اتنی مقدار جنت کے ریشم کی کمونہ اور یا گار کے حائز جائز رکھی گئی ہے۔ اور سونے چاندی میں چاندی کی تھوڑ کی مقدار اس مقصد ہے جائز ہے : ایک اس مقدار جنت کے ریشم کی م

۲۰ - حضرت زبیر بن العوام اور حضرت عبدالرحمن بن عوف رضی الله عنهما کو خارش ہوگئی تھی ، چنا نچہ ان کو نبی شِلائی ایکی ۔ ریشم سننے کی اجازت دی (مقلوۃ حدیث ۳۳۲۶) کیونکہ اس صورت میں میش کوشی مقصود نہیں تھی ۔ بلکہ شفاطلبی پیش نظرتھی ۔ تیسری جہت : مت کرنے والا رنگین کپڑ اجس ہے تکبر اور نمائش حاصل ہومنوع ہے۔ نبی شِلائی پیش نظرتھی ۔ کپڑے کی ممانعت فرمائی ، اور زرد کپڑ وں کے بارے میں فرمایا: '' پیر کفار کے کپڑے ہیں پس ان کو نہ پر بنو' (مقلوۃ حدیث سروں اللہ سِلائی کی خوشہو: ایس کو خوشہو: ایسی خوشہو ہے جس میں رنگ زنہ ہو، اور خوشہوں کی خوشہوں کی بلکہ شفاطبل سروں اللہ سِلائی کی خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو ہے جس میں رنگ نہ ہو، اور خورتوں کی خوشہو: سروں کو خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو ہے جس میں رنگ نہ ہو، اور خورتوں کی خوشہو:

| جُلِدَيَّ بَجَبَم               | ۵+۱                                                          | رجعة اللاي الواسعة                    |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ں کی خوشبو میں رنگ ممنوع بت     | نوشبونه بوز (مشکوة حديث ۴۳۵۴) جب مردوا                       | ایبارنگ ہے جس میں (پھیلنے والی)       |
|                                 | !?~                                                          | کپڑوں میں اس کی اجازت کیے ہو کتی      |
| دوسری تین حدیثوں سے تجل اور     | اور خشہ حالی کی محبوبیت معلوم ہوتی ہے۔اور                    | سوال: تین حدیثوں سے سادگی             |
|                                 |                                                              | زىبائش كى پىندىدى متر څخ ہوتى ہے، پر  |
| یں ہو؟ ختد حالی ایمان سے ب      | للتَفَقِيلِ في فرمايا: " كيا سنة نهيس جو؟ كيا سنة نه         |                                       |
|                                 | د ۳۳۴۵)(٢)اوررسول الله سلالينياييم فرمايا.                   |                                       |
|                                 | کالباس پہنائیں گے'(مشکوۃ حدیث ۴۴ میں)(                       |                                       |
|                                 | لباس ترك كيا درانحاليكه وه اس پر قادر ب تو اير               |                                       |
|                                 | ے معلوم ہوتا ہے کہ سادگی ، انکساری ، خشتہ حالی ا             |                                       |
|                                 | ر مَلِلْنَيْنَةِ الله فَخْرِ مايا: "بيتك الله تعالى يستدكر ت |                                       |
|                                 | ) اور رسول الله سَلِلْنَقَاقِيلِمُ نِ ايك شخص كو پراگند.     |                                       |
|                                 | میک کرے؟!"اورایک اور مخص کودیکھا جس ۔                        |                                       |
|                                 | ب کیڑے دھوتے؟! (مشکلوۃ حدیث ۳۵۱) (۳)                         |                                       |
|                                 | وريافت كيا: كياتمهار باس مال ب؟ انهور                        |                                       |
|                                 | ب؟ انھوں نے کہا: مجھ اللد تعالى نے ہر شم كاما                |                                       |
|                                 | ·· جب الله في محو مال ديا ب تو الله تعالى ك                  |                                       |
|                                 | بثوں ہے بخمل وزینت کی پیندیدگی معلوم ہوتی۔                   |                                       |
|                                 | حقيقت ميں مختلف ہيں۔اور وہ مذکورہ دونوں قشم                  |                                       |
|                                 | وں چیزیں بھی سرسری نظر میں مشتبہ ہوجاتی ہیں                  |                                       |
|                                 | زوں میں سے ایک طلوب ہے اور دوسری مذمو                        |                                       |
|                                 |                                                              | مذموم چیزیں ہیں۔اوردوسری قشم کی حدیث  |
| ہوتو منجوی ندکی جائے۔البتذلوگوں | سے بچاجائے۔ جب اللہ تعالیٰ نے تنجائش دی <sup>ب</sup>         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| F +                             | ف ہوتاہے۔ایک چز جو بادشاہوں کے حق میر                        |                                       |

کے طبقات کے اعتبار سے جیلی میں اختلاف ہوتا ہے۔ ایک چیز جو بادشاہوں کے حق میں جیلی تصور کی جاتی ہے، بھی وہ چیز فقیر کے حق میں فضول خرچی مجھی جاتی ہے۔ اس لئے بخیلی کی تعیین کرتے وقت لوگوں کے طبقات کا خیال رکھا جائے (۲) لہ اس سوال کا جواب رحمۃ اللہ (۲۳۳۳) میں بھی ہے اس کو بھی دیکھ لیا جاتا

المتزير بتبايته ا

رحمة الله الواسعة

بادینشینوں اور جانوروں جیسی زندگی گذارنے والوں کی عادتیں اختیار نہ کی جائیں (۳) نظافت و پا کیزگی کا خیال رکھا جائے (۳)اور بہترین عادتیں اختیار کی جائیں۔

اور مذموم : با تیں بھی چار ہیں :(۱) تعکلفات اور نمائش میں دورتک جانا(۲) لباس کے ذریعہ ایک دوسرے پر بڑائی جتانا (۳)غریبوں کی دل شکنی کرنا (۳) تکبر کا دل میں پنہاں ہونااورلوگوں کوحقیر وکم ترسمجھنا۔

اور مذکورہ احادیث کے الفاظ میں ان مطلوب و مذموم باتوں کی طرف اشارہ ہے، جوغور کرنے والے پر پوشیدہ نہیں۔ مثلاً ثوب شہر ۃ میں جذبہ ُنمائش کی طرف،اور وَسِحَة اور شَعِتٌ میں ترک نظافت کی طرف،اور إذا آتاك الله مالاً میں بخیلی نہ کرنے کی طرف اشارہ ہے۔

اور نواب کی علت : دوباتیں ہیں : ایک : لوگوں کو حقیر نہ بچھنا۔ دوم : فخر وغرور سے بچنا۔ اگر بید دوباتیں حاصل ہوں تو ہر جائز لباس باعث اجر ہے، اگر اس پر اللہ کی حمد کی جائے اور شکر بجالا یا جائے ۔ جیسا کہ نبی سِلَقَتَوَتِیم کی سنت ہے : حدیث — نبی سِلَقَتَوَتَیم چَجب کو کی نیا کپڑ ایہنے تو اس کا نام لیتے۔ مثلاً : یہ پگڑی، یہ کرتا، یہ چا در، پھر فرمات : `` ا حدیث — نبی سِلَقَتَوَتَیم چَجب کو کی نیا کپڑ ایہنے تو اس کا نام لیتے۔ مثلاً : یہ پگڑی، یہ کرتا، یہ چا در، پھر فرمات : `` ا اللہ ! آپ کے لئے حد ہے جیسا کہ آپ نے بچھ سہ کپڑ ایہنایا۔ میں آپ سے اس کی بھلا کی مانگی ہوں، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہے اس کی بھلا کی مانگتا ہوں۔ اور آپ کی پناہ چاہتا ہوں اس کی برائی ہے، اور جس کام کے لئے کی برائی سے '( مشکلوۃ حد ہے جیسا کہ آپ ) اور اس کا راز قبل از میں اس محث کے باب اول میں گذر چکا ہے۔ یعنی شریعت ن مشاغل دنیا کے ساتھ ایس اور کار متعین کئے ہیں جو منع محقیق کی یا دہازہ کر میں اور ذہن کو بارگاہ معالی کی طرف پھر ہے۔

﴿ اللباس، والزينة، والأواني ونحوُها ﴾

اعلم : أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم نظر إلى عادات العجم، وتعمقاتهم في الاطمئنان بلدَّات الدنيا، فحرَّم رء وسها وأصولها، وكرَّه مادون ذلك، لأنه عَلِمَ أن ذلك مُفْضٍ إلى نسيان الدار الآخرة، مستلزمٌ للإكثار من طلب الدنيا.

فمن تلك الرء وس: اللباس الفاخر : فإن ذلك أكبرُ همهم، وأعظم فخرهم، والبحثُ عنه من وجوه:

منها: الإسبال في القُمُص والسراويلات: فإنه لايُقصد بذلك السترُ والتجمُّلُ اللذَين هما الـمقصودان في اللباس، وإنما يُقصد به الفخرُ، وإراء ةُ الغِني، ونحوُ ذلك؛ والتجمُّلُ ليس إلا في القدر الذي يُساوى البدنَ.

قال صلى الله عليه وسلم: " لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جَرَّ إزارَه بَطَرًّا " وقال صلى الله

٥ المستزم بيباييت ٢

جُلْدِ يُجْمَ

رجمة اللايالواسعة

جُلْدِ پَنْجَبْم

عليه وسلم: " إِزْرَةُ المؤمنِ إلى أنصاف ساقَيْه؛ لاجُناح عليه فيما بينه وبين الكعبين؛ وما أسفل من ذلك ففي النار"

ومنها: الجنس المستغربُ الناعم من الثياب: قال صلى الله عليه وسلم: "من لبس الحرير فى الدنيا لم يَلْبَسه يوم القيامة" وسِرُّه مثلُ ما ذكرنا فى الخمر. ونهى صلى الله عليه وسلم عن لُبس الحرير والديباج، وعن لبس القَسِّي، والْمَيَاثِرِ، والأُرُجُوَّانِ. ورخَّص فى موضع إصبعين أو ثلاث: لأنه ليس من باب اللباس، وربما تقع الحاجة إلى ذلك. ورخَّص للزبير وعبد الرحمن بن عوف فى لبس الحرير لحِكَّة بهما: لأنه لم يُقصد حينئذ به الإرفاهُ، وإنما قُصد الاستشفاءُ.

ومنها : الثوب المصبوغ بلون مطرب : يحصل به الفخر والمُراءَ اةً ؛ فنهى رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم عن المعصفر والمُزَعْفر ، قال : " إن هذه من ثياب أهل النار " وقال صلى الله عليه وسلم : " ألا طِيْبُ الرجال : ريح لالون له، وطيب النساء : لون لاريح له "

ولا اختلاف بين قوله صلى الله عليه وسلم: "إن البَذَاذَةَ من الإيمان" وقال عليه السلام: "من لبس ثوبَ شُهر ق فى الدنيا ألبسه الله ثوبَ مَذَلَةٍ يوم القيامة" وقال صلى الله عليه وسلم: " من ترك لُبس ثوب جمال تواضعًا كساه الله حُلَّة الكرامة" وبين قوله صلى الله عليه وسلم: "إن الله يحب أن يَرى أثرَ نعمته على عبده" ورأى رجلاً شَعِثًا، فقال: "ماكان يجد هذا ما يُسِكَّنُ به رأسَه" ورأى رجلاً عليه ثياب وَسِخَةٌ، فقال: " ماكان يجد هذا ما يغسل به ثوبه" وقال صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم: "إذ آتاك الله مالاً فَلْتُرَ نعمة الله وكرامة من عليك":

لأن هنالك شيئين مختلفين في الحقيقة، قد يشتبِهان بادى الرأى: أحدهما مطلوب، والآخر مذموم:

فالمطلوب : تركُ الشح : ويختلف باختلافٍ طبقاتِ الناس ، فالذي هو في الملوك شُحَّ ربما يكون إسرافًا في حق الفقير ؛ وتركُ عاداتِ البدو ، واللاحقين بالبهائم ؛ واختيارُ النظافة ، ومحاسنِ العادات .

والمذموم: الإمعان في التكلف والمُرَاءَ اةِ، والتفاخرُ بالثياب، وكسرُ قلوبِ الفقراء، ونحوُ ذلك. وفي ألفاظ الحديث إشارات إلى هذه المعاني، كمالا يخفى على المتأمل؛ ومناط الأجر: ردع النفس عن اتباع داعية الغَمْطِ والفخر.

وكان صلى الله عليه وسلم إذا استجدَّ ثوبًا سماه باسمه: عمامة أو قميصًا أو رداءً، ثم

< فَرْزَعْرَ بِبَالْمَيْرَ >.

رجمة الله الواسعة

#### 0.0

جلديجم

يـقـول:" الـلهـم لك الحمد كما كسوتنيه، أسألك خيره وخيرَ ما صنع له، وأعوذ بك من شره وشرما صنع له" وقد مر سره من قبل.

پس مطلوب: (۱) بخیلی چھوڑنا ہے۔ اور بخیلی مختلف ہوتی ہوتی ہوتی کے طبقات کے اختلاف سے۔ پس وہ چیز جو کہ وہ باد شاہوں میں بخیلی ہے بھی فقیر کے حق میں فضول خرچی ہوتی ہے (۲) اور بادیڈ شینوں اور چو پایوں کے ساتھ ملنے والوں ک عادتیں چھوڑنا ہے (۲۰۳ ) اور نظافت اور بہترین عادتیں اختیار کرنا ہے ۔ اور مذموم : (۱) تکلف اور نمائش میں گہرائی میں اتر نا ہے (۲) اور کپڑوں کے ذریعہ ایک دوسرے پر برائی جتانا ہے (۳) اور غریبوں کی دل شکنی ہے (۳) اور اس کے مانتھ ۔ اور حدیث کے الفاظ میں ان باتوں کی طرف اشارہ ہے۔ جسیا کہ فور کرنے والے پر پوشیدہ نہیں۔ اور تو اب کی عادت حقیر سبحضاور فخر کے جذبہ کی پیروی کرنے سے نفس کورو کنا ہے۔

لغات: مُستلزم: اسْتَلْزُمَ الشيئَ بَقَتْضَى مونا، لازم اور ضرورى تجهنا ..... الف اخر: فخو الرجلُ: نازكرنا، تكبر كرنا ..... المستغرب: استغربَ الشيئَ : تعجب كى نگاه ت ديكهنا ..... القَسَّى: مصريا شام كابنا موا پهولدار كپرُ اجس ميں ريشم موتا تھا۔ الميثرة: ريشم كا گدايا تكيد جس پر ميضا جا تا تھا (بخارى كتاب اللباس، باب ٢٨) كم

### ۲\_سونے کابڑاز پور

خرابی پیدا کرنے والی ایک بڑی چیز ، عورتوں کا سونے کا بڑازیور ہے۔ اور اس سلسلہ میں بنیادی با تیں دوہیں : پہلی بات : سونا ہی وہ چیز ہے جس کے ذریعہ محمی مقابلہ میں اپنی برتری ثابت کیا کرتے تھ (لوگ فخر ہے کہا کرتے تھے : میری یوی کے پاس اتنا سونا ہے ۔ میں نے اپنی بیٹی کو جیز میں اتنا سونا دیا ۔ میں نے بہو پراتنا سونا چڑ ھایا ) اور سونے کے ذریعہ آ رائش کا رواج دنیا طبلی میں انہا ک تک پہنچانے والا ہے ( کیونکہ آ سودہ حال ہی سونے سے کھیلتے ہیں ۔ اور مالداری کے لئے رات دن حذت کرنی پڑتی ہے ۔ آ دمی کا موں میں تھک کر چور ہوجا تا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ رہتی ہے نہ آخرت کی تیاری کر سکتا ہے ۔ بلکہ بھی کر دنی نا کر دنی تھی کرنی پڑتی ہے ) اور چاند کی کا یہ حال نہیں ۔ اس لئے نبی الداری سے لئے رات دن محنت کرنی پڑتی ہے ۔ آ دمی کا موں میں تھک کر چور ہوجا تا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ رہتی ہوئی تی تی تی میں کر سکتا ہے ۔ بلکہ بھی کر دنی نا کر دنی نی مطلق اجازت نہیں دی ۔ اور حورتوں کے لئے بھی مرفّہ حال اور آ سودگی والا بڑازیور منوع قر اردیا ) البت عورتوں کو چاندی کی مطلقا اجازت نہیں دی ۔ اور موجا تا ہے اللہ تم چی مرفہ حال لیں اس سے تھیلی ! ، نیسی دی ۔ اور موجا تا ہے ۔ بلکہ تھی کر دنی نا کر دنی تھی کر نی پڑتی ہے ) اور خاندی کا یہ حال نہیں ۔ اس لئے نبی اور آ سودگی والا بڑازیور منوع قر اردیا ) البت عورتوں کو چاندی کی مطلقا اجازت دی ، اور فر مایا : ' بلکہ تم چاندی کی ساڑ ھے چار اور آ سودگی والا بڑازیور منوع قر اردیا ) البت عورتوں کو چاندی کی مطلقا اجازت دی ، اور مردوں کو چاندی کی ساڑ سے چار

دوسری بات بحورتیں آرائش کی زیادہ مختاج ہیں، تا کہ ان کے شوہران میں رغبت کریں۔ چنانچہ عرب دعجم تبھی کا طریقہ ہے کہ عورتیں مردوں سے زیادہ آرائش کرتی ہیں۔ پس ضروری ہے کہ عورتوں کو مردوں سے زیادہ زیبائش کی اجازت دی جائے (اس لیئے جاندی ان کے لیئے مطلقاً جائز رکھی ،اورسونے کا بھی چھوٹازیور جائز قرار دیا)

دلاکل: حدیث (۱) ۔ رسول اللد سطان تو بلائی تو مایا: "سونا اورر یشم میری امت کی عورتوں کے لئے جائز کئے گئے ہیں۔ اور میری امت کے مردوں پر حرام کئے گئے ہیں "(مشکوۃ حدیث ۳۳۳ ) سونا تو مردوں کے لئے مطلقاً حرام ہے اس کے عوض چاندی کی تھوڑی سی مقدار جائز رکھی گئی ہے۔ اور ریشم مقطّع ( طکڑ نے طکڑ نے کیا ہوا) جائز ہے۔ ایک، دو، تین اور چارانگشت چوڑی پٹی جائز رکھی کی گئی ہے۔ اور عورتوں کے لئے ریشم مطلقاً جائز ہے۔ البت سونانی الجملہ جائز ہے۔ یعن مقطّع ( چوٹا ریش مقطّع ( طرح الم المان کی مودوں کے لئے مطلقاً حرام ہے اس کے عوض چوڑی پٹی جائز رکھی کی گئی ہے۔ اور عورتوں کے لئے ریشم مطلقاً جائز ہے۔ البت سونانی الجملہ جائز ہے۔ یعنی مقطّع ( چوٹا ریس

حدیث (۲) ---- رسول اللہ ﷺ نے ایک شخص کے ہاتھ میں سونے کی انگوشی دیکھی ، تو آپؓ نے اس کو نکال کر پچینک دیا۔ اور فرمایا: '' تم میں سے ایک شخص آگ کی چنگاری کا قصد کرتا ہے ، پس اس کو اپنے ہاتھ میں گردانتا ہے!'' (مشکلوۃ حدیث ۳۳۸۵)معلوم ہوا کہ مرد کے لئے سونے کی انگوشی بھی جائز نہیں۔

ځلدينجه

ہے: تونے جہنیوں کا زیور پہن رکھا ہے؟!" اس نے پوچھا: یارسول اللہ ! میں کس چیز کی انگوشی بناؤں؟ آپ نے فرمایا: "چاندی کی ،اوراس کوایک مثقال پورانہ کر " (مقلوۃ حدیث ۳۳۹۶) یعنی انگوشی میں چاندی ساڑھے چارگرام ہے کم ہو۔ حدیث (۳) ۔ حضرت معاویہ اور حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ رسول اللہ سلالی تو ایڈ نے (عورتوں کو) سونا پہنچ سے منع کیا، مگر مقطّع (عکر نے تکر نے کیا ہوا) مشتیٰ کیا (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۵) غیر مقطّع زیور: وہ ہے جو براایک عکر او ایپ نے منع کیا، مگر مقطّع (عکر نے تکر نے کیا ہوا) مشتیٰ کیا (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۵) غیر مقطّع زیور: وہ ہے جو برا ایک کو) سونا پہنچ سے منع کیا، مگر مقطّع (عکر نے تکر نے کیا ہوا) مشتیٰ کیا (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۵) غیر مقطّع زیور: وہ ہے جو برا ایک مکر (او Done Piece) ہو، جیسے بنسلی، چوڑ کی وغیرہ ۔ ای کو کتق بھی کہتے ہیں ۔ یعنی وہ زیور جو کسی عضو کا ہالہ بنا ہوا ہو منو ت

حدیث (۲) ---- حضرت اسماء بنت یزید رضی الله عنها - مروی ب کدرسول الله سلینیایی این خرمایا: ''جس عورت نے سونے کابار پہنا: قیامت کے دن اس کے مانند آگ کاباراس کی گردن میں پہنایا جائے گا۔اور جس عورت نے اپنے کان میں سونے کی بالی پہنی: قیامت کے دن اس کے مانند آگ کی بالی اس کے کان میں پہنائی جائے گی' (مشکوہ حدیث ۱۳۶)

حدیث (٤) ۔ بنت بنیر ہ کے واقعہ میں حضرت توبان رضی اللّدعنہ بیان کرتے ہیں: پھر ہی سلالیّ الیّلَّ عفرت فاطمہ رضی اللّدعنہا کے پاس تشریف لے گئے، میں بھی ساتھ تھا۔ حضرت فاطمہ رضی اللّدعنها نے سونے کی زنجیرا پنی گردن سے نکال کر ہاتھ میں لے رکھی تھی۔ انھوں نے کہا: بی<sup>ح</sup>ن ٹے ابّا ( حضرت علیؓ ) نے ہدید دی ہے۔ آپؓ نے فرمایا:'' کیاتمہیں خوشی ہے کہ لوگ کہیں: فاطمہ بنت محکد کے ہاتھ میں آگ کی زنجیر ہے؟' اور آپؓ لوٹ گئے۔ بیٹے نہیں۔ حضرت فاطمہ ؓ نے وہ زنجیر فروخت کردی۔ اور اس کا ایک بردہ خریدا، اور اس کو آزاد کر دیا۔ جب آپؓ کو اس کی اطلاع ہوئی تو فرمایا:'' اللہ کا شکر ہے اس نے فاطمہ کو آگ سے نتی تحکہ کے ہاتھ میں آگ کی زنجیر ہے؟' اور آپؓ لوٹ گئے۔ بیٹے نیں ۔ حضرت فاطمہ ؓ نے وہ

اوراس حکم کی وجہ: حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی بہن کی روایت میں آئی ہے: رسول اللہ مظلیقیًا یکم نے فرمایا:'' اے عورتو! کمیا تمہارے لئے چاندی میں وہ چیز نہیں، جس کے ذریعہ تم بناؤسنگھار کرو؟ سنو! تم میں سے جو بھی عورت سونا پہن گی، جس کو وہ خاہر کرے گی، وہ اس کے ذریعہ سزادی جائے گی'(مظلوۃ حدیث ۳۰۰۳) یعنی عورتیں سونے کے بڑے زیور سے فضر کرتی ہیں۔ اس لئے وہ منوع ہے۔ تا کہ نہ رہے بانس نہ بج بانسری! جُلدِ پَجْبَم

سوال : حضرت ام سلمدرضی الله عنها سونے کاپازیب پہنا کرتی تھیں۔ انھوں نے نبی سِلانیکی کے سالانیکی کے سالان کے کیا کہ کیا وہ کنز ہے؟ آپؓ نے فرمایا:'' جوسونا بقدر نصاب ہو، اور اس کی زکو ۃ ادا کر دی جائے تو وہ کنر نہیں'' (مشکوۃ حدیث ۱۸ اکتاب الز کوۃ، باب مایجب فیہ الز کوۃ) اور پازیب سونے کا بڑازیور ہے۔ پس اس حدیث سے اس کا جواز ثابت ہوتا ہے؟ جواب : بظاہر وہ مقطّع (مکر نے ککر بے کیا ہوا) تھا۔ یعنی وہ پازیب : سونے کے چھوٹے چھوٹے مکر سے کر کے اور ان کو جوڑ کر کے بنایا گیا تھا۔

سوال: او پر حدیث (۱) میں آیا ہے کہ'' سوناعورتوں کے لئے جائز ہے' بی حدیث مطلق ہے۔ پس ہرزیور جائز ہوگا؟ جواب : اس حدیث میں جواز فی الجملہ مراد ہے۔ جیسے ریشم مردوں پر فی الجملہ حرام ہے۔ کیونکہ جب غیر مقطّع زیور کی ممانعت صراحة مردی ہے تو اس مطلق کو اس قید کے ساتھ مقید کر ماضر وری ہے۔ کہا جائے گا کہ عورتوں کے لئے مقطّع زیور ہی جائز ہے۔ نیز عورتوں کے لئے بھی سونے کے برتن حرام ہیں ، اس لئے بھی فی الجملہ جواز مراد لیداخر دری ہے۔ بی جائز ہے۔ نیز عورتوں کے لئے بھی سونے کے برتن حرام ہیں ، اس لئے بھی فی الجملہ جواز مراد لیداخر دری ہے۔ فقہا ، کا مذہب اس سلسلہ میں معلوم و مشہور ہے، باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں۔

فائدہ: بیا جماعی مسئلہ ہے کہ عورتوں کے لئے سونے کا زیور مطلقاً جائز ہے۔ سورۃ الزخرف آیت ۱۸ میں ارشاد پاک ہے: ﴿ أَوَ مَنْ يُسْنَشُو أُفِی الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِی الْحِصَامِ غَيْرُ مُبِيْنِ ﴾ ترجمہ: کیا اورجوز یور میں نشو دنما پائے ، اوروہ مباحثہ میں واضح بات نہ کر سکے: ایسی صنف کو اللہ کی بیٹیاں قر اردیتے ہو؟ گہنوں میں پلنا بیٹورت کی خصوصیت ہے۔ اس آیت سے اکابر تابعین حضرت مجاہداور حضرت ابوالعالیہ رحمہما اللہ نے عورتوں کے لئے مطلقاً زیورکا جواز میں تاہو کہ جاتا

اور بی حدیث که اللد تعالی نے میری امت کی عورتوں کے لئے سونا اور ریشم حلال کیا ہے: عام ہے۔ اس کی فی الجمله کے ساتھ تخصیص تاویل بعید ہے۔ اور شاہ صاحب قدس سرۂ نے جو روایات پیش کی ہیں ان میں سے صرف حدیث ( \*) صرح ہے، مگر وہ صحیح نہیں۔ باقی وعید کی روایات ہیں، جن سے علم شرعی ثابت نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ وعید کی مختلف وجوہ ہو کتی ہیں۔ مثلاً: زکو قادانہ کرنا، زیور کی نمائش کرنا۔ حضرت حذیفہ تھی بہن کی روایت میں وعید کی بنیا دہم

لی تصحیح بات: بیہ ہے کہ ریشم اور سوناعور توں کے لئے مطلقاً جائز میں ۔ مگر نبی سلالی تایی کی این کی معرود الوں کوزیور اور ریشم سے منع کیا کرتے تھے۔ زسائی میں حضرت عقبة بن عامر رضی الله عند کی روایت ہے : أن در سول الله صلى الله عليه و سلم كان يد الله الم الم حلية و الم حرير ، ويقول : إن كنتم تحبون حلية الم جنة و الحرير فلا تلبسو ها في الدنيا (٢٠، ١٥) اور نبی سلالی کی کی مورتوں کو ترغیب دیا کرتے تھے کہ وہ چاندی کا زیور سنہ ابنا کر استعال کریں (زسائی ۱۵، ۱۵) اور اس نبی سلالی کی کی کرتے تھے کہ وہ چاندی کا زیور سنہ را بنا کر استعال کریں (زسائی ۱۵۹۰) اور اس کی وجہ وہ جو شاہ صاحب نے محث کے شروع میں بیان کی ہے کہ رفا ہیت بالغہ دنیا طلی میں منہ کرتی ہے۔ اور سادہ معیشت اپنے چلو میں راحتیں لاتی ہے۔ خطابی رحمہ اللہ فرماتے میں بی منظم سے تھوڑی چیز مراد ہے۔ جسے بالی اور انگو تھی۔ اس میں منہ کرتی ہے۔ اور سادہ معیشت اپنے چلو میں راحتیں لاتی ہے۔ خطابی رحمہ اللہ فرماتے میں بی منظم سے تھوڑی چیز مراد ہے۔ جسے بالی اور انگو تھی۔ اس میں منہ کرتی ہے۔ اور سادہ معیشت اپنے جلو میں راحتیں لاتی ہے۔ خطابی رحمہ اللہ فرماتے میں بھر میں منہ میں منہ کرتی ہے۔ اور سادہ معیشت اپنے چلو رحمة اللار الواسعة

#### 0+1

خلديجم

جوسرفين كى عادت اورمتكبرين كى زنيت ب بكروه ب اورتفورى مقداروه ب جس مين زكوة واجب نه بو (موتى ٢٠٣٠)

ومن تلك الرءوس: الحُلِيُّ المترقَّه: وههنا أصلان: أحدهما : أن الذهب هو الذي يُفاخِر به العجمُ، ويُفضى جَرَيَانُ الرسم بالتحلَّى به إلى الإكثار من طلب الدنيا، دون الفضةِ، ولذلك شدد النبي صلى الله عليه وسلم في الذهب، وقال:" ولكن عليكم بالفضة، فَالْعَبُوا بها"

والثانى : أن النساء أحُوَّج إلى التزين، ليرغب فيهن أزواجهن، ولذلك جرت عادة العرب والعجم جميعًا بأن يكون تزينهن أكثرَ من تزينهم، فوجب أن يُرخص لهن أكثرُ مما يُرخص لهم. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم : " أُحِلَّ الذهبُ و الحريرُ للإناث من أمتى، وحُرِّم على ذكورها" وقال صلى الله عليه وسلم فى خاتم ذهب فى يد رجل: " يعمِد أحدُكم إلى جمرة من نار فيجعلها فى يده" ورخص عليه السلام فى خاتم الفضة، لاسيما لذى سلطان، قال: "ولا تُتِمَّهُ مثقالاً"

ونهى صلى الله عليه وسلم النساءَ عن غير المقَطَّع من الذهب، وهو ماكان قطعة واحدة كبيرة، قال صلى الله عليه وسلم: "من أحب أن يُحَلِّقَ حبيبَه حلقة من النار فليُحِلِّقُه حلقة من ذهب" وذكر على هذا الأسلوب الطوق، والسَّوَارَ؛ وكذا جاء التصريح بقلادة من ذهب، وخُرص من ذهب، وسلسلة من ذهب؛ وبيَّن المعنى في هذا الحكم، حيث قال: " أما إنه ليس منكن امرأة تُحُلِّي ذهبا تُظهره إلا عُذبت به" وكان لأم سلمة رضى الله عنها أوْضَاحٌ من ذهب؛ والظاهرُ أنها كانت مُقَطَّعَةٌ؛ وقال صلى الله عليه وسلم: " حَلَّ الذهب للإنَاثِ" معناه: الحل في الجملة. هذا ما يوجبه مفهومُ هذه الأحاديث، ولم أجد لها معارضًا؛ ومذهب الفقهاء في ذلك معلوم مشهور، والله أعلم بحقيقة الحال.

ترجمہ: اور اُن رؤس میں ہے آسودگی والا زیور ہے۔ اور یہاں دواصول ہیں: ان میں سے ایک: یہ ہے کہ سونا ہی دہ چیز ہے الی آخرہ ...... اور نبی شلائی کیلئے نے عورتوں کو منع کیا سونے کے حکر ہے حکر نے حکر ہوئے زیور سے ( یہ حدیث<sup>7</sup> ہے ) اور دہ ممنوع وہ زیور ہے جو ایک بڑا حکر اہو۔ اور فرمایا نبی شلائی کیلئے نے: '' جو محض پسند کرتا ہے ..... اور آپ نے اس انداز پر ہنلی اور کنگن کا تذکرہ کیا ( یہ حدیث ۵ ہے ) اور اسی طرح صراحت آئی ہے سونے کے ہار کی اور سونے کی بالیوں ک ( یہ حدیث ۲ ہے ) اور سونے کی زنچیر کی ( یہ حدیث ۵ ہے) اور اسی طرح صراحت آئی ہے سونے کے ہار کی اور سونے کی بالیوں کی ( یہ حدیث ۲ ہے ) اور سونے کی زنچیر کی ( یہ حدیث ۵ ہے ) اور اسی طرح صراحت آئی ہے سونے کے بار کی اور سونے کی بالیوں کی ( یہ حدیث ۲ ہے ) اور سونے کی زنچیر کی ( یہ حدیث ۵ ہے )

### ۳ \_ بالوں کے ذریعہ آرائش

بالوں کے ذریعہ ملیّ امتیاز

لوگ بالوں کے ذریعہ آرائش کے معاملہ میں مختلف تھے۔ مجوں ڈاڑھیاں کٹواتے تھے،اورمو نچیں بڑھاتے تھے۔اور انبیا علیہم السلام کاطریقہ اس کے برعکس تھا۔ چنانچہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:''مشرکین کی مخالفت کرو: ڈاڑھیاں بڑھا وَ، اورمو پچیں خوب پست کرو''(مشکوۃ حدیث ۳۳۲ اورمسلم شریف (۳۷: ۱۳۷) کی روایت میں ہے:''مو پچیں کاٹو، اور ڈاڑھی لڑکا وَ،اور مجوس کی خالفت کرو'')

وضاحت : ان احادیث میں ڈاڑھی مونچھ کے ذریعہ لی امتیار قائم کیا گیا ہے۔ ڈاڑھی بڑھانا اور مونچھ کٹانا مسلمان کا شعار اوریو نیفارم ہے۔ اور اس حکم میں اور بھی لحقیں ہیں : مثلاً ڈاڑھی سے مورتوں سے تشنیق طع ہوتا ہے، اس میں تجل وزینت ہے، مگر اس کا ادراک سلیم الفطرت لوگ ہی کر سکتے ہیں، مونچھیں پست کرنے میں نظافت ہے۔ کھانا پانی ان سے آلودہ نہیں ہوتا۔ اور ڈاڑھی: گرم دسر دہوا کے جھونکوں سے گلے اور سینے کی حفاظت کرتی ہے۔ اور سب سے اہم بات میں جس اور خاص

# اسلام نے پراگندگی اورانتہائی تجمل میں اعتدال قائم کیا ہے

پچھلوگ پراگندگی جستگی اور بدحالی کو پند کرتے ہیں، اورزیب وزینت کونا پند کرتے ہیں۔ جیسے پنی قشم کے لوگ۔ اور پچھلوگ آرائش وزیبائش میں حد سے تجاوز کرتے ہیں۔ اور اس کو فخر وغر ور اور دوسروں کو حقیر سیجھنے کا ذریعہ بناتے ہیں، جیسے خوش عیش لوگ۔ بیدونوں ہی نظریے باطل ہیں۔ ان کا نام ونشان مٹانا اور ان کی تر دید کرنا مقاصد شریعت میں سے ایک اہم مقصد ہے۔ کیونکہ شریعت کا مدار دونوں مرتبوں میں اعتدال اور دونوں مصلحتوں کو جع کرنے پر ہے۔ چنا نے ہیں نے بالوں کے سلسلہ میں مثبت و منفی پانچ احکام دیئے : ا-بالوں کے معاملہ کو امور فطرت میں شامل کیا، اور ان کی صفائی کے لئے وقت متعین کیا ۲ - خضاب کرنے کا حکم دیا ۳ - سرمیں ما تک نکا لنے کا طریقہ در آئج کیا ۳ - قذرع یعنی پچھ سرمنڈ ان اور پچھ باقی رکھنے کی ممانعت کی ۔

خلدينجم

رہے۔ چنانچہ حضرت انس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ سِّلاَنَیَاتِیَلا نے ہمارے لئے مو تیجیں تراشے، ناخن کا نے، بغل صاف کرنے ،اورزیریاف لینے کے لئے وقت متعین کیا کہ ہم جالیس دن سے زیادہ ان کونہ چھوڑیں (مقلوۃ حدیث ۳۳۳) () جب سریاڈ اڑھی سفید ہوجا کمیں تو خضاب کرنا چاہئے۔رسول اللہ سِّلاَنَیَوَتَیَلاً نِے ارشاد فرمایا:'' یہودونصاری خضاب نہیں کرتے: تم ان کی مخالفت کرو''یعنی خضاب کرو(مقلوۃ حدیث ۳۳۳)

(س) حضرت ابن عباس رضى اللد عنهما بيان كرتے ميں كەجن امور ميں حكم شرعى نازل نہيں ہوا ہوتا تھا نبى سَلَى مَنْ اللَّٰ عَنْ اللَّا عَنْ عَنْ اللَّٰ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّالِ عَالَ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَلَیْ مَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّٰ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّا عَنْ الْحَلْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَالَةُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَالَ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْحَلْ عَنْ اللَّذَ عَالَ حَالَ عَنْ الْحَلْ عَالَ حَالَ عَنْ الْحَلْ عَا الْحَلْ عَا عَلْ الْحَلْ عَالَ عَنْ الْحَلْ عَنْ اللَّا عَلَى الْحَلْ عَا عَلَ الْحَلْ عَا عَالَ عَا عَالَ عَالَ الْحَلْ عَنْ الْحَلْ عَا عَا عَالَ عَالَ عَا مَ عَالَ عَالَ عَالَ عَا مَ الْحَلْ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَا عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَنْ الْحَلْ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَا عَ مَا عَلَ حَالَ عَا عَا عَالَ عَالَ حَلْ عَالَ عَ الْحَلْحَا عَامِ عَالَ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَامَ عَالَ عَا عَا عَا عَ عَالَ عَالَ عَا عَا عَ عَا عَالَ عَا عُ مَا عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَالَ عَا عَا عَا عَا عَ عَا عَالَ عَا عَا عَامَ عَ عُ عَ عَال

تشریح بسدل کے لغوی معنی میں المكانا۔ اور سدل ہر چیز میں مختلف ہوتا ہے۔ نماز میں سدل بیہ ہے كہ كپر اس طرح پہنايا اور هاجائے كہ كرنے كا خطرہ رہے۔ اور بالوں میں سدل بیہ ہے كہ سردھونے كے بعد جب كنگھا كرے تو پيشانی ك بال منہ پر لذكائے ليعنی سركے درميان سے آگے كی طرف كنگھا كرے۔ جب بال درست ہوجا ميں تو ان كو يتحصے كی طرف تحفينچ لے اور فرق (ما نگ نكالنا) بیہ ہے كہ سركے بال دو حصے كركے كنپيوں پر ڈال لے۔ پھر كنگھا كركے درست كرے، پھر دونوں لغوں كوكانوں كے او پر سے بيچھے كی طرف موڑے – اور بيدونوں بن انچھی مينتيں ہيں۔ اور دونوں جائز ميں۔ مرام بر كا طريقہ ما نگ نكالنا ) بیہ ہے كہ سركے بال دو حصے كركے كنپيوں پر ڈال لے۔ پھر كنگھا كركے درست كرے، پھر دونوں لغوں كوكانوں كے او پر سے بيچھے كی طرف موڑے – اور بيد دونوں بن انچھی مينتيں ہيں۔ اور دونوں جائز ميں۔ مرام بيا ب کا طريقہ ما نگ نكالنا ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عند كی روایت ميں اس كوا مور فطرت ميں شاركيا ہوں اس اس

### خودساختة زينت اورفطرت بدلني كممانعت

حدیث () ---- حضرت ابن مسعود رضی الله عنه کہتے ہیں کہ الله تعالیٰ نے بدن گود نے والی ، بدن گدوانے والی ، بال نحوانے والی ، اور خوبصورت بننے کے لئے دانتوں میں فاصلہ کرانے والی عورتوں پر لعنت کی ہے، جوتخلیق الہی میں تبدیلی کرنے والی میں (مشکلوۃ حدیث ۳۳۳۱)

حدیث (r) — نبی ﷺ نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمائی ان مردوں پر جوعورتوں کی مشابہت اختیار کرنے والے ہیں۔اوران عورتوں پر جومز دوں کی مشابہت اختیار کرنے والی ہیں''(مشکوۃ حدیث ۳۳۹۹)

تشریح: دوسری حدیث میں لعنت کی وجہ میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہرنوع اور ہر صنف کو اس طرح پیدا کیا ہے کہ وہ بدن میں نوعی اور صنفی احکام کے ظہور کو چاہتا ہے۔ مثلاً: جو مرد ہو گا اس کی ڈاڑھی نگلے گی ، اور جوعورت ہو گی وہ طرب وخوشی اور نازک اندا<sup>ن</sup> کی طرف مائل ہو گی۔ اور ان نوعی اور صنفی احکام کا اقتضاء ہی بعینہ ان کی اضداد کی ناپسند ید گی ہے۔ پس ہرنوع اور ہر صنف کو اس کے فطری اقتضاء پر باقی رکھنا ضروری ہے۔ اور اس میں تبدیلی موجب لعنت ہے۔ چنا تچہ جو مرد عود رو بنتا ہے یا جو عورت مرد بنتی ہے: ان پر لعنت ہے۔

اور پہلی حدیث میں لعنت کی دجہ میہ ہے کہ زیب وزینت بعض پسندیدہ ہے، بعض ناپسندیدہ۔ پسندیدہ آرائش دہ ہے جو فطری عمل کو تقویت پہنچائے،ادراس کیلئے ممد دمعاون بے مصح مدلگانا نگاہ کو قوت بخشاہے،ادر سرمیں تیل کنگھا کرنابالوں کو غذا پہنچا تاہے۔ پس میہ پسندیدہ آرائش ہے۔اورا گرزیباکش فطرت کے خلاف ہو، جیسے انسان کا چو پایوں کی ہیئت اختیار کرنایا کہیں سے سر منڈانا، کہیں سے چھوڑ نایاز بردتی کوئی ایسی چیز ایجا دکی گئی ہو جو فطرت کا تقاضا نہ ہو۔ جیسے بدن گودنا،اور دوہ ایس چیز ہو کہ اگر فطرت کو فیصلہ کرنے کا موقعہ دیا جائے تو دہ اس کو مثلہ قرار دے تو ایسی نے بیک تنگھا کرنا بالوں کو

ومنها : التزيُّن بالشعور : [١] فإن الناس كانوا مختلفين في أمرها: فالمجوس: كانوا يقصُّون اللَّحي ويُوَفِّرُوْنَ الشوارب، وكانت سنةُ الأنبياء عليهم السلام خلافَ ذلك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "خالفو المشركين: أوفروا اللُّحي، وأَحْفُوا الشوارب" [٢] وكان ناس يحبون التشعُّثَ والتَّمَهُنَ والهيئةَ البدَّة، ويكرهون التجمُّلَ والتزيُّن؛ وناسّ يتعمقون في التجمل، ويجعلون ذلك أحدَ وجوه الفخر وغَمْطِ الناس؛ فكان إخمالُ مذهبهم جميعًا، ورَدُّ طريقهم أحدَ المقاصد الشرعية، فإن مبنى الشرائع على التوسط بين المنزلتين، ٥ المرفر بالمرا

رجمة اللارالواسعة

خلديجم

والجمع بين المصلحتين:

[الف] قال رسول الله صلى عليه وسلم: " الفِطرةُ خمسٌ: الخِتانُ، والاستحداد، وقَصُّ الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط" ثم مسَّت الحاجة إلى توقيت ذلك: ليمكن الإنكارُ على من خالف السنة، ولئلا يصل المتورِّع إلى الحلق والنتف كلُّ يوم، والمتهاون إلى تركها سنةً، فَوُقَّتَ في قص الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط، وحلق العانة: أن لا يُترك أكثر من أربعين ليلة. [ب] وقال صلى الله عليه وسلم: " إن اليهود والنصاري لا يصبغون فخالفوهم" [ج] وكان أهل الكتاب يَسْدُلون، والمشركون يَفُرُقُون، فَسَدَلَ النبي صلى الله عليه وسلم ناصيتُه، ثم فَرَقَ بعدُ؛ فالسدلُ: أن يُرْخِي ناصيته على وجهه، وهي هيئة بَدَّة، والفرق: أن يجعله ضفيرتين، ويرسل كلَّ ضفيرة إلى صُدْغ. [د] ونهى صلى الله عليه وسلم عن القرع. أقول: السر فيه: أنه من هيئات الشياطين، وهو نوع من المثلة، تعافُّها الأنفس إلا القلوبُ المأوفة باعتيادها. [ه] وقال صلى الله عليه وسلم: " من كان له شعر فليكرمه" ونهى عن الترجل إلاغبا: يريد التوسط بين الإفراط والتفريط. [7] وقال صلى الله عليه وسلم: " لعن الله الواشمات والمستوشمات، والمُتَنَمِّصَاتِ، والمُتَفَلِّجَاتِ للحسن، المغيِّرَاتِ خلقَ اللهُ " ولعن صلى الله عليه وسلم المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال. أقول : الأصل في ذلك: أن الله تعالى خلق كلَّ نوع وصنف مقتضيا لظهور أحكام في البدن، كالرجل يَلْتَحِي، وكالنساء يَصْغِيْنَ إلى نوع من الطَّرَب والخِفَّة، فاقتضاؤُها للأحكام لمعنى في المبدأ هو بعينه كراهية أضدادها، ولذلك كان المرضِيُّ بقاءَ كل نوع وصنف على ما تَقتضيه فطرتُه، وكان تغيير الخلق سببا لِللَّعن، ولذلك كره النبقُ صلى الله عليه وسلم إنزاءَ الحمير لتحصيل البغال. فمن الزينة : ما يكون كالتقوية لفعل الطبيعة، والتوطئة له، والتمشية إياه، كالكحل والترجُّل، وهو محبوب. ومنها: مايكون كالمباين لفعلها، كاختيار الإنسان هيئة الدواب؛ ومايكون تعمقا في إبداع مالا تقتضيه الطبيعية، وهو غير محبوب، إذا خُلى الإنسان وفطرتَه عدَّه مثلةً.

رحمة اللارالواسعة

جلديجم

(۳) میں کہتا ہوں : اصل اس میں یعنی دوسری حدیث میں لعنت کی مجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہرنو ع اور ہر صنف کو اس حال میں پیدا کیا ہے کہ دہ بدن میں احکام کے ظہور کو چاہنے والی ہے۔ جیسے مرد ڈاڑھی چھوڑتے ہیں۔ اور جیسے عور تیں ماک ہوتی ہیں ایک قسم کی خوشی اور ملکے پن کی طرف، پس ان انواع داصناف کا احکام کو چا ہنا مبد امیں کسی معنی کی دجہ سے (یعنی مرد میں کوئی بات ہے اسی طرح عورت میں بھی کوئی بات ہے جو مذکورہ احکام کو چا ہتی ہے ) وہ بعینہ ان کی اضداد کی ناپسند یدگ ہے یعنی مرد کا مردانا پن خود چاہتا ہے کہ اس میں زنانہ پن بری چیز ہے اور اسی دجہ سے پند یدہ ہے ہرنوع اور صنف کا باق رکھنا اس پر جو اس کی فطرت چاہتی ہے۔ اور تخلیق کا تبدیل کرنا لعنت کے لئے سبب تھا۔ اور اسی دجہ سے نیں کی تعلق کی ت



| 6×XM   | 1 10 1 | 1.124 |
|--------|--------|-------|
| لواسعة | 111    | ino 1 |
| N L X  |        | oli   |

#### 010

جُلْدَيْجَم

اوروہ پیندید ہنیں۔جب چھوڑ دیاجائے انسان اس کی فطرت کے ساتھ تو وہ اس کومثلہ ثمار کر لے گا۔ ای کے ساتھ تو وہ اس کومثلہ ثمار کر لے گ

۴\_تصوریسازی

عجمیوں کی عادات د تعمقات میں سے کپڑوں، دیواروں اور غالیچوں میں تصویریں بنانا ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے اس سے روکا۔ اور ممانعت کی بنیا دروچیزیں ہیں:

پہلی چیز : تصاویر خوش حالی اور آ رائش وزیبائش کی شکلوں میں سے ایک شکل ہیں۔ کیونکہ عجمی لوگ ان کے ذریعہ ایک دوسرے پرفخر کیا کرتے تھے۔اوران میں بے تحاشا دولت خرچ کیا کرتے تھے۔ پس تصاویر ریشم کے حکم میں ہوگئیں۔اور ان کی ممانعت کی گئی۔اور حرمت کی بیدوجہ درختوں وغیرہ کی تصاویر کو بھی عام ہے۔یعنی ان کارکھنا بھی جائز نہیں۔

دوسری وجہ: نصاویر کے ساتھ اختلاط رکھنا، اور ان کو بنانا اور ان میں دلچیپی لینا مور تیوں کی عبادت کا دروازہ کھولتا ہے۔ ان کی شان بڑھا تا ہے۔ اور مورتی بچاریوں کے لئے مور تیوں کی یادتازہ کرتا ہے۔ اور اکثر لوگوں میں مور تیوں کی پوجاانہی تصاویر سے پیدا ہوئی ہے۔ اس لئے اسلام نے ان کو حرام قر اردیا ہے۔ اور حرمت کی بیدوجہ حیوانات کی تصاویر کے ساتھ خاص ہے پس غیر ذی روح کی تصویر بنانا اور اس کا رکھنا جائز ہے۔ چنانچہ ایک واقعہ میں حضرت جرئیل علیہ السلام نے رسول اللہ میلانی آینے سی خرایا: '' آپ تھم دیں کہ جو تصویر درواز سے پرلنگی ہوئی ہواں کا سرکاٹ دیا جائے، تا کہ وہ درخت کی شکل کی بن جائے (مشکوۃ حدیث ۲۵۰) یعنی درختوں کی تصویر کی طرح اس کا فساد ہو کی جائے ، تا کہ دوہ

## فرشة تصوير كى جگە ہيں آتے

حدیث \_\_\_\_ رسول الله سَلانَايَةَ الله خُرمایا:'' بیشک وه گھر جس میں (جاندار) کی تصویر ہوتی ہے: اس میں فر شتے داخل نہیں ہوتے''(مفکوۃ حدیث۳۳۹۲)

تشریح: چونکه جاندار کی تصویروں میں مور تیوں کے معنی ہیں یعنی وہ پر سنش کی ایک چیز ہیں ،اور ملاً اعلی میں مور تیوں اور ان کے بچاریوں پر غضب ولعن کا داعیہ تحقق ہو چکا ہے یعنی ان کو شرک اور مشرکین سے شدید نفرت ہے ، اس لیے ضرور کی ہے کہ تصویروں سے فرشتے نفرت کریں۔ چنا نحہ وہ کسی ایسی جگہ میں داخل نہیں ہوتے جہاں کسی جاندار کی تصویر ہوتی ہے۔

ہرتصور سے جان پیداہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول اللہ سِلانیَایَی کے فرمایا:''ہرتصوریسازجہنم یں جائے گا۔وہاں اس کے لئے ہراس تصور کے بدل جواس نے بنائی ہے:ایک جان بنائی جائے گی ،جواس کوجہنم میں سزادے گی!''(مشکوۃ حدیث ۴۳۹۸) —< کوشنوکر بیکاشیئر کی جلديجم

تشریح: جب قیامت کے دن لوگ اپنے اعمال کے ساتھ میدان محشر میں جمع کئے جا کیں گر مصور کاعمل (تصور سازی) ایسے نفوس کی صورت میں جلوہ گر ہوگا جن کا مصور نے تصور بناتے وقت اپنے دل میں خیال جمار کھا تھا۔ اور جن کی نقل کرنے کا مصور نے اپنے عمل میں ارادہ کیا تھا۔ اس لئے کہ وہی نفوس تصور بناتے وقت اس کے دل ود ماغ میں بیٹھے ہوئے تھے۔ مثلاً: مصورزید کی تصور بنا تا ہے تو پور یے عمل کے دوران وہی اس کے حواس پر چھایا رہتا ہے۔ پس وہ قیامت میں مشکل ہوکر جہنم میں اس کو میز اد کی گ

## مصور كوتصوير ميں جان ڈالنے كاتھم ديا جائے گا

حدیث — رسول اللہ سِلانیَقِیکی نے فرمایا:''جس نے کوئی تصویر بنائی وہ سزادیا جائے گا،اور علم دیا جائے گا کہ وہ اس میں روح پھونے اور وہ روح پھونک نہیں سکے گا!''اور عذاب جاری رہے گا (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۹) تشریح: مصور کانقل کرنے پراقتدام یعنی کسی نے مصور کواپنی یا کسی کی تصویر بنانے کا آ ڈر دیا،اور وہ قبیل کے لئے تیار

ہو گیا،اوراس کی بیکوشش کہ وہ صورت گری میں آخری درجہ کو پہنچ یعنی ہو بہوتصور بنائے: بید دنوں عمل قیامت کے دن اس طرح ظاہر ہوں گے کہ اس سے کہا جارہا ہوگا کہ وہ اس میں روح پھو نکے یعنی جب تونے سارے جتن کرلئے،اورایس صورت بنائی جس پرحقیقت کا دھو کہ ہوتا ہے تو اب باقی کیا رہ گیا؟ بس جان ڈالنے کی کمی ہے، پس بیکی بھی پوری کردے۔ اور ظاہر ہے کہ بیہ بات اس کے بس کی نہیں، پس عذاب برابر جاری رہے گا۔

ومنها: صناعة التصاوير في الثياب والجُدران والأنماط : فهي عنها النبي صلى الله عليه وسلم، ومدار النهي شيئان:

أحدهما : أنها أحدُ وجوهِ الإرفاهِ والزينةِ، فإنهم كانوا يتفاخرون بها، ويبذلون أموالًا خطيرة فيها، فكانت كالحرير، وهذا المعنى موجود في صورة الشجر وغيرها.

وثانيهما :أن المخامرة بالصور، واتخاذَها، وجَرَيَانَ الرسم بالرغبة فيها: يفتح بابَ عبادةِ الأصنام، ويُنَوِّهُ أمرها، ويذكِّرها لأهلها؛ وما نشأتُ عبادةُ الأصنام في أكثر الطوائفِ إلا من هذه؛ وهذا المعنى يختص بصورة الحيوان، ولذلك أمر بقطع رأس التماثيل، لتصير كهيئة الشجر، وخف فساد صناعةِ صورة الأشجار.

قال صلى الله عليه وسلم: "إن البيت الذى فيه الصورةُ لا تدخله الملائكة "وقال صلى الله عليه وسلم: "كل مصور في النار، يَجْعَلُ له بكل صورة صوَّرها نفسًا، فيعذ به في جهنم "وقال صلى الله عليه وسلم: " من صورصورة عُذب، وكُلِّفَ أن ينفخ فيها، وليس بنافخ.

ا ومنوفر بباشير ا

رجمة اللار الواسعة

N

جُلْدِيْجَمُ

أقول: [1] لما كانت التصاوير فيها معنى الأصنام، وقد تحقق في الملأ الأعلى داعيةُ غضبٍ ولعنٍ على الأصنام وعَبَدَتِها: وجب أن يتنفَّر منها الملائكة. [٣] وإذا حُشر الناس يوم القيامة بأعمالهم: تمثل عملُ المصور بالنفوس التي تصوَّرها في نفسه، وأراد محاكاتِها في عمله: لأنها أقرب ماهنالك. [٣] وظهر إقدامُه على المحاكاة، وسعيُه أن يبلغ فيها غايةَ المدى: في صورة التكليف بأن ينفخ فيها الروحَ، وليس بنافخ.

ترجمہ: واضح ہے۔قول، یذکر ها لأهلها : لینی اختلاط، اتخاذ اور ریت میں ہے ہرایک مور تیوں کو یا دولائیگا مور تیوں والوں کو لیعنی ان کے بچاریوں کو ....قولہ: حف فسادَ إلخ معاملہ ہلکا پڑجائے گا درختوں کی صورت بنانے کی خرابی کی طرح فساد منصوب بزع خافض ہے .....ت مشل ب النفو میں : جانوں کی صورت میں متشکل ہوگا..... قدولہ: لأنها أقد بُ ما هنالك : اس لئے کہ وہ نفوس اس چیز سے زیادہ قریب ہیں جو وہاں ہے۔ یعنی محاکات (تصویر سازی)



۵- ساز وسروداور بہلا وے کی باتیں

تحجمیوں کی عادات وتعمقات میں رنگ درباب، ساز دسرودادردل خوش کرنے دالے مشاغل ہیں۔ یعنی دہ سامانِ تفریح جوآ دمی کاغم غلط کرے، دنیا وَ آخرت کی فکر بھلادے، اوراوقات کوضائع کرے۔ جیسے آلات موسیقی، شطر نج، کبوتر بازی اور جانوروں کولڑانا دغیرہ۔ ان تمام تفریحی مشاغل کوشریعت نے حرام کیا۔ جس پراحادیث ذیل دلالت کرتی ہیں: حدیث (۱) — رسول اللہ سِلینَّیَا یَکیل نے فرمایا:'' جس نے مَرَد شیر کھیلا، اس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافر مان کی!''(مشکو ۃ حدیث ۲۵۰۵)

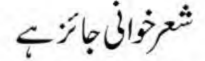
حدیث(۲) \_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جس نے نَرَ دِشیرکھیلا،اس نے گویااپ ہاتھ خنز برے خون اور گوشت میں رنگ لئے!''(مشکوۃ حدیث ۴۵۰۰)

حدیثِ(۳) \_\_\_\_\_ رسول اللَّد سَلَلْنَفَائِیَمُ نے فرمایا:''میری امت میں ایسے لوگ ضرورہو نگے جوشر مگاہ،ریشم،شراب اورآلاتِ موسیقی کوحلال کرلیں گے'(بخاری حدیث ۵۵۹ مشکلوۃ حدیث ۵۳۴۳)

حدیث (۴) ۔۔. رسول اللہ ﷺ نے ایک شخص کودیکھا جو کبوتر کا پیچھا کررہاتھا، پس فرمایا:''شیطان شیطانی کے ۔€ نوسَزوَر پیکاشِیَز کھ جُلدِ پَنْجَبَمْ

يجي جاريا ب!" (مشكوة حديث ٢٠٥٠)

شادی میں نغمہ دھپڑ اجائز ہے



ای طرح حُدی خوانی جائز ہے۔ حُدی: درحقیقت وہ گانا ہے جوادنوں کو وجد میں لانے کے لئے گایا جاتا ہے۔ گھر یہاں مراد مطلق شعر خوانی ہے جس میں لہجہ کا اتار چڑھا وَہو۔اور یہ جائز اس لئے ہے کہ یہ شکفتگی اور شاد مانی کے قبیل سے ہے۔ تفریحی مشاغل میں شامل نہیں۔

ای طرح جنگی آلات سے کھیلنا، جیسے تیراندازی کا مقابلہ، گھوڑوں کوسد ھانا،اور نیز ہبازی وغیرہ جائز ہیں۔ کیونکہ میہ چیزیں حقیقت میں کھیل نہیں ۔ ان میں شرعی صلحت ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ '' ہروہ چیز جس سے مسلمان آدمی دل بہلا ئے: برکار ہے۔ مگر چاند ماری کرنا، گھوڑ نے کوسد ھانا،اور بیوی سے ہنسی نداق کرنا'' (رداہ الاربعۃ ، فنتح الباری اا:۹۱)اور حدیث میں ہے کہ حبشیوں نے عید کے دن مجد نبوی (کے احاطہ) میں نیز دن اور ڈھال کا کرتب دکھایا ہے (بخاری حدیث میں)

ومنها : الاشتغال بالمُسَلِّيَاتِ : وهي ما يُسْلِى النفسَ عن هَمَّ آخرته ودنياه، ويُضيع الأوقاتِ، إِنْ مَنْ المُ وحمة اللار الواسعة

جُلْدِ پَيْجَمْ

كالمعازف، والشطرنج، واللعب بالحَمَام، واللعِب بتحريش البهائم، ونحوها: فإن الإنسان إذا اشتغل بهذه الأشياء لَهي عن طعامه وشرابه وحاجته، وربما كان حاقنا، ولايقوم للبول: فإن جرى الرسمُ بالاشتغال بها صار الناس كَلَّا على المدينة، ولم يتوجَّهوا إلى إصلاح نفوسهم. واعلم: أن الغناء والدف في الوليمة ونحوها عادةُ العرب والعجم ودَيدنُهم، وذلك: لما يقتضيه الحال من الفرح والسرور، فليس ذلك من المسلِّيات، إنما ميزانُ المسليات: ماكان في زمنه صلى الله عليه وسلم في الحجاز وفي القرى العامرة: الاشتغالُ به زائدًا على الفرح والسرور المطلوبين، كالمزامير. قال صلى الله عليه وسلم: " من لعب بالنود فقد عصى الله ورسولَه" وقال صلى الله عليه وسلم: "من لعب بالنردشير فكأنما صَبَّغ يدَه في لحم خنزير ودمِه" وقال صلى الله عليه وسلم: "ليكونَنَّ من أمتى أقوام يستحلُّون الحِرَ والحرير، والخمر، والمعازف" وقال صلى الله عليه وسلم: " أَعْلِنوا هذا النِكَاحَ، واضربوا عليه بالدفوف" [أقول:] فالملاهي نوعان: محرَّم: وهي الآلات المطربة، كالمزامير؛ ومباح: وهو الدفُّ والغناء في الوليمة ونحوها من حادث سرور. وأما الحُدَاء: وهو في الأصل: ما يُقصد به تَهَيُّجُ الإبل؛ ولكن المراد هنا مطلق النشيد، مع تاليف الألحان والإيقاع، فهو مباح، فإنه من المباسّطات، دون المسليات. وأما اللعب بآلات الحرب : كالمناضلة، وتأديب الفرس، واللعب بالرماح: فليس من اللعب في الحقيقة، لِمَا فيه من مقصود شرعي؛ وقد لعبت الحبشة بالحِراب والدَّرَق بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم في مسجده. وقال صلى الله عليه وسلم لرجل يَتْبَعُ حمامةً: "شيطان يَتْبَعُ شيطانة!" ونهى عليه السلام عن التحريش بين البهائم.

بيان ج.....قوله: ماكان فى زمنه إلى كان بعل ناقص، الاشتغال به: الكالسم، ذائدًا إلى الله الكى خر، فى زمنه إلى ظرف ج الاشتغالكا، كان كى خرمقدم نبيس ج وادر فى الحجاز : كائنًا م متعلق موكر زمنه كي شمير مجر وركا حال ج و ترجمه: سامان تفرح كا معيارو بى ج حس ميں مشغول مونا بى مظليقة اللي كن ماند ميں تجاز اور آباد بستيوں ميں ال فرحت وسر ور سے زيادہ تفاجودونوں مطلوب بيں، جيسے بانسرياں ال دور ميں بھى فضول كھيل ميں ثمار موقى تھيں ..... فرد : چومركى طرح كا ايك كميل : جو دُو برى بساط پر كھيلا جاتا ہے وايك دئيا ميں تكرياں يا پلاستك كى كو ميں موقى بيں وردود قل موقى تيں، جن كو بلاكر نكالا جاتا ہے وجيسا نگ نكل آتا ہے ال كے مطابق كنكرياں يا پلاستك كى كو ميں موقى بيں وردود قل موت بيں، جن كو بلاكر نردى كو چومر كہتے ہيں ..... جو "جورت كى شر مگاہ، اس كى اصل جو خ ج ميں ال ورد ورد شير ايك بيں .... اور جوڑ نے اورواقع كرنے كرماتھ يعنى آواز ميں زيرو بم اورا تار چڑھاؤ كي ماتھ ميں الجو اب : نيز ہوں .... فرد الكو ال كاركو جوڑ نے اورواقع كرنے كرماتھ يعنى آواز ميں زيرو بم اورا تار چڑھاؤ كر ماتھ الجو اب : نيز ہوں الكو الكو الا الحان : راكوں كو

۲ \_ فضول سوارياں

تجمیوں کی عادات میں سواریوں کی بڑی تعداد پالناتھا۔ وہ سواریاں ضرورت کے لئے نہیں پالتے تھے، بلکہ نمائش ادر بڑائی جنانے کے لئے پالتے تھے۔ چنانچہ نبی سلینڈیکیٹ نے ذیل کی روایت میں اس پر کلیر فرمائی: حدیث ---- رسول اللہ سلینڈیکٹٹ نے فرمایا:'' کچھاونٹ شیاطین کے لئے ہوں گے، اور کچھ کھر شیاطین کے لئے ہوں گے!'' حدیث کے رادی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں: شیاطین کے اونٹ تو میں نے دیکھے ہیں: ایک شخص اپنے ساتھ عدد قسم کی اونٹیکاں کیکر (سفر میں) نگلتا ہے، جن کو اس نے فر ہد کیا ہے۔ ان میں سے کسی پرسواری نہیں کر تا ( کیونکہ وہ ضرورت سے زائد ہیں) اوروہ اپنے ایسے بھائی کے پاس سے گز رہا ہے۔ ان میں سے کسی پرسواری نہیں کر تا راستہ میں مرکنی ہے، لاغر ہوگئی ہے یا کھوگٹی ہے) پس وہ اس کو سوار نہیں کرتا ہے جو بسواری رہ گیا ہے (اس کی سواری

كتّا پالنے كى ممانعت كى وجہ

جاہلیت کے لوگ کتا پالنے کے شوقین تھے، جبکہ کتا ایک ملعون جانور ہے۔ فرشتوں کو اس سے اذیت پینچتی ہے۔ کیونکہ کتے کو شیاطین سے مناسبت ہے جیسا کہ چھپکلی کے بیان میں گذرا۔ چنانچہ درج ذیل حدیث میں نبی سِلان ﷺ نے اس کے پالنے کو حرام قرار دیا ہے:

حدیث \_\_\_ رسول الله سَلایْقَدَیْم نے ارشاد فرمایا:''جس نے کوئی کتّا پالا۔ چو پانی، شکاریا کھیتی کا کتّا چھوڑ کر۔ توروزانہ حریث \_\_\_\_

خلديجم

رحمة اللاز الواسعة

جُلْدِ پَنْجَبْم

ایک قیراطاس کے ثواب سے کم ہوجائے گا''(متفق علیہ مشکلوۃ حدیث ۹۹ میں)اور دوسری متفق علیہ روایت میں'' دو قیراط'' ہے (مشکلوۃ حدیث ۹۸ میں)اور جو کتوں کا حکم ہے وہی بندراور خنز برکا بھی ہے۔ ان کا پالنا بھی حرام ہے۔ کیونکہ یہ بھی ملعون جانور ہیں۔ تشریح: ثواب کم ہونے کی وجہ سے ہے کہ کتا ہیمیت کو تقویت پہنچا تا ہے، اور ملکیت کو مغلوب کرتا ہے۔ چنانچہ کتے کے شوقین نیکو کاری سے دور ہوتے ہیں – اور قیراط: جزقلیل کی تمثیل ہے۔ پس دو قیراط اور ایک قیراط میں پچھ منافات

ومنها : اقْتِنَاءُ عددٍ كثير من الدواب : لايَقْصُدُ بذلك كفايةَ الحاجة، بل مراء اةَ الناس، والفخر عليهم:

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فراش للرجل، وفراش لامرأته، والثالث للضيف، والرابع للشيطان! "وقال صلى الله عليه وسلم: " تكون إبل للشياطين، وبيوت للشياطين "قال أبو هريرة رضى الله عنه: أما إبل الشياطين فقد رأيتُها. يخرج أحدكم بنَجيبات معه، قد أسْمَنَها، ولا يعلو بعيرًا منها، ويمر بأخيه قد انقطع به، فلا يَحْمله "

وكان أهل الجاهلية مولعين باقتناء الكلاب: وهو حيوان ملعون تتأذى منه الملائكة، فإن له مناسبة بالشياطين، كما قلنا في الوزغ، فحرَّم النبي صلى الله عليه وسلم اقتناءَ ها، وقال: " من اتخذ كلبا — إلا كلبَ ماشية، أو صيد، أو زرع — انتقص من أجره كلَّ يوم قيراط " وفي رواية: "قير اطان" وفي حكم الكلاب القردة والخنازير.

أقول: السر في انتقاص أجره: أنه يُمِدُّ البهيمية، ويَقَهَرُ الملكية؛ والقيراط: خرج مخرج المثل، يريد به الجزء القليلَ؛ ولذلك لم يكن بين قوله صلى الله عليه وسلم: قير اطان، وقوله: قير اط: مناقضة.

وضاحت: ایک حدیث شرح میں نہیں لی۔ کیونکہ اس کا زیر بحث مسئلہ سے تعلق نہیں۔ الابت کلف ۔ اس کا ترجمہ یہ ہے: نبی ﷺ نے فرمایا:'' ایک بستر مرد کے لئے اور ایک بستر اس کی بیوی کے لئے ، اور تیسر امہمان کے لئے ، اور چوتھا شیطان کے لئے ہے''(مشکلوۃ حدیث ۲۳۰۰ کتاب اللباس)......اور زمانۂ نبوی میں ایک قیراط: درہم کا چھٹا حصہ ہوتا تھا۔ کہ

ے \_ سونے چاندی کے برتن

عجمیوں کی عادات وتعمقات میں سونے چاندی کے برتنوں کا استعال بھی تھا۔ چنانچہ درج ذیل ردایات میں ان کی ممانعت کی گئی: — **ی نوئز ریکا ایئر آر**یک حدیث (۱) ۔۔ رسول اللہ سطان یہ میں دورخ کی آگ ہی عَرْغَر اتا ہے' ( متفق علیہ متحکوۃ حدیث ۲۳۷ ) اور سلم کی ایک روایت میں سونے کے برتن کا بھی ذکر ہے۔ حد بیٹ (۲) ۔۔ رسول اللہ سطان یہ محدیث ۲۳۷ ) اور سلم کی ایک روایت میں سونے کے برتن کا بھی ذکر ہے۔ حد بیٹ (۲) ۔۔ رسول اللہ سطان یہ محدیث ۲۳۷ ) اور سلم کی ایک روایت میں سونے کے برتن کا بھی ذکر ہے۔ کھا ڈ ۔ یہ چیزیں کفار کے لئے دنیا میں اور تمہمارے لئے آخرت میں بیں' ( متفق علیہ محکوۃ حدیث ۲۳۷ ) کھا ڈ ۔ یہ چیزیں کفار کے لئے دنیا میں اور تمہمارے لئے آخرت میں بیں' ( متفق علیہ محکوۃ حدیث ۲۳۷ ) دوسرے پر فخر کیا کرتے ہیں۔ پس اگر ان کے استعال کا رواج چل پڑے گا تو دنیا طلی میں انہا کہ کا دروازہ کھل جائے گا۔ چنانچہ شریعت نے اس فساد کا سر باب کردیا۔ پہلے زیورات کے بیان میں جو دواصو لیا تیں بیان کی گئی ہیں، ان میں سے

تين باتيں

حدیث() - رسول الله مَلائيلَةَ کَمْ مايا:''برتنوں کو ڈھا نک دو، مشکیزوں کا منہ باندھدو، دروازے بند کرو، اور شام کے وقت بچوں کو روک لو، کیونکہ جنات پھیلتے اور اچک لیتے ہیں۔ اور سوتے دقت چراغوں کو بچھادو، کیونکہ چھوٹا شرارتی تبھی چراغ کی بتی کھینچتا ہے، پس گھروالوں کوجلادیتا ہے'(مشکوۃ حدیث ۱۹۵۹)

حدیث (۲) ---- رسول الله سَلِّنْنَفَائِیَم نِفر مایا:''برتنوں کو ڈھا نک دو، مشکیزوں کا منہ باند ھدو، دروازوں کو بھیڑ دو اور چراغوں کو بچھادو، پس بیشک شیطان کسی (بند) مشکیزہ میں نہیں گھستا۔ اور کوئی (بند) دروازہ اور کوئی (بند) برتن نہیں کھولتا''(مشکوٰۃ حدیث ۳۲۹۲)

حدیث (۳) — رسول اللہ ﷺ ﷺ نے فرمایا:''برتنوں کو ڈھا تک دو،ادرمشکیزوں کو باندھدو، پس بیشک سال میں ایک رات ایسی ہے جس میں وباءاتر تی ہے نہیں گزرتی وہ کسی ایسے برتن پرجس پر ڈھکنا نہ ہو،اور نہ کسی ایسے مشکیزہ پرجس پر بندھن نہ ہو، مگراس وباء میں سے پچھ حصہ اس میں اتر تاہے' (مشکوۃ حدیث ۴۹۸) تشر تِ کی زان روایتوں میں تین با تیں ہیں:

پہلی بات — شام کے دفت جتات پھیلتے ہیں — کیونکہ شیاطین اپنی اصل فطرت میں ظلمانی (تاریک مخلوق) ہیں اس لئے جب شام کی تاریکی پھیلتی ہے تو ان کو بہجت دسر در حاصل ہوتا ہے۔ادر دہ خوشی سے اچھلتے ہیں۔ادرز مین میں پھیل جاتے ہیں ادر بچوں کو ادھراُ دھر کر دیتے ہیں۔

دوسری بات — شیاطین بند چیزوں میں نہیں گھتے — ہم نے جوبات محسوں کی ہے دہ ہیے کہ شیاطین کے اثرات زیادہ تر فطری افعال کے ضمن میں پائے جاتے ہیں میثلاً جب ہوا گھر میں داخل ہوتی ہے تو اس کے ساتھ جنّ داخل کھنے فَصَرَفَتَرَ بَبَلَشِیَرُنَہِ ﴾ —

ځلدينج

وحمت اللاالواسعت

ہوتا ہے۔اور جب کوئی پتحرلڑ ھکتا ہے،تو اس کےلڑ ھکنے میں شیطان مدد کرتا ہے، پس وہ عادت سے زیادہ لڑھکتا ہے۔اور ایسی اورصور تیں \_اس لئے جو برتن مشکیز ہ اور دواز ہ بند ہوتا ہے اس میں جن نہیں گھستا۔ س

OFF

تیسری بات – سال کی کسی رات میں وباء کا اتر نا – اس کا مطلب میہ ہے کہ کمباوقت گزرنے کے بعدایک ایسا وقت آتا ہے جس میں ہواخراب ہوجاتی ہے۔میر ااپنا مشاہدہ ہے کہ ایک مرتبہ جھے خبیث ہوا کا احساس ہوا۔اور دہ ہوا لگتے ہی میرے سرمیں در دہو گیا۔ پھر میں نے دیکھا کہ بہت ہے لوگ بیار پڑ گئے۔اوراس رات میں ان لوگوں میں بیار پڑنے کی استعداد پیدا ہوگئی۔

۸ \_ مکانات میں فخر ومبابات

تحجمیوں کی عادات وتعمقات میں مکانات بنانے اوران کوآ راستہ پیراستہ کرنے میں مقابلہ بازی تھی۔ عجمی اس میں حد درجہ تکلف کیا کرتے تھے۔ اور اس میں ڈھیروں دولت خرچ کیا کرتے تھے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے نہایت ختی کر کے اس کا مدادا کیا۔ درج ذیل چارروایات اسی سلسلہ کی ہیں:

حدیث (۱) ---- رسول اللہ سلانی کی کی خرمایا:''موَمن جو کچھ خرچ کرتا ہے اس کواس کا اجرملتا ہے، مگر اس مٹی میں یعنی تعمیر میں جوخرچ کرتا ہے (اس کا کچھا جزمبیں ملتا) (مشکوۃ حدیث ۱۸۲۵ کتاب الرقاق)

ث (۲) ۔۔۔ ایک انصاری صحابی نے ایک قتبہ بنایا۔ نبی مِطلیٰ تَیَائَیُم نے اس پر ناراضکی ظاہر کی ۔انھوں نے اس کو ڈھادیا۔ دوسرے دفت جب آپ دہاں سے گز رے تو قتبہ نہیں تھا۔ آپ نے اس کے بارے میں دریافت کیا تو آپ کو صورتِ حال بتائی گئی۔ اس موقعہ پر آپ نے فرمایا:''ہرتغمیر اس کے مالک پر دبال ہے ،مگر وہ جس کے بغیر چارہ نہیں ! مگر دہ جس کے بغیرہ چارہ نہیں !! (مشکوۃ حدیث ۵۱۸

حدیث (۳) ۔ ایک بار حضرت علی رضی اللہ عند کے یہاں کوئی مہمان آیا۔ اس کے لئے کھانا تیار کیا گیا۔ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ رسول اللہ میلانڈیکی کو بھی دعوت دیدی جائے۔ چنانچہ آپ تشریف لائے ، اور دروازہ پررک گئے۔گھر کے ایک کو نہ میں ایک نقش پردہ پڑا ہوا تھا۔ آپ اس کو دیکھتے ہی واپس لوٹ گئے۔ حضرت فاطمہ ؓ نے حضرت علی کو بھیجا کہ دیکھیں آپ کیوں لوٹ گئے؟ حضرت علیؓ نے جا کر دجہ دریادت کی تو آپ نے فرمایا: ''میرے لئے ۔ یافر مایا کسی کھی نہی کے لئے ۔ مناسب نہیں کہ دہ کسی آراستہ کئے ہوئے گھر میں داخل ہو' ( ابوداؤد حدیث کھی تا ہے ، الاطعمة )

حدیث (۳) \_\_\_\_\_ نبی ﷺ کی غزوہ میں تشریف لے گئے۔ پیچھپے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے دروازے پر ایک زنگین جھالرداراونی پردہ لٹکایا۔ جب آپ سفر سے لوٹے تو اس کو پھاڑ دیا،اورفر مایا:'' اللہ تعالیٰ نے ہمیں حکم ہیں دیا کہ ہم پتھروں اور میں کو کپڑے پہنا ئمیں!''(مشکوۃ حدیث ۳۳۹۳ باب التصاویر) —< لوئیز حزیق لیکن کھی

رحمة اللاي الواسعة

جُلدِ پَنْجَمَ

ومنها: استعمالُ أواني الذهب والفضة: قال صلى الله عليه وسلم: " الذي يشرب في آنية الفضة إنما يُجَرِّحِرُ في بطنه نار جهنم" وقال صلى الله عليه وسلم: " لا تشربوا في آنية الذهب والفضة، ولا تأكلوا في صِحافها، فإنهالهم في الدنيا، ولكم في الآخرة" وقد ذكرنا من قبلُ ما ينكشف به سره.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "خَمَّرُوا الآنية، وأَوُكُوا الأسقيةَ، وأَجِيْفُوا الأبوابَ، وأَكْفِتُوْا صبيانَكم عند المساء، فإن للجن انتشارًا وخَطْفَةَ، وأَطْفِوُا المصابيح عند الرُّقاد، فإن الفويسقة ربما اجْتَرَّت الفتيلة، فأحرقتْ أهلَ البيت" وفى رواية: " فإن الشيطان لايَحُلُّ سقاءً، ولا يفتح بابا، ولاينكشف إناء" وفى رواية: " فإن فى السنة ليلةً، ينزل فيها وباءً، لايمر بإناء ليس عليه غطاءٌ، أو سقاءٍ ليس عليه وكاءٌ، إلا نزل فيه من ذلك الوباء"

[١] أما انتشار الجن عند المساء: فلكونهم ظُلما نيين في أصل الفطرة، فيحصل لهم عن انتشار الظلمة ابتهاجٌ وسرور، فينتشرون.

[7] وأمَّا إن الشيطان لايَحُلُّ سِقاءً: فلأن أكثر تأثيراتها ــ على ما أدركنا ــ في ضمن الأفعال الطبيعية، كـما أن الهـواء إذا دخـل في البيت دخـل الجني معه، وإذا تدهدهَ الحجرُ أمَدَّ في تدهدهه، فتدهدَهَ أكثرَ مما تقتضيه العادة، ونحو ذلك.

[٣] وأما إن في السنة ليلةً ينزل فيها الوباء: فمعناه: أنه يجيئ بعد زمان طويل وقت يفسد فيه الهواءُ؛ وقد شاهدتُ ذلك مرة: أحسستُ بهواء خبيتُ، أصابني صداع في ساعةٍ مَاوصلَ إليَّ، ثم رأيتُ كثيرًا من الناس قد مَرِضوا، واسْتَعَدُّوا لحدوثِ مرضٍ في تلك الليلة.

ومنها : التطاول في البنيان، وَتَزُوِيْقِ البيوت، وزخرفَتُها : فكانوا يتكلفون في ذلك غاية التكلف، ويبذلون أموالاً خطيرة، فعالجه النبي صلى الله عليه وسلم بالتغليظ الشديد، فقال : "ما أنفق المؤمن من نفقة إلا أُجِرَ فيها، إلا نفقتَه في هذا التراب " وقال صلى الله عليه وسلم : " إن كل بناء وبال على صاحبه، إلا مالاً! وإلا مالاً!! " يعنى إلا مالابد منه، وقال صلى الله عليه وسلم : " ليس لي — أوليس لنبي —أن يدخل بيتا مزوَّقا" وقال عليه السلام : " إن الله عليه أن نَكُسُوَ الحجارة والطين "

لغات: جَرْجَرَ الشرابُ في الحَلَق : طق ميں پينے كى چيز كاغرغ كرنا ..... حَلَّ (ن ، ض) الم كان : اترنا، قيام حَافَ مَعَانَ المَعَانَ : المَانَ المُحَلَق : طق ميں پينے كى چيز كاغرغ كرنا ..... حَالُ (ن ، ض) الم كان : اترنا،

كرنا، تيم بونا ..... اسْتَعَدَّ له: تيار بونا، آماده بونا -

معالجداور منترول كابيان

نبی سِلَانَ مَلِیَّ سَلِی سِلِحُولُ امراض وآفات میں معالجات اور منتروں سے تمسک کیا کرتے تھے۔اور آئندہ کے احوال جاننے کے لیئے فال، بدشگونی، خط لیعنی رمل، کہانت، نجوم اور خوابوں کی تعبیر کو مضبوط پکڑے ہوئے تھے۔ ان میں پچھ نامناسب ہا تیں تھیں۔جن سے نبی سِلانِیَ اَیَکی نے روکا،اور ہاقی ہاتوں کی اجازت دی، مثلاً: داغنے کی ممانعت کی،اور جن منتر وں میں شرکیہ کلمات تھان کوسا قط کیا۔وقس علی ہٰذا۔

علاج کی حقیقت علاج کی ماہیت جیوانات ، نباتات اور معدنیات کی خاصیات سے فائد داٹھانا ہے، اور اخلاط یعنی سوداء، صفرا، خون اور بلغم کا توازن قائم کرنا ہے۔ ملی قواعد کی رو سے ایسا کرنا جائز ہے۔ کیونکہ اس میں نہ شرک کا کوئی شائبہ ہے، نہ دین ودنیا کا کوئی مفسدہ۔ بلکہ اس میں بہت فوائد اورلوگوں کے پراگندہ احوال کی درشگی ہے۔ البتہ تین علاج درست نہیں:

ا - شراب سے علاج کرنا: کیونکہ شراب کا چسکہ لگ جاتا ہے تو چھٹتانہیں۔ یعنی منشیات کے ذریعہ علاج کرنے سے انسان ان کا عادی ہوجاتا ہے۔ جیسے بعض لوگ دانتوں کی کمزوری کا علاج تمبا کو سے کرتے ہیں۔ پھروہ اس کے عادی ہوجاتے ہیں۔اور شراب کے حکم میں ہر حرام چیز ہے۔حدیث میں ہے: لات او وا ب حد اہ بھی حرام چیز سے علاج مت کرو(مشکوۃ حدیث ۳۵۳۸)

۲ – خبیث یعنی اذیت رسال چیز سے علاج کرنا: جیسے زہر سکھیا دغیرہ سے علاج کرنا (مشکوۃ حدیث ۴۵۳۹) پس اگر کوئی دوسراعلاج ممکن ہوتو زہر سے علاج نہیں کرنا چاہئے ، کیونکہ اس سے بھی آ دمی مرتبھی جاتا ہے۔

۳-داغ دینے کاعلاج کرنا: اگرکوئی دوسراعلاج ممکن ہوتو بیعلاج بھی نہیں کرنا چاہئے۔ کیونکہ آگ سے جلاناان باتوں میں سے ہے جن سے فرشتے نفرت کرتے ہیں۔حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ فرشتے مجھے سلام کیا کرتے تھے۔ جب میں نے ابن زیاد کے کہنے سے داغ لگوایا تو جب تک داغ کا نشان باقی رہا فرشتے میرے پاس نہیں آئے (سنن دارمی:۳۵ کتاب المناسك، باب فی القِران)

فا نکرہ:احادیث میں نبی ﷺﷺ سے جوعلاج مردی ہیں ان کی بنیاد: عربوں کے تجربات ہیں یعنی دحی کے ذریعہ دہ علاج نہیں بتلائے گئے (یہ فائدہ کتاب میں ہے) — چ ذَسَنَوَمَرَ بَبَاشِیَزِر کِھ جُلدِ پَنجَم

منتر کی حقیقت بینتروں کی ماہیت سے کہ عالم مثال میں کلمات کے لیے تحقق (پایا جانا)اورانڑ ہے۔ جیسے تعریفی کلمہ خوش کرتا ہے،اور گالی ناراض کرتی ہے، بیچقق وانڑ ہے۔ منتروں کے کلمات کے یہی انڑات انڑانداز ہوتے ہیں۔ پس اگر منتر کے کلمات مثر کیہ نہ ہوں تو قواعد ملّیہ اُس کی اجازت دیتے ہیں۔ خصوصاً قرآن وحدیث کی دعا ئیں،اوران کے مثابہ دیگر تضرعات: نہ صرف جائز ہیں۔ بلکہ مسنون ہیں۔

تنظر برحق ہے : نظر کی تا ثیر ثابت ہے۔ اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ جب نظر لگانے والے سے دل میں کوئی چیز گھب جاتی ہے، تو اس کی آنگھ سے ایک زہر یکی بھال نگلتی ہے، جونظر زدہ سے نکر اتی ہے، پس وہ بیار پڑ جا تا ہے یا ہلاک ہوجا تا ہے۔ جیسے بعض سانپ جب انسان کی نظر سے نظر ملاتے ہیں، تو ان کی آنگھوں سے زہر نگلتا ہے جو انسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ اسی طرح اگر مانغ نہ ہوتو نظر لگانے والے کی نظر بھی متاثر کرتی ہے۔ اور مانع میہ ہے کہ جب کوئی چیز دل میں گھب جائے تو فو را کے مصاحب انسان کی نظر سے نظر ملاتے ہیں، تو ان کی آنگھوں سے زہر نگلتا ہے جو انسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ اسی طرح اگر مانغ نہ ہوتو نظر لگانے والے کی نظر بھی متاثر کرتی ہے۔ اور مانع میہ ہے کہ جب کوئی چیز دل میں گھب جب کوفو را کے مصاحب انسان میں نظر ہے نظر کا از رک جائے گا۔ اور اگر نظر لگ ہی جائے تو جسمانی علاج کی طرح اس کا علاج ہمی مسنون ہے۔ دھٹرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں ایک لڑکی تھی۔ جس کا چہرہ زرد پڑ گیا تھا۔ نی حکل

فائدہ(۱)نظر جتات کی بھی گتی ہے( بلکہ تحرونظر کے داقعات میں زیادہ تر جنات ہی کی نظر ہوتی ہے،اورد ہی تحرکرتے ہیں) فائدہ:(۲)حدیث میں جومنتر ،تعویذ اور ٹو ٹے کی ممانعت آئی ہے( مشکوۃ حدیث ۳۵۵۶) اس کا مصداق دہ چیزیں ہیں جن میں شرک ہو، یا اسباب میں غلوہ و کہ اللہ کو بھول جائے ،اور اسباب پر تکمیہ کر ہیٹھے( بید دونوں فائد نے کتاب میں ہیں )

وكان الناس قبل النبى صلى الله عليه وسلم يتمسكون في أمراضهم وعاهاتهم بالطب والرُقى، وفى تقدمة المعرفة بالفأل، والطَّيَرَة، والحَطَّ وهو الرمل والكهانة، والنجوم، وتعبير الرؤيا؛ وكان في بعض ذلك مالاينبغى، فنهى عنه النبى صلى الله عليه وسلم، وأباح الباقى: فالطبُّ : حقيقته: التمسك بطبائع الأدوية الحيوانية، أو النباتية، أو المعدنية، والتصرفُ في الأخلاط نقصا وزيادة؛ والقواعد الملية تُصَحِّحُه، إذ ليس فيه شائبة شركٍ، ولافساد في الدين والدنيا، بل فيه نفع كثير، وجمعٌ لشمل الناس، إلا: [الف] المدأواة بالخمر : إذ للخمر ضَرَاوةٌ لا تنقطع. [الف] المدأواة بالخمر : إذ للخمر ضَرَاوةٌ لا تنقطع. [اب] والمداواة بالخبيث: أى السم، ما أمكن العلاج بغيره، فإنه ربما أفضى إلى القتل. [ج] والمداواة بالحبيث: أى السم، ما أمكن العلاج بغيره، فإنه ربما أفضى إلى القتل. حافر والأصل فيما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم من المعالجات: التجربةُ التي كانت عند العرب. وأما الرُقى: فحقيقتُها: التحمسكُ بكلماتٍ لها تحقُقٌ في المثال وأثرٌ؛ و القواعدُ الملية وأما الرُقى: فحقيقتُها: التحمسكُ بكلماتٍ لها تحققيٌ في المثال وأثرٌ؛ والقواعدُ الملية رجمة اللار الواسعة

#### 011

ځلديجم

لاتدفعها مالم يكن فيها شرك، لاسيما إذا كان من القرآن والسنة، أو ما يشبههما من التضرعات إلى الله.

والعين حق: وحقيقتها: تأثيرُ إلمام نفسِ العائنِ، وصدمةٌ تحصل من إلمامها بالمَعِيْنِ؛ وكذا نظرة الجن؛ وكلُّ حديث فيه نهى عن الرقى، والتمائم، والتَّوَلَةِ: فمحمولٌ على ما فيه شرك، أو انهماك في التسبب، بحيث يغفل عن البارى جلَّ شأنُه.

لغات: خطاور رل: ایک پنج برریت میں پھر کی سی کھی کر آئندہ کے احوال معلوم کیا کرتے تھے۔ اب بید کم دنیا ہے اٹھ گیا ہے۔ وہ پنج برکس طرح لکیری کھینچ تھے وہ کسی کو معلوم نہیں، پس اب ایسا کرنا جائز نہیں ..... المصّر اوۃ: چرکا لگ جانا۔ لَت پڑ جانا: اچھی یابری۔ حدیث میں ہے: بان للا سلام صواوۃ ، اسلام کا چہ کہ پڑ جاتا ہے۔ بان لللحم صراوۃ کے صراوۃ المحمو : گوشت کا چہ کہ بھی شراب کے چسکے کی طرح ہے.... قولہ: و العین حق: اور نظر لگنابر حق ہے۔ اور اس کی حقیقت: نظر لگانے والے کے فس کے نزد یک ہونے کی تاثیر ہے، اور الی ککر ہے جو نظر لگانے والے کے فس کے نزد یک ہونے سے نظر زدہ کو حاصل ہوتی ہے (دونوں کا ایک ہی مطلب ہے یعنی نظر لگا نے والے کی نظر کا اثر نظر زدہ کو پہنچا ہے)

نیک وبد فالی، چھوت کی بیاری، کھو پڑی کا پرندہ اور چھلا وہ

شریعت نے چند باتوں کی ممانعت کی ہے۔ جیسے بدشگونی، چھوت کی بیماری، کھو پڑی کا پرندہ اور چھلا وہ وغیرہ۔ان میں سے بعض تو بالکل بے اصل ہیں، خارج میں ان کا کوئی وجود نہیں، اس لئے ان کی نفی کی ہے جیسے کھو پڑی کا پرندہ اور ماہ خرکی نحوست ۔ اورا کثر چیز وں کی اگر چہ حقیقت ہے، مگر شریعت نے بر بنائے مصالح ان کی ممانعت کی ہے۔ شاہ صاحب قدس سرۂ سب سے پہلے شگونِ نیک وہدکی حقیقت ہیان کرتے ہیں:

### نیک فالی اور بدفالی کی حقیقت

جب ملاًاعلی میں کسی امرکا فیصلہ ہوتا ہے تو وہ چیزیں جن میں سرعت سے اثر پذیری کی صلاحیت ہوتی ہے، اس فیصلہ سے رَکَمین ہوتی ہیں۔ ملاً اعلی کے فیصلوں کا ان پر سابیہ پڑتا ہے، اور وہ بہت جلدان کا اثر قبول کرلیتی ہیں۔ ایسی چیزیں درج ذیل ہیں:

جلديجم

المكنوة بيكشكر ا

نیک فالی اور بدفالی کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے۔ صلح حدید بیکی حدیث میں ہے کہ جب مکہ والوں کی کٹی سفارتیں واپس گئیں، تو آخر میں سُہیل بن تُمر وآیا۔ نبی شِلاَیْفَائِیَلِم نے اس کوآتا دیکھ کر صحابہ سے فرمایا:'' بیہ ہیل ہے، تمہارا کام یعنی اب صلح ہوجائے گی۔ سہیل کا آخر میں آنا تحض اتفاق نہیں تھا۔ ملاً اعلی کے فیصلہ کا مقتضی تھا۔ چنا نچ آپ نے اس کے آنے سے نیک فال لیا۔ اور بدفالی: نیک فالی کی صد ہے۔ اور صدین کا معاملہ یک ال ہوتا ہے۔ پس بدفالی کی بھی یہی حقیقت ہے۔

چنانچەزمانة جامليت كےلوگ بھى فضائى داقعات، بولى ہوئى باتوں، پرندوں كى آداز دن ادران كى پرداز كےرخ دغيرہ سے اچھابرا شگون ليتے تھے۔ادران سے آئندہ كے داقعات پر استدلال كرتے تھے مثلاً: كام ہوگايانہيں؟ فتح ملى يانہيں؟ مگر شريعت نے چاروجوہ سے برافال لينے كى ممانعت كى، اور نيك فال لينے كى اجازت دى: ايك : اس وجہ سے كه دہ دوم : اس وجہ سے كہ بدشگونى سے دل ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد ميڑ برى، بى كا متيجہ ہوں ۔ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد ميڑ بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد هيڑ بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد هيڑ بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد هيڑ بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد هيڑ بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد هيڑ بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نہيں ہوگا؟ سوم : اس دول ميں طرح طرح كے دسادس پيدا ہوتے ہيں۔ آ دى اس اد هم بر بن ميں لگ جا تا ہے كہ ميرا كام كيوں نيوں ہو ہو يہ ہو جا تا ہے۔ چہارم : اس دوب كہ يد فالى كى صورت ميں توجي اللہ تو الى ہى ہو

جلديجم

چھوت کی بیماری: ای طرح چھوت کی بیماری کی نفی کی ، مگر اس نفی کے بد معنی نہیں کہ اس کی پھر حقیقت نہیں۔ عدوی کی نفی والی روایت میں یہ بھی ہے: فِرَّ من السمج فدوم محما تفوُّ من الأسد يعنی کوڑھی سے ایسے بھا گوجیے شر سے بھا گتے ہو۔ معلوم ہوا کہ بعض امراض ایسے ہیں: جن میں مریض کے ساتھ اختلاط مرض کا سبب ہے۔ بلکہ نفی کی وجہ یہ ہے کہ عرب بعض امراض میں ذاتی تا تیر مانتے تھے، اور اللہ پر بھروسہ کر نابالکل ہی بھول جاتے تھے۔ پس صحیح بات: یہ ہے کہ بعض بیار یاں مجملہ اسباب مرض ہیں۔ مگر ان کی سبیت اس وقت تام ہوتی ہے جب ان کے خلاف اللہ تو تعالیٰ کا فیصلہ نہ ہو۔ کیونکہ جب اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہوجا تا ہے کہ ماران کی سبیت اس وقت تام ہوتی ہے جب ان کے خلاف اللہ تو تعالیٰ کا فیصلہ نہ ہو۔ کیونکہ جب اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہوجا تا ہے کہ فلال کو سہ بیاری نہیں لگے گی ، تو اللہ تعالیٰ کا یہ فیصلہ نظام عالَم میں رخنہ پڑے ہو کیونکہ جب اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہوجا تا ہے کہ فلال کو سہ بیاری نہیں لگے گی ، تو اللہ تعالیٰ کا یہ فیصلہ نظام عالَم میں رخنہ پڑے ہو کیونکہ جب اللہ تعالیٰ کا فیصلہ ہوجا تا ہے کہ فلال کو سہ بیاری نہیں گے گی ، تو اللہ تو تعالیٰ کا یہ فیصلہ نظ

کھو پڑی کا پرندہ:اور ہامتہ یعنی کھو پڑی کا پرندہ محض بے اصل بات ہے۔زمانۂ جاہلیت میں عربوں کا خیال تھا کہ اگر مقتول کا بدلہ نہ لیا جائے تو اس کی کھو پڑی سے ایک پرندہ نگلتا ہے، جو بچھے سیراب کرو! بچھے سیراب کرو! چلا تار ہتا ہے۔ یہاں تک کہ بدلہ لیا جائے،ورنہ وہ پرندہ نقصان پہنچا تا ہے۔شریعت نے اس کی ممانعت کی، کیونکہ اس سے شرک کا دروازہ کھلتا ہے۔نافع وضار صرف اللہ تعالیٰ ہیں۔

غولِ بیاباتی: چھلادہ یعنی بھوت پریت بھی کوئی چیز نہیں۔لوگوں کا خیال ہے کہ بیابان میں بھوت بھو تناں ادر چڑیلیں ہوتی ہیں، جومسافروں کوڈراتی اورراہ سے بھٹکادیتی ہیں،اور چمپت ہوجاتی ہیں۔ بیرسب بےاصل باتیں ہیں۔

كياييسب باصل باتين بين؟

ایسانہیں ہے کدان چیزوں کی قطعاً بچھ تقیقت نہ ہو، بلکہ ان کی اصلیت ہے۔اوراس کی دودلیلیں ہیں: پہلی دلیل: بہت می روایات ہیں، جوایک دوسرے کی تائید کرتی ہیں، جو جتات کے ثبوت اوران کے دنیا میں گھو منے پر دلالت کرتی ہیں۔ اور عدوی کی اصل کوڑھی سے دورر ہنے کی روایت ، اورعورت ، گھوڑے اور گھر میں نحوست کی روایت ہے۔ پس بید چیزیں بے اصل کیسے ہو علق ہیں؟ رہی ان چیز وں کی نفی تو دہ دوا عتبار دوں سے کی گئی ہے: ایک : اس اعتبار کدان چیز دوں میں مشغول ہونا جائز نہیں یعنی شرعاً بینا پسند بیدہ امور ہیں۔ دوم : اس اعتبار سے کدان چیز وں کی بنیاد پر کو گئی۔ دعوی درست نہیں۔ مثلاً کوئی شخص دعوی کر اس کی میں پہلی دیں اون کی نوایات ، اور میں اور سے کی گئی ہے: ایک اس اعتبار مسموع نہیں ہوگا۔

دوسری دلیل: شریعت نے کہانت سے تختی سے روکا ہے۔ کہانت بینات سے باتیں کیکر بیان کرنے کا نام ہے۔ اور - اوکٹر وکر پیکا پیٹر کی ا

أما الفأل والطيرة: فحقيقتُهما: أن الأمر إذا قُضى به في الملأ الأعلى: ربما تَلَوَّنَتْ بلونه وقائعُ جُبلت على سرعة الانعكاس.

فمنها: الخواطر.

ومنها : الألفاظ التي يُتفوَّه بها من غير قصد معتد به، وهي أشباح الخواطر الخفية التي لايُقصد إليها بالذات،

ومنها : الوقائع الجوِّية: فإن أسبابها في الأكثر من الطبيعة: ضعيفة، وإنما تختص بصورة دون صورة بأسباب فلكية، أو انعقادِ أمر في الملأ الأعلى.

وكان العربُ يستدلون بها على ما يأتى، وكان فيه تخمينٌ، وإثارة وسواسٍ، بل ربما كانت مظنةُ للكفر بالله، وأن لاتطمح الهمةُ إلى الحق، فنهى النبى صلى الله عليه وسلم عن الطيرة، وقال: "خيرُها الفأل" يعنى كلمةً صالحة يتكلم بها إنسانٌ صالح، فإنها أبعدُ من تلك القبائح. ونَفَى العَدُوى : لاب معنى نفي أصلها، لكن العربَ يظنونها سببا مستقلا، ويَنْسَوُنَ التوكلَ رأسًا. والحقُّ: أن سببية هذه الأسباب إنما تتم إذا لم ينعقد قضاءُ الله على خلافه: لأنه إذا انعقد أتَمَه الله من غير أن يَنْخَرِمَ النظام؛ والتعبير عن هذه النكتة بلسان الشرع: أنها أسباب عادية، لاعقلية.

< المُنور بالشرار >

رحمة اللار الواسعة

ځلديجم

والهامَّة: تفتح بابَ الشرك غالبًا، وكذلك العُوْلُ، فَنُهوا عن الاشتغال بهذه الأمور: لا لأن هذه ليست لها حقيقة البتة، كيف؟ والأحاديث متظاهرة على ثبوت الجن، وتردُّده في العالَم، وعلى ثبوت أصلِ العدوى، وعلى ثبوت أصار الشؤم في المرأة والفرس والدار، فلاجرم أن المراد نفيُها من حيثُ جوازِ الاشتغال بها، ومن حيث أنه لايجوز المخاصمة في ذلك، فلايسمع خصومة من ادَعى على أحد: أنه قتل إبلَه، أو أمُرضها، بإدخال الإبل المريضة عليها، ونحو ذلك.

كيف؟ وأنت خبير بأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الكهانة - وهى: الإخبار عن الجن - أشد نهي، وبرئ ممن أبى كاهنا؛ ثم لما سئل عن حال الكهان أخبر أن الملائكة تنزل فى العنان، فَتَذُكر الأمرَ الذى قد قُضى فى السماء، فتسترق الشياطين السمعَ، فتوحيه إلى لكهان، فيكذبون معها مائة كَذُبَةٍ، يعنى أن الأمر إذا تقرر فى الملاً الأعلى: ترشَّح منه رَدَّ حَاتٌ على الملائكة السافلة التى استعدت للإلهام، فربما أخذ منهم بعض أزكياء الجن، ثم سلقى الحقان منهم بحسب مناسبات جبلية وكسبية، فلا تَشُكَنَّ أن النهى ليس معتمدا على عدمها فى الخارج، بل على كونها مظنةً للخطأ والشرك والفساد، كما قال عَرَّ مِنْ قائل: ﴿ قُلْ

اور چھوت کی بیماری کی نفی کی نہیں نفی کی اس کی اصل کی نفی ہے معنی سے لحاظ ہے۔ بلکہ عرب اس کوستعل سبب خیال کرتے تھے،اوراللہ پراعتماد کرناسرے سے بھول جاتے تھے۔اور برحق بات: بیہ ہے کہ ان اسباب کی سبیت اس صورت میں تام ہوتی ہے جب اس کے خلاف اللہ کا فیصلہ منعقد نہ ہو۔ اس لئے کہ جب اللہ کا فیصلہ منعقد ہوجا تا ہے تو اس کواللہ تعالی پورا کرتے ہیں اس کے بغیر کہ نظام میں رخنہ پڑے۔اور شریعت کی زبان میں اس نکتہ کی تعبیر بدے کہ '' سد اسباب عادی ہیں عقلی نہیں'' — اور ہامتہ عام طور پرشرک کا در دازہ کھولتا ہے، اور اسی طرح غول بیابانی ، پس لوگ رو کے گئے ان چزوں میں مشغولیت ہے، نہ اس دجہ سے کہ ان چیزوں کی قطعاً کوئی حقیقت نہیں۔ کیے؟ اوراحادیث باہم تعاون کرنے والی ہیں جنات کے ثبوت پر، اور دنیا میں ان کے گھو منے پر، اور عدوی کی اصل کے ثبوت پر، اور عورت، گھوڑ ہے اور گھر میں نحوست کی اصل کے ثبوت پر یہ پیٹینی بات ہے کہ مراداس کی نفی ہے:(۱) اس میں مشغولیت کے جواز کے اعتبار ہے (۲) اور بایں اعتبار کہ اس سے دعوی کرنا جائز نہیں۔ پس نہیں سنا جائے گا اس شخص کا دعوی جوکسی پر کرتا ہے کہ اس نے اس کے اونوں کو ماردیایاان کو بیمار کردیا،ان پر بیمارادنٹ داخل کر کے،اوراس کے مانندد عوب سے کیے؟اور آپ خوب جانتے ہیں کہ بی ﷺ نے کہانت کی نہایت سخت ممانعت کی ہے۔اور کہانت : جنات کی باتیں بیان کرتا ہے۔اور براءت ظاہر کی اس سے جو کا بمن کے پاس جاتا ہے۔ پھر جب آپ سے دریافت کیا گیا کا ہنوں کے احوال کے بارے میں تو آپ نے بتلایا کہ فرشتے بادلوں میں اترتے ہیں۔ پس اس امر کا تذکرہ کرتے ہیں جس کا آسان میں فیصلہ کیا گیا ہے۔ پس شیاطین بات چراتے ہیں، پس اس کوکا ہنوں تک پہنچاتے ہیں، پس وہ اس کے ساتھ سوجھوٹ ملاتے ہیں یعنی سے بات ہے کہ معاملہ جب ملاً اعلی میں قراریا تاہے، تو وہاں سے چند قطرات ٹیکتے ہیں اُن ملاً سافل پرجن میں الہام کی استعداد ہوتی ہے۔ پس بھی ان سے بعض ہوشیار جن لیتے ہیں، پھر کا ہن ان سے لیتے ہیں فطری اور اکتسابی مناسبتوں کی وجہ ہے۔ پس آب ہر گزشک نہ کریں کہ ممانعت فیک لگانے والی نہیں ہے خارج میں ان کے نہ ہونے پر، بلکہ فیک لگانے والی ہے ان <u>کے احتمالی جگہ ہونے پیلطی ، شرک اور فساد کے لئے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:.....</u>

بتصحيح: التي لا يُقصد إليها بالذات مي لا مخطوط كرا چى بر هايا ب ..... لالان هذه ليست لها حقيقة مين لا اور لها مخطوط كرا چى سے بر هائے بين \_

\$

ليجقتر اورنجوم

\$3

جانداور ستاروں کی منازل کو 'انوا '' کہاجاتا ہے۔ عربوں نے ان کو بقو، ریاح اورا مطار کے احوال کے ساتھ جوڑ دیا تھا۔ علم نجوم والے ستاروں اوران کی شکلوں (جدی، عقرب، دلو، حوت وغیرہ) میں تا ثیرات کے قائل ہیں۔ ان کے رحمت اللار الواسعة

ځلديجم

نزدیک علویات: سفلیات پراثر انداز ہوتی ہیں۔ان کی یہ بات مبنی برحقیقت ہے یا تاریکی کا تیر ہے؟ اگراس کی کچھ حقیقت ہے تو دوسوال پیدا ہوتے ہیں: ایک: یہ کہ دہ کس طرح اثر انداز ہوتے ہیں؟ دوم: یہ کہ شریعت نے علم نجوم سیکھنے سے کیوں روکا ہے؟ شاہ صاحب قد ہی سرۂ دونوں باتوں سے بحث کرتے ہیں:

اس میں پڑھ بھی استبعاد نہیں کہ پھتر وں اور نجوم کے لیے پڑھ حقیقت ہو۔ شریعت نے علم نجوم میں مشغولیت ہی کی ممانعت کی ہے۔ اس کی حقیقت کی بالکل نفی نہیں کی ۔ اور اسلاف سے بطور تو ارث جو بات منقول ہے : وہ بیہ ہے کہ علم نجوم کو استعال نہ کیا جائے ، اس میں مشغولیت بری بات ہے ، اور ان کی تا ثیر کا عقید ہ رکھنا درست نہیں ۔ اسلاف سرے اس کے عدم کے قائل نہیں تھے۔ چنا نچہ ایک مرتبہ حضرت عمر رضی اللہ عند نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ اس پو چھا کہ تر ی کی اب کتنی منز لیں باقی رہ گئی ہیں؟ انھوں نے بتایا کہ سات دن باقی ہیں (اخات الحدیث)

اورکواکب کی بعض تا ثیرات توبدیہی ہیں۔ جیسے سورج کے احوال کے اختلاف سے سردی گرمی کے موسموں کا بدلنا، اور رات دن کا چھوٹا بڑا ہونا۔ اور چاند کی کشش کی وجہ سے سمندر میں بُوار بھاٹا اٹھنا وغیرہ۔ اور بعض تا ثیرات حد س (زیرکی) تجربہ اور رَصَد ( ستاروں کی گردش دیکھنے کی جگہ) سے معلوم ہوتی ہیں، جیسے سونٹھ کی حرارت اور کا فور کی برودت انہی ذرائع سے جانی جاتی ہے۔ پس جب بیہ سلم ہیں تو وہ بھی ثابت ہیں۔

## كواكب كى تا ثيركى دوصورتين

اوراس میں پچھاستبعاد ہیں کہ کواکب کی تا شیردوطریقوں سے ہو:

پہلاطریقہ - کواکب کی تاثیر طبائع (ماہیات) کی تاثیر کی طرح ہوتی ہے - اللہ تعالیٰ نے ہرنوع کے لئے ایسی طبائع بنائی ہیں جواس کے ساتھ مختص ہیں۔ مثلاً کوئی چیز حار ہے تو کوئی بارد کسی چیز میں یوست ہے تو کسی میں رطوبت۔ اورانہی طبائع سے اطباء کام لیتے ہیں، اور علاج تجویز کرتے ہیں۔ پس افلاک دکوا کب کے لئے بھی طبیعتیں اور خاصیتیں ہیں۔ جیسے سورج گرم ہے اور چاند مرطوب اس لئے جب کوئی ستارہ اس کی معین جگہ میں آتا ہے تو اس کی قوت

جُلْدِ پَجْم

نتھیال کے مشابہ ہوتا ہے ( بخاری حدیث ۳۹۳ ) اور موالید خلا شاور آسانوں اور زمینوں میں ایسابی تعلق ہے جیسا جنین اور اس کے ماں باپ کے در میان ہوتا ہے۔ پس آسان وزیین کی صلاحیتیں ہی حیوانات اور انسانوں کے وجود کا سبب ہیں۔ اور موالید میں ان تُو می کے طول کے لئے اتصالات فلکید کے اعتبار سے انواع ہیں ، اور ہرنوع کے لئے خواص ہیں یعنی وہ تُو می ایک مادہ میں حلول کرتے ہیں تو چاندی ، اور دوسرے مادہ میں حلول کرتے ہیں تو سونا وجود میں آتا ہے۔ اس طرح اتصالات کے اختلاف سے مختلف حیوانات اور انسان وجود میں آتے ہیں۔ یہی اتصال روحانی صلاحیت ہے۔ پس پہلی السالات کے اختلاف سے مختلف حیوانات اور انسان وجود میں آتے ہیں۔ یہی اتصال روحانی صلاحیت ہے۔ پس پہلی السلات کے اختلاف سے مختلف حیوانات اور انسان وجود میں آتے ہیں۔ یہی اتصال روحانی صلاحیت ہے۔ پس بہلی حیل کر روحانی میں غور کیا تو علم نجوم وجود میں آیا۔ نجو میں اس علم کے ذریعہ آئندہ پیش آنے والے واقعات جان لیے ہیں۔ البتہ ہیہ بات ضرور ہے کہ جب فیصلہ خداوندی اس کے خلاف منعقد ہوجاتا ہے ہوں بٹی ستاروں کی صلاحتی و سی تبدیلی کردیتے ہیں۔ اور ان کی تا شیرات کسی ایں صورت میں منظلہ ہوجو تا ہے جو پہلی سورت ہو رہ کی میں ہوتی ہوں کا سے اور میں ایں کے خلاف منعقد ہوجاتا ہے ہوں بھی سورت ہو کر ہو کی میں ہوتی سی تبدیلی کردیتے ہیں۔ اور ان کی تا شیرات کسی ایں صورت میں منظلہ ہوجو اتی ہے جو پہلی صورت سے قریب ہی ہوتی سے البتہ من تد ہیر کی کر فرمائی ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھیں رحمہ اللہ (۱:۹ کا) اور علم کوئی خلل بھی واقع نہیں ہوتا۔ بیا لیہ ک

اورستاروں کے میڈواص محض علامات وامارات کے درجہ کی چیز میں، اس نے زیادہ ان کی حیثیت نہیں ۔ مگرلوگ اس علم میں بہت زیادہ گھتے چلے گئے ۔ یہاں تک کہ ریعلم اللہ کے انکاراور بے ایمانی کی احتمالی جگہ بن گیا۔ چنانچہ بارش ہونے پرکوئی نجومی سم قلب سے نہیں کہتا کہ اللہ کے فضل اوران کی مہر بانی سے بارش ہوئی، بلکہ ہیکہتا ہے کہ فلاں نچھتر کی وجہ سے بارش ہوئی۔ پس اس میں وہ پختہ ایمان کہاں رہاجس پرنجات کا مدار ہے؟!

اورعلم نجوم کاند جاننا پچھ معنز نہیں: کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنی عکمت کے موافق عالم کانظم کررہے ہیں، خواہ کوئی جانے یانہ جانے ! اس لئے شریعت نے اس علم کو بے نام دنشان کردیا، اور اس کے سیچنے کی ممانعت کی، اور بہا نگ دُمُل اعلان کردیا کہ''جس نے نجوم کا پچھ کم سیکھا اس نے جادو کا ایک حصہ حاصل کیا، زیادہ حاصل کیا اس نے جادو، جتنا زیادہ حاصل کیا اس نے علم نجوم !''(مشکو ۃ حدیث ۲۵۹۸)

مثال بعلم نجوم کا حال تورات والجیل کے علم کی طرح ہے۔ جس نے ان کتابوں کو دیکھنا چاہا تھا اس پر نبی سیلان کی کی نہایت پختی کی تھی ( مند احد ۳۰ ۲۰۳ ) کیونکہ وہ دونوں محرف کتابیں ہیں ۔ معلوم نہیں ان میں کوئی بات ضحیح ہے، اور کوئی تحریف شدہ۔ پس تصدیق بھی مشکل ہے، اور تکذیب بھی۔ دوسری وجہ بختی کرنے کی ہیہ کہ ان کتابوں میں لگنے والا ممکن ہے قرآن کریم کی تابعداری نہ کرے۔ اوران کتابوں کی باتوں کوزیادہ اہمیت دینے لگے۔ نچھتر اور نجوم کے سلسلہ میں بیدوہ باتیں ہیں جن کہ ماری رائے اور ہماری تحقیق کی پیچی ہے۔ پس اگر قرآن دحدیث سے اس کے خلاف ثابت ہوتو وہی برحق ہے۔

المتزير بتباشك -

رحمتا للمالواسعة

نوٹ: یہ بحث رحمۃ اللہ (۲۲۹۱) میں بھی تفصیل ہے ہے۔ اس کی بھی مراجعت کر لی جائے۔

وأما الأنواء والنجوم : فلايبعد أن يكون لهما حقيقةٌ مَّا: فإن الشرع إنما أتى بالنهى عن الاشتغال به، لانفي الحقيقةِ البتة؛ وإنما توارث السلفُ الصالح: تركَ الاشتغال به، وذَمَّ المشتغلين، وعدمَ القولِ بتلك التأثيرات، لاالقولَ بالعدم أصلاً.

وإن منها ما يُلحق بالبديهيات الأولية، كاختلاف الفصول باختلاف أحوال الشمس والقمر، ونحو ذلك؛ ومنها مايدل عليه الحدسُ والتجربة والرصدُ، كمثل ماتدل هذه على حرارة الزنجبيل، وبرودة الكافور.

ولايبعد أن يكون تأثيرها على وجهين:

[أحدهما] وجـة يُشبه الطبائعَ: فكما أن لكل نوع طبائعُ مختصةٌ به من الحر والبرد، واليبوسة والرطوبة، بها يُتمسك في دفع الأمراض، فكذلك للأفلاك والكواكب طبائعُ وخواصٌّ، كحر الشمس ورطوبة القمر، فإذا جاء ذلك الكوكب في محله، ظهرت قوتُه في الأرض:

ألا تـعـلـم أن الـمرأةَ إنما اختَّصت بعادات النساء وأخلاقهن: لشيئ يرجع إلى طبيعتها، وإن خفى إدراكُها ، والـرجـلَ إنـمـا اختـص بالجراء ة والجَهُوَرِيَّة ونحوهما: لمعنى في مزاجه، فلا تُنكِرُ أن يكون لحلول قوى الزهرة والمريخ بالأرض: أَثَرٌ كأثرِ هذه الطبائع الخفية.

وثانيهما : وجـة يُشبه قوةً روحانيةً، متركبةً مع الطبيعة، وذلك مثل قوة نفسانية في الجنين من قِبَلِ أمه وأبيه؛ والمواليدُ بالنسبة إلى السماوات والأرضين كالجنين بالنسبة إلى أبيه وأمه؛ فتلك القوة تهيئُ العالَم لفيضان صورة حيوانية، ثم إنسانية.

ولحلول تلك القوى بحسب الاتصالات الفلكية أنواع، ولكل نوع خواصُ، فأمعن قومٌ في هذا العلم، فحصل لهم علمُ النجوم، يتعرَّفون به الوقائع الآتية؛ غيرَ أن القضاء إذا انعقد على خلافه: جعل قوةَ الكواكب متصورةً بصورة أخرى، قريبةٍ من تلك الصورة، وأتَمَّ اللهُ قضاءَ ه، من غير أن يَنْخَرِمَ نظامُ الكواكب في خواصها؛ ويُعَبَّرُ عن هذه النكتة بأن الكواكب خواصُها بجرِي عادةِ الله، لاباللزوم العقلي.

في ويُشبه بالأمارات والعلامات، ولكن الناس جميعًا توعُّلوا في هذا العلم توغلا شديدًا، حتى صار مظنةً لكفر الله، وعدم الإيمان، فعسى أن لايقول صاحبُ توغلِ هذا العلم: مُطرنا بفضل الله ورحتمه! من صميم قلبه، بل يقول: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فيكون ذلك صادًا عن تحققه

المنوم بيكشيري

رجمة الله الواسعة

بالإيمان الذي هو الأصل في النجاة. وأما علم النجوم: فإنه لا يَضُرُّ جهلُه، إذ الله مدبرٌ للعالم على حسب حكمته، عَلِمَ أحد أولم يعلم، فلذلك وجب في الملة أن يُخْمَلَ ذكرُه، ويُنهى عن تعلمه، ويُجْهَرَ بأن: "من اقتبس علما من النجوم: اقتبس شعبة من السحر، زاد مازاد" ومَتَلُ ذلك مَثَلُ التوراة والإنجيل: شدَّد النبي صلى الله عليه وسلم من أراد أن ينظر فيهما: لكونهما محرَّفين، ومظنةً لعدم الانقياد للقرآن العظيم؛ ولذلك نُهُوًا عنه.

وهذا ما أذّى إليه ر أيُنا وتفحُصُنا، فإن ثبت من السنة مايدل على خلاف ذلك، فالأمر على ما في السنة.

تركيب: قول ٥: ذَمَّ المشتعنين مين ذمَّ مصدر بسيشب وبالأمادات بعمير فاعل علم نجوم كى طرف عائد بستوَعَّلَ فيد اندر گھتے چلے جانا سسمن صميم قلبه: لايقول متعلق بسعن تحققه بالإيمان اس كرايمان كربار ميں سچا (كھرا) ہونے ہے۔ كہ

خواب اورتعبير

رسول الله سلي تعليم في فرمايا: "المرؤيدا ثلاث: فالرؤيا الصالحة بشرى من الله، والرؤيا من تحزين الشيطان، والرؤيدا مسا يحدِّث بها الرجلُ نفسَه: خواب كى تين قسمين بين: (١) نيك خواب: جوالله كى طرف ي خوش خرى موتا ب(٢) وه خواب جو شيطان كا پريثان كرنا ب(٣) وه خواب جس مين آدى ايخ دل س با تين كرتا م يعنى خيالات (تر ندى ١: ١٥ ايواب الرؤيا)

شاہ صاحب قدس سرۂ نے ان تین قسموں کی پانچ قشمیں بنائی ہیں۔رؤیاصالحہ کی دوقشمیں کی ہیں بنشر کی من اللّٰداور رؤیا ملکی یعنی نیک آ دمی کا خواب ای طرح خیالات کی بھی دوقشمیں کی ہیں: ایک: وہ خیالات جو عادت کی بنا پر پیدا ہوتے ہیں۔ دوسری: وہ خیالات جو کسی خلط کی زیادتی اور جسمانی تکلیف کی بنا پر پیدا ہوتے ہیں۔غرض اصل اقسام تین ہیں۔ان کو پھیلا کر پانچ قشمیں کی ہیں۔

پھرتین خواہوں کی تفصیل کی ہے: بشارتی خواب ،ملکوتی خواب اور شیطانی خواب کی حقیقت ،یان کی ہے۔اور شیطانی خواب کا اثر زائل کرنے کی تدبیر بتلائی ہے۔اور آخر میں بیہ بیان کیا ہے کہ تعبیر صرف بشارتی اور ملکوتی خواہوں کی ہوتی ہے۔خیالات والے خواہوں کی پچھ تعبیر نہیں ہوتی۔ یہ بحث کا خلاصہ ہے۔اب تفصیل ملاحظہ فرما نمیں۔ جو نوشز قریبَ بلیئے تربیجے۔

خواب كى يا يج قسمين مين:

اول: ده خواب ہے جواللہ تعالیٰ کی طرف ہے خوش خبری ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ ''نبوت میں سے صرف خوش کن باتیں باقی رہی ہیں' صحابہ نے دریافت کیا: خوش کن باتیں کیا ہیں ؟ آپ نے فرمایا: '' نیک خواب ''اورایک روایت میں یہ اضافہ ہے : ''جس کوکوئی مسلمان دیکھے، یا اس کے لئے دیکھا جائے ''(مشکوٰ ۃ حدیث ۲۰۰۳) جیسے حضرت ام العلاءانصار یہ رضی اللہ عنہا نے دیکھا کہ حضرت عثان بن مظعون رضی اللہ عنہ کے لئے ایک چشمہ جاری ہے۔ رسول اللہ مظلیٰ قائیل فرمایا: '' یہ چشمہ ان کاعمل ہے، جوان کے لئے یہ رہا ہے! ''(مشکوٰ ۃ حدیث ۲۰۱۳) ہے حضرت عثان کی لئے الیک میں ایر فرمایا: ' یہ چشمہ ان کاعمل ہے، جوان کے لئے یہ رہا ہے! ''(مشکوٰ ۃ حدیث ۲۰۱۳) یہ حضرت عثان کے لئے بعد از دفات بندارت ہے۔ اور چیسے حضرت خدی اللہ عنہا نے ورقۃ بن نوفل کا حال دریافت کیا، تو آپ نے فرمایا: '' میں نے ان کو خواب میں سفید کیڑ دوں میں دیکھا ہے۔ اگر دہ دوز تی ہوتے تو ان پرکوئی اورلباس ہوتا'' (مشکوٰ ۃ حدیث ۲۰۱۳) یہ در بعد ان کا کے بعد از دفات خواب میں سفید کیڑ دوں میں دیکھا ہے۔ اگر دہ دوز تی ہوتے تو ان پرکوئی اورلباس ہوتا'' (مشکوٰ ۃ حدیث ۲۰۱۳) یہ در ال

دوم: ملكوتى خواب يعنى نيك آدمى كا خواب: يدخواب آدمى كى خوبيوں اور خرابيوں كا نورانى تمثل (تصوير سامنے آنا) ، وتا - (اگر خوبي متمثل ، وتى بود وہ تحض بشارت ، وتى ب، اور خرابي متمثل ، وتى بود وہ تنبيہ ، وتى بے، جونتيجہ كے اعتبار بشارت ہے ) اور دہ خوبياں اور خرابياں ملكى طريقہ پرنفس ميں شامل ، وف والى ، وتى بين ( ملائكه طاعات ، جالاتے ، بيں، اور برائيوں سے ان كومت نہيں \_ پس جو شخص طاعات كا اہتمام كرتا ہے، اور برائيوں سے دورر ، متاب كى خوبياں اور خرابياں نفس ميں ملكى طريقہ پر شامل ، وتى ہيں ۔ طاعات كا اہتمام كرتا ہے، اور برائيوں سے دورر ، متاب ، اس كى خوبياں اور خرابياں نفس ميں ملكى طريقہ پر شامل ، وتى ہيں ۔ طاعات كا اہتمام كرتا ہے، اور برائيوں سے دورر ، متاب ، اس كى خوبياں اور خرابياں موم : شيطان كا ڈراوا، اور اس كا پر يشان كرنا ـ اس خواب كى تفصيل اور اس كا علان آگر ہوا ہے ، ميں اس كى خوبياں اور خرابياں

چہارم:وہ خواب جو خیالات ہوتے ہیں۔جوالی عادت کی بناپر پیدا ہوتے ہیں جس کانفس بیداری میں خوگر ہو چکا ہوتا ہے۔ اور وہ عادت قوت خیالیہ میں محفوظ ہوتی ہے، اور جو چیز خیال میں ہوتی ہے وہ حس مشترک میں ظاہر ہوتی ہے یعنی اسکے تصورات آتے ہیں۔ جیے شراب کاچسکہ: خواب میں بھی اس کے خیالات آتے ہیں۔ اسی کو'' بلّی کے خواب میں چیچر '' کہتے ہیں۔ پنجم : وہ خواب جو خیالات ہوتے ہیں۔ اور وہ خیالات آتے ہیں۔ اسی کو'' بلّی کے خواب میں چیچر '' کہتے ہیں۔ احساس کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے بیار آ دمی خواب دیکھتا ہے کہ اس کے آپریشن کی تیاری ہورہی ہے۔ ان

بثارتى خواب كى حقيقت

بثارتی خواب کی حقیقت ہی ہے کہ بھی نفس ناطقہ کو بدن کے حجابات سے فرصت مل جاتی ہے یعنی اضطراری موت سے - ح<u>ون موسکو کر پیکش</u> کی س جلديجم

پہلے، ی وہ اختیاری موت مرجاتا ہے۔ اور بیہ بات ایسے دقیق اسباب کی وجہ سے حاصل ہوتی ہے جو کافی غور وخوض کے بعد سمجھے جاسکتے ہیں۔ پس نفس میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے علمی کمال کے فیضان کی استعداد پیدا ہوجاتی ہے۔ چنانچ نفس ک استعداد کے مطابق اس پر فیضان کیا جاتا ہے۔ جس کا مادّہ اس کے پاس مجتمع علوم ہوتے ہیں۔ مثلاً: اسرار دین کا کافی علم ہوتا ہے تو اس سلسلہ کا کوئی نکتہ ہیداری یا خواب میں کھولا جاتا ہے۔ اور وہ اس کے لیے عظیم ہوتے ہیں۔ مثلاً: اسرار دین کا کافی علم ہوتا میں جب کوئی اہم مسئلہ کا کوئی نکتہ ہیداری یا خواب میں کھولا جاتا ہے۔ اور وہ اس کے لیے عظیم بشارت ہوتا ہے۔ منظول ہے کہ رات اور اس قسم کے خوابوں کے ذریعہ اللہ تعالیٰ اپنے بند وں کوتھیلیم دیتے ہیں۔ مثلاً:

ا ا - نبی سَلِلْنَائِيَّةِ فَرْحَوَابِ مِيں اللَّد پاک كوبہترين صورت ميں ديكھا۔ اللَّد تعالیٰ نے پوچھا: فرشتے س امر ميں بحث كررہے ہيں الى آخرہ۔ اس حديث ميں درجات اور كفارات كابيان ہے يعنى كن اعمال سے مرتبے بلند ہوتے ہيں۔ اور كن اعمال سے گناہ معاف ہوتے ہيں۔ بير حديث تفصيل سے تر مذى (١٥٥٠٢) ميں سورة حق كي تفسير ميں ہے۔

۲ - حضرت سمرة بن جندب رضی الله عند ب نبی میلانوید می کا ایک طویل خواب مروی ب کد آپ کو دخص لے چلے، اور مختلف مناظر دکھائے، مثلاً: آپ ایک ایس محض کے پاس سے گزرے جو بیٹھا ہوا تھا، اور دوسرا کھڑا ہوا تھا، جس کے ہاتھ میں آنکرا مناظر دکھائے، مثلاً: آپ ایک ایس محض کے پاس سے گزرے جو بیٹھا ہوا تھا، اور دوسرا کھڑا ہوا تھا، جس کے ہاتھ میں آنکر تھا، جس کودہ بیٹھے ہوئے کی باچھ میں داخل کرتا تھا، اور اس کو گدی تک چیر دیتا تھا الی آخرہ۔ اس منامی معراج میں نبی مظلان تو یہ تھا، جس کے ہاتھ میں آنکر ا

۳ – متعدد خوابوں کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے نبی سلین تو کی میں کو الجندہ پیش آنے دالے داقعات سے داقف کیا ہے۔ مثلاً حضرت عا مُشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے شادی کا معاملہ آپ کوخواب میں دکھلایا گیا تھا (بخاری حدیث ۲۰۱۱) جنگ احد میں پہلے شکست پھر کا میا بی خواب میں دکھائی گئی تھی۔ اسی طرح آپ کو ہجرت کا مقام خواب میں دکھلایا گیا تھا۔

## ملكوتي خواب كى حقيقت

خلديجم

اوركى: دونوں مثالى صورت ميں ظاہر ہوئى ہيں۔ پس اس شان كا آدى: (اف) خواب ميں اللہ تعالى كى زيارت كرتا ہے۔ اور اس كى بنياد : اللہ تعالى كى فرما نبر دارى ہوتى ہے۔ يعنى جو شخص كال فرما نبر دار ہوتا ہے اس كو يہ سعادت نصيب ہوتى ہے۔ (ب) اور نبى شيك تيني كو خواب ميں ديکھتا ہے۔ اور اس كى بنياد : نبى شيك تيني تيني كى فرما نبر دارى يعنى محبت ہوتى ہے۔ کے سينہ ميں مركوز ہوتى ہے۔ (ن) اور انوار وتجليات كو خواب ميں ديکھتا ہے۔ اور اس كى بنياد : نبى شيك تيني تيني كى فرما نبر دارى يعنى محبت ہوتى ہے جو اس کے سينہ ميں مركوز ہوتى ہے۔ (ن) اور انوار وتجليات كو خواب ميں ديکھتا ہے۔ اور اس كى بنياد : وہ طاعتيں ہوتى ہيں جو دل اور اعضاء ہے كى جات ہيں ۔ وہ طاعتيں انوار وطيبات كى صورت ميں جيسے شہر بھى اور دود ھى صورت ميں ظاہر ہوتى ہيں ہوتى ہيں ۔ پس جس نے اللہ تعالى كو يا نبى شيك تيني كو يا فرشتوں كو برى صورت ميں يا خصہ كى حالت ميں ديكھا توں كا تيكھتا ہے ہيں ہوتى ہيں ۔ مطلب ہے ہے كہ اس كو تين ميں خلل يا كمز ورى ہے۔ اور اس طرف اشارہ ہے كہ اس كان ميں موتى ہيں ہوتى ہيں ۔

انوارطہارت کی وجہ سے حاصل ہوتے ہیں وہ سورج اور چاند کی صورت میں خلا ہر ہوتے ہیں۔

شيطان كا ڈراوااوراس كاعلاج

خواب میں شیطان کے پریثان کرنے کی صورت میہ ہوتی ہے کہ ملعون جانور جیسے بندر، ہاتھی، کتے اور سیاہ فام انسان نظر آتے ہیں۔ جن سے آدمی ڈرجا تا ہے۔ اور دل میں وحشت اور خوف پیدا ہوتا ہے۔ اگرایسی صورت پیش آئے تو اللّٰہ کی پناہ طلب کرے۔ أعوذ باللهٔ کہہ لے۔ اور اپنی بائمیں جانب تین بارتھ کاردے۔ اور کروٹ بدل کر سوجائے (مقلود حدیث ۱۳۶۳)

مبشرات كى تعبير

پہلی اور دوسری قتم کے خوابوں کی -- جومبشرات ہیں - تعبیر ہوتی ہے۔اور تعبیر جاننے کاعمدہ طریقہ خواب میں آنے والے خیال کی معرفت ہے بیٹن پیہ جاننا کہ کس غبال کا کیا مطلب ہے؟ کیونکہ:

ا ۔ لبھی مسمی سے اسم مراد ہوتا ہے۔ جیسے نبی سلائندائیلم نے خواب میں دیکھا کہ آپ تحضرت عقبۃ بن رافع انصاری رضی اہلہ عنہ کے گھر میں جلوہ افروز میں ۔ آپ کی خدمت میں ابن طاب نامی تازہ کھجوریں پیش کی گئیں۔ آپ نے اس کی بی تعبیر بیان فرمائی کہ رافع سے رفعت مراد ہے یعنی ہمارے لئے دنیا میں رفعت و ملندی ہے۔ اور عقبہ (اچھاانجام) سے مراد آخرت کا اچھاانجام ہے۔اور طاب سے مراددین کی عمد گی ہے (مشکوۃ حدیث ۱۳۷)

۲ — اوربھی لازم سے ملزوم مرادہوتا ہے۔جیسے تلوارے جنگ مرادہوتی ہے۔ نبی یلینی پیلم نے خواب دیکھا کہ آپ کے دست ِ مبارک میں ذوالفقار نامی تلوار ہے۔ آپؓ نے اس کو ہلایا تو اس کا بالائی حصہ ٹوٹ گیا۔ پھر ہلایا تو پہلے سے سے فرکٹ ذکر ہیکا پیکٹر کی شاندارہوگئی۔اس کی تعبیر بیٹھی کہ جنگ احد میں پہلے ہزیمت ہوگی، پھراللد فنخ نصیب فرمائیں گے (مشکوۃ حدیث ۲۱۸۳) ۳ — اور بھی صفت سے موصوف مراد ہوتا ہے۔ جیسے آپ نے خواب دیکھا کہ سونے کی دوچوڑیاں آپ کے ہاتھ میں رکھی گئیں۔ آپ گوید بات ناگوار ہوئی تو وحی آئی کہ ان کو پھونک دیجئے۔ چنانچہ آپ نے پھونک ماری تو دونوں غائب! اس کی تعبیر دوجھوٹے نبوت کے دعوید اراسود منسی اور مسلیمہ کذاب تھے۔ چونکہ دونوں پر مال کی محبت غالب تھی اس لئے دہ

حاصل کلام : میہ ہے کہ خواب میں نظرآنے والی چیز ہے کیا مراد ہے؟ اس کی مختلف صورتیں ہوتی ہیں۔اوراس کے لئے کوئی قاعدہ کلیہ نہیں۔ میہ بات تعبیر دینے والے کی ذہانت پر موقوف ہے۔اور مبشرات نبوت کا ایک حصہ ہیں یعنی کمالات نبوت میں شامل ہیں۔ کیونکہ وہ بھی غیبی فیضان اوراللہ کی طرف ہے مخلوق کی طرف بتحل کی ایک صورت ہیں۔اور یہی مبشرات نبوت کی بنیاد ہیں۔ چنانچہ نبی شلائی ہی کی فوجوت سے چھ ماہ قبل ہی سے سیچنواب آئے شروع ہو گئے تھے۔ رہی خواب کی دیگر انواع توان کے لئے کوئی تعبیر نہیں۔

وأما الرؤيا: فهي على خمسة أقسام: [1] بُشرى من الله. [٢] وتمثلٌ نورا ني للحمائد والرذائل، المندرجةِ في النفس على وجهٍ ملكي. [٣] وتخويف من الشيطان. [1] وحديثُ نفس: من قِبَل العادة التي اعتادها النفس في اليقظة، تحفظها المتخلية ويظهر في الحس المشترك ما اخترن فيها. [٥] وخيالاتٌ طبيعيةٌ: لغلبة الأخلاط، وتنبُّه النفس بأذاها في البدن. أما البشرى من الله : فحقيقتُها: أن النفس الناطقة إذا انتهزت فرصةً عن غواشي البدن، بأسباب خفية لايكاد يتفطن بها إلا بعد تأمل وافٍ: استعدَّت لأن يفيض عليها من منبع الخير والجود كمالٌ علمي، فأفيض عليه شيئ على حسب استعدادها: مادتُه العلومُ المخزونةُ عنده. وهذه الرؤيا تعليم إلهى كالمعراج المنامي الذي رأى النبي صلى الله عليه وسلم فيه ربه في أحسين صورة، فعلَّمه الكفارات والدرجاتِ، وكالمعراج المنامي الذي انكشفت فيه عليه صلى الله عليه وسلم أحوالُ الموتى بعد انفكاكهم عن الحياة الدنيا، كما رواه جابر بن سمرة رضي الله عنه، وكعلم ما سيكون من الوقائع الآتية في الدنيا. وأما الرؤيا الملكية : فحقيقتُها : أن في الإنسان ملكاتٍ حسنةً، وملكاتٍ قبيحةً، ولكن

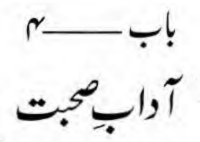
رحمة اللار الواسعة

خلدينجم

| لا يُعرف حُسنَها وقُبحها إلا المتجرد إلى الصورة الملكية، فمن تجرَّد إليها: تظهر له حسناتُه       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وسيئاتُه في صورة مثالية، فصاحبُ هذا:                                                             |
| [الف] يرى الله تعالى؛ وأصله: الانقيادُ للباري.                                                   |
| [ب] ويرى الرسولَ صلى الله عليه وسلم؛ وأصله: الانقياد للرسول المركوزُ في صدره.                    |
| [ج] ويرى الأنوارَ؛ وأصلها: الطاعات المكتسبة في صدره وجوارحه، تظهر في صورة                        |
| الأنوار والطيبات، كالعسل، والسمن، واللبن.                                                        |
| ف من رأى الله، أو الرسول، أو الملائكة في صورة قبيحة، أو في صورة الغضب: فليعرف أن                 |
| في اعتقاده خللاً وضعفا، وأن نفسه لم تتكمَّل.                                                     |
| وكذلك الأنوار التي حصلت بسبب الطهارة: تظهر في صورة الشمس والقمر.                                 |
| وأما التخويف من الشيطان : فوحشةٌ وخوفٌ من الحيوانات الملعونة، كالقرد، والفيل،                    |
| والكلاب، والسودان من الناس؛ فإذا رأى ذلك فليتعوذ بالله، ولْيَتْفُلْ ثَلَاثًا عن يساره، وليتحوَّل |
| عن جنبه الذى كان عليه.                                                                           |
| أما البشري : فـلهـا تعبيرٌ ؛ والعمدة فيه: معرفةُ الخيال: أيُّ شيئ مظنةٌ لأيُّ شيئ؟ فقد ينتقلُ    |
| الذهن من المسمى إلى الاسم، كرؤية النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان في دار عقبةَ بن رافع،          |
| فأُتى برطب ابن طاب، قال عليه السلام: " فأَوَّلتُ أن الرفعةَ لنا في الدنيا، والعافيةَ في الآخرة،  |
| وأن ديننا قد طاب" وقد ينتقل الذهن من المُلابس إلى ما يُلابسه، كالسيف للقتال، وقد ينتقل           |
| الذهن من الوصف إلى جوهر مناسب له، كمن غلب عليه حبُّ المال، رآه النبي صلى الله عليه               |
| وسلم في صورةٍ سِوَارٍ من ذهب.                                                                    |
| وبالجملة: فللانتقال من شيئ إلى شيئ صور شتَّى؛ وهذه الرؤيا شعبة من النبوة، لأنها                  |
| ضربٌ من إفاضة غيبية، وتَدَلُّ من الحق إلى الخلق، وهو أصل النبوة؛ وأما سائر أنواع الرؤيا          |
| فلاتعبير لها.                                                                                    |
| (AZ)                                                                                             |

ترجمہ: اور رہاخواب: تو وہ پانچ قسموں پر ہے: (۱) اللہ کی طرف نے خوش خبری (۲) خوبیوں اور خرابیوں کا نورانی تمثل، جونفس میں مندرج ( داخل ) ہونے والی ہیں ملکی طریقہ پر (۳) اور شیطان کی طرف سے ڈرانا (۳) اور خیال: اس عادت کی جانب سے جس کانفس بیداری میں عادی ہو چکا ہے، اس عادت کوقوت متحیلہ محفوظ کئے ہوئے ہے۔ اور دہ چیز جو متحیلہ میں جمع کی گئی ہے جس مشترک میں ظاہر ہوتی ہے (۵) اور فطری خیالات: اخلاط کے غلبہ کی وجہ ہے، اور نفس کے آگاہ ہونے کی وجہ

ے بدن میں اختلاط کی ایذاد ہی ہے – رہی اللہ کی طرف سے خوش خبری: پس اس کی حقیقت ہیہ ہے کہ جب نفس ناطقہ فرصت پاتا ہے بدن کے پردوں سے،ایسے پوشیدہ اسباب کی وجہ سے کہ بیں قریب ہے آدمی کہ ان اسباب کو بجھ سکے مگر کافی غور کے بعد تونفس اس بات کے لئے تیار ہوجا تا ہے کہ اس پر کوئی علمی کمال بھلائی اور سخادت کے سرچشمہ سے یعنی اللہ تعالیٰ ک طرف سے بہے۔ پس اس پر بہائی جاتی ہے کوئی ایس چیز نفس کی استعداد کے موافق جس کا مادّہ اس کے پاس مجتمع علوم ہوتے ہیں ۔۔ اور بیخواب تعلیم الہی ہے:(۱) جیسے وہ معراج منامی یعنی خواب جس میں نبی سِلانی کَیا کھٹے نے اپنے رب کو بہترین شکل میں دیکھا۔ پس اللہ نے آپ کوسکھلائے کفارات ودرجات (۲)اور جیسے وہ معراج منامی جس میں آپ سَلائیوَکیکڑ پر کھلے مُر دوں کے احوال ان کے دنیوی زندگی سے جدا ہونے کے بعد، جیسا کہ روایت کیا ہے اس کو جابر بن سمرة ؓ نے (بی تسامح ہے۔ بیردایت سمرة بن جندب کی ہے )(r)اور جیسے اس چیز کاعلم جوعنظریب ہونگی یعنی ستعقبل قریب میں جو داقعات دنیا میں پیش آنے دالے ہیں ۔ اور رہامکی خواب: تو اس کی حقیقت سے کہ انسان میں اچھے ملکات اور برے ملکات ہیں ۔ مگر ان کی خوبی اور خرابی کونہیں جانتا مگر فارغ ہونے والاملکی صورت کے لئے۔ پس جو شخص فارغ ہو گیا ملکی صورت کے لئے: ظاہر ہوتی ہیں اس کی حسنات اور سیئات مثالی صورت میں ۔ پس اس شان کا آ دمی: (الف) اللہ کود کچھتا ہے۔ اور اس کی اصل: اللد تعالى كى فرما نبردارى ب(ب)اوررسول الله يظلينياً كود يجتاب اوراس كى اصل: آب كى فرما نبردارى ب جواس ك سینہ میں مرکوز ہے (ج)اور انوار کو دیکھتا ہے۔اور انوار کی اصل: وہ طاعتیں ہیں جو کمائی ہوئی ہیں اس کے سینہ اور اس کے اعضاء میں فاہر ہوتی ہیں وہ طاعات :انوارادر شخری چیز دن کی صورت میں، جیسے شہدادر کھی اور دودھ \_\_\_ پس جس نے د يکھااللدكويارسول كويافرشتوں كوبرى صورت ميں ياغصه كى حالت ميں تو جائے كه دہ جان لے كه اس كے اعتقاد ميں خلل اور کمزوری ہے،اور بیر کہ اس کا منہیں ہوا — اوراس طرح وہ انوار جوطہارت کی وجہ سے حاصل ہوئے ہیں :سورج اور چاند کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں ۔۔ اور رہاشیطان کا ڈرادا: تو دہ دحشت اور خوف ہے ملعون جانو روں ہے، جیسے بندر، اور ہاتھی،اور کتے ،اور سیاہ فام انسان ۔ پس جب اس چیز کود کیھے تو اللہ کی پناہ طلب کرے،اور چاہئے کہ تھ کارد ے تین بارا پن با کمیں جانب،اور جاہئے کہ بدل لے اپناوہ پہلوجس پروہ تھا ۔۔ رہی خوش خبری: تو اس کے لئے تعبیر ہے۔اورعمدہ طریق تعبیر میں خیال کی معرفت ہے؛ کوئی چیز کس چیز کے لئے اختابی جگہ ہے؟(۱) پس کبھی ذہن منتقل ہوتا ہے سمی سے اسم کی طرف بصب بی سلان الما کہ ایک الم یکھنا کہ آپ عقبہ بن رافع کے گھر میں ہیں۔ پس آپ کے پاس تازہ ابن طاب تھجوریں لائی کنٹیں فرمایا نبی طلان کی بیٹی نے : '' پس تعبیر لی میں نے کہ ہمارے لئے دنیا میں رفعت اور آخرت میں عافیت ہے، اور یہ کہ ہمارا دین یقدیناً عمدہ ہوا''(۲) اور بھی ذہن ملابس (لازم) سے اس چیز کی طرف منتقل ہوتا ہے جس سے وہ چیز تعلق رکھتی ہے یعنی ملزوم كی طرف جیسے تلوار جنگ کے لئے (۳)اور جھی ذہن منتقل ہوتا ہے دصف سے ایسے جو ہر كی طرف جواس وصف کے مناسب ہے۔ جیسے وہ شخص جس پر مال کی محبت غالب آگنی ہے اس کو نبی مظلیفاً پیکم نے سونے کے کنگن کی صورت میں دیکھا المتزير بتباشين ٥--- اور حاصل کلام: پس ایک چیز سے دوسری چیز کی طرف انتقال کے لئے مختلف صورتیں ہیں۔اور یہ خواب نبوت کی ایک شاخ ہے، اس لئے کہ وہ غیبی فیضان،اوراللہ کی طرف سے مخلوق کی طرف بتحلی کی ایک قتم ہے۔اور وہ نبوت کی اصل ہے۔اور رہی خواب کی دیگر انواع توان کے لئے کوئی تعبیر نہیں۔



صحبت کے معنی میں : ساتھ تعلق ۔ اورادب : کے معنی میں : تہذیب وشائستگی ۔ افرادانسانی میں حاجتوں کا پیش آنا، اوران حاجتوں میں ایک دوسرے سے فائدہ اٹھانا: ایسے چند آ داب کا متقاضی ہے، جن کولوگ باہم برتیں اورزندگی کو خوشگوار بنا ئیں ۔ ان آ داب میں سے بیشتر ایسے امور میں جن کے اصول پر عرب وغجم کا اتفاق ہے۔ اگر چہ صورتوں اور شکلوں میں اختلاف ہے۔ ان آ داب سے بحث کرنا اور صالح وفاسد کے درمیان امتیاز کرنا نبی سلانی میں بعث کے بعث کے معنی کے معنی کے معنی کے معنی کے معنی کے معنی کی میں ایک دوسرے میں ایک معنی کے معنی میں ایک دوسرے میں ایسے میں ایسے چند آ داب کا متقاضی ہے، جن کولوگ باہم برتیں اور زندگی کو خوشگوار بنا کیں ۔ ان آ داب میں سے بیشتر ایسے امور میں جن کے اصول پر عرب وغیم کا اتفاق ہے۔ اگر چہ صورتوں اور مقاصد میں اختلاف ہے۔ ان آ داب سے بحث کرنا اور صالح وفاسد کے درمیان امتیاز کرنا نبی سلانی ہوئیں کے معنی کے مقاصد میں سے ایک ان میں ان کر ان کو بل

## ا\_ دعاؤسلام

لوگوں کے لئے ضروری ہے کہ آپس میں خوشی کا اظہار کریں۔ایک دوسرے پرلطف دمہر بانی کریں۔چھوٹا بڑے کی برتر ی پہچانے۔ بڑا چھوٹے پرمہر بانی کرے۔اورہم زمانہ لوگوں میں بھائی چارہ قائم ہو۔اگریہ باتیں نہیں ہونگی تو رفاقت پڑھ سود مند نہیں ہوگی۔اوراس کا خاطر خواہ فائدہ حاصل نہیں ہوگا۔

پھر ضروری ہے کہ جذبہ نخیر سگالی وخیر اندلیثی کے اظہار کے لئے اور مخاطب کو مانوس وسر ورکرنے کے لئے کوئی خاص لفظ متعین کیا جائے ، ورنہ وہ جذبہ ایک مخفی چیز ہوگا، جس کو قرائن ، ی سے پیچانا جا سکے گا۔ اول وہلہ میں اس کا پی نہیں چلے گا۔ چنا نچہ دنیا کی تمام متمدن اقوام نے اپنی صوابد ید کے مطابق تحیہ کا طریقہ متعین کیا ہے ، جو بعد میں ان کی ملت کا شعار بن گیا۔ اور اہل ملت کی اس سے پیچان ہونے لگی ۔ مثلاً : زمانہُ جاہلیت میں عرب بوقت ملاقات کہتے تھے ۔ ہندا رہن گیا۔ اور اہل ملت کی اس سے پیچان ہونے لگی ۔ مثلاً : زمانہُ جاہلیت میں عرب بوقت ملاقات کہتے تھے ۔ ان عبد عین ان کی تمام متمدن اقوام نے اپنی صوابد ید کے مطابق تحیہ کا طریقہ متعین کیا ہے ، جو بعد میں ان کی ملت ک شعار بن گیا۔ اور اہل ملت کی اس سے پیچان ہونے لگی ۔ مثلاً : زمانہُ جاہلیت میں عرب بوقت ملاقات کہتے تھے ۔ ان عبد ایک عین از الدہ آپ کی آنکھیں شنڈی کر ے۔ اور اُنْ عِیم صَبَاحًا : جنبی بخیر! (ابوداؤد حدیث ۵۲۲۵) اور مجوی کہا کرتے تھے : اُن مان پر ی : ہزار سال جوہ ا

اور قانونِ اسلام کا نقاضاً بیدتھا کہ اس سلسلہ میں انبیاءاور فرشتوں کی سنت اپنائی جائے۔اور کوئی ایسا کلمہ تنعین کیا جائے جوذ کراور دعا ہو،اور وہ دنیوی زندگی پر مطمئن کرنے والانہ ہو یعنی اس میں دراز کی عمر اور دولت کی فراوانی کی دعانہ ہو۔ نہ کوئی ایساطریقہ ہوجس میں تغطیم میں اتنا مبالغہ ہو کہ اس کی حدود شرک سے ل جائیں۔مثلاً حجدہ کرنایا زمین چومنا۔ — 🗲 ایسا خریج باشترابی کے اياتحيدسلام، ي ب-درج ذيل حديث مي اس كابيان ب:

حديث — رسول الله طلاقة تحيل فرمايا: 'جب الله تعالى ف آدم عليه السام كو پيدا كياتوان كوظم ديا: جاوًا س جماعت كوسلام كرو — وه فرشتوں كى جماعت تقى جو بيٹھى ہو تى تقى — پس غورت سنود ہ كياجواب ديتے ہيں۔ دہى تمہار ااور تمہارى اولاد كادعا ؤسلام كاطريقہ ہوگا۔ چنانچة تپ گئے اوران سے كہا: السلام عليكم ألھوں فى جواب ديا: السلام عليك ورحمة الله بني سِلاح يَتَدَيمُ فِر مايا: ' فرشتوں فى جواب ميں ورحمة الله كان السلام عليكم الھوں فى جواب ديتے ہيں۔ دہم ترفی ہے ہو میں مایا: ' فرشتوں نے جواب میں ورحمة الله كان السلام عليكم الھوں ہے جو ب ديا: السلام عليك ورحمة

تشريح :اس حديث ميں دوباتيں حل طلب ميں :

لپہلی بات: اللہ تعالیٰ نے جوفر مایا کہ ''ان کوسلام کرو''تو کیا آ دم علیہ السلام کوسلام کا طریقہ بتایا گیا تھا؟ جواب: یہ ہے کہ ان کوسلام کے الفاظ نہیں بتائے گئے تھے۔ بلکہ بیا مران کی رائے اوراجہ تہاد پر چھوڑ ا گیا تھا۔ پس آ دم علیہ السلام نے حق کو پالیا یعنی اللہ تعالیٰ کو جوالفاظ پسند تھے انہی لفظوں سے آ دم علیہ السلام نے سلام کیا۔

دوسری بات اللہ تعالیٰ نے جوفر مایا ہے کہ' وہ تمہارا اور تمہاری اولاد کا دعا ' سلام کا طریقہ ہوگا' اس کا کیا مطلب ہے؟ جواب : بیار شاد تشریعی ہے یعنی یہی وجو بی طور پر حکم خداوندی ہے۔ رہا بیسوال کہ حضرت آ دم اور ملائکہ جس طرت دعاؤ سلام کریں گے دہ حکم خداوندی کیسے ہوگا؟ اس کا جواب میہ ہے کہ دہ طریقہ اللہ تعالیٰ ہی الہام فرما نمیں گے۔ جیسے اذان کی مشروعیت اور اس کے الفاظ حظیر ۃ القدس ہی سے فرشتہ پر متر شح ہوئے تھے۔

### ﴿ آداب الصحبة ﴾

اعلم: أنه مما أوجبت سلامة الفطرة، ووقوع الحاجات في أشخاص الإنسان، والارتفاق منها: آداب يتأدّبون بها فيما بينهم، وأكثرُها أمورَّ اجتمعت طوائف العرب والعجم على أصولها، وإن اختلفوا في الصور والأشباح، فكان البحث عنها، وتمييزُ الصالح من الفاسد منها: إحدى المصالح التي بُعث النبي صلى الله عليه وسلم لها.

فمنها : التحية : التي يُحَيَّى بها بعضُهم بعضًا، فإن الناس يحتاجون إلى إظهار التَّبَشُبُش فيما بينهم، وأن يُلاطف بعضهم بعضا، ويرى الصغير فضلَ الكبير، ويرحم الكبيرُ الصغيرَ، ويُوَاخِي الأقران بعضُهم بعضًا، فإنه لولاهذه لم تُثْمِرِ الصحبةُ فاندتها، ولاأَنْتَجَتْ جَدُوَاها.

و فو لم تُضْبَطُ بلفظٍ لكانت من الأمور الباطنة، لا يُعلَم إلا استنباطا من القرائن؛ ولذلك جرت سنة السلف في كل طابقة بتحية حسبما أدى إليه رأيهم، ثم صارت شعارًا لملتهم، وأمارةً لكون الرجل منهم، فكان المشركون يقولون: أنعم الله بك عينا! وأنعم الله بك صباحًا! وكان المجوس يقولون: بزارسال يرى!

جُلْدِ پَجْمَ

وكان قانون الشرع يقتضى أن يُذهب في ذلك إلى ماجرت به سنةُ الأنبياء عليهم السلام، وتلقوها عن الملائكة، وكان من قبيل الدعاء والذكر، دون الاطمئنان بالحياة الدنيا، كتمنِّي طول الحياة، وزيادةِ الثروة، ودونَ الإفراط في التعظيم، حتى يُتَاخِمُ الشركَ، كالسجدة، ولَثْمِ الأرض.

وذلك هو السلام: فقد قال النبى صلى الله عليه وسلم: "لما خلق الله آدم، قال: اذهب، فسلَّم على أولئك النفرِ، وهم نفرٌ من الملائكة جُلوسٌ، فاستمع ما يُحَيُّونَك به، فإنها تحيتك وتحيةُ ذريتك، فذهب، فقال: السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، قال: فزادوه: ورحمة الله.

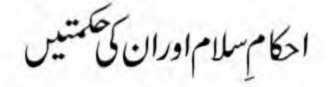
قوله: " فسلّم على أولئك": معناه – والله أعلم – حَيِّهم حسبما يؤدى إليه اجتهادُك، فأصاب الحقَّ، فقال: السلام عليكم.

وقوله: " فإنها تحيتك" يعنى حتمًا، من حيث أنه عَرَفَ أن ذلك متر شح من حظيرة القدس.

ترجمہ: آداب رفاقت: جان لیں کہان چزوں میں ہے جن کوسلامتی فطرت اور افرادانسانی میں حاجتوں کے پیش آنے نے داجب کیا: چندآ داب ہیں، جن کے ذریعہ لوگ باہم شائستگی پیدا کرتے ہیں۔اوران کے بیشتر ایسے امور ہیں جن کی بنیادی باتوں پر عرب دعجم کے گردہ اتفاق رکھتے ہیں۔اگر چہ دہ صورتوں اور شکلوں میں مختلف ہیں۔ پس ان سے بحث کرنا،اوران میں سے مفید کوغیر مفید سے جدا کرنا: ان مصالح میں سے ایک ہے جن کے لئے نبی سِلانا مُلاِیسی معود کئے گئے ہیں۔

یں از انجملہ : وہ تحید ہے جس نے ذریع بعض بعض کود عادیتے ہیں۔ پس لوگ محتاج ہیں آپس میں خوشی کے اظہار کی طرف، اور اس کی طرف کدان کے بعض بعض کے ساتھ مہر بانی کریں ، اور چھوٹا ہڑے کی برتری دیکھے، اور ہڑا چھوٹے پر مہر بانی کرے۔ اور ہم زمانہ ایک دوسرے سے بھائی چارہ قائم کریں۔ پس اگر یہ چیز نہیں ہوگی تو رفاقت مشر فوائد نہیں ہوگی ، اور نہ حجت اس کے فوائد کا منتجہ دے گی ۔ اور اگر تحیہ کو کسی لفظ کے ساتھ متعین نہیں کیا جائے گا تو وہ امور بلا نہ یہ سے ہوگا، اور نہ موجب اس کے فوائد کا منتجہ دے گی ۔ اور اگر تحیہ کو کسی لفظ کے ساتھ متعین نہیں کیا جائے گا تو وہ امور بلانہ میں ہوگی ، اور نہ حجب اس کے فوائد کا منتجہ دے گی ۔ اور اگر تحیہ کو کسی لفظ کے ساتھ متعین نہیں کیا جائے گا تو وہ امور بلطنہ میں سے ہوگا، نہیں جانا جائے گا وہ مگر قر ائن سے مستند طرکر کے اور ای وجہ ہے ہرگر وہ میں گذشتہ لوگوں کا تحیہ کا طریقہ جاری رہا ہونے کا۔ پس مشرکین کہا کرتے تھے: '' اللہ تعالیٰ آپ کی آئھ شند کی کر ہے' اور '' آپ کی ضبح خوشگوار ہو'' اور بخوں کہا ہونے کا۔ پس مشرکین کہا کرتے تھے: '' اللہ تعالیٰ آپ کی آئھ شند کی کر ہے' اور '' آپ کی ضبح خوشگوار ہو'' اور بخوں کہا کرتے تھے: '' تم جیو ہزار برس!'' ۔ اور شریعت کا قانون چا ہتا تھا کہ جایا جا کا سلسلہ میں اس چیز کی طرف جس کر اتھا نہیا ، میں اسلام کی سنت جاری ہوئی ہے۔ اور حاصل کیا ہے انہیا ، نے اس تحیہ کو نہ شاہ رہوں ، اور خوں کہا سے میں میں میں ہونے کر قبیل سے ، جیے دراز کی تر کی کی اور دولت کی رہوں کی خوشروں ہوں ، اور خوں کہا تعظیم میں انتابر همنا که وه شرک سے مل جائے ۔ جیسے مجده کرنا اورز مین چو منا ۔ اور وه سلام ہی ہے (اس کے بعد حدیث ہے جس کو شاہ صاحب فی مختصر کیا ہے اور شرح میں بھی مختصر ہی کہ ھی گئی ہے ) اللّٰہ پاک کا ارشاد : '' پس ان لو گوں کو سلام کرو'' اس کے معنی ۔ اللّٰہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں ۔ ان کو سلام کر واس کے موافق جس تک تمہارا اجتہاد پہنچے پس آدم نے حق کو پالیا، پس کہا: السلام علیکم ۔ اور اللّٰہ پاک کا ارشاد : '' پس وہ تمہارا تحیہ ہے'' یعنی وجو بی طور پر، بایں اعتبار کہ اللّٰہ تعالیٰ نے جانا کہ وہ تحیہ متر شح ہونے والا ہے حظیر ۃ القدس ۔

لغات : تَبَشُبَشَ : يقال : لقيتُه فَتَبَشُبَشَ بى، وأصله : تَبَشَّشَ، فأبدلوا من الشين الوسطى باء، كما قالوا تجفف (لسان).....وَاحَاه : آخاه كَ بَم معنى بِ : دوت اور بِحانى چاره قائم كرنا (قليل الاستعال)..... أَنْتَجَتِ الناقة : بچه جنار أَنْتَبَجَ الفقرَ : غربت كوجنم ديار الجَدُوى فائده، بخش رَترجمه : اور بيل جنم ديگاوه تحيه البي فائده كو الموضعُ الموضعُ الموضعَ : ايك جُكه كا دوسرى جُكه صلا بوا بونار ملك كى سرحد كاملنا..... لَشَمَ (ض) لَشْمًا : بوسه دينا، چومنار حكم

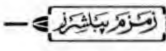


سلام کافائدہ اوراس کی مشروعیت کی وجہ

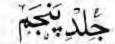
سورۃ الزمر آیت ۲۲ میں ارشاد پاک ہے کہ جب متقی لوگ جنت پر پینچیں گے تو محافظ فرشتے ان ہے کہیں مدینہ در مربقہ میں مرتبہ مقبقہ مقبول کے بعد معرف میں مربقہ میں میں ایر خاص میں

ے السلام علیکم بتم پرسلامتی ہو،تم مزے میں رہو، پس جنت میں ہمیشہ رہنے کے لئے داخل ہوجا وًا! حدیث — رسول اللہ سلاق کی مزمایا '' تم جنت میں نہیں جاسکتے جب تک ایمان نہ لا وَ،اورتم (کامل) مؤمن نہیں ہو سکتے جب تک باہم محبت نہ کرو، اور کیا میں تم کووہ چیز نہ بتا وَں جس کے کرنے سے تم میں باہم محبت پیدا ہو؟ آپس میں سلام کوخوب پھیلا وًا''(مشکوۃ حدیث ۱۳۲۳)

تشری بنی سیلان محبت پیدا کرتا ہے، اور اس کی مشروعیت کی وجہ بیان کی ہے کہ سلام محبت پیدا کرتا ہے، اور محبت دخول جنت کا سبب ہے، اس لئے سلام مشروع کیا گیا ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ دخول جنت کے لئے لازمی شرط ایمان ہے۔ اور کمال ایمان کے لئے مسلمانوں کے در میان رشتہ الفت ومحبت ضروری ہے۔ کیونکہ بیدو صف اللہ تعالی کو پسند ہے۔ اور اس کو حاصل کرنے کا بہترین ذریعہ سلام کو پھیلانا ہے یعنی اس کورواج دینا ہے۔ جب لوگ خلوص سے ایک دوسر کے سلام کریں گے، اور ان کو خوش آمدید کہیں گے، جس طرح فر شتے جنتیوں کو خوش آمدید کہیں گے تو باہم الفت و محبت بید ا



جُلْدَ يَجْم



< فَكْنُوْمَرْ بَيَالَيْهُمُ ٢

# سلام كرف ميں پہل كون كرے؟

حدیث (۳) ۔۔۔۔ حضرت جریر ضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ عورتوں کے پاس ۔ گذریق آپؓ نے ان کوسلام کیا (مشکوۃ حدیث ۲۹۴۷)

تشریح: ان احادیث میں گوند تعارض ہے۔مثلاً فرمایا کہ چھوٹی عمر دالا بڑی عمر دالے کوسلام کرے،ادرآ پؓ نے خود بچوں کوسلام کیا۔شاہ صاحب اس کا جواب دیتے ہیں:

د نیا کا عام دستور بیہ ہے کہ گھر میں آنے والا گھر والوں کوسلام کرتاہے، اوراد نی آ دمی بڑے کوسلام کرتا ہے۔ نبی ﷺ نی اس رواح کو بحالہ باقی رکھا۔ چنانچہ چھوٹوں کو عظم دیا کہ بڑوں کوسلام کریں۔اورگذرنے دالے کو جو گھر میں آنے والے کے مشاہہ ہے ۔ حکم دیا کہ دہ بیٹھے ہوؤں کو سلام کرے۔اورتھوڑوں کو ۔ جوتھوڑے ہونے کی وجہ سے ادنی ہیں ۔ حکم دیا کہ وہ زیادہ کو سلام کریں۔

دوسری حکمت: اس حکم میں بیہ ہے کہ اگر آ دمی اپنے بڑے اور اشرف کی قدر پہچانے ، اس کی تو قیر کرے، اور بڑھ کر اس کوسلام کرے تو اس سے سوسائٹی کی شیر از ہ بندی ہوتی ہے۔لوگ باہم مر بوط ہوتے ہیں ، ورنہ بڑوں چھوٹوں میں رشتہ ٹوٹ جا تا ہے۔اس لیئے حدیث میں فرمایا کہ جو ہمارے چھوٹوں پر مہر بانی نہ کرے، اور ہمارے بڑے کاحق نہ پہچانے ، وہ ہم میں سے نہیں !(ابوداؤد حدیث میں (

البتہ ہی میلانی ایس بہت بھی جانتے تھے کہ سلام کینے میں ایک طرح کی خود بسندی ہے۔ چھوٹا جب بڑے کو سلام کرتا ہے تو اس کو فخر محسوس ہوتا ہے۔ چنانچہ نبی میلانی ایک خیا ہے بڑوں کو تو اضع اور خاکساری کی تلقین کی کہ ان کو سلام کرنے میں پیش قدمی کرنی چاہئے ۔ کیونکہ بڑھ کر سلام کرنے والا تکبر سے پاک ہوتا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۵۲۶ ) اور سوار کو جو حکم دیا کہ پیادہ کو سلام کرے: اس میں خصوصیت سے یہ بات ملحوظ ہے۔ کیونکہ سوار لوگوں کے نزد کی بڑی ہیں والا ہوتا ہے، اور وہ بھی خود کو بڑا تصور کرتا ہے، اس لئے اس کو تاکہ بڑھو کے ہوتا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۵۲۶ ) اور سوار کو جو ہے، اور وہ بھی خود کو بڑا تصور کرتا ہے، اس لئے اس کو تاکید کی کہ وہ اپنے اندر تو اضع پیدا کرے، اور پیاد کے والا ہوتا خطاصتہ جواب: ہیہ ہے کہ اصل حکم تو یہی ہے کہ چھوٹے ہڑوں کو سلام کر یں۔ مگر ایک دوں کو سلام کرے۔ خلاصتہ جواب: ہیہ ہے کہ اصل حکم تو یہی ہے کہ چھوٹے ہوں کو سلام کر یں۔ مگر ایک دو سلام کرے۔

رجمة الله الواسعة

جُلدِ پَجْمَ

المنزع بيباشكر ا

| And the second state of th |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| [1] وقال الله تعالى في قصة الجنة: ﴿سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوْهَا خَالِدِيْنَ﴾ قال رسول الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| صلى الله عليه وسلم: " لاتدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تُحَابُّوا، أوَّلا أدلكم على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| شيئ إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أقول : بين النبيُّ صلى الله عليه وسلم فائدةَ السلام، وسببَ مشروعيته، فإن التحابب في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الناس خصلة يرضاها الله تعالى، وإفشاءُ السلام آلة صالحة لإنشاءِ المحبة؛ وكذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المصافحة ، وتقبيل اليد، ونحوُ ذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| [٢] قال صلى الله عليه وسلم: " يسلُّم الصغيرُ على الكبير، والمارُّ على القاعد، والقليلُ على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الكثير" وقال صلى الله عليه وسلم: " يسلِّم الراكب على الماشي"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أقول: الفاشي في طوائف الناس: أن يُحَيِّي الداخلُ صاحبَ البيتِ،والحقيرُ على العظيم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| فأبقاه النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك؛ غير أنه مَرَّ عليه السلام على غلمان فسلَّم عليهم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ومَرَّ على نسوة فسلَّم عليهن، علمًا منه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| [الف] أن في رؤية الإنسان فضلَ من هو أعظمُ منه وأشر ف: جمعًا لشمل المدينة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| [ب] وأن في ذلك نوعًا من الإعجاب بنفسه، فجعل وظيفةَ الكبار التواضعَ، ووظيفةَ الصغار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| توقيرَ الكبار، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " من لم يرحم صغيرنا، ولم يرقِّر كبيرنا: فليس منا"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| وإنما جعل وظيفةَ الراكب السلامَ على الماشي: لأنه أهيبُ عند الناس، وأعظمُ في نفسه،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فتأكد له التواضع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

ترجمہ: (۲) لوگوں کے گروہوں میں پھیلنے والی بات یعنی رواج عام یہ ہے کہ گھر میں آنے والا گھر والوں کوسلام کرے۔اورادنی آدمی بڑے آدمی کوسلام کرے۔ پس اس کو نبی سیلانی تیکی نے اس طرح باقی رکھا۔ البتہ یہ بات ہے کہ نبی سیلانی تیکی پڑ کر رے تو آپ نے ان کوسلام کیا، اور آپ تحورتوں پر گذر رے تو آپ نے ان کوسلام کیا۔ آپ کے جانے کی وجہ سے: (الف) کہ انسان کے دیکھنے میں اس شخص کی برتر کی کو جو کہ وہ اس سے بڑا، اور اس سے اشرف ہے: مملکت کی پر اگندگی کو جمع کرنا ہے (جسمعاً: أن کا اسم مؤخر ہے اور سیاص تھم کی حکمت ہے) (ب) اور یہ کہ اس میں یعنی سلام لیے میں خود پیندی کی ایک نوع ہے۔ پس بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ نی سیلانی کی تو تا ہے۔ پس بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ نی سیلانی کی تو تا ہے۔ پس بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ نی سیلانی کی تو تا ہے۔ پس بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ نی سیلان کی تھی کی ایک نوع ہے۔ پس بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ بر ایں دیک کی ایک نوع ہے۔ پس بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ بی سیل کی تو تا ہے ہی بنایا بروں کا خاص حصہ خاکساری، اور چھوٹوں کا خاص حصہ بروں کی تو قیر، اور وہ بی سی پڑ کار شاد ہے ( بیحدیث ان لفظوں سے معروف ہے، مگر ابوداؤ د میں وہ الفاظ ہیں جن کا شرح میں تر جہ کی بیا کی

جُلدَ پَجْمَ

یہودونصاری کوابتداءً سلام نہ کرنے کی وجہ

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' یہودونصاری کوسلام کرنے میں ابتدانہ کرو۔اور جب ان میں سے کسی سے راستہ میں تمہاری ملاقات ہو،تو اس کوتنگ راستہ چلنے پرمجبور کرو''(مشکوۃ حدیث ۳۶۳۵)

تشریح: نبی سِلایْ اَیْسَ کَ بعثت کے مقاصد میں سے ایک مقصد ملت اسلامیہ کی شان بلند کرنا، اور اس کوسب ملتوں سے اعلی واعظم بنانا ہے۔ اور ثیقصد اسی وقت حاصل ہوسکتا ہے جب لمانوں کے لئے غیر سلموں پر مقدرت وغلبہ ہو۔ مذکورہ حکم اسی نقط نِظرے دیا گیا ہے۔

كلمات سلام ميں اضافے سے ثواب بڑھنے کی وجہ

حديث — ايك شخص خدمت نبوى ميں حاضر موا، اور اس نے كہا: السلام عليكم - نبى سَلائنيَا يَلَمُ ن اس ك سلام كاجواب ديا ـ اور فرمايا: '' دَى' ' يعنى اس بند ے كے لئے دس نيكياں لکھى گئيں ۔ پھر دوسر اشخص آيا ـ اور اس نے كہا: السلام عليكم ورحمة الله \_ آپ نے اس ك سلام كاجواب ديا اور فرمايا: '' بيں' ' پھر تيسر ا آ دى آيا ـ اور اس نے كہا: السلام عليكم ورحمة الله وبر كاته \_ آپ نے اس ك سلام كاجواب ديا ور فرمايا: '' بيں' ' پھر تيسر ا آ دى آيا ـ اور اس نے كہا: السلام روايت ميں بياضا فه ب: پھر چوتھ شخص آيا ـ اور اس نے كہا: السلام عليكم ورحمة الله وبر كاته و مغفر ته ۔ پس آ پھر تيسر ا آ دى آيا ـ اور اس نے كہا: السلام نے فرمايا: ' چاليس' اور فرمايا: '' يوں ثواب بر هتار متار مكاجواب ديا ـ اور فرمايا: '' بيں' ' محمد و معفر ته ـ پھر

تشریح بکلماتِ سلام میں اضافہ سے نثواب میں اضافہ کی وجہ یہ ہے کہ سلام کی مشروعیت کی غرض بشاشت وسرت، اتحاد و یگانگت، مودت دمحبت، ذکر ودعا، اور معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکرنا ہے کہ وہی سلامتی کے ضامن ہیں۔ پن کلماتِ سلام میں اضافہ مقصد سلام کی تکمیل کرتا ہے، اس لئے نثواب بڑھتار ہتا ہے۔

جماعت كى طرف سے ايك كاسلام كرنا اور ايك كاجواب دينا كافى ب

حدیث \_\_\_\_ رسول الله سِلالة يَللانيَدَ الله فَر مايا: ( گزرنے والی ) جماعت ميں سے اگر کوئی ايک سلام کرلے تو پوری جماعت کی طرف سے کافی ہے۔ اور بیٹھے ہوئے لوگوں میں سے کوئی ايک جواب ديدے تو سب کی طرف سے کافی ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۶۴۸)

تشریح: جماعت معنی کے لحاظ سے ایک فرد ہے یعنی وہ فرد حکمی ہے، جیسے تین طلاقیں: طلاق کا فرد حکمی ہیں۔اور سلام وجواب کا مقصد: وحشت دور کرنا،اور باہم الفت پیدا کرنا ہے۔اور بیہ مقصدایک کے سلام کرنے اور ایک کے جواب دینے سے حاصل ہوجا تاہے،اس لئے اس کو کافی قرار دیا گیا۔ — کا فَصَنَوْتَرَبْبَلَا یَسَنَدَ کَھ 009

جُلدِيَجَم

## سلام رخصت کی حکمت حديث \_\_\_\_ رسول الله سَلاينيَاتِيم فرمايا: 'جبتم ميں يوني سي مجلس ميں پنچاتو جائے كه سلام كر، پھر بیٹ ایا ہے تو بیٹھے، پھر جب جانے لگے تو پھرسلام کرے، پس پہلاسلام پچھلے سلام سے زیادہ حقدار نہیں''یعنی جنتنی اہمیت يہلےسلام كى باتنى بى سلام رخصت كى ب(مقلوة حديث ٢٢٠٠) تشريح: سلام رخصت مي تين تحتي بين: بہام صلحت: سلام کرکے جانے سے: ناراض ہوکرنا گواری سے چلد بنے،اور کسی ضرورت کے لئے جانے اور پھرا یسی ، ی صحبت کے لئے لوٹنے کے درمیان امتیاز ہوتا ہے۔ اگر سلام کر کے گیا ہے تو خوش گیا ہے، ورنہ دوسری بات کا اندیشہ ہے۔ دوسر مصلحت: سلام کر کے رخصت ہوگا تو صاحب مجلس کواس ہے کوئی بات کہنی ہوگی تو کہد سکے گا۔اور چیکے سے چلا گياتوبات رەجائے گی۔ تیسری صلحت : ایک جانا کھسک جانا ہے۔جس کی سورۃ النورآیت ۲۳ میں برائی آئی ہے۔ پس جوسلام کر کے جائے گادہ اس عیب سے محفوظ رہے گا۔ [٣] قال صلى الله عليه وسلم: " لاتُبدؤوا اليهودَ والنصاري بالسلام، وإذا لقيتم أحدَهم في طريق فاضطَرُّوه إلى أضيَقِه" أقول : سره: أن إحدى المصالح التي بُعث النبي صلى الله عليه وسلم لها: التنوية بالملة الإسلامية، وجعلُها أعلى الملل وأعظمُها، ولا يتحقق إلا بأن يكونَ لهم طَوْلٌ على من سواهم. [1] وقال صلى الله عليه وسلم فيمن قال: السلام عليكم: "عشر"، وفيمن زاد: ورحمة الله: "عشرون" وفيمن زاد أيضا: وبركاته: "ثلاثون" وأيضًا: ومغفرته: "أربعون" وقال: " هكذا تكون الفضائل" أقول : سر الفضل ومناطه: أنه تتميم لما شرع الله له السلام : من التبشيش، والتألف، والموادَّة، والدعاء، والذكر، وإحالة الأمر على الله. [٥] وقال صلى الله عليه وسلم: يجزئ عن الجماعة إذا مَرُّوا أن يسلُّم أحدُهم، ويجزئ عن الجلوس أن يردُّ أحدهم" أقول : وذلك: لأن الجماعة واحدة في المعنى، وتسليم واحد منهم يدفع الوحشة، ويُوَدِّدُ بعضهم بعضا.

المكن وتربيك الشكرار

رحمة اللار الواسعة

### 00.

[7] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا انتهى أحدكم إلى مجلس فليسلَّم، فإن بداله أن يجلس فليجلس، ثم إذا قام فليسلَّم، فليست الأولى بأحقَّ من الآخرة" أقول: سلام الوَداع فيه فوائد: منها: التمييز بين قيام المتارَكةِ والكراهيةِ، وقيامِ الحاجة على نية العود لمثل تلك الصحبة. ومنها: أن يتدارك المتدارِكُ بعضَ ماكان يقصُده ويُهِمُّه، ونحو ذلك.

وضاحت و لايت حقق كي ضمير فاعل التنويه كي طرف لو ثق ب ..... ترجمه : اوراز انجمله : بيب كه تلافى كرف والا تلافى كر يعض اس كام كى جس كاوه اراده كرتاب ، اورجواس كوفكر مند بنائ ، وئ ب، ياس كے مانند كوئى اور بات ـ تك فكر في مح

مصافحه،معانقهاورخوش آمديد كهني كمحكمت

ملاقات کے وقت سلام کے بعد اگر مصافحہ اور معانقہ بھی کیا جائے، اور آنے والے کوخوش آمدید کہا جائے تو اس سے مودّت دمحبت اور فرحت دسر ورمیں اضافہ ہوتا ہے۔ اور وحشت ونفرت اور قطع تعلق کا اندیشہ دور ہوتا ہے یعنی یہ باتیں سلام کے مقاصد کی تحمیل کرتی ہیں۔ حدیث میں ہے کہ '' سلام کا تکملہ مصافحہ ہے'' ( مشکوۃ حدیث ۲۸۱۳) اور نبی مِطلاً تو تی حضرت جعفر رضی اللہ عنہ سے معانفہ فر مایا ہے ( مشکوۃ حدیث ۳۸۶ ) اور وفد عبد القیس اور حضرت عکر مدرضی اللہ عنہ کوخوش آمدید کہا ہے ( مشکوۃ حدیث ۲۸۳ ) پس سے باتیں بھی مسنون ہیں۔

حدیث — رسول اللہ مِتَلائیَۃَیَیمؓ نے فرمایا:''جب دومسلمان آپس میں ملیں ،اور مصافحہ کریں ،اور دونوں اللہ کی حمد کریں ،اور دونوں اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کریں ،تو دونوں کی مغفرت کر دی جاتی ہے''(مقلوۃ حدیث ۳۷۷۹) تشریح: مغفرت کی دجہ یہ ہے کہ مسلمانوں کے درمیان بشاشت ، باہمی محبت وملاطفت اور ذکر الہٰی کی اشاعت رب

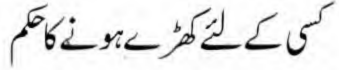
العالمین کو پسند ہے،اس لئے مصافحہ کرنے والے مغفرت کے حقدارہوتے ہیں۔ صفحہ سند ہے،اس لئے مصافحہ کرنے والے مغفرت کے حقدارہوتے ہیں۔

فا كره(۱): اس حديث ، اور اس كى حكمت ، يد بات واضح موئى كد مغفرت كا التحقاق جب ب كد بوقت ملاقات پہلے سلام كيا جائے - حضرت جندب رضى الله عند ، مروى ب كدرسول الله سَلايَقَاقَيَّر جب صحابہ ے ملتے تصو جب تك سلام نبيس كر ليتے تصرمصافح نبيس كرتے تص محمد ازدائد ٢١:٨ ) پھر مصافحہ كے ساتھ مرايك سلام كى طرح جرأ بحب تك سلام نبيس كر ليتے تصرمصافح نبيس كرتے تص محمد ازدائد ٢١:٨ ) پھر مصافحہ كے ساتھ مرايك سلام كى طرح جرأ بحب يد خصو الله لنا ولكم : الله ميرى اور آپ كى مغفرت فرمائيس ! پھر مزاج پرى كے دقت دونوں الله سَلايتي الله مير حال پر الله كاشكر بحالا كيں تو دونوں كى مغفرت كردى جاتى ہے مند احمد وغيره ميں ہے كدرسول الله سالة ميرى الله يو - هو تحقر تبكيل ميں تو دونوں كى مغفرت كردى جاتى ہے - مند احمد وغيره ميں ہے كدرسول الله سَلايتي الله يُولين ، دو بھی دومسلمان آپس میں ملیں، ایک دوسر ے کا ہاتھ پکڑیں یعنی مصافحہ کریں تو اللہ پر حق ہے کہ وہ دونوں کی دعا میں حاضر ہوں، اور دونوں کوجدا نہ کریں یہاں تک کہ دونوں کو بخش دیں' ( مجمع الزوائد ۲۰۱۸) اس حدیث میں بھی دعا کی صراحت ہے۔ مگر چونکہ ایک مختصر حدیث آئی ہے: مسامن مسلمین یہ پلتقیان فیتصافحان الا غفر لھما قبل ان یتفر قا ( مشکوة حدیث ۱۷۷۹) یہ حدیث اتن مشہور ہوگئی کہ مصافحہ سے دعا غائب ہوگئی۔ حالانکہ حادثہ واحدۃ میں مطلق کو مقدیر پر محمول کیا جاتا ہے۔ اور حدیث میں وادعا طفہ مطلق جمع کے لئے ہے۔ پس حد کام کن ان کہ والانکہ حادثہ واحدۃ میں مطلق کو مقدید پر

فائد (۲): ایک حدیث میں معانفة کی ممانعت آئی ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، ایک خض نے رسول اللہ ﷺ کی تک پوچھا: جب اپنے بھائی یا عزیز دوست سے ملاقات ہوتو کیا اس کی اجازت ہے کہ اس سے لیٹ جائے، اسے گلے لگائے، اور اس کو چوم ؟ آپؓ نے فرمایا: '' اس کی اجازت نہیں'' (مشکوۃ حدیث ۲۸۰۰) اس حدیث میں جو معانفة اور تقبیل کی ممانعت ہے، اس کا تعلق اس صورت سے جبکہ سینہ سے لگانے اور چومنے میں کسی برائی کا یا اس کا شبہ پیدا ہونے کا اندیشہ ہو، ورنہ خودرسول اللہ ﷺ کی معانفة اور تقبیل ثابت ہے۔

والسر في المصافحة، وقوله: مرحبًا بفلان، ومعانقةِ القادم، ونحوِها: أنها زيادةٌ في المودَّة، والتبشبش، ورفع الوحشة والتدابر. قال صلى الله عليه وسلم: " إذا التقى المسلمان، فتصافحا، وحَمِدًا الله، واستغفَرَاه، غُفر لهما" أقول : وذلك: لأن التبشبش فيما بين المسلمين، وتوادَّهم، وتلاطفَهم، وإشاعةً ذكر الله فيما بينهم: يَرْضَى بها ربُّ العالمين.

ترجمہ: اور راز مصافحہ میں اور اس کے کسی کوخوش آمدید کہنے میں اور آنے والے سے معانقہ کرنے میں اور اس کے مانند میں : بیہ ہے کہ بیہ چیزیں مودّت ، بشاشت ، رفع وحشت ود فع قطع تعلقی میں اضافہ ہیں۔ الی آخرہ۔ اللہ کہ کہ



حدیث() \_\_\_\_\_ رسول اللہ ﷺﷺ نے فرمایا:''جس کو بیہ بات پسند ہو کہ اس کے لئے لوگ کھڑے رہیں تو وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے'(مشکوۃ حدیث ۴۷۹۹)

حديث (٢) - حضرت ابوأمامد رضى الله عنه بيان كرت بين كه رسول الله سَلايَقايَيم لاتهم سَيكتے ہوئ باہر تشريف لائ، ہم آپ كى تغظيم كے لئے كھڑے ہوئے، تو آپ نے فرمايا: '' كھڑے نه ہوؤ جس طرح عجمى لوگ كھڑے ہوتے - (مَسْنَوْتَرَبْبَاشِيَنْهَ )

جلديجم

بین: ان کے بعض بعض کی تعظیم کرتے ہیں''(مشکوۃ حدیث ۲۷۰۰)

حديث (٣) - جنگ بنوقر يظه كے موقعه پر حضرت سعد بن معاذر منى الله عنه بيار تھے۔اور مدينه ميں قيام تھا فون كے ساتھ نہيں آئے تھے۔ جب بنوقر يظه ان كے فيصله پر اتر آئے تو نبى ميلان ميلاني ميلاني ميلان کے فيصله پر اتر آئے تو نبى ميلاني ميلاني ميلاني ميلان کے فيصله پر اور آئے تو نبى ميلاني ميلاني ميلاني ميلان کے فيصله پر اور آئے تو نبى ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلان کے فيصله پر اور آئے تو نبى ميلاني ميلاني ميلاني ميلان کے فيصله پر اور آئے تو نبى ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلان کے بيلان کے فيصله پر اتر آئے تو نبى ميلاني ميلاني ميلاني ميلاني ميلان کو بلاوا بھيجا۔ وہ گد ھے پر سوار ہوکر آئے ب جب حضور کی قيام گاہ کے قريب پہنچ تو آپ نے ان کے فيلد کے لوگوں سے فر مايا: 'اپ سردار کی طرف کھڑے ہوؤ!'( مشکلو ۃ حديث ٢٩٩٥) اور مسنداحمد (٢٠٣١) ميں ہے: '' اپن سردار کی طرف کھڑے ہوئو و، پس ان کوا تارو، چنا نچو انھوں نے ان کوا تارا'

طرف بڑھتے، ان کا ہاتھ اپنے دست مبارک میں لیتے، اور اس کو چومتے، اور اپنی جگہ پر ان کو بٹھاتے۔ اور جب آنخضرت سَلائَنَوَلَیْکُمُ ان کے یہاں تشریف لے جاتے، تو وہ کھڑی ہوکر آپ کی طرف بڑھتیں، آپ کا دست مبارگ اپنے ہاتھ میں لیتیں، اس کو چوشیں، اور آپ گوا پنی جگہ پر بٹھا تیں (مشکوٰۃ حدیث ۳۸۹۳)

تشریح: ان روایات میں بظاہر تعارض ہے۔ پہلی دوروایتیں قیام کے عدم جواز پر دلالت کرتی ہیں۔ اور دوسری دو روایتیں جواز پر، بلکہ استحسان پر مگر حقیقت میں ان میں کوئی اختلاف نہیں۔ کیونکہ جواز وعدم جواز کی علتیں مختلف ہیں: ا - عجمیوں کی طرح کھڑ اہونا جائز نہیں۔ ان کا طریقہ میدتھا کہ نوکر آ قاکی خدمت میں، اور رعایا باد شاہ کی خدمت میں کھڑی رہتی تھی۔ ان کو بیٹھنے کی اجازت نہیں تھی۔ اور بیا نہتائی درجہ کی تعظیم تھی۔ جس کی سرحدیں شرک سے ملی ہوئی تھیں۔ اس لئے اس کی ممانعت کی گئی۔ حدیثوں کے بیالفاظ: ''جس طرح عجمی کھڑے ہوتے ہیں'' اور ''جس کو میں اور ''جس کو اس کے انے کھڑے دہیں'' اس پر دلالت کرتے ہیں۔ اور ''کھڑے دہیں'' اور ''کھڑے ہوتے ہیں'' اور ''جس کو میں ہوئی تھیں۔ اس کے معنی: خدمت میں دست ہستہ کھڑے دہت کہ میں۔ اور کی منوع ہے۔ پہلی دونوں حدیثوں میں اس کا بیان ہے ۔ میں کی خل

۲ — اور کمی کے آنے پر فرحت دسرور سے کھڑا ہونا،اس کے لئے جھوم جانا،اوراس کے اکرام اوراس کی خوش دلی کے لئے اٹھنا، پھر بیٹھ جانا،لسل کھڑانہ رہنا:اس کی گنجائش ہے۔اور آخری دونوں حدیثوں میں ای کا بیان ہے۔

فائدہ: قیام تعظیمی کے جواز، بلکد استحسان پر حضرت سعد بن معاذر رضی اللہ عند کی حدیث سے استدلال کیا جاتا ہے، مگر بیا ستدلال درست نہیں۔ کیونکہ حدیث میں قدو مدو السید کہ نہیں ہے بلکہ المی سید کہ ہے یعنی ان کے تعادن کے لئے اٹھو۔ وہ بیار تھے، ان کو سواری سے اتر نے کے لئے مدد کی ضرورت تھی۔ لفظ سید سے شبہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ نے لوگوں کو قیام تعظیمی کا تکلم دیا تھا۔ اور بیشبہ حضرت عمر رضی اللہ عند کے دل میں بھی پیدا ہوا تھا۔ مند احمد کی تو میں ہے: فد قال عمر، سیدُ منا اللَّهُ عزو جل! قال: انز لوہ، فائز لوہ : حضرت عمر نے کہا: جمارت آوا تھا۔ مند احمد کی تو جل بیں۔ نہی سِلَا یَ فَعَال عمر، سیدُ منا اللَّهُ عزو جل! قال: انز لوہ، فائز لوہ : حضرت عمر تحکر نے کہا: جمارت آوا تھا۔ تعظیمی سمجھا تھا۔ نہی سلکن تعاری کی دضاحت کی کہ تعظیم کے لئے نہیں، بلکہ تعاون کے لئے اٹھنا ہے۔ اور او پر جو اور نظریم سمجھا تھا۔ نہی سِلَا تَعَالَ اس کی دضاحت کی کہ تعظیم کے لئے نہیں، بلکہ تعاون کے لئے اٹھنا ہے۔ اور او پر جو

ملاقات پرسلام کی جگہ جھکناممنوع ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_\_ رسول اللد سلان الله سلان کی تکی سلان کی تکی کہ ایک شخص دوست برادر سے ملتا ہے، تو کیادہ اس کے لئے جھک سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا:''نہیں''(مفکوۃ حدیث ۲۹۸۰) تشریح: جھکنا اس لئے منوع ہے کہ وہ نماز نے رکوع کے مشاہد ہے، پس وہ سلامی کے سجدہ کی طرح ہو گیا۔ نیز سلام

ک جگہ جھکنا: اسلامی طریقہ کا پنی طرف سے بدل تجویز کرنا ہے، جوجائز نہیں۔

وأما القيام : فاختلفت فيه الأحاديث: فقال صلى الله عليه وسلم: "من سَرَّه أن يتمثل له الرحالُ قيامًا، فليتبوأ مقعده من النار "وقال صلى الله عليه وسلم: " لاتقوموا كما يقوم الأعاجم: يُعَظِّمُ بعضُهم بعضًا" وقال صلى الله عليه وسلم فى قصة سعد: "قوموا إلى سيدكم" وكانت فاطمةُ رضى الله عنها إذا دخلت على النبى صلى الله عليه وسلم قام إليها، فأخذ بيدها، فَقَبَّلَها وأجلسها فى مجلسه؛ وإذا دخل صلى الله عليه وسلم عليها، قامت إليه وأخذت بيده،

أقول: وعندى: أنه لا اختلاف فيها في الحقيقة، فإن المعانى التي يدور عليها الأمر والنهى: مختلفةٌ، فإن العجم كان من أمرهم أن تقومَ الخَدَمُ بين أيدى سادتهم، والرعيةُ بين أيدى ملوكهم، وهو من إفراطهم في التعظيم، حتى كاد يُتَاخِمُ الشركَ، فنهوا عنه، وإلى هذا وقعت الإشارةُ في قوله عليه السلام: "كما يقومُ الأعاجم" وقوله عليه السلام: " من سَرَّه أن يتمثَّل"

وتسترت بالمكرم

ځلديجم

رحمة اللار الواسعة

يقال: مَثُلَ بين يديه مُثُولاً: إذا انتصب قائما للخدمة؛ أما إذا كان تبشبشاله، واهتر ازًا إليه، وإكرامًا وتطييبا لقلبه، من غير أن يتمثَّل بين يديه، فلا بأس، فإنه ليس يُتَاخِمُ الشركَ. وقيل: يارسول الله! الرجل منا يلقى أخاه، أَيَنْحَنِي له؟ قال: "لا" وسببه: أنه يشبه الركوعَ في الصلاة، فكان بمنزلة سجدة التحية.

ترجمہ، اور رہا قیام : پس اس میں حدیثیں مختلف ہیں (اس کے بعد چار حدیثیں ہیں) میں کہتا ہوں : اور میر نے ز دیک : ہے کہ حقیقت میں ان روایات میں بچھا ختلاف نہیں ۔ پس بیٹک وہ معانی ( وجوہ ) جن پر امرونہی ( جواز وعدم جواز ) کامدار ہے مختلف ہیں : (۱) پس بیٹک مجم کا معاملہ ریتھا کہ نوکرا پنے آقا کے سامنے اور رعایا اپنے باد شاہوں کے سامنے کھڑی ہوتی تھی ۔ اور وہ ان کے تعظیم میں مبالغہ سے تھا، یہاں تک کہ قریب تھا وہ کہ شرک سے مل جائے ، پس لوگ اس سے رو کے گئے .....رہا جب کھڑا ہونا آنے والے کے لئے بشاشت کے طور پر، اور اس کے لئے جھومنے کے طور پر، اور اکر ام اور اس کے دل کو خوش مرنے کے طور پر ہواس کے بغیر کہ وہ اس کے لئے کھڑا رہے تو گھڑا ہے تھا وہ کہ شرک سے مل جائے ، پس لوگ اس سے رو کے گئے .....رہا مرنے کے طور پر ہواس کے بغیر کہ وہ اس تک کہ قریب تھا وہ کہ شرک سے مل جائے ، پس لوگ اس سے رو کے گئے .....رہا

استیذان کی حکمت اوراس کے مختلف درجات

سورة النورآيت ۲۷ ميں ارشاد پاک ہے:''اے ايمان دالو! تم اپنے گھروں کے علاوہ دوسرے گھروں ميں داخل نہ ہو و، يہاں تک کہتم اجازت حاصل کرو،اوران کے رہنے دالوں کوسلام کرؤ'

اورسورة النور بمى كى آيات ٥٨ و٥٩ ميں ارشاد پاك ٢٠ ''اے ايمان والو! چائے كەتم ے اجازت كيس وہ لوگ جن ئے تم مالك ہوليعنى غلام باندى، اور وہ لوگ جوتم ميں ہے حد بلوغ كونبيں پہنچہ بتين اوقات ميں : ضبح كى نماز سے پہلچ، اور دو پہر ميں جبتم كيڑ اتار ديتے ہو، اور عشاكى نماز كے بعد - يہ تين اوقات تم ہمارے پردے كے اوقات بيں - اور ان اوقات كے علاوہ تم پر كچھالزام نہيں، اور نه أن پر كچھالزام ہے - وہ بكثرت تم ہمارے پاس آنے جانے والے ميں : آيك دوسرے كے پاس اس طرح اللہ تعالی صاف صاف احکام بيان فرماتے ہيں - اور اللہ تعالیٰ جانے والے حکمت والے ہيں - اور جب تم ہمارے پہلوغ كو پہنچيں تو ان كو تھى أس مار حاد يہ تي اور اللہ تعالیٰ جانے والے ہيں : ايك دوسرے كے پاس -بچ حد بلوغ كو پہنچيں تو ان كو تھى أس طرح اور تا تہ ہمارے پاس آنے جانے والے ہيں : ايك دوسرے كے پاس -اس طرح اللہ تعالیٰ صاف صاف احکام بيان فرماتے ہيں - اور اللہ تعالیٰ جانے والے حکمت والے ہيں - اور جب تم ہمارے ہو جہ ہوئ

لفسیر : استیناس کے لغوی معنی ہیں : اُنسیت حاصل کرنا ، مانوس کرنا۔ اور مراد استیذ ان یعنی اجازت طلب کرنا ہے۔ اور استیذ ان کو استیناس کے لفظ سے ذکر کرنے میں اجازت طلبی کی ایک صلحت کی طرف اشارہ ہے۔ اور وہ بیہ ہے کہ جب کوئی شخص با قاعدہ اجازت لے کراندر آتا ہے تو اس سے اُنسیت ہوتی ہے، وحشت نہیں ہوتی ۔ اور اگراذن واطلاع کے بغیر آجاتا ہے تو موڈ خراب ہوجاتا ہے۔ جُلْدِ يَجْم

فائده: اوردوفعلوں کے درمیان واوعاطفہ طلق جمع کے لئے ہے۔ ترتیب ملحوظ نہیں۔ کیونکہ استیذ ان کا مسنون طریقہ بیہ ہ کہ آنے والا پہلے سلام کرے، پھر نام بتلا کر اجازت طلب کرے۔ حدیث میں ہے کہ بنوعا مرکے ایک شخص نے رسول اللہ مَسْلَالْنَوَلَيَّلِمُ اللہ اللہ مرح اجازت طلب کی انگر اجازت طلب کرے۔ حدیث میں ہے کہ بنوعا مرکے ایک شخص نے رسول اللہ جانتا ہتم باہر جا کراس کو طریقہ سکھلاؤ کہ کہے :السلام علیکم، أَ اُد حُل ؟ تم سلامت رہو! کیا میں اندرآ سکتا ہوں؟ اُن صاحب نے آپ کی بیر بات ن لی، چنانچو انھوں نے ای طرح اجازت طلب کی، آپ نے خادم سے فر مایا: ' شخص استیذ ان کا طریقہ بیس

اور حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سِلانِیَقَاقَیْم نے فرمایا:'' جو محض پہلے سلام نہ کرے، اس کواندر آنے کی اجازت مت دو'' (مفلوٰۃ حدیث ۲۷۲۷)اور بیہ سلام: سلام استیذ ان ہے، پس جب اجازت کے بعد گھر میں داخل ہوتو دوبارہ سلام کرے(معارف الفرآن)

اورآیت میں سلام پر استیذان کی تقدیم کی وجہ سے کہ آنے والا سلام تو کیا ہی کرتا ہے، لوگ استیذان میں غفلت برتے ہیں، اس لئے اہمیت ظاہر کرنے کے لئے استیذ ان کاحکم مقدم کیا گیاہے ( فائدہ تمام ہوا ) اور استیذان کاحکم دووجہ سے دیا گیا ہے:

میہلی وجہ: آدمی بھی ننہائی میں برتعلف حالت میں ہوتا ہے، اور بھی کسی ضرورت سے بر ہند ہوتا ہے، پس اگر کوئی اچا تک گھر میں گھس آئے گاتو اس کی اس سے ستر پرنظر پڑے گی، اور بیہ بات اس کو سخت نا گوار ہوگی۔ حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ طلاق تیک بڑے دریافت کیا: کیا میں اپنی والدہ کے پاس جانے کے لئے اجازت لوں؟ آپ نے فرمایا: ''ہاں! اجازت لو'' انھول نے عرض کیا: میں والدہ کے ساتھ رہتا ہوں؟ آپ نے فرمایا: '' پھر بھی اجازت لوں؟ آپ ن نے عرض کیا: میں اس کا خادم ہوں؟ آپ نے فرمایا: '' تاہم اجازت لو، کیا تم ہیں یہ بات پند ہے کہ اور دول کا انھوں انھوں نے جواب دیا: نہیں! آپ نے فرمایا: '' پس اجازت لو'' کیونکہ ہو سکتا ہے وہ کی ضرورت سے ستر کھو لیے ہو؟'' اور اس پر تمہماری نظر پڑ جائے (مقلو قاحد یہ ۲۵ سے این کی ونکہ ہو سکتا ہے وہ کی ضرورت سے ستر کھو لے ہو کہ ہو

فائدہ: گھر میں صرف اپنی بیوی ہوتو استیذان واجب نہیں، البتہ ستحب یہ ہے کہ بدوں اطلاع داخل نہ ہو، حضرت ابن مسعود رضی اللہ عند اپنے گھر میں کھنکار کر داخل ہوتے تھے۔ ان کی اہلیہ بیان کرتی ہیں کہ آپ گامیعمول اس لئے تھا کہ وہ ہمیں ایس حالت میں نہ دیکھیں جوان کو پسند نہ ہو ( ابن کثیر ) اور یہ بھی ممکن ہے کہ پاس پڑوس کی کوئی عورت گھر میں آئی ہوئی ہو، اس لئے اجازت لے کر داخل ہونا ہی مناسب ہے ( فائدہ تمام ہوا )

دوسرى دجد بمح انسان اين گھريس تنہائى ميں كوئى ايسا كام كرر ہا ہوتا ہے كنہيں چاہتا كە دوسرااس سے داقف ہو، پس اگركوئى شخص بے اجازت اندرگھس آئے گاتواس كو شخت اذيت پنچے گی۔اور علم استيذ ان كی علت ايذاءر سانى سے بچنا، اور حسن معاشرت کے آداب سکھانا ہے۔حدیث میں ہے كہ ايک شخص نے نبی مِلائينَةِ بَيْلاً کے گھر میں جھا زكا، آپ باريک سينگى رحمة اللار الواسعة

جُلْدِ يَجْم

ے سرمبارک کھجلار ہے تھے۔ آپ نے فرمایا:'' اگر میں جانتا کہ تو گھر میں دیکھ رہا ہے تو میں تیری آنکھ میں سینگی مارتا۔ اجازت حاصل کرنے کا حکم آنکھ بی کی وجہ سے تو ہے!''( بخاری حدیث ۲۴۴۱) اوراستیذ ان کے تعلق سے لوگ تین طرح کے ہیں:

اول: اجنبی شخص جس سے ملنا جلنانہیں ہوتا۔ اس کا تھم میہ ہے کہ وہ صراحة اجازت لئے بغیر گھر میں داخل نہ ہوے۔ حضرت کلد ۃ بن ضبل رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ (ان کے اخیافی بھائی)صفوان بن امیہ رضی اللہ عنہ نے ان کودودھ، ہرنی کا بچہ اور جھوٹی ککڑیاں دے کر رسول اللہ سِلانیَوَلَیْلَہٰ کی خدمت میں بھیجا۔ رسول اللہ سِلانیَوَلَیَّلہٰ وادی مکہ کے بالائی حصہ میں قیام فرما تھے۔ کلد ۃ کہتے ہیں: میں سہ چیزیں لے کر رسول اللہ سِلانیَوَلَیْلہٰ کے پاس پینچ گیا، اور میں نے پہلے سلام کیا نہ حصہ میں کی اجازت چاہی۔ آپ نے فرمایا:' واپس جاوً، اور کہو: السلام علیکہ! آ اُدْحُل ؟ تم پر سلامتی ہو، کیا میں اندر آسکتا ہوں؟ (مقلاق حدیث 2017) رسول اللہ سِلانیَوَلَیْلُہُ نے حضرت کلد ہوں کہ کہ اور کہو: السلام علیکہ! آ اُدْحُل ؟ تم پر سلامتی ہو، کیا میں اندر آسکتا ہوں؟ (مقلاق

مسئلہ، اگر کسی کے درواز بے پر جا کراجازت طلب کی: سلام کیا، دروازہ کھنگھٹایا، یا گھنٹی بجائی، مگراندر ہے کوئی جواب نہ نہ آیا، تو دوبارہ اجازت طلب کرے، پھر جواب نہ آئے تو تیسری مرتبہ اجازت طلب کرے، اگر تیسری مرتبہ بھی جواب نہ آئے، تولوث جائے سلم شریف (۱۳۳۱) میں روایت ہے کہ ''اجازت تین مرتبہ طلب کی جائے، پس اگر تہمیں اجازت دی جائے تو فبہما، در نہ دوا پس لوٹ جائے'' اور اس کی وجہ سے ہے کہ تین مرتبہ استیذ ان سے تقریباً یہ بایت عین ہوجاتی ہے کہ آواز من لی گئی ہے، مگر صاحب خانہ یا تو ایس حالت میں ہے کہ جواب نہیں دے سکتا ۔ مثلاً: نماز پڑھر ہا ہے، یا ایسی الخلا، موسلےت کے خلاف بلکہ باعث ایز ایسی دوات میں ہے کہ جواب نہیں دے سکتا ۔ مثلاً: نماز پڑھر ہا ہے، یا سے الخلا، مصلحت کے خلاف بلکہ باعث ایذ ای دوات میں ہے بھی ایسی حالت میں جے رہنا

دوم الياغير محرم جس كساتھ ملنا جلنا اور معاشرتى تعلقات موں ايش محص كى اجازت طلى پہل محف كى اجازت طلى سے كم درجد كى ہے۔ حضرت ابن مسعود رضى اللد عند سے جو نبى سلى تي يا يہ تي كن مادم خاص بتھے، آپ نے ارشاد فرما يا ہے : إِذْ نُك على اَن يُر فَعَعَ الحجابُ، و أَن تَسْتَمِعَ سِوَادى، حتى أَنْهاك (مسلم ١٢٠ ٥٠ ٥مرى) ترجمد: مير ب پاس آ كے لئے تمہارى اجازت بير ہے كہ پردہ اتھا ديا گيا ہو، يعنى دروازہ كھلا ہوا ہو، اور بير بات ہے كہ تم ( مجھے بات كرتا ہوا) سنو (اور) ميرى ذات كو ( ديمو ) يہاں تك كہ ميں تم كوروك دوں يعنى ديروازہ كھلا ہوا ہو، اور بير بات ہے كہ تم ( مجھے بات كرتا ہوا) سنو آنے والے سے رسول اللہ سِلى تك كہ ميں تم كوروك دوں يعنى دين ماد ميں ميں كو كي آيا، وا وہ اور دروازہ كھا ہو، اور اس اور اور ايرى خان كي مالك كہ ميں تك كہ ميں تم كوروك دوں مين ماد ميں ميں كو كي آيا، موا، ور اور دروازہ كھا ہو، اور اس

سوم: بیچ اورغلام ہیں، جن سے پردہ واجب نہیں، اس لئے ان کے لئے استیذ ان کا حکم بھی نہیں۔البتہ وہ اوقات جن میں عام طور پر کپڑےا تاردیئے جاتے ہیں: اِن کوبھی اجازت لے کر آنا چاہئے۔اور بیاد قات ملکوں اور قوموں کے سے فیسز کھڑ پہلیئے ترکم ک اعتبارے مختلف ہو سکتے ہیں۔اور آیت کریمہ میں جن اوقات کا ذکر ہے، ان کی تخصیص کی وجہ یہ ہے کہ ان اوقات میں 'بچ اور غلام گھر میں آیا کرتے ہیں۔ان اوقات میں حصر نہیں یہ مثلاً آدھی رات میں آنا چا ہیں تو بھی اجازت ضروری ہے، گراس وقت کا ذکر اس لئے نہیں کیا کہ اس وقت بچ اور غلام گھر میں نہیں آیا کرتے۔

مسئلہ: جس صحف کو سی کذریعہ بلایا گیا ہو، اگروہ قاصد کے ساتھ ہی آجائے ،تو اس کواجازت لینے کی ضرورت نہیں، اس کی طرف قاصد بھیجنا ہی اجازت ہے۔ حدیث میں ہے کہ'' آدمی کا آدمی کی طرف قاصد بھیجنا اجازت ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۷۲)اورایک روایت میں ہے :'' جوآ دمی بلایا جائے،اوروہ قاصد کے ساتھ ہی آجائے ،تو یہی اس کے لئے اندر آنے کی اجازت ہے (حوالہ بلال)

حدیث - نبی سِللنَّیْلَیَّیَ بیم بیکی کے دروازے پر پینچتے ،تو دروازے کے سامنے کھڑ نے نہیں ہوتے تھے، بلکہ دائیں بائیں کھڑے ہوتے تھے،اور فرماتے:السلام علیکم، السلام علیکم (مطلوۃ حدیث ۳۷۷۳)اوراس کی وجہ سے کہ اس زمانہ میں درواز ول پر پردے نہیں ہوتے تھے۔ پس اگر پردہ پڑاہوا ہو یا کواڑ بند ہوں تو سامنے کھڑا ہونا جائز ہے۔

قال الله تعالى ﴿ يَا يَّلُهُا الَّذِينَ آمَنُوْا لَاتَدْخُلُوْا بَيُوْتًا غَيْرَ بَيُوْتِكُمْ حَتَى تَسْتَأْنِسُوْا، وَتُسَلِّمُوْا عَلَى أَهْلِهَا ﴾ وقال الله تعالىٰ: ﴿ يَسَائِهُمَا الَّذِينَ آمَنُوْا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ، وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَاتَ مَرَّاتٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ حَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ فقوله: ﴿ تَسْتَأْنِسُوْا ﴾ أى تستأذنوا. أقول : إنما شُرع الاستئذان لكراهية أن يهجم الإنسانُ على عورات الناس، وأن ينظر منهم مايكرهونه، وقال النبي صلى الله عليه وسلم في بعض حديثه: "إنما جُعل الاستئذانُ لأجل البصر"

ف منهم : الأجنبي الذي لامخالطة بينهم وبينه، ومن حقه: أن لايدخل حتى يُصَرَّحَ بالاستئذان، ويُصَرَّح له بالإذن، ولذلك علَّم النبي صلى الله عليه وسلم كَلْدَة بنَ حَنْبل – رجلًا من بني عامر — أن يقول:" السلام عليكم أ أدخل؟" قال صلى الله عليه وسلم:" الاستئذان ثلاث، فإن أذِن لك، وإلا فارجع"

ومنهم: ناس أحرار ليسوا بالمحارم، لكن بينهم خَلْطَةٌ وصحبةٌ، فاستئذانهم دون استئذان الأولين، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن مسعود: " إذنُك عليَّ أن يُرفعَ الحجابُ، وأن تستمع سِوَادى، حتى أنهاك"

ومنهم: صبيانُ ومماليكُ: لايجب الستر منهم، فلا استئذان لهم، إلا في أوقات جرت العادة فيها بوضع الثياب؛ وإنما خصَّ الله تعالى هذه الأوقاتَ الثلاثَ: لأنها وقتُ وُلوج الصبيان

ځلد پنجم

رجمة اللامالواسعة

### DON

جُلْدَ پَجْمَ

والمماليك، بخلاف نصف الليل مثلاً. وقال صلى الله عليه وسلم: "رسولُ الرجل إلى الرجل إذنُه" وذلك: لأنه عَرَفَ بدخوله لَمَّا أرسل إليه. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أتى بابَ قوم لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه،

ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر، فيقول: السلام عليكم، السلام عليكم، وذلك: لأن الدُّوْرَ لم يكن يومئذ عليها ستور.

۲ - بیٹی کے آداب ۲ - بیٹی کے آداب ۱ - سی کواٹھا کراس کی جگہ نہ بیٹی کی وجہ حدیث - رسول اللہ سلائی کیلئے نے فرمایا:''کوئی آدی دوس آدمی کواس کی جگہ سے نہ اٹھائے، پھر وہ خود اس جگہ بیٹھ جائے یعنی مجلس سے کسی کواٹھا کراس کی جگہ نہیں بیٹھنا چاہتے، بلکہ کہے بھل جاوَاور گنجائش پیدا کرو''(مشکوۃ حدیث ۱۹۳۳) تشرق نید ممانعت اس وجہ ہے ہے کہ بیچر کت تکبر اور خور پندی کی وجہ سے صادر ہوتی ہے، جو کری عادت ہے۔ اور - وتشزیر تکنی نیڈی کی بلکہ کے اور کی کا دیکھ کے میں کہ میں میں کو ایک کر اس کی جگہ کے اور کی میں بیٹھنا اس ہے دوسرے کے دل میں میل آتا ہے اور کینہ کپٹ پیدا ہوتا ہے، اور یہ بھی بُری بات ہے، پس اس سے بچنا چاہئے۔ فائلدہ: البتہ اگر بیٹھا ہوا شخص خود کسی کے لئے ایثار کرے، اور اپنی جگہ خالی کردے، تو وہ اجر کامستحق ہوگا۔ کیونکہ یہ ایک مسلمان کا اکرام ہے جو پسندیدہ امر ہے۔

() - پہلے ہے بیٹھاہوا آ دمی اپنی جگہ کازیادہ حفد ارب – حدیث – رسول اللہ مظلیقاتین نے فرمایا: ''جو شخص اپنی جگہ ۔ (سمی خرورت ۔) اٹھا، پھردہ دہاں داپس آ گیا، تو دہ اس جگہ کازیادہ حفد ارب' (مقلوٰۃ حدیث ۱۹۷۷) انشر زح: جو شخص کسی مباح جگہ میں : جیسے مجد، سرائے یا کسی گھر میں آ کر بیٹھ جاتا ہے: اس جگہ کے ساتھ اس کاحق متعلق ہوجاتا ہے۔ پس جب تک دہ اس جگہ سے بنیاز نہ ہو جائے: اس کو اس جگہ سے بدخل کرنا جائز نہیں ۔ بیا اس کی حق تلفی ہے۔ اور اس کا حال بخرز مین کی آباد کاری کی طرح ہے، جس کی دجہ رحمۃ اللہ ( ۲۵۱۰ ) میں گذر چکی ہے۔ () - دو آ دمیوں کے در میان بغیر اجازت نہ بیٹھے – حدیث – رسول اللہ سلین تو کی ہے کہ رہیں ۔ دو میں اللہ میں جب میں ہے ہوا تا ہے۔ اس جگہ کے ساتھ اس کاحق موجہ رحمۃ اللہ ( ۲۵۱۰ ) میں گذر چکی ہے۔

کے لئے بیہ بات جائز نہیں کہ دوشخصوں کے درمیان جدائی کرے ،مگران کی اجازت سے''(مشکوۃ حدیث ۲۷۰۳) تشریح: دوشخصوں کے درمیان ان کی اجازت کے بغیر بیٹھ کران کوا یک دوسرے سے جدا کرنا دو وجہ سے ممنوع ہے:

اول : کبھی دوشخص کوئی پوشیدہ بات کرنے کے لئے اور سرگوشی کے لئے اکٹھا ہیٹھتے ہیں۔ پس ان دونوں کے درمیان گھنا دونوں کومکدر کردے گا۔ دوم : اور کبھی دونوں میں انسیت ومحبت ہوتی ہے، جس کی وجہ سے دہ ساتھ ہیٹھنا چاہتے ہیں، پس ان دونوں کے درمیان ہیٹھنا ان کو دحشت میں ڈالنا ہے۔

— ٹانگ کھڑی کرکے اس پرٹانگ رکھ کر لیٹنے کی ممانعت ۔ حدیث (۱) ۔ رسول اللہ میں یہ میں نہ کی میں اللہ میں ۔ کوئی شخص ہر گز جیٹ نہ لیٹے، پھر اپنا ایک پیر دوسرے پیر پر کھے' (مقلوۃ حدیث ۱۷۷) )

حدیث (۲) - حضرت عبداللہ بن زید بن عاصم مازنی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سِلالیَّا اَیَّا کُ س

میں اس طرح چت لیٹے ہوئے دیکھا ہے کہ آپ اپناایک پیردوسرے پیر پر کھے ہوئے تھے (متفق علیہ مقلوۃ حدیث ۴۷۰۶) تشریح: زمانۂ نبوت میں عربوں میں عموماً تہبند باند ھنے کارواج تھا۔اور تہ بند باند ھراگراس طرح چت لیٹا جائے

کدایک زانو کھڑا کر کے دوسرااس پر رکھا جائے توبسااوقات ستر کھلنے کا اندیشہ پیدا ہوجا تاہے۔ چنانچہ پہلی حدیث میں اس طرح لیٹنے کی ممانعت کی ۔البتۃ اگرلباس ایسا ہو کہ اس بات کا اندیشہ نہ ہو، مثلاً شلوار پہن رکھی ہو، تو اس طرح لیٹنے میں کوئی مضا لقہ نہیں ۔ دوسری حدیث میں فعل نبوی ہے جواز ثابت ہوتا ہے۔

رحمة اللار الواسعة

اورایک روایت میں ہے کہ'' بیدوز خیوں کے لیٹنے کاطریقہ ہے!''(مظلوۃ حدیث ۳۷۳) تشریح: لیٹنے کا بیطریقہ اس لئے ممنوع ہے کہ بینہایت مکروہ ومنکر ہیئت ہے، دوز خیوں کے ساتھ تشبیہ بھی اسی حقیقت کوظاہر کرنے کے لئے ہے۔

() ۔ سپاٹ حیجت پر سونے کی ممانعت ۔ حدیث رسول اللہ سلالیٰ اَیْدَ اللہ مَالیٰ اَیْدَ مَوْلَ مَایا: ''جوشخص کسی گھر کی ایسی حیجت پر رات میں سوئے جس پر رکادٹ نہ ہوتو اس کی ذمہ داری ختم ہوگٹی''(مظلوۃ حدیث ۲۷۶۰)

تشریح: منڈ ریغیر کی حصت پررات میں سونے کی ممانعت کی وجہ میہ ہے کہ اندیشہ ہے کہ آ دمی کی آنکھ کھلے، اور رات کی تاریکی اور نیند کی غفلت میں وہ حصت سے نیچ گرجائے، پس اس نے خود کو ہلا کت کے درپے کیا، حالانکہ اللّٰہ پاک کا حکم ہے:''اپنے ہاتھوں یعنی باختیار خود ہلا کت میں نہ پڑؤ' (سورۃ البقرۃ آیت ۱۹۵) اور اشخص نے اللّٰہ کے اس حکم پڑل نہیں کیا، پس اگر وہ گر کر ہلاک ہوجائے یاچوٹ کھائے تو اس کا وہ خود ذمید دارہے۔

ومنها: آداب الجلوس، والنوم، والسفر، ونحوها [1] قال صلى الله عليه وسلم: " لا يُقيم الرجلُ الرجلَ من مجلسه، ثم يجلس فيه، ولكن يقول: تفسَّحوا وتوسَّعوا" أقول: وذلك: لأنه يصدُر من كِبْر وإعجاب بنفسه، ويَجدُ به الآخرُ وَحَرًا وضغينة. [٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " من قام من مجلسه، ثم رجع إليه، فهو أحق به" أقول : من سبق إلى مجلس أبيح له: من مسجد أورَباط أو بيت، فقد تعلق حقه به، فلا يُهَيُّجُ حتى يستغنى عنه، كالموات وقدمر هنالك. [٣] وقال صلى الله عليه وسلم: لا يحل للرجل أن يفرِّق بين اثنين إلا بإذنهما" أقول : وذلك: لأنهما ربما يجتمعان لِمُسَارَّةٍ ومناجاة، فيكون الدخول بينهما تنغيصًا عليهما؛ وربما يتأنَّسَان فيكون الجلوس بينهما إيحاشًا لهما. [1] قال صلى الله عليه وسلم: " لا يستَلْقِيَنَّ أحدكم، ثم يضع إحدى رجليه على الأخرى" ورؤى صلى الله عليه وسلم في المسجد مستلقيا، واضعا إحدى قدميه على الأخرى. أقول : كمان القوم يأتزرون، والمؤتَّزرُ إذا رفع إحدى رجليه على الأخرى: لا يأمن أن تنكشف عورتُه؛ فإن كان لابسُ سراويل، أو يَأْمَنُ انكشاف عورتِه، فلا بأس بذلك. [٥] وقال صلى الله عليه وسلم لمضطجع على بطنه: "إن هذه ضِجْعَة يُبْغِضُها الله" أقول: وذلك: لأنها من الهيئات المنكرة القبيحة.

جُلَدِ پَجِم

[٦] وقال صلى الله عليه وسلم: "من بات على ظهر بيت، ليس عليه حجاب، فقد برئت منه الذمة" أقول: وذلك: لأنه تعرَّض لإهلاك نفسه، وألقى نفسَه إلى التهلكة، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوْا بِأَيْدِيْكُمْ اِلَى التَّهْلُكَةِ﴾

ے۔ حلقہ کے بیچ میں بیٹھنے کی ممانعت کی وجہ ۔ حدیث ۔ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ''حضرت محمد سِلاللهٔ یَوَلَیْکُمْ کی زبان سے وہ محص ملعون ہے جو حلقہ کے بیچ میں بیٹھتا ہے''(مشکوۃ حدیث ۲۷۲۲) تشر تکے :اس حدیث کی چند توجیہات ہیں:

پہلی توجیہ: حلقہ کے بیچ میں بیٹھنے دالے سے مراد: وہ تحز ہ ہے جولوگوں کو ہنسانے کے لئے ان کے بیچ میں بیٹھتا ہے۔ لوگ اس کو چھیڑتے ہیں، اس پر فقر سے کہتے ہیں، اور وہ الٹاسید ھا جواب دیتا ہے، جس پرلوگ قہقہہ لگاتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ بیا یک شیطانی عمل ہے، اس لئے اس پر لعنت کی گئی ہے۔

دوسرى توجيد: پچھلوگ حلقہ بنائے بیٹھے ہوں، اور ہرايك كا دوسرے سے مواجبہ يعنى آمنا سامنا ہو، ايك شخص آكر اس حلقہ کے نیچ میں اس طرح بیٹھ جائے كہ بعض كى طرف اس كى پیٹھ ہو، اورايك جانب اس كامنہ ہو، توجن لوگوں كى طرف اس كى پیٹھ ہوگى، اور جن كا مواجبہ باقى نہيں رہے گا، ان كويہ بات بخت نا گوار ہوگى، اس لئے دوشخص ملعون ہے۔ تيسرى توجيد: پچھاللہ كے بندے حلقہ بنائے بيٹھے ہوں، اور ايك بے تميز، اجڈ، اوب نا آشنا آكر حلقہ كے نیچ ميں

رحمة اللاي الواسعة

بينه جائ ، توسب كوبيربات نا گوار بوتى ب ، اس لئ اس پر پينكار بيجي گنى ب (بيتوجيه شارت نے بر هائى ب) اُسیدانصاری رضی اللّٰدعنه بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللّٰد ﷺ مسجد سے باہر نظے، پہل ( دیکھا کہ مسجد سے لوٹنے والے) مرد بحورتوں سے راستہ میں مل گئے ہیں یعنی سب ملے جلے چل رہے ہیں، آئے کے (عورتوں سے) فرمایا:'' تم پیچھے ہوجاؤ، یعنیٰ ایک طرف ہوجاؤ، پس تمہارے لئے نہیں ہے کہتم راستہ کے نیچ میں چلو،تم راستہ کے کنارےلازم پکڑؤ' چنانچہ عورت دیوار کے ساتھ لگ کرچکتی تھی، یہاں تک کہ اس کا کپڑا دیوار ہے لگ جاتا تھا (مقلوۃ حدیث ۲۷۲۷) اس حدیث میں راستہ میں عورتوں کے چلنے کا ادب بیان کیا گیا ہے۔اوراس کی وجہ آ گے آ رہی ہے۔ حدیث (٢) - حضرت ابن عمر رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ رسول الله ﷺ کی خضع کیا کہ آ دمی دوعور توں کے درمیان چلے (مفکلوۃ حدیث ۲۷۱۴) پیممانعت اس لئے ہے کہ مرد غیرمحرم عورت کوست کرے نہ اس کود کچھے۔ خديث (١) - رسول الله سلالية يتيم في فرمايا? 'جب تم ميس ب كرى كو چھينك آئ توات جائ كه الحمد لله كم، اور حاب كراس كابهائى - يافر ماياس كاساتهى - يَرْحَمُكَ الله كم- اورجاب كرچينك والايفديكم الله، ويُضلح بالكه (الله تعالى تمہيں ہدايت سے نوازيں ،اور تمہارے حالات درست فرمائيں) كے (مشكوۃ حديث ٣٢٣) حديث (٢) \_\_\_\_ رسول الله سَلاليَّة أَيْلَمْ نِ فرمايا: "جبتم ميں يوني شخص جعينك اور الله كي تعريف كرے، توات ير حمك الله كم كرد عادو، اوراكروه الله كي تعريف نه كرتوتم اس كود عامت دوٌّ (مشكوة حديث ٢٥٠) حدیث (۳) \_\_\_\_\_ رسول اللہ ﷺ یکھڑنے فرمایا:''اپنے بھائی کی چھینک کا تین مرتبہ جواب دو، پس اگروہ اس سے زیادہ چینے تو وہ زکام ہے''(مشکوۃ حدیث ۲۷۳) یعنی نزلہ زکام کی وجہ کے کو باربار چھینک آئے تو ہرباریو حمك اللہ کہناضروری ہیں۔ تشريح: چھينك آنے يرحد كرنا دووجه ب مشروع كيا كيا ب:

یہلی وجہ: چھینک آنا ایک قسم کی شفا ہے۔ اس کے ذریعہ ایسی رطوبت اورا یسے اَبخرے دماغ نظل جاتے ہیں کہ اگر وہ ندگلیں تو کسی تکلیف یا بیماری کا اندیشہ ہے۔ پس صحت کی حالت میں چھینک آنا اللہ کا فضل ہے، جس پر حم ضروری ہے۔ دوسری وجہ: چھینک آن پر حمد کرنا آ دم علیہ السلام کی سنت ہے۔ صحیح ابن حبان میں مرفوع روایت ہے کہ جب آ دم علیہ السلام میں روح پھونگی گئی، اوروہ روح ان کے سرمیں پیچی تو آپ کو چھینک آئی، پس آپ نے المح مدللہ دب العالمین کہا، جس کے جواب میں اللہ تبارک وتعالی نے یہ حمل اللہ فرمایا (البدایہ والنہایہ ا: ۲۸) اور چھینک پر مرک اسلامی شعار بھی حمد سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ چھینکے والا ملت اندیا چا تکا روان کی سنت ہے۔ حکوم این میں مرفوع روایت ہے کہ جب آ سرح من کے تواب میں اللہ تبارک وتعالی نے یہ حمل اللہ فرمایا (البدایہ والنہایہ : ۸۷) اور چھینکے پر حمد کر نا اسلامی شعار بھی ہے۔ جُلْدِ پَجْم

اور تحميد كاجواب يو حمك الله (ليعنى چھينك تمہار \_ لئے خيرو بركت كاذر بعد بن) \_ دينا بھى دود جە يے شروع كيا گيا ب پہلى دجہ: بياللہ تعالى كے اخلاق كوا پنانا ہے ۔ اللہ تعالى نے آ دم عليه السلام كى تحميد كے جواب ميں يو حمك الله فرمايا ہے۔ دوسرى دجہ: تحميد كرنے دالے كى دين پرادر سنن انبياء پر استفامت كا يوت ہے كہ اس كو بيد عادى جائے ۔ چنانچہ اس كو حقوق اسلام ميں شاركيا گيا ہے ( بخارى حديث به ۲۱، مشكلو قاحد يث ۲۲۰

اور يو حمك الله كاجواب يهديكم الله، ويُصلح بالكم اس لئ مسنون ب كدوه '' يَكَى كابدله يَكَى' كي باب ب ب فا نكره : نبى سَلِكَنْفَايَيَمُ كوجب چھينك آتى تو آپ اپنے ہاتھ يا كپڑے سے چہرۂ مبارك كوڈ ھك ليتے تھے،اور پت آواز سے چھينكتے تھے(مشكوۃ حديث ۲۳۸)اوراس كى وجدوہ ہے جو جماہى كے وقت منه بند كرنے كى ہے كہ اس وقت بھى تبھى پٹھے سکڑ جاتے ہيں،اورشكل بدنما، وجاتى ہے۔

ے، سام اللہ تعالیٰ کو ناپسنداس لئے ہے کہ وہ طبیعت کے کسل اور غلبہ کلال سے پیدا ہوتی ہے، اور یہ بری تشریح: جماہی اللہ تعالیٰ کو ناپسنداس لئے ہے کہ وہ طبیعت کے کسل اور غلبہ کلال سے پیدا ہوتی ہے، اور یہ بری صفات ہیں۔اور جب آ دمی جماہی کے لئے منہ کھولتا ہے تو شیطان کوا پنی کارستانی کا موقع ملتا ہے، جبیہا کہ آئندہ روایت میں آ رہاہے۔اور منہ کھولنا اور ہایا کرنا شیطان کو پسند ہے، کیونکہ یہ کمر وہ ہیئت ہے، اس لئے وہ ہنستا ہے۔

(1) - جمابی لیت وقت منه بند کر لینے کی حکمت ۔ حدیث ۔ رسول اللہ سلانی تولیم نے فرمایا: ''جب تم میں ۔ کسی کو جمابی آئے تو چاہئے کہ وہ اپنے ہاتھ سے اپنامند بند کر لے، کیونکہ شیطان منه میں داخل ہوتا ہے' (مشکوۃ حدیث ۲۳۷) تشریح: جمابی لیتے وقت منه بند کر لینے کا حکم دوہ جہ ہے: اول بمکھی مجھر منه میں نہ چلا جائے۔ کیونکہ بھی شیطان مکھی یا مجھر کو اڑا کر جمابی لینے والے کے منه میں داخل کر دیتا ہے۔ یہی شیطان کا منه میں داخل ہونا ہے۔ کیونکہ بھی ن لیتے وقت منہ کے پیٹے کھی جاتے ہیں، رگیں سکر جاتی ہیں، اور پنچ دالا جزر اتر جاتا ہے۔ کیونکہ کبھی جمابی لیتے وقت منہ کے پیٹے کھی جاتے ہیں، رگیں سکر جاتی ہیں، اور پنچ دالا جزر اتر جاتا ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ہم ن اس کا مشاہدہ کیا ہے۔ شارح نے بھی اس کا مشاہدہ کیا ہے۔ میر ایک طالب علم تھا۔ ایک دن جمابی لینے سے اس کی بچی کہ ہم

[٧] عن حذيفة، قال: "ملعونٌ على لسان محمدٍ صلى الله عليه وسلم من قعد وَسُطَ الحَلُقة" قيل: المراد منه الماجِنُ الذي يُقيم نفسَه مقام السُّخرية، ليكون ضُحْكَةً، وهو عملٌ من حَافَرَمَ بَبَائِيَنُهُ ﴾ - رحمة اللاب الواسعة

#### DYM

أعمال الشيطان؛ ويحتمل: أن يكون المعنى: أن يُدْبِرَ على طائفة، ويُقبل على ناحية، فيجد بعضُهم في نفسه من ذلك كراهيةً.

خلديحم

[٨] واختلط الرجالُ مع النساء في الطريق، فقال صلى الله عليه وسلم للنساء: " استأخِرُنَ، فإنه ليس لكنَّ أن تَحْقُقُنَ الطريقَ، عليكنَّ بحافات الطريق" فكانت المرأة تَلْصَقُ بالجدار؛ ونهى صلى الله عليه وسلم أن يمشى الرجل بين المرأتين.

أقول: وذلك: خوفًا من أنْ يمس الرجل امرأة ليست بمحرم، أو ينظر إليها.

[٩] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا عَطَسَ أحدكم فليقل: الحمدلله! وليقل أجوه – أو صاحبه-: يرحمكَ الله! فليقل: يهديكم الله ويُصلح بالكم" وفي رواية: "وإن لم يحمَدِ الله فلا تشمَّتوه" وقال صلى الله عليه وسلم: "شمَّتُ أخاك ثلاثا، فما زاد فهو زكام"

أقول: إنما شُرع الحمد عند العطسة لمعنيين: أحدهما: أنه من الشفاء، وخروج الأبخرة الغليظة من الدماغ، وثانيهما: أنه سنة آدم عليه السلام، وهو معرَّفٌ لكونه تابعًا لسنن الأنبياء عليهم السلام، جامع العزيمة على ملتهم، ولذلك وجب التشميت، وكان من حقوق الإسلام؛ وإنما سُنَّ جوابُ التشميت: لأنه من مقابلة الإحسان بالإحسان.

[١٠] وقال صلى الله عليه وسلم: " إنما التثاؤب من الشيطان، فإذا تثاء ب أحدكم فليَرُدُّه ما استطاع، فإن أحدكم إذا تَثاء بَ ضحك منه الشيطان"

أقول : وذلك: لأن التشاؤب نمائ من كسل الطبيعة وغلبة الملال، والشيطانُ يجد في ضمن ذلك فرصةً، وفتحُ الفم وصوتُ هَاهُ يضحك منه الشيطانُ، لأنه من الهيئات المنكرة. [١١] قال صلى الله عليه وسلم: " إذا تثاء ب أحدكم، فليمسك بيده على فمه، فإن الشيطان يدخل" أقول: الشيطان يُهَيِّجُ ذُبابا أو بَقَّةٌ، فَيُدخله في فمه؛ وربما تَشَنَّجَ أعصابُ وجهه، وقد رأينا ذلك.

 عليهم السلام كى سنت كا تابعدار، اوران كى ملت پر پختداراده جمع كرف والا — اوراى وجد اس كو ير حمك الله كم مردعا د ينا ضرورى بے، اورده دعاحقوق اسلام ميں ہے بے — اوريو حمك الله كاجواب مسنون بے اس وجد كدوه " يكى كابدله يكى " تحقيل ہے بے – (١٠) اوروه نايسنديد كى اس وجد ہے به جمائى طبيعت كى ستى اور كلفت كى زيادتى ہے پيدا ہوتى ہے، اور شيطان اس ضمن ميں ( اپنى كارستانى كے لئے ) موقعہ پاتا ہے۔ اور منه كا كھولنا اور " با" كى آ واز ب شيطان بنستا ہے، اس لئے كدوه كروه بهيتوں ميں ہے بے – (١٠) شيطان كم حى اي موجد ال كى آ واز ب كمند ميں داخل كرتا ہے۔ اور بحق اس كمن ميں اپنى كارستانى كے لئے ) موقعہ پاتا ہے۔ اور منه كا كھولنا اور " با" كى آ واز ب شيطان بنستا ہے، اس لئے كدوه كروه بهيتوں ميں ہے ہے – (١٠) شيطان كم محى يا پتوكو برا هيجنة كرتا ہے، پس وه اس كو اس كمند ميں داخل كرتا ہے۔ اور بحى اس كے منہ كے پتھ سكڑ جاتے ہيں۔ اور ہم نے اس كا مشاہدہ كيا ہے۔ لغات: الماجن (صف ) جمع مُتحان بخول كرنے والا، ب حيا ہونے والا است الله خويقة، بخصطان الصحٰ کہ

The content of the set o

تشریح: اس حدیث میں اس اصول کی طرف اشارہ ہے کہ تہور یعنی لا پر وائی ہے کسی کام میں گھستا، اور بے ضرورت خطرات میں کو دنا شرعاً پسند یدہ نہیں۔ یعنی پچھلوگ بہا در بنتے ہیں، وہ خواہ مخواہ ہلا کتوں میں گھتے ہیں: نبی سلی مزاج کو تا پسند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے وقت رات میں تنہا سفر کر ناجا تز ہے۔ نبی سلی تنہ ایل تو اب میں جس رات مزاج کو تا پسند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے وقت رات میں تنہا سفر کر ناجا تز ہے۔ نبی سلی تنہ تا بھیجا تھا ( مقلو ہ حد بن رات مزاج کو تا پسند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے وقت رات میں تنہا سفر کر ناجا تز ہے۔ نبی سلی تنہ بھیجا تھا ( مقلو ۃ حد یث مزاج کو تا پسند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے وقت رات میں تنہا سفر کر ناجا تز ہے۔ نبی سلی تنہا بھیجا تھا ( مقلو ۃ حد یث ان ان مزاج کو تا پسند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے موام رضی اللہ عنہ کو دشمن کی نقل و حرکت کی خبر لانے کیا۔ تنہ مزاج کو تا پسند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے معام ہو۔ اور اگر ممانعت زمانہ جنگ یا زمانہ فساد کے ساتھ خاص ہوتو پھر حکمت خاہر ہے۔ سفر میں کتا اور گھنٹی ساتھ در کھنے کی ممانعت کی وجہ ۔ حد بیث ( ان سے رسان اللہ سلی تا تا تا تا تا ہو کہ کا تو در کیں ان ان کی میں میں کتا یہ تا تا ہو کہ کہ تو اللہ ہوتا ہے۔ نہ میں کتا یہ تو ہو ہو کہ میں کہ میں کتا اور گھنٹی ساتھ میں کتا یہ تو کی میں تا تھ جنگ یا در انہ فساد کے ساتھ خاص ہوتو پھر حکمت خاہر ہے۔ '' فر شیخ ایسے قافلہ کے ساتھ تو ہیں کتا یا گھنٹی ہو' ( مشلو ۃ حد یث ۲۹۳)

حديث (٢) - رسول الله مظلى يُعَالِيم فرمايا: "تحفنى شيطان كى بانسرى ب!" (مقلوة حديث ٣٨٩٥) تشريح بخت كرارى آواز شيطان اوراس كى جماعت ك مزاج ك موافق ب، ملائكه اس كونا يسند كرت بيل ، اور يه بات ان ك مزاج كى دَين ب يعنى شياطين كا مزاج ، ى ابيا واقع مواب كه ان كواليى آ واز يسند ب، اور ملائكه كا مزاج اس ك برخلاف ب (اوريمى حال كتة وغيره ملعون جانورول ك تعلق ب ب مشاطين كوده جانور پيار ب بيل ، اور ملائكه كو ان ن نفرت ب ) چنانچ جس قافله ميں كتايا جانور ك كلول ميں كھنى موقى ب فرشت اس قافله كر ساتھ ميں چلا فائكدہ : يو كلمت بھى اس دقت ب جب علم عام ہو، اور اگر كول ميں تعلق ب ت فرشت اس قافله كر ساتھ ميں جلا ولائلہ دي مراج ك ان مراج ال ميں تي ايا مواد ول كر ملائل ال ك اين كود ميں اور ملائكه كا مزاج اس ان مين مراج ك ال ميں موال تي وغير ملاہ ون ميں محفق موق ب فرشت اس قافله كر ساتھ ميں جلا ہے اس فائكہ ہو ت بي ك من ور ميں موال ت ميں كتايا جانو ر ك كلول ميں تحفق ميں بي فرشت اس قافله كر ساتھ ميں جلا ہو ان سے فر ان مراج ميں تي بي موال كت ہو ت ميں موال ميں تي موقى ہے ، فرشت اس قافله كر ساتھ ميں جلا ہو مراك ك

جُلدِ يَجْمَ

رجمة اللاي الواسعة

کتے اور تھنٹی کی وجہ سے دشن کوفون کی نقل دحر کت کا پہ یہ چل جاتا ہے۔ کتا کبھی بے دوقت بھونکتا ہے، اور جب قافلہ چلتا ہے تو جانوروں کے گلوں کی گھنٹاں بحقی ہیں، اور یہ بات فوجی مصلحت کے خلاف ہے، اس لئے اس کی ممانعت کی۔ (س) سفر کے دوقتام جن کی حکمتیں واضح ہیں – حدیث – رسول اللہ سلای تیکی نے فرمایا: ''جب ہم خوش حالی (سز گھاس پتوں کی کثرت) کے زمانہ میں سفر کرو، تو اونوں کو زمین سے ان کاحق دو یعنی ان کو چرنے چکنے کا موقعہ دو، تیز تیز سفر نہ کرو۔ اور جب ہم خشک سالی کے زمانہ میں سفر کرو، تو اونوں کو زمین سے ان کاحق دو یعنی ان کو چرنے چکنے کا موقعہ دو، تیز تیز سفر نہ کہ دو۔ اور جب ہم خشک سالی کے زمانہ میں سفر کرو، تو اونوں کو زمین سے ان کاحق دو یعنی ان کو چرنے چکنے کا موقعہ دو، تیز تیز سفر نہ کہ رات کے آخر میں آرام کیلئے انز دیو راستہ سے بچو یعنی اس سے جب کر قیام کرو، کیونکہ دراستے رات میں چو پایوں کی گذرگا ہیں اور حشرات کا ٹھکانہ ہیں یعنی جنگلی جانو ران راہوں پر گذرتے ہیں، اور سانپ و غیرہ ان پر پائی کران کو چاہوں کی گذرگا ہیں اور حشرات کا ٹھکانہ ہیں یعنی جنگلی جانو ران راہوں پر گذرتے ہیں، اور سانپ و غیرہ ان پر آپڑ نے ہیں' (مشکو ہ متا ہے اور مایا: ''سفر عذرات کا ٹھکانہ ہیں یعنی جنگلی جانو ران راہوں پر گذرتے ہیں، اور سانپ و غیرہ ران پر آپڑ نے ہیں' (مشکو ہ ہو جائی کے خل

تشریح: اس حدیث کا مقصد مد ہے کہ غیراہم کا موں کی وجہ سے سفر کوطول نہیں دینا چاہئے ، جب سفر کی اہم ضرورت پوری ہوجائے تو دطن لوٹ آنا چاہئے۔

() - لمبسفر - رات میں بے اطلاع گھر پہنچنے کی ممانعت کی وجہ - حدیث - رسول اللہ سَلائیاً پی نے فرمایا:'' جبتم میں سے کوئی شخص لمبے عرصہ تک گھر سے غائب رہے، تو دہ رات کے دفت اپنے گھر دالوں کے پاس نہ پہنچ' (مقلوۃ حدیث ۳۹۰۳)

تشری جب شوہر سفر میں ہوتا ہے تو عورت جسم کی صفائی اورزینت کا اہتمام نہیں کرتی، پس اگر عرصۂ دراز کے بعد شوہر بے اطلاع رات میں گھر پہنچے گا اور بیوی کو میلا کچیلا دیکھے گا، اور دیکھے گا کہ اس نے اپنا جسم بھی بالوں سے صاف نہیں کیا، تو ممکن ہے اس کے دل میں نفرت بیٹھ جائے، اور بیوی کی طرف سے دل میں تکدر پیدا ہوجائے، اس لئے شوہر کو چاہئے کہ اطلاع کرکے یا ایسے دفت گھر پہنچے کہ عورت کے لئے خودکو سنوارنے کا موقع رہے۔

[١٢] قال صلى الله عليه وسلم: "لو يعلم الناس مافى الوَحْدَة ما أعلم، ما سار راكب بليل وحدَه" أقول: أراد عليه السلام كراهية التهوُّر، والاقتحام فى المهالك من غير ضرورة؛ أما بعتُ الزبير رضى الله عنه وحده طليعة فلمكان الضرورة. [١٣] قال صلى الله عليه وسلم: "لاتَصْحَبُ الملائكة رُفقة فيها كلب ولا جَرَس" وقال صلى الله عليه وسلم: "الجَرَس مزاميرُ الشيطان" \_\_\_\_\_ المُنْ مَن الملائكة، لمعنى يُعطيه مزاجهم. \_\_\_\_\_\_ المُن مَن الملائكة ما الملائكة ويكرهه الملائكة، لمعنى يُعطيه مزاجهم.

| CYNN    | 1010     | 2/1/  |
|---------|----------|-------|
| 7.00    | 1.4.4.4  |       |
| (Aseule | 10 1 1 1 | ( A C |
| لواسعة  | 1 vice   | 02:1  |

DY2 [16] وقال صلى الله عليه وسلم: " إذا سافرتم في الخِصْب فأعطوا الإبل حَقُّها من الأرض، وإذا سافرتم في السَّنَّةِ فأُسُرعوا عليها السيرَ، وإذا عَرَّستم بالليل فاجتنبوا الطريق، فإنها طرق الدواب ومَأوَى الهوام بالليل" أقول: هذا كلُّه ظاهر. [١٥] قال صلى الله عليه وسلم: " السفر قطعة من العذاب، يمنع أحدكم نومه وطعامه وشرابه، فإذا قضى نُهْمَتَه من وجهه فَلْيَعْجَلَ إلى أهله" أقول: يريد عليه السلام كراهية أن يتبع محقَّرات الأمور، فيطيل مكتَّه لأجلها.

[17] وقال صلى الله عليه وسلم: " إذا أطال أحدكم الغَيْبة فلا يُطْرق أهله ليلاً" أقول: كثيرًا مَّا يتنفَّر الإنسان نفرةً طبيعيةً من أجل التشعث ونحوه، فيكون سببا لتنغيص حالهم.

ترجمه: (١٦) نبى سَلِلْيُقَاتِيم في (١٣) ارشاد ) اراده فرمايا بالإردائي بي سي كام مي تصفى نايسنديد كى كا، ادرب ضرورت خطرات ميس زبردتي كلصنے كى كراہيت كا\_ر ہاحضرت زبير رضى اللَّدعنہ كوتنہا طليعہ کے طور پر بھيجنا تو وہ ضرورت كى وجہ ے تھا۔ (۱۳) سخت کراری آواز شیطان اور اس کی پارٹی کے مزاج کے موافق ہے، اور فرشتے اس کونا پسند کرتے ہیں، ایک الی بات کی دجہ سے جوان کے مزاج کی دَین ہوتی ہے ۔ (۱۵) نبی ﷺ ارادہ کررہے ہیں اس بات کی ناپسندیدگی کا کہ آ دمی پیروی کرے معمولی باتوں کی ، پس ان کی دجہ ہے اپناتھ ہرنا کمبا کرے ۔ (۱۷) بار ماانسان فطری طور پرنفرت کرتا ہے پرا گندگی اوراس کے مانند کی وجہ ہے، پس وہ نفرت ان کے احوال کے تکدر کاباعث ہوجاتی ہے۔

۳-آداب کلام

① - شنهشا ولقب اورابوالحكم كنيت كى ممانعت - حديث () - رسول الله سَلِيْنَقِيَمُ نِ فرمايا: "قيامت ے دن اللہ کے نزد یک سب سے برانام: وہ تخص ب جومَ لِكُ الأم الاف (شہنشاہ) كہلاتا ب' (رواہ البخارى) اور سلم كى روايت ميں بياضافد بي كُنْ الله كسواكوتى بادشاة بين ! " (مشكوة حديث ٢٥٥)

حدیث (٢) - بانی بن پزید مذبحی رضی الله عندا پنی قوم کے وفد میں نبی مَلایتياً يَجْم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ ن ديكها كه وفد كول ان كوأب والمحكم بي كارت بي - آب فان كوبلايا، اورفر مايا: "حكم (حكم جارى كرن والے) اللہ تعالیٰ ہی ہیں اور عکم انہی کی طرف لوٹتا ہے یعنی علم دینے کاحق اللہ ہی کا ہے، پھر تمہاری کنیت ابوالحکم کیوں ے؟ ''انھوں نے کہا: میری قوم میں جب کوئی اختلاف ہوتا ہے تو وہ میرے پاس آتے ہیں،اور میں ان کے درمیان فیصلہ المكنور بيباييك -

کرتا ہوں، جس پر دونوں فریق راضی ہوجاتے ہیں۔ رسول اللّٰہ سَلِلَاٰتُوَلِّلَمْ نِے فَر مایا:'' بیدتو بہت ہی اچھی بات ہے، بتاؤ تمہاری اولا دکیا ہے؟''انھوں نے کہا: شُرتح مُسلم اورعبداللّٰہ۔ آپؓ نے پوچھا:''ان میں بڑا کون ہے؟''انھوں نے کہا: شُرتے۔ آپؓ نے فر مایا:'' پھرتمہاری کنیت ابوشریؓ ہے''(مقلوٰۃ حدیث ۲۶۲۶)

تشریح :شہنشاہ لقب اورابوالحکم کنیت سے اس لئے روکا ہے کہ پیغظیم میں بےحد مبالغہ ہے، جس کے ڈانڈ سے شرک سے ملے ہوئے ہیں۔

دوسری روایت: حضرت جابر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے ارادہ فرمایا تھا کہ یَغلیٰ (بلند ہوا ) بَرَ حَة ( نیک بختی ،نمو، برکت )افسلسح، یَسَاد ، نافع ( نفع بخش )اوراس جیسے ناموں سے منع کریں ، پھر میں نے آپ گود یکھا کہ آپؓ نے خاموشی اختیار کی ، پھر آپؓ کی وفات ہوئی ،اور آپؓ نے ان سے نہیں روکا'' ( رداہ سلم ، مشکوۃ حدیث ۲۵۵)

تشریح: پہلی حدیث میں جن ناموں کی ممانعت ہے اس کی وجہ خود رسول اللہ سِلان ﷺ لیے بیان فرمائی ہے کہ ان ناموں میں بدفالی کا پہلو ہے۔اوروہ اس طرح کہ اگران کے سمی کو پکارا جائے گا،اوروہ موجود نہیں ہوگا تو جواب دیا جائ گا کہ نہیں ہے۔ مثلاً: کسی کا نام أفسلہ (کا میابی) ہے،اور کسی نے آواز دی کہ گھر میں کا میابی ہے،اوروہ نہیں تھا تو جواب دیا جائے گا کہ نہیں ہے۔ یعنی گھر میں کا میابی نہیں۔ تو ہہ! ۔۔۔۔۔۔۔۔ پس بیا قوال میں او پری ہیئت ہے۔اور جس طرح اف میں او پری ہیئت ناپند بدہ ہے، مثلاً آجہ کہ عالی کا کان کٹا) براہے،حدیث میں اس کو شیطان کہا گیا ہے کہ مطرح افعال میں او پری ہیئت ناپند بدہ ہے، مثلاً آجہ کہ عالی کان کٹا) براہے،حدیث میں اس کو شیطان کہا گیا ہے (مطلوح حدیث

رفع تعارض: اوران حديثون مين جوتعارض بوه دوطرح برفع كياجا سكتاب:

ایک: اس طرح که پہلی حدیث میں نہی شرعی نہیں، بلکہ ارشادی ہے۔ یعنی شرعاً بیدنام ناجا مَزنہیں، البتہ بہتر بیہ ہے ک بیدنام نہ رکھے جا کمیں بیر سول اللہ ﷺ نے لوگوں کوایک مشورہ دیاہے، اوران کو بھلائی کی بات بتائی ہے۔

دوم :اس طرح که پہلی روایت میں جوممانعت ہے وہ اجتہادی ہے یعنی راوی نے ممانعت کی علامات دیکھیں ،اور نگھلی کہہ دیا۔اور دوسری روایت میں راوی نے پورے تیقظ سے بیان ہے کہ آپ نے منع کرنے کا ارادہ کیا تھا، پھر خاموش اختیار فرمالی ، اور تاحیات منع نہیں کیا۔ اور اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ جس راوی نے بادر کھا ہو، اس کی بات قبول کی جائے گی ،اور جس راوی نے بات پوری طرح ضبط نہ کی ہو، اس کی بات قبول نہیں کی جائے گی۔ سے فت نظر پہلی ترکہ کہا جات

| جُلِدٍ پَنْجَبَمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | DYA                                               | حمة الله الواسعة                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ت میں ہے کوئی ایک توجید کی جائے،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | نے بیں کہ میر نے زدیک بہتر سے کہان دوتو جبہا۔     | فأكده:شاهصاحب قتس سرة فرمات               |
| لرناجاتز ہوتے تو کیےرکھتے؟!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | له صحابه رضی الله عنهم کثرت سے بینام رکھتے تھے، ا | اوران ناموں کوناجائزن قرارد یاجائے، کیونک |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ومنها: آدابُ الكلام                               |                                           |
| فيامة عند الله: رجلٌ يسمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الله عليه وسلم: " أَخْنَى الأسماء يومَ ال         | [1] قال رسول الله صلى ا                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | و إلا الله " وقال صلى الله عليه وسلم في           |                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                   | الله هو الحَكم، وإليه الحُكْم"            |
| 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أنه إفراط في التعظيم، يُتَاخِمُ الشركَ.           | أقول: إنما نهى عن ذلك: لأ                 |
| احا، ولانجيحًا، ولا أفلحَ؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لم: " لاتُسَمِّيَنَّ غلامَك: يسارًا، ولارَبا      | [۲] قال صلى الله عليه وس                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ن، فيقول: لا" وقال جابر رضي الله عنا              |                                           |
| the second of the second se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يعلى، وببركة، وبأفلح، وبيسار، وبن                 |                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ينه عن ذلك.                                       | سكت بعدُ عنها، ثم قُبض ولم                |
| بئة منكرة، هي في الأقوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | مية بهـذه الأسماء: أنها تُفضى إلى هي              | أقول: سبب كراهية التس                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ال، وهو قوله عليه السلام: " الأجدع                |                                           |
| نه نهى نَهْيَ إرشادٍ، بمنزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | : أنه لم يَغْزِم في النهي ولم يؤكِّدُ، ولك        | ووجة الجمع بين الحديثين                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لنهى، فقال الراوى: نهى، اجتهادًا منه              |                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جه أو فق لفعل الصحابة رضي الله عنه                |                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                   | بهذه الأسماء.                             |
| and the second s |                                                   |                                           |

جُلدَ يُجْم

حدیث (۲) ---- حضرت جابر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ انصار میں ایک شخص کے یہاں کڑکا پیدا ہوا، اس نے اس کا نام محدر کھا۔ اس کی قوم نے کہا: ہم تجھے رسول الله سَلِلَائَيَائَةِ کم کا نام نہیں رکھنے دیں گے۔ وہ بچہا لل کرخدمت نبوی میں حاضر ہوا، اور ماجراعرض کیا۔ آپ نے فرمایا:'' میر انام رکھو، اور میری کنیت مت رکھو، اس لئے کہ میں قاسم (تقسیم کرنے والا) ہوں، تہ ہارے درمیان (علوم ومعارف اور مال ومنال) تقسیم کرتا ہوں''(مسلم شریف ۲۰۱۳ مام میں) تشریح: ابوالقاسم کنیت رکھنے کی ممانعت چار وجہ ہے تھی:

یہلی دجہ: اگرکوئی شخص نبی سِلین یولیڈ کے نام سے نام رکھے گا تواحکام میں اشتباہ پیدا ہوگا۔لوگ احکام کی نببت میں دیتو کہ دہی سے کام لیس گے۔کہیں گے: ''ابوالقاسم نے کہا'' مخاطبین سمجھیں گے کہ نبی سِلین یولیڈ کا کلم ہے، جبکہ مرادکوئی اور شخص ہوگا۔ دوسری وجہ: جھکڑ سے میں بھی نام لے کرگالی دی جاتی ہے، اور بھی لقب کے ذریعہ برائی کی جاتی ہے۔ پس اگر کس نے نبی سِلینی یَولیڈ کی کا نام رکھا ہے، اور وہ اس نام سے برا کہا جائے گا، تو بھونڈ می صورت پیدا ہوگی ( مروی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بیشی بھی نام لے کرگالی دی جاتی ہے، اور بھی لقب کے ذریعہ برائی کی جاتی ہے۔ پس اگر کس ترضی اللہ عنہ کے بیشی بھی نام لے کرگالی دی جاتی ہے، اور بھی لقب کے ذریعہ برائی کی جاتی ہے۔ پس اگر کس رضی اللہ عنہ کے بیشی بھی نام لے کرگالی دی جاتی گا، تو بھونڈ می صورت پیدا ہوگی ( مروی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بیشی بھی زیر بن خطاب کو کسی نے نام لے کرگالی دی۔ آپ نے اس کو بلایا، اور کہا: '' میرا خیال ہے کہ تیر نام کی آڑ میں رسول اللہ سِلین یو برا کہا جارہا ہے، پس جب تک میں زندہ ہوں بچھے محمد کے نام سے نہیں پکارا

تیسری دجہ: پہلی ردایت کے شانِ درود میں آئی ہے۔ اور دہ میہ ہے کہ بیکنیت رکھنا نبی ﷺ کچھ کے الجھن کا باعث ہوسکتا تھا۔ کوئی کسی کو پکارے گا،ادر آپ کیہ بچھ کر متوجہ ہوں گے کہ مجھے پکارر ہاہے۔ پھر دہ معذرت کرے گا۔ اس سے بہتر میہ ہے کہ لوگ میکنیت نہ رکھیں (میداضافہ ہے)

چۇتھى دجە: دوسرى روايت ميں آئى ہے۔ اس كى تفصيل يہ ہے كه آنخصرت مَطلانياً يَلَيْ كى كنيت ابوالقاسم دو دجہ سے تھى: ايك: اس دجہ ہے كه آپ كے بڑے صاجز ادب قاسم تھے، اس صورت ميں ابو محفى باپ كے ہوں گے۔ اس حيثيت ہے كوئى اپنى كنيت ابوالقاسم ركھتا ہے تو پچھ قباحت نہيں۔ دوم: قاسم محمعنى تقسيم كرنے والا ہيں۔ چونكه آپ علوم ومعارف اور مال دمنال لوگوں ميتقسيم فرماتے تھاس لئے آپ ابوالقاسم تھے۔ اس صورت ميں ابو محفى صاحب (والا) ہو لگے، جیسے ابوالحکم ( حکم جارى كرنے والا) پس اگركوئى دوسر اختص پن كنيت ابوالقاسم ركھے گا، تو علوم ومعارف رالا ور مال تقسيم نہ كرنے كہ باوجود دور آپ كاہم سر ہوجائے گا، اس لئے يہ كنيت ابوالقاسم ركھے گا، تو علوم ومعارف رالا ابوالکی سے رفت کہ اس محمد میں ہوجائے گا، اس لئے ہے کہ اس محمد اس محمد اس محمد میں ابو محمد محمد اس محمد الا اور مال سوال: ممانعت کی مذکورہ بالاتین وجوہ عام ہیں۔ نام نامی محمد میں بھی پائی جاتی ہیں، کنیت کے ساتھ خاص نہیں ، پھر صرف کنیت کی ممانعت کیوں کی ،محمد نام رکھنے کی ممانعت کیوں نہیں کی؟

جواب : كنيت ميں مذكور وخرابياں نام ميں خرابيوں ، دووجہ ، زياد و پائى جاتى ہيں :

بہلی وجہ: قرآن کریم میں نبی سِلینی ﷺ کونام سے پکارنے کی ممانعت آئی ہے۔ارشاد پاک ہے: ﴿لاَتَ جُعَلُوْا دُعَاءَ السَّرَسُوْلِ بَيُنَكُمْ تحَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴾ترجمہ: تم لَقُ رسول کے بلانے کواپیامت گردانو، جس طرح تم ایک دوسر کو بلاتے ہو(النور ۲۳) اس آیت کی تفسیر میں فوا کد عثانی میں ہے '' مخاطبات میں حضور کے ادب وظمت کا پوراخیال رکھنا چاہئے۔عام لوگوں کی طرح '' یامحد' وغیرہ کہ کر خطاب نہ کیا جائے ، بلکہ '' یا نبی اللّہ ''اور' یارسول اللّہ'' جیتے طیمی القاب کی عادت بھی نام سے پکارنے کی نہیں تھی۔ چنانچہ حکابہ '' یا نبی اللّہ''اور' یارسول اللّہ'' جیتے طیمی القاب سے پکار ناچا ہے'' اور عربوں کہ کر خطاب کرتی تھی۔ اس کی نہیں تھی۔ چنانچہ حکابہ ' یا نبی اللّہ''اور' یارسول اللّہ'' جیتے طیمی القاب سے پکار ناچا ہے'

دوسری وجہ عربوں کے نزدیک نام میں تعظیم کا پہلوتھا نہ تحقیر کا۔ادرکنیت میں بیددونوں با تیں تھیں۔جیسے ابوالحکم (تحکم جاری کرنے والا) بطور تعظیم کہا کرتے تھے۔اور ابوجہل (بر اناداں) بطور تحقیر کہا کرتے تھے۔ پس چونکہ محد نام رکھنے میں، ادراس سے پکارنے میں تحقیر کا پہلونہیں تھا، اس لئے اس کی اجازت دی۔اور ابوالقاسم کنیت رکھ کر بطور تحقیر پکارنے میں خرابی تھی اس لئے اس کی ممانعت کی۔

فائدہ: ابوالقاسم کنیت رکھنے کی ممانعت آپ کے زمانہ کے ساتھ خاص تھی۔ چنانچہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اجازت دی کہ دوہ آپ کے بعد اپنے لڑکے کا نام محمد اور کنیت ابوالقاسم رکھیں (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۲) اور اس کی وجہ سے کہ التباس اور تدلیس آپ کے زمانہ ہی میں ہو علی تھی ، آپ کے بعد اس کا احتمال نہیں ہے، اس لئے اجازت دی۔

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "سَمُّوا باسمى، ولا تَكْتَنُوْ ا بِكُنْيتى، فإنى إنما جُعلتُ قاسما أقسم بينكم" أقول: لو كان أحدٌ يُسمَّى باسم النبى صلى الله عليه وسلم لكان مظنة أن تشتبه الأحكام، ويُدَلَّسَ في نسبتها ورفعها، فإذا قيل: قال أبو القاسم، ظُنَّ أن الآمر هو النبى صلى الله عليه وسلم، وربما كان المراد غيرَه. وأيضًا : ربما يُسَبُّ الرجلُ باسمه، ويُذَمُّ بلقبه في المُلاَحَاةِ، فإن كان مسمى باسم النبى، كان في ذلك هيئة منكرة. ثم هذا المعنى أكثر تحققا في الكنية منه في العَلَم لوجهين: أحدهما : أن الناس كانوا ممنوعين شرعًا، وممتنعين دَيْدنًا: من أن يُنادوا النبيَّ صلى الله

حلد

رحمة اللار الواسعة

عليه وسلم باسمه، وكان المسلمون ينادون: يارسولَ الله ! وأهلُ الذمة يقولون: يا أبا القاسم ! وثانيهما : أن العرب كانوا لايقصدون بالاسم التشريف ولا التحقير، وأما الكنى : فكانوا يقصدون بها أحد الأمرين، كأبى الحكم، وأبى الجهل، ونحو ذلك. وإنما كُنِّى النبيُّ صلى الله عليه وسلم بأبى القاسم : لأنه قاسمٌ، فكان تكنية غيره بها كالتسوية معه، وإنما رخص النبيُّ صلى الله عليه وسلم بعليّ : أن يُسَمِّي ولَده باسمه بعدَه، ويُكَنِّيُهِ بكُنيته : لارتفاع الالتباس والتدليس بانقراض القرن.

جُلَدِيج

مناسب الفاظ كاانتخاب دووجه س كياب:

کپہلی وجہ: گفتگو میں بڑائی جتانا اور دوسروں کو حقیر جاننا اپنے جلو میں دوخرابیاں رکھتا ہے۔ ایک: خود پسندی وغرور، دوسری: غیر کی دل شکنی۔ جیسے نو کر کوخوشامدی یا چپڑ قناتی کہنا خودستائی کی بات ہے، اور اس سے نو کر کی دل شکنی بھی ہوتی ہے اس طرح آ قا کا غلام باندی کو بندہ بندی کہنا، اور غلام سے خود کورب ( پروردگار ) کہلوانا: بڑائی جتانا اور ماتحت کو حقیر جاننا ہے، جو بری صفات ہیں، نیز ان میں ان کی دل شکنی بھی ہے اس لئے اس کی ممانعت کی، اور دوسر سے نو کر کی دل شکنی بھی ہوتی ہے

دوسری وجہ: خالق ومخلوق کے درمیان جونسبت وتعلق ہے :اس کوآسانی کتابوں میں عبد(بندہ)اوررب( پر دردگار) کے الفاظ سے تعبیر کیا گیا ہے، پس آقااور غلام کے درمیان کے تعلق کے لئے بھی یہی الفاظ استعال کرنا ہے ادبی اور بے تمیزی ہے، چنانچہ ان کی ممانعت کی ،اور شائستہ الفاظ تلقین گئے۔

(انگورکوکرم اورزمانه کوبرا کہنے کی ممانعت - حدیث (۱) - رسول اللہ سلان کے فرمایا: "تم (انگورکو) کرم مت کہو، بلکہ عنب اور خبکہ کہو۔ اورتم "نہائے برازمانہ "مت کہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ ہی زمانہ ہیں "(مشکوۃ حدیث ۲۷ ۲۷)

حدیث (۲) \_\_\_\_\_ رسول الله سِلانیمَاتیکم نے فرمایا: ''الله تعالیٰ نے فرمایا: آ دم زاد بحصتا تا ہے، وہ زمانہ کو برا کہتا ہے، جبکہ میں ہی زمانہ ہوں، میر بے ہاتھ میں معاملہ ہے، میں شب در دز کو پلٹتا ہوں'' ( متفق علیہ ، شکلوۃ حدیث ۳۶ کتاب الایمان ) تشریح :(۱)انگورکو کرم (طیّب دعمدہ) کہنے کی ممانعت کی وجہ پیہے کہ جب قرآن کریم نے خمرکو حرام قرار دیا،اور رجس

(گندگی) کہ کراس کی شان گھٹائی، توضروری ہے کہ ہراس بات کی جواس کی شان بڑھاتے، اوراس کی خوبی کا ذہن بنائے: ممانعت کردی جائے۔اورانگور چونکہ خمر کا مادہ اوراس کی اصل ہے، خمر کے حقیقی معنیٰ'' انگوری شراب'' بی کے بیں، اور عرب اس کورواج عام دینے کے لئے'' کرم کی بیٹی' اورانگورکو'' کرم'' کہا کرتے تھے، اس لئے اس لفظ کے استعال کی ممانعت کی، تا کہ اس سے ذہن متاثر نہ ہوں، اوراس کا رواج نہ تچلے۔

(٢) اورزمانه کی برائی کرنے کی ممانعت دودجہ ہے کی ہے:

بہلی وجہ: زمانۂ جاہلیت کے لوگ ایتھے برے واقعات کوزمانہ کی طرف منسوب کرتے تھے، جس سے زمانہ کی تا ثیر کا خیال پیدا ہوتا تھا، اور شرک کا دروازہ کھلتا تھا۔ اس لئے شرک کے سد باب کے لئے زمانہ کی طرف ایتھے برے واقعات کی نسبت کی ممانعت کی \_ اور ہدایت دی: ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ، وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيَّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ ترجمہ: اے انسان! بتجھ کو جوکوئی خوش حالی چیش آتی ہے وہ محض اللہ کی جانب سے ہے، اور جوکوئی بدحالی چی آتی ہے، وہ

دوسرى دجه بحرب بھى زمانىد بول كرمقلب زمانىمراد ليتے تھے، جبكەزمانەكوپلىنے دالے اللەتقالى بيں \_ پس برے داقعات كو ج نوشۇق توپايشترند که –

| 025                                           | جُلدِ پَنْجَبَمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| متعالى كي طرف منسوب كرنا ہے۔ اس طرح لو        | ماندكي طرف منسوب كرنا در حقيقت الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| انتحا-اس لئے زمانہ کوبرا کہنے کی ممانعت کی تا |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ل الله عليه وسلم: " لايقولنَّ أحدكم: ع        | [٤] قال رسول الله صلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| غلامي وجاريتي، وفتايَ وفتاتي؛ ولايقا          | نسائِكم إماءُ الله، ولكن ليقل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| للام والاز دراء: منشوُّه الإعجاب وا           | أقول: التبطاول في الك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بَبِ الإلهية عن النسبة التي هي للخل           | وأيضًا: فلما عُبّر في الك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                               | كان إطلاقُها فيما بينهم سو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| » وسلم: " لا تقولوا الكَرْمَ ولكن قو          | [٥] قال صلى الله علي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                               | بيدى الأمر، أقلَّب الليلَ وال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| اليٰ عن الخمر، ووضع أمَّرُها، اقتض            | أقول: لما نهى الله تع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                               | بنتْ كَرْمٍ، ويُرَوِّجونها بذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مع إلى الله، وإن أخطأوا في العنوان.           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                               | رتعالى كي طرف منسوب كرنا ب داس طرح ال<br>اتفاراس لي زمان كوبرا كين كي ممانعت كى تا<br>بالله عليه وسلم: "لايقولن أحدكم: ع<br>غلامى و جاريتى، وقتاى وقتاتى؛ ولايقا<br>بلام و الاز دراء: منشوه الإعجاب و ا<br>فأدب.<br>فأدب.<br>الدهر " وقال الله تعالى: " يؤ ذينى ابنُ<br>بهم، و العنبُ مادَّة الخمر و أصلها، و<br>بهم، و العنبُ مادَّة الخمر و أصلها، و<br>بون الوقائع إلى الدهر، وهذا نوع م<br>بون الوقائع إلى الدهر، وهذا نوع م |

020

جُلدِيَجَم

میراجی خبیث ہورہا ہے، بلکہ چاہئے کہ کہے: میراجی متلارہا ہے' (مشکوۃ حدیث ۲۵۵۶) تشریح :اس حدیث میں بیاصول پیشِ نظر ہے کہ گفتگو میں مہذب اور شائستدالفاظ استعال کرنے چاہئیں ۔ جوالفاظ شرعاً یاعرفاً ناپسندیدہ میں :ان سے احتر از کرنا چاہئے ۔مثلاً جی متلارہا ہوتو کہنا چاہئے : میری طبیعت مانش کرتی ہے۔میرا جی گندہ ہورہا ہے :نہیں کہنا چاہئے ، کیونکہ خبث کالفظ کتب ساویہ میں اکثر خبث پاطن اور سوئے تعمیر کے لئے استعال کرا ہے ۔ پس بیکلمہ اقوال میں ایسا ہی براہے جیسا اُجدع ( ناک کان کٹا) افعال میں بھونڈ ا ہے ۔

ے۔ لوگوں کا ایساخیال ہے: کہ کربات کہنے کی ممانعت ۔ حدیث ۔ رسول اللہ سِلانیَ یَکی کُنی کَن کَمَوا ( (لوگوں کا ایساخیال ہے) کے بارے میں فرمایا:'' آ دمی کی بری سواری ہے!''(مشکوۃ حدیث ۷۷۷۷)

تشری :اس حدیث میں ریعلیم ہے کہ بے تحقیق بات نہیں کہنی جائے ۔لوگ عام طور پر:لوگوں کا ایسا خیال ہے: کہہ کر با تیں بیان کرتے ہیں بی شرعا پسندیدہ نہیں۔

﴾ — التُدجايين اورفلان جاب: كَهْنِحكَ ممانعت — حديث — رسول التُدسَّليَّنَوَيَّيَمُ فَ فَرمايا: ' التُد چاہيں اورفلان چاہے: مت کہو، بلکہ کہو: جوالتُدچاہیں پھرفلان چاہے' (مظلوۃ حدیث ۸۷۷۷) تاہ ہی جہ کہ مدینہ سرید کر میں باری میں مدینہ میں میں باری کا سال کہ مدینہ میں بار

تشریح: ذکر میں اللہ کے ساتھ کسی کو برابر کرنا، مرتبہ میں برابری کا خیال پیدا کرتا ہے۔ پس بیانداز کلام اللہ کی شان میں بےادبی ہے، اس لئے منوع ہے۔

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "لايقولن أحدكم: خَبْفُتْ نفسى، ولكن ليقل: لَقِسَتْ نفسى، أقول: الخُبْتُ كثيرًا ممّا يستعمل فى الكتب الإلمّهية بمعنى خُبت الباطن وسوء السَّريرة، فهذه الكلمة بمنزلة الهيئات الشيطانية. [٧] وقال صلى الله عليه وسلم: فى زعموا: "بئس مَطِيَّةُ الرجل!" أقول: يريد كراهية أن يُذكر الأقاويلُ من غير تثبت. [٨] وقال صلى الله عليه وسلم: "لاتقولوا: ماشاء الله، وشاء فلان، ولكن قولوا: ماشاء الله، ثم شاء فلان" أقول: التسوية فى الذكر يوهم التسوية فى المنزلة، فكان إطلاق مثل هذه اللفظة سوء أدب. شاء فلان"

جائیں \_ (۸) ذکر میں برابری مرتبہ میں برابری کا خیال پیدا کرتی ہے، پس اس قتم کے الفاظ بولنا بے ادبی (گستاخی) ہے۔ جزئی ترکی کو کی کی کی مرتبہ میں برابری کا خیال پیدا کرتی ہے، پس اس قتم کے الفاظ بولنا بے ادبی (گستاخی) ہے۔

جُلْدِ پَجْمَ

جائزوناجائز كلام: تقريروا شعار

یہ بات بھی جان لیں کہ کلام میں بناوٹ کرنا، بتکلف فصاحت کا مظاہرہ کرنا، گلا پھاڑ پھاڑ کر بولنا، اشعار کی بہتات کرنا، نداق بہت کرنا، قصہ کہانیوں میں اور اس قسم کی دوسری باتوں میں وقت بر باد کرنا: ایک طرح کا سامانِ تفریح ہے، جو دین ودنیا سے فاغل کرتا ہے، اور تفاخر اور نام ونمود کا ذریعہ ہے۔ اس لیے اس کا حال عجم کی عادتوں جیسا ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے اس کونا پسند کیا، اور اس کی خرابیوں کو کھول کر بیان کیا۔ اور جس کلام میں یہ خرابیاں نہیں تھیں، اس کی اجازت دی، اگر چہ معاملہ بظاہر یکساں نظر آتا ہو۔

وضاحت: مثلاً: بیان کے بارے میں ایک حدیث میں فرمایا کہ بعض بیان جادوا ثر ہوتے ہیں،اور دوسری حدیث میں بیان کونفاق کی ایک شاخ قرار دیا۔ اِن دونوں حدیثوں کے مصداق الگ الگ ہیں۔ یا جیسے اشعار کے بارے میں جہاں یہ فرمایا کہ آ دمی کا پیٹ ایسی پیپ سے بھرجائے جواس کے پیٹ کو خراب کردے: بہتر ہے اس سے کہ اس کا پیٹ اشعار سے تحرجائے، وہیں حضرت لبیدر ضی اللہ عنہ کے ایک مصرعہ کی''نہایت تچی بات'' کہہ کر تحسین فرمائی،اور حضرت حسان رضی اللہ عنہ کوان نے کلام پر دعا تمیں دیں۔ خلاجر ہے کہ ان اشعار کی نوعیت مختلف تھی، گو بطام مرحام لہ یک ان نظر آئے۔

پہلی حدیث: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا بنتظ عین ہلاک ہوں!'' آپؓ نے یہ بردعا تین بارفرمائی!(مقلوۃ حدیث ۵۵٪) تشریح بمتط عین کے دومعنی ہیں: ایک: کلام میں مبالغہ کرنے والے یعنی ڈیٹگیں مارنے والے۔ دوم: جنگلف کلام کرنے والے یعنی بیصنع عبارت آ رائی کر نیوالے، تا کہ لوگ ان کی طرف متوجہ ہوں،اورواہ واہ کریں۔

دوسری حدیث: رسول الله سَلانيَّةَ لِمُ نے فرمایا:'' حیااورزبان بستگی ایمان کی دوشاخیس ہیں۔اور فخش گوئی اورزور بیان نفاق کی دوشاخیس ہیں''(مفکوۃ حدیث ۹۶–۴۷)

تشريح:مقصد جديث بيرب كفخش كوئى،كلام مين تصنع اورتفاخرنه كرب\_

تيسرى حديث: رسول الله سِلاليَّيَاتِيلِمْ نے فرمايا: ''تم ميں سے مير نزدي محبوب تر، اور قيامت كے دن محصة قريب تر: دہ لوگ ہوں گے جوتم ميں سب سے زيادہ خوش اخلاق ہيں۔ اورتم ميں سے مير نزديك مبغوض تر، اور (قيامت كے دن ) محص بعيد تر: دہ لوگ ہوں گے جوتم ميں سب سے زيادہ بد اخلاق ہيں: بہت زيادہ بولنے دالے، گلا پھاڑ پھاڑ كر چلانے دالے (ياباتوں ميں غيرمختاط) تكبر سے بنٹر خانے والے' (مصلوۃ حديث 2017)

چوہی حدیث: رسول اللہ سِلانی یَقَیَّ نِ فرمایا:''میں نے جانا \_\_\_\_ یافرمایا: مجھے علم دیا گیا \_\_\_\_ کہ میں بات میں اختصار کرول، کیونکہ کلام میں اختصار بہتر ہے' (مقلوۃ حدیث ۴۸۰۳) — ﴿ نَصَّنَ مَرَبِبَالِیْسَرَبِ ﴾

| C.2 X | 11   | 1 41 4 | 2/2/   |
|-------|------|--------|--------|
| APAN  | الما | 111    | 12A    |
| V.    | 2    | vw     | رجمتها |

پانچویں حدیث: رسول اللہ میلانی کی خرمایا:'' البتہ یہ بات کہ آ دمی کا پیٹ ایسی پیپ سے بھر جائے جواس کے پیٹ کوخراب کردے: اس سے بہتر ہے کہ وہ (گندے)اشعار سے بھرجائے''(مظلوۃ حدیث ۴۸۰۹) چھٹی حدیث: رسول اللہ میلانی کی نے حضرت حسان رضی اللہ عنہ سے فر مایا:'' بیشک جبرئیل ہمیشہ آپ کی تائید کرتے ہیں، جب تک آپ اللہ ورسول کی طرف سے مقابلہ کرتے ہیں''(مشلوۃ حدیث او ۲۷)

ساتویں حدیث : رسول اللد شلائی ایکٹی نے فرمایا: '' بینک مؤمن اپنی تلواراورا پنی زبان (اشعار) سے جہاد کرتا ہے۔ اور قسم ہے اس ذات کی جسکے قبضہ میں میری جان ہے! گویاتم کفارکوا شعارے مارتے ہوتیرے مارنے کی طرح!''(مشکوۃ حدیث ۹۵٪ ۲)

واعلم : أن التَنَطُّعَ والتَّشَدُّق والتَّقَعُّرَ في الكلام، والإكثارَ من الشعر والمزاح، وتَرْجِيَةِ الوقتِ بأسمارٍ ونحوِها: إحدى المُسْلِيَاتِ التي تُشغِل عن الدين والدنيا، وما يقع به التفاخر والمراءاة، فكان حالُها كحال عادات العجم، فكرهها النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وبين ما في ذلك من الآفات، ورخص فيما لا يتحقق فيه معنى الكراهية، وإن اشتبه بادي الرأي.

قال صلى الله عليه وسلم: " هلك المُتَنَطِّعون!" قالها ثلاثا. وقال صلى الله عليه وسلم: "الحياء والعِيُّ شعبتان من الإيمان، والبَذَاءُ والبيانُ شعبتان من النفاق"

أقول : يريد ترك البذاء والتقعر، والتطاول في الكلام.

وقال صلى الله عليه وسلم: "إن أحبَّكم إلى، وأقربَكم منى يوم القيامة: أحاسنُكُم أخلاقاً؛ وإن أبغضكم إلى، وأبعدَكم منى: مَسَاوِيْكم أخلاقاً: التَرُثَّارون، المتشدِّقون، المتفيهقون" وقال صلى الله عليه وسلم: "لقد رأيتُ – أو أمرتُ – أن أتَجَوَّزَ في القول، فإن الجَوَازَ هو خير" وقال صلى الله عليه وسلم: "لأن يسمتليَّ جوفُ أحدكم قَيْحًا يَرِيْهِ، خير من أن يمتلى شعرًا" وقال صلى الله عليه وسلم لحسَّان: "إن روح القُدُس لايزال يؤيَّدكَ ماناكَخْتَ عن الله ورسوله" وقال عليه السلام" إن المؤمن يجاهد بسيفه ولسانه، والذي نفسى بيده! لكَأنما ترمونهم به نَضْحَ النبل"

لغات : تَنَطَّع فى الشيئ : غلواور تكلف كرنا ـ تَنَطَّع فى كلامه : گهرائى اور فصاحت بولنا ..... تَشَدَّق : عمد مُ تُفتَكُو كرنے كے لئے با چھول ( گوشها تے لب ) كومور نا ..... تَقَعَّر فى كلامه : كلام كى گهرائى ميں جانا حلق پھار كر بولنا تر جينة بمعنى إر جاء استعال كيا ہے، جس محنى بيں: مؤخر كرنا ..... المَسْلاة بمعنى السَّلُوى ہے : فم غلط كرنے كا ذريع ، سامان تفريح ..... المعتى : كلام يا افها م مقصود پر عدم قدرت ..... المَسْلاة بد زبانى ، بدكلامى فضول بولنا، بكواس كرنا ..... تَفقيقَ فى الكلام : مزين اور پر تكلف كلام كرنا ..... المَدُوف جاء في كلام : ( مرقات ) ..... يَويد : صفة قيح ، أى يُفسده ، من الورى ، وهو داء يفسد الجو ف ( مرقات ) ..... نَافَحَ عنه : وفائ

جلديجه

| 14/00 | 14   | 4.100.1 | 1100 |
|-------|------|---------|------|
| 9.00  | - 11 | 1.18    |      |
| ARW   | 9    | 115     | (AA) |
| 11/1  | 1.8  | Sec.    | in   |

53

#### QLA

كرنا، كى كى حمايت وطرف دارى كرنا..... نَصَحَ القومَ بالنبل: قوم پر تير برسائے۔

خلديجه

جائزوناجائزكلام:غيبت وكذب

جس طرح بیان واشعار بعض جائز میں بعض ناجائز۔ جو کلام خرابیوں شپترل ہے اس کونا جائز قرار دیا ہے، اور جو خرابیوں سے پاک ہے اس کی اجازت دی ہے۔ اسی طرح غیبت وکذب بھی ناجائز میں۔ کیونکہ ان میں بے ثمار مفاسد میں۔ البتہ روایات ہی سے پکھ غیبت وکذب جائز بھی میں، وہ خرابیوں سے پاک میں، یا ضرورت کی بنا پران کی اجازت دی ہے۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

پہلےسلوک واحسان کے مبحث (رحمۃ اللّٰہ ۳۹۲) میں ''زبان کی آفات' کے بیان میں وہ اصول ذکر کئے جائے ہیں ، جن سے غیبت دکذب کی ممانعت اور محافظت زبان کی روایات کی وضاحت ہوتی ہے۔وہ روایات درج ذیل ہیں: پہلی روایت : رسول اللّٰہ مِلْالْنَمَانِیَکُمْ نے فرمایا:'' جو محض اللّٰہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہے : اس کو جائے

دوسری روایت: رسول الله سِلانیکَ یَکی فرمایا:'' مسلمان کوگالی دینافسق (بدکاری) ہے، اورا ہے قُتل کرنا کفر ہے' (مشکو ة حدیث ۳۸۱۴)

تیسری روایت: رسول اللہ ﷺ نے دریافت فرمایا:'' جانتے ہوغیبت کیا ہے؟''صحابہ نے عرض کیا: اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں! آپؓ نے فرمایا:'' تمہارا اپنے بھائی کا تذکرہ کرنا ایسی بات کے ساتھ جواس کو بری لگے'' کسی نے عرض کیاٰ: اگر میرے بھائی میں وہ بات ہو جو میں کہتا ہوں؟ آپؓ نے فرمایا:'' اگر وہ بات اس میں ہوتو غیبت ہے، اور اگر وہ بات اس میں نہ ہوتو بہتان ہے!''( مشکو ۃ حدیث ۲۵۶۶)

غيبت كاجواز علماء في بيان كياب كه چ صورتوں ميں غيبت جائز ہے:

پہلی صورت: مظلوم کے لئے جائز ہے کہ بادشاہ، قاضی یا ایسے شخص سے ظلم کا شکوہ کرے جس سے فریا دری کی اِمید ہو۔اللّٰہ پاک جل شانہ کا ارشاد ہے :''اللّٰہ تعالیٰ بری بات زبان پرلانے کو پسند نہیں کرتے ،مگر مظلوم سَنْتَیٰ ہے' ۱۳۸) یعنی مظلوم اگر ظالم کے خلاف حرف شکایت زبان پرلائے تو جائز ہے۔

دوسری صورت بھی امرِ منگر میں تبدیلی اور نافر مان کوراہ راست پرلانے کے لئے تسی سے مدد طلب کرنے کے لئے برائی کرے تو جائز ہے چطرت زید بن اَرقم رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ سِلانیکی کی کوعبد اللہ بن اُبی مُنافق کی وہ دوبا تیں پہنچائی تھیں جوسورۃ المنافقین آیات ے د۸ میں مذکور ہیں ( متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۳۱) اور حضرت ابن سعورضی — حو لَاسْتَرْحَرْ بَبَلَاشِيْنَ آيا اللد عند نے خنین کی غنیمت کی تقسیم کے سلسلہ میں انصار کی بات رسول الللہ خطائی آیکی کو پہنچائی تھی ( بخاری حدیث ۳۱۵) تنسر کی صورت فتو کی حاصل کرنے کے لئے کسی کی غیبت کرنی پڑے تو جائز ہے۔ حضرت معادیہ کی والدہ حضرت ہندر ضمی اللہ عنہانے نبی مظلی تو آیکی ہے عرض کیا: ابوسفیان بخیل آ دمی ہیں، مجھے اتنا خرج نہیں دیتے جو میرے اور میر کی اولا د سے لئے کافی ہو۔ الی آخرہ ( متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۳۳)

چوتھی صورت مسلمانوں کوشرے بچانے کے لئے کسی کی برائی کرنی پڑے تو جائز ہے۔ جیسے ایک شخص نے نبی سلان تو تو تائی ہے کے پاس حاضری کی اجازت جاہی۔ آپ نے فرمایا'' آنے دو، فتبیلہ کا برا آدمی ہے!''( متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۳۹) اور جیسے ضعیف راویوں پر جرح کرنا۔ اور جیسے نبی سلان تو تی کا بیار شاد:'' معاویہ تو کنگال ہیں، ان کے پاس پر اور ابوالجہم کند سے سے لاکھی نہیں اتارتے!''( متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث الاتان)

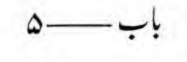
پانچویں صورت: جو محض کھلے عام قسق وفخو رمیں مبتلا ہو،لوگوں کو اس ہے منتفر کرنے کے لئے اس کی برائی کرنا جائز ہے۔ جیسے نبی ﷺ نے دومنا فقوں کے بارے میں فرمایا'' میں نہیں خیال کرتا کہ فلاں اور فلاں ہمارادین کچھ بھی جانے ہوں!'' (رواہ ابخاری،ریاض الصالحین حدیث ۱۵۳۰)

چھٹی صورت بھی کا کوئی ایسا لقب ہوجس میں برائی ہوتو پہچان کے لئے اس کا تذکرہ جائز ہے۔ جیسے اعمش (چند ہیا)اوراعرج (لکنگڑا)

کذب کا جواز : اورعلماء نے بید بھی بیان کیا ہے کہ اگر مقصود کا حصول جھوٹ ہولے بغیر ممکن نہ ہوتو حصوٹ بولنا جائز ہے۔ اور دلیل بیر حدیث ہے کہ'' وہ انسان خصوٹانہیں جولوگوں کے درمیان مصالحت کرا تا ہے، پس وہ کوئی اچھی بات منسوب کرتا ہے، یا کوئی اچھی بات کہتا ہے''(متفق علیہ، ریاض الصالحین ص ۵۹۳)

وقد ذكرنا فى الإحسان من أصول آفات اللسان: ما يَتَضح به أحاديثُ حفظ اللسان، كقوله صلى الله عليه وسلم: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا، أو ليَسُكُت "وقوله عليه الصلاة والسلام: "سبّاب المسلم فسوق وقتاله كفر " وقوله صلى الله عليه وسلم: " أتدرون ما الغيبة؟ " قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: " ذكرُك أخاك بما يكره " قيل: أفرأيت إن كان فى أخى ماأقول؟ قال: "إن كان فيه ماتقول فقد اغْتَبْتَه، وإن لم يكن فيه ماتقول فقد بَهَتُهُ" قال العلماء: يُستثنى من تحريم الغيبة أمور ستة: [الف] التظلُّم: لقوله تعالى: (لأيُحِبُّ الله الْجَهْرَ بِالسُّوْءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَنْ ظُلِمَ» عبد الله بن أبى، وإخبار ابن مسعود بقول الأنصار فى مغانم حنين. ح المَاتِقَان العلماء على تعيير المنكر، ورد العاصى إلى الصواب، كإخبار زيد بن أرقم بقول عبد الله بن أبى، وإخبار ابن مسعود بقول الأنصار فى مغانم حنين.

رحمة اللار الواسعة 01. [ج] والاستفتاء: كقول هند: إن أبا سفيان رجلٌ شحيحٌ. [د] وتحذير المسلمين من الشر: كقوله صلى الله عليه وسلم: " بئس أخو العشيرة!" و كجرح المجروحين، و كقوله صلى الله عليه وسلم: " أمَّا معاويةُ فَصْعلوك، وأما أبو الجهم فلايضع العصا عن عاتقه" [م] والتنفير من مجاهر بالفسق، كقوله صلى الله عليه وسلم: " لاأظن فلانا وفلانا يعرفان من أمرنا شيئًا" [و] والتعريف: كالأعمش، والأعرج. وقالوا : الكذب يجوز إذا كان تحصيلُ المقصود لا يمكن إلا به، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " ليس الكدَّاب الذي يُصلح بين الناس: فَيَنْمِي خيرًا، أو يقول خيرًا" ملحوظہ : غیبت وکذب کے جواز کا پیضمون شاہ صاحب قدس سرۂ نے غالبًا ریاض الصالحین سے حذف داضا فہ کے ساتھ لیاہے۔امام نو دی رحمہ اللہ نے بید دونوں مضمون تفصیل سے لکھے ہیں۔



أيمان ونذوركا بيان

منت پوری کرنا کیوں ضروری ہے؟

ا یمان: یمین کی جمع ہے۔ یمین کے لغوی معنی قوت کے ہیں، اورا صطلاحی معنی متم کے ہیں۔ یعنی کوئی ایسا عہد کرنا جس کی وجہ سے متم کھانے والے کاکسی کا م کو کرنے یا نہ کرنے کا ارادہ پختہ ہوجائے :عقد قَوِیَ بد عزمُ الحالف علی الفعل او الت رك ( درمختار ) اور نذر : کے معنی مُت ، مانتا، جھینٹ اور غیر واجب کو اپنے او پر واجب کرنے کے ہیں۔ اور شرعاً جس منت کا وفا واجب ہے : وہ ایسی عبادت مقصودہ ہے جس تے قبیل کی کوئی واجب عبادت ہو، جیسے روز نے نماز وغیرہ کی منت مانی، اور شرط پائی گئی، تو اس کو پور اکر نا ضرور کی ہے۔

زندگانی اورآ داب زیست سے ہے۔ اوراتی وجہ سے ان کے احکام سے بحث بھی ضروری ہے یعنی چونکہ بیانسانی زندگی کالاز مہ ہیں، اس لیے ضروری ہے کہ شریعت ان کے احکام سے بحث کرے، ورنہ بات ادھوری رہ جائے گی۔ ایمان ونذ در کے سلسلہ میں مختصر بات: بیہ ہے کہ دونوں درحقیقت نیکی کے کام نہیں۔ چنانچ بکشرت قسم کھانا ممنوع ہے۔ اگر قسم کھانا دراصل نیکی کا کام ہوتا تو اس کی کمشرت مطلوب ہوتی۔ اسی طرح نذ رمعلق بھی نا پسند یدہ ہے، جیسا کہ آگا رہا ہے۔ بلکہ یہ دونوں التز امات عبد کے قبیل کی نیکی اسی نیکی کے کام نہیں۔ چنانچ بکشرت قسم کھانا ممنوع ہے۔ چیز اپنی ذات پر واجب کرلی، اور اللہ کان کی اسی یو تفصیل رحمۃ اللہ (۱: ۵۸۷) میں گذریج کی ہے۔ پس جب انسان نے ایک چیز اپنی ذات پر واجب کرلی، اور اللہ کانا م لے کر اس کا پختد ارادہ کرلیا، تو ضروری ہے کہ وہ اللہ کی ہو میں، اور اس معاملہ میں چیز اپنی ذات پر واجب کرلی، اور اللہ کانا م لے کر اس کا پختد ارادہ کرلیا، تو ضروری ہے کہ وہ اللہ کی بہا وہ سی اسی نے ایک جس پر اللہ کانا م لیا ہے: کوتا ہی نہ کرلی، میں بلکہ جو عہد کیا ہے اس کو پورا کرے۔ اور اس کی دلیل درج ذیل صدیت ہے: حد بیت ۔ رسول اللہ سے مال نگال لیا جاتا ہے '(مشکاوۃ حدیث ۲۳۲۶ کتاب الا بیمان و اللہ والد کی کال میں اتی ایک

تشریح : انسان عام حالات میں راہ خدامیں مال خرچ کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔ مگر جب وہ سی مصیبت میں پھنتا ہے تو خرچ کرنے کے لئے آمادہ ہوجاتا ہے۔ علاج معالج میں لاکھوں اڑادیتا ہے۔ اور جب اس سے مایوی ہوجاتی ہے تو اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ اور آخری علاج کے طور پر راہ خدا میں خرچ کرنے کا عبد کرتا ہے۔ یہی منت ہے۔ پھر جب اس کو اللہ تعالیٰ اس ہلاکت سے نجات دید سے ہیں تو اس کی ایس حالت ہوجاتی ہے : گویا اے بھی کوئی تکلیف پیچی ہی خرچ کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے، یا اس کو نظر انداز کر دیتا ہے۔ اس لئے کوئی ایس چر چی کر نے کا عبد کرتا ہے۔ یہی خرچ کرنے پر مجبور کیا جاتی ، اور وہ نذر کا وجوب ہے۔ چنانچہ شریعت نے نذر کا وفا ضروری قرار دیا، تا کہ مصیبت کی گھڑی میں جس چیز کو اس نے سرلیا ہے، جس کا التزام کیا ہے، جس کا پختہ ارادہ کیا ہے، اور جس کے ذریعہ اس کو مال

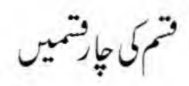
ومما يتعلق بهذا المبحث: أحكام النذور والأيمان، والجملة في ذلك: أنها من دَيْدَن ومما يتعلق بهذا المبحث: أحكام النذور والأيمان، والجملة في ذلك: أنها من دَيْدَن الناس وعادا تهم: عربهم وعجمهم، لا تجد واحدةً من الأمم إلا تستعمِلُها في مظانًها، فوجب البحث عنها. وليس النذر من أصول البر، ولا الأيمان، ولكن إذا أوجب الإنسان على نفسه، وذَكَرَ اسمَ الله عليه: وجب أن لايفرِّطَ في جنب الله، وفيما ذَكَرَ عليه اسمَ الله، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم:" لاتنذروا، فإن النذر لايُغنى من القدر شيئًا، وإنما يُستخرَج به من البخيل"

SULLS

رحمة اللا الواسعة

يعنى أن الإنسان إذا أحيط به: ربما يسهل عليه إنفاق شيئ، فإذا أنقذه الله من تلك المهلكة، كان كأن لم يمسَّه ضُرِّ قط، فلابد من شيئ يُستخرج به ما التزمه على نفسه، مما يؤكد عزيمتَه، ويُنَوِّهُ نِيَّتَه.

ترجمہ، بقسموں اور منتوں کا بیان: (بیعنوان شارح نے بڑھایا ہے) اور ان باتوں میں ہے جو اس محث تے تعلق رکھتی ہیں: منتوں اور قسموں کے احکام ہیں۔ اور مختصر بات اس سلسلہ میں یہ ہے کہ لوگوں کی، عرب ونجم کی، خصلتوں اور عادتوں میں ہے ہے: آپ کسی امت کونہیں پائیں گے، مگر وہ ایمان ونذ ورکوان کی احتا کی جگہوں میں استعال کرتی ہوگی، پس ضروری ہے ان سے بحث کرنا — اور منت نیکی کے بنیا دی کا موں میں سے نہیں، اور ند قسمیں رلیکن جب انسان نے اپنی ذات پر واجب کیا، اور اس پر اللہ کا نام لیا، تو ضروری ہے کہ وہ کوتا ہی نہ کرے اللہ کے پہلو میں، اور اس معاملہ میں جس پر اللہ کا نام لیا ہے، اور اس پر اللہ کا نام لیا، تو ضروری ہے کہ وہ کوتا ہی نہ کرے اللہ کے پہلو میں، اور اس معاملہ میں اس پر اللہ کا نام لیا ہے، اور اس پر اللہ کا نام لیا، تو ضروری ہے کہ وہ کوتا ہی نہ کرے اللہ کے پہلو میں، اور اس معاملہ میں اس پر اللہ کا نام لیا ہے، اور اس پر اللہ کا نام لیا، تو ضروری ہے کہ وہ کوتا ہی نہ کرے اللہ کے پہلو میں، اور اس معاملہ میں اس پر اللہ کا نام لیا ہے، اور اس پر اللہ کا نام لیا، تو ضرور کی ہے کہ وہ کوتا ہی نہ کرے اللہ کہ معاملہ میں ہوں جس پر اللہ کا نام لیا ہے، اور اس پر اللہ کا نام لیا، تو ضرور کی ہے کہ وہ انسان کو مصائب کھیر لیتے ہیں، تو کہ می اس پر اوالہ کو اس کو اس میں ہو ہو تا ہے۔ پس جب اس کو اللہ تو حلی اس ہلا کت ہے تیں ، تو اس کی ایں حالت ہو جاتی ہے، گو یا ہے کہ میں کہ تو را کی اس جس کی خال جاتے اس چر کو میں میں میں میں میں ہے جس کا ارادہ پڑے تو کہا ہے ہے، اور اپنی نے کی شان دوبالا کی ہے۔ کہ



قتم کی چارشتمیں ہیں: پہلی قتم سے یمین منعقدہ ۔۔۔ آئندہ کی سی ممکن بات پر پختدارادہ ہے قتم کھانا، جیسے میں آئندہ کل آؤنگا، یانہیں آؤنگا۔ اس قتم کے بارے میں ارشاد پاک ہے:'' لیکن اللہ تعالیٰ اس قتم پر پکڑتے ہیں جس کوتم نے مضبوط باندھا ہے' (المائدہ آیت ۸۹) یعنی اس کوتو ڑنے کی صورت میں کفارہ واجب ہے۔ دوسری قتم ۔۔ یمین لغو( بیہودہ قتم ) ۔۔ اس کی دوصور تیں ہیں: ایک نلوگ جو بول چال میں قتم کے ارادہ کے بغیر: ہاں بخدا اور نہیں بخدا کہتے ہیں: یمین لغو ہے۔ دوسری: کسی گذشتہ واقعہ پر اپنی دانست کے مطابق قتم کھانا، جب بھی سے میں ایک ہے۔ یہ کی کو اردہ کے میں ایسا نہ ہو، جیسے کی ذریعہ سے معلوم ہوا کہ زید آ گیا ہے، اس پر اعتماد کر کے قتم کھا کی دوہ آ گیا ہے، پھر خان

نہیں پکڑتا''(حوالہ بالا) یعنی اس میں کفارہ واجب نہیں۔ تیسری قشم — یمینِ غموس — قاضی کے سامنے جان بوجھ کر جھوٹی قشم کھانا، تا کہا پنے حق میں فیصلہ کرا کے کسی —€ فَرْسَنُوْرَبْبَالْشِیْنِ کَچَ مسلمان کامال، تنصیالے۔ بیتخت کبیرہ گناہ ہے(مشکوۃ حدیث ۵۰ باب السکبائد) ای طرح اگر کسی گذشتہ داقعہ پر جان بوجھ کرجھوٹی قشم کھائی تو دہ بھی یمین غموس ہے، اور گناہ کبیرہ ہے۔ چوتھی قشم ۔ کسی محال عقلی یا عادی کی قشم کھا تا ۔ محال عقلی: جیسے گذشتہ کل کاروزہ رکھنا، اور ضدین کوجع کرنا۔ اور محال عادی : جیسے مردوں کوزندہ کرنا اور قلب ماہیت جیسے مٹی کوسونا بنانا۔

OAM

asu lla

والحلف على أربعة أضرب: [1] يسمين منعقدة: وهى اليسمين على مستقبّل متصوَّر، عاقدًا عليه قلبَه، وفيها قوله تعالى: (وَلِكِنُ يُوَاحِدُكُمُ بِمَا عَقَدَتُمُ الأَيْمَانِ» [7] ولغو اليسين: قول الرجل: لاوالله، وبلى والله، من غير قصد؛ وأن يحلِف على شيئ يظنه كما حلف، فتبين بخلافه، وفيها قوله تعالى: (لاَيُوَاحِدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ كما حلف، فتبين بخلافه، وفيها قوله تعالى: (لاَيُوَاحِدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ [7] واليسين الغموس : وهى التي يحلفها كاذبًا عامدًا، ليقتطع بها مالَ امرئ مسلم، وهى من الكبائر. [3] واليسين على مستحيل: عقلاً: كصوم أمس، والجمع بين الضدين؛ أو عادةً: كإحياء من الكبائر. [4] واختُلف في الضربين اللذين ليس فيهما نص: هل فيهما كفارة؟ واختُلف في الضربين اللذين ليس فيهما نص: هل فيهما كفارة؟ من ترجمه، واضَّح مستحوَّر. منطق كي اصطلاح مرض على معنى بن الضدين؟ أو عادةً: كإحياء من ترجمه، واضَّح مستحوَّر. منطق كي اصطلاح مرض على معهما كفارة؟ من ترجمه، واضَّح مستحوَّر. منطق كي اصطلاح من على معهما كفارة؟ من ترجمه، واضَّح مستحوَّر. منطق كي اصطلاح من على معهما كفارة؟ من الكبائر.

رحمت اللار الواسعة

خلديجم

حدیث(۱) ---- رسول اللہ سِلانینَائِیَلِمْ نے فرمایا:''اپنے آباء کی قشمیں نہ کھایا کرو۔ جسے شم کھانی ہواللہ کی قشم چپ رہے''(مفکلوۃ حدیث۲۰۹۳)

حدیث (۲) --- رسول اللہ سِلانی ﷺ نے فرمایا:''جس نے اللہ کے علاوہ کی قشم کھائی، اس نے یقدینا شریک ٹھہرایا!'' (مشکوۃ حدیث۳۹۹)

تشریح: آدمی متم اس کی کھا تا ہے جس کے بارے میں دواعتقاد رکھتا ہے: ایک: اس کی ذات میں اللہ جیسی عظمت، اور اس کے نام میں اللہ کے نام جیسی برکت کا اعتقاد ہو۔ دوم: اس ذات کے معاملہ میں جس کی متم کھائی ہے کوتا ہی کو گناہ تصور کرتا ہواور اس امر کی خلاف ورز کی کوبھی گناہ ہمجھتا ہو، جس پر اس کے نام کی متم کھائی ہے۔ خلابر ہے ایسے اعتقاد سے غیر اللہ کی متم کھا ناشرک ہے ۔تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ (۱: ۲۴۸)

٢- غير الله كي شم منه ي فكل جائز اس كاعلاج

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سِلَانَّهَا مُحَرَّى كَفَر مایا:''جس نے قسم کھائی، پس اس نے اپنی قسم میں کہا:''لات وتُحزی کی قسم !'' تو چاہئے کہ کہے:''اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں !'' \_\_\_ اور جس نے اپنے ساتھی سے کہا:'' آبُو اکھیلیں''تو چاہئے کہ دہ خیرات کرے'(مشکوۃ حدیث۳۰۹)

تشریح: دل کی حفاظت کے لئے زبان کی حفاظت ضروری ہے۔ کیونکہ زبان دل کی ترجمان اور اس کا پیش خیمہ ہے۔ پس دل ای وقت محفوظ رہ سکتا ہے جب آ دمی زبان کی حفاظت کا اہتمام کرے۔ لہٰ دا اگر بے ساختہ زبان پر غیر اللّٰہ کی قتم آ جائے تو لا إآب الله کہہ لے، اور دل بُو ےکا بُوکا (شدید خواہش) کرے اور زبان پر بیہ بات آ جائے تو کچھ صدقہ کرے، تا کہ آئندہ زبان پر بیہ بات نہ آئے۔

۳- قشم صلحت کے خلاف ہوتو تو ڑ دینے کی اور کفارہ دینے کی وجہ

حدیث (۱) --- رسول الله سلانی تولیم نے فرمایا: ''جب آپ نے کسی بات کی شم کھائی، پھر آپ نے اس کے علادہ کو اس سے بہتر سمجھا، تو آپ اپنی قسم کا کفارہ دیدیں، اور دہ کام کریں جو بہتر ہے' (مصلوۃ حدیث ۳۳۱۳) حدیث (۲) -- رسول الله سلانی تولیم نے فرمایا: '' البتہ سے بات کہتم میں سے ایک شخص اپنے گھر والوں میں اپنی قسم پر اصرار کرے: اس کوزیا دہ گنہ گار بنانے والا ہے اللہ کے نزدیک : اس سے کہ وہ قسم کا وہ کفارہ دید ہے جو اللہ تعالی نے اس پر فرض کیا ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۱۳) تشریح: بار ہاانسان اپنے گھر والوں کے بارے میں : بیوی، اولا دیاماں باپ کے بارے میں کوئی ایسی قسم کھالیتا ہے جس سے خود بھی پریثان ہوجا تا ہے، اور دوسروں کے لئے بھی پریثانی کھڑی کر دیتا ہے۔ ایسی قسم مصلحت شرع سے ہم آ ہنگ نہیں، پس اس قسم کوتو ڑ دینا چا ہے، اس پر اصرار نہیں کرنا چا ہے ۔ اور کفارہ دیدے۔ کفارہ اس دغد نے کوختم کرنے ہی کے لئے مشروع کیا گیا ہے، جس کو مکلف اپنے دل میں پاتا ہے۔

۳ - قشم بحسم کھلانے والے کی نیت پر محمول ہوتی ہے

حدیث \_\_\_\_ رسول الله سَلالَةَ الله مُنالاً: "تیری قشم اُس پر محمول ہے جس پر تیرا ساتھی تیری تصدیق کرتا ہے'' (مفکو ۃ حدیث ۳۳۱۵)

تشریح :جب مقدمه میں مدع کے پاس گواہ نہیں ہوتے ، تو مدعی علیہ کی طرف قسم متوجہ ہوتی ہے ، اور ای پر فیصلہ کیا جاتا ہے۔ پس اگر مدعی علیہ صراحة جھوٹی قسم کھا کر اپنے حق میں فیصلہ کر الے تو وہ تخت کبیرہ گناہ ہے ، جیسا کہ ابھی گذرا۔ اور اگر مدعی علیہ قسم میں تو ریم کر نے تو وہ بھی معتبر نہیں ، قسم اس بات پر محمول ہو گی جس پر مدعی کھلا رہا ہے۔ مثلاً : مال کا دعوی ہے۔ مدع علیہ قسم کھا تا ہے کہ میر نے پاس مدعی کے مال میں سے کچھ بھی نہیں۔ اور جیب میں پاپاس میں ہونے کی نبیت کرتا ہے ، تو را نبیت معتبر نہیں ۔ پر چھوٹی قسم شار ہو گی کے مال میں سے کچھ بھی نہیں۔ اور جیب میں پاپاس میں ہونے کی نبیت کرتا ہے ، تو ب نبیت معتبر نہیں ۔ پر چھوٹی قسم شار ہو گی کے مال میں سے کچھ بھی نہیں۔ اور جیب میں پاپاس میں ہونے کی نبیت کرتا ہے ، ترض لوگ کبھی ایسا حیلہ کرتے ہیں ، اور اس طرح وہ مسلمان کا مال ہتھیا لیتے ہیں۔ اس لیے شریاں مال نہیں۔ کردیا۔ اور تو ریہ کو غیر معتبر قرار دیا۔ البتہ ہی حدیث اس صورت میں ہے کہ قسم کھانے والا ظالم ہو۔ اور اگر وہ مظلوم ، وتو تو ر بیہ معتبر ہے۔ مثلاً ایک شخص کو بد معاشوں نے راستہ میں کی کڑلیا۔ اس کی تلا تی کی مال نہیں نکا کہ معلی کی معلیہ کے معلیہ کے شریہ ہو۔ اور اگر دہ مظلوم ہوتو تو ر بیہ معتبر ہے۔ مثلاً ایک شخص کو بد معاشوں نے راستہ میں کی تو تیں کہ تو گی ہو کی مال نہیں نکا ، حالا تکہ اس کے سامان میں

۵-ان شاءاللہ کہنے کی صورت میں کفارہ نہ ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول الله مَلِلْنَفَظِيمَ نِ فَرمایا:''جس نے قسم کھائی، پس اس نے کہا: ان شاءاللہ تو وہ حانث نہ ہوگا'' (مشکوۃ حدیث ۳۳۳۳)

تشریح: جب قسم کے ساتھ ہی ان شاءاللہ کہ لیا جائے تو وہ قسم منعقد نہیں ہوتی۔ کیونکہ اس صورت میں قسم کھانے کی پختہ نیت اور مضبوط ارادہ نہیں ہوتا،اور کفارہ عقد قلب کی خلاف ورزی کی وجہ سے داجب ہوتا ہے۔اور یہ دجہ تحقق نہیں، اس لیے کفارہ داجب نہیں۔

ځلديجم

المتزير ببالشكر ٢

۲ - قشم تو ڑنے کی صورت میں وجوبِ کفارہ کی وجہ

سورة المائدة آیت ۸۹ میں ارشاد پاک ہے <sup>2</sup> الله نعالیٰ تمہارا مؤاخذة نہیں کرتے تمہاری بیہودة قسموں پر یعنی کفارہ واجب نہیں کرتے البتة ان قسموں پرمؤاخذ ہ فرماتے ہیں جن کوتم متحکم کردو۔ پس اس کا کفارہ دی محتاجوں کو کھانا دیناہے، اوسط درجہ کا جوتم اپنے گھر والوں کو کھانے کے لئے دیا کرتے ہو، یا ان کو کپڑا دینا ہے، یا ایک غلام یا باندی آزاد کرنا ہے۔ اورجس کو مقد در نہ ہو، تو تین دن کے روزے ہیں، یہ تمہاری قسموں کا کفارہ ہے جبکہ تم تھا موں کہ خان

تشری جسم توڑ نے ساللہ کے نام کی بے حرمتی ہوتی ہے۔ مذکورہ کفارہ اس کی ایک طرح کی سزا ہے۔ کیونکہ جب کوئی شخص شعائز اللہ کی بے حرمتی پر کمر بستہ ہوجائے،اور اس کی بنیاد خواہش نفس ہو، توضر وری ہے کہ اس کوالی عبادت کا ملگف کیا جائے جو نہایت دشوار ہو، تا کہ وہ کفارہ اس کی نگاہوں کے سامنے رہے،اور آئندہ اس کے نفس کو بے راہ روی سے روکے (رحمۃ اللہ ۳ مل

ملحوظہ: یہاں بیآیت کریمہ لکھنے کا مقصد بیہ ہے کہ آگے نذر کا بیان آ رہا ہے جس میں بعض صورتوں میں کفارۂ نیمین واجب ہوتا ہے۔اس لئے قاری کو کفارۂ نیمین ہے واقف کرنے کے لئے بیآیت کریمہ کھی ہے۔

[1] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا تحلفوا بآبائكم، من كان حالفا فليحلف بالله، أو لِيَصْمُت ' وقال صلى الله عليه وسلم: '' من حلف بغير الله فقد أشرك '' أقول: الحلف باسم شيئ لايتحقق حتى يعتقد فيه عظمةً، وفي اسمه بركةً، والتفريطَ في جنبه، وإهمال ما ذكر اسمه عليه: إثمًا. [7] قال صلى الله عليه وسلم: " من حلَّف فقال في حَلِفِه: باللَّات والعزَّى، فليقل: لا إله إلا الله؛ ومن قال لصاحبه: تعال أقامِرُك، فليتصدَّق" أقول: اللسان ترجمانُ القلب ومقدِّمتُه، ولا يتحقق تهذيبُ القلب حتى يؤاخذ بحفظ اللسان. [٣] وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا حلفتَ على يمين، فرأيتَ غيرَها خيرا منها، فكفُّر عن يمينك، وَأَتِ الذي هو خير "وقال عليه السلام : " لأن يَّلَجُّ أحدُكم بيمينه في أهله، آثِمُ له عند الله من أن يُعْطِي كفارتَه التي افترض اللهُ عليه" أقول: كثيرًا ما يحلف الإنسان على شيئ، فيضيق على نفسه وعلى الناس، وليست تلك من المصلحة؛ وإنما شرعت الكفارة مُنهيَّة لما يجده المكلفُ في نفسه. [٤] وقال صلى الله عليه وسلم: "يمينُك على ما يُصَدِّقُكَ عليه صاحبُك" أقول: قد يُحتال لاقتطاع مال امرئ مسلم، بأن يتأوَّل في اليمين، فيقول - مثلاً-: والله! ليس في ٥ المكنور بيباشكار ٢

حمتراللا الواسعين

OAL

يدى من مالك شيئ: يريد ليس في يدى شيئ، وإن كان في تصرفي وقبضى؛ وهذامحله الظالم. [م] وقال صلى الله عليه وسلم: "من حلف، فقال: إن شاء الله: لم يحنت" أقول: حينئذ لم يتحقق عقدُ القلب، ولا جَزْمُ النية، وهو المعنيُّ في الكفارة. [1] قال الله تعالى: ﴿لاَيُوَاخِدُكُمُ اللَهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ، وَلكِنَ يُوَاخِدُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الأَيْمان. فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ، أَوْ كِسُوتُهُمْ، أَوَ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ، فَمَن لَمُ يَحِدُ فَصِيَامُ تَلَاتَةٍ أَيَّامٍ، ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ».

ترجمہ: (۱) کسی چیز کے نام سے قسم کھا نائیں پایا جاتا تا آنکہ دہ اعتقاد رکھاس (کی ذات) میں عظمت کا، اور اس کے نام میں برکت کا۔ اور گناہ کا اس کے پیلو میں کوتا ہی کرنے کی صورت میں، اور اس چیز کورا نگال کرنے کی صورت میں جس پر اس (غیر اللہ) کا نام لیا ہے ۔ (۳) زبان دل کی ترجمان اور اس کا پیش خیمہ ہے۔ اور نہیں پایا جاتا دل کا سنور نا، تا آ تکہ دہ اپنی زبان کی حفاظت کا اجتمام کرے ۔ (۳) زبان دل کی ترجمان اور اس کا پیش خیمہ ہے۔ اور نہیں پایا جاتا دل کا سنور نا، تا آ تکہ دہ اپنی میں نہیں ہے یعنی تیم کرے ۔ (۳) زبان دل کی ترجمان اور اس کا پیش خیمہ ہے۔ اور نہیں پایا جاتا دل کا سنور نا، تا آ تکہ دہ اپنی میں نہیں ہے یعنی تیم کا یہ مصد نہیں ہے۔ اور کنارہ مشروع کیا گیا ہے اس بات کو تیم کر رہے کیلئے جس کو مکلف اپنی دل میں نہیں ہے بعنی تیم کا یہ مصد نہیں ہے۔ اور کنارہ مشروع کیا گیا ہے اس بات کو تیم کر رہے کیلئے جس کو مکلف اپنی دل میں نہیں ہے بعنی تیم کا یہ مصد نہیں ہے۔ اور کنارہ مشروع کیا گیا ہے اس بات کو تیم کر میں کہ کار میں کہ میں کہ کے طور پر کہتا ہے، بخدا! میر پر بات میں ہیں سے پہلی میں امراد لیتا ہے وہ: میں اور کر کتا ہے۔ نہیں مثال تصرف اور قبضہ میں ہے۔ اور اس صد بین کا صد ان میں سے پر خوبیں! مراد لیتا ہے وہ: میں کار کی کہ بیل میں کہ کا میں کے کوئی میں میں کو کی چیز نہیں، اگر چہ دو تصرف اور قبضہ میں مراد لیا ہوا ہے ۔ (۲) کفارہ کے وجو کار ارتب کی گر دیکا ہے، لیں اس کی مراجعت کر لی جائے۔ گھر والوں کے بارے میں ۔ ..... آنہ (۲ متفسل) ای اکثر ایت میں ہے کوئی کو فی علیہ پر اپنی تھم کی وج ہے اپنی گر میں میں میں مراد لیا ہوا ہے ۔ (۲) کھارہ کے وجو بھار اور کی کہ ہی ہے کوئی کو فی علیہ پر پائی تھم کی وجہ سے اپنی

نذركي فتتميس اوران كے احكام

نذر الیی بات کواپنا و پرلازم کرنے کانام ہے جوشر عالازم نہ ہو، اوراس کی چندشمیں ہیں: پہلی تسم ۔ نذر مبہم ۔ وہ نذر ہے جس کی ناذر نے تعیین نہ کی ہو۔ مثلاً اس نے کہا کہ اگراس کے بچکو شفا ہو جائے تو وہ منت مانتا ہے۔ مگر کس چیز کی منت مانتا ہے؟ یہ بات واضح نہ کی۔ اس تسم کا تکم یہ ہے کہ جب بچکو شفا ہو جائے توقسم کا کفارہ اداکرے۔ دی مختاجوں کو کھانا دے، کپڑا پہنائے، یا ایک بردہ آزادکرے۔ اور اگراس کی استطاعت نہ ہوتو مسلسل تین روزے رکھے۔اوراس کی دلیل بیحدیث ہے:من نَذَرَ نذرًا لم یسمّہ، فکفار تُہ کفار ڈیمین :جس نے کوئی ایسی نذر مانی،جس کی تعیین نہ کی ہوتواس کا کفارہ قسم کا کفارہ ہے(مشکوۃ حدیث ۳۳۳۶) اوراس کی وجہ: بیہ ہے کہ نذرویمین میں قریبی تعلق ہے۔نذر کے ذریعہ غیر واجب کوواجب کیا جاتا ہے۔اورتسم کی

ایک صورت میں بھی کسی کام کے کرنے کا عہد کیا جاتا ہے۔ پس جب ابہام کی دجہ سے نذر کی تعمیل ممکن نہیں ، تو اس کے قرین سے مدد بی جائے۔اور کفارہ دے کرمنت سے عہدہ برآ ہوا جائے۔

ځلديجم

تیسری فتم ۔۔۔ نذرطاعت ۔۔۔ لیعنی ایسی عبادت کی نذرماننا جس کی جنس سے کوئی داجب عبادت ہو۔ جیسے نماز، روزے اور پیدل جح کرنے کی نذر ماننا۔ یہی اصل نذر ہے۔ اوراسی کا ایفاء داجب ہے۔ سورۃ الحج آیت ۲۹ میں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَلُيُوْفُوْا نُذُوْرَهُمْ ﴾ یعنی چاہئے کہ حجابت اپنی نیوری کریں ۔۔۔ البت اگر کسی معین جگہ میں پاکی معین صورت میں نذر مانی ہو، تو دہ لغو ہے۔ نفس طاعت کی نذر درست ہے۔ ۔ جگہ کی تعیین غیر معتبر ہونے کے دلائل:

(۱) فتح مکہ کے موقع پرایک شخص نے مسئلہ دریافت کیا کہ اس نے منت مانی ہے کہ اگر مکہ فتح ہو گیا،تو وہ بیت المقدس میں دورکعتیں پڑھے گا۔ آپؓ نے فرمایا:'' سیبیں پڑھلؤ' اس نے مکررسوال کیا تو آپؓ نے پھریہی فرمایا۔ جب اس نے تیسری مرتبہ پوچھاتو آپؓ نے فرمایا:شانک إذًا:اب توجانے (مشکوۃ حدیث ۳۳۴۰)

(۲) رسول اللد سِلاليَّوَايَيَم ڪرزمان ميں ايک شخص نے منت ماني که وہ مقام بو ان ميں ايک اونٹ ذنځ کرےگا۔ آپ نے پوچھا:'' کيا وہاں زمانۂ جاہليت ميں کوئی بت تھا جس کی پوجا کی جاتی تھی؟''جواب ديا گيا: نہيں۔ آپ نے پوچھا:'' کيازمانۂ جاہليت ميں اس جگہ کوئی ميلالگتا تھا؟''جواب ديا گيا: نہيں۔ آپ نے فرمايا:'' اپنی نذر پوری کرلؤ'(مشکوۃ حدیث ۳۴۳) يعنی نذر صحيح ہے، يہيں اونٹ ذنځ کر کے غريبوں کوکھلا دو۔ اگر بو ان ميں کوئی مورتی يا ميلالگتا ہوتا تو بينذر معصيت ہوتی وفا جائزنہ ہوتا۔ بلکوتس کا کفارہ دينا پڑتا۔ جيسا کہ آگ آرہا ہے۔

خاص بيئت غير معتبر ہونے کے دلائل:

(۱) حضرت ابن عباس رضى الله عنهما ے مروى ہے كہ رسول الله ﷺ خطبہ دے رہے تھے۔ آپؓ نے ايک شخص كو دھوپ ميں كھڑا ہواد يكھا۔ آپؓ نے اس كا حال دريادت كيا۔ صحابہ نے عرض كيا: بيا بواسرائيل ہے۔ اس نے روزے كی — 🗲 نوشز فرز بيکا شِين کھ جْلَدِ پَجِم

منت مانی ہے، جس میں نہ وہ بیٹھے گا، نہ سایہ میں جائے گا، اور نہ کسی سے بات کرے گا۔ آپؓ نے فرمایا:'' اس کوتکم دو کہ بات کرے، سایہ میں جائے، بیٹھ جائے، اور اپناروزہ پورا کرے'' (منگلوۃ حدیث ۳۳۳ ) یعنی روزہ کی نذر صحیح ہے، کیونکہ وہ طاعت ہے۔ باقی امور جومباح میں ان کی نذر صحیح نہیں، اس لئے وہ واجب نہیں۔ (۲) حضرت عقبة بن عامر رضی اللہ عنہ کی بہن نے نظے سر نظے پیر پیدل جج کرنے کی منت مانی تھی۔ آپؓ نے تحکم دیا

(۲) سفرت سفیہ بن عامرر کی اللد عنہ کی بہن نے سطیر سطی پیر پیدن کر نے کی منت مال کی۔ آپ کے سم دیا کہ دہ اوڑ هنی اوڑ ھے، اور سوار ہو کر ج کرے، اور تین روزے رکھ (مشکوۃ حدیث ۳۴۴۳) پیدل جح کرنے کی نذر صحیح ہے، مگر ایک عورت کے لئے بیکام دشوار ہے، اس لئے کفارہ ادا کرنے کا حکم دیا۔

چوهی قسم — نذر معصیت — جیسے شراب پینے کی یاز ناکرنے کی نذرماننا۔اس کا حکم بیہ ہے کہ اس کا وفاوا جب ہے نہ جائز۔ بلکہ قسم کا کفارہ ادا کرنا ضروری ہے۔حدیث میں ہے: لان فدر فلی معصیة، و کلفار تُہ کلفارہ الیہ میں <sup>ج</sup>سی بھی گناہ کی نذرنہیں یعنی اس کا وفا جائز نہیں،اوراس کا کفارہ قسم کا کفارہ ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۴۳۵)

اوراس کی دجہ زیہ ہے کہ معصیت کی نذ رماننا حرام کوحلال کرنا ہے، جو بحکم میمین ہے۔جیسا کہ اس گی برعکس صورت لیعنی حلال کوحرام کرنا میمین ہے۔رسول اللہ مِلان مُلاَتِیْنَ کَنْنَ کُم کُنْنَ کَنْنَ کُنْنَ کُنْنَ کُنْنَ کُنْن کہ آپ شہد استعال کریں،اورتسم کا کفارہ دیں۔چنانچہ آپ نے شہد استعال فرمایا،اور کفارہ میں ایک غلام آ زاد فرمایا۔

پانچونی قسم \_\_\_\_\_ نذرتحیل لیعنی شخت دشوار کام کی نذر \_\_ جیسے بہت بوڑ ھے خص کا،یاعورت کا،یا دور دراز ممالک کے باشندے کا پیدل جح کرنے کی منت ماننا، یا جیسے زمانہ بھر کے روزں کی منت ماننا۔ اس کاحکم بیہ ہے کہ اگر منت پوری نہ کر سکے توقشم کا کفارہ دے۔حدیث میں ہے :''جس نے کوئی ایسی منت مانی جواس کے بس کی نہیں ، تو اس کا کفارہ قسم کا کفارہ ہے''(مشکو ۃ حدیث ۲۳۳۲)

اوراس کی وجہ: بیہ ہے کہ بینڈر صحیح ہے، پس حتی الا مکان اس کو پورا کرنا چاہئے۔لیکن اگر دشواری کی وجہ سے وفانہ کر سکے تو کفارہ دینا ضروری ہے۔کفارہ کی مشروعیت گناہ کوختم کرنے کے لئے،اور دل میں بیٹھی ہوئی بات کو نکا لنے کے لئے ہے۔ پس کفارہ ادا کرنے سے گناہ بھی ختم ہوجائے گااور دل بھی مطمئن ہوجائے گا۔

والنذر : على أقسام: [1] النذر المبهم: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "كفارة النذر إذا لم يسم كفارةُ اليمين" [7] والنذر المباح: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "أوف بنذرك" بلاوجوب، لما يأتى من قصة أبي إسرائيل. [7] ونذر طاعة : في موضع بعينه، أو بهيئة بعينها: وفيه قصة أبي إسرائيل: نذر أن يقوم،

ولا يَقْعُد، ولا يستظلَّ، ولا يتكلَّم، ويصوم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " مُروه

ا فر فر مر ب الشکار ٢

رحمة الله الواسعة

جلديجم

< المور بيباشيكر ا

فليتكلم، وليستظلَّ، وليقُعُدُ، وليُتِمَّ صومَه 'وقصةُ من نذر أن ينحر إبلا ببُوانَة، ليس بها وَثَنَ، ولا عيد لاهل الجاهلية، قال: ' أوف بنذرك '' [٤] ونذر المعصية: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: '' من نذر نذرًا في معصية، فكفارته كفارة يمين '' [٥] ونذر مستحيلٌ: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: '' من نذر نذرًا لايُطيقه، فكفارته كفارة يمين '' الأصل في هذا الباب : أن الكفارة شرعت منهيةً للإثم، مُزِيْلَةً لما حاك في صدره: فمن نذر بطاعة فليقعن، ومن نذر غير ذلك، ووجد في صدره حرجًا: وجبت الكفارة، والله أعلم.

ترجمد: (۳) اور عبادت کی نذر بسی معین جگدیمی یا کسی معین صورت کے ساتھ ۔ اور اس میں یعنی معین صورت میں ابو اسرائیل کا واقعہ ہے ..... اور (معین جگد میں ) اس شخص کا واقعہ ہے جس نے بُوانہ میں اونٹ ذیخ کرنے کی منت مانی تھی (۵) اور ضابط اس باب میں یعنی پانچویں قسم میں کفارہ واجب ہونے کی وجہ سے کہ کفار ڈی کما ہ دُختم کرنے کے لئے ، اور اس بات کوجونا ذر کے سینہ میں بھی ہوئی ہے نکا لنے کے لئے مشر وع کمیا گیا ہے ۔ پس ضے عبادت دُن کرنے کی منت مانی تھی کہ وہ اس کو کر اذر کے سینہ میں بھی ہوئی ہے نکا لنے کے لئے مشر وع کمیا گیا ہے ۔ پس نے عبادت دُن کا رہے کہ منت مادی تھی اور کہ کہ کھار ڈی کا ہو کہ ہوتے کے لئے ، اور اس بات کوجونا ذر کے سینہ میں بھی ہوئی ہے نکا لنے کے لئے مشر وع کمیا گیا ہے ۔ پس جس نے عبادت کی از رہاں چا

بحداللد! ہم أن باتوں نے فارغ ہو گے جن كواس كتاب (كوشم دوم) ميں لان كا ہماراارادہ تھا، اور جس كا ہم نے خود كو پابند كيا تھا۔ اس كى تفصيل بشم اول ، محث ہفتم كے باب اول ميں گذر يكی ہے۔ اُس باب ميں شاہ صاحب رحمہ اللہ نے احاديث كى دوقتم ميں كى ہيں : ايك : وہ جو تكم شرعى كے طور پر وارد ہوئى ہيں۔ دوسرى : وہ جود نيوى امور ميں رائے كے طور پر وارد ہوئى ہيں۔ كتاب كوشتم دوم ميں احاديث كی قسم اول كی شرح كى ہے۔ قسم دوم كى احاد يت كی شرح نميں كى (رحمة اللہ اللہ ا ہوئى ہيں۔ كتاب كوشتم دوم ميں احاديث كی قسم اول كی شرح كى ہے۔ قسم دوم كى احاد يت كی شرح نميں كى (رحمة اللہ ٢٠٢٣) اور كتاب ميں جو اسر ارشر يعت ذكر كئے گئے ہيں : وہ ان باتوں كا احاط نہيں كرتے جو ہمار سے سينوں ميں پوشيدہ ہيں -كيونكہ دل ہر وقت محفق باتوں كى سخاوت نيس كرتا۔ اور نہ زبان ہر وقت دلوں كے اسر اركو خاہر کرتی ہے۔ اور نہ ہر بات عوام كے سا صف خاہر كرتا مناسب ہے۔ اور نہ ہر بات تمہيد مقد مات كے بغير سمجھائى جا حتى ہے ( كتاب ميں جو با تيں اشنہ ترجيل

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے ہمارے سینوں میں جواسرار شریعت ودیعت فرمائے ہیں: وہ ان سب اسرار کا احاط نہیں کرتے جو نبی ﷺ کے قلب مبارک پر نازل کئے گئے ہیں۔اور بھلا اس دل کی جس پر دحی نازل ہوتی تھی ،اور جو قرآن کامحل نزول تھا:ایک امتی کے دل سے کیانسبت ہو علق ہے؟ پاسنگ کے برابر بھی نہیں! ای طرح جواسرار سینهٔ مبارک میں جمع تھے : انھوں نے اُن حکمتوں اُورلیحتوں کا احاط نہیں کیا تھا، جن کی اللہ تعالیٰ اپنے احکام میں رعایت فرمائی ہے۔ کیونکہ ساری کا نتات کے علم کی نسبت اللہ تعالیٰ کے علم سے ایسی ہے جیسی حضرت خضر علیہ السلام نے واضح کی ہے۔ آپ اور حضرت مولیٰ علیہما السلام کمشتی میں سفر کررہے تھے۔ ایک چڑیا آئی اور اس نے سمندر میں سے ایک یا دوچو پنچ پانی ہیا۔ حضرت خصر نے فرمایا: ''موی ! میر سے اور آپ کے علم کی اللہ کے علم جیسی چڑیا کے چیئے ہوئے پانی کی سمندر کے پانی سے نسبت ہے'' (بخاری حدیث اور اس)

اس احاد م شرعيد ميں ملحوظ اسرار ومصالح كى جلالت شان كا انداز ہ لكایا جاسكتا ہے۔ اور بيد بات جانى جاسكتى ہے كه مصالح كى انتہائيس ۔ اور كتاب ميں جو صكتيس بيان كى گئى بيں: ان سے مصالح كا واجى حق ادائيس ہوا۔ ندان سے حقيقت حال كى پورى وضاحت ہوئى ہے۔ مگر جو چيز پورى حاصل نہ كى جاسمتى ہو، اس كو بالكل چھوڑ دينا بھى مناسب نہيں۔ چنانچہ بقد راستطاعت اسرار بيان كئے گئے ہيں۔

اب ہم سیرت پاک، ف<sup>ی</sup>نن ومناقب کے مضامین بقدر سہولت بیان کریں گے۔احاط کرنے کا ارادہ نہیں۔اوراللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے والے ہیں۔

امن أبواب شتى ) قد فرغنا - والحمدالله رب العالمين - عما أردنا إيراده في هذا الكتاب، وشَرَطنا على أنفسنا، ولا استوعب المذكورُ جميع ماهو مكنون في صدورنا من أسرار الشريعة، فليس كلُّ وقتٍ يَّسْمَحُ القلبُ بمضنونات السرائر، ويَنْفَتِحُ اللسانُ بمكنونات الضمائر، ولاكلُّ حديث يُنشى للعامة، ولاكل شيئ يحسُنُ ذكرُه بغير تمهيد مقدِّماته. ولا استوعب ماجمع الله في صدورنا جميع ما أنزل على قلب النبي صلى الله عليه وسلم، وكيف يكون لِمَوْردِ الوحي، ومَنزل القرآن نسبة مع رجل من أمته؟ هيهات ذلك! ولا استوعب ما جمع الله في صدره صلى الله عليه وسلم جميع ما عند الله تعالى من الحكم والمصالح المرعية في أحكامه تعالى، وقد أفصح ذلك الخضرُ عليه السلام، حيث قال: " ما نقص علمي وعلمُك إلا كما نقص هذا العصفور من البحر" فمن هذا الوجه ينبغي أن يُعرف فخامة أمر المصالح المرعية في الأحكام الشرعية، وأنها لا منتهى لها، وأن جميع ما يُذكر فيها غيرُ وافٍ بواجب حقها، ولا كافٍ بحقيقة شأنِها؛ ولكن مالا يُدرك كلُّه لايُترك كلُّه، ونحن الآن نشتغل بشيئ من السَّير، والفِتَن، والمناقب، على التيسير، دون الاستيعاب، والله الموفق. والمتور ببالتراج.

جلديج

رحمة اللارالواسعة

جُلْدِ پَجْمَ

ترجمہ، بختلف ابواب کے سلسلہ میں ایک بات بحقیق ہم فارغ ہو گئے ۔۔۔ اور تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ نے لئے ہیں جو جہانوں کے پالنہار ہیں ۔۔۔ ان باتوں ہے جن کے لانے کا ہم نے اس کتاب میں ارادہ کیا ہے، اور جس کا ہم نے خود کو پابند کیا ہے ۔ اور نہیں اعاط کیا ہے مذکورہ باتوں نے ان سب کا جو ہمارے سینوں میں شریعت کے اسرار میں ہے مکنون ہیں۔ کیونکہ ہروقت دل مخفی باتوں کی خادت نہیں کرتا۔ اور زبان دلوں کے جمید بیان کرنے میں نہیں کھلتی۔ اور نہیں اعلام کیا سامنے پھیلانا مناسب ہے۔ اور نہ ہربات کا تذکرہ اس کے مقد مات تیار کے بغیر مناسب ہے ۔۔۔ اور نہ ہیں اعاط کیا ہے مذکور میں تر بات عوام کے سامنے پھیلانا مناسب ہے۔ اور نہ ہربات کا تذکرہ اس کے مقد مات تیار کے بغیر مناسب ہے ۔۔۔۔ اور نہ ہربات عوام کے اس نے جس کو اللہ تعالیٰ نے ہمارے سینوں میں جع کیا۔ م: اس سب کا جو بی میں کتر میں نہیں کھلتی۔ اور نہ ہربات عوام ک ہو کتی ہم مور دودی اور منزل قرآن کی اس کے امتی کے ایک خص ہے؟ بہت دور کی بات ہے! نے جس کو اللہ تعالیٰ نے آپ میں کی توں میں جع کیا۔ م: اس سب کا جو بی میں کتو کی ہوں اور کی تھا۔ اور کیا نہ سب

پس اس جہت سے مناسب ہے کہ پہچانی جائے احکام شرعیہ میں ملحوظ مسلحتوں کے معاملہ کی جلالت ِشان ،اور یہ بات کہ ان مصالح کی کوئی حذمیں ،اور یہ بات کہ وہ تمام با تیں جو مصالح کے سلسلہ میں بیان کی جاتی ہیں :ان کے واجبی حق کو ادا کرنے والی نہیں \_اوران کی حقیقت حال کی وضاحت کے لئے کافی نہیں لیکن جو چیز پوری حاصل نہ کی جاسکتی ہو، اس کو بالکل چھوڑ بھی نہ دیا جائے \_اوراب ہم مشغول ہوتے ہیں کچھ سیرت ،فتن اور منا قب کے بیان میں ،آ سانی کے بقتر ، احاطہ کئے بغیر ،اور اللہ ہی تو فیق دینے والے ہیں ۔

لغات: شرط عليه أمرا: سی سے سی بات کی شرط لگانا يعنی دوسر كو پابند كرنا..... سَمَحَ به: دل كھول كردينا..... انفتح : كھلنا (بيلفظ مطبوعہ ميں ينفح تھا، تيجيم مخطوط كراچی ہے كی ہے) ..... نَشَى ال خبر أينشى نشيًا : خبر پھيلانا \_ كتاب ميں فعل مجہول ہے ..... المورِ د ( ظرف ) وار دہونے كى جگہ .... المنزِ ل ( ظرف ) اتر نے كى جگہ \_

(جمدالله ! ۲ ذی الحجه ۱۳۲۳ ، جری مطابق ۲۹ جنوری ۲۰۰۴ عیسوی کو محت معیشت کی شرح مکمل ہوئی۔

دوسرق تفصيل داراحاديث مرفوعه كاسرار وحكم كابيان سیرت،<sup>فِتَ</sup>ن ،منا

(۱) سیرت پاک باب (٢) فِتن: آزماتشين اور ہنگامے باب باب (۳) مناقب

نسب پاک اوراو نچ خاندان میں نبی بھیجنے کی وجہ

سیرت یاک

ہارے نبی حضرت محمد سلین توانیج کے والد کا نام عبداللہ، دادا کا نام عبدالمطلب (شیبہ) پر دادا کا نام ہاشم (عُمر و) بن عبد مُناف (مغیرة) بن قُصَّیّ ( زید ) تھا۔ نبی سَلینَّیَوَیَک کا خانوا دہ انہی ہاشم کی نسبت سے خانوا دہ ہاشمی کہلاتا ہے۔ آ گے نسب نامہ بیہ ہے قصی بن کلاب بن مُرّة بن کعب بن لوًی بن عالب بن فَبر ( ان کالقب قریش تھا، اور ان کی طرف قبیلہ قریش منسوب ہے ) آ گے نسب نامہ مَعَدّ بن عدنان تک پہنچتا ہے۔ اور اس پر ماہرین انساب کا اتفاق ہے۔ اور عن او پر



رجمة اللارالواسعة

جلديجم

بن قُصَيٍّ: نشأ من أفضلِ العرب نسبًا، وأقواهم شجاعة، وأوفرِهم سخاوةً، وأفصحِهم لسانا، وأذكاهم جنانا.

وكذلك الأنبياء عليهم السلام: لاتُبْعَتُ إلا في نسب قومها، فإن الناس معادنُ كمعادن الذهب والفضة؛ وجودةُ الأخلاقِ يَرِثُها الرجلُ من آبابُه، ولايستحق النبوة إلا الكاملون في الأخلاق؛ وقد أراد الله ببعثتهم أن يُظهر الحقَّ، ويُقيم بهم الأمةَ العوجاءَ، ويجعلَهم أئمة، والأقربُ لذلك أهل النسب الرفيع؛ واللطفُ مرعيٌّ في أمر الله، وهو قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

ترجمہ: بی سیلی تولید کے بیٹے، وہ قصی کے بیٹے ہیں۔ آپ پیدا ہوئے بہترین عرب نسب میں، بہادری میں قوی ترین، بیٹے، وہ عبد مناف کے بیٹے، وہ قصی کے بیٹے ہیں۔ آپ پیدا ہوئے بہترین عرب نسب میں، بہادری میں قوی ترین، سخاوت میں کامل ترین، فصاحت لسان میں بہترین، اور دل کے اعتبارے نہایت ذہین خاندان میں۔ اور اسی طرح انبیاء علیہم السلام نہیں بیضیح جاتے مگر اس کی قوم کے بہترین خاندان میں ۔ پس بیشک لوگ کھا نیں ہیں سونے چاند کی کی کھانوں کی طرح۔ اور اخلاق کی عمد گی: آ دمی ان کا وارث ہوتا ہے اپنے اسلاف سے۔ اور اللہ تعالی ان کے ذریعہ کی کھانوں الوگ۔ اور اللہ تعالی نے انبیاء کی بعثت سے ارادہ فر مایا ہے کہ دین حق ظاہر ہو، اور اللہ تعالی ان کے ذریعہ کے راحت کو سیدھا کریں، اور ان کو پیشوا بنا کمیں۔ اور اس مقصد کے لئے قریب ترین او نے خاندان کے لوگ کھا نیں ہیں ہونے کی کہ مانوں مہر پانی ملحوظ ہوتی ہے، اور وہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: '' اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں جہاں وہ اپنا پیا میں کی میں کا ل

كمال صورت وسيرت

آپ سَلْنَعْدَيْهُم صليد اوراخلاق مي معتدل ته:

(ان ) آپ میاند قد تھے: نہ طویل تھے نہ تھلنے۔ آپ کے بال نہ بالکل پیچد ارتھے، نہ بالکل سید ھے، بلکہ کچھ پیچیدگی لئے ہوئے تھے۔ آپ نہ موٹے بدن کے تھے، نہ گول چہرے والے۔ اور آپ کے چہرے میں تھوڑی تی گولائی تھی۔ سراور ڈاڑھی بڑی تھی۔ ہتھیلیاں اور پاؤں پُر گوشت تھے۔ آپ کارنگ سرخی مائل تھا، بدن کے جوڑوں کے ملنے کی ہڈیاں (جیسے گھٹے اور کہنیاں ) موٹی تھیں۔ آپ کی گرفت (طاقت ) اور قوت مردمی قوی تھی۔

 094

جُلدِ يُنْجَبُمُ

ہوئے تھے۔اورآپ اپنے گھر والوں اور خدام کے ساتھ سب سے زیادہ نرم تھے: حضرت انس رضی اللہ عنہ نے آپ کی دس سال خدمت کی ہے۔اس عرصہ میں آپ نے ان سے نہ افت کہا، نہ بیہ کہا کہ بیہ کام کیوں کیا؟اور بیکام کیوں نہیں کیا؟(مشکوۃ حدیث ۵۸۰۱)اور مدینہ والوں کی باندیوں میں سے ایک باند کی آپ کا ہاتھ پکڑتی، پس جہاں چاہتی آپ کو لے جاتی (مشکوۃ حدیث ۵۸۰۹)

(ڹ)اور آپ ای تھروالوں کے کام کان میں شریک ہوتے تھے۔ آپ فخش گونہیں تھے، اور نہ بہت لعن طعن کرنے والے، اور نہ گالی گلوچ کرنے والے تھے، آپ اپنی چپل ٹا نک لیتے، اپنا کپڑ ای لیتے اور بکری دوہ لیتے تھے، حالانکہ آپ ایک الوالعزم شخصیت کے مالک تھے۔ آپ کی بات ہی بات تھی، اور آپ پرکوئی امر غالب نہیں آتا تھا، اور نہ کوئی مصلحت آپ سے فوت ہوتی تھی۔

(,)اورآپ لوگوں میں سب سے زیادہ تخی، سب سے زیادہ ایذاد ہی پر صبر کرنے والے،اور سب سے زیادہ لوگوں پر مہر بان تصر آپ کی ذات سے کسی کو برائی نہیں پہنچی تھی: نہ آپ کے ہاتھ سے،اور نہ آپ کی زبان سے،مگر یہ کہ آپ اللہ کی راہ میں جہاد کریں۔

(ھ)اورآپ سب سے زیادہ چیکنے والے تھے نظام خانہ داری کی اصلاح، ساتھیوں کا خیال رکھنے، اور شہری مسلحت کے ساتھ، ہایں طور کہ اس سے زیادہ کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ آپ ہر چیز کا اندازہ پہچانتے تھے۔ نوٹ: بیسب ہاتیں مختلف روایات میں آئی ہیں۔

[٢] ونشأ معتدلاً في الخَلْقِ والخُلْقِ: [الف] كان رَبْعَةً: ليس بالطويل ولا بالقصير، ولا الجَعْدِ القَطَطِ ولا السَّبِطِ، كان جَعْدًا رَجِلاً، ولم يكن بالمطَهَم ولا بالمُكَلْثَم، وكان في وجهه تدوير، ضَخْمَ الرأس واللَّحية، شَنْنَ الكفين والقدمين، مُشْرَبًا حمرةً، ضَخْمَ الكراديس، قوىً البطش والباءة. [ب] أصدق الناس لهجة، وألينَهم عريكةً، من رآه بديهةُ هَابَه، ومن خالَطَه معرفة أحبه، أشدً

الناس تواضعًا مع كبر النفس، وأرفَقَهم بأهل بيته وخَدَمِه:

خَدَمَه أنس رضى الله عنه عشر سنين، فما قال له: أفّ، ولالم صنعت؟ ولا ألًّا صنعت؟ وإن كانت الأمةُ من إماء أهل المدينة لتأخذ بيده، فتنطلق به حيث شاء ت.

[ج] وكان يكون في مَهَنَةِ أهله، ولم يكن فاحشا، ولا لعَّانا ولاسبَّابا، وكان يخصِفُ نعلَه، ويخيط ثوبه، ويحلب شاته، مع كونه ذا عزيمة نافذة، قيلُه القيلُ، لايغلبه أمرٌ، ولا تفوتُه مصلحةٌ. [د] وكان أجودَ الناس، وأصبرَهم على الأذي، وأكثَرَهم رحمةً بالناس، لايصل إلى أحدَ منه

٥ المتور بيبايترار ٥

رحمت الثار الواسعت

#### 291

شَرٌّ، لامن يده ولا من لسانه، إلا أن يجاهد في سبيل الله. [هـ] وكان ألزمَهم بإصنلاح تدبير المنزل ورعايةِ الأصحاب وسياسةِ المدنية، بحيث لايُتَصَوَّرُ فوقَه، يَعْرِفُ لكل شيئ قدرَه.

لغات: الحَلْق: پيداكرنا- يهان مراد حليداور ظاہرى صورت ب ..... الحُلُق: باطنى صورت يعنى سيرت واخلاق حند ...... د بعة (بسكون الباء فتجها) مياند قد ..... الجعند: (صيند صفت ) بالوں كا تصنّص يالا ہونا ..... الفَطَط: بالوں كا بهت زياده تحفظهم يالد ہونا ..... السبِ ط: سير صے (غير تحوظهم يالے) بال ..... السو جسل: بالوں كا قدر رحظتهم يالد ہونا المُطَهَم (الم مفعول) بھارى ، موٹا ..... المكلئم : (الم مفعول) كلئم و جهه : چر كا كوشت بغير تيور چر صمت جانا۔ بحس سے چہره كول ہوجا تا ب ..... شَفْن: بخت اور پُر كوشت ..... مُشْرَب (الم مفعول) ملايا ہوا يعنى آب كارنگ سفيد سرخى ماكل تحاسب المركو الذي موجا تا ب ..... شَفْن: بخت اور پُر كوشت ..... مُشْرَب (الم مفعول) ملايا ہوا يعنى آب كارنگ مند رائے موند صح، المكر دوس : ہر دو ہم ياں جوا يک جوڑ پر اللم مى ہوں ، جيے موند صے، كھنے اور كول ہى كى ہم يا يا۔ ماكل تحاسب المركو الذي موجا تا ب ...... شَفْن: بخت اور پُر كوشت ..... مُشْرَب (الم مفعول) ملايا ہوا يعنى آب كارنگ سفيد سرخى ماكل تحاسب المرح الم الم حليك موجا تا ب ..... مُشْن : حق اور پُر كوشت ...... مُشْرَب (الم مفعول) ملايا ہوا يعن آب كارنگ سفيد سرخى ماكل تحاسب الم كول ہوجا تا ب ...... شَفْن : حق اور پُر كوشت ..... مُشْرَب (الم مفعول) ملايا ہوا يعنى آب كارنگ سفيد سرخى

صفات نبوت

نبی سِلَاللَّهُ اللَّاسِيَةُ عالم ملکوت کی طرف متوجد رہتے تھے۔ اللّٰہ کے ذکر پر فرایفتہ تھے۔ یہ بات آپ کی لے ساختہ باتوں سے ادر آپ کے تمام احوال سے محسوس کی جاتی تھی۔ آپ تخیب (اللّٰہ تعالیٰ کی طرف) سے تقویت پہنچائے ہوئے تھے۔ آپ بابر کت تھے۔ آپ کی دعا نمیں قبول کی جاتی تھیں۔ اور آپ پر حظیرۃ القدس سے علوم وَ اکتے جاتے تھے۔ اور آپ سے مختلف طرح سے معجز ات ظاہر ہوئے ہیں مشلاً: دعا وُن کا قبول کیا جانا، آئندہ کے واقعات کا منگشف ہونا، اور ان چزوں میں بر کت ہونا جن میں آپ رکت کی دعا نمیں میں اور آپ پر حظیرۃ القدس سے علوم وَ اکتے جاتے تھے۔ اور آپ سے مختلف مرح سے معجز ات ظاہر ہوئے ہیں مشلاً: دعا وُن کا قبول کیا جانا، آئندہ کے واقعات کا منگشف ہونا، اور ان چیز وں میں اللہ تعالیٰ نے ان کوان صفات پر پیدا کیا ہے، اس لئے وہ امور فطرت کی طرح ان باتوں کو انجام دیتے ہیں۔

[٣] وكان دائم النظر إلى الملكوت، مُسْتَهْتِرًا بذكر الله، يُحَسُّ ذلك من فَلَتَاتِ لسانه وجميع حالاته، مؤيَّدا من الغيب، مباركًا، يُستجاب دعاؤُه، وتُفتح عليه العلومُ من حظيرة القدس، ويَظهر منه المعجزِاتُ من وجوهِ استجابةِ الدعواتِ، وانكشافِ خبرِ المستقبَلِ، وظهورِ البركة فيما يُبَرِّكُ عليه، وكذلك الأنبياء - صلوات الله عليهم - يُجْبَلون على هذه الصفات، ويُنْدَفعون إليها فطرةً، فَطَرَهم الله عليها.

الصور بتباليترل

رحمته الله الواسعة 099 لغات: المُسْتَهْتِر: عاشق فريفت ..... الفَلْتَة: بسوح عجلت مي كوى موتى بات مدا من فَلَتَاتِ اللسان : بدسبقت اسانی ہے ہوا، یہاں مرادب ساختہ منہ سے نکلی ہوئی باتیں ہیں، جیسے تک پکام .....وجو دکی مابعد کی طرف اضافت ہے۔

بشارات وعلامات

وضاحت اورحوالے: (١) حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعاسورۃ البقرۃ آیت ١٢٩ میں مذکور ہے۔

(۲) حضرت موی علیہ السلام کی بشارتیں احادیث میں وارد ہوئی ہیں۔ جیسے حضرت عبد اللہ بن عُمر و کی روایت مشکلوۃ (حدیث ۵۷۵۵) میں ہے۔اور کعب احبار نے تو رات ہے جو بشارتیں نقل کی ہیں، وہ مشکلوۃ (حدیث ۵۷۷۵) میں ہیں۔اور حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے تو رات ہے جو علامات نقل کی ہیں وہ مختصر امشکلوۃ (حدیث ۵۷۷۵) میں، اور تفصیل سے بیہ چتی کی دلائل النہو ہ (۱:۲۷۶) میں ہیں۔

(۳) حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بشارت سورۃ الصَّف آیت ۲ میں مٰدکور ہے۔ یہی بشارت انجیل میں فارقلیط کے لفظ سے ہے(دیکھیں انجیل یوحناباب ۱۳ آیت ۱۶ او ۲۶ باب ۱۵ آیت ۲۶ باب ۱۶ آیت ۷)

(۳) دیگرانبیا علیہم السلام کی بشارتیں ان کی کتابوں میں ہیں۔ جیسے داؤدعلیہ السلام کی بشارتیں زبور میں ہیں۔ اور دہ وہب بن منبہ کی روایت سے دلائل النبو ۃ (۱: ۳۸۰) میں منقول ہیں۔ اور ہندؤں کی کتابوں میں نراشش (محمد ) اورکلکی ادتار (خاتم النبیین ) کے الفاظ ہے آج بھی موجود ہیں۔

(۵)اورآپ کی والدہ ماجدہ کے خواب کا تذکرہ آپ نے خود فرمایا ہے۔اور یہ بھی فرمایا ہے:و کے ذلك أمھات النبيين تَرَين: انبياء کی ما ئيں اسی طرح خواب ديکھتی ہيں (منداحد ۲۰: ۲۰۱۰ و ۱۸۸ متدرک حاکم ۲۰۰۰ مجمع الزوائد ۲۰۳۰ ولاکل النو ة ۲۰۰۱) (۲)سواد بن قارب از دی کواس کے جن نے خبر دی تھی ،اور حضرت عمر رضی اللہ عند نے جومذ بوحہ گائے کے پیٹ سے

رجمة اللارالواسعة غیبی آ دار بی تھی اس کا تذکرہ بخاری( حدیث ۳۸۶۶) اور البدائیہ والنہایۃ (۳۳۲:۲) میں ہے۔ نیز جتّات کی غیبی آ دازوں ے سلسلہ میں البدائد والنہاید (۳۵۶-۳۵۶) میں ایک پوری فصل ہے: جس میں بہت سے داقعات مذکور ہیں۔ (2) کسری کے لکی چودہ برجیوں کا گرنا: کسری کا ایک خواب تھا۔خارجی واقعہ نہیں تھا، جیسا کہ مشہور ہے۔ البتہ آتشکد ہ کا بجھنا خارجی داقعہ تھا۔ اسی طرح موبذان نے بھی اسی رات ایک خواب دیکھا تھا کہ بخت اونٹ آگے اور عربی کھوڑے پیچھے ہیں۔انھوں نے دریائے دجلہ عبور کیا،اور ملک میں پھیل گئے۔واقعہ کی تفصیل درج ذیل ہے: جس رات نبی سلان الم کی ولادت ہوئی: اُسی رات سری نے خواب میں دیکھا کہ اس کے حک کے چودہ کنگورے گر گئے ہیں۔ سری صبح گھبرایا ہوا اٹھا، مگر وہ جنگلف بہادر بنا، اور کسی ہے خواب ظاہر نہیں کیا۔ پھر اس کی رائے ہوئی کہ مرز بانوں سے بیخواب تحفی ہیں رکھنا جائے۔ چنانچہ اس نے پوری تیاری کر کے دربار کیا، اور مرز بانوں کوبھی بلایا۔ جب وہ آئے تو سری نے ان سے پوچھا: میں نے آپ لوگوں کو کیوں بلایا ہے؟ انھوں نے کہا: ہم نہیں جانتے، آپ بتلا کیں۔ ابھی یہ باتیں ہوہی رہی تھیں کہ آتشکد ہ کے بچھنے کے سلسلہ میں خط آیا، جس سے سری کاعم بالائے عم ہو گیا۔ شہ اخب رہم ب ما رأى، و ماهاله : پر كسرى في مرزبانوں كواپناخواب بتلايا، اوراس في يريشاني كابھى اظہار كيا (البدايه دالنها يه ٢٦٨:٢) اورموبذان في بحى الإاخواب بيان كيا-كسرى في كها: موبذان ! كيا موناب؟ اس في كها: عرب ك علاقه ميس کوئی نیادا قعہ پیش آیا ہے۔ چنانچہ کسری نے نعمان بن منذر کو خطاکھا کہ میرے یاس کوئی عالم بھیجو، جومیرے سوال کا جواب دے۔نعمان نے عبدامی کا جن کو بھیجا۔ سری نے اس سے اپنااور موبذان کا خواب بیان کیا۔اس نے کہا:ان کا مطلب میرا ماموں سطیح کا ہن بتا سکتا ہے۔ چنانچہ عبد اکسیح کو اس کے پاس بھیجا گیا۔ اس نے بتلایا: کسری کی حکومت چودہ بادشاہوں تک رہے گی۔عبدائی نے داپس آ کر جب سری کو بی تعبیر بتائی تو اس نے کہا: چودہ بادشاہوں تک تو بہت لمبا زمانہ ہے! مگر چارہی سال میں دس بادشاہ بدل گئے،اور باقی چار حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانہ تک نمٹ گئے،اور اس کے بعداران کا خاتمہ ہوگیا۔ بیساری تفصیل البدایہ دالنہایہ (حوالہ بالا) سے ماخوذ ہے۔ (٨) ہرقل شاہ روم نے نبی سلی تیکی بارے میں ابوسفیان سے چند سوالات کئے تھے۔ ابوسفیان نے ان کے جو

جوابات دیئے تھان کو ہرقل نے آپ کے سچانبی ہونے کی علامات قرار دیا ہے (بخاری حدیث ۷)

[1] ذَكَرَه إبراهيمُ - عليه السلام - في دعائه، وبَشَّرَ بفخامة أمره، وبشربه موسى وعيسى - عليهما السلام - وسائرُ الأنبياء، صلواتُ الله عليهم، ورأتُ أمُّه كأن نورًا خرج منها، فأضاء الأرض، فعُبِّرَتْ بوجودٍ ولدٍ مبارك، يظهر دينُه شرقا وغربا، وهَتَفَتِ الجنُّ، وأخبرتِ الحُهَّانُ والمنجِّمون بوجوده وعلوٍّ أمره، ودلَّتِ الواقعات الجوَّية - كانكسار شُرُفاتِ كسرى - على شَرَفِه، وأحاطت به دلائلُ النبوة، كما أخبر هر قلُ قيصرُ الروم.

| جُلدِ پَنْجَبَمْ |                             | 9.1                                 |                  | رَجْمَةُ اللَّهُ الْوَاسْعَةُ |                   |  |  |
|------------------|-----------------------------|-------------------------------------|------------------|-------------------------------|-------------------|--|--|
| رندآ نے          | ذوالاليعنى آوازدينے والانظر | ) آوازے بلانا الھاتف: غیبی آواز دیے | ى كوپكارنا، كمبى | ا:هَتَفَ هَتْفًا :            | لغات              |  |  |
|                  |                             | لتح بناياجا تاب-                    | بصورتی کے ل      | ره جود يوار پرخوا             | الشُرْفة: كُنْكُو |  |  |
| ×                | $\Delta$                    | $\Delta$                            | *                | $\Delta$                      | *                 |  |  |
|                  |                             |                                     |                  |                               |                   |  |  |

داقعه شقق صدر

آپ سَلَلْنَائَيَائِيَا کَمَ وَلادت باسعادت کے دقت، اور مدت رَضاعت ( دودھ پینے کے زمانہ ) میں لوگوں نے بہت سے برکت کے آثار دیکھے، جوحدیث وسیرت کی کتابوں میں مذکور ہیں۔ ان میں سے ایک دافتد خَقَق صدر کا ہے۔ اس کی تفصیل حضرت انس رضی اللہ عند سے صحیح مسلم میں مردی ہے کہ رسول اللہ سَلَّنَائَیَکیا کے پاس حضرت جبر سیک علیہ السلام تشریف لائے۔ آپ بچوں کے ساتھ تھیل رہے تھے۔ حضرت جبریل نے آپ کو پکڑا اور پنا، اور سینہ چاک کر کے دل نگالا، پھر دل سے ایک لوتھڑا نگالا، اور فرمایا: '' بیتمہارے اندر شیطان کا حصہ ہے!'' ( اور اس کو پھینک دیا ) پھر دل کو ایک طشت میں آب زمزم سے دھویا، پھرا سے جو ٹرکر اس کی جگہ لوٹا دیا۔ اُدھر بنچ دور ٹر آپ کی ماں یعنی دا یہ پھر دل کو ایک اطلاع دی کہ محفر ٹی کرد ہے گئے۔ وہ لوگ دوڑ ہے آئے ، دیکھا کہ آر چکار تک اور اس کو پھینک دیا ) پھر دل کو ایک اطلاع دی کہ محفر ٹی کرم سے دھویا، پھرا ہے جو ٹر کر اس کی جگہ لوٹا دیا۔ اُدھر بنچ دور ٹر آپ کی ماں یعنی دا یہ کے پاس پنچ، اور ہوں: میں آب زمزم سے دھویا، پھرا ہے جو ٹر کر اس کی جگہ لوٹا دیا۔ اُدھر بنچ دور ٹر آپ کی ماں یعنی دا ہے کہاں پنچ، اور اطلاع دی کہ محفر ٹی کرد ہے گئے۔ وہ لوگ دوڑ ہے آئے ، دیکھا کہ آپ کار نگ اتر اہوا ہے۔ دھرت انس رضی اللہ عنہ کہتے میں: میں آپ کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کر تا تھا (مشکو ۃ حدینہ ۲۵۸۵ باب علامات النہو ۃ) میں: میں آپ کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کر تا تھا (مشکو ۃ حدینہ ۲۵۸۵ باب علامات النہو ۃ) دور واقعہ جس میں عالم مثال ( روحانی عالم ) اور عالم شہاد ۃ ( عالم اجہاد ) کے درمیان پیش آیا تھا، اس لئے دل دور واقعہ جس میں عالم مثال اور عالم مثال کا اثر تھا ) اور سینے کا اثر باقی رہا ( یہ عالم شہادت کا اثر تھا ) اور ای طر ج

قبل بعثت کے چندواقعات

پہلا واقعہ: جب آپ سَلَّى عَلَى عَمر بارہ برس كى مونى: ابوطالب آپ كوساتھ لے كرتجارت كے لئے ملك شام كے سفر پر فكلے جب بُصرى مقام پر قافلہ پہنچا تو جرجيس نامى را مہب نے آپ كود يكھا، اس كالقب بحيراء تھا۔ اس نے رسول اللہ سَلَانَ يَسَلَّى كوآپ كے اوصاف سے پيچان ليا۔ اور ابوطالب سے كہا: انہيں واپس كردو، يہود سے خطرہ ہے۔ چنانچه بو طالب نے آپ كومكہ واپس بھيج ديا (ترندى حديث ٣٦٢٣ منا قب، باب ماجاء فى بدء نبوة النبى صلى اللہ عليه وسلم البداية والنهاية ٢٨٦ - ٢٨٦ زاد المعاد ٢٢ مشكلوة حديث ٥٩٩

دوسرا دافعہ: جب آپ مَظلنَّقَالَيَظ جوان ہوئے توغيبی آوازي سننے کی اور فرشتوں تے تمثل کی آپ میں صلاحیت پيدا ہو کی۔ چنانچ بعض روایات میں۔ جن کی استنادی حیثیت مشکوک ہے ۔ آیا ہے کدایک مرتبہ بچ کھیلنے کے لئے پھر جمع رجمة اللارالواسعة

کرد ہے تھے،اورسب برہنہ ہوکر، تہبند کند سے پر دکھ کر پھراٹھا کرلار ہے تھے۔ آپ نے بھی ایسا کرنے کاارادہ کیا تو کی نے ہلکا چپت مارا، اور کہا: اپنا تہبند باند سے رہو( البدایہ: ۲۸۷ میدواقعہ اس داقعہ جیسا ہے جو بناء کعبہ کے دقت پش آیا تھا) اور حضرت جابر بن عبداللدرضی اللہ عنہما ہے مردی ہے کہ آپ سیلانیا یکی مشرکین کے ساتھ کسی نہ جی تقریب میں شرکت کے لئے جار ہے تھے کہ آپ نے اپنے بیچھے دوفر شتوں کو سنا، ایک دوسرے سے کہ در ہاتھا: آ وَ چلیں رسول اللہ سیلانیا یکی کھڑے ہوجا کمیں ۔ دوسرے نے جواب دیا: ہم آپ کے بیچھے کیسے کھڑیں ہو نظی، آ تو کھیں رسول اللہ سیلانیا یکی کے بیچھے ای نے بیو بات میں کی، اور اس کے بعد مشرکین کی کسی نہ ہی تقریب میں شرکت نہ کی تو مور تیوں کو ہاتھ دلگا میں گے؟! روایت میں حضرت ابن عباس سے مردی ہے کہ آپ کہ میں پندرہ سال تک آواز سنتے تھے۔ روشن دیکھتے تھے۔ اور کوئی چیز نظر نہیں آتی تھی ( مقلوۃ حدیث ۵۸۳ )

تیسراواقعہ: سورۃ کضحیٰ میں ارشاد پاک ہے: ﴿وَوَ جَدَلَا عَمَائِلاً فَمَاغَنیٰ ﴾ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے آپ گونا دار پایا، پس مالدار بنایا۔اور وہ اس طرح کہ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کے مال میں آپ نے پہلے مضاربت کی، اور اس میں نفع ملا۔ پھر حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نے آپ سے نکاح کرلیا،اور اپنا تمام مال حاضر کر دیا۔ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نب ودولت میں اپنی قوم کی سب سے معزز اور افضل خاتون تھیں۔اور اللہ تعالیٰ کی سنت بھی یہی ہے۔ وہ جس بندے سے معادی بی ک فی ایہ بعد باہ کہ میں اس بی معزز اور افضل خاتون تھیں۔اور اللہ تعالیٰ کی سنت بھی بہی ہے۔ وہ جس بندے سے میں

فرماتے بین اس کی ای طرح چارہ سازی کرتے ہیں۔اورالی جگہ سے رزق عطافر ماتے ہیں جس کا گمان بھی نہ ہو۔ چوتھا واقعہ: جب آپ سِلَاتی کی عمر مبارک کا ہ ۳ واں سال تھا: قر ایش نے خانہ کعبہ کی تغییر از سرنو شروع کی اقتیر ک لیے لوگ پھر جع کرنے لگے۔ آپ بھی اپنی چپا عباس رضی اللہ عنہ کے ساتھ بی تقرلا رہے تھے۔ آپ نے عربوں کی عادت کے مطابق اپنا تہب کھول کر اپنے کند ھے پر رکھالیا، اور آپ کا سرّ کھل گیا۔ آپ فور آب ہوش ہوکر گر پڑے (بخاری حدیث سر ۳ اور بیع تی کی دوایت میں ہے کہ بے ہو شی کی حالت میں کسی نے آپ کو سرتھو لیے من تع کیا (البداید النہایہ: ۲۰۷ اور سرتی بی دوافعہ نبوت کی ایک شاخ ہے۔ اس کی تفصیل میہ ہے کہ اللہ تعالی اندیا جمیع کی (البداید النہایہ: ۲۰۷) فرمایا ہے: اور اعد نبوت کی ایک شاخ ہے۔ اس کی تفصیل میہ ہے کہ اللہ تعالی اندیا بھی ہم السلام کو کار نبوت کے لئے تیار مرایا ہے: اور اس طن غیر کی کہ میں ہے کہ جارت کی کی خاص این میں میں میں اور البدایوں کے لئے تیار مرایا ہے: اور اس طن غیر کہ کہ دور ہی ہو تو اللہ تعالی اندیا ہیں ہیں اللہ تعالی البدا ہوں کہ اللہ الم کو کار نبوت کے لئے تیار مرایا ہے: اور اس طن غیر کی کہ میں ہو اور ہیں نے تم کو خاص اپن واسط ہتایا ہے ہیں السلام کو کار نبوت کے لئے تیار مرایا ہے: اور میں ای کہ میں ہوت کی ایک شاخ ہے۔ اس کی تفصیل میں ہو تو اللہ تعالی اندیا ہو ہو ہو کی کہ تی ہو کی تارک ہو ہو تے کہ تی تیار ہو ہو تی کہ ہو تی کی ہو تی کہ ہو ہو تا کہ ہو تی کہ ہو تھی ہو ہو تا کہ ہو تی کہ ہو تو کا لی تو ہو تی کہ ہو ہو تا کہ ہو تو کا ہو ہو تی کہ ہو تو کا ہو ہو تی کہ ہو تو کہ ہو ہو تی کہ ہو ہو تی کہ ہو تو تا ہو ہو تی کہ ہو تو تا کہ ہو تو تا ہو ہو تا کہ ہو ہو تا کہ ہو تی کہ ہو تا ہو تو کہ ہو ہو تا کہ ہو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تو تو تا ہو ہو تا ہو تو تا ہو تو تا ہو تو تا کہ ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تو تا ہو تو تا ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ت

پانچواں واقعہ: جب نبوت ملنے کا زمانہ قریب آیا تو آپ سَللَیٰ یَکینی کو تنہائی محبوب ہوگئی۔ چنانچہ آپ یا نی اور سقولے کر کئی دنوں کے لئے غار حراء میں چلے جاتے تھے۔ ( وہاں سے کعبہ شریف صاف نظر آتا ہے، وہاں سے ہر وقت جلوۂ سے است استریز بیکالیئر کی ج خدادندی کا نظارہ کرتے اور ذکر وفکر میں مشغول رہتے )اور جب تو شختم ہوجا تا تو گھرلوٹ آتے (اور چنددن گھررہ کر) دوبارہ کئی دنوں کا تو شہ لے کراسی غار میں جا بیٹھتے۔اس طرح شب وروز گزرتے رہے (بخاری حدیث<sup>۳</sup>) تشرق : بی سَلِّنْ تَقَدِیمَم کی بیتنہائی پسندی اللہ کی تد بیر کا ایک حصہ تھی۔اللہ تعالیٰ جس ہتی ہے کوئی کام لینا چاہتے ہیں اس کا دل دنیا ہے ہٹ جا تا ہے،اور دہ خودکور وجانیت کے لئے آمادہ کر لیتا ہے۔

[٥] ورَأُوا آثارَ البركة عند مولده وإرضاعه، وظهرت الملائكة فشقَّت عن قلبه، فملاً ته إيمانا وحكمة: وذلك: بين عالَم المثال والشهادة، فلذلك لم يكن الشَّقُّ عن القلب إهلاكًا، وقد بقى منه أثر المخيط، وكذلك كل ما اختلط فيه عالَم المثال والشهادة.

[7] ولما خرج به أبو طالب إلى الشام، فرآه الراهب، شهد بنبوته، لآياتٍ رآها فيه؛ ولما شَبَّ ظهرت مناسبة الملائكة بالهتف به، والتمثل له؛ وسَدَّ الله خَلَّتَه برغبة خديجة — رضى الله عنها - فيه، ومواساتِها به، وكانت من مياسير نساء قريش، وكذلك من أحبه الله، يُدَبِّرُ له في عباده. [٧] ولما بني الكعبة فيمن بني، ألقي إزاره على عاتقه كعادة العرب، فانكشفت عورتُه،

فأُسْقِطَ مغشيًّا عليه، ونُهى عن كشف عورته في غشيته؛ و ذلك: شعبةٌ من النبوة، ونوعٌ من المؤاخذة في النفس.

[٨] ثم حُبِّبَ إليه الخلاءً، فكان يخلو بحراءَ الليالي ذواتِ العدد، ثم يأتي أهلَه، ويتزوَّد لمثلها: لِعُزُوفِه عن الدنيا، وتجرُّدِه إلى الفطرة التي فطره الله عليها.

ترجمہ: (۵) اورلوگوں نے آپ کی رضاعت کے وقت برکت کے اثار دیکھے۔ اور فر شتے ظاہر ہوئے ، اورانھوں نے آپ کے دل کو چرا، پس اس کو ایمان و حکمت سے تھردیا ( ایمان و حکمت سے قلب مبارک کو تھر نے کا تذکرہ معران کی روایت میں ہے (مصلوق ہ حدیث ۲۹ معد نکال تھینکنے روایت میں ہے ( مصلوق حدیث ۲۹ معد نکال تھینکنے روایت میں ہے ( مصلوق حدیث ۲۹ معد نکال تھینکنے روایت میں ہے ( مصلوق حدیث ۲۹ مران کا حصد نکال تھینکنے روایت میں ہے ( مصلوق حدیث ۲۹ مران کا حصد نکال تھینکنے روایت میں ہے ( مصلوق میں اس کا تذکرہ معران کی کہ دوایت میں ہے ( مصلوق حدیث ۲۹ مرد) کو تعریف کی مرتبہ شق صدر کی روایت میں اس کا تذکرہ نہیں بلکہ شیطان کا حصد نکال تھینکنے روایت میں اس کا تذکرہ نہیں بلکہ شیطان کا حصد نکال تھینکنے کا ذکر ہے ) اور بیدواقعہ عالم مثال اور عالم شہادت کے درمیان پیش آ یا تھا۔ پس اس وجہ سے دل کا چر نا بلاک کرنا نہیں ہوا، اور باقی رہا تک اور اعلم شہادت کے درمیان پیش آ یا تھا۔ پس اس وجہ سے دل کا چر نا بلاک کرنا نہیں ہوا، اور باقی رہا تک اور اور ای کر نا نہیں ہوا، اور باقی رہا اور ای کر تر کی محمد ہے جس میں عالم مثال اور عالم شہاد تا ہو کے لی کرنا نہیں ہوا، اور باقی رہا ہے کہ میں مالم مثال اور عالم شہادة میں اختلاط ہوتا ہے ۔ ( ۱) اور جب ابوطالب نے آپ کو کیکر شام کا سفر کیا، اور را جب بن آپ کو دیکھا، تو اس نے آپ کے نی ہونے کی گوا، ی ۔ زم ہوں نے کی چا ہوں ہو کی تو من کی تا ہو کی تو مناسبت ظاہر ہوئی غیب ۔ دی، چندالی نشانیوں کی وجہ ہے جو اس نے آپ کے اندر دیکھیں۔ اور جب آپ جو ان ہو کو تو مناسبت ظاہر ہوئی غیب ۔ فرشتوں کے اور دی تا در آپ کے مما منے نہ مودار ہو نے کی ۔ اور اللہ تعالی نے آپ کی عاجت روائی کی خد یج رضی اللہ میں ہو ہو گی کی مار ہو نے کی ۔ ور اللہ تعالی نے آپ کی عاجت روائی کی خد یج رضی اللہ میں ہو ہوں تو کی ۔ اور ان کے آپ کی مند ہو جن کی میں ہو کی مارک کی خد یہ دول کی میں ہو تی کی مالدار عورتوں ۔ خد معلم ای کی نو یہ دول کی ہو کی کی میں ہو کی کی مار میں کی ہو ہو ہو ہو کی کی مالدار عورتوں ہو ہوں ہو ہوں ہوں کی ہو ہو ہو کی کی میں ہو ہو ہوں کی کی میں ہو ہو ہو ہوں کی ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو ہوں کی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو کی کی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو کی کی ہو ہو ہو ہو ہو کی کی ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو کی کی ہو ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو ہو کی کی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ک

رحمة اللارالواسعة

جلديجم

لغات: المَحِيْط: سلا ہوا، پیٹ کی اندرونی جِلد کے سمٹنے کی جگہ، آنتوں کے قریب الجرا ہوا حصہ المِحْيَط: سلائی کا آلہ یعنی سوئی وغیرہ ۔حدیث میں پہلالفظ ہے ۔۔۔۔۔ عَزَفَتْ نفسُه عن الشیہی: دل پھرنا، بے رغبت ہونا، کنارہ کش ہونا۔ کہ

### اچھےخوابوں سے دحی کی ابتدا

حضرت عائشة رضى الله عنها بيان كرتى بين كه رسول الله سَلالنَّةَ عَلَيْهُمْ يروى كى ابتداا يحصح فوابوں سے مولى \_ آب جوبھى خواب ديکھتے وہ سپيدہ صبح كى طرح نمودار موتا تھا (بخارى حديث ٣) بيخواب نبوت كى ايك شاخ بيں \_ حديث ميں ب ''ابتھے خواب نبوت كاچھيا ليسواں حصہ بين '(متفق عليہ مشکلوۃ حديث ٣ كتاب الرؤيا)

فائدہ: خواب چونکہ عالم مثال اور عالم شہادت کے درمیان کا معاملہ ہے۔ اس لئے عالم شہادۃ میں نزولِ دحی سے پہلے انبیاءکوا چھے خواب نظر آتے ہیں۔اوروہ نزولِ دحی کا پیش خیمہ بنتے ہیں۔

خوابوں کاسلسلہ چلتار ہا، یہاں تک کہ آپ کے پاس حق آیا، یعنی پہلی وحی نازل ہوئی جبکہ آپ عار حراء میں تھے۔اس موقع پر سورۃ العلق کی ابتدائی پانچ آیتیں نازل ہوئیں۔ آپ اُن آیات کے ساتھ گھر لوٹے۔ آپ کا دل دَھک دَھک کرر ہاتھا۔ اور یہ فطری گھبرا ہٹ تھی یعنی جب ایسا کوئی واقعہ اچا نک پیش آتا ہے تو دل گھبرا تا ہے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ جب ملکیت کا غلبہ ہوتا ہے تو ہیمیت مبہوت ہو جاتی ہے۔ اور اس کی حیرانی گھبراہٹ کی صورت میں نمودار ہوتی ہے۔ مشہور واقعہ ہے کہ ایک نانبائی کوایک بزرگ نے توجہ دی تھی، جس سے وہ اس بزرگ جیسا ہو گیا۔ گھر ہو ہے۔ آپ کا دل دَھک دَھک اس کی وفات ہوگئی۔

۵ اوکنوکر

## وَرَقَه كَي تَصْدِيقَ شَيْطِين

## چھر صدوتی بندہونے کی وجہ

پھر پچھرصہ دحی کی آمد بند ہوگئی۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ انسان میں دوجہتیں ہیں:ایک:بشریت کی جہت، دوسری: ملکیت کی جہت۔اورتاریکیوں سے نور کی طرف نطلتے وقت مزاحمتیں اور طراؤ پیش آتے ہیں، یہاں تک کہ اللہ کا معاملہ کمل ہوجا تا ہے یعنی ہیدوقفہ تیاری کے لئے تھا۔اس درمیان میں ملکیت کوغلبہ حاصل ہو گیا،خوف دور ہو گیا،اور وحی کا اشتیاق پیدا ہو گیا تو موسلاد دھار دحی کا نزول شروع ہو گیا۔

# فرشته اصلی شکل میں نظرآنے کی وجہ

اور آپ میلانی کی کم رکھی فرشتہ کو آسمان وزمین کے درمیان میں بیٹھا ہوا دیکھتے تھے۔اور بھی حرم میں کھڑا ہوا دیکھتے تھے۔ اس کی کمر کھی کی بلندی تک پنچی ہوئی ہوتی تھی۔اور اسی طرح اور صورتوں میں فرشتہ نظر آتا تھا۔اور اس کی وجہ سے کہ ملائکہ ان نفوس سے قریب ہوتے ہیں جن میں نبوت کی استعداد پیدا ہو چکی ہوتی ہے۔ مگر ہر وقت ان کو ملائکہ نظر نہیں آتے۔ بلکہ جب وہ نفوس بشریت کے چنگل سے چھوٹ جاتے ہیں اور ملکیت عالب آتی ہو قوقت کے نقاضے کے موافق ان پر ایک ملکی بچلی چیکتی ہے، اور ان کو ملائکہ نظر آتے ہیں۔ چیسے عام لوگوں کے نفوس جب ہوت کے نقاضے ک چھوٹ جاتے ہیں، اور ملکیت کا ان پر غلبہ ہوتا ہوتا جاتے ہیں ان کو بھی اس طرح کے پڑھی سے تقریب ہوتی ہے۔ چھوٹ جاتے ہیں، اور ملکیت کا ان پر غلبہ ہوتا ہوتا خواب میں ان کو بھی اس طرح کے پچھا حوال پیش آتے ہیں، اور فرشتوں کی زیارت ہوتی ہے۔ بلکہ بعض اللہ کے بندوں کو تو بیداری میں بھی فرشتہ نظر آتے ہیں، جیسے حضرت ابو سعید



خلدينجم

وحى كى دوصورتين اوران كى حقيقت

حضرت حارث بن ہشام رضی اللّٰدعنہ نے سوال کیا: یارسول اللّٰد! آپؓ پردحی کیسے نازل ہوتی ہے؟ آپؓ نے فرمایا:'' بھی دحی میرے پاس کھنٹی کی آداز کی طرح آتی ہے،اور وہ مجھ پر بہت بھاری ہوتی ہے، پس جب وہ آداز بند ہوتی ہے تو میں دحی ک محفوظ کر چکا ہوتا ہوں۔اور بھی فرشتہ میرے پاس انسانی شکل میں آتا ہے۔ پس وہ جو کچھ کہتا ہے: میں محفوظ کر لیتا ہوں' حضرت عائشہ رضی اللّٰہ عنہا فرماتی ہیں: سخت جاڑے کے زمانہ میں آپ کی پیشانی سے پسینہ پھوٹ پڑ تاتھا (بخاری حد ریٹ

تشریح: وحی کی پہلی صورت میں جو گھنٹی کی آداز سنائی دیتی تھی: اس کی حقیقت یہ ہے کہ جب حواس سے قومی تا ثیر عمراتی ہے تو دہ پراگندہ ہوجاتے ہیں۔ پس جب قوت ِ بصارت پراگندہ ہوتی ہے تو اس کو مختلف رنگ: سرخ ، زرد، سبز اور اس کے مانند نظر آتے ہیں۔اور جب قوت ِ سماعت پراگندہ ہوتی ہے تو اس کو مبہم آدازیں: بھن جھن ، ٹن ٹن اور برڈ برڈ اہٹ سنائی دیتی ہے۔ پھر جب وہ انرختم ہوجا تا تھا تو نبی کو علم حاصل ہوجا تا تھا۔

اوروحی کی دوسری صورت : جس میں فرشته متمثل ہوتاہے : وہ ایک ایسے مقام میں متمثل ہوتاہے جو عالم مثال اور عالم شہادت کے احکام کا سنگم ہوتاہے ، چنانچہ فرشتہ نبی کونظر آتاہے ، دوسروں کونظر نہیں آتا۔

وضاحت: اس مضمون كواس طرح بھی مجھا جاسكتا ہے كہ وحى كى پہلى صورت ميں بنى ميلان قائيم بشرى ساخت سے عرون كركے حدود ملكيت ميں داخل ہوتے ہيں، پھراًس موطن كے لحاظ سے كلام سنتے ہيں، جو إس عالم ميں تھنٹى كى آ داز كے مشابه ہوتا ہے۔ مگر وہ محض آ داز نہيں ہوتى، بلكہ با قاعدہ كلام ہوتا ہے۔ چنا نچد وہ آ داز بند ہوتى ہے تو بنى ميلان قائيم وى كو تحفوظ كر چکے ہوتے ہيں – اور دوسرى صورت ميں فرشت ملكى شاخت سے زول كر كے حدود بشريت ميں قدم ركھتا ہے، اور اس عالم كم كے كافظ سے كلام كرتا ہے۔ اس لئے اس صورت ميں فرشت ملكى شاخت سے زول كر كے حدود بشريت ميں قدم ركھتا ہے، اور اس عالم ك لحاظ سے كلام كرتا ہے۔ اس لئے اس صورت ميں فرشت ملكى شاخت سے زول كر كے حدود بشريت ميں قدم ركھتا ہے، اور اس عالم ك عالم مثال كى مشابہت بھى ہوتى ہوتى ہو تاس كو صرف بنى ميلاني قائيم پر دتا۔ پھر اگر فرشت ايسے مقام تك اتر تا ہے جس ميں سلام مثال كى مشابہت بھى ہوتى ہوتى ہوتا سكو حضر ندى ميلاني قائيم ہو در معر دوسروں كو دہ نظريت ايس مقام تك اتر تا ہے جس ميں الم مثال كى مشابہت بھى ہوتى ہوتاں كو صرف بنى ميلاني قائيم دين ميں دوسر دى كو دون خون ميں ميں ميں مال ك

ادراس صفمون کو بیجھنے کے لئے بلاتشبیہ بیہ مثال ہے کہ جب عامل: حاضرات کاعمل کرتا ہے تو اس کی حالت غیر ہوجاتی ہے۔ادر جب جن حاضر ہوتا ہے تو وہ بالکل مبہوت ہوجاتا ہے۔ آئکھیں سرخ ہوجاتی ہیں،ادر بدن پسینہ سے شرابور ہوجاتا ہے۔اور جب جن انسانی صورت میں عامل یا غیر عامل کونظر آتا ہے تو بیہ حالت نہیں ہوتی ۔ادراس کی وجہ بیہے کہ — کھ فیسَنڈ کھر پیکلیئے کہ

رجمة اللاي الواسعة

پہلی صورت میں عامل کو بشری ساخت سے عروج کر کے جتمی ساخت کی حدود میں داخل ہونا پڑتا ہے۔اور دوسری صورت میں جن انسانی چولے میں نمودار ہوتا ہے۔

[٩] وكان أول ما بُدِيَّ به الرؤيا الصالحة، فكان لايري رؤيا إلا جاءت مثلَ فَلَقِ الصبح: وهذه شعبة من شعب النبوة. [١٠] ثم نزل الحقُّ عليه وهو بحراءً، ففزع بطبيعته: بأن تشوَّشتِ البهيمية من سَنَّنها لغلبة الملكية، فذهبت به خديجه إلى ورقةً، فقال: " هو الناموس الذي نزل على موسى" [١١] ثم فتر الوحى : وذلك : لأن الإنسان يجمع جهتين : جهة البشرية وجهة الملكية، فيكون عند الخروج من الظلمات إلى النور مزاحماتٌ ومصادماتٌ، حتى يَتِمَّ أمر الله. [17] وكان يرى الملك تارة جالسًا بين السماء والأرض، وتارة واقفًا في الحرم، تَصِلُ حجزته إلى الكعبة، ونحو ذلك: وسره: أن الملكوت تُلِمُّ بالنفوس المستعِدَّة للنبوة، فكلما انْفَلَتَتْ بَرقَ عليها بارقٌ ملكي، حسبما يقتضيه الوقت، كما تُنْفَلِتُ نفوسُ العامة، فَتَطَّلع في الرؤيا على بعض الأمر. [١٣] قيل: يارسول الله! كيف يأتيك الوحيُ؟ فقال: " أحيانا يأتيني مثل صَلْصَلة الجَرَس، وهو أشدُه عليَّ، فَيَفْصِمُ عنى وقد وعيتُ ماقال؛ وأحيانا يتمثل لِي الملَكُ رجلًا، فَأَعِي مايقول" أقول: أما الصلصلة: فحقيقتُها: أن الحواسَّ إذا صادمَها تأثيرٌ قوتٌ تشوَّشت: فتشويش قوة البصر: أن يرى ألوانا: الحمرة والصفرة والخضرة، ونحو ذلك؛ وتشويش قوة السمع: أن يسمع أصواتًا مبهمة، كالطُّنِين، والصلصلة، والهَمْهَمة؛ فإذا تم الأثر حصل العلم. وأما التمثل: فهو في موطن يَجْمع بعضَ أحكام المثال والشهادة، ولذلك كان يرى الملَك بعضهم دون بعض.

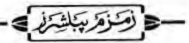
ترجمہ: (۱۰) پھر آپ پر حق اترا، در انحالیکہ آپ تفار حراء میں تھے، پس آپ فطری طور پر طبر اے: بایں طور کہ بہیت پر اگندہ ہوئی اپنی را ہوں سے، ملکیت کے غلبہ کی وجہ سے الی آخرہ ۔ (۱۱) پر وحی ست پڑ گئی۔ اور دہ بات اس لئے ہے کہ انسان دوجہتوں کو اکٹھا کئے ہوئے ہے: بشریت کی جہت اور ملکیت کی جہت ۔ پس تاریکیوں نے نور کی طرف نگلتے وقت مزاحمتیں اور تصادم پیش آتے ہیں۔ یہاں تک کہ اللہ کا معاملہ کمل ہوجا تا ہے ۔ (۱۱) اور آپ بھی فرشتہ کو آسان وز مین کے درمیان بیٹھا ہواد کیھتے تھے، اور بھی حرم میں کھڑا ہواد کیھتے تھے۔ پنچ پر ہوتی تو کی اس کی کمر کعبہ تک، اور اس کے رجمة اللارالواسعة

جُلْدِ پَجْم

#### ابتدائح دعوت اور بجرت حبشه

پھر بنی میلان میلی کی میلی کودعوت کا تکلم دیا گیا۔ آپ نے خفیہ طور پر دعوت کا کا م شروع کیا۔ سب سے پہلے ان لوگوں پر اسلام پیش کیا جن سے خاص تعلق تھا۔ چنا نچ دعفرت خدیجہ، حضرت ابو بکر صدیق، حضرت بلال، اور ان جیسے حضرات رضی الله عنہم اسلام کے ہراول دستہ میں شامل ہوئے۔ پھر آپ میلانی کی کی کہا گیا کہ آپ اس تعلم کو جو آپ کودیا گیا ہے : کھول کر بیان کریں (سورة الحجر آیت ۹۴) اور آپ سے بید بھی کہا گیا کہ اپنے قریبی رشتہ داروں کو (عذاب الہٰی سے ) ڈرائیں (سورة الشعراء آیت ۱۳۷) چنا نچہ آپ نے بر ملادعوت کا کا م شروع کیا۔ اور شرک کی خرافات کا پر دہ چاک کرنا شروع کردیا، اس مشرکین کا غیظ دخص بھڑ کا، اور انھوں نے محاذ آرائی شروع کردی۔ اور آپ کو دست و زبان سے ستانا شروع کیا۔ درج

پہلا واقعہ: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ہی سیلین لیڈیڈیل بیت اللہ کے پاس نماز پڑھ رہے تھے۔ ابوجہل اور اس کے کچھ رفقاء بیٹھے ہوئے تھے۔ اس مجلس میں بعض نے بعض سے کہا: کوئی ہے: فلال کی اونٹی بیا،ی ہے: جائے اور اس کی جیری لائے ، اور جب محد (سیلین کی پیٹ اس کو ان کی پیٹھ پر رکھ دے؟ اس پر قوم کا بد بخت ترین آ دمی عقبہ بن ابی مُعَطِ الله ، اور جب محد (سیلین کی کی سی تو اس کو ان کی پیٹھ پر رکھ دے؟ اس پر قوم کا بد بخت ترین آ دمی عقبہ بن ابی مُعَطِ الله ، اور جب محد (سیلین کی کی سی تو اس کو ان کی پیٹھ پر رکھ دے؟ اس پر قوم کا بد بخت ترین آ دمی عقبہ بن ابی مُعَطِ الله ، اور جب محد (سیلین کی کی بیٹی پر کھ دے؟ اس پر قوم کا بد بخت شانوں کے درمیان رکھ دیا۔ اہل محفل سیہ ماجرا دیلھ کر بنی کے مارے ایک دوس پر گرنے لگے۔ اور رسول اللہ سیلین کی کی تیں سی میں رہ یہ پر اس تک کہ فاطمہ درضی اللہ عنہا آ کمیں ، اور پیٹھ ہے وہ جبری ہٹائی ، تب آ پ نے سرا تھا ایل آخرہ (رواہ البخاری ، مشکلو ۃ حدیث سے میں ا



جلديجم

دوسراواقعه: حضرت عبدالله بن عُمر درضى الله عنه بيان كرتے بيں كها يك مرتبه فبى صلى يُفَاقِيَهُم نماز پڑھ رہے تھے كه عقبة بن ابى مُعَيط آيا، اورا پنى چا در آپ كى گردن ميں پھانس كر آپ كا سخت گلا گھونٹا۔ يہاں تك كه ابوبكر صديق رضى الله عنه آئ، اوراس كو ہٹايا (بخارى حديث ٣٦٧٨)

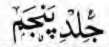
نبی سَلِیْنَفِیَقِیم ان سخت حالات کا صبر وہمت سے مقابلہ کرتے رہے، اور مؤمنین کو نصرت الہی کی خوش خبری سناتے رہے، اور کا فروں کو ہزیمت سے ڈراتے رہے۔ ارشاد پاک ہے :''عنقریب بتھا شکت کھائے گا، اور پیٹھ پھیر کر بھا گے گا!''(سورۃ القمرآیت ۴۵) اور ارشاد پاک ہے :'' وہاں (مکہ میں) ایک معمولی سالشکر ہے، جو نجملہ اور گرہوں کے شکت دیا ہوا ہے !''(سورہ ص آیت ۱۱)

پھرمحاذ آ رائی میں شدت پیدا ہوئی۔ اور کفار نے مسلمانوں کی ایذا رسانی ، اوران لوگوں کوستانے کی باہم قشمیں کھا ٹمیں جومسلمانوں کے ہمنوا تھے یعنی بنو ہاشم اور بنوالمطلب ۔ پس مسلمانوں کے لئے مکہ میں قیام دشوار ہوگیا۔ چنانچہ اللہ تعالی نے حبشہ کی طرف ہجرت کی راہ سوجھائی ،اور صحابہ کی ایک جماعت نے حبشہ کی طرف ہجرت کی ، وہاں پہنچ کر کچھ سکون نصیب ہوا۔

[١٤] ثم أُمر بالدعوة: فاشتغل بها إخفاءً، فآمنت خديجة، وأبوبكر الصديق، وبلال، وأمثالُهم، رضى الله عنهم، ثم قيل له: ﴿فَاصُدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ وقيل: ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيْرَتَكَ الْأَقْرَبِيْنَ فَجَهَرَ بالدعوة وإبطال وجوه الشرك، فَتَعَصَّب عليه الناس، وآذَوْه بالسنتهم وأيدهم، كقصة إلقاء سَلى جزورٍ والخَنْقِ، وهو صابر في كل ذلك، يبشر المؤمنين بالنصر، وينذر الكافرين بالانهزام، كما قال الله تعالى: ﴿سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُوَلُوْنَ الدُّبُرَ ﴾ وقال الله تعالى: ﴿وَاللهُ عَالِي

ثم از دادوا في التعصب، فتقاسموا على إيذاء المسلمين، ومن وَلِيَهُم من بني هاشم وبني المطلب، فَهُدُوا إلى الهجرة قِبَلَ الحبشة، فوجدوا سعةً قبل السعة الكبري.

لغات : إبطال كاعطف المدعوة پر ج .... تَعَصَّب عليه : محاذ آرائى كرنا، كى كمقابله مي گرده بندى كرنا..... السَّلْى : باري جَعلَى جس ميں بچه لپڻا مواموتا ج، اوروه بيدائش كه دفت بچه الگ موجاتى ج، اور بچھ دقفہ كے بعد نكل آتى ج - اس كوالمَشِيْمَة بھى كہتے ہيں - انسان ميں اس كونال اور آنول نال كہتے ہيں - اور جانور ميں جيرى كہتے ہيں - اس لفظ كاتر جمداد جھيا بچه دنى صحيح نہيں .... الحنف : گلا گھونٹنا ..... السعة الكبرى بجرت مدينة كا چين مراد ج م لفظ كاتر جمداد جھيا بچه دنى ميں الحنف : گلا گھونٹنا ..... السعة الكبرى بر جرت مدينة كا چين مراد ج م لفظ كاتر جمداد جھيا بچه دنى ميں الحنف : گلا گھونٹنا ..... السعة الكبرى مى الم ميں ميں ميں جيرى كہتے ہيں - اس



### دورا بتلااور ہجرت کی تیاری

جب ف بد بنوی میں دلدارغمگسارا ہلیہ حضرت خدیجہ رضی اللّٰدعنہا کی وفات ہوگئی،اور اُسی سال عم محتر م حضرت ابو طالب بھی چل ہے، تو خاندانِ بنو ہاشم کی بات بکھر گئی۔اور آپ ان حالات سے بخت ملول ہوئے۔اسی زمانہ میں آپ کے قلب مبارك ميں اجمالى طور پر بديات ڈالى گئى كەدين اسلام كى سربلندى بجرت ميں مضمرب - چنانچە آب فے اس سلسله میں سوچ وجارا درغور دفکر شروع کیا۔ ہجرت کے سلسلہ میں آپ کا ذہن مختلف مقامات کی طرف گیا۔ طائف، بُجُر، یمامہ وغيره كاخيال آيا۔اور آپ فوراً (شوال • انبوى ميں طائف تشريف لے گئے، مگر دہاں آپ كو سخت دشوارى كا سامنا كرنا پڑا۔ وہاں سے آپ مطعم بن عدى كى پناہ ميں مكه واليس آئے۔اور بح كے موقعہ يراور ديگر قومى ميلوں ميں آئ في مختلف قبائل سے رابطہ قائم کرنا شروع کیا، مگر کسی نے کوئی خاطر خواہ جواب نہ دیا۔ اسی زمانہ میں سورۃ الج کی آیت ۵۲ نازل مولى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ وَلا نَبِي إِلا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِه، فَيَنْسَخُ اللهُ مَايُلْقِي الشَّيْطَانُ، ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِه، وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ ترجمه: اور بم في آب سي بلكوتى رسول اوركوتى نبى بيس بهجا، ۔ مگر جب اس نے آرز دکی تو شیطان نے اس کی آرز دمیں رخنہ ڈالا ۔ پس اللہ تعالٰی دورکرتے ہیں اس رخنہ کو جو شیطان ڈالتاہے، پھراللہ تعالیٰ اپنے دعدوں کو شخکم کرتے ہیں۔اوراللہ تعالیٰ خوب جانے والے، بڑی حکمت والے نہیں۔ یعنی تمام رسولوں اور نبیوں کے ساتھ ایسا ہی ہوتا رہاہے کہ جب دین کی ترقی کے آثار نمودار ہوتے ہیں،اور اللہ کے فرستادے امید باند سے ہیں کہ اب ظہور اسلام کا دفت قریب آگیا ہے، تو شیطان رنگ میں بھنگ ڈالتا ہے۔ مگر یہ موانع عارضی ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ جلد ہی ان رکا دلوں کو ہٹادیتے ہیں۔ادرغلبہ اسلام کا دعدہ پورا ہوکرر ہتاہے۔ادراللہ تعالیٰ علیم دعیم ہیں۔ اوراللد کی بیسنت کیوں ہے؟ اس کا جواب اگلی آیتوں میں ہے کہ اس طرح اللہ تعالیٰ دل کے روگیوں اور سخت دل لوگوں کی آ زمانش کرتے ہیں۔وہ اسلام کے بارے میں طرح طرح کے دسادس میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔وہ سوچنے لگتے ہیں کہ اگر بیسچانی ہے، اوردین اسلام اللد کادین ہےتو بدایک دم پانسہ بلٹ کیوں گیا؟۔۔۔۔ اورجن لوگوں کونہم تیج عطاہوا

یہ میں جاتے ہیں ہیں ہوتا ہے، اوران کے دل حق کے سامنے جھک جاتے ہیں۔ وہ جانے تیں کہ اگر معاملہ ہمیشہ ہے ان کے یقین میں اضافہ ہوتا ہے، اوران کے دل حق کے سامنے جھک جاتے ہیں۔ وہ جانے تیں کہ اگر معاملہ ہمیشہ انبیاء کی آرز وکے مطابق ظاہر ہوتار ہے تو حق واشگاف ہو جائے گا،اورامتحان کا پہلورا نگاں ہو جائے گا۔

پس جس طرح نبی اوراس کے خالفین کے درمیان جنگی معرکے کنویں کے ڈول کی طرح ہیں۔ کبھی نبی فتح مند ہوتا ہے تو کبھی مخالفین۔ مگر آخری انجام نبی اور مؤمنین کے حق میں خاہر ہوتا ہے۔ اسی طرح میہ معاملہ بھی ہے۔ بید آیت اس زمانہ میں نازل ہو کی ہے جب حضرت حمز ہ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما مسلمان ہو چکے تھے، بنو ہاشم اور بنو مطلب نبی سِلگن حفاظت کا عہد و پیان کر چکے تھے، اور بائیکاٹ والاصحیفہ جاک کیا جاچکا تھا۔ اور ظہور اسلام کے آثار نمو دار ہو جے تھے، بنو ہاشم اور بنو مطلب نبی سِلگن کی حفاظت کا عہد و پیان کر چکے تھے، اور بائیکاٹ والاصحیفہ جاک کیا جاچکا تھا۔ اور ظہور اسلام کے آثار نمو دار ہو چکے تھے، بنو ہجرت کی دیرتھی کہ آپ ہجرت کی جگہ تلاش کرنے کے لئے طائف تشریف لے جاتے ہیں،اور دیگر معزز قبائل سے بھی ملاقا تیں کرتے ہیں، مگرصدائے برنخواست! یہی شیطان کا ڈالا ہوارخنہ ہے۔ جے جلد ہی اللہ تعالیٰ نے ہٹا دیا۔مدینہ منورہ کے حضرات نصرت وحمایت کے لئے تیارہو گئے،اوراللہ کا وعدہ پوراہو کررہا۔

[٥١] ولما ماتت خديجة رضى الله عنها، ومات أبو طالب عمُّه، وتفرقت كلمة بنى هاشم: فزع لذلك؛ وكان قد نُفت فى صدره أن علوَّ كلمته فى الهجرة نفنا إجماليًا، فتلقاه برَوِيته وفكره، فذهب وَهْلُه إلى الطائف، وإلى هُجَرَ، وإلى اليمامة، وإلى كل مذهب، فاستعجل وذهب إلى الطائف، فلقى عَناءً شديدًا، ثم إلى بنى كنانة، فلم ير منهم مايسرُّه، فعاد إلى مكة بعهد زَمْعَةَ، ونزل: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ وَّلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنِّي الشَّيطَانُ فِي أُمْنِيَّتِه ﴾ فالأمنية: أن يتمنى إنجاز الوعد فيما يتفكره من قِبَلِ نفسه. وإلقاء الشيطان إن يكون خلاف ما أراد الله، ونسخه: كشفُ حقيقةِ الحال، وإزالته من قلبه.

ترجمہ:اور جب خد يجه رضى الله عنها كا انتقال ہوا، اور آئ كے چا ابوطالب كا انتقال ہوا، اور بنى باشم كى بات (اجتماعیت) منتشر ہوگئی تو آپ ان حالات سے تھبرائے۔اور آپ کے سینے میں بد بات اجمالی طور پر پھونگی گئی تھی کہ آپ کے کلمہ (دین اسلام) کی سربلندی ہجرت میں ہے۔ پس آپ ٹے اس کو حاصل کیا اپنے سوچ وچاراور غور وفکر کے ساتھ، پس آ ڀا کا خيال گيا طائف، جَر ، يمامداور برجگه کي طرف، پس آڀ نے جلدي کي اور طائف تشريف لے گئے، پس آڀ کو تخت دشوارى كاسامنا كرنا پرا بى بنى كناند كى پاس كى ، پس آپ نے ان ، دو بات ندد يكھى جو آپ كوخوش كرے، پس آپ مكه كى طرف زمعه كى پناه ميں لوٹے، اور نازل ہوا: ..... پس اُمنيه : يہ ہے كه نبى آرز وكرے دعدہ يورا كرنے كى اس بات ميں جس کودہ سوچتا ہے اپنے تفس کی جانب سے ۔ یعنی اللہ نے نبی کے دل میں ایک بات ڈالی، اس سلسلہ میں نبی اپنے دل میں ايك صورت سوچتاب، اور چابتاب كداس صورت ميس الله كاوعده بورا بو، بدامديد ب-مثلاً الله تعالى ف آب سلان ميكني يكم دل میں بدبات ڈالی کہ اسلام کی سربلندی ہجرت میں ہے۔ آپ نے طائف وغیرہ کی طرف ہجرت کی بات اپنی طرف سے سوچى،اورچابا كەاللدكادىدەاس صورت يىن پورامو، بدامدىد ب \_ ياجي آت فخواب دىكھا كەآت صحابد كاساتھ بج ياعمره كرف مكمرمة تشريف لے كئے، اور اركان اداكر كے احرام كھولا۔ آب في اس كى صورت سوچى، اور عمره كا احرام باند حکر سفرشروع کیا،اورامید باندهی که مکه والے عمرہ کرنے دیں گے، بیامنیہ (آرزو) ہے۔ اور شیطان کارخنہ ڈالنا: بیہ ہے کہ اس کے برخلاف ہوجواللہ جاتے ہیں۔مثلاً: اللہ مدینہ کی طرف ہجرت جاتے ہیں اور آپ اینے اجتہاد سے طائف تشریف لے گئے اس اجتبادی چوک کوشیطان کارخندڈ النا کہاہے - اور دخنہ مثانا: حقیقت حال کو کھولنا اور دل سے اس < (مَرْوَرْ بَبَالْيَتَرْلُ > - <

ځاديج

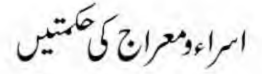
رجمة الله الواسعة

## 111

جلديجه

خیال کوزائل کرنا ہے۔مثلاً: بعد کے حالات نے ثابت کیا کہ اللہ کی مرضی مدینہ کی طرف ہجرت کی ہے۔ چنانچہ طائف کا خیال دل سے نکل گیا۔

وضاحتيں:(١) ف اسْتَعْجَلَ: پس آپ نے جلدی کی یعنی اپنے اجتہاد ے جمرت کی جگہ متعین کی،اوراللہ کی وحی کا انظار نہ کیا، جس کے نتیجہ میں طائف میں تخت حالات کا سامنا کرنا پڑا ۔ (٢) بنو کنا نہ کی طرف جانا،اورز معد کی پناہ میں مکہ واپس آنا: مجھے نہیں ملا۔ ابن کی رحمہ اللہ نے البدا یہ والنہ مایہ (١٣٢٢) میں واقد کی رحمہ اللہ کے حوالے سے ان تمام قبائل کا تذکرہ کیا ہے، جن ہے ہی طلاق کی کی تقار ان میں بھی بنو کنا نہ کا تذکرہ نہیں۔ اس لئے شرح میں میگر انہیں لیا ۔ (٣)، آیت پاک کی جو ضیر شاہ صاحب قدس سرۂ نے کی ہے وہ بہت اہم ہے۔ اور یہی سے تقدیر ہے۔ مام طور پر ضرین کر ام جو تفسیر کرتے بی وہ ایک مہمل واقعہ پونی ہے۔ نیز تدمند کی طرف قد راحہ تا ہم ہے۔ اور یہی سے تقدیر ہے۔ مام طور پر منسرین کر ام جو تفسیر کرتے میں وہ ایک مہمل واقعہ پونی ہے۔ نیز تدمند کی و قد راحہ تا ہم ہے۔ اور یہی تی تر ای ایک میں میں میں میں او یہ کرا ہے۔



ہجرت سے پچھ پہلے اسراء ومعراج کاواقعہ پیش آیا۔ مسجد حرام سے مسجد اقصی تک کا سفراسراء کہلاتا ہے۔ اور مسجد اقصی س آسانوں کے او پرتک کی سیر معراج کہلاتی ہے۔ اسراء کے معنی ہیں: رات میں چلنا، اور اسری بہ کے معنی ہیں: رات میں لے چلنا۔ چونکہ میہ سفر رات میں کرایا گیا تھا، اس لئے وہ اسراء کہلاتا ہے۔ اور معراج کے معنی ہیں: سیڑھی۔ چونکہ آسانوں پر چڑ ھنے کے لئے سیڑھی لگائی گئی تھی، اس لئے اس سفر کو معراج کہتے ہیں۔ مگر عرف عام میں دونوں کے مجموعہ کو معراج کہتے ہیں۔ اسراء و معراج میں بہت ی حکمتیں تھیں۔ دو کی طرف قر آن نے اشارہ کیا ہے۔

صمنی حکمت : پیتھی کہ بیدواقعدلوگوں کے لئے اہتلا اور آزمائش بنے۔ارشاد پاک ب: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرُّهُ يَا الَّتی اَرَيْنَكَ إِلَّا فِتُسَدَّة لَلنَّاسِ ﴾ترجمہ: اورہم نے آپگو (شب معراج میں ) جومشاہدہ کرایاتھا: اس کوہم نے لوگوں کے لئے آزمائش ہی بنایاتھا (بنی اسرائیل آیت ۲۰) بیدواقعداس زمانہ میں پیش آیاتھا جبکہ دعوت وہلینج کے کام میں کا میابی کے آثار نمودار ہو چکے تھے۔اس واقعہ سے بچے چیچھے چلے گئے، اور پکے مضبوط ہو گئے۔ ای واقعہ کی تصدیق کی وجہ سے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کوصدیق کا خطاب ملاہے۔

اوراصل حکمت: کی طرف: ﴿لِنُودَهُ مِنْ آمَاتِنَا ﴾ کہد کراشارہ کیا ہے یعنی ہم (اللہ نعالیٰ) آپ مِللیٰ یَکھی کی کھی خانیاں دکھلانا چاہتے ہیں (سورۃ بنی اسرائیل آیت ۱) بینشانیاں بہت ہیں۔اسراء سے یعنی بیت المقدس لے جانے سے مقصود تو آپ کا امام الانبیاء ہونا داضح کرنا تھا۔ چنانچہ ایک ہی آیت میں اسراء کا تذکرہ کر کے کلام کارخ بنی اسرائیل کی سیاہ کاریوں کی طرف بھیردیا۔اورآ خرمیں انہیں آگاہ کیا کہ بی تر آن وہ راہ دکھلاتا ہے جو بالکل سیدھی اور سے کی اسرائیل کی سیاہ کار یو - کو لیک خور بلین بی آگاہ کیا کہ بی تر آن وہ راہ دکھلاتا ہے جو بالکل سیدھی اور کی جاران کا میں اشارہ کی سیاہ کار تی کی سیاہ کاری کے اس بنى اسرائيل كونوع انسانى كى قيادت معزول كياجار بإب اوراب بيد منصب آب ملك قطانية ملكم كواورا ب كى امت كوسون بإجار با ب- چنانچ اس سفر ير آخر ميں آب نے جوتمام انديا ورسل كى امامت فرمائى ب اس ساسى حقيقت كا اظهار مقصود تھا۔ بحر آب مظل تي تيك تيك تيك ميركرائى گئى ، آسانوں كے احوال سے واقف كيا گيا، جنت وجہنم كا مشاہد ہ كرايا گيا، اور ان گنت عبا تبات قدرت دكھلات گئے ، تاك آب تا نوں كے احوال سے واقف كيا گيا، جنت وجہنم كا مشاہد ہ كرايا گيا، اور مرف شنيد مند ہو، بلكہ ديد ہ ہو۔ اور اس مقصد كے لئے آب كا انتخاب اس لئے كيا گيا كہ آب ہى ماں بند والے ، خوب د كي مند والے يعنى كامل فہم وبصيرت ركھنے دالے ہيں۔

اس کی تفصیل مد ہے کہ آخرت کے احوال اور جنت وجہم کے کوائف تمام اندیا یک م السلام نے اپنی امتوں کے سامنے بیان کتے ہیں، مگر وہ سب شنیدہ تھے یعنی وحی کے ذریعہ جن احوال کی ان کو اطلاع دی گئی تھی، وہی احوال انھوں نے اپنی امتوں سے بیان کتے تھے۔ اور ہمارے نبی سلان تائی کی کو دوسری دنیا کے احوال صرف وحی ہے نہیں بتلائے گئے، بلکہ معران میں موقع پر لے جا کر تفصیلی مشاہدہ کرایا۔ چنا نچہ آپ نے جنت وجہم وغیرہ کے احوال اتنی تفصیل سے امت کو سنائے کہ گذشتہ کسی نبی نے اتنی تفصیل بیان نہیں کی ۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ جب کوئی شخص بیج کر کے لومنا ہے تھے اور میں کرتا ہے تھیں کہ میں میں میں میں ایک کے معال ہے است کو سنائے کہ میں موقع پر لے جا کر تفصیل میں نہیں کی ۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ جب کوئی شخص بیج کر کے لومنا ہے تو ہفتوں مہینوں میں سے اور الوگوں کو سنا تا ہے، اور چھوٹی چھوٹی با تیں بھی بیان کرتا ہے، اور مز بے لے کر بیان کرتا ہے، تھکتا نہیں ۔ اب آپ معراج کی احادیث پڑھیں ۔ ات کی مثال ایسی ہے کہ جب کوئی شخص بیج کر کے لومنا ہے تو ہفتوں مہینوں نہیں ۔ اب آپ معراج کی احادیث پڑھیں ۔ اتی کی مثال ایسی ہے کہ جب کوئی شخص بیج کر کے لومنا ہو تا ہے تھا کہ تھی کہ

معراج کی نوعیت کیاتھی؟ اس میں اختلاف ہے کہ معراج بیداری میں پیش آئی یاخواب میں؟ بالفاظ دیگر: معراج جسمانی تھی یاروحانی؟ جمہور صحابہ کے نز دیک : معراج بیداری میں ہوئی تھی اور جسمانی تھی۔اور حضرت عائشہ اور حضرت معادیہ رضی اللہ عنہما کی طرف یہ بات منسوب ہے کہ معراج منامی اور روحانی تھی، آپ نے بیسب داف**عا**ت بحالت خواب و کیھے تھے۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

معران بيدارى ميں جسم اطهر كے ساتھ ہوئى تھى ۔ البتة وہ خالص مادّى عالم كا معاملة بيس تھا، بلكه عالم مثال اور عالم شہادة كے بين بين بيش آيا تھا، جودونوں عالموں كے احكام كاستكم تھا۔ چنا نچ جسم پرروح كے احكام ظاہر ہوئے ۔ يعنی جسم نے پرواز كى اورا يك بى رات ميں بيطويل سفر طے ہو گيا ۔ اور دوح نے اور روحانى باتوں ( معنويات ) نے جسموں كا پيكر اختيار كيا يعنى اس سفر ميں معنويات محسم ہوكر سامنے آئے ۔ اس لئے اس سفر ميں جو واقعات پيش آئے ہيں، ان كى خوابوں كى طرح تعبيرات ہيں ۔ خواب ميں بھى معنويات محسوس بناكر ميلى رتك ميں دكھاتے جسم پر دوح تے ہيں ، ان كى خوابوں ل كا طرح تعبيرات ہيں ۔ خواب ميں بھى معنويات محسوس بناكر تمثيلى رنگ ميں دكھاتے جاتے ہيں ۔ اس لئے خواب تعبير كا ساہ ارشاد پاك فور آل اللہ مين الكي معنويات محسوس بناكر تمثيلى رنگ ميں دكھاتے جاتے ہيں ۔ اس لئے خواب تعبير كا ميں تابت كى كى ہيں ۔ فرمايا: ﴿ فَجَعَلْنَاہُ سَمِيْعَا بَصِيْوَ السَمِيْعَ اللَّہِ مِن معنويات کَ معنويات محسوس بناكر تعني راحت ميں دكھاتے ہوں ہيں ہوا تعام ميں محسوب ال



جلديجم

المخور بيباشير ٢

محتاج ہوتا ہے۔ ای طرح داقعات معراج کی بھی تعبیرات ہیں، جوآ گے آر ہی ہیں۔ ادرا یے داقعات حضرت جزقیل علیہ السلام، حضرت مویٰ علیہ السلام، ادر دیگر انبیاء کو بھی پیش آئے ہیں۔ اور اولیاء امت کو بھی پیش آتے ہیں۔ مگر ہرا یک کا اللہ کے نز دیک جو درجہ ہے، اس کے اعتبارے داقعہ کی نوعیت مختلف ہوتی ہے۔ جیسے ان کے خوابوں کی نوعیت مختلف ہوتی ہے۔ باتی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

وضاحت: (۱) حفرت جزقيل عليه السلام كساتھ جوداقعد پيش آيا ب، اس سے مراد وہ واقعہ ب جس كى طرف سورة البقرة آيت ٢٢٣٣ ميں اشارہ ب كسى زمانہ ميں ہزاروں آ دى موت ك ذرت اپن گھروں سے لكلے ان كوتكم اللى ئېنچا كه مرجادً، چنانچ سب مركع عرصه بعد وہاں حفرت جزقيل عليه السلام پنچ اور انسانى ہڈيوں ك ذهائچ بكھر ب ہوت د كھ كر جرت ز دہ رہ گئے ۔ عرصه بعد وہاں حضرت جزقيل عليه السلام پنچ اور انسانى ہڈيوں ك ذهائچ بكھر ب مترم ميں حكم ديت ميں كر تئے عرصه بعد وہاں حضرت جزقيل عليه السلام پنچ اور انسانى ہڈيوں ك ذهائچ بكھر ب مترم ميں حكم ديت ميں كئے ۔ عرصه بعد وہاں حضرت جزقيل عليه السلام پنچ اور انسانى ہڈيوں ك ذهائچ بكھر ب موت ديكھ كر جرت ز دہ رہ گئے ۔ اور دعا كی : ' اللى ! ان كوزندہ فرما! ' عظم آيا : ہڈيوں سے كہو: ' اے پُرانى ہڈيو! اللہ تعالٰ محمد ميں حكم ديت بيں كہ توجع ہوجاد ' ديكھتے ديكھتے ہر انسان كى ہڈياں اپن اپنى جگہ لگ گئيں ۔ پھر حكم آيا آواز دو اللہ تعالى تسم ميں حكم ديت بيں كہ گوشت پرين لو، اور كھال پي تھے درست كرلو' فور انہى ہر ذهانچ بكمل لاش بن گيا۔ پھر حكم آيا ك دوران م ہديو! کہو: ' اے روحو! اللہ تعالى تسم ميں حكم ديت ہيں كو، اور كھال پي تھے درست كرلو' فور انہى ہر ذهانچ بكمل لاش بن گيا۔ پھر حكم آيا ك مرور ' اے روحو! اللہ تعالى تم ميں حكم ديت ہيں كہ اپن ان جسموں ميں لوث آ تو جن كوتم آباد ك موت تھر حكم آيا ك

(۲) اور حضرت مویٰ علیہ السلام کے ساتھ جو واقعہ پیش آیا ہے، اس سے مراد کوہِ طور کا واقعہ ہے۔ وہاں آپؓ نے جو آگ دیکھی تھی، اور کلام الہٰی سنا تھا وہ بھی عالَم مثال اور عالم شہادۃ کے درمیان کا معاملہ تھا۔ چنا نچہ وہ آگ صرف حضرت مویٰ علیہ السلام کونظر آئی تھی، دوسروں کونظر نہیں آئی تھی۔

(۳) ای طرح حضرت عزیر علیه السلام کاواقعه سورة البقرة آیت ۲۵۹ میں مذکور بے۔اورابرا جیم علیه السلام کاواقعه سورة البقرة آیت ۲۰ میں مذکور ہے۔ دونوں کومر دوں کوزندہ کرنے کا منظر دکھایا گیا ہے۔ بیدواقعات بھی ای نوعیت کے ہیں۔

(۳) اوراولیاءامت کوجوان قشم کے داقعات پیش آتے ہیں،اس سے مراد مکاشفات ہیں۔ جیسےایک خطبہ جعد میں حضرت عمر رضی اللہ عند نے بے جوڑ فرمایا:''اے ساری! پہاڑ کا خیال رکھو!'' آپ کی بیآ دازنہادند کے میدانِ جنگ میں سی گئی،ادر فوج چو کنا ہوگئی(مقلوۃ حدیث۵۹۵ ) ظاہر ہے بید داقعہ صرف عالَم شہادۃ کانہیں تھا۔ا سے فاصلہ پرآ دازاس عالم کے اعتبار سے نہیں پہنچ سکتی۔ بلکہ دہ دونوں عالموں کے درمیان کا داقعہ تھا۔

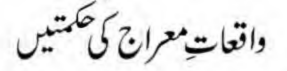
(۵) انبیا علیم السلام کے خواب دحی ہوتے ہیں، اور اولیاء کے خواب صرف خوش خبریاں! یہ فرق درجات کے فرق کی وجہ ہے ہے۔ نبی کا درجہ اونچا ہے اس لئے اس کا خواب جمت ہوتا ہے، اور اولیاء کا مقام فروتر ہے، اس لئے ان کے خواب جمت شرعیہ نبیس ہوتے۔ اسی طرح واقعات و مرکا شفات جو انبیاء اور اولیاء کو پیش آتے ہیں، ان کے بھی درجات ہیں۔ - ح<u>ود مؤتر میکو کی کی کی م</u>رح واقعات و مرکا شفات جو انبیاء اور اولیاء کو پیش آتے ہیں، ان کے بھی درجات ہیں۔

رحمة الله الواسعة 410 112 حضرت حز قیل اور حضرت مویٰ علیہما السلام کے داقعات کا مواز نہ کرنے سے بیہ بات داضح ہوجائے گی۔ ہمارے آقا سَلِينَةِ اللَّهِ عَامِرتبه چونکه سب سے بڑا ہے، اس لئے آپ کے ساتھ ہم کلامی کا دافعہ فوق السما دات پیش آیا ہے۔

[١٦] وأُسُرِيَ به إلى المسجد الأقصى، ثم إلى سِدُرة المنتهى، وإلى ماشاء الله: [الف] وكل ذلك لجسده صلى الله عليه وسلم في اليقظة، ولكن في موطن هو برزخ بين المثال والشهادة، جامعٌ لأحكامهما، فظهر على الجسد أحكامُ الروح، وتمثلَ الروحُ والمعانى الروحيةُ أجسادًا، ولذلك كان لكل واقعة من تلك الوقائع تعبير.

وقد ظهر لحِزْقيل وموسىٰ وغيرهما ـ عليهم السلام ـ نحوّمن تلك الوقائع، وكذلك لأولياء الأمة، لكنهم على درجاتهم عند الله، كحالهم في الرؤيا، والله أعلم.

ترجمه: (١١) اورآ تي ظليني يلم كرات ميں مجد اقصى لے جايا گيا، پھر سدرة المنتهى تك، اور جہاں تك اللّد نے چاہا: (الف) اور بيسب بيدارى ميں جسم كرساتھ ہوا، ليكن دہ ايك الي جگه ميں ہوا جو عالم مثال اور عالم شہادة كے درميان برزخ م، جو دونوں عالموں كے احكام كا علم ہے ۔ پس جسم پر دوح كے احكام ظاہر ہوتے، اور دوح اور دوحانى با تيں جسموں ميں متمثل ہو كيں، اور اى وجہ سے ان داقعات ميں سے ہر داقعہ كے لئے تعبير تقى ۔ اور تروح اور دوحانى با تيں جسموں انبيا ۽ ليہم السلام كے لئے بھى اس قسم كے داقعات خاہر ہوئے ہيں۔ اور الي الى علام ہوئے، اور دوحانى با تيں جسموں در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے لئے بھى اس قسم كے داقعات خاہر ہوئے ہيں۔ اور اى طرح اولياء امت كے لئے بھى دوان كے علاد در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے زديك، جيسے ان كا حال خواب كے معاملہ ميں۔ باقى اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہيں۔ در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے زديك، جيسے ان كا حال خواب كے معاملہ ميں۔ باقى اللہ تو جانے ہيں۔ در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے زد كے، جيسے ان كا حال خواب كے معاملہ ميں۔ باقى اللہ تو حالى بہتر جانے ہيں۔ در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے زد كے، جيسے ان كا حال خواب كے معاملہ ميں۔ باقى اللہ تو حالى بہتر جانے ہيں۔ در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے زد كے، جيسے ان كا حال خواب كے معاملہ ميں۔ باقى اللہ تو الى بہتر جانے ہيں۔ در جات پر ہوتے ہيں اللہ كے ان مطبوعہ ميں و ليد لك بان تھا۔ اور لي حمل معلى در جاتھ م مطبوعہ ميں لي كو ن علو در جات ہم تھا۔ بيد دونوں اصلا حات مخطوطہ كر الى تيں۔ حک



شق صدر کی وجہ معراج میں لے چلنے سے پہلے حضرت جرئیل علیہ السلام نے نبی سلان علیہ مارک چرا، اور اس کوزم زم سے دهویا، پھر وہ سونے کا ایک تحال لائے، جو ایمان وحکمت سے بھرا ہوا تھا، اس کو آپ کے سینے میں انڈیلا، اور سینہ بند کر دیا، پھر آپ کا ہاتھ پڑ کر لے چلے (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۹۲۵) تشریح نیشق صدرتین مقاصد سے کیا گیا تھا: ایک : اس لئے کہ ملکیت کے انوار غالب آ جا کیں ۔ دوم : اس لئے کہ سہیمیت کے نقاضے شمنڈ سے پڑ جا کیں ۔ سوم : اس لئے کہ فطرت ان باتوں کی طرف ماکل ہوجائے، جن کا بار گا و مقد س

ے فیضان کیاجائے گا۔

بُراق پرسوارہونے کافائدہ ۔ پھررسول اللہ سِلانیَوَلَیکی کی پاں براق لایا گیا۔ بُر اق:بَر ق ہے۔ جس کے معنی ہیں: بجلی۔اس سواری کو بُراق اس کی تیز رفتاری کی دجہ ہے کہا گیا ہے۔ میہ سواری جنت سے لائی گئی تھی ۔ اور وہ سفید لا بے قد کا ایک چو پا بیتھا۔گد ھے ہے بچھ بڑا،اور خچر ہے بچھ چھوٹا۔اوراس کی تیز رفتاری کا حال بیتھا کہ وہ منتہائے نظر پرقد م رکھتا تھا۔ آپ اس پر سوارہ وکر چلے ( متفق علیہ ،شکوۃ حدیث ۲۸۱

تشریح : براق پر سواری کا فائدہ بھی وہی ہے جوشق صدر کا ہے۔ شق صدر نے نفس ناطقہ (روح ربانی ) کے احکام ہیمیت پر غالب آئے ہیں، اور اس پر قبصنہ جمایا ہے۔ اسی طرح براق پر سوار ہونے سے آپ کانفس ناطقہ اس نسمہ (روح حیوانی ) پر جم کر بیٹھ گیا جو اصل کمالِ حیوانی ہے، جس کے ساتھ حیاتِ د نیوی وابستہ ہے۔ پس براق پر سواری کی صورت میں آپ سِلاِیْفَائِیَہِم کو نسمہ پر استیلا (قبصنہ ) حاصل ہو گیا۔

مسجدالصی لے جانے کا مقصد \_\_\_\_ پہلے آپ ﷺ کو سجد جرام سے مسجداتصی لے جایا گیا۔ آپؓ نے سواری سے اتر کر بُراق کواس کنڈے سے باند ھدیا جس سے انبیاء بنی اسرائیل اپنی سواریاں باند ھا کرتے تھے۔ پھر آپ مسجد میں تشریف لے گئے،اورتحیۃ المسجد پڑھی(رداد مسلم، شکلوۃ حدیث ۵۸۶۳)

تشریح: آپ سِلانَقَاتِیم کو پہلے بیت المقدس اس لئے لے جایا گیا کہ وہ بھی شعائر اللہ کے ظہور کی جگہ ہے، ملاً اعلی کی خاص توجہات اس گھر سے بھی جُڑدی رہتی ہیں۔اور وہ بہت سے انہیاء کا قبلہ رہا ہے۔ پس وہ بھی ملکوت کی طرف ایک روزن ہے۔

فائدہ: اوراس میں اس طرف بھی اشارہ ہے کہ دعوتِ ابرا جیمی کے دونوں مراکز ، اور حضرات انبیاء علیہم السلام کے دونوں قبلے، اب نبی سَلِلاَنْ عَلَیْ اللَّہُ کے ماتحت کئے جارہے ہیں۔ اب آپ کی نبوت کا فیضان عام ہوگا، اور تمام دینی قیاد تیں اور قبلے خاتم النبیین سَلِلاَنْ عَلَیْ کَماتحت کئے جائیں گے۔ اسی مقصد سے معراج کے اختتام پر آپ نے تمام انبیاء کی امت کی ہے، اور اسی غرض سے بھرت کے بعد تحویل قبلہ کمل میں آئی ہے۔

انبياء سے ملاقات، اوران کی امامت کرنے کی وجہ ۔۔ اس میں اختلاف ہے کہ امامت انبياء کا واقعہ کس وقت پیش آیا ہے؟ آسانوں پر چڑھنے سے پہلے یا معراج کے ختم پر؟ شاہ صاحب قدس سرۂ کے زدیک عروج سے پہلے بید واقعہ پیش آیا ہے۔ اس لئے آپ نے اس جگہ اس کا تذکرہ کیا ہے۔ مگر صحیح بیہ ہے کہ بید واقعہ اختمام معراج پر پیش آیا تھا۔علامہ ابن کشر رحمہ اللہ نے اپنی تفسیر میں روایات ِ معراج کا خلاصہ کھا ہے۔ وہ تحریر فرماتے ہیں:

''پھرآپؓ بیت المقدس کی طرف داپس تشریف لائے ،ادرانبیاء کرام بھی آپؓ کے ساتھ اترے۔ادر جب نماز کا دفت ہوا تو آپؓ نے امام بن کرسب کونماز پڑھائی۔ادر بیٹھی احتمال ہے کہ بینماز اس دن کی ضبح کی نماز ہو۔ادر بعض کا خیال ہیہے کہ بیامامت آسانوں میں فرمائی ہے،حالانکہ بہت تی روایات میں صراحت ہے کہ بیت المقدس میں امامت فرمائی ہے۔ حو فَتَسْفَرْتَرْبَبَلْفِیْنَرْبِ کَھ جُلْدِ پَجْم

ہاں بعض روایات میں یہ ہے کہ امامت انبیاء کا واقعہ آسانوں پر چڑھنے سے پہلے پیش آیا ہے۔ مگر ظاہر یہ ہے کہ بیا مات والیسی پر فرمائی ہے۔ کیونکہ آسانوں پر انبیاء کرام سے ملاقات کے وقت سب انبیاء سے حضرت جبر تیل علیہ السلام نے آپ کا تعارف کرایا ہے، اگر واقعۂ امامت پہلے پیش آچکا ہوتا تو تعارف کی کیا ضرورت تھی؟ اور واقعات کی فطری تر تیب بھی یہی مناسب معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ اس سفر کا اصل مقصد بارگا و خداوندی میں حاضری تھا، تا کہ آپ پر اور آپ کی امت پر جواحکام فرض کئے جانے ہیں: وہ فرض کئے جائیں۔ پھر جب آپ اصل کام سے فارغ ہو گئے تو تمام انبیاء مشایعت کے لئے بیت المقدی تک آئے۔ اور جبر تیل امین کے اشارے اس کا میں مان کر آپ کی سیاد وقیادت کا ملی بٹوت پیش کیا گیا''

بہرحال حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ اس موقعہ پر حضرات انبیاء علیہم السلام کے جمع ہونے کی وجہ بیان فرماتے ہیں کہ بیسب حضرات ایک ہی جماعت ہیں۔ بارگاہِ مقدس میں ایک دوسرے کے ساتھ جڑے ہوئے ہیں۔ اس لئے اس خاص تقریب میں سب حضرات جمع ہو گئے۔ اور آپؓ نے جوسب کی امامت فرمائی ہے اس سے ان کمالات کا اظہار مقصود - ہے جو آپ گوخصوص طور پر عنایت فرمائے گئے ہیں۔ دوسرے انبیاءکوان کمالات سے سرفراز نہیں کیا گیا۔

تشریح: یکے بعد دیگر ۔ آسانوں پر چڑھنے میں چند مستیں ہیں: (۱) آپ سلان علایہ بندریج مہربان اللہ پاک کے مستوی ( مقام ) کی طرف بلند ہوتے گئے (۲) ان ملائکہ کے احوال ہے واقف ہوتے گئے جن کی آسانوں میں ڈیوٹیاں ہیں (۳) ان بڑے انسانوں ( مقام ) کی طرف بلند ہوتے گئے (۲) ان ملائکہ کے احوال ہے واقف ہوتے گئے جن کی آسانوں میں ڈیوٹیاں بی (۳) ان بڑے انسانوں ( نبیوں ) کے احوال ہے واقف ہوتے گئے، جو ملائکہ کے ساتھ ملحق کئے گئے ہیں (۳) آپ میں (۳) ان بڑے انسانوں ( نبیوں ) کے احوال ہے واقف ہوتے گئے، جو ملائکہ کے ساتھ ملحق کئے گئے ہیں (۳) آپ میں (۳) ان بڑے انسانوں ( نبیوں ) کے احوال ہے واقف ہوتے گئے، جو ملائکہ کے ساتھ ملحق کئے گئے ہیں (۳) آپ آسانوں کے نظام ہوت کئے احوال ہے واقف ہوتے گئے، جو ملائکہ کے ساتھ ملحق کئے گئے ہیں (۳) آپ آسانوں کے نظم واز نظام ہے داقف ہوتے گئے (۵) اور اس گفتگو ہوئی میں دون کے معلم میں ہور، پی تھی۔ مولی کے ملائلہ میں ہور، پی میں میں حضرت موں میں حضرت مولی میں ہور، پی میں دور، پی میں دور، پی تھی۔ ہوئی آپ نے سلام کے رونے کی وجہ سے چھٹی اس میں حضرت مولی علیہ السلام سے نبی سیلان کی گئے گئے کی ملاقات ہوئی آپ نے سلام کے ایں دور کی میں ہور، کی کی ملاقات ہوئی آپ نے سلام کیا۔ انھوں نے مرحبا کہا، اور اقراد اور ایں میں حضرت مولی حیا ہے السلام سے نبی سیلان کی گئے ہو وہ رونے ہوئی آپ نے سلام کیا۔ انھوں نے مرحبا کہا، اور اقراد نہوت کیا۔ البتہ جب آپ وہاں سے آگے بڑ ھے تو وہ رونے ہوئی آپ کے سلام کیا۔ انھوں نے مرحبا کہا، اور اقراد نہوت کیا۔ البتہ جب آپ وہاں سے آگے بڑ ھے تو وہ رونے ہوئی آپ کے سلام کیا۔ انھوں نے مرحبا کہا، اور اقراد نہوت کیا۔ البتہ جب آپ وہاں سے آگے بڑ ھے تو وہ رونے لگے۔ان سے پوچھا گیا: آپ کیوں رور ہے ہیں؟ آپ نے فرمایا: میں اس لئے رور ہا ہوں کہ بیذو جوان جومیرے بعد مبعوث کیا گیا: اس کی امت کے لوگ میر کی امت کے لوگوں سے بہت زیادہ تعداد میں جنت میں داخل ہوں گے'' (متفق علیہ، مشکوۃ حدیث۵۸۶۲)

تشريح: موى عليه السلام كارونا حسدى بنا پرتميس تقا، بلكه وه دوباتوں پر حسرت كا پيكر محسوس تقا: ايك: اس بات كى حسرت كه ان كوتمام انسانوں كى طرف مبعوث نہيں كيا گيا۔ دوم : اس بات كى حسرت كه وه بچھ كمالات نبوت ، جن كے وه دربے تصے محروم ره گئے ﴿ذلِكَ فَصْلُ اللَّهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَّشَاءُ، وَاللَّهُ ذُوْ الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ (سورة الجمعة آيت ؟)

سدرة المنتهى كى حقيقت \_\_\_\_\_ ساتوي آسان كے بعد آپ سلان تي ايم كوسدرة المنتهى (باڈركى بيرى) تك پہنچايا گيا۔ اس پرسونے کے پینگے اور مختلف رنگوں کے پروانے گررہے تھے، اور جس كواللد کے فرشتوں نے گھير رکھاتھا۔ اور اس پر مقام بُحَرِ کے منگوں جیسے بڑے بڑے بیر لگے ہوئے تھے۔ اور اس کے پتے ہاتھى كے کانوں جتنے بڑے تھے۔ پھر جب اس بيرى کے درخت پر بحکم الہى وہ انوار چھا گئے جو چھا گئے تو اس کا حسن اس قدر دوبالا ہو گيا کہ اللہ كى مخلوق ميں سے كوئى اس کى

تشریح: سدرة المنتهی: وجود کا درخت ہے۔اور وجود کے بعض کا بعض پرتر تب ،اورایک انتظام میں اس کا اکٹھا ہونا ایسا ہے جیسا درخت: قوت ِغاذ بیہ قوت ِنامیہ دغیرہ قوی میں اکٹھا ہوتا ہے۔

وضاحت : وجود دو میں : ایک خالق تعالیٰ کا وجود ، دوسر انخلوق کا وجود ۔ اللہ تعالیٰ کا وجود تو اللہ تعالیٰ کی صفت قد سمیہ ہو ، اور مخلوقات کا وجود حادث ومخلوق ہے۔ بید وجود ایک امر منسط (پیمیلی ہو کی چیز) ہے اور امر واحد ہے۔ اس میں تقطیعات ہو کر مخلوقات وجود میں آتی ہیں ۔ جیسے سورج کی روشنی ایک امر منبط ہے۔ جب وہ روشندان سے گذر کر گھر میں آتی ہے تو اس کی ایک خاص شکل پیدا ہوتی ہے۔ اسی طرح موجود ات خارجیہ وجود پذیر ہوتی ہیں ۔ سدرة المنتہی کی صورت میں وہ ہو وجود مخلوق دکھایا گیا ہے، چنا نچر اس سے کو کی موجود آتے ہیں جارت میں دہوں اللہ مندان سے گذر کر گھر میں آتی ہو وجود خلوق دکھایا گیا ہے، چنا نچر اس سے کو کی موجود آتے ہیں جا سکتا۔ اس وجود خلوق کا بعض بعض پر مرتب ہے اور دہ سار

سوال: اس وجو دِخلوق کو کسی حیوان( جاندار) کی صورت میں کیوں نہیں دکھایا گیا؟ وجود سے اقرب تو حیوان (جاندار مخلوق) ہے، درخت(جسم نامی) سے تو اس کی مشابہت دور کی ہے!

جواب: وجود کودرخت کی شکل میں اس لئے دکھایا گیا ہے، اور حیوان کی شکل میں اس لئے نہیں دکھایا گیا کہ کلی اجمالی انتظام سے، جواس جنس عالی کے انتظام سے مشابہ ہے جس کے افراد بھی کلی ہیں، قریب ترین مشابہت درخت ہی کی ہے، حیوان سے اتنی قریبی مشابہت نہیں۔ حیوان میں اتنا اجمال نہیں جتنا درخت میں ہے۔ کیونکہ حیوان میں قو می تفصیلیہ ہیں، جتی کہ اس کا ارادہ بھی فطری طور پر ایک علحد ہ چیز ہے۔ جُلْدِ پَجْم

المكنور بتباليترار >

وضاحت: نوع کے افراد جزئیات ہوتے ہیں۔ جیسے انسان کے افرادزید ، عمر ، بکر جزئیات ہیں۔ ان میں سے ہرایک کا انتظام الگ ہے۔ اور جنس کے افراد کلیات ہوتے ہیں۔ جیسے حیوان کے افراد انسان ، فرس ، بقر، عنم انواع ہیں جو کلیات ہیں۔ اور کلی ایک انتظام کے تحت ہوتی ہے۔ اور جنس الا جناس وجود ہے ، پس اس کے تمام افراد کا انتظام بھی ایک ہے۔ اور کلی ہے اجمالی انتظام میں قریب ترین مشابہ چیز درخت ہے ، حیوان کو یہ مشابہت حاصل نہیں۔ کیونکہ حیوان میں قوی تفصیلیہ ہیں۔ حتی کہ حیوان کا ارادہ بھی ایک الگ چیز ہے ، چنانچ چر ڈ الکون کو حیوان کی شکل میں متشکل کرنے کے بجائ درخت کی شکل میں متشکل کیا گیا۔

نہروں کی حقیقت – نبی سَلِلنَّیَوَیَیم نے سدرۃ المنتہی کی جڑمیں چارنہریں دیکھیں۔دوباطنی اوردوخا ہری۔آپؓ نے جبر سَل علیہ السلام سے دریافت کیا: بید کیا ہیں؟ جبریل نے بتایا: جو دواندر کی طرف پہ رہی ہیں وہ جنت میں جارہی ہیں، اور جو دوباہر کی طرف پہ رہی ہیں: وہ دریائے نیل اور دریائے فرات ہیں (حوالہ بالا)

تشری : بین جری اُس رحمت کی تمثیل میں جس کا ملکوت میں فیضان ہور ہا ہے، اور حیات اور بالیدگی کا پیکر محسوں میں ۔ چنانچہ نیل دفرات بھی وہاں ممثل ہوئے جواس عالم شہادۃ میں مفید ہیں۔

فائدہ:اس سے بیبھی معلوم ہوا کہ جنت ای وجود مخلوق کا حصہ ہے۔جیسا کہ عالم شہادۃ ای وجود کا حصہ ہے۔ انو ارکی حقیقت — اور سدرۃ المنتہی کوجن انو ارنے ڈھا نک رکھا تھا: وہ تجلیاتِ ربانیہ اور تدبیر اتِ الہیتے تیں، جو عالم شہادۃ میں چیکیں جہاں ان کی استعداد پیدا ہوئی۔

ہیت معمور کی حقیقت ۔۔ پھرنبی سِلانیتَیا کہ کو ہیت معمور (عبادت ۔ آباد گھر) دکھایا گیا۔ اس گھر میں روزانہ ستر ہزار فرشتے عبادت کے لئے داخل ہوتے ہیں، پھر قیامت تک ان کا نمبر نہیں آتا (مطلوۃ حدیث ۵۸۷۳)

تشریح: جس طرح دنیا میں کعبہ شریف تجلیات ربانیہ کی جلوہ گاہ ہے، جس کی طرف انسانوں کے سجد ( نمازیں ) اور ان کے تضرعات ( دعا ئیں ) متوجہ ہوتے ہیں، اسی طرح آسانوں میں اللہ کا یہ گھر ہے، جو کعبہ شریف کے بالمقابل واقع ہے، ملائکہ کی عباد تیں اور دعا ئیں اس گھر کی طرف متوجہ رہتی ہیں۔

دود هاور شراب کا پیش کیا جانا، اور آپ کا دود ه کوا ختیار کرنا \_\_\_ پھر آپ میلانی میلینی کیے کی سامنے دود هاور شراب کے دوجام پیش کئے گئے، آپ نے دود هاختیار فرمایا۔ حضرت جبر ئیل علیہ السلام نے فرمایا: '' آپ کی فطرت کی طرف راہ نمائی کی گئی، اگر آپ شراب اختیار کرتے تو آپ کی امت گمراہ ہوجاتی '' (بخاری حدیث ۱۳۹۳) تشریح: دود ه: فطرت ( دین اسلام) کا اور شراب لذ ات دنیا کا پیکر محسوس تھی۔ اور آپ میلانی کی گئی کے دود ها ختیار فرما کر امت کودین اسلام پر جمع کر دیا، اور آپ ان کے ظہور وغلبہ کا منشابن گئے۔ یا پی محمد اور زیں در حقیقت پی اسلام) کا اور شراب لذ ات دنیا کا پیکر محسوس تھی۔ اور آپ میلانی کی گئی کی کی ک فرما کر امت کودین اسلام پر جمع کر دیا، اور آپ ان کے ظہور وغلبہ کا منشابن گئے۔ یا پی محمد اور زیں در حقیقت پی اس نمازیں ہیں ۔ پھر جب آپ میلانی کی کے مادوند کی میں پہنچاتو اللہ کو جو دحی مان

جلديجم

تقی: دەفرمانی، اور پچاس نمازین فرض کیں۔ جب آپ اتر کر موئی علید السلام نے بل سے گذر نے تو انھوں نے بو چھا: اللہ نے آپ کی امت پر کیا فرض کیا؟ آپ نے بتایا: پچاس نمازیں! موڈی علید السلام نے فرمایا: آپ کی امت پچاس نمازین نہیں پڑھ سے گی، میں بنی اسرائیل کا تجربہ کر چکا ہوں، آپ وا ہلی جا میں، اور تخفیف کی درخواست کریں۔ چنا نچ آپ وا ہلی گ ۔ اللہ تعالی نے پانچ نمازیں کم کردیں۔ اسی طرح موڈی علید السلام بار بار وا پس بیصح پر ہے، اور پانچ کی پی نمازیں کم ہوتی ر میں۔ آخری بار بھی موڈی علید السلام نے تخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا، مگر آپ سے تلا تیکی پڑے نہ السلام پروردگارے شرم محسول ہورہی ہے، میں اس پر راضی ہوں' جب آپ وہ باں سے آگر رہ یہ تصحیح رہے، اور پانچ کی پڑی نے نر مایا:'' اب مجھے پروردگارے شرم محسول ہورہی ہے، میں اس پر راضی ہوں' جب آپ وہ باں سے آگر رہ یہ تعلیم تی بالی تعلیم نے فرمایا:'' اب مجھے سی ۔ آخری بار بھی موٹی علید السلام نے تخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا، مگر آپ سیلینی تیکن نے فرمایا:'' اب مجھے پروردگارے شرم محسول ہورہی ہے، میں اس پر راضی ہوں' جب آپ وہ باں سے آگر ہو صحواللہ پاک نے پکاراین کار ایں کے میں اسٹ وروز میں پانچ نماز میں جو بنی طلابی تو ان موں ' جب آپ وہ باں سے آگر ہو صحواللہ پاک نے پکاراین کار ایں کی ایل کار پر اسٹ وروز کی پار کی نے معلیہ السلام نے تخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا ہو گیا'' (سلم شریف ۲۰۹۲ کار ایری ان) میں دروز میں پانچ نماز میں جو بنی طلابی تھی تی کار نے پڑی نماز دوں کا تھم دیا گیا تھا: '(سلم شریف ۲۰۹۲ موئی کار ایری کا سی دروں نے معرف میں جو بن خی تی ہوں تو الا یہ پاک نے اپنی مراد واضح فرمائی تا کہ آپ جان لیں کہ اللہ نے دشواری ختم کردی، اور نعو تکم کر کردی۔ اور موئی علید السلام کے مشورہ کی صورت میں سی بات اس کے ممثل ہوئی کہ ان کو بنی اسر ایک کا خوب تجرب بنی بی کی کی نے بی اس کی خیس بی کہ ہو ہوں کی کہ کی کی بی کی اور جند نے بی ای کی کہ ان کو بی کا ظم وار نظام میں پا پڑ بیلے میں کی نے نہیں سیلے اور تجر ہی کار آد دی مشورہ دیتا ہتو کرے گھر سے پیدا ہوتا ہے، دوسرا کوئی کی اس کی میں کی ہو کی کی کی کی کی کی ہو کی ہو کی کہ کی ہو کی کی ہو کی ہو کی ہو کی کی مور ہو ہو نے نہ ہوں کی ہو ہوں کی ہو کی کی ہو کی کی ہو ہو کی ہو ہو کی ہو کو ہو ہوں کہ ہو ہو ہو ہ کو ہی ہو ہو ہو ہو

إب] أما شق الصدر ومَلْوُه إيمانا: فحقيقته: غلبةُ أنوارِ الملكية، وانطفاءُ لَهَبِ الطبيعة، وخضوعُها لما يَفيض عليها من حظيرة القدس.
 [ج] وأما ركوبُه على البراق: فحقيقته: استواء نفسه النطقية على نسمته اللتى هى الكمالُ الحيوانى، فاستوى راكبا على البراق، كما غلبت أحكامُ نفسِه النطقية على البهيمية، وتسلَّطت عليها.
 [د] وأما إسراؤه إلى المسجد الأقصى: فلأنه محلُّ ظهورِ شعائر الله، ومتعلَقُ هِمَم المالاً العيوانى، إذا وأما إسراؤه إلى المسجد الأقصى: فلأنه محلُّ ظهورِ شعائر الله، ومتعلَقُ هِمَم المالاً العلى وأما إلى المسجد الأقصى: فلأنه محلُّ ظهورِ شعائر الله، ومتعلَقُ هِمَم المالاً الأعلى، ومَطْمَحُ أنظارِ الأنبياء عليهم السلام، فكانه كُوَّةُ إلى الملكوت.
 [د] وأما اسراؤه إلى المسجد الأقصى: فلأنه محلُّ ظهورِ شعائر الله، ومتعلَقُ هِمَم المالاً العلى، ومَطْمَحُ أنظارِ الأنبياء عليهم السلام، فكانه كُوَّةٌ إلى الملكوت.
 [د] وأما ملاقاتُه مع الأنبياء صلوات الله عليهم، ومفاخرتُه معهم: فحقيقتها: اجتماعُهم من حيث ارتباطهم بحظيرة القدس، وظهورُ ما اختصى به من بينهم من وجوه الكمال.
 [د] وأما رَقْيُه إلى السماوات: سماءً بعد سماء: فحقيقته: الانسلاخ إلى مستوى الرحمن: منزلةُ بعد منزلة، بعد من ذله عليهم، ومناخرتُه معهم من أفاضل البشر، والتدبير الذي أوجاه الله فيها، والاحتان الذي يحصل في مُلْنها.
 [د] وأما رَقْيُه إلى السماوات: سماءً بعد سماء: فحقيقته: الانسلاخ إلى مستوى الرحمن: الذي أوجاه الله فيها، والاختصام الذي يحصل في مَلْنها.
 [د] وأما رَقْيها، والاختصام الذي يحصل في مَلْنها.
 [د] وأما بُحاء موسى: فليس بحسد، ولكنه مثال لفقده عموم الدعوة، وبقاء كمال لم

يحصَّله،مما هو في وجهه. [ح] وأما سمدرة المنتهى: فشجرةُ الكون: وترتبُ بعضِها على بعض، وانجماعُها في تدبير واحد كانجماع الشجرة في الغاذية والنامية ونحوهما. ولم تتمثل حيوانا: لأن التدبير الجُمَلِيُّ الإجماليُّ الشبية بسياسة الكلي أفراده: إنما أشبهُ الأشياءِ به الشجرة، دون الحيوان: فإن الحيوان فيه قوى تفصيلية، والإرادة فيه أصرح من سُنن الطبيعة. [ط] وأما الأنهار في أصلها: فرحمة فائضة في الملكوت حَذَّوَ الشهادة، وحياةٌ، وإنماءً؛ فلذلك تعين هنالك بعض الأمور النافعة في الشهادة، كالنيل والفرات. [ى] وأما الأنوار التي غُشِيَّتها: فتدليات إلهية، وتدبيرات رحمانية: تَلْعُلُعَتْ في الشهادة حيثما استعدت لها. [2] وأما البيت المعمور: فحقيقته: التجلي الإلهي الذي تتوجه إليه سجدًاتُ البشر وتُضَرُّعَاتُهم: تمثَّلُ بيتا على حَذُو ما عندهم من الكعبة وبيت المقدس. [ل] ثم أتبي بإناء من لبن وإناءٍ من خمر ، فاختار اللبن، فقال جبريل: " هديتَ للفطرة، ولو أخذتَ الخمر لَغُوَتْ أمتَك!" فكان هو صلى الله عليه وسلم جامع أمته، ومنشأ ظهورهم، وكان اللبنُ اختيارَهم الفطرة، والخَمْرُ اختيارَهم لدَّاتِ الدنيا. [م] وأمر بخمس صلوات: بلسان التجَوُّز، لأنها خمسون باعتبار الثواب، ثم أوضح الله مراده تدريجًا، ليعلم أن الحرج مدفوع، وأن النعمة كاملة، وتمثل هذا المعنى مستندأ إلى موسىٰ عليه السلام، فإنه أكثر الأنبياء معالجةً للأمة ومعرفةً بسياستها.

ترجمہ: (ب) رہاشق صدر، اور اس کوایمان سے جمرنا: تو اس کی حقیقت: ملکیت کے انوار کا غلب، اور طبیعت کی لپٹوں کا بجھنا، اور طبیعت کا جھکنا ہے، اس چیز کی طرف جس کا حظیرۃ القدس سے طبیعت پر فیضان ہوگا ۔ (ٹ) اور رہا آپ کا براق پر سوار ہونا: تو اس کی حقیقت: آپ کے نفس ناطقہ کا استیلاء ہے، آپ کے اس نسمہ پر جو کہ وہ ہی کمال حیوانی ہے۔ پس آپ نے قبضہ کیا براق پر سوار ہونے کی صورت میں، جس طرح آپ کے نفس ناطقہ کے احکام غالب ہوئے ہیمیت پر، اور اس پر قبضہ جمایا ۔ (د) اور رہا آپ گورات میں، جس طرح آپ کے نفس ناطقہ کے احکام غالب ہوئے ہیمیت پر، اور اس پر قبضہ جمایا ۔ (د) اور رہا آپ گورات میں، جس طرح آپ کے نفس ناطقہ کے احکام غالب ہوئے ہیمیت پر، اور اس پر قبضہ جمایا ۔ (د) اور رہا آپ گورات میں متجد اقصی لے جانا: تو اس لئے تھا کہ وہ شعا تر اللہ کے ظہور کی جگہ ہے، اور ملک نو تینہ جمایا ۔ (د) اور رہا آپ گورات میں، جس طرح آپ کے نفس ناطقہ کے احکام غالب ہوئے ہیمیت پر، اور اس اعلی کی خاص تو جہات کے جُوٹ نے کی جگہ ہے، اور انہیاء کی نظروں کے گرنے کی جگہ ہے، پس گویا وہ ملکوت کی طرف ایک روزن ہے ۔ (ھ) اور رہا آپ گا انبیاء علیہ م السلام سے ملا قات کرنا، اور (امام بن کر) ان کے مقابلہ میں اپنی برتر ی ثابت کرنا: تو اس کی حقیقت: ان کا جمع ہوتا ہے، ان کے حظیرۃ القد س کے ساتھ ایک دوسر سے جڑے ہونے کی وجہ حقیق تو تو تو کی جب

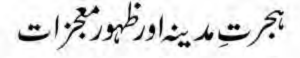
خلديك

رجعة اللاالواسعة

جُلْدِ يَجْبَمُ

ے ( بیدملا قات کی دجہ ہے ) اور ان وجوہ کمال کاظہور ہے جن کے ساتھ آپ خاص کئے گئے ہیں انبیاء کے درمیان میں ے ( سر برتر ی ثابت کرنے کی دجہ ے ) — (۱) اور رہا آپ کا آسانوں کی طرف چڑھنا، کیے بعدد یگر مے یعنی بتدر یے: تواس كى حقيقت: (١) مهربان الله كے مستوى (مقام) كى طرف درجه بدرجه يعنى بتدرت الگ مونا بے يعنى ترقى كرنا ب (٢) اوران ملائکہ کے حال کو جاننا ہے جو آسانوں پر مؤکل ہیں (۳)اوران بڑے انسانوں ( انبیاء) کا حال جاننا ہے جوان (ملائکہ) کے ساتھ ملے ہوئے ہیں (۳)اوراس انتظام کوجاننا ہے جس کواللہ تعالی نے آسانوں میں دحی کیا ہے (۵)اوراس بحث ( گفتگو) کوجاننا ہے جوان (ملائکہ) کے اکابر میں ہوتی ہے ۔۔۔ (ز)اور ہامویٰ علیہ السلام کارونا: تو وہ جلنانہیں ہے، بلکہ وہ تمثیل ہے:()) آپ کے عموم دعوت کو گم کرنے کی (۲)اورا یے کمال کے باقی رہ جانے کی جو آپ کو حاصل نہیں ہوا،ان کمالات میں سے جن کے درپے آپ تھے ۔۔ (ج)اورر بی باڈر کی بیری: تو وہ وجود کا درخت ہے۔اوراس وجود کے بعض کابعض پرتر تب ،ادراس کا ایک انتظام میں اکٹھا ہونا ایسا ہے جیسا درخت کا اکٹھا ہونا قوت غاذیہ اور قوت نامیہ اوران دونوں کے مانند میں - (سوال کاجواب)اور پی خبرة الکون کسی حیوان کی صورت میں متشکل نہیں کیا گیا: اس لئے کہ کی اجمالی انتظام جواس چیز کے انتظام کے مشابہ ہے جس کے افراد کی ہیں: چیزوں میں سے اس کے ساتھ مشابہ ترین درخت ہے، نہ کہ حیوان ۔ کیونکہ حیوان میں قوئ تفصیلیہ ہیں، اور ارادہ حیوان میں فطرت کی راہوں سے زیادہ داضح ہے یعنی وہ بالکل فطری امراور حیوان ہے بالکلیہ متحد نہیں ہے ۔ (ما)اورر ہیں سدرۃ کی جڑمیں نہریں: تو وہ وہ رحت ہے،اور حیات اور بالیدگی ہے جن کاملکوت میں فیضان ہور ہاہے، عالم شہادۃ کے مقابلہ میں ۔ پس اسی وجہ سے دیاں بعض وہ امور متعین ہوئے جوعالم شہادۃ میں مفید ہیں، جیسے نیل دفرات \_\_\_ (ی)اورر ہے وہ انوار جنھوں نے اس درخت کوڈ ھا نک ركهاب: وه تجليات البيداور تدبيرات رحمانيه بين \_ وه عالم شهادة ميں چيكتي بين جهان ان كى استعداد پيدا ہوتى ہے – (~) اورر ہابیت معمور: تو اس کی حقیقت: وہ بجلی رہانی ہے جس کی طرف انسانوں کے سجدے اور ان کے تضرعات متوجہ ہوتے ہیں، وہ گھر کی صورت میں متشکل ہوئی ہے اس کعبہ اور بیت المقدس کے بالمقابل جو بشر کے پاس ہیں (بیت معمور کعبہ شریف کے بالمقابل واقع ہے،شاہ صاحب رحمہ اللہ نے جوبیت المقدس کوبھی ساتھ ملایا ہے: اس کا حال اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں) - (ل) پھر آپ کے پاس ایک برتن دودھا،اورایک برتن شراب کالایا گیا، پس آپ نے دودھا ختیار فرمایا۔ پس جرئیل نے کہا:" فطرت کی طرف آپ کی راہ نمائی کی گئی، اور اگر آپ شراب کو اختیار کرتے تو آپ کی امت گراہ ہوجاتی''پس آپ سَللنَّيَا يَعْلَي امت كوا كشھا كرنے والے اوران كے ظہور دغلبہ كامنشا ہيں يعنى آپ كے دود ھكوا ختيار كرنے کی دجہ سے سب امت ہدایت پر مجتمع رہی ،ان میں گمراہی نے راہ نہیں بنائی ،اورامت اپنی اجتماعیت کی بنا پر تمام ادیان پر غالب آئی۔اور دود هامت کا فطرت کو اختیار کرنا، اور شراب ان کا دنیا کی لذتوں کو اختیار کرنا ہے یعنی دود هاور شراب: امت کی ہدایت اور گمراہی کی تمثیل تھی ۔۔۔ (م)اور آپ کو پانچ نمازوں کا تھم دیا گیا: زبانِ مجاز میں، اس لئے کہ دہ نواب ٩ (ورور بالميترار ٢

ے اعتبارے پچپاس میں۔ پھر بندرت کاللہ نے اپنی مراد واضح فرمائی ، تا کہ آپ طان لیس کہ تنگی اٹھائی ہوئی ہے ، اور بیر کہ نعمت کامل ہے یعنی نمازیں کم ہوکرامت کے لئے سہولت ہوگٹی ، اور پچپاس نماز وں کا ثواب مل کر نعمت الہی کامل ہوئی ۔۔ اور متمثل ہوئی بیہ بات موئی علیہ السلام کی طرف منسوب کرکے : اس لئے کہ وہ انہیا ، میں زیادہ ہیں امت کی چارہ سازی کے اعتبارے ، اور امت کے نظم وا نہ نظام کو جاننے کے اعتبارے۔



رجمة اللارالواسعة

جُلدِ پَنْجَبَم

٥ الموتر بيك المركر ٢

جب قریش کے علم میں بیہ بات آئی تو وہ عصد سے پھٹ پڑے۔ فوراً دار الندوہ میں اجلاس بلایا، اور نبی میلانی تیکی محد معاملہ میں بحث شروع کی۔ پہلے ابوالا سود نے تجویز رکھی کہ آپ کو شہر بدر کردیا جائے۔ ابلیس نے ۔ جو شیخ نجد ی کی صورت میں شریک محفل تھا۔ کہا: بیہ سبکہ کا حل نہیں۔ شیخض دوسرے قبائل میں جا کراپنے جمنوا بنا لے گا، پھر وہ تمہارے لئے درد سر بن جائے گا۔ دوسری تجویز ابوالیختر کی نے پیش کی کہ اسے لو ہے کی بیڑیوں میں جکڑ کر قید کردیا جائے۔ ابلیس نے ۔ کی خبر اس کے حمایتوں کو ہوجائے گی، اور وہ دھا وابول دیں گے اور چھڑ الے جائیں گے۔ تیسری تجویز فرعون امت ابوجہل نے بیش کی کہ ہر قبیلہ سے ایک مضبوط آ دی منتخب کیا جائے، اور سب مل کر یکبار گی وارکریں، اور قصہ نما دیں۔ ابلیس نے اس تجویز کو پسند کیا۔ اور اس مجرمانہ تجویز پر سب نے اتفاق کر لیا۔

سفر ہجرت میں متعدد معجزات ظاہر ہوئے ہیں۔ کیونکہ آپ ﷺ کیٹھی اللہ کے محبوب بندے اور مبارک ہستی تھے،اوراللہ تعالیٰ نے آپ کے غلبہ کا فیصلہ فرمایا تھا،اس لئے اللہ تعالیٰ نے آپ کی ہرطرح سے حفاظت فرمائی۔ چند معجزات درج ذیل ہیں: م

پہلام محجزہ: جوسب سے اہم مججزہ ہے: دہ یہ ہے کہ جب دار الندوۃ میں مذکورہ مجر ماند قرار داد پاس ہوگئی تو حضرت جرئیل علیہ السلام خدمت اقدس میں حاضر ہوئے۔ اور قرایش کی سازش سے آپ کوآگاہ کیا،، اور ساتھ ہی اللہ تعالی کی طرف سے ، جرت کی اجازت دی۔ اور دقت کی تعیین بھی کر دی کہ ای رات نگل جانا ہے۔ ادھر کفار نے تجویز طے ہونے کے بعد سارا دن تیاری میں گذارا۔ اور جب رات آئی تو گیارہ مجر مین نے خانہ مبارک کھر لیا۔ آپ باہر تشریف لائے، اور ان کے سروں پرسکریز وں والی مٹی ڈالتے ہوئے صاف نیچ کر نگل گئے۔ وہ لوگ صبح تک و ہیں پڑے رہے۔ جب صبح حضرت علی رضی اللہ عند آپ کی سرت اللے ہوئے صاف نیچ کر نگل گئے۔ وہ لوگ صبح تک و ہیں پڑے رہے۔ جب صبح مصاحب رحمد اللہ عند آپ کے بستر سے اللے ہوئے صاف نیچ کر نگل گئے۔ وہ لوگ صبح تک و ہیں پڑے رہے۔ جب صبح

جلديجم

تیسرا مجمزہ: جب تلاش کرنے دالے غار کے دہانے تک پہنچ، اور وہ ان کے سروں پر کھڑے ہوئے، اور ان کے پاؤں نظر آنے لگہ ہو حضرت ابو بکر رضی اللہ عند نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! اگر ان میں سے کوئی اپنے ہیروں کی طرف دیکھے گا تو ہمیں دیکھ لے گا! آپ نے فرمایا: '' ابو بکر ! تہمارا کیا خیال ہے ان دوکے بارے میں جن کا تیسر اللہ ہے!' بیا یک مجمزہ تھا، اللہ نے ان کی آنکھیں اندھی کردیں، اور ان کی سوچیں پھیردیں۔ انھوں نے دیکھا کہ غار کے منہ پر کمڑی کا جالا ہے، وہ بید کے قال

روہ ہن پیٹ سے بہان ہمیں پر مدر ہے ریادہ معندیں رہ جا حداد کرا۔ جب دہ قریب پہنچا تو رسول اللہ سَلائیکَڈیلم نے اس کے لئے بردعا چوتھا معجز ہ: راستہ میں سُر اقد بن مالک نے تعاقب کیا۔ جب دہ قریب پہنچا تو رسول اللہ سَلائیکڈیلم نے اس کے لئے بردعا کی فورا گھوڑا پیٹے تک سخت زمین میں دھنس گیا۔ اس نے کہا؛ تم دونوں نے میرے لئے بردعا کی ہے، اب میر کی خلاصی کی دعا موجہ میں تلاش کرنے والوں کو چھیر دونگا۔ چنانچہ نبی سَلائیکڈیلم نے اس کے لئے دعافر مائی ،اور وہ ن کی ہے، اب میر ک

چھٹام مجز ہ:جب نبی سلی تعلیم مدینہ پنچ تو حضرت عبداللہ بن سلام آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے ،اور کہا: میں آپ سے ایسی تین با تیں پو چھتا ہوں جن کو نبی بی جانتا ہے: (۱) قیامت کی سب سے پہلی نشانی کیا ہے؟ (۲) جنتیوں کو سب سے پہلے کیا کھانا دیا جائے گا(۳) نچ کی باپ سے یاماں سے مشابہت کیسے پیدا ہوتی ہے؟ آپ سلین تو کی ایا: ' یہ با تیں ابھی مجھے جبرئیل نے بتائی میں: (۱) قیامت کی پہلی نشانی ایسی آگ ہے جولو گوں کو شرق سے مغرب کی طرف جع کر لے گ (۲) اور جنتیوں کا پہلا کھانا: مجھلی کے جگر کا بڑھا ہوا حصد ہے (۳) اور جب آ دمی کا ماد ہوتی ہے؟ تو مایا: ' یہ با تیں ہوتی ہے، اور جب عورت کا قومی ہوتا ہے، تو اس سے مشابہت ہوتی ہے۔ حضرت عبداللہ بن سلام نے پر جواب تی کر فورا اسلام قبول کیا۔ اور جن کی ایو کی ایک بی ہود بہتان تر اش قوم ہے۔ اس سے پہلے کہ میر اسلام نے ہیں جواب س کر فور ا اسلام قبول کیا۔ اور حض کیا: یارسول اللہ! یہود بہتان تر اش قوم ہے۔ اس سے پہلے کہ میر اسلام نے اس کر فور آ اسلام قبول کیا۔ اور حض کیا: یارسول اللہ! یہود بہتان تر اش قوم ہے۔ اس سے پہلے کہ میر اسلام نے ہیں ہو، آپ میر سے بارے میں یہودے معلوم کرلیں۔ چنانچہ جب یہود کے دیگر بڑے علماء ملنے آئے تو آپؓ نے پوچھا:تم میں عبداللّہ کا کیا مقام ہے؟ کہنے لگھ: ہم میں بہتر ہیں، ان کے والد بھی ہم میں بہتر تھے، وہ ہمارے سر دار ہیں، اور وہ ہمارے سر دار کے میٹے ہیں۔ آپؓ نے فرمایا:'' بتا وَاگر عبداللّہ بن سلام ایمان لے آئیں تو ؟'' کہنے لگھ: اللّہ تعالیٰ ان کواس ہے محفوظ رکھیں! فوراً ہی حضرت عبداللّہ نطح، اور کلمہ شہادت پڑھا۔ کہنے لگھ: ہم میں بدتر، اور بدتر کا بیٹا! حضرت عبداللّہ نے کہا: اللّہ ! مجھے ای کا اندیشہ تھا (رواہ ابخاری مقلوۃ حدیث ۵۷۷

[١٧] ثم كان النبى صلى الله عليه وسلم يَسْتَنجدُ من أحياء العرب، فَوُفَّقَ الأنصارُ لذلك، فبايعوه بيعة العَقبَةِ: الأولى والثانية، ودخل الإسلام كلُّ دار من دُور المدينة، وأوضح الله على نبيه أن ارتفاع دينه في الهجرة إلى المدينة، فأجمع عليها، وأزداد غيظُ قريش، فمكروا به ليقتلوه، أو يُثبتوه، أو يخرجوه. فظهرت آياتٌ لكونه محبوبا مباركا مَقضِيًّا له بالغلبة: [الف] فلما دخل هو وأبوبكر الصديق - رضى الله عنه - الغار، لد غ أبوبكر رضى الله عنه فتفل النبي صلى الله عليه وسلم، فشفى من ساعته. [ب] ولما وقف الكفارُ على رأس الغار، أعْمَى الله أبصارَهم، وصرف عنه أفكارَهم. [ج] ولما أدركهما سراقة بن مالك: دعا عليه، فارتطَمَتْ به فرسه إلى بطنها في جَلَدٍ من الأرض، بأن انْخُسَفَتِ الأرضُ بتقريب من الله، فَتَكَفَّل بالردِّ عنهما. [د] ولما مَرُّوا بخيمة أم معبد دَرَّتْ له شاةٌ، لم تكن من شياه الدَّرِّ. [ه] و لما قَدِمًا المدينةَ، جاء ه عبد الله بن سلام، فسأله عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي: فما أولُّ أشراط الساعة؟ وما أولُّ طعام أهل الجنة؟ وما يَنزعُ الولدَ إلى أبيه، أو إلى أمه؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أما أول أشراط الساعة: فنارٌ تَحْشُرُ الناسَ من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة: فزيادةُ كَبدِحوتٍ، وإذا سبق ماءُ الرجل ماءَ المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماءُ المرأة نزعت ' فأسلم عبد الله، وكان إفحامًا لأحبار اليهود.

ترجم، (۱۷) پھر بی سلین کی میں الکھر ہے جاتا ہے۔ انھوں نے آپ سے بیعت عقبہ اولی اور ثانیہ کی ۔ اور اسلام مدینہ کے گھروں میں سے ہر گھر میں پہنچ گیا۔ اور اللہ تعالی اپنے نبی پر بیہ بات واضح کی کہ آپ کے دین کی سر بلندی مدینہ کی طرف ، جرت میں ہے۔ پس آپ نے اس کا پختہ ارادہ - • فَصَنَوْتَرَبْبَلْشِیَرْنِهِ اِ

TS

کرلیا۔اور قریش کا عصد برط گیا۔ پس انھوں نے آپ کے بارے میں اسیم بنائی ، تا کہ وہ آپ آؤتل کردیں ، یا قید کردیں ، یا وطن ے نکال دیں (سورة الانفال آیت ۳۰) پس نثانیاں ظاہر ہو کیں آپ کے مجوب ومبارک ہونے کی وجہ ہے ، اور آپ کے لئے غلبہ کا فیصلہ ہونے کی وجہ ہے ۔ (الف) پس جب آپ اور ابو بکر رضی اللہ عند عار میں داخل ہوئے تو ابو بکر گوئی جیز نے ڈس لیا، پس اسی برخی میں جب آپ اور ابو بکر رضی اللہ عند عار میں داخل ہوئے تو ابو بکر گوئی جیز نے ڈس لیا، پس اسی بی بر جب آپ اور ابو بکر رضی اللہ عند عار میں داخل ہوئے تو ابو بکر گوئی جیز نے ڈس لیا، پس اس برخی میں تک پس جب آپ اور ابو بکر رضی اللہ عند عار میں داخل ہوئے تو ابو بکر گوئی چیز نے ڈس لیا، پس اس پر نبی میں اند گایا، پس انھوں نے اسی وقت شفا پائی ۔ (ب) اور جب کفار عار ک حر پر کھڑ ہوئے تو اللہ نے ان کی آنکہ میں اندھی کردیں، اور آپ سے ان کی سوچ پھیر دی ۔ (ب) اور جب کفار عار کے دونوں کو سراقہ بن ما لک نے آلیا، تو آپ نے اس کے لئے بددعا کی ، پس اس کے ساتھ اس کا گھوڑ ااپنے پید تک تخت زمین میں دھن گیا: بایں طور کہ زمین ڈھ گی اللہ کی تقریب سے یعنی اللہ تو پالی نے اس کا کھوڑ اپ نے پی وہ دونوں سے طلب کو پھیر نے کاذ مہ دارین گیا ۔ (د) اور جب وہ لوگ ام معبد کے خیمے پر گذر ہو آپ آپ وہ وہ لیا کہ ہوں کے لئے دور دی ایسی بکری نے جودود دھی بکر یوں میں سے نہیں تھی ۔ (ھی ۔ سی پس عبد اللہ تو الی کا کوئی خفیہ سب بنایا۔ پس وہ دونوں ایسی بکری نے جودود دھی بکر یوں میں سے نہیں تھی ۔ (ھ)۔ سب پس عبد اللہ نے اسکا مول کیا، اور وہ اسلام لا نا یہود کے ایسی بکری کی اسی دولا جو اب کرنے والا تھا۔

YM

\$

بجرت کے فور أبعد یا بچ اہم کام

نى سَلانَيْدَيْدَم ن بجرت ك فور أبعد پانچ اہم كام انجام دين ميں، جودرج ذيل ميں:

پہلاکام – یہود کے ساتھ معاہدہ – مدینہ میں مسلمانوں کے ساتھ مشرکین اور یہود بھی آباد تھے۔مشرکین ے زیادہ خطرہ نہیں تھا، کیونکہ مسلمان انہی قبائل سے تعلق رکھتے تھے۔ گمریہود مسلمانوں سے عدادت رکھتے تھے، اس لئے ان کے شرکا اندیشہ تھا۔ چنانچ رسول اللہ مِثَلَّیْ اللَّہِ اِن کے ساتھ ایک معاہدہ کیا، جس سے ان کے شرے حفاظت ہوگئی (اس معاہدہ کی دفعات سیرت ابن ہشام میں ہیں )

دوسرا کام – مسجد نبوی کی تعمیر – مدینہ میں فروکش ہوتے ہی نبی ﷺ کی پہلاقدم بیا تقدام یا تھایا کہ سجد نبوی کی تعمیر شروع کردی۔اور سلمانوں کونماز اور اس کے اوقات کی تعلیم دی۔اور اس طریقۃ کے بارے میں باہم مشورہ کیا، جس کے ذریعہ لوگوں کونماز کی اطلاع دی جاسکے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن زید بن عبدر بہ کوخواب میں اذان دکھلائی گئی،اور اس ک مطابق عمل شروع ہوا۔

سوال: غير نبى كاخواب جحت نہيں، پھر حضرت عبداللد کے خواب پر عمل كيوں شروع كيا گيا؟

جواب: بیفیبی فیضان در حقیقت رسول اللہ سَلِلْنَمَائِیَمَ پر ہوا تھا، اگر چہ داسط عبد اللہ تھے۔ جیسے مبشرات: صاحب معاملہ کے علاوہ کوبھی دکھلائے جاتے ہیں، مگر مقصود وہ شخص ہوتا ہے جس کے لئے دہ خواب دکھلایا گیا ہے۔ چنانچہ جب حضرت سے فَضَنُومَ بِبَلَشِينَا کَہِ جَامَ رحمة اللار الواسعة

عبداللد في اپناخواب رسول اللد سَلاليَّة المَيلِي عَدَيمَ كوسناياتو آبَّ فِرْمايان الله المرؤيا حقَّ، إن شاء الله : بير حق خواب ب، اگر الله في جابا پر جرجب حضرت عمر رضى الله عنه في اطلاع دى كه انھوں في بھى يہى خواب د يکھا ب، تو آپ في فرمايا: فلله الحمد: خدا كاشكر بإ (مشكلوة حديث ٢٥ باب الأذان)

تیسرا کام --- دینی نظام کی استواری --- پھرلوگوں کو جعہ وجماعت اورروزوں پرابھارا،اورز کو ۃ کاحکم دیا،اور لوگوں کوز کو ۃ کے احکام سکھلائے ۔ عکی سورتوں میں صرف اسلامی مبادیات کی تفصیل بیان کی گئی تھی۔اسلامی عبادات اور ان کے احکام اب نازل کئے گئے،تا کہ سلمانوں کا معاشرہ اسلامی اقدار پر پروان چڑھے۔

چوتھا کام - دعوت اسلامی اور بھرت کی ترغیب - ہجرت کے بعد اللہ کی مخلوق کوخوب زور دشورے دعوت دی گئی کہ یہی اصل مقصودتھا۔ جولوگ اسلام قبول کرتے تھے ان کوتر غیب دی جاتی تھی کہ وہ اپنے وطن چھوڑ کرمدینہ چلے آئیں کیونکہ ان کے وطن اس زمانہ میں دارالکفر تھے، وہ وہاں اسلامی احکام پڑمل نہیں کر سکتے تھے۔ اس لیے ضروری تھا کہ وہ ایسی جگہ آ جائیں جہاں دین پر آزادی کے ساتھ مل پیرا ہو کیں۔

پانچواں کام --- مسلمانوں میں بھائی چارہ --- ہجرت کے بعد مدینہ میں دوطرح کے مسلمان جمع ہو گئے تھے۔ ایک: انصار تھے، جواب کھروں میں آباد تھے۔ ان کی اپنی زمینیں، کاروباراور قبائل تھے۔ دوسرے: مہاجرین تھے، جوب خانماں تھے۔ وہ لئ پٹ کرمدینہ پنچ تھے۔ ان کے پاس ندتور ہن کے لئے گھر تھے، نہ گذارہ کا سامان ۔ ان کے قبائل بھی نہیں تھے، اس لئے وہ بے یارومد دگار تھے۔ چنانچہ نبی سیالی تو آپ کے لئے گھر تھے، نہ گذارہ کا سامان ۔ ان کے قبائل بھی مسلمانوں کے بعض کو بعض سے جوڑ دیا، ان کو ایک خاندان بنادیا۔ اور صلہ رحی اور انفاق کا حکم دوسرے نہیں اور کرایا۔ اور بنیاد قرار دیا (بی حکم جنگ بدر تک قائم رہا) اس طرح مسلمانوں کا کلمہ تھر ہوگیا، تاکہ خرورت پیش آئے پر جہاد کیا جائل بھی مسلمانوں نے دہنوں سے محفوظ ہوجا کمیں۔ اور بھائی چارہ کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ اس زمانہ میں دول کی بیاد

[1٨] ثم عاهد النبقُ صلى الله عليه وسلم اليهودَ، وأمنَ شَرَّهم، واشتغل ببناء المسجد، وعلَّم المؤمنين الصلاةَ، وأوقاتِها، وشاور فيما يحصل به الإعلامُ بالصلاة، فأرِيَ عبدُ الله بن زيد في منامه الأذانَ، وكان مطمحَ الإفاضةِ الغيبية رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، وإن كان السفيرَ عبدُ الله، وحَرَضَهم على الجماعة، والجمعة، والصوم؛ وأَمَرَ بالزكاة، وعلَّمهم حدودَها، وجَهَرَ بدعوة الخلق إلى الإسلام، ورغَبهم في الهجرة من أوطانهم، لأنها يومند دارُ الكفر، ولايستطيعون إقامة الإسلام هنالك، وشَدَّ المسلمين بعضَهم ببعض بالمواخاة، وإيجاب الصلة والإنفاق والتوارث بتلك المواخاة، لتتفق كلمتُهم، فيتأتى الجهاد، ويَتَمَنَّعُوْا من أعدائهم، وكان القومُ ألفُوا التناصرُ بالقبائل.

< المستقر بتباييت الم

جلديجم 419 ترجمہ: () پھر بی سلانی ایک یہودے معاہدہ کیا، اور ان کے شرے محفوظ ہو گئے (۲) اور مجد کی تعمیر میں مشغول ہوئے،اورمسلمانوں کونماز کی اوراس کے اوقات کی تعلیم دی، اور اس طریقہ کے بارے میں مشورہ کیا جس کے ذریعہ مسلمانوں کونماز کی اطلاع ہو سکے۔ پس عبداللہ بن زیدخواب میں اذان دکھلائے گئے (سوال کا جواب) اور نیبی فیضان کے گرنے کی جگہ رسول اللہ سلانینی بی اگر چہ واسط عبد اللہ تھ (<sup>m</sup>)اور لوگوں کو جماعت، جمعہ اور روز وں پر ابھارا،اور زکو ۃ کا حکم دیا،اورلوگوں کوز کو ہ کے احکام سکھلائے (۳)اورمخلوق کوزور وشور سے اسلام کی دعوت دی،اورلوگوں کوان کے وطنوں ہے ہجرت کرنے کی ترغیب دی، اس لئے کہ وہ اوطان اس زمانہ میں دارالکفر تھے، اورلوگ وہاں اقامت اسلام کی طاقت نہیں رکھتے تھے(ہ)اور سلمانوں کوبعض کے مضبوط کیا بھائی چارہ کے ذریعہ،اور صلہ رحمی اورانفاق اوراس مواخات کی ، وجہ سے ایک دوسرے کے دارث ہونے کو داجب کرنے کے ذریعہ۔ تا کہ مسلمانوں کا کلمہ متفق ہو، پس جہاد کی صورت پیدا ہو،اور سلمان اپنے دشمنوں سے محفوظ ہوجا ئیں۔اورلوگ قبائل کے ذریعہ ایک دوسرے کی مدد کرنے کے خوگر تھے۔

23

فيصله كن معركه: غزوة بدركبري

ہجرت سے پہلے تیرہ سال تک مسلمان ظلم وستم کی چکی میں پیتے رہے۔اور صبر وہمت سے ہرطرت کی چرہ دستیاں سہتے رہے۔ مگراس وقت ظالموں کے مقابلہ میں ہاتھا تھانے کی اجازت نہیں دی گئی تھی۔ کیونکہ اس وقت مسلمان مجتمع نہیں تھے، نہاس وقت مقابلہ کی طاقت تھی۔ پھر جب سلمان ہجرت کر کے مدینہ میں جمع ہو گئے ،اوران میں مقابلہ کی طاقت پیدا ہوئی، تو اللہ تعالیٰ نے ان مظلوموں کو ظالموں سے بدلہ لینے کی اجازت دی (سورۃ الجح آیت ۳۹) چنانچہ کا فروں کے ساتھ پہلی قابل ذکر تکر ابجری میں میدان بدر میں ہوئی، اور وہ فیصلہ کن معرکہ ثابت ہوا، اس نے حق وباطل کے درمیان واضح فيصله كرديا-اس معركه كے چندواقعات درج ذيل ہيں:

يهلا واقعه: ١٢ ارمضان ٢ جرى ميں رسول الله سَلائينَةَ عَلَيْهُم مدينة طيب ابوسفيان تح تجارتي قافله كے تعاقب ميں نگل، ادرای اندازے تیاری کرکے لیکے، مگر جب مقام بدر کے قریب پنچے تو خبر ملی کہ قافلہ تو بچ کرنگل گیا، مگر مکہ عکر مدے ایک بر الشكر آرباب- اس خبر نے کمچہ فکریہ پیدا کیا۔ اور آپؓ نے صحابہ ے مشورہ کیا کہ آنے والے کشکرے مقابلہ کیا جائے یا نہیں؟ خود آپ کی رائے مقابلہ کی تھی، مگر حضرت ابوایوب انصاری وغیرہ صحابہ نے عرض کیا کہ شکر میں ان سے مقابلہ کی طاقت نہیں، اورہم اس کی تیاری بھی کر کے نہیں آئے ۔ مگرمہاجرین نے مشورہ دیا کہ مقابلہ کیا جائے۔ آخضرت طِلاَ بَعَاقَةً کم اس مشورہ سے خوش ہوئے ،مگرابھی انصار کی طرف سے موافقت میں کوئی آ وازنہیں اٹھی تھی۔ چنانچہ آپؓ نے فرمایا:''لوگو! مجھے مشورہ دو''لشکر کا مقابلہ کیا جائے یانہیں؟ انصار کے اکابر سمجھ گئے کہ روئے خن ہماری طرف ہے۔ چنانچہ ان کے الموزر بالمراح-

رجعة اللار الواسعة

جُلدَيْجَم

سرداروں نے بھی مہماجرین کی تجویز کی تائید کی ،اورسب نے پر جوش تقریریں کیس ۔رسول الله سَلایَقَائیم اس کوئ کر بہت مسر ور ہوئے۔اور قافلہ کو عکم دیا کہ اللہ کے نام پر چلو۔اور بیڈوش خبر می سنائی کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے وعدہ فرمایا ہے کہ قافلہ اور شکر میں سے ایک پر ہمیں ظفر یاب کریں گے پس اب قافلہ تو نکل گیا ہے بشکر ہی مد مقابل ہے،ای پر ان شاءاللہ فتح حاصل ہوگی۔

دوسراواقعہ، میدان بدر میں کفار نے پہلے ۔ اچھی جگداور پانی پر قبضہ کرلیا تھا۔ اور سلمان نشیب میں تھے، ان کی طرف ریت بہت زیادہ تھی، چلتے ہوئے پاؤں دصنتے تھے۔ گردوغبار ۔ الگ پریثان تھے۔ ایک طرف دضوء وغسل کی پریثانی تھی تو دوسری طرف تفتگی ستارہی تھی۔ مزید شیطان نے دسوسہ ڈالا کہتم اللہ کے مقبول بندے ہوتے تو تائید الہی تمہارے ساتھ ہوتی ۔ اس نازک گھڑی میں اللہ تعالیٰ نے مددکی ، اورز درکا مینہ برسا، جس سے میدان کی ریت جم گئی، وضوء وغسل کے لئے پانی کی افراط ہوگئی، گرد دغبار سے نجات مل گئی، اور شیطان کا دسوسہ کا فور ہو گیا۔ اور جس جگہ کفار کالشکر تھا: کچڑ اور پھلسن ہوگئی، اور چلنا پھر ناد شوار ہو گیا۔ اس فضل خداد نہ کا تذکرہ سورۃ الا نے گی ہوں ہو کہ تھا۔ کہ تھ

تيسراواقعه: ميدان بدر ميں جب دونوں فوجيس آ منے سامنے ہوئيں، اور نبي مَظلنَّ مَقَدَّمَ نظلمَ رَثْمَن کی زيادتی ديکھی، توالله تعالیٰ سے گڑگڑا کردعا کی:''اے اللہ! آپ نے مجھ ہے جو دعدہ فر مايا ہے اس کو پورا فر ما۔ اے اللہ! ميں آپ کو آپ کے عہداور دعدہ کی قشم ديتا ہوں!'' چنانچہ آپ کو فتح کی خوش خبری دی گئی۔ اور آپ زرہ پہنے ہوئے پر جوش يہ فر ماتے ہوئے جھو نپڑی سے نکلے:''عنقريب پہ جھ مشکست کھائے گا، اور پہ چھ پھر کر بھا کے گا!''(سورۃ القمرآيت ۴۵) (رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ک

چوتھا واقعہ: جنگ سے پہلے رات میں رسول اللہ سِلائی یَتَائیم نے اپناہاتھ رکھ رکھ کر صحابہ کو بتایا کہ کل فلاں یہاں گرےگا، اور فلاں یہاں گرےگا۔ حدیث کے راوی حضرت انس رضی اللہ عنه بیان کرتے ہیں کہ ان میں سے کوئی بھی رسول اللہ سِلائیمَائِیَہِم کے ہاتھ کی جگہ سے اِدھراُدھرنہ ہوا( رداہ سلم ، شکلوۃ حدیث اے۵۹ و۵۹۳۸)

پانچواں واقعہ: اس جنگ میں اللہ تعالیٰ کا ایک خاص فضل یہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کی کمک بھیجی، صحابہ نے فرشتوں کواپنی آنکھوں سے دیکھا۔ ان کے سپر دیدکام کیا تھا کہ وہ مسلمانوں کی ہمت بڑھا نمیں، اور کفار کے دلوں میں رعب ڈالیس (سورۃ الانفال آیت ۱۲ میں اس کاذکر ہے)

چھٹا واقعہ: جب دونوں لشکر آ منے سامنے ہوئے تو رسول اللہ ﷺ آئے دعا فرمائی: '' اے اللہ! یہ قریش ہیں، جو اپنے پور نے فرور دیکبر کے ساتھ، تیری مخالفت کرتے ہوئے،اور تیرے رسول کو تبطلاتے ہوئے آ گئے ہیں۔اے اللہ! اپنی مدد نازل فرما جس کا تونے دعدہ کیا ہے۔اے اللہ! آج انہیں اینٹ کر رکھ دے!'' اُدھرا بوجہل نے دعا کی: '' اے اللہ! ہم میں سے جوفریق رشتہ داری کو زیادہ کا شنے والا،اور غلط حرکمتیں زیادہ کرنے والا ہے، اُے تو آج تو ژدے۔اے اللہ! ہم میں سے جوفریق تیرے نزدیک زیادہ کا شنے والا،اور زیادہ پسندیدہ ہے، اس کی مدد فرما!'' اس کے بعد جنگ شروع ہوئی جو مشرکین کی شکست فاش، اور مسلمانوں کی فتح عظیم پرختم ہوئی۔ اس میں چودہ مسلمان شہید ہوئے۔لیکن مشرکین کو بھاری نقصان اٹھانا پڑا، ان کے ستر آ دمی مارے گئے، اور ستر قید ہوئے، جن میں سے اکثر قائد، سردار اور سر برآ وردہ لوگ تھے۔قید یوں سے مسلمانوں کو معقول فد بیر حاصل ہوا۔ اور کافی سے زیادہ مال نئیمت ہاتھ آیا۔ چنانچ قر آن کریم نے اس جنگ کوفہرقان (فیصلہ کن معرکہ) قر اردیا (سورۃ الانفال آیت میں) ساتواں واقعہ: مدینہ لوٹ کر رسول اللہ سِکالین کے صحابہ سے قید یوں کے بارے میں مشورہ فرمایا مسلمانوں کا

میلان فدید لینے کی طرف ہوا، جومنشاء خداوندی کے خلاف تھا۔ اللہ تعالیٰ کو یہ بات پسندتھی کہ سب قیدیوں کوقتل کر دیا جائے، تا کہ شرکین کے سب سرغنڈ تم ہوجا نمیں، چنانچہ سورۃ الانفال آیات ۲۷-۲۹ میں صحابہ کو سرزنش کی گئی، مگر چونکہ معاملہ صحابہ کے اجتہاد پر چھوڑا گیا تھا، جس میں ان سے چوک ہوگئی، اس لئے ان سے درگذر کیا گیا۔

[١٩] ثم لما رأى الله فيهم اجتماعًا ونَجْدَةً، أوحى إلى نبيه أن يجاهد، ويقعد لهم كلَّ مرصد: [الف] ولما وقعت واقعة بدر: لم يكونوا على ماء، فأمطر الله مطرًا. [ب] واستشار الناسَ: هل يختار العير أم النفير؟ فبورك في رأيهم حسب رأيه، فأجمعوا على النفير، بعد مالم يكد يكون ذلك. [ج] ولما رأى صلى الله عليه وسلم كثرة العدو: تضرَّع إلى الله، فَبُشِّر بالفتح. [د] وأوحى إليه مصارع القوم، فقال: " هذا مصرع فلان، وهذا مصرع فلان، يضع يَدَه ههنا وههنا، فما ماط أحدُهم عن موضع يد رسول الله صلى الله عليه وسلم" [ه] وظهرت الملائكة يومئذ، بحيث يراها الناس، لِتُثَبَّتَ قلوبَ الموحدين، وتُرْعِبَ قلوبَ المشركين. [ر] فكان ذلك فتحًا عظيمًا، أغناهم الله به وأُشْبَعَهم، وقَطَعَ حبلَ الشرك، وأهلك أفلاذَ كبدِ قريش، ولذا يسمى فرقانا. [ز] وكان ميلُهم للافتداء، مخالفاً لما أحبه الله من قطع دابر الشرك، فعو تبوا، ثم عُفى عنهم. ترجمہ: (۱۹) پھر جب اللد تعالیٰ نے مسلمانوں میں اجتماعیت اور قوت دیکھی تو اپنے نبی کی طرف دحی کی کہ دہ جہاد کونے،اوردشمنوں کے لئے ہرگھات میں بیٹھے: \_\_\_ (اف)اور جب جنگ بدر پیش آئی تو مسلمان یانی پر نہیں تھے، پس الله في بارش برسائي (اس كوشرح ميں دوسر ني نبر يرليا ہے) - (ب)اورآت في لوگوں سے مشورہ کيا: آيا عير (تجارتي قافلہ) کواختیار کریں یانفیر (جنگی نشکر) کو؟ (صحیح بات وہ ہے جوشرح میں ہے۔ کیونکہ یہ مشورہ تجارتی قافلہ کے بیج کرنگل ٥ المور بالميكر ٥-

جلديجم

مديندت يهودكاصفايا

مدیند شریف میں اور اس کے قرب وجوار میں یہود کے تین قبیلے آباد تھے۔ بنوقید قاع، بنوف میں اور بنوقر یظ ۔ بنوقید قاع: خاص مدینہ میں سکونت پذیر سے، اور باقی دو قبیلے مدینہ کے پڑوں میں آباد تھے۔ بجرت کے فور أبعد نبی سکین کی کی کی س یہ جو معاہد ، امن کیا تھا اس کی دفعات تاریخ کی کتابوں میں محفوظ ہیں۔ جنگ بدر کے موقع پر سب سے پہلے بنوقید قاع نے مدینہ میں ضاد ہر پا کیا، پھر بنو نضیر نے آپ سکین کو قل کرنے کا منصوبہ بنایا، اور آخر میں غزوہ خند ق میں بنوقر یظ نے قریش کی مدد کی شاں کی دفعات تاریخ کی کتابوں میں محفوظ ہیں۔ جنگ بدر کے موقع پر سب سے پہلے بنوقید قاع نے قریش کی مدد کی شاں کر بنو نفیر نے آپ سکین کو قل کرنے کا منصوبہ بنایا، اور آخر میں غزوہ خند ق میں بنوقر یظ میں اللہ کا دین آی دفت خالص ہو سکتا تھا، جب یہ ہود مدینہ کے پڑوں میں ندر ہیں۔ چنا پنچ نواز خون کے گئے۔ کیونکہ مدینہ میں اللہ کا دین آی دونت خالص ہو سکتا تھا، جب یہ ہود مدینہ کے پڑوں میں ندر ہیں۔ چنا پنچ نواز خون کے گئے۔ اور ان کی گئے کیون کے بنون میں بنوقر یظ میں اللہ کا دین آی دونت خالص ہو سکتا تھا، جب یہ ہود مدینہ کے پڑوں میں ندر ہیں۔ چنا پی اور ان کر بواز کی گئی ہو کے دلوں میں مسلمانوں کی ایسی در ھالی نے ایں اشرف کو جو ان کا بڑا خیبیت سرغند تھا قتل کیا گیا۔ اور انڈ تو خالی نے بنون سیر نہ کی جنھوں نے ان سے مدد کا دعدہ کیا تھا، اور ان کے دلوں کو صوب کی اختر میں میں میں اس کی گیا۔ اور ان لوگوں کی کچھ پر داہ میں میں میں میں میں معلی نوں کی ایسی در جار ہے دلی تی ہو ہوں میں ندر جاں۔ چند کے منافقین عبد اللہ بن أبلی اور اس

ای طرح تجاز کامشہورتا جرابورافع یہودی: مسلمانوں کے درپے آزارر ہا کرتا تھا۔ آپ سلین تیکی نے اس کی طرف حضرت اود یکھیں البدایہ دالنہایہ ۲۲۳ سیرت این شام ا: ۸ امطبوعہ بولاق معرم ا یہ تفصیل میری تغییر ہدایت القرآن: پارہ دی ۲۳:۵۳ میں ب۲۲ - افت زماز بیکا شیک کے

رجعة اللاالواسعة

عبدالله بن ملتیک رضی الله عند کو بھیجا۔ انھوں نے بڑی آ سانی سے اس کوموت کی گھاٹ اتار دیا۔ مگر وہ واپسی میں سرعی گر پڑے، اوران کی پنڈ لی ٹوٹ گئی۔ انھوں نے عمامہ سے اس کو باند ھدیا، اور خدمت ِنبوی میں حاضر ہوئے۔ آپؓ نے فرمایا: '' پیر پھیلا وُ'' آپؓ نے اس پر ہاتھ پھیرا۔ تو وہ ایسی ہوگئی: جیسے بھی اس کوکوئی گزند پنچی ہی نہیں! (مشکوۃ حدیث ۵۸۷

422

ځلديم

[٢٠] ثم أهاج الله تقريبًا لإجلاء اليهود، فإنه لم يكن يصفودينُ الله بالمدينة، وهم مجاوروها، فكان منهم نقضُ العهد، فأجلى بنى النضير، وبنى قَيْنُقَاع، وقتل كعبَ بنَ الأشرف، وألقى الله فى قلوبهم الرعبَ، فلم يُعَرِّجوا لمن وَعَدَهم النصرَ وشَجَّعَ قلوبَهم، فأفاء الله أموالهم على نبيه، وكان أولُ توسيع عليهم.

وكان أبو رافع تاجرُ الحجاز يؤذى المسلمين، فبعث إليه عبدَ الله من عتيك، فيسَّر الله له قتلَه، فلما خرج من بيته انكسرتْ ساقُه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أُبْسُطُ رِجْلَكَ" فَمَسَحَها، فكأنها لم يَشْتَكِهَا قط.

ترجمہ: پھر اللہ تعالیٰ نے یہود کو جلا وطن کرنے کی تقریب پیدا کی۔ کیونکہ مدینہ میں اللہ کا دین خالص نہیں ہوسکتا تھا در انحالیکہ وہ مدینہ کے پڑوں میں ہوں۔ پس ان کی طرف نے نقض عہد ہوا۔ پس بنون سراور بنو قدیقاع کو جلا وطن کیا (اور بنو قریظہ کا تذکرہ آگ آرہا ہے) اور کعب بن اشرف کو قتل کیا۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان کے (بنو نسیر کے) دلوں میں رعب ڈالا، پس انھوں نے ان لوگوں کی طرف النفات نہ کیا جھوں نے ان سے مدد کا وعدہ کیا تھا، اور ان کے دلوں کو مضبوط کیا تھا، پس اللہ تعالیٰ نے ان کے اموال نبی سِلالی تھا یہ کیا جھوں نے ان سے مدد کا وعدہ کیا تھا، اور ان کے دلوں کو مضبوط کیا تھا، پس اللہ تعالیٰ نے ان کے اموال نبی سِلالی کی چھوں نے ان سے مدد کا وعدہ کیا تھا، اور ان کے دلوں کو مضبوط کیا تھا، پس تا جر ابورا فع مسلمانوں کو ستایا کرتا تھا۔ پس آپ نے اس کی طرف عبد اللہ بن عتیک کو بھیجا۔ پس اللہ نے ان کے لئے اس کا تقل آسان کر دیا، پس جب وہ اس کے گھر سے نظے تو ان کی پنڈ کی ٹوٹ گئی۔ پس رسول اللہ سُلی نیک کو بھیجا۔ پس اللہ نے ان کے لئے اس کا تعل آسان کر دیا، پس جب وہ اس کے گھر سے نظے تو ان کی پنڈ کی ٹوٹ گئی۔ پس رسول اللہ سُلی نیک کو کر این ای لیے اس کا تعلی آسان کر دیا، پس جب وہ اس کے گھر سے نظے تو ان کی پنڈ کی ٹوٹ گئی۔ پس سے میں ہو کی اللہ نے قان کے لئے اس کا

اُحُد کی شکست میں رحمت کے پہلو

جنگ احد میں قدرتی عوامل ایسے اکٹھا ہو گئے کہ مسلمانوں کو بظاہر شکست کا سامنا کرنا پڑا، مگر اس شکست میں بھی رحمت خداوندی کے پہلو تھے:

پہلا پہلو ۔ پیش خبری ۔ جنگ احد میں جو صورت پیش آئی اجمالی طور پراس کی خبر پہلے دیدی گئی تھی۔ تر مذی کی د توسَندَ مَرَبِبَالْ يَهُلَهُ ﴾ - روایت ہے کہ غزوہ بدر کے قیدیوں کے سلسلہ میں جب مشورہ کیا گیا تو حضرت جرئیل علیہ السلام نے صحابہ کو بتایا کہ اگرتم قیدیوں کو کچل ڈالنے کا فیصلہ کرو گے تو فبہا،اور اگر فدیہ لینے کا فیصلہ کرو گے تو آئندہ سال تمہارے اتنے ہی یعنی ستر آدمی شہید ہوں گے ( ظاہر ہے اتنابر انقصان شکست ہی کی صورت میں ہوتا ہے ) صحابہ نے کہا: ہم فدیہ لیں گے،رہی شہادت کی بات تو وہ ہماری عین آرز و ہے ( جامع الاصول حدیث ۲۰۱۲)

پھراحد کی جنگ سے پہلے رسول اللہ سِلَلْنَقَلَظِمْ نے خواب دیکھا کہ آپؓ کے ہاتھ میں تلوار ہے۔ آپؓ نے اس کو ہلایا تو اس کا اگلاحصہ ٹوٹ گیا( بیرجنگ احد کی شکست تھی)اور آپؓ نے ایس گائے دیکھی جوذ نے کی ہوئی تھی ( بیر حجابہ کی شہادت تھی ) (متفق علیہ، جامع الاصول حدیث ۱۰۱۳) پس جس صورت ِ حال کی اللہ تعالیٰ نے پہلے سے خبر کردی: اس کا کیا افسوس کرنا۔ ایساواقعہ تو موجب شکر ہے۔

دوسرا پہلو ۔ عبرت وبصیرت ۔ اللہ تعالیٰ نے اس شکست کودین کے معاملہ میں آنکھیں کھولنے والا ، اور سامانِ عبرت بنایا۔ سورۃ آلعمران آیت ۱۵۲ میں اس جنگ میں ناکامی کا سبب : رسول اللہ سِلینَّ اَلَیْمَ کَ اس حکم کی خلاف ورزی کوقر اردیا جوآپ نے گھاٹی پر ظہرے رہنے کے بارے میں دیا تھا۔

تيسرا پېلو — امتحان دامتياز — سورة البقرة آيت ۳۴۹ ميں طالوت كاداقعدآيا ب\_اللد تعالىٰ نے ان كے لشكر كا ايك نہر كے ذريعدامتحان كيا تھا، تا كەنخلص ادر غير مخلص جدا ہوجا ئيس \_اى طرح سورة آل عمران آيات ١٣٠-١٣ ميں احد كى شكست كوامتحان دامتياز كاذريعد قرار ديا \_اس داقعد نے دودھادر پانى الگ كرديا، تا كه رسول الله سِلانيَةَ يَقْدِمُ بود بوگوں پر نامناسب حد تك بھردسہ نہ كريں \_

[17] ولما اجتمعت الأسبابُ السماويةُ على هزيمة المسلمين يومَ أُحدٍ: ظهرت رحمة اللهُ ثَمَّ من وجوه كثيرة:
آلف] فجعل الواقعة استبصارًا في دينهم وعبرةٌ، فلم يجعل سَبَبه إلا مخالفة رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما أمر من القيام على الشعب.
[ب] وعلَّم الله تعالى نبيَّه بالانهزام إجمالًا، فأراه سيفًا انقطع، وبقرةً ذُبحت، فكانت الهزيمةُ، وشهادةُ الصحابة.
[ج] وجعلها بمنزلة نهر طالوت، مَيَّزَ الله بها المخلصين من غيرهم، لئلا يُعْتَمَ على أحد أُوت ما يحد أُوت من القيام على الشعب.

ترجمه: (۲۱) اورجب ساوی اسباب احد کے دن مسلمانوں کی شکست پراکٹھا ہو گئے: تو اس جگہ بہت ی صورتوں میں - الاستوکر بینا شیئ کے اللہ کی رحمت ظاہر ہوئی ۔۔.. (الف) پس واقعہ کو اللہ نے آنکھیں کھو لنے والا بنایا ان کے دین میں اور عبرت بنایا۔ پس نہیں گردانا اس کا سبب گر رسول اللہ سِلانی کی تخالفت کو اس بات میں جس کا آپ نے تحکم دیا تھا یعنی گھاٹی پر تظہر ار ہنا ( میں اس کو دوسر ایپہلو بنایا ہے) ۔۔.. (ب) اور اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو اجمالی طور پر شکست جتلا دی تھی ، پس اللہ نے آپ کو ایس تکو ارد کھلائی جوٹوٹ گئی تھی ، اور ایس گائے دکھلائی جو ذن کے کی ہوئی تھی ۔ پس قکست ہوئی اور صحابہ کی شہادت ہوئی ۔ ( شرح میں اس کو پہلا پہلو بنایا ہے ) ۔... (ج) اور اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کو اجمالی طور پر شکست جتلا دی تھی ، پس اللہ نے آپ کو ( شرح میں اس کو پہلا پہلو بنایا ہے ) .... (ج) اور اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کو طالوت کی نہر کی طرح بنایا۔ اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے محکسین کو ان کے علاوہ سے جدا کر دیا، تا کہ رسول اللہ سِلانی تیکی ہو تھ ہو کہ ہوں ہے کہ میں ہو۔ تعالیٰ نے محکسین کو ان کے علاوہ سے جدا کر دیا، تا کہ رسول اللہ سِلانی تو تک ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں

بھروں نے لاش کی حفاظت کی

۲۹ ہجری میں رجیع (چشمہ کا نام) مقام پر کفارنے حضرت عاصم بن ثابت ( امیر ) اوران کے چیر ساتھیوں کو شہید کیا تو قریش نے آدمی بیسج کہ حضرت عاصم کے جسم کا کوئی عکرالا ٹیں، جس سے ان کو پہچانا جائے۔ کیونکہ انہوں نے جنگ بدر میں قریش کے کسی سرغنہ کونل کیا تھا۔لیکن اللہ تعالی نے ان کی لاش پر بھڑ وں کا جھنڈ بھیج دیا، اور وہ لوگ مقصد میں کا میاب نہ ہوئے۔ درحقیقت حضرت عاصم نے اللہ تعالی سے عہد و پیمان کر رکھا تھا کہ نہ انھیں کوئی مشرک چھوئے گانہ وہ کی مشرک کوچھوئیں گے۔ چنا نچہ اللہ تعالی نے ان کی لاش کر بھا تھا کہ نہ انھیں کوئی مشرک چھوئے گانہ وہ کی مشرک

## بيرمعو نهكا حادثة اورقنوت نازله

جس مہينے رجيع كا حادثہ بيش آيا ، تھيك اى مہينے بير معونه كا حادثہ تھى بيش آيا، جورجيع كے حادثہ ہے كہيں زيادہ علين تھا۔ اس حادثہ ميں كفار نے ستر صحابہ كو جو قراء كے نام مے مشہور تھ شہيد كيا۔ جب اس الميہ كى خبر رسول اللہ سلا تيا تي ب آپ نہايت عملين اور دلفگار ہوئے ۔ اور فجركى نماز ميں قنوت نازلہ پڑھنى شروع كى ۔ جس ميں ان قبائل كے لئے بددعا كى جاتى تھى جوحادثہ كے ذمہ دار تھے تميں دن نے بعد سورہ آل عمران كى آيت ١٢٨ نازل ہو تى ان قبائل كے لئے بدد عاك مشينى : أو يَتُنوبَ عَلَيْهِ مْ، أو يُعَدَّبَهُ مُقَائِهُ مُظَالِمُونَ كَارَ جمد : آپ كا معاط ميں كچھ دخل نہيں : يا تو اللہ مو طرف توجہ فرما ئيں گے، يا ان كومزاديں گے، كيونكہ وہ شتم گار ميں ! اس آيت ٢٢ نازل ہوتى : هو لَيْت سَ لَكَ مِن الأ (مسلم شريف ٤: 22 مور) اس آيت پاك كے ذريعہ نه قلائي مو تا ان كى آيت ٢٢ نازل ہوتى : هو تي ميں ان قبائل كے لئے بدر داك مرف توجہ فرما ئيں گے، يا ان كومزاديں گے، كيونكہ وہ شتم گار ميں ! اس آيت كن ذول پر آپ نے قونوت نازلہ بند كردى مسلم شريف ٤: 22 مورى ) اس آيت پاك كے ذريعہ ني سائيں تي يہ اس آيت كن ذول پر آپ نه فوت نازلہ بند كردى



جلديجم

فائدہ: اللہ تعالیٰ نے شہدائے بیر معونہ کے بارے میں بیآیت نازل فرمائی:'' ہماری قوم کو بتلا دو کہ ہم اپنے رب سے ملے: وہ ہم سے راضی ہے، اور ہم اس سے راضی ہیں' بیآیت بعد میں منسوخ کر دی گئی۔ پہلے اس لئے نازل کی گئی کہ ان شہداء کی خواہش تھی، جو پوری کر دی گئی (بیافائدہ کتاب میں ہے)

غزوه احزاب اوراللدكي رحمتين

شوال ۵، بحری میں کفر تے بڑے بڑے جھوں نے ایکا کر کے مدینہ پر چڑھائی کی۔ ان کے تفایمیں مار تے لشکر کی پیش قدمی رو کنے کے لئے خندق کھودی گئی، تو بہت می صورتوں میں اللہ کی رحمت خلام ہوئی۔ چندوا قعات درج ذیل ہیں: پہلا واقعہ: حضرت جاہر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہمانے نبی صلاحی کی پڑین بھوک کے آثار دیکھے۔ وہ گھر گئے۔ بیوی سے دریا فت کیا: پچھ ہے آپ تخت بھو کے ہیں۔ بیوی نے جائزہ لیا تو گھر میں ایک صاع ( تقریبا ڈھائی کلو) بھو نظے، جوانھوں نے پسے۔ گھر میں ایک بکری کا بچہ تھا، حضرت جابر ٹے اس کو ذیخ کیا، اور پکانے کے لئے دیا۔ پھر حاضر خدمت ہو کر راز داری کے انداز میں رسول اللہ مطلاح تی جائزہ کیا تو گھر میں ایک صاع ( تقریبا ڈھائی کلو) بھو نظے، ایک ہزارتھی نظم سیر ہو کر کھانا کھایا، پھر بھی گوشت کی ہائڈی اپنی حالت پر برقر ار رہی ، اور گئے ہے جن کی تعداد ( متفق علیہ، مشکوۃ حدیث 20 نا کھایا، پھر بھی گوشت کی ہائڈی اپنی حالت پر برقر ار رہی ، اور گوئی ہے۔ آپ تحک ہوں ایک ہزارتھی نظم سیر ہو کر کھانا کھایا، پھر بھی گوشت کی ہائڈی اپنی حالت پر برقر ار رہی ، اور گوئی ہے جن کی تعداد ( متفق علیہ، مشکوۃ حدیث 2012 ک

دوسراداقعہ: خندق کی تحداثی میں ایک سخت چٹان آئی، جس ہے کدال اُچٹ جاتی تھی اور کچھٹو شانہیں تھا۔ لوگوں نے رسول اللہ سِلاقی کی سے صورت حال عرض کی ۔ آپ تشریف لائے، اور بسم اللہ کہہ کرایک ضرب لگائی، تہائی چٹان ٹوٹی، اورایک چہک پیدا ہوئی۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! مجھے ملک شام کی تنجیاں دی گئیں، واللہ! میں وہاں کے سرخ محل کو دیکھ رہا ہوں۔ پھر دوسری چوٹ ماری، تو دوسری تہائی ٹوٹی، اور پھر روشنی ہوئی۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! مجھے فارس کی تخیاں دی کمیں، واللہ امیں اس وقت مدائن کو اور اس کے سفید محل کو دیکھ رہوئی۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! مجھے فارس کی تخیاں دی میں تبدیل ہوگئی، اور ایک روشنی چہلی۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! محصل کو دیکھ روشنی ہوئی۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! مجھے فارس کی تخیاں دی میں تبدیل ہوگئی، اور ایک روشنی چہلی۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! مجھے یہن کی تخیاں دی گئیں، واللہ ! میں اپنی ای کس

تیسراواقعہ: پھرایک رات اللہ تعالیٰ نے سخت تند ہوا چلائی، جس سے کشکر کفار کے خیم اکھڑ گئے، ہانڈیاں الٹ گئیں، طنابوں کی میخیں نظل گئیں، اور سی چیز کوقر ارنہ رہا، اور اللہ نے کفر کے مرغنوں کے دلوں میں رعب اور خوف ڈالدیا، اور وہ شکست خور دہ لوٹ گئے، اور اللہ نے ان کی چالوں کو ان کے سینوں میں پھیر دیا، اور وہ مسلمانوں کو کچھ بھی نقصان نہ پہنچا سکے اللہ نے اپناوعدہ پورا کیا، رسول اللہ شکائیٹیڈیلڑ کی مدد کی، اور تن تنہا سار لی شکر کوشک ریوں کے دلوں میں رعب اور خوف ڈالدیا، اور وہ

## بنوقر يظه كاانجام

عزوة احزاب سے موقع پر بنوتر يظه نے ، جبکه سلمان موت وحيات کے نازک کمحات سے گذرر ہے تھے، سخت ترين بدعہدی کی ، اور احزاب کا ساتھ دیا۔ جب اللہ تعالیٰ نے ان کو نا مراد لوٹا دیا ، اور لشکر اسلام اپنے گھروں کو لوٹا ، تو ظہر کے وقت جبکہ آپ شِلاَنْ عَلَيْ هضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے گھر مین سل فر مار ہے تھے، حضرت جر تیل عليه السلام تشريف لائے ، اور حکم دیا کہ بنوتر یظه پر چڑھائی کی جائے۔ چنانچ لشکر اسلام نے ان کے قلعوں کا محاصرہ کرلیا۔ بالآخروہ حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ کے فیصلے پر اتر آئے۔ حضرت سعد ان کے حلیف تھے۔ حضرت جر تیل علیه السلام تشریف لائے ، معاذ رضی اللہ عنہ کے فیصلے پر اتر آئے۔ حضرت سعد ان کے حلیف تھے۔ حضرت سعد کی کہ اور ان کے مار کہ تھے ، حضرت جر تیل علیه السلام تشریف لائے ، معاذ رضی اللہ عنہ کے فیصلے پر اتر آئے۔ حضرت سعد ان کے حلیف تھے۔ حضرت سعد ٹے فیصلہ کیا کہ ان کے مردوں کوئل

ترجمہ: (۲۲) اور جب عاصم اوران کے ساتھی شہید کئے گئے، تو پھڑوں نے ان کودشنوں سے بچایا۔ پس وہ نہ پہنچے ان سے اس مقصدتک جس کووہ چاہتے تھے – (۲۳) اور جب بیر معونہ میں قرّاء شہید کئے گئے تو نبی میلانیکی کی نے ان کے لئے اپنی نماز میں بددعا کی ۔ اور اس میں ایک طرح کی بشری جلد بازی تھی، پس اللہ تعالیٰ نے اس پر متنبہ کیا، تا کہ آپ کا ہر حضرت زينب رضى اللدعنها - نكاح كى حكمت

عربوں کے تصورات میں لے پالک حقیقی اولاد کی طرح سمجھا جاتا تھا۔ شرعاً یہ بات درست نہیں تھی۔ چنانچہ اس رسم کو مثانے کے لئے حضرت زینب کا نکاح نبی سِلالیْ تَوَلَیْ کے منہ بولے بیٹے حضرت زید بن حارثہ سے کرایا گیا۔ یہ نکاح حضرت زینب اوران کے بھائی کی مرضی کے خلاف محض اللہ درسول کے حکم سے ہوا تھا۔ کیونکہ حضرت زیڈ پر غلامی کا دائج لگ چکا تھا۔ سورة الاحزاب آیت ۲ سامیں اس کاذکر ہے۔

نگاح کے بعد زوجین میں موافقت نہ ہوئی۔ حضرت زیڈرسول اللہ سلانی کی جی ہونے کی حیثیت سے عرض کرتے کہ میں بیوی کو چھوڑ نا چاہتا ہوں۔ آپ سمجھاتے کہ زین نے میر کی خاطر اپنے منشا کے خلاف تم کو قبول کیا ہے۔ اب چھوڑ و گے تو اس کی دل شکنی ہوگی، پس اللہ ہے ڈرو، بگاڑ مت پیدا کرو، نباہ کرو۔ مگر آپ کو آثار ایسے نظر آ رہے تھ پیشتی کنارے لگنے والی نہیں۔ چنانچہ آپ سوچتے تھے کہ اگر خدانخواستہ زید نے طلاق دیدی، تو زین کی اشک شوائی کی اس کے علاوہ کوئی صورت نہیں کہ آپ ان سے نکاح کرلیں۔ مگر اندیشہ سیتھا کہ دشمنانِ اسلام طوفان کھڑا کر یں گے۔ کہیں سی موکو گھر میں بسالیا!اور سیبات نے اور کمز ور مسلمانوں کے لئے دین میں تشکیک کاباعث ہوگی۔

مگرنوشة نقد بر پورا ہوکر رہتا ہے۔ چنانچہ ایک وقت آیا کہ حضرت زیڈنے طلاق دیدی۔ جب عدت پوری ہوئی تو وی نازل ہوئی ،اوراللہ کے عکم ہے آپ ﷺ نے ان سے نکاح کرلیا۔ تا کہ ملی طور پر بید سم مٹ جائے۔ پس بیدنکاح —€ نوئسز قریبَ لیئیز نہر کھ

جمة اللايا الواسعة

ایک دین صلحت ہواتھا۔

[٢٦] وكانت للنبى صلى الله عليه وسلم رغبة طبيعية في زينب رضى الله عنها، فوقًر الله له ذلك، حيث كانت فيه مصلحة دينية، ليعلموا أن حلائل الأدعياء تَحِلُّ لهم، فطلقها زوجها، فأنكحها الله نبيَّه صلى الله عليه وسلم.

119

جلدينج

ترجمه، (۲۱) اور نبی سِلَائِفَائِیَم کی زینب رضی الله عنها میں فطری رغبت تھی۔ پس الله تعالیٰ نے آپ کو یہ بیوی تہم پہنچائی، کیونکہ اس میں دینی صلحت تھی، تا کہ مسلمان جان لیس کہ منہ ہوئے بیٹوں کی بیویاں ان کے لئے حلال ہیں۔ پس زینب کوان کے شوہر نے طلاق دیدی۔ پس اللہ تعالیٰ نے نبی سِلَائِنَیَا بَیْلِ ان کا نکاح کردیا۔

دعائے نبوی کی برکات

پہلا واقعہ: قطر سالی کے زمانہ میں نبی طلل تھا تی ہم محکا خطبہ دے رہے تھے۔ ایک دیہاتی اٹھا، اور اس نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! جانور مرفے لگے، اور بچ فاقہ مست ہو گئے، آپ ہمارے لئے دعا فرما ئیں۔ آپ نے دعا کے لئے ہاتھ اٹھائے۔ آسان میں بادل کی دیتھی بھی نہیں تھی۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں بقتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے ! آپ نے اس وقت تک ہاتھ نہیں رکھے جب تک پہاڑوں کے مانند بادل اٹھ ند آ نے۔ اور زور سے بر سے نہ لگے۔ پھر ہفتہ بھر بارش ہوتی رہی۔ اللہ جمعہ کو وہی دیہاتی یا کوئی اور اٹھا، اور اللہ کے رسول ! عمار کی دیکھی میرک جان ہے ! آپ نے اس وقت تک ہاتھ نہیں رکھے جب تک پہاڑوں کے مانند بادل اٹھ ند آ کے۔ اور زور سے بر سے نہ لگے۔ پھر ہفتہ بھر بارش ہوتی رہی۔ الگے جمعہ کو وہی دیہاتی یا کوئی اور اٹھا، اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! عمار کی دیہا ہیں ق رجمة اللار الواسعة

جُلَدِ پَجْم

پڑیں،اور جانور ڈوبنے لگے، آپ ہمارے لئے دعافر مائیں۔ آپؓ نے ہاتھ اٹھائے،اور دعا کی:'' الہّی! ہمارےاردگر د برے، ہم پر نہ برے!'' آپؓ جس طرف بھی اشارہ کرتے ، بادل چھٹے چلے جاتے ، یہاں تک کہ مدینہ ڈھال کی طرح ہوگیا،اورلوگ دھوپ میں گھرلوٹ (متفق علیہ مقلوۃ حدیث۵۹۰

دوسراواقعہ: حضرت جابر رضی اللہ عنہ پران کے دالد کا بہت قرضہ تھا۔ جب تھجور کی قصل تیار ہوئی، تو انھوں نے قرض خواہوں سے کہا: بیسب تھجوریں اپنے قرضہ میں لے لو۔انھوں نے انکار کیا۔ حضرت جابر ٹھد مت نبوی میں حاضر ہوئے، اور عرض کیا: آپ کو معلوم ہے، ابا جان احد میں شہید ہو گئے ہیں، اور قرضہ بہت چھوڑ گئے ہیں۔ میر کی خواہش ہے کہ آپ تھلیان میں تشریف لے چلیں، تا کہ قرض خواہ آپ کے لحاظ میں پچھزی کریں۔ آپ نے فرمایا: '' جا ق، سب تھجوریں ایک جگہ ڈ چیر کر دؤن میں نے ایسا کر کے آپ کو بلایا۔ قرض خواہ آپ کے لحاظ میں پچھزی کریں۔ آپ نے فرمایا: '' جا ق، سب تھجوریں ایک جگہ ڈ چیر کر دؤن میں نے ایسا کر کے آپ کو بلایا۔ قرض خواہ آپ کو دیکھ کر اور بھڑ کے۔ آپ نے فرمایا: '' جا ق، سب تھ بڑے ڈ چیر کے گرد تین چکر لگائے، پھر اس پر ہیٹھ گئے۔ اور فرمایا: '' اپنے قرض خواہ ہوں کو بلا وُ'' آپ اس ڈ چیر سے ان کے میں تیں دیکھ ناپ ناپ کر دیتے رہے، یہاں تک کہ سار اقرضہ ادا ہو گیا، اور میں دیکھ رہا تھا: 'اس ڈ ھیر میں سے ایک تھ خور بھی کہ ہو (دواہ این ای کر دیتے رہے، یہاں تک کہ سار اقرضہ ادا ہو گیا، اور میں دیکھر ہا تھا: اس ڈ ھیر میں سے ایک تھور بھی کہ ہو گی ان کے اور کا کہ ہو کہ تھا ہوں کو بلا ہوں کو بلا ہوں کو بلا ہوں کے دی ہوں کہ ہو ہوں کے ایس کہ چھر ہوں کے لی خواہ تی ہو کہ ہوں ہوں کو اور کو بلا ہوں کو بلا ہوں کی ہیں ہو ہوں ہوں کو ہوں کی ہوں ہوں ہوں ہوں کو اور ہوں ہوں کو بلا ہوں کو بلا ہوں کو بلا ہوں کو بلا وُ

[٢٧] وبينا هو يخطب يوم الجمعة، إذ قام أعرابي، فقال: يارسول الله! هلك المال، وجاع العيال، فاستسقى وما في السماء قَزَعَةٌ، فما وضع يدَه حتى ثار السماء كأمثال الجبال، فَمُطِروا حتى خافوا الضرر، فقال: "حوالينا ولاعلينا" لايشير إلى ناحية إلا انفرجت.

جمة الله الواسعة ځلديج 171 [٨٦] وتكرر ظهور البركة فيما بَرَّك عليه، كَبَيْدَرِ جابر، وأقراص أم سليم، ونحوها.

غزوة بنى المصطلق اورواقعدا فك

غزوہ احزاب کے بعد بیغزوہ پیش آیا ہے۔ بنوالمصطلق : قبیلہ خزاعہ کی ایک شاخ ہے۔ بیغزوہ : غزوہ نُرُیسیع بھی کہلا تا ہے۔ مریسیع ایک چشمہ کا نام ہے۔ بیغزوہ جنگی نقطہ نظرے کوئی اہم غزوہ نہیں ۔ مگر اس غزوہ میں چندا ہم واقعات پیش آئے ہیں :

پہلا واقعہ: اس غز دہ میں بھی ملائکہ کا نز دل ہواہے۔فر شتے لوگوں کونظر آئے جس سے دشمن ڈرگیا۔ادرخاص جنگ کے بغیر فنتح حاصل ہوگئی( مگر سرسری تلاش میں مجھےاس کا حوالہٰ ہیں ملا)

دوسرا واقعہ: اس غزوہ سے واپسی پر واقعہ افک پیش آیا۔ جس میں سورۃ النور کی آیات اا-۲۰ نازل ہو کیں۔ اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی بے گناہی واضح کی گئی۔ اور جن لوگوں نے تہمت لگائی تھی ان پر حدقذف جاری کی گئی۔ تیسر اواقعہ: اس غزوہ میں پہلی مرتبہ منافقین کی بڑی تعداد نے شرکت کی ، اور طرح سے شرارتیں کیں۔ اسی غزوہ

میں رئیس المنافقین عبداللہ بن ابی نے مدینہ سے ذلیل تزین آ دمی کونکا کیے کی بات کہی تھی (سورۃ المنافقون آیت ۸) میں رئیس المنافقین عبداللہ بن ابی نے مدینہ سے ذلیل تزین آ دمی کونکا کیے کی بات کہی تھی (سورۃ المنافقون آیت ۸)

چوتھا واقعہ: حضرت جو مرید رضی اللہ عنہا جو بنوا کم صطلق کے سر دار حارث بن ابی ضر ار کی لڑ کی تھیں، اور جنگ میں گرفتار ہوئی تھیں: حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ عنہ کے حصہ میں آئیں۔ انھوں نے حضرت ثابت رضی اللہ عنہ سے کتابت کا معاملہ کرلیا۔ اور رسول اللہ سِلی تیکی سے تعاون لینے کے لئے پینچیں۔ آپ نے فرمایا: '' اگر تم چا ہوتو میں بدل کتابت اداکر دوں اور تم سے نکاح کرلوں' وہ تیار ہو گئیں۔ جب اس نکاح کی خبر مسلمانوں کو ہوئی تو سب نے بنوا کم صطلق کے قید کی آزاد کردیئے۔ لوگوں نے کہا: بید رسول اللہ سِلی کی اللہ عنہ کے سرالی ہو گئے ! چنا چہ میں آ کر میں معال خاندان آزاد ہوئے ۔ پس بینکاح ملکی (سیاحی) مصلحت سے کیا تھا۔



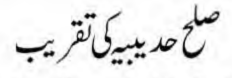
رجمة الله الواسعة

جُلْدِ يَجْم

نوٹ : شاہ صاحب قدس سرہ نے بیآخری دودا فتح ذکر نہیں فرمائے۔

سورج كهن اورسنت نبوى

• ا، جرى ميں سورج گہن ہوا۔ نبى سَلِلْنَيَوَيَلِمْ نے نماز كسوف پڑھائى ، اورگر گر اكر دعامانگى \_ كيونكه سورج جيسے بڑے ستاره كاگہنا نااللہ كى قدرت كى نشانيوں ميں سے ايك نشانى ہے ۔ اورايسے دقت ميں اللہ كے منتخب بندوں كے دلوں پرخوف اللي متر شح ہوتا ہے ۔ اور آپ سَلَلْنَيَوَيَّلِمْ نے نماز كسوف ميں اپنے اور جدارِقبلہ كے درميان جنت وجہنم كود يكھا۔ يہ مثالى صورتيں تقييں جوخاص جگہ ميں ظاہر ہو كيں ۔ اصل جنت وجہنم نہيں تقيں ۔



غزوة احزاب کے بعدر سول اللہ مظافیلاً نے بیدتو فرماہی دیا تھا کہ اب مکہ والے ہم پر چڑھائی نہیں کریں گے۔ اور ہم ان پر چڑھ کر جائیں گے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے آپ کوخواب دکھلایا کہ آپ صحابہ کے ساتھ مکہ مکر مہ تشریف لے گئے۔ اور بخوف و خطر مناسک ادافر ما کر احرام کھول دیا۔ کسی نے حلق کرایا کسی نے قصر۔ میہ وہ منظر دکھایا گیا تھا جو فتح مکہ کے بعد پیش آنے والاتھا۔ گرزیارت بیت اللہ کے شوق نے بتاب کر دیا۔ حالا نکہ ابھی اس کا وقت نہیں آیا تھا۔ چنا تچ آپ پیدرہ سوصحابہ کے ساتھ محرہ کا احرام ہا نہ ھرکہ مکر مہ کا سفر شروع کر دیا۔ حالا نکہ ابھی اس کا وقت نہیں آیا تھا۔ پیدرہ سوصحابہ کے ساتھ محرہ کا احرام ہا نہ ھرکہ مکر مہ کا سفر شروع کر دیا۔ اس طز م حسلح حدید پری کھر وکا پر ای میں فریقین مصالحت پر تیار نہیں تھے، گر بالا خردی سال کے لئے ناجنگ معاہدہ ہو گیا، جو بہت ہی فتو حات کا سب بنا۔ فتح

اس کی نظیر: بیدوافعہ ہے کہ جب رسول اللہ میلانی تیکی دفات ہوئی تو پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تقریر کی کہ ابھی آپ کی دفات نہیں ہوئی۔ جب تک آپ منافقین کو کیفر کر دار تک نہیں پہنچا کیں گے دفات نہیں ہوگی۔ پھر جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عند تشریف لائے تو انھوں نے اس کے خلاف تقریر کی فر مایا: '' جو شخص محد میلان کی کی عبادت کرتا ہے دہ جان لے کہ آپ کی دفات ہو چک ہے۔ اور جو اللہ کی عبادت کرتا ہے : وہ حق لا یموت ہے' حضرت عا کشد رضی اللہ عنہ اللہ عن فر ماتی ہیں : دونوں کی با تیں مفید ثابت ہو کی ہے ہو کی مرک عبادت کرتا ہے : وہ حق لا یموت ہے' حضرت عا کشد رضی اللہ عنہ با کی بات سے حقیقت حال واضح ہوئی (بخاری حدیث تک کی بات سے منافقین کے حوصلے پست ہوئے، اور حضرت اللہ عنہ با کی بات سے حقیقت حال واضح ہوئی (بخاری حدیث 100) ای طرح مذکورہ خواب دکھا نے کا جو منشا تھا، اس کے مطابق فتح ملہ کے بعد سفر ہوتا تو بھی بہتر تھا۔ اور زیارت کھ بی کے شوق میں فور اسفر کیا گیا ہے۔

حديبيه يين اللدكي رحمتين

حديبيه مين التدكي رحمت متعد دصورتول مين ظاہر ہوئي: فا أُوْسَوْمَرْ بَيْجَ

جُلْدِ پَجْم

پہلی صورت: حدید بید میں لوگ پیا سے ہوئے کر کسی کے پاس پانی نہیں تھا۔ صرف چمڑے کی ایک چھاگل میں تھوڑ اسا پانی تھا۔ نبی ﷺ نے اس میں اپنا ہاتھ رکھا تو آپ کی انگلیوں کے درمیان سے پانی ابلنا شروع ہو گیا۔ اور پندرہ سو آ دمیوں نے پیابھی اور دضوبھی کیا ( متفق علیہ مشکوۃ حدیث۵۸۸ )

دوسرى صورت : حديد بيد ميں جو كنواں تھا،لوگوں نے اس كا سارا پانى تھینچ ڈالا،ايك قطرہ بھى نہ چھوڑا۔ نبى سَلِّيْ يَوَلَيْ عَلَيْ مَعَلَيْ مَعَلَيْ مُوَلَى اس كى اطلاع ہوئى، آپ تشريف لائے اور كنويں كى من پرتشريف فر ماہوئے، پھر پانى كاايك برتن منگوايا اور اس ميں وضو كيا۔اور عُسالہ كنويں ميں ڈالا،اور فر مايا:تھوڑى دير كنويں كوچھوڑ دو۔ پھر اس ميں اتنا پانى ہوگيا كہ حديد بير كے پورے قيام ميں لوگ اس كا پانى استعال كرتے رہے (رواہ ابخارى، مقلوۃ حديث ماہو)

تیسری صورت : حدید بید میں بیعت رضوان ہوئی۔ جس کا تذکرہ سورۃ الفتح آیت ۱۸ میں ہے۔ اس بیعت نے مخلص مسلمانوں کے اخلاص پر مہر تصدیق شبت کردی۔

[٢٩] ولما غزا بنى المصطلق: ظهرت الملائكة متمثلةً، فخاف العدوُّ. واتُهمت عائشةُ في تلك الغزوة، فظهرت رحمة الله بِتَبْرِنَتِها، وإقامةِ الحدِّ على من أشاع الفاحشةَ عليها.

[٣٠] ولما انكسفت الشمس: تضرَّع إلى الله: فإنه آية من آيات الله، يترشح عندها خوف في قلوب المُصْطَفَيُنَ؛ ورأى في ذلك الجنةَ والنارَ، بينه وبين جدار القبلة، وهو من ظهور حكم المثال في مكان خاص.

[٣١] وأراه الله في رؤياه: ما يقع بعد الفتح: من دخولهم مكة محلَّقين ومقصّرين، لايخافون، فرغبوا في العمرة، ولَمَّا يأْنِ وقتُها، وكان ذلك تقريبًا من الله للصلح الذي هو سبب فتوح كثيرة، وهم لايشعرون.

ونظير ذلك: ما قالته عائشة رضى الله عنها في معارضة أبي بكر وعمر رضى الله عنهما، عند موت النبي صلى الله عليه وسلم: "إن في كل قولٍ فائدةً فردً الله المنافقين بقول عمر رضى الله عنه، وبَيَّنَ الحقَّ بقول أبي بكر رضى الله عنه"

> فآل الأمر إلى أن اجتمع رأى هؤلاء وهؤلاء أن يصطلحوا، وإن كرهه الفئتان. وظهرتْ هنالك آيات:

[الف] عطشوا، ولم يكن عندهم ماءٌ إلا في رَكُوَةٍ، فوضع عليه السلام يدَه فيها، فجعل الماءُ يفور من بين أصابعه.

الم وم وم الشكر ٢

رجمة اللار الواسعة

MAL

[ب] ونزحوا ماءَ الحديبية، فلم يتركوا فيها قطرة، فَبَرَّكَ عليها، فسقوا واسَتَقَوْا. [ج] ووقعت بيعةُ الرضوان: مُعَرِّفَةُ لإخلاص المخلصين.

ځلديجم

ترجمہ: (۲۹) اور جب آپ نے بنوالمصطلق پر فوج کشی کی تو ملائکہ ظاہر ہوئے ، درانحالیکہ وہ پیکرمحسوس اختیار کرنے والے تھے، پس دشمن ڈر گیا — اور عائشہ رضی اللہ عنہا پر اس غزوہ میں تہمت لگائی گئی، پس اللہ کی رحمت خاہر ہوئی ،ان کی بے گناہی ظاہر کرنے کے ذریعہ، اوران لوگوں پر حد جاری کرنے کے ذریعہ جنھوں نے ان کے بارے میں بدکاری کی اشاعت کی تھی ۔ (۳۰)اور جب سورج گہنایا تو آپ اللہ تعالیٰ کے سامنے گڑ گڑائے یعنی نماز کسوف پڑھی۔ کیونکہ کہن لگنا اللہ کی (قدرت کی) نشانیوں میں سے ایک بڑی نشانی ہے۔خوف متر شح ہوتا ہے نشانیاں ظاہر ہونے پر منتخب بندوں کے دلوں میں \_اورآپؓ نے اس تضرع (نماز) میں جنت وجہنم کود یکھا،اپنے اورجدار قبلہ کے درمیان \_اور وہ مثال کا حکم ظاہر ہونے سے جاص مقام میں ۔۔ (۳۱) اور اللہ نے آپ کوانے خواب میں وہ بات دکھلائی جو فتح مکہ کے بعد پیش آنے والی تھی یعنی صحابہ کا مکہ میں جانا، درانحالیکہ وہ سرمنڈ دانے دالے ہیں، اور پنچھے کٹوانے دالے ہیں، کسی سے نہیں ڈرتے ہیں۔ پس ان کوعمرہ کا شوق ہوا، حالانکہ ابھی اس کا دفت نہیں آیا تھا۔ اور بد بات ( شوق ) اللہ کی طرف سے ایک تقریب تھی اس صلح کے لئے جو کہ وہ بہت ی فتوحات کا سبب تھی ، درانحالیکہ ان کواحساس نہیں تھا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ اوراس کی نظیر: وہ بات ہے جو عا نشہ رضی اللہ عنہ نے فرمائی ہے ابو بکر دعمر رضی اللہ عنہما کے معارضہ ( مقابلہ ) کے سلسلہ میں نبی سِلانی کَنِیکَ کَنِیکَ کَنِیکَ کَنِیک وقت : " بیشک ہر بات میں فائدہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے عمر کی بات سے منافقین کو پھیردیا، اور ابو بکر کی بات سے حق کو واضح کیا'' ۔ پس لوٹا معاملہ اس بات کی طرف کہ اِن کی اوراُن کی رائے متفق ہوگئی اس پر کہ وہ مصالحت کریں۔اگر چہ اس کو دونوں جماعتیں (مسلمان اور شرکین) ناپسند کرتی تھیں (اس کاتعلق ماسبق سے بے نظیر سے نہیں) ۔ اور وہاں نشانیاں ظاہر ہوئیں: (انف)لوگ پیاسے ہوئے، اوران کے پاس پانی نہیں تھا، مگر چمڑے کے ایک چھوٹے سے برتن میں، پس نبی سَلِينَة يَعْلَمُ فَاللَّهُ عَلَي مَن ابْنا باتح ركما، يس آب كى انكليون كے درميان سے پانى في ابلنا شروع كيا --- (ب)اورلوكون نے حدید بیکا پانی کھینچ لیا، پس اس میں ایک قطرہ بھی نہ چھوڑا، پس اس کے لئے آپ نے برکت کی دعا کی، پس انھوں نے پیا اور یانی لیا - (ج)اور بیعت رضوان پیش آئی: درانحالیکه و مخلصین کے اخلاص کو پیچانوانے والی تھی۔

فتح خيبر: فائد اورنشانيان

ذی قعده ۲ بجری میں صلح حدید بیہ ہوئی۔اس کے نور أبعد محرم ۷ بجری میں خیبر فتح ہوا، یہاں یہود آباد تھے۔اس فتح سے دوعظیم فائدے حاصل ہوئے: حراف زیر زیران کی س حلديجم

رجمت الناب الواسعة

ایک: مال غذیمت میں جائدادیں بھی ہاتھ آئیں۔جن سے مسلمانوں کے لئے آمدنی کاذریعہ پیدا ہو گیا،اوروہ جہاد کے لئے فارغ ہو گئے۔

دوسرا: اس فتح سے نظام خلافت کا آغاز ہوا۔ اور نبی سِّللَیْ مَلِیْ مَلْیَ مِیں اللّٰہ کے خلیفہ بن گئے۔ وضاحت : غز وہ احزاب تک مسلمان دفاعی پوزیشن میں تھے۔ اس وقت تک مسلمانوں کوا پناوجود باقی رکھنا ہی مشکل ہور ہاتھا۔ صلح حدید بیہ سے امن واطمینان نصیب ہوا۔ اس کے بعد فتح خیبر اسلامی حکومت کی پہلی با قاعدہ مہم تھی۔ جس سے نظام حکومت کی داغ بیل پڑی۔ اوررسول اللّٰہ سِکَلَیْفَائِیَہُمْ کی سربراہی منصَّہ شہود پرجلوہ گرہوئی۔

اور جنگ خيبر کے موقعہ پر جونشانياں ظاہر ہوئيں: وہ درج ذيل ميں:

کپہلی نشانی: سلام بن مِشکم کی بیوی زینب بنت حارث نے آپ مَطلان کی دعوت کی ،اور بھنی ہوئی بکری میں زہر ملادیا۔ آپ نے اس کا ایک ٹکڑا چبایا، مگر نگانہیں، تھوک دیا،اور فرمایا: بیگوشت مجھے بتلا رہا ہے کہ اس میں زہر ملایا گیا ہے۔ پھر اس عورت سے پوچھا گیا تو اس نے اقر ارکیا۔ اس سے پوچھا گیا کہ تونے ایسا کیوں کیا؟ اس نے کہا: میں نے سوچا اگر بیہ بادشاہ ہے تو ہمیں اس سے نجات مل جائے گی ،اور اگر نبی ہے تو اسے خبر دیدی جائے گی ( رواہ ابخاری وغیرہ ، شکو حدیث ۱۹۳۵ م

دوسری نشانی: جنگ خیبر میں حضرت سلمۃ بن الاکوع رضی اللّٰدعنہ کو سخت چوٹ گلی۔ آپؓ نے اس پر تین پھونگیں ماریں، پس اس میں بھی تکلیف محسوس نہ ہوئی (رداہ ابخاری مفکلوۃ حدیث ۵۸۸۶)

تیسری نشانی: آپ سِلانیمَایی کم نے قضاءحاجت کرنی چاہی۔ گمرکوئی ایسی چیز نہ دیکھی جس سے پردہ کریں۔ آپ نے دو درختوں کو بلایا۔ دونوں نے کیل ڈلے ہوئے ادنٹ کی طرح تابعداری کی۔ پھر جب آپ فارغ ہو گئے تو دونوں کوان کی جگہوں کی طرف واپس کر دیا (رواہ سلم، شکلوۃ حدیث ۵۸۸۵)

چوھی نشائی: نبی سلالی آی تلوارایک درخت سے لڑکا کراس کے نیچ آ رام فرمار ہے تھے۔ صحابہ دور تھے۔ اچا نک قبیلہ بن محارب کا ایک شخص آیا جس کا نام غور ث بن الحارث تھا۔ اس نے تلوارا تاری ، اور سونت کر کھڑ اہو گیا۔ آپ کی آنکھا چا نک کھل گٹی۔ اس نے کہا: بتا اب تجھے مجھ سے کون بچائے گا؟ آپ نے تین بار فرمایا: '' اللہ اِ' اللہ نے اس کے باتھ باندھ دیئے ، اور وہ تلوار نہ چلا سکا ( بخاری حدیث ۲۳۲ میدوا قعہ غزوہ نخیبر کانہیں۔ دیکھیں پنتے الباری 22 اس خور قد دات ال قار قاد ع

[٣٢] ثم فتح الله عليه خيبر، فأفاء منه على النبي صلى الله عليه وسلم والمسلمين ما يَتَقَوُّوْنَ به على الجهاد؛ وكان ابتداء انتظام الخلافة، فصار عليه السلام خليفةَ الله في الأرض. وظهرت آيات: [الف] دَسُوا السَّمَّ في طعامه صلى الله عليه وسلم، فَنَبَّأَهُ اللهُ به. جُلِلَّرِيَّبَجَمُ جُلِلَّرِيَّبَجَمُ [4] وأصابت سلمة بن الأكوع ضربة ، فنفث فيها ثلاث نفثات ، فما اشتكاها بعد . [5] وأراد أن يقضى حاجته ، فلم يرشيئا يستتر به ، فدعا شجرتين ، فانقادتا كالبعير المَخْشُوْشِ ، حتى إذا فرغ ردَّهما إلى موضعهما . [6] ولما أراد المحاربيُّ أن يَسْطُوَ بالنبى صلى الله عليه وسلم : ألقى الله عليه الرعب ، فربط يدَه . لغت :خَشَّ البعيرَ :اون كناك من خِثَا ش دُالنا الخِشَاش :اون كى ناك من دُالى جار والى كرُى ، حس ترتى كويا ندها جاتا ہے .

شاہوں کے نام والانامے

معركه موتداور شهداكي اطلاع

رسول الله سِلَالِيَّا يَتَعَيَّنَا مَنْ مَرْاركا ايك لَشكر مونة كى طرف روانه فرمايا ـ اوراس كاسپه سالا رحضرت زيد بن حار ش رضى الله عنه كو بنايا، اور فرمايا: '' اگر وه شهيد ہوجا كيس تو جعفر رضى الله عنه سپه سالا ربيں \_ اور وه بھى شهيد ہوجا كيس تو عبد الله بن رواحه رضى الله عنه كمان سنجاليس ـ اور وه بھى شهيد ہوجا كيس تو مسلمان مشوره كرك كى كوامير بناليں' خلاف توقع اس لشكر كا مقابله ايك لا كھر وميوں سے ہوگيا ـ جب جنگ شروع ہوئى تو مديد يد ميں رسول الله سِلاين اطلاع دينى شروع كى \_ فرمايا: حجند از يد نے ليا، اور وه بھى شهيد ہوجا كيس تو مسلمان مشوره كرك كى كوامير بناليں' اطلاع دينى شروع كى \_ فرمايا: جھند از يد نے ليا، اور وه لائي تروع ہوئى تو مديد مينه ميں رسول الله سِلايتي يو حى شهيد ہو گئے \_ پھر اين رواحه نے ليا، اور وه بھى شهيد ہو گئے سے آپ يو اطلاعات دے رہے تھا اور وہ بھى اشلاع دينى شروع كى \_ فرمايا: اور ده بھى شهيد ہو گئے سے آپ يو اطلاعات دے رہے تھا اور الكى آنكھيں نے ان كے ہاتھ پر فتح عطافر مائى ۔

ځلديج

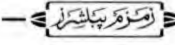
تقريب فتح مكه

جديد بيكى مصالحت ميں ايك دفعہ ريقى:''جومحم (ﷺَيَّالَيْمَ) كے عہدو پيان ميں داخل ہونا چاہے: داخل ہو سَكے گا۔اور جوقر ليش كے عہدو پيان ميں داخل ہونا چاہے: داخل ہو سَكے گا۔اور جوقبيلہ جس فريق ميں شامل ہوگا:اس فريق كاايک جزء سمجھا جائے گا۔اوراس فتبيلہ پرزيادتی خوداس فريق پرزيادتی متصور ہوگی''

## حنين ميں آپ کی ثابت قدمی

جب جنگ حنین میں مسلمانوں اور کافروں میں مڈبھیڑ ہوئی، اور مسلمانوں میں بھگڈ ریچی نورسول اللہ سِلانیاً اِلَیْ اَل آپ کے خاندان کے لوگ ثابت قدمی کے ساتھ میدان میں ڈٹے رہے۔ اور آپ نے کفار پر ایک مٹھی مٹی تیجینگی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کے اس مٹی تیجینکے میں برکت پیدا کی۔ چنانچہ کوئی کافر ایسانہ بچا جس کی دونوں آنکھوں میں وہ مٹی تجرنہ گئ ہو، پس وہ پیٹے بچیر کر بھا گے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر سکینت نازل فرمائی، پس وہ اکٹھا ہوتے، اور جم کرلڑے، یہاں تک کہ فنتے ہوگٹی (مقلوۃ احادیث ۸۸۵-۵۸۹)

اس جنگ میں ایک خاص داقعہ بیپیش آیا کہ ایک شخص جواسلام کا مدعی تھا، اور میدان جنگ میں خوب جم کرلڑ اتھا: اس کے بارے میں آپ نے فر مایا کہ وہ دوز خیوں میں ہے ہے! آپ کی اس بات سے قریب تھا کہ بعض لوگ شک میں مبتلا ہوجا کمیں ۔ مگرجلد بیہ بات کھلی کہ اس نے خود کشی کر لی ہے ( رواہ ابخاری، مشکو ۃ حدیث ۵۸۹۳)



رجمة اللار الواسعة

جُلدَ پيجم

[٣٣] ثم نفث الله في رُوعه ما انعقد في الملأ الأعلى: من لعن الجبابرة، وإزالة شوكتهم، وإبطال رسومهم: فتقرب إلى الله بالسعى في ذلك، فكتب إلى قيصر وكسرى، وكلُّ جبار عنيد، فأساء كسرى الأدبَ، فدعا عليه، فمزَّقه الله كلُّ ممزق. [٣٤] وبعث صلى الله عليه وسلم زيدًا، وجعفرًا، وابنَ رَواحة إلى مُؤْتَةً، فانكشف عليه حالُهم، فَنَعَاهم عليه السلام قبل أن يأتي الخبر. [٣٥] ثم بعث الله تقريبًا لفتح مكة، بعد مافرغ من جهاد أحياء العرب، فنقضت قريش عهودَها، وتُعَامَوا، وأراد حاطب أن يخبرهم، فنبأ الله بذلك رسولَه، وفتح مكة ولو كره الكافرون، وأدخل عليهم الإسلام من حيث لم يحتسبوا. [٣٦] ولما التقى المسلمون والكفار يوم حنين، وكانت لهم جولةٌ: استقام رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وأهلُ بيته أشدَّ استقامةٍ، ورماهم بتراب، فبورك في رميه، فما خلق الله منهم إنسانا إلا ملأ عينيه ترابًّا، فولوا مدبرين؛ ثم ألقى الله سكينته على المسلمين، فاجتمعوا واجتهدوا، حتى كان الفتح. وقال لرجل يُدَّعِي الإسلام، وقاتل أشد القتال: " هو من أهل النار!" فكاد بعض الناس يرتاب، ثم ظهر أنه قتل نفسه.

ترجمہ: (۳۳) پھراللد نے آپ کے دل میں وہ بات ڈالی جو ملاً اعلیٰ میں طے پا چکی تھی یعنیٰ سرکتوں کو اللہ کی رحت ہے دورکرنا، اوران کے دہد بہ کوفتم کرنا، اوران کے طور طریقوں کو ملیا میٹ کرنا۔ پس آپ نے اللہ کی نزد یکی حاصل کی اس سلسلہ میں کوشش کرنے کے ذریعہ۔ چنانچہ آپ نے کسری وقیصر اور ہرضد دی ظالم کی طرف خطوط کیسے۔ پس کسری نے باد بی کی، پس آپ نے اس کے حق میں بددعا کی، پس اس کو اللہ نے پارہ پارہ کر کے پھاڑ دیا ۔ (۳۳) اور نبی شین تیکیئر نے زیدا ور پس آپ نے اس کے حق میں بددعا کی، پس اس کو اللہ نے پارہ پارہ کر کے پھاڑ دیا ۔ (۳۳) اور نبی شین تیکیئر نے زید اور جعفر اور ابن رواحہ کو مو تد کی طرف بھیجا۔ پس آپ پر ان کی حالت منکشف ہوئی۔ پس آپ شائی تیکیئر نے ان کی شہادت کی خبر دی محاذ جنگ ۔ خبر آنے سے پہلے ۔ (۳۵) پھر اللہ نے فتح ملہ کے لئے تقر یب اٹھائی، قبائی عرب سے جاد سے فارغ ہونے کے بعد، پس قریش نے اپنے عہد وں کو تو ٹردیا۔ اور وہ اند صرین گئے اور حاطب نے چاہا کہ ان کی شہادت کی خبر اللہ نے اپ زیس کو لیش نے اپن کے خبر کردی، اور آپ نے ملہ فتح کہ کے لئے تقر یب اٹھائی، قبائی عرب سے ہوں رہ پس کو ہونے کے بعد، پس قریش نے اپنے عہد وں کو تو ٹردیا۔ اور وہ اند صرین گئے اور حاطب نے چاہا کہ ان کو خبر کر دیں، پس در اللہ نے اپ زسول کو اس کی خبر کردی، اور آپ نے ملہ فتح کر لیا، اگر چہ کا فروں کو کی بی ہی تالوں اور کا فر دوں میں یہ بھی رہ خر در خبر کی این جہاں سے ان کو دہم وگمان بھی نہیں تھا ۔ (۲۳) اور جب جنگ چنین کے موقعہ پر مسلمانوں اور کافر دوں میں یہ بھیر م دوئی ، اور مسلمانوں میں بھگھر ٹر چی، تو رسول اللہ سی تیکھی تیکھی اور آپ کے تعقیم ایوس اور اور کافر دوں میں یہ بھیر سی کی اور مسلمانوں میں بھگھر ٹر چی، تو رسول اللہ سیک تھا ہوں آپ کے خاندان کے لوگ ( آپ کے تعقیم ایوں اور کافر دوں میں یہ بھیر اورآپ کے چچاحفزت عباس) ثابت قدمی کے ساتھ ڈٹے رہے۔اور آپ نے کفار پر مٹی تچھینگی۔ پس آپ کے مٹی تچھینلے میں برکت پیدا کی گئی، پس نہیں پیدا کیا اللہ نے ان میں سے کسی انسان کو مگر اللہ نے اس کی دونوں آنکھوں کو مٹی سے بھر دیا۔ بس وہ پیٹے پچھر کر بھا گے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر اپنا سکون نازل فرمایا، پس وہ اکٹھا ہوتے، اور تن تو ژمحنت کی، یہاں تک کہ فتح ہوئی ۔ اور آپ نے فرمایا ایک ایسے مخص کے بارے میں جو اسلام کا دعو یدارتھا۔ اور خوب جم کر لڑا تھا: ''وہ دوز خیوں میں ہے ہے!''پس قریب تھے بعض لوگ کہ شک میں مبتلا ہوجا کمیں، پھر ظاہر ہوئی میہ بات کہ اس نے خود شی کر لی ہے۔ کہ

آ ٹھ جزات

دوسرا معجزه: بی سِلانیکی محتین کی عیمتیں تقسیم فرمار ہے بتھے کہ ذوالخو یصر ہ نامی شخص آیا، اور کہنے لگا: اے اللہ کے رسول ! انصاف سے کام لیں ! آپ نے فرمایا: '' تیراناس ہو! اگر میں انصاف نہیں کرونگا تو کون انصاف کرے گا؟! '' پھر آپ پر اس کا اور اس کی قوم کا انجام منکشف ہوا۔ فرمایا: یہ لوگوں کی بہترین جماعت سے لڑیں گے۔ ان کی نشانی ایک سیاہ فام آ دمی ہے، جس سے دوباز وی میں سے ایک باز وعورت کی پستان کی طرح ہوگا۔ یہی خوارج کا فرقہ بنا جو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مکرایا۔ جنگ کے خاتمہ پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے تھم سے لاشوں کو دیکھا گیا تو ان میں ایک خوار میں ا

تيسرام بحزه بحضرت ابو ہريره رضى الله عندا بنى والده كودين كى دعوت ديتے تھے، مگر وہ نہيں مانتى تھيں \_ايك باراس ن نبى سَلِلْنَسَوَلَيَّ مَنْ كَ شان ميں نامناسب كلمات كے حضرت ابو ہريره رضى الله عنه دلفاگار خدمت نبوى ميں پنچ، اور عرض كيا: يارسول الله ! ميرى والده كى ہدايت كے لئے دعا فرمائي ! آپ نے فرمايا: ' اے الله ! ابو ہريرة كى والده كو ہدايت عطا

جلديجم

رحمت اللار الواسعة

فرما!''ابو ہریرۃ رضی اللّٰہ عنہ خوشی سے اچھلتے ہوئے گھر پہنچے، دیکھا کہ ان کی والدہ نہار ہی ہے۔ کپڑ ہے بدل کرانھوں نے کلمہ شہادت پڑھا۔ ابو ہریرۃ خوشی کے آنسو بہاتے ہوئے پھر حاضر خدمت ہوئے،اور آپ کواطلاع دی۔ آپؓ نے خدا کا شکرادا کیا(رواہ سلم، شکلوۃ حدیث ۵۸۹۵)

چوتھا معجزہ: ایک بارنبی سِلانیمَاییم تقریر کرنے کے لئے کھڑے ہوئے،اورفر مایا:'' اگر کوئی شخص اپنا کپڑا بچھادے، یہاں تک کہ میں اپنی بات پوری کروں، پھروہ کپڑ اسمیٹ کراپنے سینے ےلگالے،تو وہ میری اس گفتگو میں سے قطعاً کوئی بات نہیں بھولےگا'' حضرت ابو ہریرۃ نے فوراً اپنی چادر بچھادی،اور جب تقریر پوری ہوئی تو سمیٹ کراپنے سینہ سے لگالی فرماتے ہیں کہ میں اس تقریر کا ایک حرف آج تک نہیں بھولا!(متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۱۹۸۹)

پانچواں معجزہ: نبی سِللیٰ تَظَلِیم نے حضرت جریر بن عبداللہ بحکمی کوذ والخلصہ مند برڈ ھانے کے لئے بھیجنا چاہا تو انھوں نے عرض کیا: میں گھوڑے پر جم کرنہیں بیٹھ سکتا، گر پڑتا ہوں! آپ نے ان کے سینہ پرز ورے ہاتھ مارا،اورفر مایا:''اے اللہ! اس کو جمادے!'' چنانچہ دہ اس کے بعد بھی گھوڑے سے نہیں گرے(متفق علیہ ،شکلوۃ حدیث ۵۸۹۷)

چھٹا معجز ہ:ایک شخص نبی مِللی یک یک کا تب تھا۔ وہ اسلام سے پھر گیا،اور مشرکین سے جاملا۔ آپ نے اس کے بارے میں فرمایا:''اس کو زمین قبول نہیں کرے گی!'' چنانچہ جب وہ مرا،تو اس کو بار باردن کیا گیا،مگر زمین نے ہر باراس کونکال پچینکا ( متفق علیہ، مشکوۃ حدیث ۵۸۹۸ )

ساتواں معجزہ: نبی ﷺ کھبور کے ایک ستون سے ٹیک لگا کر جمعہ کا خطبہ دیا کرتے تھے۔ جب ممبر بنایا گیا، اور اس کو سجد میں رکھا گیا، اور آپ خطبہ دینے کے لئے اس پر کھڑے ہوئے تو وہ ستون چیخ پڑا۔ آپ ممبر سے اترے اور اس کو پکڑ کرچمٹایا تب اس کوسکون ہوا ( رواہ ابخاری ، شکلو ۃ حدیث ۵۹۰۳ )

آ تھواں معجزہ: ایک رات کوئی شور سنائی دیا۔ نبی ﷺ فوراً گھرے لیکے، اور حضرت ابوطلحہ کے ایک متھے گھوڑے پر سوار ہوکرآ واز کی طرف تشریف لے گئے۔ جب لوگ نکل کراس طرف چلے تو آپ لوٹ کرآ رہے تھے۔ فرمایا:'' تبھرانے کی کوئی بات نہیں''اور گھوڑے کے بارے میں فرمایا:'' بیگھوڑا جس کوتم متھا کہتے ہو، ہم نے تو اس کو سمندر پایا!'' بیآپ سواری کی برکت تھی۔ چنانچہ بعد میں اس گھوڑ بے کا مقابلہ نہیں کیا جاسکتا تھا (رواہ ابخاری، مشکو ۃ حدیث ۵۹۰۵)

[٣٧] وسُحر النبى صلى الله عليه وسلم، فدعا الله أن يكشف عليه جلية الحال، فجاء ٥-فيما يراه - رجلان، وأخبراه عن السحر والساحر. [٣٨] وأتاه ذو الخُويصرة، فقال: يارسول الله! اغدِلْ، فانكشف عليه مآله ومآل قومه: يقاتلون خيرَ فرقةٍ من الناس؛ آيتُهم رجلَّ أسودُ، إحدى عَضُديه مثلُ ثَدِي المرأة، فقاتلهم على رضى الله عنه، ووجد الوصف كما قال.

و روسومر بيبيش ا

خلديجه

جُلْدِ پَنْجَبُمُ

[٣٩] ودعا لأم أبى هريرة، فآمنت فى يومها.
 [٠٤] وقال عليه السلام يوما: "لن يَشْطُ أحدٌ منكم ثوبَه حتى أَقْضِى مقالتى هذه، ثم يجمعه إلى صدره، فَيَنْسلى من مقالتى شيئاً أبدًا " فبسط أبو هريرة، فما نسى منها شيئا.
 [٢٤] وضرب عليه السلام بيده على صدر جرير، وقال: " اللّهم ثَبَّنُه!" فما سقط عن فرسه بعدُ؛ وكان لايئبت على الخيل.
 [٢٤] وارتدَّ رجل عن دينه، فلم تقبله الأرض.
 [٣٤] وارتدَّ رجل عن دينه، فلم تقبله الأرض.
 [٣٤] ورَحِبَ فرسا لله مُتَبَعَيْنَةً أبدًا " فبسط أبو هريرة، فما نسى منها شيئا.
 [٣٤] ورير عليه السلام بيده على صدر جرير، وقال: " اللّهم ثَبَّنُه!" فما سقط عن فرسه بعدُ؛ وكان لايئبت على الخيل.
 [٣٤] وارتدَّ رجل عن دينه، فلم تقبله الأرض.
 [٣٤] وكان عليه السلام يخطب، مستَنِدًا إلى جِذْعٍ، فلما صُنع له المنبر، واستوى عليه: صاح، حتى أخذه وضمَّه.
 [٣٤] ورَحِبَ فرسًا بطيئًا، وقال: " وجدنا فرسكم هذا بحرًا!" فكان بعد ذلك لايُجَارى.
 [٢٤] ورَحِبَ فرسًا بطيئًا، وقال: " وجدنا فرسكم هذا بحرًا!" فكان بعد ذلك لايُجَارى.
 [٢٤] ورَحِبَ فرسًا بطيئًا، وقال: " وجدنا فرسكم هذا بحرًا!" فكان بعد ذلك لايُجارى.
 إيا!" على ومال كي بعد مقابلة يست هورُ بي وار بوت ، اورفرايا: " بم فكان بعد ذلك لايُجارى.

غزوة تبوك كاسبب اوراس سفرك جهوا قعات

فتح مکہ کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے اپنادین مضبوط کردیا،لوگ اللہ کے دین میں فوج درفوج داخل ہونے لگے، فتو حات کا دروازہ کھل گیا، آپؓ نے قبائل پرعُمال ( زکوۃ وصول کرنے والے ) بیصح یہ تمام علاقوں میں قاضوں کا تقرر کیا،اورخلافت اسلامیہ کا ڈھانچ کمل ہو گیا تو اللہ تعالیٰ نے آپؓ کے دل میں غزوہ تبوک کا داعیہ پیدا کیا، تا کہ روم پر آپؓ کا دبد بہ ظاہر ہو، اور اُس علاقہ کے لوگ بھی آپ کی تابعداری کریں سے بیغزوہ تخت گرمی کے زمانہ میں اور قطر سالی کے وقت میں قاضوں کی پن تہ ہوں ملاقہ کے لوگ بھی آپ کی تابعداری کریں سے بیغزوہ تحت گرمی کے زمانہ میں اور قطر سالی کے وقت میں چین آیا

تھا، اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کو کسوٹی بنادیا، اور اس کے ذریعہ سچ مؤمنین اور منافقین کے درمیان امتیاز قائم کردیا۔ فائدہ: غزوہ تبوک کا سلسلہ بظاہر غزوہ موند ہے جُوا ہوا تھا۔ غزوہ موند کا سبب یہ بناتھا کہ آپ نے حضرت حارث بن عُمر از دی رضی اللہ عنہ کو بُصری کے حاکم کے نام ایک خط دیکر روانہ کیا تھا۔ راستہ میں رومیوں کے گورز شرحبیل بن عُمر وغستانی نے ان کو پکر کر سخت تکلیف دیکر قتل کردیا تھا۔ آپ نے اس کے خلاف کا روائی کے لئے تین ہزار کالشکر حضرت زیر بن حارث رضی اللہ عنہ کی سرکردگی میں روانہ فرمایا تھا۔ آپ نے اس کے خلاف کا روائی کے لئے تین ہزار کالشکر حضرت زیر بن حارث رضی اللہ عنہ کی سرکردگی میں روانہ فرمایا تھا۔ گرا تفاق سے اس کا ٹکر اؤر ومیوں کی ایک لاکھ فوج سے ہوگیا۔ اور بخت معرکہ کے بعد اور کی سرداروں کی شہادت کے بعد ، حضرت خالد رضی اللہ عند اس کشکر کو ایک ترکیب سے نکال لائے۔ اس واقعہ کے بعد رومیوں نے ، جو اس دفت کی واحد ہڑی طاقت تھی ، مدینہ پر چڑ ھائی کرنے کی زور وشور سے تیاری شروع کردی،اور چالیس ہزار کالشکر جرار سرحد پرجع کرلیا۔ جب نبی ﷺ کواس کی اطلاعات پینچیں تو فوجی حکمت عملی کا تقاضا ہوا کہ وہ چڑھا تمیں،اس سے پہلے ان پر وار کیا جائے۔ چنانچہ آپ نے پوری تیاری کے ساتھ یہ سفر کیا، گر اللہ نے رومیوں کے دل میں خوف ڈالدیا،اور وہ منتشر ہو گئے،اور آپ مظفّر ومنصورلوٹ آئے۔

اس سفر میں چندواقعات پیش آئے: جودرج ذیل میں:

پہلا واقعہ: نبی سِللنَّقِلَقَیلُمُوادی القری میں ایک عورت کے باغ ۔ گذرے۔ آپ نے صحابہ ۔ فرمایا:'' اے تاڑؤ' چنانچ صحابہ نے مختلف اندازے کئے، آپ نے بھی تاڑا،اوردس وق کا اندازہ لگایا۔اوراس کی مالکہ سے کہا کہ پیداواریا درکھنا واپسی میں ہم دریافت کریں گے۔واپسی میں اس نے بتایا کہ دس وق پیداوارہوئی (متفق علیہ، مشکوۃ حدیث ۱۹۵۵)

تیسراواقعہ: تبوک کےراستہ میں ایک رات رسول اللہ ﷺ کی فرمایا:'' آج رات سخت آندھی چلے گی، پس کوئی نہ ایٹھے، اور جس کے پاس اونٹ ہے وہ اس کورش سے مضبوط باندھ دے'' چنانچہ بخت آندھی چلی۔ ایک شخص کھڑا ہو گیا۔ آندھی نے اس کواڑ اکر قبیلہ طی کے دو پہاڑوں کے پاس پھینک دیا (متفق علیہ ہشکو ۃ حدیث ۵۹۱۵)

چوتھا داقعہ: اس سفر میں آپ کی افٹنی کم ہوگئی۔لوگ اس کی تلاش میں لگ گئے۔ایک منافق کہنے لگا: یہ نبی تنہیں آسان کی خبریں دیتے ہیں،اوران کو معلوم نہیں کہ ان کی افٹنی کہاں ہے؟ اللہ تعالیٰ نے آپ کو منافق کی بات کی خبر کی اور افٹنی کی جگہ بھی بتلائی۔آپ نے فرمایا:'' بخدا! میں وہی جانتا ہوں جواللہ مجھے بتلاتے ہیں۔اوٹنی فلاں دادی میں ہے،اس کی لگام ایک درخت سے الجھ کی ہے!''(البدایہ دانہا یہ 8: ۹)

پانچواں واقعہ: اس سفر میں تین مخلص صحابہ بغیر عذر کے بیچھےرہ گئے، بیان کی لغزش تھی۔ پھر جب ان پرز مین باوجود اپنی پہنائی کے تنگ ہوگئی تو سورۃ التوبہ کی آیت ∧اانازل ہوئی،اوراللہ نے ان ے درگذر کیا۔

چھٹاواقعہ: اس سفر میں رسول اللہ مَنلانیَوَیَلی نہ ۲۴ سواروں کا رسالہ دیکر حضرت خالد کودومة الجند ل کے حاکم اُ کیدر ک طرف بھیجا، اور فرمایا کہ تم اسے نیل گائے کا شکار کرتے ہوئے پاؤگے۔ جب ان کالشکر وہاں پہنچا تو دیکھا کہ ایک نیل گائ آئی اور قلعہ کے دروازے سے سینگ رگڑنے لگی۔ اکیدراس کے شکارکو نکا ، چاند نی رات تھی، حضرت خالد اوران کے سواروں نے اس کو پکڑلیا، اور خدمت نبوی میں لے آئے۔ آپ نے اس کی جان بخشی کی، اور جزبیہ پر مصالحت کر لی (البدایہ ۵۰ ایک - کو نوئٹ نیک نیک کی کہ اور اس کے ایک کہ اور ایک کے ایک کہ اور کا اور کہ اور کہ کہ اور ایک کھی ہے ہے کہ اور اور جُلْدِ پَنْجَبْمُ

ځلدينج

## آخرى چوباتيں

کپہلی بات – عہد و پیان ختم – جب اسلام قومی ہوا،اورلوگ جوق درجوق اللہ کے دین میں داخل ہونے لگے،تو اللہ تعالیٰ نے سورہ تو بہ نازل فرمائی۔اور مشرکین کے ساتھ جوعہد و پیان تتھ وہ سب ختم کردیئے گئے۔اور ۹ ہجری میں ج کے موقعہ پران کا اعلانِ عام کردیا گیا۔

دوسرى بات – مبلېله كى تيارى، پھرجزىيە پرمصالحت – نجران ئے نصارى كاايك دفد خدمت نبوى ميں حاضر ہوا۔ ادراس نے آپ سے مذہبى معاملات ميں گفتگو كى اس سلسله ميں سوره آل عمران كا ابتدائى حصه نازل ہوا، ادراس كى آيت ٦١ ميں مبلېله كاحكم ديا۔ آپ سِّلاَنْفَائِيَّهُم مبلېله كرنے كيليح تيار ہو گئے، مگران لوگوں نے ہتھيار ڈالديتے، ادرجزيه پر مصالحت كرلى۔ تيسرى بات – مناسك ج كى تعليم – ماہجرى ميں آپ سِلاَنْفَائِيَّهُمُ فَار مالا آپ سَلاَ تَعْدِي مَالا الله مالا مال

ہزار صحابہ تھے،آپ ؓ نے سب کو مناسک جے کی تعلیم دی۔اور شرکین نے جے میں جوتح یفات کر دی تھیں ان کا قلع قمع کر دیا۔ چوتھی بات — دین کا خلاصہ کیا — جب دینی راہنمائی کا معاملہ پایڈ تھیل کو پہنچا،اور آپ میلانی آیڈیٹر کی وفات کا وقت قریب آیا۔تو اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرئیل علیہ السلام کو آ دمی کی صورت میں بھیجا، جن کو سب صحابہ دیکھ رہے تھے۔انھوں نے

ایمان، اسلام، احسان اور قیامت کے بارے میں سوالات کئے، اور آپؓ نے جوابات دیئے۔ جن کی جبر ئیل علیہ السلام نے تصدیق کی۔ اس کا مقصد بیتھا کہ امت کے سامنے دین کا خلاصہ اور لب لباب آجائے۔

پانچویں بات — ملاً اعلی سے ملنے کا اشتیاق — جب آپ ﷺ بیارہوئے ،تو برابرر فیق اعلی کویاد کرتے رہے،اوران سے ملنے کا اشتیاق طاہر کرتے رہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو وفات دی۔

چھٹی بات — اللہ تعالیٰ ملت کے ذمہ دار — پھر اللہ تعالیٰ آپ مِطَلَقَ مَعَلَّيْ مَعَلَّى مَلْت کے ذمہ دار بن گئے۔اورایے لوگوں کو دین کے کام کے لئے کھڑ اکر دیا جو ملامت گر کی ملامت کی کچھ پر داہ نہیں کرتے تھے۔انھوں نے جھوٹے مدعیانِ نبوت سے اور روم وفارس سے لو ہالیا، یہاں تک کہ اللہ کا معاملہ تام ہوا۔اور نبی مِطَلَقَ مَعَلَیْ مَعَلَیْ مَعَلَیْ ہوئے۔اللہ کی بے پایاں رحمتیں برسیں آپ کر، آپ کے خاندان پر، آپ کے اصحاب پر،اورسلام ہو!

[17] فلما قوى الإسلام، ودخل الناس في دين الله أفواجًا: أوحى الله إلى نبيه أن يُنبِذَ عهدَ كلِّ معاهد من المشركين، ونزلت سورة براءة. [14] وأراد المباهلة من نصارى نجران، فعجزوا، واختاروا الجزية. [٤٩] ثم خرج إلى الحج، وحضر معه نحوٌ من مائة ألف وأربعة وعشرين ألفًا، فأراهم مناسكَ الحج، وردَّ تحريفاتِ الشرك. ٥ المكنور بيكافيكار

رجمة اللار الواسعة حلدية 100 [٥٠] ولما تم أمر الإرشاد، واقترب أجله: بعث الله جبريل في صورة رجل، يراه الناس، فسأل النبيَّ صلى الله عليه وسلم عن الإيمان، والإسلام، والإحسان، والساعة، فبين النبي صلى الله عليه وسلم، وصدَّقه جبريل، ليكون ذلك كالفَذُلكة لدينه. [١٥] ولما مَرِضَ: لم يزل يذكر الرفيقَ الأعلى، ويَحِنُّ إليهم، حتى توفاه الله. [٢٥] ثم تكفُّلُ أمرَ ملتِه، فنصب قومًا لا يخافون لومة لائم، فقاتلوا المتنبئين، والروم، والعجم، حتى تم أمر الله، ووقع وعده صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم.

فِعْن ( آزمانشين اور ہنگا مے )

باب \_\_\_\_

فتنہ: کامادہ فنن ہے۔ اس کے لغوی معنی ہیں : سونے کو آگ میں تپا کر کھر اکھو ٹا معلوم کرنا: اُصل المفتن : إذ حالُ المذهبِ السارَ، لِتَظْهَرَ جَودتُه من دَداء تِه (راغب) پھر فتنہ کے معنی آزمائش کے ہو گئے۔ اور آزمائش میں چونکہ تکایف دی جاتی ہے، اس لئے ایذ ارسانی، اور اس کی مختلف شکلوں، اور آزمائش میں جو کھو ٹا ثابت ہو، اس کے ساتھ جو معاملہ کیا جائے: ان سب کے لئے قرآن وحدیث میں لفظ فتنہ اور اس کے مشتقات استعال کئے گئے ہیں۔ پس فتنہ کے معنی آزمائش، آزمائش ،

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ بید دنیا امتحان گاہ ہے۔ یہاں انسان ہر گھڑی میدانِ امتحان میں ہے۔ایمان وَلَفرتو بڑے امتحان ہیں۔ مگرموَمن کا بھی مختلف شکلوں میں امتحان ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے:'' اللّٰہ تعالیٰ ہرامت کی آ زمائش کرتے ہیں،اورمیری امت کی آ زمائش مال سے کریں گے'(مشکوۃ حدیث ۱۹۹۵) پس اگرموَمن اس آ زمائش میں کا میاب ہوجائے زبے نصیب!ورنہ اس کاخمیازہ بھگتنا پڑےگا۔

احادیث میں بہت سے فتنوں اور ہنگاہوں کی پیشگی اطلاعات دی گئی ہیں، یفتن کی روایات کہلاتی ہیں۔شاہ صاحب قدس سرۂ اس باب میں پہلے فتنوں کی صورتیں بیان کریں گے، پھراحادیثِ فیتن کی شرح کریں گے۔

فتنوں کی چوشمیں

فتنے چیتم کے ہیں: پہلی تسم ۔ آدمی کے اندر کا فتنہ ۔ اور دہ پیہے کہ آدمی کے احوال بگڑ جائیں، اس کا دل تخت ہوجائے، اور اس کو - (مَسْفَرْهَرْ بَبَاشِ مَلْهِ ﴾ -

عبادت ميں حلاوت اور مناجات ميں لذت محسوس نہ ہو۔

اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ انسان کے جسم میں فہم کے اعتبار سے تین باریک (خفی) چیزیں ہیں: قلب عقل اوٹرس ( فطرت وطبیعت ) دل: سے غصہ، بہادری، حیا، محبت، خوف، انقباض وانبساط جیسے احوال کا تعلق ہے۔ اور عقل: کا دائر َہ کا روہاں سے شروع ہوتا ہے، جہاں پینچ کر حواس خسہ طاہرہ کا کا مختم ہوجاتا ہے عقل: بدیہی اور نظری دونوں قسم کے علوم کا ادراک کرتی ہے۔ جیسے تجربہ اور حدس وغیرہ کے ذریعہ جو بدیہی با تیں جانی جاتی ہیں وعقل کا کام ہے۔ اسی طرح بران وخطابیات وغیرہ کے ذریعہ جونظری علوم حاصل کئے جاتے ہیں: وہ بھی عقل کا فعل ہے۔ اور نظری تری بان انسان کی بقاء کے لئے جو چیزیں ضروری ہیں، جیسے کھانا، پینا، سونا اور صحبت کرنا: ان کی نفس خواہش کرتا ہے یعنی قلب کے بر بے احوال:

ا۔ جب قلب پر بہی خصلتیں قبضہ جمالیتی ہیں،اوراس کی دلچ پیاں جانوروں جیسی ہوجاتی ہیں تو وہ قلب بہیمی کہلاتا ہے(بیادنی درجہ ہے)

۲ – اورجب خواب یا بیداری میں قلب شیطان کے دسو یے قبول کرتا ہے، تو وہ قلب : قلب شیطانی ہوجا تاہے۔ قرآن (سورۃ الانعام آیت ۱۱۱) میں ایسے لوگوں کو شیاطین الانس (انسان نما شیطان) کہا گیا ہے ( بیفساد قلب کا اعلی درجہ ہے) قلب کے اچھے احوال :

ا — جب قلب پرملی خصلتیں قبضہ جمایتی ہیں، تو وہ قلب : قلب انسانی کہلاتا ہے۔اوراس وقت خوف اور محبت وغیرہ جذبات اُن برحق اعتقادات کی طرف مائل ہوجاتے ہیں جن کوآ دمی نے محنت سے حاصل کیا ہے ( یہ صلاح کا اونی درجہ ہے )

۲ – اورجب دل کی صفائی اورنورتو ی ہوجا تاہے، تو صوفیا کی اصطلاح میں اس کوروح کہتے ہیں۔اب اس دل میں انبساط ہی انبساط ہوتا ہے۔انقباض کا نام ونشان نہیں ہوتا۔اورالفت ومحبت ہی ہوتی ہے بقلق و بے چینی کا نام ونشان مٹ جاتا ہے۔اس دل کے احوال کوصوفیا انفاس کہتے ہیں۔ جب قلب اس حال میں پہنچ جاتا ہے تو ملکی خصوصیات عادت ثانیہ بن جاتی ہیں،اب وہ اکتسابی نہیں رہتیں (یہ صلاح کا اعلی درجہ ہے) عقل کے برے احوال:

ا - جب عقل پر بہیمی خصلتیں عالب آجاتی ہیں تو عقل مکار ہوجاتی ہے۔اور آدمی کوایسے خیالات آنے لگتے ہیں جو فطری نقاضوں کی طرف مائل ہوتے ہیں۔جیسے جماع کے خیالات آتے ہیں،ا گر شہوت کی فراوانی ہوتی ہے،اور کھانوں کے خیالات آتے ہیں،ا گردہ بھو کا ہوتا ہے(بید نساد عقل کا ادنی درجہ ہے) ۲- اورا گر عقل پر شیطان کی دحی قبضہ جمالیتی ہے تو آدمی کو بہترین نظام کی شکست در یخت کے خیالات آتے ہیں۔

| جُلِدِ پَنْجَبُمُ                      | YOL                                                           | رجعة اللابالواسجة                              |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
|                                        | وتے ہیں۔اورالی مکروہ دمنکر میتوں کی طرف                       | معتقدات حقد مي شكوك وشبهات پيدا م              |
|                                        |                                                               | نفوس سليمة نفرت كرت بي (يد فساد عقل            |
|                                        |                                                               | عقل کے اچھا حوال:                              |
| قی اوراحسانی علوم کی تصدیق کرنے        | ملتيس قبضه جماليتي بين تؤوه بديمي يانظري ارتفاذ               | ا - جب عقل پرکسی درجہ میں ملکی خص              |
|                                        |                                                               | لگتی ہے، جن کی تصدیق ضروری ہے (ب               |
| ن مر" کہتے ہیں۔ جس کا کام ایے          | ورقوى موجاتا بےتواس كوصوفيا كى اصطلاح مير                     | ۲ اور جب عقل کی صفائی اورز                     |
| بدعالم غيب فيضان كياجاتا ب             | ی یا ذہانت، کشف اور غیبی آواز دغیرہ کے ذرایع                  | علوم كوقبول كرنا ہوتاہے جن كاخواب مير          |
|                                        |                                                               | (يددرميانى درجه ب)                             |
| ے آزاد ہے، توصوفیا کی اصطلاح           | کی طرف مائل ہوتی ہے، جوزمان ومکان کی قید<br>میں تربیبا        | ۳ - اور جب عقل ایسی مجردذات                    |
| (                                      | ی ترقی کا اعلی درجہ ہے، اس سے او پر کوئی درجہ ہیں             | میں اس کوعقل خفی کہتے ہیں (اور بیعقل ک         |
|                                        |                                                               | نفس کے تین احوال:                              |
| (e.                                    | ۔ اتر تاہے تو وہ <sup>نف</sup> س امّارہ کہلا تاہے (بیہ برانفس | ا – جب نفس بہی خصلتوں کی طرفہ                  |
| بجعكتا بوتجمعي مبيميت كي طرف،          | ت کے درمیان متر ددہوتا ہے۔ بھی ملکیت کی طرفہ                  | ۲ — اور جب نفس: ملکیت و بهیمید:                |
|                                        | ف ب، اورغنيمت ب)                                              | تووەنفس لۆامەكہلا تاب(بيبين ئبين حالت          |
| اقدام نہیں کرتا ہمیشہ اس کے موافق      | حکام کا پابند ہوجاتا ہے، اور بھی اس کے خلاف                   | ۳ - اور جب نفس : شریعت کے ا                    |
|                                        | (بيعمد ففس ہے)                                                | بى عمل كرتاب بتووه نفس مطمئنه كهلاتاب          |
| وہ آدمی کے اندرونی فتنے ہیں، جن        | رجی اثرات کی وجہ ہے جو برے احوال ہیں، و                       | غرض: قلب بعقل اورنفس کے خار                    |
| بياب-سورة الانبياء آيت ٣٥ ميں          | ی وحدیث میں عام طور پراسی فتنه کا تذکرہ کیا گ                 | ے اپنی حفاظت ضروری ہے۔ اور قرآن                |
| ر بھلائی ہے آ زمانے کو یعنی تخق نرمی ، | يَّةَ ﴾ ترجمہ: اور ہم تم کوجا نچتے ہیں برائی سے اور           | ٢: ﴿وَنَبْلُوْكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتَ |
|                                        | غيره احوال بفيج كرتم كوجانچاجا تاہے، تا كەكھراً               |                                                |

ہوجائے کہ ٹندن کون ہے اور خزف کون؟! دوسری قتم ۔ گھر میں فتنہ ۔ اوروہ نظام خانہ داری کابگاڑ ہے۔ حدیث میں ہے: ''اہلیس اپنا تخت پانی پر بچھا تائے یعنی دربارلگا تاہے، پھروہ لشکر کی ٹکڑیاں بھیجتا ہے۔ ان میں ۔ اس کے نز دیک مرتبہ میں قریب تر وہ ہوتا ہے، جوان میں سے سب سے بڑا فتنہ بپا کرے: ان میں سے ایک آتا ہے، اور کہتا ہے: میں نے یہ کیاوہ کیا۔ شیطان کہتا ہے: تونے پچھ نیس کیا! پھران میں سے ایک آتا ہے، اور کہتا ہے: میں ایک شخص کے بیچھے لگار ہا۔ یہاں تک کہ اس کے اور اس کی بود کے رحمة اللار الواسعة

جُلَدِ پَجِم

در میان جدائی کرادی! شیطان اس کوقریب کرتا ہے، اور کہتا ہے: پنٹھے ! تونے برااچھا کام کیا! (مسلم شریف ۲۰ اے ۵۵مری) تیسری قسم – وہ فتنہ جو سمندر کی طرح موجیس مارتا ہے – اور وہ نظام مملکت کابگاڑ ہے، اور لوگوں کا ناحق حکومت کی آز کرنا ہے۔ حدیث میں ہے:'' شیطان اس سے تو مایوس ہو گیا ہے کہ جزیرۃ العرب میں نمازی بندے اس کی پرستش کریں \_البیتہ وہ ان کوآپس میں لڑانے میں لگاہوا ہے'(مسلم ۲۰۱۷)

چوہی قسم — ملی فتنہ — اوروہ میہ ہے کہ خصوص صحابہ وفات پاجا ئیں، اوردین کا معاملہ نا اہلوں کے ہاتھ میں چلا جائے۔ پس اولیاءاور علماء دین میں غلوکریں، اور باد شاہ اورعوام دین میں ستی برتیں۔ نہ ایتھ کا موں کا حکم دیں، نہ بر کا موں سے روکیں۔ پس زمانہ: زمانۂ جاہلیت ہوکر رہ جائے۔ حدیث میں ہے: '' اللہ تعالیٰ نے جمع سے پہلے کسی بھی امت میں جو بھی نبی مبعوث کیا ہے، اس کے لئے اس کی امت میں سے مخصوص حضرات اور ساتھی ہوتے تھے، جو اس کی سنت پڑ عمل پیرا ہوتے تھے، اور اس کے لئے اس کی امت میں سے مخصوص حضرات اور ساتھی ہوتے تھے، جو اس کی سنت پڑ عمل پیرا ہوتے تھے، اور اس کے لئے اس کی امت میں سے مخصوص حضرات اور ساتھی ہوتے تھے، جو اس کی مول پر معرف کی اور اس کے دین کی پیرو کی کرتے تھے۔ پھر ان کے جانشین ایے ناخلف ہو گئے جو وہ با تیں مول ہے جو کرتے نہیں تھے۔ اور اس کے دین کی پیرو کی کرتے تھے۔ پھر ان کے جانشین ایے ناخلف ہو گئے جو وہ با تیں میں پر پڑ میں بیرا ہوتے تھے، اور اس کے دین کی پیرو کی کرتے تھے۔ پھر ان کے جانشین ایے ناخلف ہو گئے ہو وہ با تیں اس کہ جو کرتے نہیں تھے۔ اور دہ کا م کرتے تھے۔ جن کا وہ حکم نہیں دئے گئے تھے۔ پس جو شی خور ان کے اپن کی جو اس کی جہاد کرے وہ مؤمن ہے، اور جو زبان سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے، اور جو دل سے جہاد کرے وہ بی میں اور پر خوں ان سے اپنے ہاتھ سے جہاد کرے وہ مؤمن ہے، اور جو زبان سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے، اور جو دل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے، اور یا نے پوتس میں ای کو کی درجہ رائے کے در ایر بھی نہیں ' (رداہ سلم ، مشکو ۃ حدیث کے اب الاعت ام )

پ چوں سے عام میر صلبہ مسے سیر بردین کا فلنہ ہے، جب نیفٹر دوما، وہ ہے و وق اساسیت اورا ک تے قام سور سے نگل جاتے ہیں۔اورلوگ تین طرح کے ہوجاتے ہیں:

ایک: جوسب سے زیادہ ستھرے اور سب سے زیادہ دنیا سے برغبت ہوتے ہیں: وہ دو کام کرتے ہیں: ایک: طبیعت کے تقاضوں سے بالکلیہ برطرف ہوجاتے ہیں، ان کی اصلاح نہیں کرتے یعنی تارک الدنیا ہوجاتے ہیں، اور ہوی بچوں سے بتعلق ہوکر سنیای بن جاتے ہیں۔حالانکہ شریعت کی تیعلیم نہیں۔شریعت نے طبیعت کی اصلاح کا حکم دیا ہے، اور اس کی صورتیں تجویز کی ہیں۔دوم: مجردات یعنی ملائکہ کی مشابہت اور ان کا اشتیاق پیدا کرتے ہیں، اور اس ک وہ کوئی نہ کوئی صورت اختیار کرتے ہیں۔مثلاً شب بیداری کرنایا کثرت سے روزے رکھنا۔وغیرہ۔

دوسرے: عام لوگ ہوتے ہیں جو بہیمیت ِ خالصہ کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔اور حیوانیت کو شرمادینے والے کا م کرنے لگتے ہیں۔

تيسرے: پچ کے لوگ ہوتے ہيں، جونہ پورى طرح ان كى طرف مائل ہوتے ہيں، نہ أن كى طرف۔ چھٹى قتم — فضائى حادثات كافتنہ — بڑے بڑے طوفان اٹھتے ہيں، وہا ئيں پھيلتى ہيں، زين دھنتى ہے، اور بڑے علاقہ ميں آگ گيتى ہے اور عام تباہى پچتى ہے، اللہ تعالى ان حادثات كے ذريعہ مخلوق كو ڈراتے ہيں، تا كہ دہ اپنی بدا عماليوں سے باز آئيں۔ جُلدِ پَجْبَمُ

|            | ﴿ الفِتَن ﴾                                                                        |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------|
|            | اعلم: أن الفِتَنَ على أقسام:                                                       |
| .51        | [1] فتنة الرجل في نفسه: بأن يَقُسُوَ قلبُه، فلا يجد حلاوةَ الطاعة، ولالذةَ المناجا |
|            | وإنما الإنسانُ ثلاثُ شُعَبِ:                                                       |
| ، والقبض،  | [الف] قلبٌ: هو مبدأ الأحوال، كالغضب، والجرأة، والحياء، والمحبة، والخوف             |
|            | والبسط، ونحوها.                                                                    |
| ن التجربة، | [ب] وعقلٌ: هو مبدأ العلوم اللتي ينتهي إليها الحواسُّ، كالأحكام البديهية: م         |
|            | والحدس، ونحوهما؛ والنظرية من البرهان، والخطابة، ونحوهما.                           |
| ، كالداعية | [ج] وطبعٌ: هومبدأ اقتضاءِ النفسِ مالابد منه، أو لابد من جنسه في بقاء البِنْيَة     |
|            | المنبجسة في شهوة الطعام، والشراب، والنوم، والجماع، ونحوها.                         |

ترجمہ: فنٹوں کا بیان: جان لیں کہ فننے چندشم کے ہیں: (۱) آدمی کا فننداس کی ذات میں: بایں طور کہ اس کا دل سخت ہوجائے ، پس وہ عبادت کی حلاوت نہ پائے ، اور نہ دعا میں لذت محسوس کرے ۔۔۔ اور انسان تین شاخیس ہی ہے : (الف) دل: وہ احوال کا مبدا ہے ، جیسے غصہ ، دلیری ، شرم ، محبت ، خوف ، انقباض ، انبساط ، اور ان کے مانند ۔۔۔ (ب) اور عقل : اور دہ ان علوم کا مبدا ہے ، جن پر حواس کی انتہا ہوتی ہے۔ جیسے بدیہی احکام : تجربہ اور حدس اور ان کے مانند ۔۔۔ (ب) اور عقل : اور دہ والے، اور جیسے نظری احکام : بر ہان اور خطابت اور ان کے مانند سے حاصل ہونے والے، اور جیسے نظری احکام : بر ہان اور خطابت اور ان کے مانند سے حاصل ہونے آدمی کے اس چیز کو چاہنے کا مبدا ہے جس کے بغیر چارہ نہیں یا اس کی جنس کے بغیر چارہ نہیں ، باڈی کے بقاء میں ، جیسے دہ تقاضا جو انجر نے والا ہے کہ اور ہے نے ، سونے اور ان کے مانند کے ماند کی خطر چارہ نہیں ، باڈی کے بقاء میں ، جیسے د

فالقلب: مهما غلب عليه خصالُ البهيمية، فكان قبضُه وبسطُه نحوَ قبض البهائم وبسطها الحاصلَين من طبيعة ووهم: كان قلبا بهيميا — ومهما قَبِلَ من الشياطين وسوستَهم فى النوم أو اليقظة: يسمى الإنسانُ شيطانَ الإنس. ومهما غلب عليه خصالُ الملكية: يسمى قلبًا إنسانيا، فيكون خوفُه ومحبتُه وما يشبههما مائلةً إلى اعتقادات حقَّةٍ حَصَّلها — ومهما قَوِىَ صفاوُّه، وعظُم نورُه: كان روحا، فيكون بسطا بلا قبض، وألفةً بلاقلق، وكانت أحوالُه أنفاسًا، وكانت الخواصُّ الملكية كالديدَن له، دون الأمورِ المكتسبةِ بسعى. رحمة اللار الواسعة

جُلَدِ يَجْم

ومهما غلب خصال البهيمية على العقل: صار جُرْبُزَةَ، وأحاديثَ نفسٍ تميل إلى بعض الدواعى الطبيعية، فيحدِّث نفسَه بالجماع، إن كان فيه شبق، وبأنواع الطعام، إن كان فيه جوع، ونحوُ ذلك \_\_ أو وحيُ الشيطان: فتكون أحاديثُ النفس تميل إلى فكُّ النظامات الفاضلة، وشكَّ في المعتقدات الحقَّة، وإلى هيئاتٍ منكرةٍ، تعافهاالنفوس السليمة.

ومهما غلبت عليه خصالُ الملكية في الجملة: كان عقلاً: من فعله التصديق بما يجب تصديقُه من العلوم الارتفاقية أو الإحسانية : بديهة أو نظرًا — ومهما قَوِىَ نورُه وصفاؤُه : كان سِرُّا: من فعله قبولُ علومٍ فائضةٍ من الغيب: رؤيا، وفراسة، وكشفا، وهتفا، ونحو ذلك — ومهما مال إلى المجردات البريَّة من الزمان والمكان: كان خفيًّا.

ومهما انحدر الطبعُ إلى الخصال البهيمية: كان نفساً أمَّارةً بالسوء - ومهما كان مترددًا بين البهيمية والملكية، وكان الأمر سِجَالاً ونُوَبًا: كان نفسًا لوَّامة - ومهما تقيدت بالشرع، ولم تُبْغَ عليه، ولم تُنْبَجِسْ إلا فيما يوافقه: كان نفسًا مطمئنة - هذا ما عندى من معرفة لطائف الإنسان، والله أعلم.

ترجمہ: پس جب بھی دل پر بہی خصلتیں غالب آتی ہیں، پس اس کا انقباض دانبساط تقریباً جانور دل کے اس انقباض دانبساط کی طرح ہوجا تاہے جود دنوں طبیعت ( فطرت ) اور دہم کی دجہ سے حاصل ہونے دالے ہیں: تو دہ قلب قلب بہی ہی ہوتاہے – اور جب دہ نیند میں یا بیداری میں شیطان کا دسوسہ قبول کرتا ہے تو انسان : شیطان الانس کہلا تا ہے۔

اور جب قلب پر ملکی حسلتیں غالب آتی ہیں، تو وہ قلب قلب انسانی کہلاتا ہے۔ پس اس کا (اللد ) ڈرنا اور اس کا محبت کرنا، اور وہ باتیں جوان دونوں کے مشابہ ہیں: ماکل ہونے والی ہوتی ہیں اُن برخ اعتقادات کی طرف جن کو اس نے محنت سے حاصل کیا ہے – اور جب دل کی صفائی قو ی ہوتی ہے، اور اس کا نور بڑا ہوتا ہے: تو وہ دل روح کہلاتا ہے، پس انبساط ہوتا ہے انقباض کے بغیر، اور الفت ہوتی ہے بے چینی کے بغیر، اور اس دل کے احوال انفاس کہلاتا ہے، پس خصوصیتیں (عبادتیں) دل کے لئے عادت کی طرح ہوجاتی ہیں، محنت سے حاصل کی ہوئی چیز وں کی طرح نہیں رہتیں۔ اور جب ہی خصالی مثال کے لئے عادت کی طرح ہوجاتی ہیں، محنت سے حاصل کی ہوئی چیز وں کی طرح نہیں رہتیں۔ اور جب ہی خصالی کہ ہوتی کہ اور الفت ہوتی ہے بی تو عقل مکار اور ایس خل کے احوال انفاس کہلا تے ہیں۔ اور ملکی مال ہوت ہیں (عبادتیں) دل کے لئے عادت کی طرح ہوجاتی ہیں، محنت سے حاصل کی ہوئی چیز وں کی طرح نہیں رہتیں۔ اور جب ہی خصالی کو لئے کی ایس آتی ہیں تو عقل مکار اور ایسے خیالات بن جاتی ہے جو بعض فطری تقاضوں کی طرف مال ہوتے ہیں۔ پس آدمی اپنے نفس سے جماع کی با تیں کرتا ہے، اگر اس میں شہوت کی زیادتی ہوتی ہی اور نہ ملب کی ہوتی ہوتی ہوتی ہے کہ کی کا کر اس کی ہوتی ہوتی ہوتی کے مار کی خور کی طرف کھانوں کی باتیں کرتا ہے، اگر اس کو بھوک ہوتی ہی اور اس کے مانند – یا شیطان کی وی عالب آتی ہوت کی طرف ہوتے ہیں بہترین نظاموں کو کھولنے کی طرف، اور معتقدات حقد میں تشکیک کی طرف، اور ایس او پری ہیکوں کی طرف جُلدِيَنْجَبُم

المنزم بباليكر -

جن كونفوس سليمة نا پسند كرتے بيں (المجوز بُوز : دھوكة باز جمع جَوز ابز َة) اور جعقل پر كى درجة ميں مكلى حصلتيں غالب آتى ہيں تو وہ الي عقل بن جاتى ہے، جس كى كام سے اُن بديمى يا نظرى علوم ارتفاقية يا احسانية كى تصديق كرنا ہوتا ہے جن كاغيب سے فيضان ہوتا ہے، خواب كى صورت ميں، اور فراست، كشف اور غيبى آواز كے طور پر، اوران كے مانند طريقوں سے سے اور جب عقل ايسے بحردات كى طرف ماكل ہوتى ہے جوز مان ومكان سے پاك ہيں تو وہ عقل خِفى ہے۔

اور جب فطرت اترتی ہے بہیمی خصلتوں کی طرف تو وہ برائیوں کا بہت زیادہ حکم کرنے والانفس ہوتی ہے۔ اور جب فطرت: بہیمیت وملکیت کے درمیان متر در ہوتی ہے، اور معاملہ کنویں کے ڈول اور باریوں کا ہوتا ہے تو فطرت: برائیوں پر بہت زیادہ ملامت کرنے والانفس ہوتی ہے۔ اور جب فطرت: شریعت کی پابند ہوجاتی ہے، اور اس سے بغاوت نہیں کرتی، اور اس سے وہی چیز پھوٹتی ہے جوشریعت کے موافق ہوتی ہے، تو دہ فطرت: پر سکون نفس ہوتی ہے۔ یہ دہ بات ہے جو میرنے پاس ہے انسان کے لطائف کے علم سے، باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

[7] وفتنة الرجل في أهله : وهي فساد تدبير المنزل، وإليها الإشارة في قوله صلى الله عليه وسلم: "إن إبليس يضع عرشهَ - إلى أن قال - ثم يجيئ أحدهم، فيقول: ما تركتُه حتى فرَّقتُ بينه وبين امرأته، فيُدْنيه منه، ويقول: نِعْمَ أنت!" [٣] وفتنة تموج كموج البحر: وهي فساد تدبير المدينة، وطمع الناس في الخلافة من غير حق، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم" [1] وفتنة مِلَّية: وهي أن يموت الحواريون من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، ويُستند الأمرُ إلى غير أهله، فيتعمق رهبانهم وأحبارهم، ويتهاون ملوكهم وجهالهم، ولايأمرون بمعروف، ولا ينهون عن منكر، فيصير الزمانُ زمانَ الجاهلية، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "مامن نبى إلا كان له حواريون" الحديث. [٥] وفتنة مستطيرة: وهي تغير الناس من الإنسانية ومقتضاها: [الف] فأزكاهم وأزهدهم: إلى الانسلاخ من مقتضيات الطبع رأسًا، دون إصلاحها، والتشبه بالمجردات والتحنُّن إليهم بوجه من الوجوه، ونحو ذلك. [ب] وعامتهم: إلى البهيمية الخالصة. [ج] ويكون ناس بين الفريقين: لا إلى هؤلاء، ولا إلى هؤلاء.

رجمة اللار الواسعة

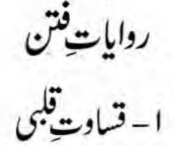
#### 144

جلديجم

[٦] وفتنة الوقائع الجوِّية المنذِرة بالإهلاك العام : كالطوفانات العظيمة: من الوباء، والخسف، والنار المنتشرة في الأقطار، ونحو ذلك.

ترجمہ: (۲) اور آ دمی کا فتنداس کی ہیوی میں : اور وہ نظام خاند داری کا بگاڑ ہے ۔ (۳) اور وہ فتنہ جو سندر کی طرح موجیں مارتا ہے : اور وہ نظام مملکت کا بگاڑ ہے ، اور لوگوں کا ناحق حکومت کی حرص کرنا ہے ۔ (۳) اور طبق (نہ ہی ) فتنہ : اور وہ بیہ ہے کہ تخصوص حتابہ وفات پا جا کمیں ( بیر صفت کا شفہ ہے ، تمام ہی صحابہ مخصوص حضرات تھے ) اور ( دین ) معاملہ نا اہلوں ک سپر دکر دیا جائے ، پس ان کے بزرگ اور علما تعتق ہے کا م لیں ، اور ان کے باد شاہ اور طوام ستی برتیں ، وہ نہ کی مع موف کا حکم دیں ، اور نہ کسی منگر ہے روکیں ، پس زمانہ : زمانہ جاہلیت ہو کر رہ جائے ۔ (۵) اور چار دین ) معاملہ نا اہلوں ک جو کر دیا جائے ، پس ان کے بزرگ اور علما تعتق ہے کا م لیں ، اور ان کے باد شاہ اور طوام ستی برتیں ، وہ نہ کی معروف کا حکم دیں ، اور نہ کسی منگر ہے روکیں ، پس زمانہ : زمانہ جاہلیت ہو کر رہ جائے ۔ (۵) اور چار دانگ عالم پھیلنے والافتہ : اور وہ لوگوں کا انسانیت اور اس کے تقاضوں سے بدل جانا ہے : ۔ (۱۱ف ) پس ان کا سب سے زیادہ پا کیز ہ اور ان کا سب ب بڑا زاہد ( مائل ہونے والا ہوتا ہے ) طبیعت کے تقاضوں سے بالکلیہ نگل جانے کی طرف ، نہ کہ ان کی اصلاح کی طرف ، اور اس کی مند کی طرف ، اور ان کی طرف ، اور صور توں میں ہے کسی صورت کے ذریا جاہا ہے کی طرف ، اور اس کی ماند کی طرف ، اور ان کی طرف ، اور صور توں میں سے کسی صورت کے ذریعہ مجردات کے اشتیا تی کی طرف ، فریقوں کے درمیان درمیان ہوتے ہیں ، نہ ان کی طرف ، وی میں ، نہ اُن کی طرف ، نہ کہ ان کی اور کی خال فائنہ : مر یقوں کے درمیان در میان ہوتے ہیں ، نہ ان کی طرف ہوتے ہیں ، نہ اُن کی طرف ، اور اور اور کی اور کی میں پھیلے وال

نوٹ: لطائف انسانی کی زیادہ وضاحت اس کئے نہیں کی کہ ان کی کافی تفصیل رحمۃ اللہ (۳۱۳-۱۳۰۰) میں آچکی ہے۔



حدیث (۱) ۔ رسول الله سِلاليَّالَيَّ نِفْر مايا: "تم ضرور گذشتا لوگوں سے طریقوں کی پیروی کرو گی، جیسے باشت بالشت کے برابر ہوتی ہے اور ہاتھ ہاتھ کے برابر ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ اگر وہ لوگ گوہ کے بل میں تھے ہو نظے، تو تم بھی ان کی پیروی کرو گے' پوچھا گیا: یارسول الله! یہود ونصاری کی؟ آپ نے فرمایا: "اور کس کی؟! "(مشکوة حدیث ۲۳۱) حدیث (۲) ۔ رسول الله سِلالیَوَلَیْ نِفر مایا: "نیک لوگ ختم ہوجا کمیں گے: یکے بعد دیگر ے، اور بوکی کو یوی کی طرح بھوی رہ جائے گی یعنی جیسے جو کا آٹا کھالیا جاتا ہے اور بھوی رہ جاتی ہے: یہی حال امت کا بھی ہوجا کے لی ساللہ - کو تُوسَنُوَمَرِ بَبَالَ اللہ کی ایک کہ میں بی کہ ایک کہ اللہ کو کہ ہوتی کی کھی ہوتی کی ہوتی کی ہوتی کی ہوتی ک

ځلديجه

تعالى ان لوگوں كى پچھ پرداہ ہيں كريں كے يعنى وہ لوگ كى شار قطار ميں نہيں ہو تكم (مطلوقة حديث ٥٣٦٢) تشريح : سورة الحديد آيت ١٦ ميں جو نازل مواج ، اوروہ ان لوگوں كى طرح نہ ہوجا ئيں ، جن كوان سے پہلے كتاب دى اس دين حق كے سامنے جھك جا ئيں جو نازل مواج ، اوروہ ان لوگوں كى طرح نہ ہوجا ئيں ، جن كوان سے پہلے كتاب دى گى ، پھران پرزمانة دراز بيت گيا، پس ان كے دل تخت ہو گئے ، اوران ميں سے بہت سے اطاعت سے نطانے والے ميں ' اس آيت سے نبی ميلى تو اور آب تى بان كر ل تخت ہو گئے ، اوران ميں سے بہت سے اطاعت سے نظنے والے ميں ' اس آيت سے نبی ميلى تو در اور بيت گيا، پس ان كے دل تخت ہو گئے ، اوران ميں سے بہت سے اطاعت سے نظنے والے ميں ' اس آيت سے نبی ميلى تو مانة دراز بيت گيا، پس ان كے دل تخت ہو گئے ، اوران ميں سے بہت سے اطاعت سے نظنے والے ميں ' پر ان آيت سے نبی ميلى در مادة اور آب تي بات جانى كہ جب آپ كى امت كا زمانہ : زمانة نبوت سے دور ہو گا، اور آپ كے خصوص اسحاب ختم ہوجا ئيں گے ، اور معاملہ نا اہلوں كے ہاتھ ميں چلا جائے گاتو لوگ ضرور نفسانى اور شيطانى تقاضوں كر چھے چل

۲-حکومت کابگاڑ

حدیث — رسول الله سليلي في فرمايا "اس دين كا آغاز نبوت در حت مواج، پھر خلافت در حت بوگ، پھر گزنده حكومت آئے گی۔ پھر جر ظلم اور فساد فى الارض ہوگا۔لوگ ریشم، شر مگاه اور شراب كو حلال كرليں گے، اور ده اى حالت ميں روزى ديئے جائيں گے اور مدد كے جائيں گے، يہاں تك كه ده الله ت مليں گے "(مقلوة حديث ٥٢٥) تشر تى عہد نبوت آنخضرت سليلي قيلية كي دفات پرختم ہو گيا۔ اور اس خلافت كازمانه جس ميں تكوار نيام سن تم كى كا حضرت عثمان رضى الله عنه كى شہادت پرختم ہوا۔ اور مطلق خلافت حضرت على رضى الله عنه كى شہادت پر اور خلار حين نگا، عنه كى عہد بوت آن خضرت ميلي موا۔ اور مطلق خلافت حضرت على رضى الله عنه كى شہادت پر اور حضر چى ن رضى الله عنه كى عہد ميں الله عنه كى شہادت پرختم ہوا۔ اور مطلق خلافت حضرت على رضى الله عنه كى شہادت پر اور حضر چى ن رضى الله عنه كى عہد ہوت الله عنه كى شہادت پرختم ہوا۔ اور مطلق خلافت حضرت على رضى الله عنه كى شہادت پر اور حضر چى ن رضى الله عنه كى عہد ميں الله عنه كى شہادت پرختم ہوا۔ اور مطلق خلافت حضرت على رضى الله عنه كى شہادت پر اور حضر چى ن رضى الله عنه كى عہد كى حمد ميں الله عنه كى شہادت پرختم ہوا۔ اور مليات كى دون ما مان ميں اله عنه كى شہادت پر اور حضر چى ن رضى الله عنه كى عہد كى حمد ميں ميں الله ميں ديں الكى كى دون مال ميں ميں ملكان كى در ميں الله عنه كى شي مال ميں ميں تك كه ميں در ميں الله عنه كى عہد كى حمد ميں ہوں ہوا۔ پھر گرند وحكومت آ كى داور دور ميں كى دور عباسيوں كى حکومت ہوں ہيں تكى كى دور ميں الله

فائدہ: دوباتیں جانی چاہئیں: ایک: ضروری نہیں کہ ابتک روایاتِ فتن میں بیان کی ہوئی ساری باتیں پائی جا چکی ہوں میکن ہے کچھ باتیں آگے پائی جائیں۔دوم: ایک خبر کا مصداق متعددواقعات ہو کتے ہیں۔مثلاً جبر وظلم،عناد وسرکشی اور فساد فی الارض پڑمتل متعدد حکومتیں ہو سکتی ہیں۔

٣-فاسدخيالات

حديث - رسول اللد سلانية يتلاشي فقر مايا "فتن دلوں پر پش كے جاتے ميں : چنائى كى طرح تنا تناكر كى يعنى فتنے رفتہ رفتہ اثر انداز ہوتے ميں ، پس جودل فتنے پلايا گيا ہے يعنى فتنوں سے اسے دلچ پس ہے، اس ميں ايك سياہ دھبہ لگايا جاتا ہے۔اور جودل فتنوں كواجنبى سمجھتا ہے، اس ميں ايك سفيد نقط لگايا جاتا ہے۔ يہاں تك كہ دل دوطرح كے ہوجاتے ميں : ايك سنگ مرمر کی طرح سفید- اس کو کوئی فتند ضرر نہیں پہنچا تا، جب تک آسان وزیین برقرار ہیں۔ دوسرا: سیاہ مٹیالا، اوندهی صراحی کی طرح، جوند سی نیکی کو پہچا نتا ہے، نہ سی برائی کو، مگر اس خواہش کو جواس میں پیوست ہو چکی ہے' (مشکوۃ حدیث ۵۳۸ ) تشریح : نفسانی اور شیطانی خیالات دل میں پیدا ہوتے ہیں، پھر اعمال فاسدہ ان کواپے پہلو میں لے لیتے ہیں۔ پس جس کے دل میں فتنوں کے برخلاف ہیئت ہوتی ہے، اس کو برے خیالات نہیں آتے، اور نہ دہ برائیوں میں مبتلا ہوتا ہے۔ اور بصورت دیگر آ دمی وسادی میں مبتلا ہوتا ہے اس کو برے خیالات نہیں آتے، اور نہ دہ برائیوں میں مبتلا ہوتا

۳-امانت داری کافقدان

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''امانت لوگوں کے دلوں کی تھاہ میں اتری، پھرلوگوں نے قرآن سیکھا، پھرانھوں نے سنت سیکھی' اس کے بعد آپ نے بیہ بات بیان فرمائی کہ امانت کس طرح اٹھائی جائے گی، فرمایا:'' آ دمی ایک نیند سوتا ہے یعنی ذراغافل ہوتا ہے کہ امانت اس کے دل سے نکال لی جاتی ہے۔ اس کا اثر ایک نشان کی طرح رہ جاتا ہے۔ پھروہ ایک نیند سوتا ہے کہ باقی ماندہ امانت بھی نکال لی جاتی ہے، بس چھالے کے نشان کی طرح رہ ہوگی'(مشکوۃ حدیث اسم)

تشریح : اس حدیث میں امت کا حال بیان کیا گیا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ نے اسلام کے ظہور کا ارادہ فرمایا تو صحابہ کی جماعت کو نتخب فرمایا۔ ان کے دلوں کو انقیاد واذعان کا ، اور اللہ کے احکام کی موافقت پر پوری توجہ منعطف کرنے کا خوگر بنایا، اور ان کو خیر امت بنا کر کھڑا کیا۔ پھراپنی شریعت نازل فرمائی ، اور قرآن وحدیث میں مفصل احکام بیان کئے ، جن پر ان حضرات نے مضبوطی سے عمل کیا۔ پھرز مانہ آگے بڑھا تو وہ احکام سینوں سے نکلنے لگے۔ لوگوں نے احکام کی طرف سے غفلت برتی، وہ دین کو بتدریخ فراموش کرتے گئے۔ اور لوگوں کا یہ حال ہو گیا کہ آدمی بڑادا نا فرز انہ نظر آتا ہے ، عرف ذراح ہو این نے مغابولی سے مل کیا۔ پھرز مانہ آگے بڑھا تو وہ احکام سینوں سے نکلنے لگے۔ لوگوں نے احکام کی طرف سے

۵-انقلاب زمانه

حدیث - حضرت حذیف درضی الله عند نے عرض کیا: یار سول الله ! ہم پہلے برے حال میں تھے، پھر الله تعالیٰ نے ہمیں خیرے ہمکنار کیا، پس کیا اس خیر کے بعد بھی شرہو گی؟ آپ نے فرمایا: ''ہاں !''انھوں نے دریافت کیا: اس سے بچنے کی کیا صورت ہو گی؟ آپ نے فرمایا: '' تلوار !''انھوں نے دریافت کیا: کیا جنگ کے بعد بھی شرکا پچھ حصبہ باقی رہے گا؟ آپ نے - کو نُوَسَرُوَرَبَبَلَشِیَنَ کَھ فرمایا: "بان ایچَپڑی آنکھوالی حکومت، اور کدورت کے ساتھ صلح ا'' حضرت حذیفہ رضی الله عند نے پوچھا: پھر کیا ہوگا؟ آپ نے فرمایا: "گمراہی کے داعی آتھیں گے اپس اگرز مین میں کوئی الله کا خلیفہ ہو، جو تیری پشت پرکوڑے مارے، اور تیرے مال کولیلے تو بھی اس کی اطاعت کر، ورنہ کی درخت کے تنے کو مضبوط پکڑے ہوئے مرجا (مطلوۃ حدیث ۱۹۵۵) تشریح: وہ فتنہ جس سے بچاؤ تلوار ہوگی وہ دور صدیقی میں عرب کا ارتداد ہے۔ اور چَپڑی آنکھ والی حکومت: وہ

جھکڑے ہیں جو حضرت عثمان اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے زمانہ میں پیش آئے۔اور کدورت کے ساتھ صلح: وہ صلح ہے جو معاد بیا اور حسن بن علی رضی اللہ عنہما کے درمیان ہوئی۔اور گمراہی کے داعی شام میں یزید ،عراق میں مختار ثقفی ،اوران جیسے لوگ ہیں ، یہاں تک کہ لوگ عبدالملک کی حکومت پر متفق ہو گئے۔

جاربڑے فتنے

حدیث — رسول الله سِلَلْنَدَیَیَکَیکَ فَتَنَه الاحلاس ( ٹاٹ کے فَتَنَہ ) کا تذکرہ فرمایا۔ پوچھا گیا: ٹاٹ کا فتنہ کیا ہے؟ فرمایا:'' وہ بھا گنا اورلڑنا ہے!'' پھر اس کے بعد فتنة السرَّ اء( خوش حالی کا فتنہ ) ہوگا۔ اور اس کا غبار میرے خاندان کے ایک شخص کے پیروں تلے سے التھے گا، اس کا گمان ہوگا کہ وہ میرا ہے، حالانکہ وہ میرانہیں، میرے دوست تو پر ہیزگار ہیں۔ پھرلوگ ایک شخص پر جو پہلی پر سرین کی طرح ہوگا اتفاق کرلیں گے یعنی اس کا انتظام بہت ہی خراب ہوگا، پھر فتنہ تارہ وگا، جو امت کے کسی آ دمی کونہیں چھوڑے گا۔ ہرایک کو طمانچہ مارے گا۔ جب کہا جائے گا کہ فتنہ فر وہوا تو وہ دراز ہوگا ( مطکلو ق حدیث ۲۰۰۳)

تشریح: احلاس کا فتند: شامیوں کی عبداللد بن الزبیر سے جنگ ہے، جبکہ وہ مدینہ سے بھا گرمکہ چلے گئے۔ اور خوش حالی کا فتنہ: یا تو مختار تقفی کا تغلب اور اس کا قتل ولوٹ میں حد سے بڑھ جانا ہے، جو اہل بیت کے خون کے بدلے کا دعویدار ہوگا، اور بیار شاد کہ: '' اس کا گمان ہوگا کہ وہ میرا ہے' اس کا مطلب بید ہے کہ اہل بیت کی پارٹی کا اور ان کا مددگار ہوگا، نہیں رشتہ مراد نہیں۔ پھر لوگ مروان پر متفق ہو گئے، جس کی حکومت پہلی پر سرین کی طرح تھی۔ یا فتنہ اسر اء سے ابو مسلم خراسانی کا خروج مراد ہے، جو بنوع باس کی حمایت میں اتھا۔ اس کا مطلب بید ہے کہ اہل بیت کی پارٹی کا اور ان کا مددگار کوشاں ہے۔ پھر سفاح کی حکومت پر لوگ متفق ہو گئے، جس کی حکومت پہلی پر سرین کی طرح تھی۔ یا فتنہ السر اء سے ابو کوشاں ہے۔ پھر سفاح کی حکومت پر لوگ متفق ہو گئے، جس کی اعمار اس کا بھی دعوی تھا کہ وہ اہل بیت کی خلافت کے لئے

قيامت كى نشانيان: فتني بى فتنے

حديث - رسول الله سلانيية يم الما: "بيتك قيامت كى نشانيان يه بين علم الله الياجائ كا، جهالت تجل جائد

رحمته الله الواسعة

#### 444

گی، زنا کی کثرت ہوگی۔ شراب عام ہوجائے گی، مردکم ہوجا نمیں گے اور عورتوں کی کثرت ہوگی، یہاں تک کہ پچاس عورتوں کے لئے ایک مردذ مہدارہوگا' (مشکوۃ حدیث ۵۳۳۷)

تشریح: قیامت کی ان نشانیوں کا تعلق فتنوں کی مذکورہ بالا انواع، ان کے شیوع اوران کی کثرت ہے ہے۔ پس جو فتنوں سے قریب ہوگاوہ ہلاک ہوگا۔اورا گر ہلاک نہیں ہوگا تو ہلا کت کے کنارے پیچنج جائے گا۔اوراس کی تفصیل کمبی ہے۔ فائدہ: حشر کالفظ شریعت کی اصطلاح میں دومعنی میں استعمال کیا جاتا ہے : ایک : لوگوں کو ملک شام میں جمع کرنا۔ایسا

قیامت سے پہلے ہونے والا ہے۔ جب لوگ روئے زمین پرکم ہوجا نمیں گے تو سب کو شام میں جمع کیا جائے گا۔ پجھلوگ مختلف تقریبات سے مثلاً تجارت ،نو کری وغیرہ کے لئے وہاں پہنچیں گے ،اور پچھلوگوں کو آگ ہا نک کرلے جائے گی۔ دوم: مرنے کے بعدزندہ ہونے کو بھی حشر کہا جاتا ہے۔ جس کی تفصیل رحمۃ اللہ (۱:۳۹۹-۳۱۳) میں گذر چکی ہے۔

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أكثر الفتن:

[۱] قال: "لتتَّبِعُنَّ سُننَ من قبلكم، شبرًا بشبر، وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جُحر ضَبَّ تَبعتُ موهم "وقال عليه السلام: " يذهب الصالحون: الأول فالأول، وتبقى حُفَالَةُ كحفالة الشعير، لايباليهم الله بالةً"

أقول: علِم النبي صلى الله عليه وسلم أنه إذا بَعُدَ العهدُ من النبي، وانقرض الحواريون من أصحابه، ووُسِّدَ الأمر إلى غير أهله: لابد أن تجرِيَ الرسمُ حسب الدواعي النفسانية والشيطانية، وتَعُمُّهم جميعا إلا من شاء الله منهم.

[٢] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن هذا الأمر بدأ نبوة ورحمة، ثم يكون خلافة ورحمة، ثم مُلْكاً عَضُوْضًا، ثم كائنٌ جبريةً وعتوًا وفسادًا في الأرض، يستحلُّون الحرير، والفروج، والخمور، يرزقون على ذلك، وينصرون، حتى يلقوا الله"

أقول: فالنبوة انقضت بوفاة النبى صلى الله عليه وسلم؛ والخلافة التى لاسيف فيها بمقتل عشمان؛ والخلافة بشهادة على كرَّم الله وجهه، وخلع الحسن رضى الله عنه؛ والملك العضوض مشاجرات بنى أمية، ومظالمهم، إلى أن استقر أمر معاوية، والجبرية والعتو خلافة بنى العباس، فإنهم مَهَّدوها على رسوم كسرى وقيصر.

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: "تُعْرَضُ الفتن على القلوب كالحصير عودًا عودًا، فأى قلب أُشْرِبَهَا نُكتت فيه نكتة سوداء، وأتُ قلب أنكرها نكتت فيه نكتة بيضاء، حتى تصير على قلبين: أبيضُ مثلُ الصفا، فلا تضره فتنة مادامت السماوات والأرض، والآخَرُ أسودُ مُرْبَادًا،

ومتوفر يباشرن

رجمة اللايا الواسعة

جُلْدِ پَجْم

كالكوز مُجَخَّيًا، لايعرف معروفا، ولاينكر منكرًا، إلا ما أُشرب من هواه" أقول: الهواجس النفسانية والشيطانية تنبعث في القلوب، والأعمالُ الفاسدة تكتنفها، ولا تكون حينئذ دعوة حثيثة إلى الحق، فلاينكرها إلا من جِبل في قلبه هيئة مضادَّة للفتن، وتَعُمُّ من سوى ذلك، وتأخذ بتلابيبه.

[٤] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الأمانة نزلت في جذر قلوب الناس، ثم عَلِمُوا من القرآن، ثم عَلِمُوا من السنة "وحدَّث عليه السلام عن رفعها، فقال: "ينام الرجلُ النومةَ، فَتُقْبِض الأمانة من قلبه، فَيَظُلُّ أثرها مثلَ أثر الوَكْتِ، ثم ينام النومة، فَتُقبض الأمانة، فيبقى أثرها مثلَ أثر المَجُل، كجمر دحرجتَه على رجلك، فَنَفِطَ، فتراه مُنْتَبِرًا "

أقول: لما أراد الله ظهور ملة الإسلام: اختار قومًا، ومَرَّنَهم للانقياد والإذعان، وجمع الهمة على موافقة حكم الله، ثم كانت الأحكام المفصلة في الكتاب والسنة تفصيلا لذلك الإذعان الإجمالي؛ ثم إنها تخرج من صدورهم على غفلة منها وذهول، شيئا فشيئا، فَيُرَى الإنسانُ أظرف ما يكون وأعقَلَه، وليس في قلبه مقدار شيئ من الأمانة، لابالنسبة إلى دين الله، ولا بالنسبة إلى معاملات الناس.

[٥] وقال حذيفة رضى الله عنه: قلت: يارسولَ الله! أيكونَ بعد هذا الخير شر، كما كان قبل شر؟ قال: "نعم" قلت: فما العصمة؟ قال: " السيف" قلت: وهل بعد السيف بقية؟ قال: "نعم، يكون إمارةٌ على أقُدًاءٍ، وهُدُنَةٌ على دَخَنٍ " قلت: ثم ماذا؟ قال: " يَنْشَأُ دعاةُ الضلال، فإن كان لله في الأرض خليفةٌ، جَلَدَ ظهرك، وأخَذَ مالك، فَأَطِعْهُ، وإلا فَمُتْ وأنت عاضٌ على جَذْلِ شجرة"

أقول: الفتنة التي تكون العصمة فيها السيف: ارتداد العرب في أيام أبي بكر رضى الله عنه؛ وأما إمارة على أقذاء، فالمشاجرات التي وقعت في أيام عثمان وعلى رضى الله عنهما؛ وهدنة على دَخَن: الصلح الذي وقع بين معاوية والحسن بن على رضى الله عنه؛ ودعاةُ الضلال: يزيد بالشام، ومختار بالعراق، ونحو ذلك، حتى استقر الأمر على عبد الملك.

[7] وذكر صلى الله عليه وسلم فتنة الأحلاس، قيل: وما فتنة الأحلاس؟ قال: "هى هربٌ وحرب" قال: "ثم فتنة السرَّاء: دَخَنُهَا من تحت قدمَىٰ رجلٍ من أهل بيتى، يزعم أنه منى، وليس منى، إنما أوليائى المتقون، ثم يصطلح الناس على رجل كوَرِكٍ على ضِلْع، ثم فتنة حَافَرَمَ بَبُلْوَكَمْ المَ رحمة اللار الواسعة

خلديجم

الدُّهَيْمَاء، لا تدع أحدًا من هذه الأمة إلا لَطَمَتُه لطمة، فإذا قيل: انْقَضَتْ، تَمَادَتْ" أقول: يُشبه - والله أعلم- أن تكون فتنة الأحلاس: قتالَ أهل الشام عبدَ الله بنَ الزبير بعد هربه من المدينة؛ وفتنة السرَّاء: إما تغلُّب المختار، وإفراطُه في القتل والنهب، يَدَّعي ثَأَرَ أهل البيت؛ فقوله عليه السلام: "يزعم أنه مني" معناه: من حزب أهل البيت، وناصريهم؛ ثم اصطلحوا على مروان وأولاده؛ أو خروج أبي مسلم الخراساني لبني العباس، يزعم أنه يسعى في خلافة أهل البيت؛ ثم اصطلحوا على السفاح؛ والفتنة الدهيماء: تغلُّب الجنكيزية على المسلمين، ونهبهم بلاد الإسلام. [٧] وبين النبي صلى الله عليه وسلم أشراط الساعة، وهي ترجع إلى أنواع الفتن التي مرذكرها، وشيوعِهَا وكثرتِها، فإن التَّلَفَ من الْقَرَفِ، وإنما يجيئ النقصان من حيث يجيئ الهلاك، وشرح هذا يطول. قال صلى الله عليه وسلم: "إن من أشراط الساعة: أن يُرْفَعَ العلم، ويكثر الجهل، ويكثر الزنا، ويكثر شرب الخمر، ويقل الرجال، وتكثر النساء، حتى يكون لخمسين امر أةَ القيمُ الواحد'' والحشر: في لسان الشريعة مقول على معنيين: [1] حشرُ الناس إلى الشام: وهو واقعةٌ قبل القيامة، حين يَقِلُّ الناسُ على وجه الأرض: يحشر بعضهم بتقريبات،وبعضهم بنارتسوقهم. [7] وحشرٌ هو البعثُ بعد الموت: وقد ذكرنا من قبل أسرار المعاد، والله أعلم.

ترجمہ: نبی سِلَانَ اللَّہِ فَی مَسَلَّ فَقْتُ واضح کردیئے ہیں:(۱) نبی سِلَانَ اللَّہِ نے یہ بات جانی کہ جب زمانہ نبی ے دور ہوگا،ادراس کے ساتھیوں میں سے مخصوص اصحاب گذرجا نمیں گے،اور دین کا معاملہ نا اہلوں کے سپر دکردیا جائے گا تو ضروری ہے کہ طریقہ چل پڑے نفسانی اور شیطانی نقاضوں کے مطابق،ادر عام ہوجا نمیں وہ نقاضے سب کو،مگران میں سے جن کواللہ تعالی چاہیں ( حُفَالة اور حُثالة ہم وزن اور ہم معنی ہیں: یعنیٰ بھوی)

(۲) کپس نبوت گذرگی نبی سَلِلَیْمَایَیَمَمْ کی وفات سے۔اوروہ خلافت جس میں تلواز نہیں شہادت عثمان سے،اور (مطلق) خلافت علی کرم اللہ دجہہ کی شہادت اور حسن رضی اللہ عنہ کے عہدہ چھوڑنے سے،اور کٹ کھنی حکومت بنی امیہ کے جھکڑے اور ان کے مظالم ہیں، یہاں تک کہ معادیہ رضی اللہ عنہ کا معاملہ کھہر گیا۔اورز بردی اور سرکشی بنوالعباس کی حکومت ہے۔ کیونکہ دہ حکومت کو قابو میں لائے ہیں کسری اور قیصر کے طریقوں پر۔

< (تزرّ بتباييز ا

(۳) نفسانی اور شیطانی خیالات دلوں میں ابھرتے ہیں۔ اور اعمالِ فاسدہ ان کو پہلو میں لئے رہتے ہیں۔ اور نہیں ہوتی اس وقت دین حق کی طرف براہ بیختہ کرنے والی دعوت ، پس نہیں اجنبی سمجھتاان خیالات کو مگر وہ شخص جس کے دل میں فتنوں کے برخلاف حالت پیدا کی گئی ہے۔ اور عام ہوجاتے ہیں وہ خیالات ان لوگوں کو جوان کے سواہیں۔ اور پکڑ لیتے ہیں وہ خیالات ان کے گریبانوں کو۔

(۳) جب الله تعالى نے ملت اسلاميكاظمور چاہا يعنى جب آخرى پيغير كازماند آيا تو الله تعالى نے ايك قوم (صحابه) كونتخ كيا ، اوران كونو كر بنايا اذعان دانقيا دكا ، اور الله كي حكم كى موافقت پركامل توجه كوا كشاكر نے كا ير چروه احكام جن كى قرآن وسنت ميں تفصيل كى كئى ہے اس اجمالى اذعان كى تفصيل تھ يعنى وہ احكام بعد ميں نازل ہوئے ، اور صحابه نے ان پردل وجان مي ممل شروع كيا ير چروه احكام مسلمانوں كے سينوں نكل جاتے ہيں ان كى ذراى خفلت اور ذہول كى وجہ سے يہ تر يجى طور پر يعنى زمانه گذر نے كے ساتھ ستى پيدا ہوتى گئى ، اور دن به دن امت احكام شرعيه بھولتى گئى پس انسان ديكھا جاتا ہے زيادہ سے زيادہ ہوشيار اور زيادہ سے زيادہ خطين ، اور زيادہ ميں ان كى ذراى خفلت اور ذہول دراى مقد ارتھى ، نه الله كے دين كي ني منه گذر نے كے ساتھ ستى پيدا ہوتى گئى ، اور دن به دن امت احكام شرعيه بھولتى گئى ۔ پس انسان ديكھا جاتا ہے زيادہ سے زيادہ ہوشيار اور زيادہ سے زيادہ عقل ہوتى ہوتى ، اور ني به دن امت احكام شرعيه بھولتى گئى ۔ ذراى مقد ارتھى ، نه الله كے دين كے تعلق سے ، اور نہ لوگوں كے ساتھ معاملات كے تعلق سے دامان كى تو ميں امانت كى

لغات : الوَّحٰت : جسم کا کوئی بھی نشان ..... المَجْل : گنھا۔ وہ نشان جو کام کرنے سے ہاتھ وغیرہ میں پڑجا تاہے۔ (۵) وہ فتنہ جس میں بچاؤ تلوار ہوگی : وہ حضرت ابو بکڑ کے زمانہ میں عربوں کا مرتد ہونا ہے۔ اور رہی آنکھ کی چَپڑ ک ساتھ حکومت : تو وہ وہ جھگڑ سے ہیں جو حضرت عثمان اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے زمانہ میں پیش آئے۔ اور کدورت کے ساتھ مصالحت : وہ صلح ہے جو حضرت معاویہ اور حضرت حسن رضی اللہ عنہما کے زمانہ میں پیش آئے۔ اور کہ ورت کے پزید ، اور عراق میں مختار ، اور ان کے مانند ہیں ، یہاں تک کہ معاملہ عبد الملک پڑھ ہر گیا۔

(٢) صحت تر حريب --- اوراللد تعالى بہتر جانے ہيں --- بدبات ب كدفتة الاحلاس: اہل شام كى عبداللد بن الزبير يہ جنگ ب ،ان كر مدينة ب بھا كنے كر بعد ، اور فتنة السر اء: يا تو مختار تفضى كا تغلب ب ، اور اس كافل اور لوك ميں حد بر بر ه جانا ب جو اہل بيت كے خون كر بد لے كا دعو يدار تھا۔ پس آپ كا ارشاد: '' وہ كمان كر كا كدوہ بحد ب بن اس كے معنى ہيں: اہل بيت كے خون كر بد لے كا دعو يدار تھا۔ پس آپ كا ارشاد: '' وہ كمان كر كا كدوہ بحد ب بن اس كے معنى ہيں: اہل بيت كے خون كر بد لے كا دعو يدار تھا۔ پس آپ كا ارشاد: '' وہ كمان كر كا كدوہ بحد ب بن اس كے معنى ہيں: اہل بيت كے گروہ بر وان كر مد كاروں ميں بر ہوگ پر لوگ منفق ہو گ مروان اور اس كى اولاد پر (بي تيسر افت ب ) يا ابو سلم خراسانى كا خروج (بغاوت ) ب ، بنى عباس كے لئے ، وہ كمان كر حكا كدوه كوشش كر دہا ہے اہل بيت كى خلافت ك لئے ، پھر لوگ منفق ہو گ سفاح (كى ناقص حكومت ) پر اور تاريك فتند:

فائدہ: پہلی پرسرین: پیماورہ ہے۔ اس کے معنی میں: ناقص، ناتمام کے یونکہ سرین تو پہلی کا بوجھا تھا تکتی ہے، گر پہل دوسنو قریبا ایک کے

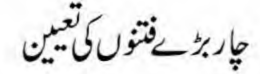
جُلْدِ پَجِم

رجمة اللار الواسعة

جلديجم

سرین کابو جھنہیں اٹھا سکتی۔ (2) اور نبی سِلائی اَیکی خیارت کی نشانیاں بیان کیں، اوروہ لوٹتی ہیں فتنوں کی ان انواع کی طرف جن کا تذکرہ گزر چکا، اوران فتنوں کے شیوع اوران کی کثرت کی طرف، پس بیٹک نز دیکی میں ہلاکت ہے یعنی جوفتنوں سے نز دیک ہوگاوہ ہلاک ہوگا۔ اور نقصان آتا ہے جہاں سے ہلاکت آتی ہے یعنی اگرکوئی فتنوں سے پوری طرح ہلاک نہیں ہوگا توہل ضرور ہوجائے گا، اوراس کی تفصیل دراز ہے۔

(فائدہ)اور حشر شریعت کی زبان میں دومعنی پر بولا جاتا ہے:(۱) لوگوں کو شام کی طرف جمع کرنا،اوراییا قیامت سے پہلے ہونے والا ہے، جب لوگ زمین پر کم ہوجا ئیں گے، کچھ مختلف مناسبتوں سے جمع کئے جائیں گے،اور کچھ لوگ ایس آگ کے ذریعہ جمع کئے جائیں گے جوان کو ہائک کرلے جائے گی \_\_\_\_\_ (۲) اور وہ حشر جو کہ وہ مرنے کے بعد زندہ ہونا ہے،اورہم نے قبل ازیں معاد کے اسرار بیان کردیئے ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔ حہ



گذشته حديث ميں جن چاربر فتنوں کا تذكره آيا ب: وه درج ذيل بين:

پہلافتنہ ۔ آنکھ کی چَپڑ کے ساتھ حکومت کا فتنہ ۔ اس کا مصداق وہ اختلافات ہیں جو حضرت عثمان رضی اللّٰدعنہ کی شہادت کے بعد ردنما ہوئے۔ یہاں تک کہ معاویہ رضی اللّٰدعنہ پر اتفاق ہو گیا۔ اسی اتفاق کو'' کدورت کے ساتھ مصالحت'' کہا گیا ہے۔اور معاویہؓ کے سب کا م شریعت کے موافق نہیں تھے، ان کے بعض کا م او پرے تھے، کیونکہ ان کا طریقہ باد شاہوں کا طریقہ تھا۔ وہ ان سے پہلے والے خلفاء کی سیرت پڑہیں تھے۔

دوسرافتند — احلاس کافتنه،اورجهنم کی طرف داغیوں کافتنہ — اس کا مصداق وہ اختلافات اور بغادتیں ہیں جو

چوتھافتنہ — اندھافتنہ — جس نے تمام لوگوں کو چپت رسید کیا۔ جب بھی اس کے بارے میں خیال کیا جاتا کہ نمٹ گیا تو دہ پیر پھیلا تاتھا۔ یہاں تک کہ لوگ دوخیموں میں تقسیم ہو گئے۔ بیہ تا تاریوں کافتنہ ہے۔ انھوں نے دولت عباسیہ پر پلغار کی ،اوران کی حکومت کو بنج دبن سے اکھاڑ دیا۔ — چر نوٹیز مرتب شیئر کی

### فتنوں کی دواورروا یہتیں

ا-سترسال تک اسلام کی چکی چلتی رہے گی

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله مَطلیٰ عَلیَّ عَلیْ مَایا: ''اسلام کی حکی ۵۳ سال، یا ۲۳ سال، یا ۲۷ سال تک چلتی رہے گی۔ پس اگر مسلمان ہلاک ہو گئے تو وہ ان لوگوں کی راہ ہے جو پہلے ہلاک ہوئے یعنی پہلے بھی ایسا ہوتا رہا ہے۔ اور اگران ک لئے ان کا دین قائم رہا، تو وہ ستر سال تک قائم رہے گا'' پوچھا گیا: کیا ان سے جو باقی رہے یا ان سے جو گذر گئے؟ یعنی یہ ستر سال شروع سے شار کئے جائیں یا ۳۵ سال کے بعد ہے؟ آپ نے فرمایا: ''ان سے جو گذر گئے'' یعنی شروع اسلام ستر سال شروع سے شار کئے جائیں یا ۳۵ سال کے بعد ہے؟ آپ نے فرمایا: ''ان سے جو گذر گئے'' یعنی شروع اسلام

تشریحات: (۱) ''اسلام کی حکمی حکمی رہے گی'' کا مطلب بیہ ہے کہ اسلام کا معاملہ ستقیم رہے گا،حدود نافذ ہوتی رہیں گی،اور جہاد جاری رہے گا۔ چنانچہ آغاز ہجرت اور ابتدائے جہاد سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت تک اسی طرح معاملہ چلتار ہا( آپٹی شہادت ذی الحجہ ۳۵ ہجری میں ہوئی ہے)

(۲) اور ۳۵،۳۵ اور ۲۷ میں شک کی وجہ پیہ ہے کہ اجمالی وحی آئی تھی، پوری طرح تعیین نہیں کی گئی تھی۔

(۳)''اگر مسلمان ہلاک ہو گئے تو وہ ان لوگوں کی راہ ہے جو پہلے ہلاک ہوئے''۔اس ارشاد میں معاملہ کی سنگینی کا بیان ہے یعنی امت ایسے پر آشوب دور سے گز رے گی کہ لوگوں کو اس کی ہلا کت کا اور اس کے معاملات کے درہم برہم ہوجانے کا اندیشہ لاحق ہوگا۔

(۳)''ستر سال'' کی ابتدا بعثت نبوی ہے ہے، جو حضرت معادیہ رضی اللہ عنہ کی وفات پر پورے ہوجاتے ہیں ( آپٹی وفات رجب ۲۰ ہجری میں ہوئی ہے)اوراس کے بعد گمراہی کے داعیوں کا فتنہ ایٹھےگا۔

(۵)''سترسال''میں تین باتوں کا بیان ہے: ایک: معاملہ کی ہولنا کی ۔ دوم: اس طرف اشارہ ہے کہ اس مدت میں بھی امت کا معاملہ مشیت ایز دی کے تحت رہے گا۔ سوم: اس مدت کے بعد امت کا معاملہ متقیم نہیں رہے گا۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

۲-ترکوں کے ساتھ تین معرکے

حدیث \_\_\_\_\_ رسول الله سِلان الله سِلان الله سِلان الله سِلان الله مُسال الله مُسل ال المُسل الله مُسل الله م

| GYNY   | 11 2 1 | 412  | 12% |
|--------|--------|------|-----|
| واسعته | 1 1    | MA   | 10  |
|        | VIVL   | DIA. | 11  |

#### 421

بھا گیں گے نیچ جائیں گے۔اور دوسرے تعاقب میں بعض نیچ جائیں گے بعض ہلاک ہوں گے،اور تیسرے تعاقب میں ان کا صفایا ہوجائے گا' (رواہ ابوداؤد، مشکوۃ حدیث ۱۹۳۳)

تشریح: حدیث کا مطلب بیہ ہے کہ عربوں کی ترکوں سے جنگ ہوگی،اور عرب غلبہ پائیں گے۔مگراس سے ترکوں کے دلوں میں کینہ اور دشمنی پیدا ہوگی،اور معاملہ یہاں تک پہنچ گا کہ وہ عربوں کواپنے علاقوں سے نکال دیں گے۔ پھراس پربس نہیں کریں گے، بلکہ وہ عرب علاقے میں گھس جائیں گے۔ان کو جزیرۃ العرب سے ملانے کا یہی مطلب ہے۔

پہلے تعاقب میں دہ عرب نجات پائیں گے جوان کے سامنے سے بھا کیں گے۔ چنانچہ جب چنگیزیوں نے حملہ کیا تو دہ عباسی ہلاک ہوئے جو بغداد میں تھے، اور دہ عباسی نچ گئے جو مصر کی طرف بھا گ گئے۔ اور دوسرے تعاقب میں بعض نجات پائیں گے، بعض ہلاک ہوں گے۔ چنانچہ تیمور لنگ نے دیار شام کوروندا، اور عباسیوں کی حکومت کو درہم برہم کر دیا۔ اور تیسرے تعاقب میں: دہ سب کو ہلاک کر دیں گے، چنانچہ عثانیوں نے غلبہ پالیا، اور ساری اسلامی مملکت پر قبضہ کرلیا۔ باق اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

نوٹ: شاہ صاحب رحمہ اللہ نے حدیث کی جوشرح کی ہے، اس میں غور کیا جائے۔حدیث میں تیسرے تعاقب میں ترکوں کا صفایا ہوجانے کا ذکر ہے۔

الفتن العظيمة: التي أخبربها النبي صلى الله عليه وسلم أربع: الأولى: فتنة إمارة على أقذاء: وذلك صادق بمشاجرات الصحابة بعد مقتل عثمان رضى الله عنيه، إلى أن استقرت خلافة معاوية؛ وهي التي أشير إليها بقوله: " هدنة على دخن" وهو الذي يُعرف أمره ويُنكر، لأنه كان على سيرة الملوك، لا على سيرة الخلفاء قبله. الثانية : فتنة الأحلاس، وفتنة الدعاة إلى أبواب جهنم: وذلك صادق باختلاف الناس وخرو جهم طالبين الخلافة بعد موت معاوية، إلى أن استقرت خلافة عبد الملك. وخرو جهم طالبين الخلافة بعد موت معاوية، إلى أن استقرت خلافة عبد الملك. الثالثة: فتنة السرَّاء، والجبرية، والعتو: وذلك صادق بخروج بنى العباس على بنى أمية، إلى أن استقرت خلافة العباسية، ومهدوها على رسوم الأكاسرة، وأخذوا بجبرية وعتو. الزابعة: فتنة تلطم جميعَ الناس، إذا قيل: انقضت تمادت حتى رجع الناس إلى فسطاطين: وذلك صادق بخرج الأتراك الجنكيزية، وإبطالهم خلافة بنى العباس، ومزقِهم على وجهها الفتن. والأحاديث الواردة في الفتن: أكثرها موت من قبل: والأحاديث الواردة في الفتن: أكثرها موت من قبل: وتلاثين، أو سبع وثلاثين؛ فإن يَهْلكوا فسبيلُ من هلك، وإن يَقُمْ لهم دينُهم: يقم لهم سبعين وتلاثين، أو سبع وثلاثين؛ فإن يَهْلكوا فسبيلُ من هلك، وإن يَقُمْ لهم دينُهم: يقم لهم سبعين

رجعة اللارالواسعة

جُلْدَ پَجْم

عامًا" قلت: أمما بقي، أوممامضي؟ قال:" مما مضي"

ف معنى قوله: " تدور رحى الإسلام" أى يقوم أمر الإسلام بإقامة الحدود والجهادفي هذه الأمة: وذلك صادق من ابتداء وقت الجهاد وأوائل الهجرة إلى مقتل سيدنا عثمان رضى الله عنه. والشك في خمسة وثلاثين وأخواتها: لأن الله تعالى أوحى إليه مجملًا.

وقوله: " فإن يهلكوا" بيان لصعوبة الأمر، وأن الأمر يصير إلى حالة : لو نظر فيها الناظر يشك في هلاك الأمة، وبطلان أمورهم.

قوله: " سبعين عامًا" ابتداؤُهامن البعثة، وتمامها موتُ معاوية رضى الله عنه، وبعده قامت فتنة دعاة الضلال.

وقوله: "سبعين عامًا"معناه: تهويل الأمر، وأنه يكون تحت بطن الباطن فيه، وأنه لايكون بعد هذه استقامة الأمر، والله أعلم.

[٢] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يقاتلكم قوم صغار الأعين - يعنى الترك - تسوقهم ثلاث مرات" الحديث.

معناه : أن العرب يجاهدونهم، ويغلبونهم، فيصير ذلك سببا لأحقاد وضغائن، حتى يؤول الأمر إلى أن يَذُبُّوا العرب من بلادهم، ثم لايقتصرون على ذلك، بل يدخلون بلاد العرب، وهذاهو المراد من قوله: "حتى تلحقوهم بجزيرة العرب".

أمافي السياقة الأولى فينجو من العرب من هرب من قتالهم: بأن يفر من بين أيديهم؛ وذلك صادق بقتال الجنكيزية، فهلك العباسية الذين كانوا ببغداد، ونجا العباسية الذين فروا إلى مصر.

وأما في السياقة الثانية: فينجو بعض، ويهلك بعض: وذلك صادق بوطء تيمور ديار الشام، وإهلاك أمر العباسية.

وأما في الثالثة فَيُضْطَلَمُوْنَ: وذلك صادق بغلبة العثمانية على جميع العمل، والله أعلم.

ترجمہ: وہ بڑے فتنے جن کی نبی سِلالیَوائی نے خبر دی ہے: چار میں: پہلا: آنکھ کی چر کے ساتھ حکومت کا فتنہ ہے۔ اور یہ بات صادق ہے صحابہ کے اختلاف پرعثان ٹی شہادت کے بعد، یہاں تک کہ معاویت کی خلافت کو قرار آگیا۔ اور یہی (استقرار خلافت معاویہ ) وہ ہے جس کی طرف' کدروت کے ساتھ مصالحت' میں اشارہ کیا گیا ہے۔ اور معاویت وہ میں جن کا معاملہ پہچانا بھی جاتا ہے اور انکار بھی کیا جاتا ہے۔ اس لئے کہ وہ باد شاہوں کی سیرت پر تھے، ان سے پہلے کے خلفاء کی سیرت پر نہیں تھے ۔۔۔ دوسر ااحلاس کا فتنہ، اور جنہم کے درواز وں پر کھڑے ہوئے داعیوں کا فتنہ ہے۔ اور یہ جاتی ہے۔ چر تشخیر جنگ کی جاتا ہے۔ اس کے کہ معاد کی سیرت پر تھے، ان سے پہلے کے خلفاء کی سیرت پر نہیں تھے ۔۔۔ دوسر ااحلاس کا فتنہ، اور جنہم کے درواز وں پر کھڑے ہوئے داعیوں کا فتنہ ہے۔ اور معاور یہ اختلاب کی خلفاء کی سیرت پر رحمة اللارالواسعة

جْلَدِ يَجْمَ

لوگوں کے اختلاف کرنے پراوران کے نظنے پردرانحالید وہ طلب کرنے والے تصحکومت کو معاویة کی موت کے بعد، یہاں تک که عبدالملک کی حکومت تشہر گٹی ۔ تیسرا: سر ایم جریت اور سر شی کا فتند ہے۔ اور بیصادق ہے بنی عباس کے خروج پر بنی امیہ کے خلاف، یہاں تک کہ عباسیوں کی حکومت قائم ہوگئی، اور انھوں نے حکومت کی بنیاد شاہان فارس کے طریقوں پر رکھی تھی، اور انھوں نے زبردتی اور سرکشی سے حکومت حاصل کی تھی ۔ چوتھا: وہ فتنہ ہے جو تمام لوگوں کو چپت رسید کرے گ جب کہا جائے گا کہ بنٹ گیا: ہیر پھیلائے گا، یہاں تک کہ لوگ دوخیموں (عرب وقتی ہے جو تمام لوگوں کو چپت رسید کرے گا صادق ہے چنگیزی ترکوں کے خروج پر، اور ان کے بنوالعہاں کی حکومت منانے پر، اور ان کے فتنوں کی بیٹ کرنے پر خلافت

اوروہ حدیثیں جوفتنوں کے سلسلہ میں واردہوئی ہیں:ان میں سے بیشتر قبل ازیں گزرچکی ہیں:(۱) آپ کے ارشاد:''اسلام کی چکی چکتی رہے گی' کے معنی سیر ہیں کہ اسلام کا معاملہ ستقیم رہے گا،حدود قائم کرنے اور جہاد کرنے کے ذریعیہ اور بیہ بات صادق ہے جہاد کے وقت کی ابتداادرادائل ہجرت سے سیدنا عثان کی شہادت تک ۔۔ اور ۳۵اور اس کی بہنوں میں شک بایں وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے آپ کی طرف مجمل وحی فرمائی تھی ۔ اور آپ کا ارشاد: '' پس اگروہ ہلاک ہوئے''معاملہ کی سنگینی کا بیان ہے،اور بیہ بات بیان کی ہے کہ معاملہ ایسی حالت کی طرف لوٹے گا کہ اگر غور کرنے والا اس میں غور کرے تو وہ شک کر ہےگا امت کی ہلا کت میں اوران کے معاملات کے درہم برہم ہونے میں ۔۔۔ اور آی کا ارشاد :''ستر سال' اس کی ابتدابعثت سے ہے،اوراس کی انتہا معاوید کی موت پر ہے،اوراس کے بعد گمراہی کے داعیوں کا فتندا تھے گا۔ اور آ یے کے ارشاد: "ستر سال" كا مطلب بد ب كه(١) معامله برا اجولناك جوگا(٢) اور بدكه وه الله تعالى كى مشيت كريخت جوگا (الباطن: الله تعالى كى صفت ب- اوربطن - مرادم معاملہ ب) (٣) اور بدکداس کے بعد معاملہ تقیم نہیں ہوگا۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں --- (٢) حدیث کا مطلب مدیسے کہ عرب: ترکوں کے ساتھ جہاد کریں گے،اوران پرغلبہ پائیں گے۔ پس مدیات کینداور دشمنی کا سبب ہوگی، یہاں تک کہ معاملہ لوٹے گااس طرف کہ وہ عربوں کواپے شہروں ۔ دفع کریں گے۔ پھروہ اس پراکتفانہیں کریں گے، بلکہ وہ عربوں کے علاقہ میں داخل ہوجا کیں گے۔اوریہی بات مراد ہے آپ کے ارشاد '' یہاں تک کہ وہ ان کوجز مرۃ العرب ے ملادیں گے''ے – رہا پہلی مرتبہ کے تعاقب میں : لپس وہ عرب نجات یا نیں گے جوان کی جنگ سے بھا گیں گے، بایں طور کہ وہ ان کے سامنے سے بھاگ کھڑا ہو۔اور یہ بات صادق ہے چنگیزیوں کی جنگ پر، پس وہ عباس ہلاک ہوئے جو بغداد میں تھے،اوروہ عباسی فی جومصر کی طرف بھاگ گئے ۔ اورر ہادوسر کی مرتبہ کے تعاقب میں: پس نجات پائیں گے بعض، اور ہلاک ہوئے بعض اور بیات صادق بے تیمورے دیارشام کوردندنے پر،اور عباسیوں کے معاملہ کو تباہ کرنے پر ۔ اور رہا تیسری مرتبہ کے تعاقب میں : پس وہ ہلاک کردیں گے (شاہ صاحب نے فعل معروف لیاہے)اور بیہ بات صادق ہے عثانیوں کے غلبہ پانے سے سارے کام پر۔باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔ < (مَرْوَرْ بَبَاشَرُ »

رجمة اللاي الواسعة ځلديج 120 نوٹ:الفتن العظیمۃ سے باب کے آخرتک عبارت مخطوطہ کراچی میں نہیں ہے۔اور مطبوعہ کے خشی نے لکھا ہے کہ صرف ایک مخطوطہ میں بیعبارت بھی،جس کی بناپراس کوشامل کتاب کیا گیاہے۔ یاب 💴 مناقب فضأئل صحابه كي بنيادي احادیث میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے فضائل وارد ہوئے ہیں ،ان کی چند بنیادیں ہیں : پہلی بنیاد: نبی سلالی ایک کی ایسی قلبی کیفیت پر طلع ہوں جو دخول جنت کا باعث ہو، جیسے آپ نے حضرت ابوبكررضى الله عنه ب بارے ميں فرمايا: '' آپ ان لوگوں ميں ہے نہيں ، جوتكبر كى بنا پرايسا كرتے ہيں'' ( رواہ ابخارى ، شكلوة حدیث ۲۹۳۹) یعنی تہبند کھیٹتے ہیں۔اور آپؓ نے بیہ بات بھی جانی کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ان کمالات اور خصال حمیدہ کی ینجمیل کرلی ہے جن کی دجہ سے ان کے لئے جنت کے بھی باب وَاہوجا ئیں گے چنانچہ آئے نے فرامایا'' میں امیڈ کر تاہوں کہ آب انہی لوگوں میں سے بین' (مظلوۃ حدیث ۱۸۹۰) یعنی آب ان لوگوں میں سے بیں جن کو جنت کے تمام دروازوں سے یکاراجائے گا (رحمة الله ١٣٦٢) اور آپ نے حضرت عمر رضی الله عنه کے بارے میں فر مایا:'' شیطان تمہیں جس راستہ پر چکتا ہواد یکھتاہے، وہ تمہارا راستہ چھوڑ کر دوسری راہ اختیار کرتا ہے' (متفق علیہ ، شکوۃ حدیث ۲۰۲۷) اور حضرت عمر رضی اللہ عند کے بارے میں پیچی فرمایا کہ 'اگرمیری امت میں کوئی محدَّث (ملہم) ہے تو وہ عمر ہیں''(متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۲۶) دوسري بنبياد: خواب ميں نبي سَلانينَة يَلَمُّ ديکھيں، يا آپؓ کے دل ميں به بات ڈالی جائے کہ فلاں شخص دين ميں رائخ القدم ب- جسے آپ نے خواب میں دیکھا کہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ جنت میں آپ سے آگے چل رہے ہیں (رحمة الله ٥٢١:٣) يا آب في جنت ميں حضرت عمر رضى الله عنه كامكل ديكھا (مشكوة حديث ٢٠٢٨) اور خواب ميں آپ سلاني يا يكم ي سامنے لوگ پیش کئے گئے، جنھوں نے کرتے پہن رکھے تھے۔ کسی کا کرتا چھاتی تک تھا، کسی کا اس سے پنچے، اور حضرت عمر رضى الله عنه پش كئے گئے، انھوں نے اتنا لمباكرتا پہن ركھا تھاجوز مين پر كھشتا تھا۔ لوگوں نے يوچھا: اس كى تعبير كيا ب آ ڀُ نے فرمایا:'' دین'' (متفق عليہ مشکوۃ حدیث ۲۰۲۹) یعنیٰ دین میں آ پؓ رائخ القدم میں ۔اورخواب میں آ پ سِلگی تَیامٌ کے سامنے دود دیکا پیالہ پیش کیا گیا۔ آپ نے خوب چھک کر پیا، اور بچاہوا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کودیا۔ لوگوں نے پوچھا: اس كَيْ تعبير كيابٍ؟ آبٌّ نے فرمایا:''علم''(متفق عليہ مظلوۃ حدیث ۲۰۳۰) یعنی علم دین میں آبٌّ كامقام بہت بلند ہے۔ تيسري بنياد: بي سِلان الله الله عن المحبت كرين، يااس كى تغظيم وتكريم كرين، يااس كے ساتھ ہدردى كريں، يااس نے المنزع بياشك

اسلام کی طرف سبقت کی ہو،تو بیسب با تیں اس بات کی علامت ہیں کہ اس کا دل ایمان سے لبریز ہے۔ جیسے ایک مرتبہ آپ ﷺ پیلی پیلی ہوئے تھے، پنڈ لیاں کھلی تھیں،ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہما کیے بعد دیگر ے آئے آپ نے اسی حال میں ان کو اجازت دیدی۔ پھر جب عثان رضی اللہ عنہ آئے تو آپ بیٹھ گئے، کپڑے درست کردیتے، پھران کواجازت دی (رداہ سلم، مشکلوۃ حدیث ۲۰۱۰) بیتکریم کی مثال ہے۔اور جیسے حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ غزوہ خندق میں زخمی ہوئے،تو آپ نے ان کی خبر گیری کے لئے ان کا خیمہ مجد نبوی کے پاس لگوایا۔ بیہ ہمدردی کی مثال ہے۔

# قرونِ ثلاثة كافضيلت جزئى فضيلت ہے

متفق عليدروايت ميں بى بى خيسر أمتى قىرىنى، شم اللاين يلونھم، ئم اللاين يلونھم : ميرى بہترين امت ميرا قرن ہے، پھروہ لوگ بيں جوان سے ملے ہوئے ہيں، پھروہ لوگ بيں جوان سے ملے ہوئے ہيں (مشلوة حديث ٢٠٠١) اس حديث ميں اسلام كى شروع كى تين صديوں كى جوفضيلت بيان كى گئى ہے، وہ جزئى فضيلت ہے، كلى ( ہراعتبار سے ) نہيں ہے۔ كيونكہ حديث ميں ہے كہ ميرى امت كا حال بارش جيسا ہے، معلوم نبيں شروع كى بارش بہتر ہے يا آخرى ؟ (رواہ التر مذى، مشكوة حديث ميں ہے كہ ميرى امت كا حال بارش جيسا ہے، معلوم نبيں شروع كى بارش بہتر ہے يا آخرى ؟ » تميرى خواہ شرى كھى كہ ميں الدين ميں ہے كہ آپ قبر ستان تشريف لے گئے، اور مر دوں كوسلام كيا، پھر فرمايا: مير صحابہ ( ساتھى ) ہو، اور مير بين بي بي جو ميں جو ميں گئى ہے، ميل ميں شروع كى بارش بہتر ہے يا آخرى ؟

اوراس کی وجہ: یہ ہے کہ اعتبارات متعارض اور فضیلت کی وجوہ محتلف ہیں۔ مثلاً ایمان کے ساتھ آپ سلان تو توں زیارت باعث فضیلت ہے، تو آپ کے دیدار کے بغیر ایمان لانا بھی فضیلت کی بات ہے۔ حدیث میں ہے: ''ان لوگوں کے لئے خوش کا موقع ہے جنھوں نے مجھے دیکھا ہے۔ اوران لوگوں کیلئے سات مرتبہ خوش کا موقع ہے جنھوں نے مجھے نہیں دیکھا، اوروہ مجھ پرایمان لائے ہیں'' (رواہ احمد بنظلاۃ حدیث ۱۹۲۱) پس یہ بات ممکن نہیں کہ قرنِ فاضل : قرنِ مفضول ہے ہر اعتبار ہے افضل ہو۔ یہ بات کیسے ہو طلق ہے؟ قرون خلا شد میں بالا لفاق منافق اور فاضل : قرنِ مفضول ہے ہر یوسف، یزید بن معاویہ محتار ثقافی اور قرایش کے وہ لوٹا شد میں بالا لفاق منافق اور فاض : قرنِ مفضول ہے ہر یوسف، یزید بن معاویہ محتار ثقافی اور قرایش کے وہ لوٹا شد میں بالا لفاق منافق اور فاس : قرنِ مفضول ہے ہر اعتبار ہے افضل ہو۔ یہ بات کیسے ہو طلق ہے؟ قرون خلا شد میں بالا لفاق منافق اور فاس بھی ہے۔ وہ ان میں تجان بن یوسف، یزید بن معاویہ محتار ثقافی اور قرایش کے وہ لونڈ بھی خص جن کے ہاتھ ہوں امت ہو ہو والی تھی (بھی جان بی بی اعتبار ہے معاور : قرن خان کے جمہور ہو ایس ہیں۔ ای طرح قرن خان کے جمہور: قرن خان ہے جہور جو ای تھی ہیں۔ اول کے جمہور: قرن خانی کے جمہور ہو افضل ہیں۔ ای طرح قرن خانی کے جمہور: قرن خان ہے جہور جان ہیں بی کی کی ہے۔ اول کے جمہور: قرن خلا شرعرض ( زمانہ کی چوڑ ان ) میں ایک ساتھ چلتے ہیں۔ جب آپ حیات سے ای وقت ہے۔ بی برخ بی کی تھی۔ ایمان آپ کی زیارت نصیب ہوئی وہ صحابی ہے۔ مگر اس زمانہ میں بھی سب مسلمانوں نے آپ کی زیارت نہیں کی تھی۔ سب سے مدینہ سے باہر رہتے تھے۔ اور ان کو خد مت نہوں میں حاضر کی کا موقد نہیں کہ تھی۔ انھوں نے کسی صحابی کی زیارت کی ہے تو وہ تابعی ہیں،اورجس نے تابعی کود یکھا ہے وہ تبع تابعی ہے۔اورجس کو بیہ سعادت بھی حاصل نہیں ہوئی وہ پچھ بھی نہیں۔ پس زمانۂ صحابہ میں جو برے لوگ تتھے وہ ایمان میں مخلص نہیں تتھے، جیسے رئیس المنافقین عبداللہ بن ابی لعنہ اللہ! یا وہ مابعد کے طبقات کے لوگ ہیں جن کا دوسرا درجہ ہے، وہ اول درجہ کے لوگ نہیں ہیں۔

صحابه پراعتاد کيون ضروري ب?

ملت اسلامیہ: زمانہ کے طول وعرض میں نقل وتوارث کے ذریعہ ثابت کی جاتی ہے یعنی جہاں آئندہ سل کودین صحابہ نے پہنچایا ہے، وہیں جزیرة العرب سے باہر پوری دنیا میں بھی دین صحابہ نے پہنچایا ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمة اللہ ۱:۱۵) پس اگر صحابہ کی تو قیر وتعظیم نہیں کی جائے گی اوران لوگوں کو قابل اعتماد قر ازنہیں دیا جائے گا جنھوں نے مواقع دحی کو دیکھا ہے، وحی کا مطلب سمجھا ہے، سیرت طیبہ کا مشاہدہ کیا ہے، اور ملت کی ہر طرح سے حفاظت کی ہے۔ نہ اس میں غلو کیا ہے، نہ تھی سست برتی ہے، نہ اس کو دوسری ملت کے ساتھ خلط ملط کیا ہے: تو نقل وتو ارث سے اعتماد اخراج کا جنھوں ہے مواقع دحی کو دیکھا ہے، وحی کا

# ابوبكر وعمر رضى التدعنهما افضل امت كيول بين؟

امت كوه لوگ جو قابل اعتبار بين اس پر متفق بين كه افضل امت حضرت ابوبكر صديق رضى الله عنه بين ، پر حضرت عمر فاروق رضى الله عنه اور اس كى وجه بيه به كه كار نبوت كه دوباز و بين ايك الله تعالى سے دين حاصل كرنا۔ دوسرا الوكوں ميں اس كو پھيلانا۔ ظاہر ہے كه الله سے دين حاصل كرنے ميں نبى شلكن آيند ميں الك الله تعالى سے دين حاصل كرنا۔ دوسرا الوكوں ميں اس كو وتاليف ضرورى ہے اور اس ميں كوئى شك نہيں كه حضرات شيخين رضى الله تو ميں الله عليه ميں الله تعالى ميں الله عنه ال اس معاملہ ميں پيش بيش رہے ہيں۔ فجز اهما الله عن أمة محمد صلى الله عليه و سلم أحسنَ الجزاء (آمين)

### المناقب

الأصل في مناقب الصحابة رضى الله عنهم أمور :

منها: أن يطلع النبيُّ صلى الله عليه وسلم على هيئة نفسانية، تُعِدُّ الإنسانَ لدخول الجنان، كما اطَّلع على أبى بكر رضى الله عنه: أنه ليس فيه خُيَلاء، وأنه ممن أكملَ الخصالَ اللتى تكون أبوابُ الجنة تمثالاً لها، فقال: " أرجو أن تكون منهم" يعنى الذين يُدْعَوْن من الأبواب جميعًا؛ وقال صلى الله عليه وسلم لعمر رضى الله عنه: "ما لَقِيَكَ الشيطانُ سالكًا فَجًّا قطُّ، إلا سلك فجًا غير فجك وقال صلى الله عليه وسلم : "إن يَكُ من أمتى أحد من المحدثين، فإنه عمر" ومنها: أن يرى في المنام، أو يُنفث في رُوعه مايدل على رسوخ قدمه في الدين، كما رأى رحمتراللا الواسعت

بالألا رضى الله عنه يتقدَّمه في الجنة؛ ورأى قصرًا لعمر رضي الله عنه في الجنة؛ ورآه قُمَّصَ بقميص سابغ؛ وأنه عليه السلام أعطاه سؤرَّه من اللبن، فَعَبَّر بالدين والعلم. ومنها : حبُّ النبي صلى الله عليه وسلم إياهم، وتوقيرهم، ومواساته معهم، وسوابقهم في الإسلام، فذلك كله: ظاهره: أنه لم يكن إلا لا متلاء القلب من الإيمان. واعلم: أن فضل بعض القرون على بعض: لا يمكن أن يكون من جهة كل فضيلة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " مثل أمتى مثل المطر: لا يُدرى أوله خير أم آخره" وقوله صلى الله عليه وسلم: " أنتم أصحابي، وإخواني الذين يأتون بعد " وذلك: أن الاعتباراتٍ متعارضة، والوجوة متجاذبة، ولا يمكن أن يكون تفضيل كل أحد من القرن الفاضل على كل أحد من القرن المفضول، كيف؟ ومن القرون الفاضلة اتفاقًا من هو منافق، أو فاسق، ومنها الحجاج، ويزيد بن معاوية، ومختار، وغِلمة من قريش، الذين يُهلكون الناس، وغيرُهم ممن بين النبي صلى الله عليه وسلم سوءَ حالهم؛ ولكن الحقُّ أن جمهور القرن الأول أفضل من جمهور القرن الثاني، ونحو ذلك. والملة: إنما تُثبت بالنقل والتوارث، ولاتوارث إلا بأن يُعَظَّمَ الذين شاهدوا مواقِع الوحي، وعرفوا تأويله، وشاهدوا سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يُخَلِّطُوا معها تعمقا، ولا تهاونا، ولا ملة أخرى. وقد أجمع من يُعْتَدُ به من الأمة: على أن أفضل الأمة أبوبكر الصديق، ثم عمر رضى الله عنهما: وذلك: لأن أمر النبوة له جناحان: تلقى العلم عن الله تعالى؛ وبَثُّه في الناس؛ أما التلقي من الله: فالا يَشُوكُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم في ذلك أحد؛ وأما بتُّه: فإنما تحقَّق بسياسة وتاليف، ونحو ذلك؛ ولاشك أن الشيخين رضى الله عنهما أكثرُ الأمة في هذه الأمور، في زمان النبي صلى الله عليه وسلم وبعدَّه، والله أعلم. وليكن هذا آخر ما أردنا إيراده في كتاب حجة الله البالغة، والحمد لله تعالى أولا و آخرًا، وظاهرًا وباطنًا، وصلى الله على خير خلقه محمد، وآله وأصحابه أجمعين.

ترجمہ: مناقب کا بیان: صحابہ رضی اللہ عنہم کے مناقب کی بنیاد چندامور میں: ازانجملہ ؛ یہ ہے کہ نبی سِلانیوَدَیم ہوں کسی ایسی نفسانی ہیئت پر جوانسان کو دخول جنت کے لئے تیار کرتی ہے، جیسے آپ ابو بکڑ کے بارے میں مطلع ہوئے کہ ان میں غرور نہیں ہے۔اور اس پر مطلع ہوئے کہ وہ ان لوگوں میں سے ہیں جنہوں نے ان باتوں کوکمل کرلیا ہے، جن کے سے ف<del>ریسی ذکر پہلیئے ز</del>نہ چ جلديجم

لئے جنت کے درواز سے پیکر محسوس (منتظر) ہوتے ہیں ۔۔۔ اوراز انجملہ : یہے کہ آپ خواب میں دیکھیں یا آپ کے دل میں وہ بات ڈالی جائے جو کسی کے دین میں رائخ القدم ہونے پر دلالت کرتی ہو، جیسا کہ آپ نے بلال گود یکھا کہ وہ جنت میں آپ سے آگے جارہے ہیں، اور آپ نے جنت میں عمر کا کٹل دیکھا، اور آپ نے ان کو دیکھا کہ وہ ایک لمبا کرتا پہنا نے گئے ہیں، اور آپ نے ان کو اپنا بچا ہوادود ھے مطافر مایا، پس آپ نے اس کی تعبیر دین اور علم سے بیان کی ۔۔۔ اور از انجملہ : نبی سیلی تو پی کو این سے محبت کرنا، اور ان کی تو قیر توظیم کرنا، ایک ساتھ ہمدردی کرنا ہے۔ اور ان کا اسلام قبول کر نے میں سبقت کرنا ہے۔ پس یہ ساری با تیں : اس کا ظاہر ہی ہے کہ وہ برتا ونہ پی تھا، عمر این سے دل کھر جانے کی وجہے۔

اور جان لیں کہ بعض صدیوں کی بعض پر فضیلت بمکن نہیں کہ ہو ہر فضیلت کی جہت سے مساور وہ بات اس لئے ہے کہ اعتبارات متعارض ، اور وجو ہات مختلف ہیں ، اور قرنِ فاضل کے ہرایک کی تفضیل ممکن نہیں قرنِ مفضول کے ہرایک پر ۔ کیسے؟ اور قرونِ فاضلہ میں بالا تفاق وہ لوگ تھے جو منافق یافاس تھے۔ اور ان میں حجاج ، یزید بن معادید ، مختار کے وہ لڑ کے تھے جولوگوں کو تباہ کریں گے۔ اور ان کے علاوہ وہ لوگ تھے جن کی بد حالی نبی میں تعاویہ میں فرمائی ہے ہ بلکہ برحق بات یہ ہے کہ قرن اول کے جمہور : قرنِ ثانی کے جمہورے افضل ہیں ، اور اس کے مائی میں جو ای میں میں معاد

اورملت <sup>ن</sup>ِقل دِتوارث ،ی سے ثابت کی جاتی ہے،اورتوارث( قابل اعتماد )نہیں ،مگر بایں طور کہ ان لوگوں کی تو قیر وتعظیم کی جائے جنھوں نے مواقع دحی کو دیکھا ہے،اورانھوں نے دحی کا مطلب سمجھا ہے،اورانھوں نے نبی سِلانیمَاتِیکِم ک سیرت کا مشاہد ہ کیا ہے۔اورانھوں نے ملت کے ساتھ خلط ملطنہیں کیا غلوکو،اورنہ ستی کو،اورنہ دوسری ملت کو۔

اورامت میں جولوگ قابل لحاظ میں وہ اس بات پر متفق میں کہ افضل امت ابو کرصدیق میں، پھر عمر میں، الله دونوں ے راضی ہوں۔ اور یہ بات اس لئے ہے کہ کار نبوت کے دوباز و میں: الله تعالی سے علم حاصل کرنا، اور اس کولوگوں میں پھیلانا۔ رہا الله سے لینا: تو اس میں نبی سِلایتیکی کے ساتھ کوئی شریک نہیں ۔ اور رہا اس کا پھیلانا: تو وہ پایا جاتا ہے ساست ( تد میر واز ظام) اور تالیف (لوگوں کو دین سے جوڑنے) کے ذریعہ، اور ان کے مانند سے ۔ اور اس کا کی کوئی شک نہیں کہ امت میں سے شیخین سب سے زیادہ میں ان کا موں میں نبی سِلایتیکی کے زمانہ میں، اور آس بات میں کوئی الله تعالیٰ بہتر جانتے میں ۔ اور جار کے کہ دید آخر ہواں کا موں میں نبی سِلایتیکی کے زمانہ میں، اور آپ کے بعد ۔ باق تر خویں اللہ تعالیٰ کہ اور تالیف (لوگوں کو دین سے جوڑنے) کے ذریعہ، اور ان کے مانند سے ۔ اور اس بات میں کوئی شریک نہیں کہ امت میں سے شیخین سب سے زیادہ میں ان کا موں میں نبی سِلایتیکی کے زمانہ میں، اور آپ کے بعد ۔ باق اللہ تعالیٰ بہتر جانتے میں ۔ اور جائے کہ دید آخر ہواں کا جس کولا نے کا ہم نے ارادہ کیا ہے جمعہ اللہ البلہ میں اور تیں اللہ تو ایل کا موں میں نبی سِلایتیکی کے زمانہ میں، اور آپ کے بعد ۔ باق مر میں بہترین اللہ تعالیٰ کے لئے میں: آغاز میں اور انہ کہ میں اور باطن میں ۔ اور اللہ تعالیٰ ہوں ۔ اور اللہ کر کا مور کی کر کوئی میں ہوں ۔ میں اور اللہ میں اللہ تعالیٰ ہوں ۔ اور اللہ تعالیٰ اور ہوں ۔ اور اللہ میں ۔ اور ہوں کوئی ہوں ۔ اور ہوں کوئی ہوں ۔ اور ہوں ۔ میں ۔ اور اللہ تعالیٰ میں ۔ اور ایل میں ۔ اور اللہ میں ۔ اور الہ کہ میں ۔ اور اللہ میں ۔ اور ہوں ۔ میں ۔ اور اللہ میں ۔ اور اللہ میں ۔ اور ہوں ۔ میں ۔ میں ۔ اور اللہ میں ۔ اور اللہ میں ۔ اور ہوں ۔ میں ۔ اور اللہ میں ۔ میں ۔ میں ۔ میں ۔ میں اور الل کی میں ۔ میں فرما میں میں ہوں کی میں ۔ می



الم ور المالي الم

تقريب اختتام اس کے فضل سے آغاز کا انجام ہوتا ہے 🐐 اس کی مہر بانی سے جہاں کا کام ہوتا ہے ذى قعده ٢٠٠٠ اجرى ميس اس شرح كا آغاز موا\_اور آج ١٦ رذى الحجه ٢٠٠٠ اجرى مطابق فرورى ستت عيسوى بروز بدھ يذرج تحيل پذير ہوئى۔اس موقعہ پردل بارگاہ بے نياز ميں سجدہ ریز ہے کہ اس نے اس ناتواں بندے سے بیکام لے لیا۔ جو کچھ ہوا، ہوا کرم سے تیرے \* جو کچھ ہوگا، تیرے کرم سے ہوگا فالحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله على النبي العربي الهاشمي وعلى آله وصحبه أجمعين.