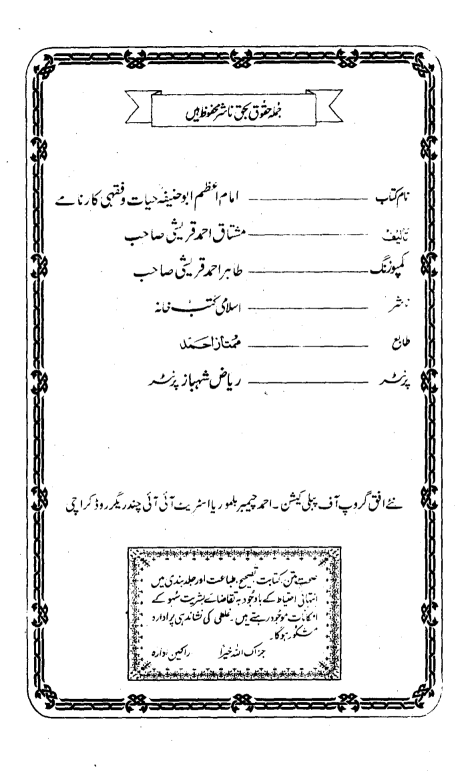


امام إبلِ سنت

حنفی فقہ کے بانی امام اعظم حضرت امام ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کی سیرٹ حیات اوران کی فقہی زندگی اور کام کے بارے میں ایک مخضر جائز ہ

> امام اعظم ابوحنیفیہ حیات وفقہی کارنا ہے

> > تلخيص وتاليف مشاق احمد قريش



المساب این بیٹے عمران احمد قریش کے نام جس کے جسس اور فر مائش نے میتالیف تحریر کرائی۔ اللّٰہ تعالیٰ اسے جزائے خبر سے نواز سے اور صراط متقیم پر چلنے والا بنائے آمین۔

#### بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

### ( حضرت مولا نا ) ڈا کٹر عبدالرزاق اسکندر مدیر جامعہ علوم اسلامیہ بنوری ٹاؤن کراچی ۔

#### الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى

جناب مشاق احمد قریشی صاحب منجھے ہوئے قلم کار اور پرانے انشا پرداز ہیں ہمی وہ ڈانجسنوں میں کھا کرتے سے تو کھی اخبارات میں ۔لیکن جب رحمت البی ان کی طرف متوجہ ہوئی تو ان کے قلم کار خبدل گیا اور انہوں نے اسلامی موضوعات پر لکھنا شروع کر دیا ان کی کو نا ان کی کئی ہیں۔ زیر نظر کتاب بھی ای سلسلہ کی کڑی ہے جس میں موصوف نے حضرت امام ابو حذیف کی حیات و خدمات کا مہل اور عام فہم انداز میں تذکرہ کیا ہے۔

کتاب پر ہمارے رفیق مولانا سعید احمد جلال پوری مدیر ماہنامہ بینات کی تقریظ ہے میں بھی ان پراعتاد کرتے ہوئے اس کی تائید و تحسین کرتا ہوں۔ بھی ان پراعتاد کرتے ہوئے اس کی تائید و تحسین کرتا ہوں۔ اللّہ تعالی مرتب کی اس معی وکوشش کو تبول فر ماکر ذریعہ نجات آخرت بنائے ۔ آمین بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

(مولانا)سعیداحد جلال پوری (مدیرماہنامہ بینات کراچی)

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى

امام الآئمة حضرت امام ابوصنيفه قدس سره كي شخصيت ُ حيات وكردار ُعلَم وثمل ُ فنهم وذكا ' زېدو تكشف اطاعت وعبادت بحث وتحقيق 'اخذ واجتباد' جهد ومجابده' حلم وتحل سكون ووقار' ورع و تقوی'احتیاط واجتناب حق گوئی و بے باکی پر بہت کچھاکھا کیا' بَد اگر بغور دیکھا جائے تو حضرت امام کی سیرت وکردار پراحناف سے زیادہ دوسروں نے لکھااور لکھنے کاحق ادا کردیا۔ حضرت الامام کوالتد تعالی نے ان کی غیر معمولی صفات و کمالات کی بناء پر الی محبوبیت و مقبولیت ہے نوازا کہ ہر دور کے اکابر واساطین نے ان کی شخصیت پر پچھونہ پچھاکھ کراینے آ ب کوخر پیراران پوسف میں شامل کرنے کی کوشش کی ۔ بیدوسری بات ہے کہ ہردور میں کچھا یہے بدنصیب بھی رہے ؛ جنہوں نے حضرت امام کی شان میں گستاخی کر کے اپنی سیاہ بختی اور حضرت الامام کی بلندی درجات کا سامان کیا۔ پیش نظر کتاب بھی اس سلسلہ کی ایک کڑی ے جو جہ رے خدوم جناب مشاق احمد قریش کا اثر خامہ ہے اللہ تعالی جزائے خیر دیے قریش ساحب کوجنہوں نے اپنے قلم کی عنان احقاق حق کی طرف موڑ دی 'جبکہ بہت سے لکھاری نعوذ باللہ!اللہ کی اس نعت کو کفر وطغیان میں است مال کر کے ناروستر میں ٹھکا نا بناتے ہیں۔

چونکر قریقی صاحب نے پیش نظر کتاب میں اس موضوع پرکھی گئی اردو کتب سے استفادہ کیا ہے اس لئے راقم الحروف کے رفیق مولا نامحمدا عجاز صاحب نے اس کتاب کواز اول تا آخر پڑھا ہے تاہم کچھ حصد کمل اور کچھ کے ان مقامات کود یکھا جہاں رفیق محترم نے نشاندہی کی تھی ۔ اس لئے ایسی با تیں جو تاریخی حقائق ہے متعادم تھیں ان کولم زوکر دیا ہے اس اعتبار کے تھی ۔ اس لئے ایسی با تیں جو تاریخی حقائق ہے متعادم تھیں ان کولم زوکر دیا ہے اس اعتبار ہے یہ کتاب جیسا کہ مؤلف موصوف نے پیش افظ میں لکھا ہے ایسے قار کین کے لئے جوابی تا ہے کوننی کہتے ہیں گر حضرت امام او حذیقہ کے تعارف سے نا آشنا ہیں راہ نما ثابت ہوگی اللہ تو کوننی کرتے ہیں گر حضرت امام او حذیقہ کے تعارف سے نا آشنا ہیں راہ نما ثابت ہوگی اللہ تو کی گئی مرتب مؤلف اور ناشرین کی اس پُرخلوص سعی وکوشش کو تبول فرمائے۔ آئین

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

حا فظ عبدالقيوم نعمانی رئيس جامعه مصباح العلوم محوديه خطيب جامع مسجد مريم مفتی محموداسٹريٹ منظور کالونی' کراچی۔

الحمد لله وكفى وسلام على خاتم الانبياء ولى اله الاصفيا واصحابه الاتقياء

امابعد ابن آدم بحثیت انسان اس کا مطّف ہے کہ اپنے رہان و میر بائن رب تعالیٰ کاشکر بہالا تار ہے اور بے قراری و ناشکری سے اجتناب کرے۔ اگر کسی بھی فردامت نے اس گرکو اپنالیا تو یقیناً وہ اصلاح و فلاح اور کامیابی کی دہلیز پر پہنچ گیا۔ اب پوری زندگی اطاعت وشکر میں بسر بوگی اور آخرت میں راحت و انعام پائے گا۔ اس لئے کہ تمام فرمودات وعبادات سے مقصو وشکر منعم بی ہے۔ پھر بدنی الی علمی عملی اجماعی انفرادی وین بلی ......تمام نعمتوں کے شکر کی صور تیں متعدداور مختلف ہے۔ کسی کاشکر جبیں جھکانے اور زمین پرلاگائے میں ہے۔ کسی کاشکر راہ خدا میں بال نچھاور کرنے اور لڑانے میں ہے۔ کسی کاشکر راہ خدا میں بال نچھاور کرنے اور لڑانے میں ہے۔ کسی کاشکر گرون کٹائے اور درجہ شہادت پائے میں ہے۔ کسی کاشکر گرون کٹائے اور درجہ شہادت پائے میں ہے۔ کسی کاشکر گرون کٹائے اور درجہ شہادت پائے میں ہے۔ کسی کاشکر گرون کٹائے اور درجہ شہادت پائے مشاق استعداد کاشکر قلم اٹھا نے میں ہے۔ چنانچہ ہمارے دیرین مخلص دوست جناب الحاج مشاق احمر قریش زید مجدہ نے خداداد صلاحیتوں اور عنا تیوں کے اظہار اور شکر واقر ارکے لئے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹی مدوح کے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹی مدوح کے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹی مدوح کے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹی مدوح کے قلم سے عوام وخواص سب مستفید و محظوظ ہوتے ہیں اور ہوتے اور کامور تی اور کہنو تی اور کلھتے بی ٹیور کے لئے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹیور کے لیے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹیور کے لئے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹیور کے لئے قلم اٹھا یا اور لکھتے بی ٹیور کے لئے قلم اٹھا یا اور کلھتے بی ٹیور کے لئے قلم اٹھا یا اور کلھتے بی ٹیور کی کھور کی کی کھور کے اور کی کھور کیا کے اور کسی کے اور کسی کے اور کسی کی کھور کے کہا کے در کیا کی کھور کی بیور کی کھور کی کھور کی کھور کی کی کھور کی کے کہا کہار کی کھور کی کھور کی کور کر کی کھور کی کے کہا کہار کی کھور کی کے کہا کہار کور کی کھور کی کے کہا کہار کی کھور کی کھور کی کور کی کھور کے کھور کھور کی کور کھور کی کھور کے کھور کی کھور کی کھور کے کھور کھور کھور کھور کھور کی کھور کے کھور کھور کھور کے کھور کے کھور کھور کی کھور کے کھور کے کھور ک

رہیں گے۔ موصوف نے روز نانہ جنگ میں ہے شار کالم کھے جن میں حق اور حقیقت کوآشکار کیا۔ قارئین خوب مستفید ہوئے۔ تادم تحریر یہ سلسلہ جاری ہے۔ صحافت و کالم نگاری کے ساتھ ساتھ قریش صاحب تالیقی میدان میں بھی خاص دسترس رکھتے ہیں اور اس سے قبل ان کی گئی کتا ہیں منظر عام پر آچکی ہیں۔ زیر نظر کتاب ''امام اعظم ابو حنیفہ گئی حیات وفقہی کارنا ہے' اس سلسل کی کڑی کا ایک انمول ساموتی ہے جو کر دارض پر کشیر التقلید 'معتمد امت رہنمائے ملت 'امام ابو حنیفہ تعمان بن خابت رحمتہ اللہ علیہ کی جانکار و پر ہیزگار اور مقتد کی شخصیت اور ان کی خدمات کو اُجا گر کرنے کے لئے منصر شہود پر لائی گئی ہے۔

محتر م مؤلف نے امام اعظم کی شخصیت کقوئ اجتہاد واستنباط اہل سنت کقلید فقہ اسلامی فقہ اسلامی فقہ کا تاریخ وادوار جیسے عنوانات اور دیگر متعدد موضوعات پر مفصل عام قبم کو لچسپ اور مقبول عندالکل مباحث رقم کی ہیں اور بہت حد تک اپنے مقصد میں کا میاب ہوئے ہیں۔ یہ کتاب امام اعظم میں کے مقلدین کے لئے راوحت کی نویڈ امام اعظم کے مقلدین کے لئے مفیداورشش و بڑج میں پڑے لوگوں کے لئے راوحت کی نویڈ سرخرونی کی کلیداوراعتدال کی تا ئید ہے جواب بھی نہ سرهرے وہ'' ظاام لعبید'' ہے۔ راقم الحروف نے اپنی بے علمی کے اقراراور کم مائیگی کے اظہار کے ساتھ محتر م مؤلف کے اصرار پر کے کھا تا کھود کے ہیں۔ ورنہ من دانم کہ من آنم

الله بعالی ہماری سیئات کو معاف فرمائے۔حسنات کو قبول فرمائے۔شفاعت نصیب فرمائے اورمؤلف کو جزاب کی علمی خدمات کو قبول فرما کرمزیدتر قیاں نصیب فرمائے۔ ان کی تالیف کو قبولیت عامہ و تامہ نصیب فرمائے اور قریش صاحب کی مغفرت ورفعت کا باعث بنائے۔ آمین آمین یارب العالمین۔

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

فضل خالق فاضل جامعه علوم اسلامیه علامه بنوری ٹاؤن وخطیب مسجدابرا ہیمی بلاک A نارتھہ ناظم آباد کراچی ۔

وین اسلام ایک ابدی وین ہے۔اس کی حفاظت کا ذمہ اللہ پاک نے خودلیا ہے۔ دشمنان دین اسلام کتنی ہی کوششیں اس دین کوختم کرنے کی کریں وہ اینے نایا ک عزائم میں بھی بھی كامياب نبيس مول كــ الله ياك نے اس دين كى حفاظت اينے بندول ميں سے ايى برگزیدہ ہستیوں کے ذریعے سے کروائی ہے جنبوں نے اپنی زندگیاں اس دین کی بقا و اشاعت وحفاظت کے لئے وقف کی ہیں۔انہی عظیم ہستیوں میں ایک بہت بڑی شخصیت اور ہتی حضرت امام اعظم ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کی نیے جو بقول علاء کی ایک جماعت کے حضور ا کرم صلی الله علیه وسلم کے قول''اگر وین ٹریا ستارے پر بھی پہنچ جائے ( تو حضرت سلمان فاری کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا) تو ان کی قوم کے پچھ لوگ اس کو وہاں سے بھی حاصل کرلیں گے' کےمصداق میں۔حضرت امام اعظم ابوحنیفہ کی شخصیت اتن ہمہ گیر ہے کہ آج بےشار کتابیں دنیا کی مختلف زبانوں میں کھی جاچکی ہیں اورمسلسل کھی جارہی ہیں لیکن

# تَخْنَى خَتْمَ نهیں ہور ہی ہے۔ بقول حضرت امام ثافعیٰ کہ

اعدد ذکر نعمان لنا. ان ذکرہ هو المسنک ماکررته ينظوع.
مارے سامن نعمان کا ذکر باربار کرو بے شک ان کا تذکرہ مشک کے مانند ہے جتنا ہلاؤ گے اتنای خوشبو پھلے گی۔

حال بی میں جناب الحاق مشاق احمد قریشی صاحب نے جو علماء اور بزرگان دین کے نبایت عقید تمندوں اور عشاق میں ہے بیں اور کئی آیات کی تفسیر کا کتابوں کے مصنف ہیں۔ جنگ اخبار کے معروف کالم نگار ہیں۔ غرض قریشی صاحب کی ذات محتاج تعارف نہیں ہے۔ اللہ پاک انہیں جزائے خیر عظافر مائے کہ انہوں نے امام ابو صنیفہ دھمتہ اللہ کی سیرت پر کتاب کھے کر نہ صرف یہ کہ امام ابو صنیفہ کی سیرت کو ہر پہلو ہے اجا گرکیا ہے بلکہ فتہ حفی پر سیر حاصل بھٹ کی ہے۔ ویکر فتہ ہی مسالک پر بھی اچھی خاصی روشنی ڈالی ہے۔ اس کے علاوہ بھی اور بہت ماری معلومات ہیں۔ میں نے اس کتاب کا مطالعہ کیا ہے۔ امید ہے قار کین کرام اپ ن سیاری معلومات ہیں۔ میں نے اس کتاب کا مطالعہ کیا ہے۔ امید ہے قار کین کرام اپ ن کی میں اس کو بہت مفید پا تیں گے۔ میری دی ہے کہ اللہ پاک اس کتاب کوشرف قبولیت عظافر ما میں اس کو بہت مفید پا تیں گے۔ میری دی ہے کہ اللہ پاک اس کتاب کوشرف قبولیت عظافر ما

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُسْنِ الرَّحِيْمِ

مولا نامفتی عبدالجلیل استاد جامعه مصباح العلوم محودییه منظور کالونی کراچی ۔

#### نحمده و نصلي على رسوله الكريم

ا مابعد بندہ نے اپنی بساط کے مطابق محرم الحاج مشاق احمر قریقی صاحب کے المی شاہ کار این الم ماعظم ابو صنیفہ کی حیات و فقہی کارنا ہے' حسب حکم مربی و محن بیر طریقت جناب حضرت حافظ عبدالقیوم معمانی صاحب دامت برکا یہ اول تا آخر بنظر عیق مطابعہ کیا۔ بنافظی کتابت میں بعض متابات پر کی بیشی محسوں کی ہے جن کی نشاندی کردی گئی ہے۔ مزید برآل صفحہ نمبر 204 پر ملتوب آیت 'واذا حضر القسمہ مسلک کے ذیل میں جوفقہی منالہ کی تشریح کی گئی ہے ابہام کی وجہ سے عام قاری کے لئے ناکافی ہے۔ ندکورہ تشریح سے بظاہر یول معلوم ہوتا ہے کہ مشتر کہ مال وراثت کی تقسیم کے وقت ان غریب مسکین' میٹیم' ضرورت مند رشتہ داروں کو بھی آئی مال وراثت میں سے پھے نہ پچھ دے دیا جائے۔ اگر چہ مال متروکہ میں وہ کھی متاب کی معادف القرآن میں ہے۔ مال متروکہ میں وہ کھی تشریح یوں مناسب ہے جیسا کہ معادف القرآن میں ہے۔ موجودہ ورثاء (حصہ پانے والے) تقسیم کے بعد اپنے تصفی میں سے بطور احسان ان موجودہ ورثاء (حصہ پانے والے) تقسیم کے بعد اپنے تصفی میں سے بطور احسان ان ناواروں کو بچھ نہ بچھ دے دیں۔ غائب اور نابالغ وارث کے حصہ کو کاٹ کردینا شربا بالکال ناواروں کو بچھ نہ بچھ دے دیں۔ غائب اور نابالغ وارث کے حصہ کو کاٹ کردینا شربا بالکال ناواروں کو بچھ نہ بچھ دے دیں۔ غائب اور نابالغ وارث کے حصہ کو کاٹ کردینا شربا بالکال ناواروں کو بچھ نہ بچھ دے دیں۔ غائب اور نابالغ وارث کے حصہ کو کاٹ کردینا شربا بالکال ناواروں کو بچھ نہ بچھ دے دیں۔ غائب اور نابالغ وارث کے حصہ کو کاٹ کردینا شربا بالکال ناواروں کو بھی نہ بھی کے دیں۔ خائب اور نابالغ وارث کے حصہ کو کاٹ کردینا شربال

باقی جہال تک آب بداک افادیت کا تعلق ہے۔ امام صاحب ؓ کے نام اور تاریخ ساز

أمام الحظم الوحذيف

بھیرت و شخصیت سے واضح ہے جو شخص جس قدر باصلاحیت اور با کمال ہوتا ہے ای درجہ
اس کی مدح سرائی بھی ہوتی ہے اورعداوت و تقید کا شکار بھی۔ یہی بچھام صاحب ؓ کے ساتھ
بھی ہوا جہاں اعلام امت کے ایک بڑے طبقے نے امام صاحب ؓ کی عہد ساز شخصیت اور فقہی
کمالات کا کھلے دل سے اعتراف کیا اور ان کی بلند پاپیعلمی شخصیت کو ہر پہلو ہے خراج
عقیدت پیش کیا تو دوسری طرف بغض و حسدر کھنے والے ناقدین کی بھی کوئی کمی نہ تھی۔ جوامام
صاحب کی معصوما نہ زندگی پرقد غن و بے بنیاد الزامات لگانے سے بھی باز نہ رہے اور آپ کی
شخصیت کو ہر طرح سے مجروح کرنے کی ناکام کوشش ہوتی رہی۔ گریہ بھی قدرت کی مجیب و
غریب کرشمہ سازی ہے کہ خالفین نے جتنا بھی آپ کو بدنام کرنا چاہا اتنا ہی آپ کی نیک
غریب کرشمہ سازی ہے کہ خالفین نے جتنا بھی آپ کو بدنام کرنا چاہا اتنا ہی آپ کی نیک

مخالفین کی ان بہتان طراز یوں کا مدلل اور کممل دفاع نہ صرف بید کدامام صاحب یے مسلکی پیروکار علماء احناف ؓ نے کیا بلکہ ندا ہب اربع سے وابستگی رکھنے والے مایہ ناز علماء کرام اور حضرات محدثین نے بھی جریور دفاع کیا۔

اورامام صاحب کی بے مثال شخصیت اور قابل رشک عظمتوں کے نفوش کوجن لوگوں نے خوب سے خوب تر اجا گر کیا۔ انہی میں ایک روز نامہ جنگ کراچی معروف کالم نگار اور بہت التجھے صحافی' علاء حضرات کرام کے خادم جناب الحاج مشاق احمد قریش صاحب ہیں جن کے مقدر میں اس کار خیر کواللہ تعالیٰ نے وہ لیعت کردیا۔

موصوف نے کتاب ہذالکھ کر صحافت کے میدان میں ایک سنبری باب رقم کیا ہے اور عوام الناس پراحسان کرتے ہوئے ایک گراں قدر تحذ فراہم کیا ہے۔

الله تعالی ہے دعا ہے کہ مؤلف کے لئے اس کار خیر کوصد قد جار ریہ بنائے اور مقبول بنا کر آخرت کے لئے ذریعہ نجات بنائے۔ آمین ثم آمین۔

والله الهادى وهو يهدى السبيل

# بِسُمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيْمِ

مولا نامحمد عثان کیل مدرس جامعه مصباح العلوم محمود بیه منظور کالونی' کراچی ۔

#### باسمة سبحانة وتعالى!

حضرت امام اعظم الوصنيفة مجن كانام نعمان بن ثابت ہے كى تعارف كے محتاج نہيں۔ فقہائے امت ميں ممتاز مقام كے مالك ہيں جن كے درس حديث سے امام بخاري امام مسلم المام ابو داؤ و غيره جيسے جليل القدر محدثين بالواسطہ فيضياب ہوئے اور جن كے درس تقد فى اللہ بن سے امام محد امام ابو يوسف امام زفر جيسے فقہائے ملت نے حصہ وافر حاصل كيا۔ آپ بيك وقت محدث مفسو فقيہ اوراحيان وسلوك كے ظيم مرتبہ برفائز تھے۔

آپ کی سوائح حیات پر لکھنے والے ہر دور میں لکھتے رہے۔ بہت کچھ لکھا جا چکا' لکھا جار ہا ہےاورآ ئند دہھی پیسلسلہ چلتار نے گا۔

ہمارے محترم جناب مشاق احمد قریش صاحب نے افرادامت کے عموی مزاج اور وقت کی ایک اہم ضرورت کے تقاضے کو لمح ظرید کتاب جوابی موضوع کے اعتبار سے پُر مغز معنداور جامع ہے لکھ ڈالی ہے ( مجھے میرے مر بی وشفق پیر طریقت حضرت حافظ عبدالقیوم معنداور جامع ہے لکھ ڈالی ہے ( مجھے میرے مر بی وشفق پیر طریقت حضرت حافظ عبدالقیوم نعمانی دامت بر کا تیم نے مطالعہ کے لئے دی۔ میں نے اس کا مطالعہ کیا ) ماشاء اللہ مؤلف نے جس محنت وعرق ریزی اور ہزاروں صفحات کی ورق گردانی سے یہ گراں قدر سوغات امت کے حضور چیش کی ہے۔ میری دلی دعا ہے کہ رب تعالی مؤلف کی ان کوششوں کو اپنی بارگاہ میں قبول فرمائے اور اس سلسلة تالیف کو زیادہ سے زیادہ نافع بنائے اور مؤلف کو دارین کی سعاد توں ہے نوازے تامین۔

#### بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

#### دُاکنز تنویراحمدطاهر دُائز یکٹر آل پاکستان نیوز پیپرزسوسائٹ معروف تاریخوان

محترم جناب مشاق قریش نے ایک اور کتاب تیار کرلی ہے۔ اُن کی گئن محنت شاقہ اور بسیار نولی کا دوسری اشاعت پذیر ہوجاتی ہے۔ وہ اور کتاب ابھی تقسیم نہیں ہو پاتی کہ دوسری اشاعت پذیر ہوجاتی ہے۔ وہ ایک اور کتاب اور وہ بھی پیچیدہ تحقیق طلب موضوعات پراتنے دنوں میں لکھ لیتے ہیں جتنے دنوں میں ان کی کتاب پرتبر دبھی نہیں لکھ یا تا۔

''حضرت الم اعظم الوصنيفة حيات وفتهى كارنا عن الن كى تاز وترين تصنيف ہے جوانہوں نے حسب سائق انتبائی سليس اور آسان اردو ميں تحرير كى ہے۔ عوام الناس اور دين طلبا كواس نوع كى تعارفى كتاب دستياب نہيں تھى وہ ابوصنيفہ گانا م تو جائے ہيں ان كے مقلد بھى ہيں اور فقد حنيه كانا م تو جائے ہيں ان كے مقلد بھى ہيں اور فقد حنيه كيروكار بھى ليكن اُن كى حيات اور اسلائى فقد كى تروت كا ور ترقى ميں ان كے كروار سے قريبانابلد ہيں۔ اس لئے كہ الم ابوصنيفہ كى فقد ہے متعلق جو كتب دستياب ہيں وہ انتباكى دقيق ، پيچيد ، قانونی اور ند ہى اصطلاحوں ميں تحرير كروہ ہيں جن سے مير ہے جيسے عام آدمى كو استفاده كرنا مكن نہيں تقارفی اور ند ہى اسلام كى دوسرى برى فقہ فقہ بعض اور ان كی تعليمات فقہ فی كی اساس ہیں جو بعض امور پر عالم اسلام كى دوسرى برى فقہ فقہ بعض ہيں اور ان كی تعليمات فقہ فی كی اساس ہیں جو بعض امور پر عالم اسلام كى دوسرى برى فقہ فقہ بعض ہيں اور ان كى تعليمات فقہ فی كی اساس ہیں جو بعض امور پر عالم اسلام كى دوسرى برى فقہ فقہ بعض ہيں اور ان كى تعليمات ان كے بيروكاروں يعنى شيعة اختلاف كى بنيادى طور پر اسلامى تاريخ كا ايک سياس مظہر ہے اور جيسا يوض كرنا چا ہتا ہوں كہ بي واضح كيا ہے دونوں فرقوں كے ما بين دين كے بنيادى ادا كين كے بارے ميں كون ہي خون اختلافات ہیں۔

اس کتاب میں جناب مشاق قریش نے حضرت ابوصنیفدی حیات اور سیرت پر تفصیلی روشی والی عبد اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے اگر چی ختم طور پر ہی مہی لیکن دیگر فقہوں سے موازنہ بھی ایا ہے۔ برصغیر پاک و بند کے مسلمانوں کی ایک کثیر تعداد حنی فقہ سے تعلق رکھتی ہے تاہم یبال اہل صدیث اور انتہائی قلیل تعداد میں ضبلی اور شافعی بھی موجود بیں لیکن سی فقہ کے ساتھ ساتھ سب سے مدیث اور انتہائی قلیل تعداد میں ضبلی اور شافعی بھی موجود بیں لیکن سی فقہ کے ساتھ ساتھ سب سے بڑی اقلیت شیعہ فرقہ ہے۔ جناب مشاق قریش نے غیر جانبداری سے ان دونوں فرقوں کے ماین نہ بی اور فقہی اختلافات کو بھی بیان کیا ہے۔ اگر چہ یہ بیان مزید وضاحت اور تفصیلات کا مقاضی تھا۔

اسلائی سلطنت کے ملوکیت میں تبدیل ہونے سے نئے مسائل اور مباحث نے جہنم لیا۔
ریاست اور مذہب دوالگ شعیے قرار پائے اور ناماء نے مذہب کی تدوین تشری اور تروی کا کام
سنجال لیا۔ صحابہ کرام اور تبع تابعین کی رحلت کے بعد احادیث کو جمع کرنے قرآن سنت اور
احادیث کی روشی میں نئی معاشرت اور طرز زندگی کے نئے مسائل کاحل تلاش کرنے کے لئے
اجتہاداور قیاس کا آ ناز ہوا جس میں امام ابو حنیفہ نے علم الکلام منطق اور دائش و عقل کے ذریعے
نمایاں مقام حاصل کیا۔ جناب مشاق قریش کی زیرتیمرہ کتاب امام ابو حنیفہ کے اس کردار کواجا گر
کرتی ہے جس کے لئے وہ خراج تحسین کے مشتق ہیں۔ اللہ تعالی ان کے اس کار خیر کو مقبولیت کا
درجہ دے اور انہیں اج عظافر مائے۔ آ مین

#### عرض مولف

کی باراہیا ہوا کیلم کے جو ہاافراد نے حنفی مسلک کے بارے میں سوالات کئے اور حنفی فقد اور امام اعظم ابوحنیفدگی بابت دریافت کیا۔اس بارے میں چونکہ خود میراعلم محدود تھا اس ليصرف اتنى بى بات كرتاجتنى علم ميں ہوتى \_ پھر ميں نے خود علماء كرام سے اس بارے ميں علم حاصل کرنے کی کوشش کی اور حضرت امام اعظم ابوصنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں سوالات کرنا شروع کئے تو مجھ پرملم کے دروازے کھلتے چلے گئے اس سے قبل میرانلم اتنا ہی تھا کہ فلاں کتاب بڑیا ہم ہےاورسند کا درجہ رکھتی ہے' لیکن تفصیلی علم یاامام عظم رحمتہ القدعلیہ کے بارے میں ابتدائی معلومات کے سوامزید کچھ حاصل نہ ہو سکا۔ اتنا تو میں نے کئی جگہ پڑھا تھا کہ امام اعظم ابوحنیفه گااصل نام نعمان بن ثابت تھاوہ • ٨ جمري ميں كوفه ميں پيدا ہوئے تھے اور ان كا وصال ۱۵۰ ججری میں ہوا تھا۔ وہ فقہ حنفی کےمورث اعلیٰ دبانی تھے اور فاری الاصل تھے۔امام اعظمٌ ان کالقب تھا۔علم فقدانہوں نے اپنے استاد حماد بن الی سلیمانٌ سے حاصل کیا جو کوف میں بی تعلیم و مدریس میں مشغول تھے اور اینے وقت کے بڑے جید عالم دین تھے وہ بڑے بی معاملة فهم اور ذبين انسان تصيه امام أعظمٌ كااولين ما خذ قرآن وسنت تها پُعراقوال صحابه كرام رضوان الله عليه اجمعين \_ اس كے بعد اجتہاد فرمایا كرتے تھے۔ خليفه وقت ابوجعفر منصور نے آ پ کوقاضی کے عبدے کی پیش کش ہی نہیں کی بلکه اس پر بے حداصرار بھی کیا' لیکن امام اعظمٰ ّ نے صاف انکار فرمادیا جس براس نے امام کوقید کردیا اور اس قیدو بند کی حالت میں آپ کا وصال

اس کےعلاوہ علمی معلومات کے لیے میں نے مزید کوشش کی تو یہ دیکھ کر حیران رہ گیا کہ تمام اہلِ علم نے اردوداں طبقے کے لیے جن کتب کا امام اعظم کی سیرت وحیات کے بارے میں ترجمہ کیاو دعر بی ہے کئے گئے ایسے ترجمے تھے جو یا تو تحت اللفظ تھے یا ترجمہ تو کسی حد تک آسان کیا الیکن ترتیب و ہی رہنے دی جودینی علوم کے مدارس میں تعلیم یانے والے کی حد تک تو بڑی مفید و کارآ مد ہو عکتی ہے کیکن ایک عام پڑھالکھا شخص اگران کتب ہے فیض یاب ہونا بھی جاتے تو بوری طرح سمجھ نہیں سکتا۔ علائے کرام کے نزدیک امام اعظم کر سب سے کارآ مد کتاب سرتاج محدثین لعنی سیرة امام اعظم ابوحنیفهٔ قراریائی جس کے مترجم حضرت مولا ناعبدالغی طارق صاحب میں۔ یہ کتاب تین کتب کے ترجے پرمحیط ہے۔اس میں پہلی كتاب علامه ابن حجرشافعيٌّ كي "الخيرات الحسان" ہے دوسری حضرت امام جلال الدين سيوطيٌّ کی''تبییض الصحیفہ'' ہے اور تیسری اورآ خری کتاب حضرت مولا نا عاشق الہی بلند شبر کی 'المواہب الشریفۂ ہے ان کتب کے علاوہ اردو میں مٹس العلماء حضرت مولا ناشبکی نعما ٹی کی کتاب سیرۃ النعمان ( کامل ) ہے جھے انہوں نے امام اعظم ابوصیفے کی سوانح عمر کی کاعنوان ویا ہے۔ایک اور کتاب دستیاب ہے جے جناب رئیس احمد جعفری صاحب نے ترجمہ کیا ہے یہ کتا ہے محمد ابوز ہر ومصری کی تصنیف ہے جسے جعفری صاحب نے امام ابوصنیفۂ محبد وحیات فقہ وآرا، ئے عنوان سے ترجمہ کیا ہے'ایک کتاب'' حضرت علامہ سیدمنا ظراحسن گیلانی صاحب کی حضرت امام ابوصنیفہ کی سابی زندگی' اس کے ساتھ ہی ایک کتاب تذکر 🛭 العمان جو علامہ محد بن بوسف صالحی وشقی شافعی کی ہےجس کا ترجمہ حضرت مولانا محم عبداللد بستوى مهاجر مدنى نے ئیا ہےاورایک کتاب فلسفة التشریع فی الاسلام ڈاکٹر صحی محمصانی جس کاارد و میں ترجمہ مولوی محمد احمد رضوی صاحب نے کیا ہے ' نظر ہے گزری۔ پەسپ كتپ نلمى داد بى زبان مىں اس طرح تر جمەد تالىف كى گئى ہیں كەعام قارى ان ہے اس طرح مستفید نہیں ہوسکتا جس طرح وہ امام اعظیم ابوحنیفیّے بارے میں مستفید ہونا یا ہتا ہے یاان کے بارے میں جاننا جا ہتا ہے۔اس لیے میں نے محسوس کیا کہ ہم جس فقہ کے ماننے والے بین اس کے بارے میں اس کے امام کے بارے میں کوئی الیی مخضراور جامع كَتَابِتُحْرِينَ تَالِيفَ كَي جَائِحُ جَسِ سِيرٌ جَ كَانُوجُوانَ طِقِدَامَ مَعْظُمُ ابُوحِنيفَهُ سِيكسي نَدسي حدتک واقف ہو سکے ۔امام اعظم ابوصنفہ نے کوفہ ہے جس نصب العین کو پیش نظر رکھ کر کام کا آ غاز کیا تھاو دمشرق کے معمانوں کی زندگی کا دستوروآ کمین بن گیا۔ تمام مشرقی مما لک میں حنَى فقه كا نفاذ ہوا' جبَهُ مغربی علاقوں میں امام ما لِكَّ كے مُكتة تُنظر كوقبول عام حاصل ہوا۔ اس طرت مسلمانان عام کوام اوار بادشاہوں کے ذاتی خیالات وجذبات سے نکل کراینے دین ئے تحت اپنی زندگی بسر کرنے کا موقع مل گیا۔اس طرح فقہ حنی کے امام حضرت امام اعظم ابو حنیفہ نے مسلمانوں کے لیے زندگی کوقرآن وسنت کےمطابق بسر کرنا آ سان بنادیااورتقریباً تمام فقهی مسائل کوحل کردیااورابل اسلام کی البحصن ویریشانیوں کودور کردیا۔امام اعظم ابوحنیفهٌ کی حیات و کارناموں کے بارے میں میرا کچھاکھنا یا مختلف کتب سے تلخیص کرنا ایساہی ہے جیہ سورج کو جرائ دکھانا'لیکن وقتی ضرورت کومحسوں کرتے ہوئے ایک کوشش ہے جواللہ کرے کہ اردو زبان آشنا نو جوانوں کے کسی کام آسکے۔اور بیہ تالیف امام اعظم کے مقام وم ہے کو قار کی تک درست انداز میں منتقل کر سکے۔

امام الوصنيفة كى جودت طبع 'وسعت نظر' وسعب معلومات 'قوت ايجاد'ان ك تمام كمالات علمى كا آئيند ب \_ فقد كى ترتيب وقد وين سے ان كو بلند ترين مرتبہ حاصل بوا۔ امام اعظم كى كئة آفرين اور مناظرات اور ان سے متعلق لكھنے والوں اور سيرت نگاروں ورتبين ميں بڑى بڑى مشہور ومعروف شخصيات بھى شامل بيں' بغير تحقيق بہت ى

ا مام اعظم ابوحنیفه

بے سرویا حکایات وافسانے اپنی تالیفات میں شامل کردی ہیں' جن سے مخالفین کو دستاویزی سندمل گئی۔ یہ حقیقت اپنی جگہاٹل ہے کہ ہرمشہور ومعروف شخص جس نے کسی فن میں کمال حاصل کیا ہواوراس کی شہرت چہار دانگ عالم میں پھیل گئ ہواس کے بارے میں بہت می ا چھی بری باتیں اور سینکٹر وں روایات ازخود ہنتی چلی جاتی ہیں اور بعض تو اتنی مشہور اور مقبول ہوجاتی ہیں کہ زبان زدعام ہوجاتی ہیں اورا کٹر لوگ اندھے اعتقاد میں ایسی ایسی یا تیں مدح سرائی میں کرجاتے ہیں' جوحقیقتا ندموم ہوجاتی ہیں اور مخالفین کوعیب جوئی کی مثالیس بنانے کاموقع مل جاتا ہے۔حضرت امام اعظم ابوصنیفہ کے بارے میں بعض مصنفوں نے ان کی ذبانت ذکاوت اورطبع کے بارے میں ایسے ایسے قصالکھ دینے ہیں جن کوا گراللہ نہ کرے سچے سمجھ لیا جائے تو امام صاحب کی اصل شخصیت ون ہی ختم ہوکررہ جائے۔ اہل شخقیق خصوصاً محدثین نے ہمیشہ احتیاط کا دامن تھا ہے رکھاا ورصرف ایسی روایات کو قلم بند کمیا جو بلاشیہ سیحے ثابت ہو کمیں۔ اس میں کوئی شبہ بند درائے کہ امام عظم ابوصنیفہ کودیگر ائمہ کی نسبت مناظرے اور مباحث کے مواقع بہت زیادہ میسرآئے۔انہوں نے علوم شرعیہ ہے متعلق بہت سے ایسے نکتے ایجاد کئے جو عام طبیعتوں کی دسترس میں نہیں تھے۔اس وجہ سے بہت سے مخالفین نے ان کو غلط ثابت کرنے اور برنام کرنے کے لیے ان کے خلاف بہت سے خربے استعال کئے۔ اس کتاب میں یمی کوشش کی گئی ہے کہ بڑھنے والوں کوکسی الجھن پر بیٹانی اور غلط فہی سے دوجار نہ ہونا پڑے۔ حضرت امام اعظم ابوحنیف کی سیرت کے مثبت پہلوؤں کو یجا کیا گیا ہے اور مخالفت میں کہے گئے جملے اور مناظرے کو گفتگو میں شامل نہیں کیا گیا' کیونکہ اس سے دیگر کتب مناقب امام عظم مجری ہوئی ہیں۔کوشش یہی ہے کہ کتاب زیادہ نے زیادہ آ سان اورموٹر انداز میں پیش کی جائے' تا کہ قارى بآسانى امام اعظم الوحنيف كسيرت اوركام سواقف موسك

عام تذکروں اور سیرت کی کتب میں علاء کرام کے اُن اوصاف حمیدہ کا ذکر خصوصیت

ے کیا جاتا ہے جس سے ان کی فہم وفراست ، قوت حافظ ذہن کی رسائی بے نیازی تواضع وقناعت اور زُمدوتقوى كاتعلق بوتا ب كين جن صفات كاذكر نهيس كيا جاتاب وه عقل ، رائے 'فراست اور تدبیر ہیں۔ شاید یہ ہا تیں دین داروں کی جگہدد نیاداروں کے ساتھ مخصوص کی جاتی ہوں' علامہ ابن فلدون لکھتے ہیں کہ: علماء کا گروہ انتظام ریاست کے بالکل مناسبت نہیں ر کھتا۔ ( تاریخ ابن خلدون ) مقطعی درست بات ہے حالاتک علاء کرام میں ان اوصاف کا ہونا زیادہ ضروری اوراہم ہوتاہے کیونکہ اسلام دیگر نداہب اوردین کے برنکس دنیاوی انظامات کا بھی اجتمام كرتا بخبيا كمخلفائ راشدين جواسلام كاقل اقل صاحب تدبير حكرال تضان كى زندگی اور حکمرانی کے معمولات کو بغور دیکھااور سمجھا جائے تو سیاست اورملکی انتظامات کے لحاظ ہے دنیا تھر کے سلاطین و حکمرانوں میں کون ایباہے جوان کی ہمسری کرسکتا ہو۔ اگر ہم آج امام ابوحنینهٔ کی فقداوران کی ندجی امور کے ساتھ وابستگی کو دیکھیں تو امام ابوحنیفهٔ تمام فرقوں کے علماء میں متاز ونمایاں نظراً تے ہیں۔انہوں نے دینی امور کے ساتھ ساتھ دیاوی اموراور ضرورتوں کو بحر پورانداز بن مجها اور مجهایا بے فقح فی ند ب اور سلطنت و حکومت کے ساتھ زیادہ مطابقت ر کھتا ہے۔ اسلام میں اب تک جو بڑی بڑی حکومتیں قائم ہو کیں وہ مسلکا حنی تھیں۔

امام ابوصنینہ آگر چہشا ہی تعلقات ہے ہمیشہ آزادرہے کیکن قوم وملک کے ساتھ ان کا جوالک سے ساتھ ان کا جوالک مدیر تھا اس کے فرائض کو انہوں نے اس دانا کی اور ہوش مندی سے انجام دیا جوالک مدیر سلطنت کے شایانِ شان تھا۔ شاید یہی وجہ ہے کہ آج حنی مسلک کے پیروکاروں کی تعدادسہ سے زیادہ ہے۔

نی اکرم سلی اللہ علیہ وسلم تمام عالم انسانیت کے لیے دین حق لے کرآئے کیونکہ دین اسلام دین آخر ہے اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم اس لیے بی نبی آخر الزمال ہیں آپ کے بعد نہ کوئی نبی آنے والا ہے نہ وئی کتاب آنے والی ہے اور نہ کوئی شریعت چونکہ دین اسلام تمام

انسانوں کے لیے ہےاہے دنیا کے کونے کونے تک پنچنا ہے نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کی پیدائش دبعثت جزیرہ نما عرب میں ہوئی لیکن آ پ کے پیغام کی روشنی تمام عالم میں پھیلی۔ قرآن كريم مين الله تبارك وتعالى في ارشا وفر مايات وما وسلسنك الاكافة للنامس''(سبا: ۲۸) ہم نے آپ کوتمام لوگوں کے لیے بھیجا۔'' آپ سلی اللہ علیہ وسلم کالا باہوا پیغام حق آی سلی الله علیه وسلم کی حیات مبار که میں عرب کے دور دراز علاقوں تک پینی چکا تھا۔ آ پے صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ کے بعد آ پے صلی اللہ علیہ وسلم کے حانثینوں خانا نے راشدین نے بیرون عرب کے دوردراز علاقے جواسلامی سلطنت میں شامل ہوئے بیغام قرآن کوعام کردیا۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی پیش گوئی کہ اگر ایمان ستارے ثریا پر بھی ہوگا تو ونیائے فارس میں سے پچھلوگ اسے حاصل کر کے رہیں گے۔'' ( بخاری مسلم میں یہ حدیث حضرت قیس بن سعدرضی الله عنهاورطبرانی نے اس حدیث کوحضرت ابن مسعود رننی الله عنه ہے اورابونعیم نے حضرت ابو ہر رہ ورضی اللہ عند سے روایت کیا ہے ) چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس بیش گوئی کےمطابق امام اعظم ابوحنینیہ بی ائمہ اربعہ میں اہل فارس تے علق رکھتے ہیں اُن کے ذریعے اللہ تعالی نے دین اسلام ساری دنیامیں پھیلادیا۔ (تاریخ ابونیم)

آخر میں اس تالیف کی تدوین اور ترتیب میں بھر پور معاونت کرنے اور تعلمی مشوروں کے لئے میں ڈاکٹر تنویر احمد طاہر کا تہدول سے شکر میا اوا کرنا ضروری سجھتا ہوں۔اللہ ان کے علم میں خیر و برکت عطافر مائے۔آمین

مولف

مشاق احرقريثي

ا مام اعظم ا بوحنیف

# امام اعظم

فقہ حنی کے بانی امام اعظم ابوحنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کی کنیت ابوحنیفہ ہے جو نام سے زیادہ مشہور ہے بیکنیت حقیقی نہیں ہے کیونکہ امام صاحب کی کسی بھی اولا د کا نام حنیفہ نہیں تھا بیکنیت نسبی بھی نہیں بلکہ وصفی ہے جیسے ابو ہر ہرہؓ یہ وصفی معنی کے اعتبارے اختیار کی گئی ہے۔ قرآ ن كريم سورة آل عمران ميں الله تعالى فرمار باہے فَاتَتِهُ فُوا لِلَّةَ الرَّافِيمَ جَنِيقًا ﴿ الْ عمران ٩٥)'' امام صاحب نے اس مناسبت سے اپنی کنیت ابوضیفہ اختیار کی۔ حضرت امام اعظم نے سب سے پہلے اس دین حنیف کی تدوین فرمائی۔عربی محاورے میں پہل کرنے والے کواب (باب کوکہا جاتا ہے اور کسی کام کے شروع کرنے والے کی عظمت کے لیے بولا جاتا ہے) کتے ہیں کہ دین حنیف کی کمل مدوین حضرت امام اعظم ابوحنیفہ ؓ نے کی ۔اس لیے اہل اسلام میں آپ کی کنیت ابوصنیفہ قراریائی اور آپ کی کنیت ہے ہی آپ کے پیرو کار خفی کہلائے جیسے مدینہ ہے مدنی ( زمخشر ی )۔امام ابو صنیفہ ؓ نے فقہ کو با قاعدہ ایک فن کا درجہ دیا اوراس کے اصل اصول مرتب کئے اوراجتہا دی مسائل کوتح پر کیا۔ان کے ان ہی عظیم الثان کاموں کے باعث انہیں امام اعظم کے لقب ہے لوگ ایکار نے لگے ۔ان کے ہم عصروں میں سب ے زیادہ ان کی سیرت بر کتا بیں لکھی گئی ہیں۔ وہ بن ۸ ہجری بمطابق من ۱۹۹ عیسوی کوفہ میں پیدا ہوئے۔امام اعظم ابوصیفہ کی شکل وصورت اور قد وکا تھے کے بارے میں خطیب ا بغدادی نے امام ابو توسف ؓ ہے روایت کی ہے کہ امام صاحب ؓ نہ لیمے تھے نہ بہت تامت ورميانه قد برر يحسين صورت نهايت فصيح وبليغ اورخوش آواز يتهد برى خوش اسلولي

٠r۴

ے اپنی بات پیش کیا کرتے تھے۔خوبصورت داڑھی تھی اور ہمیٹہ عمدہ کباس پہنتے تھے اورا پچھے جوتے پبننااورخوشبولگانا پیندکرتے تھے آیے کے شجرہ نسب کے بارے میں محققین وموزحین اورآ ب کے سوانح نگاروں اورآ پ کے پیروکاروں کی آراء میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ معروف محقق ابومطيع نے امام ابوصنیفہ گوعرب النسل شار کیا ہے اوران کا نسب اس طرح بیان کیا ہے۔نعمان بن ثابت بن زوطی بن کیچیٰ بن زید بن اسدین راشد الانصاری۔ دوسری روایت حافظ ابوا کی أ نے کی ہے۔ نعمان بن ثابت بن کاوس بن ہر مزبن بہرام زوطی جبکہ بغداد کے مشہور مورخ خطیب نے امام اعظم کے بوتے اسلحیل سے روایت بول نقل کی ہے۔ اساعیل بن حماد بن نعمان بن ثابت بن نعمان بن مرز بان اس نسب میں امام اعظم کے یوتے المليل في امام اعظم كوداداكا نام نعمان بتايا باوريداداكا نام مرزبان حالا تكه عام طورير ان کے نام زوطی اور ماہ مشہور ہیں ، کیا ہے کہ زوطی کے مشرف بداسلام ہونے بران کا اسلامی نام نعمان سے تبدیل کردیا ہو۔ المعیل م کے کہنے کے مطابق ان کا خاندان فارس (ایران) کا ایک معزز خاندان ہے۔ ایک اور روایت محقق مولوی غلام فر<del>روی مصنف ّ</del>۔ مراة الكونين مطبوعه نثی نور کشور لکھنو ۱۸۸۵ء میں اس طرح تحریرکرتے ہیں: امام ابوحنیفهٔ نعمان كوفى بن ثابت بن محس بن يز دجرد بن شهريار بن يرويز بن نوشيروان عادل مبكه مولاً ناشيل نعمانیؓ نے ان کے بارے میں کھھا ہے کہ وہ عجمی تھے اور امام اعظمؓ کے دادا زوطی کیابل ہے ترک وطن کرئے کوفیۃ ئے تھے اور انہوں نے یہیں اسلام قبول کیا اور اپنانا م نعمان اختیار کیا۔ اس وقت حضرت على كرم الله وجهه كا دورخلا فت تقابه

تاریخ ایران میں ایک فخف مرزبان کا تذکرہ ملتا ہے جس نے ۳۱ جری س ۲۵۲ میں میں ایران میں ایک فخف مرزبان کا تذکرہ ملتا ہے جس نے ۳۱ جری س ۱۵۲ میں میں ایران کے مفرور بادشاہ یز دگردسوم کو جہ فتح ہوئے پر دہاں سے نرازہ و کر استعبان استعبان کی راہ ہے ،وتا ہوا مرو پنجاا در مرزبان جو بہاں کا طاکم تھا

ا ا م اعظم المعنيف

ئے گھریناہ کی کسی بات پراختلاف ہونے پر مرزبان نے پرز دگر د کوتل کر دیا میہ وہ وقت تھا جب حضرت سعد بن الی وقاص رضی الله عنه مسلمانوں کی فتح کا پرچم لیے تیزی ہے بڑھتے جلے آ رہے تھے جس سے خوف زوہ ہوکر مرزبان نے ترک وطن کر کے کوفے کی راہ لی وہاں اس نے اپے ایک مسلمان شناسا کے گھر قیام کیا جن کاتعلق بنی تیم اللہ کے قبیلے سے تھا۔ یہاں وہ مسلمانوں کے اخلاق وعادات اور طرز معاشرت سے اس قدر متاثر ہوئے کہ دین اسلام قبول كرابيان أممان كانا ماختيار كرليا \_كوفه مين اس وفت حضرت على كرم الله وجبهه كي خلافت كا . زمانه تفاينعمان ( زوطي يامرزبان ) چونکه صاحب حیثیت متصراس لیےان کا دربارخلافت میں آنا جانا ہوگیا۔ ایک بارنوروز کے دن نعمان (امام صاحب کے داداً) نے حضرت علی رضی الله عنه كى خدمت مين فالوزق (شابى حلوى) بطور مديه بيش كياتنى (الخطيب) اس سے اندازه كيا جاسكنا ہے كدامام ابوصنيفة گاخاندان ايبادولت مندصاحب ثروت تھا كەخلىفدوقت کی خدمت میں شاہی حلوی ابطور ہدیپیش کرسکتا تھا جواُس زمانے میں صرف اہل ثروت کے وسترخوان کی ہی زینت ہوا کرتا تھا۔ا کی روزنعمان ( زوٹی یامرزبان ) نے اپنے بیٹے ثابت کوحضرت ملی کرم الله وجهد کی خدمت میں پیش کیا۔انہوں نے بزرگانہ شفقت فرماتے ہوئے ان کی اوران کی اولا د کے حق میں دعائے خیر فر مائی۔جس کا شمرامام ابو حنیفہ ہیں۔

امام ابو حنینه کا بچین ایک پرآشوب دور تھا۔ اس زمان نیس ال کا حاکم تجائی بن بوسف تھا اور مذہبی اختلا فات تصادم کی حد تک عروق پر ہے۔ عمر بن عبدالعزیز کے دور خلافت کسے حکمر انوں اور ان کے عمال کا ظلم انتہا کو پہنچا ہوا تھا۔ عمر بن عبدالعزیز کے دور میں اسلا می بنا کو کہنچا ہوا تھا۔ عمر بن عبدالعزیز کے دور میں اسلا می بنا کو کہنچا ہوا تھا۔ عمر بن عبدالعزیز کے دور میں اسلا می بنا کو کئی گئی۔ امام زہر کی نے احادیث کا جموعہ مرتب کیا۔ امام ابو حنیفہ جو اور نہ تھے جو بیش کی گئے۔ امام ابو حنیفہ جو اور کے کام میں ہاتھ بناتے رہے تھے جو بیش کی کہنے کی گئے آبنا کراس کی تجارت کیا کرتے تھے۔ امام ابو حنیفہ آپی جوانی تک رہی گئے رہے کے بیش کی گئے آبنا کراس کی تجارت کیا کرتے تھے۔ امام ابو حنیفہ آپی جوانی تک رہیٹی کیئرے کی

أمام انخظم أبوحنيف

تجارت کرتے رہے جو باپ دادا کی میراث تھی جس کوانہوں نے بڑی ترتی دی۔امام زہری " نے جو مجموعه احادیث تیار کیا تھا۔ عمر بن عبدالعزیز نے اس کی نقلیں بنوا کرمما لک اسلامہ میں پھیلایا۔اب درس وتدریس کے چرکیے عام ہونے لگے تو امام ابوصیفہ جن کی عمر اس وقت تقریبا بیں اکیس برس ک تھی کہ ان میں علم حاصل کرنے کی تحریک پیدا ہوئی۔امام صاحبٌ نے جب شعور کی آئکھیں کھولیں تو عراق مختلف اتوام کا ملغوبہ نظر آتا تھا۔ آرا فتن ظاہر ہونے گُلے تھے۔ ساسات اور عقائد کی آ ویزیشیں' شیعہ' خوارج' معتز لہ وغیرہ فریقے یہاں جمع ہو گئے تھے جن کی وجہ ہے مذہبی انتشار اور مسائل کا انبار لگا ہوا تھا گو کہ مجتبد بن اور تابعین کی جماعت بھی موجود تھی جنہوں نے صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین سے فیض حاصل کیا تھا۔ایک طرف علوم دینیه کا چشمه جاری تھا تو دوسری طرف مسائل متنازعه اورآ راءمتضاده کا بھی شور تھااورخوارج اجا تک حلقہ درس میں گھس آتے اورا بنی طاقت کا اظہار کرتے ہوئے اللے سيد مصوالات كرتے۔ ايسے ماحول ميں ووايك دن بازار جار ہے تھے كہ كوفد كے مشہورامام شعمی اینے مکان کے باہر کھڑے تھے۔انہوں نے نوجوان نعمان کواپنے پاس یہ بمحد کر بلایا کہ وہ کوئی طالب علم ہے۔ انہوں نے پوچھا نوجوان کہاں جارہے ہوئو تعمان (ابوحنیفیّہ) نے ا یک سودا گر کا نام لیا کہ میں اس کی طرف جار ہا ہوں۔اس پر امام شعبی ؓ نے یو ٹھا کہتم پڑھتے کس سے ہو۔انہوں نے جواب دیا کہ میں تو کسی سے بھی نہیں پڑھتا۔امام شعنی ؓ نے کہا مجھے تم میں قابلیت کے جو ہرنظرآ تے ہیںتم علاء کی صحبت میں بیٹھا کرو۔

امام تعلی کی اس نصیحت نے ان کے دل میں گھر کرلیا اور انہوں نے نہایت اہتمام سے خصیل علم پر توجہ دینی شروع کر دی۔ اس وقت کاعلم آج کل کاعلم نہیں تھا۔ اس وقت علم کے طور پر ادب النساب ایام العرب فقہ حدیث اور علم کلام تصے علم کلام میں اسامی مسائل پر فلف کا غلبہ تھا۔ اسلام جب تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک عرب کی آبادی میں محدود رباات کے سام بی تک بی

اورصاف رہے لیکن جیسے جیسے اسلامی مملکت کی حدود پھیلتی گئیں اسلام بھی عرب سے نکل کر فارت مصر سے شام تک پہنچ گیا جہاں اب مسائل میں رنگ آمیزیاں شروع ہوگئیں گو کہ ان مما لک میں حکمت وفلفے کا خاصہ زور تھا اور فلفے کے بگڑ ہے ہوئے مسائل عام لوگوں میں کھیل رہے تھے اور لوگوں کی طبیعتیں باریک بنی اور احتمال آفرینی کی طرف مائل تھیں۔ امام صاحب نے علم کلام سے تھے اور اوگوں کی ابتداء کی جو بحث ومناظر ہے پر محیط تھا۔ اور اس علم میں اتن مہارت واستعداد حاصل کرلی کہ بڑے بڑے استاوفن ان کے مقابلہ میں آنے سے کتر اتنے تھے۔ تجارت کے سلسلہ میں اکثر بھرہ کا سفر در چیش رہتا 'وہاں کی معروف اساتذ و فن سے الگ مباحث ہوتے جن سے ان کے علم میں پچتگی آتی چلی گئی اور ان کا تجربہ برحتا چلا گیا۔ اس کے ساتھ ہی انہیں یہ شدیدا حساس ہونے لگا کہ علم کلام میں معروف اہل علم کا طرز من مناسب نہیں اس سے ان میں بدد لی پیدا ہوگئی۔ کیونکہ ان لوگوں میں اخلاقی پا کیزگی اور روحانی اوصاف کا فقد ان تھا۔

امام معنی کی نصیحت اور ہدایت کام کرگی۔ اس سے متاثر ہوکرامام ابوصنیفہ نے اپنی پوری توجہ حصول علم پرصرف کردی اور علائے کرام کے حلقوں میں مستقل آناجانا شروع کردیا۔ ایک بارآپ کے پاس ایک عورت آئی اس نے سوال کیا کہ ایک مرد نے لونڈی سے نکاح کرد کھا ہے۔ اب وہ اسے سنت کے مطابق طلاق دینا چاہتا ہے تو کتنی طلاقیں دے؟ اس پر انہوں نے اس عورت سے کہا۔ قریب ہی حماد بن الی سلیمان کا حلقہ درس ہے وہ ان کے پاس چلی جا وروایسی میں مجھے بھی بتا کرجائے کہ انہوں نے کیا کہا۔ چنا نچہ وہ عورت امام جات کے اور والیسی میں مجھے بھی بتا کرجائے کہ انہوں نے کیا کہا۔ چنا نچہ وہ عورت امام حماد کے پاس بنی اور ان سے سوال کیا اور والیسی میں وہ امام ابوصنیفہ کو بتانے آئی کہ میں نے حماد سے سوال کیا تو انہوں نے جواب ویا چیف وجماع سے پاک ہونے کی حالت میں اسے حماد سے سوال کیا تو انہوں نے بھوڑ د سے یہاں تک کہ دو طہر (دوسرے چیف سے پاک ہونا)

امام اعظم ابوصيفه

گزرجائیں جب وہ دوسرے حیض ہے یاک ہوکڑنسل کرلے۔ پھراس کاکسی دوسرے ہے نکاح حلال ہے۔امام ابوصنیفہ ؓ نےعورت کی بیہ بات سنی اور فوراً ہی انہوں نے فیصلہ کرلیا اور اٹھ کرجمادین ابی سلیمان کے حلقہ درس میں شریک ہو گئے اور ان سے مسائل سننے لگے اور یاد كرنے لگے۔ جب دوسرے دن استاد حمادٌ دریافت كرتے تو ديگر طلبہ تو بھول چوک جاتے تھے لیکن امام ابوحنیفہ گووہ سب بوری طرح از برہوتے۔ بیدد کھے کراستاد حماد کے ان سے کہا کہ آ ئندہ میرے قریب میٹھا کرو۔امام صاحب کواینے وقت کے تمام علوم پر دسترس حاصل تھی ۔ پہلے انہوں نے امام عاصمُ کی قر اُت کےمطابق قرآن یاک حفظ کیا پھرعلم حدیث شعرو ادب اورصرف ونحومیں مہارت حاصل کی اور پھرفقہ کے لیے وتف ہوکررہ گئے اورایے استاد حاُدُّین الی سلیمان کی شاگردی ایسی اختیار کی کہ جب تک وہ زندہ رہے امام صاحبٌ نے ان کا دامن نہ چھوڑا۔ اس وقت تک وہ حالیس برس کے ہو کیے تھے کیونکہ استاد حمادٌ بن الى سلیمان کی وفات ۱۲۰ ہجری میں ہوئی تھی۔اس کے بعد ہی امام صاحب ؒ نے درس و تدریس کا آ غاز کیا۔امام صاحبٌ ۱۸ سال تک حمادٌ کی شاگر دی میں رہے کیونکداس وقت تک وہ جسمانی اورعقلی اختبار ہے حدِ کمال کو پنج کیے تھے۔ (تارخ بغداد )امام اعظم کوجما ڈی صحبت اور پختگی عمر نے درس و تدریس کی ضرورتوں ہے اچھی طرح آگاہ کردیا تھا۔ انہوں نے ایک متعقل حلقہ درس ومدریس قائم کرلیا۔امام صاحب ایے استاد حمالاً کے علاوہ بھی کنی لوگوں ہے مستفیض ہوئے تھے۔وہ جب ج کے لیے جاتے تو وہاں مکداور مدینہ شریف کے علما اور مشائخ ہے بھی ملاقاتیں کرتے اور فیض حاصل کرتے تھے۔ان کی پیملاقاتیں اکثر تابعین کرام ہے ہوتی تھیں ۔ تابعینؑ حضرات ۔ ملاقاتیں خالص علمی نوعیت کی ہوتی تھیں۔ جن میں روایت حدیث اور فقد ير مُنتَفَر مبوتي تقى \_ (مراة الكونين) امام ابوهنيفه من اسيخ استاد حمارٌ كعلاوه دوسرے فقباء سے بھی استفادہ کیا ہے۔ جہاں جہاں اور جب جب انبیں کسی تابعی محدث کاپیۃ چتنا وہ و بال پہنچ کران سے ملتے اور علم حدیث حاصل کرتے۔ایسے تابعین جنہیں صحابہ کرام سے براہ راست شرف اتصال حاصل تھا اور جو فقہ واجتہا دییں ممتاز حیثیت رکھتے ان کے بارے میں امام اعظم مُخود فرماتے ہیں۔''میں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ علی رضی اللہ عنہ عبداللہ بن مسعود ابن عباس فقہ کے خصوصی اصحاب اور تلاندہ سے حاصل کیا۔

امام ابوحنیفهٔ کی علم کی تلاش وحصول علم کی بیاس استاد حمادٌ تک محدود نه تھی ۔انہیں جہاں جہاں اور جیسے جیسے علم فقہ کے بارے میں معلومات حاصل ہوتیں اسے حاصل کرتے تھے۔امام صاحبٌ علم کی انتہا کو پہنچ کیکے تھے۔وہ فوراً مسائل کی تہد تک پہنچ جاتے تھے۔ان کے حل میں پدطولی رکھتے تھے۔وہ مسائل کے اصول سے بوری طرح واقف تھے اس لیے وہ مسائل کی بنیاد بہآ سانی قائم کرلیا کرتے تھے۔اس لیےان کا عبدعلم فکراورمناظر نے کا عبد بن گیا تھا۔ وہ مختلف فرتے کے افراد ہے مناظرے کیا کرتے اور آپ کے جواب مخالفین کے مند بند كرديا كرتے۔ حديث كے فنم ميں امام صاحب ؒ كے يائے كاكوئي دوسرانہيں تھا۔ وہ الفاظ اور کلام کے ساق وسماق کے مابین استہنا ط کرلیا کرتے تھے۔ حدیث کے نہم میں صرف ظاہری الفاظ براکتفانہیں کرتے تھے بلکہ اس کے معنی مجھ کراہے مربوط کرکے احکام نکالا كرتے تھے۔ امام صاحب بلاتحقیق كسى بات يرمنى نہيں ہواكرتے تھے يہاں تك كدوه اينے استادامام حمالاً ہے بھی اکثر مسائل میں اختلاف کرتے تصاور فہم عقل کی کسوٹی پر پر کھے بغیر ئسی بھی چیز کوقبول نہیں کرتے تھے۔ ہرچیز کووہ اپنی عالمانہ سوچ اور کتاب وسنت کےمطابق یا فآوی صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین پر پر کھتے اس کے علاوہ کسی چیز کے سامنے نہ جھکتے تھے تابعین کے اقوال کو د ہوری طرح پر کھتے اوران کی صحت وسقم کا حکم لگاتے تھے۔ کیونکہ تابعین کی رائے ان کے خیال میں واجب التقلید نہیں تھی۔ امام صاحبٌ نہایت بیدار مغزاور ذین انسان تھے۔ وہ خوب اچھی طرح جانتے تھے کہ مدمقابل کوئس طرح مطمئن کیا جاسکتا ہے۔

امام اعظم ابوحنيف

روایات حدیث کے سلسلے میں اس قدر اختلافات پیدا ہوگئے تھے کہ ایک حدیث کو جب تک متعدد طریقوں سے نہ معلوم کرلیا جائے اس وقت تک اس کے مفہوم اور تعبیر کا درست تعین نہیں ہوتا تھا۔امام اعظم کوامام حماد کی صحبت اور پختگی عمر نے ان تمام ضرورتوں سے پوری طرح آگاہ کردیا تھا۔ اس لیے نہایت اہتمام اور درست طریقے سے حدیثوں سے معتبر نامعتبر ہونے پر تو جددی ۔ کوفہ میں کوئی الیا محدث نہیں تھا جس سے امام اعظم نے علم نہ حاصل کیا ہو اور اس کے آگے زانو کے تمام نہ نہ کے ہوں آپ کو مختلف ذرائع اور متعدد درس گا ہوں سے گو اور اس کے آگے زانو کے تمام نے مراکز تھے۔

کہ احادیث کا بڑا ذخیرہ میسر آیا تھالیکن ان کی تھیل سند کے لیے حربین جانا ضروری تھا جو اسلائ نہ بہی علوم کے اصل اور بڑے مراکز تھے۔

جس زمانے میں امام اعظم مکہ معظمہ تشریف لے گئے اس وقت وہاں درس وقد رئیں کا بڑاز وراورا ہتمام تھا۔حضرت عطاا بن الی رہائے کا حلقہ درس بہت بڑا اورمتند تھا۔ امام اعظم م استفادہ کی خاطر جب عطاا بن الی رہائے کی خدمت میں حاضر ہوئے تو انہوں نے آپ سے دریافت کیا۔

''تمہاراعقیدہ کیاہے؟''

تو جواب میں امام اعظم ؒ نے فر مایا '' میں اسلاف کو برانہیں کہتا' گناہ گار کو کا فرنہیں سمجھتا' قضا وقد رکا قائل ہوں ۔''

میہ جواب من کرعطا ابن الی ربائ نے آپ کواپنے درس میں بیضنے کی اجازت دے دی۔ دروز بروزان کی ذبانت کو جلاملتی گئی اور تھوڑ ہے بی دنوں میں عطا بن الی ربائ نے آپ کو اپنے پہلو میں جگہ دے دی جب امام اعظم مدینہ پنچے تو وہاں آپ کی ملا قات سالم بن عبراللہ بن عمر بن خطاب اور سلیمان سے بھی ہوئی۔ اوران سے احادیث روایت کیں۔ امام اعظم میں جب مدینہ اور مکہ شریف تشریف لاتے تو کئی کئی مہینے تحصیل علم کے لیے وہاں قیام فرماتے جب مدینہ اور مکہ شریف تشریف لاتے تو کئی کئی مہینے تحصیل علم کے لیے وہاں قیام فرماتے

امام أعظم ابوحنيفه

جج کے موقع پرممالک اسلامیہ کے گوشے گوشے سے بڑے بڑے جید اہل علم اور صاحبانِ کمال مکہ تشریف لاتے تھے۔ امام اعظم آکٹر ان لوگوں سے ملتے اور مستفید ہوتے جبکہ آپ کی شہرت کوفہ سے نکل کر دور درازممالک اسلامیہ تک بہنچ چک تھی۔ ان ہی دنوں امام اعظم کے ایک شاگر دعبداللہ بن مبارک نے بیروت کا سفر اختیار کیا تا کہ وہاں جاکر امام اوزائی کے درس گاہ سے فن حدیث ی تحیل کرسکیں جب ان کی ملاقات امام اوزائی سے ہوئی تو انہوں نے دریافت کیا کہ کوفہ میں ابوضیفہ گون ہے؟ جودین میں نئ نئی با تیں نکالتا ہے؟

ابن مبارک نے اس وقت تو کوئی جواب نہیں دیا خاموثی ہے اپنے گھر پطے آئے۔ دو
تین دن بعد وہ اپنے ساتھ امام ابوطنیفہ گی کچھ تحریریں لے کرامام اوزائ کی کی خدمت میں
حاضر ہوئے امام اوزائ نے وہ پڑھیں ان پر لکھا تھا قال نعمان بن ثابت یو امام نے ابن
مبارک سے دریافت کیا کہ بینعمان کون بزرگ ہیں؟ اس پر ابن مبارک نے کہا حضرت بہ
عراق کے ایک صاحب ہیں جن کی صحبت میں میں رہا ہوں اور جن کے بارے میں آپ نے
فرمایا تھا کہ وہ دین میں نئی نئی باتیں نکال رہے ہیں۔

ایک بارج کے موقع پر جب امام اوزائ کم کرتشریف لے گئے تو ان کی ملا قات امام اعظم ابوضیفہ ہے ہوئی اس ملا قات کے وقت امام اعظم کے ساتھ ابن مبارک بھی تھے۔ ابن مبارک کا قول ہے کہ اس موقع پر امام اعظم نے ایسی خوبی سے تقریر فرمائی کہ امام اوزائ کی حیران رہ گئے اور امام ابوضیفہ کے جانے کے بعد بولے کہ اس مخص کے کمالی علم نے اسے لوگوں میں مقبول بنادیا ہے۔ بلا شبہ میری وہ بدگمانی تھی ، جس کا مجھے افسوس ہے۔ اس کے باوجود تاریخ ابوضیفہ نے امام اوزائ کی کی خضرت امام اعظم ابوضیفہ نے امام اوزائ کی کی شاگر دی بھی اختیار کی تھی۔

امام اعظم ابوحنيف

امام اعظم ابوصنیفه جب دوسری باریدیند منور ه تشریف لے گئے تو وہ حضرت امام باقر کی خدمت میں حصول علم کے لیے حاضر ہوئے تو انہوں نے دریافت کیاتم ہی اپنے قیاس کی بنا پر ہمارے داداکی احادیث کی مخالفت کرتے ہو؟

ا مام اعظم ابوصنیفہ نے نہایت ادب سے کہا۔''عیاذ اباللہ''حدیث کی کون مخالفت کرسکتا ہے۔انہوں نے امام باقر سے کہا کہ آپ تشریف رکھیں تو پچھ عرض کروں۔اس کے بعد امام ابوصنیفہ نے سوال کیا: یا حضرت! مردضعیف ہے یاعورت؟

امام باقرّ نے کہا عورت۔

امام اعظم ورافت میں مرد کا حصد زیادہ ہے یاعورت کا؟

امام باقر ً: مردكا\_

امام اعظم میں اگر قیاس لگا تا تو یہ کہتا کہ عورت چونکہ ضعیف ہے لہٰدااس کوزیادہ حصہ ملناحیا ہے۔ پھرعرض کیا نماز افضل ہے یاروزہ؟

امام باقر": نمازانضل ہے۔

امام ابوحنیفہ اس اعتبار سے جب عورت ایام سے پاک ہوجائے تو اس پرنماز کی قضاء واجب ہونی چاہئے نہ کہ روزہ کی۔ حالا تکہ میں روزے کی ہی قضا کا فتو کی ویتا ہوں۔ لیکن جو دین آپ کے جدامجہ کا ہے اسے قیاس سے تبدیل نہیں کرتا۔

الم ابوحنيفةً نه ايك اورسوال كيا: پيشاب زياده نجس ب يانطف؟

ا مام باقر ؓ نے جواب دیا: پیشاب زیادہ نجس ہے۔اس پرامام ابوصنیفہؒنے کہا:اگردین میں قیاس کو داخل کرتا تو میں کہتا کہ پیشاب کے بعد عشل کرنا چاہئے اور اخراج منی کے بعد وضو گرمعاذ اللہ یہ کیسے مکن ہے کہ میں قیاس ہے دین کوتبدیل کردوں۔

ان کے جوابات سے سیدناام باقر اس قدرخوش ہوئے کہ اٹھ کرامام اعظم کی بیشانی

امام اعظم ابوصيف

چوم لی۔اورامام اعظم ابوحنیفہ ایک مدنت تک استفادہ کی غرض سے ان کی خدمت میں حاضر رہےاور فقہ وحدیث کے متعلق بہت می ناور باتیں حاصل کیں۔ (مناقب مالکی)

امام اعظم کے علم کی طرح آپ کی ذبانت اور طباعی بھی ضرب المثل ہے۔ غیر معمولی ذبانت کے باعث ہی عظیم الثان ذخیرہ علم پر عبور حاصل کر کے اپنے آپ کو بانیانِ علوم کی صف میں لا کھڑا کیا۔

امام اعظم ابوطنیف کے بارے میں امام ابن مبارک کا کہنا ہے کہ آ ٹاراور فقد فی الحدیث کے لیے ایک ''مقیا '' صحیح پیدا کرنا وہ لا زوال علمی کارنا مہ ہے جو جمیشہ امام ابوطنیف کے نام سے منسوب رہے گا۔''مقیا '' کے بارے میں بعض محدثین نے ''رائے'' کی افظ استعال کئے ہیں۔ مقیا می اور ''رائے'' کی بحث نے محدثین سے فقہ کے متعدد ابواب مرتب کراد یے امام ابوطنیف نے جس قدر مسائل مدون کئے ان کی تعداد بارہ لا کھنو سے ہزار سے کچھزا کہ ہے۔

امام ابوحنیفہ میں وہ اعلیٰ ترین صفات پائی جاتی تھیں جن کے باعث انہوں نے طبقہ علاء میں بلند مقام حاصل کیا' وہ ایک عالم حق پہند صاحب ذبن رسا' برجسة فکر' برجستہ گو' مرد ثقتہ تھے۔امام صاحب گوا پی طبیعت پر حدور حبہ قابو حاصل تھا۔ وہ بھی ناشائستہ بات من کر بھی بہیں ہوتے تھے۔ برقتم کی وشنام طرازیاں بھی انہیں راوحق سے ہٹانہیں سکتی تھیں۔ وہ باشعور ذبن کے مالک تھے ان میں بڑا حلم وسکون اور وسعت نظر پائی جاتی تھی۔ وہ ایک بہیز گار شخصیت کے مالک تھے۔

ودہرا پسے مل وبات پر براغور وکر کیا کرتے جس سے قرب البی حاصل ہوتا ہواور ہر قتم کی اخلاقی گراوٹ سے پاک ہو۔ امام صاحب گہری سوچ فکر کے مالک تھے۔ وہ بحث ونظر میں ظاہری عبارت پر تکینہیں کرتے تھے بلکہ مسائل کی تہ تک پہنچنے کی کوشش کیا کرتے

امام اعظم ابوحنيفه

تھے۔ وہ کسی معاملہ برغور وفکر میں اپنی سوچ کو کافی نہیں سجھتے تھے۔ وہ ہرفتم کی سُروری اور تذیذ ب کے بغیراس پر بحث کرتے وہ بحث وتمحیص سے ہی احادیث کی گہرائی اور درشگی تک بہنچ تھے۔ وہ احکام کے علل سے بحث کرتے جب تک درست طور برعلت کالعین نہیں ہوجا تااس پر قیاس نہ کرتے ۔اکثر لوگ فرضی مسائل اوراحوال پیش کرتے ۔امام صاحبٌ اپنی حاضر جوالی'بر جشہ کلامی ہے جواب دیتے' وہ نیا پن فکر کورو کتے تھے نہ کسی پرکوئی یا ہندی عائد کرتے جب تک حق ان کا ساتھ دیتااور دلائل سامنے ہوتے تووہ بحث کرتے رہتے تھے۔وہ ذ مین شخصیت کے مالک تھے۔وہ بخوبی جانتے تھے کد مقابل کو کیے زیر کیا جاسکتا ہے۔ ا مام صاحبٌ طلب حق میں مخلص تھے۔ یہی ؛ ہصفت کمال تھی جس نے ان کے قلب وبصيرت كومنور كرر كها تها كيونكه جس شخص كادل اخلاص كى دولت سے مالا مال موو و خوامشات نفسانی اورخودغرضی سے بلند ہوکر مسائل وینی کو جھتا سمجھاتا ہے۔اللہ تبارک وتعالیٰ اس کی عقل وفکر میں استیقامت پیدا فر مادیتا ہے۔اور جومخص خو دفریبی کے پھندے میں پینس جائے وہ حرص وہوں کا غلام بن جاتا ہے اس کا ہر قدم گمراہی کی طرف اٹھتا ہے اسے اپنی غلطیوں کا احماس تک نہیں ہوتا۔امام صاحبٌ ممیشہائے ذاتی میلان سے بلند ہو رصحے بات کو سمجھنے کی کوشش کیا کرتے تھے۔وہاس بات سے بنولیآ گاہ تھے کہ مفقہ علم دین کا دوسرانام ہےاور جس شخص براس کا ذاتی میلان حاوی ہووہ مبھی دین کے تقاضوں کونہیں سمجھ سکتا۔امام صاحبٌ ہمیشہایے آپ کوحق کا تابع رکھتے تھے۔ بحث ومباحثے میں بھی وہ حق کا ساتھ دیتے تھے۔اگر ان کا مدمقابل حق کہدر ہا ہوتا تو ہلا تامل اسے تسلیم کرتے تھے۔ یہی وجیتھی کہوہ اپنی رائے کو مجھی حق کا در حنہیں دیتے تھے۔

طلب حق میں امام کے اخلاص کا بی عالم تھا کہ جب کوئی صحیح حدیث پیش کرتا جس میں سی متم کے طعن کی گنجائش نہ ہوتی یاصحت سند کے ساتھ کسی صحابی کا فتو کی بیان کرتا تو آپ

امام يمظم اليومنيف

پ ب حق کی خاطر فوراً اپنی رائے ترک کردیے اور اس حدیث یا فتو ہے کے مطابق مسلک واضح کر لیتے۔فقد ودین کے معاطع میں امام صاحب سرا پا اخلاص سے۔ اپنے اخلاص کے باعث وہ باوجود وسعت عقل کے دوسروں کی آراء قبول کرنے میں تعصب نہیں برتے تھے۔ ان کے صحیح ثابت ہونے پر نہایت وسعت قلب کے ساتھ قبول کرلیا کرتے تھے۔ امام صاحب انتخاب احادیث میں بہت محاظ تھے۔صرف وہی احادیث قبول کرتے تھے جو قابل صاحب انتخاب احادیث میں بہت محاظ تھے۔صرف وہی احادیث قبول کرتے تھے جو قابل اعتاد سند سے ثابت ہوتیں۔ اس کے باوجود امام ابو صنیفہ کے شاگر دوں نے احادیث کے پیندرہ مجموع (پندرہ مسانید) آپ سے روایت کئے ہیں۔ (تاریخ الفقد الاسلامی ڈاکٹر عبدالقادر) جبکہ ابوالموید محمد بن محمود خوارزمی نے ایک جلد میں ' جامع المسانید' کے نام سے جمع کی ہیں۔

امام اعظم میں اللہ تعالی نے بیخوبی ودیعت فرمائی تھی کہ انسان ان کی طرف ازخود مائل ہوجاتا تھا۔ امام صاحب کی ایک بڑی خوبی بی بھی تھی کہ وہ اپنے شاگردوں طالب علموں پراپی رائے مسلط نہیں کیا کرتے تھے۔ ان کے ساتھ مذاکرہ کرکے کوئی آخری رائے قائم کیا کرتے تھے۔

امام ابوصنیفہ کی حضرت شعبہ ی کے ساتھ خاص نبست وانسیت تھی۔ شعبہ ان کی موجودگی میں اور عدم موجودگی میں ان کی ذہانت 'عقل اور فہم کی تعریف کیا کرتے تھے۔ ایک بارانہوں نے امام ابوصنیفہ کے بارے میں کہا کہ میں جانتا ہوں کہ جس طرح آفقاب روش ہے ایسے ہی علم اور ابوصنیفہ ہم نشین ہیں۔ حضرت شعبہ جو بڑے پائے اور مرتبے کے محدث مانے جاتے سے عمرات بیں وہ پہلے محض سے جنہوں نے جرح وتعدیل کے مراتب مقرر کے۔ امام شافعی فرمایی کرتے ہے کہ دو تو عراق میں صدیث کا رواح ہی نہ ہوتا۔ حضرت شعبہ نے فر مایا کرتے تھے کہ: شعبہ نہ ہوتے تو عراق میں صدیث کا رواح ہی نہ ہوتا۔ حضرت شعبہ نے امام ابو صنیفہ کو صدیث دوایت کرنے کی اجازت دی۔ اہام بخاری کے استاد کے بی سے کے شخص

نے امام ابوطنیفہ کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے کہا ابوطنیفہ کے بارے میں اس قدر کہنا ہی کافی ہے کہ شعبہ خرشعبہ خرشعبہ کہنا ہی کافی ہے کہ شعبہ نے انہیں حدیث روایت کرنے کی اجازت دی اور شعبہ خرشعبہ بن ہے۔ بصرہ کے شیوخ جن سے امام ابوطنیفہ نے حدیثیں روایت کیں ان میں عبدالکریم بن میں اور عاصم بن سلیمان الاحوال کے نام زیادہ متازیں۔

حضرت اجتباد کامرتبہ حاصل کیا تھا۔ انہوں نے حضرت عیں رہے تھے۔ ان کے فیض صحبت ہے اجتباد کامرتبہ حاصل کیا تھا۔ انہوں نے حضرت عبداللہ بن عباس حضرت ابن عبداللہ بن عباس حضرت ابن زیر ، اسامہ بن زید ، جابر ابن عبداللہ ، زید بن ارقم ، عبداللہ بن سائب، تقبل ، حضرت ابن زیر ، اسامہ بن زید ، جابر ابن عبداللہ ، زید بن ارقم ، عبداللہ بن سائب، تقبل ، رافع ، ابودردا ، حضرت ابو ہریرہ اور بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ تعین سے احادیث نبوگ کو ساتھا۔ وہ خود فر ماتے ہیں کہ: میں دوسوصحابہ کرام رضی اللہ عنہ مصل جن کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وہ کم کی صحبت اور رفاقت کا شرف حاصل تھا۔ خلیفہ راشد حضرت عرفاروق رضی اللہ عنہ کر جینے عبداللہ بن عمر جوخود بڑے صاحب علم وافقات کا شرفر مایا کرتے تھے کہ: عطابین ابی ربائے گا اور بائے گا ایک کے ہوتے ہوئے لوگ میرے پاس کیوں آتے ہیں ؟ حضرت عطابین ابی ربائے گا ان جری تک حیات رہائ مام عرصے میں حضرت امام ابوضیفہ جب مدین تشریف لاتے توان کی ضدمت میں ضرور حاضر ہوکر مستفید ہوتے تھے۔

امام ابوحنیفہ نے حضرت عطابی ابی رباح کے علاوہ مدینہ کے جن علاء کرام سے صدیث کی سند کی ان میں حضرت عکر مدکا ذکر خصوصیت سے کیا جاتا ہے۔ حضرت عکر مد حضرت عبداللہ رضی اللہ عنہ بن عباس کے غلام اور شاگرد تنے وہ صاحب اجتباداور فتو کی کے عباز تنے انہوں نے بہت سے صحابہ کرام سے جن میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ حضرت ابو جریرہ رضی اللہ عنہ حضرت عبد اللہ بن عمرضی اللہ عنہ حضرت وقید بن عمرضی اللہ عنہ حضرت وقید بن عمرضی اللہ عنہ حضرت وابرضی اللہ عنہ حضرت ابوقادہ رسی اللہ عنہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ حضرت وابر وسی وسید و ابر وسی اللہ عنہ حضرت وابر وسی اللہ عنہ حضرت و ابر وسی اللہ وسید و ابر وسید وس

امام اعظم ابوضيغه

ے سے ابرام رضوان اللہ علیہم اجمعین شامل ہیں ،جن سے صدیث کیمی اور فقہی مسائل کی تحقیق کی۔ کم از کم سترمشہور تا بعین حدیث و تفییر ان کے شاگر دہیں۔ امام شعمی کے مطابق عکر مہ سے بڑھ کر قرآن جانے والا کوئی نہیں امام ابوحنیفہ جب جب مکہ و مدید تشریف لے جاتے تو حریین شریف میں مہینوں طویل قیام کرتے تھے کیونکہ ایام جج میں دور دراز ممالک اسلامی سے بڑے بڑے اہل علم مکہ آ کرجم ہوتے تھے۔ امام صاحب ان لوگوں سے ملتے اور علم حاصل کرتے تھے۔

امام ابوصنیفه گاوه کام جس نے انہیں تمام فقہا میں متاز کیااورعظمت عطاکی وہ تالیف ۔ حدیث میں ایک ننی طرز ڈالنے کا ہے۔ انہوں نے عبادات ومعاملات کے ابواب کی ایک ترتیب قائم کی اور ہرمئلے کے متعلق احادیث اس کے باب میں ترتیب وار درج کیں ۔ گویا اس کام کے ذریعے انہوں نے علوم الشرعیہ میں جدیدترین اسلوب کی داغ بیل ڈالی۔اس اسلوب تصنیف کے وہ موجد ہیں علم حدیث میں اُن کی کتاب'' کتاب الا ثار'' ایک شاہ کار کی حیثیت رکھتی ہے کیونکدان کے بعدان کے بی اس اسلوب پرحضرت امام مالک نے اپنی كتاب "مؤطا" كى ترتيب كى - دراصل امام صاحب كے اس كام اور ترتيب ابواب و مضامین سے پہلے ایسا کوئی رواج نہیں تھا۔ ایک تو اُس زمانے میں تصنیف و تالیف کا رواج نہیں تھا۔ وہ زمانہ نہ حفظ روایت اورا شنیاط (یعنی بات سے بات نکالنے ) کا زمانہ تھا۔ اُس دور میں گو کہ صدیث کے بہت ہے مجموعے ضبط تحریر میں آئے لیکن ان میں کوئی تر تیب نہیں تھی۔ وہ صرف اس مقصد کے تحت لکھے گئے تھے کہ ان تمام احادیث کو یکجا کردیا جائے۔ محدث نے اپنے اساتذ وے جو کھ جیسے جیسے ساانہیں ویسے ہی جمع کرتے چلے گئے ۔اگر کسی کوکوئی مسئلہ دیکھنا یامعلوم کرنا ہوتا تو پوری کتاب کوڈھونڈ ناپڑتا تھا۔امام ابوحنیفہؓ نے ان تمام ا حادیث کوایک ترتیب اورنظم کے ساتھ درجہ بندی کے ساتھ مرتب کیا۔ بیان کا اتنابر ااور عظیم

کام ہے جس نے انہیں اپنے تمام ہم عصروں میں عظمت وعزت کی نمایاں ترین جگہ پر فائز کردیا اور اس کے بعد ان کی ہی بیروی واتبات تمام فقہا وآئمہ نے کی اور اب تک کررہے ہیں۔ اُن کے علمی کارناموں بین آئے تک اُن کا ہم یلہ کوئی دوسرانہیں ہوا۔

امام ابوحنیفهٔ کے متعلق تمام تب مناقب اس بات برمتنق میں کہ انہیں چند صحابہ کرام رضوان الله اجمعین ہے ملاقات اور روایت کاشرف حاصل تھا جوان کے ہم عصر فقہاء امام ما لك اورسفيان ثوري اوزائ وبهي حاصل نه تعار (الخيرات الحسان) امام صاحب في جليل القدر محابد رضی اللہ عنہ کے فناویٰ حاصل کئے اور ان کی ستع وجتجو میں لگے رہتے تھے۔ امام صاحبٌ نے جن صحابہ رضی اللہ عنہ ہے فتا ویٰ حاصل کئے وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی الله علیه وسلم کی سنت سے بہر دمنداوراجتباد ونکر کی دنیا میں مستقل تفکر کے حال تھے۔اس بات ریجی تمام روایت کرنے والے متنق بیل کہ جو سحایہ کرام پہلی صدی ہجری یا 80 ہجری کے بعد تک زندہ تھے اُن ہے اہام ابوصنیفہ گوشرف ملا قات حاصل ہوا۔حضرت انس رضی اللہ عند بن ما لك متوفى 93 و خضرت عبدالله بن اوفى 'حضرت واثله بن الاسقع متوفى 85 هـ حضرت جابر بن عبدالله مخضرت الوالطفيل، مبل بن ساعد حضرت عامر بن واثله متوفى 102 هەرنسوان الله اجمعين تھے۔ (المناقب المكى= امام ابوھنينه ٌعبد وحيات محمد ابو ز ہرہ مبر)۔ کچھ علاء کی رائے ہے کہ امام ابوعنیفہ کی صحابہ کرام سے ملا قات تو ضرور ہوئی گر انہوں نے ان صحابہ کرام ہے کوئی روایت نہیں کی کیونکہ اس وقت تک امام صاحبٌ نہ تو س شعور کو پہنچے تصاور نہ ہی انہوں نے بخصیل علم شروع کی تھی۔ ہوش سنجالتے ہی انہوں نے اپنا آ بائی کام ریشی کیڑے کی تجارت شروع کردی تھی اور جب انہوں نے مخصیل علم شروع کی تو این ایک معتمد سائھی جوحصول علم فقداور روایت حدیث میں ان کے معاون بھی تھے کواینے كاروباركانتظم ومعاون مقرركرديا تمارجو بازارآنے جانے اورلين دين كےمعاملات اداكيا

ابام اعظم ابوحنيف

کرتے اور بازار کے اتار چڑھاؤ ہے امام صاحب کو ما خبرر کھتے تھے۔ وہ امانت دار تھے اور ان کی طرف ہے کاروبار چلایا کرتے تھے۔

امام ابوصنیفہ میں تاجر ہونے کی حثیت سے جا یمایاں وصف تھے۔جن کا تعلق لوگوں سے تجارتی تعلق اور معاملات سے تھا جس کے باعث وہ تجارت پیشہ افراد میں بھی اسی طرح نمایاں اور ممتاز تھے جیسے علاء کرام کے درمیان وہ امتیازی حثیت کے مالک تھے۔

امام حنیفہ چونکہ دولت مندصا حب ثروت گھرانے میں پیدا ہوئے تھے اس لیے ان کی طبیعت میں ترص وطن سے نفرت اور استغنا کا عضر نمایاں تھا۔ وہ تنگ دی وفقر سے ناآ شنا سے۔ امام ابوصنیفہ بے انتہا امانت دار اور دیانت دار تھے وہ امانت داری کے نقاضوں کو پورا کرنے کے لیے اپنے نفس پر ہر طرح کی تختی کیا کرتے تھے۔ ان کی طبیعت میں سخاوت تھی کرنے کے لیے اپنے نفس پر ہر طرح کی تختی کیا کرتے تھے۔ ان کی طبیعت میں سخاوت تھی بخل سے انہیں نفرت تھی وہ بڑے ہی زاہد وعبادت گزار تھے۔ دن کو روزہ رکھتے اور رات عبادت الہی میں گزارتے تھے۔ (محمد ابوز ہرہ مصری)

امام ابوصنیفہ اپنی تمام ترعلمی فقهی مصروفیات کے باوجودا پنے کاروبار کوبھی وقت دیتے تھے۔ وہ اپنے کاروبار کوبھی وقت دیتے تھے۔ وہ جعد کے روز اپنے احباب کی دعوت کیا کرتے تھے اور بفتے کے روز مسمج چاشت کے وقت سے لے کرظہر تک بازار میں اپنی دکا ن پر بھی بیٹھتے تھے۔ (المنا قب المکی بروایت یوسف بن خالد)

امام اعظم ابوصنیقہ کی کاروباری ایمان داری ویانت داری کے سلسلے میں المناقب المکی میں دوواقعات نقل ہیں یہ وہ صفات ہیں جن کا مجموعی حیثیت سے ان کے تجارتی معاملات پر گہرااثر پڑا اور تا جروں میں وہ انوکھی وضع کے تاجر نظر آتے ہیں۔امام صاحب ؒ نے اپنے تجارتی معاملات کو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے تصییمہ دی ہے گویا امام صاحب ؒ نے امور تجارت میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی پیروی کوفوقیت دی ۔ کمی نے اپنی مناقب امور تجارت میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی پیروی کوفوقیت دی ۔ کمی نے اپنی مناقب

## میں ایک واقعہ اس طرح تحریر کیا ہے۔

ایک مرتبالک عورت ایک تھان رہیٹی پارچ فروخت کرنے کے لیے امام صاحب کے پاس لائی۔ امام صاحب نے اس سے قیمت دریافت کی تواس نے سودرہم بتائی۔ امام صاحب نے مال دیکھا تو آئیں اندازہ ہوا کہ مال کی قیمت اس عورت کے مطالبے ہے کہیں زیادہ ہاں پرانہوں نے عورت نے سو اور برخھاد نے۔ اس پرانہوں نے عورت سے کہا کہ یہاں تک کہ عورت نے چارسودرہم قیمت اور برخھاد نے۔ امام صاحب آئی طرح کہتے گئے یہاں تک کہ عورت نے چارسودرہم قیمت بہنچادی۔ امام صاحب نے اس پر بھی فرمایا یہ تو چارسو سے بھی زیادہ کا ہے۔ اس بات پرعورت بہنچادی۔ امام صاحب نے اس پر بھی فرمایا یہ تو چارسو سے بھی زیادہ کا ہے۔ اس بات پرعورت کہا کہ بھی اور دکان دار کو بلا لاؤ جواس کی قیمت لگائے۔ اس پر وہ ایک دوسرے دکا ندار کو لے آئی۔ اس نے وہ کپڑا پانچ سودرہم میں خرید لیا۔ اس واقع سے اندازہ ہو چا ہے کہ امام ابوضیفہ بحثیت تا جرخریدار ہونے کی صورت میں بھی اپنے نفع کے خیاں کے ساتھ ساتھ دوسروں کے نفع ونقصان کا کس قدر خیال دکھتے تھے۔ اور موقع ملنے کے باد جود کمی کو نقصان پہنچانے کی کوشش نہیں کرتے تھے۔

امام اعظم ابو صنیفہ اپنے دوستوں اور نادار افراد سے اپنا تجارتی منافع نہیں لیتے تھے۔
ایک بار ان کے ایک دوست کو ایک خاص رنگ کے کپڑے کی ضرورت پیش آئی جو امام صاحب کے پائی نہیں تھا۔ انہوں نے اپنے دوست کو صبر کا مشورہ دیا کہ اس قتم کا کپڑا آئے گا تو تمہارے لیے خریدلوں گا۔ ایک بفتے کے اندراندر مطلوب کپڑا آیا 'امام صاحب نے وہ اپنے دوست نے دوست نے دوست نے لیے خرید کرر کھ دیا۔ جب وہ دوست آیا تو نکال کراسے پیش کردیا۔ دوست نے دریافت کیا کہ کتنے کا ہے؟ امام ابو صنیفہ نے فرمایا: کہ ایک درہم کا۔ دوست کہنے لگا کہ بجھے دریافت کیا کہ کہنے سے مرافداتی یوں اڑا 'میں گے۔ امام صاحب آپ کے بارے ہیں یہ گمان تک نہیں تھا کہ آپ میرافداتی یوں اڑا 'میں گے۔ امام صاحب آپ کے بارے ہیں یہ گمان تک نہیں تھا کہ آپ میرافداتی یوں اڑا 'میں گے۔ امام صاحب آپ

امام اعظم ابومنيف

نے فرد یا کہ: میں تمہارا فدات نہیں اڑارہا بلکہ اصل بات یہ ہے کہ میں نے میں اشر فی اورا یک درہم میں دو کیڑے خریدے تھے۔ ان میں سے ایک کیڑا میں اشر فی کا فروخت ہو چکا ہے اس لیے یہ بیک ہی درہم میں میرے پاس رہ گیا سووہی تم کو بتا دیا ہے۔ ایسا ہی ایک اور واقعہ ایک نادار موں آپ کو یہ ایک نادار موں آپ کو یہ کیا نادار موں آپ کو یہ کیا نادار موں آپ کو یہ کیز او یا نت دا ی سے جتنے کا پڑا ہے اسے نئی میں مجھے وے دیجے۔ امام صاحبؓ نے فرمایا اچھا چار درہم دے دو۔ اس پروہ عورت برہم ہوگئی کہ اسے قیمتی کیڑے کے چار درہم کم کمیں تم میر افدان آزنز نہیں اڑار ہے۔ امام صاحبؓ نے فرمایا میں نیری بی میں نے دو کیڑے فریدے میر افدان آزنز نہیں اڑار ہے۔ امام صاحبؓ نے فرمایا میں نیری بی میں نے دو کیڑے فریدے میر افدان آزنز نہیں اڑار ہے۔ امام صاحبؓ نے فرمایا میں بری بی میں نے دو کیڑے اس کے یہ گیڑا اس میں سے ایک کیڑا اس لیا گت چار درہم کم میں فروخت ہوا۔ اس لیے یہ کیڑا چار درہم میں بی پڑا ہے۔ (منا قب المکی)

ایک بارامام ابوعنیفہ یے اپنے شریک کاروبار حفص بن عبدالر حمٰن کو پھے تجارتی سامان دے کر بھیجا اس میں ایک کپڑا عیب دارتھا۔ آپ نے اسے تاکید کی کہ جب یہ کپڑا فروخت کروتو اس کاعیب کھول کر ضرور بیان کردینا۔لیکن حفص نے جب سامان فروخت کیا تووہ عیب بتانا بھول گیا جب امام صاحب کو معلوم ہوا تو اس سامان کی تمام قیمت صدقہ کردی۔ (تاریخ بغداد)

امام اعظم اپنی تجارت میں حلال نفع کماتے اور اس نفع کا ایک بڑا حصہ سال بھر جمع کرتے رہے اور سال پورا ہونے پراس رقم کوشیوخ اور محدثین کی ضروریات زندگ ان کی خوراک و نباس اور دوسری چیزوں کی خریداری پرخرچ کیا کرتے تھے اور اگر پچھا شرفیاں نچ جاتی تھے اور ان کوتا کید فرمات میں پیش کردیتے تھے اور ان کوتا کید فرماتے کہ یہ رقم اپنی ضروریات میں خرچ کیجھے اور اللہ کے سواکسی کاشکر اوا نہ کیجئے ۔ میں نے اپنے مال سے کھنہیں دیا ہے سب محض اللہ کافضل ہے۔ (تاریخ بغداو)

ایک واقعہ الخیرات الحسان میں اس طرح درج ہے کہ ایک بارآ پ کی مجل میں ایک شخص بوسیدہ کپڑے پہنے ہوئے آیا اور آپ کا ہم نشین ہوگیا۔ جب محفل ختم ہوئی تو آپ نے اس شخص کو مخاطب فر ما کر کہا کہ ذرائھ ہرے رہوجب و ہ خفس اکیلارہ گیا تو آپ نے اس سے کہا جائے نماز کواٹھا وَ اور جو مال اس کے نیچ پڑا ہے لے جاؤ۔ اس شخص نے مصلے اٹھا کرد یکھا تو اس کے نیچ ایک ہزار درہم رکھے ہوئے تھے۔ امام صاحب نے اسے کہا یہ درہم لے جاؤاور آپی صالت درست کرو۔ اس شخص نے کہا میں تو خوش صال آ دمی ہوں اور اللہ کا دیا بہت کچھ میرے پاس ہے۔ مجھے ان درہموں کی کوئی ضرورت نہیں۔ اس پر حضرت امام صاحب نے فرمایا کیا تم نے بیصد یہ نہیں سی ۔ ''اللہ کو یہ بات محبوب ہے کہ اس کی نعمتوں کا اثر بندے برنظر آئے۔'' پی تمہیں چاہئے کہ آپی حالت سنوار کررکھوتا کہ تہیں و کھی کر تمہارے دوست برنظر آئے۔'' پی تمہیں چاہئے کہ آپی حالت سنوار کررکھوتا کہ تہیں و کھی کر تمہارے دوست برنظر آئے۔'' پی تمہیں چاہئے کہ آپی حالت سنوار کررکھوتا کہ تہیں و کھی کر تمہارے دوست برنظر آئے۔'' پی تمہیں چاہئے کہ آپی حالت سنوار کررکھوتا کہ تہیں و کھی کر تمہارے دوست کو صدمہ نہ ہو۔ (الخیرات الحمان)

امام اعظم ابوحنیفہ نے علم حدیث کے حصول کے لیے بے شار شیوخ سے رجوع کیا ابوحفی کیا بیر سے دعوی کے مطابق امام ابوحنیفہ نے کم از کم چار ہزار شخصیتوں سے احادیث روایت کی ہیں۔ علامہ ذہبی نے ' تذکرہ الحفاظ' میں علامہ بن بوسف صالحی دشتی شافعی نے ' عقود الجمان' میں تین سوانیس نام امام ابوحنیفہ کے اساتذہ کے تحریر کئے ہیں۔ اس کے علاوہ ' نفداذ تبذیب الکمال' تبذیب الاساء واللغات' تذکرہ الحفاظ' مخص طبقات الحفاظ' تبذیب الانساب معانی' موطاامام محمد' کتاب الاثارام محمد میں امام اعظم کے شیوٹ کے اجمالی حالات بھی تحریر کئے گئے ہیں۔

امام ابوصنیفہ کی علمی ترقی کابردا سبب ان کابردے بردے اہل علم و کمال سے ملاقاتیں اور حبتیں تھیں جن کے لیے انہیں اکثر سفر کرنا پڑتے تھے۔ علماء کرام سے ملنے اور علمی مجلسوں میں شریک ہونے کا امام صاحب کو بردا ہی شوق تھا۔

امام اعظم ابوحنيغه

امام ابوطنیف قرمایا کرتے ہے ''اصل عالم تو وہ ہے جو ہمیش طلب علم ہیں مشغول رہے اور جو تحص یہ سیجھے کداب مجھے مزید علم کی صرورت نہیں وہ عالم نہیں جاتل ہے۔' اوم صاحب نے اپنی زندگی میں روایات کے مطابق پچپن جج کئے وہ من بلوغ کو پہنچنے کے بعد ہرسال جج کے لیے تشریف لے جاتے ہے۔ امام صاحب ہے تصویل ماسک سے تقویل حاصل فرماتے اور دوران سفر دبنی علوم حاصل کرنے کا بہترین موقع بھی انہیں ملتا تھا۔ امام صاحب نے حضرت عمرضی اللہ عنداورعبداللہ بن عمرضی اللہ کے علوم نافع مولی ابن عمر سے حاصل کے اس طرح انہوں نے ایک جانب کو فیے کے مدرس کے ذریعے ابن مسعود اور حضرت عمرضی اللہ عنداور ابن عباس علوم حاصل کے دور کی طرف تا بعین کی وساطت سے حضرت عمرضی اللہ عنداورا بن عباس رضی اللہ عنداورا بن عباس کے دور کی طرف تا بعین کی وساطت سے حضرت عمرضی اللہ عنداورا بن عباس رضی اللہ عنداورا بن عباس

حضرت امام اعظم نے امام رید بن علی زین العابدین رضی اللہ عنہ جو محقق علوم وفنون اسلامیہ کے ماہر منے قرآت علوم قرآ نیئ فقہ علم عقائد مقالات اور کلامیہ میں انہیں پوراعبور عاصل تھا۔ امام صاحب نے تقریباً دوسال ان سے علوم حاصل کے لیکن ان کی خدمت میں رہ کر با قاعدہ مخصیل علم نہیں کی بلکہ مختلف ملاقاتوں کے دوران ان سے استفادہ کیا۔ علاء نے امام جعفر صادق کو بھی امام ابو حنیف کے شیوخ میں شامل کیا ہے کو کہ امام جعفر نہ صرف ان کے ہم عمر بھی تھے۔

امام ابوصنیفہ نے ہرعلم حاصل کیا' اور ہرفن کو اس کے ماہر محف سے ہی حاصل کیا۔
اگراس سے اختلاف ہوتا تو وہ اس سے صرف مفید اور کارآ مد باتیں حاصل کرلیا کرتے۔ وہ
اچھے اور برے خیالات میں بہ خوبی تمیز کر لیتے تھے۔ اچھی بات کو اپنالیتے اور بری کوچھوڑ
دیتے۔ امام صاحبؒ اس سلسلے میں اپنے تمام ہم عصروں سے منفرد تھے۔ امام صاحبؒ نے
اعتدال کا مسلک اختیار کیا اور اعلیٰ ترین مرتبہ حاصل کیا۔ امام صاحبؒ نے بحثیت طالب علم

ہر اللہ دروازے پردستک دی۔ تمام مسالک کی راہ نوردی کی اور بر مسلک کو بغور سمجھا اور دین مسئل کی سوئی پر پر کھا اور پوری طرح جانچ پڑتال کر کے فیصلہ نیا۔ اس قسم کا استخاب بڑا تو ی العقل انسان ہی کرسکتا ہے جس کی فکری سطح نہایت درجہ بلند ہوا وراس کے سامنے کوئی معین راہ ہو بلاشبہ امام اعظم الوطنیفہ تحقیق وتجسس کے معاطع میں اپنے تمام ہم سروں سے یک سرمنفر دیتھے۔

امام ابو صنیفہ طالب علمی کے زمانے ہے ہی نظریاتی ذہن کے ، لک تھے۔ آئیس ابتدا

ہے ہی معرکہ آرائی اور مناظروں کا شوق تھا۔ اس زمانے میں بھر ؛ مناظرات کا گڑھ بنا ہوا

تھا۔ امام صاحب آکثر مناظروں میں حصہ لینے کے لیے بھرہ تشریف لے جاتے۔ وہاں وہ

عقلف غدا ہب کے فقہی حضرات سے مناظرے کیا کرتے۔ ایک روایت کے مطابق امام
صاحب ؓ نے اس زمانے میں تقریباً ایکس مختلف فرقوں سے مناظرے کے اور آخر میں اسلای
عقائدگی تمایت اور مدافعت کے لیے بڑے معرکے کیا کرتے تھے۔ اس معرکہ آرائی نے امام
صاحب ؓ کی تو ت فقر میں جا! پیدا کردی آپ کا وائر علمی وسیح کردیا۔ دوسرے بار بار مکہ
ومدینہ شریف اورد میگر اسلامی ممالک کے سفر کے دوران امام صاحب ؓ والیت ایسے مسائلِ فقہ
صاحب ؓ کی تو ت نیس سے بہلے بھی نہیں پڑا تھا۔ ویار غیر میں مناظرات میں ایسے ایسے قادی کی صحاب اور وجوہ قیاس سامنے آتے جواس سے پہلے امام صاحب ؓ کے علم میں نہ ہوتے تھے۔ اس
طرح آئیس اپنے قادی پر بھی نظر ٹانی کا موقع مل جاتا اور اگر غلطی ظاہر ہوجاتی تو وہ اس کی اصلاح فرما لیتے تھے۔

امام اعظم ابوصنیفتگا این شاگردول کوتعلیم دینے کابھی اپنااصول تھا چونکہ وہ تاجر کی حثیت سے مال دار گھر انے سے تعلق رکھتے تھے اس لیے این شاگردوں کا بردا ہی خیال فرماتے تھے۔وہ مستحق طلبر کی مالی امداد ومعاونت فرمایا کرتے تھے۔ان کی تمام ضروریات کا

ابام عظم ابوطيف

خود خیال رکھتے یہاں تک کہ اگر کسی شاگر دکا نکاح ہونا ہوتا اور اس کے پاس اتن گنجائش نہ ہوتی تو اس کی شادی کا تمام خرچہ خود کیا کرتے تھے۔ اپنے تمام شاگر دوں کی حسب ضرورت مدفر مایا کرتے تھے تا کہ وہ یک سوہو کرا پنی دنیاوی ضروریات اور پیٹ کے دھندے ہے بیاز ہوکرا پنی تعلیم سے فارغ ہو کیس ۔ اکثر ایسا ہوتا کہ آپ اپنے شاگر دوں نے اہل وعیال کے جملہ اخراجات اپنے ذہے لے لیتے جب شاگر دقعلیم سے فارغ ہوجاتا تو بھراس سے فرماتے کہ اب تے حال وحرام کے احکام کو بچھ لیا ہے اس پڑمل کرنا تمہار افرض ہے۔

امام صاحب اپنے شاگردوں کی علمی تربیت کے ساتھ ساتھ ان کی ذہنی تربیت کا بھی ہوتا خیال رکھتے تھے تا کہ کسی طالب علم میں علم کا گھمنڈ اوراحساس برتری نہ پیدا ہوا گراہیا بھی ہوتا تو آپ اس شاگرد کا مختلف طریقوں سے امتحان لینا شروع کردیتے یہاں تک کہ اسے اپنی تعلیم کی اجمیت اور ضرورت کا احساس ہوجا تا اور وہ راہ راست اختیار کرلیتا۔ امام صاحب کا اپنے شاگردوں کے ساتھ الیہ تعلق خاص ہوتا تھا کہ کوئی غلط نہی کے باعث احساس برتری کا شکار ہوجا تا تو آپ اس کا پوری طرح نفسیاتی علاج فرماتے تا کہ وہ اپنی تھے و تھیل علم پوری طرح کرتے جب آپ اپنے شاگرد کی علمی استعداد سے مطمئن ہوجاتے تو اسے سند فراغت عطافر ماتے اور نصیحت فرماتے کہ 'تم میر غم کی دوااوردل کی مسرت ہو۔''

امام الوصنيفة كاصرف ايك بيٹا ہوا جس كا نام انہوں نے اسپناستاد كے نام نامی پرحماد ركھا۔ حمادتھی اسپنا والد بزرگوار کی مانند بڑے رہ ہے کے حامل تھے۔ امام صاحب نے ان ک تعليم كا خصوص انتظام فر مايا تھا اور خود ان كی تعليم كی گرانی فر مايا كرتے۔ حماد ملم وفضل كے ساتھ ساتھ بے نیازی و پر بیزگاری میں اسپنا والد امام ابو حنیفة کے جانشین تھے۔ حماد کے چار بیٹے تھے۔ جن کے نام عمر اساعیل ابو حیان اور عمان تھے۔ ان میں اساعیل نے علم وفضل میں بیٹانام بیدا كیا۔ مامون الرشیدنے انہیں عہدہ قضاء پر مامور كیا جس كوانہوں نے پورى دیانت برنام بیدا كیا۔ مامون الرشیدنے انہیں عہدہ قضاء پر مامور كیا جس كوانہوں نے پورى دیانت

امام اعظم ابوصنی آواللہ تبارک و تعالی نے حسن سیرت کے ساتھ ساتھ خوب صورتی سے بھی خوب نوازا تھا۔ آپ کا قد در میا نہ تھا، قامت خوشر و اور موز وں اندام ہے۔ گفتگو نہایت شیریں اور آ واز بلندا ورصاف تھی۔ آپ کوخوش لباس کا ذوق تھا۔ آپ عمدہ اور نوش نما پوشاک نریب تن کیا کرتے تھے۔ آکش چار پانچ سودرہم مالیت کی کمیض پہنا کرتے تھے۔ آپ کی فیاض کا بھی عجیب عالم تھا۔ علامہ نو وی نے تہذیب اللہ اعیس ایک واقعہ تحریر کیا ہے کہ ایک و فعد امام البوصنی قصی بیار کی عیادت کے لیے جارہ ہے کہ راہ میں انہیں ایک شخص نظر آیا جوان کا مقروض البوصنی قصی بیار کی عیادت کے لیے جارہ ہے تھے کہ راہ میں انہیں ایک شخص نظر آیا جوان کا مقروض کی اور مقا۔ آپ نے اسے لکا رات بد لئے کے لیے کتر ان کی کوشش کی اور دوسری طرف چل دیا۔ آپ نے اسے لکا رات وہ کھڑ ابوگیا۔ قریب جاکر بوچھا کہ تم جھے دیکھ کر داستہ کیوں بدل رہے تھے۔ اس نے بڑی شرمساری سے کہا کہ حضرت آپ کے دیں ہزار درہم کا میں مقروض ہوں جو اب تک ادائیس کرسکا اس لیے شرم کے باعث آپ سے آئی نیس میاف کا میں مقروض موان سے متاثر ہوکر فر مایا جاؤ میں نے سب قرض معاف کردیا۔ "(تہذیب الا ساء علامہ نو وی))

ایک بارا مام ابو حنیفہ سُمْر جج پر جارہ سے کہ ایک جگہ عبداللہ سہی کوکسی بدونے پکڑا اور امام صاحب کے پاس لا یا اور ان سے کہا کہ یہ میرا قرض دار ہے جو یہ ادائیس کر رہا۔ امام صاحب نے عبداللہ سہی سے حقیقت حال معلوم کی تو انہوں نے تعلق انکار کر دیا۔ امام صاحب نے بدو سے دریافت کیا کہ تمہارا کتنے درہم کا دعوی ہے۔ بدونے کہا چالیس درہم ۔ امام صاحب نے بدو سے دریافت کیا کہ تمہارا کتنے درہم اپنے پاس سے بدوکو ادا کر دیے۔ ایک اور ایسا میں درہم اپنے پاس سے بدوکو ادا کر دیے۔ ایک اور ایسا ہی واقعد ایر اہیم بن عتب کے بارے میں ہے کہ وہ کسی کے چار ہزار درہم کے مقروض سے جس کی وجہ سے وہ ندامت کے مارے کہیں آتے جاتے نہیں سے اور دوست احباب تک سے مانا کی وجہ سے وہ ندامت کے مارے کہیں آتے جاتے نہیں سے اور دوست احباب تک سے مانا

امام صاحبٌ دولت مندى اورعظمت شان كي ساته ساته عليم وظيق اورمتواضع انسان تھے۔ وہ طیش میں نہیں آتے تھے اور اپنے ارادت مندوں اور شاگر دوں کو بھی صبر وضبط اورخل کا درس دیتے تھے اکثر دوران درس کسی دوسرے امام وفقیہہ کا ارادت مندکسی بات پر برہم ہوکر بدکلامی و بدگوئی براترآ تا اورآ یہ کے شاگر د اور حاضرین مجلس جاہتے کہ اس کی سرکولی کریں توامام صاحب انہیں تخی ہے روک دیا کرتے تھے۔ یزید بن کمیت کہتے ہیں کہ ا یک بار امام کی خدمت میں حاضرتھا کہ ایک فخص نے گتا خانہ گفتگو شروع کردی۔ امام صاحبٌ بڑے خل ہے جواب ویتے رہے لیکن وہ خص جری ہوتا چلا گیا یہاں تک کداس نے امام صاحبٌ کوزندیق کهددیا۔ اس برامام صاحبٌ نے بڑے صبر مخل سے فرمایا۔ الله تمهیں بخشے وہ خوب جانتا ہے کہ میری نسبت تم نے جولفظ کہاوہ درست نہیں۔امام صاحبٌ خود فرمایا کرتے تھے کہ میں نے بھی کسی برلعنت نہیں کی کسی سے انقام نہیں لیا 'کسی مسلمان یا ذمی کو نہیں ستایا کسی ہے بھی فریب اور بدعہدی نہیں کی۔آ یہ کے ہمائے میں ایک رتھین مزاج مو چی رہتا تھا جو دن بھرتو محنت مزدوری کیا کرتا اور شام کو بازار سے گوشت اور شراب خرید لاتا۔رات کواینے دوستوں کے ساتھ مل کرہنے پر کباب بنابنا کراہیے دوستوں کی تواضع شراب و کہاب ہے کیا کرتااور نشے کی تر نگ میں وہ گانے لگتا''لوگوں نے مجھے کو کھودیا'اور کیسے بڑے شخص کو کھودیا جولڑائی اور رخنہ بندی کے دن کام آتا۔" رات کا وہ بہرامام صاحب ؓ کے

أمام اعظم ابوحنيف

ذكرواذ كاراورعيادت كابواكرتا ـ امام صاحب تك كانون تحساس كان في آوازي آقى تحسي لیکن وہ اینے اخلاق اور خمل مزاجی کے باعث خاموش رئے۔ادر مجھی کوئی اعتراض نہ کیا۔ ایک رات کوتوال شرکشت برتھا۔ وہ جب ادھرے ً زراتواس نے موچی کو بھی پکڑ کر قید کردیا۔ دوسرے دن جب اس کی آوازیں امام صاحب کونہ سنائی دیں تو صبح انہوں نے دوستوں سے تذكره كيا كدرات جارے بمسائے كي آواز بيس آئى۔ خيريت تو بـاس برامل محلّد نے بتايا كه اسے كوتو ال شهر كيزكر لے كيا۔ آپ نے اسى وقت دربار ميں حاضرى والے كيڑے زيب تن کے اور دارالا مارت پہنچ گئے ۔ کوف کے گورزئیسی بن موی کو جب اطلاع ہوئی کہ امام ابوصنیف منے کے لیے تشریف لائے میں تواس نے فورانی ایے درباریوں کوامام صاحب کے استقبال کے لیے بھیجا۔ امام صاحب و بری عزت واحترام سے این قریب بنھایا۔ اس نے دریافت کیا حفرت آب نے کیول تکلیف فرمائی مجھکو بلا بھیجا ہوتا۔ میں خود حاضر موجاتا۔ ا ما صاحبٌ نے فرمایا ہمارے محلے میں ایک موچی رہتا ہے کوتوال نے اے گرفتار کر کے قید کردیا ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ وہ رہا ہوجائے ۔ گورزعیلی نے ای وقت دروغہ جیل وظم بھیج دیا كدموچى كونورار باكرديا جائے ـ امام صاحبٌ جب كورنر سے رفصت موكر عطي تو موچى بھى ساتھ ہولیا تو امام صاحب نے اس سے خاطب ہوکر یو چھا۔ ' کہوہم نے تہیں ضائع تو نہیں كيا\_' امام صاحبٌ نے اس شعرى طرف اشاره كيا تھا جوده فشے كے عالم ميس كايا كرتا تھا۔ اس نے عرض کیانہیں آپ نے ہمائیگی کاحق ادا کردیا ہے۔ امام صاحب ہے اس عمل سےوہ محض اس قدرمتار ہوا کہ اس نے تمام عیش برتی سے توب کرلی اور امام صاحب کے حلقہ درس میں بیٹے لگا اور رفتہ رفتہ علم وفقہ میں مہارت حاصل کرلی اور فقیہہ کے لقب سے سرفراز ہوا۔ (الاغاني ابن خلكان عقو دالجمان)

آپ میں عقل ورائے سے استصواب کرنے احکام شرعید کو عملی زندگی میں جاری

کرنے اور جدید مسائل میں قیاس واستحسان سے کام لینے کی صلاحیت بیدا ہوگئ تھی۔ای لیے

آپ کے طریقے کا نام اہل الرائے مشہور ہوگیا۔امام ابو صنیفہ کا قول ہے کہ ہماراعلم رائے
ہے اور یہی میرے نزویک سب سے بہتر ہے۔جوشی اس کے سواکسی اور رائے کو بہتر سمجھے
اُس کی رائے ہماری رائے ہے۔

ا مام ابوصنیفی اینی والدہ ہے بہت محبت کرتے تھے اوران کے نہایت ہی فر ماں بردار ادراطاعت گزار تھے۔وہ واعظوں اور قصہ گو کی نہایت معتقد تھیں' ایک واعظ عمر و بن زرقہ سے وه نهایت متا ژخیس اوراس سے ان کو بردی عقیدت تھی۔ جب بھی انہیں کوئی مسکلہ پیش آتاوہ ا مام ُ وَهَم دیتیں کہ عمرو بن زرقہ ہے یو چھآ ؤ۔امام صاحب فتیل ارشاد میں مسلہ یو چھنے چلے جاتے۔عمروبن زرقہ آپ سے کہتے کہ حفزت آپ کے سامنے میں کیا زبان کھول سکتا ہوں۔ آپ تو خود بزے جیدعالم ہیں۔امام صاحبٌ فرماتے۔''والدہ کا یمی علم ہے۔' اکثر ایسا ہوتا کہ عمر وکومسئلے کاحل نہ آتا' وہ امام صاحبؒ ہے درخواست کرنا کہ آپ مجھے بتادیجئے میں ای کو د ہرادوں گا۔ جب بھی امام صاحب کی والدہ محتر مہجواب ہے مطمئن نہ ہوتیں تواصر ارکرتیں کہ مجھے لے کر چلو میں خود پوچھوں گی ۔امام صاحبٌ والدہ کوسواری پر بٹھاتے اورخود ساتھ پیدل چلتے۔ جب والدہ صاحب عمرو سے خودمسکے کو بیان کر کے اینے کا نول سے جواب من لیتیں تو مطمئن ہوجا تیں۔ ایک بارکسی مسئلے پرامام صاحبؓ نے اپنی رائے دے دی بولیں مجھے تھے یراعتبار نہیں۔امام صاحب انہیں زرقہ کے پاس لے آئے تو والدہ نے مسئلہ پیش کیا تو زرقہ نے کہاا مام صاحب آپ تو مجھ سے زیادہ جانتے ہیں آپ کیوں نہیں بتادیے۔امام صاحبٌ نے کہامیں نے فتوی بتایا تھاجب زرقہ نے کہابالکل درست فرمایا بین کروالدہ محترمہ كواطمينان بوااورگھر واپس آگئيں۔ (سيرة نعمان شبل نعمانی)

ا مام صاحبٌ بہت ہی رقیق القلب تھے۔ کسی کو تکلیف یارنج میں دیکھتے تو بے چین

وب تاب ہوجاتے تھے۔ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ آپ سجد میں بیٹھے تھے کہ کمی شخص نے کسی کی حصل نے کسی کے حصل سے تھے کہ کسی شخص نے کسی کے حصل سے تر نے کی اطلاع دی اور آپ کے منہ سے بہرا خنہ چنے کی گل اور آپ فور آئی اٹھ کر بر ہنہ پاؤں اس شخص کے گھر کی طرف دوڑ پڑے۔اس جگہ پہنچ کر اس شخص سے ہمرردی کا ظہار کیا اس کی خیریت دریا فت کی اور جب تک وہ شخص تکلیف میں رہا امام صاحب ہمروز صبح اس کی خیریت معلوم کرتے اس کی تیادداری کیا کرتے۔

امام صاحب ہوے ہی زاہر صاحب ریاضت وکروعباوت میں مشغول رہنے والے شخص تھے۔ بڑے ذوق وشوق سے وہ اپنے معمولات میں مشغول رہا کرتے تھے۔علامہ ذہبی ً لکھتے ہیں کہ امام صاحب کی پر بیز گاری اور عبادت کے اوقات تواتر کی حد تک پہنچ گئے تھے۔ اکثر نماز کے دوران یا قرآن پڑھتے وقت آ پٹر پرالی رفت طاری ہوتی کے گھنٹوں رویا کرتے تھے۔حضرت امام بھری کابیان ہے کہ ایک دفعہ نماز فجر میں امام ابوحنیفہ کے ساتھ شریک تھا۔ انهوں نے نماز میں بیآیت پڑھی 'ولا تحسبن الله غافلا عما يعمل المنظالمون "يعنى الله كوظالمول كروار ب بخبرنة محصال امام ابوحنيفة براليي رفت طاری ہوئی کہ سارابدن کا بینے لگا۔ برید بن کمیت جوامام صاحب کے ہم عصراورایے وقت کے مشهور عابد تھے سے روایت ہے کہ میں ایک دفعہ عشاء کی نماز میں امام ابوصیفہ کے ساتھ شریک تھا امام صاحب نے'' سورہ اواوازات'' پڑھی لوگ نماز پڑھ کر چلے گئے میں کھڑا رہا۔ امام صاحب کودیکھا تو وہ شندی شندی سانسیں بحرر ہے ہیں میں اٹھ کر چلا آیا کہ ان کے معمول میں خلل نہ ہو مجمع کیا تو دیکھا وہ غم زدہ بیٹھانی داڑھی کو ہاتھ سے پکڑے ہوئے بڑی رقت ے کہدرے تھے'اےوہ ذات جوذرہ مجرنیکی اور ذرہ مجربدی دونوں کابدلہ دے گی اپنے غلام نعمان کو آگے ہے بیانا۔''

ایک روایت معربن کدامؓ سے ہے وہ بیان کرتے ہیں کدایک روز بازار میں امام

ابوصنیفہ ﷺ جلے جارہے تھے کدان کا پیرا یک لڑے کے پاؤں پر پڑ گیاوہ لڑکا چیٹے اٹھااور کہا۔

"کیا تو خدا سے نہیں ڈرتا؟" ہے بات سنتے ہی امام ابوصنیفہ گوغش آگیا جب کھ دیر بعد

ہوش میں آئے تو میں نے پوچھا کہ لڑکے کی بات پراس قدر بے قرار ہونا کیا معنی ہے؟ امام

ابوصنیفہ ؓ نے فرمایا: کیا عجب کہ اس کی آواز غیبی ہدایت ہو۔ (سیر ق نعمان عقود الجمان)

ایک دفعه اما صاحب حسب معمول اپنی دو کان پر گئو تو تو کر کپڑے کے تھان نکال کر رفتہ ہوئے بولا۔ ' اللہ ہم کو جنت دے۔' امام کا آتا سنیا تھا کہ ان پر رفت طاری ہوگئی۔ آپ اس قدر روئے کہ آپ کے شانے تر ہوگئے۔ نو کر کو دکان بند کرنے کی ہدایت دے کر آپ دکان سے نکل گئے۔ دوسرے دن نو کر سے کہا: بھائی' ہم اس قابل کہاں کہ جنت کی آرز و کریں۔ یہی بہت ہے کہ عذاب الہی میں گرفتار نہ ہوں۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کھی اکثر فرمایا کرتے تھے کہ قیامت کے دن اگر جھے سے مواخذہ نہ ہواور نہ انعام طے تو میں بالکل راضی ہوں۔ (سیر ق نعمان)

امام صاحب کامعمول تھا کہ نجر کی نماز کے بعد مجد میں درس دیے اور فاوی کے جوابات دیے اور تدوین فقہ کی مجلس منعقد ہوتی نماز ظہر پڑھ کر گھر چلے جاتے ۔گرمیوں میں ظہر کے بعد آرام فرماتے اور سوجاتے ۔ نماز عصر کے بعد پچھ دیرورس و قدریس تعلیم کا سلسلہ چلتا پھر پچھ دوستوں سے ملنے ملانے اور پیاروں کی عیادت کرنے اور غریوں کی خرگیری فرماتے ۔ نماز مغرب کے بعد پھر درس کا سلسلہ شروع ہوجا تا جوعشاء کی نماز تک رہتا تھا۔ نماز فرمات ابو صنیفہ عجادات میں مشغول ہوجاتے جواکثر رات بھر رہتا۔ (عقود الجمان) عشایر ھرکرامام ابو صنیفہ گیا دات میں مشغول ہوجاتے جواکثر رات بھر رہتا۔ (عقود الجمان) مام اعظم کے ہم عصر محمد انصاری کہا کرتے تھے کہ امام ابو صنیفہ گی ایک ایک حرکت میاں تک کہ بات جیت اٹھنے بیٹھے کے بھرنے بھر نے میں دانش مندی کا نمایاں اثر پایا جاتا تھا۔ یہاں تک کہ بات جیت اٹھنے بیٹھے کے بیٹر کے میں دانش مندی کا نمایاں اثر پایا جاتا تھا۔ امام صاحب کے مشہور اوصاف میں رائے تدبیر عقل وفر است ذیانت اور طباعی شامل تھے۔

امام سفیان و رگ فرماتے ہیں کہ امام ابوطنیفہ صرف صحیح حدیث لیتے تھے جونہایت ثقہ راویوں سے روایت ہوتی۔ امام صاحب کو ناخ ومنسوخ کی بہت پچپان تھی اس کے باوجود وہ پوری تحقیق کیا کرتے تھے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے آخری فعل کی جبتو کریں اور عام علاء کی رائے کا بھی خیال کریں۔ (الخیرات الحسان) امام ابوطنیفہ ہمیشہ ان ہی احادیث کو لیتے میں جہیں وہ درست اور سجع سمجھتے تھے اکثر وہ آخری زمانے کی احادیث کو لیتے جن کے تھے جنہیں وہ درست اور سجعین کو روایت کے زیادہ زمانہ نہیں گزرا ہوتا تھا۔

حضرت الوقعيم في الله عند الورض الله عند اورطبرانى في دوسرى سند سے حضرت الو ہريه رضى الله عند الله عليه وسلم في فرمايا - اگرايمان ثريا ستاره كي باس بھى ہواور اہل عرب اس كونہ پاسكتے ہوں تو بھى اس كوايك فارى آ دى پالے گا - علامہ جلال الله ين سيوطي فرماتے ہيں كمامام ابوصنيف كى بابت بيہ نيا دى اور سي جارت ہے - فارس سے مرادار ان ہے كوئى خاص شہر نہيں ۔ امام ابو حنيف كے دادافارس كے ہى تھے - ائمدار بعد ميں تين انمہ اماما لك امام شافعي اور امام احمد تنيوں عرب قبائل سے ہيں جبكه امام ابوحنيف ہى فارى ہيں اس ليے بيہ بشارت ان برصادق آتى ہے - محدث شيرازي اور ابونعيم كا الفاظاس حديث ہيں اس طرح ہيں ۔ '' كما گر علم ثريا ستارے كے ساتھ بھى لگا ہوا ہوتو اہل فارس كے بچھولوگ اسے وہاں ہے بھى اتار لائميں گے مام طراق نے حضرت قيس رضى الله عند سے جوروايت كى ہے وہ اس طرح ہے كہ عرب اس كونيس اتار سكيں كے بلك فارس كے بچھولوگ اس حوروايت كى ہے وہ اس طرح ہيں۔ '' كما گر ايمان ثريا ستارے علم كواتار لائميں گے مادوال مسلم کے الفاظ ميں اس طرح ہے '' كما گر ايمان ثريا ستارے علم كواتار لائميں گے مادوال مسلم کے الفاظ ميں اس طرح ہے '' كما گر ايمان ثريا ستارے علم كواتار لائميں گے اور امام مسلم کے الفاظ ميں اس طرح ہے '' كما گر ايمان ثريا ستارے علم كواتار لائميں گے اور امام مسلم کے الفاظ ميں اس طرح ہے '' كما گر ايمان ثريا ستار ہے کا خور والدی کی جوروایت کی سے دوروایت کی جوروایت کی دوروایت کی جوروایت کی دوروایت کی جوروایت کی دوروایت کی جوروایت کی جوروایت کی دوروایت کی جوروایت کی دوروایت کی دوروایت کی دوروایت کی جوروایت کی دوروایت کی دوروای

ايام إعظم ايوضيذ

کے پاس ہوتو بھی اہل فارس کے پچھلوگ اس کو سینج لائیں گے۔''

نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ'' خوش خبری ہے ان کے لیے جنہوں نے مجھے دیکھا (یعنی صحابہ ) اور جنہوں نے میرے دیکھنے والوں کو دیکھا۔ وہ تابعین اور جنہوں نے تابعین کو دیکھا وہ تابعین ایک اور حدیث میں نی کر بیم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ'' بہترین لوگ میرے زمانے کے ہیں چراس سے مصل زمانے کے ہوں مسلم میرے زمانے کے ہیں جواس سے مصل زمانے کے ہوں مسلم شریف کی ایک روایت ہے کہ بہتر لوگ اس صدی کے ہیں جس میں میں موجود ہوں پھراس سے مصل چرجواس سے متصل ہوں۔

رسول الندسلی الندعلی و سلم کے ارشاد مبارک کی روشی میں امام ابوصنیفہ نے رسول الندسلی الله علیہ وسلم کے سول الندسلی الله علیہ وسلم کے ساتھ میں بلاقا تیں کیس اور احادیث روایت کی ہیں یعنی ان سے علم حاصل کیا ہے۔ اس طرح وہ خود تا بعین میں شار ہوتے ہیں۔ دوسرے میک امام ابوصنیف کی پیدائش بھی اس صدی میں بوئی جس میں رسول الندسلی الله علیہ وکلم دنیا میں تشریف لائے تھے۔ اس طرح دونوں خوش خبریاں جورسول الندسلی الله علیہ وکلم نے ارشاد فرمائیں امام ابوصنیف اُن پر پورسے اترتے تھے۔

آپ کے بارے ہیں محدث حضرت عمروین دینار قرماتے ہیں کہ ایک مرتبامام ابوضیفہ فلیفہ مضور کے پاس کسی کام سے تشریف لے گئے تو اس کے قاضی موی بن عیسی نے امام ابوضیفہ کا تعارف کراتے ہوئے خلیفہ مضور سے کہا۔ ''اے امیر المونین بیا تج دنیا ہیں سب سے بڑے عالم شار ہوتے ہیں۔'اس پر خلیفہ مضور نے امام ابوضیفہ سے دریافت کیا کہ آپ نے علم کن کن لوگوں سے حاصل کیا ہے؟ تو امام ابوضیفہ نے فرمایا کہ ''میں نے حضرت عمرضی اللہ عنہ کے شاگردوں سے اور حضرت عبداللہ بن مسعودرضی اللہ شاگردوں سے اور حضرت عبداللہ بن مسعودرضی اللہ عنہ کے شاگردوں سے اور حضرت عبداللہ بن مسعودرضی اللہ عنہ کے شاگردوں سے دیوئے کہا۔ ''واہ واہ آپ نے تو ایا م ابوضیفہ مضور نے اپنی خوثی کا ظہار کرتے ہوئے کہا۔ ''واہ واہ آپ نے تو ایے نے تو این نے تو این خوثی کا ظہار کرتے ہوئے کہا۔ ''واہ واہ آپ نے تو این نے نے تو این نے تو

علامہ جلال الدین سیوطی اپنی کتاب "تنبیض الصحیف،" میں تحریر کرتے ہیں کہ امام ابو حنیف علامہ جلال الدین سیوطی اپنی کتاب "کے بارے میں امام ابو معشر عبد الکریم بن عبد الصمد طبری نے ایک کتاب اس موضوع پر کھی ہے کہ ابو حنیف نے کن کن صحابہ سے روایات بیان کی ہیں اور کتنے صحابہ کرام رضوان الله علیم اجمعین سے ملاقات کی ہے۔ وہ کل سات ہیں۔

- (۱) حضرت انس بن ما لک رضی الله عنه
- (۲) حضرت عبدالله بن جزءالزبيدي رضي اللّه عنه
  - (٣) حضرت جابر بن عبداللَّد رضي اللَّه عنه
  - (۴) حضرت معقل بن بييار رضي التدعنه
    - (۵)واثله بن اسقع رضي الله عنه
  - (٢) حضرت عائشه بنت مجر درضي الله عنها

علامہ جلال الدین سیوطیؓ نے ذکر تو سات صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین کا کیالیکن نام صرف چھ صحابہ کرام رض اللہ عند ک بیت لیکن جس ترتیب سے انہوں نے روابات بیان کی بین اس بین انہوں نے حضرت عبداللہ بن انہیں رضی اللہ عند سے بھی ایک حدیث روایت کی بین اس بین انہوں نے حضرت اللہ بن انہیں رضی اللہ عند سے امام ابوضیفہؓ نے تین احادیث روایت کی بین دھرت عبداللہ بن جزء رضی اللہ عنہ سے امام ابوضیفہؓ نے تین احادیث روایت کی بین دھرت عبداللہ بن جزء رضی اللہ عنہ سے ایک حدیث حضرت معقل بن بیار رضی اللہ عنہ سے ایک حدیث حضرت واثلہ بن اسقع رضی اللہ عنہ سے دوحدیثین حضرت عبداللہ بن اسقع رضی اللہ عنہ سے دوحدیثین حضرت عبداللہ بن اسقع رضی اللہ عنہ سے دوحدیثین حضرت عبداللہ بن استعار بن عنہ سے کے حدیث حضرت عائشہ بنت عجر درضی اللہ عنہ سے ایک حدیث روایت کی ہے۔

## امام اعظم ابوحنيفة كاتقوى ائمه كرام كي نظر ميں

امام اعظم حضرت امام ابوحنیفہ کے بارے میں آئمہ کرام جوان کے دور میں یاان کے بعد کے دور میں ایان کے بعد کے دور میں بڑی اہمیت اور شہرت کے حامل تھے ان کی نظر میں امام ابوحنیفہ کی کیا اہمیت وحیثیت تھی' ان کی رائے امام ابوحنیفہ کے بارے میں کیاتھی ؟

حبان بن موی فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن مبارک سے سا کہ جب میں کوفی آیا تو میں نے لوگوں سے پوچھا کہ یہاں سب سے بڑا پر ہیز گارکون شخص ہے تو سب نے ایک ہی جواب دیا کہ امام ابوصنیفہ ہیں۔

مکی بن ابرا ہیم گہتے ہیں کہ میں کوفیوں کی مجلس میں بیٹھا مگرامام ابوصنیفہ ّسے زیادہ متقی کسی اورکونہ یایا۔

علی بن حفص فرماتے ہیں حفص بن عبد الرحمٰن امام ابوصنیفہ کے کاروباری شریک تھے۔
ایک بارامام صاحب نے اپنے کچھ ساتھیوں کے ہاتھ کچھ تجارتی سامان بھیجااور یہ بھی بتادیا کہ
فلاں فلاں کپڑے میں اس طرح کا عیب ہے۔ فروخت کرتے وقت گا ہک کو ضرور
بتادیا جائے ۔حفص نے وہ تمام سامان فروخت کردیالیکن گا کہ کووہ عیب بتانا بھول گئے۔
جب امام ابو صنیفہ کو یہ بات معلوم ہوئی تو انہوں نے اس مال کی ساری رقم صدقہ کردی۔

حامد بن آدم یفر ماتے تھے کہ میں نے عبداللہ بن مبارک کو یہ کہتے سا کہ امام ابوصیفہ ا ے زیادہ پر ہیز گار میں نے نہیں و یکھا۔

یزید بن ہارون امام ابوصیفہ کے متعلق فرماتے ہیں کہ میں نے تمام لوگوں سے زیادہ

امام اعظم البومنيفه ٥٢

عقل منداورنہایت پر ہیز گارسوائے امام ابوحنیفہ کے کسی اورکونہیں دیکھا۔

محمد بن عبدالله کہتے تھے کہ امام ابوحنیفہ کے چلئے بات چیت کرنے اٹھنے بیٹھنے اور اندر باہرآنے جانے سے عقل ٹیکٹی تھی۔

حجر بن عبدالبجارٌ فرماتے ہیں کہ میں نے مجلس کا 'شاگر دوں کا اکرام کرنے والا امام ابو حنیفہؓ سے زیادہ کسی اورکونہیں دیکھا۔

ابن مبارک مدح کرتے ہوئے کہتے ہیں میں نے ابوصنیفہ کوشر افت عزت ہملائی میں روز اند بڑھتے ہوئے ویکھا ہے۔ بات بالکل صحیح کرتے ہیں اگر کوئی ظالم بدگو ظلم وبدگوئی کرے تو ان کی فقیہا نہ با تیں اس کو خاموش کردیتی ہیں۔ اگر کوئی ان سے سبقت لے جانے کی کوشش کرتا ہے تو وہ عقل مندی سے سبقت لے جاتے ہیں کسی کی مجال نہیں کہ کوئی ان سے مقابلہ کرسکے۔ ابو صنیفہ کے پاس جب کوئی مسئلہ پوچھنے آتا تو اس کے علم کا دریا ٹھا تھیں مارتا ہوا سائے آجا تا تھا۔ ایسے مشکل مسائل جس کے سامنے بڑے بڑے علماء نہ تھر سکتے تھے گر امام صاحب ان پر مجر پور بھیرت رکھتے تھے۔ (تبیش الصحیفہ علامہ جلال الدین سیوطی )

فضیل بن عیاض سے روایت ہے کہ امام ابو صنیف نقد میں بہت بڑے فقیہ مشہور تھے ای طرح وہ پر بیز گاری میں بھی معروف و مال وار تھے۔ مہمانوں پر بڑے ہی مہر بان تھے۔ تعلیم و حصول علم میں دن رات مصروف رہتے تھے۔ رات میں عبادت کیا کرتے تھے۔ خاموش رہتے کم بولتے تھے جب کوئی مسئلہ پیش آتا جو حرام و حلال کا ہوتا تو حق بات کو بہترین انداز سے پیش کرتے تھے۔

امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر کسی کوفقہ کیسنی ہے تو ابوصنیفہ اور ان کے اصحاب کولازم بکڑے کیونکہ فقہ میں سارے ہی لوگ ان کے محتاج ہیں۔

امام وقیع فرماتے ہیں۔اللہ کی قتم امام ابو صنیفة بزے امانت دار تصاور اُن کے دل

میں اللہ جل شانہ کی کبریائی وعظمت شان گھر کرگئی تھی۔اللہ کی رضا کو ہر چیز پر فوقیت دیتے تھے۔اگر اللہ کی خاطر تلوار بھی برداشت کرنی پڑتی تو کرتے وہ ان بندوں میں سے تھے جن ہےاللہ راضی ہوا۔

خلف بن ایوب ؒ نے فر مایا کہ علم اللہ کی طرف سے حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچا۔ ان سے ان کے صحابہ تک اور ان سے تابعین تک پہنچا اور پھرامام ابو صنیفہ ؒ اور ان کے شاگر دوں تک ۔

خضر بن شمیل ؓ فرماتے ہیں کہ لوگ فقہ سے عافل اور سوئے ہوئے تھے یہاں تک کہ امام ابو حنیفہ ؓ نے انہیں جگایا۔ فقہ کو کھولا اور بیان کیا اور خالص کیا۔

ابونیم فرماتے ہیں کہ ابوصیفہ حسین چہرے والے ایجھے کپڑے اچھی خوش بواورا چھی مجلس والے تھے۔انتہائی اکرام کرنے والے اور مسلمان بھائیوں سے اچھامیل جول رکھتے تھے۔

ابن مبارک جب معمر کے پاس آئے تو وہ فرمانے سکے میں نے امام ابوصنیفہ سے زیادہ فقہ میں بات کرنے والا سیحفے والا اور حدیث کی بہتر بن شرح فقہ کی لظ ہے کرنے والا اس بات کو نہیں پایا اور نہ میں نے امام ابوصنیفہ سے زیادہ احتیاط کرنے والا اور ڈرنے والا اس بات کو نہیں باللہ کے دین میں شک کی بنا پر پھے بڑھا دے۔ ایک اور جگہ حضرت عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں کہ میں نے سفیان توری ہے کہا کہ امام ابوصنیفہ فیبت سے بہت دور رہتے ہیں میں نے بھی ان کو دشن کی جھی فیبت کرتے نہیں دیکھا۔ اس پر حضرت سفیان توری نے فرمایا خدا کی قتم وہ بڑے ہی عقل مند ہیں وہ نہیں چاہتے کہ ان کی نیکیاں کوئی دوسرالے جائے۔ ایک اور جگہ ابن مبارک فرماتے ہیں کہ میں نے حس بن عمارہ کو دیکھا کہ وہ امام کی صواری کی خراب ہم نے نہیں پایا۔ سواری کی خرے کہدر سے ہیں اللہ کی قتم آپ سے زیادہ فقیہہ اور حاضر جواب ہم نے نہیں پایا۔ سواری کی خرت بیت وہ برعیب سے بری بین۔ بکد آپ تو سردار ہیں آپ یا نے وقت کے ان لوگوں میں سے بیں جو برعیب سے بری بین۔ بکد آپ تو سردار ہیں آپ یا دوقت کے ان لوگوں میں سے بیں جو برعیب سے بری بین۔ بکد آپ تو سردار ہیں آپ یا دوقت کے ان لوگوں میں سے بیں جو برعیب سے بری بین۔ بکد آپ تو سردار ہیں آپ یا دوقت کے ان لوگوں میں سے بین جو برعیب سے بری بین۔ بکد آپ تو سردار ہیں آپ دوقت کے ان لوگوں میں سے بین جو برعیب سے بری بین۔ بکد آپ تو سردار ہیں

آپ کے خلاف زبان درازی صرف حاسدین ہی کر سکتے ہیں۔

مسعر بن كدامٌ فرياتے ميں كەميں امام ابوحنيفة كى مجدميں آيا تو ديكھا كەوەتىج كى نماز یڑ ھاکرلوگوں کے لیےعلمی مجلس میں بیٹھ گئے ۔ظہر کی نماز تک پھرعصر کی نماز تک پھرعصر کی نماز یر ہے کرمغرب تک پھرعشاء کی نماز تک میں نے کہا شخص نفلی عبادت کے لیے کب فارغ ہوگا؟ بھر میں نے کہا کہ آج رات میں طاق میں بیٹھ کر دیکھوں گا کہ بیکیا کرتا ہے؟ میں بیٹھار ہا جب سناٹا چھا گیااورلوگ سو گئے تو امام ابوحنیف مسجد کی طرف نکلے اور صبح طلوع ہونے تک نوافل ادا کرتے رہے پھر گھرتشریف لے گئے ۔ کپڑے بدلے پھرمبحدتشریف لائے ۔ مبح کی نماز بڑھی اورعلمی مجلس میں بیٹھ گئے اور درس کا سلسلہ شروع کردیا پھرظہر سے عصر عصر سے مغرب اورمغرب ہےعشاء کی نماز تک یہی سلسلہ جاری رکھا۔ میں پھر طاق میں بیٹھ گیا کہ شایدآج رات امام صاحب آرام کریں لیکن رات جب گہری ہوگئی لوگ سو گئے تو امام صاحب صب سابق مبحد میں کل کی طرح مصروف عبادت ہوگئے اور میں نے کئی دن ای طرح امام صاحبٌ کی مصروفیات و کیھتے گز اردیئے لیکن ان کے معمولات میں بھی کوئی فرق نہیں دیکھ سکا۔ پھر میں نے یکا عبد کرلیا کہ میں ان کی مجلس میں ہمیشہ رہوں گا۔ یہاں تک کہ يا تويه و فات يا ئيں يا مجھے موت آ جائے۔ابن الي معازُ فرماتے ہيں كہميں بيفجر كينچی كەسعرٌ ً مجدا بوصنيفية من تحده كي حالت مين وفات يا كئه ـ (تمبيض الصحيفه)

جویریٹے نے کہا کہ میں نے حماد بن ابی سلیمان علقمہ بن مرتڈ محارب بن و ثار عون بن عبد اللہ کے ساتھ و قت گزارا' اور امام ابوضیفہ کے ساتھ بھی رہا مگر ان سب میں امام ابوضیفہ کے ساتھ بھی دہا تھ کے ساتھ بھی عبادت کرنے والا کوئی اور نہیں دیکھا۔ میں نے چھے مہینے تک انہیں کسی رات مسجد میں لینے ہوئے نہیں دیکھا۔ (سبیض الصحیفہ )

ابی بکر بن عیاش فرماتے ہیں کہ جب حضرت سفیان کے بھائی عمر بن سعید فوت

ہوئے تو ہم تعزیت کے لیے آئے ۔ مجلس بھری ہوئی تھی ان میں حضرت عبداللہ اورلیں بھی تھے۔ استے میں امام ابوضیفہ آپ اصحاب کے ساتھ آئے وکھائی ویے جب حضرت سفیان نے امام ابوضیفہ و آئے ہوئے دیکھا تو وہ اپنی جگہ چھوڑ کر کھڑے ہوگئے اور ان سے معانقہ کیا اور انہیں اپنی جگہ پر بٹھایا اور خود سامنے بیٹھ گئے۔ اس پر میں نے عرض کیا حضرت آپ نے آئے ایما کام کیا جس کو میں اور میرے ساتھی پیند نہیں کرتے۔ حضرت سفیان نے وریافت کیا آخرابیاوہ کو ن ساکام ہے؟ میں نے عرض کیا جب امام ابوضیفہ آٹر یف لائے تو دریافت کیا آخرابیاوہ کو ن ساکام ہے؟ میں نے عرض کیا جب امام ابوضیفہ آٹر یف لائے تو سفیان نے نہیں اپنی جگہ بٹھا دیا اور ان کے احترام میں کھڑے تک ہوگئے۔ اس پر حضرت سفیان نے فر مایا کہ تجھے یہ بات ناپند کیوں ہے؟ وہ شخص علم کے اس مرتبے ومقام پر ہے کہ اس کے علم کی وجہ سے کھڑ انہ ہوتا تو ان کے علم کی وجہ سے کھڑ انہ ہوتا تو ان کی عمر سے کہا ظرے کھڑ اہوتا۔ کی وجہ سے کھڑ اہوتا۔ اس کی میں شرمندہ ہوگیا اور میر سے یاس کوئی جواب نہ تھا۔

علی بن بزیدٌروایت کرتے ہیں کہ میں نے امام ابوصنیفہ گود یکھا کہ وہ رمضان شریف میں ساٹھ قرآن ختم کرتے تھے یعنی ایک دن میں اورا یک رات میں۔

ابی کی حمائی امام ابوصنیفہ کے بعض شاگردوں سے روایت کرتے ہیں کہ امام صاحب عشاء کے وضو سے فجر کی نماز پڑھا کرتے سے اور امام صاحب جب رات کی نماز کا اہتمام کرتے تو عدہ لباس زیب تن کرتے عدہ خوش بولگاتے سراور داڑھی میں کنگھی کرتے ہے حضرت سفیان نے نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے تھے کہ حضرت شفیان نے نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے تھے کہ دی نے امار ابو حضیفہ جسینا دوسر انہیں دیکھا۔

(حضرت مولا ناشبل نعمان من سرة العمان كال مين تحريفر مات بين كدام ما بوحنيفة ك

تذکرہ نویبوں نے امام صاحب کے اخلاق و عادات کی جو تصاویر تھینجی ہیں اس میں خوش اعتقادی اور مبالغہ کارنگ اس قدر بھر دیا ہے کہ امام صاحب کی اصل صورت پہچانی نہیں جاتی۔) حضرت حماد بن سلمہ گا قول عفان بن مسلم فقل کرتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ سب سے احیما فقوی وینے والے تھے۔

حصرت یزید بن ہارون فر ماتے ہیں کہ میں آرز و کرتا ہوں کہ میں ام ابوصنیفہ ؓ سے اتنا اتناعلم ککھ لیتا۔

حضرت علی بن عاصم مُرماتے ہیں کہ امام ابوصنیفہ کی عقل کونصف اہل زمین کی عقلوں ہے وزن کیا جائے تو ان کی عقل بڑھ جائے گی۔

حضرت نعیم بن عمر فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابوصنیفہ سے سنا۔ فرماتے سے لوگوں پر تعجب ہے جو یہ کہتے ہیں کہ میں نے اس میں نے بعد فتوی کی دیتا ہوں۔ کیکن میں نے بھی الرک بعد فتوی نہیں دیا۔ (اثر سے مراد حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اور اقوال صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین ہیں)

حضرت اسدین عمرٌ فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابوطنیفہؓ سے سنا وہ فرماتے ہتھے کہ قرآن کی کوئی سورة الین نبیں جس کومیں نے وتروں میں نہ پڑھا ہو۔

حضرت کی بن معین ُفر ماتے ہیں کہ میرے نزدیک قرآت عز ؓ کی افضل ہے اور فقہ امام ابوضیفہ گاافضل ہے ای پر میں نے لوگوں کو پایا ہے۔

حضرت جعفر بن رہی کہتے ہیں کہ میں امام ابوصنیف کے پاس پانچ سال رہا میں نے ان سے زیادہ خاموش طبیعت کوئی اور نہیں دیکھا' جب ان سے کسی فقبی مسئلہ کے بارے میں سوال کیا جاتا تو کھل پڑتے اور ایسے بہتے جیسے وادی میں پانی بہتا ہے۔ بھی وہ آ ہت آ واز میں اور کبھی بلند آ واز میں بولتے۔

علامہ جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام نے علم شریعت کو مرتب نہیں کیا تھا اور نہ ان کے ابواب کی ترتیب کی تھی اور نہ ہی کوئی کتاب مرتب کی تھی وہ صرف اپنی قوت حافظ پر ہی اعتاد کرتے تھے۔ امام ابوحنیفہ ؓ نے علم دین کو منتشر دیکھا تو ضائع ہونے کا خوف محسوس کیا تو انہوں نے اسے مد ون کیا اور اس کے ابواب کی ترتیب دی۔ سب سے پہلے کتاب الطہارت پھر کتاب الصلوق پھر تمام عبادات ومعاملات اور آخر میں کتاب الموات کورکھا۔ طہارت اور نماز سے انہوں نے ابتدا اس لیے گی کہ بیا ہم ترین عبادات میں الموات کورکھا۔ طہارت اور نماز سے انہوں نے ابتدا اس لیے گی کہ بیا ہم ترین عبادات میں الموات کو ترمین اس لیے رکھا کہ انسانوں کی آخری حالت یہی ہوتی ہے اور امام ابوحنیفہ ہی نے کتاب الفرائض اور کتاب الشروط کسی اس لیے امام شافئ فرماتے ہیں اور امام ابوحنیفہ ہی نے کتاب الفرائض اور کتاب الشروط کسی اس لیے امام شافئ فرماتے ہیں کہ سارے ہی لوگ فقہ میں امام ابوحنیفہ ؓ کے عیال ہیں۔

امام شافع سے حرملہ نے روایت کی کہ جوشخص فقہ میں کامل بننا جاہے وہ ابوصنیفہ کے عیال میں شامل ہوجائے کی کیونکہ فقہ ان کے موافق کردی گئی ہے ایک اور جگہ امام شافع سے میال میں شامل ہوجائے کیونکہ فقہ میں امام ابوصنیفہ کے عیال ہیں میں نے ان سے زیادہ فقیہ کسی کونہیں دیکھا۔ جس نے امام ابوصنیفہ کی کتب کا مطالعہ نہیں کیا وہ علم میں کمال حاصل نہیں کرسکتا۔ اور نہ ہی دین میں سمجھ ہو جھ حاصل کرسکتا ہے۔

(امام شافعیؒ نے جس طرح امام صاحبؒ کی شان میں اپنے خیالات کا اظہار کیا اس سے ہون تو یہ چاہئے تھا کہ امام شافعیؒ خود امام ابو صنیفہ گی تقلید و پیروی کرتے لیکن ایسا اس لیے خیر دورا مام شافعیؒ ان کے علم ان کی ذہائت ان کی حاضر جوابی ان کی قوت استدلال سے متابر تھے لیکن قرآب نی نص کی تشریح اور استنباط میں وہ اپنی رائے اور راہ چونکہ الگر کھتے ہے۔ اس لئے بہت سے مسائل میں انہیں امام ابو صنیفہؒ سے اختلاف بھی تھا۔)

حضرت ابن عيينة قرمات بيل كرميري أتحمول نے ابوحنيفة جيبانہيں ديكھا۔ جو خض

علم مغازی سیکھنے کا ارادہ کرے وہ مدیند منورہ جائے اور جومسائل جج سیکھنا جاہے وہ مکہ مکرمہ میں جائے اور جوعلم فقد حاصل کرنا جاہے اسے لازم ہے کہ وہ کوفیہ جاکرامام ابوحنیفیڈ کے شاگردوں کولازم پکڑے۔

حفرت عبدالله بن مبارك فرماتے بين كه ميں نے امام ابوطنيف سے زياد وفقيه تبين د یکھااوروہ خیر کی نشانی تھے۔ کسی نے دریافت کیا خیر کی یاشرکی؟ اس براین مبارک نے فرمایا خاموش رہ۔ شرکے لیے لفظ غاب استعال ہوتا ہے آ پنہیں۔ آ یہ خیر کی نشانی ہے اور خیر کے لیے استعال ہوتا ہے۔ایک اور جگہ فرماتے ہیں کہ اگر رائے کی ضرورت ہوتو امام ما لک ٌسفیانٌ اور امام ابوحنیفد کی آرا درست ہیں۔ان سب میں امام ابوحنیفد سب سے زیادہ فقیہہ اورا چھے نقیبہ تصادر باریک بین نقیبہ میں سب سے زیادہ غور دخوض کرنے والے تھے۔ایک اور جگہ ابن مبارک فرماتے ہیں کہ جب ہمیں کسی موضوع پرحضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی کوئی حدیث نه مطیق ہم ابوصنیف کے قول کو حدیث کا قائم مقام سجھتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ ایک دن میں لوگوں سے حدیث بیان کرر ماتھا اور میں نے جب بدکہا کہ حدیث بیان کی مجھ سے نعمان بن ثابت نے تومجلس والوں میں ہے کسی نے بوچھار یعمان بن ثابت کون ہے؟ میں نے کہا ابوصنیفے 'جوعلم کا مغز ہے۔ بین کربعض لوگوں نے حدیث لکھنا حچھوڑ دیا تو میں پچھور پر تو خاموش ر ہا پھر میں نے کہاا ہے لوگو! تم آئمہ کے ساتھ بے اولی اور جہالت کا معاملہ اختیار کرتے ہوتم علم اور علاء کے مرتبے ہے جاہل ہو۔امام ابوصنیفائے ہے بڑھ کر کوئی قابل اتباع نہیں کیونکہ وہ مقی پر ہیز گار ہیں مشتبہ چیز وں سے بیخنے والے ہیں علم کا پہاڑ ہیں۔علم کوالیسے کھولتے ہیں کدان سے پہلے کسی نے اتنی باریک بنی اور ذکاوت سے ایبانہیں کھولا۔ اس کے بعدابن مبارك نفتم كهائي كمين تم سايك ماه تك كوئي حديث بيان نبيس كرول گا-

معزت ابن جريح نے امام ابوصنية كعلم اورشدت تقوي اور حفاظت وين حفاظت علم

کے بارے میں فر مایا کہ بے شک وہ بڑے فقیہہ ہیں۔

امام احمد بن جنبل ؓ فرماتے ہیں کہ امام ابوصنیفہ ؓ لقویٰ اور زہروا یٹار آخرت میں ایسے مقام پر ہیں کہ کوئی دوسرااس مقام تک نہیں پہنچ سکا۔

محدث حضرت میزید بن ہارون ؓ نے کہا کہ امام ابوصنیفہ ؓ کی کتب کودیکھا کرو کیونکہ میں نے کسی فقیہہ کونہیں دیکھا جوان کی تما بوں کودیکھنا پہندنہ کرتا ہو۔

حضرت خطیب بغدادیؒ فرماتے ہیں کہتمام مسلمانوں کوچاہئے کہ وہ امام ابوصنیفہ کے لیے اپنی نمازوں میں دعا کریں' کیونکہ انہوں نے سنتِ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور فقہ کو محفوظ کر دیا ہے اور جو شخص جا ہلیت اور اندھے پن سے نکانا چاہے اور بیخواہش مند ہو کہ اُسے فقہ کی حلاوت حاصل ہوتو وہ امام ابوصنیفہ گی کتب کا مطالعہ کرے۔

حضرت کی بن ابراہیم فرماتے ہیں کدامام ابوصیفہ اُپنے زمانے کے سب سے بڑے عالم تھے۔

حضرت یجی بن سعیدالقطان فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابوصنیفہ ہے بہتر رائے کی کی نہیں سی۔ اس لیے فقہاء ان کے اقوال کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ حضرت نضر بن شمیل فرماتے ہیں کہ لوگ فقدے غافل تھے یعنی سوئے ہوئے تھے لیکن امام ابو صنیفہ کے انہیں جگادیا۔

محدث حضرت مسعر بن کدامؒ فرماتے ہیں کہ جس نے امام ابوصنیفُدگی اتباع کی اس پر کوئی خوف نہیں کیونکہ فقہ میں ان سے بہتر کسی کی رائے نہیں کیونکہ میں نے ان سے بڑا فقیہہ نہیں دیکھا۔

محدث حضرت عیسیٰ بن یونسؓ فرماتے ہی کہ خدا کی تتم میں نے امام ابوحنیفہ ؓ سے افضل کو کی شخص نہیں دیکھا اور ندان سے بڑافقیہہ دیکھا۔

ايام الخظم ايوضيف

حضرت معمرٌ فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابوصنیفہؓ سے زیادہ فقہ میں اچھا کلام کرنے والا اور ایک مسئلے کودوسر ہے مسئلے پراچھی طرح قیاس کرنے والانہیں دیکھا اور نہ ہی ان سے بہتر حدیث کی شرح کرنے والا دیکھا۔

حضرت فضیل بن عیاضٌ فرماتے ہیں کدامام ابوصنیفہ ُ فقہ میں معروف تقویٰ میں مشہور ، وسعت مال والے تھے۔ دن رات دین کی تعلیم وسعت مال والے تھے۔ دن رات دین کی تعلیم میں مشغول رہتے تھے۔ بہت کم گوتھ حرام وحلال کے مسائل پر جواب حق کے بغیر نہیں دریت تھے۔ حکومت اور حکم رانوں سے دورر ہنے والے تھے۔

حضرت قاضی ابو یوسف ٌفرماتے ہیں کہ ہیں امام ابوصنیفہ ؒ کے لیےا پنے والدین سے پہلے وعا کرتا ہوں۔ ابوصنیفہ گواللہ تعالیٰ نے فقہ عقل ٔ سخاوت ٔ اچھے اخلاق سے زینت بخشی تھی۔اوروہ اخلاق جوقر آن میں ہیں۔

حضرت محدث و قیعٌ فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابو حنیفیّہ سے بڑا نہ تو فقیہہ دیکھااور نہ کسی کوان سے اچھی نماز پڑھتے ہوئے دیکھا۔

حضرت امام حافظ ناقدر جال کی بن معینٌ فرماتے ہیں امام ابوصنیفہ گفتہ وصدوق تھے۔فقہ میں اور صدیث میں اللہ تعالیٰ کے دین کے بارے میں مامون تھے۔

حفرت ابن مبارک فرماتے ہیں کہ میں نے قاضی حسن بن عمارہ کو امام ابوصنیفہ کے گھوڑے کی رکاب بکڑے دیکھا وہ فرمارہ سے خدا کی تم ایمیں نے ان سے زیادہ فقہ میں فصح وبلیغ کلام کرتے کی کوئیس و یکھا اور نہ ہی صابر و صاضر جواب نیا ہے وقت کے سیدالفقہاء ہیں۔ مصرت محدث شعبہ قرماتے ہیں کہ امام ابو صنیفہ محسن الفہم اور جیدالحفظ تھے۔

حضرت محدث خارجہ بن مصعبٌ فرماتے ہیں کدامام ابوطنیفہ باقی فقہاء میں چکی کے مرکز لیعن قطب کی طرح ہیں یا نقاد کے مشابہہ ہیں جس سے کسونا پر کھاجا تا ہے۔ حضرت حافظ محمد بن میمونٌ فرماتے ہیں کہ امام ابوصیفہ ؒکے زمانے میں نہ کوئی ان سے بڑاعالم تھانہ پر ہیز گاراور نہ زاہد نہ عارف نہ فقیہ 'اللہ کی شم ان سے حدیث سننا مجھے ہزار دینار سے زیادہ پسندیدہ ہے۔

حضرت ابراہیم بن معاویہ قرماتے ہیں دین وسنت کی علامت امام ابو صنیفہ سے محبت ہے۔ وہ انصاف کی تعریف کرتے تھے۔ انہوں نے لوگوں کے لیے علم کا راستہ واضح کر دیا اور تمام مشکلات کوحل کر دیا۔

حضرت امام داؤد طاقی فرماتے ہیں امام ابوصنیفہ اسیاستارہ ہیں جس سے رات کے وقت مسافر راستہ یا تا ہے اورالیاعلم ہیں جس کوایمان والوں کے دل قبول کرتے ہیں۔

بہت سے لوگوں نے بیان کیا ہے کہ امام ابوصنیفڈ مجالس کے اعتبار سے بڑے کریم اور سب سے زیادہ اکرام کرنے والے تھے۔ اپنے ساتھیوں سے بھائی چارہ کرنے والے اور غریبوں کی شادیاں کرانے والے اوران پرخرچ کرنے والے تھے۔

حضرت امام یوسف فرماتے ہیں کہ جو محض بھی آپ سے اپنی کی ضرورت یا جاجت کا ذکر کرتا آپ اسے ضرور پورا کرتے تھے۔ جب امام صاحب کے بیٹے حماد ؓ نے سورۃ فاتح ختم کی توامام صاحب نے بیٹے کے استاد کو پانچ سو درہم بہ طور ہدیہ پیش کئے۔ استاد نے کہا میں نے کیا کیا ہے جو آپ اتی بڑی رقم وے رہے ہیں اس پر انہوں نے فرمایا جو آپ نے میں نے کیا کیا ہے جو آپ اتی بڑی رقم وے رہے ہیں اس پر انہوں نے فرمایا جو آپ اس سے میرے بیٹی کو سمایا ہے اس کو حقیر نہ جائے۔ خدا کی قتم اگر اس وقت میرے پاس اس سے میں دیا تو قر آن کی تعظیم کے لیے میں سب حاضر کر دیتا۔

حضرت سفیان بن عیینہ فرماتے ہیں کہ امام ابوصنیفہ بہت زیادہ صدقہ کرنے والے تھے۔ انہیں جو بھی مال حاصل ہوتا اس میں سے پچھ نہ پچھوہ وضرور خیرات کرتے جو ہدایا ان کے پاس آتے میں ان کی کثرت سے تنگ ہونے لگا تو میں نے امام صاحب کے شاگردوں ے اس کی شکایت کی تو انہوں نے بتایا کہ اگر آپ ان ہدایا کود کھتے جو امام صاحب نے حضرت سعید بن عروبہ کود کے تو آپ حیران رہ جاتے۔ امام صاحب تو ہرمحدث کے ساتھ حسن سلوک کرتے ہیں اور خوب خوب ہدیے ہیں جے۔

حضرت مسعر قرماتے ہیں کہ امام ابوصنیفہ جب اپنے یا اپنے اہل وعیال کے لیے کپڑا وغیرہ یا پھل وغیرہ خریدتے تھے تو اس سے پہلے وہ وہ ی چیزیں بڑے بڑے علماء کے لیے بھی خریدتے تھے۔

## ابل سنت كون؟

امام عظم ابو حنیفہ گام اہل سنت کے طور پر بھی معروف ہیں اور فقہ حتی کے مانے والے خود کو اہل سنت کہائے ہیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ دراصل اہل سنت کون ہیں اور مسلک اہل سنت کون ہیں اور مسلک اہل سنت در حقیقت کیا ہے؛ اس کے ساتھ ہی مسلمانوں کے مختلف فرقوں کے جو مسالک ہیں ان ہوگا کہ مختلف مسالک کے خدو خال بھارے سامنے ہوں پر مختصراً نقابلی جائزہ سے بیآ سانی ہوگا کہ مختلف مسالک کے خدو خال بھارے سامنے ہوں پر مختصراً نقابلی جائزہ سے بیآ سانی ہوگا کہ مختلف مسالک کے خدو خال بھارے سامنے ہوں گئے تو فقہ خنی کو سمجھنا آسان تر ہو سکے گا اور آج کا عام مسلمان جس کی دینی معلومات بس واجی بین اور جن کے دلوں میں بعض خط روایات کے ذریعے شکوک و شبہات پیدا کرد ہے جائے ہیں جس کے باعث وہ وہ ین سے دور ہوتے چلے جاتے ہیں جب دیگر مسالک کے افراد سے میں اور سی مسئلے پر بحث یا گفتگو کرتے ہیں تو مزید الجھ کررہ جاتے ہیں۔ انہیں بیا ندازہ کرنا مشکل ہوجا تا ہے کہ کیا درست ہاور کیا غلط۔ اسی ضروری معلوم ہوا کہ فقہ کیا جاور کیا غلط۔ اسی ضروری معلوم ہوا کہ فقہ کیا جاور سے خالوں کو بی معلوم ہوکہ ان کی فقہ کیا ہوا و

آس سے قبل کہ فقہ حنی پر گفتگو کی جائے میں مجھ لیا جائے کہ اہل سنت کسے کہتے ہیں اور کون حقیقی معنوں میں اہل سنت ہیں۔

اہلِ سنت:۔

سنت کے معنی عادت یا دستور ٹے ہیں۔اصطلاحاً پینمبراسلام حضرت محمر صطفیٰ صلی اللہ عدیہ وسلم کے طریقہ برعمل کوسنت کہتے ہیں۔اسلام میں اطاعت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم ابتدا ہے ہی ایک لازی امرد ہاہے۔اس لیے صحابہ کرام رضوان الدعلیم اجمعین نے حضور نی کریم صلی الدعلیہ مہا کہ عین کے اسوہ حند کے حفظ واشاعت کی طرف خاص تو جدر مائی۔ صحابہ کرام رضوان الدعلیہ ما جمعین کے بعد تابعین اوران کے بعد تع تابعین کے عہد میں سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا واحد مستند و ربعہ حدیث نبوی ہی تھا۔ اس لیے ہدوین حدیث کا سلسلہ محدثین نے عہد نبوی ہے ہر وع کردیا تھا جو بعد کے تمام عہدوں میں جاری رہا وہ تمام اصادیث جو تولی ہوں یا فعلی جواحادیث کی کتب میں مفصل قلم بند کی جا بھی ہیں۔ ان میں خلفائے راشدین رضی اللہ عنبم کاعمل اور ہدایات بھی شامل ہیں۔مسلمانوں کی اکثریت میں خلفائے راشدین رضی اللہ عنبم کاعمل اور ہدایات بھی شامل ہیں۔مسلمانوں کی اکثریت انہیں واجب العمل سلیم کرتی ہے۔اور مانتی ہے بہی اہل سنت یاسی کہلاتے ہیں۔اور قرآنی احکام اورا حادیث نبوی کی صحیح تعبیر وتفصیل جو فقہ کے متندامام ابوطنیفہ کے قیاس اورا جماع احکام اورا حادیث نبوی کی صحیح تعبیر وتفصیل جو فقہ کے متندامام ابوطنیفہ کے قیاس اورا جماع پر مبنی ہے کواہل سنت اسے ندہی دستور العمل کا جزولا زم سمجھتے ہیں۔

## ابلِ سنت والجماعت: \_

سنتِ رسول الله صلی الله علیه وسلم اور آثار صحابه رضوان الله علیهم اجمعین پرمل کرنے والے مسلمانوں کا سواد اعظم اپنے جامع مفہوم میں اسلام کے دو بنیادی فرقوں میں سے ایک ہے۔ جن لوگوں نے اسلامی جمہوریت وخلافت سنتِ رسول صلی الله علیه وسلم اور آثار صحابه کرام رضی الله عنه پرممل پیرا ہونے کا دعویٰ کیا وہ اہل سنت کہلائے ۔ اور جن لوگوں نے سنتِ رسول کریم سے انکار کیا وہ خوارج اور معتز لہ کہلائے ۔ خوارج اور معتز لہ کا عروج دوسری صدی جمری میں ہوا اور کچھ عرضے بعدید فرقے اپنی موت آپ مرکئے ۔ ان کا وجود ختم ہوگیا۔

اہلِ سنت پیروکاروں کے معنی میں سی کہلاتے ہیں۔جبکہ خوارج اور معز لد کی تعلیمات آ گے چل کرعراق اور ہندوستان میں نمودار ہو کیں۔ جومنکرین حدیث یا اہلِ قرآن کہا! ئے۔ انکارِ سنت کا دوبارہ آغاز انگریزوں کی فتنہ سامانی اوراختراع طرازی اور ہندہ تناے

امام اعظم ابوحنيفه

مسلمانوں کو تقسیم کر کے ان کی قوت کوختم کرنے کے لیے کیا گیا۔ انگریز نے اپنی چالا کی اور بدنیتی اور حکمرانی کی قوت سے کام لے کرمسلمانوں کی ایک منظم جماعت کو کئی فرقوں میں بانٹ دیا اور مسلمانوں کی قوت ایمانی کو پارہ پارہ کرنے کی غدموم کوشش وسازش کی اور ہندوستان کے مسلمانوں کو کئی فرقوں میں تقسیم کرنے میں کامیاب ہوگیا۔

بندوستان میں جدیدعلم الکلام کے نام پر سرسید احمد خان نے انکار حدیث کی ابتدا کی۔سرسیداحمد خان نے قرآ ن تحکیم کے تمام مندر جات کوعقل وسائنس کے مطابق ثابت کیا ' ہے ۔مثلاً وہ معراج نی صلی اللہ علیہ وسلم اورشق الصدر کومض خواب مانتے ہیں ۔ روز آخرت' حساب كتاب ميزان بنت ودوزخ و كمتعلق تمام قرآني ارشادات كواستعاره اورتمثيل قرار دیتے میں۔ایسے ہی وہ اہلیس اور ملائکہ کے وجود کوحضرت عیسلی علیبالسلام کابن باپ کے پیدا ہونے اورآ سان پر زندہ اٹھائے جانے کوتمثیل قرار دیتے ہیں ۔جنوں کو بھوتوں کی قتم کی مخلوق ماننے سے سرسید احمد خان قطعی انکار کرتے ہیں۔ سرسید کے علاوہ مولوی چراغ علی بھی منکر حدیث کے طور پرمشہور ہے۔ سرسیداحمدخان جنہوں نے زہبی مصلح کی حیثیت سے تصانف کا ا یک ڈھیرلگادیا تھا۔سرسید کےان ہی اقدامات کی بناء بران پر کفر کےالزامات بھی لگائے گئے چونکدان کا مسلک تھا کہ انگریز اور مسلمانوں کے درمیان پھیلی نفرت کو دور کرنے میں ہی مسلمانوں کا بھلا ہے۔اس لیےانہوں نے مسلمانوں اور عیسائیوں کے تعلقات کوخوش گوار بنانے کے لیے تصانیف کا سہارالیا۔ وہ تقلید کے سخت خلاف تھے۔ تقلید کے قائل علائے کرام حضرت مولا نامحمد قاسم نانوتوى حضرت مولا نافضل الرحمان عثاني (علامة شبيراحم عثاني كوالد) مولا ناذ والفقار على ديوبندي اور حفرت حاجي عابدهسين نے وقت كي ضرورت اور مذہبي اہميت ﴾ بسمجیتے ہوئے ادر امام ابو حنیفہ گی تقلید کے قائل ان افراد نے سرسید احمد خان کی جدید توجیہات اور تاویلات جونا صرف پڑھے لکھے طبقے کے ذہنوں کو مسموم ومتاثر کرنے لگی بلکہ دین سے اتعلق افراد بھی اس طرف متوجہ ہونے گے تصاور اس لیے ضروری تھا کواس کی روک تھا م کی جائے۔ 1867ء کودیو بندگی ایک قدیم مجد چھتا ہیں ایک مدرسہ قائم کیا گیا۔ جو بعد میں مدرسہ دیو بندگ نام سے معروف و مشہور ہوا۔ دیو بندگی علاء فقہی ندا ہب میں امام ابوصنیفہ کے مقلد ہیں۔ قرآن و سنت پرختی سے عمل پیرا ہونے کے علاوہ ان کا تصوف سے بھی بھر اتعلق ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی محبت وعظمت پر کھمل ایمان رکھتے ہیں۔ کشرت کے درودکو عین اتو اب سیجھتے ہیں۔ دین میں غلواور انتہا لیندی کے بجائے اعتدال کے قائل ہیں اور عامتہ المسلمین کی تکفیر سے اجتناب واحتیاط کو لازمی سیجھتے ہیں۔ اگر بغور دیکھا جائے تو دریو بند مدرسے سے اٹھنے والی تحریک نے سرسید احمد خان کے جدید علم الکلام کے ذریعے دیو بند مدرسے سے اٹھنے والی تحریک نے سرسید احمد خان کے جدید علم الکلام کے ذریعے کے سرسید الکی ہوئی ظلمتوں کا مقابلہ کرنے اور صحیح وین اور تقلیدی عمل کو قائم رکھنے اور برصغیر کے مسلمانوں کواسلام کی اصل روح سے وابستہ کرنے میں اپنا بھریورکر دارادا کیا ہے۔

سرسیدا تعدفان کی جدیدیت یعنی جدید الکلام کے فتنے نے جب کافی سراٹھالیا اور جدت
پندا فراد کا گروہ تشکیل پانے لگا تو انہوں نے مئی 1875ء میں علی گڑھ میں ایک درس گاہ کا آغاز کیا
جے جنوری 1877ء میں کالج کا درجہ حاصل ہو گیا تھا۔ اسی جدیدیت کا مقابلہ کرنے کے لیے روم کل
کے طور پر دیو بند کی مجد چھتا میں مدرسہ قائم ہوا جو جلد ہی ایک بڑے دارالعلوم میں تبدیل ہو گیا وہ
تمام دینی تعلیمی اصناف کی تعلیم دی جانے گئی۔ دارالعلوم دیو بند میں علم صرف و تو اوب علم المعان منظم نف فند اصول فقہ صدیث تفیر علم الفرائض علم المعقائد علم الکام علم العلب علم المناظر ہو علم منظم نفر اُت و تجوید ساتھ ساتھ فارسی زبان اوب وریاضی کی تعلیم بھی دی جاتی ہے۔

دیوبند کے پیروکارنذرونیاز صرف اللہ کے نام پر کرنا جائز ہانتے ہیں کسی پیر بزرگ کے نام پر کرنا جائز ہانتے ہیں کسی پیر بزرگ کے نام پر کرناان کے مسلک کے مطابق تطعی حرام ہے کیونکہ منت نذر نیاز حقیق معنوں میں صرف اللہ تبارک وتعالیٰ کے لئے ہی ہے۔اس طبقے کے مطابق اللہ کے علاوہ کسی دوسر سے

کے نام کی منت ماننا یا نذروینا صدقہ کرناسب شرک ہے۔جس چیز کی منت مانی جائے وہ حلال ہواوراللہ کی راہ میں ہوتو اللہ اس کے بورا کرنے پراجروثواب دےگا۔اس بارے میں سورۃ البقرہ 270 یا 271 میں واضح ہدایت آئی ہے۔

دیوبند کے طریقے پر چلنے والے مزارات کا احترام تو کرتے ہیں لیکن مزار والوں کو کی طری و سیلہ یا واسطنہیں بناتے بلکہ براہ راست اللہ سے مدد ما تگتے ہیں کیونکہ قرآن میں اللہ تعالی فرما رہا ہے کہ میں تمہاری شدرگ سے بھی قریب ہوں۔ بیلوگ مزارات پر چراغاں کرتے ہیں نہ موم بی اگر بی جلاتے ہیں۔ نہ مردے وفن کرنے پراس کے سرہانے اذان دیتے ہیں۔ ورود شریف کثرت سے پڑھتے ہیں کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے کہ درود شریف براہ راست انہیں پہنچایا جاتا ہے بیتمام صدقات وخیرات براہ راست اللہ کے کے کرتے ہیں۔

ا کابرین دیو بند حضرت شاہ ولی اللہ دہلویؒ کے معتقد ہیں جبکہ روحانی مسلک کے لحاظ سے حاجی امداد اللہ مہا جرکیؒ کے حلقہ ارادت میں شامل ہیں۔ سرسید احمد خان کی تحریک کے بتیج میں مختلف مسلکوں نے جنم لیا۔

عام طور پرمستشرقین کابی خیال ہے کہ مسلمانوں کے دو بڑے فرقے ہیں ایک اہلِ
سنت والجماعت اوردوسر ااہلِ تشیع بالترتیب ان کے مشینے والوں کوئی اور شیعہ کہا جاتا ہے۔
علامہ بغدادیؒ کے نزدیک اہلِ سنت و دلوگ ہیں جوآ نحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے بینی
سنت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے مسلک پر قائم ہیں۔ انہوں نے اہلِ الرائے اور اہل
صدیث دونوں کو اس گروہ میں شامل کیا ہے۔ جبکہ امام ابن تیمیہ نے اہلِ سنت والجماعت
کوآ نکہ اربعہ سے پہلے کا قرار دیا ہے اوروہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کوائی گروہ میں شامل کرتے
ہیں۔علامہ الذہبیؒ کے بقول ابوالحن اشعری کی تحریک اشعریہ کو ماننے والے خود کو اہلِ سنت

. م اعظم ابوحنیفه

والجماعت كہتے تھان كے بعديه اصطلاح عام ہوگئى۔

علامہ البغد ادیؒ نے اہلِ سنت والجماعت کے عقید کوان الفاظ میں بیان کیا ہے کہ بہلوگ حدوث عالم خالق کا کنات کی وحدانیت اس کی تشییبہ وجسیم سے پاک ہونے اور انسانوں کے لیے کافی اور برحق ہونے پر ایمان رکھتے ہیں اور بیاسی مانتے ہیں کہ قرآن حکیم شریعت کے احکام کا ماخذ ومنبع ہے اور نماز قبلے یعنی کعبے کی طرف منہ کر کے اواکر نافرض ہے۔ ان باتوں کے ساتھ آئیس کی ایک بدعت میں ملوث ہونا پہندئیس جو کفر کا باعث ہو۔

علامهالبغد اديُّ نے اہل سنت والجماعت کی آٹھ اصناف بمان کی ہیں۔

(۱) وہ ارباب عمل جوتو حید' نبوت' احکام' دعدہ وعید' تواب وعمّاب' اجتہاد اور امامت وقیامت کے بارے میں سیجے اور کامل معلومات سے بہرہ ور ہیں۔

(۲)۔فقہا' جوقر آن وسنت اور اجماع صحابہ سے استنباطِ احکام کا منصب سنجالے ہوئے ہیں ان میں آئم کرام امام مالک آمام ابوصنیفڈ امام احمد بن صنبل امام شافعی اوز ای نوری وغیرہ شامل ہیں۔

- (۳)۔علائے حدیث۔
- (٣) ) علائے ادب ونحو مثلاً خلیل بن احمد ابوعمرو بن العلا سیبویی اختش اصمعی الماز کی اورابوعبید اوغیرہ ۔
  - ً ( ۵ ) ـ مندرجه بالاعقائد كے منسرين اور قرائے كرام وغير و ـ
    - (١) \_مندرجه بالامسلك كيمويد صوفيا اوراوليا ،كرام \_
      - (۷) ـ مجامدین اورشمشیر بکف محافظین وین ـ
      - (٨) ـ عام پيروكاران ابل سنت والجماعت ـ

جماعت اہلِ سنت کےعقا' ند کومختلف خلفاا درسلاطین کی سر پرتی حاصل رہی ہے۔

أمام اعظم ابوحنيف

مسمان محقین کے مطابق خلفائے راشدین بھی ای مسلک کے پیروکار تھے۔الموکل کے دور میں اس مسلک کو بہت فروغ حاصل ہوا۔معزشام میں صلاح الدین ابو بی اور اس کے دور میں اس مسلک کو بہت فروغ حاصل ہوا۔معزشام میں صلاح الدین ابو بی اور اندلس کے دزیر القاضی الفاضل نے اس مسلک کو سرکاری ند بہت قرار دیا۔مغربی افریقہ اور اندلس میں بھی اسی مسلک کو سرکاری حیثیت دی۔ابیا بی اور نگزیب اور ٹیپوسلطان کے دور میں بھی ہوا۔ پاکتان اور ہندوستان میں اکثریت حقی اہل سنت کی ہے۔

شبی نعمائی کہتے ہیں کہ فقہ حقی اوراس کے پیروکار افراد بہترین مقنن تھائی لیے انہوں نے قاضی بن کرا ہے مملی طور پر نافذ کردیا۔ حنی فقہ کے قبولِ عام کی سب سے بڑی وجہ یہ تھی کہ امام ابوحنیفہ گاطریقہ فقہ انسانی ضرورتوں کی موجودگی ہیں نہایت موزوں اور مناسب لگتا ہے۔ اور خاص طور پر اس وقت کی تہذیب سے اس فقہ کو مناسبت تھی جس کے باعث زیادہ سے زیادہ لوگ اس کی طرف متوجہ ہوئے۔ کیونکہ فقہ حفی ہیں یہ خصوصیت ہے کہ دینی زیادہ سے زیادہ لوگ اس کی طرف متوجہ ہوئے۔ کیونکہ فقہ حفی ہیں یہ خصوصیت ہے کہ دینی مسائل ہیں پریٹان افراد کو آسان طریقوں سے مہولت باہم پہنچا تا ہے۔ اس وجہ سے بھی دیگر فقہوں کی نسبت فقہ حفی انے والوں کی تعداد ہتدرت کی بڑھتی چلی گئی اب دیگر فقہوں کی نسبت حفی فقہ کے مانے والوں کی تعداد ہے۔ وہ فرقہ اہلِ سنت والجماعت یاسی کہلا تا ہے۔ اس سے قبل کہ دیگر فرقوں کے متعلق کی فقہی معلومات حاصل کی جا کیں بہتر ہوگا کہ ہم اس سے قبل کہ دیگر فرقوں کے متعلق کی فقہی معلومات حاصل کی جا کیں بہتر ہوگا کہ ہم ہے کہی کیں کہ فرقہ ہے کیا؟ اور یہ کسے عالم وجود میں آتے ہیں؟

# فرقه کیاہے؟

فرقد کسی جہائت یا جاعیت کامختلف گروہوں میں تقسیم ہونا۔ اس طرح تقسیم ہونے والے برے گروہوں کو فائد کہا جاتا ہے۔

قرة ن حكيم كارشاد بي الله كى رى كومضبوطى سے تقامواورة پس ميں تفرقد نه والو۔ "
الله جارك وتعالى اپنے كلام مبارك ميں اس اختلاف كى فدمت كرر باہے جوانسان كى نفسانى خواہشات اور نج نگاہى سے شروع ہواور اسے فرقد بندى تك پہنچاد سے الله جارك وتعالى الله المين " كومضبوطى سے پکڑنے كا حكم دے رہا ہے الله الله المين " كومضبوطى سے پکڑنے كا حكم دے رہا ہے لينى اہل ايمان كوا تجادوا خوت كى تعليم دى جارہى ہے۔

قرآن کریم الیے اختلاف رائے کا مخالف نہیں ہے جودین میں متفق اور اسلامی نظام جماعت میں متحدرہ کرمحض احکام وقوانین کی تعبیر میں مخلصانہ تحقیق کی بنا پر کیا جائے۔ ایسا اختلاف معاشر ہے کی ترقی اور زندگی کی عکائی کرتا ہے اس قسم کے اختلاف کی کئی مثالیں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں بھی چیش آچی ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قسم کے اختلاف رائے کو پیند فرمایا کیونکہ بیا ختال ف اس بات کی عکائی کرتا ہے کہ امت میں خورو قرکر مختیق فنہم وفر است کی صلاحیتیں موجود ہیں۔ اس صورت میں جواختلاف سامنے آتا ہے وہ اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت میں رہ کر قرآن وسنت پر اتفاق رائے کرتے ہوئے دو عالموں یا دو جموں کے درمیان ہوتا ہے۔ دونوں اپنی رائے کو مدار وین نہیں بناتے اور نہ بی اپنی رائے کے مدار وین نہیں بناتے اور نہ بی اپنی رائے سے اختلاف کرنے والے پر کفر کا فتوی صادر کرتے ہیں بلکہ بناتے اور نہ بی اپنی رائے سے اختلاف کرنے والے پر کفر کا فتوی صادر کرتے ہیں بلکہ

امام اعظم ابوحنيفه

دونوں اپنے اپنے دلائل کے ذریعے کسی مسئلے پراپی اپی رائے کا اظہار کرتے ہیں۔ دونوں میں سے کسی بھی رائے کواپنایا جاسکتا ہے۔

احادیث اور تاریخ کی کتب سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ کسی مسئلہ پر ایما صحت مند اختلاف صحابہ کرام رضوان الدعیم اجمعین کے درمیان بھی ہوا اور بعض مسائل پر مشورہ کے دوران صحابہ کرام رضی اللہ عنہ نے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی رائے ہے بھی اختلاف کیا ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کے درمیان قرآن کریم کی آیات کی تفییر س بھی اختلاف رائے بیاجا تا ہے کیکن الیے کسی اختلاف کی وجہ ہے کسی صحابی رضی اللہ عنہ نے امتے مسلمہ سے ہٹ کراپنا کوئی الگ گروہ یا فرقہ نہیں بنایا' کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے اس حکم سے ہنو بی آگاہ تھے کہ کراپنا کوئی الگ گروہ یا فرقہ نہیں بنایا' کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے اس حکم سے ہنو بی آگاہ تھے کہ دین میں تفرقہ بندی کرنے والے ظالم ہیں اوران کے لیے در دناک عذا ب ہے۔

رسول التدسلی التدعلیہ وسلم نے بھی اتحاد وا تفاق کا حکم دیا ہے اور اختلاف و تفرقہ سے منع فر مایا ہے۔ امت میں اختلاف و تفرقہ کے باعث بہت سے فرقے بن جاتے ہیں جن کے باعث دین معاملات میں الجھنیں پیدا ہوجاتی ہیں ان اختلافات کو صرف اصولی بنیاد پر بی رکھا حائے اور اختلاف رائے ہونے کی وجہ سے کی دوسرے سے نفرت کا اظہبار نہ کیا جائے۔

اختلاف ایک فطری امر ہے کیونکہ التہ تعالی نے انسانوں کے طبائع واذبان میں ایک دوسرے سے فرق رکھا ہے۔ مسلمانوں میں سیاسی اور عقائد کے معاملات میں اختلاف ہوئے بین لیکن ہراختلاف پرکوئی فرقہ نہیں پیدا ہوا۔ دیانت داران اختلاف رائے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث مبارکہ کی رو سے باعث رحت ہے کیونکہ اختلاف رائے کے ذریع بی مختلف احکامات تعبیر وتشریح کے لیے اجتباد کے دروازے کھلتے ہیں اور دین کے حقائق واضح وروشن ہوکر سانے آتے ہیں۔ اختلاف رائے نہونے سے امت میں جامہ یت پیدا ہوجاتی وروشن ہوکر سانے آتے ہیں۔ اختلاف رائے نہونے سے امت میں جامہ یت پیدا ہوجاتی ہے۔ مسلمانوں میں اختلاف رائے اکثر میاسی مسائل میں ہی پیدا ہوا مسلمانوں کے دینی

اختلافات کوچارحصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

(۱) ۔ اصولی اختلافات۔ اسلام کے سابی نظام یعنی امامت وخلافت کے مسکلے پر اختلاف جس مسلمانوں کے دوگروہ سامنے آئے۔ اہلِ سنت اور شیعہ۔

(۲)۔ بنگامی نوعیت کے اختلافات۔عقائد کے مسلے پر چند متشد دنقطہ نگاہ رکھنے والے جواب موجو ذہیں ہیں مثلاً جبریۂ قدریۂ معتز لہ وغیرہ۔

(۳) فیقهی اختلافات فروی مسائل پرفقهی مسالک مثلاً اہل سنت میں آئمدار بعد کے ندا ہب اور چنددوسرے ندا ہب جن کا اب وجوز نہیں رہا۔

(۳) \_ ساسی اور قبائلی اختلافات \_ فرقه بندی کے سلسلے میں دوانتبالیند طریقے پائے جاتے ہیں ان میں ایک طریقہ یا دستور یہ ہے کہ حقائق کی تحقیق کی خاطر دیانت دارانہ اختلاف رائے کا ہونا چاہئے اوراس میں کسی قتم کی مصلحت اور مفاہمت نہیں کرنی چاہئے ۔ دوسرا طریقہ ہیہ ہے کہ صلحت کو مقدم رکھا جائے اور کسی بھی مسئلہ پراختلاف نہ کیا جائے ۔ یہ دونوں نقطہ نظرا فراط و تفریط پرقائم ہیں ۔

در حقیقت کسی بھی رائے میں اختلاف کرنا ایک قدرتی امر ہے اس نے فرقہ بندی پیدا نہیں ہوتی لیکن ایسا صرف اسی صورت میں ہوتا ہے جب اختلاف کی بنیاد حق ودیانت اور اخلاص پر ہو۔ ایسا اختلاف وضع ہوسکتا ہے لیکن جب اختلاف نفسانی اغراض بددیا نتی اور تعصب پر بہنی ہوتو پھر مستقل فرقے کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ اس کی واضح مثال صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے عہد میں ہونے والے اختلافات میں جو خالص ا نلاص اور نیک نیتی پر مبنی سے اس کے وہ جلدی ختم بھی ہوگئے جیسے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ ما جمعین میں ہونے والے اختلافات جن کا ذکر علامہ شہرستانی ابوالفتح محمہ کرام رضوان اللہ علیہ ما جمعین میں ہونے والے اختلافات جن کا ذکر علامہ شہرستانی ابوالفتح محمہ کرام رضوان اللہ علیہ ما جمعین میں ہونے والے اختلافات جن کا ذکر علامہ شہرستانی ابوالفتح محمہ بن اتقاسم عبد الکریم نے اپنی کتاب ' الملل وائنل' میں کیا ہے۔

- (۱) رسول كريم صلى الله عليه وسلم كے مرض الموت ميں قلم دوات طلب كرنے كا واقعه۔
  - (٢)\_ جيش اسامه رضي الله عنه كي روا گلي كامسئله \_
- س) ـ رسول کریم صلی الله علیه وسلم کی وفات کا مسئله که آپ صلی الله علیه وسلم وفات یا سئله که آپ صلی الله علیه وسلم وفات یا سئلت میں یانہیں ۔
  - (۴) \_ آپ سلی الله علیه وسلم کی تد فین کہاں ہو؟
    - (۵) ـ خلافت كى منتقلى كا مسئله ـ
      - (٢) ـ باغ فدك كامعامله ـ
  - (4)۔زکو ۃاوا نہ کرنے والوں کے خلاف جنگ۔
- (۸) \_حضرت ابو بکرصدیق رضی الله عنه کا حضرت عمر فاروق رضی الله عنه کوخلیفه نام دکرنا \_
  - (٩) ـ تيسر عليفه راشد كانتخاب كيسلسله مين شوري كااختلاف ـ
- (۱۰) \_ حضرت على كرم الله وجهه كے حضرت طلحهٔ حضرت زبير رضى الله الجمعين اور ام المومنين حضرت عا ئشەصد يقدرضى الله عنها سے اختلا فات \_

یتمام اختلافات بالکل نئی صورت حال میں صحیح سمت کی تلاش میں اصولی نوعیت کے سے اور ان کی بنیاد حق اور اخلاص پرتھی اس لیے ان اختلافات کے باعث کی فرقے نے جنم نہیں لیا بعض لوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس صدیث شریف کوفرقہ بندی ہے حق میں استعال کرتے ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ''میری امت بنی اسرائیل کی طرح فرقوں میں تقسیم ہوجائے گئ بنی اسرائیل کی طرح فرقوں میں تقسیم ہوجائے گئ بنی اسرائیل کی طرح فرقوں میں بٹ جائے اسرائیل کا خرقوں میں بٹ جائے سے اور میری امت سے فرقوں میں بٹ جائے گئی۔'' (کتاب الفتن ابن ماجہ)

امام اعظم ابوحنيفيه

ترجمہ ۔ اللہ تعالیٰ کی رسی کوسب مل کر مضبوط تھام لواور پھوٹ (تفرقہ ) نہ ڈالواور اللہ تعالیٰ کی اُس وقت کی نعت کو یاد کرو جب تم ایک دوسرے کے دشمن تھے تو اس نے تمبارے دلوں میں الفت ڈال دی کیستم اس کی مہر بانی سے بھائی بھائی ہو گئے اور تم آگ کے گڑھے کے کنارے بہنچ چکے تھے تو اس نے تمہیں بچالیا۔ اللہ تعالیٰ اسی طرح تمبارے لیے اپنی نشانیاں بیان کرتا ہے تاکم ہوایت یاؤ۔ (آل عمران۔۱۰۱)

اس آیت مبارکہ پراگر خور فکر کیا جائے تو وال تفرقوالیعنی پھوٹ ندڈ الوکہ کر اہل ایمان کو فرقہ بندی پھوٹ اختاا ف سے روک دیا گیا ہے آیت مبارکہ میں اللہ تبارک و تعالی خوب واضح طور پر بتار ہا ہے کہ اگرتم نے دو فہ کورہ اصولوں سے انحراف کیا یعنی اختلاف کیا تو تم میں پھوٹ پر جائے گی اور تم الگ الگ فرقوں میں بٹ جاؤ گے۔ وہ دو چیزیں قرآن اور صدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ اگر ہم فرقہ بندی کی تاریخ کودیکھیں تو یہی دو چیزیں نمایاں ہوکر

سامنے آ جاتی ہیں ۔قر آن وحدیث کے فہم اوراس کی توضیح وتشریح میں باہم کچھاختلاف فرقہ بندى كاسبب بنتأ ب حالانكه بياختلاف توصحابه كرام رضوان الله عليهم اجمعين وتابعين رحت الدّعليهم كےعبد ميں بھی تھاليكن مسلمان تبھی فرقوں گروہوں میں نہیں تقتیم ہوئے تھے كيونكہ اس دفت تمام اختلا فات کے باوجودسب کا مرکز اطاعت وکورعقیدت ایک ہی تھالیننی قرآن وحدیث رسول کریم صلی الله علیه وسلم کیکن جب شخصیات کے نام پرسوچ فکرنے جنم لیا تو اطاعت عقیدت کےمحور ومرکز تبدیل ہو گئے ۔ پھر ہرکوئی اینی اپنی پیندیدہ شخضیات اور ان کے اقوال وافکارکواولین حیثیت و بے نگااوراللہ اوراللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام وفرمودات ٹانوی حثیت کے حامل ہو گئے۔ یہیں سے امت مسلمہ میں افتراق کے المیے نے جنم لیا جو دقت کے ساتھ ساتھ بڑھتا چلا گیا۔روٹن ترین دلیلوں کے باوجودمسلمانوں نے نفسانی اغراض کے لیے جب اختلاف وتفرقہ کی راہ اپنالی اور اس برجم گئے اور اینے دنیاوی مفادات کے لیے سب کچھ جانتے مبجھتے ہو جھتے ہوئے حقیقت سے انحاف کیااور فرقہ باز دن کی باتوں میں آ کراللہ اوررسول اللہ کی راہ ہے دور ہو گئے ہیں ۔قرآن تھیم نے مختلف انداز وپیرائے میں بار باراس حقیقت کی نشاندہی کی ہےاوراس سے دورر ہے کی تاکید کی ہے۔ بید بھی بتادیا کہ بی اسرائیل حقیقت سے انحراف کے باعث ہی فرقوں میں بٹ گئے تھے۔اے ابل ایمان تم ایسانه کرنا به

اختلاف رائے میں شدت کی وجہ ہے اب تک سیکروں فرقے بے اور مٹ گئے ہیں۔ حضرت شاہ عبدالعزیز وہلوی نے اپنی کتاب تحفہ اثنائے عشریہ میں صرف شیعہ مسلک کے ۲۳ سے زاید فرقوں کا ذکر کیا ہے جولوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی فدکورہ حدیث سے مسلمانوں میں جن ۲۳ سے فرقوں کا جواز نکالتے ہیں جب وہ فرقوں کی تفصیل بیان کرتے ہیں تو فرقوں کی تعداداس گنتی ہے کہیں زیادہ ہوجاتی ہے۔

امام اعظم ابوحنيفه

ابتدا میں فرقوں کی تعداد کم تھی اس لیے کہ اختلافات بھی کم ہوتے تھے پھر بعد کے ادوار میں اختلافات کی کثرت کے باعث معمولی معمولی اختلاف پر ذیلی مسالک کوفرقوں کا نامر یا جانے لگا۔ حالانکہ اہل ایمان مسلمان اگر تعلیمات اسلام جو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وہلم کے ذریعے اللہ تبارک وتعالی نے ودیعت فرما نمیں ان کی روسے تو تمام عالم انسانیت نبی کریم صلی اللہ علیہ وہلم کو کسی ایک قوم یا قبیلے صلی اللہ علیہ وہلم کو کسی ایک قوم یا قبیلے یا اللہ علیہ وہلم کو کسی ایک قوم یا قبیلے یا علاقے کے لیے نبی بنا کرنہیں بھیجا گیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وہلم تو تمام عالم وس کے لیے مبعوث بوٹ جی آپ کو رحمت اللعظمین بنایا گیا تمام عالم آپ کی امت ہواس امت عالم میں جینے بھی سابقہ او یان ہوں گے وہ اپنی جگہ ہے شک فرقوں کی مانند ہوں گے لیکن ہمارے کمز وراہل بھی سابقہ اور کہا وہ اپنی جگہ ہے شک کراختلاف ورائے پرا سے جم جاتے ہیں کہ اللہ کی پناہ اور ایک نیا فرقہ بنا کر ہی وہ لیتے ہیں۔

حضرت علامداشعری نے اپنی کتاب ' مقالات الاسلامین' میں ایسے مسائل کا ذکر کیا ہے جو اختلاف کی وجہ ہے۔ ان مسائل میں سب سے اہم اور پہلا امامت کا مسکلہ ہے۔ کیونکہ طرز حکومت کے معاملے میں اب تک دوہی نقط نظر کارفر مار ہے ہیں۔ ایک شخص موروثی طرز حکومت یعنی اہل تشیع کا مامت کے متعلق نظر یہ دوسرا شورائی نظام یعنی خلافت مسئلہ امامت پرنزاع تمام اختلافی معاملات میں نظر آتا ہے چاہے وہ شہادت حضرت عثان رضی اللہ عنہ ہویا جنگ جمل ہویا جنگ صفین اور بعد کے معاملات میں اصولی وجہزاع امامت تھی جو مختلف احوال ومقامات اور اشخاص سے متعلق ہوہوکرئی نئی ذیلی شاخوں میں چھیلتی چلی گئی۔

''مقالات الاسلامين' ميں مذكورہ فرقوں كا اگر بغور تجزيد كيا جائے تو معلوم ہوگا كه اصولی فرقے تو بہت كم بيں ليكن ذيلی نقط نظر كی وجہ سے فرقوں كی بھر مار معلوم ہوتی ہے۔

اصولی فرقوں کی کل تعداد یا نج سے زیادہ نبیں ہے۔

(١)\_اہل سنت \_ (حنفی شافعی مالکی حنبلی اسحاب الحدیث واہل حدیث )

(۲) \_شیعه\_(علویهٔ زیدیهٔ امامهٔ اساعیلیه)

(٣) \_خوارج \_ (رياضيه ابأضيه ارزقيه)

(۴) ـ مرجيه ـ (راجيهٔ شاكيهٔ تاركيه)

(۵) معتزله به

شبرستانی ابوالفتے نے اپنی کتاب الملل والنحل میں اصل فرقے چارتحریر کئے ہیں اور باقی فرقے ان چاروں سے ہی نکلے ہیں۔ان کی کوئی مستقل حیثیت نہیں ہے۔(۱) قدریہ (۲) اصفاتہ (۳) خوارج (۴) شیعہ۔

امت مسلمہ کے ان فرقول میں بڑے فرقے صرف دو ہیں۔ سی اور شیعہ۔ یہ دونوں فرقے افکار وعقائد میں نسبتا ایک دوسرے کے قریب میں۔

ابل سنت كي عروج كي بعد مرجة معتزلة بستة بستا صولى فرقول مين مدخم بوكة ابومنصور عبد القادر بن طاهر بن محمد البغد ادك ني الآب "الفرق بين الفرق بين الفرق "مين ابل سنت
ك علاوه الم ك فرقول كا اس طرح: مَر أيا ب ك شيعول خوارج اور قدريه كي بين بين مرجيه ك
دس بخاريه اور كراميد كا ايك فرقه ب عبد القادر البغد ادك ني فرقول كومزيد اس طرح القسيم كما ب

(1) \_ فرق الا ہواءالضالتہ \_خواہشات نفسانی پر قائم گمراہ فرقے \_

(٢) ـ الفرقيه ـ الناجيه ـ

نی اکرم صلی الله علیه وسلم کی حدیث مبارکه میں بیان ہواہے کہ ۲ کفرقول میں ایک فرقه ناجیه ہوگا اور ۲ کفرقے جہنم میں جائیں گے۔ صحابہ کرام رضوان الله علیم اجمعین نے

امام اعظم ابوحنيف

رسول کریم صلی الله علیه وسلم سے دریافت کیا تو حضور نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا" ناجی فرقه وه ہوگا جومیر سے اور میر سے صحاب رضی الله عنهم کے طریقے پر چلے گا۔" اس باعث اب مسلمانوں کا ہرفرقہ خودکو" ناجی" کہلوا تاہے۔

اہلِ سنت میں دین کے فروی مسائل کے نقطہ نگاہ سے جارمشہور مسلک ہیں جو اپنے اپنے آئمہ کے ناموں سے پہچانے جاتے ہیں۔ ان کو اصطلاحاً مُقلد بھی کہتے ہیں۔ (۱) حنی (۲) شافعی (۳) مالکی (۴) صنبلی۔

#### (1) حنق كون؟:\_

مسلمانوں کا ایک فرقہ جوامام اعظم ابوحنیفہ کی پیردی وتعلید کرتا ہے۔امام اعظم سے اس کی ابتداء ہوئی کی اُن کا سب سے بڑا کا رنامہ ہے۔ آپ سے پہلے بہت سے صی بہرام رضوان الله علیہم اجمعین نے استنباط اور اجتہاد سے کام لیا اور وہ جمہد اور فقیمہ کہلائے۔

فقه حفی کے ابتدائی ماخذوں میں تین چیزیں ہیں۔

(۱) امام اعظم ابوطنیفه کی کتب اور فتو ہے۔

(۲) آپ کی مجلس نقیمہ کے فیطے (میملس نقیمہ آپ نے شریعت کی تدوین کے لیے اپنے طور پرسرکاری سر پرتی ویدد کے بغیرقائم کی تھی)

(۳) ۔ آپ کے قابل ونا مورشا گرد قاضی ابو پوسف اورا مام محمد بن الحن ً ۔ امام زفر کی تصانیف اور آراء۔

امام اعظم ابوصنیف یک شاگردول بین امام ابو بوسف نے فقد حقی کے استحکام اور تدوین کے لیے بہت کام کیا ہے۔ ابن الندیم نے اپنی کتاب 'الغیم ست' بین کچھ کتب کا تذکرہ کیا ہے۔ ان بین ایک کتاب 'الحر ج' ہے یہ کتاب فقد فقی کی بہترین کتب بین شار ہوتی ہے۔ یہ خود امام اعظم ابو حنیف کا قول ہے۔ ''میرے شاگردوں بین جس نے سب سے زیادہ علم حاصل

امام اعظم ايومنيغه

فقد خفی کی متند ترین کتاب فتاوی عالمگیریہ ہے۔ یہ کتاب مختف فقاوی کا مجموعہ نیس ہے بلکہ یہ خفی مسلک کے بارے میں لکھی گئی تمام کتب کے اقتبا سات پر مشمل ہے۔ فقہ خفی کے مانے والوں کواہل الرائے بھی کہا جاتا ہے۔ مولا ناشیلی نعمائی نے اپنی کتاب سیر ۃ العمان میں کھا ہے کہ امام ابو حذیفہ نے جب فقہ کی تدوین کی تو اس میں ہزاروں مسلے پیش آئے جس میں کھا ہے کہ امام ابو حذیفہ نے جب فقہ کی تدوین کی تو اس میں ہزاروں مسلے پیش آئے جس میں کو نوٹ کی حدیث یا سے کام میں کو نوٹ میں تھا۔ اس لیے انہیں قیاس سے کام ایمان پر ارام کا قول بھی موجود نہیں تھا۔ اس لیے انہیں قیاس سے کام لیمان پر ارام کا قول بھی موجود نہیں اس وقت مسائل اتن کٹر ت کے ساتھ سائے نہیں آئے تھے۔ علامہ لکھتے ہیں کہ فقہ خفی کو اس اعتبار سے نصیلت می کہ یہ شروع سے بی فوانین کا مجموعہ ہے کیونکہ خود امام اعظم ابو صنیفہ اور ان کے ساتھی وشاگر د بہترین مقنن (قانون شناس) تھے جنہوں نے بنوعباس کی مملکت ہیں قاضی بن کر آئیس عملی طور پر نافذ (قانون شناس) تے جنہوں نے بنوعباس کی مملکت ہیں قاضی بن کر آئیس عملی طور پر نافذ

امام ما لک بھی رائے پراعتقادر کھتے تھے اور اہل الرائے میں شار کئے جاتے تھے۔
امام اعظم ابوصنیفہ کے بیردؤں کو قیاس کی زیادتی کے باعث اہل الرائے کالقب دیا گیا۔
قرآ ان حکیم اور حدیث شریف کے بعد قیاس کا ممل بذات خود کوئی قابل اعتراض بات نہیں
کیونکہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین بھی اکثر قرآن وحدیث میں کوئی تصریح نہ پاکر مجبوراً
قیاس کیا کرتے تھے جے ہم عام زبان میں رائے کہتے ہیں۔

نقد میں تقلید شخص ایک متناز ن مسلہ ہے۔ سقوط بغداد کے بعد سیاسی مرکزیت کے زوال کے ساتھ ساتھ فقد کی روح بھی کمزور ہوگئی تو بعض علماء تقلید شخص پرزوردیے گئے۔ اس طرح انہوں نے اجتہاد کے دروازے اپنے پر بند کر لیے۔ تقلید پراصرار کی وجہ بیتھی کہ بے شار فرقے وجود میں آگئے تھے جن کے باعث خیالات میں انتشار بڑھ گیا تھا۔ اس کے علاوہ شار فرقے وجود میں آگئے تھے جن کے باعث خیالات میں انتشار بڑھ گیا تھا۔ اس کے علاوہ

ابام اعظم ابومنيغد

اجتہاد کے لیے جس بلندمعیاراورعلم دتقویٰ کی ضرورت بھی وہ آ ہستہ آ ہستہ تم ہو گیا تھااس لیے بی احتاف اجتہاد کے خلاف ہیں۔

فقد تفی کے قبول عام کی سب سے بردی وجدام اعظم ابوضیفہ کا طریقہ فقہ ہے جوانسانی ضرورتوں کی موجود گی میں نہایت ہی موز دن اور مناسب ہے اور اس وقت کی تہذیب سے بھی فقد نفی بہت مناسب رکھتا ہے۔ اس کے علاوہ سلطنت عثانی کا سرکاری فرہب بھی کہی تھا اور جو علاقے سلطنت عثانیہ کرور حکومت تھان کا فرہب بھی اور ان کا تکمہ عدل وقضاء بھی حنی بی مربا کیونکہ عبای خلیفہ نے تحکہ عدل وقضاء کے لیے یکی فرہب متحب کیا تھا۔ مسائل عبادات بھی ای ربا کیونکہ عبای خلیفہ نے تحکہ عدل وقضاء کے لیے یکی فرہب متحب کیا تھا۔ مسائل عبادات بھی ای فرہب کے بیلے۔

حنی نقد کے ماننے والے حنی کہلاتے ہیں یہ ترکی وسطی ایشیا اور شالی ہند پاکتان بنگلہ دیش بھارت میں پائے جاتے ہیں اور افغانستان ترکستان بلقان شام وغیرہ میں بھی موجود ہیں۔

ماکی:۔

امام ما لک۔ان کا پورانام ابوعبداللہ ما لک بن انس ایک تھا۔ 90 جمری میں مدید میں بیدا ہوئ آتھا۔ 90 جمری میں مدید میں بی گزاری صرف ایک بار جج کے لیے کمہ تشریف لائے۔ آپ امام شافعی کے استاد بھی ہیں۔ آپ ساٹھ سال تک مدید منورہ میں مام حدیث کی خدمت کرتے رہا اور 87 سال کی عمر میں 179 جمری 10 رکھے الاول کو انتقال فر مایا۔ نی اکرم سلی اللہ علیہ وسلم سے حددر جدمجت رکھتے تھے۔ای مجت وقریت کی وجہ سے مرف ایک فرض جے کے لیے ہی مدید منورہ سے باہر گئے تھے۔

اہلِ سنت والجماعت میں فقہی مسائل میں امام مالک کی رائے اور عقیدہ کے پیروکار مالک کی رائے اور عقیدہ کے پیروکار مالک کا کھی کہلاتے ہیں۔موزمین کے مطابق شروع میں حنی مالکی شافعی وغیرہ فتم کے مسالک کے

نام نہیں سے اور فقہی مسائل میں ہر قتم کے مکا یپ فکر ہے۔ اہلِ ججاز امام مالک کی آراء کی پیروی کرتے ہے۔ اور اہلِ عراق امام ابو صنیفہ کے پیروکار ہے پھرامام شافعی نے فقہی مسائل میں ان دونوں مسالک سے اختلاف کرتے ہوئے ایک نئے مسلک کی بنیا در کھی تو یہ مسلک شافعی کے نام سے معروف ہوا تو ان دونوں مسالک کے پیروکاروں نے اپنے اماموں کے شاموں کے نام افتیار کئے۔ امام مالک آپنے اجتہاد میں ناموں کی نسبت سے حفی اور مالکی مسلک کے نام افتیار کئے۔ امام مالک آپنے اجتہاد میں صرف قرآن وحدیث پراعتاد کرتے تھے۔ علم وحدیث میں ان کی کتاب مؤطا ہے۔

مالکی عقائد مغرب کے علاقوں میں پھیلنا شروع ہوئے۔ ان علاقوں میں الجزائز طرابلس سوڈان بحرین کویت تیونس الجیریا مرائش اوراتیین کےعلاقے شامل ہیں پھر بندرت افریقہ اورمصر کے علاقوں میں بھی مالکی مسلک نے فروغ پایا۔ ان علاقوں میں شافعی مسلک کوعبدالما لک بن حبیب سلیمانی ۸۵۳ عیسوی اورا ساعیل ابن اسحاق ۹۰ معیسوی نے مالکی مسلک کے فروغ میں بہت نمایاں کردارادا کیا۔

شافعی:۔

امام ابوعبداللہ محمد بن ادریس شافعی قریثی • ۱۵ ہجری میں غز و کے مقام پر پیدا ہوئے۔ امام شافعی شروع میں امام مالک ؒ کے معتقد تھے لیکن اپنے سفر کے تجربات کے بعد اپنے لیے ایک خاص فیر ہب منتخب کیا۔

این است والجماعت میں فقہی مسائل میں امام شافع کی رائے اور عقیدہ کے پیروکار شافع کی ہوا ۔ ان کا سلد نبیت شافع کہ ہوائٹ اور وفات ۱۸۰۰ کا ہے۔ ان کا سلد نبیت عبد مناف پر نبی کر بیم صلی اللہ علیہ وسلم سے ل جاتا ہے۔ سات سال کی عمر میں قرآن کر بیم حفظ کیا اور پندرہ برس کی عمر میں انہیں فتو کی دینے کی اجازت مل کئی تھی۔ ان کی پرورش مکہ مکر مد میں ہوئی۔ امام شافع تیرہ برس کی عمر میں مکہ میں مکہ سے مدینہ میں امام مالک بن انس سے پاس ان کی

شاگردی میں چلے گئے اور امام مالک کی وفات پربی مکدوالیس آئے۔ انہیں بجاطور پراصول فقہ کا مؤسس وبانی سمجھا جاتا ہے۔ ان کی زیادہ تر توجدان احادیث کی تحقیق پڑھی جن سے احکام شرکی کے ثبوت مہیا ہوں۔ اس وفت شافعی فقہ کے ماننے والے زیادہ تر بیروت مریا ، عراق جاوا ایران اور یمن کے علاوہ وسطی افریقہ مشرق وسطی اور وسط ایشیاء کے بعض حصول عراق جاوا ایران اور یمن کے علاوہ وسطی افریقہ مشرق وسطی اور وسط ایشیاء کے بعض حصول میں جنہوں نے اصول احکام مرتب کئے اور اصول فقہ کو علی حیثیت دی۔

حنبل:\_

ابل سنت والجماعت میں چو تھے مسلک اور فقہی مسائل میں امام ابوعبداللہ احمد بن صنبل کی رائے اور عقیدہ کے بیروکاروں کو کہا جاتا ہے۔ امام احمد بن صنبل سنا عرب تھے۔ اصلاحی تحریک رائے اور عقیدہ کے بیروکاروں کو کہا جاتا ہے۔ امام احمد بن صنبل کی حیثیت ایک جمہد کی ہے۔ جبی فقہ کے اصول وقواعد کے بارے میں محققین نے بہت کم لکھا ہے صنبلی تعلیمات کے متعلق مورضین وحققین کی مسلمہ رائے ہے کہ بدایک تندمزائے تشبی فرہب ہو گیرفقہوں کی نسبت خاصاد با ہوا ہے اس مسلمہ رائے ہے کہ بدایک تندمزائے تشبی فرہب ہو گیرفقہوں کی نسبت خاصاد ہا ہوا ہے اس میں بظاہر زندگی کی حرارت نظر نہیں آتی مگر بغور دیکھنے ہے محسوس ہوتا ہے کہ امام احمد بن صنبل کی اصل تعلیمات کو منے کہا گیا ہے۔ امام ابن تیمیہ اور ابن القیم کے بعدمحمد بن عبدالو ہا ہے۔ کی امام اجمد بن صنبل کی نظریہ ہے کہ قرآن کلام اللی ہے اور خرگاوت ہے۔ قرآن کریم کے بارے میں امام احمد بن صنبل کا نظریہ ہے کہ قرآن کلام اللی ہے اور غیر مخلوق ہے۔

حدیث کے بارے میں امام احمد بن حنبل کی رائے ہے کہ صرف وہی احادیث قابل قبول ہیں جن کے متعلق یقین ہو کہ وہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے براہ راست پیچی ہیں۔ اس لیے انہوں نے وہی احادیث جمع کیس جوان کے زمانے میں ثابت ہوچکی تھیں۔ حنبلی

يومنيني والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد والمستراد

مسلک و فد بہ کے سب سے بڑے شارح امام ابن تیمیہ ہیں جن کے زیراثر کئی تحریکوں نے جنم لیا ان میں بی ایک امام محمد بن و ہاہ جبی تھے جنہیں مانے والے و ہائی کہلاتے ہیں۔ یہ فرقہ صنبلی مسلک سے بی لکلا ہے اس فرقہ کے مانے والے زیادہ تر مشرقی عرب اور افریقہ کے بعض مما لک میں پائے جاتے ہیں۔ سعودی عرب کا سرکاری فد ب یہی ہے اس کے علاوہ فلطین شام عراق میں بھی کافی تعداداس فرب کے مانے والوں کی ہے۔

ابل سنت والجماعت کے ان چار مسالک میں بھی کی گی مزید فرقے بے ہیں۔ اکثر علاء استِ مسلمہ ان فرقوں کی تقسیم کوتسلیم کرتے ہیں۔ شخ عبدالقادر جیلائی اسلام میں ایک سو پھا اسلام کے اکثر قوں کا ذکر ملتا ہے۔

پیاس فرقوں کا بیان کرتے ہیں جبکہ غیاث اللغات میں اسلام کے الافرقوں کا ذکر ملتا ہے۔

جن میں سے ایک ناجیہ فرقہ ابل سنت کا ہے۔ (جبکہ شاہ عبدالعزیز محدث وہلوگ نے اپنی کو کتاب تخذ اثنائے عشریہ میں شیعہ مسلک کے ایک سے زائد فرقوں کا ذکر کیا ہے۔ ) باقی کو چھالف کر موں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ہرگروہ میں بارہ بارہ فرقوں کا ذکر ہے۔ اس طرح چھ مسالک کے بارہ بارہ فرقوں کی تعداد الان ہوری ہوجاتی ہے۔

اسلام میں شیعیت کے آغاز کی تاریخ بھی وہی ہے جو عیسائیت کی تاریخ ہے۔
یہود ہوں نے نہ تو حضرت عیسیٰ کے دین کوول سے قبول کیا اور نہ ہی عیسائیت کو یہود یوں نے
یی نعوذ بالقہ .....اپی نہ بھی عدالت کے ذریعے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوسولی کی سزاولوائی
نیس اس کے باو جود حضرت عیسیٰ کے حواریوں نے دعوت و قبلیغ کا سلسلہ ختم نہیں کیا بلکہ دور
ور ر ک مار قب میں جا کراس کی مناوی کرنے گے جس میں انہیں بڑی کا میابی بلی عیسائیت
کی جر حربیٰ تا ہے ہے کورو کے اورائس دین میسی کو ملیامیٹ کرنے کے لئے مشہور یہودی عالم
ساول میں ور ب تعیم منعو ہے کے تحت اچا تک اپنی دشمنی کارنگ بدل لیا اور منافقین جو

دراصل یہودی ہی ہے کی طرح خود عیسائیوں میں شامل ہوکرا ہے علم وہوشیاری ، چالا کی سے عیسائی ندہب کا پیثوائے اعظم بن بیٹھا اور عیسائیت میں نت نئی اختر ان اور تحریف کرنے لگا۔

میسائیت قبول کرتے ہی اس نے اپنا نام بھی تبدیل کرکے پولوس رکھ لیا اور دھنرت سے علیہ
السلام کی شان میں حد سے زیادہ غلوشائل کرکے انہیں اللہ کا بیٹا اور اللہ کا شریک بنادیا اور
صلیب پر چڑھنے کو اس حقیقت کا رنگ دیا کہ سے نے تمام انسانوں کے گنا ہوں کی سزااور
عذاب کے عض خود یہ تکلیف اٹھالی ہے۔اس طرح میٹ کا صلیب پر چڑھ جانا ان پر ایمان
لانے والوں کے گنا ہوں کا کفارہ اور نب سے کا وسیلہ ہے اور یوں ایک صدی ہے بھی کم عرصے
میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے لائے ہوئے دین عیسوی کے بجائے پولوس کا بنایا ہوا مشرکا نہ
میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے لائے ہوئے دین عیسوی کے بجائے پولوس کا بنایا ہوا مشرکا نہ
نیا دین عیسائیت کے عنوان سے مقبول ہوگیا۔ (بائبل سے قرآن تک مولانا رحمت اللہ
کیرانوی ترجہ جسٹس جم تقی عثانی)

ایسے ہی یہودی جنہوں نے حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کوصرف اس لئے تسلیم نہیں کیا تھا کہ نبی سلی اللہ علیہ وسلم ان کی قوم بنی اسرائیل سے کیوں نہیں اورائ غم و غصے کا وہ وشمنی کی حد تک اظہار کرتے رہے اور مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کے لئے ان میں شامل ہوگے۔ یہیں سے منافقین کا کردار شروع ہوا۔ اللہ تعالیٰ جو بزارجیم وکریم ہے نے اپنے بیار ہوگے۔ یہیں سے منافقین کا کردار شروع ہوا آن کریم کی سورة النصر کے ذریعے بینوش خبری دی تھی کہ لوگ اللہ کے دین میں جوق در جوق شامل ہوں کے اور اللہ کے تھم سے ایسا ہی ہوا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور میں اسلامی سلطنت روم اور ایران تک پھیل چی تھیں اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور میں اسلامی سلطنت روم اور ایران تک پھیل چی تھیں اور حضرت عمر فارو تین اسلام کے تیزی سے بھیلنے کی وجہ سے دشینان اسلام خصوصاً یہود یوں کی کا میابیوں اور دین اسلام کے تیزی سے بھیلنے کی وجہ سے دشینان اسلام خصوصاً یہود یوں کے کے سینوں پرسانے لوٹے شے ان ہی یہود یوں سے ایک فطین ذبین رکھنے والے یہود کی

المام المعم اليعنيذ

عالم عبداللہ بن سبانے برق چالا کی وہوشیاری کا مظاہرہ کرتے ہوئے خلیفہ را شد حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ہاتھ براسلام قبول کیا۔

اس ہےاں کامقصد بیتھا کہ حضرت عثان اسے خصوصی درجددیں گے جس کاوہ فائدہ ا تھا سکے گالیکن حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپیانہیں کیا۔ا ہے کوئی خاص اہمیت نہیں دی۔ عبدالله بن سباجس نے اینے پیش رو یبودی عالم ساؤل (بولوس) کی تقلید کرتے ہوئے. یمودیت جیموڑ کر اسلام قبول کیا تھا جس کا مقصد ہی اسلام میں اختلاف وانتشار پیدا کر کے فتنہ وفساد ہریا کرنا تھاای لئے اس نے بولوں کا طریقہ کاراپناتے ہوئے امت کے ایسے اً رہوں کو منتخب کیا جودین کی معلومات میں کسی قدر کمزور تھے۔ان کے سامنے ان کی محبوب و مقد س تخصیت (نبی کریم صلی الله علیه وسلم) کی شان میں غلواور اختراع کاروبه اختیار کیا اور انهيں قائل کيا که جب عيسیٰ عليه السلام دنيا ميں دوباره آسکتے ہيں تو پھرسيدالانبياء حضرت محمصلی الله عليه وسلم كيوان بين آسكة جبكه ودامام الانبياء بين افضل واعلى ترين مين -اس في يه بات مم علم اور ناتج یہ کارلوگوں کے سامنے رکھی جنہوں نے اپنی عقیدت واحترام کے باعث اس کی ان خرافات کو قبول کرلیا عبداللہ بن سبانے جزیرہ نما عرب سے دورمصر کواپی کارستانی کے لئے منتخب کیا تھا کیونکہ عرب کے لوگ تو دین اسلام اور اس کی باریکیوں تک ہے واقف تھے اس لئے ان برتو اس کا جادوچل نہیں سکتا تھااسی لئے اس نے ایک اور شوشہ چھوڑ ااور حضرت علی مرتضی رضی اللہ عنہ کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصی قرابت دارہتی کے طور پرپیش کرنے لگا جب لوگوں نے اس کے اس جھوٹ کو بھی تسلیم کرلیا تو اس نے پھرایک اور حربدایی سوچی جھی اسکیم کے تحت آ زمایا کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم کے بعد خلافت وامامت اور حکومت کی سربراہی کاحق دراصل حضرت علی رضی الله عند کا تھا۔ ہرنبی کا ایک وصی ہوا ہے اور وصی بی نبی کے بعداس کی جگدامامت کا سربراہ ہوتا ہاوررسول اللہ کے وصی حضرت علی رضی

اللہ عنہ تھے۔ اس لئے وبی حکومت کے اور امامت کسب سے پہلے حق دار تھے۔ عبداللہ بن سبابزی بوشیاری سے اپنی سازش کے جال بنتا چلا جار ہاتھا۔ اُس نے اپنی تمام کارروائیوں کو بری خوبی اور احتیاط سے خفیہ رکھا ہوا تھا اور خفیہ طور پر اسے بڑی پذیرائی اور کامیابی حاصل ہور ہی تھی۔ اس نے اس فضا سے پورا پورا فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے حامیوں کو یہ بتانا شروع کیا۔ امر بالمعروف و نہی عن المنکر اور امت میں پیدا ہونے والے بگاڑی اصلاح کے لئے جو حضرت عثان رضی اللہ تعالی عند اور ان کے عمال کی وجہ سے امت میں پیدا ہوگئے ہیں۔ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عند اور ان کے عمال کی وجہ سے امت میں پیدا ہوگئے ہیں۔ ضروری سے کہ اس کے خلاف صدائے احتجاج بلند کی جائے۔ اس نے اپنی میہودی فطرت و خوار مروفی ہیں۔ کروفریب کے ذریعہ مربیل دوخفیہ تح کیس قائم کر لی تھیں اور اس کے ساتھ ہی قرب و جوار کے علاقوں تک اس کے اثر ات تھیلئے گئے تھے۔ وہ ان تمام لوگوں کو لے کر حضرت عثان رضی اللہ عنہ سے بغاوت کے لئے مدینہ بین گیا۔

یبودی عالم ساؤل جس نے عیسائیت کونقصان پینچانے کے لئے ناصرف اپنادین تبدیل کیا تھا بلکداپنانام بھی ساؤل سے بدل کر پولوں رکھ لیا تھا بالکل ایسے ہی عبدالقد بن سیا نے کیا۔ مسلمانوں کو مسلمانوں کے خلاف بحرکانے ورغلانے اور دین اسلام کونقصان پینچانے کے لئے اس نے بھی بظاہر یہودیت چھوڑ کر اسلام قبول کرلیا تھا۔ اپنی سوچی تجی سازش کے تحت مسلمانوں کو ووفر قول بیل تقسیم کردیا اور ایک دوسرے کے سامنے لاکھڑ اکیا۔ جنگ جمل اور جنگ صفین عبداللہ بن سیااور اس کے چیلوں کی سازشوں کے باعث بی لڑی گئیں۔ اس نے اس کشیدہ فضا سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کوفہ دار الحکومت نشقل کرالیا۔ گئیں۔ اس نے اس کشیدہ فضا سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کوفہ دار الحکومت نشقل کرالیا۔ (الفصل فی الملل والنجل۔ ابن جزیم طرحی ۔ شاہ عبدالعزیز دولوی)

عیداللدین سباکی شخصیت بری متازع تعی -اس کے کی تام مشہور ہیں -این سودا این

أمام اعظم الوحنيف

حرب اورا بن وہب اس کے بارے میں انہا پندا نہ روایات مشہور ہیں۔ یہ یہودی النسل تھا اور اسلام کے ابتدائی دور کے بہت سے فتنوں کامحرک بھی تھا۔ بعض مصنفین نے اسے شیعہ مسلک کا بانی قرار دیا ہے لیکن شیعی مصنفین کے نز دیک بیدورست نہیں۔

حضرت عثمان کے دور میں اسلام قبول کیا جب اس کو یہاں پذیرائی اور تو جہنیں ملی تو وہ دشق پہنچالیکن وہاں کے لوگوں نے اس کے خیالات اور اُفکار کے باعث اسے وہاں سے نکال دیا۔ تب وہ مصر چلا گیا اور وہاں اس نے اپنی خلافت کا اعلان کر دیا تھا اور خود نبوت کا دعورت علی رضی اللہ عنہ کے لئے اس کا عقیدہ تھا کہ وہ فوت نہیں ہوئے بلکہ اشھائے گئے ہیں۔

ابن علی نے اپنی کتاب'' چال' میں لکھا ہے کہ عبداللہ بن سبا کوجس قدر بھی کہا جاسکے وہ اس سے بھی کہیں زیادہ ملعون ہے۔اگر چہ شیعہ علاء اور مصنفین ہمیشہ اس کی مذمت کی کرتے رہے ہیں۔(اسلامی انسائیکلوییڈیا)

ذیل میں قارئین کی دلچیں ومعلومات کے لیے ان فرقوں کے صرف نام تحریر کئے جارہے ہیں تفصیل کاموقع نہیں ہے۔

ا ثنا عشری مسالک کے چھ گروہ۔

- (۱) رافضیه (۲) خارجیه (۳) جریه (۴) قدریه (۵) جمیمه (۲) مرجید
  - (١)رافضيه فرقے كى حسب ذيل شاخيس بير \_
  - (۱)علویہ۔ بید مفرت علی رضی اللہ عنہ کو نبی کہتے ہیں
  - (۲)۔اجریہ۔یہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کوشر یک نبوت سجھتے ہیں۔
- (m) شیعد ان کا کہنا ہے جو محض حفرت علی کرم اللہ وجہد کو تمام سحابہ سے افضل نہ

ستجعيده كافريه

### (٣) \_اسحاقیہ \_ان کے قیاس کےمطابق نبوت ختم نہیں ہوئی ۔

(۵)۔زیدیہان کےمطابق نمازی امامت سوائے اولا دعلی کے کوئی اورنیس کرسکتا۔

زیدین الحن کی امامت کے قائل ہیں اوراجتہا دداوراخروج بالسیف کوشرط امامت مانتے ہیں۔

(٢) \_عباسيه \_ بيعباس بن عبدالمطلب كيسواا دركسي كوامامنهيس مانتے \_

(2)۔امامیہ۔جوزمین کوامام غیب سے خالی نہیں مانتے اور نماز صرف بنی ہاشم کے پیچھے ہی پڑھتے ہیں۔

(٨) ـ نادسيد جو كهتي بين كه جو خض ايخ آپ كودوسر بي ناصل جانے وه كافر ہے۔

(٩) متناخيه ان كے خيال كے مطابق جب جان انساني قالب سے نكل جاتى ہے تو

اسے بیرجائزے کہ وہ دوسرے قالب میں چلی جائے۔

(۱۰) \_الاغيه \_ بياوگ حضرت طلحه رضي الله عنه حضرت زبير رضي الله عنه اور ام

المومنین حضرت عائشہ صدیقه رضی الله عنها پرتیرا (لعن طعن کرتا) کرتے ہیں۔ (نعوذ باللہ)

(١١)\_را محيد ان كےمطابق حضرت على رضى الله عندو باره دنيا مين تشريف لائيں كے۔

(۱۲) \_مرتضیہ \_ بیا کتے ہیں کہ مسلمان بادشاہ کے ساتھ جنگ کرنا جائز ہے۔

(٢) فارجي فرقے كى حسب ذيل شاخيس بيں۔

(۱) \_ ازراقیه \_ ان کے مطابق خواب میں کوئی مخص نیکی نہیں و یکتا کیونکہ وحی منقطع

ہوچی ہے۔

(٢)\_ريافيد\_يكت بي كدايان ول صالح على صالح نيت اورست ب-

(س) \_ تعلید \_ان کے قیاس میں ہارے کام الله تعالیٰ کی خواب میں حاصل ہوتے

میں نہ کہاس کی قدرت اورخواہش ہے۔

(٣)۔خازمید۔ان کے خیال میں فرضیت ایمان معلوم نہیں ہوئی۔

ام اعظم ا يوضيف

- (۵) فاغید کہتے ہیں کہ فار کے مقابلے سے بھا گنااگروہ دو چند بھی ہول تو كفر بــ
  - (١) كوزيران ك قياس ميس سوازياده طفي عدن ياكنبيس موتار
    - (٤) كنزىيد- يدكيت بين كدز كوة فرض نبين بيا
- (۸)۔ معتزلد۔ کے مطابق شرتقدیر البی سے نہیں ہاور نمازی امامت فاس سے جائز نہیں ہوتی اور ایمان کسب بندہ سے ہاور قرآن مخلوق ہاور مرز دول کو دعا اور صدقے سے کوئی فائدہ یا نفع نہیں ہوتا۔ معراج النبی بیت المقدی سے آگے ثابت نہیں۔ حساب کتاب ومیزان کچھ نہیں ہو اور فرشتے مومنین سے افضل ہیں اور قیامت کے روز دیدار البی نہیں ہوگا اور کرامت اولیا کوئی چیز نہیں اہل جنت کے لیے سونا اور مرنا ہے۔ مقتول اپنی موت نہیں مرتا نی امت کی علامات یعنی دجال وغیرہ کچھ نہیں ہیں۔ مرتکب زنا کوایمان سے خارج جانے ہیں (اصول کافی)
  - (٩)\_ميمونير كمطابق ايمان بالغيب باطل بـ
  - (١٠) يحكميه \_ كتب بي كدائلدتعالى كاخلقت يركونى تحمنيس بـ
- (۱۱) ـ سراجيد کتے بين كه پہلے لوگوں كا حوال مارے ليے جمت نبيس بين بلكدان
  - کاانکارکرناواجب ہے۔
  - (۱۲)۔خنسیہ ۔ کہتے ہیں کہ بندے کواعمال کی جزانہیں ملتی ۔
    - (٣) ـ جريةرتے حب ذيل بيں۔
- (۱) مصطربه د کے مطابق تمام خیروشراللہ کی جانب سے ہندے کا آس پر کوئی
  - اختیارہیں ہے۔
- (٢) \_افعالیہ \_ کے کہنے کےمطابق بندہ فعل تو کرتا ہے گراہے کوئی اختیار نہیں ہے۔
- (٣) دمعید کہتے ہیں کہ انسان کے لیے فعل قدرت ہے لیکن اسے وہ طاقت

امام أعظم ابوحنيف

وقدرت اللدني بيس دي

(٣)۔ تاركيد - كہتے ہيں كدايمان كے بعدكوئى اور چيز فرض نہيں ہے۔

(۵) بخسٹیہ ۔ کہتے ہیں ہرخص ابنا حصہ کھا تا ہے اس لیے کسی کو پچھودینا ضروری نہیں

۽۔

(٢) متديد - كيتر بين كه خيروه خير ب جس سے دل تملي يائے -

(٤) يستاريند واب وعذاب عمل سے زياد ونہيں ہوتا ۔

(۸) د جید - کیتے ہیں کدووست اپنے دوست کو ہر گز عذاب نہیں ویتا۔

(٩) ـ خوفيه ـ كيتي بي كه دوست بر كزنبين درتا ـ

(١٠) فكريد كمت بي كمعرف حق من فكركرناعبادت سي بهتر بـ

(۱۱) دسبید - کتے ہیں کہ عالم میں قسمت نہیں ہے۔

(۱۲) ۔ جہتے ۔ کہتے ہیں کہ جب کا ماللہ کی تقدیر سے ہوتے ہیں تو بندے پرکوئی جمت نہیں ہے جس کے سبب وہ گرفتار ہو۔

(۳) قدر بیفرقد - بیده فرقد ہے جوانسان کواپنے افعال پرقادر مانتا ہے اور عقید بے میں جریفرقے کی ضد ہے شیعدان دونوں کے درمیان جی (شافی اصول کافی) قدر بیفرقے حسب ذیل جیں -

(۱)۔احدید۔ کےمطابق انہیں صرف فرض کا اقرار ہے اور سنت سے وہ انکار کرتے ہیں۔

(٢) معويد يكت بي كم برنكى يزدان سے بادر بربراكى ابران سے ب

(m) - كيسائيدان كمطابق ان كاعمال علوق بير

(4)۔شیطانیہ۔ان کےمطابق شیطان کا کوئی وجو ذہیں ہے۔

(۵)۔شریکیہ ۔ان کےمطابق ایمان غیر ملوق ہے جو بھی ہوتا ہے اور بھی نہیں ہوتا۔

امام اعظم ابوطيف

91

- (٢) ـ وہمیہ ـ بیا کہ جارے اعمال کا کوئی بدانہیں ملے گا۔
  - (2)۔روید بید۔ان کے خیال میں امام کے ساتھ اڑنا جائز ہے۔
- (٨) ـ اساعيليدا يفرق باطنيجى كهاجاتا بيديام باطن كقائل بير
  - (٩) \_ستبريدان ك عقيد ي كمطابق كنبكار كي توبقبول نبيس موتى \_
- (١٠) ـ قاسطيه ـ ان كےمطابق علم مال حكمت درياضت كا حاصل كرنافرض ہے ـ
  - (۱۱) ـ نظاميه ـ ان كے عقيد بے مطابق الله تعالی کو شے كہنا جائز ہے ـ
    - (۱۲) متونید بد کتے بی کرجمنیں جانے کہ شرمقدرے کنیں۔
      - (۵) جيمه فرقے حب ذيل بير۔
      - (۱) \_معطليه \_ بيكتيج بين كهالله تعالى كي صفات مخلوق مين \_
- (٢) مترابعيه يه كبت بيس كعلم قدرت اورمشيت مخلوق بيس ممر خالق غير مخلوق ہے۔
  - (m) متراقبيد يدكت بي كدي تعالى مكان مي ب-
- (٣) \_واردیہ۔ یہ کہتے ہیں جودوزخ میں جائے گاوہ پھروہاں سے باہر نہیں نکلے گا اور مومن دوزخ میں نہیں جائے گا۔
- (۵) حرقیدان کے خیال میں اہلی دوزخ ایسے جلیں گے کدان کا نشان تک بھی دوزخ میں نہیں رے گا۔
- (۲) مخلوقیہ۔ان کے کہنے کے مطابق قرآ ن توریت ٔ زبوراوراتجیل سب کے سب مخلوق ہیں۔
- (۷) عبریہ۔ یہ کہتے ہیں کہ مجر (رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ) صرف ایک عاقل و حکیم محض تھے وہ رسول نہیں تھے۔
  - (٨) \_فانيدان كي خيال كيمطابق جنت ودوزخ دونون فناموجاكي گا-

امام المتلم ايومنيغد

(۹)۔ زناد قید۔ بیکتے ہیں کہ معراج روح سے ہوا تھانہ کہ بدن سے۔اللہ کو دنیا میں دیکھ سکتے ہیں بیعالم قدیم ہے اور قیامت کوئی چیز نہیں ہے۔

(١٠) لفطيه \_ يكت بي كقرآن قارى كاكلام بكلام البينيس بـ

(۱۱) قبرید بینذاب قبرکونیس مانتے اس کے منکر ہیں۔

(۱۲)۔واقفیہ ۔انہیں قرآن قاری کے خلوق ہونے کے بارے میں توقف ہے۔

(۲) مرجیداس فرقے والے ایمان کوسب کچھیجھتے ہیں اور عمل کو ایمان نہیں مانے خواہ وہ عمل دل سے ہویا فاہر سے اور ایمان میں قوت وضعف کا کوئی فرق نہیں کرتے ان کے

حواہ وہ ل دل سے ہو یا طاہر سے اور ایمان میں توت وسعف کا نون فرل میں فر نے ان کے نزد یک بدے بلآ دی کو بھی جرئیل کے مرتبے کے برابر مانتے ہیں۔ (الثانی اصول کافی)

(١) مرجي فرق حب ذيل بير

(۱) \_ تاركيد يد كتي بي كدايمان كي بعداوركوني چيز فرض نبيس ب

(۲)۔ شائیہ۔ ان کے خیال میں جس شخص نے کلمہ لا الدالا اللہ کہا وہ جو جا ہے کرے اس پرکوئی عذاب کوئی پکڑنہیں ہے۔

(٣) \_راجيد يركت بي كه بنده اطاعت عمقبول اورمعصيت عاصى نبيس موتار

(م) ـشاكيــياپ ايمان يسشك ركت بي اوركت بي كروح بى ايمان بــ

(۵) نبمید - بد کتے میں کدایمان علم بے جو خص جمیع اوامر ونوائی کونیس جانا ایس وہ

کافرہے۔

(٢) عمليه - بدكت بي كدايمان عمل ب-

( ٤ ) منقوصيد بيكت بيل كدايمان بهي كم موتا بوار بهي زياده ـ

(٨)\_مستثير\_يكت بي كهم انثاالله تعالى مومن بير\_

(٩) اشربيد بيكت بي كد قياس باطل باور صلاحيت دليل نبيس ركها ـ

(۱۱) مشیمه به به کیتی تعالی نے انسان کواپی صورت پر بیدا کیا ہے۔ (۱۲) حشوبیه به کہتے ہیں که واجب سنت اور مستحب سب ایک برابر ہیں۔ الدو قدر سے ملامہ خور نہ خفو موسیجی مصفر اس من معرب فور قرام اللہ

ان فرتوں کے علاوہ خود فقہ حنی میں بھی برصغیر پاک وہند میں دوفر نے اہل سنت و سریہ معرف مناسبا

الجماعت بهت معروف ہیں۔

(۱) دیو بند۔اس مکتبہ فکر کے لوگوں کا تعلق دیو بند کی درس گاہ سے جے حضرت مولا نامحمہ قاسم نانوتو کی نے قائم کیااس درس گاہ کے ایک طالب علم جوابینے کمال علم سے علیم الامت بند وہ حضرت مولا نامحمہ اشرف علی تھانو کی تھے۔ دیو بندان کے اقوال وافعال کی بیروی کرتے ہیں۔اور درس گاہ دیو بند کے طریقہ کو اپناتے ہیں۔ (جس کا ذکر گذشتہ صفحات میں آچکا ہے)

(۲)۔ بریلوی۔ اس مکتبہ فکر کے لوگ حضرت احمد رضا خان بریلوی قاوری کی پیروی کرتے ہیں۔ انہوں نے بریلی میں جامعہ منظر الاسلام کی بنیاد ڈائی جہال ویٹی تعلیمات کا اہتمام کیا۔ ان کے خالفین کا خیال ہے کہ انہوں نے دین اسلام میں کسی نے فرقے کی بنیاد ڈائی ہے کیکن ان کے پیروں کا رول کے مطابق انہوں نے صرف مسالک اربعہ کے تحفظ کی کوشش کی ہے اس جماعت کو حضرت احمد رضا خان بریلوی سے عقیدت کے باعث بریلوی کہا جاتا ہے۔

دراصل بریلوی تحریک کا آغاز 1920 ء میں ہوا جب گاندھی نے تحریک ترک موالات کے ذریعے ہندومسلم اتحاد کی داغ بیل ڈالی تواعلی حضرت احمد رضا خان بریلوی نے اس سے اختلاف کیا اور مسلمانوں کو اس اتحاد کے مضمرات سے آگاہ کرنے کی ابتداء کی اور

امام اعظم الإطنيف

جماعت رضائے مصطفیٰ کے نام سے ایک تنظیم قائم کی۔ اس کے بعد 'آل انڈیاسی کا نفرنس' کے نام سے دوسری تنظیم قائم کی گئی جس کا دوسرا نام ' جمہوریت اسلامیدمرکز'' رکھا گیا تھا۔
1940 ء میں قر ارداد پاکستان کے اعلان کے ساتھ ہی ہر بلوی تحریک زوروں پرآگی اورآل انڈیاسی کا نفرنس میں 30 اپریل 1946ء کو مطالبہ پاکستان کی تمایت کا اعلان کردیا گیا۔

سیای محاذ سے قطع نظر بر بلوی تحریک ایک مسلک کے طور پر بھی نمایاں ہوکر ابھری۔
بر بلوی حضرات کے نزدیک آزاد خیالی فطرت پسندی اور سائنلیفک طرز فکر مردود ہے وہ ندوۃ
العلماء دیو بنداور علی گڑھ جیسی تمام تحریکوں کی بھی مخالفت کرتے ہیں۔ بر بلوی حضرات کے
نزدیک وہائی دیوبندی نجدی مسالک کے لوگ ایک ہی فرقے سے تعلق رکھتے ہیں۔ انہیں
اہل سنت تسلیم نہیں کرتے۔ ان کے نزدیک حفیٰ شافعیٰ مالکی عنبلی مسالک ایک ہیں۔ ان میں
صرف فروی مسائل کا اختلاف ہے۔

بریلوی عقائدے دیگر مسلمان اور خصوصاً دیو بندی عقائد والوں کواختلاف ہے جن اعمال کو بریلوی جزوایمان اور عین ایمان سجھتے ہیں دوسرے انہیں برعتیں کہتے ہیں اور قابل ندمت سجھتے ہیں۔

بریلوی اعلی حفرت احمدرضا خان کی تقلید کے قائل ہیں ان کے عقائد میں توحید سے مراداللہ تعالیٰ کو ایک جانااوراس کے محبوب پیغیر آخرالز ماں آنچ خورصلی اللہ علیہ وسلم کی انتہائی عزت وعظمت کرنا اور انہیاء کرام اللہ تعالیٰ کا مظہر و آئینہ ہیں۔ آواز ان کی ہوتی ہے اور کلام اللہ تعالیٰ کا مجابہ و آئینہ ہیں۔ آواز ان کی ہوتی ہے اور کلام اللہ تعالیٰ کا ہوتا ہے۔ صوفیا اور اولیا امت کے ستون ہوتے ہیں۔ چالیس ابدال ہر وقت دنیا میں موجود رہتے ہیں جو آنے والی آفتوں کو ٹالتے رہتے ہیں ان کے ذریعے طلق کی حیات روزی اور تقدیر کے فیصلے ہوتے ہیں۔

ان كے زويك جائز امور ميں بلندآ واز سے درود شريف پر هنايا ذكر كرنا اولياء الله

کے مزارات پر حاضری دینا' نیاز دینا' ان سے مدد مانگنا' ایصال ثواب کرنا' بدنی اور مانی عبادات دوسرے سلمانوں کو بخشا' فاتخ تیجہ (سوئم) چالیسواں وغیرہ کرنا۔ میت کے لیے دعا کرنا نماز جنازہ سے پہلے اور تدفین کے بعد' جنازے کے آگے کلمہ شہادت یا درود شریف پڑھنا' میت کے ساتھ بزرگان دین کے تیم کات مثلاً غلاف کعبۂ عہدنامہ یا تیجرہ وغیرہ رکھنا اور تدفین کے بعد قبر بنانا' اولیاء ومشاکخ کے مزارات تدفین کے بعد قبر کرنا' قبر پر پھول چڑھانا' چراغ' اگر بق جلانا۔ اولیاء کرام کے نام پر جانور پالنا۔ گیار ہویں شریف کرنا' اولیاء کرام کاعرس کرنا' قوالیاں کرانا' اپنے بزرگوں کی بری کرنا وغیرہ اور بہت سے ایسے اعمال ہیں جن پردیگرما لک میں اختلاف یا یاجا تا ہے۔

فقہ جعفریہ اور بریلوی مسلک میں کئی معاملات میں اتفاق پایا جاتا ہے۔ بریلوی مسلک میں دنیا میں ونیا ہیں ابدال کا موجود ہونا بریلوی مسلک میں اولیاء کرام کی عزت و تعظیم انتہائی درجہ پر کرنا جس طرح فقہ جعفریہ میں اماموں کی توقیر کی جاتی ہے۔ ایام محرم دونوں اپنہائی درجہ پر کرنا جس طرح فقہ جعفریہ میں اماموں کی توقیر کی جاتی ہے۔ ایام اولیاء اپنے الم یقوں ہے مناتے ہیں۔ نیاز ونذر دونوں مسالک میں رائج ہے۔ ایک اولیاء کرام اور بزرگان دین کے لئے کرتے ہیں تو دوسرے امام کے لئے کرتے ہیں۔ کونڈ کے کی ازمحرم میں سبیل وشریت دونوں مسالک میں مشترک ہے۔

اسلامی نقد کی تشکیل میں بہت ہے اکابر جمبتدین اور آئمہ کا حصہ ہے ان میں بہت ہے اسلام ہو چکے ہیں اور بعض کے اسائے گرامی صرف علما تک محدود ہیں۔ اسلام کی تاریخ بہت سے علمی مجزات پر شمل ہے تدوین حدیث وفنِ اساء الرجال یعنی راویانِ حدیث پر جرح وقیق صدیث کی اقسام راویوں کے انواع ودر جات حدیث کی تخصیص تعین تحدیث برجرح وقیق حدیث کہ وین حدیث وقر تح تن تفریع کے اصول کی سب جے دیا صول حدیث تدوین حدیث وقر تک تفریع کے اصول کی سب جے دیا ہی کھی مجز سے اور تحقیق سے کم نہیں۔ اور ناسخ ومنسوخ قیاس استحسان بیسب کی سب چیزیں کی علمی مجز سے اور تحقیق سے کم نہیں۔

عبد مابعد كي حيار مشهور ومعروف مستيال يعني امام ابوحنيفة امام ما لك امام شافعي اورامام احمد بن حنبلٌ بيالي مستيال ہيں جن كي فقه شرق ومغرب اور شال وجنوب ميں رواج پا گئی۔ اور عالم اسلام نے ان کی تقلیداوراتباع کی ۔ان آئمہار بعد یعنی جاروں اماموں میں امام اعظم حضرت ا مام ابوصنیفهٔ اینے تفقه وشان اجتہاد واشنباط اور ملکہ تخ یج وتفریع اور قیاس ورائے میں سب ے الگ اورممتاز ہیں۔مسلمانوں کی غالب ترین اکثریت امام اعظم ابوحنیفہ کی مقلد ے۔ پیرحقیقت اپنی جگہ اٹل ہے کہ فقہ حنفی دیگرائمہ کے فقہوں کے مقابلے میں اپنے اصول' گہرائی کیک وسعت اور رنصب سہولت کے اعتبار سے نہایت آسان ہے بیامام اعظمتم کا تنابرا الکری اور علمی کارنامہ ہے جے دنیائے اسلام بھی فراموش نہیں کر سکے گی۔

آئده صفحات میں امام اعظم ُ کے فقہ کے متعلق چیدہ چیدہ فقہی مسائل کو سمیٹنے کی کوشش کی جائے گی کیونکہ امام اعظم کافقہی کام اور کارنا ہے اس قدر ہیں کہ سی مختصر کتاب میں سمیٹے نہیں جاکتے ۔اس ہے قبل کہ ہم امام اعظم حضرت امام ابوحنیفہ کے فقہ کے بارے میں کچھ تحریرکریں ضروری ہے کہ قارئین بیجان اور مجھ لیس کہ تقلیدُ اجتباد اورخود فقہ ہے کیا اوراس کی ضرورت ابل اسلام کو کیوں محسوں ہو گی۔

### تقليد

تقلید کسی ایسے قول کی پیروی کرنے کو کہتے ہیں جس کی دلیل و جمت سے مقلد یعنی پیروی کرنے والا واقف نہ ہو۔ پینی انسان کسی دوسرے کے قول وفعل کو درست مان کر کسی دلیل وتامل کے بغیراس کا اتباع یعنی پیروی کرے۔ تقلیداجتہاد کی ضدیے۔

ا تباع اور تقلید میں بہت ہی باریک سافرق ہے۔ا تباع میں پیروی سوچ سمجھ کر اس کے اغراض ومقاصد ہے واقف ہوکر کی جاتی ہے جبکہ تقلید کی روح محض حس ظن ہے۔

کہا جاتا ہے کہ تقلید کی ابتداء اُس زمانے میں ہوئی جس زمانے ہیں مما لک فقہ کی تدوین ہوئی جس زمانے ہیں مما لک فقہ کی تدوین ہوئی حالانکہ ایسانہیں 'کیونکہ حضرات صحابہ کرام کے دور ہے اس کی ابتداء ہوچکی تھی کے وقلہ تمام صحابہ کرام مجمہد نہ تھے جو مجمہد نہ تھے وہ مجمہد ضے وہ مجمہد صحابہ کے مقلد تھے۔ تقلید کے اسباب میں اہم ترین سبب مجمہد انہ صلاحیتوں کا فقد ان ہے تیسری صدی کے بعد جب اجتہا قطعی ختم ہوگیا۔ فقہائے متا خرین اور عوام کے لیے کوئی چارہ نہ رہا کہ وہ اکا برین متقرین کی تقلید کے قائل ہوجا کمیں۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگ نے تقلید کی دوا قسام بیان فرمائی ہیں۔

(۱) تقليدواجب (۲) تقليد حرام

تقلیدواجب بیہ ہے کہ جب اگر کوئی شخص کتاب وسنت سے ناواقف ہواور تتبع یعنی نقل یا پیروی سے ناواقف ہواور استنباط یعنی کسی بات سے بات زکالنا بھی نہ جانتا ہوتو اسے چا ہے کہ کسی متقی عالم سے بوچھ لے کہ فلال سلسلے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا کیا تھم ہے اور جب اسے معلوم ہوجائے تو اس پڑمل کرے۔ پڑمل کرنا تقلید واجب اور جائز ہوگا۔ اس قتم کی

امام اعظم ابوحنيفه

تقلید میں بیضروری ہے کہ کمی مجتبد کے قول پراس شرط پر عمل کیا جائے۔ جبکہ وہ سنت کے مطابق ہمیں ہے تو مطابق ہمیں ہے تو مطابق ہمیں ہے تو است کے مطابق ہمیں ہے تو است کے مطابق عمل کر ہے جیسا کہ خود امام اعظم حضرت امام ابو حضیفہ کا تول ہے آگر میری کوئی بات حدیث سے کمراتی ہوتو اسے پھر پردے مارویعنی فوراً چھوڑ دو۔

تقلید حرام۔ اگر تطعی جبت مل جانے کے باوجود کوئی ایساعمل یا کسی کی پیروی کی جائے جوخلاف سنت اور خلاف شریعت ہوتو ایسی تقلید ممنوع ہے اس کی شرع میں کوئی اصل نہیں۔ وجوب تقلید کی تائید میں یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ صرف قرون اولی کے نقبہا میں ہی حقیقی نظر تیز نہم اور وسعت نظر وسعت علم اور درایت پائی جاتی بھی جو مسائل کے فقبی حل کے لیے ضروری ہوتی ہے۔ وہی لوگ ان مسائل کے بارے میں اپنی آ زاداندرائے قائم کر سکتے تھے لیمی آئے اربعہ ہی اس معیار و کسوئی پر پورے اتر تے تھے۔ شاید یہی وجہ ہے ان کے بعد اجتہاد کا درواز و بھی بند کر دیا گیا۔

اجتہادایی کوشش کو کہا جاتا ہے جو فقہ کے مسائل حل کرنے اور کوئی حکم شرق حلاش کرنے کے لیے قرآن وسنت کے دائر ہے ہیں رہتے ہوئے کوئی رائے قائم کی جائے ۔ یعنی جب کی مسئلے کاحل قرآن وسنت سے نہ ملے تو اسلامی احکامات اور صراط متقیم کے پیش نظر قیاس لگانے اور ظن غالب قائم کرنے کانام اجتہاد ہے ۔ ساتھ ہی ہمیں یہ بھی سمجھ لینا چا ہے کہ اجتہاد کیا ہے؟ مجتہد کون ہے اور مقلد کے کہتے ہیں؟ ذیل میں مختراً ان تینوں کی تفصیل پیش کرنے کی کوشش کررہے ہیں ۔ اجتہاداس کوشش کانام ہے جب کسی مسئلے کاحل قرآن اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نہ ملے تو اسلامی احکامات اور صراط متقیم کو پیش نظر رکھتے ہوئے قاضی وقت اللہ علیہ وسلم ہے نہ مطلب قو اسلامی احکامات اور صراط متقیم کو پیش نظر رکھتے ہوئے قاضی وقت

(۱) کتاب وسنت کی روشنی میں اجتہادر سول کر پیم صلی اللہ علیہ وسلم کی مرضی کے مین مطابق ہے۔
(۲) اجتہاد حضرت معاذبن جبل رضی اللہ عنہ کے ساتھ ہی مخصوص نہیں (آئندہ صفحات میں حدیث منقول ہے) بلکہ ہرا س مخص کے لیے ہے جو فیصلہ کرنے کے منصب پر فائز ہو۔ یعنی قاضی یا امام کے لیے اجتہاد سے کام لینا مین اسلام کے مطابق ہے۔ نبی کر بیم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک حدیث ہے۔

اگر کوئی قاضی اپنے اجتہاد ہے کوئی فیصلہ کری تو اس کے لیے دواجر ہیں (ایک صحیح ہونے کا دوسرا اجتہاد کا اور اگر وہ اجتہاد کا اور اگر وہ اجتہاد کا دوسرا اجتہاد کا دوسرا کا دوسرا کی فیصلے میں غلطی کر جائے تو اسے ایک اجر ملے گائصر ف اجتہاد اس حدیث سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایسے حکام قضاۃ کو اجتہاد کی ترغیب دیتے ہیں اور خطائے خوف سے بے پرواہی کر کے ایک اجرکی بشارت دیتے ہیں۔

امام اعظم ابوحنیفه

اجتہاد دراصل ایک فن ہے جس کے چھاصول مرتب ہیں اس کا ایک فنی پہلویہ ہے کہ مجتبد قرآن وسنت اصول فقہ اقوال فیصلول اورآ راء سے پوری طرح باخبر ہواور جانتا ہو کہ الفاظ میں اشتر اک معنی کس طرح ہوتا ہے اور ایک ہی بات سے مختلف مفہوم کیوں کر نکا لے جا سکتے ہیں اور وہ عبارت آرائی کے حسن سے بھی پوری طرح واتف ہو۔

نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد خلفائے راشدین جس راہ پر چلے اور حکومت کے معاملات چلائے وہ اجتہاد کا بی راستہ تھا جب انہیں قرآن وسنت سے کوئی راہ نہلتی تو وہ اجتہاد ہے بی کام لیتے تھے۔

مولانارئیس احمداپی کتاب سیاست شرعیه میں لکھتے ہیں کداجتہاد اسلام کا سب سے بڑا تخد ہے جواس نے دنیائے انسانیت کوعطا کیا ہے۔ یہی وہ چیز ہے جس نے مسلمانوں کومخضر سے عرصے میں دنیا پر حکمرانی حاصل کرادی۔

مولا نا جعفر شاہ کھلواری آئی کتاب "اجتہادی مسائل" میں ایک سوال کیا اجتہاد کا دروازہ ہیں نا جعفر شاہ کھلواری آئی کتاب سے بندہوگیا کے جواب میں لکھتے ہیں۔ "ہم ہرگزینہیں کہتے کہ ہر کس ونا کس کو اجتہاد کا حق حاصل ہے۔ اجتہاد وہی لوگ کریں گے جواس دور کے ارباب حل وعقد ہوں اور دہ حل وعقد ہوں اور دہ حل وعقد ہوں اور دہ حل وعقد ہوں اور ہوت جھی ان ہی مسائل کے ہوں جن میں اجتہاد مطلوب ہو۔ یہ کہنا درست نہیں ہے کہ اجتہاد کا حق صرف مولوی کو ہی حاصل ہے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عند نے ایک تحریر قاضی شرح کو کھی ۔ اے شرح ایم تاب اللہ کے مطابق فیصلے کرو۔ اگر وہاں نہ ہوتو سنت رسول کر یم صلی اللہ علیہ وسلم سے فیصلے کرو۔ اگر ان دونوں میں بھی نہ ہوتو صالحین کے فیصلوں کے مطابق کرو۔ اور اگر صالحین کے فیصلوں کے مطابق کرو۔ اور اگر صالحین کے فیصلے بھی نہ ہوتو صالحین کے فیصلوں کے مطابق کرو۔ اور اگر صالحین کے فیصلے بھی نہ ہوں تو خواہ بروقت خود ہی فیصلہ کرلو یا ذرا خور وفکر کر لین بہتر ہے۔ "

حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے فر مان سے جو بات واضح ہور ہی ہے وہ کچھاس طرح

- (۱) قرآن حکیم کو ہرحال میں مقدم رکھنا جا ہے۔
- (٢) قرآن كريم كے بعد سنت رسول صلى الله عليه وسلم ميں مسئلے كاحل تلاش كرنا جا ہے ۔
  - (٣) اگرسنت میں بھی حل نہ ہوتو صالحین کے فیصلوں ہے استفادہ کرنا جا ہے
    - ( س ) اینے غور وفکر کو کام میں لا نا چاہئے۔
    - (۵) اجتهاد میں جلدی نہیں کرنی جائے۔
  - (١) اگر کہیں ہے کو کی حل ندماتا ہوتوا پنے قیاس سے کام لے کراجتہاد کرنا جا ہے۔
    - (۷)اجتهاد کا درواز ه بندنبیس ہوا۔

جس ذور میں اجتہاد کا دروازہ بند کیا گیا۔ اس وقت اس کے سوا کوئی چارہ نہیں تھا کیونکہ اختلاف و تضادات پیش تھے۔ کم علم ونہم کا ہر مخص مجتهد بن کر گمراہی پھیلار ہا تھا ایس حالت میں اجتہاد کا دروازہ بند کرنے سے امت بڑے انتشار سے نچ گئی۔

مجمہد: دین مسائل میں اجتہاد کرنے والے خف کو مجہد کہا جاتا ہے۔ بعض اوقات کی محض کو اس کی دین بھیرت اور علم کی وجہ سے مسلمان اسے اس مرتبے پر فائز کرتے ہیں۔ بعض اوقات حکومت کی محض کو مقرر کردیت ہے۔ اہل سنت آئمدار بعد کو مجہد مانتے ہیں کیونکہ انہوں نے فقہی مسائل میں اجتہاد کیا تھا۔ شیعہ حضرات ہرز مانے میں اپنے لیے ایک مجہد مقرر کرتے ہیں اس کی رائے اہل تشیع کے لیے حتی ہوتی ہے۔ اجتہاد ہم محض کے لیے جائز نہیں۔ اجتہاد کرنے کے لیے ان مخصوص صلاحیتوں کا ہونالازی ہے جو مجہد کواس قابل بنا کیں۔ مجہد کے لیے ضروری ہے کہ وہ صاحب الرائے ہو۔ صاحب فراست اور انسان پند اور پاکیزہ اخلاق کا مالک ہواور احکام کو سیحتے کی مجر پورصلاحیت رکھتا ہو یعنی دلائل شرعیہ اور استباط احکام کے طریقوں سے پوری طرح واقف ہو۔ تفیر قرآن۔ نائخ ومنسوخ کی حقیقت کو پوری طرح

سیحتا ہواور مقاصد شریعت بیجھنے کی مہارت رکھتا ہو۔ مجتہدین کی اقسام کے ہوتے ہیں۔ تقریباً چارا قسام معروف ہیں۔

مقلد: مسلمانوں کا ایبا گروہ جو بیر بھتا ہو کہ چاروں اماموں کے بعد اجتہاد کا دروازہ بند ہو چکا ہاوران میں علاء بھی شامل ہوں ان کے لیے جاروں آئم فقد حضرت امام مالک حضرت امام ابو حنیفہ ٔ حضرت امام شافعی اورامام احمد بن حنبل میں ہے کسی ایک کی تقلید یعنی پیروی کرنا واجب ہے۔چھٹی صدی ہجری میں دولت عباسیہ کے آخری دور میں اجتہاد کا جوش وخروش کم ہوگیا۔ یہاں تک کہ تیر ہویں صدی میں ہلا کوخان کے ہاتھوں سقوط بغداد کے بعد علائے اہل سنت نے ند ب میں بے جاقطع و ہرید کے خوف سے باتفاق رائے اجتہاد کوموقوف کرنے اور صرف حیار ما لك كا اجاع كرف كا فصله كيا كيا عربي ثقافت آسته آسته وال يذير بوتى جلى كي جس کے باعث تقلید کا عام رواج ہوگیا اور فقہی اجتہاد ختم ہوگیا اور مسلمان اوہام پرتی ہے بنیاد معتقدات میں الجھتے چلے گئے جس کے باعث مسلمانوں کا زوال انتہا کو پہنچ گیا (الاحکام۔ آمدی)اس وقت ہر خص جے علم فقد پر دسترس بھی نہیں ہوتی تھی چند سی سنائی ہاتوں کے حوالے ہے بغیر کافی علم و دانش کے اپنی رائے فقہ میں داخل کرنے لگا اس طرح مذہب میں انتشار کا خطرہ پیداہونے لگاتب ہی علائے کرام نے فیصلہ کیا اور ائمہ اربعہ کی رائے کوحرف آخر مانے کا فيصله كيا كيا-اس طرح آئمار بعه كاجتباد كواسلامي فقدمين بزي الهيت حاصل موكئ مقلديا مقلدین کے مقابلے میں دوسرا گروہ غیرمقلدین کا ہے جوآئمار بعد کی فقداور اجتہاد کوسلیم نہیں كرتااور براه راست احاديث ب مسائل كالشنباط كرنے كا دعوى كرتا ہے۔

## فقەكىيا ہے؟

اسلامی نظام اورمعاشرے کے قیام کے لیے ریہ بہت ضروری اور اہم بات ہے کہ ہر طرح کی قانون سازی اورمعاملات کےحل کے لیے کتاب اللہ یعنی قرآن کریم سے رجوع کیا جائے اس کے بعد سنت رسول کریم صلی اللہ علیہ ہے اورا گرم بھی کسی نے اللہ اور اللہ کے رسول صلی الله علیه وسلم ہے بے نیاز ہو کرخو دمختارا نہ روش اختیار کی یا اپنی رائے کو اللہ اور اللہ كرسول صلى الله عليه وسلم كاحكام يرمقدم جاناتواسے يهمچه لينا جائي كه جمارا مالك وآقا بری قوت والا اقتدار والا ہے جو ہماری ہربات ہماری نیتوں کے حال تک ہے پوری طرح واقف ہے۔ اسلامی نظام حیات اور توانین کے نفاذ واصلاح کے لیے ایک حدیث مند احمدُ ابوداؤ دُتر مذی اوراین ما جہ ہے درست اساد کے ساتھ منقول ہے۔حضور نی اکر مصلی اللہ عليه وسلم جب حفزت معاذبن جبل رضي الله عنه كويمن كاحاكم عدالت بنا كرجيح رب تصق آ ب صلی الله علیه وسلم نے ان سے دریافت کیا کہ'' تم کس چیز کے مطابق فیصلے کرد گے؟'' انہوں نے عرض کیا'' کتاب اللہ کے مطابق۔'' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھر دریافت فرایا\_"اگر کتاب الله میں کسی معاطے کا تھم نہ ملے تو کس چیز کی طرف رجوع کرو گے؟''انہوں نے عرض کیا۔'' سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف۔'' آپ صلی اللہ علیه وسلم نے دریافت فریایا۔''اگراس میں بھی کچھ نہ ملے تو؟''انہوں نے کہا پھر میں خود اجتہاد کروں گا۔' اس پرحضور نبی کر بیم صلی الله علیہ وسلم نے ان کے سینے پر ہاتھ رکھ کر فر مایا۔ ''شکرےاللہ کا جس نے اینے رسول کے نمائندے کو وہ طریقہ اختیار کرنے کی تو فیل بخشی جو اس کے رسول کو پہند ہے۔' (تر ندی۔ ابو داؤ د) نبی کریم کی حدیث ہے ہی اجتہاد کی راہ ہموار ہوئی جوٓا گےچل کرفقہ کی نبیاد بنی۔

امام ابوصنیفتگا قول ہے کہ جب کوئی مسئلہ کتاب اللہ میں نہ ملے نہ سنتِ رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں تو میں اقوال صحابہ پرغور کرتا ہوں اور اقوال صحابہ کے سامنے کسی کے قول کو قابل اعتمانہ میں تو میں اقوال صحابہ جو محض اس کے علاوہ کسی اور رائے کو بہتر سمجھے تو اس کے لیے اس کی رائے اور جمارے لیے جماری رائے جس طرح مجھ سے پہلے حضرات نے اجتہاد کیا میں بھی کرتا ہوں۔

علامدا بن اثیر نے بھی فقہ کی تعریف تقریبان ہی الفاظ میں کی ہے وہ تحریر کرتے ہیں کہ فقہ کہ معنی کسی شے کو چیرنا اور کھولنا ۔عمومی طور پر اعمال شرعیہ کے مسائل کے علم کوعلم فقہ کہتے ہیں۔الفقہ علم بالمسائل الشرعیہ فقہ ہا علم فقہ کی تعریف میں بیان کرتے ہیں۔یان فروعی

احکام شرعیه کانکم ہے جوتفصیلی الاکل سے ماخوذ ہوں۔

ملاعلی قاری نے شرح فقد اکبر میں اور مولا نا اشرف علی تھانوی نے ''کشاف اصلات الفنون' میں امام ابوصنیف کی نسبت فقد کی تعریف اس طرح بیان کی ہے وہ علم جس سے کل علوم دینیہ کی معرفت معلوم ہو۔ شافتی مسالک میں علم الفقد کی تعریف اس طرح کی گئی ہے۔''فقد شریعت کے ان عملی احکام کاعلم ہے جو تفصیل وولاکل سے ثابت ہوں۔

امام ابوحنیفهٔ انتخاب حدیث میں بہت مختاط تھے۔ وہ صرف وہی احادیث تبول کرتے تھے جو باوثو ق اسناد سے ثابت ہوتی تھیں۔

اسلامی علوم مثلاً تقیر 'حدیث مغازی ان کی ابتدا اگر چه اسلام کے ساتھ ساتھ ہی ہوگی تھی' کیکن اس وقت ان کونن کی حثیت حاصل نہیں ہوگی تھی' کیونکہ وہ اس وقت تک کسی خاص شخصیت سے منسوب نہیں ہوئے تھے۔ پھر دوسری صدی کے اوائل میں تدوین وتر تیب شروع ہوئی اور جن لوگوں نے بیدوین تر تیب کی وہی ان علوم کے بانی کہلائے' چنا نچہ بانی فقہ کا لقب حضرت امام ابو صنیفہ کو ملا۔ در حقیقت وہ اس لقب کے حق دار بھی تھے اگر ارسطوکو علم منطق کا موجد مانا جاتا ہے تو بلا شبدامام اعظم ابو صنیفہ علم فقد کے موجد میں۔ امام صاحب کی زندگی کا بڑا کا رنامہ ہی فقہ ہے۔

فقد کی تاریخ شاہ ولی اللہ دہلوگ نے اپنے ایک مضمون میں تحریر کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں احکام کی تشمیل نہیں پیدا ہوئی تھیں۔حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم محابہ کرام رضی اللہ عنہ کے سامنے وضوفر ماتے تھے اور پچھ بتاتے نہیں تھے کہ یہ رکن ہے میدواجب ہے میں متحب ہے محاباً پ کو دیکھ کرای طرح وضوکر لیا کرتے تھے۔ ایسے بی نماز میں بھی ہوتا تھا۔ یعنی صحابہ فرض واجب وغیرہ کی تفصیل وقد قبق نہیں کیا کرتے تھے۔ بس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نماز پڑھا کرتے وہ بھی ویسے ہی پڑھ لیا کرتے تھے۔

الم اعظم الوحايف

حفرت ابن عباس رمنی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے کسی قوم کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب ہے بہتر نہیں و یکھا۔ انہوں نے رسول کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں تیرہ مسکوں سے زیادہ نہیں پر چھے جو سب کے سب قرآن کر یم میں موجود ہیں۔ البتہ جو واقعات غیر معمولی پیش آتے ان کے بارے میں لوگ آن خضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لوچھا کرتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے جواب دیتے اکثر ایسا بھی ہوتا کہ لوگ کوئی کام کر لیت کسول اللہ علیہ وسلم اس پر تحسین فرماتے یا نارضا مندی کا اظہار فرماتے۔ اس قسم کے فتوے عام مجمع میں ہوتے۔ لوگ نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کا یاس کرتے۔

آ نخصور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد اسلامی فتو حات بہت وسعت کے ساتھ ہوئیں اور اسلامی تدن کا دائرہ وسیع تر ہوتا چلا گیا اور واقعات کر ت ہے پیش آ نے لگا اس لیے اجتہاد واستنباط کی ضرورت بھی بڑھ گئی اور اجمالی احکام کی تفصیل کی طرف رجوع ہونے لگا۔ مثلاً کی خض سے غلطی سے نماز میں کوئی عمل چھوٹ گیا یا اس نے ترک کردیا تو پھر بحث پیش آتی کہ نماز ہوئی کہ نہیں ہوئی۔ اس بحث سے بیافا کدہ ہوا کہ نماز کے تمام اعمال وارکان پیش آتی کہ نماز ہوئی کہ نہیں ہوئی۔ اس بحث سے بیافا کہ وارجب ہیں کتنے ارکان فرض وواجب ہیں کتنے مسنون اور مستحب ہیں۔ تفریق کے لیے جو اصول وضع ہو سکتے تھے اس پر تمام صحابہ کرام مضاب کرام رضی مسنون اور مستحب ہیں۔ تفریق کے لیے جو اصول وضع ہو سکتے تھے اس پر تمام صحابہ کرام رضی رضوان اللہ اجمعین طویل بحث کے بعد بھی پوری طرح مطمئن نہیں ہو سکتے تو صحابہ کرام رضی انتہا طاور قیاس سے کام لینا پڑا۔ غرض محابہ بی کے زمانے میں احکام اور مسائل کے دفتر بن گئے اور جدا جدا طریقے قائم ہوگئے۔

حضرت علی رضی اللہ عند کی تربیت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی آغوش مبارک میں بھین سے ہی ہوئی تھی۔اس لیے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال وافعال سے وہ جس قدر باخبر اور باعلم تھے اتنا اور ایسا موقع کسی اور کونہیں مل سکا۔اللہ تعالیٰ نے انہیں دیانت وقوت

اشنباط بهی خوب عطا فر مائی تھی جس سے انہیں انتخراج میں ملکہ حاصل ہوا۔عمو ما صحابہ کرام اس بات کااعتراف کیا کرتے تھےاورحضرت عمرضی اللہ عنہ کاتو قول تھا کہ اللہ نہ کرے کہ کوئی مشكل مسئليآن برم باورعلى رضى الله عندموجود نههول \_حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنه خود بڑے مجم تبدیتے تگر و دہمی کہا کرتے تھے کہ جب ہم کوعلی رضی اللہ عند کا فتویٰ مل جائے تو پھر کسی اور چیز کی ضرورت نہیں رہتی ۔ صحابہ کرام میں جن لوگوں نے اشتباط واجتہاد سے کام لیا اورمجہ تدونقیبه کہلائے ان میں جار بزرگ صحابی حضرات بہت مشہور ہیں۔حضرت عمر فاروق رضى الله عنهٔ حفزت على كرم الله وجههٔ حفزت عبدالله بن مسعود رضى الله عنهُ حفزت عبدالله بن عباس رضی اللّٰدعندان حضرات میں ہے حضرت علی رضی اللّٰدعنداور حضرت عبداللّٰہ بن مسعود رضی الله عنه کا قیام زیاده تر کوفیه میں رہا۔ وہیں ان کے احکام مسائل نے ترویج یائی اور حضرت عمر فاروق رضی الله عنداور حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه کاتعلق حرمین شریفین سے رہا۔ حضرت عبدالله بن مسعود رضي الله عنه جهي حضرت على رضي الله عنه كي طرح حديث وفقه میں کامل تھے' کیونکہان کی تربیت بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہی فر مائی تھی وہ جلوت وخلوت میں ہمدم وہم راز رہے تھے۔ان کا بہ دعویٰ تھا کہ قرآن کریم میں کوئی آیت الی نہیں جس کی نسبت میں بدنہ جانتا ہوں کہ کس باب میں اتری ہے۔حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عند نے اپنے قیام کوفیہ میں حدیث وفقہ کی تعلیم کے لیے درس گاہ قائم کر لی تھی جس میں بہت سے شاگرد آیا کرتے جن میں سے اسوز عبیدہ وارث اور علقمہ نے بہت نام وری ہائی۔ علقمہ ؓ اور اسودؓ کے انقال کے بعد ابرا ہیم نخعؓ مندنشین ہوئے ۔ انہوں نے مسائل فقہ کا ایک مختصر مجموعه تياركيا تقاجس كاماخذ حديث نبوي حضرت على اورحضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عند کے فقاوی تھے یہ مجموعہ مرتب طور پر قلم بندنہیں ہوسکا۔ ان کے شاگردوں کومسائل زبانی حفظ تھے۔سب سے زیادہ میں مجموعہ حمالاً کے پاس جمع تھا جوابرا ہیم نحفی کے شاگر دیتھے اور نخعی کے مجموعة فقد كسب سے بڑے حافظ تھے۔استاد حضرت حماد كانقال كے بعدان ك شاگرد رشيد حضرت امام ابوصنيف من شين ہوئے۔امام ابوصنيف نفتہ كے بہت زيادہ مسائل مدون كے اور زبانى روايت جن كى فئى حثيت كچھ نہ تھى كوبا قاعدہ تحريرى شكل دى اور استنباط كے قواعد اور احكام اور تفتر تح كے اصول منضبط كے كيونكہ پہلے نہ تو احادیث بیس امتیاز ومراتب تھے نہ قیاس اور شبيد والعظيم على النظيم كے قاعدے مقرر تھے۔انہيں مقرر كيا اور انہيں قانون كے رتبہ تك پنجايا۔

امام ابو حنیفہ ؓ نے جس طریقہ سے فقہ کی تدوین کا کام شروع کیا تھاوہ نہایت وسیع اور پرخطرتھااس لیےانہوں نے اس اتنے بڑے کام کے لیےصرف اپنی ذاتی رائے اورمعلومات پرانھمارنہیں کیااس کام کے لیےانہوں نے اپنے شاگردوں کی ایک جماعت تیار کی جس میں تقریباً چالیس قابل وذبین شاگردشامل تھےجنہوں نے بعد میں برانام کمایا۔ تدوین کا طریقہ یہ تھا کہ کسی خاص مسئلے برسب ارکان مجلس متفق الرائے ہوجاتے تو اسے قلم بند کرلیاجا تا اس سے پہلے اس مسلے پرخوب آزادی سے بحث مباحثہ ہوتا امام صاحب بہت غور وفکر اور خل کے ساتھ سب کی تقاریر سنتے اور آخر میں بہت ہی نیا تُلا فیصلہ کرتے جوسب کی متفق رائے کے مطابق ہوتا وہ ای وقت قلم بند کرلیا جاتا۔امام صاحبؓ کی درس گاہ ایک قانونی مدرسے تھاجس كے طلبا كثرت سے ملى عبدول يرفائز موئے - امام اعظم ابوصنيفة نے برى تعداد ميں مسائل مدون کئے۔ان کی تعداد تقریباً بارہ لا کھنوے ہزار کےلگ بھگ ہے ان کی زندگی میں ہی فقہ کے تمام ابواب مرتب ہو گئے تھے۔ بیمسائل جوفق حنی کے نام سے موسوم ہیں نہایت تیزی سے تمام ملك مين بيل كئے -اب فقد و بحولياجائے كەفقەكيا بى؟اس كى فنى بيت وحيثيت كيا بى؟ آ فرینش ہے انسان اپنی فطرت میں تنہائی کی زندگی بسر کرتا تھا' لیکن معاشرہ افراد کے اس اس کررہے ہے تھکیل یا تا ہے۔جس سے معاشرتی زندگی جنم لیتی ہے۔انسان کی

فطرت میں بھی اللہ تعالی نے ل جل کرر بها مقدر کیا ہے اس لیے اجماعی زندگی ناگز برہے اور اجمائ زندگی کابیلازی نتیجہ ہوتا ہے کہ محبت کے ساتھ ساتھ اختلاف بھی جنم لیتا ہے اور ان اختلا فات کو دور کرنے کے لیے شرائع معاشرہ انسانی معرض وجود میں آئے تا کہ افراد کے بأبهى اختلافات ومخاصمات كافيصله موسكه\_اجماعي زندكي ميس بابهي معاملات لازي ہوجاتے ہیں۔جن سےلوگوں کے درمیان مختلف قتم کے تعلقات بیدا ہوجاتے ہیں اوران تعلقات میں لڑائی جھڑے بھی ہوتے ہیں'ان جھڑوں کا فیصلہ کرنے کے ایسے قوانین کا ہونا ضروری ہوجاتا ہے جن کے ذریعے ہرکس کے حقوق کا تعین ہوسکے اور باہمی اختلاف ومخالفت ومخاصمت کی روک تھام ہوسکے۔انسان چونکہ معاشرتی طبع رکھتا ہے وہ ویگر حیوانات کی مانند تنبا زندگی بسرنہیں کرسکتا' وہ عمرانی زندگی کی ترقی کے ساتھ ساتھ باہمی تعاون اور شراکت کے لیے بھی مجور ہوتا ہے۔ اور ہرانسان اپنے لیے سازگار ماحول جا ہتا ہے۔ اور این حریف کے مقابلے میں غیظ وغضب کا ظہار کرتا ہے اس لیے انسانی معاشرے میں وابنتگی اورنظم وضبط رکھنے کے لیے عدل وانصاف کی ضرورت کو مدنظر رکھتے ہوئے قوانین کی ضرورت پڑی۔

انسان اپنی زندگی کی تمام ضرور پات تنها اپنے آپ مہیانیم کرسکتا۔ نوع انسانی کی بقا اور زندگی کے لیے غذا اور دیگر ضرور پات زندگی کے لیے معاشر ہے کے تعاون باہمی کی اشد ضرورت ہوتی ہیں اور ای میل جول ضرورت ہوتی ہیں اور ای میل جول میں کوئی ایک کسی دوسر ہے کے ساتھ ظلم وزیادتی بھی کرگز رتا ہے بخس سے خاصمت ومخالفت جنم لیتی ہے اور لڑائی جھڑ ہے کی نوبت آ جاتی ہے کھر ضرورت اس بات کی پیدا ہوتی ہے کہ کوئی ایسا بااختیار حاکم ہو جو ان دونوں کے در میان عدل وانصاف کر سے ور نہ تو انسان کی بقا نامکن ہوجائے۔

امام اعظم ابومنيغه

ابتدائی دور میں چونکدانسان کی اجمائی اور انفرادی زندگی بالکل سادہ تھی ان کی عادات رہم وروائ سب کے سب بہت سادہ وآ سان تھے اس زمانے میں قوانین کا نفاذ قوم قبیلے کی درائے عامہ اور سردار قوم پرموقوف ہوا کرتا تھا، پھر انسان نے ترتی کی اور معاشرے کے حالات بدیے اور انسان میں مختلف تم کے تعلقات وروابط پیدا ہوئے اور ان میں پیچیدگیاں بھی پیدا ہوئیں پھر ان دشوار ہوں سے شننے اور حقوق انسانی کی حفاظت کے لیے قوانین وضع کرنے کی ضرورت پیش آئی تو قوانین عادات ورواج سے الگ ہوکر قبیلے کے سردار کی کہ کے کہ کو کر قبیلے کے سردار کی کہ کے کہ کے اور حکومت اپنی طاقت کے ذریعے قوانین کو نافذ کر کے عدل وانسان مہیا کرنے گی۔

اسلام میں لفظ قانون شریعت کے معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ شرائع اسلام تو انین اسلام کے معنوں میں آتا ہے۔ اس سے ملم اصول اور علم فقدی تشکیل ہوئی۔ علم اصول اور حکم شرعی یہ ایساعلم ہے جس میں دلائل شرع سے استباط احکام ( یعنی ایک حکم سے دوسرا حکم نکانا یا بات سے بات نکانا ) کے طریقوں پر بحث ہوتی ہے اس لیے اس علم کا موضوع بھی یہی احکام ودلائل ہیں۔

اسلامی قانون سازی کے اصول اور ماخذ بھی دلائل شرع کہلاتے ہیں اوران میں جار پرتمام علاء کا اتفاق ہے۔(۱) قرآن کریم (۲) سنت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم (۳) اجماع است (۴) قباس۔

عم شرع شارع (الله تبارك وتعالى) كا وه عم ہے جس ميں شرقی نقط نگاہ سے كوئی مصلحت ہو۔ ووسر لفظوں ميں علائے اصول كے زدريك عم شرع وه عم ہے جوشارع لينى اسركا الله تعالى نے اسپنے مكلف بندوں كو ديا ہو خواہ اس علم ميں كسى بات كامطالبہ ہويا كسى امر كا اختيار ديا ہويا آ داب انسانى كے طور طريقوں كا حكم ديا ہو۔ ابو معيد المخادي كى كتاب " مجامع

ا مام اعظم الوحنيف

117

الحقائق" میں کہا گیاہے کہ دھم کانصب العین اجماعی ہوتا ہے نہ کہ انفرادی " یعنی وہ قانون کی طرح عام ہوتا ہے جو کسی خاص فردیا خاص حالت کے لیے خصوص نہیں ہوتا۔

تھم شری کے لیے تین چیزوں کا ہونا ضروری ہے حاکم ، محکوم فیہ محکوم علیہ حاکم بمعنی شارع ہے جو اللہ تبارک وتعالی کی ذات ہے کیونکہ شرع اسلامی میں سب سے پہلاتھم سادر کرنے والا وہی ہے اور محکوم فیدو ممل ہے جس کے لیے وہ شری تھم دیا گیا ہوا ور محکوم علیہ انسان سے جو تھم شری کا مکلف ہے۔ مگر فرضیت احکام کے لیے انسان کا عاقل بالغ اور ذی ہوتی ہوتالازم ہے۔

تحم شری کی دواقسام ہیں ایک تکلفی 'دوسری وضی عظم کلفی وہ ہے جو براہ راست ان اعمال ہے متعلق ہے جن کی تعمیل انسان سے مطلوب ہے جس کا اسے اختیار دیا گیا ہے۔ اس طرح سے انسانی اعمال پان اقسام کے ہوں گئے پہلا واجب دوسرامندوب تیسرامباح چوتھا مکروہ پانچواں حرام ۔ بیسب حم تکلفی ہیں۔ واجب وہ عمل ہے جس کا کرنا ازروئے شرع ضروری ہواورزک کرنا قابل خمت ہو۔

حرام۔وہ عل ہے جس کا ترک کرناازروئے شرع ضروری ہواور کرنا ندموم ہو۔ مندوب یامتحب۔وہ عمل ہے جس کا کرنااز روئے شرع مطلوب ہواور نہ کرنا ندموم

بر ہو۔

مکروہ۔وہ عمل ہے جس کا چھوڑ ناروئے شرع مطلوب ہواور کرنا گناہ نہ ہو۔ مبات۔ جے کرنے یانہ کرنے کا انسان کواختیار ہوئنداس کا کوئی تواب ہوگا اور نہ کرنے کا کوئی گناہ بھی نہیں ہوگا۔ (الا حکام فی اصول الا حکام جلداول۔ آمدی)

حم وضى وه حم ہے جو بذات خود کوئی حکم ند ہو بلکہ کی سبب یا شرط یا کسی امر مانع کی وجہ سے بنایا گیا ہو جوانسانی عمل کا نتیجہ ہویا کسی عمل کا درست یا غلط نتیجہ ہواکت مجبوری حرام

امام اعظم ابوحنيفه

چیز کے استعمال کرنے کی اجازت ہونا۔

مثلاً قتل قصاص کا سبب ہے اس مثال میں قصاص تھم وضی ہے جو قتل کی وجہ ہے ، کیونکہ قتل کرنے پر قصاص واجب ہوگا۔ای طرح فروخت شدہ چیز پرخریدار کا قبضہ سودے کی منحیل کی شرط ہے اس لیے یہاں بحمیل تھے ایک تھم وضی ہوا جو مشروط ہے قبضے ہے کیونکہ تھے ، کیونکہ تھے ۔ بغیر قبضے کے ممل نہیں ہوتی۔

فقداسلای کے جار ماخذ بیان کئے جاتے ہیں ان کی تفصیل اس طرح کی گئی ہے۔

- (١)-كتاب الله قرآن عيم-
- (٢) \_سنت رسول الله صلى الله عليه وسلم \_
  - (۳) \_اجاع\_
    - (۴) ـ قياس ـ

بعض فقہا قیاس کو ماخذِ فقد اسلامی تسلیم نہیں کرتے۔ ایسے ہی مسالک اربعہ میں قیاس کی صورتیں' شرائط' اور اصول الگ الگ ہیں۔ بعض اہل علم فقد کے لیے دس اصول بیان کرتے ہیں۔

- (۱)\_قرآن مجيد\_
- (٢) \_ سنت رسول الله صلى الله عليه وسلم \_
  - (m) خلفائے راشدین کا تعامل۔
    - (٣)اجماع۔
    - (۵) ـ تياس ـ
- (٢) مسلمان حكرانوں كى طرف سے جارى كرده ايسے احكام جوقرآن وسنت كے

خلاف نەببول ـ

(۷)۔ ثالثوں کے وہ فیصلے جن سے قرآن وسنت اورا جماع کی نفی نہ ہوتی ہو۔

(٨) - ني كريم صلى الله عليه وسلم خلفائ راشدين رضوان الله اجمعين صحابه كرام رضى

الله عنه مسلمان خلفا کی طرف سے اپنے عمال وسفراکے لیے جاری کردہ ہدایات (بعد کے دور

كمسلمان خلفاكي طرف سے جارى كرده مدايات جس ميں فقها كامشوره بھى شامل ہو۔)

(٩) \_ بین الاقوامی تعلقات سے متعلق قانون سازی جوقر آن وسنت کے خلاف نهو۔

(۱۰) \_ا يسعرف عادات رسوم ورواح جوقرآن وسنت كادكام كے خلاف نه مو

شوافع (شافعی) قرآن وسنت اجماع قیاس اوراستعجاب نقه کے لیے ان پانچ ماخذوں کو مانتے ہیں۔جبکہ احناف ندکورہ پانچ میں دوماخذوں استحسان (لیعنی بہتر معلومات)

اور غرف (لعني بيجان) كالضافه كرتے ہيں۔

حنابليه ندكوره پانچ ميں دوماخذ مصالح اورسد ذرائع كااضا فه كرتے ہيں \_

مالكيه \_ مذكوره بالاتمام ماخذول كوشليم كرتے ہيں \_

فقہ اسلامی کورسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے لے کرموجودہ وقت تک کے ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔

يبلا دور عهد نبوت صلى الله عليه وسلم كا \_

دوسراد در۔عبدخلفائے راشدین وا کا برصحابیرضوان اللہ اجمعین کا۔

تيسراد ورعهد صغائر صحابيرضي الله عنداور تابعين كاب

چوتھاد ور ۔عہدخلافت بنوعماس کا۔

يانچوان دور \_تقليد خالص اورانحطاط كا دور \_

جھٹادور ۔ تقلید محض کا دور ۔

ساتوال دور بهموجوده دور به

### فقداسلامي كاببهلا دورعهد نبوت صلى التدعليه وسلم

فقداسلامی کا پہلا دور بعثت نبی کر بیم سلی الله علیه وسلم ہے شروع ہوتا ہے۔ (جب آپ سلی الله علیه وسلم کو نبوت عطا ہوئی ) اور آپ سلی الله علیه وسل کا ارزیج الاول ۱۱ ہجری مطابق ۸ جن ۲۳۳ س عیسویں بروز دوشنبہ پر ہوا۔ اُس وقت مکمل ہوا۔

ایام جابلیت میں یعنی قبل از اسلام لوگ ایسی سادہ زندگی برکرتے تھے جو فطرت سے قریب ترتھی۔ ان کا نظام زندگی رسوم ورواج پر بہنی تھا ان کا معاشرہ متفرق قبائل کا مجموعہ بوتا تھا اس میں کسی مرکزی حکومت کا تصور نہیں تھا ان کی اجتماعی زندگی قبائلی عصبیت پرتھی۔ ہر فردایت قبیلی میں کسی مرکزی حکومت کا تصور نہیں تھا ان کی اجتماع بدو پیان کے ذریعے اس لیے وہ اپنے قبیلے کی جابت ہوائی میں کرتا تھا۔ جانب داری کیا کرتا تھا۔ بیروئی دشمنوں کے مقابلے میں اپنے قبیلے کی جمایت ہر حال میں کرتا تھا۔ اس دور میں قبائل میں جنگ وجدل عام تھی مردو ورتوں کوقید کر کے لوغری و فلام بنانے کا رواج بھی عام تھا خاندان کا نظام منتشر اور پراگندہ ہوتا تھا۔ عورتوں کو ذلیل سمجھا جاتا تھا۔ فقر و فاقد کے خوف عام تھا خاندان کا نظام منتشر اور پراگندہ ہوتا تھا۔ عورتوں کو ذلیل سمجھا جاتا تھا۔ فقر و فاقد کے خوف سے لڑکیوں کو زندہ دفن کر دیا جاتا تھا۔ بیویوں کی کوئی تعداد مقر نہیں تھی۔ طلاق عام تھی۔ بلاکسی وجہ کی طلاق دے دی جاتی تھی۔ عورت اور بیچ حق وراخت سے محروم رہتے تھے۔ (تغییر کے بھی طلاق دے دی جاتی تھی۔ عورت اور بیچ حق وراخت سے محروم رہتے تھے۔ (تغییر کئی الدین رازی اورتغیر ذخشری)

اس دورمبارک میں قرآن مجید فقد اسلامی کا ماخذ اور اصل سرچشر تھا اس کے ساتھ خود نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم کاعملِ مبارک (سنت) بھی تشریح کی بنیاد بنتا گیا کیونکہ حضورا کرم صلی اللہ
علیہ وسلم جو پچوفر ماتے یا کرتے تھاس کی بنیاد وہی اللی پر ہوتی تھی۔ بعض امور میں رسول اللہ صلی
اللہ علیہ وسلم نے عربی عرف کے مطابق فیصلے کئے جن کی تائید وقصدیق وجی البی کے ذریعے ہوگی۔

# دوسرادور عبدخلفائے راشدین رضی الله عنهم بعن سختم الله عنهم بعن برے ادراہم صابر کرام رضی الله عنهم اجھین

فقد اسلای کادوسرادور صحابہ کہار رضی الدعنم (یعنی بڑے اور اہم صحابہ کرام) کا ہے جو اللہ کی سے لے کر جہ ہج کی تک ہے۔ رسول الله علیہ وسلم کے وصال کے بعد خلفائے راشدین اور دوسر سے بڑے بڑے اہم صحابہ کرام رضوان الله علیہم اجمعین جوفتو کی دینے کی المیت رکھتے ہے کی مسئلے پرقرآن وسنت کے مطابق فیملہ کرلیا کرتے تھے اور ان کے بارے بیس باہم مشور ہے بھی کیا کرتے تھے اور جب قرآن وسنت سے کمی چیز کے لیدوشنح کم من ملتا تو اجماع وقیاس سے کام لیتے تھے۔ ای دور میں قانون سازی کے لیے قرآن وسنت کے ساتھ اجماع وقیاس سے کام لیتے تھے۔ ای دور میں قانون سازی کے لیے قرآن وسنت کے ساتھ اجماع وقیاس بطور دلائل شرعیہ کے پیدا ہوئے ۔ فتو کی دینے اور مقد مات کے فیلے میں خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم اور ان میں خصوصی طور پر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے دور خلافت میں مخلکت اسلامیہ عنہ نے اہم حصہ لیا۔ کیونکہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں مخلکت اسلامیہ میں فتو جات کے در لیعے کافی توسیع ہوئی تھی ۔ انہوں نے شریعت اسلامی کی حقیق روح کو سمجھا اور زیانے کی ضروریات کے مطابق سلطنت اور اس سے متعلقہ اداروں کی تظیم کی ۔ (حضرت عمر ضی اللہ عنہ کے اجتہادات کی تصویل کے لیا لگ کتب موجود ہیں۔)

عبد خلفائے راشدین رضوان الدعلیم اجمعین کی یہ بری خصوصیت ہے کہ اس میں پیش آمدہ مسائل کے بارے میں فیصلے دیئے جاتے تھے تمام اہم اور بڑے بڑے صحابہ کرام رضوان الدعلیم اجمعین اورخصوصی طور پر حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کے متعلق بڑی ہی احتیاط کیا کرتے تھے صحیح معنوں میں قرآن وسنت کے دسلم کی احادیث کے متعلق بڑی ہی احتیاط کیا کرتے تھے صحیح معنوں میں قرآن وسنت کے

امام رسين و

احکام ومنا تک و بخینے کے لیے آپس میں اختلاف بھی کرتے ہتے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے کی مواقع پر دوسرے بڑے بڑے صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین سے اختلاف کیا۔ نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد مملکت اسلامی کی بنیادر کھنے اور شریعت اسلامی کی حقیق روح کو تحصنے اور قوت واستقلال عدل وانصاف کے ساتھ نافذ کرنے میں حضرت عمرضی اللہ کا بڑا اہم کردار ہے۔ اس دور مبارک میں قرآن کریم ایک مصحف میں جمع کیا گیا اور ایک قرآت کے مطابق جمع کیا گیا۔ اسلامی تشریح کا یہ دور دوسری صدی ہجری تک چلا۔ خلافت راشدہ کے آخری دور میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اور مسلمہ من گروہوں میں تقسیم ہوگئی۔ امات مسلمہ تین گروہوں میں تقسیم ہوگئی۔

(۱)۔ شیعہ۔ جو نبی اگرم ملی اللہ علیہ وسلم کے بعد حضرت علی بنی اللہ عنداوراال بیت کو خلافت کاحق وار سیجھتے تھے۔

(۲)عام مسلمان جومفزت ابو بمرصدیق رضی الله عنهٔ حضرت عمر فاروق رضی الله عنه کو خلافت کاحق دار بیجهتے تھے۔اور حفزت علی رضی الله عنه کی شہادت کے بعد حفزت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت پر متنق ہو گئے تھے۔

(۳) \_خوارج جوانتها پیندگر وہ تھاوہ حضرت عثمان ٔ حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت امیر معاویہ کے خلاف تھے اور خلافت کو جمہور کاحق سجھتے تھے۔

اس دور کے فقہاء محابہ رضی اللہ عنہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا خلفائے راشدین اور عبداللہ بن مسعود رضی راشدین اللہ عنہ عبداللہ بن عمر دضی اللہ عنہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ اللہ عنہ معاذبن جبل رضی اللہ عنہ رضی اللہ عنہ مثال بیں ۔ فقہائے کہار کے مختلف مسالک بعد میں جغرافیائی تا موں بن کعب رضی اللہ عنہ میں جغرافیائی تا موں

امام المظم الوطنيف

110

ے مشہور ہوئے کیونکہ فقہا صحابہ مختلف مقامات پر مقیم ہوگئے تھے۔ چنانچہ اصحاب مدینۂ اصحاب عراق اور اصحاب شام کا فرق اسی دور سے شروع ہوا۔

#### تيسرا دور عهد صغار صحابه أور تابعين

صغار صحابہ کرام اور تابعین کا دور حضرت امیر معاویہ کی خلافت اسم ہجری ہے شروع ہوتا ہے اور بنوامیہ کے دوال تک رہتا ہے۔ اس دور میں داخلی سیاسی کھکش زوروں پرتھی۔ شیعہ اور خوارج کے گروہ مضبوط ہوگئے اور دوسری طرف مملکت اسلامیہ کا دائرہ چین کی سرحدوں سے لے کراندلس تک پھیل گیا۔ ان تمام حالات ومعاملات کا فقہ پر بڑا گہراا تر پڑا۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم فتو حات کے ساتھ ساتھ دوسرے ممالک میں پھیلتے چلے گئے اور غیر اتوام کی شمولیت سے احادیث کی روایت میں جو کشرت پیدا ہوئی اس کی وجہ سے کافی مشکلات پیدا ہوگئیں۔ اس زمانے میں فقہی نقط نگاہ ہے مسلمان تین گروہوں میں بٹ گئے۔ اہلِ پیدا ہوگئیں۔ اس زمانے میں فقہی نقط نگاہ ہے مسلمان تین گروہوں میں بٹ گئے۔ اہلِ حدیث جو اہلِ جان تھے اس کروہ کے امام داؤ دطا ہری تھے۔ اس زمانے میں حضرت عمر بن عبدالعزیز ؓ نے احادیث کی خفاض کی دارادا کیا۔

ا کابرصحابہ کے علاوہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللّه عنه عمر و بن العاص رضی اللّه عنه انس بن مالک بضی اللّه عنه اور تابعین میں شریح بن حارث ابراہیم بن پر یکنومی طاوس بن کیسان حند گ اور حضرت عمر بن مبدالعزیز رحمته الله علیه اس دور میں فتادی و یا کرتے تھے۔

#### چوتفاد ورء برخلافت بنوعباس

فقہ کا چوتھا دور دوسری صدی ہجری بمطابق آتھویں صدی عیسوی کے اوائل سے لے کر چوتھی صدی ہجری کے وسط تک کا دور ہے۔ فقہ وحدیث کی تدوین کا دور ہے۔اس دور ہے ہی حدیث وفقہ کے مشہور آئم کرام کی قیادت کو جمہور نے تسلیم کیا۔ اس عبدخلافت کا آغازان لوگوں کی کامیابی کا دورتھا جوایک طویل عرصے سے خلافت کو بنوامیہ ہے آل رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں منتقل کرنا جائے تھے۔ای دور میں اہل بیت کے ماننے والوں کے درمیان بھی اختلاف واضح ہوکرسامنےآئے اور امامت اور خلافت کے سلیلے میں آئمہ اہل بیت میں کافی تفریق پیدا ہوگئی اوران کے دوند ہب مشہور ہو گئے ۔ شیعہ زید بیاور شیعہ امامیہ۔ شیعه فقهی مسائل میں امام جعفرصا دق رضی الله عند کی فقہ جعفریہ ہے استفادہ کرتے تھے۔اس دور میں کی فقہی فداہب پیدا ہو گئے تھے۔ان میں سے جارتوایے نداہب کے بانیوں کے ناموں سے مشہور ہوئے۔ حنفی مسالک کے بانی امام اعظم ابوصنیفدر حت الله علیه مالک مسلک ے بانی امام مالک بن انس شافعی مسلک کے بانی امام شافعی اور حنبلی مسلک کے بانی امام احمہ بن منبل ؓ۔ان کےعلاوہ بھی بہت ہے میا لک وجود میں آئے جوونت کے ساتھ ساتھ ازخود ختم ہوتے رہے۔

ای دور میں احادیث نبوی جمع ہوئیں اور ان کے مجموعے مرتب ہوئے جن میں بخاری مسلم ترندی ابن ماجۂ الوداؤر بیبق نسائی کے مجموعے احادیث مشہور ہیں۔ اس زمان میں قرآن کریم کی تفاسر کھی گئیں اور فقہ کے اصول اور فروع پر بہت کام ہوا اور بہت کی کتے کھی گئیں۔ اور اس کھرح کی ضعاوم وجود میں آئے۔ ایل سنت میں فقہا کے دو

امام أعظم ابوحنيف

بڑے گروہ بن گئے ایک الل الرائے جماعت جوعراق میں امام ابوطنیفی گی قیادت میں قائم ہوا اوردوسری جماعت الل حدیث جو تجاز میں امام مالک بن انس کی سرکردگی میں قائم ہوئی۔

# يانجوال دوري تقليد خالص اورانحيطاط كادور

اس دورکاآ غاز چوتھی صدی ہجری کی ابتدا ہے ہوا اور انتہا سلطنتِ عباسیہ کے زوال پر ہوئی۔ سلطنت عباسیہ کے آ واخر بین علم نقہ کی ترقی رک گئی۔ صرف خاص خاص ما لک کی بابندی پراکتفا کرلیا گیا ان کی ہی تائیہ کے لیے مناظرہ وجدال بین شدت پیدا ہوگئی جس کے باعث ہر طرف جود چھا گیا اور تقلید تھیل گئی۔ فقبی اجتہا درک گیا۔ اس دور کوتقلید خالص کا دور کہا جا تا ہے۔ اس دور بین فدہبی تعصّبات کوفروغ ملا۔ شیعہ فدہب کی ایک بی شاخ اساعیلیہ سامنے آئی جس کے باعث شیعہ فدہب تین گروہوں میں بٹ گیا۔ زید مید۔ امامیدا شاعشری اور اساعیلیہ۔

### چھٹادور\_تقلید محض کا دور

بغداد میں مسلمانوں کی ہلاکو خان کے ہاتھوں شکست کے بعد امت مسلمہ میں افراتفری پیدا ہوجانے سے تمام فقبی کام رک گیا اور امت مسلمہ کی اکثریت تقلید محض پر قائم ہوکے رہ گئی جس سے مسلمانوں کو شدید شرکی نقصان سے دوچار ہونا پڑا اور ندہب میں بدعات جنم لینے لگیں۔مسلمان دین سے دوری اور گراہی کا شکار ہونے لگے۔

الم أعظم الوحنيني . ١٢٢

#### ساتوال موجوده دور

ب جااور غلاتقلید کے باعث است مسلمہ میں بہت ی خرافات اور بدعات کرت ہے۔ پھیل گئیں۔ جن کی بنیاد وہم اور جہالت برتھی۔ لوگ شریعت کی اصل روح کونظر انداز کر کے بعض نام نہاد مختقین کے اجتہاد کے پابند ہو گئے۔ اس دوران تھی الدین ابن تیمیہ اور ابن تی الدین ابن تیمیہ اور کے بابند ہو گئے۔ اس دوران تھی الدین ابن تیمیہ اور کی ابن تیمیہ الجوزیہ جیسے مجددین اس اعلان کے ساتھ میدانِ عمل میں اترے کہ تقلید کو ترک کیا جائے۔ یہ جائے اور بدعات وخرافات کو ترک کیا جائے۔ یہ دونوں حضرات تھویں صدی بیرا کی جائے اور بدعات وخرافات کو ترک کیا جائے۔ یہ دونوں حضرات تھویں صدی بجری ااور چودھویں صدی بیسوی کے نبلی فقہا ہے متعلق تھے۔ فقہا قدیم نے اسلامی فقہ کی تھویں جورہ دور کے مسائل ان سے مختلف بیں اس لیے ضرورت ہوئی کہ اسلامی فقہ کی تھا کی نہیں اور فقہ قدیم کے فیصلوں کو مذظر رکھتے کے لیے قرآن وسنت سے بی رہنما اصول لیے جا کیں اور فقہ قدیم کے فیصلوں کو مذظر رکھتے ہوئے جدید مسائل کا حل نکالا جائے۔ برصغیر پاک وہند افغانستان ترکی کے علاقوں میں زیادہ ترمسلمان فقہ فی تو کی پراہیں۔

فقہ دراصل ایساعلم ہے جو اسلامی دینی مسائل کو اس طرح حل کرتا ہے کہ وہ قرآن وسنت سے کہیں فکراتے ہیں بلکہ قرآن وسنت کی ہی روشی میں ایسے مسائل کاحل نکالا جاتا ہے جن کے بارے میں قرآن وسنت یا تو خاموش ہیں یاان کے بارے میں کوئی ذکر نہیں ملتا۔ تب ایسے مسائل کے حل کے لیے قرآن وسنت کے دائرہ کارمیں رہتے ہوئے قیاس قوی سے کام لیتے ہوئے ان کاحل تلاش کرنے کی ابتدا ہوئی۔ فقہی مسائل کو بہت آسانی اور مہولت کے ساتھ مدلل طریقوں سے جس طرح سے امام اعظم ابو حنیفہ تے سمجھا اور سمجھایا، دومرے آئمہ

امام اعظم ابوحنيف

کے ہاں اتی وضاحت وصراحت نہیں لمتی۔ یہی وجہ ہے کہ فقت فی آسان ہونے کی وجہ ہے ہی وجہ ہے ہی المان میں جلدی مقبول عام ہوگیا۔ اور کثر ت ہالی ایمان اس کی تقلید کرر ہے ہیں۔
فقد فی کو دوسری فقبوں ہے جو امتیاز اور خصوصیت حاصل ہے اس کی وسعت اور آزادی کے ساتھ ساتھ اس کے قواعد نہایت صاف اور آسان ہیں۔ امام اعظم ابوطنیفہ نے تمام قیاس ورائے قرآن حکیم وسنت رسول کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی روثنی ہی ہیں کئے۔ ان کمام قیاس ورائے قرآن حکیم وسنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے تابع ہیں۔ انہوں نے احادیث کی قسموں میں جو دقیق فرق ہے اسے ہمیشہ کھوظ رکھا۔ قانون فقہ دوقتم کے مسائل پر شمتل ہیں۔ ایک وہ مسائل جوشر بعت سے ماخوذ ہیں اور امور آخرت سے متعلق ہیں جسے نماز'روز ہ'ز کو ق اور جج اور تشریعی احکام کے جاتے ہیں۔ دوسرے وہ احکام جو دنیاوی امور سے متعلق ہیں ان اور جج اور تشریعی احکام کے جاتے ہیں۔ دوسرے وہ احکام جو دنیاوی امور سے متعلق ہیں ان میں تین قشم کے معاملات ہیں۔ (۱) عقوبات یعنی تعزیرات احکام کا کا آ اور دیگر معاملات جو میں تین قشم کے معاملات ہیں۔ (۱) عقوبات یعنی تعزیرات احکام کو کر شریعت میں تو ہے لیکن تشریعی طور پر نہیں ہو۔

پہلی قتم کے مسائل کے لحاظ سے فقیہہ کی حثیت شار آ و مفسر کی ہوتی ہے۔ اس کے لیے زبان پر عبور مبارت واتفیت نصوص توت استباط تو فیق متعارضات اور ترجیح دلائل کی ضرورت ہوتی ہے۔ دوسری قتم فقہ کے لیے ضروری ہے کہ فقیمہ قوانین اسلامی وشریعت اسلامی سے پوری طرح واقف ہواس لحاظ سے اس کی قابلیت اس رہے کی ہونی چاہیے جیسی دنیا کے مشہور قانون وانوں کی ہوتی ہے۔ یہ دونوں حیثیتیں ایک دوسرے سے ممتاز ہیں۔ اسلام میں بہت کی شخصیات ایک گزری ہیں جو قرآن وحدیث کے بہترین مفسر اور شارح سے مین مقارح سے میں مقارح سے میں جو تھا ہے ہی بہت کی شخصیات ایک گزری ہیں و فصوص شرع کے مفسر نہیں مقطیات الیک بھی گزری ہیں و فصوص شرع کے مفسر نہیں مقطیات الیک بھی گزری ہیں و فصوص شرع کے مفسر نہیں مقطیات الیک بھی گزری ہیں جن میں مقانا نہ قابلیت تو بہت تھی لیکن وہ فصوص شرع کے مفسر نہیں مقطیات

یه دونول صلاحیتیں اور قابلیتیں امام اعظم ابوصنیفهٔ میں بدرجه اتم خدا دادموجود تھیں جواور کسی مجتمدامام میں اس طرح جمع نہیں ہوئیں۔

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ نے فقد اسلامی میں جوسب سے اہم اور بڑا کارنامہ سرانجام دیاوہ ہے تشریعی اورغیرتشریعی احکام میں امتیاز قائم کرنا۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال وافعال کا جوسلسلہ روایت سے منصبط کیا گیا ان میں بہت سے ایسے امور بھی تھے جن کا منصب رسالت مآ برسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی تعلق نہ تھا۔ لیکن اصطلاح کے طور پر ان پر بھی حدیث کا اطلاق کیا جاتا تھا۔ جمتہ اللہ البالغہ میں شاہ ولی اللہ تحریر کرتے ہیں کہ حضور نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے جو پچھ بھی روایت کیا گیا ہے۔ کتب حدیث میں ان کی تدوین کی دوشمیں ہیں۔

(۱) الی احادیث جن کا تعلق بلیغ رسالت سے ہے جن کے بارے میں اللہ تبارک وتعالیٰ قرآن تھیم میں ارشاد فرمار ہاہے۔ وَمَّالْتُلُوُ الرَّسُولُ فَغُذَا وَهُ وَمَا لَهُمَّوْعَنْهُ فَانْتَهُوا (ترجمہ)'' پنیبر جو چیزتمہیں دے اس کواختیار کرواور جس چیز سے رو کے اس سے بازر ہو۔'' (الحشر 7)

(۲) - جوتبلغ ورسالت کے مطابق نہیں ہیں چنانچدان کی نسبت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا ہے 'میں ایک آدی ہوں جب میں کوئی مذہبی علم دوں تو تم لوگ اس کے پابند ہؤاور جب میں اپنی رائے ہے کسی بات کا حکم دول تو میں صرف ایک آدی ہوں۔' اس دوسری قشم میں وہ احادیث آتی ہیں جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے طب کے متعلق ارشاد فرما میں ۔اور اس تشم میں وہ افعال داخل ہیں جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عاد تا مصادر ہوئے نہ کے عاد خااور اتفاقا۔

شاہ ولی اللّٰہ نے حدیث کی قسموں میں جور قیق فرق بیان کیا ہے بیرہ ہی نقط ہے جس

کی طرف سب سے پہلے امام اعظم حضرت ابوصنیفہ کا ذبان رسانتقل ہوا۔ اس بنا پر بہت سے مسائل مثلاً عنسل جماع خروج النساء الى العيدين نفاذ طلاق تعین جزید تشخیص خراج تقلیم مسائل مثلاً عنس جماع خروج النساء الى العیدین نفاذ طلاق تعین جزید تشخیص میں داخل کیا۔ جبکہ امام شافعی اورد میں اورد میں ان کوامام ابوحنیفہ نے دوسری قتم میں داخل کیا۔ جبکہ امام شافعی اورد میکن تمدان احادیث کو بھی تشریعی حدیثیں سیجھتے ہیں۔

خلفائے راشدین رضوان اللہ اجمعین سے برھ کرکون احکام شریعت کا نقط شناس ہوسکتا ہے۔ امام ابوصنیف ؒنے خلفائے راشدین اور صحابہ کبار کے طرز عمل کوہی دلیل کی راہ بنایا ہے۔فقہ کی پہلی قتم یعنی بلنغ ورسالت ہے متعلق احادیث کے بارے میں امام ابوحنیفہ ؒنے جو بزا کام کیا وہ قواعد کا استنباط تھا جس کی وجہ سے ایک مستقل علم بن گیا۔ امام ابوحنیفہ کی علمی تاریخ میں جو چیز سب سے زیادہ قابلِ قدر اور تعجب انگیز ہے وہ ان کے قواعد کی تجوید اور انضاط ہاور پیسب پچھانہوں نے ایسے زمانے میں کیا جبعلوم اسلامی نہایت ہی ابتدائی حالت میں تھے۔ یہاں تک کیفل و کتابت یعنی تحریر کا کوئی رواج نہیں تھا۔اس وقت ایسے د تی فن کی بنیاد ڈالنا بیامام ابوحنیفه کابی کارنامہ ہے۔امام صاحب ہی اس کے حقیقی موجد ہیں۔ یہ بات اپنی جگددرست ہے۔ کداستباط مسائل اوراحکام کی توضیح تابعین بلکد محابہ کرام کے زمانے میں شروع ہوچکی تھی لیکن اس کی کوئی علمی صورت متعین نہیں ہوئی تھی گو کہ وقت کے ساتھ ساتھ اصولِ فقہ نہایت ہی وسیع فن بن گیا۔ سیکڑوں مسائل ایسے ایجاد ہوئے جن كاامام ابوصنيفة كيزماني ميس كوئى ذكر بى نبيس تفاليكن فن فقد كي ابهم مسائل جن براس فن کی بنیاد قائم ہے امام صاحب کے زمانے میں ہی منضبط ہو کی تھے۔اصول اربعہ کی توضیح' حدیث کےمرا تب اوران کے احکام' جرح وتعدیل کے اصول اجماع کے حدود وضوابط' قیاس کے احکام شرائط احکام کی مختلف اقسام کی عمومی ادرخصوصی تحریر رفع تعارض کے قواعد نہم مراد يحطريق بيمسائل اصول فقه كےاركان ہيں ان تمام مسائل كے متعلق امام اعظم ابوحنيف "نے ضروری اصول منضط کردیئے تھے۔اس باب میں حضرت امام صاحب ؓ نے جو کام سرانجام دیا ہے وہ اس کے۔ سرانجام دیا ہے۔

فقہ کے پہلے جھے میں ایسی احادیث جن کاتعلق تبلیغ ورسالت ہے ہے اور قرآن حکیم ک آیات سے ہے جب کہ فقد کے دوسرے جھے کا تعلق ایسے تمام معاملات سے جو بلنے و رسالت ہے متعلق نہیں ہیں لیکن معاشرہ اور نظام زندگی میں در پیش مسائل اور واقعات ہے وابسة بن اس ليے فقه كا دوسرا حصه مرف قانون كى حيثيت ركھتا ہے يہ يہلے حصے كى نسبت بہت زیادہ وسیع ہے اور یکی وہ خاص حصہ ہے جس میں امام اعظم ابوحنیف تمام ویگر مجتدین ہے بہت نمایاں اورمتاز ہیں۔ بیر حقیقت ہے کہ اسلام ہیں اگر کو کی مختص اسلامی قوانین کو واضح كرنے والا گزرا ہے تو و و صرف امام ابوطنیفہ ہى ہیں۔امام ابوطنیفہ نے فقہ کے اِس دوسرے حصے کی اس طرح تدوین کی ہے کہ اس کے ضبط وربط سے اس کی جزئیات تک پرتو جددی ہے وہ اسے زمانے کا نہایت ہی وسیع قانون تھا۔ اگر چداس کی تعبیر فقہ سے کی جاتی ہے لیکن در حقیقت اس میں بہت ہے قوانین شامل ہیں۔ چنانچہ آج کی دنیا میں انہیں الگ الگ ابواب کے مسائل میں ترتیب دیا گیا ہے۔ وہ الگ الگ قوانین کے نام سے موسوم کئے جاتے ہیں۔ مثلاً قوانین معاہدہ قانون سے قانون لگان ومال گزاری تعزیرات ضابطہ فوحداري وغيره ـ

ام اعظم ابوصنیندا ہے ہم عصروں میں اس لیے بھی ممتاز ونمایاں تھے کہ ذہبی تقدی کے ساتھ دنیاوی اغراض ہے بھی پوری طرح آگاہ تھے۔اور معاشرے وتدن کی ضروریات کوخوب اچھی طرح بچھتے تھے۔اس لیے وہ مرجعیت وفعلی قضایا کی وجہ سے ہزاروں پیچیدہ معاملات ان کی نگاہ ہے گزر چکے تھے۔اس لیے خفی فقد دیگر فتہوں کے مقابلے میں مقدم اور قابل قدر مانا گیا کہ اس میں مسائل کے اسرار اور مصالح پر توجہ نہیں دی گئی۔احکام شرعیہ کے قابل قدر مانا گیا کہ اس میں مسائل کے اسرار اور مصالح پر توجہ نہیں دی گئی۔احکام شرعیہ کے

متعلق اسلام میں شروع سے جی دوسوج وقکر پائے جاتے ہیں۔ ایک گروہ کی دائے میں احکام تعبدی احکام ہیں بعنی ان میں کوئی بھید وصلحت نہیں ہے جیسے شریافت و فجوراس لیے برے اور نالپندیدہ ہیں کہ شریعت نے ان سے منع کیا ہے۔ اور زکوۃ و فیرات اس لیے مستحق اور پہندیدہ ہیں کہ شریعت نے ان کی تاکید کی ہے اور پہند کیا ہے۔ جبکہ دوسر کے گروہ کے مطابق شریعت کے تمام احکام مصالح پر ہنی ہیں۔ البتہ کچھ مسائل ایسے بھی ہیں جن کی مصلحت عام لوگ نہیں بچھے لیکن وہ بھی مصلحت عام لوگ نہیں بچھے لیکن وہ بھی مصلحت کے بارے میں قرآن کی مصلحت کے بارے میں قرآن کی میں اللہ جارک و تعالی خود تشریح فرما رہا ہے اسی طرح اور احکام کے بارے میں قرآن وحدیث میں جگہ میراحت و اشارے موجود ہیں اور ان کی غرض و فایت بارے میں قرآن وحدیث میں جگہ میراحت و اشارے موجود ہیں اور ان کی غرض و فایت بان کی گئی ہے۔

امام اعظم ابوصنیفہ گاطریقہ اوران کے مطابق ہے کوئی اور فقہ اس معیار پر پورانہیں حنی جس قدر اصولی اورعقلی دلائل کے مطابق ہے کوئی اور فقہ اس معیار پر پورانہیں اترتا۔ حضرت امام شافعی اس بات ہے متفق ہیں کہ امام ابوصنیفہ گاطریقہ فقہ عقل سلیم کرتی ہے۔ اپنے ہم عصروں کے مقابلے میں امام ابوصنیفہ گا اصول کی طرف مائل ہونا ایک خاص سب سے تھا۔ کیونکہ امام صاحب ؓ کے سوادیگر آئمہ فقہ جنہوں نے فقہ کی تدوین اور تالیف کی سب سے تھا۔ کیونکہ امام صاحب ؓ کے سوادیگر آئمہ فقہ جنہوں نے فقہ کی تدوین اور تالیف کی ان کی علمی ابتدافقہی مسائل سے ہی ہوئی تھی۔ جبکہ امام ابوصنیفہ ؓ کے تصیلی علم علم کلام سے ہوئی میں ۔ جس کی مہارت نے ان کی قوت فکر اور وسعت نظر کونہا ہے تو می وصفحکم کر دیا تھا۔ کیونکہ جن لوگوں سے امام صاحب ؓ کے معر کے ومناظر ہے ہواکر تے تھے وہ عقلی اصولوں کے پابند شخصاس کے بغیر وہ کی بات کو تعلیم ہی نہیں کرتے تھے۔ اس لیے امام صاحب کو بھی ان کا مقابلہ کرنے کے لیے انہی اصولوں سے کام لینا پڑتا اور متنازے فیہ مسائل میں مصالح اور اسرار مقابلہ کرنے کے لیے انہی اصولوں سے کام لینا پڑتا اور متنازے فیہ مسائل میں مصالح اور اسرار کی خصوصیات پیدا کرنا پڑتیں اس نے غور وفکر ، حقیق ومشق ومہارت نے ہی بھی ٹابت کردیا کہ کہ خصوصیات پیدا کرنا پڑتیں اس نے غور وفکر ، حقیق ومشق ومہارت نے ہی ہی ٹابت کردیا کہ کہ خصوصیات پیدا کرنا پڑتیں اس نے فور وفکر ، حقیق ومشق ومہارت نے ہیں ٹابت کردیا کہ کہ خصوصیات پیدا کرنا پڑتیں اس کے غور وفکر ، حقیق ومشق ومہارت نے ہی ہی ٹابت کردیا کہ

امام اعظم ابوحنيف

شریعت کا ہر سکداصول وعقل کے مطابق ہے علم کلام کے بعد جب امام ابوصنیفہ تفتہ کی طرف متوجہ ہوئے تو ان مسائل کے حل کے لیے بھی وہی طریقہ وہی جبتی ہر قرار رہی بہی وجہ ہے کہ تمام دیگر فقہوں کے مسائل کے مقابلے میں امام ابوصنیفہ کا موقف اور طریقہ فقہ میں فرق صاف نظر آتا ہے۔ معاملات تو معاملات عبادت الہی میں بھی جس میں ظاہر بینوں کا خیال ہے کہ اس میں عقل کو وخل نہیں۔ امام صاحب کے مسائل عقل کے موافق معلوم ہوتے ہیں۔ اور تمام دیگر فقہوں کی نسبت آسان اور تیزی سے عمل درآ مدہونے والے ہیں جو قرآنی احکام کے مطابق بھی ہیں کیونکہ قرآن نے میں متعدد فیگہ فرمایا جارہا ہے کہ اللہ تعالی لوگوں کے ساتھ آسانی چاہتا ہے تی نہیں چاہتا۔ یہی قول رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی ہے کہ ''میں ساتھ آسانی چاہتا ہے تی نہیں چاہتا۔ یہی قول رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی ہے کہ ''میں نرم اور آسان شریعت لے کرآیا ہوں۔'' یہ حقیقت بھی اپنی جگہ اٹل ہے کہ اسلام تمام ندا ہب نرم اور آسان اور قابلی عمل ند ہب ہے۔ نہ اس میں رہا نہیت ہے نہ عبادت میں مختی ہے تمام عبادت اور احکام الیم آسان موثر اور فوری قابل عمل ہیں۔ یہی عمل امام آعظم ابوصنیفہ آنے فقہ عیں اینایا ہے۔ جس کے باعث فقہ حفہ مقبول عام ہوا۔

اس سے قبل کہ فقہ کی تفصیل کی طرف جا کیں ضروری ہے کہ امام ابوصنیفہ نے جہاں جہاں اور چیے چیے چھلک ان کے جہاں اور چیے چیے چھلک ان کے فقہی مسلک کی بنیاد ہے اور اس کی جھلک ان کے فقہی احکام میں نظر آتی ہے۔ امام ابوصنیفہ کے شیوخ مختلف مشرب اور مسلک کے تھے۔ وہ خصوصیت کے ساتھ کی ایک گروہ یا طبقہ اہلی رائے سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ بعض ان میں فقہائے حدیث تھے۔ اور بعض مفسر قرآن تھے۔ امام صاحب نے ہراس جگہ اور ہراس شخص سے علم حاصل کیا جس سے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے فقاوی کا علم حاصل ہوسکتا تھا۔ امام صاحب نے جبیل القدر صحابہ کرام شوان اللہ علیہم اجمعین کے وہ صحابہ کرام رضی اللہ ہوسکتا تھا۔ امام صاحب نے جبیل القدر صحابہ کرام شرقہ کے فقاو نے حاصل کے وہ صحابہ کرام رضی اللہ ہوسکتا تھا۔ امام صاحب نے جبیل القدر صحابہ کرام شرقہ کے فقاو نے حاصل کے وہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے فقاوی کے شیخ اور جبتی میں ہمیشہ گے رہے تھے۔ امام صاحب نے جن صحابہ کرام تھا گئی ہم کے فقاوی کے شیخ اور جبتی میں ہمیشہ گے رہے تھے۔ امام صاحب نے جن صحابہ کرام تھا گئی ہم کے فقاوی کے شیخ اور جبتی میں ہمیشہ گے رہے تھے۔ امام صاحب نے جن صحابہ کرام تھا گئی ہم کے فقاوی کے شیخ اور جبتی میں ہمیشہ گے رہے تھے۔ امام صاحب نے جن صحابہ کرام تھا گئی ہمیشہ گے دیا ہو کہ کے فقاوی کے شیخ اور جبتی میں ہمیشہ گے دیا ہو کہ کے فقاوی کے شیخ اور جبتی میں ہمیشہ گے دیا ہو کہ کے فقاوی کے سینے اور جبتی میں ہمیشہ گے دیا ہو کہ کو تھا کی کھوں کے فقاوی کے سینے اور جبتی میں ہمیشہ گے دیا ہو کہ کے فقاوی کے سینے کے دیا ہو کہ کو تھا کے کہ کو تھا کے کہ کی کے دیا ہو کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کی کی کا کھوں کے کہ کو تھا کی کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کی کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کی کھوں کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کہ کو تھا کے کھوں کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کے کہ کو تھا کے کہ کو

ا مام اعظم ابوطیف

کے فقاوی حاصل کئے وہ تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم وہ تھے جنہیں کتاب اللی اور سنت رسول آئر مسلی اللہ علیہ وسلم پر برداعبور حاصل تھا اور اجتہا دو فکر میں برد ابلند مقام رکھتے تھے۔ امام صاحب کے فقد براہل رائے کا گمان ہے کہ وہ شیعہ شیو فی سے زیادہ متاثر تھے۔

اس لیے ان کے فقاوی میں شیعہ مسلک کی جھلک نظر آتی ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ یہاں مختصر اشیعہ فقد یعنی فقد جھرید کے بارے میں کچھ معلومات جمع کردی جائیں تا کہ فقد فلی کو

ستجضے میں آسانی رہے اور اس کا تمام دیگر مسالک سے تقابلی جائزے میں آسانی رہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد حضرت ابو بحرصدیق رضی اللہ تعالی عنه حضرت عمرضي التدتعالي عنهُ حضرت عثمان رضي التدتعالي عنه كوصحابه كرام رضوان التداجمعين كي مشادرت ہے سندخلافت سونی گئی تھی لیکن ایک جماعت (محیان علی ) الیی بھی تھی جواس نیطے کی خانت تھی وہ تینوں خلفائے راشد کے مقابلے میں حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو خلافت کا زیادہ جن دار مانتے تھے کہ وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت اور چھازاد بھائی بھی ہیں۔ آ پے سلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبز ادی حضرت فاطمہ زہرہ رضی اللہ عنہا *کے*شوہر' كمنول مين سب سے يميله ايمان لانے والے ان كے قول كے مطابق نبى كريم صلى الله عليه وسلم نے حضرت ملی رہنی اللہ تعالی عنہ کی خلافت کی وصیت فرمائی تھی چونکہ حضرت علی رضی البلہ عنہ کی حمایت کرنے کے باعث بعد میں بیلوگ شیعان علی کہلائے۔انہوں نے ہمیشہ بہکوشش کی کہ خافیائے راشد س خلفائے بنی امیہ خلفائے بنی عماس ہے اہل بیت کی خلافت کاحق واپس انہیں دلایا جائے ۔ شیعہ سی میا لک کے اختلاف میں جیسے مسئلہ امامت مسئلہ اجتہادُ شرعی داال ندہبی اصول وفروع عبادات اور دیگر معاملات مسللہ امامت میں ان کے یہاں ہمی نی فریقے میں جن کی تفصیل گزشتہ صفحا**ت میں کی حاچکی ہے۔** 

نظرياتى اختلاف كى ابتدأ ببلى بارحضرت عثان رضى الله عندكة خرى دورخلافت ميس

ہوئی۔ یبی شیعہ ندہب کا نقط آغاز تھا۔حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت اور جانشینی کا مسئلہ بظاہر بہت سادہ اور خوش نما تھالیکن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تیس سالہ تعلیمات کے خلاف تھا کیونکہ اسلام نے نسلی امتیاز اور خاندانی غرور کوختم کردیا تھا اور اسلام میں عزت شرافت اور سیادت و بزرگی کا دارومدارتقوی پر رکھا تھا۔

کوفہ کی جامع معجد میں حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے برسر منبر بیسوال کیا گیا گہ آپ

لوگوں نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلیفہ کول بنایا؟ تو

آپ نے فرمایا کہ دین کے کا بول میں سب ہے اہم نماز' بنایا تھا جبکہ میں وہاں موجود تھا

نے اپنے مرض الوقات میں حضرت ابو بکر نہی کو ہمارا' اما منماز' بنایا تھا جبکہ میں وہاں موجود تھا

اور حضورا قدیں صلی اللہ علیہ وسلم کو میری موجود گی کاعلم بھی تھا گر اُس کام کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے یا دنیس فرمایا بلکہ حضرت ابو بکر صدیت رضی اللہ عنہ کو تھم فرمایا کہ لوگوں کو نماز

بڑھا کیں ۔ پس آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جس شخصیت کو ہمارے دین کی امامت کے لئے اُسے ہی چُن لیا۔ (اختلاف امت کے لئے اُسے ہی چُن لیا۔ (اختلاف امت اور صراط منتقیم از حضرت مولانا مجہ یوسف لدھیانوی)

فقی جعفری: شیعه فرقے کا فقہ ہے شیعه فرقہ سب سے قدیم فرقہ ہے اس کی بنیاد چھنے امام حضرت امام جعفر صادق کے مقرر کردہ اصول پر رکھی گئی ہے۔ یہ مذہب حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے آخری عہد میں سیاسی رنگ میں نمودار ہوا اور حضرت علی کرم اللہ وجہدرضی اللہ تعالی عنہ جب عوام سے عنہ کے دور خلافت میں انہیں عروج حاصل ہوا۔ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ جب عوام سے ملتے جلتے تو ان کی سخاوت ودین داری اور علم دیکھ کرلوگ سرا پہنیاز وعقیدت بن جاتے تھے۔ مشیعہ مذہب کے مانے والوں نے حضرت علی رضی اللہ کی اس مقبولیت کودیکھتے ہوئے ان سے شیعہ مذہب کے مانے والوں نے حضرت علی رضی اللہ کی اس مقبولیت کودیکھتے ہوئے ان سے اپنی عقیدت اپ تعلق اپنی وابعگی کرلی اور لوگوں میں ان کا چرچا کرنے گے اور ان سے اپنی عقیدت اپ تعلق

امام اعظم ابوطنيغه

کاا قرار کرنے گئے۔ اور بہت سے لوگ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پیروکار ہو گئے ورحقیقت شروع ہی سے حامیان علی شیعہ کہلاتے تھے اور یہیں سے شیعہ فرقے نے نشو ونما حاصل کی۔ ندہب شیعہ کا اصل اصول یہ ہے کہ امامت مصالح آئمہ میں سے نہیں ہوتی کہ اسے امت کی صوابد یہ پرچھوڑ دیا حائے بلکہ بیردین کا اہم رکن ا۔ سلام کا ستون ہے اور نبی اس سے خفلت نہیں برت سکتا کہ اسے امت کو تفویض کرد سے بلکہ اس پرلازم ہے کہ امت کے لیے ایک امام کا تعین کرد سے اور بیامام تمام صغیرہ اور کبیرہ گناہوں سے معصوم ہو (مقدمہ ابن فلدون) امام کا تعرق رائلہ کی طرف سے ہوتا ہے اور دیا بھی امام سے خالی نہیں رہتی وہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو بلافصل آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جائشین مانتے ہیں کیونکہ امام ذات وصفات باری تعالیٰ کی شناخت کراتا ہے۔

شیعہ نداہب کی اساس و بنیادعقیدہ امت اور امام آخر الزماں (مہدی منتظر) کی نیبت صغریٰ اور غیبت کبریٰ کے زمانہ ولایت فقہ کے نظر ہے کی بنیاد پر قائم ہے جس طرح امت مسلمہ کے نزدیک نبی ورسول کا تقرر اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف ہے ہوتا ہے بالکل ای طرح شیعہ مسلک میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اُن کا جائشین و خلیفہ یعنی امام بھی اللہ تعالیٰ ہی کی طرح معصوم ہوتے ہیں اور ان تعالیٰ ہی کی طرح معصوم ہوتے ہیں اور ان کی اطاعت نبی اور رسول کی طرح امت پر فرض ہوتی ہے۔ امام کا درجہ تمام نبیوں سے بالاتر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر ہوتا ہے۔ امام ہی امت کے تمام دینی اور دینوی معاملات وامور کا سربراہ و حاکم ہوتا ہے۔ ساری امت بلکہ ساری دیا پر حکومت کرنا صرف اس کا ہی حق ہوتا ہے کونکہ حکومت مرف اللہ تعالیٰ کے نام زد کئے ہوئے آئم معصومین کا حق ہے۔ جس طرح نبی پر ایمان لا نا فرض اور اسے ذریعہ نجات ماننا شرط ہے ای طرح ان اماموں کی امامت کو تسلیم کرنا اور ان کو اللہ کا مقرر کیا ہوا امام معصوم اور حاکم ماننا بھی نجات کی امامت کو تسلیم کرنا اور ان کو اللہ کا مقرر کیا ہوا امام معصوم اور حاکم ماننا بھی نجات کی امامت کو تسلیم کرنا اور ان کو اللہ کا مقرر کیا ہوا امام معصوم اور حاکم ماننا بھی نجات کی امامت کو تسلیم کرنا اور ان کو اللہ کا مقرر کیا ہوا امام معصوم اور حاکم ماننا بھی نجات کی

شرط ہے۔ حضرت محم مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد ہے و نیا کے خاتمہ تک یعنی قیامت تک کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے بارہ امام نامزد ہیں۔ ان سب کو اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ نامزد فر مایا ہے۔ پہلے امام حضرت علی مرتضیٰ (منی اللہ عنہ (۲) (۲) حضرت امام حسن بن علی (۳) حضرت امام حسن بن علی (۳) حضرت امام حسن بن علی (۳) امام محمد تقی (۱۰) امام محمد بقر (۱۷) امام جعفر صادق (۷) امام موئی کاظم (۸) امام رضا (۹) امام محمد تقی (۱۰) امام محمد تقی (۱۰) امام محمد تقی (۱۰) امام حسن عسکری (۱۲) امام جست سیام حسن عسکری کے عاد میں رو پوش ہوگئے ہیں۔ قیامت تک ان کی ہی امامت اور حکومت کا زمانہ ہے۔ شیعہ عقید ہے کے مطابق امام جست کا نام لیمنا ہمی حرام کی ہی امامت اور حکومت کا زمانہ ہے۔ شیعہ عقید ہے کے مطابق امام جست کا نام لیمنا ہمی حرام ہی تیا مت کے وقت ان کی غیبت ہیں اور غار میں رو پوش ہوگئے ہیں۔ جب وہ مناسب سمجھیں گے (قرب کی کی کا کہلائے گا۔ یہ شیعہ فرقے کا بنیادی عقیدہ ہے۔ امام جست کو آخری امام اور مہدی کی مرکز کا کہلائے گا۔ یہ شیعہ فرقے کا بنیادی عقیدہ ہے۔ امام جست کو آخری امام اور مہدی منتظر کے نام ہے بھی یا دکیا جا تا ہے۔

اصول کافی میں کتاب الجحة امام جعفر صادق کا قول اس طرح آیا ہے کہ بندوں کے خود کیے ہونااللہ اور اللہ کا راضی ہوناان سے ایسی حالت میں جب وہ جست اللہ کوغائب پائیں اور وہ ان پر ظاہر نہ ہوں اور ان کی جائے قیام کو نہ جانے اور اس کاعلم رکھیں کہ جست اللہ سے زمانہ خالی نہیں ہوتا اور نہ اس کا عہد جو بندوں سے ہے باطل ہوتا ہے۔ پس اُن کو چاہئے کہ ہر صبح وشام ظہور جست علیہ السلام کی توقع رکھیں۔ جست اللہ کا غائب ہونا علامت ہے کہ اللہ کا عائم ہے۔ ان کے دشمنوں پر امام کو ظاہر نہیں کیا۔ اللہ کو اس کی علمہ کے دور دھنرت جست میں کوئی شک نہیں ہے اور جو شک کرے وہ بدترین لوگوں میں ہے (اصول کافی علامہ محمد یعقو کلینی)

الماماعظم ايوضيف

z†

موجودہ دور میں امام ٹمینی جوامام غائب یا امام آخر الزماں کے نائب اور قائم مقام کی حیثیت رکھتے ہیں اس لئے انہوں نے حکومت کا نظام اپنے ہاتھوں میں لے لیا تھا۔ ان کی کتاب' ولا بیالفقیہہ'' کے صفحہ نمبر 49 پروہ تحریر کرتے ہیں۔

''جب کوئی فقیہد (مجہد) جوصاحب علم ہوعادل ہو۔ حکومت کی تشکیل و تظیم کے لئے ان کھ کھڑا ہوتو اس کو معاشرے کے معاملات میں وہ سارے اختیارات حاصل ہوں گے جونبی صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل تھے اور سب لوگوں پر اس کی سمع واطاعت واجب ہوگ۔ اور بیہ صاحب حکومت فقیہ و مجہد حکومت نظام اور عوامی ساتی مسائل کی محمہد اشت اور امامت کی ساحب حکومت فقیہ و مجہد حکومت نظام اور عوامی ساتی مسائل کی محمہد الموشین علی علیہ ساست کے معاملات میں اس طرح مالک و مختار ہوگا جس طرح نبی اور امیر الموشین علی علیہ السلام مالک و مختار تھے (الحکومت الاسلامی جمنی)

شیعه مسلک میں نذرو نیاز اور مجالس کثرت سے کی جاتی ہیں۔ ایام محرم ان کے لئے رخی والم کے دن ہوتے ہیں۔ مجالس میں شرکت اور غم حسین کا اظہار کرنے کو باعث نجات و مغفرت جانے ہیں۔ اپنی ہر مشکل میں ہر کام کے لئے مدد ' علی' سے مائیتے ہیں۔ حضرت علی کو حاظر و ناظر جانے ہیں۔ شیعه اثنا عشری فرقوں میں ایک فرقه آغا خانی بھی ہے جو صرف حاضرامام آغا خان کو ہی سب کچھ مانتا ہے۔ آغا خان کا دیداران کی بخشش و نجات کا ذریعہ ہے۔ ان کی عبادات کا تمام تر محصور حاضرامام آغا خان ہی ہے۔

سب شیعدایک بی طریقے کے نہیں ہوتے۔ پھوتو حضرت علی رضی اللہ عنداوران کی آل
کی شان میں غلوکرتے ہیں۔ پھھ معتدل اور میا ندرو ہیں چنا نچہ معتدلین نے کسی دوسر ہے صحابی
کی تکفیر کے بغیر محض حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اعلان وعقیدے پراکتفا کیا ہے وہ شیعہ جو عالی
اور افراط و تفریط میں مبتلا ہیں۔ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو درجہ نبوت پر پہنچا دیا۔ ان
میں بعض ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں کہ نبوت تو حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے لیے تھی کیکن

جبرئیل علیہ السلام کومغالطہ ہو گیا اور بجائے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے وہ محمد سی اللہ علیہ وسلم کے پاس چلے گئے۔ (بیغالی فرقہ ہے جواس طرح کہتا ہے)۔ (حالا نکہ اس وقت تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کمسن تھے جبکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر چالیس برس تھی)۔

ان میں بعض حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خدا کا ظہور یا خدا بھی مانتے ہیں۔ ایسے لوگ روی ریاستوں میں زیادہ تریائے جاتے ہیں

حنی فقہ کی اشاعت دیگر مسالک سے زیادہ کیؤکر ہوئی اس کی سب سے بڑی وجہ تو یہ تھی کہ عبائی خلفاء نے اپنے دور میں اپنے محکمہ عدل وقضا کے لیے حنی فقہ کو ہی منتخب کیا تھا اور اہلِ عراق اکثر اس مسلک کے مقلد تھے۔ اور سلطنت عثانیہ کا سرکاری مذہب بھی بہی تھا۔ اور جومما لک سلطنت عثانیہ کے زیر حکومت تھے وہاں بھی یہی مسلک حنی سرکاری مذہب کے طور پر رائج ہوا۔

یخضر ساکتا بچہ زیادہ تفصیل وتشریح کامتحمل نہیں ہوسکے گا۔ کیونکہ یہ کتا بچہ حضرت امام اعظم کی شخصیت اور اُن کے فن فقہ کے بارے میں مختصر معلومات پر ہی محیط ہے۔ سب سے پہلے ہم اسلامی اساسی معاملات پر بحث کریں گے۔ایمان کے بعد نماز اسلام کا دوسرا سب سے اہم رکن ہا۔ایمان سے متعلق حنی مسلک اور پھر طریقہ نماز پر گفتگو کریں گے۔

امام أعظم الإصنيف

حفرت امام راغب اصفها فی کے نز دیک ایمان کا مطلب ہے زبان سے اقر ارکر نا اور ول سے تقدیق کرنا اور ایے عمل سے ظاہر کرنا کہ اللہ تعالی تمام کا نئات کا مالک حقیقی اور اکیلا ہے۔اُس کاکسی طرح سے کوئی شریک نہیں۔ وہ تمام عبادات کے لائق ہے۔ ہر چیز پراُسی کا تھم چاتا ہے۔اُس کے بی تھم کے مطابق ہمیں اپنی زندگی گز ارنا ہے۔وہ مالک وخالق ہے اور روز آخرت ہم سے حساب لے گا اور اللہ تعالیٰ نے اس و نیا میں اپنے بندوں کی اصلاح اور رہنمائی کے لیے اپنے احکام اپنے رسولوں پغیبروں کے ذریعے پہنچائے۔وہ سب سیجے اور معصوم تھے۔ان کو برحق تشلیم کرنا اُن پر ایمان لا نا اور فرشتوں کے وجود پر ایمان لا نا گمراہ انسانوں کی رہنمائی' فلاح اور بہتری کے لیے اللہ تعالیٰ نے جوآ سانی کتابیں نازل فرمائیں اُن تمام پرایمان لا نااور انہیں برحق جاننااورروز قیامت پراورد نیا کی زندگی کے بعد آنے والی دائى زندگى اورروز جزاوسزالعنى يوم حساب برايمان لانا\_ يهى اسلام كى يانچ بنيادى ايمانيات ہیں۔اسلامی تہذیب وتدن میں ایمانیات کا حصہ بنیادی ہے۔ ایمان کا اقرار کرنا دراصل اییے آتا و مالک کی اطاعت کا اقرار کرنا ہے۔انسان کی زندگی کا نصب العین اینے خالق و ما لک کی خوشنودی اینے صالح اعمال کے ذریعے حاصل کرنا ہے۔ایسے تمام طور طریقوں کو معلوم کرنا' اپنانا جس ہے اللہ تعالیٰ راضی ہو۔اللہ نے اینے بندوں کی فلاح و بہبوداورآ خرت میں نجات کا بندوبست کرنے کے لیے ہی اینے آخری نبی حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وسلم کو ا بنی آخری کتاب قر آن تکیم دے کرائیے دین کی تحیل فرمادی اور قر آن تکیم میں انسانوں کی بھلائی' بہتری کے تمام امور کھول کھول کر بیان فر مادیتے ہیں۔ایمان ہی وہ بنیاد ہے جس پر

مسلمان اوراسلام کی پوری کی پوری ممارت تعمیر ہوئی ہے۔ قرآن حکیم میں ایمان کی تفصیل بیان فر مادی گئی۔ اللہ پر ایمان اس کے رسولوں پر ایمان اُس کے فر شتوں پر ایمان اُس کی کتابوں پر ایمان اور یوم آخرت پر ایمان ۔ اگر کوئی انسان ایمان کی دولت ہے محروم ہواس کتابوں پر ایمان اور یوم آخرت پر ایمان ۔ اگر کوئی انسان ایمان کی دولت سے محروم ہواست ہے بڑا ظالم کوئی نہیں ہوسکتا کیونکہ اس نے ایمان کو نہ اپنا کر جوراستہ اپنے لیے چنا ہو ہو آگر کا راستہ ہے۔ کفر ایمان کی ضد ہے اور کفر اللہ کی ناراضگی کا موجب ہے۔

ایمان کے تمام ارکان پرتمام فقہاتمام علاء اورا تمیم منقق ہیں کسی جزایمان پرکوئی اختلاف نہیں ۔ بعض نے نبوت کے ابتدائی دور کے اعمال کونمونہ بنالیا کسی نے اس کے بعد کے دور کے اعمال کواور کسی نے آخری دور کو جب دین اسلام اپنی تحمیل کو پہنچ گیا۔ تمام اختلافات کے باوجود اختلافی اعمال نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے ہی منسوب ہیں۔

امام اعظم حفرت ابوصنیفہ نے چونکہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بالکل آخری دور کے بارے میں جب دین اسلام کمل ہو گیا اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے جج الودار 'کے موقع پر جمیل دین کی نوید نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سنادی۔ اُسی دور کوامام ابوصنیفہ نے اپنے لیے اور اپنے مقلدین کے لیے کامل نمونہ جانے ہوئے تسلیم کیا ہے۔ اسی دور کے بارے میں تحقیق کی اور نص قر آن اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی کو ہر ممل پر فوقیت واہمیت دی اور اپنی رائے وقیاس کا استعال صرف اسی صورت میں کیا ہے جہاں قر آن وسنت خاموش ہیں۔

## نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کی نماز وضوا ورغسل

قرآن كريم كى رو سے انسان كى تخليق كا اولين مقصد عبادت اللى ب جيسا كمقرآن حكيم كى سورة الذاريات مين الله تارك وتعالى فرمار ما ب- وتاعلَة تُنالِينَ وَالْائْلِ الْالْمِينَدُهُ ون @ (ترجمه) میں نے جنات اور انسانوں کومخض اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں (الذریت ۲۵) سورۃ النحل میں رب کا ئنات ای طرح اپنے بندوں کوتا کیدفر مار ہا ے۔ آن اعبُ والله وَاجْتَنِبُوا (ترجمه) صرف الله كى عبادت كرواس كى سواتمام معبودوں سے بچو (انحل ٣٦) قرآن كريم كے ان احكام اللي كے بارے ميں غور كرنا چاہے کہ اللہ تعالی نے جوعبادت ہم پرفرض کی ہے وہ اوراس کی اصل روح کیا ہے؟ اسلامی تعلیمات کےمطابق انسان اللہ واحد کا بندہ ومخلوق ہے۔ وہی اس کا مالک رازق و پروردگار ہے۔اللہ تعالی بندوں کا ایساما لک و خالق ہے جوناصرف ان کی پرورش کا انظام فرماتا بلکدان کے لیے ہر ہرآ سائش وضرورت کا بھی پوراپوراخیال رکھتاہے۔ وہی ہے جس کے پاس ہوشم کا اختیار واقتد ار ہے اس لیے وہی ہماری برقتم کی عبادات کاحق دار ہے۔اسلام کا تصور عبادت بھی یہی ہے کہ انسان اپنی ساری زندگی ایک اسٹیے اللہ کی عبادت کرے اور انسان ایے آپ کوانند تعالیٰ کاکل وقتی ملازم اطاعت گزار سمجھے اس کی زندگی کا کوئی بھی لھے اللہ کی عبادت و اطاعت سے خالی ندر ہے۔ احکام البی عمطابق اپنی زندگی کا تمام نظام اختیار کرے۔ الحینا بیشنا' سونا' جا گنا' چلنا' چرنا' کھانا' پینا غرض سب کھھ اللد کی شریعت کی یابندی کرتے كرار الياليك ايك كام ايك ايك بات حكم الى كتابع اوراس كى مقرر كرده حدول ميل مو

امام المطلم الوحليف

اسلام انسان کی بوری کی بوری زندگی کوعبادت میں تبدیل کردیتا ہے۔ انسان کی زندگی کو عبادت میں تبدیل کرنے کے لیے سب سے پہلے اس کے شعور میں بدیات بیٹے جائے کہوہ الله كابنده وغلام ہے۔اس كاو تمن ازلى شيطان اس كے جاروں طرف أسے بہكانے بعثكانے ك ليے پيرر ہاہے أس سے اسى طرح محفوظ رہاجا سكتا ہے كه انسان اپی شعورى كوشش سے اللہ کی بندگی کا ظہاروا قرار کرتار ہے اس اقرار واظہار کے لیے انسان کو اللہ تعالیٰ نے اپنی عبادت کے لیے نماز کی تعلیم فرمائی۔ نماز سے فرض شناس اور مستعدی پیدا ہوتی ہے اور فرماں برداری کے ساتھ اطاعت گزاری اور اللہ کا خوف پیدا ہوجاتا ہے۔ احکام الہی کو ماننے والا اللہ کے سابی کی مانند ہوتا ہے اور احکم الحاکمین کے احکام کونا فذکرنے کے لیے رات ودن مصروف عمل ر ہتا ہے اور صرف ایک اللہ کے لیے ہرتم کی شیطانی قو توں سے سلسل از تار ہتا ہے جس طرح فوج كاسيابى قاعدے قرين وسيلن كا يابند موتا باوراتيخ آفيسر كے علم كا تابع فرمان موتا ہے بالکل ایسے بی ایک مسلمان بھی اللہ کی فوج کا سیابی ہوتا ہے۔ کیونکہ دین اسلام کوئی اعتقادی دین یا مسلک نہیں ہے بلکہ بیرتومسلسل عملی خدمت واطاعت گزاری اور بندگی کا ندہب ہےاوراسلام میں نماز ایس عبادت ہے جوانسان کی سیرت کوایک خاص انداز عطا *کر*تی ہے۔ جوعبادت الٰہی کے لیے ضروری ہے۔ نماز ہے انسان میں تقویٰ طہارت یا کیزگی نظم و ضبط پیدا موتا ہے۔ نماز مسلمان کی دین تربیت کا اہم حصہ ہے اس سے اللہ تعالی کا خوف بھی بیدا ہوتا ہے۔ جب کوئی مسلمان نماز کا ارادہ کرتا ہے توسب سے پہلے وہ اپنی حالت کا جائزہ لیتا ہے۔ آیاوہ یاک صاف ہے۔ نجس تونہیں ہے۔ کپڑے یاک صاف ہیں۔ گندے یانجس تو نہیں۔وضو ہے کنہیں ہے۔غور کرنے کے لیے باتیں کافی ہیں۔اگرانسان یوں ہی بے وضو بغیرطبارت و یا کیزگی کے نماز میں کھڑا ہوجائے تواسے کون پکڑسکتا ہے دسوائے اللہ کے کسی اوركوتو أه نول كان خبرنبين موعكق چونكه نماز انسان مين خوف الهي پيدا كرتى ہےاس ليے وہ ان تمام چیزوں کی یا کیزگی کا وضو کا اورلباس کا خیال کرتا ہے۔

نماز کے لیے انسان کا پاک صاف ہونالازی ہے۔طہارت یعنی یا کیزگی خود ایک عبادت ہے کیونکہ یا کیزگی نہ صرف نماز کے لیے بلکہ تلاوت قرآن کریم اور طواف کعبہ کے لیے بھی ضروری ہے۔ یا کیزگ کے بغیر نہ تو نماز ہوگی نہ تلاوت کلام یاک کر کتے ہیں اور نہ طواف کعیشریف ہی کر سکتے ہیں۔ان سب کے لیے یا کیزگی لازمی شرط ہے اس کی اہمیت قرآن کریم اوراحادیث نبوی سے ثابت ہے جبیبا کہ سورۃ البقرہ میں رب کا ئنات فرما رہا ے\_ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَغُيبُ الْمُتَطَعِّدِيْنَ ﴿ (القره ٢٢٢) ترجه: الله توب کرنے والوں کو پیند کرتا ہے اور یا کیزگی اختیار کرنے والوں سے محبت کرتا ہے۔ طہارت کے فظی معنی یا کیزگ کے ہیں۔اسلام میں ایمان لانے کے بعدسب سے پہلے جو چیز فرض کی گئی وہ نماز کی ادائیگی کے لیے طہارت ویا کیزگی ہے۔طہارت کا مطلب ہےا ہے بدن کو نجاست یعنی گندگی ہے یاک کرنا اورشریعت کےمطابق تین اعضاء یعنی منہ ہاتھ پیروں کا دھونا اور سر کامسح کرنا ہے اوریانی میسر نہ ہونے کی صورت میں تیم کے ذریعہ یا کیزگی حاصل كرنا ـ الله تبارك وتعالى ياكيز كى كوبهت يسندفرما تاب ـ ايك اورجكة قرآن عيم مين سورة تُوَّيه مِي فرمايا كما\_ فِيهُ دِيجَالٌ يُحِبُونَ أَنْ يَتَطَهْرُواْ وَاللهُ يُحِبُ الْمُطَهِّرِينَ ۞ (التوبه ١٠٨) ترجمه: اس میں ایسے بندے میں جو بڑے یا کیزگی پند میں اور اللہ تعالیٰ خوب یاک وصاف رہنے والول سے محبت كرتا ہے صحيح مسلم كى ايك حديث شريف حضرت ابو مالك اشعرى رضى الله عنہ سے روایت ہے کدرسول الله صلی الله علیہ سلم نے ارشاد فرمایا کہ طہارت ویا کیزگی جزو ایمان ہے۔ یا کیزگی اورطہارت کے بعد وضو کرنا لازی امر ہے۔ بیعبادات الہی کے لیے ضروری اورا ہم ترین عضر ہے۔رب کا ئنات خود قرآن حکیم میں وضو کا طریقہ تعلیم فر مار ہاہے کہ وضوکس طرح کرنا ہے۔ یہال مختصراً احادیث کے حوالوں سے وضوکی اہمیت کوا جا گر کرنا

ے۔ ذیل میں سورۃ المائدہ کی آیت میں اللہ تبارک وتعالی اپنے اہل ایمان بندوں کو نہ صرف وضو کا طریقة تعلیم فرمار ہاہے۔ ساتھ ہی ناپا کی سے پاک وصاف ہونے کا طریقہ بھی تعلیم فرما رہاہے۔

يَايَهُا الْكِنْ يَنَ الْمَنُوَّ الْحَالَةُ الْمُلْكِمُ الْمَالُكُمْ الْحَالُوةِ فَاغْسِلُوْا وُجُوهَكُوْوَ اَيْدِيكُوْ الْ الْمَرَافِقَ وَالْمَسَعُوْلِيوُ وُسِلُوْ وَالْحُلُولُ الْمُلْكَمِينُ وَانْكُنْ تُوجُنْكُ وَالْكُولُولُ وَ وَإِنْ كُنْ تُحُولُولِ الْمُسَتَّوُ النِّسَاءَ فَكُوْتَ حِلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ المَجْعَلَ عَلَيْكُوْ مِنْ حَرَبِ وَالْكِنْ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُو مِنْ حَرَبِ وَالْكِنْ لِيُولِي اللهُ اللهُ المَجْعَلَ عَلَيْكُو مِنْ حَرَبِ وَالْكِنْ لِيُولِي اللهُ اللهُ المَالِي اللهُ اللهُ المَالِي اللهُ اللهُ

ترجمہ اے ایمان والواجب تم نماز کے لیے اٹھوتو اپنے منہ کواور اپنے ہاتھوں کو کہنوں سمیت وھولؤ اور اگر جنابت کی حالت ہوتو عسمیت وھولؤ اور اگر جنابت کی حالت ہوتو عسل کرلو۔ بال اگرتم بیار ہویا سفر کی حالت میں ہویا تم سے کوئی حاجت ضرور ک سے فارغ ہوا ہوئی تم عور توں سے ملے ہوا ور تمہیں پانی نہ ملے تو تم پاک مٹی سے تیم کر کؤ اسے اپنے چہروں اور ہوئی توں برل کو التہ تم پر کسی تم کی تنگی کرنا نہیں چا ہتا ' بلکہ اس کا ارادہ تمہیں پاک کرنے اور تمہیں بانی بحر پور نمت دینے کا ہے تا کہ تم شکر اوا کرتے رہو۔ (المائدہ۔ ۲)

مفترین کی رائے میں وضوکرتے ہوئے اعضاء کوتر تیب وار دھویا جائے یعنی ایک عضودھونے کے بعد دوسرے عضوکو دھونے میں دیرند کی جائے سب کے سب اعضالتلسل کے ساتھ کیے بعد دیگرے دھوئے جائیں۔ تمام اعضاء کواس طرح دھویا جائے کہ ان کا کوئی حصہ خٹک ندرہ جائے (ورند وضونہ ہوگا) وضوکرنے سے پہلے نیت کرے۔ بہم اللّه شریف پر سے اور ہراعضاء کو تین باردھولے۔ واڑھی گھنی ہوتو خلال کرے۔ قرآن کیم میں وضوکا

الم اعظم البحنيف

ظریقہ بتایا گیاہے کہ'اپتے منہ کواور ہاتھوں کو کہنوں سمیت دھولو۔ اپنے سرکامنے کرواور اپنے باکرہ کی خواور ہاتھوں کو کہنوں سمیت دھولو۔ اپنے سرکامنے کی اکرم پاؤں کو نختوں سمیت و لولو۔ یہ وضو کے فرائض ہیں۔ وضو کی سنتیں اور واجبات کا تعین نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم ان بخال کے ذریعہ سکھائی' بتائی اور سمجھائی ہے۔ ایک حدیث حضرت عمان رضی اللہ عنہ سے سلم اور بخاری میں مروی ہے۔

''حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک دن اس طرح وضو فرمایا کہ پہلے دونوں ہاتھوں پر تین وفعہ پانی ڈالا (انہیں دھویا) پھر کی اور ناک بیس پانی لے کر اس کو زکالا اور ناک کی صفائی کی پھر تین دفعہ اپنا پورا چہرہ دھویا اس کے بعد داہنا ہاتھ کہنی تک تین دفعہ دھویا 'اس کے بعد سر کامسے کیا پھر داہنا پاتھ کہنی تک تین دفعہ دھویا 'اس کے بعد سر کامسے کیا پھر داہنا پاؤں تین دفعہ دھویا پھر ای طرح بایاں ہاؤں تین دفعہ دھویا (اس طرح پورا وضوکر نے کے بعد) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ بیس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آ ہے صلی اللہ علیہ وسلم نے بالکل ایسے ہی وضوکیا جیسا کہ بیس نے کیا پھر دورکعت نماز اس وضو کی ایسی پڑھی جو حدیث نفس سے ضالی رہی (یعنی دل میں ادھر ادھرکی با تیں نہیں سوچیں ) تو اس طرح پچھلے تمام گناہ معاف ہوگئے۔ (صحیح بخاری وضح مسلم)

ایک اور حدیث شریف حضرت ابو حدرضی الله عند سے روایت ہے کہ بیل نے حضرت علی رضی اللہ عند کود یکھا کہ آپ نے وضواس طرح فرمایا کہ پہلے اپنے دونوں ہاتھ اچھی طرح سے دھوئے یہاں تک کہ ان کوخوب اچھی طرح صاف کردیا 'پھر تین دفعہ کلی کی 'پھر تین دفعہ ناک بیس پانی لے کر اس کی صفائی کی 'پھر چیرے اور دونوں ہاتھوں کو تین تین مرتبہ دھویا پھر ایک دفعہ سرکا مسل کیا 'پھر دونوں پاؤل ٹخنوں تک دھوئے اس کے بعد آپ کھڑے ہوگئے اور کھڑے ہوئے کا سے دفعہ سرکا مسل کیا 'پھر دونوں پاؤل ٹخنوں تک دھوئے اس کے بعد آپ کھڑے ہوگئے اور کھڑے ہوئے کہ وضوکا بچا ہوا پانی پی لیا۔ حضرت علی مرتضی رضی اللہ عند نے اس طرح پورا وضوکر کے دکھانے کے بعد فرمایا۔ ''میں نے چاہا کہ تمہیں دکھاؤں کہ دسول اللہ صلی

ابام إعظم الوطنيف

اللَّه على وسَلَم مَن طرح وضوفر ما ياكرت تقرير (جامع ترندي سنن نسائي)

وضو کے فرض تو جارہی ہیں جن کا ذکر قرآن تھیم کی سورۃ المائدہ ہیں آ چکا ہے لیعنی چہرے کا دھوناہا تھوں کا کہنوں تک دھونا سرکا سے کرنا پاؤں کا مخفوں تک دھونا۔ان چار چیز وں کے علاوہ نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم وضو میں جن چیز وں کا اہتمام فرمایا کرتے تھے اور جن کی ترغیب دیا کرتے تھے وہ وضو کی سنیں اور اس کے آ داب ہیں جن سے وضو کی ظاہری اور باطنی تحیل ہوتی ہے۔ جیسے چہرے اور ہاتھ پاؤں کو بجائے ایک ایک مرتبددھونے کے تین تین باردھونا اور ال کردھونا داڑھی میں اور ہاتھ پاؤں کی انگلیوں میں خلال کرنا اُنگلی میں پہنی ہوئی انگوٹی کو ترکت دینا تا کہ پانی اس میں اور ہاتھ پاؤں کی انگلیوں میں خلال کرنا اُنگلی میں پہنی ہوئی انگوٹی کو ترکت دینا تا کہ پانی اس کے نیچ پہنچ جائے اور کسی جگہ کے خشک دہنے کا شبہ ندر ہاں طرح کلی اور ناک کی صفائی کا اہتمام کرنا کا نوں کے اندرونی اور ہیرونی حصکا سے کرنا ورضوش وع کرتے وقت بھم اللہ والحمد للہ پڑھنا ورتا خری کلمہ شہادت پڑھنا اور وضوی تعمیل کی دعا پڑھنا ہیسب کی سب وضوی سنیں اور آ داب ہیں ہوئی ہو سے بات ہیں جن سے وضوی تعمیل ہوتی ہے۔ ایک حدیث مصرت سعید بن زیدرضی اللہ عنہ سے وصوی تکمیل ہوتی ہے۔ ایک حدیث مصرت سعید بن زیدرضی اللہ عنہ سے اس طرح روایت ہے۔

حضرت معید بن زیدرضی الله عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا جس شخص نے الله کا نام لیے بغیر وضوکیا اس کا وضوبی نہیں ہوا۔ (جامع ترفدی۔ ابن ماجه ) ایک اور حدیث حضرت ابو ہر ریوہ رضی الله سے حدیث حضرت ابو ہر ریوہ رضی الله عند حضرت عبر فاروق رضی الله سے روایت کرتے ہیں۔ ''کہ جو محض وضوکر ہے اور اس میں الله کا نام نہ لے تو یہ وضواس کے سارے جسم کو پاک کردیتا ہے اور جوکوئی وضوکر ہے اور اس میں الله کا نام نہ لے تو وہ وضواس کے صرف اعضائے وضوکو ہی یاک کرتا ہے۔ (سنن واقطنی )

وضو کے ارکان کے بارے میں مختلف مسالک کے درمیان کوئی برایا اہم فرق نہیں پایا جاتا۔ فقد جعفر سیمیں دونوں ہاتھ گئے تک دومر تبددھوتے ہیں۔ تین بار کلی کرتے ہیں تین بارناک میں پائی ڈالتے ہیں چھروضو کی نیت کرتے ہیں چھر منہ کو پائی سے دھوتے ہیں چھر دونوں باز وکہنی تک دھوتے ہیں۔اس کے بعدسر کا مسے تالو سے سرکآ خرتک کرتے ہیں پھر پاؤں کا مسے کرتے ہیں۔

امام اعظم ابوحنيغه ١٣٢

# غسل كاطريقه

نی کریم صلی الله علیه وسلم نے جس طرح اپنے قول وعمل سے وضو کا طریقه اوراس کے آداب سکھائے اور بتائے ہیں ای طرح عسل کا طریقه اور اس کے آداب بھی تعلیم فرمائے ہیں۔

حضرت ابو ہر یرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب عنسل جنابت فرمات تو سب سے پہلے اپنے دونوں ہاتھ دھوتے تھے، پھر بائیں ہاتھ سے مقام استخاء کودھوتے اور داہنے ہاتھ سے اس پر پائی ڈالتے تھے پھر وضوفر ماتے تھے ای طرح جس طرح نماز کے لیے وضوفر مایا کرتے تھے پھر پائی لیتے اور بالوں کی جڑوں میں انگلیاں ڈال کر پنجاتے یہاں تک کہ آپ تھے کہ پائی سب جگہ پوری طرح پہنچالیا ہے تو دونوں ہاتھ بھر کوئی پہنچاتے یہاں تک کہ آپ تھے کہ پائی سب جگہ پوری طرح پہنچالیا ہے تو دونوں ہاتھ بھر کرتین دفعہ اپنے سر پر پائی ڈالتے اس کے بعد پورے جسم پر پائی بہا لیت اس کے بعد دونوں یاؤں دھولیتے (صحیح بخاری صحیح مسلم)

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ میری خالہ ام المونین حضرت میموندرضی اللہ عنہا نے جمھے بیان کیا کہ میں نے ایک دفعہ رسول اللہ علیہ وسلم کے شل جنابت کے لیے پانی بحر کرآپ کے پاس رکھا تو آپ نے پانی کے اُس برتن سے سب سے پہلے اپنے دونوں ہاتھ دود فعہ یا تین دفعہ دھوئے پھر اپنا دھلا ہوا ہاتھ پانی کے اس برتن میں ڈالا اور اس سے پانی لے کراپنے مقام استنجاء پر ڈالا اور باکیں ہاتھ سے اس دھویا' پھر اپنا بایاں ہاتھ ذمین پر مارا اور اس کوخوب مٹی سے ملا اور رگڑ اُ پھر وضو کیا۔ جسے کہ آپ نماز کے لیے وضوفر مایا کرتے تھے۔ اس کے بعد تین دفعہ اپنے سر پر پانی لپ بھر پھر کر ڈالا پھر

امام اعظم ابوصنيغه

ا پنے سارےجسم کودھویا۔ پھراس جگہ سے ہٹ کرآپ نے اپنے دونوں پاؤں دھوئے پھر میں نےآپ کورومال دیا تو آپ نے واپس کردیا۔ (صحیح بخاری صحیح مسلم)

ام المونین حضرت میموندرضی الله عنها کی روایت کرده ان احادیث مبارکه سے رسول الله صلی بی کریم صلی الله علیہ وسلم کے شمسل کا طریقہ پوری تفصیل سے معلوم ہوگیا ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم سب سے پہلے اپنے دونوں ہاتھ دو یا تین دفعہ دھوتے تنے اس کے بعد مقام استخاء کو بائیں ہاتھ سے دھوتے اور اپنے دانے ہاتھ سے اس پر پانی ڈالتے اس کے بعد بائیں ہاتھ کومٹی سے مل مل کررگز رگز کرخوب اچھی طرح دھوتے ۔ پھروضوفر ماتے ۔ یعنی تین بائیں دوفعہ کی کرکے اور ناک میں پانی دے کر اس کی اچھی طرح صفائی کرکے مند اور ناک کے اندرونی حصہ کوشل دیتے اور ریش مبارک میں خلال کر کے ایک ایک بال کوخوب اہتمام سے دھوتے تاکہ ہر بال کی جڑتک پانی چائے ہائے اس کے بعد سارے جم کوشل دیتے اور شسل کی جگہ سے ہے کر پاؤل کو دوبارہ دھوتے ۔

#### نماز

نمازتو نبی کریم صلی الله علیه وسلم اور صحابه کرام رضی الله عنهم شروع سے ہی پڑھتے رہے تھے البتہ پانچ وقت کی نماز با قاعدہ شب معراج میں تھم اللی سے فرض ہوئی۔ نماز دراصل آپ صلی الله علیہ وسلم کواللہ تبارک تعالیٰ کی جانب سے تحفہ معراج ہے جواللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب پیارے نبی کریم صلی الله علیہ سلم کو ملاقات کے شرف کے وقت عطافر مایا۔ اس کے بعد حضرت بیارے نبی کریم صلی الله علیہ سلم کو ملاقات کے شرف کے وقت عطافر مایا۔ اس کے بعد حضرت جرئیل علیہ السلام نے تھم اللی کے مطابق آ کرآپ کو نماز کے اوقات بتائے اور نماز پڑھنے کا

امام اعظم ابوحنيف

طریقد سکھایا۔ قرآن کریم میں نمازی فرضیت صریح الفاظ میں آئی ہے یہ تمام عبادات سے افضل عبادت ہے۔ اس کی بری تاکید فرمائی گئی ہے۔ نمازی فرضیت سے افکار کرنے والا اسلام سے خارج ہوجاتا ہے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات عالی کی صفات و کمالات و احسانات اس کی تو حید و تقدیس کے بارے میں جو پچھ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا اور سمجھایا ہے اسے مان لینے اور اس پر ایمان لیآ نے کا پہلا اور فطری تقاضہ یہ ہے کہ انسان اللہ تبارک تعالیٰ کے حضورا پنی اطاعت و بندگی بجز و عاجزی کا اظہار کرے اور اپنی اطاعت اور بندگی کے ذریعے رب کا تئات کی رحمت و رضاحاصل کرنے کی کوشش کرے اور اس اطاعت و یا و سے اپنی زندگی قطب ونظر کومنور کرے ۔ نماز کا اصل موضوع یہی ہے ۔ نماز بندے کی اظہار بندگی و اطاعت کا سب سے بہترین ذریعہ ہے اس لیے بھی تمام انبیاء علیم السلام کی تعلیم میں برآ سانی کتاب میں ایمان کے بعد سب سے پہلا تھم نماز کا بی دیا گیا اور اللہ کے آخری نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہونے والی آخری شریعت محمدی میں بھی نماز کا تھی دیا گیا ہور نماز کو اتنی اہمیت دی گئی ہے جو کسی اور عبادت واطاعت کونہیں دی گئی۔

حضرت شاہ ولی اللہ رحمت اللہ علیہ اپنی کتاب جمتہ اللہ البالغہ میں نماز کے بارے میں تخریر فریائے ہیں کہ نماز اپنی عظمت شان اور مقصائے عمل وفطرت ہونے کے لحاظ ہے تمام عبادات میں خاص امتیاز رکھتی ہے اور اللہ کے بندوں کے لیے سب سے زیادہ معروف و مشہور نفس کے تزکیہ و تربیت کا ذریعہ ہے اور سب سے زیادہ نفع مند ہے۔ ای لیے شریعت نے اس کی نفسیلت اس کے اوقات کے تعین وتحد یداور اس کے شرائط وارکان آ داب ونوافل اور اس کی رخصتوں کے بیان کا وہ اجتمام کیا ہے جوعبادات واطاعات کی کسی دوسری قتم کے لیے نہیں کیا۔ انہیں امتیازی خصوصیات کی وجہ سے نماز کودین کاعظیم ترین شعائر اور امتیازی

ابام أعظم ابرحنيغ

نشان قرار دیا گیاہے۔

امام اعظم ابوحنیفه گاییم عمول اوراصول اول تھا کہ جب کی معاطع میں معتبر اور صحح احادیث موجود ہوں جو کہ کہارتا بعین سے روایت احادیث موجود ہوں جو کہ کہا رصحابرضی اللہ عنہ مسے روایت ہوں۔ کہارتا بعین سے روایت ہوں تو ان کی موجودگی کی دلیل کے باعث وہ قیاس نہیں فرماتے تصاس لیے ذیل میں نماز کے بارے میں احادیث کے حوالے سے ہی نماز کی فضیلت واہمیت اور طریقہ پربات ہوگ۔

## نماز کی اہمیت کے بارے میں چندا حادیث نماز کے واجب ارکان کیا ہیں؟

حضرت جابرض الله عند اوایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا

"کہ بندے اور کفر کے درمیان نماز چھوڑ دینے کا ہی فاصلہ ہے۔" (صحیح مسلم) ایک اور
حدیث حضرت بریدہ رضی الله عند ہے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد
فرمایا کہ ہمارے اور اسلام قبول کرنے والے عام لوگوں کے درمیان نماز کا عہد و میثاق ہے
(یعنی ہراسلام لانے والے ہے ہم نماز کا عہد لیتے ہیں جوابیان کی خاص نشانی اور اسلام کا
شعار ہے) پس جونماز چھوڑ دے تو گویا اس نے اسلام کی راہ چھوڑ کر کفر کا طریقہ اختیار
کرلیا۔ (ترندی نسائی ۔ ابن ماجہ)

حضرت ابوالدردارضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے وصیت فر مائی کہ اللہ کے ساتھ بھی کسی چیز کوشر یک نہ کرنااگر چی تمہارے کلاے کردیئے جائیں اور تمہیں آگ میں بھون دیا جائے اور خبر دار بھی بلا ارادہ نماز نہ چھوڑ نا کیونکہ جس نے دیدہ و دانتہ اور عمرا نماز چھوڑ دی تو اس کے بارے میں وہ ذمہ داری ختم ہوگئی جواللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کے وفاد اراور صاحب ایمان بندوں کے لیے ہے اور خبر دارشراب بھی نہ بینا کیونکہ وہ جربرائی کی کنجی ہے۔ (ابن ماجہ)

الله تبارک وتعالی براہی رحیم وکریم ہے۔ وہ اپنے بندوں کے ساتھ برو فضل وکرم کا معاملہ بری شفقت ومحبت سے فرما تا ہے ہراہل ایمان کو بیہ بات اچھی طرح سبجھ لینی چاہے کہ اللہ تعالیٰ کو ہماری کسی بھی طرح کی کسی عبادت وریاضت کی قطعی ضرورت نہیں ہے۔ بیسب

امام اعظم ابوصيف

کچھ عبادت کی بابندیاں تو خود ہارے مفادیس ہاری فلاح وبہتری کے لیے ہیں تا کہ اس کے بندے اچھا کام کریں تو انہیں زیادہ سے زیادہ اورا چھامعاوضہ دیا جائے۔ای بات کواہل عقل و دانش اگرفکر کی عینک سے دیکھیں تو یوں سمجھ سکتے ہیں کہ ہر حکمران اور حکومت کے اپنی رعایا پر پچھ حقوق ہوتے ہیں اور پچھ حقوق رعایا کے ہوتے ہیں۔رعایا جب تک ملک وحکومت کی اطاعت گزارہ تابعدار رہتی ہے حکومت اُس کی حفاظت ونگہداشت اور برورش کے ا تظامات كرتى ربتى سے اور اگر رعايا كى طرح بغاوت خودسرى خود مخارى جيسى راه اختيار كرتى ہے تو وہ حکومت اور حکمران کی باغی تصور کی جاتی ہے اور مجرم گردانی جاتی ہے۔ بالکل ایسے ہی مالک الملک رب کا نتات بروردگار عالمین نے تمام اہل ایمان جواس ذات عالی براس کے رسول صلی الله علیہ وسلم براس کی کتاب مبین برایمان لائے اور اسلام قبول کیا ان کے لیے بہت ہی زیادہ عالی شان مراعات دائی کا اللہ تبارک و تعالیٰ نے اعلان فرما رکھا ہے۔ وہ انعامات اللی جو ہراہل ایمان کواس کی دائی زندگی کے بیش وآ رام اور ہر متم کی آسائٹوں سے وابستہ ہیں ان دائی انعامات اللی کے حصول کے لیے اللہ تعالیٰ نے نبی تکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ جو ہدایات فرمائیں ہیں وہ ہمیں حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کے ذریعہ بی پنجی میں جیسا کہ مندرجہ بالا احادیث ہے اندازہ ہور ہاہے کہ نماز اہل ایمان کے لیے تتنی اہم اور ضروری عبادت ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوالدردہ رضی اللہ عنہ کو مخاطب کر کے تمام اہل ایمان کو ہدایت فر مائی کہ دیدہ و دانستہ نماز کا حچوڑ دینادوسرے تمام گناہوں کی مانند صرف ایک گناہ نہیں ہے بلکہ نماز کا جھوڑ نا سرکثی اور اللہ تعالیٰ ہے اپنے مالک وآ قاسے بغاوت کرنے کے مترادف ہے اور جوشخص اینے مالک سے بغاوت وسرکشی کرے گاوہ خودسوچ سمجھ سکتا ہے کہ پھروہ اینے مالک وآتا کی عنایات فضل وکرم کا کیسے مستحق تھرسکتا ہے۔ان احادیث میں ترک نماز کو کفریا ملت سے خروج اس بناء پر کہا گیا ہے کہ نماز ایمان کی اہم نشانی ہی نہیں بلکہ اسلام کا خاص الخاص شعار بھی ہے اس کے چھوڑنے کا مطلب میدہوگا کہ وہ خض اسلام سے ملت اسلامیہ سے لاتعلق اور الگ ہوگیا۔ امام احمد بن صنبل ؒ کے مطابق نماز چھوڑ وینے والاشخص کا فرہوجا تاہے۔

حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک دن رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے نماز کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ جو بندہ نماز اہتمام سے اداکرے گاتو وہ (نماز) قیامت کے دن اس کے واسطے نور ہوگی (جس سے قیامت کے اندھیروں میں اسے روشنی میسرآئے گی اور اس کے ایمان اور اللہ تعالیٰ سے وفاداری اور اطاعت کی نشانی ہوگی) اور دلیل ہوگی اور اس کے واسطے نور ہوگی اور اس کے لیے نجات کا ذریعہ بنے گی اور جس شخص نے نمازی ادائیگی کا اہتمام نہیں کیا تو اس کے واسطے نماز نہ نور بنے گی نہ بر بان اور جس شخص نے نمازی ادائیگی کا اہتمام نہیں کیا تو اس کے واسطے نماز نہ نور (مشرکین ملہ کے نہ بی ذریعہ نبات اور وہ بد بخت قیامت میں قارون فرعون، بامان اور (مشرکین ملہ کے سرغنہ) ابی بن ظف کے ساتھ ہوگا۔ (مند درای شعب الایمان ہوئی)

امام اعظم حفرت امام ابوحنیفه رحمت الله علیه کے فقہ کے مطابق نماز کس طرح پڑھی جائے اس کا جواب کئی احادیث معتر صحیحہ سے ل جاتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم مجد میں ایک جانب تشریف فرما تھے کہ ایک شخص مجد میں آیا اور اس نے نماز پڑھی اس کے بعد وہ رسول اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلام عرض کیا آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے سلام کا جواب دیا اور فرمایا بھر جا کرنماز پڑھوتم نے ٹھیک نماز نہیں پڑھی۔ وہ شخص واپس گیا اور اس نے دوبارہ نماز پڑھی وہ بھر آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلام عرض کیا۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلام عرض کیا۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے سلام کا جواب دیتے ہوئے بھر فرمایا تم جائے بھر نماز پڑھؤتم فرمایا تم جائے بھر نماز پڑھؤتم نے ٹھیک سے نماز نہیں پڑھی۔ اس شخص نے تیسری دفعہ میں یا اس کے بعد والی دفعہ میں عرض

کیا کہ یارسول اللہ! مجھے بتاہ یجے اورسکھاہ یجئے کہ میں کس طرح نماز پڑھوں۔آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جسبتم نماز پڑھنے کا ارادہ کروتو پہلے خوب اچھی طرح وضوکرہ پھر قبلہ کی طرف اپنارخ کرو پھر تجبیر تحریمہ کہہ کر نماز شروع کرواس کے بعد جوقر آن شہیں یاد ہواور پڑھنا آسان ہوتو وہ پڑھو۔ای حدیث کی بعض روایات میں ہے کہ اس موقع پرآپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سورة فاتح کہہ کر نماز شروع کرواس کے بعد جوقر آن شہیں یاد ہواور پڑھنا آسان ہووہ پڑھو پھر قر اُت کے بعد رکوع کرویس کے بعد جوقر آن شہیں یاد ہواور پڑھنا آسان ہووہ پڑھو پھر قر اُت کے بعد رکوع کرویبال تک کہ مطمئن اور ساکن ہوجاؤ رکوع میں بھر رکوع سے اٹھو یہال تک کہ سید ھے کھڑ ہے ہوجاؤ پھر بجدہ کرویبال تک کہ مطمئن اور ساکن ہوجاؤ کھر اپنی پوری نماز میں یہی کرو ( بخاری مسلم ) یعنی ہر رکعت میں رکوع و بچود وقو مہ و جلسہ اور تمام ارکان اچھی طرح کرو بخاری مسلم ) یعنی ہر رکعت میں رکوع و بچود وقو مہ و جلسہ اور تمام ارکان اچھی طرح اطمینان وسکون سے ٹھر ٹھر کرادا کرو۔اور بیوا قعہ شہورصحا بی حضرت رفاعہ بن رافع کے بھائی ظاد بن رافع رضی اللہ عنہ کا ہے ( سنن نمائی )۔

اس حدیث مبارکہ سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ پوری نماز نہایت اطمینان سے ظہر کشمر کرسکون قلب کے ساتھ پڑھی جائے اورا گرنماز پڑھنے میں جلدی کی اوراس طرح نماز پڑھی کہ نماز پوری طرح درست طریقے پرادانہ ہو سکے یعنی رکوع و تجدہ میں عجلت کی گئی ہویا درست ادا نہ ہوئے ہوں اور جتناوقفہ ہررکن کے درمیان ضروری ہے نہ دیا گیا ہوتو ایسی نماز قابل اعتبار نہیں ہوگی۔ اب دیکھتے نیں کدرسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نماز کس طرح ادافر ماتے تھے۔

ام المومنین حفزت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کدرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تکبیر تحریمہ ہے مماز شروع فرماتے تصاور قرائت کا آغاز سورة فاتحد اللہ رب العالمین ہے کرتے تصاور جب آپ رکوع میں جاتے تو سرمبارک کونیتو او پر کی جانب اٹھاتے اور نہ ہی نیچ جھکاتے بلکہ درمیانی حالت میں رکھتے تھے۔ (یعنی کمرے متوازی) اور جب رکوع ہے

سرمبارک اٹھاتے تو سجدہ میں اس وقت تک نہ جاتے جب تک بالکل سید ھے کھڑے نہ ہوجاتے اور جب بحدہ سے سرمبارک اٹھاتے تو جب تک بالکل سید ھے نہ بیٹے جاتے دوسرا سجدہ نہیں فرماتے تھے اور ہر دور کعت پرالتحیات پڑھتے تھے اور اس وقت اپنی بائیں پاؤں کو یعجے بچھا گیتے اور دائے یاؤں کو کھڑ اکر لیتے اور عقبہ الشیطان ( یعنی دونوں پاؤں کھڑے کرکے بیٹھنا شیطان کی طرح ) بیٹھنے سے منع فرماتے تھے اور اس بات سے بھی منع فرماتے تھے کہ آ دی بیٹھنا شیطان کی طرح ) بیٹھنے سے منع فرماتے تھے کہ آدی دونوں بازی کا کیاں زمین پر بچھائے دو الت مجدہ میں ) اپنی بانہیں زمین پر رکھے جس طرح در ندے اپنی کلا کیاں زمین پر بچھائے بیٹھتے ہیں ( یعنی کلا کیاں کہنوں تک زمین پر نہوائی جا کیں ) اور پھر آپ السلام علیکم ورحمت اللہ کہر کرنمازختم کرتے تھے۔ ( مسلم )

اس سے پہلے کہ ہم دوسری حدیث مبارک کی طرف رجوع ہوں ضروری ہے کہ اس حدیث مبارک میں ''عقبتہ الشیطان'' کی وضاحت کردی جائے۔شارحین اور فقہانے اس کی دو طرح سے تشریح کی ہے۔عقبتہ الشیطان سے مراد دونوں پاؤں کو پنجوں کے بل کھڑا کر کے ان کی ایڑیوں پر بیٹھنا چونکہ اس طریقے سے جلد بازی واشکبار کا اظہار ہوتا ہے اور اس طرح بیٹھنے سے نمازی کے صرف کھنے اور پنج بی زمین سے لگتے ہیں سب سے اہم بات یہ کہ اس طرح درند سے یعنی کتے بھیڑ ہے وغیرہ بیٹھتے ہیں اس طرح بیٹھنے سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خصوصیت سے منع فرمایا ہے۔ ہاں اگر کوئی مجوری ہومعذوری ہوتو پھر بلاکر اہت جائز ہے۔

ایک اور صدیث مبارک جو صحابی رسول الله علیه وسلم حفرت ابیج بد ساعدی رضی الله عنه سے روایت ہے انہوں نے صحابہ کرام رضوان الله علیہ ما جعین کی ایک جماعت کے سامنے فرمایا۔ '' جمجے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی نمازیعنی اس کی تفصیلات آپ سب لوگوں سے زیادہ یاد ہیں۔ پھر فرمایا میں نے آپ صلی الله علیہ وسلم کود یکھا ہے کہ نماز شروع کرتے ہوئے آپ صلی الله علیہ وسلم کود یکھا ہے کہ نماز شروع کرتے ہوئے آپ صلی الله علیہ وسلم کود یکھا ہے کہ نماز شروع کرتے ہوئے آپ صلی الله علیہ وسلم کود یکھا ہے کہ نماز شروع کرتے ہوئے آپ صلی الله علیہ وسلم کا الله علیہ وسلم کے باتے اور جب

امام اعظم الومثيف

رکوع میں جاتے تو اپ دونوں ہاتھوں سے گھٹنوں کو مفبوطی سے پکڑ لیت 'پھراپی کمرکو پوری طرح موڑ دیتے (بالکل سیدھی: ابر کردیتے) پھر جب رکوع سے سرمبارک اٹھاتے تو بالکل سیدھے اس طرح موڑ دیتے (بالکل سیدھی : ابر کردیتے) پھر جب رکوع سے سرمبارک اٹھاتے تو بالکل سیدھے اس طرح کھڑے ہوئی ہم جوڑ) ٹھیک اپنی جگہ پر آ جاتا 'پھر جب آ پ صلی اللہ علیہ وسلم مجدہ میں جاتے تو اپنے دونوں ہاتھوز مین پر اس طرح رکھ دیتے کہ ندان کوز مین پر بچھا دیتے اور ندان کو سکیڑ لیتے اور پاؤں کی اٹگلیوں کا رخ مجدہ میں قبلہ کی جانب ہوتا تھا پھر جب دور کھت پڑھ کر بیٹھے تو داہنے پاؤں کو کھڑا کر لیتے اور بائیں پاؤں پر بیٹھ جاتے ۔ پھرآ خری رکعت پڑھ کر آ پ صلی اللہ علیہ وسلم قعدہ آ خیرہ کر تے تو اس طرح بیٹھے کہ داہنے پاؤں کو کھڑا کر لیتے بائیں پاؤں کو (اس کے بیچے سے) آ گے گ

ایمان کے بعداسلام کا دوسرارکن نماز ہے نماز ہماری زبان میں جانا پہچانا لفظ ہے۔
قرآن میں اسے صلوٰ قر کہا گیا۔ صلوٰ قر کے لغوی معنی کسی کی طرف رخ کرنا 'بڑھنا' دعا کرنا' اور
قریب ہونا اور قرآن کریم کی اصطلاح میں نماز کے معنی اللہ کی طرف متوجہ ہونا ہے اس کی
طرف بڑھنا' اس سے دعا کرنا اور اس کے انتہائی قریب ہونا اس طریقہ عبادت یعنی نماز کے
ارکان کی تعلیم قرآن کریم میں خود رب کا تئات نے دی ہے اس کی تفصیل کا طریقہ اور عمل اللہ
کے محبوب نبی حضرت محمصطفیٰ احر مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا اور سکھایا ہے جیسا کہ اعادیث
مبارکہ آپ کی نظروں سے گزر چی ہیں رب کا نئات قرآن کی میں اہل ایمان کو اپنا رخ
درست کرنے اور قبلے کی طرف کرنے کی ہدایت اس طرح دے رہا ہے۔

وَاَقِينَمُواْ وَجُوْهَا كُوْمِنْكَ كُلِّ مَسْمِعِدٍ قَادْعُوهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّينَ وَ ترجمہ: اور بیر کہ ہر بحدہ (نماز) کے وقت اپنا رخ سیدھا رکھا کرواور اللہ تعالیٰ کی

امام اعظم ابوطنيف

عبادت اس طور کروکہ بیعبادت خالص اللہ کے واسطے ہو۔ (الاعراف ۲۹)

سور والعلق میں اس طرح کہا جارہا ہے۔

وَاسْجُلُ وَاقْتَرِبُ الْفَا

ترجمہ: اور بحدہ کرواور (اللہ ہے) قریب ہوجاؤ۔ (العلق ۱۹)

مسلم کی ایک حدیث میں اس طرح آیا ہے۔ ' بندہ اپنے رب سے اس وقت سب سے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ (مسلم)

بخاری کی حدیث میں بول بیان ہوا ہے۔ " تم میں سے جب کوئی نماز پڑھ رہا ہوتا ہے تو وہ اللہ سے منا جات کرتا ہے۔ ( بخاری )

نماز کا جوطریقد اوراس کے ارکان اذکار اوقات نماز کی رکعتیں اور تفصیلی طریقہ جونبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا سکھایا اور عمل کے ذریعے سمجھایا سکھایا جوا حادیث شریف میں متند حوالوں سے موجود ہے وہی درست اور ہرشک وشبہ سے محفوظ وبالاتر ہے۔ ایمان لانے کے بعد مسلمان سے اولین مطالبہ نماز قائم کرنے کا ہے۔ قرآن حکیم میں اللہ تبارگ وتعالیٰ ارشاد فرمار ہاہے۔

### ٳٮٛۜڹؿؘٲٵؘڶڵۿؙڵٳڶ؋ٳڰۯٵٮٵۼؙۼؙۮ**ڹٷٲؾؚۄ**ٳڶڞڶۅۊؘڸڹػٟ۫ؽڰ

ترجمہ ۔ بے شک میں ہی اللہ ہوں میرے سواکوئی اور معبود نہیں پس میری ہی بندگ کرواور میری یاد کے لیے نماز قائم کرو۔'' (طربہ ۱۱)

قرآن حکیم میں دیگرتمام عبادات سے زیادہ نمازی تاکیدی گئی ہے اوراس کی اقامت پرزورویا گیا ہے گویا ایمان کا دارو مدار نماز پر بی ہے۔ نماز ایک ایساعمل ہے جس کے لیے ایمان کے علاوہ اور کوئی شرط نہیں ہے۔ ایمان لاتے ہی ہر مسلمان عاقل بالغ مردعورت پر چاہے دہ امیر ہوغریب ہو تندرست ہو بیار ہو پر فرض ہوجاتی ہے۔فرض نماز جماعت سے ادا کرنے کی تاکید ہے۔ نماز ایمان کی لازمی علامت ہے۔ جہاں ایمان ہوگا وہاں لازماً نماز ہوگی اور جہاں نماز موجود ہے وہاں وین موجود ہے اور اگر نماز ضائع ہوگی تو پھر وین کی موجود گی کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔

نماز کی فضیلت واہمیت ای وقت ہے جب اسے پورے ظاہر وباطن آ واب کے ساتھ پورے شعور سے اوا کیا جائے۔قرآن کریم میں نماز کی اوائیگی کے لیے اقامت ومحافظت کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔اس کے معنی ہیں ادائیگی نماز میں ناصرف ظاہری آ داب کا اہتمام کیا جائے اور باطنی صفات کا تعلق قلب وروح' احساسات وجذبات سے ہوتا ہانسان اپنی پوری تو جداور خلوص کے ساتھ اپنے رب کے حضور کھڑا ہوگا تو ہی اس کا فرض بوری طرح درست طریقہ سے ادا ہوگا اس کے لیے ضروزی ہے کہ وقت کی یابندی کے ساتھ ٹھیک اوقات میں نمازا دا کرےاوریا ک صاف ہوکر باوضو ہو کر جماعت کا اہتمام کرے اور بورے سکون اطمینان سے تھبر تھبر کرار کان نماز اداکرے۔ انسان کواپنی زندگی اللہ کی اطاعت و بندگی کے لیے تیار کرنے کے لیے ضروری ہے کہ وہ شعوری طور پریہ یا در کھے کہ وہ ایک اللہ کا بندہ ہے اور اس دنیا میں اینے اعمال کے ذریعے ایک اسلیم اللہ کی اطاعت وبندگی کے لیے بھیجا گیا ہے اوراس دنیا میں اسے اینے بندہ ہونے اوراللّٰد کا نائب اوراشرف المخلوقات ہونے کاحق ادا کرنا ہےاورا سے بیہ بار باردھرانا ہے کہ وہ اللّٰہ کا بندہ ہےاوراس کی بندگی کا اظہار بار بارنماز ادا کر کے کرنا ہے لیمن ٹھیک وقت برنماز اداکی جائے کیونکہ نماز وقت کی یابندی کے ساتھ فرض کی گئی ہے جیسا کہ سورۃ النساء میں اللہ تبارک و تعالیٰ فرمار ہاہے۔ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلُوةَ فَاذْكُرُوااللهَ قِيماً وَفَعُوْدًا وَعَلَ جُنُوبِكُوْءَ فَإِذَا اطْمَأْنَنُكُمُ فَأَقِينُمُواالصَّلُوةَ إِنَّ الصَّلُوةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِشْبًا مَّوْقُوتًا ﴿

ترجمہ: کی نماز قائم کرو یقیناً نماز مومنوں پر مقررہ وقتوں پر فرض ہے۔ (النساء۔ ۱۰۳)

نبی کریم صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے'' بہترین بندے وہ ہیں جوسورج کی دھوپ اور چاند تاروں کی گردش کود کھتے رہتے ہیں کہ نماز کا وقت فوت نہ ہوجائے۔(مندحا کم)

حقیقت میں وہی لوگ نمازی کہلانے کے حق دار ہیں جو پابندی وقت اور اہتمام کے ساتھ بلاناغ نمازی اداکرتے ہیں جیسا کہ سورۃ المعارج میں کہا گیا ہے۔

إِلَّا الْمُصَلِّينَ ﴾ اللَّذِينَ مُعُمِّعًلى صَلا وَفِهُ وَآيِمُونَ ﴾

ترجمہ کر وہ نمازی جو اپنی نماز التزام کے ساتھ اوا کرتے ہیں۔ (المعارج۔۲۳۔۲۳)

یہاں نمازی سے مراد وہ اہل ایمان مومن کامل ہیں جن میں اخلاقی کمزور یاں نہیں ہوتی ۔ نماز بمیشدوقت پر کی کوتا ہی وستی کے بغیرادا کرتے ہیں۔ کی قتم کی بھی مشغولیت وکام کی اہمیت انہیں نماز سے نبیس روکتی اور دنیا کا کوئی بھی فائدہ انہیں نماز سے غافل نہیں کرتا نمازی اپنی نماز کا پوراا ہتمام اچھی طرح کرتا ہے۔

شرائط نماز ہات ہیں اگران میں سے کوئی ایک شرط بھی رہ جائے گی تو نماز اوانہیں ہوگ۔ (۱)۔ بدن کا پاک صاف ہونا۔ نجاست حقیقی اور حکمی دونوں سے پاک ہو۔ وضو کی حاجت ہوتو وضو کیا جائے۔ (۲)۔جولباس زیب تن کیا جائے اس کا پاک ہونالازی ہے یعنی قیص 'پاجامایا پتلون' عمامہ ٹو پئ کوٹ شیروانی' جاور' کمبل' موزے دستانے وغیرہ۔

(m)۔جس جگہ نماز اداکی جائے اس کا یاک ہونا ضروری ہے۔

(۲)۔ستر کا چھپاہونا لینی جسم کے ان تمام حصوں کا چھپانا جن کا چھپانا ہر مرداور عورت کے لیے فرض کیا گیاہے۔

(۵)۔جونماز اداکی جارہی ہواس کا دقت مقررہ ہو۔ ہرنماز اپنے دقت کے اندر ہی ادا کی جائے اگر دقت نکل جائے گاتو نماز قضاء ہوگی۔

(۲)۔ جب نماز کے لیے گھڑے ہوں تو پیفین کرلیں کہ قبلے کی ست درست ہے۔ اگر قبلے کی ست کے علاوہ کسی اور طرف رخ کر کے اگر نماز پڑھی جائے گی تو اوانہیں ہوگی۔

(۷) ۔ نمازی تیاری کے بعد جب نمازاداکرنے کے لیے کھڑے ہوں تو ول میں اس نماز کے لیے نیت کرنااگر فرض نماز ہے تو فرض کی نیت کرنااورا گرففی نماز ہے یاسنیں ہیں اس کی نیت کرنااورا گرفضاء نمازاداکرنا ہے تو پھر قضاء نماز کی نیت کر ساور جس وقت کی قضاءادا کرنا ہوتو اس وقت کا ارادہ بھی کرے۔ زبان سے نیت کرناافضل ہے لیکن ضروری نہیں ہے امام کے پیچھے بھی نیت کرناضروری ہے۔

جس طرح نماز کی شرا کط سات ہیں ایسے ہی نماز میں جو چیزیں فرض ہیں جنہیں ارکان نماز کہاجا تا ہے وہ بھی سات ہیں۔

(۱) تجبیرتح بید بینماز شروع کرتے وقت دونوں ہاتھوں کومونڈھوں تک اٹھاکے اللہ اکبر کہنا اسے تکبیر تحر بید کہتے ہیں۔ تکبیر کہتے ہی وہ تمام افعال جواب تک حلال تھے حرام ہوجاتے ہیں یعنی چلنا بھرنا آگے چھے ہونا۔ کھانا پینا' بات چیت کرنا' کھجانا' ناک میں انگلی ڈالنا' غرض تمام با تیں حرام ہوجاتی ہیں۔ اس لیے ہی اسے تکبیر تحر بید کہتے ہیں۔

امام اعظم ابوطيف

حنی مسلک کے مطابق تکبیرتر یمد کہنے کے فور اُبعد مردناف کے او پراورعورتیں سینے پر دونوں ہاتھ اس طرح باندھیں کے کددائیں ہاتھ کی جھیلی بائیں ہاتھ کی پشت پر رکھیں اور دائیں ہاتھ کے انگو تھے اور چھوٹی انگلی سے کلائی کو پکڑلیں گے باتی تینوں انگلیاں کلائی پر سیدھی پھیلادیں۔

حضرت امام شافعی اور علاء اہل حدیث کے مطابق مردوں کو بھی سینے پر ہاتھ باندھنا ہی مسنون ہے۔ جبکہ فقہ جعفریہ کے مطابق دونوں ہاتھ کھلی حالت میں دونوں رانوں کے ساتھ سید سے رکھے جاتے ہیں۔ اہل حدیث علاء کے مطابق ناف پر ہاتھ باندھنا حدیث سے ثابت نہیں ہے۔ ابن ابی شیبہ نے حضرت علقمہ کے ذریعے واکل بن جررضی اللہ عنہ سے ایک روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کوناف سے نیچے ہاتھ باندھے ہوئے دیکھا۔ اس حدیث کے راوی معتبر ہیں ان کی ملاقات بھی ثابت ہے۔

امام ابوحنیفہ یکے مسلک کے مطابق ہاتھ ناف کے اوپر باندھنے میں اکساری اطاعت و بندگی کا اظہار ہوتا ہے جبکہ ہاتھوں کو سینے پر باندھنے میں غرور و تکبر نخوت کا اظہار ہوتا ہے۔ حالت نماز میں تو بندہ اپنے معبود کے سامنے سرا پا بجز واکسار بندگی کی حالت میں کھڑا ہوتا ہے اور نماز میں اطاعت و بندگی کا اظہار ہی عبادت ہے۔

اگر ہم آج بھی کسی رئیس یا حکران کے یہاں اُس کے دربان خدمت گاروں کو ایک نظر دیکھیں تو یہ بات ہماری بچھ میں بہآ سانی آجائے گی کہ وہ اپنے مالک کے سامنے اپنی اطاعت و خدمت گزاری کا اظہار کس طرح کرتے ہیں۔ ہاتھ ناف پریا زیر ناف بائد ہے ہوتے ہیں جس سے ان کی خدمت گزاری اکساری واطاعت کا اظہار ہور ہا ہوتا ہے۔ اس کے برعکس سینے پرآ رپارلینی اس طرح سے ہاتھ بائدھنا کہ دونوں ہاتھوں کی انگلیاں دونوں کہنوں کو چھورہی ہوں یا آئیس اپنی گرفت میں لے رہی ہوں اور دونوں یا وال کے درمیانی

فاصلہ بھی خوب کھلا ہو۔ایسا صرف وہی پہلوان کرتے ہیں جواپی طاقت کے نشے میں چور ہوتے ہیں۔اس طرح وہ اپنی طاقت اور تکبر کا اظہار کرتے ہیں۔ یہی چیزرب کریم کے لیے سخت نالیندیدہ سے کیونکہ تمام تکبراور بڑائی صرف اللہ تبارک تعالی کے لیے ہی ہے۔ وہ اینے بندہ کواینی اطاعت و بندگی واکساری کی ہی تعلیم فرمار ہاہے۔اس لیے حضرت امام ابوحنیفہ کا طریقہ ہی سنت کےمطابق ہے۔ نبی ا کرم صلی الله علیہ وسلم نے جب ضرورت محسوس کی تب ضروراييا كياجب ميدان جنگ مين دخمن سامنة قلعه بندموجود موتا اوراسلامي فوج محاصره كي ہوتی جب نماز کا وقت ہوتا تھا تب دشمن کومرعوب کرنے اس پرنفسیاتی طور پراٹر انداز ہونے کے لیے جیے کہ نماز کے لیے وضوکرنے کے لیے دانت مسواک سے صاف کرنااس سے دخمن یربیتا ثریرتا تھا کمسلمان ان کی بوٹیاں نویجے کے لیے اسے دانت تیز کرر ہے ہیں۔ایسے ہی ا پی قوت وشان کے اظہار کے لیے پہلوانوں کی طرح نماز کی صف بندی کی جاتی تھی تا کہ مسلمانوں کی قوت کی ہیت دخمن کے دل میں بیٹھ جائے اوراس کا ایسا ہی اثر ہوتا بھی تھالیکن زماندامن میں اورخصوصاً محمل دین کے وقت وہی طریقد اختیار کیا گیا جوامام ابوصیفی ی اختیار کیا۔ ایبا ہی مئلہ رفع یدین کا ہے کہ پہطریقہ مشرکین کےشرک کو پکڑنے اور ان کی شاخت كرنے كے ليے اختيار كيا كيا۔

رفع یدین ۔ رفع کے معنی بلند کرنے کے ہیں جبکہ یدین یدی جمع نہیں تثنیہ ہے لینی دونوں ہاتھوں کونماز میں بلند کرنا۔ حضرت ابن مسعود رضی الله عند رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ان ممتاز اور جلیل القدر صحابہ میں شار ہوتے ہیں جن کو رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ہوا یت فرمائی تھی کہ وہ نماز میں پہلی صف میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے قریب کھڑے ہوا کریں تاکہ نماز کے تمام اعمال اور طریقے کو اچھی طرح دکھے لیں اور بجھے لیں۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اس عرصے تک معمول نماز میں رفع یدین کا بھی رہا ہے اور آپ نے رفع الله علیہ وسلم کا ایک خاص عرصے تک معمول نماز میں رفع یدین کا بھی رہا ہے اور آپ نے رفع

یدین کوترک بھی فرمایا ہے بعنی آ پ صلی اللہ علیہ وسلم یوری نماز میں سوائے تکبیرتح یمہ کے کسی موقع پر رفع پدین نہیں کرتے تھے۔حفزت ابن مسعود رضی اللہ عنہ جیسے جید صحالی نے آپ صلی الله عليه وسلم كے مسلسل مطالعہ اور مشاہدے سے سے جھا كہ نماز ميں رفع بدين كوكٹرت سے نبي كريم صلى الله عليه وسلم نے ترك فرمايا اور يحيل دين كے موقع برآپ نے رفع يدين نہيں فرمایا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا بہی عمل امام اعظم ابوحنیفہ ؒنے اینایا۔ امام اعظم ابوحنیفہ ؒنے وہ تماممل جوآ پ صلی الله علیه وسلم نے آخری زمانے میں اختیار فرمائے انہیں ہی اینایا ہے کیونکہ ابتدائی اور درمیانی دورنبوت میں تو مختلف اعمال مختلف وجوہات کے باعث وقتی طور برصحابہ کرام رضوان اللّه علیم اجمعین کی تعلیم وتربیت کے لیے بھی اختیار فرمائے گئے اور جب تحیل دین ہوئی تو تمام اعمال وافعال پوری طرح مکمل ہو چکے تھے ان کے احکام وطریقے واضح ہو چکے تھے۔ امام اعظم ابوحنیفہ رحمتہ اللہ علیہ نے وہی تحمیل شدہ اعمال وافعال کو اپنایا ے۔جبکہ دیگرآئم ہے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے جس دور رسالت کو بہتر سمجھا انہیں اپنایا ے۔فقہ جعفریدیں آئمار بعدے اختلافات نمایاں طور پریائے جاتے ہیں کونکہ فقہ عفرید میں امام زمانہ کی بات وا ممال کواہمیت دی جاتی ہے۔حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ چونکہ نبی ا كرم صلى الله عليه وسلم كے تربيت يافته اور قريبي صحابه كرام ميں سے تھے۔حضرت ابن مسعود رضى اللّه عنه نے رسول اللّه صلى الله عليه وسلم كے معمولات كے مطالعہ ہے ہيجھ ليا تھا كہ رفع يدين وقتى اورعارضى ضرورت كےطور براختيار فرمايا گيا تھا۔ جبكها بتدائى دور ميں منافقين ا پی آسینوں میں بتوں کو چھیا کرنماز میں شریک ہوا کرتے تھے۔اس سلسلے میں ایک حدیث حضرت عبدالله بن مسعودرضى الله عندسے روایت ہے۔

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عند کے خاص شاگرد سے روایت ہے کہ حضرت ابن مسعود رضی الله عند نے ایک دفعہ ہم سے کہا کہ میں تمہیں رسول الله صلی الله علیم وسلم والی نماز

پڑھاؤں۔ یہ کہ کرانہوں نے ہمیں نماز پڑھائی۔اس نماز میں انہوں نے بس پہلی دفعہ (سحمیر تحریمہ کے ساتھ) رفع یدین کیا اس کے سوار فع یدین بالکل نہیں کیا۔ ( جامع تر مذی سنن ابن داؤ دُسنن نسائی)

امام اعظم ابوحنیفہ تصرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایات پرزور دیتے ہیں کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں وہ پوری عمر کو بینی چکے تھے اور نبی کریم کے ارشاو کے مطابق پہلی صف میں نبی کریم کے قرب میں جگہ پاتے تھے جبکہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا محض آغاز تھا۔ ان کو دوسری یا تیسری صف میں جگہ ملی تھی۔ اس لیے وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حرکات وسکنات سے پوری طرح واقف نہیں ہوسکے تھے جس طرح کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کومواقع ملے امام محمد موطاً اور دیگر حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کومواقع ملے امام محمد موطاً اور دیگر حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی روایات برانحصار کرتے ہیں۔

(۲)۔ قیام \_ نماز کی ادائیگی کے لیے سیدھا کھڑا ہونا۔ نماز میں اتن دیر کھڑا ہونا فرض ہے جتنی دیر میں قرآن کریم کی اتن قرآت ہو سکے جتنی کہ فرض کی گئی۔ قیام صرف فرض ادرواجب نماز دں میں فرض ہے۔نوافل میں قیام فرض نہیں ہے۔

(۳) \_ نماز میں قرائت قرآن \_ قیام اور رکوع جود کی طرح قرآن کریم کی قرآت بھی نماز کا ایک لازی جز واور بنیادی رکن ہے جونماز میں قیام کی صالت میں کی جاتی ہے اور قرآن کی جز واور بنیادی رکن ہے جونماز میں قیام کی صالت میں کی جاتی ہے اور قرآت قرآن کی می ترتیب اس طرح سے ہے تکبیر تحریم کید کہنے کے بعد اللہ تبارک وتعالیٰ کی حدوثنات بجج وتقدیس کرنا اور اپنی عبودیت کے اظہار کے لیے کوئی دعا اللہ تعالیٰ ہدك و لااللہ کرنا۔ (سبحانك اللهم و بحد مدك و تبارك اسمك و تعالیٰ جدك و لااللہ غیب رك ) حضرت عائش صدیقہ رضی اللہ عنہ لاے روایت ہے کدر سول اللہ اصلی اللہ علیہ دبان شروع فرمات تو بہلے اللہ کی تبیج اور حمد اس طرح بیان فرمات "سبحانك اللهم جب نماز شروع فرمات تو بہلے اللہ کی تبیج اور حمد اس طرح بیان فرمات "سبحانك اللهم

امام اعظم ابوحنيف

وبحدد "لین نام پاک برابرکت والا ہے۔اور تیری شان بہت اعلیٰ ہے اور تو بی معبود برق ہے تیرے سواکوئی عبادت اور بندگی کے لائق نہیں۔ (جامع تر مذی سنن ابی داؤد)

حمد د ثنائے بعد قرآ ن کریم کی سب ہے پہلی سورہ یعنی سورہ فاتحہ بیڑھی جاتی ہے۔جس میں اللہ تعالیٰ کی حمد کے ساتھ اس کی صفات کا بڑا جامع اور موثرییان ہے اور ہوتتم کے شرک کی نفی کے ساتھ تو حیدالٰہی کا اقرار اور اپنی ضرورت اور مختاجی حاجت مندی عاجزی اور فقیرانہ سوال اور دعا بھی ہے۔ سورہ فاتحہ اپنی جامعیت اور خاص عظمت واہمیت کے باعث ہی نماز میں لازمی اورضروری پڑھی جاتی ہےاس کے بغیر کو یا نماز ہی نہیں ہوتی اس کے بعد کوئی بھی سورہ یاکسی بھی سورہ کا حصہ پڑ ھاجائے گا صحیح بخاری وسلم میں ایک حدیث اس طرح نقل ہے۔ حضرت عباده بن صامت رضى الله عنه بروايت بركرسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمایا" جس نے نماز میں سورة فاتح نبیں پر هی اس کی نماز ہی نبیں ہوئی۔" (صحیح بخاری صحیح مسلم) اس مدیث مبارکہ سے یہ بات طے یا گئی کہ نماز میں سورة فاتحہ بر هنا لازی ہے اوراس کے بعد قرآن مجید سے پھھاور بھی بر منا ضروری ہے۔ اگر نمازی جماعت سے امام کے چھیے نمازیز ھەربابولینی مقتدی ہوتوامام کی قرآت تمام مقتدیوں کی طرف سے کافی ہوگی۔ مقتدی کوخو دقر آت کرنے کی ضرورت نہیں ہاں جماعت سے الگ تمام صورتوں میں نمازی کو سورة فاتحد ير هنالازى ہے۔امام اعظم ابوطنيف جھي اس عمل كے قائل ہيں۔ دوسري نماز ميں بھی امام کی قر اُت کومتنزی کی طرف سے کافی سجھتے ہیں۔حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک مدیث اس طرح روایت ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "امام اس لیے بنایا گیا ہے کہ مقتلی لوگ اس کی اقتد ااور اتباع کریں البذا جب امام اللہ اکبر کھو اور جب وہ قرآت کرے تو تم خاموثی سے کان لگا کر

سنو\_' (سنن ابي داؤ دُسنن نسائي 'ابن ماجه)

امام کی قرآت کے وقت خاموثی سے سننے کی ہدایت بعض دیگر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ اجمعین ہے بھی روایت ہے۔ جی مسلم میں حضرت ابوموی اشعری رضی اللہ عنہ سے ایک طویل حدیث مروی ہے۔ حضرت ابوموی اشعری سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمیس خطاب فرمایا اور ہمارا طریقہ جمیس وضاحت سے سمجھایا اور جمیس نماز سکھائی "میلے سفیس سیدھی کرو پھرتم میں سے ایک امام بن جائے پھر جب وہ تکبیر کہوتو تم بھی تکبیر کہو اور جب وہ قر اُت کر بے تو تم خاموش کھڑ ہے ہوجاؤ۔ "اس حدیث مبارکہ کا ماخذ ومنشا قرآن کر میں سالاعراف کی اس آیت سے بھی پورا ہوتا ہے۔

## وَإِذَا قُرِئَ الْقُرُاكَ فَاسْتَبِعُوا لَهُ وَانْصِتُوالَعَكَكُو تُرْحَمُونَ

ترجمہ:۔اور جب قرآن پڑھا جایا کرے تواس کی طرف کان لگادیا کرواور خاموش رہا کروامید ہے کہتم پر رحمت ہو۔(الاعراف۔۲۰۴)

آیت مبار کداور حدیث شریف ہے یہ بات واضح ہور ہی ہے کدامام کے پیچھے خاموش کھڑے رہ کر قر اُت سننا امام کی اقتدا کے لیے ضروری ہے۔ جولوگ قر اُت سنتے ہیں وہ گویا مقتدی ہیں کیونکہ مقتدی کا امام کا تابع ہونا ضروری ہے۔

امام ابوصنیفہ تو دوسری نمازوں میں بھی امام کی قر اُت کومقتدی کے لیے کافی سیجھتے ہیں ان کا خاص استدلال حضرت جابر رضی اللہ عند کی اس حدیث ہے بھی ہے جس کی امام محمد اللہ علیہ کی سند سے روایت کیا ہے۔موطا امام محمد کی اور امام دارقطنی نے خود امام ابوصنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کی سند سے روایت کیا ہے۔موطا امام محمد کی روایت کے الفاظ اس طرح ہیں۔

حضرت جابرین عبدالله اسول الدصلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ

آپ (صلی الله علیه وسلم) نے فرمایا جو محض امام کے چیچیے نماز پڑھے تو امام کی قرآت اس کی بھی قرآت ہے۔

ید مسئلہ کدامام کے پیچھے مقتدی کوسورۃ الفاتحہ پڑھنی چاہئے یانہیں؟اس مسئلے پر دونوں اطراف کے علاء نے بلامبالغة بینئلزوں کتب تحریر کی ہےاس سلسلے میں امام اعظم ابوحنیف گاایک داقعہ فال کے سال سے مجھ میں آسکتی ہے۔ داقعہ فال کے سال سے مجھ میں آسکتی ہے۔

ایک دن معزلہ کے بہت ہوگ جو کرامام ابوصنیفہ کے پاس انہیں قبل کرنے کے اراد ہے ہے اور چاہا کہ ان سے قرآت خلف الامام پر گفتگو کریں۔ ہرآ دی اپنی اپنی ابول بول بول رہا تھا۔ امام ابوصنیفہ نے فرمایا کہ میں اسنے آ دمیوں میں تنہا کیوں کر بحث کرسکتا ہوں ہاں ایسا ہوسکتا ہے کہ آ پ اپنے اس مجمع میں ہے کی ایک کا انتخاب کرلیں جوسب کی طرف ہاں ایسا ہوسکتا ہے کہ آ پ اپنے اس مجمع میں سے کی ایک کا انتخاب کرلیں جوسب کی طرف سے اس گفتگو کی فدمت کا گفیل ہواوراس کی گفتگو کو پورے مجمع کی گفتگو مجمی جائے گی۔ لوگوں نے امام صاحب کی اس تجویز کومنظور کرلیا اورایک شخص کو بحث کے لیے مختار بنادیا گیا۔ اس پرامام اعظم من صاحب نے فرمایا۔ آ پ نے بہت لیم کرلیا اورایک شخص کو سب کی طرف سے بحث کا مختار بنادیا۔ آپ نے بہت کی مقتد یوں کی طرف سے قرآت کا گفیل ہے۔''اس کا مختار بنادیا۔ اس طرح امام نماز میں تمام مقتد یوں کی طرف سے قرآت کا گفیل ہے۔''اس بات پر بحث کا خاتمہ ہو گیا اور مجمع نے آپ کے دلائل کوتنایم کرلیا اور خاموش سے واپس چلے بات پر بحث کا خاتمہ ہو گیا اور مجمع نے آپ کے دلائل کوتنایم کرلیا اور خاموش سے واپس چلے گئی

یمی عمل مسلک حفی کے لوگ اختیار کرتے ہیں۔امام کے پیچھے تکبیر تحریمہ کر ثناء حمد پڑھ کر قیام میں خاموثی اختیار کرتے ہیں اور سورۃ فاتحہ کے اختیام پر آمین کہتے ہیں۔

(۳) \_ رکوع \_ نماز کی ہررکعت میں ایک مرتبدرکوع کرنافرض ہے \_ نماز دراصل اللہ تارک و تعالیٰ کے حضور قلب و قالب قول و عمل اپنے ظاہر و باطن کے فریعے ایک خاص طریتے ہے اپنی بندگی واطاعت اور نیاز مندی کا اظہار کرنا ہے ۔ اور اللہ کی عظمت وجلالت

کے سامنے اپنی انتہائی تذلیل وفروتی کے مظاہرے کا نام ہے۔ قیام رکوع وجود بیسب کے سامنے اپنی انتہائی تذلیل وفروتی کے مظاہرے کا نام ہے۔ قیام رکوع وجود بیسب کے سب اعمال اپنی فروتی بندگی اطاعت کے طور پر کئے جاتے ہیں کیونکہ سراو نبچا کہ نا تواضع اور اور بالاتری کے احساس کی علامت سمجھا جاتا ہے اس کے برعکس سرکو جھکا نا نبچا کرنا تواضع اور خاکساری انکساری کی علامت ہیں بیہ ہمارے خالق و مالک پروردگار کا ہم پرجق ہے کہ ہم اس کی عبادت کریں اور اس طرح کریں جیسا کہ اس کا حق ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے نماز کے تمام ارکان کوخوب انجھی طرح اور سیجے طریقے سے اداکر نے کی سخت ہمایت و تاکید فرمائی ہے۔

(۵)۔ سجدہ - نماز کی ہر رکعت میں دو سجدے کرنا فرض ہیں۔ سجدہ خاکساری'
انکساری واطاعت کی انتہائی آخری شکل ہے۔ اس میں انسان اپنی پیشانی اور ناک جوانسانی
اعضاء میں سب ہے محترم جصے ہیں خاک پررکھ دیتا ہے۔ اس لحاظ سے رکوع و جود نماز کے
اہم ترین ارکان ہیں۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے انہیں خوب اچھی طرح اوا کرنے کا حکم
دیا ہے۔ اور تاکید فرمائی ہے کہ بہترین کلمات کے ساتھ ان ارکان کی اوا نیگ کے وقت خوب
اخلاص سے پورے تقدی کے ساتھ شبیج و عاکرنے کی تلقین فرمائی ہے۔

حضرت ابومسعود انصاری رضی الله عنه ب روایت ہے کہ رسوال الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا کہ' آ دمی کی نماز اس وقت تک کافی نہیں ہوتی (بعین پوری طرح ادانہیں ہوتی) جب تک وہ رکوع اور تجدہ میں اپنی پیٹھ کو برابر سیدھا نہ کر ہے۔ (سنن ابی داؤ دُ جامع تر نہ یُ سنن ابن ماجۂ سنن داری) ایک اور حدیث مسندا حمد میں اس طرح آئی ہے۔ حضرت طلق بن علی حفی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا۔''جو بندہ رکوع اور تجدے میں اپنی پشت کوسیدھی برابر نہیں کرتا اللہ تعالی اس کی نماز کی طرف د کھتا بھی نہیں۔ (منداحمہ)

حضرت انس رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کدرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ سجدہ اعتدال کے ساتھ کرو اور کوئی اپنی بانہیں اس طرح نہ بچھائے جس طرح کتاز مین پر بانہیں بچھادیتا ہے۔ (صبح بخاری صبح مسلم)

حفرت براء بن عازب رضی الله عنه سے روایت ہے که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که ' جب بحدہ کروتوا پی ہصلیاں زمین پر دکھواور کہنیاں او پراٹھاؤ۔ (صحیح مسلم)

حضرت عبداللہ بن مالک رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب تحدہ میں جاتے تو اپنے دونوں ہاتھوں کواچھی طرح کھول دیتے۔(یعنی پہلو ہے الگ رکھتے تھے) یہاں تک کہ بغل کی سفیدی نظر آئے تھی۔(صبح بخاری صحیح مسلم)

حضرت واکل بن حجر رضی الله عند سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کوخود دیکھا کہ جب آپ (صلی الله علیہ وسلم کوخود دیکھا کہ جب آپ (صلی الله علیہ وسلم ) سجد سے میں جاتے تو ہاتھوں سے پہلے اپنے گھنے زمین پررکھتے تھے اور جب سجد سے اٹھتے تھے تو اس کے برعکس اپنے ہاتھ گھنوں سے پہلے اٹھاتے تھے۔ (سنن الی واؤ دُ جامع تر فدی سنن نبائی 'سنن ابن ماجہ )

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا۔'' مجھے حکم ملا ہے (یعنی الله تعالی نے مجھے حکم دیا ہے) کہ میں سات اعضاء پر تجدہ کروں ۔ (یعنی تجدہ اس طرح کروں کہ بیسات اعضاء زمین پررکھے ہوں)

(۱) پیشانی (۲) دونوں ہاتھ (۳) اور دونوں گھنے (۴) اور ساتھ دونوں پاؤں کے کنارے اور پر بھی تھا ہے) کہ ہم اپنے کپڑوں اور بالوں کو نہیٹیں۔ (صحیح بخاری صحیح مسلم)

یرسات اعضاء جن کا حدیث مبارکہ میں ذکر ہے بیاعضاء جود کہلاتے ہیں جدے کی حالت میں انہیں زمین پرنکنا چاہئے۔ بعض افراد تجدے میں جاتے ہوئے اپنے کپڑوں کو سمیٹتے ہیں کہیں خاک آلود نہ ہوجا کیں۔ زمین وغیرہ سے لگ کرفراب نہ ہوجا کیں چونکہ یہ

ابام اعظم ابومنيغه

بات تجدے کی اہمیت اوراس کے مقصد کے خالف ہے یعن تجدے کی روح کے منافی ہے اس لیے کپڑے ہے۔ کپڑے میں کیا پڑھنا اور کیے لیے کپڑے ہے۔ رکوع اور تجدے میں کیا پڑھنا اور کیے پڑھنا چا ہے اور سول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا احکام اس سلسلے میں ہدایت فرمائے ہیں۔ حضرت عقبہ بن عامرضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ جب قرآن کریم کی آیت ' فسیح حضرت عقبہ بن عامرضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ جب قرآن کریم کی آیت ' فسیح باسم ربک العظیم' نازل ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ اس کو اپنے رکوع میں رکھو۔ (یعنی اس عکم کی تعییل میں سبحان ربی العظیم رکوع میں کہا کرو) پھر جب آیت ' سے اسم ربک الاعلیٰ 'کانزول ہوا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کو سجدے میں رکھو۔ (یعنی اس کی تعییل میں سبحان ربی الاعلیٰ سجدے میں کہا کریں) (سنن ابی واؤ دُسنن ابن ما حہ سنن داری)

حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی آپ رکوع میں سجان ر بی العظیم اور سجد ہے میں سجان ر بی الاعلیٰ پڑھتے تھے۔ (سنن نسائی' سنن ابن ماجۂ جامع تر مذی' سنن ابوداؤ د' سنن داری )

حضرت عون بن عبدالله ٔ حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عند سے روایت کرتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ جب کوئی شخص اپنے رکوع میں تین بارسجان ربی العظیم کے تو اس کا رکوع کمل ہوگیا۔ بیاس کا ادنی درجہ ہوا' اسی طرح جب اپنے سجد سے میں سجان ربی الاعلیٰ تین بار کے تو اس کا سجدہ پورا ہوگیا اور بیاس کا ادنی درجہ ہوا۔ (جا مع ترفی کا سنن الی داؤ دُسنن ابن ماجہ)

اس صدیث مبارکہ سے یہ بات واضح ہورہی ہے کدرکوع اور بحدے میں اگر شیعے تین بار سے کم پڑھی جائے تو رکوع اور بحدہ تو اوا ہوجائے گالیکن اس کی کامل اوائیگی نہ ہوگی کیونکہ صدیث میں کم از کم تین بار شیع کہنے کا تکم دیا گیا ہے ہاں اگرکوئی تین بار سے زیادہ پڑھے تو یہ بہتر ہوگا۔

قومہ یا جلسہ رکوع اور جدے کے درمیان قومہ کا تھم ہا ہے ہی ایک رکعت کے دونوں سے درمیان جلسہ یعنی بیضے یار کنے کا تھم ہے جیسا کہ حدیث سے ہمیں معلوم ہورہا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ تالہ علیہ وسلم نے فرما یا جب امام (رکوع سے اٹھتے ہوئے) ہم اللہ کن حمدہ (اللہ نے سی اس بندے کی جس نے اس کی حمد کی ) تو مقتدی لوگوں کو چاہئے کہ وہ کہیں ''العم ربنا لک الحمد' (اے اللہ! ہمارے پروردگار تیرے لیے ہی ساری حمد وستائش ہے ) تو جس کا کہنا ملائکہ کے کہنے کے مطابق ہوگا اس کے پچھلے تمام گناہ معاف کردیے جا کیں گے۔ (صحیح بخاری صحیح مسلم )

حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دونوں سجدوں کے درمیان جلسہ میں فر مایا کرتے تھے۔

"رب اغفر لی" (اے اللہ! میری مغفرت فرما) (سنن نسائی مندداری)

(۲) ۔ قعدہ نماز اگر تین یا جارر کعت والی ہوتو کہلی دور کعت پڑھنے کے بعد ایک دفعہ درمیان میں بیٹھا جائے گا۔ اس کو قعدہ اولی کہتے ہیں۔ اس قعدہ اولی میں صرف تشہد لینی التحیات پڑھ کر کھڑے ہوجاتے ہیں پھرا گرنماز تین رکعت کی ہوتو تیسری رکعت میں اور چار رکعت کی ہوچو چھی رکعت بڑھنے کے بعدد دوبارہ بیٹھ جاتے ہیں اور تشہد کے بعدد در دوشریف پڑھتے ہیں اس کے بعدد دعا وقوت یا جودعایا دہویا جودعا اچھی معلوم ہووہ پڑھے۔ قعدے میں بیٹھنے کا طریقہ بھی رسول کریم نے تعلیم فرمایا ہے۔

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنه کے فرزندعبدالله سے روایت ہے کہ وہ اپنے والد (حضرت عبدالله بن عمر ) کو دیکھتے تھے کہ وہ نماز میں چبارزانو بیٹھے تھے۔ میں بھی ای طرح چبارزانو بیٹھنے لگا حالانکہ میں اس وقت بالکل نوعمرتھا۔ والد ماجد نے مجھے اس طرح بیٹھنے سے منع فر مایا اور مجھے بتایا کہ نماز میں بیٹھنے کا شرعی طریقہ یہ ہے کہ اپنا دا ہنا یاؤں کھڑا کرواور

امام اعظم ابوحنيف

بایاں پاؤں موڑ کر بچھاؤ۔ میں نے عرض کیا۔خود آپ جو چہارزانو بیٹھتے ہیں؟انہوں نے فرمایا کہ (میں مجبوری اورمعذوری کی وجہ سے اس طرح میٹھتا ہوں) میرے پاؤں اب میرا بوجھ نہیں سہارتے۔(صحیح بخاری)

قعدہ اولی میں اختصار اور جلدی کرنا چاہئے۔ ذیل کی حدیث مبارکہ سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ قعدہ اولی میں صرف تشہد پڑھ کرفوراً ہی کھڑے ہوجانا چاہئے۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب پہلی دور کعتوں میں بیٹھتے تھے ( یعنی قعدہ اولی فرماتے ) تو آئی جلد فرماتے جیسے گرم تیج پھروں پر بیٹھے ہوں' یہاں تک کہ تیسری رکعت کے لیے کھڑے ہوجاتے۔ (جامع ترفدی' سنن نسائی)

حضرت عبدالله بن عمررضی الله عند سے روایت ہے کدرسوال الله صلی الله علیه وسلم جب نماز میں بیٹھتے تھے تو اپنے دونوں ہاتھ گھٹنوں پر رکھ لیتے تھے اور دا ہنے ہاتھ کی انگو تھے کے برابروالی انگلی (شہادت کی انگلی) کواٹھا کراس سے اشارہ فرماتے تھے اور اس وقت بایاں ہاتھ آپ (صلی الله علیه وسلم ) کے بائیں گھٹنے پر ہی دراز ہوتا۔ (اس سے کوئی اشارہ نہ کرتے) (صیح مسلم)

اس صدیث شریف سے یہ بات معلوم ہورہی ہے کہ قعدہ میں کلمہ شہادت کے وقت شبادت کی انگی اٹھا کر اشارہ کرنا چاہئے۔ اس کا مقصد بظاہریہ معلوم ہوتا ہے کہ جس وقت نمازی التحیات میں اشھد ان لاالہ الا اللہ کہہ تو وہ اللہ تعالیٰ کے واحد لاشریک ہونے کی شہادت و رے مہابوتا ہے اس کا دل تو حید کے تصور اوریقین سے لبریز ہوتا ہے اور دا ہنے ہاتھ کی کلمہ کی انگی سے اشارہ اس کے جم کی شہادت ہوگی۔ اس اشارے کے بارے میں حضرت عبد اللہ بن عمرضی اللہ عند فرماتے ہیں۔

ابام اعظم ابوطنيف

انگشت شہادت کا بیا شارہ شیطان کے لیے لوہے کی تیز دھاردار چھری اور آلموار سے زیادہ تکلیف دہ ہوتا ہے۔ (مشکوۃ ۔منداحمہ)

(2) \_ نماز کی محیل برسلام پھیرنا۔رسول الله صلی الله علیه وسلم نے جس طرح نماز کے آغاز کے لیے اللہ اکبر کاکلمہ تعلیم فرمایا ہے اس طرح نمازی بھیل یا اختیام کے لیے بھی''السلام علیم ورحمتہ اللہ کی تلقین فر مائی ہے۔ یقینا نماز کے خاتمے کے لیے اس سے بہتر اور کوئی کلم نہیں ہوسکتا۔ یہ بات ہم بہ خوبی جانتے ہیں کہ سلام اس وقت کیا جاتا ہے جب ایک دوسرے ہے الگ ہونے کے بعد پھر ملاقات ہوتی ہے یہاں اختیام نماز کے لیے السلام علیکم ورحته الله كي تعليم و يرمسلمانو لويهم جهايا جار باب كه نمازى بندے نے تكبير تحريمه الله اكبر کہہ کرخود کواللہ تبارک وتعالیٰ کےحضور پیش کردیا اورایی عرض ومعروضات کا اظہار کررہاہے' یہ موقع ہوتا ہے جب بندہ اینے اردگر دُ آ گے پیچھے سے بے گانہ اور الگ تھلگ ہو کر صرف اینے رب کےحضور حاضر ہواوراس کے دل ود ماغ میں صرف اللہ کےحضور حاضری کا احساس وخيال ہؤپورے اخلاص اور تو جہ ہے نماز میں مشغول ہو پھر جب قعد ہ آخر میں تشہید درود اور آخری دعا اللہ تعالیٰ کے حضور میں عرض کر کے اپنی نماز پوری کر لے تو اب اس کے باطن کا حال بيہوگا جيسے وہ اب كسى دوسرے عالم سے واپس دنيا ميں اپنے ماحول ميں واپس آيا مواور اینے دائیں بائیں والے افراد اور فرشتوں ہے اب اس کی دوبارہ ملا قات ہورہی ہو۔ اس لیے اب وہ ان کی طرف رخ کر کے اور ان ہی ہے مخاطب ہو کر السلام علیم ورحمتہ اللہ کہہ کر ا بی نماز پوری کرتا ہے۔

حضرت علی مرتضی رضی الله عند سے روایت ہے کہ رسوال الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا طہارت ( یعنی وضو ) نماز کی تنجی ہے اور اس کی تحریمہ الله اکبر کہنا ہے اور اس کی بندش کھو لنے کا ذریعی السلام علیم ورحمت اللہ کہنا ہے۔ ( سنن الی داؤ و جامع ترفدی۔ مند دارمی سنن ابن ماجہ )

امام اعظم ابوطنيف

حضرت سعد بن ابی وقاص رضی الله عنه سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کوخود دیکھا تھا کہ آ پ صلی الله علیہ وسلم سلام پھیرتے وقت داہنی جانب اور بائیں جانب رخ فرماتے تھے اور چیرہ مبارک کو داہنی جانب اور بائیں جانب ا تنا پھیرتے تھے کہ ہم رخسار مبارک کی سفیدی و کھے لیتے تھے۔ (صحیح مسلم)

ایمان کے بعد پہلاتھ نماز ہی کا دیا گیا ہے اس لیے ضروری تھا کہ نماز کے بارے میں تفصیل سے بات کی جائے۔ شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم میں نماز کوجتنی اہمیت دی گئی ہے اور کسی عبادت کو اس قد راہمیت نہیں دی گئی کیونکہ نمازا پنی عظمت وشان میں تمام عبادات میں افضل اور خاص امتیاز کی حامل ہے۔ نماز میں اطاعت و بندگی اور تزکیفنس کی خصر ف تربیت دی گئی ہے بلکہ بندگی کے تمام آ داب بھی نماز میں جمع کردیئے گئے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ نماز کو دین کاعظیم ترین شعار اور امتیاز قرار دیا گیا ہے اللہ ہمیں دین پر استقامت عطافر مائے اور نماز کا یا بندگر ہے۔

اس سے قبل کہ ہم آ گے بڑھیں ضروری معلوم ہوتا ہے کہ نماز کے ارکان وشرا کط میں مختلف میں کا نور کا کا میں مختلف میں کی نماز کے مختلف میں آپ بڑھ چکے ہیں کہ نماز کی شرا کط سات ہیں۔ فرق کو سمجھا جا سکے ۔جیسا کہ گزشتہ صفحات میں آپ بڑھ چکے ہیں کہ نماز کی شرا کط سات ہیں۔

(۱) بدن کا پاک ہونا۔ پیٹر طاتمام مسالک میں مشترک ہے۔

(٢) لباس كا پاك مونا يشرط تمام مسالك ميس مشترك ہے۔

(۳) نمازی جگدکا پاک ہونا۔ یشرط تمام مسالک میں مشترک ہے۔

(٣) ستر چھيانا يىشرط بھى تمام مسالك ميس مشترك ہے۔

(۵) نماز کاوقت ہونا پیشر طبھی تمام مسالک میں مشترک ہے کین فقہ

جعفریہ میں فجر کے بعدظہراورعصر کوایک وقت ظہرین میں اداکرتے ہیں ایسے بی مغرب اور

امام اعظم ا يوصنيف

عشاءکومغربین ایک وقت میں ادا کرتے ہیں لیکن کچھ پانچوں نماز دں کوان کےوقت پر بھی ادا کرتے ہیں۔

(۲) قبلدرخ ہونا بیشرط بھی سب میں مشترک ہے۔

(2) نیت کرنا بیشر طبعی سب میں مشترک ہے۔

ارکان نماز بھی سات ہیں۔

(۱) تحبيرتح يمه الككالقاق ہے۔

(٢) قيام الك كالقاق ہے۔

(۳) قرأت اس يربهي تمام مسالك كا انفاق ہے كيكن امام

کے چیچے قرائت کرنے میں اختلاف ہے۔ حنی مسالک کے سواتمام دیگر مسالک میں امام کے چیچے قرائت کرتے ہیں۔ چھے بھی مقتدی قرائت کرتے ہیں۔

(۴) رکوع اختلاف نہیں سبہ متفق ہیں۔

(۵) سجده اس پر بھی کوئی اختلاف نہیں۔

(٢) قعده آخر اس پر بھی کوئی اختلاف نہیں

(٤) اختياري فعل مے نمازختم كرنا فقہ جعفريد كے علادہ ديگرمسالك ميس نماز كا اختيام

یا تھیل دائیں بائیں سلام پھیر کر کیا جاتا ہے جبکہ فقہ جعفریہ میں تشہید وسلام پڑھ کر نمازختم کی جاتی ہے۔ واجبات نماز میں کوئی اختلاف نہیں یا یا جاتا تمام مسالک میں تقریباً کیسال ہیں۔

ا سے اللہ میں تیری حمد وستائش کے ساتھ تیری پاکی بیان کرتا ہوں تیرا پاک نام برا مرارک ہے۔ تو بری عظمت والا ہے۔ تیر سے سواکوئی بھی عبادت اور بندگی کا مستحق نہیں ا سے میر سے رب! مجھے نماز قائم کرنے والا بناو سے اور میری نسل کو بھی اس کی تو فیق د سے۔ ا سے میر سے دب میری وعاقبول فرمالے اور این ایمان والے تمام بندوں کو بخش د سے۔ (آمین)

145

المام عظم البطنيف

ز کو ۃ اسلام کا تیسرااہم ترین رکن ہے۔ قرآن کریم ہیں ستر سے زیادہ مقامات پرنماز کے ساتھ زکو ۃ کا ذکر اس طرح آیا ہے کہ دونوں لازم وطزوم معلوم ہوتے ہیں کیونکہ اسلام میں دونوں عبادات یعنی نماز اور زکو ۃ کا درجہ قریب قریب ایک ہی ہے۔ زکو ۃ میں نیکی اور افادیت کے تین پہلو ہیں۔ نماز میں بندہ مومن جس طرح قیام رکوع ہیجود کے ذریعے رب کا نتات کے حضور اپنی بندگی واطاعت و نیازمندی کمتری کا مظاہرہ عملاً جسم و جان سے اور زبان ہے کہ اللہ کی رضا عاصل ہو سکے ای طرح زکو ۃ کی اوا نیگی کر کے وہ اپنے رب فربان سے کرتا ہے کہ اللہ کی رضا عاصل ہو سکے ای طرح زکو ۃ کی اوا نیگی کر کے وہ اپنے رب فربان ہے دوراس بات کاعملی جوت دیتا ہے کہ اس کے پاس جو پچھ بھی ہے وہ اللہ قارک و تعالیٰ کا ہی دیا ہوا اور سب پچھ اس کا ہے۔ جے اس کے علم کے مطابق ہی خرج کرنا ہے اوروہ اس طرح اپنی بندگی واطاعت کو بھی فابت کرنے کی کوشش کرتا ہے اوروہ اس طرح اپنی بندگی واطاعت کو بھی فابت کرنے کی کوشش کرتا ہے تا کہ اس اللہ تعالیٰ اینے رحم وکرم اورفضل سے نوازے۔

دوسرا پہلوز کو ق میں اللہ تعالیٰ نے یہ رکھا ہے کہ اللہ کے جو بندے پریشان حال اور ضرورت مند ہوں اس کے ذریعے ان کی مدد واعانت ہوسکے اور سلم معاشرے میں مفلس مفلوک الحالی کوختم کیا جاسکے۔اسلامی نظام زندگی اور معاشرے کی اخلا قیات کا بینہایت اہم بہلو بھی ہے۔

تیسرا پہلوز کو ق کی ادائیگی کا ہے ہے کہ انسان میں دولت کی ہوں اور محبت جوانسانوں کے لیے ایک مہلک اور متعدی بیاری کی مانند ہے پیدائیس ہوتی۔ زکو ق کی ادائیگی کے باعث اللہ اپنے بندوں کے نفس کی تطبیر اور تزکی فرما تا ہے جیسا کہ سور ق توبیس فرمایا گیا ہے۔

امام اعظم ابوحنيف

#### خُنُ مِنُ أَمُو الْهِوُ صَدَقَةً تُطَهِّرُ هُوْ وَتُرَكِّيْهِ مُرِيهَا

ترجمہ: آ پان کے مالول میں سے صدقہ ( زکو ق) لے لیجئے جس کے ذریعے آ پ ان کو یاک صاف کردیں۔ (سور ہ تو ہہ۔ ۱۰۳)

آیت مبارکہ میں تھم عام دیا جارہ ہے۔ صدقے سے مرادفرض صدقہ بعنی زکو ہ ہے اور نفی صدقہ بھی ہوسکتا ہے اس آیت میں اللہ تبارک وتعالی رسول الله علیہ وسکتا ہے اس آیت میں اللہ تبارک وتعالی رسول الله علیہ وسلم کو کہدر ہا ہے اس کے ذریعے آپ (صلی الله علیہ وسلم) مسلمانوں کی تطبیرا وران کا تزکیہ فرمادیں۔ اس سے یہ بات واضح ہور ہی ہے کہ زکو ہ وصدقات کے ذریعے انسان کے اخلاق و کردار کی یا کیزگی وطہارت کا اہتمام رب کا نئات فرمار ہا ہے۔ صدقے کو صدقہ اس لیے کہا جاتا ہے مال خرج کرنے والا اپنے دعوی ایمان میں کتنا صادق ہے اس سے اسلامی معاشرے میں اخوت و بھائی چارہ بیدا ہوتا ہے ہمی قربیں بردھتی ہیں۔

ز کو ق کے متعلق سب سے پہلے تو ہمیں ہے جھ لینا چاہئے کہ بدایک عبادت ہے کی قتم کا فیکس نہیں ہے۔ اسلام کا اہم ترین رکن ہے جس طرح نماز' روزہ اور جج ارکان اسلام ہیں۔ زکو ق کا نفاذ اللہ تبارک وتعالی نے ہرزمانے میں تمام انبیاء کرام کے دین میں نافذ فرمایا ہے یہ قطعی کسی قتم کا نیکس نہیں ہے کیونکہ حکومت وقت کے تمام نیکسوں میں ایسا کوئی نافذ فرمایا ہے یہ توفق کسی قتم کا نیکس نہیں ہے کیونکہ حکومت وقت کے تمام نیکسوں میں ایسا کوئی تعلیم کا نظام بھی تعلیم فرمایا ہے اور اس کی تمام سلمانوں پر فرض فرمایا ہے اور اس کی تعلیم فرمایا ہے۔ زکو ق کی بنیادی حقیقت تو یہی ہے کہ اپنی دولت و کمائی میں سے اللہ تعالی کی رضا وخوشنودی کے لیے اس کی راہ میں اپنامال خرج کیا جائے۔ اسلام کے ابتدائی دور میں یہی تعلم تھا پھر بعد میں تفصیلی تھم آیا اور اس کے ضوا ابط مقرر ہوئے۔ یعنی مال کی کن اقسام پرزکو ق واجب ہوگی اور کم از کم کتنے پرزکو ق واجب ہوگی اور کتنی مدت گز رجانے کی وگی اور زکو ق کن کن راہوں پر خرج ہو سکے گی۔ ایک حدیث حضرت علی رضی اللہ عنہ سے پر ہوگی اور زکو ق کن کن راہوں پر خرج ہو سکے گی۔ ایک حدیث حضرت علی رضی اللہ عنہ سے

ابام اعظم اليعنيف

حضرت علی رضی الله عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا گھوڑوں میں اورغلاموں میں زکو قر واجب نہیں کی گئی۔

پس ادا کروز کو ۃ چاندی کی ہر چالیس درہم میں سے ایک درہم اور ایک سوننانو سے درہم اور ایک سوننانو سے درہم تک کچھ واجب نہیں اور جب پورے دوسوہ وجا کیس تو ان میں پانچ درہم واجب ہوں گے۔ (جامع ترندی' سنن الی داؤد)

حضرت عبدالله بن عمرض الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا۔" جس کسی کوکسی راہ سے مال حاصل ہوتو اس پراس کی زکو قاس وقت تک واجب نہیں ہوگی جب تک اس مال پر پوراسال نہ گزرجائے۔ (جامع تر نہ ی)

ز کو ۃ ایسے مال کو کہتے ہیں جوشرا تطاخصوصہ کے ساتھ کی مستحق آ دی کو اپنے مال کے ایک معین حصے کا مالک بنا دینا۔ امام راغب اصفہانی کے قول کے مطابق مال کا وہ حصہ جو حق اللی کے طور پر نکال کرفقرا کو دیا جاتا ہے ز کو ۃ صدقہ مفروضہ اور ارکان اسلام میں سے ایک اہم رکن ہے۔ اس نے کہا جاتا ہے کہ اس میں برکت کی امید ہوتی ہے۔ اس سے نفس انسانی پاکیزہ ہوتا ہے ز کو ۃ کا مفہوم دومعنوں سے مرکب ہے ایک پاکیزگی دوسرا نشو ونما 'کسی چیز کی ترقی میں جو چیز مانع ہو اس کو دور کرنا اور اس کے اصل جو ہرکو پروان جڑ ھانا۔ یہ دوتصورات مل کرز کو ۃ کا تصور پور اکرتے ہیں۔ اسلامی اصطلاح میں اس کا اطلاق دومعنوں میں ہوتا ہے۔ ایک وہ مال جو تزکیہ کے مقصد سے نکالا جائے دوسرے زکو ۃ خودتز کیہ کافعل ہے۔

ز کو ق چارا قسام کے اموال پر فرض ہے۔(۱) ایسے جانوروں پر جوساراسال گھر سے باہر چرتے ہوں اور گھر میں نہ کھاتے ہوں۔(۲) سونے چاندی پر (۳) کھیتی اور درختوں کی

الم اعظم ابوطنيف ٢١١

پیداوار پر(م) ہرتم کے تجارتی مال پر۔ ہرایک کانصاب مال اپنااپنا ہے۔نصاب مال کی وہ خاص مقدار ہے جس پرشریعت نے زکو ہ فرض کی ہے۔ چاندی سونے اور تمام تجارتی مال پر چالیسوال حصر ذکو ہ فرض ہے۔ چاندی کانصاب ساڑھے باون تو لے اور سونے کانصاب ساڑھے سات تو لے سونا ہے زکو ہ اس کی موجودہ قمت کے اعتبار سے نکلے گی۔ مال کی قمت اگر ساڑھے سات تو لے سونے کی قمت کے برابریاس سے ذائد ہو تو مال کی تیمت کے برابریاس سے ذائد ہو تو مال کی تیمت کے برابریاس سے ذائد ہو تو مال پر سال گزرنے پرزکو ہ واجب ہوگی جو مال کی قمت کا چالیسوال حصہ ہوگی۔

زیورات پرز کو ہے کھم کے بارے میں حدیث مبارکہ۔

حضرت عبداللہ بن عمروبن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک خاتون اپنی ایک لڑی کو لے کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کیں۔ اس لڑکی کے ہاتھوں میں سونے کے موٹے اور بھاری کنگن متے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے فر مایا۔ "تم ان کنگنوں کی زکو قادا کرتی ہو؟" اس نے کہا میں تو اس کی زکو قانبیں دیتی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا۔ "تو کیا تمہارے لیے یہ بات خوثی کی ہوگی کہ اللہ تعالیٰ تمہیں کنگنوں کی ذرکو قاند دینے کی وجہ سے ) قیامت کے دن آگ کے کنگن پہنا ہے؟ یہ سنتے ہی اس مورت نے دونوں کنگن اتار کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ڈال دیکے اور عرض کیا اب بیاللہ اور اللہ کے رسول کے ہیں۔ (سنن ابی داؤ دُ جامع تریزی سنن نسائی سنن ابن ماجہ)

امام اعظم حفرت ابوحنیفہ اس لیے ہی سونے چاندی کے زبورات پر (اگر وہ نصاب کے قابل ہوں) زکو ۃ فرض ہونے کے قابل ہیں جبکہ دوسرے آئمہ حفزت امام مالک محضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن صنبل کے نزدیک زبورات پرزکو ۃ صرف اس صورت میں فرض ہے جب وہ تجارت کے لیے ہوں یا مال کو محفوظ رکھنے کے لیے بنوائے گئے ہوں۔ لیکن جوزیورات استعال اور آرائش کے لیے ہوں ان آئمہ کے نزدیک ان پرزکو ۃ

امام اعظم ابوحنيفه

واجب نہیں ہے جبکہ احادیث ہے بھی حضرت امام ابو حنیفدگی رائے کی تائید ہوتی ہے۔ زکو ق وصدقات کے ستحقین کے بارے میں رب کا نکات قرآن حکیم میں فرمار باہے۔

اِتَمَاالصَّدَةَ المُفْقَرَآءِ وَالْمَسْكِينِ وَالْعَيلِينَ عَلَيْهَ آوَالْمُؤَكَّفَةِ قُلُوبُهُ مُ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغُرِمِينِي وَفِي سَبِيلِ اللهووابْنِ التَّبِيرِلِ فَرِيْضَةً مِّنَ اللهُ عَلَيْمُ عَكِيم وَاللهُ عَلَيْمُ عَكِيمُونَ

ترجمہ ۔ زکو ۃ بس حق ہے مفلسوں اور مختاجوں کا اوراس کی مخصیل وصولی کا کام کرنے والوں کا اورمولفتہ القلوب کا نیز وہ صرف کی جاسکتی ہے غلاموں کوآ زادی دلانے اوران کی محصوب کا نیز وہ صرف کی مدوییں جو قرض وغیرہ کی مصیبت میں مبتلا ہوں۔ اور (اسی طرح) مجاہدوں اور مسافروں کی مدومیں ۔ (التوبہ۔ ۲۰) قرآن مجید میں زکو ۃ کے تھر مصرف بیان فرمائے گئے ہیں۔

(۱) فقرا: لفظ فقیر عربی زبان میں غی یعنی مال دار کے مقابلے میں استعال ہوتا ہے۔ اس لحاظ سے ہر وہ شخص جوابی معیشت کے لیے دوسروں کے محتاج ہوں۔ پیلفظ تمام حاجت مندوں کے لیے عام ہے خواہ وہ جسمانی نقص یا بڑھا ہے کی وجہ سے مستقل طور پر محتاج ہوں یا کسی عارضی سبب سے سردست مدد کا محتاج ہوں یتیم بیچ بیوہ عور تیں ' بے روزگار افراد اورا یے تمام افراد جو کسی وقتی حادثے کے باعث مفلس ہو گئے ہوں اور مصیبت میں مبتلا

(۲)۔ مساکین ۔ وہ تمام حاجت مندجن کے پاس اپنی ضروریات پوری کرنے کے لیے پچھ نہ ہو خالی ہاتھ ہوں۔ مسکین کے لفظ میں عاجزی در ماندگی کے چارگی اور ذلت کے مناہیم سب آ جاتے ہیں اس اعتبار ہے مسکین وہ لوگ ہوں گے جو عام حاجت مندوں کی نسبت زیادہ خت حال ہوں۔ نبی اکرم صلی اللّه علیہ وسلم نے مسکین کی تشریح فرماتے ہوئے نبیت زیادہ خت حال ہوں۔ نبی اکرم صلی اللّه علیہ وسلم نے مسکین کی تشریح فرماتے ہوئے

امام اعظم ابوحنيفه

خصوصیت سے ایسے افراد کومتحق امداد ظہرایا ہے جو اپنی ضروریات کے مطابق ذرائع نہ پارہے ہوں اور تخت تک حال ہوں گروہ خوودداری کے باعث کی کآ گے ہاتھ پھیلانے کی ہمت نہیں رکھتے ہوں اوران کی ظاہری پوزیشن ایسی ہوکہ کوئی انہیں حاجت مند مجھ کر ان کی مدد کے لیے ان کی طرف توجہ دے۔

(۳) \_ عاملین \_ز کوة وصول کرنے اور اس کی حفاظت کرنے والاعملہ \_ ایسے لوگ اگرفقراومسکین ند بھی ہوں بلکنفیٰ ہوں تب بھی ان کی تنخواہ زکوۃ سے اداکی جاسکتی ہے \_

اسلیلے میں بیہ بات قابل ذکر ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ذات اور اپنے خاندان بنی ہاشم پرزگو ہ کا مال حرام قرار دیا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود بھی صدقات کی مخصیل وتقیم کا کام ہمیشہ بلامعاوضہ ہی کیا اور دوسرے بنی ہاشم کے لیے بھی بیہ قاعدہ مقرر فرما دیا کہ اگر وہ اس خدمت کو بلامعاوضہ انجام دیں تو جا نز ہے کیاں معاوضہ لے کر بنی ہاشم کے افراد کے لیے اس شعبے میں خدمت کرنا جا تر نہیں۔ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان کے افراد کے لیے اس شعبے میں خدمت کرنا جا تر نہیں۔ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان کے افراد صاحب نصاب ہوئی تو زکو ہ دینا ان پر فرض ہے لیکن اگر وہ غریب ومحتاج یا قرض داریا مسافر ہوں تو زکو ہ لینا ان کے لیے حرام ہے۔

ولی اور اہم دین ولی اور اہم دین ولی الیف قلب اور دل جوئی اور اہم دین ولی اور اہم دین ولی اور اہم دین ولی اور اہم دین ولی اسلام کے لیے ضروری ہواگر وہ دولت مند ہول تب بھی اس مقصد کے لیے زکو قان پرخر پج کی جاسکتی ہے۔ ابتدائے اسلام کے وقت جولوگ اسلام کی مخالفت میں سرگرم عمل سے یا جو لوگ نے نے اسلام میں داخل ہوئے سے ان کی سابقہ عداوت یا ان کی کمزوریوں کو دیکھتے ہوئے سالام میں داخل ہوئے سے ان کی سابقہ عداوت یا ان کی کمزوریوں کو دیکھتے ہوئے سیا ندیشہ پیدا ہوا کہ اگر ان کی مالی مدند کی گئی تو کہیں وہ اپنی مالی مشکلات کی وجہ سے کفر کی طرف ندلوث جا کیں تو ان کے مستقل وظا کف یا وقتی عطیے دے کر اسلام کا حامی و مددگار یا کی طرف ندلوث جا کیں تو اس میں دیگر ذریعیا مدن کے علاوہ زکو ق کی مدسے بھی

ا سے لوگوں کی مدد کی گئی ایسے لوگوں کے لیے سکین وفقیر ہونایا مسافر ہونا شرطنہیں مال داراور رئیس ہونے پر بھی زکو قادی جاسکتی ہے۔

حضرت امام اعظم ابوضیفہ اور ان کے اصحاب کی رائے کے مطابق حضرت ابو بکر صدیق رضی القد عند اور حضرت عرفاروق رضی القد عند کے زمانے سے بید دختم ہوگئ تھی۔ اس لیے اب مولفتہ القلوب کی مد میں بچھ دینا جا بر نہیں جبکہ حضرت امام شافعی کی رائے کے مطابق فاسق مسلمانوں کو تالیف قلب کے لیے اب بھی زکو ق کی مد سے دیا جا سکتا ہے۔ مگر کفار کو نہیں۔ دیگر فقہ اسکز دیک اس مد میں اب بھی ایسے افراد کی مدوز کو ق سے کی جا سکتی ہے۔ نہیں اور کہ مدوز کو ق سے کی جا سکتی ہے۔ کفار کو مال زکو ق دینا جا بت نہیں ہے بلکہ جتنے بھی ایسے واقعات حدیث میں ملتے ہیں ان سے سے بہی معلوم ہوتا ہے کہ حضور رسول کریم صلی القد علیہ وسلم نے کفار کو تالیف قلب کے لیے جو بچھ دیا مال فلیم ہوتا ہے کہ حضور رسول کریم صلی القد علیہ وسلم نے کفار کو تالیف قلب کے لیے جو بچھ دیا مال غنیمت سے دیا زکو ق سے نہیں۔

(۵)رقاب اگردنیں چھڑانے ہے مراد ہے کہ غلاموں کی آزادی میں مال زکوۃ صرف کیا جاسکتا ہے۔ اس کی دوصورتیں ہیں۔ایک تو سے کہ خلاموں کی آزاد کی جا الک ہے سے معاہدہ کررکھا ہو کہ میں اگر اتن یعنی مقررہ رقم تہمیں ادا کردوں تو تم جھے آزاد کردو گے تو ایسے غلام کی آزادی کی قیت ادا کرنے میں زکوۃ ہے مدد کی جاسکتی ہے۔ دوسری صورت یہ ہوسکتی ہے کہ زکوۃ کی رقم ہے خود غلام خرید کر آزاد کیا جائے۔

(۱) ۔ غارمین ۔ جن لوگوں پراییا مالی بارآ پڑا ہوجس کے اٹھانے کی ان میں طاقت نہ ہولیعن ایسے قرض دار جو اگر اپنا پورا قرض چکادیں تو ان کے پاس نصاب سے بھی کم مال فیکا سکتا ہوا یسے لوگ خواہ برسرروزگار ہوں یا بے روزگار لینی عرف عام میں غریب یا امیر سمجھے جاتے ہوں دونوں ہی صور توں میں ان کی اعانت زکو ہ سے کی جاسکتی ہے۔

(2) - في سيل الله: - الله كى راه من خرج كرنا - اس مداد جهاد في سيل ب-

(۸) نابن السبیل ۔ اس مرادایے مسافر ہیں جنہیں سفر میں کسی بھی وجہ سے مدد کی ضرورت ہو۔ مسافر اپنے گھر میں خواہ کتنا ہی امیر کبیر ہولیکن حالت سفر میں اگروہ کسی بھی طرح سے مدد کا محتاج ہوجائے تو اس کی مدد زکو ق سے کی جاسکتی ہے۔ دین اسلام کی اصولی تعلیمات سے یہ معلوم ہور ہا ہے کہ جو تحض بھی مدد کا محتاج ہواس کی دست گیری کرنا مصیب سے وقت ان کوسہارادینا اور حسن سلوک کرنا ان کے نفس کو یاک کرنے کی کوشش کرنا۔

ز کو ق پیشگی ادا کی جاسکتی ہے۔ ایک حدیث شریف حضرت علی کرم اللہ وجہد سے روایت ہے۔

حضرت علی رضی الله عند سے روایت ہے کہ حضرت عباس رضی اللہ عند نے اپنی ذکو ۃ پیڈگی اداکر نے کے بارے بیس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اس کی اجازت دے دی۔ (سنن الی داؤد۔ جامع تر فدی۔ سنن ابن ماجہ۔ سنن داری)

پیشہ ورگدا گرز کو ق کے ستحق نہیں ہیں۔حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بخاری وسلم میں صدیث روایت ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کدرسول الله صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا۔
اصلی مسکین (جس کی صدقے ہے مدد کی جاسکے ) وہ آدمی نہیں جو (ما تکنے کے لیے ) لوگوں
کے پاس آتا جاتا ہے۔ (در در پھر کرسوال کرتا ہے ) اور ایک دو لقم یا ایک دو تھجوری (جب
اے لی جاتی ہیں ) لے کروا پس لوث جاتا ہے۔ بلکہ اصل مسکین وہ بندہ ہے جس کے پاس
اپی ضرور تیں پوری کرنے کا سامان بھی نہیں ہے اور (جوش وحیا کے باعث اپنا حال لوگوں
سے چھپاتا ہے اور سوال نہیں کرتا اپنی ضرور توں کا اظہار نہیں کرتا ) کسی کواس کی حاجت مندی

امام اعظم ابوحنيفه

IA

کا احساس بھی نہیں ہوتا' کہ صدقے ہے اس کی مدد کی جائے اور وہ نہ چل پھر کرلوگوں ہے۔ سوال کرتا ہے۔ ( بخاری مسلم )

حدیث مبارک سے زکوۃ کے اصل حق دار مستحقین کے بارے میں ہدایت ال رہی ہے کہ زکوۃ کو بہت احتیاط کے ساتھ پوری طرح باخبراور باعلم ہوکراصل مستحقین تک پہنچانا چاہئے ایسانہ ہوکہ ہم اپنی نادانی اور جلد بازی میں اپنی زکوۃ کوہی ضائع کردیں ایسے ضرورت مندوں کو تلاش کر کے زکوۃ دینی چاہئے جواپنی ضروریات کے لیے بھی اپنی فطری شرم وحیااور عفت نفس کی وجہ سے لوگوں پر اپنی حاجت مندی اور اپنی ضرورت کا اظہار نہیں کرتے اور نہ ہی کسی سے کسی طرح سے سوال کرتے ہیں۔ دراصل حدیث کی روسے ایسے ہی لوگ زکوۃ میں کے مستحق ہوتے ہیں اور اصل مسکین بھی۔ جن کی خدمت اور مددکو اللہ تبارک و تعالی اور اس کے محبوب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پندفر ماتے ہیں۔

ز کو قا کااصل مقصد بی نوع انسانی کی ہدردی واعانت ہے اس لیے ز کو قا کے مصرف میں وہ لوگ خاص کرد کے گئے ہیں جوسب سے زیادہ ہدردی اور اعانت کے ستحق ہیں بعنی فقرا' مساکین' عمال زکو ق' مولفتہ القلوب' مقروض' مسافر' عازی' مکا تب' چونکہ ان لوگوں کے بارے میں قرآن عکیم میں حکم موجود ہے اس لیے ان پرتمام جمہدین کا انفاق ہے۔امام اعظم امام ابوضیفہ کے نزدیک زکو قان اقسام سے باہر نہیں جانی چاہئے لیکن وقت کے تقاضہ اور ضرورت پڑنے پریاحا کم وقت ضرورت کے لحاظ سے جس کو چاہے نتخب کرسکتا ہے جبکہ حضرت امام شافع کی کے نزدیک ان آٹھ اقسام کے اشخاص کو بی زکو قالازمی اوائی جائے ورنہ دورت ہوگی۔اورز کو قاکوض اوائی نہیں ہوگا۔

ایک اور مسئلہ حضرت امام ابو حنیفہ او دیگر آئمہ کے درمیان اختلافی ہے کہ چویاؤں (جھٹر بکری اونٹ گائے جھنین) وغیرہ پرز کو قادا کرنے کا طریقہ کیا ہو۔ حضرت

امام ابوطنیفہ کے مطابق جانور یااس کی قیمت اوا کی جاسکتی ہے۔ جبکہ امام شافعی کے زویک قیمت اوا کرنے سے زکو ۃ اوانبیں ہوگی جانور کی زکو ۃ جانور سے ہی اوا ہوسکتی ہے جبکہ دیگر آئمہ کی نسبت امام اعظم کا مسلک ورست ہے چونکہ امام اعظم حضرت امام ابوطنیف کا مسلک درست ہے چونکہ امام اعظم حضرت امام ابوطنیف کا مسلک درست ہے چونکہ امام اعظم حضرت امام ابوطنیف کا مسلک درست ہے جونکہ امام اعظم حضرت امام ابوطنیف کا مسلک درست ہے جونکہ امام اعظم حضرت امام ابوطنیف کا مسلک درگر آئمہ کی نسبت آسان اور تیز ترعمل والا ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی بی قول مبارک ہے کہ میں نرم اور آسان شریعت لے کر آیا ہوں۔ یقینا اسلام آسان تر مذہب ہے۔

فقہ جعفریہ کے مطابق زکوۃ کا نصاب وہ کی ہے یعنی چالیسواں حصہ کیکن اس فقہ میں یہ لازی ہے کہ شیعہ کی زکوۃ صرف شیعہ ہی کودی جاسکتی ہے۔ غیر شیعہ کودی ہے ذکوۃ اداہی نہیں ہوگی اگر کسی کوشیعہ سیجھتے ہوئے زکوۃ دے دی جائے اور بعد میں معلوم ہو کہ زکوۃ لینے والا شیعہ نہیں تھا تو دینے والے کی زکوۃ ادابی نہیں ہوگی اور سید کسی غیر سید سے زکوۃ نہیں لے سکتا کین بہ حالت مجبوری لے سکتا ہے۔ فقہ جعفر ہیمیں زکوۃ کے علاوہ ٹمس بھی نکالا جاتا ہے۔ بیمام مال کا پانچواں حصہ وتا ہے جوفقہاء وینی مدارس اور مجہدکو دیا جاتا ہے اس میں آ دھا حصہ کسی شیعہ بیتم یا شیعہ نتیر ودیا جاتا ہے۔ ٹمس کے دوجھے ہوتے ہیں (توضیح المسائل آ قارسیتانی)

امام أعظم ايومنيف

IAP

قرآن وحدیث کی موجودگی میں آخر قیاس کی کیوں ضرورت پڑی اور کس بنیاد پر قیاس کیاجا سکتاہے؟

حضورا کرم سلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد جب فتو حات اسلامی کونہایت وسعت ملی اور دور دراز ممالک تک مملکت اسلامی کا دائرہ وسیقی ہوگیا اورا سلامی تمدن بھیلتا چلا گیا تو نئے نئے مسائل پیش آنے گے جن کے متعلق نہ تو قرآن کریم میں اور نہ ہی سنت رسول کریم میں کوئی تکم موجود تھا اور نہ ہی ان کے بارے میں اجماع امت تھا تو ہی فقہا وامت کواجتہا و واستنباط کی ضرورت پڑی اور اجمالی احکام کی تفصیل کی جانب متوجہ ہونا پڑا۔ اور قیاس ورائے کوکام میں لانے پرمجبور ہوئے لیکن قیاس یارائے کے بارے میں فقہاء بالکل آزاد نہیں تھے بلکہ وہ تو اعدوضوا بط کے پابند تھے۔ یہیں سے اسلامی قوانین کی چوتھی دلیل قائم ہوئی۔

خلافت راشدہ کے بعد جب شاہی طرز حکومت قائم ہوئی تو اسلامی نظام قانون میں ایک بڑا خلا پیدا ہوگیا جوتقر بیا ایک صدی کے قریب رہا۔ خلافت راشدہ میں ' مشوریٰ ' وہی کام کرتی تھی جوآج کی موجودہ اسمبلیاں یا قانون ساز ادار ہے کرتے ہیں۔ خلافت راشدہ کے زمانے میں جومسائل پیش آئے اور جن میں واضح قانونی حکم کی ضرورت ہوئی تو خلیفہ کی مجلس شوری ان پر کتاب القداور سنت رسول القد سلی اللہ علیہ وسلم کی روشنی میں اجتماعی قکر سے کام لے کراجتہاد کر کے فیصلہ کرتی تھی بعد میں وہی فیصلے پوری مملکت اسلامی میں قانون کی حیشت سے نافذ ہوجاتے تھے۔

اگر قرآن تھیم کے سی فرمان کی تعبیر میں یاست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تحقیق میں یا سے مسئے پر اصول شریعت کی تطبیق میں کوئی اختلاف ہوتا تو وہ مجلس شور کی کے سامنے ہر

الم اعظم الوصيف

وقت پیش ہوسکتا تھااس پراجماع یا کثرت رائے سے فیصلہ ہوجا تا تھااور وہ قانون بن جا تا تھا۔
خلافت راشدہ کی مجلس شور کی کی حیثیت نہ تو کسی سیاسی طاقت کے باعث اور نہ ہی محکومتی طاقت کے باعث محکم اہمیت کی حامل تھی اس پراعتاد ویقین کی وجہ خلیفہ وقت کی اپنی شخصیت کی سنت رسول الدّصلی الدّعلیہ وسلم سے وابستگی اور خوف الہٰی اور اہل مجلس شور کی کی دیانت اخلاص علم وظم اور دین پران کی استقامت کے باعث تھی ۔خلفائے راشدین کا بیطرز عمل تھا کہ وہ جو کچھ کرتے اس میں مسلمانوں سے مشورہ کر لیتے تھے اور قرآن نے جو صدود مقرر کی ہیں اس کے اندر مسلمانوں کوسو چنے اور عمل کرنے کی پوری آزادی ہے۔اسلام کی روسے مسلمانوں کی زندگ کے برشیعے میں جو قانون حکم ان بونا چیا ہے وہ صرف الدّد کا قانون ہے۔

 تقریباً ایک صدی ای حالت میں گزری جے محسوں کرتے ہوئے امام اعظم حضرت البوصنیفہ نے بغیر کسی سابی قوت اور آئین حیثیت کے صرف البین شاگردوں کی مدد سے ایک غیر سرکاری مجلس شور کی یا مجلس قانون ساز تشکیل دی جوقر آن مجید کے احکام کی تعبیر کرتی سنت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم کی تحقیق سلف صلاحین کے اجماعی فیصلوں کو تلاش وجبخو کر کے صحابہ کرام رضوان الدیمیم اجمعین تابعین اور تیج تابعین کے قباو کی کی جائی پڑتال اور معاملات و مسائل پراصول شریعت کی تطبیق کرتی گوکہ میکام بروامشکل اور تحقیق طلب تھالیکن تقریباً مجبس تمیں سالوں کی محنت سے اسلام کا پورا قانون مدون کردیا گیا۔ بیکام کسی بادشاہ یا سلطان کی رضامندی یا خواہش پڑئیں کیا گیا تھا کوئی حکومتی طاقت اس کی پشت پڑئیں تھی لیکن سلطان کی رضامندی یا خواہش پڑئیں کیا گیا تھا کوئی حکومتی طاقت اس کی پشت پڑئیں تھی گیا تاس کام اور قانون کی اجمیت کے باعث سلطنت عباسیکا قانون بن گیا۔ اس کی خاص وجہ بیشی کہ امام اعظم حضرت ابوحنیف آن کے معتبر ومحترم شاگردوں نے شب وروز کی محنت سے اسے کہ امام اعظم حضرت ابوحنیف آن کے معتبر ومحترم شاگردوں نے شب وروز کی محنت سے اسے سرانجام دیا تھا جن پر مسلمانوں کی اگر بیت اعتاد کرتی تھی۔ اس لیے عام مسلمانوں نے آپ سرانجام دیا تھا جن پر مسلمانوں کی اگر بیت اعتاد کرتی تھی۔ اس لیے عام مسلمانوں نے آپ سے آپ ان توانین کی چیروی شروع کا کردی تب مجبوراً سلطنت عبائی کوجمی آئیس اپنانا پڑا۔

تیاس کی دلیل شرعی قرار دینے میں نقباء نے قاعدہ شرعی کے اس اصول سے استدلال کیا ہے کہ شریعت کے تمام احکام مخصوص اغراض ومصالح پر بننی ہیں اور اغراض ومصالح بی ان احکام کی علیہ غائی اور ان کے وجود کا سب ہیں۔

قیاس کے بارے میں مخفرانیوں بھی کہاجا سکتا ہے کہ جن مسائل کے متعلق قرآن وسنت میں یا تو سرے سے کوئی تھم موجود نہ ہویاحتی یا صریحی تھم نہ ہوتو ایسے مسائل میں تغیرات زمانہ اور فقہائے مجتمدین کی آراء کے زیراثر اجماع اسلامی قانون سازی کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ اسلامی علوم تغیر حدیث مفازی کی ابتدا گو کہ اسلام کے ساتھ ساتھ ہوچکی تھی لیکن اسلام کے ساتھ ساتھ ہوچکی تھی لیکن

امام الخطم ابوحنيف

ان کوفن کی حیثیت حاصل نہیں ہوئی اور نہ ہی بیٹن کسی خاص شخصیت کی طرف منسوب ہوسکا تھا۔ دوسری صدی ہجری کے اواکل میں تدوین وترغیب شروع ہوئی جن جن لوگوں نے تدوین وتر تیب کی وہ ان علوم کے بانی کہلائے چنانچہ فقہ کے بانی کا لقب امام اعظم ابوصنیفہ کو ملا ورحقیقت وہ اس لقب کے پوری طرح سز اوار بھی تھے۔ امام ابوصنیفہ نے پہلے فقہ نہ تو کوئی مستقل فن تھا اور نہ مرتب فن کے طور پر کسی نے مرتب کیا تھا جب امام اعظم نے اس فن کی تدوین کی تو ہزاروں مسائل ایسے پیش آئے جن کے بارے میں کوئی حدیث سے یا صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین کا کوئی قول موجود نہیں تھا جس سے مدو نے کر درپیش مسائل کو حل کیا جاسکتا۔ اسلامی تہذیب وتعدن کی وسعت کے ساتھ ساتھ کر تربیش مسائل کو حل کیا جاسکتا۔ اسلامی تہذیب وتعدن کی وسعت کے ساتھ ساتھ کر ت سے ایسے واقعات پیش کیا جاسکتا۔ اسلامی تہذیب وتعدن کی وسعت کے ساتھ ساتھ کھر ت ابو صنیفہ نے فقہ کو مستقل فن بنایا اور اس کے اصول وقوا عدمرتب کے اس لیے بی آئیس امام اٹل الرائے بھی کہا گیا۔ امام اعظم نے قیاس بارائے کودلیل کے طور پر اپنانے اور فیصلہ کرنے کے لیے بی گریم صلی امام اعظم کی حدیث یاک کوائیایا۔

حضور نی کریم سلی الله علیه وسلم نے جب حضرت معاذین جبل ابوموی اشعری رضوان الله علیه و الله علیه و دریافت الله علیه و و الله علیه و الله علیه و الله علیه و الله علیه و الله و الل

پھر حضور نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے دریافت فرمایا۔''اگر قرآن میں وہ تھم نہ پاؤ تو؟''انہوں نے جواب دیا'' تواس وقت میں سنت کی روسے فیصلہ کروں گا۔''

اس پرآ تخضرت صلی الله علیه وسلم نے پھر فرمایا۔ "اگر سنت میں بھی وہ تھم نہ پاؤتو؟"
اس پر انہوں نے جواب دیا کہ اس وقت میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا۔" ان کے اس

المام العظم البوطنيف

جواب پرنبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے اس کی اجازت دے دی۔ (مند احمد مند ابی داؤد ٔ جامع ترندی)

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے خود بھی قباس پر حکم فر مایا ہے مثلاً۔

ایک عورت نجی اکرم صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا۔ 'یار سول الله میری مال نے جج کی منت مانی تھی لیکن وہ جج کرنے سے پہلے ہی وفات پاگئی۔ کیا میں اس کی طرف سے اس کی طرف سے جج کر کتی ہول ۔ آ پ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا۔ ''ہاں اس کی طرف سے جج کر۔ ذرایہ بھی سوچ کہ اگر تیری مال پر قرض ہوتا تو کیا تواسے ادانہ کرتی ؟ پس تو اللہ کا قرض ہمی اداکر کیونکہ اللہ کے قرضے کی ادائیگی سب سے مقدم ہے۔''

اس حدیث مبارکہ سے سیاستدلال کیا جاتا ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فریضہ حج کوقرض کی ادائیگی کے فرض پر قیاس فر مایا۔ قیاس کرنے میں تمام صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ مجمعین بھی متفق تھے اس کا شبوت وہ فقرہ ہے جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ابوموی اللہ عنہ کو تحریز مایا تھا۔

''امثال ونظائر کو بهجیانواور سمجھو پھرز برفتویٰ مسائل کوان پر قیاس کرو۔''

اس سلسلے میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی ایک اور روایت ہے کہ آپ نے ایک شرابی کی سزا ہے متعلق صحابہ کرام ہے مشورہ فر مایا تو حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فر مایا۔ ''شرابی کو تبہت لگانے والے کی سزا و بیجئے ۔ یعنی اس کوڑے ۔ کیونکہ جب اس نے شراب پی تو اس کونشہ ہوا اور جب نشہ ہوا تو بیبودہ بکا اور جب بیبودہ بکا تو تبہت لگائی۔''اس مثال میں شراب یہنے کو تبہت لگائی۔''اس مثال میں شراب یہنے کو تبہت لگائے نے سے قیاس کیا گیا ہے۔ (موطا امام مالک)

قیاس کے اصول ارکان وشرا کطانہ وہ قیاس جوواقعی اسباب کے لحاظ سے کیا جائے اور شرعی اصول وضوابط کے مطابق ہواور قیاس قرآن اور حدیث کے مطابق ہووہ قیاسی فیصلے جو اصول شرح کےمطابق کئے جائیں وہ کسی بھی حالت میں قرآن وسنت کےخلاف نہیں ہوں گے۔ قیاس کے جارار کان ہیں۔

- (۱) ۔اصل مقیس علیہ یعنی جس پر قیاس کیا جائے۔
- (۲) فرع مقیس یعنی جس چیز کوقیاس کیا جائے۔
  - (٣) تھم۔ جو تھم قیاس کے بعدلگایا جائے۔

(۱) علت \_ لین ده وصف جومقیس علیداور مقیس میں مشترک ہواور قیاس کا سبب ہوجیسا کہ شرابی کی مثال ہے اس میں شراب اصل ہے نشر آ ور یعنی نبیذ فرع ہے نشر علت مشتر کہ ہے اور جرام ہونے کا حکم شرع ہے۔ قیاس اس وقت تک صحح شار نہیں ہوگا اور نہ ہی ولیل شرعی قرار دیا جا سکتا ہے۔ جب تک اس میں تمام مقررہ شرا نظاموجود نہوں۔

نص یعی قرآن کے واضح احکام یا سنت رسول الله صلی الله علیه وسلم کے قطعی احکام اگر موجود ہوں تو اس پر کی بھی مسلک وفرقہ اسلامی کو اختلاف نہیں ہے کہ الی صورت میں قیاس یارائے کی طرف رجوع کیا جائے۔ ہاں اگر قرآن وسنت میں کوئی تھم موجود نہ ہوتو ہی رائے کی طرف رجوع کیا جائے۔ ہاں اگر قرآن وسنت میں کوئی تھم موجود نہ ہوتو ہی رائے کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے اور رائے بھی وہ رائے مقدم ہوگی جو کسی زمانے کے علاء مجتمدین کی متفقہ ہوئیعنی اجماع اس کے بعد اس رائے کا درجہ ہے جو تمام شرائط وضوابط کے ساتھ قیاس کی گئی ہو۔

اسلام میں قانون سازی کی بنیاد حقیقی عدل وانساف پر قائم کی گئی ہے۔ کیونکہ یہ قانون اللی ہے۔ اس میں دین واخلاق معاشرت اور اقتصادی تمام ضا بطے موجود ہیں اور تمام کے تمام قدرتی طور پر ایک دوسرے ہے مربوط و مسلک ہیں۔ ان میں بری ہم آ ہنگی موجود ہے۔ احکام اللی کے تمام اصول وولائل تعلیمات میں کیسانیت اور ایس ہم آ ہنگی ہے جو انسانی دل ود ماغ پر نقش ہوجاتی ہے۔ اللہ تعالی نے تمام احکام اپنے بندوں کی ضروریات ان

امام اعظم ابوحنيف

کی فلاح و بھلائی کو مدنظر رکھتے ہوئے نافذ فرمائے تاکہ ان کے اعمال ان کے لیے رضائے اللہ کاموجب ہوں ۔ کسی طرح عمال اللہ کا سبب نہ بن سکیس اس لیے ہی اللہ تبارک وتعالیٰ نے عدل وانصاف کو ایک ساتھ استعال فرمایا ہے۔

امام اعظم حضرت ابوحنیفہ بن جابت رحمته اللہ علیہ اور ان کے مقلدین نے اجتہاد بالرائے میں زیادہ وسعت نظر سے کام لیا ہے اور بڑے بڑے اہم مسائل کوعوام الناس کے لیے کھول کرآ سان ترکر دیا ہے انہوں نے قیاس استعال کرنے اور اس کے ذریعے استنباط احکام میں تمام احکام شرع کے لیے قیاس کومعیار بنادیا' خواہ وہ احکام قرآن وسنت سے ماخوذ ہوں یا نہ ہوں۔

امام اعظم حفرت ابوصنیفہ نے جس نکت شنای کے معاملات کے ادکام مضبط کے اس کا صحیح اندازہ ای وقت ہوسکتا ہے جب اس پرسیر حاصل مفصل بحث کی جائے لیکن اس مخضر کتاب میں ہم محض چند مخصوص مسائل پر ہی بحث کرسکیں گے۔ ذیل میں مسائل نکاح جو ہماری معاشرت میں روز مرہ پیش آتے رہتے ہیں پر بات کررہے ہیں۔ نکاح جوعبادت بھی ہماری معاشرت میں روز مرہ پیش آتے رہتے ہیں پر بات کررہے ہیں۔ نکاح جوعبادت بھی ہماری معاملات سے براہ راست متعلق بھی ہے۔ نکاح اور از دواج کا معاملہ اسلامی نظام حیات اور معاشرت کا نہایت اہم اور وسیع معاملہ ہے۔ نظام زندگی کی بنیاد متبذیب واخلاق اسلامی کی اہم معاشرتی ضرورت ہے نکاح کے اکثر مسائل میں مجتبدین کی مختلف آرا ہیں لیکن امام ابوصنیفہ نے ایج اجتباد سے انہیں آسان اور تیز ترعمل انگیز بنادیا ہے۔ نکاح کے سائل جن اصول پر نکلتے ہیں وہ درج ذیل ہیں۔

- (۱) \_ كن لوگول كے ساتھ نكاح ہونا جا ہے \_
- (۲)۔نکاح کےاختیارات کن کوحاصل ہوں۔
- (m)۔اس کی بقاوثبات اوراتھ کام کس حد تک ضروری ہے۔

#### (4) \_ فریقین کے حقوق کیا ہوں گے۔

(۵)۔ نکاح کن کن رسو مات ورواج کے ساتھ عمل میں آئے۔

(۱)۔ بدمسلد کہ نکاح کی وسعت کوس حد تک محدود کیا جائے۔تھوڑے سے اختلاف کے ساتھ تمام مسالک میں کیسال طور پر موجود ہیں ہر قوم نے چندمحر مات قرار دیئے ہیں جن کے ساتھ رشتہ از دواج قائم نہیں ہوسکتا۔ بیمحر مات تمام نداہب میں مشترک ہیں چونکہ یہ اصول فطرت کےمطابق سےقرآن مکیم نے محرمات کے ناموں یار شتوں کی تصریح کردی ہے۔اس مئلے برکسی مسلک کوکوئی اختلاف نہیں ہے لیکن جوجزئیات قرآنی احکامات میں نہیں ہیں ان میں اختلاف موجود ہے۔ جیسے حرمت الزنا کے مسئلے میں حضرت امام ابوحنیفی اور حضرت امام شافی کے درمیان شدیداختلاف ہے۔امام شافی کے مسلک میں زنا سے حرمت کے احکام بیدا نہیں ہوتے جبکہ امام اعظم کواس ہے اختلاف ہے مثلاً امام شافعی کے نزدیک باپ نے کسی عورت سے زنا کیا ہوتو بیٹے کا نکاح اس سے جائز ہے۔ امام شافعی نے اس کومزید وسعت دی ہے کہ اگر زیا ہے کسی عورت کوحمل تھبر جائے اور اس سے لڑکی پیدا ہوتو وہ زانی شخص اس لڑکی ے اگر نکاح کرنا چاہے تو وہ ایبا کرسکتا ہے۔امام شافعی پیددلیل پیش کرتے ہیں کہ زناحرام فعل ہے اور حرام کو کسی طرح حلال نہیں کیا جاسکتا۔ جبکہ امام اعظم ابو حذیقہ کامسلک اس کے بالکل خلاف ہے۔ان کےمسلک میں مقاربت کے دریعے مرداورعورت کے تعلقات پر جوفطری اثر یزتا ہے وہ نکاح برمحدونہیں ہے اور یہ بالکل صحیح ہے کہ مرات کی حرمت جس اصول بر مبنی ہے اس کونکاح اورمقاربت کے ساتھ جائز رکھنااصول فطرت کے بالکل خلاف ہے۔قرآن حکیم میں سورۃ النساء ۲۳ میں جن محر مات کا تذکرہ ہے وہ یہ ہیں (۱) جن عورتوں سے تمہارے باپ نکاح کر کیے ہوں ان سے ہرگز نکاح نہ کرو۔(۲) تہماری مائیں (۳) بیٹیاں (۴) نهبنیں(۵) پھوپھیاں(۲) خالا ئیں (۷) بھتیجیاں (۸) بھانجیاں (۹)اور تمہاری وہ مائیں

جنہوں نے تم کو دودھ بلایا ہو(۱۰) تمہاری دودھ شریک بہنیں(۱۱) تمہاری ہویوں کی مائیں(۱۲) تمہاری ہویوں کی مائیں(۱۲) تمہاری یویوں کی لڑکیاں جنہوں نے تمہاری گود میں پرورش پائی ہو(۱۳) ان ہویوں کی لڑکیاں جن سے تمہاراتعلق زن وشوقائم ہو چکا(۱۳) تمہاری ان بینوں کی ہویاں جو تمہاری صلب سے ہوں (۱۵) دوسگی بہنوں کو بیک وقت نکات میں جمع نہیں کیا جاسکتا (۱۲) وہ عورتیں جو یہلے ہی کسی دوسرے کے نکاح میں ہوں۔

قرآن تحکیم میں سورة النساء کی آیت ۲۲ میں کہا گیاہے۔ ''اور جن عورتوں ہے تہارے باپ نکاح کر چکے ہوں ان سے ہرگز نکاح نہ کروجو پہلے ہوچکا سوہوچکا درحقیقت بیا یک بے حیائی کافعل ہے ناپسندیدہ اور براچلن ہے۔'' اسلامی قوانین میں باپ کی بیوہ یا مطلقہ ہے نکاح کر نابوای برافعل قرار دیا گیاہے۔باپ کی زوجیت کے باعث وہ عورت یاعورتیں مال کے درجے میں شامل ہوجاتی ہیں۔ جاہے وہ تگی ہوں یا سوتیلی۔ اس لیے اُسلامی قانون میں یفعل فوجداری جرم ہےاور قابل دست اندازی پولیس ہے۔ابوداؤ نسائی اورمسنداحد میں بیہ روایات ملتی ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس جرم کے کرنے والوں کوموت کی سرااور ان کی جائیداد منبط کرنے کا تھم دیا ہے اور اُبن ماجہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہےاس ہےمعلوم ہوتا ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بیرقاعدہ وکلیہ ارشاد فر ما یا تھا کہ'' جو شخص بھی محر مات میں ہے کئی کے ساتھ زنا کرے ایے تل کردو۔''فقہا کے ورمیان اس سکے براختلاف یایا جاتا ہے۔امام احمد بن حنبل اس بات کے قائل ہیں کہ ایسے شخص کوّل کر دیا جائے اوراس کا مال ضبط کرلیا جائے *کیک*ن امام ابوحنیفیّا امام ما لکّ اورا مام شافعیّ کی را بے میں اگر کسی شخص نے محر مات کے ساتھ زنا کیا ہوتو اس پر حد جاری ہوگی اور اگر نکات کیا ہوتوا ہے سخت عبرت ناک سزادی جائے۔

جس عورت سے باپ کا ناجا رُ تعلق ہو چکا ہووہ مینے پرحرام ہے یانہیں۔اس سکے پر

|     | <br>ĽG             |
|-----|--------------------|
| 197 | امام الطلم الوحنيف |
|     |                    |

فقهاء میں اختلاف ہے کیکن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا واضح ارشاد یہ ہے کہ 'جس مخص نے کسی عورت کے اعضاء سنفی پرنظر ڈالی ہواس کی مال اور بیٹی دونوں اس پرحرام ہیں۔اللہ تعالی اس مخص کی صورت دیکھنا پہند نبیس کرتا جو بیک وقت مال اور بیٹی دونوں کے اعضاء مسنفی پر نظر ڈالے۔''

بیٹی کے میم میں نوای اور پوتی دونوں شامل ہیں۔جبکہ ناجائز تعلقات کے نتیج میں پیدا ہونے بیا ہونے والی لاکی کے بارے میں اختلاف پایا جاتا ہے۔الی ناجائز تعلق سے پیدا ہونے والی لاکی حرام ہے یانہیں۔امام شافع کے خزد یک الی لاکی محرمات میں سے نہیں ہے جبکہ امام ابوضیفہ امام مالک اور امام احمد بن منبل کے خزد یک وہ لاک کسی بھی جائز بیٹی کی طرح محرمات میں سے ہے۔ ایسے بی بہنوں کے میم میں سگی بہن مال شریک بہن اور باپ شریک بہن میں سے ہے۔ایسے بی بہنوں کے میم میں ان سب رشتوں میں سکے سوتیلے کے درمیان کوئی میں بہنوں کے میم میں کیسال ہیں ان سب رشتوں میں سکے سوتیلے کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔

کسی لڑکے یالڑکی نے جس عورت کا بھی دودھ پیا ہواس کے لیے وہ عورت ماں کے . حکم میں آئے گی اوراس کا شوہر باپ کے در ہے میں وہ تمام رشتے جو حقیقی ماں باپ کے تعلق سے حرام ہوتے ہیں دہ تمام رضاعی ماں باپ کے تعلق سے بھی حرام ہوں گے۔

فقہاء میں رضاعت کے نفاذ میں اختلاف ہے کہ گئی مقدار میں کی عورت کا کوئی بچہ دورہ ہے تو رضاعت کی حرمت لا گوہوگی۔امام اعظم ابوطنیفہ اورامام ما لک کے نزد یک جتنی مقدار ہے کی روزہ دار کاروزہ ٹوٹ سکتا ہے اگر اتن مقدار بھی کسی بچے نے کسی عورت کا دورہ پیا ہوتو حرمت ثابت ہوجاتی ہے جبکہ امام احمد بن طنبل کے نزد یک تین مرتبہ دورہ پینے سے اورامام شافع کے نزدیک پانچ مرتبہ پینے سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔اس سلسلے میں ایک اور اختلاف بھی ہے کہ بچے کس عمر میں دورہ ہے تو حرمت واجب ہوگی۔

امام أعظم ابوحنيف

صحابہ میں حضرت عبداللہ ابن مسعود ٔ حضرت الوہریہ ، حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کا قول ہے اوراس پرامام شافعی امام احمد بن عنبل امام احمد امام ابو یوسف امام محمد اور سفیان توری بھی قائل ہیں کہ دوسال کی عمر کے اندراندر جو دودھ بیا گیا ہوصرف اس سے حرمت ثابت ہوگی جبکہ امام ابوصنیفہ اور امام مالک جھی گوکہ اس حد کے قائل ہیں گر وہ یہ بھی کہ جیکہ اور امام مالک بھی ہوتو دودھ پینے کا وہی تھم ہے جبکہ حضرت ام سلمہ اور دوسال سے اگر مہینہ دومہینہ زائد بھی ہوتو دودھ پینے کا وہی تھم ہے جبکہ حضرت ام سلمہ اور حضرت ابن عباس اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے بھی ایک روایت ہے جے زہری محسن مصرت ابن عباس اور دورہ چینے کا وہی تھی ایک روایت ہے جے زہری محسن مصرت ابن عباس اور دورہ چینے کا امترار ہے جبکہ بیچ کا دودھ چیز ایانہ گیا ہواس کی شیرخوارگی ہی پر حرمت رضاعت کا انحصار ہے اعتبار ہے جبکہ بیچ کا دودھ چیز ایانہ گیا ہواس کی شیرخوارگی ہی پر حرمت رضاعت کا انحصار ہے ورنہ دودھ چھٹائی کے بعدا گر کی بیچ نے کشی عورت کا دودھ پی لیا ہوتو اس کی حیثیت الی ہی ورنہ دودھ چھٹائی کے بعدا گر کی بیچ نے کشی عورت کا دودھ پی لیا ہوتو اس کی حیثیت الی ہی ہوگی جیسے اس نے پانی بی لیا ہوتو اس کی حیثیت الی ہی ہوگی جیسے اس نے پانی بی لیا ہوتو

امام اعظم ابوصنیفہ اور امام زفر کے قول کے مطابق رضاعت کا زمانہ ڈھائی سال ہے اس عرصے کے اندر کسی عورت کا دو دھ کوئی بچہ ہیے تو رضاعت ثابت ہوتی ہے۔

رسول الندصلی الله علیہ وسلم کی ہدایت ہے کہ'' خالہ بھانجی اور پھو پی بھینجی کو بھی ایک ساتھ ایک شخص اینے نکاح میں نہیں رکھ سکتا ایسا کر ناقطعی حرام ہے۔''

(۲)۔ نکاح کے اختیارات کس کو ہونا چاہئے:۔یاک نہایت اہم معاملہ ہے نکاح کی اچھائی برائی اس سے متاثر ہوتی ہے۔ امام شافعی اور امام احمد بن حنبل کے نزدیک عورت چاہے عاقل بالغ ہی کیوں نہ ہو وہ اپنے نکاح کے بارے میں خود مختار نہیں ہے کسی بھی حال میں وہ اپنا نکاح خور نہیں کر سکتی نکاح کے لیے ولی محتاج ہوگی۔ان فقہا نے عورت کو اپنے نکاح کے لیے ولی محتاج ہوگی۔ان فقہا نے عورت کو اپنے نکاح کے لیے والی محتاج اختیارات نکاح کے لیے اس قدر پابند کردیا ہے جبکہ دوسری طرف اس کے ولی کو ایسے وسیع اختیارات وسیح ہیں کہ وہ اگر چاہے تو زبرد تی بھی جس شخص سے چاہے اس عورت کا نکاح کرسکتا

امام اعظم ابوحنيف

ہے۔ عورت کی مرضی نہ ہونے کے باوجود بھی انکار نہیں کر سکتی جبکہ امام اعظم ابوصنیفہ کے نزدیک ہر بالغ عورت اپنے نکات کی آپ مختار ہے اگر کسی نابالغ لڑکی کا نکات اس کے ولی نے کہیں کر بھی دیا ہوتو وہ لڑکی بالغ ہو نے برنکاح فنخ کراسکتی ہے۔

عورتوں کے حقوق کے مسئلے پر اسلام کے سواتمام دیگر نداہب میں بردی تنگ دلی اور سنگ دلی کامعاملہ نظر آتا ہے۔عورت کونہایت کمزوراورحقیر گردانا جاتا ہے۔اس لیے اُس کے حقوق کا معاملہ بھی مردوں کے مقابلے میں صفر ہی نظر آتا ہے۔ ہندومت اور عیسائیت میں عورتوں کومیراث نہیں ملتی اورعورت کو دوسرے درجہ میں رکھا گیا ہے مردوں کوان پر ہرطرح ہے فوقیت حاصل ہے۔ جُبکہ اسلام میں مردوں اورعوتوں کے حقوق بکساں بنیادوں پر قائم کئے گئے ہیں۔ ویگر فقہا کے مقابلے میں امام اعظم حضرت ابوصنیف ؓ نے عورتوں کے تمام مسائل میں اصول مساوات کو مدنظر رکھا ہے۔ یہی وہ خصوصیت ہے جوان کے فقہ کو دیگر آئمہ ہے متاز كرتى ہے۔حضرت امام ابوصنيفة كے زويك نكاح وطلاق اوران كى آزادى عورتوں كى شہادت وغیرہ کے معاملات اس طرح معتبر میں جس طرح کدمردوں کے جبکد دیگر آئمہ ومجتبدین کے نز دیک عورتوں کی شہادت کا اعتبار ہی نہیں ہے بعض معاملات میں انہوں نے عورتوں کی شہادت جائز رکھی ہے لیکن اس میں بھی یہ قیدو یابندی ہے کہ دوعورتوں ہے کم نہ ہوں جبکہ حضرت امام شافعی کے نز دیک تو چار ہے کم عورتوں کا کسی بھی حالت میں اعتبار نہیں ۔حضرت امام ابوحنیفہ کے نزویک جس طرح ایک مرد کی گواہی معتبر ہے ایسے ہی عورت کی گواہی بھی معتبر ہےان کے نز دیک عورتوں کوبھی ایسا ہی اختیار ہونا جا ہے ۔

نکاح کامعاملہ ایک خصوصی معاملہ ہے اسے عام معاملات پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔
نکاح ایک ایساتعلق ہے جس سے انسان کی پوری زندگی کاتعلق ہوتا ہے۔ اس کا اثر پوری
زندگی تک قائم رہتا ہے ایسے معاملے میں ایک فریق کو اختیار ہواور دوسر اقطعی بے اختیار ایسا

ہوناقطعی نامناسب ہے اس سلسلے میں امام شافعیؒ کی تمام دلیلیں نا کافی اور غیر سلی بخش ہیں جبکہ امام اعظم حضرت ابوصنیفہ کے دلائل مضبوط اور اہم ہیں۔ ہنسی مذاق کا نکاح یاطلاق واقعہ ہوجاتی ہے؟

حضرت ابو ہریرہ رضی القد عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله علیہ وسلم نے فر مایا کہ تین چیزیں ایک ہیں جس میں ول کے اراد ہے اور شجیدگی کے ساتھ بات کرنا بھی حقیقت ہے اور بنجی ناح کو طلاق کر جعت (جامع ہے اور بنجی نداق کے طور پر کہنا بھی حقیقت ہی کے حکم میں ہے۔ نکاح کا طلاق کر جعت (جامع تر فدی الی داؤد)

صدیث مبارکہ سے بہ بات واضح ہور ہی ہے کہ اگر کسی نے ہنی مذاق میں ہی ووافراد کی موجود گی میں کسی خاتون سے یا کسی خاتون نے کسی مرد سے بہ کہدد یا کہ بیمیر سے شوہر ہیں یا بیمیر میری بیوی ہے تو دونوں کے اس اقرار سے حقیقت میں نکاح قائم ہوجائے گا۔اسی طرح ہنسی مذاق میں بوک کوطلاق دی یا مطلقہ بیوی جے ایک یا دوطلا قیس دی گئیں ہوں رجعت کی بات کی جائے گی تو بھی رجعت ہوجائے گی۔شریعت میں بیسب چیزیں واقع ہوجا کیں گی کیونکہ بیس بین تو بھی رجعت ہوجائے گی۔شریعت میں بیسب چیزیں واقع ہوجا کیں گی کیونکہ بیس تینوں امرشریعت میں انہائی نازک اور غیر معمولی اہمیت کے حامل ہیں ان کے بار سے میں ہنی مذاق کی قطعی گئوائش نہیں ۔ان تینوں معاملات کے بار سے میں انسان جو بات بھی زبان سے نکالے گا وہ حقیقت میں واقع ہوجائے گی اس کا مقصد سے ہوا کہ اسلامی شریعت میں تمام اہم معاملات میں ہنی مذاق کی قطعی کوئی گئوائش نہیں ہے۔ (معارف الحدیث از محم منظور نعمانی)

ر ۲) دیسری جت یہ ہے لدتان کا اسحام وبقا کی حدثات سروری ہے: انان کی بنیاد ہے نکار وران ہے جو ساری عمر ایک بنیاد ہے نکار وشادی کی اصل ذمہ داری منکوحہ خورت پر عائد ہوتی ہے جو ساری عمر کے لیا بیند ہوتی ہے اس لیے نکاح کے وقت اس کی رائے اور رضامندی ضروری ہے۔اس کی ذات کی مختار وہ خود ہی ہے اس کے ولی وسر پرست کو بیچی نہیں کہ اس کی ضروری ہے۔اس کی ذات کی مختار وہ خود ہی ہے اس کے ولی وسر پرست کو بیچی نہیں کہ اس کی

مرضی ورضامندی کے بغیراس کا نکاح کسی ہے کردے لیکن عورت کے شرف نسوانیت کے ' اختبار سے اسے میہ ہدایت بھی کی گئی ہے کہ وہ اپنے نکاح کا معاملہ اپنے سر پرست اور ولی کے ذریعے ہی طے کرے وہی لوگ اس کاعقدونکاح کرنے والے ہوں یہ بات عورے کی نسوانیت اوراس کے مقام ومرتبے کے خلاف ہے کہ وہ خود اپنے نکاح کے معاملات طے كر اورخوداية آب كوكس كے نكاح ميں دے۔دوسرى اہم بات يہ بھى ہے كہ كسى الركى كى شادی ہو یالڑ کے کی اس کے اثرات براہ راست دونوں خاندانوں پر بھی پڑتے ہیں اس لیے تھی خاندانی بزرگوں کوانھتیار دیا گیاہے کہ بعد ہیں دونوں خاندانوں میں اختلا فات کی بنیاد نہ یزے اوراس بات کا امکان بھی رہتا ہے کہ اگر عورت خود براہ راست اپنا رشتہ کرے اور خاندان کے افراد بے تعلق رہیں۔عورت دھوکا کھالے اور کسی جالاک مرد کے بہکائے پھسلائے میں آ کرخود اینے حق میں کوئی غلط فیصلہ کرے کچھ خاص حالات کے علاوہ نکاح سر پرستوں کی ہی مرضی ونگرانی میں ہوتو بہتر رہتا ہے اور نکاح کے لیے بیضروری قرار دیا گیا ہے کہ وہ خفیہ نہ ہو بلکہ کچھلوگوں کی موجو دگی میں اعلانیہ ہوا در کچھلوگ اس نکاح کے گواہ ہوں جياكاكاك مديث مين اليايد

حضرت عائشرصد يقدرضى الله عنه يروايت بكدرسول الله سلى الله عليه وسلم في مايا-" فكاح بالاعلان كياكروم عبدول مين كياكرواوردف بجواياكرو" (ترندى)

شادی و نکاح کی تقریب میں رسول التحلی القد علیہ وسلم نے دف بجانے کی ترغیب بھی اس لیے ہی فرمائی ہے کہ لوگوں کو اطلاع ہوجائے اور گوا ہی ہوجائے کہ فلاں کا نکاح فلاں سے ہوا ہے۔ نکاح چوری چھپے نہ ہو کیونکہ اس سے بڑی بدنا می کے علاوہ خاندان کی عزت کو بھی خطرہ ہوسکتا ہے۔ مجد میں نکاح کی ترغیب بھی اس لیے ہی دی جارہی ہے کہ مجد میں بہت سے نمازی موجود ہوتے ہیں جن کی موجودگی سے گواہی مضبوط و مشحکم ہوجائے گی۔ نکاح کی

شبادت چونکداہم ترین معاملہ ہےاں لیے کی طریقوں سے شہادت کا اہتمام کیا گیاہے۔
حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم
نے فرمایا کہ جوعورتیں اپنا نکاح شاہدو گواہوں کے بغیر (چوری چھپے) کرلیس وہ حرام کار
ہیں۔(ترندی)

نکاح ہماری تہذیب وتدن کی بنیاد اس حالت میں ہے جب وہ ایک مضبوط اور دیریامعاملہ قراریائے ورنہ تو قضائے شہوت کا ایک ذریعہ ہی ہوسکتا ہے۔

امام اعظم حضرت ابوحنیفہ نکاح مہر کا تعین طلاق کا اطلاق خلع کے نفاذ کے لیے۔
اصول و قاعدے واضح فرمائے ہیں۔ زوجین یعنی شوہر پیوی کے تعلقات اگر اچھے اور مضبوط
ہیں تو ان کے درمیان کسی بھی د باؤیا کسی دوسری وجہ سے طلاق دینا قطعی حرام ہامام اعظم میں
نے ضرورت اور مجبوری کی حالتوں میں طلاق کو جائز قرار دیا ہے تو اس کا طریقہ ایسار کھا ہے
جس سے ناصرف اصلاح ہو بلکہ رجوع یا رجعت (عورت کو طلاق رجعی و سے کے بعد پھر
زوجیت میں لانار جعت کہلاتا ہے) کی امید برقرار رہے یعنی وہی طریقہ اپنایا جائے جوقرآن کے حکیم میں دیا گیا ہے۔

# اَلطَلَاقُ مَرِّضِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ اوْتَسْرِيْعُ إِلْحْسَانِ

ترجمہ: ۔ طلاق دوبار ہے پھریا تو سیدھی طرح عورت کوروک لینا جاہتے یا بھلے طریقے سے اس کورخصت کردیا جائے ۔ (البقرہ۔۲۲۹)

ای آیت ۲۲۹ کے اس ابتدائی حصابیں ایک بہت بڑی اور اہم معاشر تی خرابی جو عرب میں زمانہ جالمیت میں رائے تھی کی اصلاح کی گئی ہے۔عرب میں بعثت نبوی سے قبل سے رواج وقاعدہ تھا کہ ایک شخص اپنی بیوی کو جتنی جا ہے حد (شماب طلاق دینے کا مجاز تھا۔

مردا پی بیوی کو بار بارطلاق دیتا اور رجوع کرتار ہتا جس سے ندتو وہ عورت اپ شوہر کے ساتھ بس سکی تھی اور نہ ہی آ زاو ہوکر کہیں اور کسی سے نکاح کر سکی تھی۔ قرآن کریم نے عورت پر ہونے والے اس ظلم کا راستہ روکا ہے۔ اس آ بت مبارکہ کے اس جھے سے یہ بات کھل کر واضح ہور ہی ہے کہ ایک مردا پی بیوی کو زیادہ سے زیادہ دو طلاق رجعی دے سکتا ہے اس کا طریقہ بھی اسلام نے متعین کر دیا ہے۔ اگر قطع تعلق کے بغیر کوئی چارہ کا رہی ندرہ جائے تو مرد اپنی بیوی کو جب حالت پاکی میں ہولیونی حالت طہر (حیض سے پاک ہو) تو اس سے حبت کرنے سے پہلے صرف ایک مرتبہ طلاق دے اور اگر لڑائی جھگڑ االیے زمانہ میں ہوا جس میں عورت ناپاک یعنی ایام ماہواری میں ہوتو ایے وقت میں طلاق دینا درست نہیں بلکہ ایام سے فارغ ہونے کا انظار کرنا چاہئے کوئکہ حالت حیض میں طلاق دینا ناجا بڑ اور سخت گناہ ہے فارغ ہونے کا انظار کرنا چاہئے کوئکہ حالت حیض میں طلاق دینا ناجا بڑ اور سخت گناہ ہے اگر غلطی سے کوئی ایسا کر بے تو اسے رجعت کر لینا جائے کہ صدیث میں آ یا ہے۔

حضرت عبداللہ بن عمروضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ خود انہوں نے اپنی ہوی کو ایسی حالت میں کہ انہیں ناپا کی کے ایام جاری تھے ایک طلاق دے دی تو ان کے والد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ذکر کیا تو آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اس پر بہت سخت برہمی و ناراضگی کا اظہار فرمایا 'اور حکم دیا کہ عبداللہ بن عمر کو چاہئے کہ وہ اس طلاق سے رجعت کرے اور بیوی کو اپنے پاس اپنے نکاح میں رکھے یہاں تک کہ ناپا کی کے ایام آجا کیں 'اور پھراس طہر کی مدت ختم ہوکر دوبارہ ناپا کی کے ایام آجا کیں اور اس کے بعد پھر طہر کی حالت آجا کے قو پھر طہر (پاکی) کی حالت میں اس سے صحبت کے بغیراس کو طلاق دے دے ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یہی وہ عدت ہے ہے صحبت کے بغیراس کو طلاق دے دے ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یہی وہ عدت ہے ہے سے حب کے بارے میں قرآن کر یم میں حکم و یا گیا ہے ۔ (صحیح بخاری)

طلا ف كالسيح طريقة ميس قرآن وحديث معلوم موتلب كمورت كواكر طلاق دينا

لازی ہے تواس کی پا کی کی حالت میں صرف ایک طلاق دے اور رجعت اور اصلاح کی ہرامید خم ہوچی ہویعی فطح تعلق ضروری ہوتو پھر ہر طلاق میں ایک مہینہ کا فاصلہ ضروری اور لازی ہونا چاہئے اللہ تبارک و تعالی ہڑا ہی رحیم و کریم ہے۔ وہ اپنے بندوں کے معاملات وحالات سے پوری طرح آگاہ رہتا ہے۔ اگر دو طلاقوں کے درمیانی عرصے میں دونوں میاں ہوی کا غصر خم ہوجا تا ہے اور لڑائی جھڑ ہے۔ کہ بعد صلح صفائی ہوجاتی ہے تو پھر طلاق کے اراد ہے کو تبدیل کرنے کے لیے اس طرح کافی وقت مل جاتا ہے اور اگر شو ہراپنے اراد ہے ہو بازآ ناچا ہے تو کی مردکو صرف بین طلاق کاحق دیا گیا آسکتا ہے اور بہتر صورت بھی یہی ہے لیکن یہ بھی یا در ہے کہ مردکو صرف بین طلاق کاحق دیا گیا ہے جس میں سے وہ پہلا یا دوسراحق اگر استعمال کرچکا ہوگا تو پھر طلاق کامل ہوجاتی ہے۔ ہی استعمال کر لے تو پھر طلاق کامل ہوجاتی ہے۔ طلاق کا حق باتی رہ جاتا ہے اگر وہ اُسے بھی استعمال کر لے تو پھر طلاق مکمل ہوجاتی ہے۔ رجعت یعنی واپسی کی راہ بھی بند ہوجاتی ہے۔ تیسری بار طلاق کا تمل ایسانی ہے کہ بندوق میں رجعت یعنی واپسی کی راہ بھی بند ہوجاتی ہے۔ تیسری بار طلاق کا تمل ایسانی ہے کہ بندوق میں رجعت یعنی واپسی کی راہ بھی بند ہوجاتی ہے۔ تیسری بار طلاق کا تمل ایسانی ہے کہ بندوق میں بیا تو بھی جیادی جائے تو بھر بیا و کار است بی نہیں رہتا۔

جیسا کہ حدیث شریف میں ہے کہ (اگر بہتری اور صلاح کی کوئی صورت نہ نکلے تو)
دوسر ہے طہر (پاکی) میں دوبارہ ایک اور طلاق دے دے ور نہ بہتر تو دونوں کے لیے یہی ہے
کہ وہ پہلی ہی طلاق پراکتفا کریں اس صورت میں شوہر کو یہ تق حاصل ہوتا ہے کہ وہ عدت
گزرنے سے پہلے پہلے جب چاہا پنی بیوی سے رجوع کرے اور اگر عدت گزرجائے تو
بھی دونوں کے پاس یہ موقع رہتا ہے کہ دونوں باہمی رضامندی ہے دوبارہ باہم نکاح کرلیں
لیکن اگر تیسرے طہر (تیسری پاکی) کے زمانے میں اگر تیسری بار بھی طلاق دے دی تو پھر
شوہر کے پاس رجوع کاحق بھی ختم ہوجا تا ہے اور نہ پھر اس کا موقع رہتا ہے کہ دونوں پھر سے
نکاح کرلیں۔

جولوگ این غص مین آ کریا جہالت کے تحت ایک ہی وقت میں تین طلاق دے

المام اعظم الوحنيف.

ڈالتے ہیں جیسا کہ آج کل عام طور پر ہور ہا ہے بیطریقہ شریعت کے اعتبار سے بخت گناہ کا ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وکلم نے بڑی بخت فدمت فرمائی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے تو یہاں تک ثابت ہے کہ ان کے زمانے میں جو شخص اپنی ہوی کو ایک ساتھ ہی تین طلاقیں دید دیتا تھا تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس کو در ہے لگواتے تھے کیونکہ ایک ساتھ تین طلاقیں دینا قرآن اور اسلامی تعلیم کے قطعی خلاف ہے ای لیے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے درون کی سزا دے کر قرآنی احکام پرعمل اللہ علیہ وسلم دے کر قرآنی احکام پرعمل کرنے کی تاکید فرماتے تھے کیونکہ یفول نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بھی سخت نا پہند بیدہ تھا اور قرآن کے احکام کے خلاف عمل کرنے کے باعث گناہ بھی کا بھی حض گناہ بھی طلاق وقع ہوجاتی ہے۔

حضرت محمود بن البيدرضى الله عنه ب روايت ہے كدرسول الله صلى الله عليه وسلم كوايك شخص كے متعلق اطلاع ملى كراس نے اپنى بيوى كوايك ساتھ تين طلاقيں دے دى ہيں۔ آپ صلى الله عليه وسلم سخت غصے كى حالت ميں كھڑ ہے ہوگئے اور ارشاوفر مايا كدا بھى جب كه ميں تبہارے درميان موجود ہوں كيا كتاب الله سے كھيلا جائے گا؟ تو ايك صحابى كھڑ ہے ہوگئے اور عرض كيا يارسول الله صلى الله عليه وسلم ! ميں اس شخص كوتل ہى نہ كردوں جس نے بيحركت كى اور عرض كيا يارسول الله صلى الله عليه وسلم ! ميں اس شخص كوتل ہى نہ كردوں جس نے بيحركت كى اور عنن نسائى )

اس حدیث پاک سے یہ بات ثابت ہورہی ہے کہ ایک ساتھ تین طلاقیں دینا ایسافعل ہے جے قرآن مجید کے ساتھ (نعوذ باللہ) گستا خانہ کھیل ہواور نداق ہوای وجہ سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو سخت ناراضکی کے عالم میں یے فرمانا پڑا کہ میری موجودگی میری زندگی میں ہی کتاب اللہ اوراس کی تعلیم سے نداق کیا جارہا ہے۔ تین طلاقیں ایک ساتھ دینا یقینا بڑا سخت گناہ اورقرآن کی عمل کے بتا ہے ہوئے قانون واحکام کے قطعی خلاف ہے بیالیا ہی عمل ہے کہ

انسان کوالند تعالیٰ نے ایک ایک بندوق یا ہتھیا رعطا کیا ہے جس میں فقط تین ہی گولیاں ہیں اسے استعال کرنے کے لیے خصوصی ہدایات بھی بتادی گئیں کہ انتہائی شخت ضرورت کے تحت ہی پہلے صرف ایک گولی چلاؤا گراس کے بعد تہمیں پشیانی ہواور غصہ فرد ہو چکا ہوتو صلح صفائی ہو سکے اور پہلی طلاق سے زخم خوردہ درست ہو سکے لیکن تمہاری طلاق کی بندوق میں اب دو ہی گولیاں نیج گیں ۔ اور اگرتم نے اس ہدایت اور قرآن حکیم کی ترتیب و ترکیب کے خلاف تینوں گولیاں ایک ساتھ چلادیں ہوں تو پھر تمہارے ہاتھ سوائے پچھتاوے کے پچھاور نہیں بیچ گولیاں ایک ساتھ چلادیں ہوں تو پھر تمہارے ہاتھ سوائے پچھتاوے کے پچھاور نہیں ج

فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعُدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجُا غَيْرَةُ \* فَإِنْ طَلَقَهَا فَكُرَةُ \* فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ مِنَا آنُ يَتَوَاجَعَا إِنْ ظَلَنَا آنُ يُتَقِيمُا حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَ الِقَوْمِ يَعُلُمُونَ ۞ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَ الِقَوْمِ يَعُلُمُونَ ۞

ترجمہ: پھراگراس کو (دوبارطلاق دینے کے بعد شوہر نے تیسری بار بھی) طلاق دے دی تواس کے لیے وہ (عورت) حلال نہیں جب تک کہ وہ عورت کسی دوسرے (مرد) سے نکاح نہ کرلے بھراگروہ بھی طلاق دے دے (یااس کا انتقال ہوجائے) تو پہلاشو ہراور یعورت دونوں یہ خیال کریں کہ صدود الٰہی پر قائم رہیں گے تو ان کے لیے ایک دوسرے کی طرف رجوع کر لینے میں کوئی گناہ نہیں۔ یہ اللہ تعالیٰ کی صدود ہیں جنہیں وہ جاننے والوں کے لیے بیان فرمار ہاہے۔ (البقرہ۔۲۳۰)

اس طلاق سے تیسری طلاق مراد ہے۔ لینی تیسری طلاق (چاہے وہ ایک ساتھ ہی کیوں نہ دی گئیں ہوں واقع ہوجا کیں گی) کے بعد خاوندا ببا پنی بیوی سے نہ تو رجوع کرسکتا ہے۔ اب اس پر وہ عورت حرام ہوجائے گی۔ البتہ اگر وہ عورت مطلقہ کسی اور جگہ کسی اور مرد سے نکاح کرلے اور اگر کسی وقت دوسرا خاوندا پنی مرضی

امام إعظم ابوطيغه

ے اے طلاق دے دے یا فوت ہوجائے تو اس کے بعد اس عورت کا عدت گزار نے پر اسپے پہلے شوہر سے نکاح جائز ہوگا لیکن یہ بات بھی یا در کھنے کی ہے کہ آج کل جو حلالہ کا طریقہ دائے ہے وہ ایک بعنتی فعل ہے۔ ایسا حلالہ کرانے اور کرنے والے دونوں پر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے۔ محض حلالہ کی غرض ہے کیا گیا نکاح نکاح نہیں فقط زنا کاری ہوگا وراس طرح ہے وہ عورت اسیخ پہلے شو ہر کے لیے حلال نہیں ہوگی۔

امام اعظم حفزت ابوحنیفہ ؒنے معاملہ نکاح وطلاق کوایک مضبوط معاملہ سمجھا اور مانا ہے اور ہر حالت میں انہی پر قائم رہنے گی کوشش کی ہے۔ جبکہ دیگر ائمہ خصوصاً حضرت امام شافعیؒ کے یہاں جواختلاف ہے اسے ذیل میں شق وارتح ریکیا جار ہاہے تا کہ فقہ خفی اور فقہ شافعی میں ہونے والا اختلاف سامنے آسکے۔

| حضرت امام شافعی کاموقف نکاح وطلاق            | حضرت امام اعظم الوصنيفة كأموقف نكاح وطلاق       |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| (۱)حرامنیں ہے                                | (۱)جب تک فریقین کی حالت میں                     |
|                                              | استقامت ہوطلاق دیناحرام ہے۔                     |
| (٢) کچھ مضا نَقْت بیں ہے                     | (۲) ایک ہی بار میں تین طلاق دیناحرام ہے         |
|                                              | اس کا مرتکب نا فر مان ہے۔                       |
| (m)امام شافعی اور آمام احمد بن حنبل کے       | (۳)مهر کی مقدار کسی حالت میں بھی دس             |
| زویک ایک حب بھی مہر ہوسکتا ہے (جس کے         | درہم ہے کم نہیں ہو سکتی تا کہ سی بھی مرد کو فنخ |
| باعث مرد ب در یغ اور بغیرسو پے معجھے طلاق    | طلاق پرآسانی سے جرات نہ ہوسکے۔ یہ               |
| دے سکتا ہے اور عورت اس کی وجہ سے مفلس        | تعداد غریب ومفلس کے لیے ہے جس کو بیرقم          |
| ونادارر ہے گی اور تحت تکلیف کا اخمال بھی ہے۔ | آ سانی ہے ممکن نہ ہو۔                           |

المام أعظم ايوحنيف

| (۴) صرف نصف داجب ہوتا ہے۔               | (١٨) خلوت صحيحه يورامهر واجب ، وجاتا ب    |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| (۵)امام شافعی اور امام مالک کے نزدیک    | (۵) جسمانی بیاری مثلاً برص وغیره فنخ نکاح |
| ال وجدے نکاح فنخ ہوسکتا ہے۔             | كاسببنېيں ہوسكتى -                        |
| (۲) نہیں ملےگی۔                         | (٢) اگر كو كي شخص مرض الموت ميں اپني بيوي |
| ,                                       | کوطلاق دے اور عدت کے زمانے میں اس         |
|                                         | کا نقال ہوجائے (عدت گزرنے ہے              |
|                                         | ہلے ) توعورت کومیراث ملے گی۔              |
| (4) مرد کے لیے بیوی حرام ہوجائے گی گویا | (۷) طلاق رجعی (ایک یادوطلاق) کی           |
| وه بائنه ہو چکی۔                        | حالت میں وطی ( بیوی سے قربت ) حرام نہیں   |
|                                         | ہے یعنی زوجیت کا تعلق ایسی بیزاری ہے      |
|                                         | منقطع نہیں ہوتا۔                          |
| (۸) بغیراقرار واظهار رجعت ہوہی نہیں     | (۸)رجعت کے لیے زبانی اظہار کی ضرورت       |
| عتى-                                    | نہیں ہے ہرو فعل جس سے رضامندی کا اظہار    |
|                                         | ہورجعت کے لیے کافی ہے۔ (آسانی دی          |
|                                         | جائے تا کدر جعت بہولت سے ہوسکے)           |
| (۹)امام مالک ؒ کے نز دیک شہادت ضروری    | (۹)رجعت پر گواہ مقرر کرنے کی خاص          |
| ہےاں کے بغیرر جعت صحیح نہیں ہوگی۔       | ضرورت نہیں ہے کیونکہ اگر بعض حالتوں میں   |
|                                         | اگر گواه نه مل سکیس اور رجعت کی مدت گزر   |
|                                         | جائے تو طلاق بائن واقع ہوجائیگی۔          |
| ,                                       |                                           |

اسلام نے نکاح کے معاطم میں عورتوں کے حقوق نہایت وسعت کے ساتھ قائم کئے
ہیں کیونکہ نکاح سے عورتوں کو امن دراحت کی توقع ہونی چاہئے یہ نہ ہو کہ ان کے اصل حقوق
بھی ختم ہو کے رہ جا کیں عورتوں کو مردوں کے ساتھ جن معاملات میں مساوات حاصل ہے
اسے برقر ارر بہنا ضرور کی ہے انہیں ختم یا کم نہیں ہونا چاہئے۔ نکاح کے قواعد وضوابط مرتب
ہونے کے لیے بینہایت بی ضرور کی ہے کہ دونوں فریقین کے حقوق نہایت فیاضی اوراعتدال
کے ساتھ قائم کئے جا کیں۔ امام اعظم حضرت ابوضیفہ نے اس اصول کو تمام مسائل میں ملحوظ
رکھا ہے کہ ان سے دیگر آئمہ نے اکثر اختلاف کیا ہے۔

خلع کے بارے ہیں اما م اعظم حضرت اما م ابوصنیفہ گا مسلک ہے کہ اگر عورت کا تصور ہے اور عورت کی بدسلو کی علیحد گی کا سبب ہوتو اس کے مہر کے برا پر شوہر کو معاوضہ ملنا چا ہے اور اگر مواس مقررہ مقدار سے زیادہ معاوضے کا خواہش مند ہوتو ہیاں کے لیے مکر وہ ہوگا اور اگر مرد کی کسی شرارت یابدسلو کی کے باعث علیحد گی ہوتو عورت بغیر کسی معاوضے یا جرمانے کے خلع کی مستحق ہوگی ایسے میں مرد کو خلع کا معاوضہ لینا مکر وہ ہے جبکہ حضرت امام شافتی اور حضرت امام ما لک کے خزد کی پہلے معاصلے میں یعنی عورت کی بدسلو کی اگر تفریق کا باعث ہوتو مرد جس قدر بھی چا ہے معاوضہ لے سکتا ہے اور اس پرعورت کو مجبور کر سکتا ہے اور اگر مرد کا بی قصور و شرارت کے باعث عورت خلع طلب کر ہے تب بھی مرد عورت سے جتنا چا ہے خلع کے فیصور و شرارت کے باعث عورت خلع طلب کر ہے تب بھی مرد عورت سے جتنا چا ہے خلع کے لیے معاوضہ لے سکتا ہے ۔ حالا نکہ بیصر بھا نا انصافی اور غلط ہوگا کہ عورت بے گناہ بھی ہواور لیے معاوضہ لے جبر أمعاد ضربھی ادا کر ہے۔

(۵)۔نکاح کن رسموں رواجوں کے ساتھ عمل میں لایا جائے۔ نکاح کے لیے دوبا تیں پیش نظرر ہنا بہت ضروری ہیں ایک توجن کا نکاح ہور ہاہے یعنی مرداور عورت دونوں کی مرضی اور رضامندی کی تحکیل ہودوسرے سے کہ جب نکاح ہواس کی اطلاع عام ہوجائے

یعنی گواہوں کی موجودگی میں ہو مجلس نکاح میں جتنے زیادہ افرادہوں گے آئی ہی گواہیاں اور شہادت مضبوط ہوگی۔ اس غرض سے حضرت امام اعظم نے نہایت مناسب اور آسان قاعد ہے تشکیل کئے ہیں یعنی دونوں فریق ایسے الفاظ استعال کریں جن سے بی ظاہر ہو کہ انہوں نے نکاح کو قبول کرلیا ہے۔ ہرنکاح کم از کم دوگواہوں کے سامنے ہوید دونوں بالکل سادہ اور آسان شرطیں ہیں جو آسانی سے ہرموقع پر استعال کی جاسمتی ہیں۔ جبکہ حضرت امام شافع کے مسلک کے مطابق گواہانِ نکاح کا عادل ہونا شرط ہے ورندنکاح درست نہیں ہوگا۔ عدالت یاعدل کے معلی جوخود حضرت امام شافع نے بیان کئے ہیں اس کے لحاظ سے تو ہزاروں عیں شاید ایک آ دھ ہی عدل کی کموٹی پر پورائر ے آگریے قید لازی تبجی جائے توضیح فکاح کا ہونا انتہائی مشکل ہوجائے۔ امام شافع گی اور امام احمد بن ضبل کے خزد یک ضروری ہے کہ گواہان مرد بی مول کین امام اعظم حضرت ابو حنیف کے خزد یک ایک مرداورد و تورتیں بھی گواہ ہو تکتی ہیں۔ ہی ہول کین امام اعظم حضرت ابوحنیف کے خزد یک ایک مرداورد و تورتیں بھی گواہ ہو تکتی ہیں۔

### نان نفقه

دین اسلام میں زوجین (میاں بیوی) کے باہمی حقوق وفرائف کو بڑے جامع اور مدل انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ کسی بھی فریق کی حق تلفی صرف اس وجہ سے ممکن نہیں کہ وہ نکاح کے ذریعے ایک دوسرے کے لئے کس طرح قید ہوں۔ اسلام مرد اور عورت کے جدا گانہ طبعی میلا نات اور جنسیاتی اختلافات کے پیش نظر دونوں کوالگ الگ ذمہ دار طهرا تا ہے۔ ایک مرد جب کسی عورت کو نکاح کے ذریعے قبول کرتا ہے اسے اپنا تا ہے تو اس کے ساتھ ہی اس عورت کے تمام اخراجات کھانے پینے اور رہنے سہنے یعنی رہائش کا انتظام کرنا مرد کی ذمہ داری طرح تا ہے۔ بیوی کے اس حق کوشریعت میں حق نفقہ کہا جا تا ہے۔ بیوی کے اس حق کی وجہ سے ہی مرد کو قوام یعنی گران اور حاکم کا درجہ حاصل ہوتا ہے۔

نفقہ کے لغوی معنی خرج کرنا اور نکال دینا کے ہیں۔ فقہی اصطلاح میں نفقہ وہ خرچہ ہے جو شوہ ہر پراس کی ہیوی کے لئے عائد کیا گیا ہے۔ اس میں عورت کے لئے مرد کو جو اہتمام و انتظام کرنا ہے وہ ہر روٹی' کیٹرا' گھر بار اور تمام ضروری اشیاء جو ضروریات زندگی کا حصہ ہیں۔ نفقہ وہ روزیہ جو زندگی باقی رکھنے کے لئے ضروری ہو۔ نفقہ اس رقم یا خرج کو کہا جاتا ہے جو آ دی اپنا اہل وعیال وغیرہ پرخرج کرتا ہے۔ نفقہ زوجہ کا معاوضہ ہے جس میں خوراک لباس مکان شامل میں (بحوالرائق میں العدابیہ۔ مجموعہ قوانین اسلام)

نفقہ کی شرع حیثیت واجب کی ہے جس کا مہیا کرنا خاوند باپ یا آقا پر واجب ہوتا ہے۔ شریعت اسلام نے بیوی کا نان نفقہ بہر حال ہر صورت میں ادا کرنے کو لازی قرار دیا ہے۔ چاہے کتنی ہی تنگی یا خوش حالی کیوں نہ ہواس پرقر آن حکیم اورا حادیث کا اجماع ہے۔

نفقہ کی ادائیگی واجب ہے۔ اگر شوہراپنی بیوی کا نان نفرقہ ادانہ کرتا ہویا مالی طور پراییا بدحال کمزور ہوکہ تنگی کے باعث نفقہ ادا نہ کرسکتا ہوتو زوجین میں اختلاف پیدا ہونے کے باعث کیا علیحد کی یعنی طلاق واجب ہوجائے گی۔اس سلسلے میں حضرت امام ابوحنیفہ اُور دیگر آئمہ ہلاشہ میں اختلاف پایا جاتا ہے۔

اگر شوہرا پی بیوی کونان نفقہ نہ دے سکتا ہوا پی تنگ دی ہے روزگاری یا ایسی ہی کسی اور وجہ سے تو امام ابو حنیفہ کے نزد کی تفریق نین نہیں ہوگی۔ اگر شوہر اپنی تنگ دی کے باعث نفقہ ادا نہ کرسکتا ہوتو تفریق نین ہوگی۔ ایسی کوئی مثال دور نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں بھی نہیں ملتی۔ ہاں اگر شوہر فارغ البال ہونے کے باوجود نفقہ ادا کرنے سے گریز کرے تو قاضی تفریق (طلاق) کا حکم وینے کے بجائے شوہر کوقید کرکے اس کے مال سے عورت کونفقہ ادا کرے اور تنگ دی کی صورت میں مردکومہلت دی جائے تاکہ وہ فارغ البال ہو کرنفقہ ادا کرسکے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ وہ تنگی کے بعد فراغت عطاکرے گا۔ جبہ مالکی شافعیہ

امام اعظم ابوطنيغه

اور صنبلہ اس بات پر شفق ہیں کہ اگر شوہر تنگ دست ہوا وراپی بیوی کو نفقہ ادانہ کرسکتا ہوا ور عورت صبر نہ کرسکے تو عورت کو اپنامعا ملہ عدالت میں پیش کرنے کا اختیار ہوگا اور عدالت یا تو شوہر کونفقہ اداکرنے پرمجبور کرے گی یا نکاح ختم کردے گی۔

اییا خاوند جواپی یوی کے اخراجات (ضروری جس کی شریعت نے وضاحت کردی ہے) پوری نہ کر سکے حضرت امام مالک نے ایسے خاوند کوایک ماہ کی مہلت دینے کی سفارش کی ہے جبکہ حضرت امام شافع آلیہ فیض کوصرف تین دن کی مہلت دیتے ہیں یعنی اگر تین دن میں شوہراپی یوی کے اخراجات پورے کرنے کے قابل نہ ہو سکے تو چو تھے روز ان کا نکاح فنخ ( یعنی ختم ) کیا جا سکتا ہے جبکہ حضرت امام احمد بن ضبل آل کا مسلک ہے کہ اگر معاملہ عدالت میں لے جایا جائے تو یہ عدالت پر محصر ہے کہ وہ ان کا نکاح فنخ کردے یا شوہر کوطلاق دینے برچور کرد ہے۔ حضرت امام ابو حفیقہ استاد حضرت امام جماد کے مطابق ایسے تنگ دست خاوند کو کہ از کم ایک سال کی مہلت دینی چا ہے تا کہ وہ اس قابل ہو سکے کہ اپنی یوی کے اخراجات کے دوران یوی اس سے علیحدگی کا مطالبہ نہ احسن طریقے سے پورے کرسکے۔ اس مدت کے دوران یوی اس سے علیحدگی کا مطالبہ نہ

مالکیہ شافعہ اور صبلہ کے آئمہ ثلاثہ اس بات پر متفق ہیں کہ نفقے کی عدم فراہمی کی صورت میں کو تنفقے کی عدم فراہمی کی صورت میں کورت کوتن حاصل ہے کہ علیحدگی اختیار کرلے اور نکاح فنخ کرالے جبکہ حنفیہ کے مطابق اگر شوہر خوشحال رہے اور نفقہ اوانہیں کرتا تو عدالت اسے مزادے کر مجبور کردے کہ وہ نفقہ اداکرے اور اگر تنگ دست ہوتو اسے مہلت دے تاکہ وہ فارغ البال ہوکر اپنے ہوی کونفقہ اداکر سے لیکن نفقہ ادائہ کرنے سے میاں بیوی میں تفریق نبیس کرنا جا ہے۔

# فقهى مسائل

فقد کا ایک بردا حصد دیوی ضرورتول سے متعلق ہے جس میں جمہدین کا اپنا اپنا کلتہ نظر
کو سامنے آیا ہے جس سے ان کی نکتہ شنای کا درست اندازہ ہوسکتا ہے۔ امام اعظم
حضرت امام ابوحنیفہ ؒ کے زمانے تک معاملات کے احکام بالکل ابتدائی حالت میں تھے نہ تو
معامدات کے استحام کے قواعد وضوابط ضابط تحریمیں آسکے تتھا ور نہ ہی دستاویز ات کی تحریکا
کوئی اصول قائم ہوسکا تھا اور نہ ہی شہادت کا کوئی قانون با قاعدہ مقرر تھا۔ امام اعظم حضرت
امام ابوحنیفہ ؓ دہ پہلی شخصیت ہیں جنہوں نے ان چیز ول کے قانون کوتح ریک صورت دی۔

فقہ کا ایک بڑا حصہ طال وحرام جائزونا جائز کی تفصیل کے متعلق ہے آئہ وججہدین کے بہت ہے ایسے مسائل ہیں جن پر اگرعمل ہوتو زندگی دشوار ہوکررہ جائے جبکہ امام اعظم حضرت امام ابو صنیفہ کے احکام ان ہی مسائل پر نہایت آسان اور ہمل ہیں جیسے کہ حضرت امام شافع کی کے نزدیک جو پانی ابلوں کی آگ ہے گرم کیا گیا ہواس سے شسل اور وضوکرنا جائز نہیں ہے۔ ایسے ہی مٹی کے برتن میں ابلوں کی آگ بر پکایا گیا کھانا ناجائز ہے اسی طرح را نگ کا نئی (شخصے) یعنی بلور عقیق کے برتنوں کا استعال ناجائز ہے۔ پشیدئہ آمور پوشین وغیرہ کا استعال کرنا ناجائز ہے۔ واران کو پہن کرنماز نہیں ہو سکتی اورا گر برتنوں کر سیوں زمین پر چاندی کا کام ہوتو ان کا استعال کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ خرید وفروخت کا عام طریقہ جس میں جائز ہیں کی تصریح نہیں کی جاتی وہ بھی ناجائز ہے جبکہ ان تمام مسائل میں امام اعظم حضرت امام الوصنیفہ گا مسلک حضرت امام شافع ہے محتن ان تمام مسائل میں سب چیز یں جوام شافع کے کرزدیک ناجائز ہیں وہ مسب فقہ نفی میں جائز ہیں۔ حفی فقد دوسرے تمام شہوں

کی طرح تنگ اور سخت نہیں ہے۔

حضرت امام شافعی بہتہ کے لیے قبضے کو ضروری نہیں بیجھے، حق شفعہ ہمسائے کا حق ان کے یہال جائز نہیں ہے تمام معاملات مستورالحال شہادت کو وہ ناجائز قرار دیتے ہیں۔ ایسے بی نکاح کے گواہوں کا ثقہ یعنی قطعی عادل ہونا ضروری ہے ورنہ نکاح بی منعقد نہیں ہوگا۔ ذمیوں (ایسے غیر مسلم جو نیکس دے کر مسلم ریاست میں رہتے ہیں) کے باہمی معاملات میں بھی ان کی شہادت کو جائز نہیں مانتے ۔ ان تمام مسائل میں حضرت امام ابوصنیفہ کا حضرت امام شافع کے ۔ ابن خلدون کے مطابق امام مالک و شافع کی کا مسلک ایسے ممالک میں رواج یا سکا ہے جہاں تمدن نے وسعت حاصل نہیں کی تھی۔

سرقد یعنی چوری کی سزا ہاتھ کا ٹنا ہے۔جیسا کہ قرآن حکیم میں رب کا سُنات کا حکم ہے لیکن مجتمدین نے چوری کی تعریف میں چند شرائط اور پابندیاں لگالی ہیں جن کے بغیر ہاتھ کا نئے کی سزانہیں دی جاسکتی ان شرائط کو جانے سے پہلے ہم قرآنی حکم کی جانب رجوع کرتے ہیں۔

## وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقُطَعُوْ آيَدِيهُمَا جَزَّاءً كِبَاكْسَبَا نَكَا لَامِّنَ اللهِ \* وَاللهُ عَزِيْزٌ حَكِيْدُ ا

ترجمہ:۔اور چورخواہ مرد ہو یا عورت ٔ دونوں کے ہاتھ کاٹ دؤیدان کی کمائی کابدلہ ہے اوراللد کی طرف سے عبرتنا ک سزا۔ (المائدہ۔ ۳۸)

نقبا کے نزویک چوری کی سزا کا بیتکم عام ہے جاہے چوری تھوڑی ہویا زیادہ چیز کی۔ ایسے بی محفوظ جگدر کھی ہویا غیرمحفوظ جگہ ہرصورت میں چوری کی سزادی جائے گی۔

فقہامیں سزا کے نصاب کے تعین میں اختلاف ہے کہ کتنے مال کی چوری ہوتو ہاتھ کا ٹا جائے۔اس سلسلے میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ ہدایت فرمائی ہے کہ ایک ڈھال کی قیمت ہے کم کی چوری میں ہاتھ نہ کا ٹاجائے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ مبارک میں ایک ڈھال کی قیمت حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت کے مطابق وی ورہم تھی اور حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت کے مطابق تین درہم تھی اور حضرت انس بن ما لک رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ پانچ درہم تھی ۔ جبکہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت ہے کہ پانچ درہم تھی ۔ جبکہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت ہے اس اختلاف مواج ہوری کی بیا ہوا۔ حضرت امام ابوضیفہ کے درمیان کم ہے کم نصاب سرقہ (چوری) میں اختلاف بیدا ہوا۔ حضرت امام ابوضیفہ کے نزدیک چوری یعنی سرقہ کا نصاب دی درہم ہے جبکہ حضرت امام مالک حضرت امام شافع اور حضرت احمد بن صبل کے خوری ایک چوتھائی دینار (اس زمانے کے مطابق ایک چوتھائی دینار قبن درہم کے برابر ہوتا تھا)

بہت ی چیزیں الی بھی ہیں جن کی چوری میں ہاتھ کا لئے کی سز انہیں وی جاتی۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایت ہے کہ پھل ترکاری کی چوری میں ہاتھ نہ کا ٹا جائے۔ کھانے کی چوری میں ہاتھ نہ کا ٹا جائے۔ کھانے کی چوری میں قطع پر نہیں ہے۔ حضرت عاکشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں حقیر چیزوں کی چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹا جا تا تھا۔ یہ حضرت عمل وسی اللہ عنہ اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا فیصلہ ہے صحابہ کرام میں ہے کسی نے بھی اس پر اختلاف نہیں کیا۔ ایسے ہی پرندے کی چوری میں ہاتھ کا شنے کی سز انہیں ہے۔ حضرت عمر اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے بیت المال سے چوری کرنے والے کا ہاتھ بھی نہیں کا ٹا اس معاطے میں بھی صحابہ کرام کا کوئی اختلاف سیا صفح نہیں آیا۔ ذیل میں حضرت امام اعظم ابو صفیفہ معاطے میں بھی صحابہ کرام کا کوئی اختلاف سیا صفح نہیں آیا۔ ذیل میں حضرت امام اعظم ابو صفیفہ وردیگر آئمہ کا چوری کے مسائل پر ہونے والے اختلاف کو ظاہر کرر ہے ہیں۔

المابوهنيفة كمسلك كمطابق مسأل مرقدومزا ويكرآ ئمد كے مطابق مسائل سرقد وسزا

| امام احمد بن حنبل ے نزدیک ہرایک کا ہاتھ    |                                               |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| کا ٹاجائے گا۔ (سزاملے گی)                  | کا بھی کھلیانہ کیا گیا ہو(سزانہیں دی جائے گ   |
| امام مالک کے نزدیک سزاہے۔ (سزاملے گ        | (٢) كھيل اور كانے بجانے كے آلات كى            |
|                                            | چوری (سزانہیں دی جائے گی)                     |
| دیگرآئمکے نزویک سزاملے گ                   | (٣) جنگل میں چرتے ہوئے جانور اور بیت          |
|                                            | المال کی چوری (سز انہیں دی جائے گ)            |
| امام احمد بن منبل کے زویک ہاتھ کٹے گا۔     | (٣) چوري (سرقه) كانصاب كم ازكم ايك            |
|                                            | اشرفی ہے آگر ایک نصاب میں کئی چوروں کا        |
|                                            | ساجھاہے تو کسی کے ہاتھ نہیں کئے گا۔           |
| امام مالك ْ كِنزويك كِنْ گا_ (سزاملى گ)    | (۵) نادان بچے پر قطع پزہیں ہے۔                |
| دیگرآ ئمے کے زد یک ہاتھ کٹے گا۔ (سزاملے گ) | (۲) کفن چور بقطعینہیں ہے۔                     |
| امام مالک ؒ کے زویک ہاتھ کٹےگا۔ (سزالمے    | (۷)میاں بیوی اگر ایک دوسرے کامال              |
| گ)                                         | چِرا ئىں تو قطع يۈبيى _                       |
| امام مالکؒ کے زویک ہاتھ کٹےگا۔ (سزاملے     | (۸) بیٹا اگر باپ کا مال چرائے تو ہاتھ نہیں    |
| گی)                                        | -62                                           |
| ديگرآئمه كنزديك التحاكار                   | (۹) چپا' بھائی لیعنی قریبی رشتہ دار'ہاتھ شہیں |
|                                            | کٹےگا۔                                        |
| ديگرآئمه كنزديك باته كفاك (سزاط ك)         | (۱۰) اگر کسی شخص نے کسی ہے کوئی چیز ادھار لی  |
|                                            | اوردینے سے انکارکردی قوہاتھ نہیں کئےگا۔       |
|                                            |                                               |

امام أعظم ابوطنيف

| ويگرآ ئمركزويك اتحدك كا-               | (۱۱) ایک شخص نے کوئی چیز چرالی پھر ہبہ یا تھ |
|----------------------------------------|----------------------------------------------|
| :                                      | کے ذریعے اس کا مالک بن گیا تو قطع پرنہیں     |
|                                        | _659.                                        |
| دیگرآئمہ کے نزدیک ہاتھ کٹے گا۔ (سزاملے | (۱۲) غیر مذاہب کے لوگ اسلامی حکومت           |
| گ)                                     | میں رہتے ہیں اگر چوری کرلیں توان کے          |
|                                        | ہاتھ نہیں کائے جائیں گے۔                     |
| امام شافعی کے نزد یک ہاتھ کٹے گا۔      | (۱۳) قرآن کی چوری کرنے پرہاتھ نہیں           |
|                                        | كے گا۔                                       |
| دیگرآئمہ کے نزدیک ہاتھ کے گا۔ (سزالے   | (۱۴) لکڑی یا الیی چزیں جو جلد خراب           |
| گ)                                     | ہوجاتی ہیںان کی چوری پر ہاتھ نہیں کئے گا۔    |

قطع یدی سزامیں دونوں ہاتھ نہیں کانے جائیں گے۔ پہلی بار چوری کرنے پرسیدھا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تصریح کے مطابق سرقہ یعنی چوری کا اطلاق خیانت پرنہیں ہوتا صرف اس فعل پر ہوتا ہے کہ انسان کسی دوسرے کی حفاظت میں سے مال نکال کرائے تبضے میں کرلے۔

آج کے معاشرے میں اکثر اسلام سے ناواقف افراداورخصوصاً اسلام دیمن اسلامی سزاؤں کو ظالماند کہنے ہے بھی نہیں چو کئے حالانکداسلام ایک ایسانظام حیات ہے جو تمام شعبہ بائے زندگی پہ حادی ہے۔ اسلام لوگوں کے ضمیر اوراخلاق کی تربیت پرزور دیتا ہے اوررزق حلال اور حلال کمائی وروزگار پرزور دیتا ہے۔ اور حلال روزی کو اسلامی تعلیمات کے مطابق حاصل کرنے کے طریقے بتا تا ہے۔ اگر کسی کوروزگار نہ ملے تو اسلامی نظام حیات لوگوں کی ضروریات کی فراہمی کا انتظام کرتا ہے (صدقات خیرات زکو ق بیت المال) اسلام پاک

امام أعظم ابوحنيف

صاف اور حلال ذرائع فراہم كرتا ہے تا كه اہل ايمان كى كفالت ہو سكے\_

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسے نظام حیات و معاشر ہے ہیں اگر کوئی چوری کرتا ہے تو کیوں کرتا ہے تو کیوں کرتا ہے اکثر لوگ چوری ضرور یات زندگی کے لیے نہیں بلکہ دولت کے حصول اور جمع کرنے کے لیے کرتے ہیں کیونکہ وہ دولت کو حلال ذرائع سے حاصل کر کے جمع نہیں کر سکتے اس لیے چوری کا راستہ اپناتے ہیں اور دوسرول کی دولت چراتے ہیں۔ اسلام اپنے معاشر ہے کو پرامن پر سکون بنا تا ہے لیکن ایسے لوگ معاشر ہے ہیں ہے چینی واضطراب پیدا کرنے کا باعث بنتے ہیں جبکہ اسلامی معاشر ہے کا بہتی ہے کہ وہ پر سکون اور پر امن طور پر جاری وساری رہے لیکن چوری کا فعل ایک حلال مال کے مالک کو اس کے حق مالی وساری رہے لیکن ایسے خص کو سرزاد بنی ہی چاہئے تا کہ اسلامی معاشر ہے ہیں جاری والے عبرت حاصل کریں اور اسلامی معاشرہ بے چینی بے گئی بدامنی سے محفوظ والمون رہ سکے۔

اللہ تبارک وتعالیٰ قرآن حکیم میں تمام باطل طریقوں سے مال کے حصول سے روک رہاہے جبیسا کہ النساء آیت ۲۹ میں فرمایا جارہاہے (ترجمہ)اے لوگو! جوائیمان لائے ہوآپیں میں ایک دوسرے کا مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤلین دین ہونا چاہئے آپس کی رضامندی سے اورائیے آپ کول نہ کرویقین جانو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے او پرمہربان ہے۔

آیت مبارکہ میں باطل طریقوں سے مراد وہ تمام طریقے ہیں جو خلاف حق ہیں جو شرعاً 'اخلا قانا جائز ہیں تاکید کی جارہی ہے کہ دوسروں کا مال نا جائز طور پر کھانا خود کو ہلاکت میں ڈالنا ہے کیونکہ اس طرح دنیا میں نظام تمدن خراب ہوتا ہے بیتا کید بھی کی جارہی ہے اللہ تبارک وتعالی تمبارا خیرخواہ اور مہر بان ہے 'وہ تمہاری بھلائی خیرخواہ ی چاہتا ہے بیتو اس کی مہر بانی اور احسان ۔ کہ وہ تمہیں ایسے تمام برے کاموں سے منع فر مار ہا ہے۔ جن سے

امام اعظم ابوحنيفه

تمہاری تیابی وہر بادی کا سامان ہوتا ہے۔

مسئلہ دحفرت امام ابوصنیفہ کے نزدیک عورت (اپنی عورت لعنی بیوی) کوصرف چھونے سے وضونہیں اُو ٹا۔ جبکہ حضرت امام شافعی اس کے مخالف ہیں ان کے نزدیک صرف چھونے سے بھی وضوائو نے جاتا ہے۔

مسلد ۔ حضرت امام اعظم ابوصنیفہ کا مسلک ہے کہ ایک تیم سے کئی فرض ادا ہو سکتے ہیں جبکہ حضرت امام مالک اور حضرت امام شافع ٹی کی رائے کے مطابق ہر فرض کے لیے نیا تیم کرنا چاہئے ۔ اس مسکے میں حضرت امام ابوصنیفہ گا استدلال یہی ہے کہ جو حیثیت وضو کے حکم کی ہے وہی تیم کی ہے وہی تیم کی ہے وہی تیم کی ہے دبی جب ہر نماز کے لیے وضو کی ضرورت نہیں (اگروضو ہے ) تو تیم کی تحدید کی بھی ضرورت نہیں ۔

مسکلہ ۔ حضرت امام ابوصنیفہ یے نزدیک اگر تیم کرے نماز پڑھنے والے محض کو نماز کے دوران بی پانی میسر آ جائے تو اس کا تیم ختم ہوجائے گا۔ اے وضو کرنا ہوگا۔ جبکہ امام مالک اورامام احمد بن صنبل آس کے خالف ہیں۔ حضرت ابوصنیفہ گا استدلال یہ ہے کہ قرآن مجید میں تیم کا جواز اس قید کے ساتھ مشروط ہے کہ جب پانی نہ ملے کین جب بیشرط باتی ہی ندر ہے یعنی پانی میسر آ جائے تو مشروط بھی باتی نہیں رہے گا یعنی تیم ختم ہوجائے گا۔

مئل۔ حضرت امام ابوحنیفہ کے قول کے مطابق تکبیر تحریمہ صرف اللہ اکبر پر مخصر نہیں ہے۔ فاری زبان میں تکبیر کہنا بھی درست ہے جبکہ امام شافق اس کی مخالفت فحرتے ہیں خضرت امام ابوحنیفہ کا استدلال ہے ہے کہ جس آیت کریمہ سے تکبیر کی فرضیت ثابت کی گئ ہے اس میں زبان کی کوئی خصوصیت نہیں اس لیے نماز کا وجود تکبیر سے موخر ہونا ضروری ہے۔ اس سے تابت ہوا کہ تکبیر تحریم کی گوکہ فرض ہے لیکن نماز میں دیا خل نہیں اور نہ ہی جزونماز ہے۔ اس سے تابت ہوا کہ تکبیر تحریم کی گوکہ فرض ہے لیکن نماز میں دیا خل نہیں اور نہ ہی جزونماز ہے؟

مسئلہ دھنرت امام اعظم کا قول ہے کہ مقتدی کے لیے قرائت فاتحہ ضروری نہیں جبکہ حضرت امام شافع ؓ اورامام بخاری قرائت فاتحہ کو مقتدی کے لیے ضروری سجھتے ہیں۔

اس سلسلے میں حضرت امام ابوصنیفٹگا بیاستدلال ہے کہ قرآن تھیم میں کہا گیا''جب قرآن پڑھاجائے تو سنواور چیکے رہو۔''اگر چہاس آیت سے سری (خاموثی یعنی ظہراورعصر کی نماز ہے )نماز وں میں بھی مقتدی کے لیے ترک قرآت کا تھم ٹابت ہوتا ہے لیکن خاص کر جہری نماز کے لیےنص قطعی ہے جس کی کوئی تاویل نہیں ہو کتی۔

مسئلہ ۔ حضرت امام اعظم الوصنیفہ کے مسلک میں وضو کے صرف چار فرض ہیں جن کا ذکر قرآن تھیم کی سورۃ المائدہ میں موجود ہے۔ جبکہ حضرت امام شافعیؒ کے نزدیک چھ فرض ہیں۔ وہ نیت اور تر تیب جبکہ حضرت امام مالک موالاۃ کوفرض کہتے ہیں۔ حضرت امام احمد بن صنبل کے نزدیک وضو کے وقت بسم اللہ کہنا ضروری ہے آگر جان ہو جھ کر قصداً بسم اللہ نہ کہی تو وضو بی وضو بی وضو بی وضو بی ہو گئے میں موسل ہوگا۔ حضرت امام الوصنیفہ گا اس بارے میں میاستدلال ہے کہ قرآن تھیم میں صرف چار فرائض مذکور ہیں اس لیے جو چیزیں ان احکام کے علاوہ ہیں وہ فرض نہیں ہوسکتی صرف چار فرائض مذکور ہیں اس لیے جو چیزیں ان احکام کے علاوہ ہیں وہ فرض نہیں ہوسکتی کے دہ وہ واک کے حرف سے پیدا ہوتا ہے لیکن علاء عربی نے متفقہ طور پر طے کردیا ہے کہ وہ واک کے مفہوم میں تر تیب نہیں آتی۔

مسئلہ ۔مردہ یا مردار کے کیامعنی ہیں؟ حضرت امام ابوصنیفہ اس کے عام معنی ہی لیتے ہیں جن کا اطلاق عام ہے جبکہ حضرت امام شافعی نے اسے وسعت دی ہے۔ ان کے زد یک مردار جانوروں کے بال اور ہڈیوں تک کو وہ مردہ قررادیتے ہیں ای وجہ ہے ہی ان کی رائے میں ان تمام چیز وں کا استعال جائز نہیں اور حضرت امام ما لک مردار جانور کے بال اور کھال کو کام میں لا ناجائز قراردیتے ہیں لیکن ہڈیوں کا استعال ان کے زد کی حرام ہے۔

مسکد: خون جس کوقرآن مجیدگی آیت میں حرام قرار دیا گیا ہے اس سے کیا مراد ہے؟
حضرت امام ابوطنیفہ کے نزدیک مسفوح ( ذن کے کے وقت جوخون جانور سے نکلتا ہے وہ حرام
ہونی کی جس خون میں روانی ہواس بنا پر مچھلی کا خون وہ حرام نہیں کہتے جبکہ حضرت امام
شافع کے نزدیک کوئی تخصیص نہیں ہرقتم کا خون حرام ہے۔امام اعظم کا ستدلال ہے کہ قرآن
حکیم میں ہی اللہ تبارک وتعالی نے وضاحت فرمادی ہے۔خون کی حرمت یعنی حرام ہونے کو
مسفوح یعنی گراہوا ہونے کے ساتھ قید کر دیا ہے۔

مسئلہ ۔ کھانے میں بغاوت سے کیا مراد ہے؟ جھڑت امام اعظم ابوھنیفہ کہتے ہیں کہ کھانے میں بغاوت سے مراد ہے کہ کوئی شخص بھوک سے ایسا مجبور ہواور جال بلب ہو کہ زندگی کے لالے پڑر ہے ہوں تو اس کومرداراور سور کا گوشت کھانا جائز ہے لیکن اس شرط پر کہ اس کی مقدار سد رمتی بعنی اس قدر کھانا جس سے دن گر رجائے یا اتنا کھانا کہ جس سے جان نج جائے ۔ جبکہ حضرت امام شافع ٹی بغاوت اور عدوان سے مراد لیتے ہیں کہ اس شخص نے سلطان وقت سے بغاوت کی ہواور گناہ گار ہوتو بھی وہ باغی اگر فاقد سے جال بلب ہوتو بھی مردار نہیں کھا سکتا ہے۔ جبکہ امام ابو صنیفہ کے نزویک جال بلب فاقد زدہ مردہ یا سور کا گوشت بفتر سد رمتی جس سے دن گر رسکتا ہو کھا سکتا ہے جبکہ امام شافع ٹی کے مطابق اگر وہ باغی نہ ہوتا اور گناہ گار نہ ہوتا تب فاقت کی حالت میں وہ مردار کھا سکتا تھا لیکن بغاوت کی حالت میں اس کواجازت نہیں ہے۔

ای مسئلے ہے متعلق ایک مسئلہ یہ ہی ہے کہ اگر ایک شخص پیاس کے باعث جاں بلب ہواور ایسے وقت میں اسے شراب کے علاوہ اور کوئی ایسی چیز دستیاب نہ ہو جسے پی کر اس کی پیاس بھھ سکے یا پیاس کا مداوا ہو سکے تو اسے اپنی بیاس بھانے کے لیے ایسی حالت میں شراب چینے کی اجازت ہے کہ نہیں؟ حضرت امام اعظم ابوصنیفہ کے نزد کیک ایسی حالت میں وہ

جان بچانے کے لیے شراب پی سکتا ہے جبکہ حضرت امام شافعیؒ اس کی اجازت نہیں دیتے۔ حضرت امام ابوصنیفہؓ کے استدلال کے مطابق قرآن کریم نے جس حالت میں حرام یامردار کھانے کی اجازت دی ہے اس اعتبار ہے دونوں کی علت مشترک ہے یعنی حفاظت نفس اور اس حکم کے مشترک نہ ہونے کی کوئی وجنہیں ہے۔

مسئلہ: قصاص لیعن قتل عمد کے بدلے میں مالی یا جانی معاوضہ لینا۔ قصاص کی تشریح جس طرح حضرت امام ابو حنیفہ ؒ نے کی ہے کسی دوسر ہے جہتد نے نہیں کی ۔ زمانہ جا بلیت میں قصاص کے جو قاعد ب رائج تھے وہ نہایت ناانصافی اور جہالت پر جنی تھے۔ اسلام نے ناصرف ان کی اصلاح کی اور اس سلسلے میں احکام بھی مقرر کئے جن کے باعث تمام مسائل کھل کرسا منے آگئے۔ قصاص کے بارے میں سورۃ ابقرہ کی آیت ۱۷۸ میں اللہ تبارک تعالی حکم فرمار باہے۔

زمانہ جاہلیت میں پیطریقہ تھا کہ مقول کی قوم قبیلے کے لوگ اپنے مقول کے خون کو جتنا اہم اور قیمی سیجھتے تھے اتی ہی اس خون کی قیمت لگا کر قاتل کے خاندان قوم قبیلے سے وصول کرنا چاہتے تھے۔ صرف قاتل کی جان لے لینے سے مطمئن نہیں ہوتے تھے بلک اپنا والے آدی کا بدلہ قاتل کی پوری قوم قبیلے سے لینا چاہتے تھے اور بیسیوں آدمیوں کو مار کر بھی ان کا دل شعند انہیں ہوتا تھا۔ یہ بھی ہوتا تھا کہ دوسرے قبیلے سے قصاص لینے کے لیے اپنے غلام

امام أعظم ابوحنيف

کے بدلے دوسرے قبیلے کے آزاد فر دکواورا پی عورت کے بدلے ان کے مرد کواوراپنے ایک مردمقتول کے بدلے دوسرے قبیلے کے دومر دوں کولل کرتے تھے۔

الله تبارك وتعالى نے قصاص كاتھم عام صادر فرما كر برقل كے قصاص كاتعين فرماديا ہےاس سے یہ بات واضح ہوگی کہ قصاص کا حتم کسی طرح کی تبدیلی کامتحمل نہیں ہے۔ قاتل مقتول کے بدلے میں لاز ما مارا جائے گا۔اسلام سے پیلے لاز ما ایبا ہی ہوتا تھالیکن قرآن حكيم ميں اللہ تبارك وتعالىٰ نے '' بھائى'' كالفظ استعال كرے شفقت ترس كے طريقوں كا اظہار کیا ہے جا ہے دوسر شخص ہے کیسی ہی دشنی کیوں نہ ہو گر وہ تمبارا دینی اخلاقی انسانی رشتوں سے بھائی ہے اگر مقتول کے ورثاایے خطاکار بھائی قاتل کے مقابلے میں ایخ غصے کو پی جائیں اور انتقامی جذبے پر قابو پاکر قاتل کی جان کومعاف کردیں یا مقتول کےخون کے بدیے دیت لینی معاوضہ مقرر کرلیں۔اس آیت مبار کد کےاس جھے سے یہ بات واضح ہور ہی ہے کہ قرآن حکیم اور اسلامی قانون تعزیرات میں قتل کا معاملہ قابل راضی نامہ ہے۔ مقتول کے وارثوں کو بیت ہے کہ وہ قاتل کومعاف کردیں۔اورآیت مبارکہ میں دیتے ہوئے ننخ کے مطابق مقتول کا خون بہالے لیں۔ چونکہ مقتول کے ورثانے قاتل کے ساتھ اس کی جان بخشی کر کے اس براحسان کیا ہے اس احسان کووہ ناصرف یادر کھے بلکہ طے ہونے والا خون بہا بھی مقتول کے وارثوں کواچھی طرح طےشدہ معاہدے کےمطابق ادا کرے اورکسی طرح کی احسان فراموشی نه کرے۔

امام اعظم حضرت ابوصنیفه گامعمول تھا کہ جواحکام قرآن کریم سے صاف اور صرت گا است ہوں ان میں کوئی رائے یا اختلاف کی ضرورت نہیں وہ قرآنی احکام کے قائل تھے۔ جبکہ حضرت امام شافعیؒ نے بعض مسائل میں اختلاف کیا ہے جسیا کہ البقرۃ کی آیت میں کہا گیا ہے کہ غلام کے قام کوئی ہے کہ غلام کوئی ہے کہ غلام کوئی ہے کہ غلام کوئی ہے کہ غلام کوئی

امام أعظم ابوحنيفه

کردیا ہویا کسی غلام نے آزاد فرد کو قتل کردیا ہو حضرت امام شافعیؒ امام مالکؒ اور امام احمد بن حنبلؒ کے مسلک کے مطابق خلام کے بدلے آزاداور آزاد کے بدلے غلام قتل نہیں کیا جاسکتا ان کی اس رائے کے مطابق تو عورت کے بدلے مرد بھی قتل نہیں کیا جاسکتا لیکن ایسانہیں ہے۔

دوسرااختلاف امام شافی ذمی (اییا غیر مسلم جواسلامی ریاست میں نیکس دے کر رہتا ہو) کی دیت میں کرتے ہیں اورا ہے مسلمان کی دیت ہے کم قرار دیتے ہیں حالانکہ قرآن حکیم میں دیت کے جوالفاظ رب کریم نے مومن کے تی میں استعال کے ہیں وہی ان لوگوں کے حق میں استعال کے ہیں وہی ان لوگوں کے حق میں بھی ارشاد کئے جومسلمانوں سے معامد در کھتے ہیں۔ یہ اسلام کی اعلیٰ ظرفی کا ثبوت ہے کہ میں بھی ارشاد کئے جومسلمان اور ذمی کے حقوق کو برابر رکھا۔امام اعظم حضرت ابوحنیف کے نزد یک قتل محکم حالت میں کفارہ لازم نہیں ہے صرف قصاص ہے جبکہ حضرت امام شافعی قصاص و کفارہ دونوں کو لازمی قرار دیتے ہیں جبکہ قرآن حکیم میں کفارے کا تھا ہے لیے آیا ہے قتل عمر میں کفارے کا ذکر نہیں ہے۔ایسے ہی حضرت امام شافعی قتل عمر کے میات میں بھی مالی معاوضہ ادا کرنا کا نی سمجھتے ہیں جبکہ قرآن حکیم میں قتل عمد کے لیے قصاص کا حکم ہے۔

وراثت ۔ وراثت کے معاملات کے بارے میں جواحکام قرآن کریم میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے نافذ فر مادیے ہیں امام ابوضیفہ گیرمسائل معاملات کی ماننداس پر بھی احکام الہی کے تابع فر مان ہیں۔ ہاں ان کے ذیلی شقوں اور ان حقوق وراثت کے بارے ہیں جن کا ذکر قرآن کریم میں نہیں آیاد گرآ تمہ ہے کی قدراختلاف کرتے ہیں۔ حضرت امام اعظم ابوضیفہ نے جوطریقہ افتیار کیا وہ پوری طرح قرآن سے نابت ہے۔ قرآن کیم میں جووراثت کے قاعدے مقرر کے ہیں وہ تمام دیگر خاہب عالم سے مختلف اور الگ ہیں لیکن قانون وراثت اسلام کے کمل آئیند دار اور مشحکم ہیں اس میں کی دلیل کی تخبائش اللہ تبارک وتعالی نے رہنے اسلام کے کمل آئیند دار اور مشحکم ہیں اس میں کی دلیل کی تخبائش اللہ تبارک وتعالی نے رہنے اسلام کے کمل آئیند دار اور مشحکم ہیں اس میں کی دلیل کی تخبائش اللہ تبارک وتعالی نے رہنے

امام اعظم ابوحنيفه

بى نېيىن دى جىيىا كەسورة النساء مين آيا ہے۔

# لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدُنِ وَالْأَفْرَبُونَ وَلِللِّمَا وَ لِللِّمَا وَ لِللِّمَا وَ لَلْمَا وَ لَكُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ اَوْكُ ثُرَدُ نَصِيبُ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ اَوْكُ ثُرَدُ لَيْ مِنْهُ اَوْكُ ثُرَدُ لَيْ مِنْهُ اَوْكُ ثُرُدُ فَا وَ لَكُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ اَوْكُ ثُرُد فَا وَ لَا مَنْهُ اللّهُ مَنْ وَضًا وَ اللّهُ مَنْ وَضًا وَ اللّهُ مَنْ وَضَا وَ اللّهُ مَنْ وَضَا وَ اللّهُ مَنْ وَضَا وَ اللّهُ مَنْ وَمُنْ اللّهُ مَنْ وَمُنا وَ اللّهُ مَنْ وَمُنا وَ اللّهُ مَنْ وَمُنا وَ اللّهُ مَنْ وَمُنا وَ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ وَمُنا وَاللّهُ مَنْ وَمُنا وَاللّهُ مَنْ وَالْمُؤْمِنُ وَمُنا وَاللّهُ مَنْ وَالْمُونُ وَمُنا وَ اللّهُ مَنْ وَالْمُؤْمِنُ وَاللّهُ مَنْ وَالْمُؤْمِنُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ

ترجمہ: مردوں کے لیے اس مال میں حصہ ہے جو ماں باپ اور رشتہ داروں نے چھوڑا چھوڑا ہواور تور توں کے لیے بھی اس مال میں حصہ ہے جو ماں باپ اور رشتہ داروں نے چھوڑا ہو خواہ مال تھوڑا ہو یا بہت اور بید حصہ (اللّٰہ کی طرف سے ) مقرر ہے۔ (النساء ۔ 2)

آیت مبارکہ میں اللہ تبارک وتعالیٰ وراثت پاتر کہ پامیراث کے بارے میں واضح احکام دے رہا ہے اس آیت میں واضح طور بر میراث کے پانچ قانونی حکم صادر کئے گئے میں ۔(۱) ایک یہ کے میراث صرف مردوں کا ہی حصنہیں ہے بلکہ عورتیں بھی اس کی حق دار ہیں۔(۲) دوسرے میہ کہ میراث بہر حال تقسیم ہونی چاہئے خواہ وہ کتنی ہی کم ہوحتیٰ کہ اگر مرنے والے نے صرف ایک گز کپڑا ہی کیوں نہ چھوڑا ہوا گر مرنے والے کے دس وارث ہوں تو اس کیڑے کو وارثوں کے حق کے مطابق لا زمی تقسیم ہونا جا ہے ۔اس میں پیر بھی ممکن صورت ہوسکتی ہے کہ کوئی ایک وارث جوصاحب مال بینی دولت مند ہووہ دوسرے وارثوں ے ان کے حصے کی قیت ادا کر کے ان کا حصہ خرید لے اور اپنی ملکیت بنالے۔ (m) تیسرے اس آیت ہے یہ بات بھی واضح ہور ہی ہے کہ دراخت کا قانون ہرقتم کے مال اموال والملاك يرجاري موكا جو كچه بھى مرنے والے كى ملكيت ميں تھا جا ہے و منقولہ مو ياغير منقوله۔ زرى مو ياصنعتى ياكسى اورصنف مال مين شار موتا موليعني شيئر بانذ وغيره غرض جو كيحيهمي اورجيسا بھی ہوگا وہ مرنے والے کے ورثا میں حق وانصاف کے ساتھ تقتیم ہونا لازی امر ہے۔( ٣ ) چوشے اس آیت سے رہمی معلوم ہوا کہ حق ورافت اس وقت پیدا ہوتا ہے جب

مرنے والا کوئی چیز کوئی مال ودولت چھوڑ کرمرے۔(۵) پانچواں قانون اس سے یہ بھی نکلتا ہے کہ قریبی رشتہ داروں کی موجود گی میں دور پرے کے رشتہ دار میراث کے حق وارنہیں ہوں گے۔

اسلام سے قبل سے ظلم اور رواج تھا کہ میراث صرف مردوں کا حق سمجھا جاتا تھا۔ وراثت کا حصہ صرف بڑے لڑے جولڑنے کے قابل ہوتے سارے مال کے حق دار ہوتے سے لیکن اسلام جو عدل وانصاف کا علمبردار اور تہذیب کا ندہب ہے اس نے مردوں کی طرح عورتوں نیچے بچیوں کو بھی والدین وا قارب کے مال میں حصہ دار بنایا ہے اس لیے انہیں وراثت سے محروم نہیں کیا جاسکتا۔ اسلام وراثت میں بھی تہذیب وشائشگی کی تعلیم و یتا ہے۔ جسیا کہ ذیل کی آیت مبار کہ میں اہل ایمان کو ہدایت کی جارہی ہے کہ اگر تقسیم وراثت کے وقت تمہارے کئیے کے نادرغریب میتیم افراد بھی موجود ہوں اور وراثت میں تقسیم ہونے والا مال ورولت اس قدر ہو کہ سب وارثوں کے جصے میں اچھا خاصا مال آر ہا ہوتو اسے کئیے کے مال ودولت اس قدر ہو کہ سب وارثوں کے حصے میں اچھا خاصا مال آر ہا ہوتو اسے کئیے کے مال ودولت اس قدر ہو کہ سب وارثوں کے حصے میں احتے اضا مال آر ہا ہوتو اسے کئیے کے مال ورولت میں مالی وراثت میں سے دے دینا جا ہے۔ یہ اللہ کی طرف سے مدایت عام ہے۔

### وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ الْولُو الْقُرُنِ وَالْيَتْلِي وَالْتُسْكِينُ فَارْتُ قُوْهُ وَمِّنْهُ وَقُوْلُوا لَهُ مُوقَةً لِا مَّعُرُونَا ﴿ وَقُولُوا لَهُ مُوقَةً لِا مَّعُرُونَا ﴿ وَالْمُنْ

ترجمہ ۔ اور جب (وراثت) کی تقییم کے موقع پر کنبہ کے لوگ اور پیٹیم اور مسکین آئیں تو اس مال میں سے ان کوبھی کچھ دواوران کے ساتھ بھلے مانسوں کی می بات کرو۔ (النساء۔ ۸)

آیت مبارکہ میں مرنے والے کے وارثوں کو واضح ہدایت دی جارہی ہے کہ تقسیم میراث کے موقع پراگردورنز دیک کے غریب مسکین رشتہ داراوریتیم بچ آجا کیں توان کے

امام اعظم ابوحنيفه

ساتھ تنگ دلی کا مظاہرہ نہ کیا جائے کیونکہ مرنے والے کی میراث میں شرع کے قانون وقاعدے کےمطابق ان کا حصہ گو کنہیں ہےتو کوئی بات نہیں لیکن اللہ تعالیٰ ہدایت فر مار ہاہے كەوسىت قلب سے كام لے كرتر كەمىل سے ان لوگوں كوبھى كچھوند كچھ دے دوان كے ساتھ نرم رو بدر کھو دل شکنی اور چھوٹے دل اور کم ظرفی کی بات نہ کرو۔ اللہ تبارک وتعالیٰ نے اس آیت میں ایک بہت ہی اہم اخلاقی ہدایت فرمائی ہامداد کے ستی ایسے رشتہ دار جو دراشت میں تو حصہ دار نہ ہولیکن ضرورت مند ہوں انہیں بھی تقسیم میراث کے وقت کچھ نہ کچھ دے دینا چاہے تا کہ اللہ کی رضا اورخوشنو دی حاصل ہو سکے اگریالوگ اس طرح تھوڑ اسادیے برراضی نہ ہوں اور دوسروں کے برابر جھے کا مطالبہ کریں تو انہیں نرمی سے تمجھا دینا جائے کیونکہ ان کا مطالبہ قانون شرع کے خلاف اور غیر منصفانہ ہوگا جے پورا کرنے کی گنجائش ممکن نہیں لیکن انہیں اس طرح سمجھایا جائے کہان کی دل شکنی نہ ہو (معارف القرآن) ۔اس کے بعدآنے والی آیت مبارکہ میں تمام اہل ایمان کو تنبیہ کی جارہی ہے بتایا جارہا ہے کہ اگر انہیں موت آ جائے اوران کے چیجےان کے وارث ناتوال کمزور مول یا نادان یے مول تو چران کا کیا ہوگا' ذیل میں ہم آیت کا ترجمہ دے رہے ہیں۔

ترجمہ ۔ لوگوں کواس بات کا خیال کر کے ڈرنا چاہئے کہ اگر وہ خود اپنے پیچھے بے بس اولاد چھوڑتے تو مرتے وقت انہیں اپنے بچوں کے حق میں کیے کیے اندیشے لاحق ہوتے۔ پس اللہ سے ڈرکررائی کی بات کریں۔(النساء۔٩)

الله تبارک وتعالی اہل ایمان کونسیحت فرمار ہا ہے کہ اگرتم نے اپنی زندگی میں مساکین وغر بااور پیمیوں کا خیال نہیں کیا تو کیا تم ہے تھے ہویا پند کروگے کہ خود تبہارے مرنے کے بعد تمہاری اولا دجو تمہارے مرتے وقت کمزور نا تواں یا کم عمر کی ہووہ تمہارے ترکہ سے محروم رہ جائے کوئی تمہارا ایسار شنة دار جو قوی ہوتمہارا ترکہ تھیا لے اور تمہاری اولا و بے میراث ب

امام اعظم ابوحنيف

یارو مددگاررہ جائے کیا کوئی ایسا ہونا پیندکرے گااس لیے بیضروری ہے کہ اپنی زندگی میں بھی ایسا عمل کروجس سے اللہ کی خوشنودی حاصل ہواور احکام الہی کے مطابق اپنی زندگ کے معاملات چلائیں اور کسی کسی بھی طرح حق تلفی نہ کریں اور حق دار کے حق کومقدم جانے اللہ تعالیٰ بڑا ہی مہر بان اور دیم و کریم ہے وہ اپنے تمام ہی بندوں سے بڑے کرم وفضل کا معاملہ کرتا ہے ہماری رہنمائی کے لیے بی نبی آخر الز مال حضرت محمصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کومبعوث کیا اور کتا ہے ہماری رہنمائی کے لیے بی نبی آخر الز مال حضرت محمصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کومبعوث کیا اور کتا ہے الہی میں تمام احکام زندگی و معاملات زندگی کھول کر بتادیے تا کہ اسلام جو شائشگی اور تہذیب کا دین میں تا ما حکام زندگی و معاملات سے قرآن کیم میں بتادیا ہے جیسا کہ وراثت کے معاملہ کوکھی اللہ تعالیٰ نے خوب وضاحت سے قرآن کیم میں بتادیا ہے جیسا کہ وراثت کے معاملہ کروسی کہا ہے۔

يُوْصِيْكُواللهُ فَآ وَلادِكُو ُ لِلدَّكِرِمِثُلُ حَقِّا الْانْتَيْكِينَ فَانُ كُنَ فِيمَا مُوْقَى اَثْنَتَيْن فَلَهُنَّ ثُلُقًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا القِّصْفُ وَلِابَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدِمِ مِنْهُمَا السُّكُ سُ مِثَا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدَّ فَإِنْ كَمْ يَكُنُ لَهُ وَلَكَ قَوْرَفَهُ اَيُولُهُ فَلِأُتِهِ الشَّلُ عَنْ وَعَلَيْهِ يَعْمُونُ اللَّهُ مُنْ مَنْ بَعْنِ وَحِيثَةٍ يَتُومِي بِهَا اللهُ كُانَ عَلْمُ وَعَلَيْهِ يَعْمُونُ اللهُ وَالْمَدِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ترجمہ تہماری اولا د کے بارے میں اللہ تہمیں ہدایت کرتا ہے کہ مرد کا حصد دو عور تول کے جھے کے برابر ہے اگر (میت کی وارث عرف) دو سے زائد لڑکیاں ہوں تو انہیں ترکے کا دو تہائی دیا جائے۔ 2/3 اور اگرمیت صاحب والدین (میت کے والدین اگر زندہ ہوں) ہو تو اس کے والدین میں سے ہرایک کو ترکے کا چھٹا حصہ (1/6) ملنا چاہئے۔ اور اگر میت صاحب اولا و نہ ہو (لاولد) اور والدین ہی اس کے وارث ہوں تو مال کو تیسرا حصد یا جائے

امام اعظم ابوحنيغه

اوراگرمیت کے بھائی بہن بھی ہوں تو ماں چھٹے جھے کی حق دار ہوگ۔ بیتمام جھے ای وقت فکا لے جائیں گے جبکہ میت نے جو وصیت کی ہو پوری کردی جائے اوراگراس پر جو پچھ قرض ہووہ اداکر دیا جائے ۔ تم نہیں جانے کہ تمہارے ماں باپ اور تمہاری اولا دیمس کون بہلی ظافع تم سے قریب تر ہے۔ یہ جھے تو اللہ تعالیٰ نے مقرر کردیے ہیں اور اللہ یقنیا سب حقیقوں سے واقف اور ساری مسلحوں کا جانے والا سے۔ (النسا۔ اا)

میراث کے معاملے میں بیاولین اصول قرآن کریم کے ذریعے اللہ تباہک وتعالی
نے نافذ فرمادیا کہ مردکا حصہ تورت کے جھے ہے دوگنا ہے۔ یعنی دو تورتوں کے جھے کے
برابر ہوگا۔ اس فیصلے کے بعد تمام وارثوں کے حصول کی تقسیم اور تقرری کا طریقہ بتایا جارہا
ہے۔ یہ اللہ تبارک وتعالیٰ کی جانب ہے حتی ہدایت ووصیت ہے کہ تم اپنی اولا د کے کیے جو
ترکہ چھوڑ و گے اسے کس طرح تقسیم کرنا ہے۔ بیالم میراث کا اصل الاصول ہے۔ اللہ تعالیٰ تو
ماں باپ ہے بھی کہیں زیادہ شفق و مبر بان ہے۔ وراثت کی تقسیم دراصل اللہ تعالیٰ کی وصیت
ہے وہی تمام حصے مقرر کرتا اور تقسیم کرتا ہے جیسے وہ واجبات وفر ائض مقرر کرتا ہے اور اس
عظیم کا نتات میں اپنی تمام مخلوقات کوروزی باہم پہنچاتا ہے۔ ایسے ہی وہ لوگوں میں ترکے
تقسیم کرتا ہے۔

آیت مبارکہ میں این صورت حال کا ذکر بھی ہے کہ اگر مرے والے کا کوئی بیٹا نہ ہو اور اولاد میں صرف لڑکیاں بی بول خواہ دولڑکیاں بول یا دو ہے زیادہ قو برصورت میں کا بڑے کا 2/38 حصد ان لڑکیوں میں تقسیم بوگا اور باقی 1/3 حصد دوسرے وارثوں میں تقسیم بوگا۔ اورا گرمیت کا صرف ایک لڑکا ہی بوتو اس پرتمام فقہا کا اجماع ہے کہ دوسرے وارثوں کی فیرموجود گی میں وہ تمام مال کا وارث ہوگا اورا گردوسرے وارث موجود ہوں تو ان و حصد و بیج گا باتی سب مال اے ملے گا اورا گراولاد میں صرف ایک لڑکی ہوتو

ترک کا نصف 1/2 سے طے گا باقی دوسرے در تا میں تقسیم ہوگا۔ یعنی مرنے والے کے باپ
داوا بھائی پہانچہ باپ داوا کی اوالا د۔ درتے کی تقسیم اس ترتیب ہے ہوگی پہلے وصیت پوری
کی جائے گی اگر مقروض تی تو قرض ادا کیا جائے گا۔ دوم والدین سوم اوالا دچبارم بھائی بہن۔
میت کے صاحب اوالا دہونے کی صورت میں میت کے والدین میں سے ہرایک 1/6
چیے جھے ہی تن دار ہوگا خواہ میت کے وارث بیٹے بیٹیاں ہوں۔ باقی 2/3 ان سب وارثوں میں
تسیم ، و جائے گا اورا گر ماں باپ کے سوامر نے والے کا کوئی اور وارث ندہو باقی کا 2/3 اس
کے باپ تو الے گا اورا گر دوسرے رشتہ دار موجود ہوں تو پھراس 2/3 جھے میں مرنے والے کا باپ اور دیگر رشتہ دار وارث شریک ہوں گے ہیا بات بھی یا در کھنے کی ہے کہ اگر میت کے والدین زندہ ، دل وارت وارت میں مرنے والے کے بہن بھائی کوئر کے نہیں ملے گا۔

مر نے والے کی وصیت کو بہت اہمیت دی گئی ہے اسے قرض پرمقدم رکھا گیا ہے ایسا
اس لیے گیا گیا ہے کہ ہر مر نے والے کامقروض ہونا ضروری نہیں ہے جبکہ وصیت کرنا ہرا یک

کے لیے بہت ضروری اور اہم ہے لیکن اگر مرنے والامقروض تھا تو ترکہ میں سے سب سے

پہلے اس کا قرض اور کرنا ضروری ہے۔ اس کے بعد وصیت کے مطابق ممل کیا جائے اور پھر
وارثوں میں وراثت کی تشیم ہوگی وصیت کے بارے میں بھی اللہ تبارک وتعالی نے سورة البقرہ
کی آیت نہر ۱۸۰ میں ضم دیا ہے کہ کتنے مال کی وصیت کی جائے ہے۔ وصیت کرنے والے کو
اللہ تو بی نے کل مال کے 1/3 لیعنی تبائی جھے کی وصیت کا اختیار دیا ہے سارے مال کی
وصیت کا اسے بھی اختیار نہیں ۔ کیونکہ اسلام ایک بڑا مہذب اور شائنگی انسانیت اخوت
کا نہ بہت سام میں کی بھی طرح حق تملی کا حکم نہیں ہے اس لیے بی وصیت کا قاعدہ بھی
قانوں ، راخت میں مقرر کر دیا گیا ہے۔ وصیت کرنے والا اپنے ایسے عزیز وں کوجن کو وراثت
میں سے حسنہیں ملنے والا مثلا م نے والے کے میٹم پوتا پوتی موجود ہول یا کی جینی ہیوہ

موجود بواورمسيبت كےدن كات رہى ہو ياكوئى بعائى بهن يابعادج بعتيا بعانيا ياكوئى اور عزیر ایا ہو جوسہارے کا مختاج ہوتو ایسے افراد کے حق میں وصیت کے ذریعے حصہ مقرر کیا جاسکتا ہے اور اگر رشتہ داروں میں کوئی ایسانہیں ہوتو دوسرے ستحقین اور رفاہ عامہ کے کام ترف والول کے لیے بھی وصیت کی جاسکتی ہے۔ بیتمام وصیت کاعمل صرف کل مال ترک كا1/3 سے زیادہ نہیں ہوگا شریعت نے میراث كا ضابط بنادیا ہے۔ الله تارك وتعالى نے ا پے بندوں کوٹ تلفی ظلم وزیادتی ہے بچانے کے لیے تمام احکام میراث کو کھول کھول کر بیان فرماديا ہےا بركى مرف والے كى ايك يوى بويا ايك سے زيادہ يوياں بول اور اولا وجي بو تواس صورت ميس تمام يا كرايك بي تواكيب بي كوكل تركه 1/8 ليعية عوال حصد طع كااكر یویاں ایک سے زیادہ ہول توسب ہو یول میں ملنے والے 1/8 حصے کی برابر کی تقسیم ہوگی اور ا مرمرنے والے کی اولاد نہ ہوتو ایس صورت میں کل تر کے 1/46 حصہ بیوی یا بیو بول کو ملے گا جوسب میں برابرتقیم موگا اگر مرنے والے کا کوئی وارث ہے تو باتی ترکداسے ملے گا اور اگر کوئی وارث نہ ہوتو الی صورت میں مرنے والے کو پیش ہوگا کہ دویاتی رہ جانے والے تمام تر کے کی وصیت کر سکھے

اگر کہیں ایی صورت حال ہوکہ مرنے والے کے ایسے بھائی بہن بھی ہوں جو صرف اس کے ماں جائے بھی ہوں ہوں جو صرف اس کے ماں جائے بھی ہولیکن باپ الگ الگ ہوں اگر ایک ہوں جائے بھی ہولیکن باپ الگ الگ ہوں اگر ایک بھائی یا ایک ہی بہن ہوتو اس صورت میں بھائی اور بہن ہرایک کو چھٹا حصہ ملے گا اور اگر بہن بھائی ایک سے زیادہ ہوں تو کل تر کہ کے 1/3 میں وہ سب شریک ہوں کے جبدوصیت پوری کردی گئی ہواور قرض اوا کر دیا گیا ہو یہی اللہ کا تھم ہے اور بیصدوواللہ ہے اگر جبدوصیت پوری کردی گئی تو خلاف ورزی کرنے والا اللہ کی گرفت سے نہیں فی سے کا اور وہ اللہ کی گرفت سے نہیں فی سے کا اور وہ اللہ کے باغیوں میں شارہوگا اس کے لیے رسواکن سزا ہے اسے گئی میں نہیں فی سے کا اور وہ اللہ کے باغیوں میں شارہوگا اس کے لیے رسواکن سزا ہے اسے گئی ہو

جائے گا کہی تعمرسوہ النساء کی آیت ۱۱۳ ورس ایس آیا ہے یہ یات اپنے مضمون کے اعتبار سے بری خوف دلانے والی بیت طاری کرنے والی بیں۔ان میں ایسے تمام لوگوں کو آگاہ کیا جارہا ہے جو اپنے طور پر اللہ تعالی کے مقرر کے ہوئے قانون وراثت کو اپنی مرضی و منشاء سے تبدیل گرتے ہیں یاس قانون وراثت کی مقرر کردہ حدود کو تو ڑتے ہیں جو اللہ تعالی نے اپنی کتاب مبین میں واضح طور پرمقرر کردی ہیں اس آیت میں شخت ترین سزاکی وعید سائی گئی ہے۔

اسلام نے درافت کے جوتوا نین اور قاعد ے مقرر کے ہیں دہ تمام دنیا کے مذاہب کے قواعد درافت ہے الگ اور منفر دہیں اس میں کسی بھی طرح نہ تو حق تانی ہوتی ہے نہ کسی کے ساتھ طلم وزیادتی کا امکان ہے۔ یہ قاعد ہے قانون بڑے ہی نازک اور دقیق اصواوں پر ہمی ہیں جواس بات کا داضح شوت ہیں کہ بیسب کے سب قانون الہی ہیں اور اللہ تعالی جو ہمارے بال باپ سے بھی کہیں زیادہ مہر بان اور شفیق ہے وہ کسی کے ساتھ نہ ظلم کرتا ہے نہ ہونے دیا ہے بیا قال ہوتے ہیں جن سے ہمیں سرایا بحق کا احساس ہوتا ہے۔

یہ بات بھی خصوصی تو جہ چاہتی ہے کداگر مرنے والے نے کوئی وصیت نہیں چھوڑی ہو

تو گویا مرنے والے کی بیمعنوی ہدایت ہوگی کہ ور ٹاکواس نبیت سے ترکہ دیا جائے جس

نبیت سے احکام البی میں موجود ہے بال اگراس نے اپنے ترکہ کے لیےکوئی وصیت کی ہوتی

تو پہلے اس پڑمل ہوتا۔ اسلامی تقسیم زرکا ایک عام اصول یہ ہے دولت کا بہت سے لوگوں میں

تقسیم بونا چاہے اور کسی ایک شخص تک محدود بونا غلط ہے۔ یہ بہترین اصول اکثر غدا ہہا و،

قو موں نے نظر انداز کردیتے ہیں اس وجہ سے ان کے قانون وراثت میں بڑی ناانصانی اور

فلاف عمل احکام شامل ہو گئے ہیں جیسا کہ عیسائیوں میں صرف بڑے بیٹے کو جا کدا دملتی ہے

باتی بھائیوں کو کچھ نہیں ملتا اگر ملتا ہے تو معمولی حصہ۔ ایسے ہی ہندوں میں صرف اولا در کورکو

بین صرف مردیعنی جیٹے ترکے کے تی دار ہوتے ہیں بیٹیاں اور بیوی محروم رہتے ہیں اور

والدین کو بھی پچھنیس ملتا اور بہن بھائی کو بھی پچھنیس مات۔ ببکہ اسلام نے انسان کے تمام رشتوں کا اور رشتہ داروں کا احترام کیا اور ان کے حق کی حفاظت کی ہے ہرا یک کا ناصرف نن مقرر کر دیا گیا اور است تاکید کے ساتھ اوا کرنے کا تھم بھی دیا اور احکام النبی کو نہ مانے والوں کو سخت وعید وسر ابھی سنا دی کہ اگروہ قانون وراشت پڑتھم النبی کے مطابق اگر عل نہیں کریں گے تو ان کا حشر کیا ہوگا۔

امام اعظم حضرت الوصنيفة كنزديك قانون وراشت جوايك نهايت ابم قانون به مرئة والحاوراس كورثا كتعلق كي ابميت وقعت كو مدنظر ركعته بوئ جي بين درجول ميل قرآن كريم في مقرر كيا ہے۔ ذوى الفروض عصبات في والارجام واور خاص كر زوالارجام كاذكرى آيوں ميں ماتا ہے۔ امام اعظم في ان تيوں مراتب كواپي فقه ميں قائم ركھا ہے كونكه يدقر آئى نص سے ثابت ہاس ليان ميں كي تيم كى يبيثى وترميم ممكن نہيں مكان امام شافعي اور امام ما لك كے يہاں تيم سے درج ذوى الارجام كوسرے سے ى خارج كرديا۔ چنانچان كي مرف والے كانا بين بيم الحق وغير وكى طرح بحى خارج كرديا۔ چنانچان كي بيان صرف ذوى الفروض اور عصبات بى حق دار بيں امام الوصنيف كا استدلال ہے كه اللہ تعالى في جو طريقه بتايا ہے و بى شرى اور جائز ہاى كونا فذ

آئمدار بعداور خصوصاً حضرت امام اعظم ابوصنیفتگی اجتهادی کوششیں اور فقبی معاملات دیگر مذاہب کے لوگوں پر بھی براہ راست اثر انداز ہور ہی ہیں گو کہ وہ زبان ہے اپنی اسلام دشمنی کے باعث اقر ارنہیں کرتے لیکن اسلامی اقدار واصلاحات کو اپنا کر ان کاعمل اقرار کررہ ہیں یعنی جولوگ اسلام کے علاوہ دوسری شریعتوں کے پیروکار ہندو عیسائی بیودی اگر ہم انبانی زندگی کے چاراہم ترین مسائل پر تقابلی نظر ڈالیس تو انہیں این خدہب کے اگر ہم انبانی زندگی کے چاراہم ترین مسائل پر تقابلی نظر ڈالیس تو انہیں این خدہب کے

خلاف اسلامی اقدار کو ماننے والا پاتے ہیں۔(۱)وراثت(۲)طلاق و ضلع (۳) تعداد از واج (۴) نکاح بیوگان۔

(۱) وراثت متعلق ابھی تک وہ اصلاح نہیں ہوسکی جو اسلامی تعلیم کا مقصد ہے درحقیقت آج دنیا میں جس قدر انتشار سیاسی طور پر اقتصادی طور پریایا جاتا ہے اس کی وجہ سر مائے کا چند ہاتھوں میں جمع ہونا ہے اگر دنیا کے دیگر غدا ہب بھی اسلام کے قانون وراثت کو تشليم كرليس توسر ماييزياده عرصے تك كسي خاص فخف يا خاندان كے تصرف ميں نہيں رہ سكے گا گوآج مسلمان بھی وراثت کے اسلامی قانون پراس طرح اس قدر عمل نہیں کررہے ہیں جیسا کداس کاحق ہے لیکن چربھی دیگر اقوام اور نداہب سے بہتر ہیں۔ آج ترتی پیند ہندومکی قانون کی مدد لے کرعورتوں کو وراخت میں حصہ دلوانے کی کوشش کررہے ہیں جبکہ ان کے غرب میں عورت کا مال و جائنداد میں کوئی حق نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ ہندومکی قانون میں اتنی وسعت وگرانی نہیں ہے جیسی کداسلام کے قانون ورافت میں موجود ہے لیکن یہ کم بات نہیں کہ کی بھی طرح کیسی ہی سوچ کے ساتھ اپنی ترتی پیندی کے نام پر ہی سہی اسلامی اقد ارکی طرف قدم برهانے يه ماده تو مورے ميں کھيند مونے سے کھي مونايقينا بہتر موتا ہے۔ايسے بی میبودی اورعیسائیول مین بھی عورت کو جائیداد میں بحثیت وارث کوئی حصنبیں ہوتا عام حالات میں صرف اولا دنریند یعنی لڑکا وہ بھی پہلا میٹا وارث حقیق ہوتا ہے اور اگر اس کے اور بھائی موں تو انبیس میلے کی نبیت آ دھا حصد ملتا ہے۔ عیسائیت میں عورت کی وراثت کے بارے میں بالکل پڑھنیں کہا گیا۔عورت کے حق وراثت کے بارے میں خاموش ہے یہی وجہ ہے کہان کے بیباں میبودی مذہب کے مطابق وراثت تقسیم ہوتی ہے اب نئے اور موجود ہ قانون ورافت کےمطابق امریکہاور پورپ میں اگر کسی عورت کا شوہر مرجائے تو اس کے تمام ترکے کی وارث معرف بیوی ہوتی ہے اورشو ہر کی اولاد اور خود اس عورت کی اولا و تر کے ہے

امام اعظم ابوحذيفه

محروم رہ جاتی ہے اورا گرعورت مرجاتی ہے تو ایسے ہی تمام تر کہاں کے شو ہر کول جاتا ہے اس طرح اولا دیے حقوق بری طرح یا مال ہوتے ہیں۔

(۲)۔اسلام کے سواکسی بھی فدہب میں تعداد از دان پرکوئی پابندی عائد نہیں تھی۔
ہندو دھرم اور بہودیت میں تو تعداد از دواج کی کوئی قید نہیں۔ ہندو کہنے کوتو ایک بیوی کے
اصول کو مانتے نظرآتے ہیں ایساملی قانون کے باعث نظرآ تا ہے اس سے پہلے فدہبی طور پر
الیک کوئی پابندی نہیں تھی ان کی ویدوں میں ایسے مناظر کثر ت سے موجود ہیں۔ یہودیوں نے
بھی اسلامی قانون کے مطابق چار کی قید عائد کرئی ہے۔ یقطعی طور پر اسلامی قانون ہے اس

(۳)۔ بیبویں صدی نے قبل تک ہندواور یہود یوں میں نیوگ کے نام ہے ایک رسم رائے تھی (نیوگ کی اولاونہیں ہوتی رائے تھی (نیوگ کی رسم میں مرنے والے کی بیوہ سے مرنے والے کی اگر کوئی اولاونہیں ہوتی بالخصوص بیٹا تو وہ مورت اپنے شوہر کی زندگی میں بی شوہر کی اجازت ومرضی ہے کی دوسری مرد سے مقاربت کے بعداولاد پیدا کرتی تھی اورا گر عورت میں خرائی ہوتی تو مروکی دوسری عورت سے بغیر نکاح کے اولاد پیدا کرنے کی کوشش کرتا تھا۔ اگر کسی بیوہ ہونے والی عورت کی اولاد خصوصاً لاکنہیں ہوتا تھا تو وہ مرنے والے خاوند کے جانشین کو پیدا کرے اس کے لیے اور کسی رشتہ دار مرنے والے کے بھائی کی طرف رجوع کرتی تھی بغیر کسی نکاج کے اور قانونی بندھن کے نیوگ کے در بعداولاد پیدا کرنے سے مرنے والے کی نجات و مغفرت تا تو نی بندھن کے نیوگ میں مرنے والے کی عورت بھی اس کرتے کا حصہ یعنی جا تیداد و ملکیت مائی جاتی تا تو نیوگ میں مرنے والے کی عورت بھی اورث آگر اس کا بھائی یا کوئی ورس اتر سبی رشتہ دار ہوتا تو دوسری الماک وجائیداد کی مانداس کی بیوہ عورت بھی وارث کوئی جائیداد کی مانداس کی بیوہ عورت بھی وارث کوئی جائیداد کی مانداس کی بیوہ عورت بھی وارث کوئی جائیداد کی جائیداد کی مانداس کی بیوہ عورت بھی وارث کوئی جائیں تھی تمام غدا ہب ہیں مرنے والے کا قرب بی رشتہ دارات کا بھائی بی ہوتا تھا اس لیے نوگ

امام اعظم ابودنيف

کا سے سے پہلافق دیوری کو دیاجا تاتھا۔ یبودیت میں بھی نیوگ کا پہلافق دیور لعنی مرنے والے کے بھائی کا بی ہے آریہ ان میں نکاح بیوگان حرام ہوا درزنا کے مترادف ہاں کی جگہ یوہ عورت نیوگ کر علی تھی لیکن اب بیسوی صدی میں آریہ ساتے بھی یواوک کے نکاح تائی کی تبلیغ کررہے ہیں اور یوہ عورت کو دوسرا نکاح کرنے کی اجازت دی جارہی ہے یہ اقد ام یقینا اسلامی اقد ارسے متاثر ہونے کی نمایاں علامت ہے۔

(سم) بندووں اور عیمائیوں کے ہاں طلاق کا کوئی روائی ہی نہیں تھا عورت ایک بار
کسی مرد سے نکات کر لیتی تو مرکز ہی اس سے جان چھوئی تھی ایسا ہی یہودیت میں تھالیکن
آئی بندوعیسائی اور یہودی سب کے سب طلاق کی ایمیت کوتتلیم کرتے ہیں اور اس کی
اجازت دیتے ہیں بندووں نے بھی قانون کی مدد سے طلاق وظع کی اجازت حاصل کر لی
ہوئی اور پرونسٹنٹ فرقے نے جنم لیا اور طلاق کے خلاف تھا اس پر ان میں بغاوت پیدا
ہوئی اور پرونسٹنٹ فرقے نے جنم لیا اور طلاق کی اجازت دوری جس سے بری مجیب اور
معکد خیزصورت حال پیدا ہوئی جس طرح سے یورپ اور امریکہ کی عدالتوں میں درخواسیں
منت ین بی ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ عیسائیوں نے نکاح کو کھیل بنالیا ہے اب خود عیسائی
منت ین نکاح طلاق کے قوانین میں اصلاح کے خواہش مند ہیں اورکوشش کررہے ہیں اس
لیے امید کی جاسکتی ہے کہ پھے مدت گزرے گی کہ انہیں اسلامی قانون طلاق وظع پرعمل پیرا
بونے میں بی عافیت نظرآ نے گئے گی۔ یہود یوں میں تو طلاق کا مسئلہ بالکل اسلامی طریقہ
پردائے ہو چکا ہے۔

اگرچہ ہندو عیسائی بہودی زبانی طور پر اسلام کی حقانیت اور اس کے قوانین کی اہمیت ومضبوطی کا قرار تو نہیں کرتے لیکن اپنے فل سے انہوں نے میٹابت کردیا ہے کہ ان کے فہبی مسائل کاحل ان کے فدہب کی تحریف شدہ کتابوں میں نہیں اور اگر چھے ہجی تو وہ زبانے سے

مطابقت نہیں رکھتا۔ ان کے مسائل کا علی جی در حقیقت اسلام میں ہی ہے۔ قرآن حکیم نے یہ جو وعدہ کیا کہ 'جم پہلی شریعت یا وہی منسوخ نہیں کرتے یا اے لوگوں کے دل سے فراموش یا بونہیں کرتے جب تک اس کی جگداس ہے بہتر یا کم ان کم اس جیسی دوسر کی شریعت نہیں لی آتے۔''
آئمدار بعداور خصوصاً امام اعظم ابوضیفہ کا اسلامی فقد کا کارنامدا تنا اہم اور بڑا ہے کہ دیگر مذاہب کے لوگوں پر اسلام کی اہمیت وقعت وقت کے ساتھ ساتھ ٹابت ہورہی ہے۔
آئندہ صفحات میں امام اعظم حضرت امام ابوضیفہ کے ایسے واقعات پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں جو انہیں پیش آئے اور جن کا فقہی حل انہوں نے فوری کی فوری پیش کردیا اور لوگوں کو در تہ جبرت میں ڈال دیا۔

الم) يعلم أيوطيني

## حضرت ابو حنیفہ کو پیش آنے والے واقعات اوران کی فراست

حضرت عبداللد بن مبارک نے امام ابوصیف سے یو چھا کہ ایک شخص کے دو در ہموں کے ساتھ دوسر مستحض کا ایک درہم مل گیا پھران میں ہے دو درہم گم ہو گئے لیکن نیمعلوم نہیں ككون سے ضائع ہوئے جودرہم باقی بچاہاس كى تقسيم كىسے ہوگى ۔ امام ابوصنيف ً نے فرمايا جو درہم باتی بچاہےوہ اثلاث کے طریقہ پرتقسیم ہوگا لینی جس کے دو درہم تھاس کو دو حصے اور جس كاايك درہم تھا اسے ايك حصہ على كا حضرت عبدالله بن مبارك كتے ہيں كہ ميں چرابن شرمہ کے یاس گیاان ہے بھی یہی مسلد دریافت کیاانہوں نے یو چھا کیا بیسنلدسی اور ہے بھی یو حیما ہے تو میں نے کہا ہاں ابوصنیفہ سے ۔اس پرانہوں نے کہا کہ انہوں نے فرمایا موگا کددرہم بطریق اثلاث تقسیم موگا۔ میں نے کہاں ہاں۔ وہ کہنے گلے کداللہ کے عدے نے غلطی کی پھر فر مایا جودرہم مم ہوئے ان میں سے ایک یقینی طور پر دودرہم والے کا تھا۔ دوسرا دونوں کا اور تیسرا بھی'ان دونوں کے درمیان نصف ونصف تقسیم ہوگا۔ این مبارک کہتے ہیں۔ کہ میں نے اس جواب کو پیند کیا۔ پھر میں امام ابوطنیفہ سے ملاتو امام صاحب نے مجھے ہے یو چھا کیاتم ابن شبر میڈ ہے ملے تھے اور اس نے تہمیں درہم کی تقسیم نصف ونصف بتائی ہے۔ میں نے کہاجی مال ۔ .

امام ابوطنیف نے فرمایا جب تین درہم آپس میں خلط ملط ہو گئے تو ان میں شراکت لازم ہوگی اورایک درہم والے کے لیے ہر درہم میں ایک تہائی ہوگا اوردو درہم والے کے لیے ہر درہم میں ایک تہائی ہوگا اوردو درہم والے کا بر درہم میں دوتہائی ہوگا۔اس لیے جودرہم کم ہوگئے وہ دونوں کے اینے اپنے دھے کے باقدر کم

امام انتظم العضيف

موے اور باقی جور ہاوہ بھی آینے اپنے حصے کے باقد رہا۔

حفرت امام ابوصنیفتگی خدمت میں ایک عورت حاضر ہوئی اورعرض کیا کہ میرا بھائی فوت ہوگیا ہے اس نے میراث میں چھ سودینار چھوڑے ہیں لیکن مجھے صرف ایک ویناد ملا ہے۔ امام ابوصنیفیڈ نے عورت سے دریافت کیا کہ میراث کس نے تقسیم کی؟ اس نے کہا داؤد طائی نے۔ اس پرآ بے نے فرمایا تیرے لیے صرف اتناہی حصہ ہے۔

امام صاحب نے عورت سے پوچھا کیا تیر ہے بھائی نے دوبیٹیاں ماں بیوی اور بارہ بھائی اور ایک بہن اپنے بیچھے چھوڑی ہیں۔ عورت نے کہاں ہاں۔ اس پرآپ نے فر مایا کہ دونگٹ یعنی چارسود ینار دوبیٹیوں کے چھٹا حصہ بعنی سود ینار ہاں کا اور ایک شمن یعنی پھٹر دینار بیوی کے اور باتی نے جانے والے بچیس دیناررہ گئے تو مرد کا چونکہ عورت سے دو گنا حصہ ہوتا ہے اس لیے بارہ بھائیوں کے چوبیس دینار ہرایک کودودود ینار لیس کے اورعورت کوایک دینار جو تھے طاہے۔

حضرت امام ابوضیفہ آیک مرتبہ ایک سید کے بیٹے کے جنازے میں شریک سے اس میں کوفے کے بڑے بڑے اور علماء (قاضی وغیرہ) بھی شریک سے کہ لڑکے کی ماں شدت غم کے باعث نظے سراور کھلے چرہ باہرنگل آئی اورا پنادو پشدا پنے بیٹے کے جنازے پر ڈال دیا۔ جب لڑکے کے باپ اوراس عورت کے شوہر نے بید یکھاوہ اسے اپی بے عزتی سمجھ کر خصہ ہوا اور کہنے لگا اگر تو آئی جگہ ہے نہ لوٹے تو تحقیے طلاق بیان کرعورت کو بھی خصہ آگیا اوراس نے ہتم کھالی کہ اگر میں نماز جنازہ سے پہلے لوٹوں تو میر سارے غلام آزاد جنازہ امراس نے میں بی تھا یہ سب من کرلوگ رک گئے ۔ اس خص نے جس کے بیٹے کا جنازہ تھا امام آبو حینے تھوا پی اورا پی بیوی کی قتم کے بارے میں بتایا۔ امام ابو صنیفہ نے اس ہے کہا کہ اپنی کی نماز کے لیے یہیں صفیل درست کرلواور جولوگ آگے جاچکے ہیں انہیں یہیں بلالو پھر نماز جنازہ و ہیں پڑھنے کا حکم دیا جب نماز جنازہ پڑھ لی گئ تو امام صاحب نے عورت کو گھر لوٹ جانے کا حکم دیا اس طرح نداسے طلاق ہوئی اور نداس کے غلام ہی آزاد ہوئے کیونکہ عورت اپنے شوہ کی قتم بھی پوری ہوگئی۔ وہ نماز اپنے شوہ کی قتم بھی پوری ہوگئی۔ وہ نماز جنازہ کے بعد گئی امام اعظم حضرت ابو صنیفہ کا یہ فیصلہ دیکھ کر قاضی این شرمہ چلا اٹھے۔ اب حنیفہ اب عورتیں تجھ جیسا بچہ جننے سے عاجز آگئیں تیرے علم سے مسئلے نکا لنے میں کوئی مشقہ نہیں۔

ایک مرتبہ حضرت امام اعظم امام ابو صنیفہ دیگر علمائے شہر کے ساتھ ایک ولیمہ میں شریک تھے جہاں دو بہنوں کا نکاح دو بھائیوں کے ساتھ ہوا تھا۔ پچھ بی در بہوئی تھی کہ صاحب خانہ چیخنا چلاتا باہر آیا اور بتانے لگا کہ بری مصیبت پیدا ہوگئی۔ رات میں دونوں دہنیں تبدیل ہوگئی۔ رات میں دونوں دہنیں تبدیل ہوگئی اور ان سے دونوں لڑکوں نے صحبت بھی کرئی۔ (یعنی اپنے بھائی کی بیوی ہے ہم بستر ہوا) اس مجلس ولیمہ میں حضرت سفیان بھی موجود تھلوگوں نے ان سے دریافت کیا تو فرمایا کہ کوئی بات نہیں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ایسے بی معاطم میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایسے بی معاطم میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایسے بی معاطم میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے باس لوٹ جائے لوگوں نے ان کے جواب کو پہند کیا اس محفل میں حضرت معربی کدام بھی جینے تھے۔ انہوں نے حضرت امام ابو صنیفہ سے فرمایا گیل میں حضرت معربین کدام بھی جینے تھے۔ انہوں نے حضرت امام ابو صنیفہ سے فرمایا آ بے کی کیارائے ہے۔ حضرت سفیان نے کہا ہواس کے خلاف اور کیا کہیں گے۔

امام ابوضیفہ نے فرمایا کہ دونوں لڑکوں کو بلالا و جب دونوں لڑکے حاضر ہوگئے تو امام صاحب نے ہی ایک سے پوچھا کہ جس لڑکی سے تو نے صحبت کی ہے وہ تجھے پہند ہے۔ انہوں نے کہاباں۔ پھرانہوں نے لڑکے سے پوچھااس لڑکی کا کیانام سے جو تیرے بھائی کے پاس ہے اس نے تام بتادیاس پرامام صاحب نے فرمایاس کا نام لے کر کہوکہ میں نے اسے طلاق دی۔ اس طرح دونوں بھا تیوں نے اپنی منکو حداثر کی کوطلاق دے دی اس کے بعد انام صاحب نے فرمایا استم نے جس اڑکی کے ساتھ رات بسر کی ہے اس سے نکاح کراو ۔ لوگوں نے اس جواب کوسفیان کے جواب سے زیادہ پہند کیا اور فرط مسرت سے محدث مسعر بن کدائم نے اٹھ کرانام ابوضیف کی پیشانی چوم لی ۔

حفرت امام ابوصنیف کی خدمت میں ایک محف حاضر ہوااور عرض کیا کہ ہیں نے اپنی بیوی کے سامنے تسم کھائی ہے کہ میں تجھ سے اس وقت تک نہیں بولوں گا جب تک تو از خود مجھ سے نہ ہو لے۔ اس بات پرمیری بیوی نے بھی قسم کھائی کہ میں تجھ سے اس وقت تک نہیں بولوں گی جب تک تو مجھ سے نہیں ہوئے گا۔ امام صاحب نے فرمایا تم دونوں میں سے کی بولوں گی جب تک تو مجھ سے نہیں ٹوئی ۔ جب امام صاحب کے اس فتو کی کی فرحضرت امام سفیان پر بھی کھارہ نہیں کوئکہ قسم نہیں ٹوئی ۔ جب امام صاحب کے اس فتو کی کی فرحضرت امام سفیان تو رک کو ہوئی تو وہ حضرت امام ابوصنیف پر ناراض ہوئے اور فرمایا تم غلط فتو کی دیتے ہوائی پر کفارہ آئے گا۔ امام ابوصنیف نے فرمایا حضرت جب اس کی بیوی نے اس محض کی قسم اٹھانے کے بعد قسم اٹھائی تو اس طرح اس نے کلام تو کرلیا۔ (اپنے شوہر سے بات کرلی) جس سے اس کی قسم نہ ہوگی اب آگر دوا بی بیوی سے بات چیت کرے گا تو اس پر کفارہ نہیں آئے گا در ایک قسم ختم ہوگی اس گا دہ کورٹ تم ہوگی۔ اس کی قسم نہ تو کر نے دورفتم ہوگی۔ نہیں دہ گناہ گا دہ کورٹ کا کلام کرناقتم کے بعد تھا بیں قسم خود بہ خود ختم ہوگی۔

ایک شخص حضرت امام ابو صنیف کی خدمت میں شکایت لے کر حاضر ہوا کہ میں نے اپنی
ایک امانت فلاں شخص کے پاس رکھوائی تھی لیکن اب وہ واپس کرنے سے منکر ہوگیا ہے۔ اب
میں کیا کروں۔ آپ نے اسے سلی دی اور فر مایا اس کا ذکر کسی سے نہ کرنا چرآپ نے اس شخص
کو بلایا جس کے پاس امانت رکھی گئی تھی۔ آپ نے اس سے علیحدگی میں فر مایا کہ حکومت نے
مجھے سے ایک آ دمی طلب کیا ہے جس میں قاضی بننے کی صلاحیت ہو کیا تو اس کے لیے تیار ہے؟

امام أعظم ابوصنيف

وہ سوچنے لگا امام صاحب نے اسے ترغیب دی وہ جب چلا گیا تو امام صاحب نے امانت رکھوانے والے سے کہا تو اب جا کراس سے کہد کہ جناب شاید آپ بھول گئے بول بیل نے آپ کے پاس اپنی امانت رکھوائی تھی جس کی بینشانی تھی۔ امانت رکھنے والے نے سوچا اگر میں اس کی امانت والیس نہیں کرتا تو خائن ثابت ہوجاؤں گا اور قاضی کا عہدہ جھے نہیں تل سکے گا اس لیے اس نے فورا ہی امانت لوٹادی۔ اس کے بعد وہ شخص امام صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا تا کہ امام صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا تا کہ امام صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا تا کہ امام صاحب نے اس سے کہا۔ ذراصبر کرمیں حاضر ہوا تا کہ امام صاحب نے اس سے کہا۔ ذراصبر کرمیں خیس سے کہا۔ ذراصبر کرمیں خیس سے بھی بڑا عہدہ پرفائز کرادوں گا جب تک کوئی بڑا عہدہ خالی نہیں ہوتا میں تیرا نام نہیں کھواؤں گا( اس تدبیر سے غریب کی امانت معمل گئی)

حضرت لیث بن سعد قرماتے ہیں کہ میں مکہ شریف میں تھا کہ ایک جمع میں امام ابوضیفہ سے ایک مال دار شخص نے سوال کیا کہ میں اپنے بیٹے کی شادی پر بڑا مال خرج کرتا ہوں لیکن وہ طلاق دے دیتا ہے اور اگر باندی خرید کردوں تو آزاد کردیتا ہے میر ابرا مال ضائع ہوجا تا ہے۔ مجھے کوئی تدبیر ایک بتا کیں کہ میرا مال ضائع نہ ہو۔ اس پر امام ابوضیفہ نے فر مایا اپنے بیٹے کو غلاموں کے بازار میں لے جاؤ اور جو باندی اے پند ہو خرید کر اس کا نکاح کردو۔ اگر وہ اے طلاق دے گا تو تیری باندی تیری پاس لوٹ آئے گی اور اگر آزاد کرے گا تو اس کی ملکیت نہیں ہوگی۔

ایک بار ظیفه مضور کے در بار میں امام ابو حنیفہ کے ایک ویٹن نے امام صاحب سے ظیف کے سامنے ایک سوال پوچھا کہ امیر ہمیں حکم ویتا ہے کہ فلال مخص کی گردن اڑا دو ہمیں معلوم نہیں ہوتا کہ فیصلہ حق ہے یانبیں کیا ہم بغیر تحقیق کے قبل کردیا کریں؟ امام صاحب نے سوال کر نے والے سے سوال کیا کہ ہمار اامیر فیصلہ حج کرتا ہے یا غلط؟ اس نے کہا امیر فیصلہ حج کرتا ہے یا غلط؟ اس نے کہا امیر فیصلہ حج کرتا ہے ۔ امام صاحب نے فرمایا صحح فیصلہ نافذ ہونا جا سے اس کے لیے تحقیق کی ضرورت

نبیں۔ وہ محض چونکہ امام صاحب سے دعمنی رکھتا تھا اس لیے بیسوال امام صاحب کو بھنانے کی غرض سے کیا تھا کیونکہ اس کی سمجھ کے مطابق اگرامام صاحب کیتے جائز ہے تووہ کہتے کہ جائز نبیں دونوں طرح فیصلہ غلط ہوتا تو امیر غصہ ہوکرامام صاحب کو آل کروادیتا۔ لیکن امام صاحب کی فراست نے الٹا اسے ہی پھنسادیا۔

ایک شیعہ (رافضی) امام ابوصنیفہ کی خدمت میں جاضر ہوااور پوچھا کہ صحابہ میں کون سب سے برا بہادر تھا؟ امام صاحب نے فر مایا اہل سنت کے زد کیک حضرت علی رضی اللہ عنہ برے بہادر تھے کیونکہ وہ جانے تھے کہ خلافت حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ کا حق ہے۔ اس لیے وہ اُن کے بہر دکر دی گئی۔ لیکن تمہارے نزدیک (شعیوں کے ) حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ برے بہادر تھے کیونکہ تم لوگ کہتے ہو کہ خلافت پر حضرت علی کرم اللہ وجہ کا حق تھا لیکن حضرت ابو بکرصدیق نے جران چھیں کی اور حضرت علی رضی اللہ عندان سے خلافت نہ لے سکے بین کرسوال کرنے والا شیعہ جیران رہ گیا۔

امام اعظم حضرت ابوصنیفہ سے ایک شخص نے مسئلہ پوچھا کہ وہ شخص کیا کرے جس نے میں امام اعظم حضرت ابوصنیفہ سے ایک شخص نے مسئلہ پوچھا کہ وہ شخص کیا کر آج میں امام امام اور اگر آج میں امام نے اور اگر آج دن میں اپنی بیوی سے رجوع نہ کروں (ہم بستری) تو بھی طلاق ۔

کروں (ہم بستری) تو بھی طلاق ۔

حضرت امام ابوحنیفہ نے جب بیر مسئلہ سنا تو فر مایا پہلے کاحل نہا بہت آسان ہے وہ مخص عصر کی نماز پڑھ کراپی بیوی سے صحبت (ہم بستری) کرے پھرغروب آفاب کے بعد عسل کرلے پھرمغرب کی نماز پڑھ لے کیونکہ آخ دن سے یا پٹے نمازیں مرادے۔

ایک شخص نے امام اعظم سے بوجھا کہ ایک شخص کی بیوی سیر جی پر چڑھ رہی تھی اور سیر جی کے اس سے کہا کہ اگر تواد پر چڑھی تو طلاق اور سیر جی میں تو طلاق

ا بام اعظم ا بوحنیف

#### اورا گرینچاتر ہے تو طلاق اب و مورت کیا کر ہے؟

امام صاحبؓ نے فرمایا کہ چندا فرادل کر سیر طی اٹھا کرزمین پر رکھ دیں یا پھر چند عورتیں زبر دتی بغیراس عورت کی مرضی کےاسے اٹھا کر نیچے لے آئیں۔

ایک عورت امام صاحب کے پاس آئی اور کہا کہ میرے شوہر نے کہا ہے کہ اگر میں نے ایک میں ایک عورت امام صاحب کے پاس آئی اور کہا کہ میرے شوہر نے کہا ہے کہ اگر میں نے ایک ہانڈی نمیں ایک کااثر کھانے میں ظاہر نہ ہوؤور نہ تجھے طلاق ۔ اس پرامام صاحب ؒ نے فرمایا ہانڈی میں انڈ سے پکااس میں ایک پاؤیا اس سے بھی زیادہ نمک ڈال دے۔ اس طرح تیرے شوہر کی قتم بھی پوری ہوجائے گی اور تجھے طلاق بھی نہیں ہوگی۔

ایک بارامام اعظم حضرت ابوصنیف گوفتل کرنے کی نیت سے دھر یوں کا ایک گروہ آیا (جو اللہ کونیس مانے آج کل ہم جنہیں دہریہ کہتے ہیں) امام صاحب سے کہنے گئے کہم مخلوق کے خالق کے قائل ہو۔ امام صاحب نے فر مایا پہلے تو مناظرہ کرو چھر جوتمہار اارادہ ہوکر لینااس پر گروہ کے توگوں نے کہا۔ ٹھیک ہے۔ امام صاحب نے فر مایا یہ بتاؤ کہ ایک الی کشتی جوسامان سے خوب بھری ہواور سمندر میں بھی طوفانی لہریں اٹھ رہی ہوں کیا بغیر ملاح کے چل سکتی ہے۔ اس برگروہ کے لوگوں نے کہا نہیں ہی کمن بی نہیں ہے۔

ان کی بات من کر حضرت امام صاحبؓ نے فرمایا کہ بیدد نیاجس میں تبدیلی اور ایس کے احوال کو بدلنا اور اس کے تغییر ہی چل رہے احوال کو بدلنا اور اس کے تمام امور کا تغییر وغیرہ سب کسی ہتی اور مد بر کے بغیر ہی چل رہے میں۔ امام صاحبؓ کی بات من کر دھر یوں کے گروہ نے اپنی تلواریں اپنی نیام میں ڈال لیس اور تو بہ کرلی۔

ایک شخص نے دوسرےالک شخص کوایک ہزار دینار کی تھیلی دے کراہے دصیت کی کہ جب میرا بیٹا بڑا ہوجائے تو جو تجھے پسند ہوا تنااس کودے دینا۔ جب لڑ کا بڑا ہوا تو اس شخص

امام مختلم ابوحنیفه ۲۲۰۰

نے ہزار دینارخود رکھ کرخالی تھیلی لڑ کے کودے دی۔ لڑکا امام ابوحنیفہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور سارا ماجرا سنایا۔ امام صاحب ؓ نے اس شخص کو بلایا اور اس سے کہا کہ اس لڑ کے کو ہزار دینار دے دو کیونکہ جوانسان کو پسند ہوتا ہے وہی وہ رکھتا ہے اور جونا پسند ہوتا ہے دے دیتا ہے۔ چونکہ مجھے بید دینار پسند ہیں جو تو نے روک لیے جبکہ وصیت یہ ہے کہ جو تجھے پسند ہو وہ اس لڑ کے کودینا۔ اس پراس شخص نے ہزار دینارلڑ کے کوادا کردیئے۔

حضرت امام ابوصنیفہ کے کارناہے اور قیاس اور رائے کے فیصلے لاکھوں کی تعداد میں ہیں۔ کتاب کاموضوع حضرت امام اعظم ؓ کی شخضیت کے بارے میں حنفی مسلک کے مقلدین یعنی ماننے دالے پیروکاروں کوحضرت امام اعظمؒ کے مثبت پہلوؤں اورفقهی معلو مات کوا جاگر كرنا يت اكنى لسل مدجان سك كه حضرت امام اعظم جن كاشبره حيار دن وانك عالم مين بوه کون تضاور کیوں اتنے مشہور اور معتبر تظہرے۔اینے مقصد میں کتنا کامیار برم ہایتو آپ کو كتاب يرصف ساندازه موكيا موكاركتاب مي صرف حضرت امام صاحب كرو پهلوؤن یر ہی اکتفاکیا ہے پہلا امام صاحب کی معیشت اور ذرائع ومصادر دوسرا امام صاحب کی حیات عامہ کاموقف ۔حضرت امام صاحبٌ حالیس سال کی عمر میں مند تدریس پر متحمکن ہوئے جب ان کے استاد حضرت حمارٌ وصال فر ما گئے اگر دیکھا جائے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت بھی اس طرح تھم النی ہے بوری ہوئی کہ رسول الله علی الله علیہ وسلم کوجھی مند نبوت جالیس سال کی عرمیں عطا ہوئی تھی۔ کیونکہ بیعمرتمام تر پختگی کی ہوتی ہے۔ انسان ہرفتم کے واقعات و حادثات سے گزر کر تج بہ حاصل کر چکا ہوتا ہے اور معاملات حیات کے مسائل سے بوری طرح آ گای حاصل کرچکا ہوتا ہے اور تمام متعلقین کا اعتاد یقین اُس پر قائم ہو چکا ہوتا ہے۔لوگ اس کے بارے میں اپنی رائے قائم کر چکے ہوتے ہیں۔حضرت امام اللم مُنے جب اینے استادیشخ حمادٌ کی مسندسنجالی اوراینے شاگر دوں کو درس و تدریس کا سلسلہ شروع کیا اس کے

باوجودانہوں نے اپنا آبائی پیشتجارت جوانہیں ورثے میں ملی تھی کوبھی جاری رکھااور فقہ ودین کی خدمت کے لیے خود کو وقف کر رکھا تھا۔ امام صاحب جیشیت تا جربھی بڑے ویانت داراور معالمہ فہم شخصیت کے مالک تھے۔ ان کی طبیعت میں استغنااور حرص وظمع سے نفرت تھی وہ بے انتہا امانت داراور دیانت دار تھے۔ طبیعت میں بخل بالکل نہیں تھااور بڑے ہی زاہد پر ہیزگار متعی عبادت گزار تھے۔ تجارتی معاملات میں انہیں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے تشہید دی گئی ہے۔ وہ اپنے وقت کے قطیم الشان تا جرتھے۔ بڑے ہی تخی اور بیرت وکر دار عقل و و فایری کا اعلیٰ ترین نمونہ تھے۔ امام صاحب اپنے تجارتی نفع سے علماء کے وقار وضروریات کا پورا خیال کرتے تھے تا کہ وہ حصول اور تخصیل علم کے سلسلے میں ہوتم کی ہخشش و عطا ہے نیاز رہیں۔

امام صاحبؒ نے امویوں اورعبای دونوں حکومتوں کا زمانہ پایا تھا اموی دور حکومت میں اتھارہ سال گزارے۔ دونوں حکمرانوں کا رعب دیا باون سال اورعبای دور حکومت میں اٹھارہ سال گزارے۔ دونوں حکمرانوں کا رعب دید بدوطنطنہ بھی دیکھا اوران کا زوال وانحطاط بھی۔انہوں نے عباسیوں کا وہ دور بھی ویکھا تھا جب ان کی تحریک زیرز مین ایران میں پھیل رہی تھی اور یہ بھی دیکھا کہ کس طرح عباسیوں نے امویوں پرغلبہ حاصل کر کے اقتد ارچھین لیا۔

بنوامیہ کے دور میں بزید بن عمر ابن ہمیر ہنے جواس وقت کوفہ کا گور نرتھا تمام فقہا کو طلب کیا تا کہ عراق جو ہر شم کے فتنوں کا گہوارہ بنا ہوا تھا اس کی اصلاح کر سکے۔ان فقہا میں حضرت ابن ابی لیانی حضرت ابن ثبر مہ حضرت داؤ دبن ہند اور حضرت امام ابوحنیفہ شامل شخے۔ گور نرکوفہ ابن ہمیر ہ نے سب کواپنے در بار میں منصب عطا کئے اور حضرت امام ابوحنیفہ گو سرکاری مہر دے کر قاضی کے عہدہ دینا جا ہا تا کہ جوکوئی تھم نافذ ہواور خزانے سے کوئی مال برآ مد ہووہ سب امام صاحب کی مگر امام ہواور ان کے ہاتھ کے نیچے سے نکلے۔ مگر امام

صاحب نے عہدہ قبول کرنے سے انکار کردیا۔ اس پر گورز ابن ہیرہ و نے تشم کھائی کہ اگروہ عہدہ قبول نہیں کریں گے تو انہیں تازیانوں کی سزادی جائے گی سب فقہا جو وہاں موجود تھے نے انہیں سمجھانے کی بری کوشش کی انہوں نے کہا کہ آپ کواللہ کا واسط آپ اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالیں۔ ہم آپ کے بھائی ہیں ہم بھی حکومت سے تعلق کو پند نہیں کرتے اس وقت قبول کرنے کے سواکوئی چارہ نہیں اس پرامام اعظم حصرت ابو صنیف نے جواب دیا کہ اگر میشن میں میں نہیں کروں یہ شخص میرچا ہے کہ میں اس کے لیے شہر کی مسجد کے درواز سے گنا کروں تو وہ بھی میں نہیں کروں کو رہ یہ بھے قطعی منظور نہیں۔

کر کے اس پرمہرلگا دوں گا۔ یہ بھے قطعی منظور نہیں۔

گورزکوفدابن بهیره کے حکم پر پولیس آفیسر نے امام صاحب کونظر بندکردیا ادر متواتر کئی روز تک انہیں کوڑے مارتار ہا آخرا کیک روز امام صاحب پر کوڑے برسانے والا گور نرابن بیره و کے پاس آیا اور کہا کہ وہ فض تو مرنے کو ہاس پر گور نرنے کہا کہ ان سے کہو کہ وہ ہماری فتم پوری کرے کوڑے مارنے والے نے امام صاحب کو جا کر یہ پیغام دیا تو جواب میں وہی بات امام ابو حنیفہ نے کہی جووہ پہلے بھی کہ چھے تھے۔ اس شخص نے ابن مہیرہ کو جا کر پھر بتایا کہ امام صاحب نہیں مانے اس پراس نے کہا کہ کوئی شخص ہے جوانہیں سمجمائے کہ جمع سے مہلت مانے کہ جمع سے مہلت مہلت و ے دوں۔

حفرت امام صاحب وجب یہ پیغام ملاتو انہوں نے فرمایا اچھا جھے موقع دیا جائے میں اپنے احباب سے مشورہ کرلول اور اس پرغور کرلول۔ جب ابن ہمیرہ گورنر کوفہ کو یہ پیغام ملاتو اس نے فورا ہی حفرت امام صاحب کی رہائی کا تھم صادر کردیا۔ امام صاحب رہائی کے بعد مکہ معظمہ کی طرف روانہ ہو گئے اور مکہ میں اس وقت تک قیام فرمایا جب تک عباسیوں نے کومت پر قبضنہیں کرلیا۔ حضرت امام اعظم ابوجعفر المنصور کے زمانے میں کوفہ والی تشریف

ام اعظم الومنيند

لائے۔(مناقب الی حنیفہ المکی) امام صاحب نے تقریباً چھ سال کا عرصہ مکہ مکرمہ میں قیام فرمایا اور اس قیام مکہ میں آپ نے اپنازیادہ وفت حرم شریف میں گزارا۔

خليفه ابوجعفر منصور جوامام اعظم ابوحنيفة كى مقبوليت اورشهرت اوربهرط قبه فكرييس انهيس عظمت کی نگاہ ہے دیکھا جانا پیندنہیں کرتا تھا پھرا مام صاحب کے خالفین نے بھی اس کے کان کھرے تھے کہ امام ابوحنیفہ ؒ نے ابراہیم بن عبداللہ جوحفرت حسن رضی اللہ عنہ کی اولا دہیں تھا جس نے بصرہ میں خلیفہ منصور کے خلاف علم بغاوت بلند کررکھا تھا کی زر کثیر سے اس کی مدد کی ہے۔خلیفہ منصوراس وجہ ہے بھی امام صاحب وقل کرانا جا ہتا تھالیکن ان کی شہرت نیک نا می اور مقبولیت کے باعث وہ براہ راست ایسانہ کر سکا اس نے امام صاحب کو کوفہ ہے اپنے پاس بلوایا اے بیبھی یقین دلایا گیاتھا کہ وہ قاضی بننے کی ہر پیشکش کوٹھکرادیں گے۔جیسا کہ وہ یزید بن عمرابن مبیر ہ کے دور میں کر چکے تھے اور کوڑوں کی سز ابھی برداشت کی تھی۔اس لیے ہی خلیفہ منصور نے بھی وہی حربہ آ ز مایا اور امام صاحب کو قاضی بننے کی پیشکش کی جسے انہوں نے محکرادیا۔ اس پرانہیں قید کردیا گیا۔خلیفہ ہرروز انہیں آ مادہ کرنے کے لیے پیغام بھیجتار ہا اورامام صاحبؒ کے انکار کے جواب میں ہرروز بختی میں اضافہ کرتار ہاروزاندام اعظم کوجیل ہے باہر لایا جاتا دس کوڑے مارے جاتے اور اعلان کے ساتھ آپ کوخون میں لت بت حالت میں شہر میں گھمایا جاتا۔ دس دن تک بیانسانیٹ سوز اور ظالمانیمل ہوتار ہااورآ خرایک روز تحدے کی حالت میں سفرآ خرت پرروانہ ہو گئے اورا پنے خالق وما لک سے جاملے۔

ابومحمد حارثی نے محمد بن مہا جڑ ہے روایت کی ہے کہ امام ابو صنیفہ کے سامنے ایک پیالہ پیش کیا گیا اور کہا کہ وہ اسے پی لیس آ پ نے انکار کردیا کی بار کہنے کے باوجود آ پ نے وہ پیالہ بیا کہ آ خرمیں فرمایا میں اپنے قل میں مدونہیں کروں گا۔ آخر میں امام صاحب کوز مین پیا کہ آخر میں امام صاحب کوز مین پرزبردی گراکران کے حلق میں زہرانڈیل دیا گیا جس سے ان کی وفات ہوئی۔

تعیم بن یجی سے روایت ہے کہ امام ابو حنیفہ کا وصال سفر کی حالت میں زہر پلانے ہے ہوا۔

قاضی ابوعبداللہ صیری نے فضل بن رکن سے روایت کی ہے کہ امام ابوحلیفہ گوز ہریلایا گیا تھا جس سے ان کی وفات ہوئی۔

کیا تھا جس سے ان ی وفات ہوں۔ قاضی ابوعبداللہ صمری نے یعقوب بن شبیہ سے روایت کی ہے کہ امام صاحب وصال کے وقت سجدے میں متھے۔

مافظ ابوالحس محمد بن حسین شافی آبری اور موفق بن احمد نے ابوحسان زیادی سے روایت کی ہے کہ امام صاحب کو جب موت کا احساس ہوا تو وہ مجدے میں گر گئے ای حالت میں ان کا انتقال ہوا۔

#### حواله جات كتب

- (١) الخيرات الحسان ـ علامه ابن حجر كلّ يترجمه مولا ناعبد الغني طارق
- (٢) تبيض الصحف معلامه جلال الدين سيوطئ ترجمه مولانا عبدالغني طارق
  - (٣) سيرة النعمان كامل يثمس العلمها حضرت مولا ناشلي نعما ليُّ
- ( ۱۲ ) امام ابوصنیف عهدوحیات نقد دآرا استاد محمد ابوز بره مصری ترجمه سیدرکیس احمد جعفری ندوی
  - (۵) تذ کره نعمان -علامه محمر بن پوسف ترجمه -مولا نامحمد عبدالله مهاجر مد نی
    - (٢) امام ابوعنیفه کی سیاسی زندگی ۔ از علامه سیدمنا ظراحسن گیلانی
      - (2) اسلامی انسائیکوپیڈیا۔ ازسیدقاسم محمود
- (٨) فلفه التشريع في الاسلام- از واكترضحي محصاني ترجمه-مولوي محمد احمد رضوي

#### فليف شريعت اسلام

- (۹)معارفالقرآن \_حضرت مولا نامفتی محمر شفعٌ
- (١٠) توفيح المسائل \_ازآ قائے سیدعلی سینی سینتانی
  - (١١) اصول كافي



