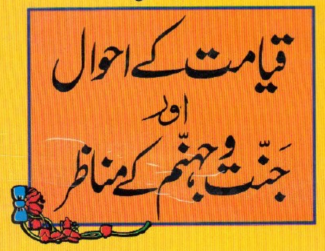
الني الني الله عليه المرسم المراجع الم

# ونيا في من الله

حصة اوّل



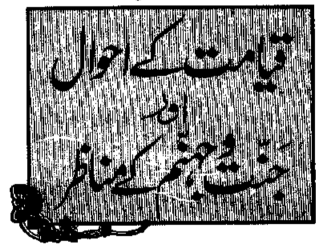
مؤلانا مُحَدِّ لُوسُف لَدُهيانوي

مَكْتَبَنَّ لَاهَيَّا إِوْيَ



## وتراكي حيوت

حصة اوّل



مؤلانا مُحَدِّ نُوسُف لُدُهيانوي

مَنْكَتَبَمُّ لِلْهَيْ إِنْوَيْ



### بيش لفظ

#### بهم الله الرحمان الرحيم الحمد لله وسلام على عباده الذين السطفي الابعد:

حضرت اقد س محدث العصر مرشدی موانا محمد یوسف لدهیانوی ذید مجدهم کے روز نامہ جنگ کے مشہور کالم "آپ کے مسائل اور ان کا حل" کی تدوین و طباعت کے بعد آپ کے ویر مقالات و مضابین کی تدوین و ترتیب کا آغاذ کیا گیا۔ صرف عقیدہ ختم نبوت کے موضوع پر آپ کے اتنے مقالات اور مضابین تنے کہ "تخفہ قادیانیت" کی تمن طخیم جلدیں شائع ہو چکی ہیں اور مزید جلدوں پر کام جاری ہے۔ "افتال اور مراط متنقم" کے موضوع پر ایک طویل مقالہ تھا۔ احباب کی خواہش ہوئی کہ وانف کے سلیلے میں تفکی ہے اس پر مفصل الگ مقالے کی ضرورت ہے اور اس سلیلے میں تفکی ہے اس پر مفصل الگ مقالے کی ضرورت ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر ترتیب کا کام شروع ہے اور اس سلیلے کے دو اہم موضوعات پر دو جلدیں مظرعام پر تریب

ابنامہ بینات میں حضرت اقدس کا آیک اہم اور مستقل سلسلہ 'ابواب الزہد عن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم'' کے عنوان سے ترفری شریف کی احادیث کے ترجمہ و تشریح کا تقلہ جو حضرت بنوری قدس مرہ کی وفات کے بعد سے شروع ہوگیا تقلہ ترفی جو حدیث شریف کی مشہور کتاب ہے اور ہمارے مدارس میں اس کتاب کو بہت اہمیت کے ساتھ پرحمایا جاتا ہے اور ہمارے امام اعظم امام ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کی فقہ کی تشریحات' اساتذہ کرام اس کتاب کے همن میں کرتے ہیں۔ حضرت اللہ علیہ کی فقہ کی تشریح بنیاد بنا کریے سلسلہ شروع فرمایا۔ اور اس میں حضرت نے سلسلہ وار احادیث شریف کی تشریح شروع فرمایا۔ اور اس میں حضرت نے سلسلہ وار احادیث شریف کی تشریح شروع فرمای بلکہ ایک اہم باب کا استخاب فرماکر اس کی توضیح و تشریح شروع فرمائی۔ ان ختیب ابواب میں پہلا باب "دنیا سے ب

ر غبتی " کے بارے میں ہے ، جس کے تحت مختلف عنوانات سے حضور معلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا کی بے باق کو بیان فراکر واضح فرایا ہے کہ دنیا کے اندر رہجے ہوئے کس طرح زندگی گزاری جائے ؟ ووسرے باب میں جنت کے انعامات کا تذکرہ نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے بہت ہی خوب صورت انداز میں بیان کیا گیا ہے ، جبکہ تیسرے باب میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو جنم کی بولناکی سے خبردار فرمایا ہے۔

نی آخر الزبان صلی اللہ علیہ وسلم کے جوابر باروں کے ایک ایک موتی کی ایت کا اندازہ کون کرسکا ہے؟ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم ایمعین فرماتے ہیں کہ ای صلی اللہ علیہ وسلم جب گفتگو فرماتے تو ایسا محسوس ہو باکہ گویا پھول جھڑرہ ہیں۔ فصاحت و بلاغت اور تعبیر کاجو انداز نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کا تھا ہم آرخ اس کی مثال پیش کرنے سے عاجز ہے ' حضرت اقدس موالنا محمد یوسف لدھیانوی نے عشق و محبت میں ڈوب کر اور امت مسلمہ کی خرخوائی کے جذبے سے سرشار ہوکراس کی مثال یہ فور بی اندازہ کرلیں کہ اس کی کیا تاجیر ہوگی۔ ان احباب کا تمہ فرا سے شکریہ اواکر تا ہوں جن کی معاونت سے یہ کتاب آپ کے ہاتھوں میں پنچی ' قصوصا" مخدوم کرم موالنا سعید احمد جالپوری ' موالنا عبد الشکور ' عزیزان محترم موالنا فیم ایجد سلیمی ' جناب عبد الطیف طاہر' حافظ محمد عتیق الرحمان لدھیانوی ' کہ جن کی شیم ایجد سلیمی ' جناب عبد الطیف طاہر' حافظ محمد عتیق الرحمان لدھیانوی ' کہ جن کی شہر و روز مسائی حضرت اقدس کے افادات کی اشاعت کے لئے وقف ہیں ' اللہ تعالی شہر و روز مسائی حضرت اقدس کے افادات کی اشاعت کے لئے وقف ہیں ' اللہ تعالی خرا علی اور اس کتاب کو امت کے لئے نافع بیات وصلی اللہ تعالی علی خیر خلقہ محمد فرمائے اور اس کتاب کو امت کے لئے نافع بنائے۔ وصلی اللہ تعالی علی خیر خلقہ محمد و آلہ و محبہ ایمعین۔

فاکپائے حفرت اقد س (مفتی) محمد جمیل خال

نائب مدير اقراء رو منته الاطفال ومحمران اسلامي صغحه اقراء جنگ كراچي

| ۳    | يش لفظ                                                                                                         |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵    | فهرست                                                                                                          |
| H    | •                                                                                                              |
|      | مقدمه<br>ابواب الزمدعن رسول الله صلى الله عليه وسلم                                                            |
| سماا | ونیاہے بے رغبتی کابیان                                                                                         |
| Ia   | دونعتول مين دهو كهر                                                                                            |
| ۲٠   | يا هج با توك كاعهد                                                                                             |
| ۲2   | ي چي اول هه مهد<br>نيک اعمال مين جلدي کرنا                                                                     |
| 19   | سيب عن بدل ره المستقدم موت كويادر كهنا المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم |
| m;   | تبوت توبادر هنا                                                                                                |
| ۳۲   | جن تعالی سے ملا قات کااشتیاق                                                                                   |
| ۵"   |                                                                                                                |
|      | الله تعالى كے خوف سے رونے كى فضيلت                                                                             |
|      | الد خون عليه الله الله الله الله الله الله الله ا                                                              |
| سوس  | ارس و ہون تھے ، و بھان بات کرنا                                                                                |
| ۰۵.  | تو ون وہمائے ہے ہے ہا رہ :<br>بے مقصد باتول سے پر میز کی تاکید                                                 |
| ۲۸.  | ہے مصلابا وں سے پر ہیر ن ما چیر                                                                                |
| د •د | م نوی قبیان<br>الله تعالی کی نظر میں دنیا کی حقارت وذلت                                                        |
| ٠ _  | اللد حال کا سرین و یا مارک فرک کے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                           |
| 9 .  | و نیا عوص کے صفید کارورہ رکھے : سے                                                                             |
| ۱۵   | دیایی غار او بیون کستان<br>دنیاکا غم اوراس کی محبت                                                             |
| ۸.   | وتياه م اوران حيت                                                                                              |
| 11 . | مومن کی عمر کاطویل ہونا                                                                                        |
| ۰,۰  | ال امت کی عمر ساٹھ سے ستر برس تک                                                                               |
|      | زمانه سمٹ جائے گا                                                                                              |

A STATE OF THE STA

|                 | امیدول کاکو تاویونا                                                             |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| F <sup>T</sup>  | ال امت كا فتنه مال ب                                                            |
| W               | اگراین آدم کے پاس مال کی ددوادیاں ہوتیں تو تیسری کو تلا آ                       |
| ۱۳ <i>ت</i> / ن | ا رسال او بسري و حوام<br>او در ها ما رود و اي م رود و ادعال او من و بسري و عوام |
| ٠٠٠             | بوڑھے کادل دوچیز ول کی محبت میں جوان ہو تاہے                                    |
| ٠               | د نیاسے بے رغبتی کا مفہوم                                                       |
| ٠               | التدلغان پر هروسه کرنا                                                          |
| 9A              | بف <b>ن</b> در کفایت روزی پر صبر کرنا<br>ن <del>ه</del> سر :                    |
| ۱۰۵             | فقر کی فضیکت کابیان                                                             |
| I•Y .,          | نقراء مہاجرین اغنیاء سے پہلے جنت میں داخل ہوں گے                                |
| فیشت ۱۱۰        | آ محضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ علی کے اہل بت کی مو                           |
| fi <b>4</b>     | حضرات صحابه کرام کی معیشت کا نقشه                                               |
| mr              | اصل مالداری دل کاغنی ہوتاہے                                                     |
|                 | مال کوائں کے حق کے ساتھ لینے کابیان                                             |
| 129             | مال و جاه کی حرص سے دین کا نقصان                                                |
| IMI             | آپ صلی الله علیه وسلم کے نزدیک دنیا کی حقیقت                                    |
| IMM             | دوسی کس سے لگائی جائے                                                           |
| ١٣٥             | انسان کے مال واولاد اور عمل کی مثال                                             |
| 16.             | زیادہ کھانے کی ممانعت کابیان                                                    |
| 10.             | ریااور د کھلاوے کی مذمت                                                         |
| 109             |                                                                                 |
| [Y]             | نیک عمل سے خوش ہونا                                                             |
| 141"            | انسان کا حشر اس کے ساتھ ہو گا جس سے وہ محبت کر تاہے                             |
| 1∠+             | الله تعالی کے ساتھ حسن نظن ر کھنا                                               |
| 124             | لیلی اور بدی کابیان                                                             |
| 129             | محض حن تعالی شانہ کی خاطر کسی ہے محبت ر کھنا                                    |
|                 | محبت کی اطلاع دینے کا بیان                                                      |

| P.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | صرورت سے زیادہ عمارت بنانا                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| m46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ضرورت سے زیادہ عمارت بناتا<br>حضرات صحابہؓ کے ایثار ومروت کا نقشہ<br>• میں                                                                                                                                                                                       |
| 1749                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فنیات شکر<br>وہ کون ہے جس پر دوز خ حرام ہے                                                                                                                                                                                                                       |
| r4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وہ کون ہے جس پر دوز خرام ہے                                                                                                                                                                                                                                      |
| اتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ا تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتگی معموا                                                                                                                                                                                                                        |
| تت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کے کریمانہ اخلا                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>727</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | غر ورو تکبر اورخو دبنی کاانجام                                                                                                                                                                                                                                   |
| t-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | متنكبر وك كاانحام                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>* 4 4 4 4 4 5 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | غصه کونی جانے کی فضیلت                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تىن خوبيال                                                                                                                                                                                                                                                       |
| m_4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تين خوبيال<br>عظمت د جلال اللي                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | مومن اور فاجر کی مثال                                                                                                                                                                                                                                            |
| rg                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | غلظی کے بعد توبہ                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| rgr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أيمان كانقاضا                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mgA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | مومن اور فاجر کی مثال<br>غلطی کے بعد توب<br>ایمان کا تقاضا<br>شات سی سزا                                                                                                                                                                                         |
| mgA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | شاتت کی سزا                                                                                                                                                                                                                                                      |
| mgA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | شاتت کی سزا                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul><li>μ. Θ. Υ.</li><li>μ. Φ. Υ.</li></ul> | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم اور قطعرر حمی کی سزاد نیا میں بھی ملتی ہے .                                                                                                                                                 |
| ۳۹۸<br>۴۰۱<br>۳۰۲<br>۳۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم اور قطع رحمی کی سزاد نیابیس بھی ملق ہے .<br>صابر وشاکر کون ہے اور کون نہیں؟                                                                                                                 |
| ۳۹۸<br>۴۰۱<br>۳۰۲<br>۳۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم اور قطع رحمی کی سزاد نیابیس بھی ملق ہے .<br>صابر وشاکر کون ہے اور کون نہیں؟                                                                                                                 |
| ۳۹۸<br>۴۰۱<br>۳۰۲<br>۳۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم ادر قطعر حمی کی سزاد نیابیں بھی ملتی ہے .<br>صابر وشاکر کون ہے اور کون نہیں؟<br>غیبت د حضور                                                                                                 |
| MAY       LANGE AND THE STATE OF THE STATE O                                           | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم اور قطع رحمی کی سزاد نیابیں بھی ملتی ہے .<br>صابر وشاکر کون ہے اور کون نہیں ؟<br>غیبت د حضور<br>مومن کامل کی شناخت                                                                          |
| MAY       LANGE AND THE STATE OF THE STATE O                                           | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم اور قطع رحمی کی سزاد نیابیں بھی ملتی ہے .<br>صابر وشاکر کون ہے اور کون نہیں ؟<br>غیبت د حضور<br>مومن کامل کی شناخت                                                                          |
| MAY       LANGE AND THE STATE OF THE STATE O                                           | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار نا<br>آپس کے اختلا فات کی نحوست<br>ظلم ادر قطعر حمی کی سزاد نیابیں بھی ملتی ہے .<br>صابر وشاکر کون ہے اور کون نہیں؟<br>غیبت د حضور                                                                                                 |
| ۳۹۸<br>۳۰۱<br>۳۱۰<br>۳۱۳<br>۳۱۸<br>۳۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | شات کی سزا<br>کسی کی نقل اتار تا<br>آپس کے اختلافات کی نحوست<br>ظلم اور قطعر حمی کی سزاد نیاییں بھی ملتی ہے .<br>صابر وشاکر کو ان ہے اور کو ان نہیں ؟<br>غیبت و حضور<br>غیبت و حضور<br>اسباب اور تو کل<br>اسباب اور تو کل<br>ابواب صفیتہ البحنۃ عن<br>جنت کابیان |

|                                         | r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| rr9                                     | کے بالاخانے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | منت.      |
| h.h.                                    | المراد من المراز |           |
| ۲ <b>۳۲</b>                             | کے در جات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مت .      |
| [r]rq                                   | یں چا ند قادر سونے سے بر ن اور سمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فوا تبر   |
| rap                                     | ت کی اینی بیو یول سے مقاربت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ہل جن     |
| ۳۵۳                                     | سي الشالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | · le      |
| ۳۵۹                                     | ے میلوں کی شان ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بل جن     |
| MAI                                     | کے تھاوں کی شان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جنت       |
| (*Yr                                    | کے بر ندوں کی شان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | جنت       |
| ****************                        | ے حوزوں میں سان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جنت       |
| ry6                                     | نت کي عمرون کا بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الل جه    |
| M47                                     | نت کی کتنی صفیں ہوں گی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الل جن    |
| MA4                                     | کے در وازول کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | جنت       |
| 747                                     | ے ہازارکاؤکر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | جنت       |
| ۳ <b>८</b> ۹                            | میں دیدارالہی<br>نالی الل جنت سے ہمیشہ راضی ہول گے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | جنت       |
| ۲۸۷                                     | مالی اہل جنت ہے ہمیشہ راضی ہول گے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اللدتع    |
| ۲۸۸                                     | نت کابالا خانوں میں ایک دوسرے کودیکھنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | اللج      |
| rq•<br>                                 | نت مجنی ہمیشہ رہیں گے اور اللَّ جہنم مجنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| r94                                     | ا کے گردمشقتوں کا احاطہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جنت       |
| *9A                                     | اوردوزخ کی باهمی گفتگو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جنت       |
| · 99                                    | جنتی کے ناز و نعمت کا بیانکا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ادتی      |
|                                         | ن بېڅت <b>ى كاترانە</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| ) • [ • • • • • • • • • • • • • • • • • | . کی شهرو <b>ن کابیان</b><br>سر میرون کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | جنت       |
| \•fY                                    | ی کی دعااور دوزخ سے پناہ<br>لا کُلّ رشک حضرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | جنت       |
| >•∆<br>•∆                               | کا می رشک حضراتشخص الله نے سارے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تين<br>تد |
|                                         | ا الله كما/ك كالكورية الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | I+1       |

| 5+Y       | فرات سے نزانے کا ظاہر ہونا                                           |
|-----------|----------------------------------------------------------------------|
| ۵+۷       | تنمن فخص الله تعالى كومحبوب بين الديتين مبغوض                        |
| £         | ابواب صفية الجبنم عن رسول الله علية                                  |
| ۵+۹       | مجتبم کابیان                                                         |
| ۵۱۱       |                                                                      |
| ۵۱۲       | چنم سے ایک گردن لکے گ                                                |
| ٥١٣       | جبنم کی گهرائی                                                       |
| ۵۱۳       | جبنم میں آگ کا پہاڑ                                                  |
|           | دوزن میں دوز خیول کی جسامت                                           |
|           | دوز خیول کے پینے کابیان                                              |
| AFF       | دوز خیول کے کھانے کا بیان                                            |
| AFY       | دوزخ کی زنجیروں کی لمبائی                                            |
| AFA       | د نیاکی آگ جہم کی آگ کاستروال حصہ ہے                                 |
| APP in it | جہم کی آگ کے دوسانسول اور اہل توحید کے ہم سے نکالے جانے کا ب         |
| APT       | الل ايمان كود وزخ سے فكالنے كا تكم                                   |
| April     | سب سے آخریں دوز خسے نکلنے والے کا قعم                                |
|           | ر حمت خداو ندی سیئات، صنات میں بدل دے گ                              |
|           | اللايمان كووز خسے رہائى                                              |
| ωτ Λ      | جہنم میں عور توں کی اکثریت ہو گی                                     |
| `<br>`    | دوزخ میں جس مخص کوسب ہے کم عذاب ہو گادہ کون ہے؟                      |
| arr       | ررری میں میں میں میں میں ہے ہیں۔۔۔۔۔۔<br>جنتی کون ہے اور دوز خی کون؟ |
|           |                                                                      |
| ۵۳۷       | الگ جنت کے اوصافدوز خیول کے اوصاف                                    |

#### مقدمه

#### بم الله الرحن الرحيم

#### الحمدلله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد

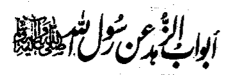
میرے من وضح حضرت اقد س مولانا سید محد یوسف بنوری نور الله مرقده کی خواہش منی که "اہنامہ بینات" میں ایک تو قرآن کریم کی تغییر کا سلمہ شروع کیا جائے۔ دو سرا حدیث پاک کا " بیرا فقتی مسائل کا اور چوتھا ملف صالحین کے طالات و واقعات کا۔ باکہ امت کو زیادہ سے زیادہ فع پنچ۔ حدیث پاک کے سلمہ میں حضرت رحمتہ اللہ علیہ اس ناکارہ کو ارشاد فرائے سے کہ ترفی شریف کا "ابواب الربم" بہت جامع اور بے نظیر بی میں اس کا سلمہ شروع کر دوں "گریہ ناکارہ دو وجہ سے اس ارشاد کی تعیل میں مقصر تھا۔ ایک ہے کہ ارشادات نبوت کی ترجمانی بری نازک ذمہ داری میں مقصر تھا۔ ایک ہے کہ ارشادات نبوت کی ترجمانی بری نازک ذمہ داری بی مقصر تھا۔ ایک ہے کہ ارشادات نبوت کی ترجمانی بری نازک ذمہ داری بی مقصر تھا۔ ایک ہے کہ ارشادات نبوت کی ترجمانی بری نازک ذمہ داری خواست میں ان خواست میں ان اور جس کے ظاہر و باطن میں دنیا بی دنیا ہو " زبم" پر کچھ لکھنا "لہ بیت ہو اور جس کے ظاہر و باطن میں دنیا بی دنیا ہو " زبم" پر پچھ لکھنا "لہ بیت ہو اور جس کے ظاہر و باطن میں دنیا بی دنیا ہو " زبم" پر پچھ لکھنا "لہ تقولون ما لا تفعلون" کا مصداتی ہے جو بجائے رضائے اللی کے "کبر تقولون ما لا تفعلون" کا مصداتی ہے جو بجائے رضائے اللی کے "کبر تقولون ما لا تفعلون" کا مصداتی ہے جو بجائے رضائے اللی کے "کبر تقولون ما لا تفعلون" کا مصداتی ہے جو بجائے رضائے اللی کے "کبر تقولون ما لا تفعلون" کا مصداتی ہے جو بجائے رضائے اللی کے "کبر تو تو توائد مند)

لین حضرت اقدس نور الله مرقده اس ناکاره کی معذرت کے باوجود مخلف مواقع میں اس کے لئے ارشاد فرماتے رہے 'بالآخر اس ناکاره نے حضرت رحمہ الله سے وعده کرلیا۔ ابھی اس سلسلہ کو شروع کرنے کا سوچ ہی رہا تھا کہ حضرت رحمہ الله رفتی اعلیٰ سے جا لیے 'اور ہم بیتم ہو گئے 'طبیعت بجھ گئی' زندگی بے کیف ہو گئی اور اس موضوع پر لکھنے کا خیال ہی ذہن سے لکل گیا۔

توژ بیٹے جب کہ ہم جام و سیو پھر ہم کو کیا آساں سے بادہ گلفام گر برسا کرے

اور جب حضرت رحمہ اللہ ہے کے ہوئے وعدے کا احساس ہوا تو افروس ہوا کہ اگر حضرت رحمہ اللہ کی حیات طیبہ میں یہ کام ہو تا تو بے شار دعائمیں بھی ملتیں اور جہاں غلطی ہوتی اس کی اصلاح بھی ہو جاتی اس لئے اس ناکارہ نے سیدی و مرشدی حضرت الشیخ ریحانہ العصر برکہ الد ہر مولانا الحاج الحافظ محمہ ذکریا کاند حلوی ثم مدنی مدظلم العالی سے درخواست کی کہ یہ خدمت کسی اور کے سپرد فرما دی جائے اور جو وعدہ کرچکا ہوں اس سے حکما "روک دیا جائے۔ گر حضرت شیخ (متعنا اللہ بطول حیاتہ المبارکہ الطیبہ) نے اس درخواست کو تجول نہیں فرمایا ، بلکہ ایفائے وعدہ کا تھم فرمایا 'اس لئے ناچاریہ مللہ توکان علی اللہ شروع کرتا ہوں۔ حق تعالی شانہ اپنی رحمت و عنایت سے سلملہ توکان محل اللہ شروع کرتا ہوں۔ حق تعالی شانہ اپنی رحمت و عنایت سے رضااور قرب کا ذریعہ بنائے اور قیامت کے دن حضرات شیمین اور ویگر خدام رضااور قرب کا ذریعہ بنائے اور قیامت کے دن حضرات شیمین اور ویگر خدام بارگاہ نبوی (صلی اللہ علیہ وسلم) کی معیت نصیب فرمائے۔ آئین یا رب بارگاہ نبوی (صلی اللہ علیہ وسلم) کی معیت نصیب فرمائے۔ آئین یا رب العالمین ب

محريوسف عفا الله عنه ۱۰- رمضان الهارک ۱۳۹۸ه ونباس بے رقبی





## بىم الله الرحن الرحيم

## د و نغمتول میں د هو که

#### باسبب

الصُّحَّةُ وَالْفَرَاغُ نِمْمَتَانِ مَغْبُونَ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ

حَدَّثَنَا مَالِحٌ بِنُ عَبْدِ اللهِ وَسُوَبَدُ بِنُ نَصْرِ قَالَ صَالِحٌ : حَدَّثَنَا، وَقَالَ سُوَبَدُ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمَبَارَكِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سَبِيدِ بْنِ أَبِى هِنْدِ عَنْ أَبِيدِ مَنْ ابْنِ هَبَّاسٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : نِيْسَتَانِ مَغْبُونَ فِيهِمَا كَيْهِرْ مِنْ النَّاسِ الصَّحَّةُ وَالْفَرَاعُ .

حَدَّنَا كَمَّدُيْنُ بَشَارٍ حَدَّنَا كَيْسِ بْنُ شَيدٍ عَدَّنَا عَبْدُ اللهِ بْنُسَيدِ اللهِ عَدْ ثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُسَيدِ اللهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ ابْنِ عَبَاسٍ عَنِ النَّبُ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ ابْنِ عَبَاسٍ عَنِ النَّبُ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ أَنْسِ بْنِ عَالِيهِ ، وَقَالَ هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ صَحِيحٌ وَرَوَاهُ غَيْرُ وَاحِدٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي عِيدٍ بْنِ أَبِي عِيدٍ فَرَّقَمُوهُ وَأَوْفَقُهُ بَعْضُهُمْ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي عِيدٍ بْنِ أَبِي عِيدٍ اللهِ عِنْ اللهِ عَنْ عَبْدٍ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْدُ إِلَى عَنْدُ اللهِ عَنْ سَيدٍ بْنِ أَبِي عَنْدٍ اللهِ عَنْ عَبْدُ اللهِ عَنْ عَبْدُ اللهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ عَنْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَالِهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ الللّهِ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ اللّهِ عَلَا اللّهِ اللّهِ اللللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهِ اللّهِ اللللّهِ الللّهِ اللّهِ اللللّهِ اللللللّهِ الللّهِ الللّهِ ا

ترجمہ: "حضرت ابن عباس رضی الله عنما سے روایت بے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که دو نمتیں اللہ علیہ وسلم نمتیں اللہ عبی ہیں محت اور فراغت"۔

تشریج: اس حدیث میں آنخفرت صلی الله علیہ وسلم نے دنیا میں آنے والے ہرعاقل و بالغ کو ایک تاجر کے ساتھ تشبیہ دی ہے "کویا دنیا ایک تجارتی مندی ہے "آدی کی عمر عزیز اس کا رائس المال ہے اور جس سامان کو وہ بھر رہا ہے وہ اس کے اعمال ہیں۔

اہل عقل کسی تجارت میں سرمایہ لگاتے ہیں تو نفع کی اسید پر ہی لگاتے ہیں اور کوئی مخص بقائی ہوش و حواس اپنے رائس المال کو خسارے کی سرمایہ کاری میں ڈبونا نہیں چاہتا کہ نفع کے بجائے اصل سرمایہ ہی غارت ہو کر رہ جائے۔

تجارت سے نفع کمانے کے لئے تا ہر کو چند چیزوں کا اہتمام کرنا ہو تا ہے اول یہ کہ وہ اچھی طرح غور کرلے کہ میں جس چیز میں سرمایہ کاری کر رہا ہوں وہ منافع کی ہے یا خسارے کی؟ دوم یہ کہ جس فخص سے معالمہ کرے اس کے بارے میں اطمینان کرلے کہ وہ لاکن اعتاد بھی ہے یا نہیں؟ تیسرے یہ کہ کاروبار نمایت دیانت اصول پندی اور محنت و استقلال کے ساتھ کرے 'کاروبار نمایت دیانت سرمایہ کو فضول خرچی اور تعیش پندی میں برباد نہ کرے 'چوشے یہ کہ اپنے قبتی سرمایہ کو فضول خرچی اور تعیش پندی میں برباد نہ کرے 'ورنہ کھے ہی عرصے میں اس کا اصل سرمایہ اڑ جائے گا اور اس کی تجارت ناکام جو جائے گی۔

ان امور کو سامنے رکھ کر آب آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد گرای پر غور فرمائیے۔ یہ دنیا ایک منڈی ہے ایماں سے اعمال کا مال جمر کر آپ کو دساور (آخرت میں) لے جانا ہے اور وطن سے آپ عمر عزیز کا ایک محدود سرمایہ لے کر آئے ہیں اور یہ نفذی اتن قیمتی اور انمول ہے کہ اس کا ایک ایک لحد دنیا و مانیما سے زیادہ قیمتی ہے کینی دنیا کی ساری دولت اور

روس ' چین اور امریکہ و برطافیہ کے سارے فزانے ایک آدی کے ایک سانس کی قیت نہیں' <sup>ری</sup>کن افسوس ہے کہ اس انمول جو ہر میں سب سے ب<sup>وا</sup> اور لاعلاج نقص یہ ہے کہ اس کو بقا و قرار نہیں' یہ وهوپ میں رکھی ہوئی برف کی طرح بچھانا رہتا ہے اس کی مثال پانی کی اس سکی کی ہے جس میں ذرا سا سوراخ ہو' اور پانی مسلسل اس سے نیکتا رہے 'گویا اس سرایہ ک خصوصیت بیہ ہے کہ تم اسے خرچ کرویا نہ کرو میہ خود بخود خرچ ہو تا رہے گا' امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ میں صوفیا کے پاس بیٹھا ہوں اور ان کی صحبت سے فائدہ اٹھایا ہے 'جوسب سے قیمتی بات میں نے ان سے حاصل کی 'وہ یہ ہے کہ "وقت ایک تلوار ہے' اگر تم اس کو نہیں کاٹو گے تو یہ تمہیں کاٹ دیگا"۔ بسرحال آدی کا یہ قیتی سرمایہ جو ہدفتمتی سے زوال پذیر بھی ہے اگر <sup>سمی ای</sup>س چیز میں لگ رہا ہے جو اس سے فیتی ہے تب تو اس کی تجارت نفع کی ہوئی اور اگر اس نے اس سرمایہ کو کسی گھٹیا چیز پر خرچ کر دیا تو معلوم ہو گا کہ اس مخض کو تجارت کا ملیقه نبیں آیا' ورنہ بیہ فسارے کی سرمایہ کاری نہ کریا۔ ای طرح اگر اس نے اس مرمایہ سے کام بھی نہ لیا اور وہ برف کی طرح بگیل بگیل کر ضائع ہو گیا تب یہ مخص احمق متصور ہو گا۔ اس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث میں یوں ارشاد فرما رہے ہیں کہ صحت و فراغت دو نعتیں الی ہیں جن میں بت سے لوگ خمارے میں ہیں۔ لعنی عمر کا سرمایہ آخرت کی تجارت میں لگانے کے لئے صحت اور فراغت ورکار ہے' اول تو یہ دونوں چیزیں بیک وفت بہت کم لوگوں میں میسر آتی ہیں' ایک آدی صحت مند ہے گر اس کو وهندے سے فرمت نہیں' ایک کو فرمت ہے گر صحت نصیب وشمنال ہے۔ اور اگر کسی کو اللہ تعالی نے صحت دی ہے اور بقدر ضرورت معاش بھی اسے حاصل ہے تو اسے ان نعتوں کی قدر نہیں۔ وہ انہیں یا تو دنیا کا کو ڑا جمع کرنے میں ضائع کر رہا ہے یا گپ شپ' سیرو تفریح اور لغو و لا لینی چیزوں میں برماد کر رہا ہے آج اس کو کچھ احساس نہیں کہ اس کا کتنا بوا خزانہ خود اس کے اپنے ہاتھوں لٹ رہا ہے' حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ اہل جنت کو کوئی

حسرت نہیں ہوگی صرف ایک حسرت انہیں بھی رہے گی کہ انہوں نے اپی عمر کا فیمی صد ہے مقصد کیوں ضائع کر دیا۔ ایک روایت میں ہے کہ انہانی عمر کے لیات قیامت کے دن ڈییوں کی شکل میں آدی کے سامنے پیش ہوں گے۔ جس ڈبیہ سے نیک عمل نکلے گا اس پر اسے بے حد خوشی ہوگی 'جس ڈبیہ سے برا عمل نکلے گا اس پر اسے اور شرمساری ہوگی اور جو ڈبیہ ضائع کا کس پر اسے حسرت و پشمانی ہوگی۔

اور بعض لوگ اس گوہر ہے بما کو خدا تعالیٰ کی نافرہانیوں میں خرچ
کرتے ہیں' انکی مثال الی ہے کہ کمی کے پاس سونے چاندی' ہیرے اور
جواہرات کا ذخیرہ ہو اور وہ اس کو سانیوں' پچھوؤں اور کیڑے کو رُوں کے جمع
کرنے پر خرچ کرے' الغرض جن حصرات کو اللہ تعالیٰ نے عقل و بصیرت عطا
فرمائی ہے اور وہ اپنی عمر کو اس سے زیاوہ قبتی چیز پر خرچ کر رہے ہیں وہ تو نفع
میں ہیں۔ ان کے علاوہ وہ سارے لوگ خسارے میں ہیں جن کی صحت و
فراغت اور زندگی کی تمام صلاحیت یا تو رائیگان جا رہی ہے یا ونیا کا پاغانہ جمع
کرنے پر خرچ ہو رہی ہے' یا گناہوں کے سانپ اور پچھو سمینے میں لگ رہی

آنخضرت صلی الله علیہ وسلم صحت و فراغت کو نعمت قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ان نعتوں کا شکر اوا کرنے والے بہت ہی کم لوگ ہیں ورنہ اکثریت ان لوگوں کی ہے جو اس نعمت کی ناشکری کے مرتکب ہیں۔ ان کو یہ نعتیں بغیر کمی محنت کے مفت مل گئی ہیں اس لئے انہیں آج ان کی کوئی قدر نمیں 'ان کی قدر کل ہوگی جب یہ دولت ان سے چھن جائے گئ اور وہ خالی ہاتھ بیک بنی و دوگوش اس محفل سے اٹھا دیے جائیں گے۔

ایک جو ہری جو اپنے جو ہری قدر و قیت سے شناسا ہو' اس کی قیت ہو وصول کرنے کے لئے کہاڑیوں کی دکان پر شیں جایا کر آ' نہ وہ بھگیوں کے محلّہ میں اس کی قیت لگا تا ہے وہ کسی قدر شناس بادشاہ کی بارگاہ کا رخ کیا کر آ ہے جو اس انمول موتی کی قیت بھی پوری پوری ادا کر دے اور گو ہر کے باب عالی میں پیش کرنے پر انعام و خلعت سے بھی نوازے۔

انسانی زندگی کے جو ہری انبیا کرام علیم السلام ہیں وہ جانے ہیں کہ سے
جو ہر کتا قیمتی ہے' اسے کون خرید سکتا ہے اور اس کی قیمت کیا ہو سکتی ہے؟
اس لئے وہ انسانوں کو دنیا کے کہاڑ فانے میں اس کی نیلام چکانے' نادار مخلوق
کے ہاتھ اسے فروخت کرنے سے منع کرتے ہیں۔ وہ انسانیت کو بتاتے ہیں کہ
قدرت کا یہ عطیہ' جے تم زندگی کتے ہو' انٹا قیمتی ہے کہ اس دنیا کے سارے
خزانے اس کے مقابلے میں پھروں کے ڈھر ہیں کیا تم یہ ہیرا ہاتھ سے دے کہ
پھر خرید لو گے؟ دنیا کا کوئی ہوے سے بردا آدمی بھی تساری زندگی کی قیمت ادا
نہیں کر سکتا' اور ساری دنیا اپنی نعتوں اور لذتوں سمیت اس ہیرے کی قیمت
نہیں بن عتی۔ اس کی قیمت صرف شہنشاہ مطلق ہی ادا کر سکتا ہے اور اس کی
قیمت دائی اور ابدی زندگی ہی ہو سکتی ہے۔ اللہ تعالی نے مندرجہ ذیل ارشاو
میں اس طرف اشارہ فرمایا ہے:

وَامُواَلَهُمْ بِانَّ لَهُمُ الْحَنَّةَ \* يُقَاتِلُونَ فِي وَامُواَلَهُمْ بِانَّ لَهُمُ الْحَنَّةَ \* يُقَاتِلُونَ فِي وَامُوَالَهُمْ بِانَّ لَهُمُ الْحَنَّةَ \* يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقَّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْأَنْحِيْلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ حَقَّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْأَنْحِيْلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ حَقَّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْأَنْحِيْلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بَبَيْعِكُمُ اوْفِي بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بَبَيْعِكُمُ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بَبَيْعِكُمُ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا الْمَعْلِيمُ " اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا الْمَعْلِيمُ " اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا وَاللهِ اللهِ فَاسْتَبْشِرَوا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَالْعَالَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَا اللهِ فَاسْتَبْشِرَالُ اللهُ اللهُ فَالْمُ اللهُ فَالْمُ اللهُ فَالْمُ اللهُ فَالْمُ اللهُ اللهُ فَاسْتُلُونَا اللهِ فَاسْتُونِهُ اللهُ الْعُنْلُونَ اللهُ اللهُ فَالْتَقَالَا اللهُ فَالْمُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

## يانج باتوں كاعمد

پاسپ

مَن اتَّمَى المَعَارِمَ فَهُوَّ أَعْبَدُ النَّاسِ

حَدِّنَا بِشَرُ بِنُ هِلاَ لِ الصَوَّافُ الْبَصْرِيُّ . حَدَّنَا جَمْعَرُ الْنُ سُلَيْمَانَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَنْ بَاخَذْ عَنَى هُولاَ الْمَكِيَاتِ فَيَمَسُلُ بِهِنَّ أَوْ بُهُمَّمُ مَنْ بَعْشَلُ بِهِنَّ أَوْ بُهُمَّمُ مَنْ بَعْشَلُ بِهِنَّ ؟ فَقَالَ أَبُو هُرَبَرَةَ : فَقَلْتُ : أَنَا بِارَسُولَ اللهِ ، قَالَوْمَ بِيدِي مَنْ بَعْشَلُ بِهِنَّ ؟ فَقَالَ أَبُو هُرَبَرَةَ : فَقَلْتُ : أَنَا بِارَسُولَ اللهِ ، قَالَوْمَ بِيدِي مَنْ بَعْشَلُ بِهِنَّ ؟ فَقَالَ أَبُو هُرَبَرَةً : فَقَلْتُ الْفَهَدَ النَّاسِ ، قَالَوْمَ عَمَّ اللهُ فَي النَّاسِ ، قَالَوْمَ مَنْ الْفَهَدَ النَّاسِ ، قَالَوْمَ عَمَا اللهُ عَلَيْهُ النَّاسِ ، قَالَوْمَ اللهِ عَالِيكَ تَكُنْ مُوامِناً ، قَالِحِبٌ النَّاسِ مَا قَالَ اللهُ عَالِيلَ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ مُوامِناً ، قَالْمَ كَثَرَةً المَسْجِلِ مَا الْفَعْدِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ مَنْ أَنْهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قَالَ أَبُوعِيتَى : هٰذَا حَدِيثُ خَرِيبُ لاَ تَمْرُفَهُ إِلاَ مِنْ حَدِيثِ جَمْنَرِ ابْنِ سُلَيْمَانَ ، وَالْحَسَنُ كُمْ يَسْبَعُ عَنْ أَيِهُ حُرَيْرٌ ۚ شَيْنَا هُ كَذَا رُوى عَنْ أَبُوبَ، وَبُونُسَ بْنِ عُبَيْدٍ وَعَلَى بْنِ زَبْدٍ، قَالُوا لَمْ يَسْتَعِ الْحُسَنُ مِنْ أَيِي حُرَيْرَةً ، وَرَوَى أَبُو عُبَيْدَةً لِنَاجِي عَنِ الْحُسَنِ هٰذَا الْخَدِيثَ قَوْلَهُ : وَآمْ بَذَ سَمُرُ فِيهِ عَنْ أَبِي حُرَيْرَةً مَنِ النَّيِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ . رجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت
ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کون ہے جو مجھ
سے یہ کلمات لے۔ پس ان پر خود عمل کرے یا کسی کو بتا دے
جو ان پر عمل کر سکے۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ
میں نے عرض کیا کیا رسول اللہ! میں لوں گا؟ پس آپ نے
میرا ہاتھ بکڑا اور پانچ ہاتیں شار کیں اور فرمایا:

ا: الله كى حرام كى ہوئى چيزوں سے پر ہيز كرو' سب سے برے عابد بن جاؤ گے۔

۲: اللہ نے تقلیم کر کے جو حصہ حمیس دے دیا ہے اس پر راضی ہو جاؤ سب سے بڑے عمٰیٰ ہو جاؤ گے۔

٣: ہمسامیر سے حسن سلوک کرد مومن بن جاؤ گے۔

۳: لوگوں کے لئے وہی پیند کرو جو اپنے لئے کرتے ہو مسلمان بن جاؤ گے۔

۵: زياده نه نسا كرو كونكه زياده ننسي سے ول مرده مو جاتا

تشریح: آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا ہر ارشاد واجب العل ہے اور محابہ کرام رضی الله عنم اس کی محیل میں ایک دوسرے سے سبقت لے جانے کی کوشش کرتے تھے۔ اس کے باوجود آپ کا یہ فرمانا کہ کون ہے جو مجھ سے یہ کلمات سکے لے? مزید اہتمام کے لئے تھا اور واقعی یہ پانچ اصول جو اس حدیث میں ارشاد ہوئے ہیں بہت ہی قبتی ہیں اس لئے آپ نے بڑے ہی اہتمام سے حضرت ابو ہریے گا ہاتھ پکڑ کر اور ایک وو ' تمن ' چار ' پانچ کک اہتمام سے حضرت ابو ہریے گا ہاتھ پکڑ کر اور ایک ' دو ' تمن ' چار ' پانچ کک اس کران کی تعلیم دی۔

اور پھر مزید اہتمام کے لئے یمال تک فرمایا کہ سیکھ تو ہر فخص لے ' پھر اگر خدانخواستہ ان پر خود عمل ند کر سکے تو کسی دو سرے کو بتا دے باکد وہ اس پر عمل کر سکے ' اس سے بیہ بات معلوم ہوئی کد دین اور حکمت کی بات کا سیکھ لینا نفع سے خالی نہیں۔ تبھی نہ تبھی آدمی کو اس پر عمل کی توفیق ہو ہی جاتی ہے اور نہ بھی ہو تو دو سروں کو ہٹا کر عمل کے راہتے پر ڈال سکتا ہے' اس ہے یہ معلوم ہوا کہ بے عمل آدمی بھی دین کی بات بتا سکتا ہے ' دین کی باتوں کو ایسا سمحتنا جائے جیسا بیار یوں کے نتنے آب اگر کسی مریض کو اپنی بیاری کا نسخہ تو معلوم ہے گراس ننخ کا استعال نہیں کرآئ یا علاج میں پر ہیز ہے کام نہیں لیتا تو یہ اس کی محرومی ہے "لیکن وہ دو سرے مریضوں کو نسخہ تو بتا سکتا ہے "اور اگر وہ اس کا صبح استعال کرلیں تو ضرور شفایا ب ہوں گے ' بلکہ ان کو شفایا ب دیکھ کر پہلے مریض کی بھی ہمت برھے گی اور وہ یہ سوچنے پر مجبور ہو گا کہ جب دو مرے لوگوں کو اس کے بتائے ہوئے شنچے سے شفایا بی جو زہی ہے تو وہ کیوں محروم رہے' الغرض عالم بے عمل کی حالت قابل افسوس بلکہ قابل رحم ہے کہ اے حکمت نبوت کے نینج معلوم ہیں 'گروہ اس سے محروم ہے لیکن دوسرے لوگوں کو اس کی بے عملی اور محرومی پر نظر نہیں رکھنی چاہے۔ بلکہ اس سے دینی حکت کی باتیں سکھ کران پر عمل کرنا چاہیئے۔ اس لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ان باتوں پر خود عمل کرے کیا کسی ایسے مخص کو سکھا دے جو اس پر عمل کر <del>سک</del>ے۔

1: پہلی بات آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمائی کہ "حرام سے بچو سب سے بوے عابد بن جاؤ گ"۔ ملا علی قاری رجمہ اللہ شرح مشکوۃ میں لکھتے ہیں "حرام" میں وہ چیزیں بھی شامل ہیں جن کا کرنا ممنوع ہے ' شلا" زنا۔ چوری۔ سود۔ رشوت ' وغیرہ وغیرہ اور وہ چیزیں بھی داخل ہیں جن کا چھوڑنا حرام ہے ' شلا" نماز چھوڑنا ' زکوۃ چھوڑنا ' اور روزہ چھوڑنا ' غرض انسان کے ذمے جو چیزیں فرض یا واجب ہیں ان کا چھوڑنا حرام ہے ' اب اس ارشاد نبوی کا خلاصہ یہ ہے کہ سب سے بڑا عبادت گرار وہ ہے جو اللہ تعالی کے عائد کردہ فرائض و واجبات کا پابند ہو' اور اللہ تعالی کی حرام کی ہوئی چیزوں سے بر بیر کرنا ہو۔ بہت سے لوگ نوافل اور مستجات کا تو بہت اہتمام کرتے ہیں گر فرائض سے بے پروائی کرتے ہیں۔ شلا" ایک شخص کے ذمہ تھا نمازیں ہیں۔ فرائش سے بے پروائی کرتے ہیں۔ مثلا" ایک شخص کے ذمہ تھا نمازیں ہیں۔

ان کی ادائیگی کی فکر نہیں کر نا گر نوا فل پڑھ رہا ہے۔ تبجد اور اشراق تک کی یابندی کر رہا ہے یا مثلا" ایک مخص کے ذمہ کئی سالوں کی زکوۃ فرض ہے یا لوگوں کے قرضے یا غصب کی ہوئی چزیں اس کے ذمہ ہیں' یہ محض ان کو تو ادا نہیں کر نا گر نفلی صدقہ و خیرات میں لگا ہوا ہے 'مسجد بنا رہا ہے' مدارس کو چندہ وے رہا ہے ' رفاہ عامہ کے کاموں میں روپید لگا رہا ہے ' لوگ سیجھتے ہیں یہ بروا سخی ہے' بوا عبادت گزار ہے' گر در حقیقت سے نہ سخی ہے' نہ عبادت گزار۔ اگر یه عبادت گزار مو با تو سب ہے پہلے ان حقوق و فرائض کو ادا کر با جو اللہ تعالی نے اس کے ذمہ لگائے تھے اور جب ان سے فارغ ہو جاتا تب نفلی صدقہ خیرات کرتا' فرائفل کو چھوڑ دینا اور نفلی عبادات یا مستحبات کی فرائض جیسی یا بندی کرنا' اس سے دین میں تحریف پیدا ہو جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی الله علیه وسلم نے جن چیزوں کو اصل دین قرار دیا تھا ان کی حیثیت ٹانوی رہ جاتی ہے اور جو چیزیں اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر میں اہم نہیں تھیں ان کو دین و ایمان کا درجہ مل جاتا ہے آپ نے ویکھا ہو گاکہ بعض لوگ نماز' روزہ کے بارک ہیں' زکوۃ انہوں نے مجھی نہیں دی' میراث میں لڑکیوں کو حصہ وہ نہیں دیتے ' سودی کاردبار سے ان کو پر ہیز نہیں ' ويكر صريح محرمات كے وہ مرتكب بين معاملات ميں جھوٹ ' دغا' فريب ' سھى م کے کرتے ہیں مگر ہفتہ میں ایک خاص دن اور مینے میں ایک خاص تاریخ کو کھانا کھلانا ان کے نزدیک ایسا ضروری ہے کہ جو مخص اس کا آرک ہو وہ وائرہ اہل حق بلکہ دائرہ اسلام سے خارج ہے-

وہرہ ہیں میں ہمدر رہ سے است است است کا استعمال کو سیکھتے ہیں جس کے پاس مال و دولت کی فراوانی ہو ' جتنی دولت سی کے پاس زیادہ ہو وہ اتنا ہی بردا مالدار سیجھا جاتا ہے۔ لیکن اگر بنظر بصیرت دیکھا جائے تو مال و دولت سے آدی غنی نہیں ہو تا بلکہ زیادہ محتاج ہو تا ہے ' جو شخص جتنا زیادہ مالدار ہے اتنا ہی زیادہ فقیر ہے۔ بقول سعدی ":

وم نا کله غنی تراند مختاج تراند"

وجہ اس کی ہے ہے کہ غنی وہ فض کملا تا ہے جو مستغنی ہو'اور اس کو کئے ہیں۔ اب دنیا دار لوگ جتنے زیادہ ملا ار ہوتے جائیں گے ای قدر ان کی مختاجی اور ضرورت بھی بوھتی جائے گا۔ مثلا ہوتے جائیں گے ای قدر ان کی مختاجی اور ضرورت بھی بوھتی جائے گا۔ مثلا شخریب آدمی کو دس روپے کی ضرورت ہوگی تو سیٹھ صاحب کو دس لاکھ کی ضرورت ہے۔ فویب آدمی دس روپے کا مختاج ہے تو یہ بے چارہ دس لاکھ کا مختاج ہے۔ تو جتنا مال بوھے گا اتنی ہی ضروریات بوھیں گی اور اس قدر فقر (حاجت مندی) ہیں اضافہ ہو تا جائے گا۔ اس سے خابت ہوا کہ جن لوگوں نے مال و دولت کا کو ڑا جمع کر رکھا ہے اور اپنا دین بھی اس میں غارت کر دیا ہے ان کو غنی کمنا غلط ہے' وہ بے چارے تو ضرورت مند ہیں' مختاج ہیں' فقیر ہے۔ ان کو غنی کمنا غلط ہے' وہ بے چارے تو ضرورت مند ہیں' مختاج ہیں' فقیر ہیں۔ سوال ہو گا کہ پھر غنی کون ہے اس کے جواب میں کما جائے گا: سیر چشم۔ ہیں۔ سوال ہو گا کہ پھر غنی کون ہے اس کے جواب میں کما جائے گا: سیر چشم۔ ہیں۔ سوال ہو گا کہ پھر غنی کون ہے اس کے جواب میں کما جائے گا: سیر چشم۔ ہیں۔ کو ایک مثال سے سیجھئے۔

جس آدمی کو کھانے کی احتیاج ہو وہ بھوکا ہے اور جس شخص کی سہ حاجت پوری ہو جائے اور اس کا پیٹ بھر جائے وہ "سیر شکم" کملا تا ہے " ایسے آدمی کو آپ اصرار کے ساتھ اچھی سے اچھی اور لذیذ سے لذیذ غذا بھی کھلانا چاہیں تو اسکی طبیعت اس کو قبول نہیں کرے گی " اس کا جواب یمی ہو گا کہ میرے پیٹ میں گنجائش نہیں ہے " تو "سیر شکم" آدمی وہ ہے جس کے پیٹ میں مزید گنجائش نہ رہے اور اسے کھانے کی اشتما اور بھوک نہ رہے " بلکہ ایک خاص درج میں کھانے سے نفرت ہو جائے۔

ٹھیک اسی طرح غنی وہ ''سیر چیم'' ہے کہ مال و دولت ہے اس کا پیٹ بھرجائے جتنا اللہ تعالی نے اس کو دیدیا ہے وہ اس پر قانع ہو جائے۔ اس کو دیدیا ہے وہ اس پر قانع ہو جائے۔ اس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرمائے ہیں کہ اللہ تعالی نے مال و دولت وغیرہ کا جتنا حصہ تم کو دیدیا ہے اس پر راضی ہو جاؤ' سب سے برے غنی بن جاؤگ۔ یہ جتنا حصہ تم کو دیدیا ہے اس پر راضی ہو جاؤ' سب سے برے غنی بن جاؤگ۔ یہ ہے مالدار بننے کا وہ نسخہ کیمیا جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا۔ صاحب مرقات نے حضرت الشیخ ابوالحن شاذلی رجمہ اللہ سے نقل کیا صاحب مرقات نے حضرت الشیخ ابوالحن شاذلی رجمہ اللہ سے نقل کیا

ہے کہ کسی نے آپ سے کیمیائی نسخہ پوچھا تو فرمایا' بس دو باتیں۔ ایک سے کہ گئوق سے اپنی نظر ہٹا لو' اور دو سری سے کہ اللہ تعالیٰ سے سے طبع ختم کر لو کہ جتنا کچھ وہ تمہارے حصہ میں لکھ چکا ہے اس کے علاوہ بھی حمیس کچھ دیگا۔ اور حضرت پیران پیرشاہ عبدالقادر جیلانی رحمہ اللہ کا ارشاد نقل کیا

ج:

"دیقین رکھو کہ تہمارا مقوم بغیر طلب کے بھی تہیں مل کر رہے گا' اور جو کھے تہماری قسمت میں نمیں وہ تہماری حرص اور جدوجمد کے بعد بھی نمیں طے گا۔ اس لئے مبرکو لازم پیرو اور قناعت کا شیوہ اختیار کرو آگہ رب ذوالجلال تم سے راضی ہو جائے"۔

ایک حدیث میں آیا ہے کہ جو محض تھوڑے رزق پر اللہ تعالیٰ سے
راضی ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے تھوڑے سے عمل پر راضی ہو جاتے ہیں۔
خلاصہ یہ ہے کہ غنی بننے کا نسخہ قناعت ہے کہ جتنا کچھ اللہ تعالیٰ نے عطا کر رکھا
ہے اس سے آدمی کی نیت بھر جائے 'اور دنیا سمیننے کی حرص اس کے دل سے
نکل جائے۔ جب تک یہ دولت میسرنہ ہو تب تک ہزار قتم کے سازوسامان
کے باوجود بھی آدمی فقیرہے۔

سو: تیسری تھیوت یہ فرمائی کہ ہمسائے کے ساتھ حسن سلوک کرو مومن ہو جاؤ گے ' ہمسائے کے ساتھ حسن سلوک کی بہت ہی تاکید ہے ' اس کی خاص دجہ یہ ہائے میں رہتے ہوئے کوئی نہ کوئی ٹاگوار بات آدی کو پیش آتی ہی رہتی ہے اور پھر ہمسائے کے بہت ہے جی حالات اور گھر پلو معاملات آدی کو معلوم ہوتے ہیں۔ اس لئے بہت ہی کم لوگ ایسے ہوتے ہیں جو ہمسائیگی کے حقوق صبح طور پر بجالائیں۔ ورنہ اکثر الزائی جھڑا کھڑا رہتا ہے۔

علا فرماتے ہیں کہ اگر نیکی کا بدلہ نیکی کے ساتھ دیا جائے تو یہ صرف مکافات ہے اور اگر نیکی کا بدلہ برائی کے ساتھ دیا جائے تو یہ کمینہ بن ہے اور اگر برائی کا بدلہ بھلائی کے ساتھ دیا جائے تو یہ احسان ہے۔ اور حدیث پاک میں ای احمان کا تھم دیا گیا ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود فرماتے ہیں کہ تم لوگوں کی غلط رایس کرنے والے نہ بنو کہ تم یوں کہنے لگو کہ اگر لوگ ہم سے بھلائی کریں گے۔ اور اگر وہ ہم سے بھلائی کریں گے۔ اور اگر وہ ہم سے برائی کے ساتھ چیش آئیں گے تو ہم بھی میں کریں گے، نہیں! بلکہ اگر تم سے دو مرے لوگ برائی کریں تو تم ان سے بھلائی کرو۔

ہسائے کے ساتھ حسن سلوک میں بہت سی باتیں شامل ہیں جن کی تفصیل کا یہ موقع نہیں۔ ان کا خلاصہ یہ ہے کہ اس کے حقوق پورے بجا لائے۔ اسکی ایذاؤں پر مبر کرے اور اسکی بھلائی اور خیرخواہی میں بھی کو آہی نہ کرے۔

اج ہوتھی تعیت یہ فرمائی کہ تم دو مروں کے لئے وہی پند کرو ہو اپنے پند کرتے ہو ، مسلمان ہو جاؤ گے ، گویا ایک سے مسلمان کی علامت یہ کہ وہ سب کے لئے سراپا خیر ہو ایک جدیث میں ہے کہ مومن سراپا الفت ہو آ ہے اور اس مخص میں ذرا بھی خیر نہیں ہونہ فود کی کے ساتھ الفت سے پیش آئے 'نہ دو سرے لوگ اسے اس نظرے دیکھیں 'ایک اور حدیث میں ہے کہ مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے مسلمان مامون رہیں۔ حضرت جریر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس بات پر بیعت کی تھی کہ ہر مسلمان کی خیرخوا ہی کیا کرو نگا۔ علیہ وسلم سے اس بات پر بیعت کی تھی کہ ہر مسلمان کی خیرخوا ہی کیا کرو نگا۔ و آبرو کی طرف ہاتھ اٹھا کیں یا اس کے ساتھ وغا 'فریب اور دھوکا کریں۔ یا کوئی یہ پند نہیں کرے گا کہ دو سرے لوگ اسکی جائز حقوق غصب کریں 'اسی طرح ایک سے مسلمان کی علامت یہ ہو آبرو کی طرف نظر کہ وہ بھی ان تمام باتوں سے پر بیز کرے۔ کسی مسلمان کو ایذا نہ پنچائے 'کسی کی غرت و آبرو کی طرف نظر کی غیبت کے ساتھ اپنی زبان ملوث نہ کرے 'کسی کی عزت و آبرو کی طرف نظر بھی پر بیز کرے۔ الغرض جن جن چیوں کو اپنے لئے پند نہیں کر آ ان سے خود بھی پر بیز کرے۔

## نیک اعمال میں جلدی کرنا جائے

#### باسبب

#### مَاجَاءُ فَى المُبَادَرَةِ ۚ بِالْمَثَلِ

رجمہ: "حضرت ابو ہررہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا سات چزوں سے پہلے نیک انظار ہے موائے ایسے فقر کے جو آدی کو اینے آپ سے بھلا دے 'یا ایسی مالداری کا جو آدی کو سرش بنا دے 'یا ایسی بیاری کا جو جسم کو ناکارہ کر دے 'یا ایسے برھانے کا جو آدی کو سفیا دے 'یا موت کا جو بیاں سے کوچ کرا دے 'یا دجال کا پس وجال یا موت کا جو بیاں سے کوچ کرا دے 'یا دجال کا پس وجال ایک غائب شرہے جس کا انظار ہے 'یا قیامت کا 'پس قیامت بی ہولناک اور شاخ حقیقت ہے ''۔

<sup>(</sup>١) مفتدا ؛ الفتة ضعف العثل والفهم والتعليط في السكلام من أغرم . ١٥٥

تشریج: اس ارشاد کا مقصد سے کہ جس شخص کو اللہ تعالی نے عمر' صحت اور فراغت کی نعمت سے نوازا ہو' اسے زندگی کے ہر لمحہ کو ننیمت سمجھ کر نیک اعمال اور آخرت کی تیاری میں خرج کرنا چاہئے' خدا جانے کل کیا مانع پیش آجائے اور آدی آخرت کے لئے نیک اعمال کا خاطرخواہ ذخیرہ جمع نہ کرسکے۔

نس و شیطان آدمی کو پی پڑھاتے ہیں کہ میاں! ابھی تمہاری عمر ہی كيا ہے ، جار دن خوب عيش كراو ، اور پھراؤب كراينا اور نيك عمل بھى كراينا۔ ا مجى كميا جلدى ٢٠ مخضرت صلى الله عليه وسلم اس شيطاني و نفساني وسوير كا جواب ارشاد فرا رہے ہیں کہ جس مخص کو اللہ تعالی نے توفیق دی ہو وہ آج عی نیک اعمال میں سبقت کرے ، خدا جانے کل کیا ہو۔ ہو سکتا ہے کہ خدا نخواستہ کل آدمی ایبا فقیر ہو جائے کہ پیٹ کی فکر میں اسے اسے آپ کا موش ند رہے یا ایسا مالدار ہو جائے اور نو دولتی کے نشر میں ایسا مست ہو کہ خدا سے سرکش ہو جائے اور نیک اعمال کی توفق سلب ہو جائے ' یا کٹی بیاری یا حادثے کا شکار ہو کر اٹھنے بیٹھنے سے ہی لاچار ہو جائے اور اگر فرض کرد ان میں سے کوئی حادث بھی پیش نہیں آیا تو جوانی کے بعد بردھانے کی آفت سائے ہے ، جس میں آدمی کے اعضا جواب وے دیتے ہیں ، اور جسم کی قوتیں ساتھ چھوڑ دیتی ہیں' اور پھر موت ہر مخص کے سامنے کھڑی ہے' وہ جب آئے گی تو ماں سے کوچ کرتے ہی بے گی' اور اگر کسی کو شیطان کی طرح قیامت تک کی زندگی بھی فرض کرو مل جائے تو دجال کے فتنہ کا سامنا ہے 'جس ہے اللہ تعالیٰ کے خاص مقبول بندے ہی محفوظ رہیں گے' اور پھراس کے بعد قیامت کا سامنا ہے جس سے برور کر کوئی آفت اور تلخ حادثہ نہیں .... جس مخص کے سامنے اتنی آفات منه کھولے کھڑی ہوں وہ اگر اپنا وقت لیت و لعل اور آج کل میں ضائع کر دے اس سے بوا احمق کون ہو گا۔

#### موت کویا در کھنا ب**ب**

#### مَاجَاء في ذِكْرِ المَوْتِ

حَدَّثَنَا تَعْمُودُ إِنْ غَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا الْفَصْلُ إِنْ مُوسَى مَنْ
 مَنْ مَا وَاللَّهُ مِنْ غَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا الْفَصْلُ إِنْ مُوسَى مَنْ

مُحَدِّدِ بْنِ عَمْرٍ وَوَعَنْ أَ بِي يَهْمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ **صلى اللهُ** عَلَيْهِ وَسَنَمْ : أَ كَثْرُوا ذِكْرَ هَاذِم ِ اللَّذَاتِ (١) يَمْنَى المَوْتَ .

قَالَ : وَفِي الْبَابِ عَنْ أَيِي سَمِيدٍ .

قَالَ أَبُو عِيمَتَى : هَٰذَا حَدِيثُ حَتَنُ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "محضرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد لقل کرتے ہیں کہ لذتوں کو ختم کرنے والی چیز یعنی موت کو کثرت سے یاد کیا کرو"۔

تشریج: دنیا کی ساری لذتیں اور ساری خوشیاں اس تاپائیدار ذندگی

تک محدود ہیں ، جب روح و بدن کا رشتہ ٹوٹ جائے گا تو یہ عیش و عشرت اور

مسرت و شادمانی کے سارے اسباب و هرے رہ جائیں گے ، انسان کی غفلت اور

جموٹی لذتوں پر قناعت کا سبب ہی ہے کہ موت کا بھیا تک چرہ اس کی نظرے

او جھل ہے ، اگر غفلت کا غبار چھٹ جائے اور موت اور موت کے بعد کا مظر

اس کے سامنے رہے تو اسے دنیا کی کسی چیز سے دل بنگی نہ رہے مرتے ہی یہ

ساری چیزیں اس سے چھن جائیں گی اور وہ بیک بنی و دوگوش خالی ہاتھ گھرے

تکال دیا جائے گا۔ جس چیتی ہوی کے لئے اپنے وین کو بگاڑا تھا، جس بیاری

اولاد کے لئے اپنی آخرت برباد کی تھی ، جن عزیز و اقارب کی خاطرا پی عاقب

اولاد کے لئے اپنی آخرت برباد کی تھی ، جن عزیز و اقارب کی خاطرا پی عاقب

دولت ساتھ جائے گی ، قبر کی نگ و تاریک کو ٹھڑی میں اس کو تن تھا جاتا ہو

ولت ساتھ جائے گی ، قبر کی نگ و تاریک کو ٹھڑی میں اس کو تن تھا جاتا ہو
گا۔ چند دن بعد اس کا جم ، جس کے بنانے سنوار نے پر گھٹے لگا تا تھا، گل سز

جائے گا اور کیڑوں کی خوراک بنے گائیہ ہے موت کا ظاہری نقشہ۔
باقی رہیں اس کی روحانی ختیاں 'جان کئی کا عذاب ' فرشتوں کا سامنا' قبر کے عذاب کی کیفیت اس کا اندازہ تو خیثم تصور سے بھی نہیں کیا جا سکتا۔
موت کو یاد رکھنا بہت ضروری بھی ہے اور بڑی عباوت بھی۔ یہ مرض غفلت کا تریاق بھی ہے ' اور ونیوی پریشانیوں سے نجات کا علاج بھی۔ یہ آدمی کے لئے تازیانہ عجرت بھی ہے اور کلید سعادت بھی۔ اس مخص سے بڑا بدنصیب کون ہو گا جو اپنی موت کو بھول جائے 'اللہ تعالی ہمیں صبح بصیرت عطا کریں۔

#### قبر کامنظر پاپ

حَدِّنَنَا هَنَادٌ . حَدِّنَنَا يَعْهِي بْنُ مَعِينِ حَدَّنَهَا مَا بُنُ مُوسَفَى ، حَدَّنَهَا مَا بُنُ مُعِينِ الْحَدَّنَى عَبْدُ اللهِ بِنُ مُعِينِ اللهِ مَا اللهِ مِنْ اللهِ مَا الله

ترجمہ: "حضرت باتی فرماتے ہیں کہ امیر الموسین حضرت عثان ذوالنورین رضی اللہ عنہ 'جب کسی قبر پر کھڑے ہوتے تو اتنا روتے کہ آپ کی ریش مبارک ترجو جاتی 'عرض کیا گیا' آپ جنت و دوزخ کا تذکرہ کرتے ہیں تب نمیں روتے ہیں جب ملی اللہ صلی الل

علیہ و سلم کا ارشاد ہے کہ قبر آخرت کی منزلوں میں ہے کہلی منزل ہے اگر آدمی کو اس سے نجات مل گئی تو بعد کی منزلیں آسان ہوں گی' اور اگر اس سے نجات نہ ہوئی تو بعد کا معاملہ اس سے سخت ہو گا''۔

فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں نے جو منظر بھی دیکھا قبراس سے بھی زیادہ بھیانک ہے۔

تشریح: امیرالمومنین حضرت عمّان بن عفان رضی الله تعالی عند است کے افسل تربین حضرات میں سے بیں کی بار آمخضرت صلی الله علیہ وسلم نے ان کو جنت کی بشارت دی اس کے باوجود ان پر آخرت کا خوف اس قدر غالب ہے کہ کسی قبر کو دیکھتے ہیں تو قبر کے سوال وجواب وہاں کی آر کی اور وحشت و تمائی کو یاد کر کے بے افتیار رونے لگتے ہیں۔

مرنے کے بعد آوی کو جن مزدوں سے گزرتا ہے اگر خواب میں ہی کی کو نظر آجائیں تو دہشت سے کلیجہ پھٹ جائے 'گر ایک تو اللہ تعالی نے ان کو پردہ غیب میں رکھا ہے اور پردنیا کی فضائے انسانوں کی بھیرت پر غفلت کے پردے ڈال دیے ہیں' ورنہ اگر قبرہی کے مناظر انسان کے سامنے آجاتے تو زندگی اجرن ہو جاتی۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قبر کے عذاب کو بیان کرتے ہوئے فرمایا اگر وہ عالت تم پر کھل جاتی تو تم لوگ مردوں کو دفن کرتے ہوئے فرمایا اگر وہ عالت تم پر کھل جاتی تو تم لوگ مردوں کو دفن کرنے کی ہمت نہ کرتے۔ کئے خوش نھیب ہیں جو اس اندھری کو ٹھڑی میں روشن کی ہمت نہ کرتے۔ کئے خوش نھیب ہیں جو اس اندھری کو ٹھڑی میں روشن اپنے ہیں۔ بی بد عملیاں' بی ظلم و ستم' بی حرامکاری و حرام خوری جو لوگ ونیا میں کرتے ہیں قبر کے سانپ اور پھو ہیں۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو وعا سکھائی ہے "اللہم انی اعوذبک می عالب اللہ علیہ وسلم نے امت کو وعا سکھائی ہے "اللہم انی اعوذبک می عالب اللہ علیہ وسلم نے امت کو وعا سکھائی ہے "اللہم انی اعوذبک می عالب اللہ علیہ و فرم نے ایڈ! میں قبر کے عذاب اور قبر کے امتحان و اللہ بے تھری بناہ چاہتا ہوں"۔

### حق تعالی سے ملا قات کا اشتیاق باہب

مَا جَاءَ مَن أُحبِّ لِهَاءَ اللهِ أُحَبِّ اللهُ لِهَاءَهُ

حَدِّنَنَا تَعْمُودُ بَنُ غَيْلَانَ . حَدَّثَنَا أَبُودَاوُدَ . أَخْبَرَ نَا شُفْبَةُ عَنْ قَتَادَةً قَالَ : سَمِيْتُ أَنَـا يُجَدِّثُ عَنْ عُبَادَةً بَنِ الصَّامِتِ عَن ِ النِّيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَلَ : مَنْ أُحَبُ لِنَامَ اللهِ أُحَبُّ اللهُ لِنَامَ هُ وَمَنْ كُونَ لِقَاءَ اللهِ كُرةَ اللهُ لِنَامَهُ .

قَلَ: وَفَى الْبَابِ عَنْ أَيِي هُرَّ بْرَ أَ وَعَائِشَةَ وَأَنِّسٍ وَأَيِي مُوسَى . قَالَ : حَدِيثُ عُبَادَةَ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت عبادہ بن الصامت رضی اللہ عنہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جو مخض اللہ تعالی اس کی مخض اللہ تعالی سے ملاقات کو بہند فرماتے ہیں' اور جو مخض اللہ تعالیٰ سے ملاقات کو باہند فرماتے ہیں' اور جو مخض اللہ تعالیٰ سے ملاقات کو ناپند فرماتے ۔

تشریح: اس مدیث پاک کی تشریح آنخضرت صلی الله علیه دسلم نے خود ہی ارشاد فرما دی ہے۔ مجع بخاری کی حدیث میں ہے کہ جب آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے یہ ارشاد فرمایا تو ام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ نے عرض کیا کیا رسول الله! موت کو تو ہم میں سے ہر محض ناگوار سمحتا ہے مطلب یہ تھا کہ حق تعالی سے ملاقات کا ذریعہ تو موت ہے اور موت ہر محض کو ضعا سما ناگوار ہوئی۔ ناگوار ہوئی۔

اس کے جواب میں آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ

عائشہ! یہ مطلب نہیں ' بلکہ جب مومن کی موت کا وقت آ تا ہے تو اسے حق تعالیٰ کی رضا مندی اور کرامت کی بشارت دی جاتی ہے ' تب اس کے لئے اس سے بوھ کر کوئی چیز محبوب نہیں رہتی ' اور وہ حق تعالیٰ سے ملا قات کا مشاق ہو جا تا ہے اور اللہ تعالیٰ بھی اس سے ملا قات کو پہند فرماتے ہیں ' اور جب کا فرک موت کا وقت آ تا ہے تو اسے اللہ تعالیٰ کے عذاب و سزاکی خبردی جاتی ہے اس وقت موت اور موت کے بعد کی حالت سے بڑھ کر اس کے لئے کوئی چیز ناپندیدہ اور کروہ نہیں ہوتی ' تب وہ اللہ تعالیٰ سے ملا قات کرنے کو ناپند کر آ ہے اور اللہ تعالیٰ ہے ملا قات کو پند نہیں فرماتے ہیں۔

(صحح بخاری جلد دوم ص ۹۲۳)

اس سے معلوم ہوا کہ اس حدیث پاک میں جس اشتیاق کا ذکر ہے وہ نزع کے وقت ہو تا ہے کیو مکہ اس وقت عالم غیب سے پروہ اٹھا ویا جا تا ہے اور عالم آخرت کی چیزیں منکشف ہو جاتی ہیں' اس وقت مومن حق تعالی کی رضا و رحمت اور آخرت کی نعتوں کو دیکھ کر اس دنیا کو چھوڑنے کے لئے بے تاب ہو جاتا ہے اور اس پر اللہ تعالی سے طاقات کا اشتیاق غالب آجاتا ہے۔ اس کے برعکس کا فرپر جب عالم غیب منکشف ہو جاتا ہے اور وہ آخرت کے عذاب و سزاکا بچشم خود مشاہدہ کرتا ہے تو اس دنیا کو چھوڑنا اس کے لئے بے حد ناگوار ہوتا ہے اور وہ کی طرح بھی بارگاہ خداوندی میں پیٹی کے لئے تیار نہیں ہوتا۔

یماں چند چیزوں کا تذکرہ ضروری ہے۔

ایک یہ کہ موت اگرچہ ہر ہخص کے لئے طبعا" ناگوار ہے 'مگر چونکہ محبوب حقیق سے ملاقات کا وہی ایک ذریعہ ہے اس لئے مومن شرعا" و عقلا" موت کو بھی بالواسطہ محبوب رکھتا ہے 'اسی بنا پر صوفیا کا ارشاد ہے:

> موت ایک پل ہے جس ہے گذر کر آدمی اپنے محبوب تک بنچا ہے حضرت خواجہ عزیزالحن مجذوب کا کیا پیارا شعرہے:

صد شکر کہ آپنچا لب گور جنازہ
لو بر محبت کا کنارہ نظر آیا
اس کی مثال بالکل ایس ہے کہ تلخ دوا مریض کو طبعا" ناگوار ہوتی
ہے لیکن چونکہ وہ جانتا ہے کہ دوا پینے سے شفا حاصل ہوگ اس لئے وہ نہ
صرف خوشی خوشی دوا پیتا ہے بلکہ اس کی قیت بھی ادا کرتا ہے۔
دوسری بات یہ کہ حدیث پاک میں موت کی تمنا سے ممانعت فرمائی
گئی ہے چنانچہ ارشاد ہے:

الا يتمنين احدكم الموت اما محسناً فلعله
 يزداد واما مسيئاً فلعله يستعتب

(صحیح بخاری ج۲ ص ۱۰۷٤)

ترجمہ: "تم میں سے کوئی شخص موت کی تمنا نہ کرے' کیونکہ اگر وہ نیکوکار ہے تو شاید وہ اپن نیکیوں میں اضافہ کر سکے اور بدکار ہے تو ممکن ہے اسے توبہ اور معانی کی توفیق ہو جائے''۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ اللہ تعالیٰ سے موت نہ مانگا کرو' اور اگر سوال کرنا ہی جو تو یوں دعا کیا کرو:

> ··اللهم احيني ما علمت الحياة خــيراً لي، وتوفني اذا علمت الوفاة خيراً لي··

ترجمہ: "اے اللہ! مجھے زندہ رکھتے جب تک آپ کے علم میں میرے لئے زندگی بمتر ہو' اور مجھے وفات ویجئے جب آپ کے آپ کے آپ کے اس کے علم میں میرے لئے وفات بمتر ہو''۔

اس لئے مومن کی شان میہ ہونی چاہئے کہ وہ ہروم موت کے لئے تیار

اور حق تعالی شانہ سے ملاقات کا مشاق رہے 'کیکن موت کی درخواست نہ کرے ' بلکہ زندگی کی جو مملت اسے میسر ہے اسے غیمت سمجھے 'اپنی نکیوں میں اضافہ کرے ' اور جو گناہ مرزد ہو گئے ان سے توبہ استغفار کر تا رہے ' اور جو حقق اس کے ذمہ واجب الادا ہیں ان سے سبدوش ہونے کی فکر کرے ' اور جو حقوق اب تک ضائع کر چکا ہے ان کی تلافی کی کوشش کرے ' تاکہ جب بھی بلاوا آئے تو جانے کے لئے بالکل تیار بیٹیا ہو۔ حق تعالی توفیق عطا فرمائے۔

تا بخضرت صلى الله عليه وسلم كاا بني قوم كو دُرانا

إسب

مَا جَاءً فِي إِنْذَارِ النَّدِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامٌ قَوْمَهُ

حَدَّثَنَا أَبُوالْأَشْمَتُ أَخَدُ بْنُ الْفِدَامِ الْمِجْلِيُّ . حَدْثَنَا

مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّخْنِ الطَّفَادِيُّ . حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ عُرْوَةً عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِثَ فَا قَالَت: لَمَا نَزَلَتْ هٰذِهِ الآيةَ (وَأَنْذِرْ عَشِيرَ لَكَ الْأَفْرَ بِينَ (١)) قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ: بَا صَغِيَّةُ بِنْتَ عَبْدِ الْعَلْيِبِ بَا فَاطِيةً بِذْتَ نُحَدِّ يَا بَنَى عَبْدِ الْعَلْيِبِ إِلَى لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللهِ شَيْرًا مِسُونِي مِنْ مَالِي مَاشِئْتُمْ

قَالَ : وَفِي الْبَابِ عَنْ أَيِي هُرَيْرَةَ وَأَيِي مُوسَى وَانْنِ عَبَّاسٍ قَالَ حَدِيثُ عَائِشَةَ حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ ، هَٰكَذَا رَوَى بَعْشُهُمْ عَنْ هِشَامِ انْنِ عُرْوَةً نَمُوْ هٰذَا ، وَرَوَى بَعْضُهُمْ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنِ النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مُرْسَلًا لَمَ ۖ يَذْ سُكُو فِهِ عَنْ عَائِشَةً

ترجمه: "أم المومنين حفرت عائشه صديقه رضي الله

<sup>(</sup>١) أية ٢١٤ سورة الشعراء.

عنها سے روایت ہے کہ جب سے آیت نازل ہوئی: "اور ڈرایئے اپنے نزدیک کے قبلے والوں کو" (الشراء rir)

تو رسول الله صلی الله علیه وسلم نے (ایخ عزیز و اقارب خویش قبیلے کو جمع کر کے ایک ایک کا نام لیل) فرمایا اے صفیہ بنت عبدا لمللب! (یہ آپ کی پھوپھی تھیں) اے فاطمہ بنت مجم (صلی الله علی ایعا و علیا و سلم) اے عبدا لمطلب کی اولاد! میں تمارے لئے الله تعالیٰ کے سامنے کسی چیز کا افتیار نہیں رکھتا (چنانچہ جب تک تم دین حق کو قبول نہ کرو میں تماری شفاعت بھی نہیں کر سکا 'نہ تمہیں الله تعالیٰ کے عذاب سے بچا سکتا ہوں للذا آثرت کی نجات تو صرف دین عذاب سے بچا سکتا ہوں للذا آثرت کی نجات تو صرف دین اسلام کو قبول کرنے پر موقوف ہے 'بان) میرے مال میں سے جو چاہو مجھ سے مانگ او (اس کے دینے کا بیشک افتیار رکھتا ہوں) "

تشری : دین کی دعوت و تبلیغ کے دو اصول ہیں۔ ترغیب اور ترہیب۔ ترغیب سے مرادیہ ہے کہ ایمان اور اعمال صالحہ پر اللہ تعالی نے اپنے بندوں سے آخرت کی جن نعتوں کا وعدہ فرمایا ہے دہ یاد ولایا جائے 'اور ترہیب سے مرادیہ ہے کہ کفر و شرک اور گناہوں کی جو سرائیس ملنے والی ہیں ان سے ڈرایا جائے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قریش کو دعوت دی جب دہ جمع ہو گے تو آپ نے سب سے خطاب عام بھی فرمایا 'اور قریش کی اللہ اللہ شاخوں اور ممتاز افراد سے خطاب عام بھی فرمایا۔ چنانچہ فرمایا : اے کعب بن لوی کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے مرہ بن کعب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد من کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد مناف کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ 'اے عبد المطلب کی اولاد المطلب کی اولاد المطلب کی اولاد المطلب کی المطلب کی اولاد المطلب کی المطلب کی المطلب کی اولاد المطلب کی المطلب

فاطمہ! اینے آپ کو آگ ہے بچائیں تمارے لئے اللہ تعالی کے سامنے کی چیز کا اختیار نہیں رکھتا' البتہ تمارے ساتھ جس رشتہ کا تعلق ہے اس کے حقوق اداکر تا رہوں گا۔(صح مسلم )

اور ضح بخاری و مسلم کی روایت میں ہے کہ آپ نے فرایا اے بھاعت قریش ! اپنی جانوں کو خرید لو (یعنی ایمان لاکردوزخ سے بچالو) میں اللہ تعالی کے سامنے تہمارے کی کام نہیں آؤل گا' اے عبدمناف کی اولاد! میں اللہ تعالی کے سامنے تہمارے کی کام نہیں آسکنا' اے عباس بن عبدالمطلب! میں اللہ تعالی کے سامنے تیرے کی کام نہیں آؤل گا' اے رسول اللہ کی بھو بھی صفیہ! میں اللہ تعالی کے سامنے تیرے کسی کام نہیں آؤل گا۔ اے محمد کی بیٹی فاطمہ! میرے مال میں سے جو جاہے مائک! گرمیں اللہ تعالی کے سامنے تیرے کسی کام نہیں آؤل گا۔ (سکوۃ مند)

اور حضرت ابن عباس رضی الله عنما کی روایت میں ہے کہ جب سے
آیت نازل ہوئی تو آمخضرت صلی الله علیہ وسلم صفا بہاڑی پر چڑھ کر قریش کے
خانوادوں کو پکارنے گئے۔ اے بنو فر! اے بنو عدی! یمال تک جب سب لوگ
جمع ہو گئے تو آپ نے فرمایا 'یہ بٹاؤ کہ اگر میں تم کو خردوں کہ اس وادی میں
ایک لشکر ہے جو تم پر حملہ کرنا چاہتا ہے 'تو کیا تم میری تصدیق کرو گے؟ سب
بیک آواز ہوئے 'بال! اس لئے کہ ہمیں تجربہ ہے کہ آپ سے کھنے کے عادی
ہیں۔ آپ کے منہ سے بھی غلط بات نہیں سنی گئ 'اس پر آپ نے فرمایا میں
خمیس سخت عذاب کے آئے سے پہلے اس سے ڈرانے والا ہوں۔

(صبح بخاری و مسلم مفکو ق ص ۴۶۹)

#### الله تعالی کے خوف سے رونے کی فضیلت باب

مَا جَادَ فِي فَضْلِ الْلِبُكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ

حَدَّثَنَا هَنَادٌ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ اللُّبَارَكِ هَنْ عَبْدِ الرُّحْنِ

ا بْنِ عَبْدِ اللهِ الْمَسْمُودِيِّ عَنْ نَحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّاحْنِ عَنْ عِيدَى بْنِ طَلْعَةَ مَنْ أَبِي أَبِى هُرَ بْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَالَى اللهُ عَالَيْهِ وَسَلَمَ : لاَ بَلِيجُ النَّارَ رَجُلُ بَكَى مِنْ خُشْيَةِ اللهِ حَتَّى يَمُودَ الْأَبْنُ فِي الفَّرْعِ ، وَلاَ يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سَدِيلِ اللهِ وَدُخَانُ جَهَنَمَ .

قَالَ : وَفِى الْبَابِ مَنْ أَ بِي رَغْمَانَةً ۚ وَابْنِ عَبَاسِ قَالَ ﴿ هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ ۗ صَحِيعٌ ۗ وَنَحَدَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّاحُنِ ﴿ هُوَ مَوْلَى آلِ طَلَعْةَ ۚ وَهُو ٓ مَدَ نِى ۖ يُقَةَ ۚ ، رَوَى عَنْهُ شُمْبَةً وَسُفْيَانُ النَّوْرِئُ

ترجمہ: "معنرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا 'نہیں داخل ہوگا آگ جی وہ فخص جو رویا اللہ تعالیٰ کے خوف سے ' یہاں تک کہ والیس چلا جائے دودھ تھنوں جی (اور اس کا دالیں جانا از بس دشوار ہے ' للذا خوف خداوندی سے رونے والے کا دوزخ جی جانا بھی دشوار ہے ) اور (یہ بھی ارشاد فرمایا کہ ) اللہ تعالیٰ کے راستہ جی نگی ہوا غبار اور جنم کا دھواں دونوں جمع نہیں ہو سکتے (یعنی جس محض کو اللہ تعالیٰ کے راستہ کا دھواں نہیں بینچ گا)"

تشریج: اللہ تعالی کے خوف سے رونا بہت ہی پندیدہ عمل ہے 'اس سے دل کی کما فیں اور غلاظیں دھل جاتی ہیں 'اور غفلت اور معاصی کی وجہ سے دل پر سیابی اور گردو غبار کی جو تہہ جم جاتی ہے وہ آگھوں کے ایک تظرے سے (جو خوف اللی کے سبب لکلا ہو) صاف ہو جاتی ہے 'نامہ اعمال کی سیابی کو سات سمندر نہیں دھو سکتے 'گرافٹک چٹم کے ایک دو قطرے نامہ اعمال کی صد سالہ سیابی کو دھو ڈالتے ہیں اس بناء پر اللہ کے خوف سے رونے کی فضیلت کا مضمون بہت می احادیث میں آیا ہے۔ ایک حدیث میں ان سات کی فضیلت کا مضمون بہت می احادیث میں آیا ہے۔ ایک حدیث میں ان سات اشخاص کا ذکر آتا ہے جنہیں عرشِ اللی کے سابہ رحمت میں جگہ طے گی۔ ان

میں ایک وہ خوش بخت بھی ہو گا جس نے تنائی میں اللہ تعالیٰ کو یاد کیا تو اسکی آگھیں اللہ تعالیٰ کو یاد کیا تو اسکی آگھیں بھر آگیں اور حدیث میں ہے کہ جس نے اللہ تعالیٰ کو یاد کیا پس اس کی آگھوں سے آنسو نکل کر ذمین پر گر گئے اللہ تعالیٰ کو دن عذاب نہ ہوگا (متدرک)

ایک اور حدیث میں ہے کہ نین آنکھیں آگ کو نہیں دیکھیں گا ایک وہ آگھ جس نے اللہ تعالی کے راستہ میں پہرہ دیا ، و سری وہ جو اللہ تعالی کے خوف سے روئی اور تیمری وہ آنکھ جو اللہ تعالی کی حرام کی ہوئی چیزوں کے دیکھنے سے باز رہی (طبرانی) ایک اور حدیث میں ہے کہ اللہ تعالی کو دو قطرول اور دو نشانوں سے بردھ کر کوئی چیز محبوب نہیں۔ ایک آنسو کا قطرہ جو اللہ تعالی کے خوف سے فکلے۔ دو سرے اس خون کا قطرہ جو اللہ تعالی کے راستے میں بہایا جائے۔ اور نشانوں میں سے ایک وہ نشان جو (زخم کی صورت میں) اللہ تعالی کے راستے میں کیا جائے۔ اور دو سرا وہ نشان جو اللہ تعالی کے فرائفن میں سے کی راستے میں اللہ تعالی کے دا اگر نے سے حاصل ہو۔ (ترخمی) ایک صحابی نے عرض کیا ، یا رسول اللہ انجات کی کیا صورت ہے؟ فرمایا ، اپنی زبان کو بند رکھا کر ، اپ گھر میں سے کی میں سے کی رسول اللہ انجات کی کیا صورت ہے؟ فرمایا ، اپنی زبان کو بند رکھا کر ، اپ گھر میں سے کی میں سے کر رہ ، اور اپنی غلطیوں پر رویا کر۔ (ترخمی)

دو سرا مضمون الله تعالى كرائے كے غبار كى فضيلت كا ب

ا حادیث مبارکہ میں اس کے بھی بہت سے فضائل آئے ہیں' جو حدیث کی کتابوں میں کتاب الجماد کے تحت ذکر کئے گئے ہیں۔

یماں تین چیزوں کی وضاحت ضروری ہے 'ایک بید کہ جن اعمال کی بید فضیلت بیان فرمائی گئی ہے کہ ان کے کرنے سے جنت واجب ہو گی یا دوزخ حرام ہو جائے گئ بید ان اعمال کی ذاتی خاصیت ہے اور اس خاصیت کے ظہور کے لئے ضروری ہے کہ کوئی قوی مانع اس کے روکنے والا موجود نہ ہو' اسکی مثال بالکل ایس سجھنی چاہئے کہ طب کی کتابوں میں ادویات کے جو فوا کد درج ہوتے ہیں وہ اس وائد کو روکنے والی برین ہی احراز کیا جائے۔ اگر ایک مخص دوائی بھی استعال کر آ ہے بریر بیزی سے بھی احراز کیا جائے۔ اگر ایک مخص دوائی بھی استعال کر آ ہے بریر بیزی سے بھی احراز کیا جائے۔ اگر ایک مخص دوائی بھی استعال کر آ ہے

گراس کے ساتھ بربر ہیزی بھی کر تا ہے اگر اس کو دوائی پورا فائدہ نہ دے تو اس کو شکایت دوائی کی نہیں ملکہ اپنی بدپر بیزی کی کرنی چاہئے۔ اس طرح جو فخص کوئی ایبا نیک عمل کر ہاہے جس پر جنت کا وعدہ فرمایا گیا ہے لیکن ساتھ بی خدانخواستہ کسی کبیرہ گناہ کا بھی مرتکب ہے مثلا" لوگوں کے حقوق وبالیتا ہے تو اس کی بدیر ہیزی کے سبب اگر اس نیک عمل کا پورا فائدہ ظاہر نہ ہو تو اس عمل کا قصور نہیں بلکہ اس کی بدیر بیزی کا قصور ہو گا۔ الغرض عمل کی خاصیت الگ چیز ہے اور اس کا ظهور کسی خاص آدمی میں ہو گایا نہیں؟ یہ ایک دو سری بات ہے یاہم اللہ تعالیٰ کے خوف سے رونا توبہ و استغفار ہی کی شکل ہے' اس کئے اس کے ذریعہ انشاء اللہ اس کے گزشتہ گناہ تو معاف ہو ہی جائیں گے اور اس کے ذمہ اگر کچھ حقوق و فرائض ہوں تو ان کو اداکرے ' اور آئندہ کے لئے تمام گناہوں سے باز رہنے کا عزم کرے ' اور کھی غفلت اور کو آئی ہو جائے تو فورا" توب کی تجدید کرلیا کرے ایسا مخص انشاء الله جنت میں جائے گا۔ دوم: الله تعالی کے خوف سے رونا بہت ہی پندیدہ عمل ہے گرہے غیراختیاری اس لئے اگر کوئی فخض خدا ترس ہو گراہے رونا نہ آئے تو اے پریشان نہیں ہونا جاہے۔ حدیث پاک میں ارشاد ہے کہ اگر رونا نہ آئے تو رونے کی شکل بنا لی جائے۔ دراصل بارگاہ خدادندی میں بندے کی عجز و ب چارگی اور تدلل کی قیت ہے۔ اللہ تعالی کے سامنے جتنی عاجزی اختیار کی جائے کم ہے۔

سوم: "دفی سبیل الله" کے جو فضائل احادیث میں بیان فرمائے گئے بیں ان کا اعلیٰ مرتبہ تو جماد فی سبیل الله ہے۔ مگر خود جماد بھی اعلائے کلمتہ الله (الله تعالیٰ کے نام کو بلند کرنے) کے لئے ہو تا ہے۔ اس لئے دین کی تعلیم و تبلیغ بھی اسی کے همن میں آتی ہے۔ إسيب

فَى قَوْلِ النَّبِيُّ صَالَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ وَمَا الْمَلْمُ اللَّهُ وَمَا الْمَلْمُ اللَّهُ ال

حَدِّثُمَّنَا أَشِلُ مِّنْ إِبْرَاهِمَ بَنِ الْمَآجِرِ عَنْ مُجَادِدِ عَنْ مُوَرَّقِ مِّنْ أَبِي ذَرِّ خَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ مِّنْ إِبْرَاهِمَ بَنِ الْمَآجِرِ عَنْ مُجَادِدِ عَنْ مُوَرَّقِ مَِنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : إِنّى أَرَى تَالاَ نَرَوْنَ ، وَأَسُبَعُ مالاَ تَسْمَنُونَ الشَّالِ السَّاهِ . وَحُنْ لَمَا أَنْ نَشِطُ مَا فِها مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ إلاَ وَمَلَكُ وَاضِع جَنْهُمَهُ سَاجِدًا إِنْهِ ، وَاللهِ نَوْ أَنْفَلُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَجِكُمُ فَلَيلاً

وَلَبَسَكَيْمُ \* كَيْنِيرًا، وَمَا نَلَدُّذُنَّمُ بِاللَّسَاءِ عَلَى الْفُرُشِ وَنَظَرَ خِنُمُ إِلَى الصَّمَدَاتِ تَجْأَرُونَ \* إِلَى اللهِ ، لوّ دِدْتُ أَنَّى كُنْتُ شَجَرَةً وَمُضَدُ

قَالَ أَبُو مِيسَى: وَفَى الْبَابِ عَنْ أَى هُرَّبَرَةَ وَعَائِشَةَ وَابْنِ عَبَّاسِ وَأَنَّسِ، قَالَ هَذَا حَدِيثُ حَسَن هَرِيبٌ ، وَبُرُوَى مِنْ غَيْرِ هَذَا الْوَجْهِ أَنْ أَبَا ذَرَّ قَالَ : لَوَدِدْتُ أَنِّي كُنْتُ شَجَرَةً \* تُعْضَدُ .

حَدَّثَنَا أَبُو خَفْسِ عَنْرُو بَنُ عَلِي الْفَلَاسُ . حَدَّثَنَا مَبُو خَفْسِ عَنْرُو بَنُ عَلِي الْفَلَاسُ . حَدَّثَنَا مَبَدُ الْوَحَالِ النَّفَقَى عَنْ مُحَدِّ بْنِ عَنْرُو مَنْ أَبِي سَلَمَةً مَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: لَوْ تَمْلَمُونَ مَا أَهْلَمُ لَضَحَيْكُمُ فَلَيلاً وَلَيْدَا مَعْلِيلاً مَنْ مَعْيَعَ مُ حَيْدٍ وَلَيْدَا مُعْيَالًا مُعْيَمِ مُحْيَعً مُ حَيْدٍ وَلَيْدُ مُحْيَعً مُ مَعْيَعً مُ حَيْدٍ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مُحْيَعً مُ حَيْدٍ المُعْلَمُ مُحْيَعً مُ حَيْدٍ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مُحْيَعً مُ حَيْدٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

ترجمہ: "دهرت ابودر رض اللہ عنہ موایت ہے اور ہول اللہ عنہ موایت ہے ہوں ، جو تم نہیں و کیھے و کھا ہوں ، جو تم نہیں و کیھے ، اور وہ کچھ سنتا ہوں جو تم نہیں سنے ، اسان جلال اللی کی ہیت سے چرچرا آ ہے ادر اسے چرچرا نا ہے ادر اسے چرچرا نا ہے ادر اسے چرچرا نا ہے اور اسے چرچرا نا ہے اور اسے چرچرا نا ہے کوئی فرشتہ اپنی پیشانی اللہ تعالی کے سامنے سجدہ میں نہ رکھے ہوئے ہو۔ اللہ کی قتم اجو کچھ میں جانتا ہوں اگر تمہیں اس کا علم ہو جا تا تو تم بہت کم ہما کرتے ، اور بہت زیادہ رویا کرتے ، اور تم نرم وگداز بہت وہا ترین مارتے ہوئے جنگلوں کو نکل اور سری روا یوں میں ہے کہ بیہ آخری فقرہ آنحضرت صلی اللہ دوسری روا یوں میں ہے کہ بیہ آخری فقرہ آنحضرت صلی اللہ دوسری روا یوں میں ہے کہ بیہ آخری فقرہ آنحضرت صلی اللہ اور بی میچ ہے )۔

حضرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اگر تم کو ان سب باتوں کا علم ہو جاتا جن کا مجھے علم ہے تو تم بہت کم ہسا کرتے اور بہت رویا کرتے "۔

تشریح: یعنی حق تعالی شانه کے جلال و جروت کا مشاہدہ جو مجھے حاصل ہے ' جنت و دوزخ کے جو نقشے میرے سامنے ہیں ' موت و ما بعد الموت اور میدان قیامت کی جو کیفیش مجھے معلوم ہیں ' ملائکہ مقربین کا عظمت و ہیب خداوندی سے تفر تفرانے کا جو حال میں دکھے رہا ہوں ' یہ ساری باتیں اگر تمہیں معلوم ہو جاتیں تو تمہیں بنی کھیل نہ سوجھتا ' بلکہ تمہارا پنت پانی ہو جاتا ' اور تم دیوانہ وار روتے اور دھاڑیں مارتے ہوئے جنگلوں کا رخ کرتے۔

اس حدیث پاک سے منصب نبوت کی رفعت د بلندی اور انبیا کرام

علیم الملام خصوصا" حضرت خاتم الانبیا صلی الله علیه وسلم کے حوصلہ اور قوت برداشت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ آپ صلی الله علیه وسلم وہ کچھ دیکھتے تھے جو دو سرے نہیں دیکھ سکتے وہ کچھ سنتے تھے جس کے سننے سے دو سرے عاج تھے 'جنت و دو زخ کے نقشے آپ کے سامنے تھے 'بیبت و جلال اللی کا منظر پیش نظر تھا' ملاء اعلیٰ میں فرشتوں کی تشبیح و تقدیس اور تضرع کی آوازیں گوش مبارک میں آرہی تھیں گر ان تمام امور کے باوجود معمولات زندگی میں فرق نہیں آیا تھا۔ جب کہ میں باتیں کسی دو سرے پر منکشف ہو جاتیں تو وہ ان کی شہر آئیں گئ طاف کہ وہ نشہ میں نہیں آئے گا تو وہ مہوش اور کھوئے سے نظر آئیں گے' عالما ککہ وہ نشہ میں نہیں ہوں گے کہ عذاب اللی کی شدت کو دیکھ کر ہوش اڑ جائیں گے۔

## لوگوں کو ہنسانے کے لئے بات کرنا

#### إسي

### فِينَ مُسَكِّمُ بِكُلِّةً يُضِعِكُ بِهَا النَّاسَ

٢٣٩٤ - خَدَّنَنَا مُحَدُّ بْنُ بَشَارٍ. حَدَّنَنَا ابْنُ أَلَى عَدِى عَنْ مُحَدِّ بْنِ إِسْخُنَّ . حَدَّتَنَى نُحَدُّ بْنُ إِبْرَاهِمَ عَنْ عِيسَى بْنِ طَلَعَةَ عَنْ أَلَى هُرَ بْرَةً قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِنَّ الرَّجُلُ لَيَنَكَامُ بِالْكَلِيةِ لاَ بَرَى بِهَا بَاْسًا بَهْوِى بِهَا سَبْعِينَ خَرِيفًا فِي النَّارِ، قَالَ: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بعض وقعہ آدمی ایک بات کتا ہے جس (کے انجام) کی طرف اسے

وھیان بھی نمیں ہو گا' مگروہ بات اللہ تعالیٰ کے نزدیک اسقدر مبغوض اور ناپندیدہ ہوتی ہے کہ آدی اس کی وجہ سے ستر سال کی مسافت پر جنم میں جاگر آ ہے"۔

تشریح: اس صدیت پاک میں ذبان کی بے احتیاطی پر تنبیمہ کی گئے ہے '
یعنی بیا او قات آدمی ایک بات کو بہت معمولی سجھ کر کرتا ہے ' اور اسے یہ خیال تک نہیں ہو تا کہ بیہ بات کتی تعلین اور غضب خداوندی کا موجب ہو سکتی ہے مثلا "کسی کا خداق اڑا تا ہے 'کسی کی غیبت کرتا ہے ' احکام اللہ کے بارے میں کوئی غلط رائے زنی کرتا ہے 'کسی مسلمان کی بے آبردئی کرتا ہے ' اور منہ سے کوئی کلٹ کفر بکتا ہے ' اور ان ساری باتوں کو معمولی سجھتا ہے ' اور من ساری باتوں کو معمولی سجھتا ہے ' اور منہ سے کوئی کلٹ کر گئے ہے ' اور ان ساری باتوں کو معمولی سجھتا ہے ' اور منہ باتوں کو معمولی سکھولی من منہ سے لاف اندوز ہوتے ہیں 'گریہ باتیں جو اس کے خیال میں بس معمولی سی سے لطف اندوز ہوتے ہیں 'گریہ باتیں جو اس کے خیال میں بس معمولی سی موجب بن جاتی ہیں۔

حَدَّثَنَا مُعَدُّ بْنُ بَشَارٍ . حَدَّثَنَا بَعْنِي بْنُ سَعِيدٍ . حَدَّثَنَا

بَهْزُ بْنُ حَكِيمٍ . حَدَّثَنَى أَ بِي عَنْ جَدَّى قَالَ : سَمِيْتُ النَّبَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ يَقُولُ : وَبْلَ لِلِذِي يَحَدُّثُ بِالْخَدِيثِ لِيُضْعِكَ بِهِ الْقَوْمَ فَيَكَذِبُ، وَبْلُ لَهُ وَ إِلَّ لَهُ .

قَالَ : وَفِي الْبِالِ مِنْ أَ بِي هُرَ بْرَّةً، قَالَ : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ .

ترجمہ: "حضرت معاویہ بن حیدہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہوئے ہیں کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ بلاکت ہے اس محض کے لئے جو لوگوں کے ہنانے کے لئے بات کرے تو جموث بولے اس کے لئے بلاکت ہے '
اس کے لئے بلاکت ہے ''۔

تشریج: ایک تولوگوں کو ہنسانا ہی ایک مسخرہ بن اور حکم و و قار کے منافی

ہے پھر اس مقصد کے لئے جھوٹی اور فرضی باتیں تراثنا اور بھی برا ہے' خصوصا" اگر اس کی اس غلط بیانی سے کسی مسلمان کی تحقیریا کسی کی ہے آبروئی ہوتی ہو تو اس کی ہلاکت میں کیا شک ہے' آہم دل گلی اور مزاح کے طور پر اگر کوئی بات کی جائے (جو خلاف واقعہ نہ ہو) وہ اس حدیث پاک کی وعید میں داخل نہیں ہے۔

## بے مقصد باتوں سے پر ہیز کی تاکید باب

حَدَّثَنَا سُلَوْمَانُ بْنُ عَبْدِ الْجُبَّارِ الْبَغْدَادِئُ . حَدَّثَنَا حُمَّرُ الْبَغْدَادِئُ . حَدَّثَنَا حُمَّرُ ابْنُ حَبْدُ الْجُبَّارِ الْبَغْدَادِئُ . حَدَّثَنَا أَبِي عَنْ الْأَعْبَشِ عَنْ أَنَسَ قَالَ : تُوَفَّى رَجُلُ أَبْشِرُ بِالْجُنَّةِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ مِنْ أَسْحَابِهِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَنْهُ وَسَلّمَ اللهُ مَنْهِ وَسَلّمَ اللهُ مَنْهِ أَوْ تَحْلِلُ مَالَا مِنْفُصُهُ ، فَلَمَ اللهُ مَنْهِ أَوْ تَحْلِلُ مَالَا مِنْفُصُهُ ، فَاللّهُ مَذَا حَدَيثٌ غَرِيبٌ .

حَدَّثَنَا أَبُومُسُهِرٍ مِنْ إِسْمِيلَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ سَهَاعَةَ عَنِ الْأُوْزَاعِيُّ عَنْ أَبُو مُسْهِرٍ مِنْ إِسْمِيلَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ سَهَاعَةَ عَنِ الْأُوْزَاعِيُّ عَنْ وَرُّهُ عَنِ الرَّهُوكُ اللهِ هُرَبُرَّةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

حَدَّثَنَا أَتَكِيْهُ . حَدَّثَنَا مَالِكُ بَنُ أَنَى مِنِ الرَّهْرِيُّ مَنَ مَنَ الرَّهْرِيُّ مَنَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِنَّ مِنَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِنَّ مِنَ

حُـن إسْلام الله و تَرْكُوهُ مَالاً بَعْنَيهِ .

قَالَ أَبُو هِيسَى : وَهَكَذَا رَوَى غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَصْحَابِ الرَّهْرِئُ مَنَ الرُّهْرِئُ مَنْ عَلَيَّ بْن حُسَيْن مَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ نَحْوَ حَدِيثِ مَالِكِي مُرْسَلاً ، وَهَذَا عِندَنَا أَصَحُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَلَمَ عَن أَبِي هُرَيْرَةً ، وَهَلِي بُنُ حُسَيْنِ لَمْ يُدْرِكُ عَلِي بْنَ أَي طَالِبٍ .

رجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے بیں کہ آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے سحابہ میں سے ایک مخض کی وفات ہوئی تو کسی شخص نے (اسے مخاطب کر کے) کما "تخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا "تخصر کیا جرہے؟ شاید اس نے کسی کوئی بے مقصد لفظ بولا ہو'یا ایس چیز کے دینے میں بخل کیا ہو جو کم نہیں ہوتی۔

حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ علیہ وسلم نے فرمایا 'آدی کے اسلام کی خوبی میں سے ایک یہ ہے کہ وہ ایسی چیزوں کو ترک کر دے جو اس کے (دین یا دنیا کے) کام کی نہیں۔

حضرت على بن حسين رضى الله عنما سے روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا ' بيشك آوى كے اسلام كى خوبى ميں سے ايك يہ ہے كه غير مفيد باتوں كو ترك كروے "-

تشریح: جو باتیں یا کام شرعا" ممنوع نمیں ان کو "مباح" کما جا آ ہے اللہ ان کا کرنا جائز ہے ' چرمباحات کی دو تشمیں ہیں البعض تو دہ ہیں جن میں دین کا یا دنیا کا کوئی فائدہ ہو 'ادر بعض البی بے مقصد ادر بے فائدہ ہیں جن

میں نہ دنیا کا نفع ہو' نہ آخرت کا۔ ایس چیزوں کو دولایعن "کما جا آ ہے' اور ان ارشادات طیبہ میں ایس لایعنی اور بے مقصد باتوں کے چھوڑنے کی ترغیب وی گئی ہے اسلئے کہ آدمی کی زندگ بے مقصد چیز نہیں کہ اسے بے مقصد باتوں میں کھویا جائے' یہ بہت ہی قیمتی چیز ہے اس لئے اس کو زیادہ سے زیادہ قیمتی بنانا می مقتل مندی ہے' اس لئے ایک مسلمان کے اسلام کا حسن اور خوبی اس میں ہے مقصد چیزوں اور باتوں میں ضائع ہونے سے بچائے اور اس خداداد نعمت کی صحیح قدر بچائے۔

جو مخص شغل بے کاری میں مشغول ہو کر اپنے او قات ضائع کرتا ہے قیامت کے دن اس کو حسرت و افسوس کا سامنا کرنا پڑے گا۔ اور ہو سکتا ہے کہ اس سے اس پر مناقشہ بھی کیا جائے کہ زندگی کے او قات کو بے کار ضائع کرکے اس نعمت کی ناقدری و ناشکری کیول کی؟

اس بنا پر جب ایک محائی نے فوت ہونے والے کو جنت کی مبارک باو دی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو یہ کمہ کر ٹوک دیا کہ تھے کیا خبر؟ شاید اس نے بھی کوئی بے مقصد لفظ بولا ہو جس پر اس سے مناقش کیا جائے یا اس نے کمی الیمی چیز کے دینے میں نجل سے کام لیا ہو جو خرج کرنے جائے یا اس نے کمی الیمی چیز کے دینے میں نجل سے کام لیا ہو جو خرج کرنے سے کم نہیں ہوتی مثلہ سم کی بات بتانا یا ضرورت مند کو آگ دے دیتا۔

اس مدیث پاک سے جمال ہے بات معلوم ہوئی کہ بے مقصد باتیں کرنا اور الی چیزوں میں بخل کرنا بری بات ہے۔ وہاں ہے بھی معلوم ہوا کہ مرنے والے کی تعریف میں مبالغہ نہ کیا جائے' اور نہ اس کے جنتی ہونے کا قطعی تھم لگایا جائے' ہاں! ایک مسلمان کے بارے میں نیک گمان رکھنے کا تھم ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی رحمت و فعنل سے اسکی بخشش فرما دی ہوگی۔

#### ن يُلْةِ الْكَلَامِ

قَالَ : وَفِي الْبَابِ مَن أَمْ حَبِيبَةَ قَالَ : هَذَا حَدِيثُ حَسَنَ مَحَبِيعٌ ، وَهَلَّا اللَّهِ مَنْ الْمَعْ مَعَيْدِ مِنْ مَكْدَا وَلَوْا مَنْ مُحَدِّدِ مِنْ مَكْدِ مِنْ مَكْدَا وَلَوْا مَنْ مُحَدِّدِ مِنْ وَهُرُو مَنْ أَبِيهِ مَنْ جَدَّهِ مَنْ بِلاَلِ بْنِ الْمُدِيثُ مَوْوَى هَذَا المُديثُ مَا يَعْ مِنْ بِلاَلِ بْنِ الْمُدِيثُ مَنْ الْمَدِيثُ مَا يَعْ مَنْ بِلاَلِي بْنِ الْمُدِيثُ مَنْ الْمَدِيثُ مَنْ عَنْ مُعَدِّدٍ مَنْ أَبِيهِ مَنْ بِلاَلْ إِنْ المَارِثِ وَلَمْ بَذَكُمْ فِيهِ مَنْ جَدَّه .

ترجمہ: "حضرت بلال بن الحارث رضی اللہ عند فرماتے

میں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد

فرماتے ہوئے سا ہے کہ بے شک تم سے ایک آدی اللہ تعالی

کی رضا مندی کا لفظ کمہ دیتا ہے' اس کو یہ گمان بھی نہیں ہو آ

کہ وہ کس مرتبہ کو پنچے گا' گر اللہ تعالیٰ اس کے لئے اس کلمہ
کی بدولت بیشہ کے لئے اپنی رضامندی کھے دیتے ہیں' اور ب

شک تم میں سے ایک مخص اللہ تعالیٰ کی ناراضی کی بات کمہ دیتا ہے' اس کو یہ خیال بھی نمیں ہو تا کہ یہ بھی کوئی ناراضی کی بات ہوگی گراللہ تعالیٰ اس مخص کے لئے اس لفظ کی وجہ سے قیامت تک اپنی ناراضی لکھ دیتے ہیں''۔

تشریح: حدیث کا مضمون واضح ہے کہ بعض او قات آدی بعض الفاظ کو معمولی سمجھ کر کہد دیتا ہے ' حالا نکہ وہ معمولی نہیں ہوتے ' بلکہ ان کی وجہ سے اس محض کے لئے اللہ تعالی اپنی رضامندی یا ناراضی کا فیصلہ فرا دیتے ہیں ' اس لئے آدی کو اپنی زبان بری احتیاط سے استعال کرنی چاہئے۔ حضرات صوفیا کرام قدس اللہ اسرارهم نے مجاہدہ نفس کے چار شعبے قرار دیتے ہیں ' (۱) قلت کلام ' (۲) قلت طعام ' (۳) قلت منام ' (۳) قلت اختلاط مع الانام ' یعنی کم کھانا ' کم کھانا ' کم ہولتا' اور لوگوں سے کم ملنا' مولانا روی فرماتے ہیں: کم کھانا ' کم ہولتا' اور لوگوں سے کم ملنا' مولانا روی فرماتے ہیں:

مهم بند لوش بند و کب به بند گرنه بنی نور حق برما به خند

واقعی جب تک آدمی نضولیات و لغویات سے چشم بندی "گوش بندی اور لب بندی نه کرے وہ نه ونیا کے کمی کام کا ہے 'نه دین کے ر زبان حق تعالی شانه کی بست ہی بوی نعمت ہے جو انسان کو عطا کی گئی ہے اسکی قدر ان سے پوچسنا چاہئے جو اس نعمت سے محروم ہیں کیکن اسی زبان کو جب آدمی نضول باتوں میں استعال کرنے گئے تو اس سے بردھ کر انسان کا کوئی دشمن نہیں دنیا میں جس قدر شرو فساد پھیلا ہے آپ غور کریں گے تو اس کا بیشتر حصہ زبان کی پیداوار نظر آئے گا'حق تعالی اپنی پناہ میں رکھیں۔

# الله تعالیٰ کی نظرمیں دنیا کی حقارت و ذلت

باسيب

مَاجَاءً فِي هَوَ انِ اللَّهُ نَبِياً عَلَى اللَّهِ عَزٌّ وَجَلَّ

حَدِّثْنَا فَهُبَنَةً . حَدَّثُنَا عَبْدُ الْحَبِيدِ بْنُ سُلَيْمَانَ عَنْ أَلِي حَالِمَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: أَلِي حَالِمٍ مِنْ سَمْلِ أَنْ يَسْمُدُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ: لَوْ كَانَتِ اللهُ نِيْ تَمْدِلُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَهُ وَضَـةٍ مَا سَعَى كَافِرًا مِنْهَا لَوْ كَانَتِ اللهُ نِيْ تَمْدِلُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَهُ وَضَـةٍ مَا سَعَى كَافِرًا مِنْهَا مَرْبَةً مَاء .

وَقُ الْبَابِ عَنْ أَبِي فُرَيْزُءً .

قَالَ أَبُو عِيمَى: هَٰذَا حَدِيثٌ صَحِيجٌ غَرِيبٌ مِنْ هَٰذَا الْوَجْهِ .

حَدَّثَنَا سُوَبِدُ بَنُ آَصَرِ ، أَخَبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ الْمَبَارَكِ مِّنَ عُمْدُ اللهِ بَنُ الْمَبَارَكِ مِّنَ عُمْدُ اللهِ بَنَ الْمَبَارَكِ مِّنَ الْمُنْتَوْدِدِ بَنِ شَدَّادِ قَالَ : كُنْتُ مَتَ الرَّكِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى السَّخَلَةِ الرَّكِ اللهِ عَلَى السَّخَلَةِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَامَ : الرَّوْنَ اللهِ عَالَتُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَ

وَقُ الْبَابِ مَنْ تَبَايِرٍ وَا بْنِي مُمَرٍّ .

قَالَ أَبُوعِيتَى : حَدِيتُ الْمُنْهَوْرِدِ حَدِيثٌ حَسَنْ .

ترجمہ: "وحظرت مل بن سعد رضی اللہ عند سے روایت سے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اگر دنیا اللہ

تعالیٰ کے زویک مچھر کے پر کے برابر بھی قدر وقیت رکھتی تو یہاں کی کافر کو پانی کا ایک گھونٹ بھی پینے کو نہ دیتا"۔

۲: "حضرت مستورد بن شداد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں اس جماعت میں ساتھ شامل تھا جو آنحفرت کی معیت میں اس جماعت میں ساتھ شامل تھا جو آنحفرت کی معیت میں بکری کے مرے ہوئے بیچ پر تھری ۔

پی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ آپ لوگوں کا کیا خیال ہے' اس مردار کو جب اس کے مالکوں نے یہاں پھیکا تو یہ ان کے زدیک ذلیل و بے قدر تھا یا نہیں؟ صحابہ نے عرض کیا' یا رسول اللہ! اس کے قدر تھا یا نہیں؟ صحابہ نے عرض کیا' یا رسول اللہ! اس کے بدر اور ذلیل ہونے کی وجہ بی ہے تو انہوں نے اس یہاں پھیکا ہے' آپ نے فرمایا دنیا اللہ تعالیٰ کے زدیک اس کے بردیک حقیراور بے قیمت ہے' جس قدر کہ سے مردہ بچہ اپنے مالکوں کے زدیک اس کے زدیک حقیراور بے قیمت ہے''۔

فائدہ: صحیح مسلم میں بروایت جابر بن عبداللہ انصاری رضی اللہ عنہ یہ واقعہ اس طرح آیا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا گذر بحری کے کن کئے مردہ بچہ پر ہوا جو گندگی کے دُھر پر پڑا ہوا تھا۔ آپ نے صحابہ سے فرمایا کہ تم میں کون ہے جو اس کو ایک ورہم میں خریدنے پر تیار ہو' صحابہ کرام نے عرض کیا یا رسول اللہ! اس مروار کو ایک درہم میں کون لے سکتا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ کے نزدیک ونیا اس سے بھی زیادہ ذلیل و حقیر سے۔

حَدَّقَنَا عَبَدُ الرَّخْنِ مِنْ أَعَالَمُ الْكَفَّبُ . حَدَّقَنَا عَلِيمٌ مِنْ ثَايِتِ. حَدَّقَنَا عَبَدُ الرَّخْنِ مِنْ ثَابِتِ مِنِ مَوْبَانَ ، قَالَ : سَمِيْتُ عَطَاء مِنَ أَمَرَّةً ، قَالَ : سَمْتُ عَبْدَ الله (بنَ ضَنَرَةً ، قَالَ : سَمْتُ أَبا هُرَيْرَةً يَفُولُ : سَمْتُ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَقُولُ: أَلاَ إِنَّ الدُّنْيَا مَلْمُونَةٌ مَلْمُونُ مَافِيها إِلاَّ ذَكْرُ الله وَمَا وَالاَهُ وَعَالِمْ أَوْ مُتَمَلِّهِ.

قَالَ أَبُوعيسى : لهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ .

۳: "حضرت ابو ہربرہ ہے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو یہ فرماتے سنا ہے کہ دنیا ملعون ہے 'صرف اللہ ہے' اور جو پچھ اس میں ہے وہ بھی ملعون ہے 'صرف اللہ تعالیٰ کا ذکر اور اس سے متعلقہ چیزیں اور عالم اور دین کا طالب علم اس ملعونیت ہے متعلقہ چیزیں ۔

حَدِّنَنَا مُحَدُّ بَنُ بَشَّارٍ. حَدَّنَنَا يَمْنِي بَنُ سَمَيدٍ. حَدَّنَنَا يَمْنِي بُنُ سَمَيدٍ. حَدَّنَنَا فَيْسُ بُنُ أَ بِيحَاذِمٍ. فَالَ . سَمْتُ مُسْتَوْدِدًا إِسْمِيلُ بَنُ أَ بِيحَاذِمٍ. فَالَ . سَمْتُ مُسْتَوْدِدًا أَخَا بَنِي نِفْدٍ وَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ أَخَا بَنِي نِفْدٍ وَقَالَ بَرْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلَّا مِنْكُ مَا أَخَدُ كُمْ إِصْبَعَهُ فِي الْبَمِ قَلْمُنْظُرُ عَاذَا بَرُ عِسِمُ إِلَّ مِنْكُ مَا إِلَيْهِ فَي الْبَمِ قَلْمُنْظُرُ عَاذَا بَرُ عِسِمُ مِنْ الْبَمِ قَلْمُ الْمَا عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمَا عَلَيْهُ اللّهُ ال

قَالَ أَبُوعِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ وَ إِسْمِيلُ بْنُ أَبِي خَالِمِي بُسَكْنَى أَبَا هَبْدُ اللهِ وَوَاللهِ فَيسِ أَبُو حَازَمِ أَشَهُ عَبْدُ بْنُ عَوْفٍ وَهُوَ مِنَ الصّحابَة

الله عنه ہے دوسرت مستورد بن شداد رضی الله عنه ہے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ آخرت کے مقابلے میں دنیا کی مثال الی ہے کہ تم میں سے کوئی شخص اپنی انگلی دریا میں ڈالے پھر دیکھے کہ وہ کتنا پانی ساتھ لے کرواپس آتی ہے "۔

تشریج: مطلب سے کہ پانی کا جو قطرہ انگل کو لگے اس کی جو نبت وریا کے ساتھ ہو سکتی ہے (اور ظاہر ہے کہ اسے دریا سے کوئی نبت ہی نہیں) بس

وہی نبست ساری دنیا کو آخرت کے ساتھ سجھنی چاہئے اور یہ مثال بھی صرف سمجھانے کے لئے ہے ورنہ دنیا کو آخرت کے ساتھ وہ نبست بھی نہیں جو قطرہ کو دریا سے ہو سکتی ہے کیونکہ دنیا فانی بھی ہے اور محدود بھی اور آخرت لازوال بھی ہے اور محدود بھی نام برہے کہ فانی کا باتی کے ساتھ اور محدود کا غیر محدود کے ساتھ کوئی مقابلہ نہیں۔

حق تعالی شانہ نے انبیا کرام علیم السلام کے ذریعہ انسانوں کوجن علوم سے آگاہ فرمایا ہے ان میں سے ایک آئرت کا علم ہے عام انسانی عقل صرف دنیا تک محدود ہے' آخرت تک اس کی رسائی سیس ہو سکتی تھی' یہ حق تعالی شانہ کی خاص رحت و عنایت ہے کہ اس نے انبیا کرام علیم السلام کے ذریعہ بندوں کو آخرت کے حالات سے مطلع فرمایا 'اور آخرت کی دائمی اور لازوال نہتوں کے حاصل کرنے کا طریقہ ارشاد فرمایا۔ جو لوگ انبیا کرام علیهم السلام ی تعلیم کے بعد بھی آخرت ہے غافل اور دنیامیں منهمک ہیں ان کی مثال ایس ہے کہ چیونی کے اعدے میں جو بچہ ہوتا ہے وہ ای اعدے کو بوری کا نتات سجھتا ہے' اور اس کے نزدیک آسان و زمین کی وسعتیں اس انڈے کے قطر تک محدود ہیں' اگر اسے عقل و شعور حاصل ہو اور دہاں اسے یہ بتایا جائے کہ ایک جمان آبیا ہے جس کی وسعق کے ساتھ تیرے زمین و آسان (اندے کے خول) کو کوئی نسبت ہی نہیں' اور وہاں کی ایک چھوٹی سی ڈبیہ میں تیرے مسان جیے لاکھوں کروڑوں سا کتے ہیں تو وہ اس خبر پر تمھی یقین نہیں کرے گا' اس لئے کہ اس نے نہ تو باہر نکل کر ونیائ وسعوں کو دیکھا ہے اور نہ اس کے محدود تصور میں بیہ و سعتیں سا سکتی ہیں ' ٹھیک یمی مثال ابنائے دنیا کی ہے کہ آ خرت ان کی نظرے او حجل ہے اور ذہن اتنا ننگ اور محدود ہے کہ وہ اس آسان و زمین سے ورے کسی چیز کا تصور ہی نہیں کر سکتا' میں وجہ ہے کہ جو لوگ انبیا کرام علیم السلام کی تعلیمات پر ایمان نبیس رکھتے وہ آخرت کے مارے میں انبیا کرام علیهم السلام کی معلومات اور ان کی سجی خبروں کا مصحکہ ا ژاتے ہیں' حالانکہ در حقیقت وہ مسکین' انبیا کرام کی تعلیمات کا زاق نہیں

ا ژاتے بلکہ اپنی محدود عقل اور ننگ نظری کا ماتم کرتے ہیں' کل جب اس چیونٹی کے انڈے کا خول ٹوٹے گا' اور آخرت کا وسیع اور غیر محدود عالم آھکارا ہوگا تو دہ اپنی ناتمام عقل پر خود نادم و شرمندہ ہوں گے۔

ان ارشادات طیبہ میں دنیا کی تقارت و ذلت اور آخرت کے مقابلے میں اس کی بے و تعتی و بے و قاری کا جو نقشہ کھینچا گیا ہے اگر یقین کی آ کھ سے دیکھا جائے اور دل کی گرائیوں میں اتر جائے تو کوئی عاقل ایک لحد کے لئے بھی دنیا سے دل نہیں لگائے گا' دنیا کی ذلت و تقارت کے وجوہ و اسباب بے شار بین 'ان میں سے چند کی طرف یمال مختر اشارہ کیا جاتا ہے:

اول: ہم دیکھتے ہیں کہ یہ دنیا مومن و کافر'نیک و بد' صالح و فاجر ہر
ایک کے پاس موجود ہے' اور اسے ایک یمودی ' ایک چوہڑے بہتار اور ایک
قادیانی سے عقد کرنے میں بھی عار نہیں' اگر یہ انتمائی ورجہ کی رذیل اور کمینہ
نہ ہوتی تو ایسے رذیلوں سے اس کا کوئی جو ژنہ ہوتا' ایک ایسی بازاری عورت
جو ہرچوہڑے بہتار سے شب باشی کرنے کی عادی ہو کون شریف آدی ہو گا جو
اس سے دل نگائے۔

دوم: اس رزالت و کمینگی کے ساتھ ساتھ وہ بے وفا ایس ہے کہ آج
ہے 'کل نہیں۔ اول تو وہ آدمی کو جیتے جی چھوڑ کر بھاگ جاتی ہے ' جیسا کہ
بوھا بے بیں ہم ویکھتے ہیں کہ آدمی نہ ڈھنگ سے کھا سکتا ہے ' نہ سو سکتا ہے ' نہ
چل پھر سکتا ہے ' نہ دنیا کی دو سری لذات سے نفع اندوز ہو سکتا ہے ' اور اگر یہ
جمی نہ ہو تو خود آدمی ان ساری چیزوں کو چھوڑ چھاڑ کر بیک بنی و دوگوش یماں
سے رخصت ہو جاتا ہے ' اور دنیا کی ساری لذ تیں اس سے جرا " چین کی جاتی
ہیں ' پس ایک ایس چیز جس پر موت کی تکوار ہر وقت لئگ رہی ہو اور جس کے
جس' پس ایک ایسی چیز جس پر موت کی تکوار ہر وقت لئگ رہی ہو اور جس کے
جس' پس ایک ایسی گیا ہر دم نگا رہے 'کوئی عاقل اس سے دل نہیں لگا سکتا۔

ایک عارف کا قول ہے کہ "اگر دنیا میں اور کوئی برائی نہ ہوتی' اور بالفرض حساب و کتاب کا اندیشہ بھی نہ ہو تا تب بھی اس کی زوال پذیر کیفیت ایس تھی کہ کوئی عاقل اس سے دل نہ لگا تا"۔ ایک اور عارف فرماتے ہیں: حال دنیا را پپر سیدم من از فرزانه گفت یا خطے است یا بادیست یا افسانه باز پرسیدم که گو آل کس که دل دردے به بست گفت یا غولیست یا دیویست یا دیوانه ترجمہ: "میں نے ایک دانا ہے دنیا کا حال دریافت کیا' تو فرایا اسے سایہ سمجھویا ہوا' یا افسانہ ' میں نے پھر عرض کیا کہ اس شخص کے بارے میں کیا ارشاد ہے جو یمال دل لگا جیٹے' فرایا وہ کوئی جن بھوت ہو گایا پھر دیوانہ ہو گا"۔

سوم: ونیاکی ایک قباحت یہ ہے کہ یمال کوئی لذت بھی فالص نہیں '
بلکہ ہرلذت بیسیوں آفات و مصائب میں لپٹی ہوئی ہے 'آدی دو وقت کا کھانا
کھا تا ہے اس پر فور کر لیا جائے کہ پیٹ کا دوزخ بھرنے کے لئے اسے کن
مصیبتوں اور مشقوں سے گررنا پڑتا ہے اور پھر کھانے کے بعد بیسیوں تاریاں
اور مصیبتیں جنم لیتی ہیں 'اور اگر فدا فدا کر کے صحیح ہضم بھی ہو گیا تو اس کا
تتیجہ بول و براز جیسی گندگی کی شکل میں رونما ہو تا ہے 'لوگ اس دنیا میں عزت
و وجاہت اور مال و منال کے پیچے دوڑتے ہیں 'گر آفات و مصائب ادر
پریٹانیوں کے جال میں گرفتار ہو کر رہ جاتے ہیں 'ونیا کا خاصہ سے کہ جو
پریٹانیوں کے جال میں گرفتار ہو کر رہ جاتے ہیں 'ونیا کا خاصہ سے کہ جو
مخص جس قدر لذات کی جبچو کرے گا اس قدر آفات کا شکار ہو گا 'اور جو

چہارم: دنیا کی ایک فاصیت یہ ہے کہ یمال کمی کا پیٹ نہیں بھر آ بلکہ جس قدر دنیا سمیٹنے کی زیادہ کوشش کرے اس قدر اس کی بھوک بڑھتی جاتی ہے ' بالآنر استقاکے مریض کا ساحال ہو جاتا ہے کہ اگر دریا بھی ہڑپ کر جائے تب بھی بیاس نہیں بجھتی۔ اس لئے عقلند وہ ہے جو یمال بقدر کفاف پر قاعت کرے اور جوع البقر میں جٹلانہ ہو۔

پنجم: ونیا کی ایک خاصیت یہ ہے کہ اس میں آدمی کا اسھاک جس قدر روصتا جائے ای قدر آخرت سے غفلت بروحتی جاتی ہے 'گویا دنیا و آخرت دونوں مخالف ست میں واقع ہیں کہ ایک کی طرف بقنا قرقب ہوگا دو سری ہے اس نقر بعد بدھتا جائے گا'اور آخرت چونکہ انسان کا اصلی وطن ہے'اور حق تعالیٰ کو محبوب ہے'اس لئے دنیا میں انہاک کا متبجہ یہ ہے کہ آدی اپنے اصلی وطن کی تیاری سے محروم رہ جائے گا'امام غزائی" فرماتے ہیں کہ جو لوگ دنیا میں منہمک ہوکر آخرت سے عافل ہیں ان کی مثال ایسی ہے کہ پچھ لوگ کشی میں منہمک ہوکر آخرت سے عافل ہیں ان کی مثال ایسی ہے کہ پچھ لوگ کشی میں سوار ہوکر سفر کر رہے تھے'کشی ایک جزیرے کے ساحل پر تھری' لوگ اپنی ضروریات کے لئے جزیرے میں اتر گئے' پچھ احقوں کو وہاں کے سبزہ زار اپنی ضروریات کے لئے جزیرے میں اتر گئے' پچھ احقوں کو وہاں کے سبزہ زار اپنی ضروریات کے در ندوں کا لقمۂ تر بن گئے۔

حشم: دنیا کی ایک سب سے بڑی آفت یہ ہے کہ آدی کو یہاں کی ہر چیز کا حماب چکانا ہے۔ ابتدائی زندگی سے لے کر مرنے تک پوری زندگی کی آمد و مرف کا حماب جس شخص کے سامنے ہو وہ یمال کی لذات سمیننے کے در پ ہو گا؟ یا اپنا بوجھ زیادہ سے زیادہ ہلکا رکھنے کی کوشش کرے گا؟ یمال آدی یہ سمجھتا ہے کہ جتنی دولت کسی کے پاس زیادہ ہو' اور عیش پرتی اور تنعم کے اسباب جتنے زیادہ فراہم ہول وہ اس قدر کامیاب ہے۔ گرکل جب حماب و کتاب کے کھاتے کہلیں گے تب نظر آئے گاکہ اس ونیا میں جو لوگ جتنے زیادہ لمبلک مجلکے سے اس قدر کامیاب در حقیقت ناکامی در حقیقت ناکامی وہ اس کے یمال کی کامیابی در حقیقت ناکامی وہ اس کے یمال کی کامیابی در حقیقت ناکامی وہ اس کے یمال کی کامیابی در حقیقت ناکامی وہ اس کے یمال کی کامیابی در حقیقت ناکامی وہ اس کے یمال کی کامیابی در حقیقت کامرانی ہے۔

یس یہ عرض کر دینا تھی ضروری ہے کہ قرآن کریم اور ارشادات نبویہ میں جس دنیا کی ندمت فرمائی گئی ہے اس سے وہ دنیا مراد ہے جو حق تعالیٰ شانہ کی طاعت و بندگی اور آخرت کی تیاری سے غافل کر دے 'ورنہ دنیا کی وہ چزیں جو یاد اللی اور یاد آخرت میں معادن ہوں وہ ندموم نہیں ' بلکہ آخرت کے حصول کا ذریعہ ہونے کے لحاظ سے محدوح ہیں۔

اور یہ بھی یاد رہنا چاہئے کہ دنیا کی چیزوں کو اگر اس حیثیت سے دیکھا جائے کہ وہ حق تعالی شانہ نے اپنے کمزور بندوں کی معاش کے لئے عطا فرمائی بیں تو ان کی حیثیت عطیہ النی اور انعام رّبانی کی ہو جاتی ہے' اس لحاظ ہے وہ لائق قدر اور مستوجب شکر ہیں' اللہ کے مقبول بندے یماں کے ذرائع و اسباب معاش کو ای نگاہ ہے دیکھتے ہیں اور ان پر کریم آقا کا شکر بجالاتے ہیں' اور دنیا کی یہ نعتیں ان کے لئے جمال و جلال النی کے دیدار کا آئینہ بن جاتی ہیں' اس کے برعکس جو لوگ حق تعالی کے احکام سے غافل ہو کر دنیا کی لذات میں منہ کہ ہو جاتے ہیں ان کے لئے یمی نعتیں حق تعالی سے سرحشی اور بغاوت کا ذریعہ بن جاتی ہیں' وہ شکر کے بجائے کفران ِ نعت کا راستہ اختیار کر لیتے ہیں۔

حق تعالی شانہ اپنی صیح معرفت نصیب فرمائے' اور دنیا کی حقیقت ہم پر کھول دے' اور یمال کی تمام چیزوں کو ہمارے لئے اپنی مرضیات کے حصول کا ذریعہ بنا دے' آمین۔

دنیا مومن کے لئے قید خانہ اور کا فرکے لئے جنت ہے اسب

مَاجَاءَ أَنَّ الدُّنْيَا سِيجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْحَكَافِرِ

حَدِّثَنَا فَتَيْبُهُ ۚ حَدِّثَنَا عَبُدُ الْمَزِيزِ بْنُ مُحَمَّدِ عَنِ الْمَلَاءِ ثَنِ عَبْدِ الرَّاحُنِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُرَ بْرَّةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الدُّنْيَا سِجْنُ المُؤْمِنِ وَجَنْهُ الْكَافِرِ

> وَق الْبَابِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَرْ وِ قَالَ أَبُو عِيْسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ صَحِيحٌ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دنیا مومن کے لئے جنت ہے"۔

تشریج: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرامی میں جو دنیا مومن کے لئے قید خانہ اور کافر کے لئے جنت فرمایا گیا' علائے امت نے اس کی متعدد توجیهات فرمائی ہیں' مثلا"ایک ہیر کہ اس حدیث میں مومن کی دنیا کا اس کی جنت کے ساتھ اور کافر کی دنیا کا اس کی جنم کے ساتھ مقابلہ فرمایا گیا ہے۔

گویا ارشاد نبوی کا ما یہ ہے کہ مومن ' دنیا میں خواہ کتنی ہی راحت و آرام میں ہو لیکن آخرت اور جنت کی نعتوں کے مقابلہ میں اس کی دنیوی راحت و آرام کی وہی حقیت ہے جو گھرکے مقابلہ میں جیل کی "اے" کلاس کی ہواکرتی ہے' اس کے برعکس کا فردنیا میں خواہ کیما ہی بدحال اور کشتہ آلام ہو' مگر دوزخ کی زندگی گویا جنت کملانے کی مستق ہے۔

دوم: سیر که دنیا میں کافر کی به نسبت ایک مومن کو آفات و مصائب کا سامنا عموما" زیادہ کرنا پڑتا ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں ارشاد ہے:

· أشد البلاء الإنبياء ثم الأمثل فالأمثل. · ·

لین ونیا میں آفات و مصائب سب سے زیادہ انبیا کرام علیم السلام کو پیش آتے ہیں۔ پھر علی الترتیب ان لوگوں کو جو سب سے زیادہ ان حضرات کے فقش قدم پر ہوں۔ اس کے برعکس کافر کو خدا تعالیٰ کی طرف سے و هیل اور مسلت دی جاتی ہے' اس لئے وہ لذات و شوات میں غرق رہتا ہے' اس بنا پر فرمایا گیا ہے کہ ونیا مومن کے لئے قید خانہ ہے' جب وہ اس دنیا سے رخصت ہو تا ہے تو گویا اسے قید خانہ سے رہائی مل جاتی ہے۔ جب کہ کافر کے لئے یہ دنیا خواہشات و لذات اور عیش پرسی کی جگہ ہے' اور جب وہ یماں سے دنیا خواہشات و لذات اور عیش پرسی کی جگہ ہے' اور جب وہ یماں سے رخصت ہو تا ہے۔

سوم: قید خانہ کی خصوصیت میہ ہے کہ وہاں آدی کی آزادی سلب ہو جاتی ہے' وہ کھانے پینے' اٹھنے بیٹنے' چلنے پھرنے اور کسی سے ملاقات کرنے میں پابند تھم ہو تا ہے' اپنی خواہش سے نہ کھا سکے' نہ اٹھ بیٹھ سکے' نہ کسی سے ملا قات کر سکے۔ اس کی دو مری خصوصیت یہ ہے کہ وہاں اس کے لئے راحت و آرام کا خواہ کتنا ہی سامان جمع کر دیا جائے گر وہاں اس کا دل نہیں لگنا' بلکہ اپنے گر ہار اور اہل و عیال میں جانے کے لئے اس کی روح ہیشہ بے چین اور مضطرب رہتی ہے' ٹھیک ہی کیفیت ایک مسلمان کی دنیا کے قیدخانہ میں ہوئی چاہئے' کہ وہ یماں آزاد زندگی نہ گذارے' بلکہ احکام الیہ کا پابند ہو' اور پھر اسے یماں دل بھی نہیں ہوئی چاہئے بلکہ اپنے وطن اصلی کی طرف واپسی کے لئے ہمہ وقت بے چین رہے' یماں شربے ممار کی سی زندگی گزارنا اور یماں کی زندگی سے دل لگا کر بیٹہ جانا کسی مومن کے شایان شان نہیں۔

یہ چیز ایک ایسے کافری کو زیب دیتی ہے جو آخرت کی زندگی پر لیتین نہیں رکھتا۔ اور جو ای زندگی کو سب کچھ سیجھتے ہوئے:

"بابر بعیش کوش که عالم دوباره نیست"

کے نظریہ پر ایمان رکھتا ہے۔ دنیا کی فانی لذات پر رہیمتنا ہے 'اور طال و حرام اور جائز و ناجائز کی تمیز کئے بغیریمال کا کو ژاکرکٹ جمع کرنے کے سودا میں جتلا ہو جانا ایک ایس حماقت ہے جو کسی مومن سے سرزد نہیں ہونی چاہئے۔ گویا اس حدیث پاک میں اہل ایمان کو سبق دیا گیا ہے کہ وہ دنیا کو قیدخانہ شجمیں۔ یمال دل نہ لگائیں ' بلکہ احکام الله کی پابندی کرتے ہوئے وطن اصلی کی تیاری مشغول رہیں۔

## ونیامیں جار آدمیوں کی مثال

باسب

مَّا جَاءً مَثَلُ الدُّنْيَا مَثَلُ أَرْبَعَةِ كَفَرٍ

- حَدَّمُنَا تَحَدُّ بِنُ إِسْمِيلَ . حَدَّمُنَا أَبُو تَسِيمٍ . حَدَّثَنَا عُبَادَةً

ابْنُ مُسْلِمٍ. حَدَّثَنَا بُونُسُ مِن خَبَّابٍ عَنْ سَمِيدِ الطَّالَىٰ ۚ أَ بِي الْبَيْفَتَرَىُّ أَنَّهُ قَالَ : حَدَّثَنَى أَبُو كَنْبُشُهُ الْأَنْمَارِيُّ أَنَّهُ تَمِيعٌ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَفُولُ : وَلَائَةٌ أَفْهِمُ عَلَيْهِنَ وَأَحَدُّنُكُمْ حَدِينًا فَاحْفَظُوهُ ، قَالَ : مَّا نَغَمَنَ مَالُ عَبْدِ مِن صَدَقَةِ ، وَلاَ ظلِمْ عَبْدٌ مَظْلَمَةً نَصَبَرَ عَلَيْهَا ۚ إِلاَّ زَادَهُ اللهُ مِزًّا ، وَلاَ فَهَمَ عَبْدٌ بَابَ مَسْنُلَةٍ إِلاَّ فَقَحَ اللَّهُ مَلَيْهِ بَابَ فَقُو أَوْ كِلِمَّةً نَحْوَهَا ، وَأَحَدُّنُكُمْ حَدِيثًا فَاحْفَظُوهُ ، فَأَلَّ : إِمَّا الدُّنْيَا لِأَرْبَعَةِ نَفَر : مَبْدِ رَزَّقَهُ اللَّهُ مَالاً وَعِلْمَا فَهُو يَتَّقِى فِيهِ رَبُّهُ ، وَيقِيلُ فِيهِ رَحِمَهُ ، وَيَعْلَمُ فِي فِيهِ حَمَّا ، فَهَذَا بِأَفْضَل المَنازلِ. وَمَبَّدِ رَزَقَهُ اللهُ عِلْمًا وَلَمْ يَرِرْزُفُهُ مَالاً ، فَهُوَّ صَادِقُ النَّيْةِ يَقُولُ ؛ قَوْ أَنْ لِي مَالاً لَمَيانَتُ بِصَلَ فَلاَن فَهُوَّ يَنْيَتُهُ فَأَجْرُكُمَا سَوَاهِ. وَعَبْدِ رَزَقَهُ اللَّهُ مَالاً وَلَمْ بَرْزُنَّهُ عِلْمًا، فَهُوَ يَغْبِطُ ف مَالِهِ بِنَدِ عِلْمِ لاَ يَتَمْنِي فِهِ رَبِّهُ ، وَلاَ يَعِيلُ فِيهِ رَحِمَهُ ، وَلاَ يِمْلُمُ بِينِي فِيهِ سَمَّا ، فَهَٰذَا بِأَخْبَثِ الْمَنَاذِلِ . وَعَبْدِ لَمْ يَرْزُفُهُ اللَّهُ مَالاً وَلاَ عِلْمًا فَهُو َ بَغُولُ ؛ لَوْ أَنَّ لِي مَالاً لَمَيَلْتُ فِيهِ بِيسَلِّ فُلَانِ فَهُوَ نِينَّهُ ۚ فَوِزْرُمُمَا سَوَاهِ.

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَاحَدِيثُ خَسَنُ صَحِيحٌ.

ترجمہ: "حضرت ابو كبشد انمارى رضى اللہ عند فرماتے ہيں كہ انہوں نے رسول اللہ صلى اللہ عليه وسلم كويد ارشاد فرماتے ہوئے سا ہے كہ بيں تين باتوں پر قتم كھا تا ہوں اور تم سے ایک بات بیان كرتا ہوں اے اللهی طرح ذہن بیں بھا لو۔ آپ نے فرمایا (كہ جن تين باتوں پر قتم كھا تا ہوں ان بيں لو۔ آپ نے فرمایا (كہ جن تين باتوں پر قتم كھا تا ہوں ان بيں ہے كہ ) بندے كا مال صدقہ كرتے ہے ہي ہے كہ ) بندے كا مال صدقہ كرتے ہے ہي ہوتى ہوتا (كيونكه صدقہ كى بدولت اس كے مال بيں بركت ہوتى ہے اور بہت كى الي آفات جن بيں بے درايخ مال صرف

ہوتا ان سے آدی محفوظ ہو جاتا ہے' اور پھر صدقہ کی بدولت نہ صرف دنیا میں اس کے مال میں برکت ہوتی ہے بلکہ آخرت میں اسے سات سوگنا تک بدلہ بھی لطے گا) اور (دوسری بات یہ کہ) جب بھی کسی بندے پر ظلم کیا جائے جس پر وہ صبر کرے (اور جواب میں کوئی انقامی کارروائی نہ کرے) تو اللہ تعالی اس کی عزت بڑھا دیتے ہیں' اور (تیسری بات یہ کہ) جب بھی کسی بندے نے (مخلوق سے مانگنے اور) سوال کرنے کا دروازہ کھولا اللہ تعالی اس پر فقر کا دروازہ کھول دیتے ہیں۔

اور میں تم ہے ایک بات کتا ہوں اے الحجی طرح زبن میں بھا لو 'چنانچہ آپ نے فرمایا کہ دنیا بس چار (فتم کے) آدمیوں کے لئے ہے۔ ایک وہ بندہ جے اللہ تعالیٰ نے مال بھی دیا 'اور (احکام شرعیہ کا) علم بھی۔ پس وہ مال کے بارے میں اپنے رب ہے ڈر تا ہے (کہ کی ناجائز ذریعہ کے بارے میں اپنے رب ہے ڈر تا ہے (کہ کی ناجائز ذریعہ کا سمینے کی کوشش نمیں کرتا' بلکہ صرف طال و طیب ذرائع پر تناعت کرتا ہے) اور (پھر مال ہاتھ میں آجانے کے بعد وہ اے اپنی خواہشات میں نمیں اڑا تا بلکہ) اس کے ذریعہ صلہ رحمی کرتا ہے' اور اس مال میں اللہ تعالیٰ کا حق جانتا ہے (اور اس حق شنای کی بنا پر جماں جمال اللہ تعالیٰ نے مال خرج کرنے کا تھم فرمایا ہے وہاں خرج کرتا ہے) یہ مخص مال خرج کرتا ہے) یہ مخص

دوسرا وہ بندہ ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے علم تو عطا فرمایا' گرمال نہیں دیا۔ پس وہ اپنے (علم و معرفت کی وجہ سے) کچی نیت رکھتا ہے' وہ کہنا ہے کہ اگر میرے پاس بھی مال ہو آ تو میں اس میں وہی عمل کرتا جو فلاں صاحب کر رہے ہیں (اور اس کی طرح مال کو کار خیر میں خرچ کرتا) پس اس شخص کو ا پی نیت کا ثواب ملے گا' پس ان دونوں هخصوں کا اجرو ثواب برابر ہے۔

تیرا وہ بندہ ہے جس کو اللہ تعالی نے مال تو دیا گر علم نہیں دیا 'پی وہ اپنی ہے علی اور جمالت کی وجہ سے مال کو (اپنی خواہشات میں) اندھا دھند خرچ کرتا ہے' نہ تو (مال کے عاصل کرنے میں) خدا کا خوف رکھتا ہے (کہ طال و حرام کی تمیز کرے) اور نہ اس کے ذرایعہ صلہ رحمی کرتا ہے' اور نہ وہ اس میں اللہ تعالی کا کوئی حق جانتا ہے (اس لئے مال کی تحصیل اور اس کے مرف کرنے میں کمی تھم شری کی رعابیت نہیں اور اس کے صرف کرنے میں کمی تھم شری کی رعابیت نہیں کرتا) یہ ہخص بدترین مرتب میں ہے۔

چوتھا وہ بدہ ہے جے اللہ تعالی نے نہ تو علم دیا'نہ مال'
پی وہ کہتا ہے کہ اگر میرے پاس مال ہو تا تو میں بھی مال میں
فلاں آدی کی (جس کا ذکر تیسرے نمبر پر ہوا) روش اختیار کرتا
( شلا " جس طرح اس نے اپنی لڑکی لڑکے کی شادی وجوم دھام
ہے کی' اور اس میں تنجریاں نچا تیں میں بھی اس طرح ٹھائ
ہے بچوں کی شادیاں کرتا) پی یہ شخص اپنی نبیت کی وجہ ہے
گئار ہے' اور ان دونوں کو (جو تیسرے ادر چوتھے نمبر پر ذکر

تشریج: یہ حدیث پاک بہت ہی سبق آموز ہے' اس میں سب سے پہلے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تین مضمون حلفیہ ارشاد فرمائے ہیں' اور اس حلف کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ عام طور پر لوگوں کا نظریہ اور اکی روش بالکل الث ہے' عام لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ صدقہ و خیرات دینے سے مال کم ہو جائے گا' چو نکہ مال کی محبت دلوں میں جی ہوئی ہے اس لئے مال کم ہونے کا جائے گا' چو نکہ مال کی محبت دلوں میں جی ہوئی ہے اس لئے مال کم ہونے کا خیال صدقہ و خیرات اور فی سیمل اللہ خرچ کرنے سے مانع آیا ہے' میں وجہ خیال صدقہ و خیرات اور فی سیمل اللہ خرچ کرنے سے مانع آیا ہے' میں وجہ خیال صدقہ و خیرات اور فی سیمل اللہ خرچ کرنے سے مانع آیا ہے' میں وہہ اڑا

دیتے ہیں' گر اللہ تعالی کے راہتے میں خرچ کرتے ہوئے جان نکلتی ہے' اور اگر خرچ کریں بھی تو نہ صرف فقرا و مساکین پر' بلکہ خدا تعالی پر گویا احسان کر رہے ہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس ارشاد میں اس ذہنیت کا علاج فرمایا ہے کہ صدقہ سے مال کم نہیں ہو تا بلکہ اس میں برکت و اضافہ ہو تا ہے' اس لئے خرچ کرنے والوں کا فقرا و مساکین پر کوئی احسان نہیں' بلکہ حق تعالیٰ شانہ کا احسان ان خرچ کرنے والوں پر ہے۔

ای طرح عام خیال ہے ہے کہ جس محض پر کسی نے ظلم کیا ہویا اس کی عرت کا بے عرق کی ہواس کی عرت خاک میں ال جاتی ہے ' چنانچہ لوگ ہتک عرت کا انتقام لینا ضروری سجھتے ہیں 'گر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم حلفا" فرماتے ہیں کہ مظلوم اگر اپنی طرف سے کوئی انتقام نہ لے تو حق تعالی اس کی عرت و وقار میں اضافہ فرماتے ہیں' اور ایسے شریف انسان کی عرت لوگوں کے ولوں میں مشخکم ہو جاتی ہے' اور بیا او قات خود ظالم بھی نادم و شرمندہ ہو کر اس سے معافی مائلتے پر مجبور ہو جاتا ہے' ظالم سے اس کے ظلم کا بدلہ لینا آگرچہ صحیح ہے' اور حدود کے اندر رہتے ہوئے شریعت نے اس کی اجازت بھی دی ہے' گریہ سجھنا بالکل غلا ہے کہ مظلوم اگر انتقام نہ لے بلکہ ذلالم کو معاف کر دے تو یہ عرت و وقار ظالم کی گرو فراور شان و شوکت کے مظاہرے کا نام نہیں' بلکہ بچی عزت و عظمت وہ ہے جو دلوں میں رائح ہو' اس لئے بردا آدمی وہ نہیں جو لوگوں کو انکی گنا خیوں کا مزہ چکھائے' بلکہ بردا اس لئے بردا آدمی وہ نہیں جو لوگوں کو انکی گنا خیوں کا مزہ چکھائے' بلکہ بردا آدمی وہ ہے جو انقام کی قدرت کے باوجود عنو ودر گزر سے کام لے اور اپنی برترین وشمن اور ظالم کو بھی معاف کردے۔

یماں ایک اور کلتہ مجی الا کُق توجہ ہے، جو عام انسانوں کی نظر سے
او جھل ہے، وہ یہ کہ جو مخص طالم سے انتقام لینے کی نھان لے حق تعالی شانہ،
اس کا معالمہ اس کے سپرد فرما دیتے ہیں، اور جو مخص محض رضائے اللی کے
لئے مبر سے کام لے اور انتقام سے دشکش ہو جائے حق تعالی، ظالم سے اس کا
انتقام خود لیتے ہیں۔

تیسری بات جو آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے حلفا" فرمائی وہ یہ کہ جب کوئی بندہ مخلوق سے مانگنے کا وروازہ کھول لیتا ہے تو حق تعالی شانہ اس پر غنا اور سیرچیشی کا وروازہ بند کر دیتے ہیں' اور فقرو احتیاج کا دروازہ اس پر کھول دیتے ہیں۔

یہ بات بھی عام انسانوں کی روش کے خلاف ہے 'عموا" مخلوق سے جو سوال کیا جاتا ہے وہ یہ سمجھ کر کیا جاتا ہے کہ فقرو غربت کا مداوا ہو گا' گر مانگئے کی علت جس مخص کو لگ جاتی ہے ' تجربہ اور مشاہدہ بتا تا ہے کہ اس کا فقر ختم نہیں ہوتا بلکہ اس میں روز افزوں اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے ' میں وجہ ہے کہ شریعت نے سوال کرنے کی اجازت صرف مجبوری اور اضطرار کی عالت میں شریعت نے سوال کرنے کی اجازت صرف مجبوری اور اضطرار کی عالت میں دی ہے گدائی کو پیشہ اور ذریعہ معاش بنالینا شریعت کی نظر میں حرام اور ذرایل ترین جرم ہے ' بلکہ جس محض کے بارے میں معلوم ہو کہ بھیک مانگنا اس کا پیشہ ہے اس کو دیتا بھی جائز نہیں۔

اس کے بعد آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے چار اشخاص کا تذکرہ فرمایا ہے ایک وہ جے اللہ تعالی نے مال و دونت بھی عطا فرمایا ہے اور علم کی دونت سے بھی نوازا ہے 'وہ مال کے حاصل کرنے اور اس کے خرچ کرنے میں احکام اللیہ کی پابندی کرتا ہے 'مال کو حق تعالی شانہ کی امانت سمجھ کر کار خیر میں صرف کرتا ہے 'اس کے حق میں مال سرایا رحمت اور آخرت کے اجرو ثواب کا ذریعہ ہے 'ایک دو سرا مخض ہے جے علم کی دونت تو نصیب ہے گر مال سے کروم ہے 'ایک دو سرا مخض ہے جے علم کی دونت تو نصیب ہے گر مال سے محروم ہے 'یہ اس پہلے مخض کے اچھے کاموں پر رشک کرتا ہے 'اور یہ نیت کر گا ہے 'اور یہ نیت کر گا ہے کہ اگر اسے بھی مال میسر آتا تو وہ بھی اس طرح کار خیر میں خرچ کرتا' پہلے مخض کو گو نیک عمل کا ثواب ملے گا'گر حسن نیت میں چو نکہ دونوں شریک پہلے مخض کو گو نیک عمل کا ثواب ملے گا'گر حسن نیت میں چو نکہ دونوں شریک پیلے مخص کو گو نیک عمل کا ثواب ملے گا'گر حسن نیت میں چو نکہ دونوں شریک

اس کے برعکس ایک شخص وہ ہے جو مال و دولت سے بسرہ ور ہے 'گر علم و عقل کی دولت سے محروم ہے 'وہ مال و دولت کو عطینہ خد او ندی سیجھنے کے بجائے اپنا موروثی حق یا اپنی عقل و زہانت کا کرشمہ سیجھتا ہے ' اس لئے نہ وہ مال کمانے میں طال و حرام کی پرواکر آئے او رنہ مال خرج کرنے میں احکام اللہ کی پابندی کر آئے ہے نہ احکام عزیز و اقارب کی بدو اور اعانت کر آئے 'اس کا مال اکثر و بیشتر خواہشات کے پورا کرنے اور جموٹی نمائش کے ذریعہ عزت و وقار کے موہوم مینار کھڑے کرنے میں خرج ہو آئے ہے اللے علی میں خرج ہو آئے ہے اللے عنی بد مال وبال جان ہو گا' اور قیامت کے دن اس کو اپنی غلاکاریوں کا خمیازہ بھکتنا ہو گا۔

ایک اور مخص ہے جو مال اور علم دونوں سے محروم ہے 'وہ اس دنیا دار کے کروفر کو دکھ کر رال ٹیکا ما ہے کہ اگر اسے بھی ذرائع میسر آتے تو وہ بھی اسی طرح داد عیش دیتا اور اسی طرح مال کو نفس پرسی میں خرچ کر ما' سے شخص اپنی جاہلانہ خواہش اور غلط نیت کی بنا پر گنگار ہو گا'کیونکہ غلط کام اگرچہ نمیں کرسکا' گرغلط روی کا عزم صمیم اس کے دل میں بھی موجزن ہے۔

## د نیاکا غم اور اسکی محبت بہب

مَاجًاءً فِي الْمُمُّ فِي الدُّنيَا وَحُبُّهَا

حَدِّثَنَا مُعَدِّمَنَا مُعَدَّدُ بِنُ بَشَارٍ . حَدَثَنَا عَبْدُ الرَّحَٰنِ بَنُ مَدِّيَا مِنْ مَدِّيَا مَنْ مَادِي مَنْ مَالِي بَنْ مَادِي مَنْ مَادِي مُنْ مَنْ اللهِ مِنْ مَالِي بَنْ شِهَا لِهِ مِنْ مَالِي بَنْ شِهَا لِهِ مَنْ مَلْ اللهِ مَنْ عَلَيْهِ وَسَلَم : مَنْ فَوَلَتُ بِهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَم : مَنْ فَوَلَتُ بِهِ عَلَيْهُ مَالَى اللهِ عَلَيْهُ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَيْهُ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَيْهُ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَيْهِ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَا أَنْ لَمَا بِاللهِ عَلَيْهِ مَالِي اللهِ عَلَيْهِ مَنْ مَوْلَتُهُ مَا لَهُ إِلَيْهِ مَالِي أَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا لَمْ اللهِ عَلَيْهِ مَالِي أَنْ اللهِ عَلَيْهُ مَالِي أَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا أَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَالِي أَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَالِي أَنْ اللهِ عَلَيْهُ مَالِهُ مَالِي أَنْ اللهِ عَلَيْهُ مَالِي اللهِ عَلَيْهِ مَالْهُ مَالْهِ مَالِي أَنْ اللهُ عَلَيْهِ مَالِمُ اللهِ عَلَيْهِ مَالْهُ مِنْ مَنْ مَالِي اللهِ مَالِي اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَالِي اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ مَالِي اللهِ عَلَيْهِ مَالِهُ مِنْ مَنْ مَالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مَنْ مَاللَّهُ مِنْ مَالِي اللهُولِ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّ

قَالَ أَبُوعِيتُنَى: هَٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعِيعٌ مَرِيبٍ.

حَدَّثَنَا تَضُودُ بْنُ غَيْلاَنَ حِدَّثَنَا مَبْدُ الرَّزْانِ ، أَخْبَرَنَا

سُفَيَانُ مَنْ مَنْصُورٍ وَالأَعْسَ مَنْ أَبِي وَائلَ قَالَ: جَاءَ مُعَاوِيَة إِلَى أَى هَا شِمْ ِ الْبَنِ عُنْبَةً وَهُوَ مَرِيْفَ إِلَى أَلَى وَائلَ قَالَ: بِإِخَالُ مَا يُبْسَكِيكَ أُوْجَعَ يُشْيَرُكُ (أَنَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَمْ حِرْصٌ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَكِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَيْدً إِلَى عَنْدًا لَمْ آخَذُ بِهِ ، قَالَ: إِنْمَا يَسَكُفِيكَ مِنْ جَهِيمِ السّال خَادِمٌ وَمَرْكُ فِي سَبِيلِ اللهِ ، وَأَجِدُ فِي الْهَوْمَ قَذْ جَعْتُ .

قَالَ أَبُو عِيدَى: وَقَدْ رَوَى زَائِدَةُ وَهُبَيْدَةُ بَنُ مُعَيْدِ عَنْ مَنْصُورٍ عَنْ أَبِي هَا شِمِر أَ بِي وَائِلٍ عَنْ سَمُرَةً بَنِ سَهْمٍ ، قَالَ : دَخَلَ مُعَاوِيَةٌ عَلَى أَ بِي هَا شِمِرٍ قَذَ كُرِ نَحْوَهُ

وَقُ الْبَابِ عَنْ بُرَّيْدُةَ ٱلْأُسْلَيِّ عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْرُ وَسَلَّمَ ﴿

حَدِّثَنَا عَمْوُهُ بَنُ عَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا وَ كَبِمْ . حَدَّثَنَا أَسَفْيانُ مِنْ عَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا وَ كَبِمْ . حَدَّثَنَا أَسْفَيانُ مِن الأَخْرَمِ مِنْ أَبِيهِ مَنْ عَبِيلاً مَن الأَخْرَمِ مِنْ أَبِيهِ مَنْ عَبِيلاً مِن اللَّهُ مِن الأَخْرَمِ مِنْ أَبِيهِ مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِي مَسْهُو دِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم : لاَ تَقْفِذُوا اللهُ يَنا مَنْ عَبْدُوا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

قَالَ أَبُوعِينَى : هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ب روایت ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'جس محض کو فقر و فاقہ پیش آئے پھروہ اے لوگوں کے سامنے ظاہر کرے تو اس کا فاقہ دور نہیں ہو گا' اور جس محض کو فاقہ پیش آئے اور وہ اے صرف اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش کرے تو حق تعالیٰ شانہ ' ضرور اس کو رزق عطا فرمائیں گے' خواہ جلدی' خواہ پچھ در ہیں۔

1: حضرت ابو واکل آجی فراتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عند اپ اموں حضرت ابوہا شم بن عتب رضی اللہ عند کی عیادت کو گئے تو دیکھا کہ وہ رو رہے ہیں حضرت معاویہ نے عرض کیا کہ ماموں جان! آپ رو کیوں رہے ہیں کو ایک معاویہ نے عرض کیا کہ ماموں جان! آپ رو کیوں رہے ہیں کو رہی ہے کہ فرایا ان ہیں ہے کوئی بات بھی نہیں۔ اصل وجہ یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے وصیت فرمائی تشی جے میں بھا نہیں سکا۔ آپ نے فرمایا تھا کہ "تیرے لئے بن اتن دیا کائی ہے کہ تیرے کیا س فرمت کے لئے ایک آدی ہو اور جماد فی سبیل اللہ کے لئے ایک سواری ہو "لیکن میں آج دیکھ رہا ہوں کہ میں نے اس سے زائد مال جع کر رکھا ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: زمین حاصل نہ کیجو رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: زمین حاصل نہ کیجو ورنہ دنیا میں تمارا بی گئے گئے گئے۔

تشریح: ان احادیث طیبہ سے دنیا کے بارے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کا ذوق واضح ہو جاتا ہے اور اس سے اپنی حالت کا موازنہ کرکے یہ معلوم ہو سکتا ہے کہ ہم دنیا کی حقیقت کو نہ سیجھنے کی وجہ سے اس ذوق سے کس قدر محروم ہو رہے ہیں' اگر حق تعالی شانہ آخرت کا صحح یقین اور حقیقت دنیا کی صحح پہچان نصیب فرما دیں تو واقعہ یہ ہے کہ ہماری زندگی کا نقشہ ہی بدل جائے' اور مال و دولت' صحت و عمراور قوت و طاقت کا جو فرانہ دنیا سمیٹے پر ضائع کر رہے ہیں اس کا رخ آخرت کا گھر بنانے کی طرف پھر جائے۔

پہلی حدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ایسا اصول ارشاد فرمایا ہے جو ایک طرف انسانی نفسیات کی گرہ کشائی کرتا ہے اور دو سری طرف آدمی کے نظرو فاقد کا صحیح حل پیش کرتا ہے' انسان کی عام عادت یہ ہے کہ جب وہ فقرد فاقہ اور نگ دستی کا شکار ہوتا ہے تولوگوں کے سامنے اس کی مد جب وہ فقرد فاقہ اور نگ دستی ہوتا ہے تولوگوں کے سامنے اس کی مد دبھی کر دیتے ہیں۔ لیکن اس سے اسکے فقر و فاقہ کا مداوا نہیں ہوتا ہیکہ حرص اور لالچ کی آگ مزید بھڑک اشتی ہے اور ایسے فض کو بھی سرچشی نصیب نہیں ہوتی۔ اس کے برعکس اگر نگ دستی اور فقرو فاقہ پر آدی مبر کرے اور صرف حق تعالی شانہ برعکس اگر نگ دستی اور فقرو فاقہ پر آدی مبر کرے اور صرف حق تعالی شانہ سے التجاء کرتے تو تعالی اس کو الممیان و سکون اور سیرچشی کی دولت ہی عطا کرتے ہیں اور اکثر شکدتی کے بجائے کشائش سے بھی نواز دیتے ہیں۔

## مومن کی عمر کاطویل ہونا ب**ب**

مَاجَاءً فَ طُولَ الْمُثَوِّ الْمُؤْمِن

حَدَّثَنَا أَبُو كُرَيْسٍ. حَدَّثَنَا زَيْدُ بَنُ حُبَاسٍ عَنْ مُعَاوِيَةَ بَنِي صَالِحِهِ مَنْ مُعَاوِيَةَ بَنِ صَالِحٍ مَنْ عَشْرِهِ بْنِ قَيْسِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُسْرٍ أَنْ أَعْرَاسِنًا قَالَ: يَارَسُولَ اللهِ مَنْ خَيْدُ النَّاسِ ؟ قَالَ : مَنْ طَالَ مُحَرُّهُ ، وَحَسُنَ مَمَنَهُ .

وَقُ الْمَاكِ مَنَّ أَيِن هُزَّيْرٌ ۚ وَجَابِر

فَالَ أَبُوعِيسَى: هذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ

حَدَّثُنَا أَبُوحُتُهُمِ مَرُّو بَنُ عَلَى ۖ. حَدَّثُنَا خَالِهُ بَنُ الْمُرْتِ. حَدَّثَنَا شُمْنَةُ مَنْ عَلِى بَنِ زَيْدٍ مَنْ مَبْدُ الرَّحْنِ بَنِ أَ بِى بَسَكْرَة مِن أَبِيهِ أَنَّ رَجُلاً قَالَ : بَارَسُولَ اللهِ أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ ، قَالَ : مَنْ طَلَلَ مُحُرُّهُ وَحَسُنَ تَحَلُهُ ، قَالَ : فَأَيْ النَّاسِ شَرِّ ! قَالَ : بَنْ طَالَ مُحُرُّهُ وَسَاهَ تَحْسَلُهُ .

قَالَ أَبُوعِيتَى: هذا حديث حسن متعبح.

ترجمہ : "معفرت عبداللہ بن قیم رمنی اللہ عنہ ہے

روایت ہے کہ ایک اعرابی نے عرض کیا' یا رسول الله! سب ے اچھا آدی کون ہے؟ فرایا: جس کی عمرطویل ہو' اور اس کے اعمال اجھے ہوں۔

9: حضرت ابوبكر رضى الله عند سے روایت ہے كه ایک فخص فے عرض كيا يا رسول الله! سب سے اچھا آدى كون ہے؟ فرمايا ، جس كى عمر لمبى ہو ، اور بھلے كام كرتا ہو ، عرض كيا ، قرسب سے برا آدى كون ہے؟ فرمايا : جس كى عمر لمبى ہو اور كام برے كرتا ہو "-

تشریح: یه مغمون بهت می احادیث میں آیا ہے کہ نیک آوی کی عمر کا طویل ہونا ایک نعت ہے کہ اس سے اس کی نیکوں میں اضافہ ہو آ ہے اور یک اس کی بندی ورجات کا ذریعہ ہے اور برے آدی کو زیادہ مسلت مانا اسکے لئے آفت ہے جس سے اس کے شراور برائی میں اضافہ ہو آ ہے اور وہ زیادہ سے زیادہ عذاب اور لعنت کا مستحق بنآ چلا جا آ ہے۔

حضرت عبد بن فالد رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ آخضرت صلی
اللہ علیہ وسلم نے دو آدمیوں کو ایک دو سرے کا بھائی بنا دیا تھا' ان میں سے
ایک صاحب اللہ تعالی کی راہ میں شہید ہو گئے اور دو سرے صاحب کا ہفتہ عشرہ
کے بعد انقال ہو گیا' صحابہ کرام " ان صاحب کے جنازے سے فارغ ہوئے تو
آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ تم نے اس کے لئے کیا دعا کی
تمی ؟ صحابہ " نے عرض کیا کہ ہم نے یہ دعا کی تھی کہ اللہ تعالی اس کی بخش فرما
دیں' اس پر رحم فرمائیں' اور اسے اس کے شہید ساتھی کے ساتھ طا دین' یہ
من کر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا' اس نے اپنے رفیق کے بعد جو
من کر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا' اس نے اپنے رفیق کے بعد جو
درمیان تو آسان و زمین کا فرق ہے۔ (ابوداؤدد نمائی)

حضرت عبد الله بن شداد رضی الله عند سے روایت ہے کہ بنوعذرہ کے تین مخص بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر اسلام لائے ' انخضرت صلی الله علیہ وسلم نے فرایا کہ کون ہے جو ان کی کفالت کا ذمہ لے؟ حضرت علم رضی الله عند نے عرض کیا کہ اس خدمت کے لئے میں حاضر ہوں۔ چنانچہ بد تنوں صاحب معترت على رضى الله عنه كے پاس رہنے كھے ، چند ون بعد سمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جماد کے لئے ایک دستہ جمیجا' ان تین میں سے ایک صاحب اس جماد میں گئے اور شہید ہو گئے' پھر ایک اور لشکر بھیجا' اس میں دو سرے صاحب شامل ہوئے اور شہید ہو گئے 'ان کے بعد تیسرے صاحب کا انقال بستر پر ہوا۔ حضرت علمہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے ان تینوں کو خواب میں دیکھا' دیکھا کیا ہوں کہ تنیوں جنت میں میں 'اور جو صاحب اپنے بستر ير مرے تھے وہ ان كے آگے ہيں' ان كے يتھے وہ صاحب بيں جو بعد ميں شهيد ہوئے تھے' اور ان کے پیچے وہ صاحب میں جو پہلے شمید ہوئے تھے' حضرت طل رضی اللہ عند فراتے ہیں کہ جھے ان کی اس ترتیب سے جرت ہوئی میں نے انتخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں اس کا تذکرہ کیا۔ آپ نے ارشاد فرایا که اس میں جرت و تعجب کی کیا بات ہے؟ الله کے نزدیک اس مومن سے کوئی مخص افعل نہیں جس کو اسلام کی حالت میں ایک بار سحان الله الاالد الاالله على الله اكبر كف كى مملت مل جاسة (مندام)

حضرت محمر بن ابی عمیرہ محابی رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آرشاد فرمایا 'آگر کوئی بندہ پیدائش سے موت تک اللہ تعالیٰ کی طاعت میں سجدہ میں پڑا رہے تو قیامت کے دن اپنے اس عمل کو حقیر سمجھ گا 'اوریہ چاہے گا کہ اسے دنیا میں پھر بھیج دیا جائے آکہ وہ اپنے اجرو تواب میں مزید اضافہ کر سکے۔

ان اعادیث میں امت کو آگاہ فرمایا گیا ہے کہ مومن کی عمر کا ایک ایک لمحہ فیتی ہے۔ مبارک ہے وہ مخض جس کو اس کی صبح قدر و قبت معلوم ہوگئی اور اس انمول گو ہر کو خدا تعالیٰ کی رضا اور آخرت کے درجات کے حصول میں خرچ کیا' اور بہت ہی لائق افوس ہے وہ محض جس نے اسے لهو و لعب اور کمیل تماشوں میں ضائع کر دیا' اور مہلت حیات ختم ہونے کے بعد

خالی اعمد دنیا سے رخصت ہوا۔

"اللهم لاتجعل الدنيا اكبر همنــا ولا مبلـغ علمنا ولا غاية رغبتنا ولا تسلط علينا من لا يرحمنا "

اس امت کی عمرساٹھ سے ستربرس تک باب

مَاجَاءً فِي فَنَاهِ أَحْمَارِ هَذِهِ الْأُمَّةِ مَا بَيْنَ السُّتِّينَ إِلَى السَّبْعِينِ

حَدِّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعِيدِ الْجُوْهَرِيُّ . حَدَّثَنَا نُحَدُّ بْنُ رَبِيعَةَ هَنْ كَامِلٍ أَ بِي الْمَلَاءَ هَنْ أَبِي صَالِحٍ عَنْ أَ بِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : نُحِزُ أُمَّتِي مِنْ سَتَّبِنَ سَنَةً إِلَى سَبْعِينَ سَنَةً

قالَ أَبُوعِيسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسنُ غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثٍ أَ فِي صَالِحٍ عَنْ أَ بِي هُرَّ يُوْتَةَ ، وَقَدْ رُوِى مِنْ غَيْرٍ وَجْهِ عَنْ أَ بِي هُرَ يُرْبَقُهُ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری امت کی (اوسط) عمریں ساتھ برس سے ستربرس تک ہیں"۔

تشریج: مطلب بیر کہ عام طور سے اس امت کے افراد کی طبعی عمر ساٹھ' ستر کے درمیان ہوگی۔ اور بیہ مملت بدی مختصر ہے۔ خصوصا " جب کہ آدی چالیس کے سن سے تجاوز کر چکا ہو اسے اپنی زندگی کے مختصر کھات کو بہت ہی احتیاط سے استعال کرنا چاہئے۔

## زمانہ سمٹ جائے گا **ہب**

مًا جَارً في تَفَارُبِ الرَّهَانِ وَفِيسَرِ الأُمَلِ

حَدَّثَمَا عَبْدُ اللّهِ بِنُ كُمِّ الْسُرَى عَنْ سَهْدِ بَنِ سَهِدِ الأَفْسَادِى عَنْ أُنَّسِ مِدَّنَا عَبْدُ اللّهِ بَنُ كُفَّ عَنْ سَهْدِ بَنِ سَهِدِ الأَفْسَادِى عَنْ أُنَّسِ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : لاَ تَقُومُ السَّاهَ ابْنِ مَالِكِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : لاَ تَقُومُ السَّاهَ عَلَى يَعْقَارَبَ الرَّعَانُ ، فَتَسَكُونُ السَّنَةُ كَالشّهْرِ ، وَالشّهْرُ كَالْجُمْنَةِ ، وَتَسْكُونُ السَّاهَ وَالسَّهْرُ ، وَتَسْكُونُ السَّاعَة وَتَسْكُونُ السَّاعَة وَتَسْكُونُ السَّاعَة عَلَيْهُ مِنْ الْيَوْمُ كَالسَّاعَة ، وَتَسْكُونُ السَّاعَة كَالنّهُ مِنْ الْيَوْمُ كَالسَّاعَة ، وَتَسْكُونُ السَّاعَة كَالنّهُ مِنْ الْيَوْمُ كَالسَّاعَة ، وَتَسْكُونُ السَّاعَة كَالنّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللمُ اللللللمُ اللللللمُلْمُ الللللمُلْمُ الللللمُلْمُ الللللمُلْمُ اللللمُلْمُ اللللمُلْمُ اللللمُلْمُ الل

قَالَ أَبُو مِيسَى: هذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْدِ ، وَسَمَدُ نُنُ سَمِيدِ هُوَ الْخُو بَمْنِيَ بْن سَمِيدِ

> ترجمہ : " دهنرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' قیامت قائم نہیں ہوگی یماں تک کہ زمانہ سٹ جائے ' پس سال میپنے کی 'مہینہ ہفتہ کی 'ہفتہ دن کی ' دن گھڑی کی اور گھڑی آگ کے شعلہ کی مائنہ ہو جائے گی ''۔

تشریخ: اس مدیث میں زمانے کے سمٹنے کا جو مضمون ارشاد فرمایا ہے اس سے یہ مراد نہیں کہ سال 'مینے' ہفتے' دن اور گھڑی کی جو مقدار آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں نتی اس وقت میں کوئی کمی آجائے گی' بلکہ مراد (واللہ اعلم) یہ ہے کہ زمانے سے برکت اٹھ جائے گی' اور لوگوں کو تیزی سے وقت گذرنے کی شکایت ہو گی۔ ایبا محسوس ہو گا کہ گویا زمانے کی رفار غیر معمولی طور پر جیز ہو گئی ہے ' دنوں کا کام ہفتوں میں ہو یا آ ہے ' اور ہفتوں کا مینوں میں اور مینوں کا سالوں میں۔

ای کا ایک پہلویہ ہے کہ لوگوں کی مصرد فیت اتنی بڑھ جائے گی کہ انہیں سانس لینے کی مہلت ہی نہیں ہوگی' اور نہ یہ پنتا چلے گا کہ سورج کب ظلوع ہوا اور کب غروب ہوگیا۔

خلاصہ ؛ بیکہ قرب قیامت کی وجہ ہے جس طرح اور چیزوں ہے برکت اٹھ جائے گی اس طرح وقت میں بھی برکت نہیں رہے گی' اور جس طرح گرانی بور جانے ہے کرنسی کی ''فقد ''گھٹ جاتی ہے' اس طرح مشاغل بور جانے کی وجہ سے وقت کی قیت بھی گر جائے گی۔

اس مدیث میں گویا یہ تعلیم دی گئی ہے کہ ایسے زمانے میں جب کہ وقت کی برکت اٹھ جائے' مومن کو جائے کہ اپنے اوقات کو بہت عزیز سمجھ' اور طویل زندگی کو مخضر تصور کرتے ہوئے اسے زیادہ سے زیادہ قیمتی بنانے اور صنات میں خرچ کرنے کی کوشش کرے۔ واللہ اعلم۔

امُيدوں كاكو باہ ہونا

مًا جَاءً فَ قِمَرُ الْأَمَّلِ

خَدَّهُمَّا تَعْمُوهُ 'بِنُ غَيْلَانَ . حَدَّثَمَّا أَبُو أَحْدَ . حَدَّثَمَا أَبُو أَحْدَ . حَدَّثَمَا مُغْرَ صُغْيَانُ ، غَنْ لَيْثُرِهِ غَنْ مُجَاهِدٍ ، غَنِ أَبْنَ مُمَرَّ قَالَ : أَخَذَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ بِبَعْضِ جَدَدِى فَقَالَ: كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكُ غَرِبِ أَوْ عَارِ سَبِيلِ وَمُدَّ نَفْسَكَ فِي أَهْلِ الْقُبُورِ ، نَفَالَ لِي أَبْنُ مُمَرَّ : إِذَا أَصْبَعْتَ فَلاَ نُمُدَّتُ نَفْسَكَ بِالْمَسَاء، وَإِذَا أَسْسَيْتَ فَلاَ مُحَدَّثُ نَفْسَكَ بِالصَّبَاحِ، وَخُذْ مِنْ مِحْتِكَ قَبْلَ سَفْيِكَ وَمِن عَبَائِكَ قَبْلَ مَوْنِكَ فَإِنَّكَ لاَ تَدْرِى با هَبْدَ اللهِ مَا أَنْهُكَ فَذَا .

قَالَ أَبُو عِبتَى : وَقَدْ رَوَى لَمَذَا الْفَدِيثَ الْأَحْشُ، عَنْ نُجَاهِدٍ ، عَنْ أَبْنِ نُمَرَ تَمُوَهُ . حَدَّثَنَا أَحَدُ بْنُ عَبْدَةَ الضَّيُّ الْبَصْرِيُّ . حَدَّثَنَا سَمَّادُ ابْنُ زَيْدٍ ، عَنْ لَيْثٍ ، عَن مُجَاهِد ، عَنِ ابْنَ مُحَرَّ ، عَن النَّيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحُوهُ .

ترجمہ: "معزت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ ب روایت ہے کہ آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے جم کے ایک ھے کو گاڑ کر (اور صحیح بخاری کی روایت بیں ہے کہ میرے کندھے کو گاڑ کر) فرمایا: دنیا بیں اس طرح رہو گویا ب وطن اجنبی ہو بلکہ (اس سے بڑھ کر یوں سمجھو کہ گویا تم) داستہ طے کرنے والے مسافر ہو اور اپنے آپ کو اہل تبور میں سے شار کرو۔

حفرت مجابد کہتے ہیں کہ جھے سے حفرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنمانے فرمایا: جب تم صبح کرو تو تسارے ول میں شام کا خیال نہیں آنا چاہئے 'اور جب شام کرو تو تسارے ول میں صبح کا خیال نہیں آنا چاہئے 'اور بھاری سے پہلے اپنی صحت سے 'اور موت سے پہلے اپنی ذندگی سے پچھ حاصل کر لو کیو کہ اے بندہ خدا! تم نہیں جانے کہ کل کو تسارا کیا نام ہوگا؟ (ذندہ کملاؤ کے یا مردہ) "

تشریج: آخرت سے غفلت اور طاعت و عبادت میں سستی و کو آئی کا سب سے بردا سبب بیہ ہے کہ آدمی دنیا میں اس طرح جی لگا کر بیٹھ جا آ ہے گویا اسے بس بیس رہنا ہے' اس ویرانہ دنیا کو آباد کرنے کیلئے ہزاروں تجویزیں سوچتا ہے' بیسیوں منصوبے بنا آ ہے' اور لمبی لمبی امیدیں باندھتا ہے' آخرت کا تصور ان خیالی آرزووں میں دب کررہ جا آ ہے اور آدمی کی حالت دکھ کر ایسا محسوس ہو آ ہے کہ گویا اس کو فرشتہ اجل کا کبھی سامنا نہیں ہوگا۔

آگاہ اپی موت سے کوئی بشر نہیں سامان سو برس کا بل کی خبر نہیں آگا۔ ا

یخ چکی کا قصد مشہور ہے جے لطیفہ کے طور پر سکر ہم ہساکرتے ہیں لیکن خور سیجئے تو ہم میں سے ہر مخص شیخ چل ہے جو خیالی دنیا میں مگن ہو کر طویل المیعاد منصوبے بنا تا ہے "لیکن موت کی ٹھوکر ہمارے خیالاتی شیش محل کو ریزہ ریزہ کر دیتی ہے "اس حدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے طول الل اور ذیالی منصوبہ بندی کا علاج تجویز فرمایا ہے اور وہ مراقبہ موت ہے۔

اس ارشاد نبوی کے مطابق ایک مومن کو دنیا میں اس طرح رہنا چاہئے گویا وہ اجنبی مسافر ہے جو فخص چند روز کا ویرا لیکر کی غیر ملک میں ضروری کام سے گیا ہواس کی حثیت اس ملک میں اجنبی مسافر کی ہوگ 'اگر دہ اپنے کام سے قافل ہو کر اس ملک کی تغییر و ترقی اور وہاں کی دلفریبوں میں دلچی لینے اور لیے لیے منصوبے سوچنے گئے تو یہ اسکی جمافت ہوگ 'اسے وقت مقردہ پر وہاں سے بسرحال کوچ کرنا ہوگا' اور اس کے سب خیالی منصوب نہ صرف یہ کہ مممل اور فضول ہو کر رہ جائیں گئے بلکہ جس مقصد کے لئے وہ وہاں گیا تھا اس میں بھی ناکام ہو کر واپس آئے گا' ٹھیک میں کیفیت آدی کی اس دنیا میں ہے 'وہ یمال بہت ہی مخصر سی مملت کیلئے آیا ہے' اور ایک اہم ترین مقصد کی شخیل کے لئے آیا ہے' اور ایک اہم ترین مقصد کی شخیل کے لئے آیا ہے' اور ایک اہم اور عزین میں وقت ضائع کر دے گا تو حسر الدنیا والا تحرہ کا مصداق ہوگا۔ اور پھر غیر وطن میں جو فض جا تا ہے گو وہ وہاں کا باشندہ نہیں بلکہ اور پھر غیر وطن میں جو فض جا تا ہے گو وہ وہاں کا باشندہ نہیں بلکہ

اجنبی ہوتا ہے۔ آہم چدے اس کو دہال قیام کرنا ہے غور کیا جائے قو دنیا میں انسان کی یہ حیثیت بھی نہیں ملکہ وہ ابتدا آفریش سے آخری لحد زندگ تک مسلسل شاہراہ حیات کا مسافر ہے ایک لمحہ کیلئے بھی اس کا سفر حیات منقطع نہیں ہوتا ' بلکہ ہر لمحد اسے ونیا سے موت کی آخوش میں و مکیل رہا ہے اس لئے انخضرت ملی الله طیه وسلم رق کر کے فرائے میں که دنیا میں اپنے آپ کو صرف اجنی ہی کی طرح سی بلکہ اس سے بو مکر اس سافر کی طرح سمجموجو جادة منزل ير گامزن ہے اور چو كله اس سفركى يبلى منزل موت ہے اس لئے ا پنے آپ کو اہل قبور کی صف میں شائل سمجھو ' آج نہیں تو کل وہاں جا پہنچو گے۔ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ جن کو متخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ مراقبہ تعلیم فرمایا تھا' وہ اس صدیث کو روایت کرتے ہوئے اپنے شاگرو حضریت مجابدے فرماتے تھے کہ صبح ہو تو شام کی فکر مت کرو' اور شام ہو تو صبح ی فکر مت کرو و خدا جانے تم میج سے شام تک اور شام سے میج تک یمال رہو کے بھی یا نہیں' مج ہو تو یوں تصور کرد شاید سے میری زندگی کی آخری مج ہو اور آج کے بعد میں سورج کو طلوع ہوتے ہوئے نہ دیکھوں' اور شام ہو تو ب خیال کرو کہ ممکن ہے یہ شام میری شام زندگی ہو' اور اس کے بعد جھے کوئی شام میسرند آئے اللہ تعالی کے بندے ایے ہیں جو موت سے غافل خوش گيوں ميں مشغول بين عالا لكه انكاكفن وهل كروكان ير آچكا ہے-

اور اس مراقبہ موت کا مقعد یہ ہے کہ جو لحمہ زندگی جس طالت میں اور اس مراقبہ موت کا مقعد یہ ہے کہ جو لحمہ زندگی جس طالت میں جمیں مبسرہ اس کو غنیمت سمجھ کر آخرت کی تیاری کرو' بیاری سے پہلے محت میں اپنا توشہ تیار کرلو' اور موت سے پہلے زندگی کو نیک اعمال سے کار آمد بنالو۔ بندہ خدا! جہیں کیا معلوم ہے کہ کل حمیس کس نام سے پکارا جائے گا' تمہارا نام زندوں میں ہوگا' یا مردوں کے رجٹر میں اندراج کر دیا جائے گا' لوگ " کہ کر حمیس یاد کیا جائے گا'

خیرے کن اے فلال و غنیمت شار عمر پیش زانکہ بانگے درآید فلال درجمال نماند ا مام غزالی نے "اربعین" میں دنیا کی مثال بہت بی عمدہ بیان فرمائی ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

مورنیا توشہ آ خرت ہے اور اس سے مقصود میں ہے کہ مسافران ہاسانی ا بنا سنرختم کر سکیں گربے وقوف اور احق لوگوں نے ای کو مقصود اصلی سجھ لیا اور طرح طرح کے مشتلوں اور متم متم کی خواہشوں میں آیسے بڑے کہ آنے والے وقت کو بالکل بھول گئے۔ ان لوگوں کی مثال اسک ہے جیسے کوئی فخص حج کی نیت سے روانہ ہو اور جنگل میں پہنچ کر سواری کے گھاس دانہ اور مرکب ك مونا آزه كرف كى فكر من لك جائد اور مرابول سے يہے رہ جائے افسوس ہے اس کی حالت پر کہ تن تھا جنگل میں رہ گیا' اور قافلہ کوچ کر گیا' جس نیت سے چلا تھا لینی ج وہ بھی گیا گزرا ہوا' اور نتیجہ یہ ہوا کہ جنگلی ورندوں نے موفی تازی سواری کو بھی چر پھاڑ ڈالا اور اس کو بھی اپنے منہ کا نوالہ بناگئے۔ یا د رکھو کہ دنیا آخرت کی کھیتی اور منزل کا پڑاؤ ہے اور تم اپنے جم فای پر سوار ہوکر سنر آخرت کر رہے ہو اس لئے تم کو چاہئے کہ اپنی سواری کا گھاس دانہ بقدر کھایت اٹھاؤ اور سنری ضرورتوں میں کام آنے والا سامان میا کر کے وہ نے بوؤجس کو آخرت میں کاٹو اور پھر دائمی زندگی آرام ہے گزار سکو اور اگر اس ماتحت سواری کی پرورش و فربی میں مشغول ہو جاؤ کے تو قافلہ کوچ کر جائے گا اور تم منزل مقصود پر نہ پہنچ سکو گے۔

دنیا میں خلوق کی مثال ایس ہے جیسے ایک تمثنی پر پچھ آدمی سوار ہوں اور کشتی کسی جزیرے کے کتارے پر آ تھرے اور کشتی کا طاح سوار ہوں کو اجازت دیدے کہ جاؤ جزیرے میں اثر کراپی ضرور تیں پوری کر آؤ محر ہوشیاری سے کام اینا جگہ خطرناک ہے اور ابھی سنردور دراز سرپر ہے خرض سواریاں اثریں اور ادھر ادھر منتشر ہو کر کئی اقسام پر منتشم ہو گئیں۔ بعض تو ضروری حاجت سے فارغ ہوتے ہی لوٹ پڑے اور فضول وقت گزارتا ان کو اچھا نہ معلوم ہوا، پس دیکھا کہ کشتی خالی پڑی ہے انڈا اپنی پند کے موافق ساری کشتی میں اعلی درجہ کی ہوا دار اور فراخ جگہ ختب کرکے دہاں بیٹھ سے اور بعض جزیرہ

کی خوشگوار ہوا کھانے اور خوش الحان پرندوں کی سریلی آوازوں کے سننے میں لگ گئے ' سبر مخلی فرش اور رنگ برنگ کے پھول بوٹوں اور طرح طرح کے پھروں ' درختوں کی گل کاربوں میں مشغول ہو گئے ''تگر پھرجلدی ہوش آگیا اور فورا" تشی کی جانب واپس ہوئے یہاں پہنچ کر دیکھا کہ جگہ نگک رہ گئی ہے اور بربمار و نضا کی جگہوں پر' ان ہے پہلے آجانے والے لوگ بستر لگا چکے ہیں لنذا اس تک بی جگه میں تکلیف کے ساتھ بیٹھ گئے اور چند لوگ اس جزیرہ کی عارضی بمار پر ایسے فریفتہ ہوئے کہ دریائی خوشما سیوں اور بہاڑی خوبصورت چروں کے چھوڑتے کو ان کا دل ہی نہ جاہا ' پس ان کا بوجھ لاد کر انہوں نے اپنی کمر پر رکھا اور سمند ر کے کنارے پر پہونچے کہ کشتی پر سوار ہوں' دیکھا کہ کشتی لبریز ہو چک ہے کہ اس میں نہ بیٹنے کی جگہ ہے اور نہ اس نفنول ہوجھ کے رکھنے کیلئے کوئی مکان ہے۔ اب حیران ہیں کہ کیا کریں ادھر تو بوجھ کے کیمینکنے کو نفس گوارا نہیں کر نا اور اوھراپنے بیٹنے تک کو جگہ نہیں ملتی غرض قبر درویش برجان ورویش' نمایت رقت کے ساتھ ایک نمایت عک جگہ تھس بیٹھے اور کنروں اور پھروں کے بارگراں کو اپنے سرپر لاد لیا' اب انکی حالت کا تم ہی اندازہ کر لو کہ کیا ہوگی ' کمرالگ دیکھے گی 'گردن جدا ٹوٹے گی اور جس مصبت و تکلیف کے ساتھ وقت کٹے گا اس کو ان کا ہی دل خوب سمجھے گا' اور لبض لوگ جزیرے کے دل افروز حن پر ایسے عاشق ہوئے کہ تحثتی اور سمندر سب کو بھول گئے پھول سو نگھنے اور پھل کھانے میں مصروف ہو گئے اور پچھ خبر نہ رہی کہ کماں جانا ہے اور یمال رہ کر کن درندوں اور موذی جانوروں کی غذا بنا ہے آخر سب کے بعد بادل نخواستہ ساحل پر پنچے تو کشتی میں نام کو بھی جگہ نظر نہ آئی' تھوڑی دیر بعد تشتی لنگر اٹھا کر دہاں سے چل دی ادر یہ لوگ کنارے پر کھڑے حسرت بھری نظروں سے اپنے ہمراہیوں کو دیکھتے رہ گئے' آخر كار ستجديد بهواكد جزيره كے درندوں نے ان كو پھاڑ ڈالا اور موذى جانوروں نے ان کے نازک اور خوبصورت بدن کو کلاے کلائے کر دیا' یک حال بسنہ دنیا داروں کا ہے اب تم خود غور کر کے سمجھ لو کہ کن لوگوں پر کونی مثال چىياں ہوتى ہے''

حَدَّثَنَا سُوَيْدُ مِن نَصْر. أَخْبَرَنَا هَبْدُ اللهُ مِن الْبَارَك ، هَنْ

حَمَّادِ بْنِ سَلَتَةَ ، حَنْ عُبَيْدِ اللهِ بِن أَبِى بَسَكَرِ بْنِ أَنَسٍ ، عَنْ أَنَسِ ابْنِ مَالِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ مَلَهُ وَسَلَمَ : هٰذَا ابْنُ آ دَمَ وَهٰذَا أَجَلُهُ وَوَضَعَ بَدَهُ عِنْدَ قَفَاهُ ، ثُمَّ بَسَطَهَا فَقَالَ : وَثُمَّ أَمَّلُهُ وَثَمَّ أَمَلُهُ وَثَمَّ أَمَلُهُ

قَالَ أَبُو عِيسَى : لَهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ . وفي البَابِ عَنْ أَبِي عَنْ أَلِي عَنْ أَلِي عَنْ أَلِي

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ ہے
روایت ہے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے "یے
آدی ہے 'اوریہ اس کی اجل ہے (جو قریب بی کھڑی ہے) "
پھر آپ نے اپنا دست مبارک پشت کی طرف کیا۔ پھر اس کو
پھیلایا۔ اور فرمایا: "اور وہاں اور وہاں (یعنی بہت دور) اس
کی آرزو ہے "۔

تشریج: اس مدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حتی مثال سے یہ حقیقت ذہن نظین کرائی ہے کہ آدمی اپی خواہشات کی شمیل اور اپن آرزودُں کو پورا کرنے کے لئے جو منصوبے بنا تا ہے یہ شخ چلی کی طرح محض اس کی خام خیالی ہے۔ ورنہ اس دنیا میں کبھی کسی کی تمام آرزودُں کے لئے جب دورُ ہو کمیں ' بلکہ ہو تا یہ ہے کہ آدمی اپی امیدوں اور آرزودُں کے لئے جب دورُ روسوب کرتا ہے ' وہ اس خام خیالی میں ہو تا ہے کہ اس کی امید بر آئے گی اور وہ اپنی خواہشات و مقاصد کو حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے گا۔ لیکن اجل کا خفیہ ہاتھ رونما ہو تا ہے ' اور اس کی تمام آرزودُں ' امیدوں اور خواہشوں کا خون کر دیتا ہے ' اس جار و ناچار بیام اجل کو لیک کمنا پڑتا ہے ' اور دنیا کی ساری تک و دو کے ہارے میں وہ یہ کتا ہوا دنیا سے رخصت ہو تا ہے ' اور دنیا کی ساری تک و دو کے ہارے میں وہ یہ کتا ہوا دنیا سے رخصت ہو تا ہے۔ اور دنیا کی صبح حقیقت منصف ہوتی ہے اور وہ سجمتا ہے اس وقت اس پر دنیا کی صبح حقیقت منصف ہوتی ہے اور وہ سجمتا ہے

كه ونياك ب حقيقت سراب ك لئ اس كى محنت و كاوش محض حماقت متى: وكم حسرات في بطون المقابر حعرات انبياكرام عليم السلام تصوصاته بمارك آقا حفرت محد رسول الله صلى الله عليه وسلم انسانوں كو دنيا ك اسى دھوك، و فريب سے آگاه كرتے میں' اور وہ چاہیے ہیں کہ ونیا میں رہیے ہوئے ہی دنیا کے دھوکہ وغرور' اس کی بے ثاتی و ناپا کداری اور اس کی غداری و بے وفائی کی حقیقت انسانوں پر کھل جائے جو موت کے وقت سب پر کھل جاتی ہے۔ اس مدیث میں انخفرت صلی الله علیه وسلم مثال دے کر سمجاتے ہیں کہ دیکھویہ آدمی کھڑا ہے' اور بیراس کے قریب ہی اس کی اجل کھڑی ہے' اور دور اور بهت دور اس کی امیدین اور آرزوئین کھڑی نظر آرتی ہیں' آدمی جوں جوں ان خوشما آرزوؤں کی طرف لیکتا اور دوڑتا ہے اس نبت ہے اس کی اجل اس کی طرف قدم بدھا رہی ہے۔ اس کا بھیجہ ظاہر ہے کہ آدى كمجى آئي اميدول تك نسيل پہنچ پائے گا علك رائے ہى ميں اجل اس كو وبوج لے گی سے اپنی خام آرزوؤں کو نگاہ حسرت سے دیکتا اور پنج اجل میں پر پرا آ ہوا دنیا سے رخصت ہو گا۔ انسانوں کی نظریر غفلت کی پی بندھی ہے اس لئے انہیں قریب کمڑی اپی اجل نظر نمیں آتی ' گر ساتھ تی ول کی المحمول پر خواہشات کی دور بین چڑھی ہوئی ہے اس لئے انہیں اپنی آر ذو تیں بت قريب نظر آتي بين حق تعالى اس غفلت كى بى اور خوابشات كى دوريين كو الارك كي وفيق عطا فرائ و نظر آئ كاكد أجل سرير كمرى مسرا ري ہے اور آرزوؤں کا سراب دور اور بہت دور ہے ، جمال تک پنچنا اس کے

حَدِّثُنَا هَنَاهُ . حَدْثُنَا أَبُو مُنَاوِيَةٌ ، عَنِ الْأَخْشِ ، عَنْ أَبِي السَّغَرِ ، غَنْ قَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِهِ قَالَ : مَرَّ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ وَنَحْنُ نَمَا لِجُ خُمِنًا لَنَا ، فَقَالَ : مَا خَذَا ؟ فَقَلْنَا قَدْ وَهَى فَنَمْنُ نَمْلِيعُهُ ،

لئے نامکن ہے ' قطعی نامکن۔

قَالَ : مَا أَرَى الْأَمْرَ إِلاَّ أَعْجَلَ مِنْ ذَٰلِكَ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : لَهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ وَأَبُو السَّفَرِ النَّهُ سِيدُ ابْنُ تُحَدِّدٍ، وَبُقَالُ ابْنُ أَحْدَ النُّوْرِيُّ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ تعالی عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے پاس سے گزرے ہم ابنا چھپر ٹھیک کر رہے سے (اس کی لپائی وغیرہ کر رہے سے (اس کی لپائی وغیرہ کر رہے سے) آپ نے فرمایا ہی کیا (ہو رہا) ہے؟ عرض کیا کہ یہ بوسیدہ ہو گیا تھا، ہم اس کی مرمت کو رہے ہیں، فرمایا کہ میرا خیال ہے کہ موت کا معالمہ اس سے زیادہ جلدی کا حیا۔

تشریج: مطلب یہ کہ اس بوسیدہ چھیر کے گرنے میں تو پچھ وقت گئے گا لیکن موت کے آنے کا وقت کمی کو معلوم نہیں' وہ اس کے گرنے سے بھی پہلے آئتی ہے اس لئے چھیر کی تیاری سے زیادہ موت کی تیاری کی فکر کرنے کی ضرورت ہے۔

رہائش کی ضرورت کے لئے انسان مکان یا جھونپرا بنا آ ہے' اور شریعت نے بقدر ضرورت اس کی اجازت بھی دی ہے' لیکن تقیرات میں غلو اور آرائش و زیبائش کو پند نہیں فرمایا۔ بہت سے اہل اللہ نند نے عمر جھونپر ہے میں گزار دی۔ جب ان سے عرض کیا جا آ کہ کوئی ڈھٹ کا مکان بنا لیجئے تو فرمات کہ کیا خبر ہے کہ شام تک یماں رہیں گے بھی یا نہیں ؟ خود ہمارے آقا وصرت محمر صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطرات کے جھونپر ہے اسے معمولی اور بے حیثیت تھے کہ آج کوئی غریب سے غریب بھی ان میں رہائش کا نصور نہیں کر سکا۔ یہ خام خیالی کہ یوں روپیہ کمائیں گے' اور یوں مکانات بنائیں شیس کر سکا۔ یہ خام خیالی کہ یوں روپیہ کمائیں گے' اور یوں مکانات بنائیں گے' اور ان میں فلاں فلاں آسائش کو جمع کریں گے موت سے غفلت کی بنا پر

## اس امت کا فتنه مال ہے

إسب

مَا جَاهُ أَنَّ فِعْنَةً لهٰذِهِ الْأُمَّةِ فِي الْمَالِ

حَدُّتُنَا أَخَدُ بْنُ مَنِيعٍ . حَدَّتَنَا الْمُسَنُ بْنُ سَوَّالٍ . حَدُّتَنَا الْمُسَنُ بْنُ سَوَّالٍ . حَدُّتَنَا الْمُسَنُ بْنُ سَوَّالٍ . حَدُّتَنَا اللَّمْنِ بْنُ سَعْدٍ ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ صَالِحٍ أَنَّ عَبْدَ الرَّخْنِ بْنَ جُبَيْرٍ بْنِ نُفَيْرٍ ، حَدْثَهُ عَنْ كَمْبِ بْنِ عِيَاضٍ قَالَ : سَمِيْتُ النَّهِ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمْ يَقُولُ : النَّ لِسَكُلُ أَمَّةٍ فِنْتَنَا وَ مِنْتَنَا أَمَّةٍ النَّتِي الْمَالُ .

قَالَ أَبُو هِيمَتَى : هَٰذَا حَدِيثٌ خَسَنَ صَحِيعٌ غَرِيبٌ إِنَّمَا نَمَرِفَهُ مِنْ حَدِيثِ مُقَاوِيةَ بْنِ صَالِحٍ.

ترجمہ: "حضرت كعب بن عياض رضى الله تعالى عنه فرماتے بيں كه بيس نے بى كريم صلى الله عليه وسلم كويه فرماتے ہوئے ساتے ، ہر امت كا ايك خاص فتنه ہو آ ہے (جو ديگر فتنوں كے لئے اصل الاصول كى حيثيت ركھتا ہے) اور ميرى امت كا فتنہ مال (كى فراوانى) ہے"۔

تشریج: ال کی کشت کو عام طور سے مشکلات کے عل کی کلید سمجھا جا آ
ہے اور لوگ اس کے لئے سرگروان رہتے ہیں 'لیکن آ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ مال کی محبت' اس کو زیارہ سے زیادہ پردھانے کا جنون اور اس کے ذریعہ خواہشات پورا کرنے کا شوق دل کا روگ ہے جو آدمی کو احکام اللہ کی تقیل 'آخرت کی یاد اور موت کی تیاری سے عافل کر دیتا ہے 'اس کی خاطر لڑائی جھڑے کھڑے ہوتے ہیں۔ قل و عارت اور فقتہ و فساد بریا ہو آ ہے 'اس سے حد 'کین 'عداوت ' بخل ' طع جسے امراض قلب پیدا ہوتے ہیں '

می مال انسان کو کبر و نخوت ' غرور و پندار اور خود بنی و خود نمائی پر آمادہ کر آ
ہے ' اس کی خاطر آدمی اپنے دین و ایمان اور عقیدہ و ضمیر کو داؤ پر لگا آ ہے '
اس لئے مال کی محبت سارے فتوں کی جڑ ہے۔ یہ ایک ایبا مرض ہے جو انسان
کے دین و اخلاق کو بگاڑ کر رکھ دیتا ہے ' اس مرض کی اصلاح کے لئے اہل اللہ
کی صحبت اختیار کی جاتی ہے۔ اور اس کے لئے مجاہدات و ریاضات کی ضرورت پیش آتی ہے ' حق تعالی شانہ اس روسیاہ کو بھی اس مرض سے شفا عطا
فرمائے۔

## اگر ابن آدم کے پاس مال کی دو وادیاں ہوتیں تو بیہ تیسری کو تلاش کر تا ماسب

مَا جَهُ، لَوْ كَانَ لِا بْنِ آدَمْ وَ ادِيانِ مِنْ مَالِ لَا بُنْغَى ثَالِثًا

حَدُّثَنَا عَبْدُ اللهِ بِنَ أَنِي زِبَادٍ. حَدُّثَنَا يَمْفُوبُ بَنُ أَبْرَاهِمِ ابْنَ الْبَرَاهِمِ ابْنَ سَعَابٍ ، عَنْ أَنَّسِ ابْنِ سَعَابٍ ، عَنْ أَنَّ ابْنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وَفِي الْبَابِ: عَنْ أَبِي ّ بْنِ كُنْبٍ وَأَبِي سَيِيدٍ وَعَائِشَةٌ وَابْنِ الرَّ بَيْرِ وَأَبِي وَ اقِدٍ وَجَارِرٍ وَابْنِ عَبَاسٍ وَأَبِي هُرَّيْرَةً .

وَالَ أَبُو عِيسَى : هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ مِنْ هَٰذَا الْوَجْهِ .

رَجِمَهُ : " معرت الس بن مالك رضى الله تعالى عنه سے

روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا اگر ابن آدم کے پاس ایک وادی سونے سے بھری ہوئی ہو تو یہ پہند کرے گا کہ اس کے پاس ایک اور وادی ہو' اور اس کے پیٹ کو صرف مٹی بھر عتی ہے' اور حق تعالی شانہ اس مخص کی توبہ تبول فرماتے ہیں جو توبہ کرے''۔

تشريح: اس حديث پاك مين نين مضمون ارشاد موئ بين:

اول انسان كا بالطبع مال كا حريص ہونا اور مال و دولت ہے اس كا سرنہ ہونا۔ سوائے ان مقبولان اللی كے جن كے دل مال كى ناپاك مجت ہے پاك ہو گئے ہيں ' عام انسانوں كا حال ہے ہے كہ زيادہ ہے زيادہ مال سمينے كى قران پر سوار رہتی ہے ' اور وہ اس كو بوھانے كے لئے كوشاں رہتے ہيں۔ فرض سيج كسى كو اس قدر مال و دولت مل جائے كہ اس سے پورى ايك وادى بحر جائے مب بحن اس كى طبیعت سر نہيں ہوگى ' بلكہ ہے چاھے گاكہ كاش ايك وادى اور جو ' اور اگر ايك اور مل جائے تو چاہے گاكہ ايك تيمرى وادى بحى ہو۔ الغرض ہو ' اور اگر ايك اور مل جائے تو چاہے گاكہ ايك تيمرى وادى بحى ہو۔ الغرض بعت اور روئے زمن كى دولت ايك آدى كى بياس بجھانے كے بعد اللہ من مزيد "كى صد النہ ہوتى ہے اس لئے بھى كائى نہيں بلكہ حرص و آزكى دو ذرخ سے بھیشہ "بل من مزيد "كى صد اللہ بعد ہوتى ہے اس لئے تھند وہ ہے جو يمال طبیعت بحرنے كى قرنہ كرے۔ بلكہ بلد ہوتى ہے اس لئے تھند وہ ہے جو يمال طبیعت بحرنے كى قرنہ كرے۔ بلكہ بقدر ضرورت پر قناعت كرے حق تعالی شانہ كى ياد ميں لگا رہے:

کار دنیا کے تمام نہ کرو ہمچہ گیرید مخفر گیرید

دو مرا مضمون میہ ارشاد ہوا ہے کہ آدمی کا پیٹ صرف مٹی بھر عتی ہے' مٹی سے قبر کی مٹی مراد ہے ' یعنی آدمی کی مال کی حرص ختم نہ ہوگی یماں تک کہ اس کی موت واقع ہو جائے اور قبر کی مٹی اس کا پیٹ بھرے۔ ﷺ سعدی'' نے ورج ذیل شعر میں اس حدیث کا گویا ترجمہ کر دیا ہے:

گفت <sup>چپخم</sup> نگف دنیا وار را یا قناعت پرکند یا خاک گور اس ارشاد میں حریص آومی کی دناء ت و رذالت کی طرف بھی لطیف اشارہ ہے۔ یعنی بجائے اس کے کہ دنیا کے مال و دولت سے 'جو مٹی سے پیدا ہوئے ہیں اور جن کا انجام بھی مٹی ہے ' یہ مخص سیرچشی اختیار کرتا اور حق تعالی شانہ کی عبادت و رضا جوئی میں مشغول ہو کر آخرت کی نعتوں اور لذتوں سے کامران وشاد کام ہوتا اس نے مٹی کی حرص اور رغبت اس قدر کی کہ قبر کی مٹی کے مواکوئی چیزاس کا بیٹ نہ بھرسکی۔

تیرا مضمون یہ ارشاد فرمایا ہے کہ جو مخص حق تعالی شانہ کی طرف رجوع کرے اللہ تعالی اس کی قربہ قبول فرما لیتے ہیں یعنی دنیا کی حرص و لالج سے وہی مخص محفوظ رہ سکتا ہے جس کو حق تعالی شانہ توفیق عطا فرمائیں' قوفیق اللی کے حصول کے لئے بارگاہ فداوندی میں جھکٹا' اس سے رجوع کرنا' اور اس کی ذات عالی سے دنیا کے زہر سے بچنے کی توفیق مانگنا لازم ہے۔ پس جو مخص حق تعالی کی طرف رجوع کرے' دنیا کی حرص چھوڑ کر پیشہ قناعت اختیار کرے اور حق تعالیٰ کی جناب میں توبہ و انابت اختیار کرے حق تعالیٰ اس کی قوبہ قبول فرما لیتے ہیں۔ اس کے دل کو غنا سے بحر دیتے ہیں اسے خزانہ فیب سے رزق عطا فرماتے ہیں۔ وہ اپنے سازو سامان کی قلت کے باوجود اہل دنیا سے زیادہ غنی ہوجاتا ہے۔ بلکہ وا تعند " یکی مخص غنی ہے' ورنہ دنیا کے حریص کے باوجود الل دنیا کے طول کروڑوں رکھنے کے باوجود فقیر ہیں۔

بو ژھے کا دل دو چیزوں کی محبت میں جوان ہو تا ہے باب

ما جاء في: قَلْبُ الشَّبِيْخِ شَابٌ عَلَى حُبُّ اثْمُذَتِينَ

حَدَّثَنَا لَقَيْبَةً . حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنِ ابْنِ عَجْلاَنَ ، عنِ اللَّهِيُّ صَلَّى اللهُ اللهُ عَنِ اللهُ اللهُ عَنِ اللهُ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِي اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الللهُ عَنْ الللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَمُ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَاللّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَا

عليهِ وَسَـــةً قَالَ : قَلْبُ الشَّيْخِ ِسَابَ قَلَىٰ حُبُّ الْمُفَتَّنِي طُولُ الْحَيَاةِ وَكَانَةُ الْمُفَاق

قَالَ أَبُو عِيسَى: لهذا حَدِيثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

حَدِّنَنَا تُعَيْبَةُ. حَدِّثَنَا أَبُو عُوَّانَة ، عَنْ قَتَادَةَ ، عَنْ أَنَسِ ابْنِ مَالِكِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ سَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : يَهْرَّمُ ابْنُ آدَمَ وَيَنْسُبُ مِنْهُ ٱنْذَنَانِ الحُرْصُ عَلَى الْمُمْرُ وَ الحُرْصُ عَلَى المَالِ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: لَهٰذَا حَدِيثٌ حَـن محيحٌ.

، ترجمہ: "محضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بو ژھے کا دل دو چیزوں کی محبت میں جوان ہو تا ہے۔ زندگ کا لہا ہونا۔ اور مال کی کشرت۔

۲ .... حضرت انس بن مالک رضی الله عنه ہے دوایت ہے کہ آمخضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ابن آدم بو ڑھا ہو تا رہتا ہے گراس کی دو عادتیں جوان ہوتی رہتی ہیں' ایک زندہ رہنے کی حرص' دو سرے مال کی حرص"۔

تشریج: لیمنی یمال کی زندگی اور مال و دولت کی محبت آدمی کی طبیعت میں جاگزیں ہے' اگر اس کی اصلاح نہ کی جائے تو یہ عمر کے ساتھ ساتھ بردھتی رہتی ہے' آدمی بوڑھا ہو جا تا ہے' اس کا پیانۂ عمر لبریز ہو جا تا ہے' لیکن ونیا میں رہنے کی خواہش اور مال کی حرص اس میں جوانوں سے زیادہ ہوتی ہے' اس لئے کہ جوانی کے زمانے میں جو عادت پڑ جائے اور جیسا مزاج بن جائے برزھا ہے میں وہ پختہ تر ہو جا تا ہے اور اس کی اصلاح دشوار ہو جاتی ہے' اس حدیث کی دعوت یہ ہے کہ دنیا میں سدا قیام کی محبت اور مال کی حرص ایک

مرض ہے جس کا علاج جوانی کے زمانے ہی میں ہو جانا چاہیے' اور اس کا علاج ہے دنیا کے فنا و زوال کو سوچنا' آخرت کی لامحدود اور دائی زندگی کو پیش نظر رکھنا' موت کو یاد کرنا' اہل اللہ کی صحبت میں بیٹھنا اور اہل دنیا کی صحبت سے حرّاز کرنا۔ واللہ الموفق۔

## دنیا ہے بے رغبتی کابیان باب

مًا جاء في الرَّ هَأَدَة في الدُّنيَّا

حَدَّثَنَا عَبُدُ اللهِ بِنُ عَبْدُ الرَّحْنِ ، أَخْبَرَنَا تُحَدَّثُنَا عَبُدُ اللهِ بِنُ عَبْدِ الرَّحْنِ ، أَخْبَرَنَا تُحَدَّدُ بِنَ الْمُهَارَكِ حَدَّثَنَا بَوْنُسُ بْنُ حَلْبَسِ، عَنْ أَبِي إِذْرِيسَ الْمُلُولَا فَيَّ عَنْ أَبِي ذَرِّ عَنِ الدِّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : الرَّهَادَةُ فِي الدُّنِيا لَيْسَتْ عِنْ أَبِي ذَرِّ عَنِ الدُّنِيا أَنْ لاَ تَسَكُّرِنَ الرَّهَادَةَ فِي الدُّنِيا أَنْ لاَ تَسَكُّرِنَ بِيَعْدِيمِ المُلْلِلِ وَلاَ إِضَاعَةُ الْمَالِ وَلَسْكِنَ الرَّهَادَةَ فِي الدُّنِيا أَنْ لاَ تَسَكُّرِنَ بِيَعْدِيمِ المُلْلِلِ وَلاَ إِنْ اللهِ اللهُ اللهِ الله

قَالَ أَبُو عِيدِسَى: لهٰذَا حَدِيثُ غَرِيبُ لاَ نَشْرُفُهُ إِلاَّ مِنْ لَهُذَا الوَجْدِ، وَأَبُو إِنْ عَلْذَا الوَجْدِ، وَأَبُو إِنْ وَاقِدٍ مُنْسَكُرً وَأَبُو إِدْرِيسَ اتَلُولَا نِيُّ اسْعُهُ عَائِذُ اللهِ بْنُ عَبْدِ اللهِ وَعَرُّو بْنُ وَاقِدٍ مُنْسَكُرَ الحُديثِ .

رجمہ: "دحفرت ابوذر غفاری رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' دنیا ہے بے رفبتی حلال کو ضائع کرنے سے حاصل نہیں ہوتی ' بلکہ دنیا ہے اصل بے ر نبتی سے کہ شہیں ایسی چیز پر جو تہمارے قبضہ میں ہے، ' زیادہ اعتاد نہ ہو بہ

نسبت اس چیز کے جو اللہ تعالیٰ کے بقنہ میں ہے' اور یہ کہ جب تم کو کوئی مصیبت پنچ تو (اس پر ملنے والے تواب کے پیش نظر) تہیں اس کے (زائل ہوٹے کی یہ نسبت) اس کے باتی رہنے کی زیادہ رغبت ہو''۔

تشريح: زبدني الدنياب مرادب دنياس بر عبتي مونا اوراس ك سازو سامان ' اس کی لذات و شہوات' اور اس کے مال و جاہ ہے دلچیں نہ ہونا' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس پر تنبیہہ فرماتے ہیں کہ صرف دنیا کی لذات اور مال و دولت سے کنارہ کشی مطلوب نہیں ' بلکہ اصل مطلوب دو چزیں ہیں ایک یہ کہ حق تعالی شانہ کی ذات عالی پر کامل وثوق و اعتاد اور بھروسہ ہو' جو چیز اہنے ہاتھ اور قبضے میں ہو آدمی اس پر پوری طرح مطمئن ہو تا ہے' اور اس کے بارے میں تبھی فکر مند نہیں ہوتا' اسی طرح ایک مومن کو حق تعالی کی رزاقیت پر اعماد و توکل کر کے رزق کے معالمہ میں بوری طرح مطمئن اور بے فکر ہونا چاہئے جب تک یقین و توکل اور اعتاد علی اللہ کا مقام رائخ نہیں ہوتا زہد کی حقیقت حاصل نہیں ہوگ۔ دو سری چیز جو مطلوب ہے وہ ونیا سے بردھ کر آ فرت کا لقین ہے۔ دنیا میں آدمی کو جو مصائب و حوادث پیش آتے ہیں آخرت میں ان پر اجرو ثواب کا وعدہ ہے' اب اگر وہ معیبت ٹل جائے تو دنیا کی راحت نصیب ہوئی' اور اگر باتی رہے تو آخرت کا ثواب۔ اور وہاں کی راحت و اطمینان یقینی ہے ' پس زہدیہ ہے کہ آدمی کو آخرت کا یقین اور وہاں کے اجر و تواب کے حصول کا جذبہ ایسا غالب ہو کہ وہ عقلی طور پر مصیت کے باقی رہنے کو (جو آخرت کی راحت کا موجب ہے) مصیبت کے ملنے پر (بو دنیا کی راحت کا ذرایعہ ہے) ترجیج دے ' آلام و مصائب سے ول برداشتہ نه ہو بلکہ اس کو بھی حق تعالیٰ کا عطیہ اور اپنے گئے ترقی درجات کا ذریعہ

یهال دو با تیں اور بھی ذہن میں رکھنی جاہئیں۔

ایک به که مصاتب و تکالف پر طبعی تکلیف اور صدمه کا بونا عبدیت ک

منافی نہیں' بلکہ عین عبریت ہے' اس لئے کہ انسان گوشت پوست ہی کا بنا ہوا تو ہے' لوہ اور پھر کا بنا ہوا نہیں کہ حوادث سے متاثر ہی نہ ہو' اس لئے حوادث و آفات اور آلام و مصائب سے طبعی تاثر انسانی سرشت ہے' اور پھر می تعالی شانہ کی جانب سے ان کا نزول ہو تا ہی اس لئے ہے کہ انسان ان سے متاثر ہو۔ اس کے بحرو ضعف اور بے چارگی و بندگی کا ظهور ہو۔ اگر انسان کو طبعی کلفت ہی نہ ہو تو نزول حوادث کا مقصد ہی فوت ہو جائے' بسرحال طبعی رنج و صدمہ کا ہونا نہ ممنوع ہے' نہ ظاف عبدیت ہے' البتہ مومن کا قلب عین مصیبت کے وقت بھی عقلی طور پر پڑسکون ہو تا ہے' اور یہ حقیقت اس کے عین مصیبت کے وقت بھی عقلی طور پر پڑسکون ہو تا ہے' اور یہ حقیقت اس کے قلب کی گرا کیوں میں راسخ ہوتی ہے کہ حق تعالی شانہ کی طرف سے اس کے ماس می سراسر حکمت و مصلحت ہے۔ ساتھ ہو معائب سے پریشان خاطر نہیں ہوتا' بلکہ یہ حوادث و مصائب اس کی معرفت و تعان مع اللہ میں ترقی کا ذریعہ بن جائے ہیں۔

دوسری بات یہ کہ آفات و مصائب کے ازالہ کے لئے جائز تدابیرو اسباب کا اختیار کرنا ممنوع نہیں' بلکہ مامور بہ ہے' گر نظراسباب پر نہیں ہونی چاہئے' بلکہ خالق اسباب جل مجدہ پر ہونی چاہئے' اسباب کو محض تھم خداوندی سمجھ کراختیار کرے' اور پھرمعالمہ یکسراللہ تعالیٰ کے سپرد کردے۔

عَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ الْمَائِبِ قَالَ : سَمَتُ الْخَسَنَ بَقُولُ . حَدَّ أَنِي عَبْدُ الْوَارِثِ حَدَّثَنَا خُرَبْثُ ثِبنُ السَّائِبِ قَالَ : سَمَتُ الْخَسَنَ بَقُولُ . حَدَّ أَنِي مُحْرَالُ ابْنُ أَبَانَ ، مَنْ عُنْمَانَ بْنِ عَفَانِ أَنَّ النَّبِي صَلَى اللهُ عَايَّهِ وَسَمَّ قَالَ : لَمِسَ لِأَبْنِ آدَمَ حَقَّ فِي سِوى هٰذِهِ الْخَصَالَ بَيْتُ يَسْكُنُهُ وَتَوْفِ بُورَارِي عَوْرَتَهُ وَجَلْفُ انْفُنْزِ وَالْمَاء

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعِيحٌ وَهُوَ حَدِيثُ الْخُرَيْثِ ابْنِ السَّائِبِ، وَسَمْتُ أَبَا دَاوَدَسُلَيْانَ بْنَ سَلْمِ الْبَلَخِيُّ كَفُولُ : قَالَ النَّفْسُ

### ابْنُ شَمَيْلُ: جِلْفُ الْخُبْرُ كِمْنِي لَيْسَ مَهَهُ إِدَامٌ

ترجمہ: "حضرت عثان بن عفان رضی اللہ تعالی عنه آخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ ابن آدم کا درج ذیل چیزوں کے سواکوئی حق نہیں ' ایک مکان جس میں وہ رہ سکے ' دو سرے اتنا کیڑا جو اس کی سربوشی کا کام دے سکے ' تیسرے روکھی سوکھی روٹی اور مائی۔۔

تشریح: مطلب ہے کہ انسان کی بنیادی ضرورت بس ہے تین چزیں ہیں 'جو
اس کے وجود و بھا کے لئے تاگزیر ہیں ' سے تین چزیں تو گویا اللہ تعالیٰ کی جانب
ہوگی' جب کہ یہ چزیں طال ذرایعہ سے حاصل کی ہوں' ان کے علاوہ باتی سب
حد ضرورت سے ذاکہ چزیں ہیں اگر حق تعالیٰ شانہ کی جانب سے عنایت ہو
جاکمیں تو شکر بجالائے' اور میسرنہ ہوں تو چو کلہ کوئی استحقاق تو ہے نہیں' اسلئے
اس کو حرف شکایت زبان پر لانے کا کوئی حق نہیں' نیز اس ارشاد باک میں اس
و بھی تنبیہہ فرمائی گئی ہے کہ حد ضرورت سے زاکہ جتنی چزیں ہیں وہ لاکن
پر بھی تنبیہہ فرمائی گئی ہے کہ حد ضرورت سے زاکہ جتنی چزیں ہیں وہ لاکن
عاسبہ ہیں' قیامت کے دن حق تعالیٰ شانہ کی جانب سے ان پر باذبرس ہو سکی
ہے' حق تعالیٰ شانہ محض اپنے فضل و احسان سے معاف فرما دیں تو ان کی شان
کری ہے' ورنہ ایسا کون ہے جو ان نعتوں کا شکر اداکر سکے' اور قیامت کے
عاسبہ سے عمدہ پر آ ہو سکے' اس لئے ان تین بنیادی ضرورتوں سے زاکہ چزیں
خاسبہ سے عمدہ پر آ ہو سکے' اس لئے ان تین بنیادی ضرورتوں سے زاکہ چزیں
جی زیادہ جو کرنا کمال نہیں (جیسا کہ ہم اپنی کم فنی کی وجہ سے تسجھے
جیں) بلکہ اس کی ہوس دنیا و آخرت میں موجب وبال ہے۔ حق تعالیٰ شانہ
ہم اپنی کم فنی کی وجہ حق تعالیٰ شانہ

حَدَّثَمَا تَعُمُودُ بَنُ غَيْلَانَ. حَدَّثَنَا وَهُبُ بَنُ جَرِيرٍ. حَدَّنَنَا وَهُبُ بَنُ جَرِيرٍ. حَدَّنَنَا شُمْبَةُ ، عَنْ فَتَادَةً ، عَنْ مُطْرِفِ ، عَنْ أَبِيدِ أَنَّهُ ٱنْتَهَى إِلَى النَّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَهُو َ يَقُولُ : ( أَلَمَا كُمُ التَّـكَأَثُرُ ) قَالَ : يَقُولُ ابْنُ آدَمَ مَالِي مَالِي، وَهَلْ لَكَ مِنْ مَالِكَ إِلاَّ مَاتَصَدَّفْتَ فَأَمْضَيْتَ أَوْ أَكَانَتَ فَأَفْنَيْتَ أَوْ لَهِـنْتَ فَأَبْلَيْتَ

قَالَ أَبُو عِيمَى : هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

رُجمہ: "مطرف بن عبدالله اپنے والد رضی الله تعالی با عند سے نقل کرتے ہیں کہ وہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں پنچ اس وقت آپ الهکم النکائر کی تلاوت فرما رہے تھ آپ آپ نے فرمایا ابن آدم کتا ہے میرا مال میرا مال اور نہیں ہے تیرے لئے گر وہ جو تونے صدقہ کر کے اے آگر وہ جو تونے صدقہ کر کے اے آگر وہ جو تونے صدقہ کر کے اسے آگر ہیا ہین کر اے بوسیدہ کر دیا "یا ہین کر اے بوسیدہ کر دیا"۔

تشریج: مطلب یہ کہ آوی کا دنیا کے مال و دولت اور سازو سامان کو اپنی طرف منسوب کرنا یہ اس کی خالص خوش فنی ہے 'ورنہ ان تمام چیزوں میں سے جنمیں وہ بوے طمطراق ہے "میرا مال میرا مال" کہنا ہے اس کے کام کی صرف تین چیزیں ہیں۔ ایک وہ صدقہ جو خدا تعالی کے خزانے میں جمع کر دیا 'وسرے وہ کھانا جو کھا کر ختم کر دیا 'تیسرے وہ کپڑا جے بہن کر استعال کرلیا' ان کے علاوہ باقی سب چیزیں یہ چھوڑ کر چلا جائے گا' جو دو سرول کے حصہ میں آئیں گی' ایس سبحد کر خوش ہو' اور اس پر شکر بجا لائے۔

اس حدیث پاک میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ایسے مراقبہ کی تعلیم فرمائی ہے جو حبّ مال کی بیاری کے لئے تریاق ہے ایعن یہ سوچنا کہ میرے پاس جتنا مال ہے یہ میری زندگی ہی میں کار آمد ہے مرف کے بعد یہ دو سروں کی تحویل میں ہو گا اور اس کے کمانے اور جمع کرنے کا حساب و کتاب محصے دیتا ہو گا اور چو ککہ زندگی کا کچھ بحروسہ نہیں فدا جانے وقت

مقدر کب آجائے تو مال کا بھی کوئی بھروسہ نہ ہوا۔ تو ایس بے وفا اور ناپائیدار چیزے دل نگانا' اس پر اپن زندگی کھیانا' اور اس کی خاطراتن مشقتیں جھیلنا یہ میری کم عقلی ہے' جس فخص کے دل میں مال کی محبت کا روگ ہو' اگر وہ پانچ سات منٹ روزانہ کی مراقبہ کر لیا کرے تو انشاء اللہ اس مرض سے نجات مل جائے گی۔ واللہ الموفق۔

حَدِّثْنَا مُعَدِّ بَنُ مَسَّارٍ . حَدَّثَنَا مُعَدِّ بَنُ بَوْ الْمَامِةَ عَدَّ بَنُ بُو نَسَ هُوَ الْمَامِةَ عَدَّفَنَا هَكُو اللهِ قَالَ : سَمِمْتُ أَبَا أَمَامَةَ يَقُولُ : قَالَ رَسُولُ الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلمَ : يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ إِنْ تَبَذُٰكِ اللهَ عَلَى خَبْرٌ لَكَ وَإِنْ نَبْذُكِ اللهُ عَلَى كَنَاف وَابَدَأُ بَنَ الْفَضْلَ خَبْرٌ لَكَ وَإِنْ نُمْسَكُهُ شَرِّ لَكَ وَلاَ تُلَامُ عَلَى كَنَاف وَابَدَأُ بَمَن الْهُ اللهُ الل

قَالَ أَبُو وَبِيسَى: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنَ صَحِيحٌ وَشَدَّادُ 'بِنُ عَبْدِ اللهِ يَكْمِنَى أَبَا حَمَّارِ.

رجمہ: "حضرت ابوامامہ رضی اللہ تعالی عنہ بے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاو فرمایا: اے آدم کے بیٹے! اگر تو زائد مال کو خرچ کر ڈالے تو یہ تیرے لئے بہترے کئے بہترے 'اور اگر تو اے روک رکھے تو یہ تیرے لئے برا ہے 'اور بقدر کفایت کے (روکنے) پر تجھے طامت نمیں کی جائے گی' اور (خرچ کرنے میں) ان لوگوں سے ابتدا کر جن کا نان و نفقہ تیرے ذمہ ہے 'اور اوپر والا ہاتھ بہترے نیے والے ہاتھ جسترے

تشریج: اس ارشاد پاک میں چار مضمون ارشاد فرمائے گئے ہیں' ایک بید کہ آدمی کو مال جمع کرنے کی حرص نہیں کرنی چاہئے' کیونکہ مال کا خرچ کرنا اس کے حق میں برا ہے۔ حق اس کے لئے بہتر ہے اور اسے جمع کر کے رکھنا اس کے حق میں برا ہے۔ حق

تعالی شانہ نے مال کو آدی کی ضروریات پوری کرنے کے لئے پیدا کیاہے 'پی مال کو اگر جائز دنیوی ضروریات میں خرچ کرے گا تو دنیا کی ضروریات پوری ہوگی۔ اور بید دنیوی خیرہے 'اور اگر اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرے گا تو اس کے لئے ذخیرہ آخرت بنے گا 'بیہ مال کی اخروی خیرہے 'اور اگر جمع کر کے رکھ چھوڑا 'نہ اسے دنیوی ضرورت کے موقعوں پر خرچ کیا 'اور نہ دبنی کاموں میں لگایا تو اسکے مرنے کے بعد مال تو دو سرے کے کام آئے گا اور اس کے کمانے اور جمع کرنے چھوڑ جانا اس کو دیتا ہو گا' اس لئے مال جمع کر کے چھوڑ جانا اس کے حق میں سرا سروبال ثابت ہوا۔

البت مال کے خرج کرنے میں دو باتیں بیشہ طحوظ رکھنی چاہیں 'ایک یہ کہ مال کو خدا تعالیٰ کی نافرمانیوں میں خرج نہ کرے 'ورنہ مال کا خرج کرنا بھی دبال جان ہوگا' ،وسرے یہ کہ فضول خرجی سے احرّاز کیا جائے 'کیونکہ مال بھی حق تعالیٰ کی نعت ہے اور اس نعت کو فضول کاموں میں اڑانا اس نعمت کی قدری ہے۔ قرآن کریم میں اس طرح مال اڑانے والوں کو "احوان کے قدری ہے۔ قرآن کریم میں اس طرح مال اڑانے والوں کو "احوان الشیاطیں" لینی شیطان کا بھائی فرمایا ہے۔

وو سرا مضمون اس حدیث پاک بیس بید ارشاد فرمایا ہے کہ بقد رکفاف مال جمع کرنے بیس آوی پر طامت نہیں ' یعنی اگر کسی کے پاس حرف اتنا روپیہ بیسہ بیا مال و دولت ہے کہ اس سے اس کی ضروریات ہی پوری ہو سکتی ہیں۔ اگر وہ اس کو اپنی ضروریات کے لئے روک رکھے اور کسی کو نہ وے تو وہ لاکن طامت نہیں۔ کیونکہ توکل کا اعلیٰ ورجہ کہ آدی پھیے بھی پاس نہ رکھے ہر فخص کے بس کی بات نہیں ' اور نہ ہر فخص اس کا مکلفت ہے ' ہاں کسی کو حق تعالی قوت قلب ' قوت بقین اور قوت توکل کا بید اعلیٰ مرتبہ نصیب فرمادیں تو وہ بقدر کفاف کے جمع کرنے سے بھی بے نیاز ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کفاف کے جمع کرنے سے بھی بے نیاز ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرات غلفائے راشدین اور بہت سے اکابر اولیاء اللہ کی بھی شان تھی کہ اہل و عیال کا نفقہ ان کے حوالے کر کے فارغ ہو جاتے ' اور اپنی ذات کے لئے و عیال کا نفقہ ان کے حوالے کر کے فارغ ہو جاتے ' اور اپنی ذات کے لئے و عیال کا نفقہ ان کے حوالے کر کے فارغ ہو جاتے ' اور اپنی ذات کے لئے و عیال کا نفقہ ان کے حوالے کر کے فارغ ہو جاتے ' اور اپنی ذات کے لئے و عیال کا نفقہ ان کے حوالے کر کے فارغ ہو جاتے ' اور اپنی ذات کے لئے کسی چیز کے جمع کرنے کے روادار نہیں شے بلکہ جو پچھ بھی آتا تھا شام سے پہلے و عیال کا نفقہ ان کے حوالے کر کے فارغ ہو جاتے ' اور اپنی ذات کے لئے کہی جمع کرنے کے روادار نہیں شے بلکہ جو پچھ بھی آتا تھا شام سے پہلے

پہلے اے ٹھکانے لگا دیتے تھے۔

تیرا مضمون یہ ارشاد فرمایا کہ آدمی کو خرچ کی ابتدا ان لوگوں سے کرنی چاہئے جن کا نان و نفقہ اس کے ذمہ ہے 'پہلے ان کی ضرورت کے بقدر ان کو دے ' پھر دیگر مصارف پر خرچ کرے ' یہ نہیں ہونا چاہئے کہ اہل حقوق کے حقوق تلف کرکے صدقہ و خیرات کر نا پھرے۔

چوتھا مضمون ہے ارشاد فرمایا کہ "اوپر والا ہاتھ نیچے والے ہاتھ سے بہتر ہے" اوپر والے ہاتھ سے اپنے والا ہاتھ مراد ہے" اوپر مطلب ہے ہے کہ دو سروں کو دینے والا مومن ' لینے والے سے بمتر ہے 'کیو ذکہ دینے والا دے کر خود فقر اختیار کر رہا ہے ' اور لینے والا لیکر مال دار بن رہا ہے ' نیز دینے والا خلق خدا کی نقع رسانی میں مشغول ہے اور لینے والا ایپر نفغ سے حصول میں مشغول ہے ' اس ارشاد پاک میں یہ تعلیم فرمائی گئی ہے کہ مومن کو حتی الوسع دینے والا بنتا چاہئے ' لینے والا نہیں۔ اس کا ہاتھ بھشہ اوپر رہنا چاہئے ' نینچ نہیں۔

# الله تعالى پر بھروسه كرنا

باسب فِي النَّوَّ كُل عَلَى الله

حَدَّثُنَا مَلُ الْمَارَكُ ، مَنْ الْمَارَكُ ، مَنْ مَدِد اللهِ الْمَارَكُ ، مَنْ مَدِد اللهِ ابْنُ الْمَارَكُ ، مَنْ مَدُد اللهِ ابْنِ هُبَدْرَة ، مَنْ أَبِى حَرْدٍ ، مَنْ مَبْدِ اللهِ ابْنِ هُبَدْرَة ، مَنْ أَبِى آنِي عَرْدٍ ، مَنْ مَبْدِ اللهِ ابْنِ هُبَدِرَة ، مَنْ أَبَرَ أَبُن اللهُ صَلّى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

ترجمہ: "امیرالمومنین حضرت عمر بن الحطاب رضی الله تعالی علیہ تعالی علیہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر تم حق تعالی شانہ پر ایہا بھردسہ اور اعتاد کرتے جیسا کہ اس کا حق ہے تو تم کو اسی طرح رزق دیا جا تا جس طرح پرندوں کو دیا جا تا ہے 'کہ وہ صبح کو بھونے جاتے ہیں اور شام کو شکم سیرواپس آتے ہیں "۔

تشریح: توکل کے معنی ہیں اپنے تمام کاموں میں حق تعالیٰ شانہ کو وکیل اور کارساز بنانا 'اور ان کے علم 'ان کی قدرت اور ان کی رزاقیت پر اعماد و بحروسہ کرنا 'قرآن کریم اور حدیث پاک میں توکل کے بہت سے فضائل ارشاد بوئے ہیں 'حق تعالیٰ فرماتے ہیں '' ومن ینوکل علی الله فهو حسبه ''
را علاق: ۳) لیمن جو مخص اللہ تعالیٰ پر بحروسہ کرے وہ اس کو کافی ہے۔

اس مدیث پاک میں توکل کا اعلیٰ ترین مرتبہ اور اس کا ثمرہ بیان فرمایا گیا ہے کہ اگر تم معاش کے سلسلہ میں حق تعالیٰ شانہ پر کامل بحروسہ کرتے تو حق تعالیٰ شانہ ظاہری اسباب کے بغیر اس طرح تساری پرورش فرماتے جس طرح پر ندول کی پرورش ہو رہی ہے 'وہ ضبح کو بھوکے جاتے ہیں' اور شام کو شکم سیر ہو کرواپس آتے ہیں۔

یماں سے یاد رہنا چاہئے کہ اسباب معاش کا بالکید ترک کر دینا ہر شخص کا کام نہیں 'نہ ہر شخص اس کا مکلف ہے 'البتہ تین باتیں ہر شخص کو لازم ہیں ' ایک سے کہ کسب معاش کے لئے صرف ایسے اسباب اختیار کرے جن کی شریعت نے اجازت دی ہے 'غیر مشروع اور ناجائز اسباب سے احتراز کرے ' دوم سے کہ اسباب کو اسباب کے درجہ میں رکھ کر اختیار کرے 'ان کو موثر حقیق نہ سمجھ 'بلکہ سے احتقاد رکھے کہ سے اسباب محض ظاہری علامات ہیں 'ورنہ موثر حقیق محض حق تعالی جاہیں تو ان ظاہری اسباب کے بغیر بھی عطا فرما کتے ہیں' اور اگر نہ دینا چاہیں تو سارے اسباب بے کار ہیں' سوم یہ کہ اسباب کو بقدر ضرورت اختیار کرے' ان میں اس قدر تو غلو و انتماک نہ کرے کہ انہیں اسباب میں الجھ کر رہ جائے' اور حق تعالی شانہ کی طاعت و بندگی کے لئے فارغ نہ ہو سکے۔

حَدَّثَنَا كُعَدُّ بْنُ بَشَّارٍ . حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالِسِيُّ .

حَدِّنَنَا حَادُ بْنُ سَلَمُهُ ، عَنْ ثَايِتٍ ، عِنْ أَنَسِ بِنِ مَالِكِ قَالَ : كَانَ أَخَوَانَ مَلَى عَهَدُ النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَلَى عَهَدُ النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَكَانَ أَحَدُهُمَا كَاْنِي النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَالْآخِرُ بَعْنَرُفُ فَضَالِهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَالْآخِرُ بَعْنَرُفُ فَضَالِهِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَقَالَ : لَمَانُكُ ثَرُونَ بُهِ .

قَالَ أَبُو عِيمَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَن صَحيح

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے زمانے میں دو بھائی شحے ' ایک کام کاج کیا کرنا تھا ' اور دو سرا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضری دیتا۔ کام کر نیوالے نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایٹ بھائی (کے کام نہ کرنے) کی شکایت کی ' آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ' شاید تجھے بھی اسی کی برکت سے رزق دیا جاتا ہو"۔

تشریح: اس مدیث میں اس پر تنبیہ فرمائی گئی ہے کہ کام کرنے والے
یوں نہ سمجیں کہ ہمارے کام کرنے کی بدولت رزق ملتا ہے ' بلکہ ہو سکتا ہے کہ
دو سرے لوگ جو کام کاج نہیں کر سکتے ' یا دینی کاموں میں مشغول ہونے کی وجہ
سے دنیوی کام نہیں کرتے ان کی برکت سے کام کرنے والوں کو بھی رزق عطا
کیا جاتا ہو' دو سری حدیث میں صراحت کے ساتھ فرمایا ہے کہ تمہیں کمزور

لوگوں کی برکت سے رزق دیا جاتا ہے 'کسان کاشت کرتا ہے 'اور اس کی کاشت کی ہوئے ہیں۔
کاشت کی ہوئی کیتی سے چرند پرند اور کیڑے مکوڑے مستنید ہوتے ہیں۔
کسان تو یہ سجھتا ہے کہ یہ سب اس کی کمائی کھا رہے ہیں 'لیکن حقیقت اس کے برعکس ہے کہ حق تعالی شانہ ان چیزوں کی برکت سے کسان کو رزق عطا فراتے ہیں۔

حَدِّثَنَا مَرْوانُ إِنْ مَالِكَ وَتَعْمُودُ إِنْ خِدَاشِ الْبَغْدَادِيُّ فَالْآ خِدَاشِ الْبَغْدَادِيُّ فَالَآ : حَدَّنَنَا مَبْدُ الرَّحْنِ إِنْ أَبِي كُمْيُلَةً الأَنْصَارِيُّ ، عَنْ سَلَمَةً إِن عُبَيْدِ اللهِ إِنْ يُحْفِينِ النَّفَطِينُ ، عَنْ أَبِيهِ اللهِ عَنْ الْمُعْقِينِ النَّفَطِينُ ، عَنْ أَبِيهِ وَكَانَتُ لَهُ صُعْبَةً ، فَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيه وَسَلَمَ : مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُ أَمْنَا فَى سَرِيهِ مُعَانَى فِي جَسَدِهِ عِنْدَهُ تُوتُ بَوْمِهِ فَكَأَنَمَا حِيزَتُ لَهُ اللهُ فَيْا

قَالَ أَبُوعِيسَى ۚ هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لاَ نَمْرُ فَهُ ۚ إِلاَمِنْ حَدِيثِ مَرْ وَانَّ ابْنِ مُعَاوِيَةٌ ۚ وَحِيزَتُ جُمِمَتْ . حَدْثَنَا بِذَلِكَ نُحَمَّدُ \*بنُ إسماعِيلَ . حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِئُ . حَدَّثَنَا مَرْ وَانُ \*بنُ مُعَاوِيَةً تَحْوَهُ

وَ فِي الْبَالِ عَنْ أَلِي الدُّرْدَاء

ترجمہ: "معرت عبیداللہ بن محمن رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "تم بیں سے جو شخص الی حالت بیں صح کرے کہ اپنی ذات کے بارے بیں امن سے ہو' بدن درست ہو اور اس کے باس ایک دن کی خوراک ہو تو یوں سمجھوگویا ساری دنیا اپنے سازد سامان کے ساتھ سمٹ کراس کے پاس جمع ہوگئی ہے "۔

تشريح: مطلب به كه امن و عافيت اور قدر كفاف روزي به اليي نعتيل

بیں کہ جس محض کو عاصل ہوں تو گویا دنیا کی ساری دولتیں اس کے پاس جمع بیں 'کیونکہ دنیا کا سازہ سامان انہی تین نعتوں کے حصول کے لئے ہے۔ اگر اللہ تعالی اپنے کمی بندے کو یہ نعتیں عطا فرہ دے تو دنیا کے مال و جاہ اور عرب و منصب کی ہوں ہے کار ہے 'اس حدیث پاک میں ایک تو ان نعتوں پر شکر اللی بجا لانے کی تعلیم ہے۔ دو سرے قناعت کی تلقین ہے 'کیونکہ دنیا کا سازہ سامان بھنا ذیا دہ بردھے گا' قلب کو اتنی تثویش ہوگی' افکار اور پریشانیوں میں اتنا ہی اضافہ ہوگا' راحت و سکون اور امن و عائیت 'جس کا ہر مخض مثلاثی ہے 'اس وقت میسر آسکتی ہے جب قلب عطائے اللی پر قانع ہو جائے' اور زائد از ضرورت چیزوں کی طلب اور ہوس اس کے اندر سے مث جائے۔

## بفذر كفابيت روزي پر مبركرنا

باسمه. مَاجَاة ف الْكَفَاف وَالمَّنْهِ عَلَيْهِ

إُخْبِرُ فَا سُويَدُ بَنُ نَصْرٍ. أَخْبِرَفَا عَبْدُ اللهِ بَنُ الْمَبَارَكُ عَنْ عَلِي بَنِ يَزِيدَ عَنِ الْمَاسِمِ أَيِي عَبْقِي بَنِ أَبُوبَ عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بَنِ زَخْرِ عَنْ عَلِي بَنِ يَزِيدَ عَنِ الْمَاسِمِ أَيِي عَبْدِ الرَّخْنِ عَنْ أَيِي أَمَامَةً عَنِ النَّي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَالَ : إِنَّ أَغْبَطَ وَبَدُ اللهِ عَنْ إِينَ الصَّلَاةِ احْسَنَ عِبَادَةً رَبّهِ وَالنَّاعِ لَا يُشَارُ إِلَيْهِ بِالأَصَابِعِ ، وَكَانَ فَالْمِعْ أَلْمُانِ لَا يُشَارُ إِلَيْهِ بِالأَصَابِعِ ، وَكَانَ وَرَافَهُ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَذَ كُونَكَ ، وَإِذَا شَبِيتُ شَكَرُ ثُلُكَ وَخَدْ ثُلُكَ ، قَالَ هَذَا حَدِيثُ حَسَن .

وَقِ الْبَابِ عَنْ فَضَالَةَ بَنِ عُبَيْدُ الْقَاسِمِ ، هَذَا هُوَ ابْنُ عَبْدِ الْوَجْمَنِ
وَ يُكُنِّقُ أَبَا عَبْدِ الرَّحْنَ ، وَيُقَالُ أَبْضًا بُكَنِّقَ أَبَا عَبْدِ اللَّكِ وَهُوَ مَوْلَى
قَبْدُ الرَّحْنَ بْنِ خَالِد بن بزيد بْنِ مُعَاوِيَةَ وَهُوَ شَامِئٌ ثُقَةٌ وَعَلِيُّ بْنُ بَزِيدَ
ضَعِيفُ اللَّذِيثَ وَ يُكُنَى أَبَا عَبْدِ اللَّكِ

ترجمه: " حضرت ابوامامه رضي الله عنه انخضرت صلى الله عليه وسلم سے روايت كرتے ہيں كه آپ نے ارشاد فرایا: میرے دوستوں میں میرے نزدیک سب سے زیادہ لا کق رشک وہ مومن ہے جس کی کمر (زیادہ اہل و عیال اور دنیا کے زیادہ کاروبار کے بوجھ ہے) ملکی پھلکی ہو' نماز سے بڑا حصہ ر کھنا ہو' اپنے رب کی خوب عبادت کرے' اور تمالی میں اس کی فرمانبرداری کرے' لوگوں میں گمنام ہو کہ اس کی طرف انگلیاں ندا شمتی ہوں' اور اس کی روزی بقدر کفایت ہو پس وہ اس پر صبر کرے میں سمکر آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے چنگی بجائی' اور فرمایا ...... اس کی موت جلدی آجائے' اس یر رونے والیاں بھی کم ہوں' اور اس کی وراثت بھی کم ہو۔ ای سند ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک دو سرا ار ثاد نقل کیا ہے کہ میرے رب نے مجھ سے بیہ پیشکش کی کہ وہ میرے لئے وادی کمہ کو سونا بنا دیں میں نے عرض کیا ، نیں ' اے رب! بلکہ میں ایک دن سیر ہوا کروں ' اور ایک ون بھوکا رہا کروں کی جب بھوک ہو تو سیری کے لئے تیرے سائے گر گراؤں اور تھے یاد کیا کروں اور جب پیٹ بھر حائے تو تیرا شکر اور تیری حمد بجا لاؤں"۔

تشریج: پہلی حدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے تمام دوستوں میں سے اس مومن کو لائق رشک فرمایا جس میں سے صفات پائی جائمی۔

ا .... اس کے ساتھ اہل و عیال کا زیادہ جمیلا نہ ہو' نہ زیادہ کاروبار کا بھیڑا ہو' بلکہ وہ ان چیزوں سے بلکا پھلکا اور فارغ البال ہو' اس لئے کہ عموا" سے چیزیں آدمی کو ایبا بھانس لیتی ہیں کہ اسے دین و دنیا کا کوئی ہوش نہیں رہتا' بال! کسی محض کو اہل اللہ کی صحبت سے الیم حالت نصیب ہو جائے کہ یہ سارے جھڑنے بھیڑے بھی اس کے دامن دل کو نہ کھیچ سکیں' اور باہمہ اور باہمہ اور باہمہ اور باہمہ کی کیفیت پیدا ہو جائے' اہل و عیال کی مشغولی اسے یاد خداوندی سے مانع نہ رہے تو اس کا شمار بھی انمی خوش قسمت لوگوں میں ہو گاجن کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لائن رشک فرمایا ہے' بلکہ بدید نہیں کہ اس کا مرتبہ اور زیادہ بلند ہو جائے اس لئے کہ اجر بھذر نجابہہ مانا ہے' اور اس محض کا مجابہہ ملکے کھیک آدمی سے بھیئا بوج کرہے' تاہم اگر کسی کے پاس اہل و عیال اور دنیا کے مال کی قلت ہو تو اس پر افرس اور حسرت کی ضرورت نہیں' بلکہ حق کے مال کی قلت ہو تو اس پر افرس اور حسرت کی ضرورت نہیں' بلکہ حق تعالیٰ صحح بصیرت نصیب فرمائے تو بارشاد نبوی' یہ حالت لائق رشک ہے۔

اس مومن کی دو سری لا کل رفک ادا یه ذکر فرمائی که اسے نماز میں راحت ولذت حاصل ہو'اور نماز کا ایک خاص حظ اور حصه اس کو عطاکیا گیا ہو۔ اس کے ساتھ اپنے رب جل شانہ'کی عبادت میں اسے احسان کا درجہ حاصل ہو'اور تنمائی میں جمال اسے اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہ دیکھتا ہو' اپنے رب تعالیٰ کی خوب عبادت و فرمانبرداری کرنا ہو۔ یہ صفت لا کل رفک اس لئے ہے کہ یمی مقصود زیست اور مقصد زندگی ہے' اس دنیا میں اس سے برھ کرنہ کوئی نعمت ہے نہ لذت کہ اللہ تعالیٰ کی بھے کو اپنی یاد اور اپنی اطاعت و عبادت کے لئے نتخب فرما ہے۔

سے .... سیری لاکن رشک صفت یہ ارشاد فرمائی ہے کہ وہ دنیا میں گم نام ہو۔ نہ اس کے نام کی شمرت' نہ اس کی طرف نظریں اٹھتی ہوں' نہ الگیوں

سے اشارے کئے جاتے ہوں' نہ محافل و مجالس میں اس کے لئے جگہ خالی کی جاتی ہو۔

عام لوگ شمرت و عزت کے خواہاں رہتے ہیں' اور اس کے لئے بردی
تگ و دو اور کوششیں کرتے ہیں' اور یہ چیز ایک مستقل درد سر اور عذاب بن
کر رہ جاتی ہے' پھر دنیوی شمرت ایسی چیز ہے کہ بہت ہی کم آدمی اس کی آخوں
سے محفوظ رہ سکتے ہیں' اور پھریہ ایسی لغو اور فضول چیز ہے کہ آخرت ہیں تو
اس کا کیا نفع ہو تا دنیا ہیں بھی سوائے پرلیٹانی اور فکر کے اس سے پچھ حاصل
نہیں' ہاں! کسی کی قلبی صلاحیتیں ہی ماؤف ہوگئ ہوں' اور جس طرح خارشتی
کو خارش ہیں لذت آتی ہے وہ شمرت کے آفات ہی ہیں لذت محسوس کرے تو

یمال بیہ عرض کر دینا بھی ضروری ہے کہ اگر کسی ہخص کو اس کو شش و طلب کے بغیر حق تعالی و بہی طور پر شمرت عطا کر دیں اور اس کو مخلوق کی اصلاح و ارشاد اور نفع رسانی کا ذریعہ بنا دیں تو وہ ندموم نہیں۔ لیکن اس کے غوا کل و آفات سے چر بھی ڈرتے رہنا' اور حق تعالی شانہ سے حفاظت کی التجا کی رہنا ضروری ہے۔

ہم .... آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس لائق رشک مومن کے بارے میں تین باتیں اور ذکر فرائیں۔ اول چکی بجاکریوں فرمایا کہ اس کی موت جلدی آجائے ...... بعض حضرات نے اس کی تفییر قلت عمر تفرائی ہے کیونکہ عمر کم ہوگی تو دنیا کے شرو فساد اور معصیت اور گناہ کے انبار سے محفوظ رہے گا اور بعض حضرات نے اس کی تفییر نزع کی آسانی سے فرمائی ہوئی نہیں ہے اور اس پر ہینی چونکہ اس کی روح دنیا کی چیزوں میں اس کی ہوئی نہیں ہے اور اس پر حق تعالی شانہ کی ملاقات کے شوق اور دار القرار کی منزل تک چنچنے کا غلبہ ہے اس کی روح جلدی نکل جاتی ہے اور بعض حضرات نے اس کا مطلب یہ بیان فرمایا ہے کہ جس طرح زندگی میں اس کے افراجات و مصارف کم سے کم ہوں اور کسی کم سے کم ہوں اور کسی

طمطراق کے بغیر جلد از جلد اسے سپردخاک کر دیا جائے۔ اس ارشاد کا اگر پہلا مطلب لیا جائے۔ لین عمر کا کم ہونا۔ تو یہ ہر شخص کے اعتبار سے نہیں 'کیونکہ دوسری احادیث میں طول عمر کو جب اس کے ساتھ حسن عمل بھی ہو' افضل فرمایا گیا ہے۔

دوسری بات سے فرمائی کہ اس پر رونے والیاں کم ہوں کونکہ اس کا خویش قبیلہ زیادہ نہیں تھا اس لئے جب مرا تو اس پر کوئی رونے والا بھی نہیں۔
اللہ اکبر! کیسی عمدہ حالت ہے کہ جیسے دنیا میں اکیلا آیا تھا ویسے ہی اکیلا رفصت ہوا کیونکہ اگر کسی کی موت پر ہزاروں رونے والے بھی ہوں تو ان کے رونے سے مرنے والے کو کیا نفع؟ بقول اکبر:

ہمیں کیا جو تربت پہ میلے رہیں گے۔ بتر خاک ہم تو اکیلے رہیں گے۔

مرنے کے بعد آدمی کو نہ تو دنیا کی عزت و دجاہت کام آئے گ' نہ دولت و ثروت' نہ لوگوں کے مرشے اور نوجے' اس کے کام تو وہ اعمال آئیں گے جن کو بیر اپنے ساتھ لے گیا۔

تیسری بات بیر ارشاد فرمائی کہ اس کا ترکہ بھی کم ہو۔ جس کو سے پیچھے چھوڑ کر گیا تھا۔ نہ وہ اپنی زندگی میں دنیا سے ملوث ہوا' نہ اس کے مرنے پر اس کی وراثت کے جھڑے ہوئے۔

یہ تمام صفات 'جن کو اس حدیث میں لائق رشک فرمایا گیا 'اگر کسی بندہ فدا کو نصیب ہوں تو اسے شکر کرنا چاہئے 'اور اگر نصیب نہ ہوں تو کم از کم آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق ان کو لائق رشک تو سمجھے۔ اس سے بھی کسی درج میں ذوق نبوی کے ساتھ ہم آہنگی نصیب ہو جائے گی۔ رزقنااللہ بفضلہ ومنہ

دوسری حدیث کا مضمون واضح ہے کہ حق تعالی شانہ کی طرف سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو پیکش کی گئی کہ اگر آپ چاہیں تو آپ کے لئے بطی نے کہ سونا بنا دیا جائے 'گراس کو منظور نہیں فرمایا' اور ایوں عرض کیا کہ یا

اللہ! میں تو یہ چاہتا ہوں کہ ایک دن پیٹ بھر کھایا کروں اور ایک دن بھوکا رہوں۔ بھوکا رہوں تو آپ کی ہارگاہ میں گڑگڑاؤں' اور جس دن کھانے کو میسر آئے آپ کا شکرو حمد بجالاؤں۔

اس مدیث سے آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عرت نفس اور بلندی نبد کا کسی قدر اندازہ کیا جاسکتا ہے 'اس کے ساتھ دنیا کی حقارت و ذات بھی معلوم ہو جاتی ہے کہ خود رب العالمین کی طرف سے آپ کو یہ پیشکش کی جاتی ہے گر آپ اس کو قبول نمیں فراتے 'یمال سے یہ بھی معلوم ہو جا آ ہے کہ بھی معلوم ہو اگر ہو تا ہے کہ بھی معلوم ہو اگر ہو تا ایک علام معلوم ہوا کہ جب آدی بھوکا ہو تو اللہ تعالیٰ کے سامنے گر گرانا آنخصرت ملی اللہ علیہ وسلم کی محبوب سنت ہے 'اور یہ حق تعالیٰ شانہ کو بہت ہی پند ہے 'اس طرح جب حق تعالیٰ شانہ کی طرف سے کوئی نعمت ملے اس پر شکر کرنا ہوی اس نعمت کا حق ہے 'کیونکہ شکر پر مزید انعامات سے نواز نے کا وعدہ ہے 'اور نافکری پر سزاکی وعید ہے 'حق تعالیٰ شانہ ہم کو بھی آنخصرت صلی اللہ علیہ اور نافکری پر سزاکی وعید ہے 'حق تعالیٰ شانہ ہم کو بھی آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ان محبوب اداؤں کو اختیار کرنے کی توفیق عطا فرمائے 'آمین۔

حَدَّنَا الْمَاسُ الدُّورِيُّ حَدَّنَا عَبْدُ اللهِ إِنْ يَزِيدَ اللهُ إِنْ يَزِيدَ اللهُ إِنْ يَزِيدَ اللهُ إِنْ يَزِيدَ اللهُ إِنْ مَرْجَبِيلَ بِنِ شَرِيكُ مَنْ اللهُ إِنْ مَبْدِ الرَّحِينَ الْحَبُلِيُّ عِنْ عَبْدِ اللهِ بِنِ هِرُو أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلْمَ وَكَانَ رِزْقَهُ كَفَافا وَتَنَّمَهُ اللهُ قَالَ : عَذَا خَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ عَنْ أَسَامَ وَكَانَ رِزْقَهُ كَفَافا وَتَنَّمَهُ اللهُ قَالَ : عَذَا خَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن عمرورضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا" تحقیق کامیاب ہواوہ هخص، جواسلام لایا، اور اس کو بقدر ضرورت رزق عطا کیا گیا، اور اللہ تعالیٰ نے اس کو قناعت عطافر مائی"نے

تشری : مطلب بید که ایبا هخص جس کو بیه تین نعتیں ملی ہوں، دنیااور آخرت میں کامیاب ہے، اسلام کی ہدایت ہو جانا، بقدر ضرورت روزی مل جانا، اور اس پر قناعت نصیب ہو جانا۔ کیونکه رزق تو منجانب الله مقدر ہے، جس هخص کو قناعت نصیب ہو گئی، اور وہ الله تعالی کاشکر بجالایا، اس کو دنیااور آخرت کی ساری نعتیں مل گئیں۔

حَدَّنَنَا الْمَبَّاسُ الدُّورِيُّ . حَدُّنَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ يَزِيدَ اللهُورِيُّ . حَدُّنَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ يَزِيدَ اللهُورِيُّ . أَخْبَرَنَا حَبُورَةُ بَنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنَّ اللهُ عَلَيْ عَرْو بَنَ مَالِكِي الجُنْسِيُّ ، أَخْبَرَهُ عَنْ فَصَالَةَ أَنِي عُبْيِدٍ أَنَّهُ سَمِيحَ وَسُولَ اللهِ هَدَى إِلَى اللهِ اللهَ سَمِيحَ وَسُولَ اللهِ اللهُ مَنْ هَدَى إِلَى اللهِ اللهَ مَنْ وَكَانَ عَبْشُهُ كَفَيْدُ أَنِي اللهِ اللهَ مَنْ اللهُ اللهُ

ترجمہ: "محضرت فضالہ بن عبید رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے روایت ہوئے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ فرماتے ہوئے سالا مبارک ہے وہ شخص، جس کو اسلام کی ہدایت ہوئی، اور اس کی روزی بقدر کفایت تقی اور اس کو قناعت نصیب ہوئی"۔

تشریح یعنی وہ شخص نہایت مبارک ہے، جس کو اسلام کی ہدایت ہوئی، اور اللہ تعالیٰ نے اسلام کے بدایت ہوئی، اور اللہ تعالیٰ نے اسلام کے لئے اس کا سینہ کھول دیا، اور اس کو بقدر کفایت روزی میسر آئی کہ الحمد لللہ گزارہ چل رہا ہے، اگر چہ بچتا بچاتا کچھ نہیں، اور اس کو اللہ تعالیٰ نے قناعت کی دولت سے نوازا کہ اس کو زیادہ جمع کرنے کی حرص نہیں۔ حق تعالیٰ شانہ ہم کو بھی یہ دولتیں نصیب فرمائے۔ آئین۔

### فقرى فضيلت كابيان ١-ب مَا جَاءَ ف مَعْلِ الْفَقْرِ

حَدِّنَنَا أَنِي مَنْ اللهِ مِنْ السَّبِلِ إِلَى مُنْفَالَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْفَالَ اللهُ مَنْفَالَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْفَالَ اللهُ مَنْفَالَ اللهُ الله

قَالَ أَبُوعِيتَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ وَأَبُو الْوَاذِعِ الرَّاسِئُ أَسْمُهُ جَايِرُ بْنُ تَمْرُو وَهُوَ بَصْرِئٌ

ترجمہ: "حضرت عبراللہ بن مغل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک محض نے آخضرت علی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ! اللہ کی قتم! مجھے آپ سے مجت ہو؟ اس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ' دیجھو کیا کتے ہو؟ اس نے کما ' اللہ کی قتم! میں آپ سے مجت کر آ ہوں ' تمن بار یک فقرہ دہرایا ' آپ ' نے فرایا اگر قو مجھ سے مجت رکھا ہے قو فقر و فاقہ کے لئے و حال تیا رکر رکھ ' کیو کلہ جو محض مجھ سے مجت رکھا ہے کہ سیلاب رکھے فقر اس کی طرف ایس تیزی سے دوڑ آ ہے کہ سیلاب گرھے کی طرف اتنی تیزی سے نہیں جا آ''۔

تشریح : یہ پہلے معلوم ہو چکا ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مالداری کے مقابلہ میں خود افتیاری فقر قبول فرمایا تھا' اس لئے کہ اس دنیا کی لذات اور یماں کا عیش و تعلم اس لا کُل نہیں کہ آخضرت صلی اللہ علیہ دسلم کا دامن عصمت اس سے ملوث ہو تا۔ پس جس فخص کو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نبعت و تعلق نصیب ہو اس کو بھی اس زہد افتیاری سے بھدر تعلق حصہ ملنا ضروری ہے' اور یہ تعلق و نبعت جس قدر قوی ہوگی اس نبعت سے فقر خود افتیاری اور زہد و قناحت کی دولت بھی نصیب ہوگی۔

علاوہ ازیں جو مخص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مجت کا دعوی رکھتا ہو اس کے دعوائے محبت کا اعتمان ہمی ضروری ہے ' اور فقر و فاقد اور علی وسی کی حالت میں آوی کے بقین و توکل اخلاق و اعمال اور عادات و اطوار کا خوب خوب اعتمان ہوجا تا ہے۔ جو محص راہ محبت میں راسخ قدم ہووہ ہریہ و مراور تکلی و فرافی میں آواب محبت بجالا تا ہے ' اور جو وعوائے محبت میں کیا ہو فقر و فاقد کی کھٹائی میں اس کا کھوٹ ظاہر ہوجا تا ہے۔ اور جس کا دل مل کی محبت سے فارغ ہوجائے ' اگر حق تعالی شاند اس پر ونیا کے دروازے ہمی کھول ویں تب بھی وہ اپنے فقر اصلی پر نظر رکھتا ہے ' اور حق تعالی شاند سے اس کا رشتہ احتیاج وا فیتار منقطع نہیں ہوتا۔

فقرامهاجرین اغنیا سے پہلے جنت میں داخل ہوں گے

#### إسب

مَاجَاءَ أَنَّ فَفَرَاهَ الْمُهَاجِرِينَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ قَبْلَ أَغْنِيارَهُمِمْ

حَدَّثَنَا كُفَّدُ بْنُ مُوسَى الْبَعْرِئُ . حَدَّثَنَا زِيَادُ بْنُ عَبْدِ اللهِ عَنِ الْأَحْشِ عَنْ عَطِلْيَة بْنِ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَنْآَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَقَرَاه المُهَاجِرِينَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ فَبْلَ أَغْنِياَيْهِمْ بخدمائة سَنَق

> وَفِى الْبَابِ عَنْ أَ بِي هُرَّ بُرَّةً وَعَبْدِ اللهِ بِنِ عَمْرٍو وَجَابِرِ قَالَ أَبُوعِيتَى : هَذَا حَدِيثٌ حَنَّ نُ غَرِيثٌ مِنْ هَٰذَا الْوَجْهِ

حَدَّثَنَا مَبْدُ الْأَمْلَى بْنُ وَاصِلِ الْسَكُورِ فِي . حَدَّثَنَا الْمُرِثُ بْنُ النَّمْمَانِ اللَّبْنِيُ عَنْ أَنَسِ ابْنُ نُحَدِّدِ الْمَابِدُ السَّمُونِ . حَدَّثَنَا الْمُرِثُ بْنُ النَّمْمَانِ اللَّبْنِيُ عَنْ أَنَسِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : اللّهُمَّ أَحْرِنِي مِسْكِينًا وَأَمِنْنِي بَوْمَ الْهَاتَمَةِ ، فَقَالَتُ عَائِشَةُ : لِمَ يَوْمَ اللّهَ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

قَالَ أَبُو عِيسَى : هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ.

حَدَّثَنَا تَعْمُودُ بْنُ غَيْلَانَ. حَدَّثَنَا نَبِيصَةُ . حَدَّثَنَا نَبِيصَةُ . حَدَّثَنَا سُفَيلُنُ عَنْ شُحِّدِ بْنِ تَعْرُ وَعَنْ أَيِي سَلَمَةَ عَنْ أَيِي هُرَيْرَةً فَالَ : فَالَ رَسُولُ الله صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : يَدْخُلُ الْفَقَرَاهِ الْجُلَةَ فَبْلَ الْأَغْنِياءَ بِخَسِمانَةِ عَامِ بِعَنْفَ يَوْمٍ ، قَالَ هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

حَدَّثَنَا الْمَبَّاسُ الدُّورِيُ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ بَرِيدً المُتُرِيُّ . حَدَثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَيِي أَوْبَ عَنْ تَحْرُو بْنِ جَابِرِ الْخُضْرَعِيُّ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ أَنْ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : تَدْخُلُ فُقَرَاله المُسُلِينَ الْجُنْةَ قَبْلَ أَغْنَيَا يُهِمْ بِأَرْبَهِينَ خَرِيفًا ، هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ .

حَدَّثَنَا أَبُو كُرِّ بِنِ. حَدِّثَنَا الْمُعَارِيُّ مِنْ مُحَمَّدُ بَنِ عَمْرٍ و

عَنْ أَبِي سَلْمَةَ عَنْ أَبِي هُرَ بْرَةَ فَالَ : فَالَ رَسُولُ اللهُ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : بَدْخُلُ فَقَرَ اه المُسْلِمِينَ الجُنَةَ قَبْلَ أَغْنِيالُهِمْ بِنصْف بَوْم رَهُوَ خَسُمانَةِ عَامِرٍ ، وَهُذَا حَدِيثٌ صَمْعِيعٌ

ترجمہ: "حضرت ابو سعید مقدری رضی الله عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ فقرا مماجرین الداروں سے بانچ سو سال پہلے جنت میں داخل ہوں گے ۔۔۔

حرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ و سلم یہ دعا فرمایا کرتے تھے۔ اسلام احینے مسلکیناً وامتنے مسکیناً واحتنے مسکیناً واحشرنی فی زمرة المساکین یوم القیامة ا

ترجمہ : "اے اللہ! مجھے مسکینی کی حالت میں زندہ رکھ' مسکینی کی حالت میں موت دے' اور قیامت کے دن مسکینوں کی جماعت میں میرا حشر فرما"۔

"دحفرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنها نے عرض کیا یا رسول اللہ! آپ یہ دعا کیوں کرتے ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مساکین الداروں سے جالیس سال پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔ اے عائشہ! کمی مسکین کو خالی ہاتھ والیس نہ لوٹا خواہ مجور کی چاتک ہی دینا پڑے۔ (پچھ نہ پچھ دیا صرور چاہئے) اے عائشہ! مساکین سے محبت کر اور ان کو قریب کر اللہ تعالیٰ قیامت کے دن تھے کو اپنا قرب عطا فراکیں گے "۔

ترجمہ: " معضرت ابو ہررہ اللہ علیہ روایت ہے کہ رسول اللہ

صلی الله علیه وسلم نے فرایا فقرائ بالداروں سے بانچ سوسال یعنی آدھا دن پہلے جنت میں داخل ہوں گے "۔

ترجمہ: "حضرت جابر بن عبدالله رضی الله عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرایا کہ فقیر مسلمان افنیا سے چالیس سال پہلے جنت میں داخل ہوں گے "۔

ترجمہ: "حضرت ابو جریرہ شے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرایا کہ فقرا مسلمین مالداروں سے ادھا دن پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔ اور آدھے دن سے مرادیا نج سوسال جن "۔

تشریح: ان احادیث میں فقر و مسکنت کی بیہ خاص فضیلت ارشاد فرمائی گئی ہے 'چو نکہ فقرا و مساکین کو ونیا کی لذتوں سے حسب خواہش نفع انھانے کا موقعہ نمیں بلا 'اس لئے اس کا بدلہ اللہ تعالی انہیں آخرت میں عطا فرمائیں گئے کہ وہ بالداروں سے پہلے جنت میں داخل ہو کر وہاں کی لازوال نعمتوں سے لفف اندوز ہوں گے۔ اور ظاہر ہے کہ جنت کی ایک گھڑی بھی دنیا کی پوری زندگی کی نعمتوں سے زیاوہ فیتی ہے 'اس لئے اگر کمی ہیض کو حق تعالی نے زیری و مسکنت میں رکھا ہو تو اسے حق تعالی کا شکر بجا لانا چاہئے کہ اللہ تعالی اس نگ و سکنت میں رکھا ہو تو اسے حق تعالی کا شکر بجا لانا چاہئے کہ اللہ تعالی اس نگ و سے کا بدلہ اسے جنت میں عطا فرمائیں گے۔

فقرا کے جنت میں پہلے جانے کی دو مقداریں ندکورہ بالا احادیث میں ذکر کی جی بیں ایک چالیس سال اور دو سری پانچ سو سال۔ یہ دو سری احادیث سند کے اعتبار سے زیادہ قوی ہیں۔ حضرات علمانے ان دونوں کے درمیان تطبق اس طرح دی ہے کہ یہ دونوں مقداریں الگ الگ لوگوں کے اعتبار سے بین جو فقیر کہ حریص مالدار پر حرص کر تا اور للچا تا ہو وہ اس سے چالیس سال پہلے جنت میں جائے گا اور جو فقیر کہ دنیا سے ب رغبت ہو اور زہد و قناعت کی وجہ سے اسے کی مالدار پر دشک نہ آئے وہ اس سے پانچ سو سال پہلے جنت میں داخل ہو گا۔ گویا جو فقیر کہ دنیا کی حرص اور خواہش رکھتا ہو وہ فقیر

زاہرے ۲۵ میں سے ۲۳ درج پیچے جنت میں داخل ہو گا۔

## آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل ہیت کی معیشت

مَاجَاء فِي مَدِيشَةِ النَّيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَهْلِهِ

حَدِّثَنَا أَحَدُ بْنُ مَنِيعٍ . حَدَّثَنَا مَبْادٍ مَنْ عَبَادٍ مَنْ مُجَالِدٍ عن الشّمْقَ عنْ مسْرُوقِ قَالَ : دَخَلْتُ عَلَى عَائِشَةَ فَدَمَتْ لِي بِطِمَامٍ وَقَالَتْ : مَا أَشْبَعُ مِنْ طَمَامٍ فَأَشَاء أَنْ أَبْكِى إِلاّ بَسَكَيْتُ قَالَ : قُلْتُ لِمَ ؟ قَالَتْ: أَذْ سُرُ الْمَالَ الَّتِي فَارَقَ عَلَيْهَا رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ نَيا ، وَاللهِ مَا شَبِسِم مِنْ خُبْرٍ وَنَظْمٍ مَرَّ نَبْنِ فِي يَوْمٍ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيح

رجمہ: "حضرت مسروق آ جی فرماتے ہیں کہ میں حضرت ام المومنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها کی خدمت میں حاضر ہوا۔ انہوں نے میرے لئے کھانا منگوایا 'اور فرمایا کہ جب بھی سیر ہو کر کھانا کھاتی ہوں اگر رونا چاہوں تو رو عتی ہوں ' میں نے عرض کیا ' یہ کیوں؟ فرمایا مجھے وہ حالت یاد آجاتی ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا کو خیرماد کھا اللہ کی تشم! آپ نے کھی دن میں دو مرتبہ روثی اور گوشت سے سیر ہو کر نہیں کھایا "۔

حَدَّثَنَا تَعْمُودُ مَنْ غَيْلاَنَ . حَدثَنَا أَبُو دَاوُدَ . أَنْبَأْنَا شُعْبَةً

عَنْ أَيِي إِسعَىٰ قَالَ : سَمِعْتُ عَبْدَ الرَّحْمُنِ بْنَ بَزِيدَ بُحِدَّتُ عَنِ الْأَسُوَّدِ ابْنِ يَزِيدَ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: مَاشَيْعِ عَرَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ خَبْرَ شَعِيرِ يَوْمَيْنِ مُتَنَا بِدَيْنِ حَتَّى تُعِيضَ

أَ فَالَ أَبُو عِيدَى ؛ لهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعِيحٌ . وَأِن الْبَابِ مُنْ الْبِي مُنْ الْبِي مُنْ الْبِي مُن

ترجمہ: "حضرت اسود معفرت عائشہ رضی اللہ عنها کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ آمخفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ہے در پے دو دن جو کی روثی بھی سیرجو کر نمیں کھائی 'یہاں تک کہ آپ کا وصال ہو گیا "۔

حَدَّثَنَا أَبُو كُرِيْبٍ. حَدَّثَنَا الْمُعَارِينَ حَدَّثَنَا الْمُعَارِينَ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ كَيْسَانَ ، عَنْ أَبِي حَازِمٍ ، عَنْ أَبِي هُرَ ثِرَةً قَالَ : مَا شَبِيحَ وَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاهْلُهُ ثَلَاثًا نِبَاعًا مِنْ خُبْزِ النَّبُرُ حَتَّى فَارَقَى الدُّنْيَا هَٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ حَسَنُ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْدِ .

رجمہ: "حضرت ابو ہررہ فراتے ہیں کہ آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت کو بھی تین دن متواثر گیہوں کی روٹی بھی پیٹ بھر کر میسر نہیں آئی ' یہاں تک کہ آپ دنیا ہے تشریف لے گئے "۔

عَدَّقَنَا عَبَاسُ بَنُ مُحَدِّدِ الدُّورِيُّ. حَدَّقَنَا يَمِيْ بَنُ أِن بَكَيْرٍ حَدَّقَنَا جَرِرُ بَنُ عُثَانَ ، عَنْ سُلَمْ بِنِ عَلِيرٍ قَالَ : سَمِيْتُ أَبَا أَمَامَةُ يَقُولُ : مَا كَانَ يَنْضُلُ عَنْ أَهْلِ بَبْتِ الذِّيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ خُبْرُ الشَّيدِ قَالَ أَبُو عِيسَى: طَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعِيحٌ فَرِيبٌ مِنْ طَذَا الْوَجُو، وَيَمْنِى بْنُ أَبِى بُكَذِرِ طَذَا كُونِيٌّ وَأَبُو بُكَذِرِ وَالدُ يَمْنِى ، رَوَى لَهُ سُفْيَانُ النَّوْدِئُ . وَيَمْنِى بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُسَكَيْرٍ مِصْرِىٌ صَاحِبُ اللَّيْثِ .

ترجمہ: "حضرت ابوامامہ رضی اللہ عنہ فرمات ہیں کہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل خانہ سے جوکی روثی بھی کی خضرت ملیہ وسلم کے اہل خانہ سے جوکی روثی بھی کہ سیر ہوکر اٹھے جا کیں اور کھانا نچ رہے)"۔

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مُمَاوِيةَ الْجُمَعِيُّ . حَدَّثَنَا ثَابِتُ بْنُ يَزِيدَ مِنْ هِلاَلِ بْنِ خَبَّابٍ ، عَنْ عِكْرَمَةَ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قالَ : كانَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بَهِيتُ اللّهَالِيَ المُتَنَا بِمَةَ طَاوِيًا وَأَهْلُهُ لاَ يَجِيدُونَ عَشَاء وَكَانَ أَكُنُو خُبْرُ هِ خُبْرُ الشّعِيرِ .

قَالَ أَبُو عِيمَى: هٰذَا حَدِيثُ حَمَّنُ صَعِيعٌ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی کی راتیں خالی پیٹ گزار دیتے تھے 'اور آپ' کے اہل خانہ کو رات کا کھانا میسرنہ آیا تھا' اور ان کے یمال روٹی ذیادہ ترجو ہی کی ہوتی تھی''۔

حَدَّثَنَا أَبُو عَمَّارٍ . حَدَّثَنَا وَكِيمٌ ، عَنِ الْأَعْمَشِ ، عَنْ عِمَارَةً بْنِ الْفَمْقَاعِ ، عَنْ أَبِى زُرْعَةَ ، هَنْ أَبِى هُرَبُرَةً فَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ : اللَّهُمُ أَجْعَلْ رِزْقَ آلِ مُحَدِّدٍ فُونَا .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ مَحِيحٌ.

ترجمه: "محضرت الوجريرة" بروايت ب كم أتخضرت

صلی الله علیه وسلم به دعا کرتے تھے ' ''اے الله! محمد (صلی الله علیه وسلم) کی آل کو رزق بقد رکفایت دیجئے ''۔

تشریح: قوت اتنی مقدار کو کہتے ہیں جس سے روح و بدن کا رشتہ قائم رہ سكے اور بعض حفرات نے اس كى تفير قدر كفايت كے ساتھ فرائى ہے ، يعنى بس اتنا رزق لمے جو ان کی ضروریات کے لئے کافی ہو جائے 'اس مدیث پاک سے ایک تو دنیا کے بارے میں انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذوق اور مزاج معلوم ہو جاتا ہے عام طور سے اوگ اپنے متعلقین کے لئے فراخی رزق کی دعا کیا کرتے ہیں' (اور نمی معصیت کے ارتکاب کے بغیراگریہ نصیب ہوتو ندموم بھی نہیں) کیکن انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زہد اور دنیا ہے بے رعبتی کا یہ عالم ہے کہ حق تعالی شانہ کی بارگاہ میں اپنے متعلقین کے لئے بقدر کفاف روزی کی درخواست کرتے ہیں۔ (فداہ آبائنا و امهاننا وارواحنا صلی اللہ علیہ وسلم) دو سری بات اس حدیث پاک سے یہ معلوم ہوئی کہ اولیاء اللہ اور مقرمان بارگاه پر ابتدائی حالات میں روزی کی تنگی کا معاملہ جو اکثر مشاہرہ میں آیا ہے یہ انتخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس پاک دعا کا اثر ہے۔ بعد میں جب ان حضرات کے پاک قلوب سے ونیا نکل جاتی ہے تو حق تعالی شانہ ان پر فراخی كر دينے بير- اس كئے حضرات كالمين كے آخرى دوركى فرافى سے دھوكا نہیں کھانا جاہیے ' بلکہ ان کے اول سلوک کے حالات کو پیش نظر رکھنا جاہے اس حدیث میں امت کے ضعفا و مساکین کے لئے بھی بوی تسل اور بشارت ہے' انہیں اینے فقرو فاقہ اور ناداری و نگ دستی سے رنجیدہ نہیں ہونا چاہئے۔ بلکہ ایک اعتبار سے ان کی حالت لا کُل شکر ہے کہ جس چیز کو انخضرت صلی الله علیه وسلم نے اپنے کریم مولی سے خود مالک کر لیا تھا ان کو اضطراری طور پر ہی سمی 'نگراس مانگی ہوئی نعت سے بچھ حصہ تو مل گیا۔

حَدَّثَنَا تُقَدِّيَةُ . حَدَّثَنَا جَمْفَرُ بِنُ سُلَمِّا ذَ ، عَنْ ثَابِتِ ، عَنْ أَنَسِ قَالَ :كَانَ الذِّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ لَا بَدَّخِرُ شَيْئًا لِفَدِ . قَالَ أَبُو عِيسَى: لَهٰذَا حَذِيثُ غَرِيبٌ وَقَدْ رُوِيَ لَمَذَا اللَّهِ مِنْ عَنْ جَنْ حَنْ جَنْ مَنْ اللَّه مَنْ اللَّه عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَنْ اللَّه عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ترجمہ: "محضرت انس رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کل کے لئے کوئی چیز بچاکر نہیں رکھتے تھے"۔

تشریج: آخضرت صلی الله علیه وسلم کا معمول به تفاکه فتح نیبر کے بعد اسمات المومنین رضوان الله علین کو ان کا نفقه عطا فرا دیتے تھے، گر خود اپی معیشت توکل پر تھی، اس لئے جو آیا تھا الله کی راہ میں خرچ فرا دیتے تھے، اور ام کلے دن کے لئے کوئی چیز بچا کر نہیں رکھتے تھے، جس فخص کو توکل کا بیا اعلیٰ درجہ نعیب نہ ہو اور اہل و عیال کے حقوق اس کے ذمہ ہوں اس کو اس کی ہوس نہیں کرنی چاہئے کہ سب بچھ لٹا کر فارغ ہو جائے، ورنہ پریشان ہو گا۔

حَدِّنَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الرَّاحُنِ . اَخْبَرَنَا أَبُو مَعْنَرِ عَبْدُ اللهِ الرَّاحُنِ . اَخْبَرَنَا أَبُو مَعْنَرِ عَبْدُ اللهِ ابْنُ حَرْو . حَدَّنَنَا عَبْدُ الرَّادِثِ ، عَنْ سَيبِدِ بْنِ أَبِى عَرُوبَةَ ، عَنْ قَتَادَةً ، عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَى عَرُوانِ وَلاَ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَصَلَمَ عَلَى خُوانٍ وَلاَ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَصَلَمَ عَلَى خُوانٍ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَصَلَمَ عَلَى خُوانٍ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَصَلَمَ عَلَى خُوانٍ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَمَلَمَ عَلَى خُوانٍ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَى خُوانٍ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

قَالَ: هَٰذَ احديثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ مِن حَدِيثِ سَمِيدِ بنِ أَبِي عَرُو بَهُ .

ترجمہ : "معرت انس رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھی چوکی پر کھانا رکھ کر نہیں کھایا' اور نہ آپ کے مجھی میدے کی چپاتی کھائی' یمال سک کہ آپ کا وصال ہو گیا''۔

توري: مخضرت ملى الله عليه وسلم كالمعول مبارك زين يروسترخوان

بچھا کر کھانے کا تھا' چوکی پر رکھ کر کھانا کھانا تنغم پرست لوگوں کا شیوہ ہے' جیسا کہ جارے زمانے میں تنغم پرستوں نے میز کرسی پر کھانے کا دستور نکالا ہے' یہ خلاف سنت اور کمردہ ہے۔

حَدَّنَا عَبْدُ اللهِ بِنَ عَبْدِ الرَّحْنِ بَنُ عَبْدِ الرَّحْنِ . أَجْبَرَنَا عَبَيْدُ اللهِ بَنُ عَبْدِ اللهِ بَنِ دِينَارِ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بَنِ مَعْدُ اللهُ بَنِ دِينَارِ . أَخْبَرَنَا أَبُو حَانِمٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِأَنَهُ قِبْلُ لَهُ : أَكُلَّ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ النَّقِيّ ، يَعْنِي الْمُؤَارَى ؟ فَقَالَ سَهْلٌ : مَا رَأَى رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ اللهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

قَالَ أَبُو عيسى : لهذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ ، وَقَدْ رَوَاهُ مَالِكُ بْنُ أَنَى عَنْ أَنِي

رجہ: "حضرت سل بن سعد رضی اللہ عنہ سے روایت

ہے کہ ان سے وریافت کیا گیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ
وسلم نے تو جمی چہاتی دیمی بھی نہیں " یماں تک کہ اللہ تعالی

ہوتی تھیں؟ زمانہ میں آپ لوگوں کے گروں میں چھنیاں

ہوتی تھیں؟ فرمایا: ہمارے ہاں چھنیوں کا دستور نہیں تھا ،

عرض کیا گیا کہ پھر آپ حضرات جو (کے آٹے) کا کیا کرتے

ہوتی کیے پکا کھا لیتے تھے) فرمایا: ہم اس میں پھونک او

لیا کرتے تھے "اس میں سے جو (بھوسہ وغیرہ) اڑتا ہو آ اڑ

تشریج: اس باب سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم 'آپ کے اہل بیت اور حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کی معیشت کا جو نقشہ ساسنے آیا ہے آج اس کا تصور بھی نہیں کیا جا سکن اور واقعہ یہ ہے کہ آج کے شکم پروری کے دور میں بہت سے مکینوں کے لئے اس کا بقین کرنا بھی مشکل ہے 'انسان بھیشہ سے اس نفیاتی مرض کا شکار رہا ہے کہ وہ حقائق کا تصور اپنی زبنی سطح اور اپنی الف و عادت کے پیانوں سے کرتا ہے 'جو حقائق اس کی زبنی سطح سے بالا تریا اس کی عادات و مالوفات کے خلاف ہوں جھٹ سے ان کا انکار کر سے بالا تریا اس کی عادات و مالوفات کے خلاف ہوں جھٹ سے ان کا انکار کر دیا ہے 'طلا تا یا میں کی علامت تو ہو سکتی ہے 'گراس تکذیب و انکار سے واقعات و حقائق نہیں مٹ کتے۔

یمال دو چیزوں کا ذکر ضروری ہے 'ایک ہے کہ ...... جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا جا چکا ہے ...... آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زہد و فقر آپ کا خود افقیاری تھا' کسی مجبوری کا نتیجہ نہیں تھا' اگر آپ یمال کی راحت و آسائش کی خواہش کرتے تو حق تعالیٰ شانہ آپ کو ضرور مرحمت فراتے۔ لیکن آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمت عالی و بلند نظری میں دنیا کی اس قدر وقعت ہی نہ تھی کہ آپ یمال کے آرام و آسائش اور راحت و تنعم کو افتیار فرماتے۔ اس کی مثال بالکل ایس ہے کہ دیوانے اور مجنون لوگ سارا دن کو ڈے کے ڈھر پر پڑے ہوئے پھٹے پرانے چیجڑوں کو جمع کرتے رہتے ہیں' کو ڈے کے ڈھر پر پڑے ہوئے کھٹے پرانے چیجڑوں کو جمع کرتے رہتے ہیں' اگر کوئی شخص ان اپنے خیال میں وہ بہت قبتی متاع جمع کر رہے ہوتے ہیں' اگر کوئی شخص ان خشل و خرد رکھتے ہیں وہ ان پاگلوں کے اس اہتمام کو دیکھ کر جمجی اس غلط فنی عش جتل نہیں ہوتے کہ یہ بھی کوئی لا ئتی قدر چیز ہو گئی کر جمجی اس غلط فنی میں جتا نہیں ہوتے کہ یہ بھی کوئی لا ئتی قدر چیز ہو گئی ہے جس کو یہ لوگ جمع کر کے اپنے اوپر لاد رہے ہیں' بلکہ انہیں ان بے چاروں کی دیوا گی اور پاگل میں پر رحم آنا ہے کہ مسلوب العقل ہونے کی وجہ سے ان کی حالت کیسی ہو گئی

تھیک ہی مثال معزات انبیا کرام علیم السلام اور ابنائے دنیا کی ہے،

انبیا کرام علیم السلام کوحن تعالی شانہ نے صحیح عقل و فیم سے نوازا ہے 'ان کی نظر میں دنیا کے سامان عیش اور اسباب راحت کی حیثیت بھٹے پرانے گندے چیتھڑوں سے زیادہ نہیں 'اس لئے وہ نہ صرف بید کہ ان گندے چیتھڑوں کے جمع کرنے کے لئے فکر مند نہیں ہوتے بلکہ جو لوگ اپنی خام عقلی اور آخرت فراموشی کی وجہ سے جمنے دنیا پر محصیوں کی طرح جمع ہو رہے ہیں انبیا کرام علیم السلام کو ان کی اس حالت پر رحم آتا ہے۔ یہ ہے اصل علت آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زہد و قناعت کی۔

ووم یہ کہ آنخصرت سلی اللہ علیہ وسلم نے زہد و قناعت کا جو معیار قائم فرمایا بلاشہہ وہی اصل کمال ہے، گراس معیار پر پورا انز اہر محض کا کام نہیں، شہ ہر شخص کو اس کی رئیں کرنے کی اجازت ہے، اس لئے اگر ہم اپنے ضعف و ناتوانی کی بنا پر اس معیار کو نہ اپنا سکیں تو یہ ہماری استعداد کا نقص ہے کہ ہمارے قوئی اس کے متحمل نہیں، اور نہ ایمان و یقین اور روحانی قوت کا یہ بلند مقام ہمیں نصیب ہے، چو تکہ ہم ضعفا کو اپنی کروری و ناتوانی کی وجہ سے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مقام زہر کی تاب نہیں ہو سکتی اس لئے ہمیں اس کی رئیں بھی نہیں کرنی چاہئے۔ البتہ یہ عقیدہ رکھنا ضروری ہے کہ اصل اس کی رئیں بھی نہیں کرنی چاہئے۔ البتہ یہ عقیدہ رکھنا ضروری ہے کہ اصل اس کی رئیں بھی نہیں کرنی چاہئے۔ البتہ یہ عقیدہ رکھنا ضروری ہے کہ اصل النی رشک حالت تو وہی ہے جو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تھی۔ اور یہ النظر من نہ تو اس اعلیٰ ترین مقام کی ہوس کی جاشل کرنے سے کو تاہ ہیں، الغرض نہ تو اس اعلیٰ ترین مقام کی ہوس کی جاشے جن میں ہم گلے گلے تک الغرض نہ تو اس اعلیٰ ترین مقام کی ہوس کی جائے جن میں ہم گلے گلے تک ذو ہے ہوئے ہیں۔ وہائلہ التونیں۔

حضرات صحابہ کرام ؓ کی معیشت کا نقشہ ب**اب** 

مَا جَاء فِي مُعْبِشُهِ أَصْحَابِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ إِنْهَاعِيلَ بْنِ مُجَالِدِ بْنِ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا أَبِي

عَنْ بَيَانَ ، عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِمِ قَالَ : سَمِيْتُ سَمْدٌ بْنَ أَبِي قَاصِ يَهُولُ: إِنِّي لَأُوَّلُ رَجُلِ رَمَى بِسَهْمِ إِنِّي لَأُوَّلُ رَجُلِ رَمَى بِسَهْمِ إِنِّي لَأُوَّلُ رَجُلِ رَمَى بِسَهْمِ فَي سَبْهِمْ اللهِ ، وَإِنِّي لَأُوَّلُ رَجُلِ رَمَى بِسَهْمِ فَي سَبْهِمْ اللهِ ، وَلَقَدْرًا بُمُنِي أَغْرُ وَى الْمِصَابَةِ مِنْ أَصْحَابِ مُحَدَّدَ صَلَى الله مَكَيْهِ وَسَلَّمْ مَا نَأْ كُلُ الا وَرَقَ الشّجَرِ وَالخُبْلَةِ ، حَتَى إِنْ أَحَدَنَا لِيَضَعُ كَمَّ مَضَمُ الشّامُ أَو الْبَعِيرُ ، وَأَصْبَحَتْ بَنُو أَسَدٍ بُعَزَرُو لِي فِي الدّبنِ (اللهُ فَرَالُ فَي اللهُ بَنِ اللهُ مِنْ اللهُ عَلَى .

قَالَ أَبُو عِبْسَى : هَذَا حَدِيث حَسَن صَحِيح غريب مِن حَدِيثِ بَيَان. حَدَّثُنَا مُحَدِّثُنَا مُحَدِّدُ بْنُ بَشَار . حَدَّثُنَا بَعْنِي بْنُ سَعِيدٍ . حَدَّثَنَا

إِسْمَاعِيلُ مُنَ أَبِي خَالِدٍ . حَدَّثَمَنَا فَيْسُ ، فَأَلَ : سَمِيْتُ سَفْدَ أَبِنَ مَالِكِ بَقُولُ : إِنِي أُوّلُ رَجُلٍ مِنَ الْمَرَّبِ رَتِي بِسَهِمْ فِي سَدِيلِ اللهِ، وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا نَفَزُو سَمَّ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَمَا لَنَا طَفَامٌ إِلاّ الْخَبْلَةَ وَهَذَا السَّرُ، حَتَى إِنَّ احْدَنَا لَيْعَضَمُ كَا تَضَمُّ الشَّاهُ مُمَّ أَصْبَعَتْ بَنُو أَسَدٍ يُعَزَّرُونِي فِي الدَّبِنِ ، اللّهَ فَبنتُ إِذًا وَضَلَ عَلَى

> قَالَ أَبُو عِبسَى : لهٰذَا حَدِبتُ حَسَنَ مَتَحِبحُ . وَ فِي الْبَابِ عَنْ عُثْبَةً بْنِ غَزْ وَانَ .

رجہ : "حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں پہلا مخص ہوں جس نے اللہ تعالیٰ کے راستہ میں خون بمایا ' اور میں پہلا مخص ہوں جس نے الب آپ اللہ تعالیٰ کے راستہ میں تیر پھینکا ' اور میں نے الب آپ کو اس حالت میں و یکھا ہے کہ میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کی ایک جماعت کے ہمراہ جماد میں گیا' (ہمارے پاس کھانے کو کوئی چیز نمیں تھی چنانچہ) ہم صرف ورختوں کے کھانے کو کوئی چیز نمیں تھی چنانچہ) ہم صرف ورختوں کے

چوں اور کیکر کی پھلیوں کے سوا کوئی چیز نہیں کھاتے تھے' یمان تک کہ ہم لوگ اونٹ اور بحری کی طرح بینگنیاں کیا کرتے تھے' اور اب بنو اسد مجھ پر دین کے بارے میں کلتہ چینی کر رہے ہیں' (فدانخواستہ اگر میں نے دین بھی نہیں سیکھا) تب تو میں خائب و خاسر ہی رہا' اور میرے عمل اکارت ہی گئے۔

دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا میں عربوں میں پہلا آدی ہوں جس نے اللہ تعالیٰ کے راستہ میں تیر پھیکا اور ہم نے اپنی یہ حالت ویکھی کہ ہم آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں جماد کر رہے تھے 'اور کیکر کے چوں اور پھیلوں کے سوا ہمارے پاس کھانے کی کوئی چیز نہیں تھی۔ یماں تک کہ ہم بکری کی طرح بیگنیاں کیا کرتے تھے۔ اس کے باوجود بنو اسد مجھے دین کے بارے میں ملامت کر رہے ہیں 'اگر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت و معیت اور اشت شدید مجاہدوں کے باوجود بھی دین نہیں سکھ سکا) تب تو میں ناکام و بے مراد ہی رہا' اور میرے عمل اکارت ہی گئے "

تشری: حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله عند عشرہ مبشرہ میں سے بین الله علیہ رشتہ میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے ماموں ہیں۔ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم ان پر فخر فرماتے تھے 'اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے ان کو ایک موقعہ پر یہ فرمایا تھا۔ "میرے ماں باب تجھ پر قربان ہوں" حضرت عمر رضی الله عنہ کی طرف سے کوفہ کے گور فر تھے۔ بنو اسد کے لوگوں نے ان کی غلط سلط شکایتیں کیں 'اور یماں تک کما کہ ان کو نماز نہیں پڑھنا آئی۔ اس لئے آپ نے آپ نے آخضرت صلی الله علیہ وسلم کے زمانے میں اپنے مجاہرات کو ذکر فرما کر یہ واضح فرمایا کہ اگر آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی صحبت و معیت اور ایسے شدید واضح فرمایا کہ اگر آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی صحبت و معیت اور ایسے شدید

مجاہدات کے باوجود میں دین نہیں سکھ سکا' اور بنو اسد کے بقول مجھے نماز بھی بڑھنا نہیں آتی پھر تو گویا میری بیہ ساری محنت اور تمام مجاہدے رائیگاں ہی گئے۔

اس مدیث سے ایک تو حضرات محابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کی محنت و مجاہدہ اور دین کے لئے ان کی بے پناہ قربانیوں کا نقشہ سامنے آیا ہے 'کہ خدا تعالیٰ کے راستہ میں کفار سے جماد کر رہے ہیں' لیکن نہ رسد نہ سامان' درختوں کے چوں پر گزارا ہو رہا ہے' رضی اللہ عنم۔

دوسرے اس مدیث سے حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ کے متعدد فضائل معلوم ہوتے ہیں۔ اس لئے حضرات محد ثین ؓ نے یہ حدیث حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ کے فضائل و مناقب میں درج کی ہے۔

تیرے اس مدیث ہے معلوم ہوا کہ بوقت ضرورت اپنی مالت محودہ کا بیان کرنا جائز ہے اور یہ بطور ریا و گخرکے نہیں ' بلکہ تحدیث بالمنعمہ اور انعامات الیہ کے تذکرہ کے طور پر ہے ' خصوصا" جبکہ اس کے ذریعہ کسی مخص کی مجروی کی اصلاح یا اس کی غلط مکتہ چینی کا وفاع مقصود ہو۔ چنانچہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے بھی ان مفسد بلوائیوں کے سامنے اپنے فضا کل بیان فرمائے تھے جنوں نے آپ کے مکان کا محاصرہ کر رکھا تھا۔

حَدِّثُنَا كَتَبْبَةً . حَدِّثَنَا حَادُ بِنُ زَبْدٍ ، عَنْ أَبُوبَ ، عَنْ أَبَّوْ مَعَدُد بْنِ سِيرِ بِنَ قَالَ بَسُخًا مِنْ كَمَّانَ مَتَخَطَّ أَبُو هُرَيْرَ قَ فَالْكَنَّانِ ، لَقَدْ فَتَمَخَطَ أَبُو هُرَيْرَ قَ فَالْكَنَّانِ ، لَقَدْ رَا يُنْ مِنْ يَتَمَخَطُ أَبُو هُرَيْرَ قَ فَالْكَنَّانِ ، لَقَدْ رَا يُنْ مِنْ يَتَمَخَطُ أَبُو هُرَيْرَ قَ فَالْكَنَّانِ ، لَقَدْ رَا يُنْ مِنْ يَنْ مِنْ يَرَى أَنَّ مَنْ يَعْمَ مُ رَجِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَحُجْرً فِي عَنْ يَرَى أَنَّ عَلَيْهِ مِنْ وَمَا هُو اللّهَ الْبُوعُ فَي الْمُعْرَادِ وَمَا هُو الأَلْمُوعُ اللّهُ الْمُوعُ اللّهُ الْمُوعُ اللّهُ الْمُؤْمِ وَمَا أَوْ اللّهُ الْمُؤْمُ وَمَا هُو الأَلْمُوعُ اللّهُ الْمُؤْمِ وَمَا فَى اللّهُ الْمُؤْمِ وَمَا هُو اللّهُ الْمُؤْمِ عُلْمَا مُواللّهُ الْمُؤْمِ وَمَا أَوْ اللّهُ الْمُؤْمِ وَمَا أَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مُنْفِيلًا وَمُ اللّهُ اللّهُ وَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مُنْفِيلًا وَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا هُو اللّهُ اللّهُ عَلَى مُنْفِئَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

قَالَ أَبُوعِينَى ؛ لَمَذَا حَدِيثُ حَتَنْ مَتَعِيعٌ غَرِيبٌ مِنْ لَمُذَا الْوَجْرِ

ترجمہ: "دعرت مح بن سری فراتے ہیں کہ ہم حضرت ابو ہری کے پاس بیٹے تھے اور انہوں نے کتان کے دو گیروی رنگ کے کپڑے ہیں ناک صاف رنگ کے کپڑے ہیں ناک صاف کی کپڑے ہیں ناک صاف ماف کر ہے بی بخرا ہیں ناک صاف صاف کر ہے بی بخرا ہیں نے اپنے آپ کو اس حالت ہیں دیکھا صاف کر آ ہے بخرا ہیں نے اپنے آپ کو اس حالت ہیں دیکھا ہے کہ ہیں بھوک کے مارے عش کھاکر آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منبر اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنما کے جرہ کے درمیان گر بڑتا تھا آنے والا آتا اور میری گردن پر پاؤل رکھتا کو ہمتا کہ شاید مجھے نہ مرگی کا دورہ ہو آنہ جنون کا دورہ بڑگیا ہے کہ حالا کہ مجھے نہ مرگی کا دورہ ہو آنہ جنون کا دورہ بڑگیا ہے کہ حالا کہ مجھے نہ مرگی کا دورہ ہو آنہ جنون کا دورہ بڑگیا ہے کہ حالا کہ مجھے نہ مرگی کا دورہ ہو آنہ جنون کا ہوے کھی صرف کی وجہ سے تھی "۔

حَدَّثَنَا أَلْمَانُ الدُّورِيُّ . حَدَثَنَا عَبْدُ اللهِ فَيْ آَنَ أَبَا عَلَى آَنَهُ وَبُنَ مَالِكِ حَيْوَهُ فَيْ أَنْ آبَا عَلَى آخَرُونَ مَالِكِ حَيْوَهُ فَيْ أَنْ آبَا عَلَى آخَرُونَ مَالِكِ الْمُنْ عَبْرُهُ وَمَا إِنَّهُ مِنْ أَنْ أَبَا عَلَى آخَرُهُ وَمَنْ مَالِكِ الْمُنْ عَبْرُهُ وَمَالَةً بَنِ عُبَيْدِ أَنَّ رَسُولَ اللهُ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ كَانَ إِذَا صَلّى بِالنّاسِ يَمْرُ وَجَالٌ مِن قَامَتُومِ فَى الصَّلَاةِ مِن النَّلْمَاصَةِ وَهُمْ أَصَحَابُ إِذَا صَلّى بِالنّاسِ يَمْرُ وَجَالٌ مِن قَامَتُومِ فَى الصَّلَاةِ مِن النَّفْصَاصَةِ وَهُمْ أَصَحَابُ اللّهُ عَلَيْ يَعْمُ لَلْهُ مُرَابُ هَوْ لاَه تَجَارِينُ أَوْ تَجَانُونَ وَإِذَا صَلّى رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ تَعْمَلُونَ مَا لَكُم عَيْدُ اللهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ أَنْ عَالَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ أَنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ .

قَالَ أَبُو عِيتَى: هٰذَ احَدِيثُ مُعَيِعٌ.

ترجمہ: "معزت فضالہ بن عبید رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب لوگوں کو نماز پڑھاتے تھے 'و کئی آدی بھوک اور فاقد کے مارے نماز

میں گر پڑتے تھے 'یہ حضرات اہل صفہ تھے 'یہاں تک کہ باہر کے دیہاتی لوگ ان کو دیکھتے تو یوں سیھتے کہ یہ دیوائے ہیں ' پھر جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نماز سے فارغ ہوتے تو النے پاس تشریف لے جائے۔ ان سے فرماتے کہ اگر تم یہ جان لو کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں تہمارے لئے کیا کچھ سامان تیار کر رکھا ہے تو تم یہ چا ہے کہ تممارے فقر و فاقہ میں اور بھی اضافہ ہو جائے ' حضرت فضالہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں ان دنوں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہو آ تھیں۔

تشری الله الله علیه وسلم جب مدینه طیبه تشریف لائ اور مهم جب بوی تقیر فرائی تو اس کے ایک گوشے میں ایک چبوترہ سا بنوا کر اس پر سایہ کر دیا تھا' یہ "صفہ" کملا آتھا' یہ مدرسہ نبوی تھا' اور یہاں وہ فقرا مهاجرین رہا کرتے تھے' جن کا کوئی گر بار نہیں تھا' اور نہ بال و اسباب اور الل و عیال کا قصہ تھا' ان حضرات کی گزر بسر محض توکل پر تھی' کچھ مل جا آتو کھا لیتے' ورنہ فاقہ سے رہے' ان حضرات کی تعداد بھی ستر ہوتی' بھی کم' بھی زیادہ۔ یہ حضرات آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غزوات میں بھی شریک ہوتے اور باہر کے علاقوں میں دعوت و تبلیغ کے لئے بھی ان کو بھیجا جا آ۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان حضرات کی بہت ہی دل جوئی فرماتے عش اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھیجا کے الئے جس اللہ علیہ وسلم ان حضرات کی بہت ہی دل جوئی فرماتے عش اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی بجواتے۔ حضرت ابو ہریرہ کا شار بھی "اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی بجواتے۔ حضرت ابو ہریرہ کا شار بھی "اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی ججواتے۔ حضرت ابو ہریرہ کا شار بھی "اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی ججواتے۔ حضرت ابو ہریرہ کا شار بھی "اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی ججواتے۔ حضرت ابو ہریرہ کا شار بھی "اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی جبی دی جس سے تھے "اور گھریں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو ان کو بھی جبی دی جس سے تھی دی تھیں تھا۔

حَدَّثَنَا أَمُو مُثَاوِيَةً ﴿ حَدَّثُنَا مُعَيِّدُ مِنْ إِنْجَاعِبِلَ ﴿ حَدَّثُنَا آدَمُ مِنْ أَبِي إِبَاسٍ ﴿ حَدَّثَنَا شَيْبِنَانُ أَمُو مُثَاوِيَةً ﴿ حَدَّثُنَا هَبُدُ الْلَّكِ مِنْ مُخَدِّرٍ ، عَنْ أَبِي سَلَمَةً ابْنِ هَبْدِ الرَّحْمٰنِ ، هَنْ أَبِي هُرَيْرَةً فَالَ : خَرَجَ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَهَمَ فِي سَاعَةٍ لَا يَخْرُجُ فِيهَا وَلَا يَمُلْقَاهُ فِيهَا أَسَدٌ ، فَأْتَاهُ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ : مَاجًا، بِكَ

يَا أَبَا بَكْرٍ ؟ فَقَالَ : خَرَجْتُ أَلْفَى رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَنْظُرُ في وَجْهِ، وَالنَّسْلِمِ عَلَيْهِ ، فَلَمْ تَيْلَبَتْ أَنْ جَاءَ مُعَرُّ، فَقَالَ: مَاجَاء بِكَ يَا مُعَرُّ ؟ قَالَ : الْبُغُوعُ بَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ : فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ حَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَأَنَا فَدْ وَجَدْتُ بَمْضَ ذَٰلِكَ، فَانْطَلَقُوا إِلَى مَنْزِلِ أَبِي ٱلْمَيْثُمِ بِنَ التَّبْهَانِ الْأَنْصَارِيّ وَكَانَ رَجُلاً كَيْهِرَ النَّهُ فِل وَالشَّاء وَلَمْ بَكُن لَهُ خَدَّمْ فَلَمْ بَجِيدُوهُ فَقَالُوا لِأَمْرَأَنِهِ أَيْنَ سَاحِبُكِ؟ فَقَالَتْ: انْطَلَقَ يَسْتَعْذِبُ لَنَا اللَّهُ فَلَمْ يَكْبَتُوا أَنْ جَاءَ أَبُو الْمَيْتَمِ بِقِرْ بَدْ يَزْ عُبُهُا <sup>(1)</sup> فَوَضَمَهَا نُمْ جَاء ''بِلْمَزِمُ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عليهِ وَسَلَمَ وَ'يفَدُّ بدر يِأْبِيهِ وَأَنَّهِ ، ثُمَّ الْطَلَقَ بِهِمْ إلى حَدِيفَتِهِ فَلِمَنطَ لَمُمْ بِسَاطاً ، ثُمَّ الْطَلَقَ إلى تَخْلَةُ وَجَاءَ بِقِنْو فَوَضَمَهُ ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وسلمْ ، أَفَلَا تَنَقَيْتُ أَنَا مِنْ رُطَبِهِ ؟ فَقَالَ : بِمَا رَسُولَ اللهِ إِنَّى أَرَدْتُ أَنْ تَخْتَارُوا ، أَوْ قَالَ تَخَيَّرُوا مِنْ رُطبِهِ وَ بُسْرِهِ ، فَأَ كَلُوا وَشَرِ بُوا مِنْ ذَلِكَ الْمَاءَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وَسَلَّمَ: هَذَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مِنَ النَّمِيمِ الَّذِي تُسْتُلُونَ عَنَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: ظِلْ بِاردٌ، وَرُطَبُ طَيْبُ، وَمَاهُ بِارِدٌ ، فَانْعَلَقَ أَبُو الْمُنْفِتَمِ لِيصْنَعَ لَهُمْ طَعَامًا ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ لاَ تَذْبَحَنَّ ذَاتَ ذَرٌّ ،قَالَ : فَذَ بَحَ ۚ كَمُمْ عَنَافًا أَوْ جَدْبًا ۚ فَأَتَاهُمْ بِهَا فَأَ كِلُوا ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَانَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : هَلْ لكَ حَادِمْ وَقَالَ لاَ ، قَالَ : فَإِذَا أَتِانَا سَنْ قَائْتِنا فَأْتِي النِّيُّ صَالَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ برُّ أُسِّينَ لَيْسَ مَتَهُمُ ۚ ثَالِثٌ فَأَتَاهُ أَبُو اللَّهُمْ ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَخْتَرْ مِنْهُما ، فَقَالَ : يَا مَنِي اللهِ أَخْتَرْ لِي ، فَقَالَ الذِّي صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّم : إنَّ الْمُنْتَشَارَ مُوْ آَنَنَ ، خَذْ هَذَا فَإِنَّى رَأَيْقُهُ بِصَلِّى وَاسْتَوْصِ بِهِ مَعْرُوفًا ، فَانْطَلَقَ أَبُو المُنْيَرَ إِلَى امْرَأْتِهِ فَأَخْبَرَهَا بِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ سَلَّى اللَّهُ عَانَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَتِ امْرَأْتُهُ ؛ مَا أَنْتَ بِبِالِغِ مَا قَالَ فِيهِ النَّيْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلاَّ أَنْ تَسْتَيْهُ ، قَالَ : فَهُو عَتِيقٌ ؟ فَقَالَ النَّيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ : إِنَّافَهُ لَمْ

يَبْعَثْ نَبِيًّا وَلاَ خَلِيفَةً إلاَ وَلَهُ بِطَانَتَاتِ بِطَانَةٌ كَأْمُوهُ بِالْمُرُوفِ وَنَائِهُ عَنِ الْمُشَرُّونَ بِطَانَةَ لاَنَأْلُوهُ خَبَالاً ، وَمَنْ يُوفَ بِطَانَةَ السُّوهِ فَتَذْ وُقَى . وَتَنْهَاهُ عَنِ الْمُشَكِّرِ ، وَ بِطَانَةٌ لاَنَأْلُوهُ خَبَالاً ، وَمَنْ يُوفَ بِطَانَةَ السُّوهِ فَقَدْ وُق

قَالَ أَبُو عِيتَى: لِذَا حَدِيثُ حَدَنُ صَحِيحٌ غَرِيبٌ.

حَدِّثَنَا صَالِحٌ بَنُ عَبْدِ اللهِ . حَدَّثَنَا أَبُو عَوَالَةَ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ . حَدَّثَنَا أَبُو عَوَالَةَ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ مُعَبْرِ ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْنِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسُمْرَ فَذَ سَرَ نَحْوَ هٰدَا خُلِيثِ وَلَمَ يَنْ فَذَ سَرَ نَحْوَ هٰدَا خُلِيثِ وَلَمَ يَنْ فَذَ سَرَ نَحْوَ هٰدَا خُلِيثِ وَلَمَ يَذَ سُرُ فَيْهِ وَسَامَ إِنْ عَلَيْهِ وَلَا يَهُ مَنْ اللهِ عُرَيْرَةً ، وَحَدِيثُ شَيْبَانَ أَنَمُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي عَوَالَةَ وَالْحَوْلُ ، وَشَبْبَانُ أَيْقَةٌ عِنْدَهُمْ صَاحِبُ كِنَابٍ . وَقَذْ رُوى عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَدْ أَلُو جُو ، وَرُدِى عَنْ ابْنِ عَبَاسٍ أَيضاً .

ترجمہ: "دھرت ابو ہریہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک دفعہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایسے وقت (دولت خانہ ہے) باہر تشریف لائے 'جس میں باہر تشریف لائے ادر کسی ہے ملاقات کرنے کا معمول مبارک نہیں تھا 'انے میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ آپ کی خدمت میں پہنچ گئے 'آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا 'ابو بکرا کیسے آنا ہوا؟ عرض کیا 'آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات کرنے 'آپ کے چرو افور کے دیدار سے مشرف ہونے اور آپ کی خدمت میں سلام عرض کرنے کے لئے ...... ائے میں خدمت میں سلام عرض کرنے کے لئے ..... ائے میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'عرا کیسے آنا ہوا؟ عرض کیا یا رسول حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی جھے میں محموس کر رہا ہوں 'اللہ ایموک ہے فرمایا: میں بھی بچھ میں محموس کر رہا ہوں '

تھیں' اور ان کے نوکر چاکر نہیں تھے۔ ان کے گر پنیے تو وہ محرر نیں سے' ان کی المیہ سے پوچھا تو انہوں نے کما کہ هارے لئے منطا پانی لینے گئے ہیں استے میں حضرت ابوا اسم رضی اللہ عنہ اپنا مکلیرہ لئے بہنچ گئے انہوں نے جلدی سے متكيزه ركھا' اور "ميرے مال باپ آپ ير قربان موں" كہتے ہوئے آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لیٹ گئے۔ پھران حفرات کو لیکر ایے باغ کی طرف عطے۔ وہاں ان کے لئے ا یک کپڑا بچھا دیا گیا پھرا یک تھجور ہے خوشہ کاٹ لائے۔ اور ان حفرات کی خدمت میں پیش کیا' انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم نے اس کی پخت مجوریں کیوں نہ توڑ لیں؟ عرض کیا کہ میرا بی جابا کہ آپ حضرات (این این دوق کے مطابق) پخته و نیم پخته کا انتخاب خود فرما کمی - بسرحال ان حضرات نے تھجوریں کھائیں'اور پانی نوش فرمایا تو رسول اللہ صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا۔ "اس ذات کی فتم! جس کے قبضہ میں میری جان ہے۔ یہ منملد ان نفتوں کے ہے جن ك بارك مين قيامت كے دن تم سے سوال كيا جائے گا۔ شهندًا سامیه ' بازه عمره تحجور ' اور شهندًا پانی ...... پهر حضرت ابوا لیشم رضی اللہ عنہ ان کے لئے کھانا تیار کرانے طلے تو المخضرت صلى الله عليه وسلم في فرمايا "دوده والى بكرى نه كاث لينا" انبول نے أيك برغاله ون كركے كھانا تار) كيا۔ ان حفرات نے کھانا تناول فرمایا۔ پھر انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوالیشم رضی اللہ عنہ سے فرمایا کیا تمهارے پاس کوئی خدمتگار ہے؟ عرض کیا، نسن! فرمایا، جب مارے یاس قیدی آئیں تو مارے یاس آیئے (تہیں فادم دیں گے) چنانچہ آتحضرت ملی الله علیہ وسلم کے پاس صرف

دوراس غلام آئے۔ تیسرا نہیں تھا تو ابوا کیشم رضی اللہ عنہ عاضر فدمت ہوئے۔ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قرایا ' ان رونوں میں سے اپنی بند کا ایک لے لو۔ عرض کیا' اے اللہ کے نی آپ می میرے لئے پند فرہا دیجئے۔ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا "جس مخص سے مشورہ لیا جائے وہ امین ہو باہے۔ (پس اس کے لئے روانہیں کہ مشورہ لینے والے کی مصلحت کو نظرانداز کرے' اور اے غلط مشورہ دیکر خیانت کا مرتکب ہو' پھران دونوں غلاموں میں سے ایک کی طرف اشارہ کر کے قرمایا) میر لے لو کیونکہ میں نے اسے نماز بڑھتے ریکھا ہے' اور اس کے ساتھ بھلائی کی وصیت (کر) بول 'اس کو) قبول کرو"۔ حضرت ابوا لیٹم رضی اللہ عند اس غلام کو لیکر اپنی بوی کے پاس چنچ اور ان کو آنخضرت صلی الله عليه وسلم ك ارشاد سے مطلع كيا۔ تو يوى بوليس مم آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کی تغیل نہیں کر سکو ع رکیونکہ مجھی ہر بنائے بشریت اس کے معاملہ میں اونچ بنج مو عتى ہے) سوائے اس صورت كے كه تم اس كو آزاد كرو، حضرت ابوالیثم رضی اللہ عنہ نے فرمایا' یہ آزاد ہے' آنخضرت صلی الله علیه وسلم (کواس کی خبر ہوئی تو آپ) نے ارشاد فرمایا! ألله تعالى نے جتنے نبی بیجے یا ظینے مقرر کے 'ان کے لئے دو مشیر مقرر فرمائے۔ ایک مثیر اس کو بھلائی کا تھم دیتا اور برائی سے منع کر تا ہے' اور دوسرا مثیر (غلط مثورے د کیر) فساد انگیزی میں کوئی کسر نہیں چھوڑ تا' اور جو مخض برے مشیرے بچالیا گیاوہ پچ گیا"۔

تعری: یه مدید به سے اہم فوائد پر مشتل ہے۔ اول: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور معزات محابہ کرام رضوان الله علیهم الجمعین کی بنگی معیشت اور بعض او قات ان کا بھوک سے بے آب ہو جانا۔

دوم: حضرت ابو برصدیق رضی الله عنه کی منقبت و نسیلت عدیث کے سیاق سے معلوم ہوتا ہے کہ آخضرت صلی الله علیہ وسلم کی بارگاہ میں ان کی ب وقت حاضری بھی شاید بھوک کی وجہ سے ہوئی تھی۔ لیکن جب آخضرت صلی الله علیہ وسلم نے آنے کا سبب دریافت فرمایا توانہوں نے عرض کیا کہ آخضرت صلی الله علیہ وسلم کی زیارت و طلاقات 'آپ کے دیدار گیالا ارسے لطف اندوز ہونے اور سلام عرض کرنے کے لئے حاضر ہوا ہوں۔ کیونکہ بھی چز حضرت صدیق اکبر رضی الله عنه کی بھوک کا علاج اور ان کے درد کا درماں تھی۔ اس لئے انہوں نے اصل سبب کا تذکرہ نمیں فرمایا۔ بلکہ درد کا درماں تھی۔ اس لئے انہوں نے اصل سبب کا تذکرہ نمیں فرمایا۔ بلکہ حضرت صدیق اکبر رضی الله علیہ وسلم سے عشق 'بارگاہ نبوی صدیق اکبر رضی الله علیہ وسلم سے عشق 'بارگاہ نبوی مدیق اکبر رضی الله عنہ وسلم سے عشق 'بارگاہ نبوی میں ان کا ادب 'حسن تعبیر اور سلیقہ عرض داشت میں ان کا کمال واضح ہوتا

سوم ، اس مدیث سے حضرت ابوالیشم محانی رضی اللہ عند کے متعدو فضائل و مناقب بھی معلوم ہوئے۔ مثلا " آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا از خود ان کے گھر کو تشریف بری کا شرف بخشا 'جو ان سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے کمال تعلق اور نمایت بے تکلفی کی ولیل ہے ' پھر ان کا فرط مسرت میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لیٹنا ' "میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں " کے الفاظ سے آپ کا استقبال کرنا ' اور آپ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے معزز رفقا کے اعزاز و اکرام کا مظاہرہ کرنا۔

چہارم: اس مدیث سے معلوم ہوا کہ آنخطرت صلی اللہ علیہ وسلم حق تعلیہ وسلم سانہ کی نفتوں کی محق تعلیہ وسلم نے ان نفتوں کی جن کی طرف عام لوگوں کو النفات بھی شیں ہوتا کہ کی وہ نعتیں ہیں جن کے بارے میں قیامت کے دن بقوں سے خاہر فرمائی کہ میں وہ نعتیں ہیں جن کے بارے میں قیامت کے دن بقوں سے

سوال ہوگا عن تعالی شانہ کی نعمتوں کی قدر کرنا اور ان پر شکر بجا لانا معرفت الی کا ایک عظیم الثان شعبہ ہے۔ جب بندہ اس پر نظر کرے کہ اس کریم آقا نے اپنے انعامات کی کیسی بارش کر رکھی ہے ' حالا نکمہ میں کسی اونیٰ ہے اونیٰ نعمت کا جی شیش تھا' اور نہ کسی چھوٹی ہے چھوٹی نعمت کا جی اوا کر سکتا ہوں تو اس کے دل میں تشکر و امتنان کے جذبات پیدا ہوں گے ' اور وہ دل کی گرائیوں ہے مالک کا شکر اوا کرے گا۔

سیجم : آنخفرت ملی الله علیه وسلم کا حفرت ابوالیشم رضی الله عند وریافت فرمانا که کیا تممارے پاس کوئی فادم نہیں ہے، اور نفی میں ہواب لمنے پر انہیں فادم دینے کا وعدہ فرمانا۔ یہ آنخفرت صلی الله علیہ وسلم کی ایک مجوبانہ اوا تھی کہ کوئی مخص آپ ملی الله علیہ وسلم کے ساتھ حس سلوک کرے تو آپ ملی الله علیہ وسلم اس کے بدلہ میں اس پر انعام و احسان ضرور فرماتے تھے۔ اور آگر کوئی بدیہ پیش کرے تو جواب میں آپ ملی الله علیہ وسلم می ضرور بدیہ عنایت فرماتے تھے۔ اس سے عارفین نے یہ سمجھا کہ آنخفرت صلی الله علیہ وسلم کی بارگاہ عالی میں جو امتی صلوقہ وسلام کا بدیہ پیش کرتے ہیں، آنخضرت ملی الله علیہ وسلم کی جانب سے ان کے اس بدیہ کا بدیہ پیش کرتے ہیں، آنخضرت ملی الله علیہ وسلم کی جانب سے ان کے اس بدیہ کا بدیہ پیش عمل ہوئے ہیں۔ اور جس مخص کو آپ مسلی الله علیہ وسلم کی بارگاہ عالی سے سلام کا بدیہ بھیجا جائے اس کی خوش بختی لاگن رشک ہے، اور قیامت بدلہ عنایت فرمانا بھی اس کا علیہ وسلم کا ایسے لوگوں کے لئے شفاعت فرمانا بھی اس کا میں مظربے۔ بعیبا کہ ایک حدیث میں ہے کہ جو محض مجھ پر ورود پڑھے میں ایک مظربے۔ بعیبا کہ ایک حدیث میں ہے کہ جو محض مجھ پر ورود پڑھے میں قیامت کے دن اس کی شفاعت کروں گا۔

اللهم صل على سيدنا ومولانها
 محمد النبي الامي وآله وسلم تسليماً

ششم: المخضرت ملى الله عليه وسلم كے اس ارشاد كے جواب ميں كه

ان دو غلاموں میں اپنی پند کا ایک مختب کر لو عضرت ابوا استم رض الله عند کا یہ عرض کرنا کہ آپ صلی الله علیہ وسلم ہی پند فرما دیں۔ ایکے عشق و مجت اور کمال ایمان کی دلیل ہے۔ مومن کامل کی نظر میں وہی چز پندیدہ ہے جس کو اس کے محبوب صلی الله علیہ وسلم نے پند فرمایا ہو۔ اس کی پندو تاپند اپنے محبوب صلی الله علیہ وسلم کی پند و تاپند میں فناہو جائے ' حضرات صحابہ کرام رضوان الله علیم ا جعین کی بی شان تھی .... جو مسلمان آخضرت صلی الله علیہ وسلم کی پند فرمودہ شکل و شاہت ' وضع قطع ' لباس و پوشاک ' طرز معاشرت دغیرہ کو چھوڑ کر دوسری چزوں کو پند کرتے ہیں ' یہ بہت بری سعادت سے محروم ہیں ' اگر ہم کمال ایمان اور مجت نبوی سے سرشار ہوتے تو ممکن نہ تھا کہ آخضرت صلی الله علیہ وسلم کی پند فرمودہ چزیں ہمیں محبوب و مرغوب نہ ہوتیں۔

ہفتم : آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرای کہ "جس سے مشورہ لیا جائے وہ امین ہو آ ہے"۔ شریعت کے قواعد میں سے ایک اہم ترین قاعدہ ہے جس پر حسن معاشرت اور اخلاق عالیہ کا مدار ہے 'جس محض سے مشورہ لیا جائے اس کو معالمہ کے تمام پہلوؤں پر غور کر کے مشورہ لینے والے کی خیرخوائی اور مصلحت کی بوری پوری رعایت رکھتے ہوئے مخلصانہ مشورہ دینا چاہئے۔ یہ مشورہ اس کے پاس امانت ہے 'اور اسے غلط مشورہ دیکر اس امانت میں خیابت نہیں کرنی جائے۔

ہم ایک غلام کے بارے میں اللہ علیہ وسلم کا ایک غلام کے بارے میں یہ ارشاد فرمانا کہ اس کو لے لو کیونکہ میں نے اس کو نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے اور پھراس کے بارے میں بھلائی کی وصیت فرمانا اس سے واضح ہو تا ہے کہ نماز پڑھنے والے کی آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر میں کتنی قدر تھی۔ اور یہ کہ جو فض نماز کی دولت سے محروم ہو وہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نگاہ انتخاب سے گرا ہوا ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ نماز پڑھنے والوں کے ساتھ حسن سلوک اور بھلائی کرنے کی آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب

سے وصیت اور تاکید ہے۔

ہم ، اس مدیث سے حضرت ابوا ایشم رضی اللہ عنہ کی المیہ مجترمہ رضی اللہ عنها کی فضیلت و منقبت بھی معلوم ہوئی کہ جب ان کو یہ علم ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غلام کے ساتھ حسن سلوک کی تاکیہ فرمائی ہے ' تو انہوں نے اپنے شوہر کو مشورہ دیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کی تقبیل اس صورت میں ہو سکتی ہے کہ اس غلام کو آزاد کر دینا چاہئے۔ بظاہر یہ بہت بری قربانی تھی ' اور عور تیں عموما " مال کی حربیص ہوا کرتی ہیں ' لیکن تقبیل ارشاد نہوی کے لئے ان محترمہ کا یہ مشورہ دینا ان کے کمال عقل و ذہانت ' دنیا سے بے ر غبتی اور اللہ و رسول کی رضا میں فائیت کی دلیل ہے۔

پھر حضرت ابوالیشم رمنی اللہ عنہ کا اپنی اہلیہ کے مشورہ کو قبول کرتے ہوئے کھڑے کھڑے اس غلام کو آزاد کر دینا جمال ان کی نسیلت و منقبت ہے وہاں یہ مسئلہ بھی معلوم ہوا کہ اگر نیک مشورہ کوئی چھوٹا آدمی بھی دے 'اس کو قبول کرلینا بھی عین سعادت اور کمال فراست ہے۔

دہم : آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ابوا ایشم رضی اللہ عنہ کی المیہ کے مشورہ کی شخین کرتے ہوئے فرمایا کہ ہرنی اور ہر خلیفہ کے ساتھ ایک نیکی کا مثیر ہو تا ہے (یعنی فیطان) کا مثیر ہو تا ہے (یعنی فیطان) اور حق تعالی شانہ جس کی تفاظت فرماتے ہیں وہ برائی کے مثیر سے بچالیا جاتا ہے 'اور اسے نیکی کے مثیر کے مشورہ پر عمل کرنے کی توفیق ہوتی ہے۔ ایک حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ ہر مخص کے ساتھ ایک فرشتہ مقرر ہے جو اس کو معدوہ دیتا ہے 'اور ایک شیطان مقرر ہے جو اس کو برائی کا مشورہ دیتا ہے 'اور ایک شیطان مقرر ہے جو اس کو برائی کا مشورہ دیتا ہے 'اور ایک شیطان مقرر ہے جو اس کو برائی کا مشورہ دیتا ہے 'اس لئے مومن کو اس بارے میں بطور خاص محتاط رہنا چاہئے کہ وہ غلط مشورہ دیتے والے کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشیر کے مشیر کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشورہ پر عمل نہ کرے ' بلکہ بھلائی کے مشیر کے مشیر

حدّ ثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنِ أَنِي ذِيَادٍ حَدَّثَنَا سَيَّارُ بْنُ حَاتِمٍ عَنْ اللهِ بْنِ أَسْلُمْ عَنْ بَلْلِكُ عَنْ أَنِى مَلْلُعَة سَيَّارُ بْنُ عَالِكُ عَنْ أَنِى مَلْلُعَة فَالَ بْنِ مَالِكُ عَنْ أَنِى طَلْعَة قَالَ بْسَكُونَا إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الْجُوعَ وَرَفَطْنَا عَنْ بُعُلُونِينا عَنْ حَجَرٍ بْنِ بَعُلُونِينا عَنْ حَجَرٍ بْنِ بَعْلَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ حَجَرَ بْنِ بَعْلَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ حَجَرَ بْنِ بَعْلَ اللهِ عِيلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ حَجَرَ بْنِ بَعْلَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ حَجَرَ بْنِ بَعْلَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ حَجَرَ بْنِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ حَجَرَ بْنِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ عَنْ عَجَرَ بْنِ اللهِ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمْ عَنْ عَجَرَ بْنِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِه

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک حضرت ابو طحہ رضی الله علیہ عنما سے روایت کرتے ہیں کہ ہم نے آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں بھوک کی شکایت کی اور اپنے پیٹ سے ایک ایک بھتر بندھا ہوا دکھایا 'تو رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنے شکم مبارک پر دو پھر بندھے ہوئے دکھائے ''۔

تشری : یہ واقعہ غالب " غروہ خدق کا ہے ، بھوک کی شدت میں کمرید ھی رکھتے کی غرض ہے محابہ کرام رضی اللہ عنم نے پیٹ پر پھر باندھ رکھے ہے ، اور ان حفرات کو یہ خبرنہ تھی کہ ان کے آقا سید الکونین صلی اللہ علیہ وسلم خود بھی بھوک کی شدت ہے ہے آب ہیں۔ جب ان حفرات نے آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھوک کی شکایت کی تو ان کی تمل کے لئے آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی حالت کا اظہار فرمایا ...... اس مدیث ہے آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حفرات صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے زبد و قاعت ان کی ریاضت و مجاہدہ اور ان کے مبرو استقلال کا اندازہ ہو آ ہے۔ ای کے ساتھ اس مدیث ہے دنیا کی ذلت و حقارت اور خست ودناء سے کی طرف بھی ساتھ اس مدیث ہے دنیا کی ذلت و حقارت اور خست ودناء سے کی طرف بھی ساتھ اس مدیث ہے دنیا کی ذلت و حقارت اور خست ودناء سے کی طرف بھی اشارہ ملتا ہے۔ اگر دنیا کے شخم اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام رضی اللہ عنم اس کے سب سے زیادہ مستحق ہے۔

حَدَّثُنَا تُعَيِّبُهُ أَبُو الْأَحْوَسِ مَن سِمَاكِ بْنِ حَرْبِ قَالَ : :

سَمِمْتُ النَّمْعَانَ بْنَ بَشِيرٍ بَغُولُ: أَلَمْتُمُ فَ طَمَّامٍ وَشَرَابِ مَا شِنْمُ ؟ لَقَدْ رَأَيْتُ تَبِيَّكُمُ صَلَى اللهُ مَنَيْهِ وَسَلَمَ وَمَا يَجِدُمِنَ الدُّقَلِ (١) مَا يَمْلَا بَعَلْنَهُ مَثَالَ : وَهٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ .

قَالَ أَبُوْعِبِسَى ؛ وَرَوْى أَبُو عُوَانَةٌ وَغَيْرٌ وَاحِدِ فَنْ سِيَاكِ بَنِ حَرْبُ رِ غُوّ حَدِيثِ أَبِى الأَحْوَصِ . وَرَوَى شُعْبَةٌ لِمَدًا اللَّذِبِثَ عَنْ سِيَاكُ مَن النَّمُهَانِ بَنِ بَشِيرٍ عَنْ مُحَرّ

ترجمہ: "ساک بن حرب کتے ہیں کہ میں نے حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنما کو یہ کتے ہوئے سا ہے کہ کیا تم کو کھانے پینے کی وہ چیزیں میسر نہیں جو تم چاہجے ہو؟ بخد ا! میں نے تمہارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اس حالت میں دیکھا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ردی تھجوریں بھی اتنی میسر نہ تھیں جن سے اپنا پیٹ بھرلیں "۔

تشریج: "وقل" ردی اور خنگ تھجور کو کہتے ہیں۔ مطلب یہ کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں انواع و اقسام کے لذیذ کھانے توکیا میسر ہوئے "کھٹیا فتم کی ردی اور خنگ تھجوریں بھی اتنی فراغت اور فراوانی سے میسرنہ تھیں جن سے آدمی پہیٹ بھرلے۔

اصل مالداری دل کاغنی ہوناہے

باسب

مَّاجَاءَ أَنَّ الْفِنِّي هَنَّى النَّفْسِ

حَدَّثَنَا الْحَدُ بْنُ بَدِيلِ بْنِ فُرَبْشِ الْيَامِيُّ الْكُوفُّ . حَدَّثَنَا ابْوَبَكُرْ بْنُ عَيَّاشِ مَنْ ابِ حُهِنْفِى مَنْ إبِي مِكَالِحِ مَنْ أَبِي مُرَيْزَة ظَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَنَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : لَيْسَ الْمَنِّى عَنْ كَثْرَةِ الْمَرَض وَلَـكِنِ الْمَنِّى غِنَى النَّفْسِ

قَالَ أَبُو عَيْسَى: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ ، وَأَبُو حُصَيْنِ أَشَهُ عُسُانُ ابْنُ عَامِمِ الْأُسدِيُ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: مال داری زیادہ سازو سامان سے حاصل نہیں ہوتی' بلکہ اصل مالداری ول کاغنی ہوتا ہے"۔

تشریح: عام ذہن ہے ہے کہ جس آدمی کے پاس ذیادہ مال و دولت اور سازو سامان ہو وہ غنی اور مالدار ہے اور جس کے پاس کم ہو وہ فقیراور جائ کم سازو سامان ہو وہ فقیراور جائ کہ کملا تا ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس عام غلطی کی اصلاح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مال و دولت کی کثرت آومی کو غنی نہیں بناتی کی بلکہ غنی تو دراصل وہ فخص ہے جو دل کا غنی اور سیر چٹم ہو۔ کیونکہ غنی وہ ہے جس کے دل میں مال و دولت کی ہوس اور سازو سامان کی حرص نہ رہے۔ یہ سیرچشی خداداد عطیہ ہے۔ جس کو چاہیں حق تعالی نصیب فرما دیں۔ مال و دولت کے انباروں سے دل کی یہ بھوک ختم نہیں ہوتی بلکہ تجربہ یہ ہے کہ مال جس قدر بردھتا جائے اس کی حرص میں اضافہ ہو تا چلا جاتا ہے 'اور دل کی بیاس اور بھر کتی ہے 'اس کے جرش فرماتے ہیں۔

آنانکه غنی زاند مخاج زاند

لینی جو لوگ زیادہ مالدار ہیں وہ مسکین زیادہ مختاج ہیں۔ لوگ مال و دولت میں استغنا علاش کرتے ہیں ' طالا نکہ مال کی ہوس کو بردھاتے چلے جانا وہ بیاری ہے جس کا علاج دنیا بحرکے فزانوں سے نہیں ہو سکتا۔ ایسے مخض کو دنیا بحر کے فزانے بھی اس کی حرص کا دوزخ ہل من مزید بیارے گا۔ پس اصل غنا یہ ہے کہ حق تعالی شانہ کمی کے دل کی ہوس خم کر

دیں۔ اور دنیا کے خزانے اس کی نظر میں مٹی کا ڈھیر بن جائیں' اور بیہ دولت اہل اللہ کی صحبت میں میسر آسکتی ہے' ورنہ دنیا کے بازار سے اس کو خریدا نہیں جا سکتا۔

## مال کواس کے حق کے ساتھ لینے کابیان باب

مَا جَاء فِي أُخَذِ الْمَال

حَدِّثَنَا نَدُنَبُهُ . حَدَّثَنَا اللّهِ عَنْ سَعِيد الْفَسُرَى عَنْ أَبِي الْوَلِيدِ قَالَ دَ سَمِيتُ خُوْلَةً بِلْتَ قَلْيسٍ ، وَكَانَتْ تَحْتَ حَزْةً بَنِ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : بَنَ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : بَنَ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : بَنَ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : إِنَّ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : إِنَّ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : إِنَّ عَبْدَ الْمُطَلِّبِ نَفُولُ : إِنَّ عَبْدَ اللّهَ عَلَيْهِ وَرَبُولُ لَهُ فِيهِ ، وَرُبُ مُتَخَوِّضٍ (1) هَذَا اللّهَ عَلَيْهِ ، وَرُبُ أَنْهُ مِنْ مَالًا اللهِ وَرَسُولُهِ لَيْسَ لَهُ بَوْمَ الْقِيامَةِ إِلاّ النَّارُ . فِيهَا مَانَا اللهِ وَرَسُولُهِ لَيْسَ لَهُ بَوْمَ الْقِيامَةِ إِلاّ النَّارُ .

قَالَ أَبُوعِيسَى : هذا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ . وَأَبُو الْوَلِيدِ أَسْهُ عُبَيْدُ سُنُوطَى .

ترجمہ: "د حضرت خولہ بنت قیس رضی اللہ عنما' جو حضرت حزہ بن عبدا لمطلب رضی اللہ عند کے نکاح میں خیس ' فرماتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے خود سنا ہے کہ یہ مال سرسبز' میٹھا اور مزیدار ہے۔ پس جس محض نے اس کو حق کے ساتھ لیا' اس کے لئے اس میں برکت ہوگی' اور بہت سے لوگ ایسے ہیں جو اللہ و رسول کے برکت ہوگی' اور بہت سے لوگ ایسے ہیں جو اللہ و رسول کے مال میں جمال چاہتے ہیں گس جاتے ہیں' ان کے لئے قیامت کے دن آگ کے سوا کچھ نہیں''۔

تشری : یعن دنیا کا مال و دولت بالطیع مرغوب اور لذیذ ہے ' اور سے ہم فخض کو خوشما معلوم ہو تا ہے ' اور لوگ اسے حاصل کرنے اور سمینے کے حریص نظر آتے ہیں ' اور پھر مال کمانے والوں کی دو قسمیں ہیں۔ بعض لوگ تو اس کو حق کے ساتھ لیتے ہیں کہ مال کمانے کے جو ذرائع حرام یا کروہ ہیں ان سے پر ہیز کرتے ہیں ' بلکہ حلال اور طیب کمائی پر اکتفا کرتے ہیں ' اور مال کے کمانے میں شریعت کے احکام کا پورا پورا لحاظ رکھتے ہیں ' ان لوگوں کے لئے تو سے مال موجب برکت ہو گا۔ دنیوی برکت ہے کہ اس مال کو اللہ تعالی کی عبادت و رضا جوئی ' صدقہ و خیرات اور صلہ رحی کا ذریعہ بنا دیا جائے گا' اور اس سے حق تعالیٰ کے تعلق اور قرب میں اضافہ ہو گا' دنیوی آفات سے بھی محفوظ حق تعالیٰ کے تعلق اور قرب میں اضافہ ہو گا' دنیوی آفات سے بھی محفوظ رہیں گی اور حرام راستوں میں ان کا مال خرچ نہیں ہوگا' اور آخرت کی برکت یہ کہ وہ اجر و ثواب کے مستحق ہوں گے۔

لین بہت سے لوگ مال کی لذت اور خوشمائی پر ایسے ریجے جاتے ہیں کہ اس کے اندر چھپے ہوئے زہر پر ان کی نظر نہیں جاتی 'آخرت سے عافل' خدا تعالی کی عباوت سے بے پروا اور مال کمانے سے متعلق خدا تعالی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو احکام دیے ہیں ان سے بے نیاز ہو کر زیادہ سے زیادہ مال سمیننے کی کوشش میں لگ جاتے ہیں' دن کا چین اور رات کی فیند ان کے لئے یہ مال نہ دنیا میں کی فیند ان کے لئے یہ مال نہ دنیا میں باعث برکت ہوگان اور آفات و ' باعث برکت ہوگان اور آفات و ' باعث برکت ہوگان اور آفات و جام کر حرام راستہ سے آیا تھا ای مصائب کو ساتھ لیکر آئے گا' اور پھر جس طرح حرام راستہ سے آیا تھا ای طرح نفول اور لا لینی چزوں میں برباد بھی ہوگا۔

حفرت فیخ عبدالقادر جیلائی فرمایا کرتے ہے کہ "لوگو! میں تمارے افراجات کو دیکھ کر پیچان لیتا ہوں کہ مال تم نے کس ذریعہ سے کمایا"۔ لین اگر نیک کاموں میں مال فرچ ہوتا ہے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ مال صحح ذریعہ سے کمایا گیا۔ اور اگر ناجائزیا فضول چیزوں میں فرچ ہوتا ہے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ یہ فلط ذریعہ سے کمایا گیا۔ ورنہ اگر مال حلال ہوتا تو

يوں ضائع نہ ہو آ۔

اور آخرت کا وبال یہ ہے کہ اس حرام ذرایعہ سے مال کمانے پر یہ فخض سزا کا مستوجب اور ووزخ کا مستوق ہو گا' اور پھر جن غلط اور فضول چیزوں میں مال خرچ کیا اس کا دبال بھی اس کو بھکتنا ہو گا۔ جو مال کمایا تھا اس کا اکثر و بیشتر حصہ بھیں دھرا رہ جائے گا' اور وارث اس کے ساتھ عیش اڑا کیں گے۔ لیکن اس کا حساب و کتاب اس کو دیتا پڑے گا۔ حق تعالی عقل سلیم عطا فرمائے' اور اس مال کی آفات سے مسلمانوں کو محفوظ رکھے۔

حَدِّثَنَا بِشُرُ بْنُ هِلَا اللهُوَّافُ . حَدَّثَنَا عَبَدُ الْوَارِثِ بْنُ سَتِيدٍ عَنْ يُونُسَ عَنِ الْمُسَنِ عَنْ أَيِي هُرَّ بْرَةَ فَالَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ : كُينَ عَبْدُ الدَّينَارِ ، كُينَ عَبْدُ الدُّرْهَمِ

كَانَ أَبُوعِيسَى ؛ هَذَا حَدِيثٌ حَسنٌ غَرِيبٍ مِنْ هَٰذَا الْوَجْهِ ، وَالذَّ رُدِى هٰذَا الْحَدِيثُ مِنْ غَيْرِ هٰذَا الْوَجْهِ عَنْ أَبِى صَالِحٍ عَنْ أَبِي هُرَيْوَةً عَنِ النَّهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَيْضًا أَنْمٌ مِنْ هٰذَا وَأَطُولَ .

رجہ: " «معزت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وعلی آلہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ملعون ہے درہم کا ہندہ " ۔

تشریح: یه حدیث جیها که حضرت مصنف ؓ نے ارشاد فرمایا ہے یہاں مخضر نقل ہوئی ہے 'مخلوٰۃ شریف کے ص ۳۳۹ میں صحح بخاری کے حوالے سے یہ حدیث مفصل نہ کور ہے۔ اس کے الفاظ یہ بیں:

«تعِس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة إن أعطى رضى وإن لم يعط سخط تعِس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش طوبى

لعبد آخذ بعنان فرسه فی سبیل الله أشعث رأسه مغبرة قدماه إن كان فی الحراسة كان فی الحراسة وإن كان فی الساقة إن الحراسة وإن كان فی الساقة إن استأذن لم یؤذن له وإن شفع لم یشفع»، رواه البخاری.

ترجمہ: "منامراد ہو دینار کا بندہ' درہم کا بندہ اور دو شالے کا بندہ۔ اگر اس کو دیدیا جائے تو خوش ہو جاتا ہے' اور نہ دیا جائے تو ناراض ہو جاتا ہے۔ خدا کرے ایبا شخص نامراد ہو۔ سرگلوں ہو' جب اس کے کاٹنا چھے تو نہ نکالا جائے۔

مبارک ہے وہ بندہ جو اللہ تعالیٰ کے راستہ میں اپنے گوڑے کی لگام تھا ہے ہو' سرپراگندہ' قدم غبار آلود' اگر اے پیرہ پر مقرر کر دیا جائے تو پسرے پر رہتا ہے' اور اگر اے لئکر کے پچلے حصہ میں رکھا جائے تو دہاں رہتا ہے' اگر وہ کسی کے ہاں جانے کی اجازت مانگے تو اے اجازت نمیں ملتی اور اگر وہ کسی کی سفارش کرے تو اس کی سفارش قبول نمیں کی جاتی "۔

اس مدیث میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے دو قتم کے اشخاص کا تذکرہ فرمایا ہے۔ ایک وہ جو روپے چیے کے اور دنیا کی عزت و وجاہت اور زینت و آرائش کے خواستگار ہیں' ان کو درہم و دینار اور دو شالوں کے بئرے کہ کر ان کے حق میں بددعا فرمائی ہے' اس لئے کہ ایسے لوگوں کی سمی و عمل اور خوشی و ناخوشی کا محور روپیہ بیسہ ہے' وہی ان کا معبود ہے۔ جس کی غلامی و بندگی میں شب و روز سرگرداں ہیں' ایسے لوگوں کو اگر ان کا مطلوب و محبوب مل جائے تو خوش ہو جاتے ہیں' اور نہ طے تو الله تعالی سے بھی ناراض محبوب مل جائے تو خوش ہو جاتے ہیں' اور نہ طے تو الله تعالی سے بھی ناراض

ہو جاتے ہیں' اور سوسو طرح حرف شکایت زبان پر لاتے ہیں 'گویا ان کو اللہ تعالیٰ سے آتا تعلق نہیں جتنی محبت ردپے پیے سے ہے ان کے بارے میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے تین بدوعائیں فرمائی ہیں ایک ہلاکت و ناکای کی' دو سری ذلت و خواری اور سرنگونی کی' تیسری پیه که اگر ان کو کوئی تکلیف پنچ تو خدا کرے ان کی میہ تکلیف زائل نہ ہو' اگر ان کے کائا چمے تو خدا كرك ان كا وه كاننا نه فط عن بلكه وه بيشه اى تكليف و عذاب مين مثلا ربين ان لوگوں کے حق میں ایس سخت بددعائمیں اس لئے فرمائیں کہ ان کا جرم بھی بت بی تقین ہے۔ انہوں نے حق تعالی شانہ سے جو محبوب حقیق ہیں ابنا تعلق توڑا 'اور مردار دنیا کو محبوب برایا 'حق تعالی کی رضا جو کی کے فکر ہے ب نیاز ہو کر مخلوق کے لئے محنت کرنے لگے 'اور معبود حقیقی کے بجائے انہوں نے روپے پیسے اور دنیا کے کو ژے کر کٹ کی پرستش شروع کر دی 'اس تشریح ہے یہ مجی واضح ہو جاتا ہے کہ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صرف ان لوگوں کو عبدالدینار اور عبدالدراہم فرمایا ہے جو روپے پیسے اور مال و دولت کے حاصل كرنے میں احكام اليدكى بروا نہيں كرتے اور ند مال كے خرچ كرنے ہى میں احکام شرعیه کو طحوظ رکھتے ہیں۔

دوسری سم کے وہ لوگ ہیں جو صرف رضائے اللی کے طالب ہیں اور اس کے لئے بیزی سے بینی قربانی دینے کے لئے آمادہ ہیں 'وہ جان جھیلی پر رکھ کر جماد نی سبیل اللہ ہیں مشغول ہیں۔ تن بدن کا ہوش نہیں 'سر کے بال بھرے ہوئے ہیں 'اور جسم گرد و غبار سے اٹا ہوا ہے 'اور عزت و وجاہت یا ریاست و آمارت کی ہو بھی ان کے دماغ میں نہیں۔ ان کو پسرے پر مقرد کر دیا جائے تو پسرے پر گھے ہوئے ہیں 'لٹکر کی پچھلی صفوں ہیں انہیں رکھا جائے تب جسی انہیں پروا نہیں کسمیری اور بے کسی کا بید عالم کہ کسی کی سفارش کریں تو کوئی اندر بلانے کوئی سننے کو تیار نہ ہو 'اور کسی کے دروانے پر دستک دیں تو کوئی اندر بلانے پر آمادہ نہ ہو۔ ایسے گمنام لوگ جنہوں نے حق تعالیٰ شانہ کی رضا کے لئے اپنا پر آمادہ نہ ہو۔ ایسے گمنام لوگ جنہوں نے حق تعالیٰ شانہ کی رضا کے لئے اپنا سب پچھ لٹا دیا ہولائق صد رشک اور قابل صد مبار کباد ہیں۔

## مال و جاہ کی حرص ہے دین کا نقصان

حَدْثَنَا سُوَيْدُ بَنُ نَصْرٍ الْخَبْرَنَا هَبْدُ اللهِ بَنُ الْمُبَارَكِ عَنْ رَسَّدِ بِنِ الْمُبَارَكِ عَنْ رَسَّدِ بِنِ اللهِ بَنِ الْمُبَارَكِ عَنْ رَسَّدِ بِنِ اللهِ بِنِ اللهِ بِنِ اللهِ مِنْ أَبِيهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَنْ اللهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَسَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَسَلَى اللهُ وَسَلَى اللهُ وَسَلَى اللهُ وَسَلَمَ : مَاذِنْبَانِ جَانْمَان أَرْسِلا فِي غَنَم بِأَفْسَدَ لَمَا مِنْ حِرْضِ المَرْ وَ عَلَى اللهُ وَالشَّرَف لِدِينِهِ

قَالَ أَبُوعِيتَى : هٰذَا حَدَيثُ حَسَنُ صَعِيحٌ .

وَ بُرُ وَى فَ هَــذَا البَّابِ عَنِ ابْنِ هُمَّرَ عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ \* • وَلَا بَصِيحُ ۚ إِسْنَادُهُ .

ترجمہ: "حضرت كعب بن مالك انسارى رضى اللہ تعالى عند سے روايت ہے كہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم ف فرايا: دو بھوكے بھيڑيے اگر بحريوں كے ريو ڑييں چھو ڈ دئ جاكيں تو دہ ان كا اتنا نقصان نييں كريں كے حس قدر كه مال كى حرص اور جاہ و مرتبہ كى خواہش آدى كے دين كا نقصان كرتى ہے "-

تشریح: بھیڑیے کی بکریوں سے دشمنی ضرب المثل ہے' اب تصور کیجئے کہ
دو بھوکے بھیڑیے بکریوں کا کس قدر نقصان کریں گے' خصوصا" جبکہ بکریوں کی
مفاظت و ٹکسانی کا بھی کوئی انظام نہ ہو' بلکہ بکریوں کے چرواہے نے خود ان
بھیڑیوں کو ریوڑ میں چھوڑ دیا ہو کہ وہ اطمینان سے جس قدر جی چاہے چیر بھاڑ
کریں۔

" تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حدیث پاک میں حبّہ مال اور حبّہ جاہ کو دو بھوکے بھیڑیوں سے تثبیہ دی ہے ' اور آدمی کے دین کو بکریوں

کے ربوڑ سے' اور یہ فرمایا ہے کہ دو بھوکے بھیڑیے جن کو قصدا " بربول کے ربو ژمیں چھوڑ دیا گیا ہو' بمربوں کا اس قدر نقصان نہیں کریں گے' جس قدر کہ یہ دو چیزیں آدمی کے دین کو برباد کر دیتی ہیں "کیونکہ جس تحض کے دل میں مال کی حرص ہو گی وہ اس کے حصول میں منهمک رہے گا بسا او قات وہ حلال و حرام اور جائز و ناجائز کی بھی پروانہیں کرے گا' اور یہ حرص جس قدر بردھتی جائے گی اس قدر آخرت سے غفلت میں اضافہ مو گا' اس طرح حت جاہ لین بوا بنے کی خواہش جس محص میں ہو گی وہ اس وهن میں سرگرداں رہے گا کہ کیا اسباب و ذرائع افتیار کے جائیں کہ لوگوں پر اس کی دھاک بیٹھ جائے۔ غور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ مال کی حرص بھی اس حبّ جاہ کی بنا پر ہے۔ آدمی سمحتا ہے کہ جتنا مال زیادہ ہو گا اتنا ہی میں لوگوں کی نظروں میں معزز ہوں گا' اس کئے زیادہ سے زیادہ مال جمع کرنے کا جنون سرپر سوار رہتا ہے۔ اور حت جاہ درامل تکبر کا شعبہ ہے' آدی این حماقت سے اینے دل میں اینے آپ کو "برا آدمی" سمجھ کر اس امرکی کوشش کر تا ہے کہ دد سرے بھی اس کو بوا سمجھیں 'اور یہ بوائی کی خواہش اور تکبرہی وہ مرض ہے جس تے شیطان کو مردود و ملعون اور رائدہ درگاہ بنایا۔ اس سے تمام نقسانی امراض جنم لیتے ہیں 'جو آدمی کے دین کو بالکل غارت کر دیتے ہیں 'اس لئے ان دونوں امراض كاعلاج ضرورى ہے 'حضرات مشائخ' جو باطن كے طبيب ہوتے ہیں ' ان ہے تعلق کا اہم زین مقصد انمی امراض نفسانی کا معالجہ ہے 'گرافسوس کہ اکثر لوگ اس سے غافل ہیں' خصوصا "حتِ جاہ کا مرض تو باطن کا ایبا دق ہے' جس سے اللہ تعالیٰ کے خاص مخلص بندے ہی محفوظ ہوں گے 'یہاں چند امور حکیم الامت مولانا شاہ اشرف علی تھانوی قدس سرہ کے ارشادات سے نقل

ا: "شرعا" وہ حرص حرص ہی نمیں جس کے مقتضا پر علی نہہ ہو 'حرص شری وہی ہے جس سے دنیا کو دین پر ترجی ہونے گئے 'چنانچہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا

كرياً مون مضرت فرمات مين:

کہ ہم کو مال کی احتیاج بھی ہے اور اس کے ملنے پر طبعا"
خوشی بھی ہوتی ہے 'لیکن اے اللہ! اس کی محبت کو اپنی
رضا کا وسیلہ بنا دہتے۔ بلکہ ایک درجہ اس کا مطلوب بھی
ہے۔ مثلا " اتن محبت جس سے مال کی حفاظت کا اہتمام ہو
سکتے وہ مطلوب ہے 'کیونکہ مال کا ضائع کرنا ترام ہے "۔

1: "جاہ و کبر کا داعیہ تو معصیت نہیں 'باتی ان کے
مقتفنا پر عمل کرنا نہ کرنا یہ اختیاری ہے 'مکلف تو صرف ای
قدر کا ہے کہ مقتضا پر عمل نہ کرے 'لیکن اگر خلاف مقتضا
پر عمل کرے تو اور زیادہ اتوی اور انفع ہے "۔
پر عمل کرے تو اور زیادہ اتوی اور انفع ہے "۔
بر عمل کرے وہ وہ جاہ ہے ضرر ہوتا ہے وہ وہ جاہ ہے جو
طلب سے حاصل ہو۔ اور جو بدون طلب حاصل ہو وہ معز

(الفاس عيسيٰ ص ١٤٨ و ١٤٩)

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک دنیا کی حقیقت

نہیں ہوتی' اس میں خدا تعالیٰ کی امداد ہوتی ہے"۔

حَدَّثَنَا مُوسى بن عَبْدِ الرَّمْنِ الْسَكِنْدِيُّ . حَدَّثَنَا مُوسَى بن عَبْدِ الرَّمْنِ الْسَكِنْدِيُّ . حَدَّثَنَا مَوْهُ بَنُ مُوَّةً عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَنْ حَبُلَا فَي الْسَنْهُودَى . حَدَّثَنَا مَوْهُ بَنُ مُوَّةً عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَنْفَهَةً مَنْ عَبْد اللهِ قال : نَامَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى حَمِيدٍ مَقَالَ : فَقَامَ وَقَدْ أُنْزَ فَى جَنْبِهِ ، فَقَلْقَا: يَارَسُولَ اللهِ لَو اتَّخَذَنَا لَكَ وطال ، فَقَالَ : مَا لِلهُ قَدَا لِلهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَمَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قَالَ: وَفِي الْبَاكِ مِنْ مُحَرِّ وَابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ أَبُو هِيتَى ؛ هَذَا حَدِيثٌ حَتَنٌ صَحيحٌ . تشريح: يه حديث جار ماكل پر مشمل ب:

اول: اس سے آنخفرت ملی اللہ علیہ وسلم کے زہد اور دنیا سے بہ رخبتی کا نقشہ سامنے آتا ہے کہ آپ کو اتنا بھی اہتمام نہیں کہ آرام و راحت کے لئے کوئی نرم و نازک بستر ہی بنا لیا جائے ' دو سرے تکلفات اور راحت و آسائش کے دو سرے اسباب کا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کیا اہتمام ہو آ۔ دوم : یہ بھی معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا زہد و نقر کسی مجبوری کی وجہ سے نہیں تھا' بلکہ اس کو ازخود اختیار فرما رکھا تھا' ورنہ آپ کے جال فار صحابہ (رضوان اللہ علیم) آپ پر سب کچھ فار کرنے کو حاضر سے لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمت بلند دنیوی آسائش اور فانی لذات سے لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمت بلند دنیوی آسائش اور فانی لذات سے بہت باللہ تھی۔ اس کئے آپ ہے ان کو قصدا "قبول نہیں فرمایا۔ اس کئے میں عرافین فرماتے ہیں:

مت بلند دار که پیش خدا و خلق باشد بقدر مت تو اعتبار تو

سوم: اس حدیث سے بیہ بھی واضح ہو جاتا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر میں دنیا کی کیا حیثیت تھی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا کہ دنیا کی مثال اللہ سے کہ مسافر چلتے چلتے چند کھے سستانے کے لئے کسی ور خت

کے سائے میں آمیشا۔ اور ذرا ساستا کر وہاں سے چل پڑا' اور اس سائے کو خیراد کمہ دیا۔ کوئی فخص اس سائے کی راحت و لذت میں ایبا منمک ہو جائے کہ اس کو اپنا گھر بنا بیٹھے تو ایبا فخص عقل و خرد سے بیگانہ ہے ' ٹھیک اس طرح یہ دنیا کسی کا گھر نہیں ' بلکہ مسافران آخرت کے سنری در میانی منزل ہے ' جو فخص اس سرائے فانی میں ول لگا کر اپنی اصل منزل کو بھول جائے اور یہ بات اس کے ذبن سے نکل جائے کہ اسے یماں سے کوچ کرنا ہے وہ فرزانہ نہیں۔ اس کے ذبن سے نکل جائے کہ اس یماں سے کوچ کرنا ہے وہ فرزانہ نہیں۔ دیوانہ ہے ' یمال سے معلوم ہو گا کہ جن لوگوں کی ساری تو نیں دنیا کی نتمیر و تقی میں کھپ رہی ہیں وہ اس قدر جمل مرکب میں جٹلا ہیں ' اور جب وہ اس دنیا سے رخصت ہوں گے اس وقت ان کی حالت کس قدر قابل رخم ہوگی ' کہ ونیا سے رخصت ہوں گے اس وقت ان کی حالت کس قدر قابل رخم ہوگی ' کہ ونیا سے رخصت ہوں گے اس وقت ان کی حالت کس قدر قابل رخم ہوگی ' کہ ان مسکینوں نے ساری عمر جس چیز پر محنت کی تھی وہ ناپائیدار نکلی' اور جو چیز ان مسکینوں نے ساری عمر جس چیز پر محنت کی تھی وہ ناپائیدار نکلی' اور جو چیز ہیشہ رہنے والی تھی اس کے لئے انہوں نے محنت نہ کی:

نرقع دنیانا بتمزیق دیسنا فلا دیسنایدقی ولا مانرقع ترجمه: "هم این وین کو پیاڑ بھا ژکر اپی ونیا کو پیوند لگا رہے ہیں۔ پس نہ تو ہمارا دین باقی رہے گا اور نہ وہ ونیا جس کی پیوند کاری کی تھی"۔

چہارم: دنیا ہے بے رغبتی کا سب دو چزیں ہیں۔ ایک اس کی ذات و قلت 'اور دو سری اس کی ذات و قلت 'اور دو سری اس کی ناپائیداری کیونکہ اول تو کوئی کتابی سرپھوڑے دنیا کی تمام آسائیں سیا کرنے ہے قاصر دہے گا۔ یہ ممکن بی نہیں کہ یمال کی کی ساری خواہشیں اور چاہیں پوری ہو جائیں 'اس لئے بزرگوں کی نصیحت کی ساری خواہشیں اور چاہیں بوری ہو جائیں 'اس لئے بزرگوں کی نصیحت ہے:

## کار دنیا کے تمام نہ کرد مجرچہ گیرید مخفر گیرید

اور بالفرض تمی كو سارى دنیا مجمی مل جائے تو اس كی قدر و قیت آخرت كے مقابلہ میں چھركے پر كے برابر بھی نہيں۔ يہ تو دنیا كی ذات و قلت كا حال ہے' اور پھرائی تمام تر حقارت و ذات كے باوجود وہ فانی' زوال پذیر اور ناپائیدار ہے' اول تو دنیا ہی آدی کو چھوڑ دیتی ہے' ورنہ آدمی اس کے چھوڑ دیتی ہے' ورنہ آدمی اس کے چھوڑ نے پر تو بسرحال مجبور ہے۔ دنیا کا کو ژاکرکٹ بعثنا زیادہ جمع کیا ہوگا مرتے وقت اتنی ہی حسرت زیادہ ہوگی:

سب ٹھاٹھ پڑا رہ جائے گا جب لاد چلے گا بنجارا اس حدیث پاک میں دنیا کے فنا و زوال کی طرف متوجہ فرمایا گیا ہے 'کہ دنیا اپنے فنا و زوال کی وجہ سے اس لا کُل نہیں کہ کوئی عاقل یمال دل لگائے ' حق تعالی شانہ اپنی رحمت ہے اس روسیاہ کو بھی چشم بصیرت نصیب فرمائے۔

### دوستی کس سے لگائی جائے

حَدِّ ثَنَا زُهَيْرُ بَنُ مُحَدِّدٍ . حَدِّ ثَنَا عُمَدُ بَنُ بَشَارٍ حَدِّ ثَنَا أَبُو عَامِرٍ وَأَبُو دَاوُدَ فَالَآ : قَالَ حَدِّ ثَنَا زُهَيْرُ بَنُ مُحَدِّدٍ . حَدِّ ثَنَى مُوسَى بَنُ وَرْدَانَ عَنْ أَبِي هُرَيْزَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْدَ فَلُو أَحَدُ حَمْمُ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْدَ فَلُو أَحَدُ حَمْمُ مَنْ يُعَالِلُ .

قَالَ أَبُوعِيتِي: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل فرماتے ہیں کہ آدی اپنے دوست کے دین پر ہوتا ہے، پس تم میں سے ہرا یک مخض کو دکھے لینا چاہئے کہ وہ کس سے دوستی رکھتا ہے"۔

تشریج: مطلب یہ کہ آدی کی دوئی ای کے ساتھ ہوگی جس کے ساتھ اس کو طبعا" مناسبت ہو' بغیر طبعی مناسبت اور قدر مشترک کے دو مخصول کے درمیان دوستانہ جوڑ ہو ہی نہیں سکتا۔ یمی وجہ ہے کہ نیک آدی کی دوئی نیکوں کے ساتھ ہوتی ہے' اور بڑے کی مجمول کے ساتھ۔ دنیا دارکی اہل دنیا کے ساتھ' اور دیندارکی اہل دین کے ساتھ' وغیرہ۔ پس اگر یہ دیکھنا جاہو کہ فلاں مخص کس نداق کا ہے تو یہ دیکھ لوکہ اس کی نشست و برخاست اور الفت و محبت کن لوگوں کے ساتھ ہے 'جس قماش کے اس کے یار اور مجولی ہوں گے اس مزاج کا یہ بھی ہوگا۔

اور پھر آدمی کی طبیعت سراقہ (چوری کرنے والی) واقع ہوئی ہے 'اس میں فطری طور پر اخذ و انفعال کا مادہ رکھا گیا ہے 'جس کے ساتھ اس کی الفت و محبت اور رفاقت 'مصاحب ہوگی یہ دانستہ و نادانستہ اس کے اخلاق و عادات اور اوصاف و خصائل کو اپنا آ چلا جائے گا' اور الفت و محبت میں جتنا اضافہ ہو گا ای قدر دوست کے ساتھ ہمرگی بھی بوھتی جائے گی۔ یہ انسانی نفیات کا ایک عظیم اصول ہے جس کی طرف حکیم انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم نے توجہ دلائی ہے۔

پہلا فقرہ تو ایک نفساتی اصول کی حیثیت رکھتا ہے ' دو سرا فقرہ تشرعی کھم ہے ' لین جب معلوم ہوا کہ آدی اپنے دوست کے دین و اخلاق کو اپنا آ ہے تو آدی کو خوب غور و فکر سے دوستی کا تعلق قائم کرنا چاہئے۔ اور بید دیکھ لینا چاہئے کہ وہ کسی اچھے آدی سے دوستی کر رہا ہے ' یا برسے سے ۔ اچھے آدی سے دوستی کرنا محمود اور موجب سعادت ہے ' اور برے سے یا رانہ گانھنا ندموم اور موجب شقادت ہے۔

# انسان کے مال واولاداور عمل کی مثال

#### باسيب

مَا جَاء مَثَلُ ابْنِ آدَمَ وَأَهْلِهِ وَوَلَدِهِ وَمَالِهِ وَعَمَلِهِ

حَدِّثْمَنَا سُوَيْدُ بَنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا مَبْدُ اللهِ بَنُ الْمُبَارَكِ مَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَبْنَةَ عَنْ مَبْدِ اللهِ بْنِ أَ بِى بَكْرٍ هُوَ ابْنُ كَخَلَّدِ بْنِ تَحْرُو بْنِ حَدْمُ الْأَنْصَارِئُ قَالَ : سَمِنْتُ أَنِّسَ بْنَ مَالِكٍ يَغُولُ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَنْهِ وَسَلَمَ : يَنْبَعُ اللَّبُتَ ثَلَاثٌ ، فَيَرْجِسمُ أَنْنَانِ وَيَبْقَى وَاحِدٌ ، يَنْبَعُهُ أُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَتَحَـلُهُ ، فَيَرْجِبُعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَيَبْقَى عَمَلُهُ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَعِيحٌ.

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'میت کے پیچے (قبر کک) تین چزیں جاتی ہیں ' دو واپس لوث آتی ہیں اور ایک باتی رہ جاتی ہے ' اس کے پیچے اس کے اہل وعیال ' اس کا مال اور اس کا عمل جاتا ہے ' اہل و عیال اور مال واپس آجائے ہیں اور عمل باتی رہ جاتا ہے ''۔

تشریج: ﴿ أَدَى كَ تَمِن ووست بِن جن كَ لِنَهُ مِهِ جان كُميا ما بِهِ ' أيك اس کا مال' دوسرے اس کے خویش' اور تیبرا اس کا عمل ...... مال کی وفاداری تو جیتے جی تک ہے 'جوننی روح و تن کا رشتہ ختم ہوا اس کا مال اس کی ملک سے نکل کر دارٹوں کی ملک میں چلا گیا' اور اہل و عیال اور عزیز و ا قارب کی وفاداری قبر تک ہے ، جونمی اسے قبر میں وفن کیا گیا اہل و عیال ، عزیز و ا قارب اور دوست احباب نے اس سے منہ موڑ لیا ' اور منوں مٹی ڈال کر واپس گھرلوٹ آئے۔ البتہ عمل کا ساتھ بیشہ رہتا ہے ' قبر میں بھی اور حشر میں بھی .... اس لئے عقل کا مقتنی ہیہ ہے کہ جو سب سے زیادہ وفادار ہے لینی عمل۔ اس کے ساتھ سب سے زیادہ وفاداری کی جائے۔ عمل کی وجہ سے اگر کچھ مال کا نقصان ہو تا ہے' یا اہل و عیال اور دوست احباب ناراض ہوتے ہیں ان کی پروا نہ کی جائے۔ لیکن عام لوگوں کا روبیہ بالکل برعکس ہے۔ وہ مال کی دجہ سے اپنے عزیز و اقارب سے بگاڑتے ہیں' اور عزیز و اقارب کی خاطر عمل کو برباد کرتے ہیں۔ اس حدیث میں سنبیہ فرائی می ہے کہ سب سے مقدم عمل ہے' اور اس بات سے بھی آگاہ فرمایا گیا ہے کہ قبراور حشر میں (بلکہ اس سے پہلے زرع کی حالت میں بھی) آدمی کے ساتھ اس کے اعمال کے

مطابق معالمہ ہو گا' اگر نیک اعمال کا ذخیرہ ساتھ لیکر گیا تو راحت و رضوان کا مستحق ہو گا' اور اگر برے اعمال کا بوجھ لاد کر لے گیا تو اس کے مطابق سزا کا مستحق ہو گا۔ پھرنہ اس کا مال کام آئیگا۔ اور نہ اہل و عیال اس کا بوجھ بٹائیں گے۔ حق تعالی شانہ ہمیں اپنی رحمت و رضوان سے نوازیں' آمین۔

# زیادہ کھانے کی ممانعت کابیان بسب

#### مَا جَاء ف كَرَّ اهِيةً كُنْرَةُ الْأَكْلِ

حَدَّثَنَا سُوَيْدُ بِنُ نَصْرٍ. أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهَارَكِ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللّهِ بَنُ صَالِحِم مَنْ بَعْنِي بَنِ حَالِي اللّهَ أَلَى ابْرُ سَلّمَةَ اللّه عِنْ وَحَبَيْبُ بَنُ صَالِحِم مَنْ بَعْنِي بَنِ حَالِي اللّهَ أَنْ عَنْ مِقْدَامٍ بَنِ سَعْدِي كُوبَ قَالَ : سَمِعْتُ وَسُولَ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ : مَا مَلاً آدَى وَعَاءَ ضَرًا مِنْ بَعْلَى مِنْ اللّهِ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ : مَا مَلاً آدَى وَعَاء ضَرًا مِنْ بَعْلَى بِعَلْمِ بَعْنِ اللّهِ مَا مَلْ لا تَعَالَةَ فَنَكُ لَا يَعْلَمُ لِللّهِ وَمُلْتُ اللّهَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ عَلْهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ ، وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ الل

فَالَ الْهُوعِيْدِينَ : هَٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ.

ترجمہ: "معضرت مقدام بن معد کرب رضی اللہ تعالی علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے خود سنا ہے کہ کسی آدی نے کوئی برتن نہیں جو نہیں جو ابن آدم کو چند لقمے کافی ہیں جو اس کی کمرسیدھی رکھیں' اور اگر بہت ہی کھانا ہو تو پیٹ کا

# ايك تمال حد كھانے كے لئے ہونا چاہئ ايك تمالى پانى كے لئے۔ اور ايك تمالى سائس كے لئے "۔

تشریج: پید سب سے بدتر برتن ہے۔ اس لئے کہ جو چیز اس میں جاتی ہو وہ نجس اور گندی ہو جاتی ہے 'اور پھر سراکر فضلات کی شکل میں خارج ہوتی ہے۔ معلوم ہوا کہ کھانا خود مقصود نہیں ' بلکہ ایک ضرورت ہے کہ اس کے بغیر زندگی کا قیام عادةً ممکن نہیں 'اور یہ مقصود چو نکہ چند لقموں سے حاصل ہو سکتا ہے اس لئے اصل تو میں ہوا کہ آوی چند لقموں پر کفایت کرے 'لیکن اگر اس پر طبیعت راضی نہ ہو تو معتدل طریقہ یہ ہے کہ پیٹ کے تین جے کر ایک حصہ کھانے کا۔ ایک پانی کا' اور ایک سانس کے لئے ایسانہ کرے کہ پیٹ کو انا ڈی کی بندوق کی طرح کھانے ہی سے بھر لے کہ سانس لینا بھی مشکل ہو جائے۔ عکمائے امت کا اس پر اتفاق ہے کہ پُرخوری معرصحت ہے۔ مشکل ہو جائے۔ عکمائے امت کا اس پر اتفاق ہے کہ پُرخوری معرصحت ہے۔ اس سے بدن میں کسل اور گرانی پیدا ہوتی ہے 'طبیعت کا نشاط ختم ہو جا تا ہے ' اس سے بدن میں کسل اور گرانی پیدا ہوتی ہے 'طبیعت کا نشاط ختم ہو جا تا ہے ' اس سے بدن میں کسل اور گرانی پیدا ہوتی ہے 'طبیعت کا نشاط ختم ہو جا تا ہے ' اس سے بدن میں کسل اور گرانی پیدا ہوتی ہی تا۔ حکیم الامت حصرت مولانا اشرف علی تھانوی قدس سرہ فرماتے ہیں:

''غذائے جسمانی کی کثرت سے غذائے روحانی لیمی ذکر اللہ کم ہو جاتا ہے۔

شيخ سعديٌ فرماتے ہيں:

تی از حکتی بعلت آل کہ پری از طعام تابنی (تم حکت ہے اس وجہ ہے خالی ہو کہ کھانے ہے ناک تک بیٹ بھرر کھاہے)

اس لئے سالک کو غذائے جسمانی میں کثرت نہ چاہے۔ بلکہ توسط کا لحاظ رکھنا چاہے۔ گریہ ضروری ہے کہ سب کا اوسط ایک نہیں ہے، بلکہ ہر مخص کا اوسط مختلف ہے۔ اس طرح اوسط سے کم کھانا بھی معزہے، ایک ضرر تو جسمانی ہے کہ غذا بہت کم کرنے سے ضعف لاحق ہو جاتا ہے اور کام نمیں ہو سکتا' اور ایک ضرر مقصود سلوک کا ہے' دہ یہ کہ انسان کا کمال یہ ہے کہ شبہ بالملائکہ حاصل کرے' اور حث بالملائکہ اس مخص کو حاصل ہو آ ہے جو نہ شی ہے برمست ہو' نہ جو جو ہے پریٹان ہو' بلکہ معتدل حالت میں رہ کر طمانیت و جمعیت قلب ہے متصف ہو۔

پی کھانے سے اصل مقصود جمعیت قلب ہے' نہ بہت کھانا مطلوب ہے۔ دلیل اس کی ہے ہے کہ "افاحضر العشاء و العشاء فابد وابا لعشاء " (جب ایک طرف عثا کی نماز کا وقت ہو' اور دو سری طرف رات کا کھانا تیار ہو تو پہلے کھانا کھا لو) فقہانے کھانے کی بہاں تک رعایت کی ہے کہ اگر کھانا معنڈ ا ہونے' اس کی لذت زائل ہو جانے کا اندیشہ ہو جب محمین نماز کو موخر کر دینا جائز ہے۔ خشا اس کا وہی تحصیل جمعیت قلب ہے کہ بار بار ہے خیال نہ آوے کہ نماز جلدی پڑھوں اگر کھانا شعنڈ انہ ہو جاوے "۔ (انقاس عینی عم ۱۸۲)

یماں میہ بھی عرض کر دینا ضروری ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم' صحابہ کرام '' اور ہزرگان دین سے کم کھانے کے جو واقعات منقول ہیں ہم ضعفا کو ان کی ریس نہیں کرنی چاہئے' کیوں کہ ہم اپنے ضعف کی وجہ سے ان کی کم خوری کا تخل نہیں کر سکیں گے' اس لئے اس زمانے میں مشائخ تقلیل طعام کا مجابہ ہ نہیں بتاتے تاکہ ضعف غالب نہ آجائے' حضرت حکیم الامت'' فرمائے ہیں:

"پہلے صوفیہ سے جو تقلیل غذا کے واقعات محقول ہیں آج کل ان پر عمل نہیں ہو سکتا کیونکہ ان حضرات میں قوت نہاوہ تھی 'ان کو غذا کم کرنے سے بھی جمعیت قلب فوت نہ ہوتی تھی۔

عبادت میں نشاط و سرور صحت و قوت ہی ہے ہو تا ہے ' اور تجربہ ہے کہ آج کل تقلیل غذا ہے صحت برباد ہو جاتی ہے' فاقد کر کے نماز پڑھنے سے انتزیاں قل ہو اللہ پڑھنے لگیں گی دوالہ بالا) لگیں گی دوالہ بالا)

طبرانی کے حوالہ سے مجمع الزوائد (۲: ۲۵۷) میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے نقل کیا گیا ہے کہ وہ نقلی روزہ نہیں رکھتے تھے 'اور فرماتے تھے جب میں روزہ رکھتا ہوں تو ضعف کی وجہ سے نماز نہیں پڑھ سکتا۔ اور نماز مجھے روزے سے زیادہ محبوب ہے 'اگر روزہ رکھتے تھے تو مینے میں بن تمن ون کا رکھتے تھے۔ طبقات ابن سعد (۳: ۱۵۵) میں عبدالرحمٰن بن بزید کا قول نقل کیا گیا ہے کہ میں نے کمی فقیہ کو عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے کم روزے رکھتے نہیں ویکھا۔ ان کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ آپ روزے کے بول نہیں رکھتے ؟ فرمایا میں نے روزے کے بجائے نماز کو افتیار کرلیا ہے۔ کیس روزہ رکھتا ہوں تو ضعف کی وجہ سے نماز نہیں پڑھ سکتا۔

(حيات العجابه ٣: ٩٥)

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عند کشت سے نماز پڑھتے تھے اور روزے سے چو نکد ضعف لاحق ہو جا با ہے اور طبیعت میں نشاط و انشراح نہیں رہتا' اس لئے وہ زیادہ نفلی روزے نہیں رکھتے تھے تاکد نماز میں خوب نشاط رہے' اس سے معلوم ہوا کہ خوراک کی کمی بش اس حد تک مطلوب ہے کہ آدی کی قوت و نشاط میں خلل واقع نہ ہو۔

ریا اور د کھلاوے کی **ن**رمت باہب

مَّا جَاءَ فِي الرَّيَّاءِ وَالسُّتُعَارَ

حَدِّثَنَا أَبُو كُرَّ بَسِي حَدِّثَنَا مُعَاوِيَةً بَنُ هِشَامِ عَنْ شَيْبَانَ عَنْ فِرَ اسِ عَنْ عَطِيَةً عَنْ أَيِي سَعِيدٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ : مَنْ بُرَائِي يُرَائِي اللهُ بِهِ ، وَمَنْ يَسَمَّعُ بُسَمَّعِ اللهُ بِهِ قَالَ : وَقَالَ رَسُولُ اللهِ مَنْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَاّمٌ : مَنْ لاَيَرْحَمُ النّاسَ لَايَرْ حَمُهُ اللهُ . وَفِي الْبَابِ عَنْ حُنْدُتِ وَعَبْدِ اللهِ بْنِ تَحْدُو .

قَالَ أَبُوعِيتَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ مَحِيجٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ .

ترجمہ: "حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ تعالی عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جو مخض دکھاوا کرے اللہ تعالی (قیامت کے دن) اس کا دکھاوا کرے گا۔ اور جو مخض سائی کرے اللہ تعالی اس کی سائی کرے گا۔ اور جو مخض سائی کرے اللہ تعالی اس کی سائی کرے گا۔ نیز ای سند سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد بھی نقل کیا ہے کہ جو مخض لوگوں پر رحم نہ کرے اللہ تعالی اس پر رحم نہیں کر آ"۔

تشریح: یعنی جو هخص لوگوں کو دکھانے اور سنانے کے لئے کوئی عمل کر یا ہے قیامت کے دن اس کے دل کے اس کھوٹ کو سب کے سامنے ظاہر کر دیا جائے گا۔ اور بجائے اس کے کہ اس کا نیک عمل اس کے لئے رحمت و رضوان کا ذریعہ بننا الثا اس کی ذات و رسوائی اور فضیحت کا سبب بن جائے گا۔ کیونکہ کسی عمل کی قولیت کے لئے اخلاص شرط ہے۔ یعنی محض اللہ تعالی گا۔ کیونکہ کسی عمل کی قولیت کے لئے اخلاص شرط ہے۔ یعنی محض اللہ تعالی کی رضا و خوشنودی کے لئے نیک عمل کیا جائے 'نہ مخلوق کی داد و تحسین پر نظر ہو' نہ شہرت سے غرض ہو'

اإنَّ صَلوتِيْ ونُسُكِيْ وَ مَحْياَى وَ مَصَاتِيْ
 اللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ لاَشَريْكَ لَه

(الإنعام ١٦٢، ١٦٣)

اس مدیث پاک سے ایک بات تو یہ معلوم ہوئی کہ اعمال کا ایک تو ظاہری ڈھانچہ ہے' اور ایک ان کی روح ہے'کسی عمل کی قبولیت کے لئے یہ شرط ہے کہ اس کا ظاہری ڈھانچہ بھی درست ہو' اور اس میں روح بھی موجود ہو' اگر عمل کا ظاہری ڈھانچہ غلط ہے تب بھی وہ عمل مردود ہے' اور اگر ظاہری ڈھانچہ تو درست ہے لیکن اس میں روح نہیں تب بھی وہ مردود اور مردار ہے۔

فاہری ڈھانچہ کے صحیح ہونے سے مرادیہ ہے کہ وہ عمل آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تعلیم فرمودہ طریقہ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے مطابق ہو' اور روح سے مرادیہ ہے کہ وہ عمل محض رضائے اللی کے لئے کیا جائے' مخلوق کو دکھانے' سنانے کے لئے نہ کیا جائے' پس جو عمل سنت نبوی جائے واللہ علیہ السلیمات) کے خلاف ہو' اللہ تعالی کی نظر میں اس کی بھی کوئی قیمت نہیں۔ خواہ کرنے والے نے کتنے ہی اخلاص سے کیا ہو' اور جس عمل سے مقصور رضائے اللی نہ ہو وہ بھی نہ صرف یہ کہ بے قیمت ہے' بلکہ جس طرح روح نکل جانے کے بعد جم گانا سرنا شروع ہو جاتا ہے۔ اس طرح ایسے اعمال جن کا مطم نظر مخلوق کی خوشنودی تھا' قیامت کے دن متحفن عمل سے اور ریاکاری کی بدیو سے خود عمل کرنے والے کا دماغ بھی پھٹا جائے گا' وہ اس تعفن کو چھپانے پر قادر نہ ہو گا' بلکہ تمام احمل محشر کو اس کی جائے گا' وہ اس تعفن کو چھپانے پر قادر نہ ہو گا' بلکہ تمام احمل محشر کو اس کی نیوز باللہ ۔

دوسری بات اس حدیث پاک سے یہ معلوم ہوئی کہ قیامت کے دن اعمال کی جزا و سزا ان کے مناسب ہوگی۔ جو شخص اپنے عمل سے محض مخلوق کو راضی کرنا چاہتا تھا اس کو یہ سزا لے گی کہ اس کا دہی عمل مخلوق کے تفرکا ذریعہ بنے گا' جو مخض عمل سے شہرت و عزت کا طالب تھا اس کو یہ سزا لے گ کہ یمی عمل اس کی ذات و تشمیر کا سبب بن جائے گا۔

یہ تو آخرت کی سزا ہے' اس کا پھھ نمونہ دنیا میں بھی و کھا دیا جا تا ہے' چنانچہ جو مخص محض رضائے مولی کا طالب ہو۔ خواہ وہ اپنی حالت کو کتنا ہی چھپائے لیکن اللہ تعالیٰ اس کی عزت و وجاہت قلوب میں رائخ فرما دیتے ہیں۔ اور جو مخص محض ریا کاری کے لئے بنا سنوار کر عمل کرتا ہے تاکہ لوگوں کی نظر میں معزز ہو جائے اور لوگ اس کو ہزرگ اور خدا رسیدہ سمجھ کراس کی تنظیم
کیا کریں 'خواہ وہ اپنی ریاکاری کو کتنا ہی چھپائے لیکن بالاً خراللہ تعالی اس کی
مکاری و ریاکاری کو ظاہر فرما دیتے ہیں ' اور عام مخلوق اس سے نفرت کرنے
گئتی ہے ' اور اس کی ریاکاری کا عام شہرہ ہو جاتا ہے ' اس لئے مدیث پاک کے
مضمون کو اگر دنیا و آخرت دونوں کے لئے عام قرار دیا جائے تو اس کی بھی
مخبائش ہے 'گویا ریاکاری کی اصل ذات و تشیر تو آخرت میں ہوگی مگر پچھ
نمونہ دنیا میں بھی دکھا دیا جاتا ہے۔

یماں سے بیہ بات بھی معلوم ہوئی کہ مخلوق کی خاطر کوئی عمل کرنا نفس کی سب سے بدی حماقت ہے کیونکہ ایسے عمل پر اللہ تعالیٰ کی رضا مندی تو اس لئے مرتب نہیں ہوتی کہ اس نے رضائے اللی کا قصد ہی نہیں کیا ' بلکہ مخلوق کی رضا مندی اس لئے مرتب نہیں ہوئی کہ اس کی ریاکاری و مکاری کا بھید آخر کھل کر رہے گا 'اور ریاکار ' مکار ' مکار کا جھید آخر کھل کر رہے گا 'اور ریاکار ' مکار کا جھید آخر کھل کر رہے گا 'اور ریاکار ' مکار ' مکا

اس مدیث پاک میں ریا و عمد (لیمی مخلوق کو دکھانے اور سانے کے لئے عمل کرنے) کی صرف سزا ہی بیان نہیں فرمائی گئی بلکہ اس خبیث مرض سے بچنے کا علاج بھی تجویز فرما دیا ہے۔ اور دہ میں مراقبہ ہے جو میں ادر عرض کرچکا ہوں۔۔

الغرض محلوق کو خوش کرنے کے لئے کام کرنا ریاکاری ہے ' جو در حقیقت نفاق کا ایک شعبہ ہے ' اس کے مقابلہ میں اخلاص ہے کہ آدمی محض اللہ تعالیٰ کی رضا جو کی کے لئے عمل کرے ' اخلاص تمام اعمال کی جان ہے ' اور جس قدر اخلاص زیادہ ہو گا اس قدر عمل میں وزن ہو گا۔ حق تعالیٰ شانہ ہر مسلمان کو ریا و سمعہ سے محفوظ رکھے۔

حَدَّثَمَّا مُوَيْدُ بِنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بِنُ الْمَبْرَكِ . أَخْبَرَنَا حَنِيَوَهُ بِنُ شُرَبْعٍ . أَخْبَرَ فِي الْوَلِيدُ بْنُ أَ بِي الْوَلِيدِ أَبُو عُمَّانَ الْدَائِقُ أَنَّ مُقْبَةً بْنَ مُسْلِمٍ حَدَّنَهُ أَنَّ شُفَيًّا الْأَصْبَحِيَّ حَدَّنَهُ أَنْهُ دَخَلَ الْمَدِينَةَ ، فَإِذَا هُوَ بِرَجُلِ قَدِ اجْتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ، فَقَالَ: مَنْ هَذَا ؟ فَقَالُوا أَبُو هُرَ بْرَةَ، فَدَنَوْتُ مِنهُ حَتَّى فَمَدْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُوَ يُجِدُّتُ النَّاسَ ، فَلَمَّا سَكَتَ وَخَلاّ مَنْتُ لَهُ أَنشُدُكَ عِنْ وَعِنْ لَمَا حَدَّ مُنْفَى حَدِيثًا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ صَلِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم عَقَلْتُهُ وَعَلِيْتَهُ ، فَقَالَ أَبُوهُو يَرْةً أَفْعَلُ، لَا مُحَدَّثُنْكُ حَدِيثًا حَدَّثُنيهِ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْتُهُ وَ لَلِيْتُهُ ، نَمُ نَشَخَ (١) أَبُوهُوَ بْزَةً نَشْمَةً "، فَكَكَّتْ قَلِمِلاً ثُمُّ أَفَاقَ، فَقَالَ: لَأَحَدَّتَنَكَ حَدِيثًا حَدَّثِلِيهِ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَى هَذَا الْبَيْتِ مَامَتَنَا أَحَدُ غَيْرَى وَغَيْرُهُ ، ثُمُّ نَشَغَ أَبُوهُ مِنْ مَ نَشْفَةً أُخْرَى، ثُمُ أَفَاقَ قَسَعَ وَجْهَهُ فَقَالَ: لَأُحَدُّ تُنِكَ حَدِيثًا حَدَّ نِنِيه رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ وَأَنَّا وَهُو ۚ فِى هَذَا الْتَبِيْتِ مَامَعَنَا أَحَدُ غَـ يُرى وَفَيْرُهُ، ثُمُّ لَشَغَ أَبُو هُرَ رُرَّةً لَثُغَةً الْخَرَّى ثُمُّ أَفَاقَ وَ، سَحَ وَجْهَهُ فَقَال: أَفْدَلُ، لأَحَدُ ثَنَكَ حَدِيثًا حَدَّثَنِيهِ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلِيهِ وَسُلْمَ وَأَنَا مَمَهُ ۖ فَ هٰذَا ٱلْبَيْتِ مَامَّمَهُ أَحَدُ غَيْرِى وَغَيْرُهُ ، نَمُ أَشَغَ أَبُو هُرَيْرٌ ۚ أَشَفَهُ \* شَدِيدَة \* ، نُمُ مَالَ خَارًا عَلَى وَجُودٍ وَأَشْنَدُنُّهُ عَلَى طَوِيلًا ، ثُمَّ أَفَاقَ فَقَالَ : حَدَّ نَنِي رَسُولُ مِتْلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ أَنَّ اللهَ نَبَارَكَ وَتَعَالَى إِذَا كَانَ يَتُومُ الْفِياَمَةِ بَيْزِلُ إِلَى الْبِيَادِ لِيَمْضِيَ بَيْنَهُمْ وَكُلُ أَمَّةً حِالِيَةٌ ، فَأَوْلُ مَنْ بَدْعُو بِهِ رَجُلُ جَمَّ الْفَرْ آنَّ ، وَرَجُلْ يَفْتَتِلُ فَ سَهِيلِ اللهِ ، وَرَجُلْ كَيْبِرُ المَالِ ، فَيَانُولُ اللهُ فِقَارَى ۚ : أَكُمْ أُعَلِّكَ مَا أُنزَكَ عَلَى رَسُولِي ؟ قَالَ : بَلَى يَارَبُ فَالَ : فَأَذَا عَمِيْتَ فِيهَا عُلَمَٰتَ ؟ قَالَ : كُنْتُ أَقُومُ بِعِر آنَاء اللَّيْلِ وَآنَاء النَّهَارِ . فَيَتُولُ اقُهُ لَهُ كَذَبْتَ . وَتَقُولُ لَهُ اللَّالَيْكَةُ كَذَبْتَ . وَيَقُولُ اللَّهُ: بَلْ أَرَدْتَ أَنْ رُيْفَالَ إِنَّ فَلَانًا قَارِى؛ فَقَدْ قِيلَ ذَاكَ وَ يُؤْتَى بِصَاحِبِ الْمَالِ فَيَهْوُلُ اللهُ لَهُ أَكُمْ أُوَسِّمْ عَكَيْكَ حَتَّى كُمْ أَدَعْكَ كَعْنَاجُ إِلَى أَحَدِ ؟ قَالَ : عَلَى يَارَبِّ. قَالَ : فَأَذَا تَعَيِلْتَ فِيهَا ۚ آنَيْنَكَ ؟ قَالَ : كُنْتُ أَصِلُ الرَّحِمَ وَأَتَصَدَّقُ، فَيَتُولُ اللهُ

لَهُ كَذَيْتَ ، وَتَغُولُ لَهُ اللَّائِكَةَ كَذِبْتَ . وَبَغُولُ اللهُ تَمَانَى: بَل أَرَّدْتَ أَنْ مُهَالَ فُلَانٌ جَوَادٌ فَقَدْ قبلَ ذَاكَ . وَيُؤنَّى بِالَّذِي قُبْلَ ف سَهِيلِ اللهِ ، فَيْتُولُ اللَّهُ لَهُ ۚ: فِمَاذَا قُتِلْتَ؟ فَيَقُولُ : أُمِرْتُ بِالْجِمَادِ فَ سَبِيلِكَ فَقَاتَلْتُ حَتَّى تُعِلْتُ . فَيَقُولُ اللهُ ۚ تَمَالَى لَهُ كَذَّبْتَ ، وَنَقُولُ لَهُ اللَّاذِيكَةُ كَذَبْتَ . وَيَغُولُ اللهُ : كِلْ أَرَدَّتَ أَنْ مُعَلَلَ فُلاَنٌ جَرِعُه فَقَدٌ. قَيلَ ذَاكَءَتُمُ ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ مَـلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى رُكَّبَىٰ فَقَالَ : يَا أَبَا هُرَيْرٌ فَ، أُولَئكَ الشَّلَانَةُ أُوَّلُ حَلَقِ اللهِ تُشْعَرُ بِهِمُ النَّارُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ . وَقَالَ الْوَلِيدُ أَبُو عُمَّانُ : فَأَخْبَرَ ثِي مُقْبَةً ۗ بْنُ مُسْلِمِ أَنَّ شُفَيًّا هُوَ الَّذِي دَخَلَ قَلَى مُعَاوِيَّةً غَأَخْبَرَهُ بِهِذَا . قَالَ أَبُو ءُمَّانَ : وَحَدَّثَنِي الْمَلَاهِ بْنُ أَبِي حَكِيمٍ أَنَّهُ كَانَ سَيًّا فَا لِمُمَاوِيَةَ فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ فَأَخْبَرَهُ بِهِذَا عَنْ أَبِي هُرَ بْرَةً، فَقَالَ مُعَاوِيَةً : قَدْ نُسِلَ بِهِوْلَاء هٰذَا فَكَمْفَ بِمَنْ بَنِيَ مِنَ النَّاسِ؟ ثُمَّ بَسَكَيْ مُعَاوِيَةُ بُسُكَاء شديدًا حَتَّى ظَنَنًّا أَنَّهُ هَالِكٌ . وَقُلْنَا قَدْ جَاءَنَا هَٰذَا الرَّجُلُ بِشَرَّ ، ثُمَّ أَفَافَ مُمَاوِيَةٌ ۗ وَمَسح عَنْ وَجَهُهِ وَقَالَ : صَدَقَ اللهُ ۗ وَرَسُولُهُ ۚ (مَنْ كَأَنَ بُرُيدُ الْحَياةَ الدُّنيَا وَزِبَنَتُمَا نُوَفُّ إِلَيْهِمْ أَعَاكُمُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَايْبُخُــُونَ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ كُمُمْ فِي الْآخِرَةِ ۚ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَمُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا بَيْمَتُلُونَ).

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ

ترجمہ: " عقبہ بن عامر کتے ہیں کہ طفی اسمی نے ان سے بیان کیا کہ وہ مدینہ طیبہ گئے تو ایک شخص کو دیکھا کہ لوگ اس پر جمع ہو رہے ہیں' انہوں نے دریافت کیا کہ سے کون صاحب

میں' ان کو بتایا گیا کہ میہ حضرت ابو ہررہ ہیں۔ شفی کہتے ہیں کہ یہ عکر میں آپ کے قریب ہوا' یمان تک کہ آپ کے سامنے بیٹھ گیا' وہ اس وقت لوگوں سے احادیث بیان کر رہے تھے۔ جب اس سے فارغ ہوئے اور تھائی ہوئی تو میں نے ان سے عرض کیا کہ میں حق کا واسطہ دے کر آپ ہے درخواست کریا ہوں کہ آپ مجھے کوئی الی صدیث مناہے جو آپ نے آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے خود سی ہو' اور اس کو خوب معمجها اور جانا ہو۔ حضرت ابو ہربر ہی نے فرمایا میں ایسا ہی كرول گائم سے الي حديث بيان كرول كا جو أتخضرت صلى اللہ علیہ وسلم نے خود مجھ ہے ارشاد فرمائی تھی' اور جے میں نے خوب سمجھا اور خوب جان رکھا ہے' ہے کمہ کر حضرت ابو ہربرہ ؓ نے ایک چیخ ماری اور بے ہوش ہو گئے' تھو ڑی در بعد ہوش آیا تو فرمانے لگے 'ہاں! میں تم سے ایک ایس صدیث بیان کرول گا جو آخضرت صلی الله علیه وسلم نے اس مکان میں خود مجھ سے ارشاد فرمائی تھی' اور میرے اور آپ صلی الله عليه وسلم كے سوا اس مكان ميں كوئي تيسرا آدى نہيں تھا' یہ کمہ کر پھرایک زور کی جیخ ماری اور بے ہوش ہو گئے' ہوش آیا تو چرہ صاف کیا اور فرمانے لگے' جی ہاں! میں ایبا ہی كرول گا، ميں تم سے ايك ايى صديث بيان كرول گا جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خود مجھ سے ارشاد فرمائی تھی' میں اور آپ اس مکان میں تناتھ' میرے اور آپ کے سوا حارے ساتھ کوئی تیسرا آدی نہیں تھا' یہ کمہ کر پھرایک مخت چخ ماری اور بے ہوش ہو کر منہ کے بل گرنے لگے<sup>،</sup> میں نے جلدی سے ان کو سنبھالا ور تک ان کو ٹیک دلائے بیٹا رہا ، در کے بعد ہوش آیا تو فرمانے لگے 'مجھ سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہیہ حدیث ارشاد فرائی تھی کہ جب قیامت کا دن ہو گا تو اللہ تعالی اپنے بندوں کے درمیان فیصلہ کرنے کے لئے نزول فرمائیں گے۔ اس وقت ہر امت گھنوں کے بل گری ہوگی ایک گری ہوگی ایک وہ شخص جس نے قرآن کریم جع کیا تھا (لیمی قرآن کریم کا حافظ و قاری تھا)۔ اور ایک وہ شخص جو اللہ تعالی کے راستہ میں قتل ہوا تھا اور ایک وہ شخص جو بہت مالدار تھا (اور مال اللہ تعالی کے راستہ میں قتل ہوا تھا اور ایک وہ شخص جو بہت مالدار تھا (اور مال اللہ تعالی کے راستہ میں قتل ہوا تھا کے راستہ میں خرچ کیا کرنا تھا)۔

الله تعالی قاری سے فرائیں گے کیا میں نے تجھے اپی
اس کتاب کا علم نہیں دیا تھا 'جو اپنے رسول صلی الله علیہ
وسلم پر نازل فرائی تھی؟ وہ عرض کرے گا 'ب شک اے
رب! ارشاد ہو گا 'پھر تونے اپنے علم کے مطابق کیا عمل کیا؟
وہ عرض کرے گا 'میں رات اور دن نماز میں اس کی تلاوت
کیا کرتا تھا 'اللہ تعالی فرائیں گے 'تو جھوٹ بکتا ہے 'اور
فرشتے بھی کمیں گے تو جھوٹ کتا ہے۔ اللہ تعالی اس سے
فرائیں گے کہ (تو میری رضا کے لئے تلاوت نہیں کرتا تھا
بلکہ) تو یہ جابتا تھا کہ تجھے قاری کما جائے 'سو کما جا چکا۔

اور مال دار کو لایا جائے گا' اس سے اللہ تعالی فرمائیں گے'کیا ہیں نے تجفے مال و دولت میں وسعت نہیں وی تھی' اور تجفے ایبا مستغنی نہیں کر دیا تھا کہ تو کسی کا مختاج نہیں تھا وہ عرض کرے گا' بے شک اے رب! ارشاد ہو گا' پھر میں نے جو پچھ تجفے دیا تھا تو نے اس میں کیا کردار اوا کیا؟ وہ کے گاکہ میں صلہ رحمی کرتا تھا' اور صدقہ و خیرات دیتا تھا۔ اللہ تعالی فرمائیں گے کہ تو جھوٹ بکتا ہے' اور فرشتے بھی کہیں گے کہ تو جھوٹ کتا ہے۔ اللہ تعالی فرمائیں گے کہ (تو نے صدقہ و

خیرات میری رضا و خوشنودی کے لئے نئیں کیا بلکہ) تو نے بیہ چاہاکہ لوگ بیہ کمیں کہ فلال بڑا تنی ہے ' سو بیہ کما جا چکا۔

اور اس مخض کو لایا جائے گا جو اللہ تعالیٰ کے راستہ میں قتل ہوا تھا' اللہ تعالیٰ اس سے فرمائیں گے کہ تو کس لئے قتل ہوا وہ عرض کرے گا' یا اللہ! آپ نے اپنی راہ میں جماد کرنے کا حکم فرمایا تھا' پس میں نے کا فروں سے جنگ کی' یمال تک کہ میں قتل ہوا۔ اللہ تعالیٰ فرمائیں گے' تو جموث بکتا ہے' اللہ تعالیٰ فرمائیں گے' تو جموث بکتا ہے' اللہ تعالیٰ فرمائیں گے رتو نے میری رضا و خوشنودی کے لئے جنگ نمیں فرمائیں گے (تو نے میری رضا و خوشنودی کے لئے جنگ نمیں لئے اور کرمائی تو جمون برا بماور کے لئے جنگ نمیں کے اس کمان عالی جا۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے گھٹے پر ہاتھ مار کر فرمایا 'اے ابو ہریرہ! یہ تین آدمی اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سب سے پہلے ہوں گے جن پر قیامت کے دن دوزخ کی آگ بھڑے گی۔

ولید ابوعثان بدائن کمتے ہیں کہ مجھے عقبہ بن عامر نے بنایا کہ شفی نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خدمت بیں حاضر ہو کریہ حدیث خود ان سے بیان کی شی۔ ابو عثان کمتے ہیں کہ مجھے علا بن حکیم نے بتایا کہ وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے شمشیر زن (جلاد) شھ۔ وہ کمتے ہیں کہ ایک شخص حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خدمت میں آیا 'اور اس نے ابو ہریرہ گئی یہ حدیث ان سے بیان کی۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے یہ حدیث من کر فرمایا 'جب ان تمین شخصوں کے ساتھ یہ ہوا تو باتی لوگوں کا کیا حال ہو گا۔ یہ کمہ کر حضرت معاویہ رضی معاویہ رضی معاویہ رضی اللہ عنہ اتنی شدت سے روئے کہ ہمیں خیال ہوا معاویہ رضی اللہ عنہ اتنی شدت سے روئے کہ ہمیں خیال ہوا

کہ آپ کی روح قبض ہو گئ۔ اور ہم نے کما کہ یہ مخص بوے شرکا باعث ہوا' دیر کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو ہوش آیا۔ ابنا چرہ صاف کیا' اور فرمایا' اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد بالکل سے ہے۔۔

## غم کے کنویں سے پناہ مانگنے کابیان

حَدِّثْنَا أَبُو كُرِّيْبٍ ، حَدُّثَنِي الْمُحَارِينُ عَنْ عَمَّارِ الْبَصْرِئُ عَن ابْنِ عِيرِبِنَ عَنْ أَبِي هُزَيْرَةً فَالَى تَنْفِي الْمُحَارِينَ عَنْ أَبِي هُزَيْرَةً فَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : تَمَوَّذُوا بِاللهِ مِنْجُبُ الْمُلْزِنِ ، قَالَ : قَالَ وَالِهِ فَي جَهَمْ تَنَمَوَّذُ مِنْهُ جَهَمْ أَلُوا : بَارَسُولَ اللهِ وَمَنْ بَذَخُلُهُ ؟ قَالَ : الْمُولَة اللهُ وَمَنْ بَذَخُلُهُ ؟ قَالَ : اللهُ وَمُنْ بَذَخُلُهُ ؟ قَالَ : اللهُ وَمُنْ بَاللهُ وَمَنْ بَاللّهُ وَمِنْ بَاللّهُ فَالَهُ وَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهِ وَمَنْ بَذَهُ اللّهُ وَمَالًا اللهُ وَمُنْ بَاللّهُ وَمِنْ بَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمُنْ بَاللّهُ إِلّهُ اللّهُ وَمُنْ بَاللّهُ وَمُنْ بَاللّهُ اللّهُ وَمَنْ بَاللّهُ وَمُنْ لَا اللّهُ اللّه

قَالَ : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنَ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "محضرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا غم کے کنوئیں سے اللہ تعالیٰ کی بناہ مانگا کرد۔

صحابہ فی عرض کیا کیا رسول اللہ اغم کے کو کی سے کیا مراد ہے؟ فرمایا کی جنم میں ایک وادی ہے جس سے جنم میں دوزانہ سو مرتبہ پناہ ما گئی ہے۔ عرض کیا گیا یا رسول اللہ!
اس میں کون واخل ہوگا؟ فرمایا وہ قاری جو اپنے اعمال میں ریاکاری کرتے تھے؟"

تشریج: اوبرکی حدیث میں ان تین مخصوں کا تذکرہ گزر چکا ہے جن کو سب ہے چہلے جن کو سب ہے چہلے جن کو سب ہے جہلے جنم میں جمونکا جائے گا' ایک ریاکار قاری اور عالم' دو سرا ریا

کار تخی اور تیرا ریاکار شہید ..... اس مدیث میں صرف ریاکار قاری کی سزا کا ذکر ہے کہ اس کے لیے جنم کا وہ طقہ مخصوص ہو گا جس سے خود جنم ہی روزانہ سو مرتبہ پناہ ماگئی ہے ..... نعوذ باللہ منہ ۔ شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ قرآن کریم کا علم سب سے بری نعمت اور دولت ہے۔ اس مخص نے چونکہ اس عرہ ترین نعمت کو گناہ اور معصیت کا ذریعہ بنایا اس لئے ہی سب سے زیادہ عذاب کا مستحق ہوا۔ نیز قرآن کریم کا علم جس کو نصیب ہوا اس میں خوف و مغرفت کی صفات بھی سب سے زیادہ بونی ہا ہی اور ان صفات کا مقضی یہ ہے کہ اس کے تمام اعمال خالصا "لوجہ ہوئی چاہیکس اور ان صفات کا مقضی یہ ہے کہ اس کے تمام اعمال خالصا "لوجہ لیڈ محض رضائے اللی کے لیے ہوں اس کی نظر مخلوق سے یکسر اٹھ جائے 'لین جس بد قسمت کو قرآن کریم کے علوم حاصل ہونے کے باوجود ان صفات لیکن جس بد قسمت کو قرآن کریم کے علوم حاصل ہونے کے باوجود ان صفات برترین سزا کا بھی مستوجب ہوا۔ اس مدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ حالمین برترین سزا کا بھی مستوجب ہوا۔ اس مدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ حالمین قرآن کو اپنے اعمال کی گلداشت کرنے اور ان کے اندر اخلاص پیدا کرنے کی قرآن کو اپنے اعمال کی گلداشت کرنے اور ان کے اندر اخلاص پیدا کرنے کی دو سروں سے زیادہ ضرورت ہے۔

کلت: اظام اور ریاکاری سے متعلقہ احادیث ' حضرات محدثین عموا" اظاف و آداب میں لاتے ہیں 'گرامام ترخریؒ نے ان کو ابواب الزحد میں درج فرمایا ہے۔ غالبا" اس کی وجہ سے ہے کہ ذہر نام ہے دنیا سے بے مرفیب ہیں 'ایک مال اور مبتی کا' اور دنیا میں دو چیزیں سب سے بردھ کر مرفوب ہیں 'ایک مال اور دوسرے جاہ ..... رمیاکار آدی چو نکہ اپنے اعمال سے مخلوق کو خوش کرنا اور مخلوق کی نظر میں معزز ہونا چاہتا ہے 'اور اس سے اس کا مقصود لوگوں کی نظر میں معزز ہو کر حظام دنیا کو جمع کرنا ہے اس لیے سے محض دنیا کا طالب ہے اور اس کا طرز عمل زہر کے خلاف ہے۔ زہد کے معنی صرف سامان کی قلت کے منیں ہلکہ زہر سے مراد سے کہ ونیا آدی کے دل سے نکل جائے ' حب مال اور حب جاہ کی اس کے دل میں کوئی جگہ نہ رہے۔ حق تعالی سے دولت ہم سب کو نصیب فرمائے۔

### نیک عمل سے خوش ہونا

حَدَّثَنَا مُحَدُّدُ بِنُ الْمَنْتَى . حَدُّثَنَا أَبُو دَاوُدَ . حَدُّثَنَا

أَبُوسِنَانِ الشَّيْبَانِيُ مَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي ثَابِتِ عَنْ أَبِي صَالِحٍ عِنْ أَبِي هُوَ بَرْ فَ قَالَ : قَالَ رَجُلُ : بَا رَسُولَ اللهِ الرِّجُلُ يَمْمَلُ الْمَثَلَّ فَيُسِرُّهُ فَإِذَا ٱطلَّلِمَ عَلَيْهِ أَعْجَبَهُ ذَلِكِ ؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَ : لَهُ أَجْرَانِ : أَجْرُ السَّرَّ وَالْمَ

قَالَ أَبُو مِيسَى : لهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ . وَفَدْ رَوَى الْأَعْشُ وَغَبْرُهُ عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي تَابِينٍ عَنْ أَبِي صَالِحْ عَنِ النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ مُرْسُلاً . وَأَصْعَابُ الْأَعْشِ كُمْ يَذْكُرُوا فِيهِ حَبْ أَنِي هُرَيْرَةً

قَالَ أَبُو عِيسَى: وَقَدْ فَشَرَ بَعْضُ أَهِلِ الْيَلْمِ هَذَا الْمُدِيثَ فَقَالَ: إِذَا اللّٰبِيحِ عَلَيْهِ فَأَعْجَبُهُ فَإِنَّا مَعْنَاهُ أَنْ بُعْجِبَهُ مَنَاهُ النَّاسِ عَلَيْهِ بِالنَّيْرِ لِقَوْلِ النَّبِي مَنَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: أَنْتُم مُهَدَاه اللهِ فَى الْأَرْضِ فَيُمْجِبُهُ مَنَاه النّاسِ عَلَيْهِ ، قَأَمّا إِذَا أَعْجَبَهُ لِيَهْمَ النّاسُ مِنْهُ عَلَيْهِ فَا مَا إِذَا أَعْجَبَهُ لِيَهْمَ النّاسُ مِنْهُ النّاسُ مِنْهُ النّاسُ مِنْهُ النّاسُ مِنْهُ الْمُلْمِ لَهُ مِنْكُ أَعْلَ بَعْضُ أَهْلِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ لَلْهُ مِنْكُونَ لَهُ مِنْكُ أَعْلِي الْمُلْمِ الْمُلْمِ عَلَيْهِ فَاللَّهِ مَنْهُ أَهْلِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ مَنْهُ أَهْلِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ مَنْهُ لَهُ مِنْكُ أَعْمِيهُ وَجَاء أَنْ بَعْمَلَ بِعَمَالِهِ فَيَسَكُونُ لَهُ مِنْكُ أَعْوِدِهِمْ فَهَذَا لَهُ مَذْكُ لَهُ مِنْكُ أَعْوِدِهِمْ فَهَذَا لَهُ مَذْهُ لَهُ مَنْكُ أَعْمُ لِلْمُ الْمُودِهِمْ فَهَذَا لَهُ مَذَا لَهُ مَنْكُ لَهُ مِنْكُ أَعْمُ الْمُودِهِمْ فَهَذَا لَهُ مَذَا لَهُ مَنْ أَعْمَ لَهُ مُعْجَبَهُ وَجَاء أَنْ بَعْمَلَ بِعَمَالِهِ فَيَسَكُونُ لَهُ مِنْكُ أَعْمُ الْمُودِهِمْ فَهَذَا لَهُ مَذَا لَهُ مَا أَعْمَ الْمُعْمَ أَنْ أَعْمَ لَهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْهُ الْمُعْمِلُهُ لَا مُعْلِمُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ مَا مُنْكُلُولُ الْمُ الْمُعْمَالُولُهُ الْمُؤْلِقُ فَلَالًا مُعْمَالًا الْمُؤْلِقُ مَا مُنْ الْمُؤْلِقُ الْمُعْجَلِهُ وَالْمُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے دوایت ہے کہ ایک مخص نے عرض کیا یا رسول اللہ! ایک آدی کوئی نیک عمل کرتا ہے جس سے اس کو مسرت ہوتی ہے (کہ حق تعالی شانہ نے محض اپنے فضل و انعام سے جھے اس

کار خیر کی توفق مرحمت فرمائی) پھر لوگوں کو اس کے اس نیک عمل کی خبر ہو جاتی ہے تو اس کو یہ بات پند 'آتی ہے' آپ نے فرمایا اس کو دو اجر ملیں گے' ایک اجر پوشیدہ عمل کرنے کا' اور دو سرا اجر علامیہ عمل کرنے کا''۔

تشریج: اس حدیث میں دو مضمون ہیں 'ایک اپنے نیک عمل پر خوش ہونا۔ مونا ' دو سرے کی پوشیدہ عمل صالح کے ظاہر ہونے پر خوش ہونا۔

اپنی نیک عمل پر خوش ہونے کی دو صور تیں ہیں 'ایک یہ کہ آدی اس کو اپنا کمال تصور کرے 'یہ فرض ہونے کی دو صور تیں ہیں 'ایک یہ کہ آدی اس کو اپنا کمال تصور کرے 'یہ فرموم ہے 'کیونکہ اس سے قلب ہیں عجب اور خود سندی پیدا ہوگی 'اور دو سری صورت یہ ہے کہ اس نیک عمل کو مالک کا عطیہ سمجھ 'کہ میری المیت و استحقاق کے بغیراس نے محض اپنے فضل و کرم سے اس نیک عمل کی توفیق عطا فرما دی۔ اور ایک ذرہ ناچز کو اپنے لطف و عنایت کا مورد بنالیا اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ اپنے نیک عمل پر خوش ہونا سمجھ ہے 'مورد بنالیا اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ اپنے نیک عمل پر خوش ہونا سمجھ ہے 'اور یہ خوش موات میں اور یہ خوش مالک کے انعام و احسان پر ہے۔ اور اس سے اس کے دل میں غرور و پندار اور عجب و خود پندی پیدا نہیں ہوگی 'بلکہ اس کے خشوع اور عبدیت میں اضافہ ہوگا۔

دوسرا مضمون اس حدیث میں سے ارشاد فرمایا گیا ہے کہ اگر کمی نے محض رضائے النی کے لیے پوشیدہ طور پر عمل کیا تھا' نہ عمل کرتے وقت مخلوق کی رضا اس کے پیش نظر تھی اور نہ اس کی سے خواہش تھی کہ اس کا سے عمل لوگوں کو معلوم ہو جائے۔ اس کے یاوجود اگر انقا قا"اس کا پوشیدہ عمل لوگوں پر ظاہر ہو جائے اور اس پر طبعی مسرت ہو تو اس کا سے عمل ریاکاری میں شار نمیں ہو گا' ایک اجر پوشیدہ عمل کا اور نمیں ہو گا' ایک اجر پوشیدہ عمل کا اور دوسرا اجر ملے گا' ایک اجر پوشیدہ عمل کا اور دوسرا اجر علانے تعمل کرنے کا۔ ریاکاری تو اس لیے نمیں کہ اول و آخر اس کا مقصود محض اللہ تعالیٰ کی رضا تھی' اب اس کے ظاہر ہونے پر اسے جو خوشی ہو

رہی ہے وہ طبعی ہے۔ چنانچہ اگر خدانخواستہ کسی بری حالت میں کوئی مخص اس کو دیکیے لیتا تو ضعا" اس کو ناگواری ہوتی' اس طرح اگر نمی نے اس کو اچھی عالت میں دیکھ لیا تو اس پر غیران تیاری خوشی بھی طبعی امرہے' اس لیے اس طبعی خوشی کو ریا کاری میں شار نہیں کیا جائے گا۔ اور دو ہرا اجر اس کو اس لیے ملے گاکہ اس نے جب بیہ عمل کیا تھا تو محض رضائے الی کے لیے پوشیدہ طور پر کیا تھا' ادر بیہ ہر گزنہیں جاہتا تھا کہ خدا تعالیٰ کے سوا اس کے اس عمل پر کوئی دد سرا مخص مطلع ہو۔ اس لئے وہ پوشیدہ عمل کے اجر کا مستق ہوا۔ پھرجب اس کا عمل غیرانتیاری طور پر ظاہر ہو گیا تو وہ بوشیدہ عمل نہ رہا ' بلکہ علانیہ بن ميا- اور علانيه عمل مين بحي أكر محض رضائه الني مقصود موتووه اجرو ثواب کا مستحق ہو تا ہے ' جیسے نماز پنج گانہ اور دیگر فرائض علانیہ ہی اوا کئے جاتے ہیں اور اس علانیہ عمل سے شایر دو سروں کو بھی اعمال صالحہ کی ترغیب ہو اس لئے اس کے موجب اجر ہونے میں کوئی شبہ نہیں ..... اس مدیث سے ب معلوم ہوا کہ اگر کسی نے محض لوجہ اللہ کوئی نیک عمل کیا ہو اور حتی الوسع اس کے اخفاکی بھی کوشش کی ہو اس کے باوجود اگر وہ ظاہر ہو جائے یا لوگ اس عمل پر اس کی تحسین و تعریف کریں تو اس سے عمل کا اجر باطل نہیں ہو یا۔ تاو فلٹیکہ عمل کنندہ کی نیت میں بگاڑنہ آئے۔

البتہ اگر عمل کرتے وقت سے خواہش ہو کہ لوگوں کو اس کا علم ہو جائے آکہ وہ میری تعریف کریں' یا خودنمائی کے ارادے سے خود اس عمل کا اظہار کرے تو یہ ریاکاری ہے۔

> انسان کاحشراس کے ساتھ ہو گا جس سے وہ محبت کر تاہے باہب ماجاء ان الذ، تع من احب

حَدُّنْنَا أَبُو مِشَامِ الرُّفَاعِيُّ . حَدَّثَنَّا حَفْمَتُ بْنُ غِياتُ

َ هَنْ أَشْمَتَ عَنِ الخَسْنَ عَنْ أَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ : فَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ \* عَلَيْهُ وَسَلَّمَ : الْمَرْهُ مَنْعُ مَنْ أَحَبٌ وَلَهُ مَا الْكُنْسَبَ

وَقَى الْبَابِ مَنْ عَلِيٌّ ، وَعَبْدِ اللهِ ابْنِ مَسْمُودٍ ، وَصَفْوَانَ ابْنِ مَسَّالِ وَاللهِ مُورَيْرَةَ وَأَلِى مُومَى

قَالَ أَبُو عِيدَى : هَذَا حَذِيثُ حَسَنَ فَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ الْحَسَنِ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ عَنِ النَّى صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ، وَقَدْ رُوِى هَذَا الْحَدِيثُ مِنْ غَيْرِ وَجْهِ عَنِ النَّيَ صَلَى اللهُ عليهِ وَسَمَّ .

حَدَّثَنَا عَلَىٰ بَنُ حَجْرٍ ، أَغْبَرَنَا إَسْمُمِيلُ بْنُ جَعْفَرٍ عَنْ الْحَيْدِ عِنْ أَنِي أَنَّهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَالَ: بَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِلَى الصّلَاةِ عَلَى مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِلَى الصّلَاةِ عَلَى فَعَلَى مَلَاتَهُ قَالَ ابْنَ السَّائِلُ مَنْ فِيهَمِ السَّاعَةِ ؟ فَقَالَ الرَّجُلُ أَنَا بَارَسُولَ اللهِ مَا أَعْدَدْتُ لَمَا كَبِيمِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَا أَعْدَدْتُ لَمَا كَبِيمِ مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُه

نَالَ أَبُو عِيمَى: هَذَا خَدِيثٌ صَحِيحٌ .

حَدَّمُنَا عَمْهُ دُ بِنُ غَيْلَانَ . حَدَّمُنَا عَمْهُ دُ بَنُ آدَمَ . حَدَّمُنَا يَمْنِي بَنُ آدَمَ . حَدَّمُنَا مُمْنَا عَمْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : المَرْهُ مَعْ مَنْ أُحَبُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : المَرْهُ مَعْ مَنْ أُحَبُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ : المَرْهُ مَعْ مَنْ أُحَبُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ : المَرْهُ مَعْ مَنْ أُحَبُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ : المَرْهُ مَعْ مَنْ أُحَبُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ وَمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَسَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَالَالَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَعِيحٌ .

حَدْثَنَا أَحَدُ بْنُ عَبْدَةَ الصَّبِيُّ . حَدَّنَه حَاْدُ نَنُ زَبْدِ عَنْ عَاصِم عَنْ ذِرِ عَنْ صَنْوَانَ بْنِ عَسَّالٍ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ نَعُو حديثِ تَحْدُودٍ

ترجمہ: "محضرت انس رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا! آدی اس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ وہ محبت رکھتا ہے اور اس کو وہی طے گا جو اس نے کمایا ہو۔

دو سری روایت حضرت انس رضی الله تعالی عنه سے مردی ہے کہ ایک مخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا' اور عرض کیا یا رسول اللہ! قیامت کب بریا ہو گی؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم (سائل کے سوال کا جواب دینے کے بجائے) نماز کے لیے کھڑے ہو گئے۔ جب نمازے فارغ ہوئے تو فرمایا کہ وہ صاحب کمال ہیں جنول نے قیامت کے قائم ہونے کے بارے میں سوال کیا تھا؟ اس مخض نے کما یا رسول اللہ! میں عاضر ہوں۔ قرمایا' تو نے قیامت کے لیے کیا تیاری کر رکھی ہے؟ عرض کیا ' یا رسول الله! میں نے اس کے لیے (فرائض کے علاوہ) کوئی زیادہ نماز روزہ تو نہیں کیا، گریہ بات ضرور ہے کہ میں اللہ تعالی سے اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت رکھتا ہوں۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا مر آدى اس كے ساتھ ہو گا جس ہے وہ محبت رکھتا ہو' اور تو اس کے ساتھ ہو گا جس سے تو محبت رکھتا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ فراتے ہیں کہ ملمانوں کو اسلام کے بعد سمی بات کی خوشی ا تنی نہیں ہو کی جتنی کہ اس ارشاد ہے ہو گی۔ حفرت حفوان بن عسال رضی اللہ تعالی عنہ ہے

روایت ہے کہ ایک اعرابی 'جس کی آواز بہت بلند تھی ' حاضر فدمت ہوا ' اس نے کما۔ اے محمد! ایک آدمی ایک قوم سے محمد کھتا ہے لیکن (اپنے اعمال کے لحاظ سے) ابھی تک ان محبت رکھتا ہے کیا ارشاد ہے؟) کے ساتھ نہیں مل پایا (اس کے بارے میں کیا ارشاد ہے؟) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' آدمی انہیں لوگوں کے ساتھ ہوگا جن سے وہ محبت رکھتا ہے ''۔

تشریج: ان احادیث میں ان حضرات کے لیے بدی بشارت ہے جو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم، حضرات صحابہ کرام علیم الرضوان اور مقبولان اللی کے اللہ سے مجی محبت رکھتے ہیں، انشاء اللہ ان کا حشر بھی ان مقبولان اللی کے ساتھ ہوگا، اور اللہ تعالی کے مقبول بندول کی معیت و رفاقت انشاء اللہ ان کو نصیب ہوگا۔

ہارے حفرت امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کی طرف بیہ شعر منوب ہے: احب الصالحین ولست منہم لعل الله یرزقنی صلاحاً

> ترجمہ: "میں اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں سے محبت رکھتا موں' اگرچہ میں ان میں سے نہیں ہوں۔ حق تعالیٰ شانہ کے نفغل سے امید رکھتا ہوں کہ مجھے بھی نیکی و پارسائی نصیب فرائیں"۔

ان احادیث کا مضمون قرآن پاک کی آیت:

"وَمَنْ يُطِعِ الله وَالرَّسُولُ فَالُولِئِكَ مَسِعَ الله وَالرَّسُولُ فَالُولِئِكَ مَسِعَ اللهِ عَلَيْهِمْ مُسنَ النَّبِيِّيْسَنَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ وَ حَسُنَ

سے ماخوذ ہے' اس سلسلہ میں أُولَّئِكَ رَفِيقاً ٠٠ (الانبياء: ١٩) دو باتیں خوب اچھی طرح سمجھ لینے کی ہیں ایک یہ کہ اللہ تعالی کے نیک اور مقبول بندوں ہے تچی محبت کا مطلب میہ ہے کہ آدی ان کی عادات و اطوار کو ول و جان سے پند کرے " اور حتی الوسع ان کے نقش قدم پر چلنے کی کوشش بھی کرے' اور ان کی پیردی میں اگر اس سے پچھ کو ناہی ہوتی ہو تو اس سے ندامت محسوس کرے' جو فخص اپنی شکل و صورت اور اپنے انمال و اشغال میں سنت نبوی اور طریقہ صالحین کی بروا نہیں کرنا اس کا وعوی محبت صحیح نہیں' اور قیامت کے دن سچی محبت کی قیمت ہو گی' محبت کے جھوٹے دعوؤں کی كوئى قيت نہيں۔ بہت سے لوگ آخضرت صلى الله عليه وسلم سے محبت كا وعویٰ کرتے ہیں ' لیکن آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کی پاک سنتوں کا ان کی زندگی میں ند صرف بیر کہ کوئی نام و نشان نظر نمیں آیا ' بلکہ نعوذ باللہ - ثم نعوذ بالله - آپ كى پاكيزه سنتوں كو نفرت و حقارت سے ديكھتے ہيں 'اور بسا او قات ان کا زاق بھی اڑاتے ہیں۔ مثلا " ڈاڑھی رکھنا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے ' بہت ہے مرحمان عشق و محبت نہ صرف اس سے محروم ہیں ' بلکہ وہ داڑھی کو حقارت و نفرت کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں ' اور داڑھی والوں کا نداق ا ژاتے ہیں' اور ان کو تبھی اس پر ندامت نہیں ہوتی کہ ہم آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کو پامال کر رہے ہیں۔ اس طرح آدھی پیڈلی تک تهبند یا یاجامه اشلوار رکهنا آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی سنت ہے۔ (جیسا که آدهی بنڈل سے لے کر شخنے کے اوپر تک کی اجازت ہے اور شخنے سے بنچے رکھنا حرام اور گناہ کبیرہ ہے) بہت ہے لوگ اس سنت کو نظر تقارت ہے دیکھتے ہیں ' بس یہ بات اچھی طرح زہن نشین کرلینی جاہئے کہ جس فحص نے آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی نمسی ایک سنت کا بھی نداق ا ژایا یا اس کو حقارت کی نظرے دیکھا اسے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت نصیب نہیں ہوگ جب تک کہ اس سے توبہ نہ کرے۔ اس لیے ہرمسلمان کا فرض ہے کہ وہ اپنی زندگی کا جائزہ لے کر دیکھیے کہ اس کے کون کون سے افعال آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم

کی سنت مطرہ کے مطابق ہیں' ان پر اللہ تعالی کا شکر بجا لائے' اور کون کون سے اعمال و افعال آپ کی سنت کے خلاف ہیں' ان پر قوبہ و استغفار کرے اور آئندہ کے لیے سنت نبوی' کی پیروی کا عزم کرے' اور بدقتمی سے اگر کسی سنت کو حقیر سمجھا تھا' یا اس کا غذاق اڑایا تھا تو اس سے بھی توبہ کرے' بلکہ اپنے ایمان کی تجدید کرے' ونیا میں اس نے کوئی احمق نہ دیکھا ہو گا جو اپنے مجبوب کی اداؤں کا غذاق اڑا ہو' کیونکہ ہر فخص جانبا ہے کہ ایسے مخص کے مناق کی فرست میں بھی جگہ نہیں مل سکتی۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی سنتیں مجبوب خدا صلی اللہ علیہ و سلم کی اداؤں کا نام ہے۔ جو لوگ مجبوب صلی اللہ علیہ و سلم کی اداؤں کا نام ہے۔ جو ارائے ہیں' سوچنا چاہئے کہ ان کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ یا آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم سے کیا واسطہ ہے؟

ای طرح جولوگ آخضرت صلی الله علیه و آله وسلم کی سنوں کو چھوڑ کر طرح طرح کی بدعات و خرافات میں بتلا ہوں ان کا وعوائے محبت بھی بازار قیامت میں بہتلا ہوں ان کا وعوائے محبت بھی بازار قیامت میں بنے قیت ہوگا اس لیے کی مسئلہ میں آخضرت صلی الله علیہ و سلم کے بابرکت طریقہ کو پشت انداز کر کے لوگوں کی خود تراشیدہ خرافات کو ابنانا اس بات کی علامت ہے کہ اس مخض کے ول میں آخضرت صلی الله علیہ و سلم کی اداؤں کی کوئی وقعت نہیں۔ اس لیے بدعت خواہ کتی ہی معمولی ہو اس کا مرتکب آخضرت صلی الله علیہ والہ وسلم سے مخرف ہے 'اور وہ کیسی ہی حین مرتکب آخضرت صلی الله علیہ والہ وسلم سے مخرف ہے 'اور وہ کیسی ہی حین فرانیت کا شائبہ تک نہیں ' بلکہ سرایا ظلمت ہی

دو سری بات اس حدیث میں سیجھنے کی یہ ہے کہ مقبولان الی کی سعیت و رفاقت نصیب ہونے سے ان کے ہم مرتبہ ہونا لازم نہیں آیا' اس سلسلہ میں خاتم المحدثین امام العصر حضرت مولانا محمد انور شاہ سمیری ؒ نے "خاتم النین " میں اس بارے میں عجیب شخفیق فرمائی ہے' اور اس کا ایک اقتباس یماں نقل کرتا ہوں:

"اگر سلطان را مدعو کندخدم و حشم در منزل ومکان هراه خواهند ماند' نه در عزت و دجامت و منزلته و مکانت' پس اشرّاک در منزل و ضافت ہم حقیقت است که ساری و متعدی است 'نه وجاهت و مزلة 'ومعیت رامرات متنوعه پیدا شدند وركريم فاولنك مع النين انعم الله عليهم (الايه) ممين معیت معتدبه اراده کرده اند' و آل بم مراتب کثیره داشته باشد' ند وجابهت محتد و کے رابا کے واشن ودر علاقہ وے شمردن عرض عريض دارد٬ واس معيت با اخضاصات خاصه جم جمع توال شد' پس چنانکه اممیاز سلطان در مثال ندکور باوجود معیت خدم و حثم محفوظ است ' هم چنین حال فیوض نبوت که متعدی ستد' واصل نبوت که متعدی نمیت' یابد فهمید"۔ ترجمه: "اگر بادشاه کی دعوت کریں تو حثم و خدم اور نوکر جاکر بھی (خدمت کے لیے) اس مزل و مکان میں رہیں گے۔ لیکن عزت و وجاہت ' اور منزلت و مکانت میں وہ شریک نیں ' پس فیانت اور رہائش گاہ میں شریک ہوتا بھی ایک حقیقت ہے جو (بادشاہ کے طفیل دو سردل کک مجی)

سیاری و متعدی ہے' لیکن وجاہت و منزلت میں شرکت نمیں' نه به ساری و متعدی ہے۔ نه به ساری و متعدی ہے۔

اور معیت کے بے شار مراتب ہیں 'آیت کریمہ :
(فاوانک مع اللین انعم الله علیهم) میں جس «معیت "کا ذکر
ہے اس سے کی معیت متعدیہ مراد ہے 'اور وہ بھی مراتب
کثیرہ رکھتی ہوگی 'وجاہت فتمہ میں معیت مراو نہیں۔
اور کسی کو کسی کے ساتھ رکھنا اور اس کے متعلقین

اور کسی کو کسی کے ساتھ رکھنا اور اس سے میں ہیں ہیں ہے۔ ین میں سے شار کرنا ایک و سیع و عریض میدان رکھنا ہے ' وہ انتظامات خاصہ کے ساتھ بھی جمع ہو سکتا ہے ' ہیں جیسا کہ

مثال نہ کور میں باوشاہ کا امتیاز حتم و خدم کی سعیت کے باوجود محفوظ ہے' ای طرح فیوش نبوت کے حال کو جو متعدی ہیں' اور اصل نبوت کو جو متعدی نہیں' سمجھ لینا چاہئے''۔

(خَاتَم البِّيسَ ص ١٦١ '٢٦١ فقره ' ١٤٠ شائع كرده مجلس تحفظ ختم نبوت ملمان)

حق تعالی شانہ اس روسیاہ کو بھی اپنے مقبول بندوں کی محبت اور دنیا و آخرت میں آگل معیت نصیب فرمائے اور قار کین کو بھی۔ آمین

#### اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن ر کھنا اسب

مَا جَاءَ فَ حُسُنِ الغَانُّ بِاللَّهُ

حَدِّثْنَا أَبُو كُرَيْبٍ حَدِّثْنَا وَكِيمٌ عَنْ جَمْفَرِ بْنِ بُوْقَانَ عَنْ بَزِيدَ بْنِ الْأَصَرِّ كَنْ أَبِي هُرَبْرَةً قَالَ:قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ إِنَّ اللهَ يَفُولُ :أَنَا عِنْدَ ظَنَّ عَبْدِي فِيَّ وَأَنَا مَتَهُ إِذَا دَءَا بِي .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَعِيعٌ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے
کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ
تعالی ارشاد فرماتے ہیں کہ میں اپنے بندے کے گمان کے
مطابق ہوں' اور جب وہ مجھے بکارے تو اس کے ساتھ ہو آ
ہوں''۔

تشری: یہ حدیث یماں مخفر نقل ہوئی ہے 'مصنف ؒ نے کتاب الدعوات کے اوا خریس اس کو ایک اور سند سے مکمل روابیت کیا ہے اس کے الفاظ یہ ں:

يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي وأنا

معه حين يذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته فی نفسی، وإن ذکرنی فی ملأ ذکرته فی ملأ خير منه، وإن اقترب إلىّ شبرًا اقتربت إليه ذراعًا وإن اقترب إلى ذراعًا اقتربت إليه باعًا، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة. (ترمذي ص٢٠٠ج٢) ترجمہ: "الله تعالى فرماتے جي كه مين اينے بندے كے كمان کے مطابق ہو آ ہوں اور میں اس کے ساتھ ہو آ ہوں' جب وہ مجھے یاد کرنا ہے۔ پس اگر مجھے اینے دل میں یاد کرے تو میں اس کو تنمائی میں یاد کر تا ہوں۔ اور اگر وہ کسی محفل میں میرا ذکر کرے تو میں اس ہے بہتر محفل (ملاء اعلیٰ) میں اس کا ذکر کر تا ہوں' اور اگر وہ ایک بالشت میرے قریب ہو تو میں اس ے ایک ہاتھ قریب ہو تا ہوں' اور اگر وہ ایک ہاتھ میرے قریب ہو تو میں اس سے دو ہاتھ قریب ہو تا ہوں' اور اگر وہ میرے پاس چل کر آئے تو میں اس کے پاس وو ژکر آ تا ہوں"

اس حدیث قدی میں تین مضمون ارشاد فرمائے گئے ہیں۔
ایک یہ کہ حق تعالی شانہ کا معالمہ بندہ کے ساتھ اس کے گمان کے مطابق ہوت اس کے گمان رکھنا مطابق ہوت اس نے اس کے بندے کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ بھیشہ نیک گمان رکھنا چاہئے 'اور اس حسن ظن کے بے شار پہلو ہیں 'شلا '' جب اس سے کوئی غلطی سرزد ہو جائے تو فورا '' تو بہ و استغفار کرلے 'اور بیہ یقین رکھے کہ اللہ تعالیٰ اس کی توبہ ضرور قبول فرمائیں گے۔ غلطی خواہ کتنی ہی تھین کیوں نہ ہو بھی یہ وسوسہ بھی دل میں نہ لانا چاہئے 'کہ ایسے جرم عظیم کی بخشش کیسے ہو سکتی ہے؟ نسیں ' بلکہ مغفرت اور قبول توبہ کا پورا یقین رکھتے ہوئے توبہ کرنی چاہئے 'ای مضمون کو کسی عارف نے ایک فاری قطعہ میں نظم فرمایا ہے:

باز آباز آبر آنچه بستی باز آگر کافرد گرد بت برسی باز آ کیس درگه ما درگه نومیدی نیست صدبار گر توبه نگستی باز آ

" ادعـوا الله وانتـم موقنـون بالاحابـة واعلموا ان الله لايستحيب دعاءً من قلب غافل لاهٍ" (ترمذي ١٨٦ ج٢)

ترجمہ: "اللہ تعالیٰ ہے دعا کرد الیں حالت میں کہ تہیں قبولیت کا یقین ہو' اور خوب جان رکھو کہ اللہ تعالیٰ غافل دل کی دعا قبول نہیں فرماتے''۔ ایک اور حدیث میں ہے: ۱۰ ان الله تعالى حيُّ كريم يستحى اذا رفع الرجل اليه يديه ان يردهما صفراً حائبتين الرجل اليه يديه ان يردهما صفراً حائبتين (رمنى صـ ١٩٥ ج ٢)

ترجمہ: "سبے شک اللہ تعالی بہت ہی حیادار اور کریم ہیں۔ جب بندہ ان کی بارگاہ میں ہاتھ اٹھائے تو ان کو اس سے شرم آتی ہے کہ ان ہاتھوں کو خالی اور نامراد لوٹا دیں"۔

یں حق تعالی شانہ سے مانگ کریہ خیال کرنا کہ شاید قبول فرمائیں یا نہیں' اللہ تعالیٰ کے ساتھ بد ظنی ہے' اوریہ بندے کی بڑی بدقتمتی و محرومی ہے' اس لئے یہ ضروری ہے کہ دعا کے شرائط و آداب کو ملحوظ رکھ کر دعا کی جائے' اور قبولیت کا کامل یقین رکھا جائے۔

ای طرح ہر معالمہ میں اللہ تعالی سے حسن عمن رکھنا جاہے۔ ایک حدیث میں ہے:

﴿قَالَ اللهُ تَعَالَى الْمَا عِنْدُ طَنْ عَبِدَى بِي

فليظن ما شاء ، (حامع صغير صـ ٨٣ ج ٢)

ترجمہ: "الله تعالی فرماتے ہیں کہ میں اپنے بندے کے گمان کے مطابق ہوتا ہوں ہیں جیسا چاہے گمان رکھ"۔

ایک اور صدیث میں ہے:

اقال الله تعالى انا عند ظن عبدى بى
 ان ظن خيراً فله وان ظن شراً فله

(حامع صغیر صد ۸۳ ج۲)

رجمہ: "اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ بیں اپنے بندے کے گمان کے مطابق ہو تا ہوں۔ اگر بھلائی کا گمان رکھے تو اس کے لیے بھلائی ہے' اور اگر برائی کا گمان رکھے' تو اس کے لئے وہی ہے"۔

مقصود ان تمام ارشادات سے کی ہے کہ بندہ کو ہر سنگی و آسانی میں ہر راحت و پریشانی میں اینے مالک سے خیر کا بی گمان رکھنا چاہئے' مالک کی طرف سے بھی بد کمانی نہیں ہوئی چاہئے' یمال یہ ذکر کر دیتا بھی مناسب ہو گا کہ حق تعالی شانہ کے ساتھ حسن ظن اور خوش گمانی کی بنیاد' اللہ تعالی کی زات عالی سے قوی تعلق اور تچی محبت ہے' محبت کا تعلق جتنا قوی ہو گا اس درجہ کا حسن ظن نصیب ہو گا۔ اور چو نکہ محبت کے درجات غیر متنابی ہیں اس لئے اللہ تعالی خن نصیب ہو گا۔ اور چو نکہ محبت کے درجات غیر متنابی ہیں اس لئے اللہ تعالی کے ساتھ حسن ظن کے درجات بھی بے شار ہیں' حق تعالی شانہ اپنی عنایت و رحمت سے اس ناکارہ کو بھی اور اس کے باقوفتی قار کین کو بھی یہ دولت نصیب رحمت سے اس ناکارہ کو بھی اور اس کے باقوفتی قار کین کو بھی یہ دولت نصیب

دو سرا مضمون اس حدیث قدی میں یہ ارشاد ہوا ہے کہ جب تک بندہ اللہ تعالیٰ کے ذکر و دعا میں مشغول رہے اسے حق تعالیٰ شانہ کی سعیت نصیب رہتی ہے۔ قرآن کریم میں بہت ہی جگہ بہت سے اعمال پر سعیت اللی کا وعدہ ہے، یہ تو ظاہرہ کہ یمال حتی اور مادی سعیت مراد نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے پاک اور منزہ ہے، بلکہ یمال بے کیف اور معنوی سعیت مراد خوب ہے، جو حق تعالیٰ شانہ کی نصرت و اعانت اور رضا و محبت سے کنایہ ہے، بندہ کو ذکر اللی کی توفیق ہو جانا ہی حق تعالیٰ کی خاص عنایت و رحمت ہے، اور بھر اس کے زکر اللی کی توفیق ہو جانا ہی حق تعالیٰ کی خاص عنایت و رحمت ہے کہ کوئی دولت اس کے پر سعیت اللی کا جو وعدہ فرمایا گیا ہے یہ تو ایس دولت ہے کہ کوئی دولت اس کے پر ایر نہیں ہو سکتی، اور پھر مزید عنایت یہ کہ اگر بندہ تمائی میں اللہ تعالیٰ کو یا و کرے تو حق تعالیٰ شانہ بھی رضا و قبول کے ساتھ اسے تمائی میں اللہ تعالیٰ کو یا و کرے تو اللہ تعالیٰ میں عاد فرماتے ہیں۔ اور بندہ کی محفل یعنی طاء اعلیٰ میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے تو اللہ تعالیٰ اس سے بہتر محفل یعنی طاء اعلیٰ میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے تو اللہ تعالیٰ اس سے بہتر محفل یعنی طاء اعلیٰ میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے تو اللہ تعالیٰ اس سے بہتر محفل یعنی طاء اعلیٰ میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے تو اللہ تعالیٰ اس سے بہتر محفل یعنی طاء اعلیٰ میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے تو اللہ تعالیٰ اس سے بہتر محفل یعنی طاء اعلیٰ میں اللہ تعالیٰ عالی کا تذکرہ فرماتے ہیں۔

تیمرا مضمون اس حدیث میں یہ ارشاد ہوا ہے کہ اگر بندہ ایک بالشت الله تعالیٰ کی طرف برمھے تو اس کی رحمت و عنایت دو بالشت آگے برھ کر اس کا استقبال کرتی ہے' اور اگر بندہ ایک ہاتھ اللہ تعالی کی طرف بردھے تو حق تعالی دو ہاتھ آگے بڑھ کر اس کی پذیرائی فرماتے ہیں' اور اگر بندہ لڑ کھڑاتے قدموں سے اللہ تعالیٰ کی طرف چلے تو اللہ تعالیٰ دوڑ کر اسے منزل قرب طے کرا دیتے ہیں۔

اس ارشاد میں ایک تو حق تعالی شانہ کی عنایت بے پایاں کا بیان ہے کہ وہ کس طرح اپنے بندول کے ٹوٹے پھوٹے اعمال کی پذیرائی فرماتے اور ان پر انعام و اکرام کی بارشیں فرماتے ہیں ووسرے اس طرف بھی اشارہ ہے کہ تقرب الى الله كى منزليل انسان كى سعى وكوشش سے طے نسيل ہوتيں ' بلكه ہوتا یہ ہے کہ جب بندہ اپنی ہمت و استطاعت کے مطابق حقیری سعی بجالا تا ہے تو جاذبہ اللیہ اسے اپنی طرف تھینج لیتا ہے اور وصول الی اللہ کے منازل در حقیقت ای جاذبہ اللیہ سے مطے ہوتے ہیں۔ کیونکہ بندہ کی تمام تر محنت و كوشش محدود ب، اور وصول الى الله كى راه غير محدود- اس كا كوكى امكان نہیں کہ محض بندہ کی طاعت و عبادت اور اس کی محنت و مجاہرہ سے یہ غیر محدود راستہ طے ہو جائے 'نیز اس ارشاد پاک میں اس طرف بھی اشارہ فرمایا گیا ہے که حق تعالی شانه کو بندول سے بعد نہیں 'بعد اور دوری جتنی ہے وہ خود بندہ کے نفسانی تجابات کی وجہ سے ہے ، جب حق تعالیٰ کی نظر عنایت کسی بندہ کی طرف متوجہ ہوتی ہے تو اس کے ان نفسانی حجابات کو اٹھا کر اسے سوئے منزل گامزن کر دسیتے ہیں اور جب وہ حق تعالی شانہ کی رضا کو مقصود بنا کر سنر طاعت شروع كرما ہے تو اسے راستہ طے كرا ديتے ہيں۔ يا اللہ! محض اينے لطف وكرم سے ہارے کئے تمام منزلیں آسان فرما دیجئے اور اپنی رحمت و رضا نصیب فرما د <u>یک</u> د

## نیکی اور بدی کابیان باب

#### مَا جَاء فِ الْبَرُّ وَالْإِنْم

خدَّننا مُومَى بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ الْسَكِنْدِيُّ الْسَكُوفِيُّ حَدَّننا مَوْمَى بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ الْسَكِنْدِيُّ الْسَكُوفِيُّ الْمَاوِبَةُ بْنُ مَالِحْ . حَدَّننا هَبْدُ الرَّحْنِ النَّوْاسِ بْنِ سَمْانَ إِنَّ رَجُلًا النِّهُ جُنَيْدِ بْنِ نَفْيِلِ الْمُسْرَعِیُّ عَنْ أَبِيدِ عَنِ النَّوَاسِ بْنِ سَمْانَ إِنَّ رَجُلًا سَلَى اللَّهُ مَالَى اللَّهِ وَالْمِثْمُ اللَّهُ عَلَيْدِ وَسَمَ عَنِ الْمِرَّ وَالْمِثْمُ اللَّهُ عَلَيْدِ وَسَمَ عَنِ الْمِرَّ وَالْمِثْمُ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ وَالْمِثْمُ مَا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْدِ وَسَمَ مَا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْدِ وَسَمَ مَا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْدِ وَسَمَ مَا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْهِ وَالْمُعُ مَا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْهِ وَالْمُعُ مُا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْهِ وَالْمُعُ مُا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَيْهِ وَسَلَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَالْمُ مُا حَالَةً فَى نَفْسِكَ وَكُو هُمَ أَنْ يَعْلَلِهِ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ ا

حَدَّنَنَا تُحَدُّهُ بَنُ بَشَارٍ . حَدَّنَنَا عَبْدُ الرَّ حَنْ بَنُ تَمْدِي ۚ . حَدَّنَنَا مُعَاوِيّة ابْنُ صَالِحٍ تَحْوَهُ إِلاَّ أَنَّهُ ۚ : قَالَ مَأْلُتُ النَّيِّ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ .

قَالَ أَبُو عِيسَ : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ مَحِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت نواس بن معان رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نبئی اور بری کے بارے میں وریافت کیا (اور دو سری روایت بی ہے کہ یہ سوال انہوں نے خود کیا تھا کہ نیکی کیا ہے اور بدی کیا ہے) ہی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ نیکی ایچھے اظاق کا نام ہے 'اور بدی وہ چیز ہے جو تیرے ول بیں کھٹک پیدا کرے اور تجھے یہ بات ناپند ہو کہ لوگ اس پر مطلع ہوں"۔

تشریج: یہ صدیث پاک جامع کلمات میں ہے ہے جس کے مخضر الفاظ میں میائے معانی بند ہے۔ صدیث پاک کے پہلے جملے یعنی "نیکی حسن اخلاق کا نام ہے" کا مطلب سجھنے کے لئے پہلے ہی سمجھ لینا ضروری ہے کہ خالق و مخلوق کے معاملات کو خوش اسلوبی کے ساتھ بھانے کا نام حسن اخلاق یا خوش خلق ہے شرح اس کی ہیں۔ یہ کہ کسی فض کے ساتھ ہمارے معاملہ کی تین صور تیں ہو سکتی ہیں۔ ایک ہے کہ کئی کا بدلہ برائی کے ساتھ دیا جائے یہ کمینگی اور بدخلقی ایک ہے کہ نیکی اور بدخلقی

ہے۔ دوم یہ کہ نیکی کا بدلہ نیکی کے ساتھ دیا جائے سے کمال نہیں بلکہ یہ محض قرض ادا کرنا ہے 'چنانچہ ایک حدیث میں ہے:

اليس الواصل بالمكافي ولكن الواصل

الذي اذا قطعت رحمه وضلها ٠٠.

ترجمہ: "صلد رحمی کرنے والا وہ تمیں جو باری کا بدلہ اللہ اللہ صلد رحمی کرنے والا تو وہ ہے کہ جب اس سے قطع رحمی کی جائے وہ تب بھی صلد رحمی کرے"۔

سوم یہ کہ برائی کا بدلہ بھلائی سے دیا جائے' اس کا نام خوش خلقی ہے اور اعلیٰ درجہ کا کمال ہے ' دو سرے الفاظ میں یوں کہ سکتے ہیں کہ خوش خلقی اس کا نام ہے کہ دو سروں کے جو حقوق اپنے ذمہ لازم ہیں ان کو پورے طور پر اداکیا جائے اور اپنے حقوق جو دو سرول کے ذمہ لازم ہیں ان کا مطالبہ نہ کیا جائے' ظاہر ہے کہ جس محض کا معالمہ مخلوق کے ساتھ ایبا ہو گا وہ اللہ تعالیٰ کے حقوق اداکرنے میں کس طرح کو تاہی کر سکتا ہے۔ جب کہ بندہ اللہ تعالیٰ شانہ کے انعابات و احسانات میں ہر لمحہ سرتاپا غرق ہے' پس خالق یا مخلوق میں شانہ کے انعابات و احسانات میں ہر لمحہ سرتاپا غرق ہے' پس خالق یا مخلوق میں سے کسی کے حقوق اداکرنے میں کو تاہی کرنا حسن اخلاق کے منافی ہے' اس مختصری وضاحت سے واضح ہو جاتا ہے کہ حدیث پاک کا یہ جھوٹا سا جملہ "البر حن الحلق" پورے دین پر حاوی ہے۔

صدیث پاک کا دو سرا جملہ ہے کہ وگناہ وہ چیز ہے جو تسارے دل میں

کنک پیدا کرے اور تہیں لوگوں کا اس پر مطلع ہونا ناگوار ہو" ...... شرح اس کی ہیے کہ بعض چیزوں کی انجمائی یا برائی تو بالکل کھی ہوئی ہوتی ہے اور اس کی انجمائی یا برائی میں آدمی کو کوئی تردد نہیں ہوتا۔ مثلا" اس بارے میں بھی دو رائمیں نہیں ہو سکتیں کہ نماز 'روزہ ' چ' زکوہ' والدین کی خدمت گزاری اور صلہ رخی وغیرہ انجھے کام بیں ' اس طرح یہ بھی ہر ذی فیم جانتا ہے کہ ظلم و ستم ' ب ایمانی و بددیا نتی اور شراب نوشی و رشوت ستانی وغیرہ گذرے اور برے کام بیں ' لیکن بعض امور ایسے پیش آجاتے ہیں جن میں آدمی کو اشتباہ اور ظلجان ہوجا تا ہے اور وہ فیصلہ نہیں کر پاتا کہ میں جو کچھ کر را بھوں یا کرنا چاہتا ہوں یہ صبحے ہیا غلط؟ اور انجھا کام ہے یا برا؟ پس ایسا کام بس کے جواز و عدم جواز میں آدمی کو شک و تردو ہووہ اس کو کرتے ہوئے دل بس کے جواز و عدم جواز میں آدمی کو شک و تردو ہووہ اس کو کرتے ہوئے دل میں کھنگ اور چیمن محسوس کرے ' اور یہ چاہے کہ لوگ اس پر مطلع نہ ہوں۔ میں ارشاد میں امر کی علامت ہے کہ یہ کام انجھا نہیں ' چنانچہ ایک صدیث میں ارشاد ہے اس امر کی علامت ہے کہ یہ کام انجھا نہیں ' چنانچہ ایک صدیث میں ارشاد ہے ا

٠٠ دع ما يريبك إلى ما لايريبك٠٠

ترجمہ: "جو چیز تمهارے دل میں کھٹک پیدا کرے اس کو چھوڑ کروہ پہلو اختیار کروجس میں کھٹک نہ ہو"۔

ایک اور حدیث میں ہے:

البر ما سكنت اليه النفس والطمأن اليه النفس
 القلب، والاثم ما لم تسكن اليه النفس
 ولم يطمئن اليه القلب وان افتاك
 المفتون

ترجمہ: "دنیکی وہ ہے جس پر تہمارا ضمیر پرسکون اور دل مطمئن ہو اور گناہ وہ ہے جس میں نہ تہمارا ضمیر پرسکون ہو

اور نہ قلب مطمئن ہو اگرچہ مفتی حضرات تہیں اس کے جوازی کا فتویٰ دیں "-

گریہ خوب یا و رہنا جاہئے کہ یہ ارشاد نبوی ان حضرات کے حق میں ہے جن کا ضمیر زندہ اور جن کا قلب نور ایمان سے روش ہو' ان کا قلب کی مشتبہ چیز کو قبول نہیں کرتا' بلکہ جب کسی چیز میں ذرا بھی اشتباہ ہو فورا" ان کے دل میں کھنگ پیدا ہو جاتی ہے' ..... نیکن ایسے لوگ جن کا ضمیر محرمات کے دل میں کھنگ پیدا ہو جاتی ہے' ..... نیکن ایسے لوگ جن کا ضمیر محرمات کے ارتکاب میں بھی کوئی کھنگ محسوس نہیں کرتا اور جن کے قلوب معاصی و بدعات کے خوگر ہو گئے ہیں ان کے حق میں دل کے مفتی کا فتوی معتبر نہیں اور بدنا کے ضمیر کے مطمئن ہونے کا اعتبار ہے۔

#### محض حق تعالی شانہ کی خاطر کسی سے محبت رکھنا بسب مَاجَاہ فِ النّبِ فِ اللّهِ

حَدَّثَنَا أَخَدُ بْنُ مَنِيعٍ . حَدَّثَنَا كَثِيرُ بْنُ هِشَامٍ حَدَّثَنَا

جَمْفَوُ بْنُ بُوْقَانَ . حَدِّ ثَنَا حَبِيبُ بْنُ أَبِي مَرْزُوقِ عَنْ صَلَاه بْنِ أَبِي رَبَاحٍ مَن أَبِي مَا أَبُو مَا أَبِي مَا أَبُو مَا أَبِي مَا أَبُولَ اللهِ عَنْ أَبِي مُسَامً اللهِ عَنْ أَبِي مُسَادً بَنُ جَبَلِ قَالَ : سِمِتُ رَسُولَ اللهِ مَنْ أَبِي مُسَادً عَنْ أَبِي مَا أَنْ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وَقَى الْبَالِيَّعَنَ ۚ أَبِي الدَّرْدَاءِ وَابْنِ سَسْءُودٍ وَعُبَادَةَ بَنِ الصَّامِتِ وَأَبِي هُرَّ بَرَّةَ وَأَبِي مَالِكِ الْأَشْعَرِيُّ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ . وَأَبُو سُلِمَ الْمُولَا فِي اللَّهِ لَا فِي اللَّهِ اللَّ أَسْمَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ ثُوَبَ ، ترجمہ: "حضرت معاذبن جبل رضی اللہ عنہ سے روایت ہوئے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ فرماتے ہوئے خود سنا ہے کہ اللہ تعالی شانہ ارشاد فرماتے ہیں کہ جو لوگ میری عظمت و جلال کی وجہ سے ایک دو سرے سے محبت رکھتے ہیں 'ان کے لیے نور کے ممبر ہول کے کہ ان پر نبی اور شہید ہجی رشک کریں گے"۔

تشريح: محض الله تعالى كى خاطر كى سے محبت ہونے كا مطلب يد ہے كه مید محبت سمی دنیوی مفادیا قرابت داری کی وجہ سے نہ ہو بلکہ صرف حق تعالی شانہ کے تعلق کی وجہ سے اخلاص پر مبنی ہو۔ چنانچہ مشکواۃ شریف ص ۴۲۸ میں حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند کی روابیت سے انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مردی ہے کہ اللہ تعالی کے پھھ بندے ایسے ہیں کہ نہ وہ تی ہیں نہ شمید- لیکن قیامت کے دن اللہ تعالی کے یماں ان کا ایبا مرتبہ ہو گاکہ ان پر نی اور شمید بھی رشک کریں گے۔ محابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین نے عرض كيا كيا رسول الله! أب جميل بنا ويجيئ كديد كون لوك بين؟ فرمايا : بيدوه لوگ ہیں جو محض حق تعالی شانہ کے تعلق سے آپس میں محبت رکھتے تھے۔ ان کے درمیان نہ کوئی رشتہ داری تھی اور نہ کوئی مال کالین دین تھا۔ پس اللہ کی فتم! ان کے چرے سرایا نور ہوں گے ' اور وہ نور (کے ممبروں) پر بیٹے ہوں گے' اور ان کو کوئی خوف نہ ہو گا جب کہ لوگ خوف زوہ ہوں گے' اور ان کو كوئى غم نه ہو گا جب كه لوگ غمزدہ ہول كے۔ اور آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے (قرآن کریم سے اس کا اثبات کرتے ہوئے) یہ آیت برحی "الاان اولیاء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون" (من ركمو! ب شك جو الله تعالى کے دوست ہیں نہ ان پر کوئی خوف ہو گا۔ اور نہ وہ عملین ہول گے)۔

ان ارشادات سے معلوم ہوا کہ محض رضائے آلئی کے لیے کسی نیک بندے سے محبت رکھنا بہت ہی اونچا عمل ہے' حدیث پاک میں اس کو کمال ایمان کی علامت فرمایا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

٠٠ مـن احـب لله وابغُـض لله واعطـى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان ٠٠٠ (سنكوة صـ ١٤) ترجمہ: "جس نے کسی سے محبت کی تواللہ کے لیے 'کسی سے بغض رکھا تو اللہ کے لیے 'کسی کو پچھ دیا تو اللہ کے لیے اور نہ ریا تواللہ کے لیے اس نے اپنا ایمان کی تکیل کر ل"-

ایک مدیث میں حضرت ابوذر رضی الله عنه سے مروی ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم جارے پاس تشریف لائے (بعنی گھرے باہر آئے) تو فرمایا جانتے ہو کون ساعمل اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محبوب ہے؟ کسی نے کہا نماز' اور زکوۃ۔ سی نے کما جماد۔ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بے شک! الله تعالی کو سب سے زیادہ محبوب عمل الله تعالی کی خاطر سمی سے دوستی کرنا' اور الله ہی کی خاطر تمسی ہے بغض رکھنا ہے۔ (منکوہ ص ۳۲۷)

حب فی الله در حقیقت حب الی کا شعبہ ہے ، مشور ہے کہ محبوب کی گلی کا کتا بھی پیارا لگتا ہے ' پس جس محض کو حق تعالیٰ سے محبت ہوگی اے اللہ تعالی کے مقبول و محبوب بندول سے بھی محبت ہو گ-

پس اللہ تعالی کے کسی مقبول بندے سے محبت محض اللہ تعالیٰ کے تعلق کی بنا پر ہوگی ' چنانچہ حدیث میں ارشاد ہے کہ:

> ما احب عبد عبداً لله الااكرم رب (مشكوة ٤٢٧)

عزوجل

ترجمہ: "جس بندے نے سی بندؤ خدا ہے محض اللہ تعالی کی خاطر محبت کی اس نے اپنے رب عروجل کا اکرام کیا"۔ الغرض اس مدیث پاک میں متنی محبت کی نسیات بیان فرمائی گئی ہے کہ قیامت کے دن ایسے لوگوں کو نور کے ایسے ممبرعطا کئے جائیں گے جو انبیاً اور ملانکہ علیم السلام کے لیے بھی لائق رشک ہوں گے۔ اس سے کمی فض کو یہ وہم نہیں ہونا چاہیے کہ ان کا مرتبہ انبیا و طلائکہ سے بھی فائق ہوگا۔ نہیں! بلکہ حضرات انبیا کرام علیم السلام کو جو درجات عالیہ نصیب ہوں گے اور بارگاہ اللی میں ان کا جو اعزاز و اکرام ہوگا وہ دو سرے لوگوں کے اوراک و تصور سے بھی بالاتر ہوگا۔ اس حدیث پاک سے مقصود یہ ہے کہ اللی محبت کے والوں کے مرتبہ کی انبیاء کرام اور طلائکہ عظام بھی شخسین فرمائیں گے اور ان کو لائق رشک قرار دیتے ہوئے مبارکباد دیں گے۔ اس کی مثال ایس ہو اور اس کو مبارک باد دیتے ہوئے یہ کہیں کہ بھی تمہاری کامیابی تو لائق رشک ہے۔ اس کی مثال ایس استذہ اس کو مبارک باد دیتے ہوئے یہ کہیں کہ بھی تمہاری کامیابی تو لائق رشک ہے۔ اس سے کمی کو یہ وہم نہیں ہو تا کہ یہ مبتدی طالب اپنے اسا تذہ اس جبی لائق و فائق ہو گیا۔ بس اسی طرح ان لوگوں کے مرتبہ کو سجھنا چاہئے۔

حَدْثَنَا الْأَنْصَارِيُّ. حَدَّثَنَا مَعْنَ . حَدَّثَنَا مَاللَّهُ عَنْ حَبِيبِ

ابْنِ عَبْدِ الرَّحْنِ فَنْ حَفْسِ بْنِ عَاصِمِ عَنْ أَبِي هُرَّيْرَةَ أَوْ فَنْ أَبِي سَمِيدٍ أَنْ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : سَبْعَة يُفِلْهُمُ اللهُ فَ ظَلِّهِ بَوْمَ لَا ظِلَّةً إِلاَّ ظِلَّهُ : إِمَامٌ عَادِلٌ ، وَشَابٌ نَشَأَ بِمِبَادَةِ اللهِ ، وَرَجُلُ كَانَ قَلْبُهُ مَمَلَقًا بِالمَسْجِدِ إِذَا خَرَجَ مِنْهُ حَتَّى يَمُودَ إِلَيْهِ ، وَرَجُلَن تَعَابًا فِي اللهِ فَاجْتَمَا عَلَى ذَلِكَ وَنَفَرَ قَا ، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللهَ خَالِبًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ ، وَرَجُلُ دَعَمْهُ اللهَ عَلَيْهُ ، وَرَجُلُ دَعَمْهُ اللهَ عَلَيْهُ ، وَرَجُلُ دَعَمْهُ اللهَ عَلَيْهُ ، وَرَجُلُ دَكَرَ اللهِ خَالِبًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ ، وَرَجُلُ دَعَمْهُ اللهَ عَلَيْهُ ، وَرَجُلُ دَعَمْهُ اللهُ عَلَيْهُ ، وَرَجُلُ مَعَدَقَ بِصَدَقَةً اللهَ عَلَيْهُ مَا نَنْفِقُ كِينَهُ .

قَالَ أَبُو عِبِسَى : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ . وَلَهَ كَذَا رُوِى لَمْذَا اللَّهِ مِنْ مَنْدًا وَمُكَذَا رُوِى لَمْذَا اللَّهِ مِنْ مَنْدٍ وَجُهِ مِثْلَ لَهَذَا، وَشَكَ فِيهِ وَقَالَ: عَنْ اللَّهِ مِنْ أَنْسٍ مِنْ فَغِيرٍ وَجُهِ مِثْلَ لَهَذَا، وَشَكَ فِيهِ وَقَالَ: عَنْ

أَ إِن هُرَيْرَةَ ۚ أَوْ مَنْ أَنِ سَيِيدٍ ، وَعُبَيْدُ اللّهِ بَنُ كُمَّرَ دَوَاهُ مَنْ حَبِيبِ ابْنِ مَبْدِ الرَّحْنِ وَكُمْ يَشُكُ فِيهِ بَغُولُ مَنْ أَبِي هُرَيْرَةً . حَدَّثَنَا سَوَّارُ بِنُ عَبْدِ اللهِ الْمُنْبَرِئُ وَتُحَمَّدُ بِنُ الْمُثَنِّى قَالًا: حَدَّثَنَا تِحْنِي

ابْنُ سَمِيدِ عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ مُعَرّ . حَدَّ نَنِي حَبِيبٌ مَنْ حَفْسِ بْنِ عَامِم، ابْنُ عَامِم، أَس عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنِ النَّيْ مَثَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ نَعُوْ حَدِيثِ مَالِكِ بْنِ أَنْسٍ عَمْنَاهُ ، إِلاَ أَنْهُ قَالَ : كَانَ وَأَنْهُ مُعَلْقًا بِالْمَاجِدِ . وَقَالَ : ذَاتُ

تَنْمُتُ وَجَالُو .

قَالَ أَبُو عِيسَى : حَدِيثُ الْمُقَدَّامِ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ . وَالْمِقْدَامُ بُسُكُنَى أَبَا كُرُ مُغَةً .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ یا حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنما ہے روایت ہے (اس میں راوی کو شک ہے گر دو سری روایت میں تعین ہے کہ یہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہیں تعین ہے کہ یہ حضرت ابو ہریہ رضی اللہ ارشاد فرمایا 'سات آدی ایسے ہیں کہ اللہ تعالی ان کو اپنے (عرش کے) سائے میں جگہ دیں گے 'جس دن کہ عرش اللی کے سائے کے علاوہ کوئی سایہ نہ ہو گا (یعنی قیامت کے مائے کے علاوہ کوئی سایہ نہ ہو گا (یعنی قیامت کے برا اللہ تعالی کی عبادت ہیں کھلا کھولا۔ (۳) وہ محض جو مسجد جو اللہ تو اس کا دل مسجد میں اٹکا رہے یمان جگ کہ دوبارہ مسجد میں چلا جائے۔ (۴) وہ دو آدی جنوں نے محض اللہ تعالی کی خاطر آپس میں دوستی کی 'اس کے لیے جمع ہوتے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی اس کے لیے جمع ہوئے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی اس کے لیے جمع ہوئے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی اس کے لیے جمع ہوئے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی اس کے لیے جمع ہوئے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی اس کے لیے جمع ہوئے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی کی خاطر آپس میں دوستی کی 'اس کے لیے جمع ہوئے اور اس پر جدا ہوئے۔ (۵) وہ محض جس نے تنائی میں اللہ تعالی کی خاطر آپس میں دوستی کی 'اس کے لیے جمع ہوئے اور کی یار کیا تو اس کی آئیس بر ہر سے دیں جس کو کی دو کی دو کوئی جس کو کی دو کی دو کوئی جس کی دو کی دو کوئی جس کی دو کی دو کوئی جس کوئی جس کوئی جس کوئی جس کوئی جس کوئی جس کوئی دو کوئی جس کوئی دو کی دو کوئی جس کوئی دو کوئی جس کوئی دو کوئی دو کوئی جس کی دو کی دو کوئی جس کی دو کی دو کوئی جس کی دو کی دو کوئی دو کوئی دو کی دو کوئی جس کی دو کوئی دو کوئی جس کی دو کوئی جس کی دو کوئی جس کی دو کوئی جس کی دو کوئی جس کوئی دو کوئی جس کی دو کوئی دو

صاحب حسب و نسب اور صاحب حن و جمال خاتون نے غلط دعوت رو کر دی کہ میں دعوت دو کر دی کہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈر آ ہوں۔ (۵) اور وہ مخص جس نے صدقہ کیا تو اس کو ایسا چھپایا کہ اس کے بائیں ہاتھ کو بھی پتہ نہ چلا کہ اس کے بائیں ہاتھ کو بھی پتہ نہ چلا کہ اس کے دائیں ہاتھ کو بھی پتہ نہ چلا کہ اس کے دائیں ہاتھ نے کیا خرچ کیا"۔

تشریح: قیامت کے دن عرش اللی کے سوا اور کوئی سایہ نہ ہو گا اور تمام مخلوق سائے کی محتاج ہو گا، پس ان حضرات کی خوش بختی و خوش نصیبی کا کیا کہنا ' جنہیں اس دن عرش اللی کا سایہ نصیب ہو جائے۔ یہ سات فتم کے حضرات جن کا اس حدیث میں تذکرہ ہے ان کا عمل حق تعالی شانہ سے کمال تعلق اور کمال اخلاق کا آئینہ دار ہے 'اس لیے کریم آقاکی جانب سے ان کے ساتھ اعزاز و اکرام کا معالمہ کیا جائے گا۔

ان سات حضرات کے علاوہ دیگر احادیث و روایات میں پھھ حضرات کے نام بھی آتے ہیں 'جنیں قیامت کے دن عرش اللی کا ساب نعیب ہو گا اگرچہ بعض احادیث بھی اگرچہ بعض احادیث بھی قبول کی جاتی ہیں۔ حضرت مولانا سعید احمد دہلوی قدس سرہ نے اپنے رسالہ تعول کی جاتی ہیں۔ حضرت مولانا سعید احمد دہلوی قدس سرہ نے اپنے رسالہ دہنت کی سنجی " میں ان حضرات کی فہرست درج کی ہے ' ذیل میں وہ فہرست نمر ۸ سے حضرت موصوف کے الفاظ میں نقل کر نا ہوں' حق تعالیٰ تمام احمیان محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ دوانت نصیب فرمائے:

۸: جو هخض اینے مقروض کو مہلت دے۔

۹: جو مجاہد فی سبیل اللہ کی امداد و اعانت کر تا ہے۔

۱۰: جو محض مکاتب کو آزاد کرنے میں مکاتب کا ہاتھ بٹا یا ہے (مکاتب وہ غلام ہے جبکی آزادی کو اس کا آ قا کسی روپے کے ساتھ مشروط کر دے)

ہے جی ارادی وال موال ہو اور ہے ہے ساتھ سروط سروے ) اا: جو محض کی نیک آدی کو محض اللہ کے واسطے دوست رکھتا ہے۔

۱۲: مجاہرین کے لشکر کی امداد و اعانت میں جو محض خود بھی شہید ہو جائے۔

١٢: تجارت ميں پچ بولنے والا۔

۱۲: وہ مخص جس کے اخلاق اچھے ہوں اور خلق حسن سے متصف ہو۔ ۱۵: جو مخص موسمی دقتوں اور دشواریوں کے باوجود وضو کی تکلیف برداشت

کر تاہے۔

١١: رات ك اندهير عين مجدى طرف جان والا-

ا: جس مخص نے کسی انسان کو بھوک کی حالت میں کھانا کھلایا۔
 ۱۵: وہ مخص جو بیٹیم کی پرورش اور بیٹیم کے ساتھ حسن سلوک کر ناہے۔

اورت کی خدمت کرنے والا۔

۲۰: وہ مخص جو دو سروں کے حقوق اداکر تا ہے اور اپناحق قبول کر تا ہے۔

ri ملطان عاول کی نیک نیتی سے خدمت کرنے والا-

۲۲: جو مخض دو سروں کے حق میں دہ فیصلہ کرتا ہے اور وہی تھم لگاتا ہے جو اپنے کے اور وہی تھم لگاتا ہے جو اپنے کے ا

۲۳: جو قحض خدا کے بندوں کی خیرخواہی کرنا رہتا ہے اور ہروفت اسی خیال میں رہتا ہے۔

۔ ۱۲۳: ہو فض اہل ایمان کے ساتھ مریانی کا سلوک کرتا ہے اور نری سے پیش آتا ہے۔

سیں ہے۔ ۲۵: جس عورت کا بچہ مرجائے تو جو شخص الی غم زدہ کی تعزیت کرے گا وہ بھی عرش النی کے سابید میں ہوگا۔

۲۷: بو فض صله رخمی کرنا ہے اور قرابت داروں کے حق کو پھانتا ہے۔ ۲۷: وہ بیوہ عورت جو چھوٹے بچوں کی پرورش کے خیال سے ود سمرا نکاح نہ

۲۸: جو فض عمرہ کھانا پکائے اور اچھی غذا تیار کرے' پھراس کھانے میں بیتم کو بلا کر شریک کرے۔

نہیں' خاموش اور غیرمعروف زندگی بسر کرنے والے فاقوں کی مصیبت ہے مر مر کھے لیکن کمی کو خبرنہ ہوئی ' دنیا میں مجبول لیکن آسانوں میں مشہور ' لوگ ان کو یمار سجھتے ہیں 'لیکن ان کو سوائے خوف خدا کے دو سرا مرض نہیں ہے۔

اس: قرآن کی خدمت کرنے والے عام اس سے حافظ ہوں یا ناظرہ خواں' خود بھی قرآن پر عمل کرتے ہیں اور دو سروں کو بھی قرآن کا مطلب بتاتے

وہ مخص جس نے بچینے میں قرآن سیکھا اور جوان ہو کر بھی اس کو پڑھتا ربا۔

ے۔ ۳۳: وہ مخص جس کی آگھ محارم اللہ سے باز رہی۔ ۳۳: وہ مخص جس کی آگھ نے خداکی راہ میں جاگئے کی تکلیف برداشت کی

ra: وہ مخض جس کی آگھ خدا کے خوف سے روتی رہتی ہے۔

٣٦: وه فخص جو الله كراسته مين تمي ملامت كرنے والے كي ملامت سے

سے: جس مخص نے مجھی اپنا ہاتھ غیر حلال مال کی طرف نہیں بردھایا۔

۳۸: جس فخص نے حرام کی طرف نگاہ پھیر کر بھی نہیں دیکھا۔

جولوگ سود نمیں لیتے اور بیاج سے پر ہیز کرتے ہیں۔

۴۰: جولوگ رشوت نهیں لیتے۔

ام : وہ محض جو ذکر اللی کی غرض سے دفت کا شار کر ہا رہتا ہے شلا "کب وقت ہو اور میں نماز پڑھوں۔

۳۲: جس نے کسی عملین کاغم دور کر دیا' اور مصیبت زدہ کی معیبت دور کر

دي-

جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کو زندہ کیا۔

كثرت سے سركار دو عالم صلى الله عليه وسلم كى خدمت من درود بيج والا ۵۷: ملمانوں کے وہ بچے جو صغر سنی کی حالت میں مرکئے ہوں-

۲۷: بیاروں کی عماوت کرنے والا۔

٧٧: جنازه كے ساتھ جانے والا-

۴۸: نفل اور فرض روزه رکھنے والا۔

وم: حصرت على كرم الله وجه سے صحح دوستى ركھنے والے-

۵۰: جو مخص صبح کی نماز کے بعد سورہ انعام کی پہلی تین آیتیں پڑھا کرتا ہے (سورہ انعام ساقیں پارہ میں ہے اس کی ابتدا سے تین آیتیں شار کرلینی جائیں)

a: دل اور زبان دونوں سے خدا کا ذکر کرنے والا۔

29: جن لوگوں کے ول پاک صاف اور بدن ستھرے ہوں 'خدا کے لیے محبت کرتے ہوں 'خدا کے ذکر کے ساتھ ان کا بھی تذکرہ ہو تا ہو 'جمال ان کا چہ تا ہو تا ہو نہ ان کے ماتھ فدا کا بھی تذکرہ ہو تا ہو ' مردی کے موسم میں وضو کی پابندی کرنے والے ' ذکر خدا کی طرف ماکل ہونے والے ' خدا کے محام کی توہین پر خضبناک ہونے والے ' محبوں کو آباد اور ان کی تغییر میں سعی کرنے والے اور میم کے دفت کثرت سے استغفار میں مشغول رہنے والے ۔ کرنے والے اور میم کے دفت کثرت سے استغفار میں مشغول رہنے والے ۔ کرنے والے ' خدا کی اطاعت کے سے اس کے بندوں کو بلانے والے ۔

ہے، اس بیروں وجہ میں ہوئی نعمتوں پر لوگوں سے حسد نہیں کرتا' ماں اپ کے ساتھ نیکی کرتا ہے ' چنل خوری سے اجتناب کا عادی ہے۔

باپ کے ساتھ بیلی کرما ہے مچھ خوری سے اجتناب ہ عادی ہے۔ ۵۵: جس مخص نے اپنا مال اپنی جان جماد فی سبیل اللہ میں خرج کر دی اور شمادت کا مرتبہ حاصل کر لیا' اس کے لیے عرش اللی کے بیچے ایک خیمہ بھی نصب کیا جائے گا۔

۵۲: وه لوگ جو قرآن کی تعلیم دیتے ہیں۔

۵۷: وہ امام جس سے اس کے مقتدی راضی ہول-

۵۸: وه مؤزن جو الله کے لیے پانچوں وقت کی ازان ویتا ہے۔

وہ غلام جس نے آقائے مجازی کے ساتھ مولائے حقیقی کا بھی حق ادا کیا

وہ ہخص جو لوگوں کی حاجت براری اور مشکل کشائی کر تا ہے۔ :40

اللہ کے لیے ہجرت کرنے والا۔ :46

وہ مخص جو لوگوں میں صلح کرانے کی غرض ہے سعی کرتا ہے۔ : Yr

وہ انسان جس کے دل نے تبھی زنا کا ارادہ نہیں کیا۔ : 42

ابل تقوی (یه سب سے زیادہ عالی مرتبہ ہوں گے)۔

وہ مخض جو بات بھی کر تا ہے تو علم ہی کی کر تا ہے اور سکوت بھی کر تا

ہے تو علم کی بات پر سکوت کر تا ہے۔

بیکار اور بے ہنر اور صنعت نہ جائے والے انسان کی اعانت کرنے \_## .

علا: ﴿ وه فَحْص جو الله اور اس كے رسول مير ايمان لايا 'خداكى راه ميں اس نے جماد کیا' کی بولتا اور امانت کو صحیح طریقہ پر اوا کرنا ہے' غلد کی گرانی کے لیے آرزو نہیں کر تا۔

١٨٠ وه مخص جو مغرب ك بعد دو ركعات يرهتا ہے اور ہر ركعت ميں سورة فاتحہ کے ساتھ گیارہ گیارہ مرتبہ قل ہو اللہ پڑھتا ہے۔ (اس روایت کی سند مکرہے)

۲۹: جو مال باپ کی نافرمانی شیس کرنا۔

۱۵: لااله الاالله كثرت سے كينے والا۔

اع: شدا کی ارواح سزر بدول کے حواصل میں رہتی ہیں اور یہ پرندے شام کو عرش الی کے نیچے قنادیل میں رہتے ہیں۔

۲۵: \_ حضرت رسول خدا صلى الله عليه وسلم قيامت كے دن سايه رحمان ميں

٢٠٠ : حفرت على كرم الله وجهه لوائع حمد ليه بوئ امام حسن و حسين ك مراہ عرش کے سابید میں مول گے ' ان کی جگد حضرت سیدنا ابراہیم علی نسنا وعلیہ السلام اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بالمقابل ہوگ۔

## محبت كى اطلاع دينے كابيان باب ماجاء في اعلام الحب

حدثنا بندارنا يحى بن سعيد القطان ناتور بن يزيد عن حبيب بن عبيد عن المقدام بن معد يكرب رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا احب احدكم احاه فليعلمه اياه ...... وفي الباب عن ابى فروانس. قال ابو عيسى: حديث المقدام حديث حسن صحيح غريب.

حَدَّثَنَا هَنَّادٌ وَقُنَيْبَةُ فَالَا : حَدَّثَنَا حَايُمُ بِنُ إِسْمِيلَ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ مُسْلِمِ الْفَصِيرِ عَنْ سَمِيدِ بْنِ سَلْمَانَ عَنْ بَرِيدَ بْنِ نَمَامَةً الشَّقِي قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ : إِذَا آخِي الرَّجُلُ الرَّجُلَ قَلْبَنْأَلُهُ عَنِ الشِهِ وَاسْمِ أَبِيهِ وَمِمَّنْ هُوَ فَإِنَّهُ أَوْصَلُ لِلْمَوَدَّةِ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: لهٰذَا حَدِيثُ غَرِيبٌ لاَنَمْرِثُهُ ۚ إِلاَّ مِنْ لَهٰذَا الْوَجْهِ ۚ وَلَا نَمْرِفُ لِلِزَيِدَ بْنِ نَمَامَةَ سَمَا عَا مِنَ النَّيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْ وَسَلَمَ ، وَ يُرُوَّى ﴿ عَنِ ابْنِ مُحَرَّ عَنِ النِّيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ نَمُوْ لهٰذَا وَلَا يَصِيحُ إِسْنَادُهُ .

ترجمہ: "حضرت مقدام بن معد بکرب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب تم میں سے کوئی مخص اپنے بھائی سے محبت کرے تو اس کو بتا ویتا جائے ہے۔

حضرت بزید بن نعامہ رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب ایک مخص دو سرے مخص سے بھائی چارہ کرے (لینی محض دین کے تعلق کی بنا پر دوستانہ و برادرانہ رکھے) تو اسے چاہئے کہ اس

کا نام' اس کے والد کا نام اور اس کا قبیلہ و خاندان اس سے دریافت کر لے 'کیونکہ یہ چیز محبت کے تعلق کو زیادہ برهانے والی ہے "۔

تشریج: ان دونوں احادیث طیبہ میں دینی محبت کے آداب سکھائے گئے ہیں۔ ایک بیر کہ جس محض سے محض اللہ تعالیٰ کی خاطر محبت ہو'اس کو بتا دینا چاہئے کہ مجھے آپ سے محبت ہے'اس سے محبت کا تعلق جانبین سے استوار ہو گا۔

دوم ہے کہ جس سے محبت ہو اس کا نام اور پتہ نشان وغیرہ دریافت کرلینا
چاہئے کہ اس سے محبت کے حقق ادا کرنے میں آسانی رہے گی اور اس سے
محبت میں مزید اضافہ ہو گا۔ چنانچہ بہتی کی شعب الایمان میں حضرت ابن عمر
رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ اگر وہ غائب ہو تو بیہ اس کی حفاظت کرسکے
گا نیار ہو تو عیادت کرسکے گا اور مرجائے تو جنازے میں شرکت کرسکے گا۔
(مرقات ت م م ساے)

## کسی کے منہ پر تعریف کرنا با**ب**

مَاجَاء في كَرَّاهِبَةِ الْمُدْحَةِ وَالْمَدَّاطِينَ

· حَدَّثَنَا مُحَدُّ بْنُ بَشَارٍ . حَدَّثَنَا مَبْدُ الآخْنِ بْنُ مَهْدِي ·

حَدِّثَنَا سُفْيَانُ مِنْ حَبِيبِ بْنِ أَ بِى ثَابِتِ مَنْ مُجَاهِدٍ مَنْ أَ بِى سَمْتَرِ قَالَ : قَامَ رَجُلٌ فَأْتَنِي ظَلَى أَمِيرِ مِنَ الْا مَرَاء ، فَجَمَلَ الْفِنْدَادُ بَحْثُو فِي وَجْهِدِ التُرَابَ وَقَالَ : أَمْرَنَا رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَلْفُ نَحْنُو فِي وَجُوهِ للذَّاحِينَ النَّرَابِ .

وَفِي الْمِبَابِ عَنْ أَ بِي هُرَ بُرُءَة

قَالَ أَبُوعِيتَى ؛ هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعِيعٌ . وَقَدْ رَوَى زَائِدَةً عَنْ بَزِيدٌ ابْنِ أَى زِيَادٍ عَنْ بُجَاهِدٍ عَنِ ابْنِ عَبَاسٍ عَنِ الْفَدَادِ ، وُحَدِيثُ بُجَاهِدٍ عَنْ أَنِي مَتَشَرِ أَصْحُ ، وَأَبُومَعُشَرِ اَشُهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَغُبِرَةً وَالمَقْدَادُ بْنُ الأَسُوادِ هُو المَقْدَادُ بْنُ عَرُ وِ الْكِنْدِيُّ وَبُكُنِي أَبَا مَعْبَدٍ وَ إِمَّا نُسِبَ إِلَى الْأَسُودِ ابْنِ عَبْدٍ بَنُونَ لِأَنَّهُ كَانَ قَدْ نَبَنَاهُ وَهُو صَغِيرٌ .

٢٣٩٤ - حَدَّثَنَا كُعَدُّ بْنُ عُثْمَانَ الْسَكُوفِيُّ . حَدَّثَنَا مُبَيْدُ اللهِ بْنُ مُوسَى عَنْ سَالِمِ الْفَيْسَاطِ عَنِ الْفُسَنِ عَنْ أَبِي هُرَّبُرَّ ۚ قَالَ : أَمَرَ نَا رَسُولُ اللهِ مُوسَى عَنْ سَالِمِ الْفَيْسَاطِ عَنِ الْفُسَنِ عَنْ أَبِي هُرَّبُرَ ۚ قَالَ : أَمَرَ نَا رَسُولُ اللهِ مَا مَانَى اللهُ عَنْهُ وَسَلَّم : أَنْ نَحْمُو فَي أَفْوَاهِ الْمَدَّاحِينَ الْتُرَابَ .

قَالَ أَبُوعِينِي : هٰذَا حَدِيثُ غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُوَيْرٌ ۗ هَ

رجمہ: "ابو معر کتے ہیں کہ ایک فخص کھ اوا اور کسی حاکم کی تعریف کرنے نگا (اور صبح مسلم ص ۱۹۲۴ ج ۲ میں مام کی تعریف کرنے نگا (اور صبح مسلم ص ۱۹۲۴ ج ۲ میں مام بن حارث کی روایت ہے کہ وہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ عنہ کی مدح کرنے نگا) اور حضرت مقداد بن اسود رضی اللہ عنہ اس کے منہ میں مٹی ؤالنے گئے 'اور فرمایا کہ ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم فرمایا ہے کہ مدح سرائی کرنے والوں کے منہ میں مٹی وال دیا کریں''۔

تفریج: سمی کے سامنے اس کی مدح سرائی کرنا ندموم ہے تین وجہ ہے' ایک تو ایسے لوگ عموما" خوشامدی ہوا کرتے ہیں' اور ممدوح سے منفعت حاصل کرنے کے لئے اس کی سچی جموئی تعریف کیا کرتے ہیں۔ گویا ایسے لوگوں کی تعریف اخلاص پر مبنی نہیں ہوتی' بلکہ مطلب برآری کے لئے ہوا کرتی ہے۔ دو سرے ایسے لوگ تعریف میں مبالغہ آرائی سے کام لیتے ہیں اور اس میں جھوٹ کی آمیزش سے کوئی باک نہیں رکھتے۔

تیرے جس کی تعریف کی جائے اس کے نفس میں عجب و خود پندی اور تعلی و تخبر پیدا ہونے کا اندیشہ ہے ، وہ ایسے احتوال کی تعریف سے یہ سمجھ لیتا ہے کہ شاید میں سمج کی ایبا ہوں۔ ظاہر ہے کہ یہ خیال اس کی ہلاکت کا موجب ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ کسی کی مدح کرنا مطلقاً " ندموم نہیں ، بلکہ جس محتوم کا اور رسوخ عقل و معرفت کی بنا پر یہ اندیشہ نہ ہو کہ مدح سے اس کا نفس پھول جائے گا اور تعریف کسی صحح مقصد کے لئے ہو۔ مثلاً " اس محتص کی ہمت افرائی کرنا یا دو سرول کو اس کی افتدا کی ترغیب دینا ، اور تعریف میں مبالغہ آرائی سے کام نہ لیا جائے تو بعض صورتوں میں تعریف اور تعریف میں مورتوں میں محزات اور تعریف میں مورتوں میں محزات مائز اور بعض صورتوں میں محزات مائز اور بعض صورتوں میں محزات مائز اور بعض صورتوں میں مستحب ہے۔ چنانچہ بے شار احادیث میں حضرات مائز اور بعض صورتوں میں مستحب ہے۔ چنانچہ بے شار احادیث میں مضرات میں متحب ہے۔ چنانچہ بے شار احادیث میں منتول ہیں۔

## صاحب ایمان کی رفافت باسب ماجاء ف مشغبة الکوامین

حَدِّنَنَا سُوَبَدُ بَنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا انْ الْمَارَكِ مَنْ حَيْوَةَ ابْنُ الْمَارَكِ مَنْ حَيْوَةَ ابْنِ شُرَيْحٍ حَدْ الْمَارِيْحِ الْمُعْجِمِيِّ أَخْبَرَهُ ابْنِ شُرَيْحٍ حَدْتُنَى سَالِمٌ أَنْ عَنْ أَبِي الْهَيْمَ مَنْ أَبِي سَيبِهِ أَنْ سَمِيعٍ أَبْ سَمِيعٍ أَبَا سَمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم اللهُ عَلَيْمٍ وَسَلَم اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ اللهُ اللهُ

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنَ إِمَّا نَفَرِ أَهُ مِنْ هٰذَا الْوَجِهِ .

رَجِم : "حضرت الوسعيد خدرى رضى الله عنه سے

روايت ہے كه انهوں نے آنخضرت صلى الله عليه وسلم كويہ

ارشاد فرماتے ہوئے خود سنا ہے كه رفاقت اختيار نه كرو مگر

صرف صاحب ايمان كى اور تهمارا كھانا نه كھائے گر پر بيز گار

آدى "-

تشریح: اس ارشاد پاک میں دو ہدایتیں دی گئی ہیں۔ ایک بید کہ آدی کو صرف صاحب ایمان کی صحبت و رفاقت اختیار کرنی چاہئے اور فاجر و بدکار اور منافق کی صحبت سے احراز کرنا چاہئے 'اس لئے کہ انسان کی طبیعت نادانستہ طور پر اپنے رفیق و ہم نشین کی صحبت سے متاثر ہوتی اور اس کے اخلاق و عادات کو اخذ کرتی ہے 'اس لئے نیک لوگوں کی صحبت سے خیر اسکی طرف نشل ہوگی 'ور بروں کی صحبت سے برائی اور شرکے موا کچھ حاصل نہیں ہو گا۔ اس کی مثال ایس ہے کہ ہوا خوشہو کے پاس سے گزرتی ہے تو معطر اور خوشہودار ہو جاتی ہے۔ جاتی ہے 'اور بدیو کے پاس سے گزرتی ہے تو معطر اور خوشہودار ہو جاتی ہے۔ جاتی ہے 'اور بدیو کے پاس سے گزرتی ہے تو معطر اور خوشہودار ہو جاتی ہے۔ خضرت صلی اللہ علیہ و سلم کا ارشاد گرای ہے:

مثل الجليس الصالح والسوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه وإما أن تجد منه ريحًا طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحًا خبيثة.

(صحیح بخاری جلد ۲ ص ۲۸۵

رجمہ: "اقصے اور برے ہم نشین کی مثال ایس ہے جیسے

کتوری والا۔ اور بھٹی جھونکنے والا پس کتوری والا یا تو تہیں پچھ ہدیہ کر دے گا'یا تم اس سے خرید لوگے'یا کم از کم تہیں اس سے خوشبو تو میسر آئے گی اور بھٹی جھونکنے والا یا تو تہمارے کپڑے جلا دے گایا تم اس سے بدبو پاؤ گے"۔ (میج بخاری جلد ۲ ص ۸۳۰ کٹاب الذبائے باب المک)

راز اس میں بیہ ہے کہ ظبائع کو ایک دو سرے سے مناسبت ہوتی ہے' اس لئے آدمی اس فخص کی صحبت اختیار کر تا ہے جس کے ساتھ کسی نوعیت کی مناسبت ہو' اور پھر بیہ مناسبت محبت تک تھینج لے جاتی ہے' اور رفتہ رفتہ آدمی اپنے دوست کا ذوق و مسلک اپنالیتا ہے' چنانچہ ایک حدیث میں ہے: المرء علی دین خلیلہ فلینظر أحد کم من

(أبو داود وترمذي)

ترجمہ: "آوی اپنے دوست کے ندہب پر ہو تا ہے اس لئے تہیں یہ و مکھ لینا چاہئے کہ کس سے دوستی کرتا ہے"۔

ىخالل.

اور پھراس محبت و رفاقت کا انجام یہ ہو تا ہے کہ آدمی کی دنیا ہی نہیں کبلکہ آخرت بھی اس کے ساتھ وابستہ ہو جاتی ہے چنانچہ حدیث میں فرمایا گیاہے:

> المرء مع من أحب. (ترمذی) ترجمہ: "أرمى اى كے ساتھ ہو گا جس سے دوستى كر آ

ہیں اہل اللہ کی محبت اکسیرہے' اور اہل باطل اور اہل غفلت کی محبت زہرہے' بزرگوں کا ارشاد ہے کہ ایسا فخص محبت کے لا کق نہیں جس سے دینی فائدہ حاصل نہ ہو۔ محبت مالح رّا صالح كند محبت طالح رّا طالح كند

یماں دو باتوں پر تنبیہ کرنا بہت ضروری ہے ایک ہے کہ ہم لوگ اچھی بری جگہ بیشے میں کوئی تمیز نہیں کرتے اور ہو ٹلوں کریسٹورانوں اور چائے خانوں میں بیٹے رہنے میں کوئی مضا کقہ نہیں سیھے۔ حالا تکہ اچھی بری جگہ کے بھی اثرات ہوتے ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مساجد کو خیر البقاع (بمترین جگہیں) اور بازاروں کو شرالبقاع (بدترین جگہیں) فرمایا ہے ، جس طرح گندی جگہ بیٹھنے سے دماغ تنفن سے پھٹے گا۔ اس طرح خفلت کی جگہ بیٹھنے سے دل میں خفلت کا غبار آئے گا۔ اس لئے بغیر طرح خفلت کی جگہوں پر بیٹھنے سے دل میں خفلت کا غبار آئے گا۔ اس لئے بغیر ضرورت کی ایک جگہوں پر بیٹھنے سے پر بینز کرنا چاہئے اور اگر بھی ضرورت کی بنا پر بیٹھنا بوے تو قلب کی مگرداشت سے غافل نہیں ہونا چاہئے۔

ووسری بات ہے کہ کمی مخص کی تحریر پڑھنا بھی ایک ورجہ میں اس کی صحب کے قائم مقام ہے ، چانچہ اہل اللہ کے ارشادات ، ان کے ملفوظات اور ان کی کتابوں کا مطالعہ قلب میں نورانیت پیدا کرتا ہے اور اہل باطل اور اہل غظات کی کتابوں کے مطالعہ ہے دل میں ظلمت و کد درت پیدا ہوتی ہے۔ اس زمانے میں اس سے بھی بہت بے پروائی افتیار کی جا رہی ہے ، لوگ ہر کس و ناکس کی کتاب اٹھا کر پڑھنا شروع کر دیتے ہیں۔ خوب یاد رکھنا چاہئے کہ جتنی در تک اس کتاب کے مطالعہ میں مشغول رہیں گے اتنی در گویا مصنف کی محبت میں بیٹھے ہیں اور اس محض کی قلبی کیفیات بقدر استعداد آپ کی طرف خشل ہو رہی ہیں۔

دوسری بدایت جو اس حدیث پاک میں فرمائی گئی ہے یہ ہے کہ تمہارا کھانا صرف پر بیزگار لوگ کھائیں اس سے مقصد ..... واللہ اعلم .... یہ ہے کہ کھانے پر صرف نیک اور پر بیزگار حضرات کو مدعو کیا جائے ۔ کیونکہ کسی کو دعوت دے کر اپنے گھر بلانا محبت والفت اور دوستی و تعلق کی بنا پر ہو تا ہے ' پی ایسا گرا تعلق صرف اہل اللہ سے ہونا چاہئے ہاں! کمی ضرورت مند کی ضرورت مند کی ضرورت کی حاجت ضرورت کو ایس کی حاجت براری ضروری ہے۔ خواہ وہ کا فربی ہو۔ واللہ اعلم۔

مصائب پر صبر کرنا بایب

مَا جَاءُ فِ الصُّر عَلَى الْبَلَّاء

حَدُّثُنَا قُتَيْبَةُ . حَدَّثُنَا اللَّيْثُ عَنْ يَزِيدٌ بْنِ أَيِي حَبِيبٍ

عَنْ سَعْدِ بْنِ سِنَانِ عَنْ أَنَى قَالَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ مَتَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِذَا أَرَادَ اللهُ عِنَانِهِ عَنْ أَنْسَ قَالَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ مَتَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِذَا أَرَادَ اللهُ بِيَبَدِهِ الشَّرِ أَرَادَ اللهُ بِيبَدِهِ الشَّرِ أَنْ أَلْمُتُكُ عَنْهُ بِذَا الْإِسْنَادِ عَنِ النَّبِي أَمْ الْقِبَامَةِ ، وَبِهِذَا الْإِسْنَادِ عَنِ النَّبِي أَسْنَكُ عَنْهُ بِيرًا فَي النَّبِي صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ قَالَ : إِنْ عِظْمَ البَّزَاء مَمْ عِظْمَ الْبَلَاء ، وَإِنْ اللهُ إِذَا أَمْتُ إِذَا اللهُ إِنْ اللهُ إِنْ اللهُ إِنْ اللهُ السِّمَا اللهُ أَنْ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْهُ الرَّعْلَ ، وَمَنْ سَخِطٍ قَلْهُ السَّخُطُ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ .

ترجمہ: "حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا جب اللہ تعالیٰ کی بندے کے ساتھ خیر کا ارادہ فراتے ہیں ' تو دنیا ہیں ہی اس کو فوری سزا دے دیتے ہیں ' اور جب اللہ تعالیٰ کی بندے کے ساتھ شرکا ارادہ فرماتے ہیں ' تو اس کے گناہ کی سزا موخر کر دیتے ہیں بیاں تک کہ قیامت کے دن اس کی پوری سزا دیں گے۔ ہیں یماں تک کہ قیامت کے دن اس کی پوری سزا دیں گے۔ نیز آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بندے کو جتنا بردا اہلا پیش آئے ' اتنی ہی بری جزا اس کو ملتی ہے اور

بے شک اللہ تعالی جب کسی قوم سے محبت فرماتے ہیں تو اسے (مر حالت (مصائب و آلام سے) آزماتے ہیں ' پس جو شخص (ہر حالت میں اللہ تعالیٰ کی میں اللہ تعالیٰ کی رضامندی ہے اور جو شخص ناراض ہوا اس کے لئے ناراضی ہے "۔

تشريح: اس حديث ميں دو مضمون ارشاد ہوئے ہيں۔ ايک بيہ كه جب اللہ تعالیٰ کس بندے کے ساتھ خیر کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس کی غلطیوں اور کو تاہیوں کی سزا دنیا ہی میں دے دیتے ہیں۔ اس کی سزا کو آخرت پر نہیں اٹھا رکھتے ' بلکہ مختلف مصائب و آلام میں اس کو مبتلا کر کے پاک و صاف کر دیتے ہیں۔ چنانچہ اگر اس کے کائل بھی چبھتا ہے وہ بھی اس کے گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے اور اگر لکھنے والے کے ہاتھ سے قلم گر جاتا ہے تو وہ بھی اس کے لئے کفارہ بن جاتا ہے۔ اس سے دو ہاتیں معلوم ہوئیں ایک بیا کہ کسی بندہ مومن کو کوئی تکلیف یا صدمہ یا پریثانی پیش آئے اسے ایے گناہوں کا خمیازہ سمھنا چاہے۔ دوسری یہ کہ بندہ مومن کا مصائب و آلام میں جتلا ہونا اس کے مردود ہونے کی علامت نہیں ' بلکہ اس کے ساتھ حق تعالی شانہ کا لطف و انعام ہے کہ حق تعالی شاند نے اس کے گناہوں کے کفارے کا دنیا ہی میں انتظام فرما دیا۔ اس کے برعس جس بندے کے ساتھ شرکا ادادہ فرماتے ہیں اسے گناہوں کے باوجور ڈھیل اور مہلت ریتے ہیں۔ وہ احمق یہ سمجھتا ہے کہ وہ الله تعالی کی نظر میں بہت معزز ہے حالا نکہ اس کے ساتھ کرو استدراج کا معالمہ ہو رہا ہے ، کہ اس کی معسیوں اور نافرمانیوں کے باوجود اسے و هیل دی جارہی ہے' اور قیامت کے ون جب بارگاہ خداوندی میں پیش ہو گا' اے اس کی بد عملیوں کا بورا بدلہ چکا ویا جائے گا۔ اللہ یہ کہ حق تعالی شانہ محض اینے فعنل و احسان ہے عنو و درگزر کا معاملہ فرمائیں۔

اس مدیث پاک سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ بھی حق تعالی شانہ کا اطف ' قرکی شکل میں ہوتا ہے اور بھی قراطف کی شکل میں۔ اس کتبہ کو حضرات عارفین خوب سیجھتے ہیں ورنہ عام لوگوں کی نظراس پر نہیں جاتی۔ حق تعالی شانہ اس ناکارہ کے ساتھ بھی لطف و کرم کا معالمہ فرمائیں اور اپنے غضب و قر سے پناہ عطا فرمائیں۔ اللهمانی اعوذ برضاک من سخطک وہمعافاتک من عقوبتک واعوذبک منک کا احصی ثناء علیک انت کما اثنیت علی

دو مرا مضمون اس مدیث پاک میں یہ ارشاد ہوا ہے کہ بندے کو حق تعالی شانہ کی طرف سے جس قدر زیادہ اہلا پیش آئے اس قدر وہ حق تعالی شانہ کے ہاں اجرو ثواب کا مستحق ہے۔ پس جب اللہ تعالیٰ کسی قوم سے محبت فراتے ہیں اسے مخلف تکالف و مصائب سے آزماتے ہیں جن سے ان کی غلطیوں اور کو تاہوں کا سارا میل کچیل دور ہو جاتا ہے ' حضرت لقمان علیہ السلام نے اپنے صاجزادے سے فرمایا تھا اک بیٹا ! سونے جاندی کو آگ کی بھٹی میں وال کرصاف کیا جاتا ہے ہیں جو بندہ ان تکالیف اور آزمائشوں پر' جو محض مناب الله پیش آتی میں رامنی رہے اور کوئی حرف شکایت زبان ير نه لائے بلکہ یوں سمجے کہ مجھے جو کچھ بیش آرہا ہے یہ سب کچھ کریم آقا کی جانب سے میرے نفع کے لئے ہے' ایسے بندے کے لئے حق تعالی شانہ کی رضامندی لکھ دی جاتی ہے۔ "اللہ تعالی ان سے راضی ہوا اور وہ اللہ تعالی سے راضی ہوئے"۔ اور جو مخص ان مصائب و آلام پر راضی برضا نہ رہے بلکہ اس کے ول میں حق تعالی شانہ کی طرف سے گھن اور کڑھن پیدا ہو جائے۔ وہ اپنی ماقت سے حق تعالی کی ناراضی کا مستوجب ہو جاتا ہے۔ نعوذ باللہ من ذلك-

ایک مدیث قدی ہے کہ:

من لم يرضَ بقضائي ولم يقنع بعطائي فليطلب ربا سوائي. ترجمہ: ''جو محض میری قضا پر راضی نہیں اور میری عطا پر قانع نہیں' اے کمو کہ میرے سواکوئی اور رب ڈھونڈ ہے''۔

حَدَّثَنَا تَعْمُودُ بْنُ غَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ . أَخْبَرَانَا شُمْبَةُ عَنِ الْاَئْحَشِ قَالَ : سَيِمْتُ أَبَا وَائِل َبَغُولُ: قَالَتْ مَانِشَةُ: مَارَاْنِتُ الْوَجَعَ ضَمُّمَةً عَنِ الْاَئْحَشِ قَالَتْ مَارَاْنِتُ الْوَجَعَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ . عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ .

قَالَ أَبُو عِبْسَى : هٰذَا حَدِبْثٌ حَسَنٌ مَنْجِبْعٌ .

ترجمہ: "ام المومنین عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ میں نے آمخضرت صلی اللہ علی وسلم سے بڑھ کر کسی کی تکلیف نہیں دیکھی "۔

تشریح: یہاں تکلیف سے سکرات موت کی تکلیف مراو ہے۔ مطلب سے کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مرتبہ جو نکہ بہت ہی بلند تھا' اس لئے دیگر کالیف کی طرح آپ کی سکرات کی تکلیف بھی دو سروں سے زیادہ تھی' گریہ تکلیف جد مبارک لقائے اللی کے اشتیاق بی تکلیف جد مبارک لقائے اللی کے اشتیاق بی لیے چین اور مشاہدہ اللی میں متغرق تھی۔ یہاں ہے یہ بھی معلوم ہوا کہ نزع کے وقت اگر کسی کو بظا ہر زیادہ تکلیف ہو تو یہ اس کے غیر مقبول ہونے کی ولیل نہیں۔ اگر کسی کی روح بظا ہر آسانی سے نکل جائے تو یہ اسکے مقبول ہونے ک ہونے کی علامت نہیں ۔ الغرض ظا ہری شدت کے کم و بیش ہونے کا کوئی اعتبار نہیں۔ بلکہ اصل اعتبار اس وقت روحانی شدت و راحت کا ہے' جس کا اعتبار نہیں علی سکرات الموت علی سکرات

حَدَّنَنَا فَهَيْبَةٌ ۚ . حَدَّثَنَا حَاَّدُ بْنُ زَبْدٍ عَنْ فَاسِمٍ بْنِ بَهْلَـٰكَةَ

عَنْ مُصَنَّبِ بْنِ سَمْدِعَنْ أَبِيهِ قَالَ: قُلْتُ: يَارَسُولَ اللهِ: أَى النَّاسِ أَشَدُّ بَلَامَ ا قَالَ الأَنْبِيامَ ثُمُّ الأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ ، فَيَبْنِلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسَبِ دِينِهِ ، فإن كان دِينهُ صُلْبًا اشْقَدَ بَلَارُهُ ، وَ إِنْ كَانَ فِ دِينِهِ رَفَةٌ أَبْشُلِ عَلَى حَسَبِ دِينِهِ ، فَا يَبْرَحُ الْبَلَّاهِ ، لَمُبْدِ يَتَّى بَثْرُ كُهُ يَهْمِي عَلَى الْأَرْضِ مَا عَلَيْهُ خَطِيقَةٌ .

وَالَ أَبُو عِيدَى : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ مُحَدِيعٌ .

وَفِي أَلْبَابٍ عَنْ أَ بِي هُرَيْرَةً وَأَخْتِ مُذَيْفَةً بْنِ الْبَانِ أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ، سُيْلَ أَيُّ النَّاسِ أَشَدُّ بَلَاء ؟فَالَ :الأَنْبِياَه، ثُمُّ الأَنْقَلُ فَالْأَمْقَلُ .

ترجمہ: "حضرت سعد بن الی وقاص رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ!

سب سے زیادہ آزائش کس کی ہوتی ہے 'فرمایا: انبیا علیم السلام کی پھر جو ان سے قریب تر ہو 'پھر جو ان سے قریب تر ہو 'پھر جو ان سے قریب تر ہو 'آدمی کو اس کے دین کے مطابق آزمایا جا آ ہے۔ پس اگر وہ اپنے دین میں پختہ ہو تو اس کی آزمائش بھی کڑی ہوتی ہے 'آگر اس کے دین میں کروری ہو تو اسے اس کے دین کی بقدر آئر اس کے دین میں گزال جا آ ہے 'پس آزمائش بندے کے ساتھ بیشہ آزمائش میں ڈالا جا آ ہے 'پس آزمائش بندے کے ساتھ بیشہ رہتا ہے کہ اس کو ایسا کر چھو ڈتی ہے کہ وہ زمین پر ایسی حالت میں چاتا ہے کہ اس کو ایسا کر چھو ڈتی ہے کہ وہ زمین پر ایسی حالت میں چاتا ہے کہ اس کو کی گناہ نمیں رہتا ''۔

حَدَّثَنَا كُلُّهُ بَنُ عَبْدِ الأَعْلَى . حَدَّثَنَا بَزِيدُ بَنُ زُرَيْعِ عَنْ كُلُّهُ بَنُ ذُرَيْعِ عَنْ كُلُّهِ بَنِي عَنْ إِلَى مُرَبِّرَةً قَلَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَثَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَالِم عَلَيْهِ وَسَالِم حَلَّى عَلَيْهِ وَسَالِم حَلَّى اللهُ وَمَا لِهِ حَلَّى بَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَةُ وَمَا عَلَيْهِ خَطِيئَةٌ .

قَالَ أَبُو عِبْسَى : هٰذَا حَدِبْثُ حَسَنُ صَحَيْحٌ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مصیبت ہیشہ مومن بندے اور مومن بندی کے ساتھ رہتی ہے 'اس کی زات میں بھی اور اس کے مال میں بھی 'ور اس کے مال میں بھی 'یماں تک کہ وہ اللہ تعالیٰ سے ایس طالت میں ملا قات کر تا ہے کہ اس کے ذے کوئی گناہ نمیں ہو تا''۔

تشریح: آزمائش سے مراد وہ آلام و مصائب ہیں جو اس دارا کمن میں آدی کو پہنچتے ہیں' اس مدیث پاک میں ارشاد فرمایا گیا ہے کہ یہ آزمائش سب سے زیادہ انبیا کرام علیم السلام پر ڈالی جاتی ہیں' پھردرجہ بدرجہ اولیا و صلحا پر۔ بنتا کی کا دین مضوط اور عنداللہ اس کا مرتبہ بلند ہو اس قدر است آزمائشوں میں ڈالا جاتا ہے' اور پھراللہ تعالی ان کو صبرد استقامت اور شکر و صبر کی توفیق دے دیتے ہیں' اور پھراللہ تعالی ان کو درجات بلند ہوتے ہیں' اور خطاؤں کا کفارہ ہو جاتا ہے' یماں تک کہ وہ تمام خطاؤں سے پاک صاف ہو جاتا ہے' یماں تک کہ وہ تمام خطاؤں سے پاک صاف ہو جاتا ہے۔

یماں یہ سمجھ لینا ضروری ہے کہ مصائب و آلام حضرات انبیا کرام علیم السلام اور اولیا و صلحا پر بھی آتے ہیں اور فساق و فجار پر بھی' ان دونوں کے درمیان فرق یہ ہے کہ مقبولان اللی پر مصائب کا آنا بطور تطبیرو آزائش ہوتا ہے جس سے ان کے درجات بلند ہوتے ہیں اور بھول چوک کی وجہ سے (جولازمہ بشریت ہے) ان سے مرزد ہونے والی خطاؤں کا کفارہ ہو جاتا ہے' اور وہ جرفتم کے گرد و غبار اور میل کچیل سے پاک صاف ہو جاتے ہیں' اس کے برعکس فساق و فجار پر جو مصائب آتے ہیں وہ شومی اعمال کی بنا پر بطور عقوبت ہوتے ہیں' اگر چہ دار الجزائو آ فرت ہے' گری تعالی کی رحمت اس کو عقوبت ہوتے ہیں' اگر کے دار الجزائو آ فرت ہے' گری تعالی کی رحمت اس کو

مقتضی ہوئی کہ عذاب و سزا کا کچھ نمونہ دنیا میں بھی دکھلایا جائے گاکہ لوگوں کو تو بہ و انابت اور رجوع الی اللہ کی توفیق ہو۔

اور ظاہری فرق ان دونوں میں یہ ہے کہ صلحا پر جو مصائب و تکالیف آتی ہیں ان کی وجہ سے انہیں اللہ تعالیٰ شانہ سے انقباض نہیں ہو تا کملہ حق تعالیٰ شانہ سے تعلق و محبت میں مزید اضافہ ہو جا تا ہے۔ ان پر اپنی بندگ و بے چارگ اور حق تعالیٰ کی مشیت کا لمہ کی کار فرمائی مزید واضح ہو جاتی ہے اور اس کی وجہ سے ان پر امرار عجیبہ کھلتے ہیں۔ حضرت پیران پیر شاہ عبدالقاور جیلانی قدس سرہ کا ارشاد ہے:

" جب بندہ کمی بلا میں مبتلا کیا جاتا ہے تو پہلے وہ خود اس سے نکلنے کی کوشش کر آ ہے اگر نجات نمیں یا آ او مخلوقات میں سے اوروں سے مدد مانگتا ہے ، شلا " بادشاہوں یا حاکموں یا ونیا داروں یا امیروں ہے' اور دکھ درد میں طبیوں ہے' جب ان ہے بھی کام نہیں فکا اس وقت اپنے پروروگار کی طرف دعا اور گریہ وزاری و حمد و ننا کے ساتھ رجوع کر آ ہے (لینی) جب تک اینے نفس سے مرویل جاتی ہے خلق سے رجوع نہیں كرنا ورجب تك فلق سے مدد ل جاتى ہے خداكى طرف متوجہ نہیں ہوتا' پھرجب خدا کی طرف سے (بھی) کوئی مدد نظر نہیں آتی تو (یے بس ہو کر) خدا کے ہاتھوں میں آرہتا ہے' اور بیشه سوال و وعا' اور گربه وزاری اور ستائش و اظهار حاجت مندی امید و ہیم کے ساتھ کیائکر باہے ' پھر خدا اس کو دعا سے (بھی) تھکا ویتا ہے اور قبول نہیں کرتا یماں تک کہ کل اسباب (منقطع ہو جاتے ہیں' اور وہ سب ہے) علیحدہ ہو جا تا ہے' اس ونت اس میں (احکام) قضا و قدر کا نفاذ ہو تا ہے اور اس کے اندر (خدا اپنا) کام کر باہے تب بندہ کل اسباب

و حرکات سے بے بروا ہو جاتا ہے اور روح صرف رہ جاتا ے' اے فعل حق کے سوا کھے نظر نہیں آنا' اور وہ ضرور بالضرور صاحب يقين موحد موتاب، قطعي طورير جانا ہے كه ورحقیقت خدا کے سوا نہ کوئی (کچھ) کرنے والا ہے اور نہ حركت وسكون دينے والا نه اس كے سواكس كے باتھ ميں ا جِمانی و برانی ' نفع و نقصان ' بخشش و حرمان ' کشائش و بندش ' موت و زندگی٬ عزت و ذلت٬ غنا د نقر٬ اس ونت (احکام نضا و قدر) میں بندہ کی بہ حالت ہوتی ہے جیسے شیر خوار بچہ داید کی كوريس ' يا مرده غسال كے اتھ ميں ' يا (يولوكا) كيند سوار كے قضرين كر النابلنا جايات اور بكارا بنايا جايا ي اس من ا بی طرف ہے کوئی حرکت نہیں' نہ اپنے لئے نہ کسی اور کے لتے الین برہ این مالک کے فعل میں اینے نفس میں غائب ہو جاتا ہے' اور اپنے مالک اور اس کے نعل کے سوانہ کچھ دیکھتا سننا ہے' نہ کچھ سوچا سجھنا' اگر دیکھنا ہے تو اسکی صنعت' اور اگر سنتا ہے تو ای کا کلام' اس کے علم سے (ہرچیز کو) جاتا ب اس کی نعت سے لطف اٹھا آ ہے اس کے قرب سے سعادت پا تا ہے'اس کی تقریب (جاذبہ) سے آراستہ بیراستہ ہو آ ہے' اس کے وعدے ہے خوش ہو آ ہے' سکون یا آ ہے اور اطمینان حاصل کرتا ہے؛ اس کی باتوں سے مانوس ہو تا ہے' اور اس کے غیرہے وحشت و نفرت کر تا ہے' اس کی یاد میں سرنگوں ہو ہا ہے اور جی لگا تا ہے' اس کی ذات پر اعماد اور بھروسہ کرتا ہے' اس کے نور معرفت سے ہدایت پا آ اور اس کا خرقہ و لباس پہنتا ہے' اس کے علوم بجیب و نادر پر مطلع ہوتا ہے' اس کے قدرت کے اسرار سے مشرف ہوتا ہے'

اس کی ذات پاک کی (ہربات) سنتا اور اسے یاد رکھتا ہے ' پھر ان (نعمتوں) پر حمد و نثا و شکر و سیاس کر تا ہے ''۔ (نتوح النیب مقالہ ۳ بحوالہ تاریخ دعوت و عزبیت جلد ادل ص ۲۲۲

ص ۳۶۳ از مولانا سید ابوالحن علی ندوی مد ظله)

کین جس پر آفات و مصائب کا نزول بطور قرو سزا ہو اس کے قلب میں گھٹن پیدا ہو جاتی ہے' اپنی بد عملیوں پر نظر کرنے اور اپنی حالت کی اصلاح کرنے کے بجائے نعوذ باللہ حق تعالی شانہ کی طرف سے سو ظن میں بتلا ہو جا تا ہے' یہ حق تعالی شانہ کا قریر قربے کہ آدمی گرفتار بلا ہونے کے بعد بھی توبہ و انابت کا راستہ اختیار نہ کرے' بلکہ اپنے منعم حقیقی سے برگشتہ ہو جائے اور حرف شکایت زبان پر لائے۔

اس حدیث پاک سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ کمی فخص کا مصائب و تکالیف اور بھگی و بیاری میں مبتلا ہونا اس کے مردود ہونے کی علامت نہیں' اس میں بہت سے لوگ غلطی کرتے ہیں اور کمی کو تکلیف اور مصبت میں دیکھ کر اس پر طعن کرتے ہیں۔ یہ بہت ناشائشۃ حرکت ہے۔

آنکھوں کی بینائی جاتی رہنے کا بیان

اسب

مًا جَاء في ذَماب الْبَصَرِ

حَدَّثَمَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مُعَاوِيةٌ الْجُمْحِيُّ . حَدَّثَنَا عَبْدُ الْمَوْبِيْ ابْنُ مُسْلِمٍ . حَدَّثَنَا أَبُو طَلِالَ لِمَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَسَمْ مَنْ إِنَّ اللهُ مَيْفُولُ : إِذَا أَخَذْتُ كَرِيمَةً فَى عَبْدِي فِ اللهُ نُبَا لَمْ يَكُنْ لَهُ جَزَادِ عِنْدِي إِلاَ الْجُنَة . وَ فِي الْبَابِ : عَنْ أَ فِي هُرَّ بَرَّ ۚ وَزَبِيْدِ بَنِ ارْقَمَ قَالَ أَنْ عَنَ مِ هُذَّا خِدِينَ \* حَدَيْثِ \* عَنْ سِنْ مِنْ هَذِا الْوَسِّحِهِ ۚ وَأَنَّهُ طَلَالًا

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا خديث حَسَنَ عَرَبِبٌ مِن هٰذَا الْوَجْهِ وَأَبُو طَلِالَ الْمَوْجِهِ وَأَبُو طَلِالَ

حَدَّثَنَا تَعْمُوهُ بْنُ غَيْلاَنَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَاقِ . أَخْبَرَنَا مُبَدُ الرَّزَاقِ . أُخْبَرَنَا مُنْهَانُ عَنِ الأَعْشِ عَنْ أَبِي صَالِح عَنْ أَبِي هُرَبُونَهَ رَفَعَهُ إِلَى النَّهِيَّ صَلَّى اللهُ عَنْهِ وَسَلَّمَ فَالَ : بَغُولُ اللهُ عَزَّ وَجَل : مَنْ أَذْهَبْتُ حَبِيبَتَهُم فَصَيْرِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالْ : بَغُولُ اللهُ عَزَّ وَجَل : مَنْ أَذْهَبْتُ حَبِيبَتَهُم فَصَيْرِ وَالْمُنْ عَلَى اللهُ عَرَابًا دُونَ البُنْةِ .

وَقِ الْبَالِ عَنْ جِرْ بَأْضِ بْنِ سَارِيةً .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَعِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی ارشاد فرمائے ہیں کہ میں جب دنیا میں اینے بندے سے دونوں آئیسیں لے لوں' (یعنی ان کی مینائی جاتی رہے) تو اس کے لئے میرے پاس جنت کے سواکوئی برلہ نہیں۔

رجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ٹی
کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی ارشاد
فرمانے میں کہ میں جس شخص کی آ تکھیں نے لوں (یعنی بینائی جاتی
دہے) پھروہ مبر کرے اور ثواب کی نیت رکھے تو میں اس کے
لئے بنت کے سواکمی بدلے پر راضی نہیں ہوں گا"۔

تشریح: ان احادیث مبارکہ سے بیمائی جاتی رہنے کی نسیلت معلوم ہوئی' کہ حق تعالی اس مصیبت کے برلے اس کو اپنی رحمت سے جنت عطا فرمائیں کے 'بشرطیکہ وہ اس مصیبت اور تکلیف پر اللہ تعالیٰ کے انعام اور وعدہ کا بھین رکھتے ہوئے اس پر مبرکرے 'اور مبرکا مطلب ہے ہے کہ اس معیبت پر جزع فرع نہ کرے 'اور حق تعالیٰ شانہ کی شکایت اس کے دل میں پیدا نہ ہو' اگر آکھوں کا علاج ہو سکتا ہو تو علاج کرانا مبر کے منافی نہیں 'کیونکہ علاج کا شریعت نے فود تھم دیا ہے 'تاہم اگر بینائی مل گئی تو جس نفیلت اور ثواب کا ان احادیث پاک میں وعدہ دیا گیا ہے وہ فغیلت میسر نہیں آئے گئ 'چنانچہ جب ایک نابینا صحابی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ دعا فرما دیجئے کہ اللہ تعالیٰ جھے بینائی عطا فرما دیس تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ شانہ اپنی رحمت کہ اگر کہو تو تمہارے لئے بینائی کی دعا کر دیتا ہوں۔ حق تعالیٰ شانہ اپنی رحمت کے ایرائی عطا فرما دیں گے "اور اگر چاہو تو اس کے بدالے میں تمہارے لئے جنت کی دعا کر دول۔

الْبَنْدَادِيُّ فَالاً : حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْنِ بْنُ مِفْرَاء أَبُو زُهَيْرِ عَنِ الأَعْسَ عَنِ الْبَنْدَادِيُّ فَالاً : عَلَا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يَوَدُّ أَهْلُ الْمَافِيةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حِينَ يُمْلَى أَهْلُ الْبَلَاهِ النُّوَابَ لَوْ أَنَّ جُلُودَهُمْ كَانَتُ ثُو ضَتْ فِي الدُّنْيَا بِالْقَارِيضِ ، وَهذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا نَمْرِفَهُ بِهِذَا الْإِسْنَادِ الْأَمْنَ فَي الدُّنْيَا بِالْقَارِيضِ ، وَهذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا نَمْرِفَهُ بِهِذَا الْإِسْنَادِ إِلاَّ مِنْ عَذَا الْخَدِيثُ عَنْ الْأَعْسَ عَنْ الْأَعْسَ عَنْ الْأَعْسَ عَنْ الْأَعْسَ عَنْ

حَدَّثَنَا كُمَّدُهُ بْنُ كُمِّيْدِ الرَّازَىٰ وَيُوسُفُ بْنُ مُوسَى الْقَطَّانُ

تطلعة أن مُصَرَّف عَنْ سَنْرُوق قَوْلَهُ شَيْنًا مِنْ هَذَا .

ترجمہ: "حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن جب اہل مصائب کو بدلہ عطاکیا جائے گا' تو اہل عافیت (جو مصیتوں سے محفوظ رہے) ہی آر زو کریں گے کہ کاش دنیا میں ان کے چڑے قینچوں سے کاٹ دیئے گئے ہوتے (اور اس کے بدلے میں یہ ثواب ہمیں عطاکیا جا آ)"۔

تشريج: اس مديث پاک ميں اہل مصائب كے لئے بدى تىلى ہے كه ان معمولی مصیبتوں اور تکلیفوں پر' جو انہیں دنیا میں پہنچ رہی ہیں' انہیں آخرت میں ایہا اجر عطاکیا جائے گاکہ اہل عافیت کو ان پر رشک آئے گا' یہاں تو وہ فض قابل رشك سمجها جاتا ہے جو ہر طرح عانيت سے ہو- ليكن قيامت ك ون اس کے بر عکس وہ محص لا کن رشک ہو گاجو دنیا میں جٹلائے مصائب رہا۔ یماں بید ذکر کر دینا ضروری ہے کہ گو مصائب بھی اینے اجر و ثواب کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعتیں ہیں ، گر ہمیں یہ تھم نہیں کہ از خود اللہ تعالی سے مصائب کی وعا کیا کریں۔ اللہ تعالی سے بیشہ عافیت ہی کی دعا کرنی چاہئے' عافیت بھی اللہ تعالی کی نعمت ہے۔ اور مصیبت و تکلیف بھی اگرچہ مالک کا انعام ہی انعام ہے۔ گرہم کمزور ہیں ' اور ہمارے ضعف کا تقاضا ہی ہے کہ اللہ تعالی سے عافیت کی نعمت مانگا کریں۔ کیونکہ مصیبت پر جس مبرو رضا کی ضرورت ہے' شاید ہم ہے اپنے ضعف کی بنا پر اس کی بجا آوری نہ ہو سکے اور مصائب کا مخل ہم نہ کر سکیں۔ اس لئے معیبت کے نزول کی دعا کرنا تو خلاف ادب اور خلاف عبدیت ہے۔ ہاں! اگر کسی کو منجانب اللہ کسی مصیبت میں مبتلا کر دیا جائے تو تشلیم ور ضا کا شیوہ اختیار کرے ' صبر کا دامن مضبوط تھاہے اور آخرت کے اجر و نواب پر نظرر کھے۔

یماں سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ کسی نازل شدہ تکلیف اور مصیبت کے دفع کرنے کی تدبیر کرنا' اور حق تعالی شانہ سے اس کی دعا کرنا مبرو رضا کے منافی نہیں۔ منافی نہیں۔

حَدِّثَمَا سُوَيْدُ بَنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا ابْنُ الْمَارَكِ . أَخْبَرَنَا ابْنُ الْمَارَكِ . أَخْبَرَنَا رَ يَحْنِى بْنُ مُبَيِّدِ اللهِ قَالَ : سَيْمَتُ أَبِى بَقُولُ سَيِمْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ بَغُولُ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا مِنْ أَحَدٍ بَعُوتُ إِلاّ نَدِمَ، قَالُوا: وَمَا نَدَامَتُهُ ؟ مَارَوُلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ أَنْ لاَ بَكُونَ أَذْدَادَ، وَ إِنْ كَانَ مُسِينًا

نَدِمَ أَنْ لَا يَكُونَ نَزَعَ

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَٰذَا حَدِيثُ إِمَّا نَمْرِ فُهُ مِنْ كَاذَا الْوَجْهِ، وَيَحْبِيَ بْنُ عُبَيْدٍ اللهِ فَدْ تَسَكَلُمُ فِهِ شُعْبَةُ ، وَهُوَ يَحْبِيَ بْنُ عُبَيْدِ اللهِ "بن ِ مُوهِب تَدَ نِيْ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص بھی مرتا ہے ' (خواہ نیک ہو یا بد) اسے ندامت ضرور ہوتی ہے۔ صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! اسے ندامت کس بات کی ہوتی ہے؟ فرمایا ' اگر نیک ہو تو اسے یہ ندامت ہوتی ہے کہ اس نے اپنی نیکیوں میں اضافہ کیوں نہ کر لیا ' اور اگر برا ہو تو اسے یہ ندامت ہوتی ہے کہ وہ برائی سے کیوں بازنہ آگیا "۔

تشری : مرفے کے بعد نیک آدمی کو افسوس ہوگا کہ کاش اس نے دنیا میں ، جو دارالعل تھی ازیادہ سے زیادہ نیکیاں سمیٹ لی ہوتیں۔ اور برے آدمی کو افسوس ہوگا کہ کاش! وہ ان برائیوں سے باز آجا یا افسوس کہ ان برائیوں کے دائیوں کہ ان برائیوں کی طافی کا موقع جاتا رہا مدیث پاک کی دعوت یہ ہے کہ آدمی کو اس کی زندگی کا ایک ایک لحمہ غنیمت سمجھنا چاہئے اگر اللہ تعالی نے طاعات کی توثی عطا فرما رکھی ہے تو ذیادہ سے زیادہ مرمایئے آخرت جمع کرنا چاہئے اور فدا نخواست برائیوں میں جنا ہے تو اسے ہوش کے نافن لینے چاہئیں اور اپنے خدا نخواست برائیوں میں جنا ہے تو اسے ہوش کے نافن لینے چاہئیں اور اپنے نامی افسال کو سیاہ کرنے سے باز آنا چاہئے ، جو کچھ اب تک کر چکا ہے اس کے نامی وقع ہاتھ سے نامی افسان کی گل کرنی چاہئے ، کونکہ آٹھیں بند ہوتے ہی موقع ہاتھ سے جاتا رہے گا کہ نے آدرک جاتا رہے گا گا کہ ان کی گل کرنی علی میں اضافہ کر سکتا ہے اور نہ کسی برائی کے تدارک کی گئیائش ہے۔ اللہ من تغمدہ اللہ رحمتہ۔

حَدَّثَنَا سُوَيْدٌ . احْبِرَنَا ابْنُ الْمَبَارَكِ . اخْبِرَنَا بَنُ بَيْ بَنُ مَبَيْدِ الْحَبِرَنَا بَخِينَ بَنُ مُبَيْدِ اللهِ قَالَ رَسُولُ اللهِ مَبَيْدِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّ : يَغُوجُ فَ آخِرِ الزّمَانِ رِجَالٌ يَعْتِيلُونَ (١) اللهُ نَيَا بِاللّهِ بِي النّبَيْنُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّ وَ وَقُلُوبَهُمْ يَلْمَبُونَ لِلنّاسِ جُلُودَ الطّأْنِ مِنَ اللّهِ بِي اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْحَلّى مِنَ السّسَكَرِ ، وَقُلُوبَهُمْ قُلُوبُ اللّهُ عَلَى مِنَ السّسَكَرِ ، وَقُلُوبَهُمْ قَلُوبُ اللّهُ عَلَى بَيْنَةً وَلَا أَلِي يَنْقَرُونَ ، أَمْ عَلَى بَعْمَةً يُونَ \* فَلُوبُ اللّهُ عَلَى بَعْدَةً تَذَعُ اللّهُ إِلَيْ يَنْقُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

حَدِّثَنَا أَخَدُ بَنْ سَيِدِ الدَّارِينَ . حَدَّثَنَا نُصَّدُ بَنُ مَبَّدِ الدَّارِينَ . حَدَّثَنَا نُصَّدُ بَنُ مَبَّدٍ الدِينَ الْحَدُونَ اللَّهِ بَنِ إِينَارِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ وِينَارِ عَنْ النِّي مُحَدِّ عَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ وِينَارِ عَنِ النِّي مُوَّ عَنْ الشَّيْ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ آلَهُ تَمَالَى قَالَ : عَنْ أَلِنَ مُوَّ مَنْ النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمَسَلِ ، وَقُالُوبُهُمُ المَوْ مِنَ الْمَسَلِ ، وَقُالُوبُهُمُ المَوْ مِنَ الْمَسْلِ ، وَقُالُوبُهُمُ المَوْ مِن المَسْلِ ، وَقُالُوبُهُمُ المَوْ مِنَ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ أَبُوهِيسَىٰ: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ مُحرَّ ، لاَ مَعْرِقَهُ إِلاَّ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا آخری زمانے ہیں کیے لوگ فلا ہر ہوں گے جو دین کے جیلے سے دنیا ہوریں گے وہ لوگوں کے سامنے (اپنے زبد کا اظہار کرنے کی غرض سے) بھیڑکی کھال کا لباس پنیں گے۔ نری کی وجہ سے ان کی زبانیں شکر سے زیادہ شیریں ہوں گی۔ اور ان کے دل بول بھیڑیوں کے دل ہوں گے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں کیا تم میری

وجہ سے غرہ ہو؟ بلکہ کیا مجھ پر جرات کرتے ہو؟ پس مجھے اپیٰ زات کی متم! میں ان لوگوں پر انبی کے ہاتھوں ایسا فتنہ کھڑا کروں گاجو ان کے دانشمندوں کو بھی جیران کر دیگا۔

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما ہے روایت ہے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں میں نے ایسے لوگ پیدا کے ہیں جن کی زبانیں شد سے زیادہ شیریں ہیں اور جن کے دل ایلوے سے زیادہ کڑوے ہیں۔ ایل میں اپنی ذات کی قتم کھا تا ہوں کہ ان کو ایسے فقتے میں ڈالوں گا جو ان کے دائش مندوں کو بھی جران کر دے گا کیونکہ یہ لوگ میری وجہ سے غرہ ہیں۔ بلکہ جمے رہ جرائت کرتے ہیں "۔

تشریج: ان احادیث میں ایسے لوگوں کی شدید ندمت ہے جو طاعت و بندگ اس لئے کرتے ہیں کہ لوگوں کو اپنی طرف ماکل کریں' اور جنہوں نے دین کو دنیا طلبی کا حیلہ بنا رکھا ہے' بظا ہر بردی شیریں کائی اور چرب زبانی سے باتیں کرتے ہیں۔ لیکن ان کے دل حق تعالی شانہ کے ذکر اور اس کی محبت و عظمت سے معمور نہیں' بلکہ صدو کینہ اور دنیا کی خواہش و طلب سے سیاہ ہیں۔ یہ لوگ نہ مرف اللہ تعالی کے علم سے دھوکے میں ہیں' بلکہ اللہ تعالی کے مقابلے میں جری ہیں کہ این تعالی کے مقابلے میں جری ہیں کہ این تعالی کے مقابلے میں جری ہیں کہ این علی نادم و پھیان نہیں' بلکہ اللہ تعالی کی مقابلے میں جری ہیں کہ این علی پر نادم و پھیان نہیں' بلکہ اللہ تعالی کی کوئی تدییران سے نہ بن پوے گئے میں ڈالوں گا جس سے نظام کی کوئی تدییران سے نہ بن پوے گئ اور ان کے ذبین اور ہوشیار لوگ کھی جران اور ششدر ہو کر رہ جانمیں گے۔ نعوذ باللہ من غضب الله وغضب رسولہ صلی اللہ علیہ وسلم

## زبان کی حفاظت کا بیان باب

مَا جَاءَ في حِنْظِ اللَّــان

حَدِّثَنَا مَالُعُ بْنُ عَبْدِ اللهِ حَدَّثَنَا ابْنُ الْمَبَارَكِ وَحَدَّثَنَا ابْنُ الْمَبَارَكِ وَحَدَّثَنَا ابْنُ الْمَبَارَكِ وَخَدَّثَنَا ابْنُ الْمَبَارَكِ عَنْ جَعْبِي بْنِ ابْوْبَ عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ ذَخْرِ عَنْ عَلْمَ بْنِ يَوْمِدُ اللهِ بْنِ ذَخْرِ عَنْ عَلْمَ بْنِ عَامِرِ قَالَ : فَلْتُ عَنْ عَلْمَ بْنِ عَامِرِ قَالَ : فَلْتُ بَارَسُولَ اللهِ مَا اللّهِ عَالَ الْمَبَادُ الْمَبِكُ عَلَيْكَ إِمَا اللّهِ عَالِمَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْكَ إِمَا اللّهُ عَلَيْكَ أَلَا اللّهُ عَلَيْكَ إِمَا اللّهُ عَلَيْكَ أَلَا اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ إِمَا اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْكَ أَلَا اللّهُ عَلَى عَلَيْكَ إِمَا اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْكَ أَلْ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ إِمَا اللّهُ عَلَيْكَ مَا اللّهُ عَلَيْكَ أَلَا اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ إِمَا اللّهُ عَلَيْكَ مَا اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ أَلَا اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ إِمْ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

قَالَ أَبُوعيتَى: هذَا حَدِيثٌ حَــنٌ .

رجہ: "حضرت عقب بن عامر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے (آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے)، عرض کیا یا رسول اللہ! نجات کی کیا صورت ہے؟ فرمایا اپنی زبان کو قابو میں رکھا کرو اور چاہئے کہ تم کو سائے رکھے تممارا گھر اور اپنی غلطیوں پر رویا کرو"۔

تشری: مطلب یہ کہ اگر بغیر مواخذہ کے نجات جاہتے ہو تو تین باتوں کا الترام کرو۔ ایک بید کہ زبان قابو میں رکھو' اور کوئی لفظ بے ضرورت اس سے صادر نہ ہو' دوم یہ کہ اپنے گھریں بیٹھے رہو' بے ضرورت کی سے نہ ملو' سوم یہ کہ اپنی کو تاہوں اور لفزشوں پر اشک ندامت ہماتے رہو۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُوسَى الْبَصْرِيُّ . حَدَّثَنَا مَحَادُ بْنُ أَيِي زَيْدٍ عِنْ أَبِي الصَّهِبَاء عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْدٍ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ رَفَّهُ قَالَ : إِذَا أَصْبَحَ ابْنُ آدَمَ قَانَ الْأَعْضَاةَ كُنَّها أَسْكُفَرُ اللَّسَانَ (١) فَتَغُولُ انقِ افَهَ فِينَا فَإِمَّا نَحْنُ بِكَ ، فَإِنِ اسْتَفَمَّتَ اسْتَقَمَّنَا وَ إِنِ أَعُوَجَبَّفِتَ أَعُوَجَبُعْنَا. حَدَّثَنَا هَنَادَ. حَدَّثَنَا أَبُو أَسَامَة عَنْ حَادِ بْنِ ذَيْدٍ نَمُوَّهُ وَلَمْ كَرْفَمَهُ، وَهٰذَا } أَصَحَ مِنْ حَدِيثِ مُحَمَّدٍ بن مُوسَى .

قَالَ أَبُو عِيمَى : هٰذَا حَدِيثُ لاَ نَمْرِ فُهُ إلاَ مِن حَدِيثِ حَمَّادٍ بْنِ زَيْدٍ ، وَنَدْ رَوَاهُ غَيْرُ وَاحِدٍ مَنْ حَمَّادِ بْنِ زَيْدٍ وَلَمَّ بَرْ فَمُوهُ .

ترجمہ: "حضرت ابو موی اشعری رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی نقل کرتے ہیں کہ جب آدمی صبح کرتا ہے تو اس کے تمام اعضا زبان کی منت و ساجت کرتے ہیں' اس سے کہتے ہیں کہ ہمارے بارے میں خدا سے فررتے رہنا' کیونکہ ہم سب تیری بدولت (ایجھے یا برے) ہیں۔ اگر تو سیدھی رہی تو ہم بھی سیدھے رہیں گے' اور اگر تو شیڑھی ہوگئی تو ہم بھی شیڑھے (چلنے پر مجبور) ہو جا کمیں گے''۔

تشریج: انسان کے تمام اعضا اس کے دل کے تابع میں اور ای کے احکام کی تقیل کرتے ہیں۔ جیسا کہ ایک حدیث میں فرمایا گیا ہے:

الا ان فی الجسد لمضغة، اذا صلحت صلح الجسد كله و اذا فسدت فسد الجسد كله الاوهى القلب..

ترجمہ: "من رکھو! کہ جم میں ایک نکڑا ہے جب وہ صحح ہو تو تمام جم صحح رہتا ہے اور جب وہ بگڑ جائے تو سارا جم بگڑ جاتا ہے۔ من رکھو! کہ وہ دل ہے"۔

لیکن نبان دل کی ترجمان ہے' اور زبان کی اچھائی اور برائی کے نتائج سے پورا بدن متاثر ہو آ ہے۔ اس لئے ہر صبح کو تمام اعصاء اس سے تقویٰ و خشیت کی درخواست کرتے ہیں۔

حَدَّثَنَا مُعَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الأَعْلَى الصَّنْمَا نِيُّ . حَدَّثَنَا مُعَرُ بْنُ عَلَى الْفَدَّمِيُّ عَنْ أَنِي حَانِ إِي عَنْ شَهْلِ بْنِ سَنْدِ قَالَ : قَالَ رَسُولَ الْقُومَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ : مَنْ يَتَكَفَّلُ لِي مَا تَبْنَ لَلْمَيْنُهِ وَمَا تَبْنَ رِجْلَيْهِ أَسَكَفَّلُ لَهُ بِالْجُنَةِ .

وَفِي الْبَابِ عَنْ أَيِي هُرُيْرَةً وَابْنِ عَبَّاسٍ .

فَالَ أَبُو عِيمَى: حَدِيثُ مَهْلِ حَدِيثُ حَمَّنٌ صَحِيحٌ غَرَيبٌ مِنْ حَدِيثِ مَهْلِ بْنِ سَعْدٍ.

ترجہ: "حضرت سل بن سعد رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا کہ کون ہے جو مجھے (دو چیزوں کی) صانت دیدے (ایک) اس چیز کی جو اس کے دونوں جبڑدل کے درمیان ہے ' (یعنی زبان کی) اور (دوسرے) اس چیز کی جو اس کی دونوں ٹاگوں کے درمیان ہے (یعنی شرمگاہ کی اور صانت دینے کا مطلب سے ہے کہ ان دونوں چیزوں کو خلاف تھم خدادندی استعمال نہیں کرے گا) میں اس کو جنت کی صانت دیتا ہوں"۔

تشریج: ان دونول چیزول کی طانت وہی مخص دے سکتا ہے جو اعلیٰ درج کا مثلی دیر بیزگار ہو ادر جو اپنی ذبان سے صادر ہونے والے ایک ایک لفظ کی محمد است کرے کہ خفلت میں بھی کوئی لفظ خلاف رضائے اللی اس کی زبان سے صادر نہ ہو' ظاہر ہے کہ جو مخص زبان کے بارے میں احکام الیہ کی محمد است اس حد تک کرے گا۔ وہ اپنی دیگر حرکات و سکتات میں احکامِ فداوندی کی محمد است اس کو جنت کی طدافتدی کی محمد است اس کو جنت کی طافت دی گئی ہے۔

قَالَ أَبُوعِينَى : أَبُو حَازِمِ الَّذِي رَوَى عَنْ أَ بِي هُرَيْرَةَ الْبُهُ مُ سَلَمَانُ مَوْلَى عَزَّةَ الْأَشْجَعِيَّةِ وَهُوَ شُوفِيٌ ، وَأَبُوحَازِمِ الَّذِي رَوَى عَنْ سَهْلٍ ابْنِ سَنْدٍ هُوَ أَبُو حَازِمِ الزَّاهِدُ مَدَ نِيٌ ، وَأَشِهُ سَلَمَةُ بْنُ دِينَارٍ ، وَهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے
کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرہایا ، جس شخص
کو اللہ تعالی نے (دو چیزوں کے شرسے) بچالیا (ایک اس چیز
کے شرسے جو اس کے دونوں جیڑوں کے درمیان ہے اور
(ایک) اس چیز کے شرسے جو اس کی دونوں ٹاگوں کے
درمیان ہے ، وہ جنت میں داخل ہوگیا "۔

حَدَّهُ مَا سُوَيْدُ بُنُ نَصْرِ الْحَبَرَةَ ابْنُ الْمُبَارَكِ عَنْ مَسْرِ عَنْ الْمُبَارَكِ عَنْ مَسْرِ عَنْ اللهُ النَّفَقَعِيُّ قَالَ : اللهُ هَرِي عَنْ عَبْدِ اللهِ النَّفَقَعِيُّ قَالَ : قَلْ رَبِّى اللهُ عَمْ اسْتَقِمْ ، قَلْتُ: يَارَسُولَ اللهِ مَا أَخْرَفَ مَا تَخَلَفُ عَلَى " ، قَأْخَذَ بِلِيمَانِ نَفْيه ، مُمُ قَلْتُ : يَارَسُولَ اللهِ مَا أَخْرَفَ مَا تَخَلَفُ عَلَى " ، قَأْخَذَ بِلِيمَانِ نَفْيه ، مُمُ قَالَ : هٰذَا

قَالَ أَبُوعيتَى : هَٰذَا حَدِيثَ حَسَنُ صَحِيحٌ ، وَفَدَّ رُوِي َ مِنْ غَيْرٍ وَجَهْرٍ عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللهِ النَّفِقْ. ترجمہ: "حضرت مفیان بن عبداللہ التعنی رضی للہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے عرض کیا یا رسول اللہ! مجھے کوئی ایسی بات بتا و بیجئے جے میں مضبوط پکڑ لوں۔ فرمایا "بہ کمہ کہ میرا رب اللہ ہے۔ پھر اس پا قائم رہ"۔ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! سب سے زیادہ خوفاک چیز کون سی ہے جس کا آپ میرے حق میں اندیشہ رکھتے ہیں؟ آپ نے اپنی زبان پکڑ کر فرمایا! یہ ...."

تشریج: آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاید ارشاد گرای که «تو که میرا رب الله به به پراس پر قائم ره "- ایک ایبا جامع ارشاد به جو تمام ادامرو نوای کو شال به- مطلب بد که جب الله تعالی کو رب مان کر اپنی عبدیث و بندگی کا اقرار کرلیا "تو اب ساری عمراس کی دهن ربنی چاہئے که جھے سے کوئی حرکت الی صادر نه ہو جو کریم آقا کے محم و ارشاد اور اس کی رضا و خوشنودی کے خلاف ہو گیا تو استقامت کے خلاف ہو گیا تو استقامت میں فرق آگیا "اس کے دوبارہ عزم اور تجدید نوکی ضرورت ہوگی۔

حداثناً أبو عبد الله تحدد أن أبي أن الم المبد الله تحدد أن أبي أن إلى أن الم المبد الله الله الله الله الله الله الله أن عبد الله الله الله أن عبد الله الله أن الله أن أن الله أ

قَالَ أَنُو عِيدَى : هٰذَا حَدِيثُ حَدَنُ غَرِيبٌ لاَ نَعْرِفُهُ ۚ إِلاَ مِنْ حَدِيثِ إِبْرَاهِمَ بْنِ عَبْدِ اللهِ مِن حَاطِبٍ

ترجمہ: "معفرت ابن عمر رضی الله عنما سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا۔ ذکر اللی کے سوا زیادہ باتیں کرنا دیا ہے کہ دکر اللی کے سوا زیادہ باتیں کرنا دل کی سختی (کا موجب) ہے اور بے شک الله تعالی سے سب لوگوں سے زیادہ دور' مخت دل ہے"۔

تشری: مطلب یہ کہ ذکر اللی کو چھوڑ کر زیادہ باتیں کرنے ہے ول کی تخی پیدا ہوتی ہے 'جس سے قلب کی استعداد گر جاتی ہے۔ خوف و خشیت اور حب مدرجا وغیرہ سے قلب رفتہ رفتہ خالی ہو جاتا ہے 'اور قلب میں ذکر اللی کی طرف متوجہ ہونے کی صلاحیت نہیں رہتی' اور یہ کیفیت حق تعالی شانہ سے ابجد کی علامت ہے۔۔۔۔۔اعاذنا اللہ منھا۔

حَدَّمْنَا مُحَدُّ بَنُ بَشَّارٍ ، وَغَيْرُ وَاحِدٍ فَالُوا : حَدَّمْنَا مُحَدُّ النُّ يَزِيدَ بْنِ خُنَيْسِ الْمَكَمَّىُ قَالَ : سَمِّتُ سَمِيدَ بْنَ حَـَّانَ الْمَغْرُ وَمِى اللّهَ عَلَى الْمَغْرُ وَمِى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَنْ أُمَّ حَبِيبَةَ زَوْجِ النّهي عَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : كُلُّ كَلاَم ابْنِ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : كُلُّ كَلاّم ابْنِ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : كُلُّ كَلاّم ابْنِ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : كُلُّ كَلاّم ابْنِ

قَالَ أَبُوعِيسَى: لهٰذَا حَدِيثُ جَسَنٌ غَرِيبُ لاَ نَعْرِفُهُ ۚ إِلاَّ مِنْ حَدِيثِ مُحَمَّدِ بْنِ يَزِيدَ نْنِ خُنَيْس

ترجمہ: "ام المومنین ام حبیب رضی الله عنها سے روایت ہے کہ نی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

#### ابن آدم کی ہربات اس کے حق میں مصربے ' مغید نہیں ' گر بھلائی کا علم کرنا یا برائی ہے روکنا یا اللہ تعالی کا ذکر ''۔

## زمد وعبادت میں اعتدال

عَدْتَنَا مُحَدُّنَا مُحَدُّ بَنُ بَشَارٍ. حَدُثَنَا جَمْهُو بُنُ عَوْلٍ . حَدُّنَا اللهِ اللهُ وَالْهَ بَنِي عَنْ مَوْلُ اللهِ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهَ عَنْ أَبِي اللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ بَيْنَ سَلْمَانَ وَبَيْنَ أَبِي اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ بَيْنَ سَلْمَانَ وَبَيْنَ أَبِي اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالل

قَالَ أَبُوعِيتَى : هٰذَا حَدِيثُ مَجِيعٌ . وَأَبُو الْمُدَيْسِ اللَّهُ مُثَنَّةُ ۚ بْنَ مُ عَبْدِ اللَّهِ وَهُوَ أَخُو عَبْدِ الرُّ حَنِ ثَنِ مَبْدِ اللَّهِ الْمَشْمُودِيُّ

ترجمہ: "معنزت ابو بین رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معنزت سلمان فاری اور معنزت ابوالدردا رضی اللہ عنماکو ایک دو مرسے کا بھائی

بنا دیا تھا۔ ایک دفعہ حضرت سلمان مضرت ابوالدر دا ہے ملنے ان کے گھر گئے تو دیکھا کہ ان کی المیہ حضرت ام الدردا نے ملے کیلے کیڑے پین رکھے ہیں۔ حضرت سلمان یے اس کی وجہ یو چھی تو انہوں نے بتایا کہ تمہارے بھائی ابوالدردا کو دنیا کی کسی چیز میں رغبت نہیں۔ (مطلب بیہ کہ عورت کی زیب و زینت شوہر کی خاطر ہوتی ہے۔ ان کو اس کی بھی رغبت نہیں تو اچھے کپڑے کس کے لئے پینے جائیں) مفرت ابوالدر داہ گھر آئے ' تو حضرت سلمان رضی اللہ عنه کی خدمت میں کھانا پیش كرك كماكه آب ناول فرمائين ميرا روزه ہے۔ انهوں نے فرمایا ، جب تک آپ نہ کھائیں تب تک میں نہیں کھانے کا۔ چنانچہ انہوں نے (نفلی روزہ معمان کی خاطرافطار کر دیا۔ اور ) کھانا کھا لیا۔ رات ہوئی تو حفزت ابوالدردا نماز کو اٹھنے گھے۔ حضرت سلمان کے مخرمایا ابھی سو جاؤ۔ چنانچہ ان کے کنے پر وہ سو رہے ' پھر نماز کے لئے اٹھنے لگے تو پھر کما ابھی سو ر ہو۔ چنانچہ وہ پھر سو گئے۔ یمال تک کہ جب صبح صاوق کا وفت قریب ہوا تو حفرت سلمان سے فرمایا۔ ہاں! اب اٹھ کر نماز برهو- چنانچه وونول الٹھ۔ اور نماز تہد برهی۔ حضرت سلمان انے فرایا کہ آپ کے زمہ آپ کے نفس کا بھی حق ہے۔ آپ کے رب کا بھی حق ہے۔ آپ کے معمان کا بھی حق ہے۔ اور آپ کے ذمہ آپ کے اہل خانہ کا بھی حق ہے۔ ہر صاحب حق کو اس کا حق اوا کرنا چاہئے۔ پھر یہ دونوں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے' اور پورا قصه بیان کیا تو انخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا" سلمان نے ٹھک کما"۔ تشریج: اس مدیث پاک کا مدعا یہ ہے کہ زہد و عبادت بہت اچھی چز ہے۔ گراس کو بھی اپنی مد کے اندر رہنا چاہئے۔ زہد و عبادت میں اننا افراط جائز نہیں کہ اہل حقوق کے حقوق بھی تلف ہونے لکیں' یہ مضمون احادیث طیبہ میں بری کثرت سے آیا ہے۔

# اللہ کو ناراض کرکے انسانوں کو خوش کرنا

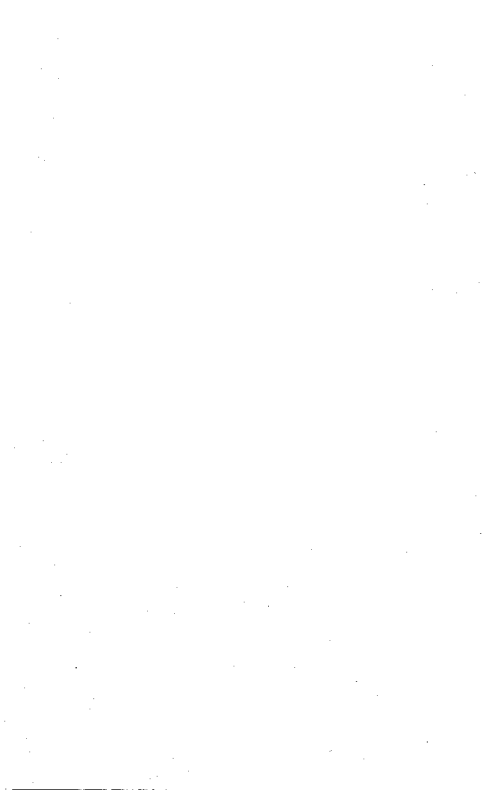
حَدَّثُنَا سُوَيْدُ مِنْ نَصْرٍ . أَخْيَرَنَا عَبْدُ اللهِ بِنَ الْمَارَاثِ عَنْ مَبْدِ الْوَهَابِ بِنِ الْوَرْدِ عَنْ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ اللَّدِينَةِ قَالَ : كُتَبَ مُعَاوِيَةً إِلَى عَائِشَةَ أَمَّ الْمُؤْمِنِينَ رَضَى اللهُ عَنْهَا أَنِ اكْتُبِى إِلَى كِتَابًا نُوصِبنِي فِيهِ ، عَائِشَةً أَمْ اللَّهِ عَنْهَا إِلَى مُعَاوِيَةً : سَلَامً وَلاَ نَكْثِرِى قَلَى "، فَكَفَّبَتْ عَائِشَةُ رَصِى اللهُ عَنْهَا إِلَى مُعَاوِيَةً : سَلَامً عَلَيْكَ . أَمَّا بَعْدُ : قَلِي سَعِمْتُ رَسُولَ اللهِ صَلى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بَقُولُ : عَلَيْكَ . أَمَّا بَعْدُ : قَلْمُ اللهُ مَانِيَةً النَّاسِ ، وَمَن الْمُنْسَلَمَ مَلَيْكَ . رَضَاءَ اللهِ بِسَخَطِ اللَّي كُفَاهُ اللهُ مُوانَّةَ النَّاسِ ، وَمَن الْمُنْسَلَمَ مَلَيْكَ . رَضَاءَ اللهِ بِسَخَطِ اللَّي كُفَاهُ اللهُ مُوانَّةَ النَّاسِ ، وَمَن الْمُنْسَلَمُ مَلَيْكَ .

حَدَّنَنَا كُمَنَدُ أَبْنُ بَهِي مَنَ مَدَّنَنَا كُمَنَدُ بْنُ يُوسُفَ مَنْ سُفْيَانَ النُّوْرِيُّ مَنْ مِثْمَارِ بِنُ مُرْوَةً مَنْ أَبِيهِ مَنْ مَائِشَةَ أَنَّهَا كَمَبَتْ إِلَى مُمَادِيَةً ، فَذَ كُرَّ مِثْمَارِ بِنَ مُؤْمَدُ . الخَدِيثَ عِنْفَاهُ ، وَلَمْ يَرْفَعُهُ .

ترجمہ: "محصرت معاویہ رضی اللہ عند نے ام الموسین عائشہ رضی اللہ عنها کی فدمت میں خط لکھا کہ جھے کوئی تھیمت کھھ سیجے مگر زیادہ لمبی نہ ہو۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها نے جواب میں تحریر فرمایا:

"سلام علیک' اما بعد: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم سے خود سنا ہے 'کہ فرماتے تھے کہ جو شخص لوگوں کو ناراض کرکے اللہ تعالیٰ کی رضا مندی تلاش کرتا ہے اللہ تعالیٰ لوگوں کی مشقت سے خود کفایت فرماتے ہیں اور جو شخص اللہ تعالیٰ کو ناراض کر کے انسانوں کو خوش کرنا چاہتا ہے' اللہ تعالیٰ اسے لوگوں کے سپرد فرما ویتے ہیں۔ والسلام علیک"۔ قيامنت كے مالات



### حساب اور بدلے کا بیان

حَدُّثُنَا هَنَادٌ. حَدَثُنَا أَبُو مُمَاوِيةٌ عَن الأَحْشِ مَن خَيْشَةً
عَنْ هَدِى بَنِ حَآيِم قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَا مِلْسُكُمْ
مِنْ رَجُلِ إِلاَ سَيُكُلُّهُ رَبُّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُانُ ،
مِنْ رَجُلِ إِلاَ سَيُكُلُّهُ رَبُّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُانُ ،
فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنهُ فَلَا برَى مَنْيِنًا إِلاَّ شَيْنًا فَدُنهُ ، ثُمَ بَنْظُرُ لِنَقَاءً وَجْهِ فَنَسَنَتْفِيلُهُ النَّارُ . قَالَ فَلَايَرَى مَنْيَا إِلاَّ مَنْيَا قَدْمَهُ ، ثُمْ يَنْظُرُ لِنَقَاءً وَجْهِ فِنَسَنَتْفِيلُهُ النَّارُ . قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ : مَن اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَقِي وَجْهَهُ حَرُّ النَّارُ وَلَوْ بِشِقٌ ثَمْ وَفَلْ اللهُ مَنْ وَجُهَةً مَنْ النَّعَلَاعُ مِنْكُمْ أَنْ يَقِي وَجْهَةً مَنْ النَّالُ وَلَوْ بِشِقٌ ثَمْ وَ فَلْيَغَلُلُ .

ال أبوعيس : هذا حديث حسن متعبح . حدثنا أبواكان عد المذا أبواكان عداناً وكيم من هذا عداناً وكيم من هذا الحديث عن الأحمن ، قالمًا فرغ وكيم من هذا الحديث فأل المعالم من أهل خراسان فليخسب في إظهار خذا الحديث بخراسان في المان المنسية بشكرون خذا ، أمم أبي الساني سلم بن عكوم المناوي المنا

ترجمہ: "حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا۔ "تم بین ہے کئی مخص نہیں "گراس ہے اس کا رب قیامت کے دن کلام کرے گا اور اس کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان (یعنی بنرے کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان) کوئی ترجمان نہیں ہوگا 'پھر آدی اپنی دائیں جانب دیکھے گا تو اس کو سوائے ان اعمال کے جو اس نے آگے بیسے کے کوئی چز نظر نہیں آئے گی۔ پھرا پی بائیں جانب نظر کرے گا تو اس کو کوئی چز نظر نہیں آئے گی ۔ پھرا پی بائیں جانب نظر کرے گا تو اس کو کوئی چز نظر نہیں آئے گی۔ پھرا پی بائیں جانب نظر کرے گا تو اس کو کوئی چز نظر نہیں آئے گی۔ پھرا پی بائیں جانب نظر کرے گا تو اس کو استقبال کرے گی۔ " رسول اللہ علیہ اس کا استقبال کرے گی۔ " رسول اللہ علیہ وسلم نے فرایا: "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا: "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا: "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا: "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں ہے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا : "جو مخص تم بیں سے طاقت رکھتا ہے کہ وسلم نے فرایا کر ای ایک بھانگ کے دور اس کو ایسا کرنا چا ہے۔"

ابوالمائب کتے ہیں کہ ایک دن حضرت و کی ؓ نے ہم ے بروایت اعش یہ حدیث بیان کی۔ جب و کی ؓ اس حدیث کو بیان کرکے فارغ ہوئے تو ارشاد فرمایا۔ "یمال اہل خراسان میں سے کوئی ہو تو خراسان میں اس حدیث کی اشاعت کرکے ثواب کمائے۔" امام زندی ؓ فرمائے ہیں "یہ اس لئے کہ جہید اس کا اٹکار کرتے ہیں۔"

تشریج: اہل حق کا عقیدہ ہے' اور قرآن کریم اور احادیث نہویہ اس میں بہت کثرت کے ساتھ وارد ہوئی ہیں کہ قیامت کے دن انسان کے ہرا چھے اور برے عمل کا حساب ہوگا' اس حدیث پاک میں اس کا ایک نقشہ بیان کیا گیا ہے کہ ہربندے کو قیامت کے دن بارگاہ النی میں پیش ہونا ہوگا کوئی نہ اس کی ترجمانی کرنے والا ہوگا نہ اس کی طرف سے وکالت کرنے والا ہوگا اور دنیا میں جو عمل اچھے یا برے چھوٹے یا بوے کا طاہری یا باطنی چھپ کر کئے یا اعلانیہ کئے قیامت کے دن سب لا حاضر کیے جائیں گے اور بندے سے ان کے یارے میں سوال ہوگا ظاہر ہے کہ حق تعالی شانہ کے کرم اور اس کی رحمت ہی سے بیڑا یار ہوسکتا ہے ورنہ ہم بھے گناہ گاروں کے چھوٹے کی کوئی صورت نہیں۔ اللہ تعالی ہم پر رحمت فرمائے۔ اللهم حاسبنی حسابات صورت نہیں۔ الله تعالی ہم پر رحمت فرمائے۔ اللهم حاسبنی حسابات

اوریہ جو فرمایا کہ دوزخ نے بچو خواہ مجھوری ایک بھانک دے کر اس کے دو مطلب ہوسکتے ہیں ایک یہ کہ صدقہ بھٹرت دیا کرو اوریہ محض رضائے اٹنی کے لئے ہو کیونکہ صدقہ اللہ کے فضب کو بچھا تا ہے و سرے یہ کہ اگر کسی کا ایک تھجور کا ایک حصہ تمہارے ذمہ ہو او وہ بھی اس کو اوا کردو کسی کا حتی ذمہ بو تو وہ بھی اس کو اوا کردو کسی کا حتی ذمہ ہو تا ہے ذمہ کے درنیا ہے نہ جاؤ۔ واللہ اعلم۔

یا اللہ! جتنے ہم نے تیرے بندوں کی حق تلقی کی ہے 'خواہ عدا ' یا سوا ' ہمیں معاف فرمادے۔ اور ہم فقیر جی ' فقیروں پر صدقہ کیا جاتا ہے ' آپ اپنی رحمت سے ہم پر صدقہ فرمائیں اور ہماری طرف سے ہمارے تمام حقوق کو اوا فرمادیں۔

اس حدیث میں یہ ارشاد فرایا گیا ہے کہ تم میں سے ہر محض کے ساتھ
اس کا رب قیامت کے دن ہمکلام ہوگا' اور بندے کو خود جواب وہی کرنی
ہوگ ' اس کے اور اس کے درمیان کوئی ترجمان نہیں ہوگا' اس حدیث سے
حق تعالی شانہ کی صفت کلام ثابت ہوئی' اس لئے امام و کہنے ' اس حدیث کو
نقل کرنے کے بعد فرماتے نئے کہ اس حدیث کا اعلان فراسان میں ہونا چاہئے
کو نکہ دہاں جہمیہ لیتی جم ابن صفوان کو مانے والے بکثرت ہیں اور وہ اللہ
تعالی کی صفت کلام کے محروں نوز باللہ

حَدِّثَنَا حَمَّيْنَ أَخَيْدُ بْنُ مَسْتَدَةً . حَدَّثَنَا حُمَيْنُ بْنَ أَبِي رَبَاحِ الْمُعْمِينِ . حَدَّثَنَا عَطَاء بْنُ أَبِي رَبَاحِ الْبُوعُمِينِ . حَدَّثَنَا عَطَاء بْنُ أَبِي رَبَاحِ عَنِ النّبِي مَثَلِ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : لاَ تَزُولُ عَنِ ابْنِ مَسْتُودِ عَنِ النّبِي مَثَلِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : لاَ تَزُولُ عَنِ ابْنِ مَسْتُودِ عَنِ النّبِي مِنْ اللّهِ عَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : لاَ تَزُولُ عَنْ ابْنِ آدَمَ بَوْمَ الْفِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبّه حَتَى بُسْئِلَ عَنْ خَسِ : عَنْ مُعْرِهِ فَدَمُ انْنَ آدَمَ بَوْمَ الْفِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبّه حَتَى بُسْئِلَ عَنْ خَسِ : عَنْ مُعْرِهِ فَيَامِ مِنْ أَبْنَ الْكَنَامُ وَمَا فَيَا اللّهِ مِنْ أَبْنَ الْكَنَامُ وَمَا أَنْفَهُ وَمَاذَا فَيَا عَلِيمَ الْفَاهُ وَمَا أَنْفَهُ وَمَاذَا وَمِنْ غَبِهِ فَيْ عَلْمَ اللّهِ مِنْ أَبْنَ الْكَنَسَةِ وَقَمْ أَنْفَقَهُ وَمَاذَا وَمِلْ فِيهَا عَلِمْ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : لَمَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لاَ نَدُرِفُهُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ مَسْتُودٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ إِلاَ مِنْ حَدِيثِ الْخُسَيْنِ بْنِ قَيْس وَحُسَيْنُ بْنُ قَيْسِ بُضَمَّتُ فِ الْحَدِيثِ مِنْ قِبَلِ حِفْظِهِ

وَفِي الْبَابِ مِنْ أَ فِي بَرْزُهُ ۖ وَأَ بِي سَمِيدٍ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن مسود رضی اللہ تعالی عنہ

روایت ہے کہ نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد
فرمایا کہ بندے کے قدم قیامت کے دن اپنے رب کے پاس

نروں کے بارے میں (۱) اس کی عمر کے بارے میں کہ اس
نے عمر کو کس چیز میں فاکیا؟ (۲) اور اس کی جوانی کے بارے
میں کہ اس نے اس کو کس چیز میں بنڈایا؟ (۳) اور اس کے
مال کے بارے میں کہ اس نے کہاں سے حاصل کیا؟ (۳) اور
یہ کہ مال کس چیز میں خرچ کیا؟ (۵) اور جو چیزیں اس کو
معلوم تھیں ان میں سے کن چیزوں پر عمل کیا؟ (۳)

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ . أَخْبَرَنَا الأَسْوَدُ بْنُ عَامِر . حَدَّثَنَا أَبُوبَكُم ِ بْنُ عَيَّاشِ عَنِ الأَعْشِ عَنْ سَمِيدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ جُرَبْجِ عَنْ أَبِى مِرْزَةَ الأَسْلَمَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ مَسْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : لاَ تَزُولُ قَدَمَا مَبْدِ بَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى بُسْنَلَ عَنْ مُعْرِهِ فِها أَفْنَاهُ ، وَهَنْ جِسْمِيهِ عِلْبِ فِيمَ فَمَلَ ، وَعَنْ مَالَهِ مِنْ أَبْنَ الكُنْسَبَةُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ ، وَهَنْ جِسْمِيهِ غِيمَ أَبْلاَهُ : قَالَ هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيعٌ ، وَسَعِيدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ جُرَبْجِ هُو بَهْرِي ، وَهُو مَوْلَى أَبِى بَرْزَةً ، وأبو بَرْزَةَ آمُنُهُ مَنْسُلَةُ ابْنُ عُبْدِيدٍ .

ترجمہ: "حضرت ابو برزہ اسلمی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بندے کے قدم اپنی جگہ سے نہیں ہیں گئے بمان تک کہ اس سے (چند چیوں کے بارے میں) سوال کیا جائے (اور وہ ان کا معقول جواب دے۔ اول) اس کی عمر کے بارے میں (سوال کیا جائے گا) کہ کس چیز میں فتم کی۔ (دوم) اس کے علم کے بارے میں کہ اس کی جز میں استعال کیا۔ (سوم) اس کے علم کے بارے میں کہ اس کے مال کے بارے میں کہ کماں سے کمایا اور کس چیز میں استعال کیا۔ (سوم) فرچ کیا۔ اور (چمارم) اس کے بدن کے بارے میں کہ اس فرچ کیا۔ اور (چمارم) اس کے بدن کے بارے میں کہ اس فرچ کیا۔ اور (چمارم) اس کے بدن کے بارے میں کہ اس فرچ کیا۔ اور (چمارم) اس کے بدن کے بارے میں کہ اس فرچ کیا۔ اور (چمارم) اس کے بدن کے بارے میں کہ اس فرچ کیا۔ اور (چمارم) اس کے بدن کے بارے میں کہ اس

تشریح: لینی بندے کو اپنی عمر' اپنے مال' اپنے علم اور اپنی بدنی قوتوں کے بارے میں جواب میں ہوگی کہ آیا ان تمام چیزوں کا استعال صبح ہوایا غلط؟ خدا و رسول کے احکام کے مطابق ہوایا ان کے خلاف؟

ساب و کتاب کا مرحلہ بہت ہی وشوار ہے۔ اگر آدی اپنی زندگی کے ایک دن کا حساب چکانے بیٹھے تو سوچا جا سکتا ہے کہ اس میں کتنی پریشانی ہوگی' اوریہاں تو ایک آدھ دن کا قصہ نہیں بلکہ بوری زندگی کا حساب چکانا ہو گا'یہ ایسی ہولناک حقیقت ہے کہ اس کے تصور ہی سے رونگئے گھڑے ہو جاتے بیں۔ لیکن ہماری غفلت لا تق تعجب ہے کہ سکین انسان کو حساب و کتاب کا یہ مرحلہ پیش آنے والا ہے گھروہ نشہ غفلت میں مدہوش اس ہو شریا مرحلہ سے بالکل غافل اور بے خبرہے۔ مبارک ہیں وہ لوگ جو ہوم الحساب کے آنے سے پہلے اپنا میزانیے درست کر لیں۔ اپنے نفع و نقصان کا مواز نہ کریں۔ اور جو لیزشیں اور کو تاہیاں سرزد ہو گئ ہیں مرنے سے پہلے ان کا کچھ تدارک کر لیں۔ یہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے حال پر نمایت شفقت ہے کہ لیں۔ یہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے حال پر نمایت شفقت ہے کہ بو امتحانی پرچہ اسے قیامت کے دن حل کرنا ہے ، اور جن چیزوں کا حساب بو اس کی اطلاع پہلے سے کر دی ، ناکہ ہر شخص فکر مندی کے ساتھ بال کرنا ہے اس کی اطلاع پہلے سے کر دی ، ناکہ ہر شخص فکر مندی کے ساتھ بال کی تیاری کرے اور اسے وقت پر پریشانی کا سامنا نہ ہو ، حق تعالی شانہ اپنی اس کی تیاری کرے اور اسے وقت پر پریشانی کا سامنا نہ ہو ، حق تعالی شانہ اپنی رحمت و عفو سے اس دن کی پریشانیوں سے محفوظ فرما کیں۔ اور ہمارے بحز و منعف پر نظر فرما کر ہمارے عوب کو اپنی منفرت سے ڈھانک لیں۔

حَدَّثَنَا قَتَنِبَةً . حَدَّثَنَا عَبَدُ الْمَزِبِ بَنُ مُحَدِّ عَنِ الْمَلَاهِ ابْنِ عَبْدِ الرَّحْنِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُوَ رُوَّ أَنَّ رَسُولَ الله صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : أَنَدْرُونَ مَا المُفلِسُ ؟ قَالُوا : المُفلِسُ فِينَا بَارَسُولَ اللهِ مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَنَاعَ ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ : المُفلِسُ مِنْ أَمِّي مَنْ يَأْنِى بَوْمَ الْقِيامَةِ بِصَلاَتِهِ وَصِيامِهِ وَزَكَاتِهِ ، وَيَأْنِى قَدْ شَمَّ أَمِّي مَنْ يَأْنِى بَوْمَ الْقِيامَةِ بِصَلاَتِهِ وَصِيامِهِ وَزَكَاتِهِ ، وَيَأْنِى قَدْ شَمَّ الْمُؤْلِ بَوْمَ الْقِيامَةِ بِصَلاَتِهِ وَصِيامِهِ وَزَكَاتِهِ ، وَيَأْنِى قَدْ شَمَّ الْمُؤْلِ بَوْمَ الْقِيامَةِ بِصَلاَتِهِ وَصِيامِهِ وَزَكَاتِهِ ، وَيَأْنِى قَدْ شَمَّ اللهُ هُمَا وَتَعْلَى مَنْ يَأْنِى بَوْمَ الْقِيامَةِ بِصَلاَتِهِ وَصِيامِهِ وَزَكَاتِهِ ، وَيَأْنِى قَدْ شَمَّ الْمُؤْلِ وَعَلَيْهِ مَنْ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مِنَ الْمُعْلِلُهُ الْمِنْ خَطَايَاهُمُ قَطْرُحَ عَلَيْهِ مُمْ عُلَيْهِ مِنْ الْمُعْلِلُولُ الْمِنْ اللهُ ال

قَالَ أَبُوهِيتَى: هَٰذَا حَذِيثٌ خَتَن صَعِيحٌ.

حدثناً هَنادُ وَنَصْرُ بَنُ عَبْدِ الرَّعْنِ الْكُوفِيُ قَالَ: حَدَّثناً هَنْ الْمُعْنِ الْكُوفِيُ قَالَ: حَدَّثناً الْمُعَارِينَ عَنْ أَبِي خَلِدٍ بَنِ عَبْدِ الرَّعْنِ مَنْ ذَبْدِ بْنِ أَبِي أُنَيْنَةً هَنْ سَعِيدِ الْفَصْلَى اللهِ صَلَى اللهُ عليهِ وَسَلّمَ وَسَلّمَ عَنْ أَبِي هُرَبْرَةً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عليهِ وَسَلّمَ وَسَيّم اللهُ عَبْدًا كَانَتْ لِإَنْجِيهِ عِنْدَهُ مَعْلَمَةٌ فَى عَرْضِ أَوْ مَالَى ، فَجَاءهُ وَسِيّم اللهُ عَبْدًا كَانَتْ لِلْأَخِيهِ عِنْدَهُ مَعْلَمَةٌ فَى عَرْضِ أَوْ مَالَى ، فَجَاءهُ وَسَيّم اللهُ عَبْدًا كَانَتْ لَهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ سَيّمًا أَنْهِ مَنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ ، وَ إِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ خَلُوهُ عَلَيْهِ مِنْ سَيّمًا أَيْهِ مَ لَيْ اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ سَيّمًا أَيْهِ مَ لَا يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ خَلُوهُ عَلَيْهِ مِنْ سَيّمًا أَيْهِ مَ لَا يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ خَلُوهُ عَلَيْهِ مِنْ سَيّمًا أَنِهِ مَ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ سَيّمًا أَنْهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ سَيّمًا أَنْهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

قَالَ أَنُو عِيتَى : لهٰذَا حَدِيثُ عَسَنُ صَعِيعٌ غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ سَعِيدِ الْقَنْبُرِيُّ ، وَقَدْ رُوَاهُ مَالِكُ بِنُ أَنَسٍ عَنْ سَعِيدِ الْقَنْبُرِيُّ مَنْ أَبِي هُوَ بُرَّةَ عَنِ النَّعِيُّ صَلَى اللهُ عليهِ وَسَلَمَ تَحْوَهُ .

حَدِّثَنَا فَقَيْبَةً . حَدَّثَنَا هَبُدُ الْمَزِيزِ بْنُ نُحَمَّدٍ هَنِ الْمَلَاءِ
ابْنِ عَبْدِ الرَّحْنِ عِنْ أَبِيهِ هَنْ أَبِي هُرَزَّةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ
وَسَلَمَ قَالَ : لَتُوَّدُنَّ الْخُفُونَ إِلَى أَهْلِهَا حَتَّى بُقَادَ لِلشَّآةِ الْجُلْخَاءِ مِنَ
الشَّاةِ الْقَرْنَاء .

وَقُ الْبَاكِ مَنْ أَيِي ذَرْ وَمَبْدِ اللهِ بْنِ أُنَيْسٍ. قَالَ أَبُو عِيسَى: وَحَدِيثُ أَيِي هُرَيْرَةَ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

ترجمہ: "وحضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جانتے ہو مفلس کون ہے؟ صحابہ نے عرض کیا 'یا رسول اللہ! ہم میں مفلس وہ محض کملا آئے جس کے پاس روپیر پیسہ اور مال و متاع نہ ہو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا '

میری امت میں مفلس وہ شخص ہے جو قیامت کے دن نماز،
دوزہ اور زکوٰۃ لے کر ایس طالت میں آئے گاکہ کسی کو گائی
دی شخی، کسی پر تہمت لگائی تھی، کسی کا مال کھایا تھا، کسی کا
خون بمایا تھا، کسی کو مارا پیٹا تھا، پس یہ تمام لوگ اپ حقوق کا
بدلہ اس کی خیکوں ہے وصول کریں گے۔ اس کے ذمہ جو
لوگوں کے حقوق ہیں اگر ان کے پورا ہونے ہے پہلے اس کی
نیکیاں ختم ہو گئیں تو اہل حقوق کے گناہ لے کر اس پر ڈال
دیئے جا کیں گے۔ پھرا ہے دوزخ میں پھینک دیا جائے گا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے دو سری حدیث میں منقول ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالیٰ اس مخص پر رحم فرمائے جس کے ذمہ اس کے بھائی کا کوئی خصب کردہ حق ہو خواہ اس کی عزت و آبرو کے متعلق کا اس کے عال کے متعلق کو دہ اس کے پاس جا کر اس ہے معاف کرائے اس سے قبل کہ وہ (قیامت کے دن اس سے معاف کرائے اس سے قبل کہ وہ (قیامت کے دن اس سے معاف کرائے اس سے قبل کہ وہ (قیامت کے دن اس حقوق کی وجہ ہے) پیڑا جائے اور وہاں کوئی در ہم و دینار قو ہوگا نہیں ' (صرف نیکی اور بدی کا سکہ چلے گا اور انہی کے ذریعہ وہاں حقوق کی اوا گئی ہوگی) پس اس مخص کے پاس اگر ذریعہ وہ سے گان اور انہی کے نہیں اس مخص کے پاس اگر اس کے پاس نیکیاں نہ ہو کیں تو لوگ اپنے حقوق کے اور اگر اس کے پاس نیکیاں نہ ہو کیں تو لوگ اپنے حقوق کے باس اور اگر اس کے پاس نیکیاں نہ ہو کیں تو لوگ اپنے حقوق کے بدلے میں) اس پر اپنے گانہ ڈال دیں گے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک تیسری حدیث میں روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے دن اہل حق کو ان کے حق دلائے جائیں گے،

یماں تک کہ سینگ والی بکری سے بے سینگ بکری کا بدلہ ولایا حائے گا"۔

تشریج: قیامت کا دن عدل و انساف کا دن ہے ' دنیا میں اگر کمی کا حق کمی کے ذمہ رہ گیا تھا تو قیامت کے دن ہر صاحب حق کو اس کے حق کا معاوضہ دلایا جائے گا۔ اور چونکہ دہاں نہ روپیہ پیسہ ہو گا' اور نہ کوئی اور سامان کمی کے پاس ہو گا' اس لئے حقوق کا معاوضہ نیکیوں اور بدیوں کی شکل میں دلایا جائے گا۔ یعنی جس کے ذمہ کمی کا کوئی حق باقی ہو گا اس کی قیمت لگا کر اس مخص کی اتنی نیکیاں صاحب حق کو دلائی جائیں گی۔ اور جب اس کی نیکیاں ختم ہوجائیں گی تو اصحاب حقوق کے استے گناہ اس کے ذمہ ڈالے جائیں گے۔ اس مخص کے مفلس ہونے میں کیا فیک ہے جس کی عمر بھر کی کمائی دو سرے لوگ لے جائیں' اور جب وہ خالی ہاتھ ہو جائے تو لوگ اپنا ہو جھ بھی دو سرے لوگ لے جائیں' اور جب وہ خالی ہاتھ ہو جائے تو لوگ اپنا ہو جھ بھی اس کے ذمہ ڈال دیں' اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم وصیت فرماتے ہیں کہ اگر کمی کا حق کمی کے ذمہ داجب ہو تو دنیا ہی میں اسے ادا کر دے یا ہیں کہ اگر کمی کا حق کمی کے ذمہ داجب ہو تو دنیا ہی میں اسے ادا کر دے یا معاف کرالے ناکہ قیامت کے دن کی رسوائی اور مطالبے سے نیج جائے۔

ان اعادیث طیبہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ہم جو دو سرول کی غیبتیں کرتے ہیں ان کو گالی گلوچ کرتے ہیں 'کسی کی تحقیر کرتے ہیں 'کسی کو جسمانی یا ذہنی ایڈا پہنچاتے ہیں 'یا کسی کا مال ہضم کر جاتے ہیں ' دراصل یہ اس کا نقصان نمیں بلکہ ہم اپنا نقصان کرتے ہیں کہ قیامت کے دن ہمیں ان کا معاوضہ اداکرتا ہوگا۔

اکابر فرماتے ہیں کہ حقوق العباد کا معالمہ ایک لحاظ سے حقوق اللہ سے زیادہ علین ہے کیونکہ حق تعالی شانہ غنی مطلق ہیں معانب بھی کر دیں گے۔ لیکن بندے مختاج ہیں ان سے بیہ توقع نہیں کہ وہ معاف کر دیں۔ اللہ ماشاء اللہ نیزیہ بھی معلوم ہوا کہ حقوق العباد کا معالمہ صرف انسانوں تک محدود

نہیں' بلکہ حیوانات تک پھیلا ہوا ہے' باوجود بکہ حیوانات احکام شرعیہ کے مطلب نہیں لیکن اگر ایک بحری نے دو سری بحری سے زیادتی کی ہوگی تو اس کا بدلہ بھی دلایا جائے گا۔ پس انسان جو اپنی عقل و شعور کی بدولت مللف ہے۔ اگر اس نے سمی جانور پر ظلم کیا ہوگا'اس کا بدلہ بھی اے دلایا جائے گا۔

فائدہ: قیامت کے دن حقق سے عمدہ برا ہونے کے لئے ضروری ہے کہ اول تو آدمی کمی کا حق اپنے ذمہ نہ رکھے بلکہ پوری دیانت و امانت کے ساتھ اپنے معاملات کو صاف رکھے۔ اور کمی کی غیبت وغیرہ سے پر بیز کرے، اور اگر غفلت و کو تاہی کی وجہ سے اس کے ذمہ کچھ حقوق لازم ہوں تو ان کی حلاقی و تدارک کی کوشش کرے۔

اور تلافی کی تفصیل میہ ہے کہ حقوق یا مالی ہوں گے یا عزت و آبرو سے متعلق- اور دونوں صورتوں میں صاحب حق معلوم ہوگا یا نہیں؟ پس میہ کل چار صورتیں ہوئمیں۔

اول: حق مالی ہو اور صاحب حق معلوم ہو اس صورت میں اس کا حق اوا کر دے 'اور اگر ادا کرنے کی قدرت نہ رکھتا ہو تو اس سے معاف کرا لے۔

دوم: حق مالی ہو اور صاحب حق معلوم نہ ہو' مثلا "سمی شخص ہے کوئی چیز خریدی تھی' اس کے دام ادا نہیں کئے تھے' اور وہ محض کہیں عائب ہو

گیا 'اب اس کا کچھ اتا پتانہیں چاتا' یا وہ شخص مرگیا اور اس کاکوئی وارث بھی میار مند تا دیا ہے۔

معلوم نہیں تو اس صورت میں اتنی رقم اس کی طرف سے صدقہ کر دے۔ سوم : اگر حق غیر مالی ہو اور صاحب حق معلوم ہو' مثلا ''کسی کو مارا تھا یا

اے گالی دی تھی' یا اس کی غیبت کی تھی یا اس کی تحقیر کی تھی تو اس سے معانی مانگنا ضروری ہے۔

چمارم: اگر حق غیر مالی ہو اور اصحاب حقوق معلوم نہ ہوں' یعنی یہ یاد نمیں کہ ذندگی بھر میں کس کس کس کی کشیں کہ ذندگی بھر میں کس کس کس کی کا

غیبتیں کیں وغیرہ وغیرہ' تو اس کی تدبیر سے کہ ان سب کے لئے دعا د استغفار کرتا رہے۔ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تھی توبہ و ندامت کے ساتھ سے دعا کرتا رہے کہ:

"بارالما! میرے ذمہ تیرے بہت سے بندوں کے حقوق بیں اور میں ان کو اوا کرنے یا اصحاب حقوق سے معانی مائٹے پر بھی قادر نمیں ہوں یا اللہ! ان تمام لوگوں کو آپ اپنے خزانہ رحمت سے بدلہ عطا فرما کر انکو مجھ سے راضی کرا

یمی تدبیراس صورت میں افتیار کی جائے جب صاحب حق تو معلوم ہو گر اس سے معافی ما نگنا ممکن نہ ہویا وینی مصلحت کے خلاف ہو' یا کسی کا مال حق اس کے ذمہ ہو گریہ اس کے اوا کرنے کی قدرت نہ رکھتا ہو۔

الفرض حقوق کی اوائیگی یا حلافی کا بہت ہی اہتمام ہونا چاہئے 'ورنہ قیامت کا معالمہ بہت ہی مشکل ہے۔ حق تعالی اس روسیاہ پر بھی رحم فرمائیں اور اس کی حماقتوں اور غفلتوں کی وجہ سے جن حضرات کے حقوق اس کی گردن پر میں 'ان کو اپنی طرف سے بہترین بدلہ عطا فرما کر اس نابکار کی گوظامی کی صورت پیدا فرما دیں تو ان کی رحمت سے پچھ بعید نہیں۔

اللهم انك تعلم انما انا بشر فايما مؤمن آذيته ، شتمته ، حلدته ، لعنته فاجعلها له صلوة و زكوة وقربة تقربه بها اليك .

حَدِّثُنَا سُوَيْدُ بِن كَنْ نَصْرِ . أَخْبَرْنَا ابْنُ الْمَبْرَكِ . اخْبَرْنَا ابْنُ الْمَبَارَكِ . اخْبَرْنَا مَعْدُ الرِّحْنِ بِن بَرْيِدَ بْنِ جَابِرٍ . حَدَّثَنَا الْمُقْدَادُ صَاحِبُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَيْنِ مِنَ الْمِبَادِ حَيَّى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعَوْلُ : إِذَا كَانَ بَوْمُ الْقِيامَةِ أَدْنِيتِ الشَّمْسُ مِنَ الْمِبَادِ حَيَّى كُونَ قِيدَ مِيلِ أَوِ أَنْدَبْن ، قَالَ سُلَّمْ " : لاَ أَدْرِى أَى الْمِيلَانِ عَنى ؟ أَسَافَةَ الْاَرْضِ ، أَمْ المَيلَ الذِي تَسَكَّمَحِلُ بِهِ الْمَبْنُ ، قَالَ فَتَصْبَرُ هُمُ الشَّسُ ، الْمُرْنُونَ فِي الْمَرْنَ فِي الْمَنْفَى ، وَمِنْهُمْ مَن " بَأْخُذُهُ إِلَى حَقِيبُهِ ، وَمِنْهُمْ مَن " بَأْخُذُهُ إِلَى حَقْوبُهِ ، وَمِنْهُمْ مَن " بَأْخُذُهُ إِلَى حَقْوبُهِ ، وَمِنْهُمْ مَن " بَأْخُذُهُ إِلَى حَقْوبُهُ مِنْ اللَّهُ مَلْمَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِلْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْهُ الللللْهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّه

قَالَ أَبُوعِيسَى : لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحيحٌ .

وفى البَّاب مَن أ بِي سَمِّيدٍ وَا ْبَنِ مُحَرَّ .

حَدِّثْنَا البُوزَكِرِينَا يَهْيَ أَبِنُ ذُرُسُتَ الْبَعْرِيُّ . حَدَّثَنَا الْبَعْرِيُّ . حَدَّثَنَا الْمُوزَكِرِينَا يَهْيَ أَبْنُ ذُرُسُتَ الْبَعْرِيُّ . حَدَّثَنَا حَادُ أَبْنُ وَهُوَ عِنْدُنَا مَرَّافُوعٌ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَالَ مَا يَقُومُونَ فَى الرَّشُعِ إِلَى مَرْفُوعٌ يَوْمُونَ فَى الرَّشُعِ إِلَى مَرْفُوعٌ يَوْمُونَ فَى الرَّشُعِ إِلَى أَنْصَافِ آذَانِهِمْ . أَنْصَافِ آذَانِهِمْ .

فَأَنَ أَبُو هِيتَى ؛ لَهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِبحُ

حَدَّثَنَا هَنَّادٌ . حَدَّثَنَا عِيسَى بْنُ كُونُسَ عَنِ ابْنِ عَوْنِ عَنْ فَأَفِع عَزِ ابْنِ مُحَرَّعَنِ النَّبُّ صَلَّى اللهُ عليهُ وَسَرَّ تَحُونُهُ .

ترجمه: "حضرت مقداد رضي الله عنه سے روايت ب کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے خود سنا ہے کہ جب قیامت کا دن ہو گاسورج بندوں کے قریب لایا جائے گا' بہاں تک میل یا دو میل کے فاصلے پر ہوگا' سلیم بن عامرٌ کتے ہیں کہ میں نہیں جانتا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کس میل کا ارادہ فرمایا ' آیا زمین کی مسافت کا؟ یا وہ میل (یعنی سرمه کی سلائی) جس سے آگھوں کو سرمه لگایا جا آ ے؟ پس آفاب ان كى چربى بچھلا دے گا۔ پس لوگ اينے ا عمال کے بقدر نیلنے میں نمائے ہوئے موں گے۔ کس کا پید نخوں تک ہو گا<sup>، س</sup>ی کا گھٹنوں تک ' سمی کا تمریک' اور سمی كامنه تك بيني موا موكا عضرت مقداد رضي الله عنه فرمات ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہاتھ سے اینے دہن مبارک کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ بعض کا ببینہ ان کے منہ کو نگام دیے -Bn2n

حضرت عبدالله بن عمر رض الله فرماتے میں که آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے یہ آیت کریمہ پڑھی:

ترجمہ: "جس دن کھڑے ہوں گے لوگ رب العالمين کے سامنے"۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرہایا کہ لوگ بہینہ میں کھڑے ہوں گے جو الحکے کانوں کے نصف تک پہنچے گا"۔

تشریج: ان احادیث طیبہ میں قیامت کی شدت کو بیان فرمایا ہے کہ اس دن آفاب بندوں کے قریب لایا جائے گاگری کی شدت، قیامت کی ہولناکی اور انسانوں کے بے پناہ ہجوم کی وجہ سے لوگ پیننے میں نمائے ہوں گے' اور ہر ایک کا پسینہ اس کے اپنے اٹمال و کردار کے مطابق ہو گا' یہ مضمون ان وو حدیثوں کے علاوہ اور بھی بہت می احادیث میں آیا ہے۔

ایک حدیث میں ہے قیامت کے دن لوگوں کو اس قدر پیند آئے گا کہ ان کا پیند زمین میں سر گز تک جائے گا۔ اور ان کے منہ میں لگام کی طرح ہو گا'یمال تک کہ ان کے کانوں تک پہنچ جائے گا۔ (مناری)

ایک اور مدیث میں ہے کہ قیامت کے دن آفاب زمین کے قریب لایا جائے گا، پس لوگ پیند پیند ہو جائیں گے۔ کس کا پیند ایر پوں تک ہو گا، کس کا آدھی پنڈلی تک کسی کا گفتوں تک کسی کا رانوں تک کسی کا کر تک، کسی کا کندھوں تک کسی کا مند تک پہنچ کرلگام کی طرح ہوگا، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو ہاتھ کے اشارے سے سمجھایا۔ اور کسی کا سر سے اونچا ہو گا۔ اس موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک سر کے اوپ رکھا۔ (محدرک مدیث عقبہ بن مامی)

ایک اور حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آیت کریمہ "یوم یقوم الناس لرب العالمین" پڑھی اور فرمایا کہ قیامت کا دن پچاس بڑار سال کا ہو گا اور لوگ آوھے دن تک کورے رہیں گے، لین مومن کے لئے یہ دن صرف استے وقفہ کا ہو گا جیسا کہ سورج کے افق کے قریب پنیخے کے بعد غروب تک کا وقت ہوتا ہے۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن لوگ جمع کئے جائیں گے تو چائیں گے تو چائیں سال تک اس طرح کھڑے دہیں گے کہ ان کی نظریں آسان کی طرف پھٹی کی پھٹی رہیں گی' اور پریشانی کی شدت سے ان کا پیدنہ منہ کو آرہا ہو گا۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن آفاب کو دس سال کی تپش دی جائے گی پھراسے لوگوں کی کھوپڑیوں کے قریب لایا جائے گا' یماں تک کہ کمانوں کے درمیان کا فاصلہ رہ جائے گا۔ بس لوگوں کو بیینہ آئے گا یہاں تک کہ بیشہ زمین میں قد آدم تک پھیل جائے گا۔ پھر بلند ہو گا یہاں تک کہ غرغرہ کی وجہ سے آدمی کا سانس کھٹے گئے گا۔

ایک روایت میں ہے کہ آفاب کی گری اس دن کی مومن مرد اور عورت کو نقصان نمیں دے گی امام قرطبی فرماتے ہیں کہ مومن سے مراد کائل الایمان ہیں کو نکد اوپر حضرت مقداد کی صدیث میں آچکا ہے کہ لوگ اینے اعمال کی بقدر پیدنہ میں ہول گے۔ (الح الباری)

ایک اور مدیث میں ہے کہ آدمی کے پینے چھوٹ جائمیں گے۔ یہاں تک کہ قد آوم تک پمینہ زمین پر بننے لگے گا۔ پھر بلند ہو گا یہاں تک اس کی ناک تک پہنچ جائے گا۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن آدمی کا پییند اس کے منہ کو آیا ہو گا' یمال تک کہ وہ کے گاکہ یا اللہ! مجھے اس عذاب سے نجات عطا فرما' خواہ دوزخ میں ڈال دے۔

ایک حدیث میں ہے کہ اس دن کی بے چینی اس قدر شدید ہوگی کہ کافر کا پیینہ اس کے منہ کی لگام بنا ہوا ہو گا' عرض کیا گیا کہ اہل ایمان کماں ہوں گے؟ فرمایا' سونے کی کرسیوں پر ہول گے' اور بادل ان کو سایہ سے ہوں گے۔ (پین ٹی البعث من عبداللہ بن عمرہ)

ایک اور مدیث یں ہے کہ قیامت کے دن آفاب لوگوں کے سروں پر ہوگا۔ اور ان کے اعمال ان پر سامیہ گلن ہوں گے۔

(والروامات كلها في فتح الباري)

ان احادیث سے قیامت کے ہوش رہا دن کی ہولناکیوں کا اندازہ ہو تا ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ قیامت کے احوال میں ہر شخص کی حالت اس کے اعمال کے مناسب دو سرول سے مخلف ہوگی، سب سے زیادہ شدت

کفار پر ہوگی' ان سے دو سرے مرتبہ میں ان لوگوں پر جو کبائر کے مرتب سے ۔ ان سے کم ان اہل ایمان پر جو کبائر سے اجتناب کرتے سے اور اللہ تعالی کے کچھ بندے ایے ہوں گے جن کو عرش اللی کا سابہ نصیب ہو گا۔ اور وہ اس دن کے احوال سے مامون ہوں گے' حضرات انبیا کرام علیم السلام' صدیقین' شدا اور نیک مومنین سے ان کے اینے این درجات کے مطابق اکرام و احسان کا معالمہ ہو گا۔

جیہا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہے:

ینصوص ترجمہ: "یاد رکھو جو لوگ اللہ کے دوست ہیں نہ ڈر ہے ان پر اور نہ وہ عمکین ہونگے جو لوگ کہ ایمان لائے اور ڈرتے رہے"۔

ان احادیث سے دعا یہ ہے کہ ہم خواب خفلت سے بیدار ہو کر اس خونک دن کے لئے ہو برحال ہر شخص کو پیش آنے والا ہے تیاری کریں۔ ان اسباب کو اختیار کریں جن کے ذرایعہ ان اجوال سے چھٹکارا نصیب ہو' ہم سے حقوق اللہ اور حقوق العباد میں جتنی کو تابیال سرزد ہوئی ہیں' ان سے توبہ کر کے ان کی طافی و تدارک کا اہتمام کریں اور کریم آقا کی بارگاہ میں بیشہ التجا کرتے رہیں کہ محض اپنے لطف و احسان سے ہمیں قیامت کے دن کی ذات و رسوائی سے ہمخوظ رکھیں۔ دنیا کی آلائٹوں سے پاک صاف کر کے یمال سے رسوائی سے ہمخوظ رکھیں۔ دنیا کی آلائٹوں سے پاک صاف کر کے یمال سے برسائیں اور قیامت کے دن اپنے متبول بندوں کے ساتھ ہمارا حشر فرائیں جس محض کو قیامت کا سامنا ہو اس کا غفلت و بے پروائی میں ذندگی گزارنا کی صد افسوس ہے۔

"فَاطِرِ السَّمواتِ وَالْأَرْضِ أَنْتَ وَلِي فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ ، تَوَفَّنِي مُسْلِماً وَّالْحِقْنِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ ، تَوَفَّنِي مُسْلِماً وَّالْحِقْنِي اللهم ان مغفرتك اوسع لى بالصَّالِحِيْنَ ، اللهم ان مغفرتك اوسع لى من ذنبي ، ورحمتك ارجى عندى من عملى ، اللهم لاتخزنى فانك بى عالم ولا تعذبنى فإنك على قادر "

### حشر کابیان باب ما به ه ن مان اتلفر

حَدَّثْنَا تَحْمُوهُ بْنُ غَيْلَانَ . حَدَّثْنَا أَبُو أَحْمَدَ الرُّ يَبْرِيُّ .

عَدَّنَنَا سُفَيَانُ عَنِ المُنْيِرَةِ مِنِ النَّمْنَانِ مَنْ سَيِدِ مِنْ جُبَيْرِ مَنَ ابْنِ عَبَّاسِ فَالَى : كَانَ سُفِلْ الْهِ مَنْ الْهَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : كَانْسُرُ النَّاسُ يَوْمَ الْفِيَامَةِ حَمَاةً عُرَاةً عُرَاةً عُرَاةً عَلَيْ الْمَالُ بَيْ الْمَالُ اللَّهُ وَهُذَا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فَاعِلِينَ ، وَأُولُ مَنْ السَّمَالِ ، الْمُلَانِقِ إِبْرَاهِمُ ، وَ يُولِحُذُ عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فَاعِلِينَ ، وَأُولُ مَنْ السَّمَالِ ، فَاقُولُ: يَارَبُ أَصْعَالِي ، فَاقُولُ: يَارَبُ أَصْعَالِي ، فَالْهُ فَا الْمَالِي ، فَاقُولُ: يَارَبُ أَصْعَالِي ، فَاقُولُ: إِنْ تُعَذِّينَ عَلَى أَعْقَابِهِ مَ فَيْفُولُ: إِنْكُ لَا قَالَ الْمَنْدُ الصَّالِحُ : إِنْ تُعَذَّيْهُمْ فَإِنْهُمْ عِبَادُكُ وَإِنْ مُنْ فَارَفُهُمْ عَبَادُكُ وَإِنْ الْمَنْدُ الصَّالِحُ : إِنْ تُعَذَّيْهُمْ فَإِنْهُمْ عِبَادُكُ وَإِنْ الْمَنْدُ الصَّالِحُ : إِنْ تُعَذَّيْهُمْ فَإِنْهُمْ عِبَادُكُ وَإِنْ الْمَنْكُ أَنْ الْمَنْكُ أَنْ الْمَنْكُ أَنْ الْمَنْدُ الصَّالِحُ : إِنْ تُعَذَّيْهُمْ فَإِنْهُمْ عَالَمُونَ اللَّهُ الْمَنْ الْمُنْ الْمَالِعُ الْمُنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْكُ أَنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمُنْ

حَدَّثَنَا مُحَدُّ بْنُ بَشَارٍ وَمُحَدُّ بْنُ الْمُشَكِّى قَالاً : حَدَّثَنَا مُحَدُّ بْنُ جَمْغَرٍ عَنْ

شُعْبَةً عَنِ اللَّهِرَةِ بْنِ النَّمْهَانِ بِهِذَا الْإِسْنَادِ فَذَ كُرَّ نَحْوَهُ. قَالَ أَبُو عِيسَى : لهذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

ترجمہ: "دحضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں کو جمع کیا جائے گا قیامت کے دن الیمی حالت میں کہ برہند پا، برہند بدن اور غیر مختون ہوں گے، جیسا کہ پیدائش کے وقت تھے، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی:

" كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيْدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا اللَّهِ الْعَلَيْدَةُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِيْنَ". والانباء = ١٠٠٠)

ترجمہ: جیسا کہ سرے سے بنایا تھا ہم نے پہلی بار پھراس کو دھرا کیں گے ' وعدہ ضرور ہو چکا ہے ہم پر ' ہم کو پورا کرنا ہے'۔

اور تخلوق میں سے پہلے ضخص جن کو لباس پہنایا جائے گا
دہ حضرت ابراہیم علی نینا وعلیہ العلوۃ والسلام ہوں گے۔ اور
میرے اصحاب میں سے پچھ لوگوں کو دائیں جانب اور بعض
کو یائیں جانب (یعنی دوزخ کی طرف) لے جایا جائے گا تو میں
کوں گاکہ یا اللہ! یہ تو میرے اصحاب ہیں 'پس کما جائے گاکہ
آپ نہیں جانے کہ انہوں نے آپ کے بعد کیا کیا۔ آپ جب
سے ان سے جدا ہوئے یہ بھیشہ مرتد رہے۔ پس میں کموں گا
جیسا کہ نیک بندے (حضرت عینی علی نینا علیہ العلوۃ والسلام)
نے کما: "یا اللہ! اگر آپ ان کو عذاب دیں تو یہ آپ کے

بندے بیں' اور اگر آپ ان کی مغفرت فرما دیں تو آپ زبردست بیں' حکمت والے بیں''۔

تشریح: حشر کے معنی جمع کرنے کے ہیں' قیامت کے دن تمام لوگوں کو ایک میدان میں جمع کیا جائیگا اس لئے قیامت کا دن یوم البعث اور یوم الحشر کملا تا ہے۔

اس حدیث پاک میں چند مضامین ارشاد ہوئے ہیں۔ اول سے کہ پیدائش کے وقت انسان کی جو حالت ہوتی ہے لینی نظے پاؤں ' برہنہ بدن اور غیر مختون' اسی حالت میں لوگ قبروں سے اٹھیں گے۔

یہ مضمون بہت می احادیث میں وارد ہوا ہے۔ حضرت عائشہ رضی الله عنما سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاو فروایا کہ لوگ نظے پاؤں ' برہنہ بدن' اور غیر مختون اٹھائے جائیں گے۔ حضرت عائشہ رضی الله عنما فرماتی ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول الله اکیا مرد اور عور تیں ایک دو مرے کو دکھے رہے ہوں گے؟ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا 'معالمہ

اس سے کہیں سخت ہو گا کہ کسی کو اس کا خیال بھی آئے۔ (صح عاری) ایک روایت میں ہے کہ عائشہ! معالمہ اس سے کمیں سخت ہو گا کہ کوئی

ایک روایت میں ہے کہ عاصر؛ معاملہ اس سے میں مصابہ کسی کو دیکھے۔(صبح مثلم)

ایک اور روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہمیں نظے بدن شرم نہیں آئے گی؟ فرمایا عائشہ! عالت اس سے زیادہ خوفناک ہوگی کہ ایک دوسرے کو دیکھیں۔ (ابن ابی شبہ)

ایک اور روایت بین ہے کہ بین نے عرض کیا ایا رسول اللہ! سرکا کیا ہو گا؟ فرمایا اس دن ہر مخص کی اپنی حالت فکر کے لئے کافی ہوگ۔

(نمائی۔ مانم)

ایک اور روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ نے عرض کیا کہا جائے ہارے

ستر کھل جائیں گے؟ مرد عورت سب اکشے اٹھائے جائیں گے، اور ایک دو سرے کے ستر کو دیکھتے ہوں گے؟ فرمایا ہر شخص کی الیی حالت ہو گی جو اس کے لئے کافی ہو گی۔ نہ مرد عورتوں کو دیکھیں گے نہ عورتیں مردوں کو دیکھیں گی' ہر شخص دو سروں سے ہٹ کر اپنی حالت میں مشغول ہو گا۔ (مام)

یہ مضمون حضرت عبداللہ بن مسعوۃ اور سمل بن سعد کی روایت سے بھی مروی ہے کہ لوگ پایاوہ ' ننگے پاؤں ' ننگے بدن اور غیر مختون اٹھائے جائیں گے ' سمل بن سعد کی حدیث میں یہ اضافہ ہے کہ عرض کیا گیا یا رسول اللہ اکیا مرد لوگ عورتوں کو (برہنہ) دیکھیں گے؟ فرمایا ' اس دن ان میں سے ہر فحص کو اپنی حالت بس ہو گی ' (کمی دو سرے کی طرف دھیان کی کس کو فرصت ہو گی)۔

ام المومنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنها ہے بھی ہی مضمون منقول ہے۔ وہ فرماتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے خود سناہے کہ قیامت کے دن لوگ برہنہ بدن و برہنہ یا اٹھائے جائیں گے۔ ام سلمہ رضی اللہ عنها نے عرض کیا' یا رسول اللہ! بائے ستر کھلنے کی رسوائی! ہم ایک دو سرے کو دیکھتے ہوں گے' فرمایا ہر ایک کو اپنی پڑی ہوگی' عرض کیا' کیا مصفول ہوگی؟ فرمایا' ہر ایک کا نامہ عمل کھول دیا جائے گا' جس میں ذرہ برابر اور رائی برابر عمل بھی موجود ہوگا۔

ام المومنین حضرت سودہ بنت زمعہ رضی اللہ عنها کی روایت ہے بھی یہ مضمون مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا 'لوگ نظے پاؤل ' برہنہ بدن اور غیر مختون اشائے جائیں گے ' پینے نے ان کے منہ کو لگام دے رکھی ہوگی اور وہ کانوں کی لو تک پہنچا ہوا ہوگا میں نے عرض کیا کہ ہم ایک دو سرے کو دکھے رہے ہوں گے ' فرمایا ہر ایک کو اپنی گل ہوگی ہم شخص ایک دو سرے کو دکھے رہے ہوں گے ' فرمایا ہر ایک کو اپنی گل ہوگی نہر شخص اس دن الی طرف الثقات ہی نہیں ہوگا کہ اس کو کسی دو سرے کی طرف الثقات ہی نہیں ہوگا۔

حضرت حسن بن علی رضی الله عنما ہے بھی ہی مضمون مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگ قیامت کے دن نظے پاؤں ' نظے بدن اٹھائے جائیں گے۔ ایک خانون نے عرض کیا ' یا رسول اللہ! ہم میں ہے بعض بعض کو کیسے دکھے سکیں گے؟ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے سر مبارک آسان کی طرف اٹھا کر فرمایا کہ اس طرح نظری آسان کی طرف اٹھا کر فرمایا کہ اس طرح نظری آسان کی طرف اٹھی ہوئی ہوئی ہوئی ' اس خانون نے عرض کیا ' یا رسول اللہ! میرے لئے تو دعا فرما و بجئے کہ الله تعالی میرے سرکو ڈھانک دیں۔ آپ نے میا فرمائی یا اللہ! اس کے سرکو ڈھانک دیں۔ آپ نے دعا فرمائی یا اللہ! اس کے سرکو ڈھانک دیں۔ آپ نے دعا فرمائی یا اللہ! اس کے سرکو ڈھانک دیں۔ آپ نے دعا فرمائی یا اللہ! اس کے سرکو ڈھانک دیں۔ آپ نے

ان احادیث طیبہ سے واضح ہے کہ قیامت کے دن لوگ لباس عمیانی میں اٹھائے جائیں گے۔ ابوداؤد (۲ - ۸۸ باب مالیستجب من تطیر ثیاب المیت عند الموت) میں حضرت ابوسعیر خدری رضی اللہ عند کا واقعہ ذکر کیا گیا ہے کہ ان کی وفات کا وقت قریب ہوا تو نے کپڑے منگوا کر پنے ' پھر فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے خود سنا ہے کہ :

٠٠ ان الميت يبعث في ثيابه التي يمــوت

فيها…

ترجمہ: مرنے والے کو انہی کیڑوں میں اٹھایا جائے گا ...

جن میں مرے گا۔

بعض اہل علم کے نزدیک حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی اس حدیث میں تیاب (کپڑوں) سے مراد اعمال ہیں۔ یعنی جن اعمال ہیں آدی کی موت آتی ہے اس حالت میں قیامت کے دن اٹھایا جائے گا۔ یہ مضمون دو سری احادیث میں بھی وارد ہوا ہے' اور بعض حضرات نے اس کو شمدا کے ساتھ مخصوص کیا ہے۔ کیونکہ جن کپڑوں میں وفات ہو شہید کو انمی کپڑوں میں دفن کیا جاتا ہے۔ کہ دو سرے لوگوں کے وہ کپڑے اٹار لئے جاتے ہیں'

اور کفن پہنایا جاتا ہے۔ ہمرحال قبروں سے اٹھتے وقت لوگوں کے بدن پر لباس نہیں ہو گا' بلکہ ہر مخص کی حیثیت و مرتبہ کے مطابق اسے بعد میں لباس پہنایا جائے گا۔

دو سرا مضمون اس مدیث پاک بین یہ ارشاد ہوا ہے کہ قیامت کے دن
سب سے پہلے حضرت ابراہیم علی نیسنا علیہ العلوۃ والسلام کو لباس پہنایا جائے گا
یہ اکرام شاید اس بنا پر ہو گا کہ نمرود نے ان کو برہند کر کے آگ بین ڈالا تھا۔
علا نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو قیامت کے دن سب سے پہلے لباس پہنائے
جانے کے بارے میں دو اخمال ذکر کئے ہیں 'ایک یہ کہ یہ اولیت آنخضرت صلی
اللہ علیہ وسلم کے علاوہ دو سردل کے اعتبار سے ہے۔ یعنی پہلے آنخضرت صلی
اللہ علیہ وسلم کو لباس پہنایا جائے گا۔ اور پھر باتی سب لوگوں سے پہلے حضرت
ابراہیم علیہ العلوۃ والسلام کو۔ اس صورت میں یہ کما جائے گا کہ آنخضرت صلی
اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابراہیم علیہ العلوۃ والسلام کی اولیت دو سروں کے
اعتبار سے بیان فرمائی ہے 'مشکلم خود اپنا ذکر نہیں کر آ۔

دو سرا احمال بیہ ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلوۃ والسلام کی جزئی فضیلت ہے' اس احمال کی تائید حضرت علی رضی اللہ عنہ کی درج ذیل حدیث سے ہوتی ہے:

" اول من یکسی یـوم القیامـة حلیـل الله علیه السـلام قبطتین ، ثـم یکسـی محمـد صلی الله علیه وسلم حلة حبرة عـن یمـین العرش(۱)". (منح الباری: ص ۱۳۸۶)

احر هم ابن المبارك في الزهد من طريق عبدا لله بن الحارث عن على منتصراً موقوفاً
 واعترجه ابو يعلى مطولاً . (فتح الباري كتاب الرقاق باب الحشر: ص ٣٨٤ ج١١)

رجمہ: "قیامت کے دن سب سے پہلے حضرت خلیل الله علیہ وسلم کو عرش کی دائنی جانب یمنی طرز گا حله بہنایا جائے گا"۔

اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی زیر بحث حدیث میں آمام بیمقی ٌ نے یہ اضافہ نقل فرمایا ہے:

" واول من يكسى من الجنة ابراهيم ، يكسي حلة من الجنسة ويؤتى بكرسني فيطرح عن يمين العرش ــ تـم يؤتـى بـى فاكسى حلةً من الجنة لايقوم لها البشر ، ثم يؤتي بكرسي فيطرح على ساق العرش وهو عن يمين العرش. (نتع الباري اص ٢٨٠ ج ١١) ترجمہ: "اور سب سے پہلے جے جنت کا لباس بہنایا جائے گا وہ ایراہیم علیہ السلام ہونگے' انہیں جنت کا حلیہ پہنایا جائے گا' پھران کے لئے ایک کری لائی جائے گی اور عرش کی رابن جانب بچھائی جائے گ۔ اس کے بعد مجھے لایا جائے گا۔ پس مجھے جنت کا ایبا طبہ پنایا جائے گا کہ آدی اس (کے حن) کی تاب نمیں لا سکا۔ پھر میرے لئے ایک کری لائی جائے گی جو عرش کی واہنی جانب عرش کے ستون بر بچھائی

حافظ ابن ججر فراتے ہیں کہ یہ بھی اخال ہے کہ ہمارے آنخضرت صلی

الله عليه وسلم كو قبر شريف سے اننى كروں ميں اٹھايا جائے ، جو وصال كے وقت زيب بدن سے ، اور جنت كا يہ حلہ بطور كرامت كے پہنايا جائے ۔ والله اعلم ۔

تيبرا مضمون اس حديث پاك ميں يہ بيان ہوا ہے كہ كچے لوگوں كو باكي جانب لعنى جنم كى طرف نے جايا جائے گا تو آنخضرت صلى الله عليه وسلم خانب لعنى جنم كى طرف نے جايا جائے گا تو آنخضرت صلى الله عليه وسلم فرمائيں گے كہ يہ تو ميرا اصحاب جيں ، فرمايا جائے گا كہ آپ كو معلوم نہيں كہ انہوں نے كہ يہ تو ميرا كے احد كياكيا؟ يہ لوگ آپ كے بعد النے پاؤں پر گئے تھے۔

انہوں نے آپ كے بعد كياكيا؟ يہ لوگ آپ كے بعد النے پاؤں پر گئے تھے۔

انہوں نے آپ كے بعد كياكيا؟ يہ لوگ آپ كے بعد النے پاؤں پر گئے تھے۔

دروك ديا جائے گا ، اس ير يہ گفتگو ہوگی۔

كو روك ديا جائے گا ، اس ير يہ گفتگو ہوگی۔

ان لوگوں سے کون مراد ہیں جن کو روک دیا جائے گا؟ اس میں علا کے متعدد اقوال ہیں۔ صحیح بخاری (جاص ۴۹۰) میں امام بخاریؓ کے شاگر د فریریؓ نے امام بخاری کے حوالے سے ان کے شخ قیصہ بن عقبہ رحمہ اللہ کا قول نقل کیا ہے کہ اس سے مراد وہ لوگ ہیں جو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنه کے دور میں مرتد ہو گئے بتھے اور جن سے حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے قال کیا۔ امام خطائی فرماتے میں کہ بھر اللہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم ا جمعین میں سے کوئی مرتد نہیں ہوا۔ مرتدین اکٹر فتم کے دیماتی و بدوی تھے (جن کے بارے میں قرآن کریم کا ارشاد ہے ولماید خل الایمان فی قلوب کم ان میں سے اکثریت ان لوگوں کی تھی، جن کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضری کا بھی موقع نہیں ملاتھا اور جو معدودے چند افراد عاضر خدمت ہوئے بھی انہوں نے بھی محض ظاہری اطاعت تبول کی تھی۔ حقیقت ا بمان ان کے دل میں راسخ نہیں ہوئی تھی) بعض حضرات فرماتے ہیں اس ہے منافقین مرادین اور بعض نے کما اس سے الل کبائریا اہل بدعت مرادین ۔ صحح بخاري (٢ - ٩٤٥) يس ب كه حفرت ابن ابي مليك . عي جب اس

#### مدیث کو روایت کرتے توب وعاکیا کرتے تھے:

· اللهم انا نعوذيك ان نرجع على

اعقابنا او نفتن عن ديننا.

(صحيح بُغاري : ص٩٧٥ج٢)

ترجمہ: "اے اللہ! ہم اس بات ہے آپ کی پناہ جائے بیں کہ ہم النے پاؤں لوٹ جائیں' یا اپنے دین کے معاملہ میں فتنہ میں جتلا ہو جائیں"۔

اور صحیح بخاری کے حاشیہ میں علامہ تعطائی ہے نقل کیا ہے کہ ہمارے علانے فرمایا ہے کہ وہ تمام لوگ جو دین ہے پھر گئے 'یا انہوں نے دین میں الی بات ایجاد کی جو اللہ تعالی کے نزدیک ناپندیدہ تھی اور جس کی اجازت نہیں تھی 'یہ لوگ حوض سے بٹا دیے جائیں گے اور اس سے دور رکھے جائیں گئ اور اس سے دور رکھے جائیں گئ ان میں سرفرست وہ لوگ ہیں جو مسلمانوں کی جماعت کے خلاف رہے ۔ جیسے خارجیوں 'را فضیوں اور معزلیوں کے تمام فرقے ۔ کیونکہ یہ سب لوگ دین کو بدلنے دالے ہیں۔ اس طرح وہ ظالم و مسرف جو جور و ستم کے مرتکب تھے۔ بیز جو حق کو مناتے اور اہل حق کو قتل کرتے اور لوگوں کو گمراہ کرتے تھے۔ نیز جو لوگ کیرہ گناہوں کا علامیہ ارتکاب کرتے اور گناہوں کو ہمکی چیز سجھتے تھے 'یہ لوگ کیرہ گناہوں کا علامیہ ارتکاب کرتے اور گناہوں کو ہمکی چیز سجھتے تھے 'یہ لوگ کیرہ گناہوں کا علامیہ ارتکاب کرتے اور گناہوں کو ہمکی چیز سجھتے تھے 'یہ لوگ کیمرہ گناہوں کا علامیہ ارتکاب کرتے اور گناہوں کو ہمکی چیز سجھتے تھے 'یہ لوگ کیمرہ گناہوں کو ہمکی چیز سجھتے تھے 'یہ لوگ کیمی حوض کو رہے محروم رہیں گے۔

اللهم لا تمكر بنا عند الحاتمة واجعلنا من الفائزين الدين لاحوف عليهم ولاهم عند يغزنون ، واسقنا من حوض نبينا محمد صلى الله عليه وسلم برحمتك يا ارحم الراحمين.

یا اللہ! ہارا خاتمہ بالخیر فرماہیے' اور ہمیں ان کامیاب لوگوں میں سے بنا دیجئے جن پر نہ کوئی خوف ہو گا۔ اور نہ وہ عملین ہو گئے۔ اور ہمیں ہمارے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے حوض کو ژ سے سیراب کیجئے۔ ہر ممتک یا ارحم الراحمین۔

حَدِّثْنَا أَحْدُ بْنُ سَنِيمٍ. حَدَّثَنَا بَزِيدُ بْنُ هَرُونَ. أَخْبَرَنَا بَزِيدُ بْنُ هُرُونَ. أَخْبَرَنَا بَهُ مِنْ حَدَّمِ فَالَ : سَمِنْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشُورُونَ رِجَالًا وَرُ كَبَانًا ، وَنُجَرَّونَ عَلَى وُجُوهِكُمْ. وُجُوهِكُمْ.

وَقِي الْمِبَابِ عَنْ أَ بِي هُرَيْرَ تَهَ.

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ مِ

ترجمہ: "دبنرین حکیم اپنے والد سے اور وہ ان کے دادا (حضرت معاویہ بن حیدہ) رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے 'کہ تم لوگوں کو جمع کیا جائے گا پیدل اور سوار اور تم کو گھسیٹا جائے گا چرول کے بل "۔

تشریح: مطلب بیہ ہے کہ لوگوں کا حشر تین طرح سے ہو گا۔ بعض کا پاپیادہ ' بعض کا سواریوں پر اور بعض کو چرے کے بل پر تھسیٹ کر میدان محشر میں لایا جائے گا۔ پہلی جماعت عام مومنین کی ہوگی۔ دو سری جماعت سابقین و مقرین کی ہوگی۔ دو سری جماعت ابو ہریہ مقرین کی ہوگی۔ اور تیسری جماعت کفار کی۔ میں مضمون حضرت ابو ہریہ رضی اللہ عنہ سے بھی مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:

" يحشر الناس يو م القيامة ثلاثة اصناف صنفاً مشاةً ، وصنفاً ركباناً ، وصنفاً على وجوههم ، قيل يا رسول الله: كيف يمشون على وجوههم ؟ قال ان الدى امشاهم على اقدامهم قادر على ان يمشيهم على وجوههم - اما انهم يتقون بوجوههم كل حدب وشوك.

(ترمذی صد ۱۹۲ ج۴)

ترجہ: "قیامت کے دن لوگوں کو تین گروہوں کی شکل میں جمع کیا جائے گا ایک گروہ کو پیدل ' دو سرے کو سواریوں پر اور تیسرے کو منہ کے بل ' عرض کیا گیا ' یا رسول اللہ! وہ منہ کے بل کیسے چلیں گے؟ فرمایا: جس نے ان کو قدموں پر چلایا وہ اس پر بھی قادر ہے کہ انسیں منہ کے بل چلائے۔
آگاہ رہو کہ وہ اپنے چروں کے ذریعہ جربلندی اور کاننے ہے بیاؤ کریں گے "۔ (ترزی ج ۲ م ۱۳۲)

قیامت کے دن کی بیشی م

مًا تباء في الْتَرْضِ

حَدَّثَنَا أَبُو كُرِيْدٍ . حَدَّثَنَا وَكِيعٌ مَنْ عَلَى بْنِ عَلَى مَن

َالْمُسَنِ عَنْ أَ بِي هُرَبُرُاةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : يُمُرَضُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيامَةِ ثلاَثَ عَرْضَاتِ ، فَأَمَّا هَرْضَتَانِ فَجِدَالُ وَسَاذِيرُ ، وَأَمَّا الْمَرْضَةُ النَّالِيَّةُ : فَمِنْدَ ذَلِكَ تَطِيرُ "شُحُنُ فِي الْأَبْدِي ، فَآخِدُ بِيمِينِهِ وَآخِذَ بِشِهَا لِهِ .

قَالَ أَبُوعِبَى: وَلاَ يَصِحُ هَذَا التَّذِيثُ مِنْ فِبلِ أَنَّ اللَّمَٰنَ لَمَ ۚ بَسَمَ ۚ مِنْ أَ فِي هُوَيْرَةً ۚ ، وَقَدْ رَوَاهُ بَعْضُهُمْ هَنْ عَلِي الرَّفَاعِيِّ عَنِ التَّهْسَنِ عَنْ أَ بِي مُوسَى هَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ

قَالَ أَبُوعِيتَى: وَلاَ يَصِحُ هَٰذَا اللهِيثُ مَنْ فِبَلِ أَنَّ الْمُسَنَّ لَمُ \* يَشْتَعُ مِنْ أَبِي مُوسَى .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے
کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ، قیامت
کے دن لوگوں کی تین پیشیاں ہوگی۔ پہلی دو بیشیوں میں تو
بحث ، جھڑا اور عذر معذر تیں ہوگی ، اور تیسری پیشی میں نامہ ،
اعمال (کے نتائج) ہاتھوں میں پکڑائے جا کیں گے۔ پس کوئی داشتے ہاتھ میں ہے۔ اس کوئی واستے ہاتھ میں ہے۔

تشریج: یعنی پہلی دو پیشوں میں تو یہ ہو گا کہ جب بجرموں کے سامنے ان
کے نامۂ عمل پیش کئے جائیں گے تو دہ انکار و گریز کی کوشش کریں گے۔ بھی یہ
کمیں گے کہ یہ ہمارے اعمال ہی نہیں' ہمارے نام جھوٹ موٹ لکھ دیئے گئے
ہیں' بھی کمیں گے کہ ہمارے پاس کوئی ڈرانے والا نہیں آیا' ہم تو بالکل بے
خبر تھے۔ بھی کمیں گے کہ ہمارے پاوں نے ہمیں گراہ کیا' ہم تو ان کے آباع
خبر تھے۔ بھی کمیں گے کہ ہمارے بروں نے ہمیں گراہ کیا' ہم تو ان کے آباع
تھے' ہمارا کوئی تصور نہیں۔ بھی کمیں گے کہ ہمیں دنیا میں دوبارہ بھیج دیا جائے
ہم نیک اور فرمانبردار بن کر آئیں گے۔

الغرض اس طرح کے سو 'سوعذر اور بمانے کرکے جان بچانے کی کو شش کریں گے۔ گریہ سارے بمانے بے کار جائیں گے 'اور ان کی ساری ک جیٹوں کو ایک ایک کرکے توڑویا جائے گا 'بالآ خر جب مجرموں کے پاس کوئی جسٹوں کو ایک ایک کرکے توڑویا جائے گا 'بالآ خر جب مجرموں کے پاس کوئی جست باتی نہیں رہے گی تو تیسری پیشی میں ہرایک کی قسمت کا آخری فیصلہ کرویا جائے گا۔ افلہ تعالی کے مطبع و فرما نہروار بندوں کو نمایت عزت واکرام کے ساتھ جنت کا پروانہ ان کے دائیں ہاتھ میں عطاکیا جائے گا 'جے پڑھ کروہ باغ ساتھ جنت کا پروانہ ان کے دائیں ہاتھ میں عطاکیا جائے گا 'جے پڑھ کروہ باغ باغ ہو جائیں گے۔ اور ماری کلفتیں اور مشتیل بحول جائیں گے۔ اور مجرموں اور نافرانوں کو لعنت کا طوق پرناکر ان کی مزاکا فیصلہ ہائیں ہاتھ میں دیا جائے گا اور دہ بھد ذات و خواری واصل جنم ہوں گے۔

اللهم نعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك.

حدَّمُنَا سُوَيْدُ بِنُ تَعْمِ . أَخْبَرَنَا ابِنُ الْمَارَكِ مَنْ عُنْمَانَ الْمَارَكِ مَنْ عُنْمَانَ الْمِن الْمُارَكِ مَنْ عُنْمَانَ الْمِن الْمُسَوّدِ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكُةَ مَنْ عَالِشَةَ قَالَتْ : سَمِفْتُ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْ : فَلْتُ : بَارَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْ : فَلْتُ : بَارَسُولَ اللهِ إِنْ اللهُ عَلَى : فَلْتُ : بَارَسُولَ اللهِ إِنْ اللهُ تَعَالَى بَنُولُ : فَأَمَّا مَنْ أُو نِي كِتَابَةُ بِيَمِينِهِ فَسَوْفَ بُعَاسَبُ حِسَابًا لَمِنْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ الْمَرْضُ .

قَالَ أَبُو عِسَى : هٰذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ حَسَنٌ ؛ وَرَوَاهُ أَيُّوبُ أَيْضًا عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةً .

ترجمہ: "حضرت ام الموسنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے ساکہ جس مخص سے حساب میں مناقشہ کیا گیا وہ ہلاک ہوگیا میں نے عرض کیا کیا رسول اللہ! اللہ تعالی

تو ارشاد فرماتے ہیں: "سوجس کو ملا اعمال نامہ اس کا داہنے ہاتھ میں تو اس سے حماب لیس کے آسان حماب"۔ (الا شقاق: ۵ زجمہ شخ الندّ)

"آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' اس سے مراد اعمال نامہ چیش ہونا ہے"۔

تشریح: حضرت عائشہ رضی اللہ عنما کا شبہ یہ تھا کہ آیت کریہ سے تو معلوم ہوتا ہے کہ جن لوگوں کا حماب آسان ہوگا وہ رحمت و معفوت کا مورد ہوں گئے اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ جس کا بھی حماب ہوا وہ ہلاک ہوا 'آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے وضاحت فرمائی کہ آیت کریمہ میں جس آسان حماب کا ذکر ہے وہ یہ ہے کہ بندے کا اعمال نامہ اس کے سامنے پیش کرکے (کہ تو نے فلال فلال وقت 'فلال فلال فلال اللہ اس کے سامنے پیش کرکے (کہ تو نے فلال فلال وقت 'فلال فلال فلال حق کی بحث اور باز پرس نہ کی جائے کہ یہ کیوں کیا؟ یا کیوں نہیں کیا؟ لیکن جس شخص سے یہ باز پرس نہ کی جائے کہ یہ کیوں کیا؟ یا کیوں نہیں کیا؟ لیس کوئی جواب نہیں ہوگا وہ ماراگیا۔ کیونکہ اس باز پرس کا اس کے پاس کوئی جواب نہیں ہوگا۔ پہلی صورت محماب بیر (آسان حماب) کی ہے اور دو سری صورت مناقشہ کی۔

حفرت عائشہ رضی اللہ عنها کی بیہ حدیث کتب حدیث میں بہت سے طرق اور مختلف الفاظ میں مروی ہے۔ مند احمد کی ایک روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک نماز میں وعا مانگتے سنا:

یا اللہ! مجھ سے آسان حساب کیجئے۔

جب آپ صلی الله علیه وسلم نمازے فارغ موے تو میں نے عرض کیا کیا

رسول الله ! يسير (آسان حساب) كيا ب؟ فرمايا 'وه يه ب كه بندے كا نامة عمل پيش كيا جائے پھر (بغير كسى جرح كے) اس سے ور گزر كى جائے ' عائشہ! اس دن جس كے حساب ميں مناقشہ ہوا وہ مارا گيا۔

بزار اور طبری کی ایک روایت میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنها سے منقول ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ آسان حباب کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وہ یہ ہے کہ بندے کے گناہ اس کے سامنے پیش کئے جائیں' پھران گناہوں پر اس سے (باز پرس نہ کی جائے۔ (خ الباری)

سیحین میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ اللہ تعالیٰ مومن کو قریب کریں گے بی اپنا پروہ اس پر ڈال کر اس کو چھپا دیں گے۔ پھر اس سے فرائیں گے بم جانخ ہو تم نے فلاں فلاں گناہ کئے تھے وہ عرض کرے گا' ہاں اے رب! واقعی یہ گناہ میں نے کئے تھے) یماں تک وہ اپنے گناہوں کا اقرار کرے گا' اور یہ سمجھے گا کہ وہ ہلاک ہو گیا تو جی تعالیٰ شانہ ارشاد فرمائیں گے کہ میں نے ونیا میں تیرے ان گناہوں پر پروہ ڈالے رکھا' اور آج تیرے یہ گناہ معاف کر تا ہوں۔ تب اس کی نیکیوں کا پروانہ اسے عطاکیا جائے گا۔ (یہ تو بندہ مومن ہوں۔ تب اس کی نیکیوں کا پروانہ اسے عطاکیا جائے گا۔ (یہ تو بندہ مومن جو سائے ان پر یہ مناوی کی جائے گا کہ یہ وہ لوگ ہیں جنموں نے اپنے رب پر جھوٹ بولا تھا' سنو! اللہ جائے گی کہ یہ وہ لوگ ہیں جنموں نے اپنے رب پر جھوٹ بولا تھا' سنو! اللہ جائے گی کہ یہ وہ لوگ ہیں جنموں نے اپنے رب پر جھوٹ بولا تھا' سنو! اللہ تعالیٰ کی لعنت ہے ظالموں پر۔ (مکاؤہ می ۲۸۵)

ان احادیث طیبہ سے معلوم ہوا کہ قیامت کے دن کریم آقا کا معالمہ ہر مخص کے ساتھ اس کے حسب حال ہو گا، بعض سعاد تمندوں کے بغیر حساب و گا، بعض کے ساتھ کتاب جنت میں داخل کئے جانے کا اعلان فرما دیا جائے گا، بعض کے ساتھ حساب بیسر کا معالمہ ہو گا کہ ان کا نامۂ عمل ان کے سامنے پیش کر کے ان سے

عنو و مغفرت کا معالمہ فرمایا جائے گا۔

بعض کے ساتھ مزید لطف و احسان ہے ہوگاکہ اس کے چھوٹے چھوٹے گاہ ہیں کرکے فرمایا جائے گاکہ ان گناہوں کو نیکیوں میں تبدیل کر دیا جائے۔
اس بے پایاں فضل و احسان کو دیکھ کر بنرہ بے افتیار پکار اٹھے گاکہ یا اللہ!
میرے بوے بوے گناہ تو ابھی باتی ہیں' وہ تو ابھی پیش ہی نہیں ہوئے۔ سجان اللہ! کیا شان کرم ہے کہ گناہ گاروں کو ان کے قصوروں پر سزا کے بجائے افعام مل رہا ہے' اور مجرم نشہ رحمت سے سرشار ہو کر اپنے جرائم کا خود اظہار انعام مل رہا ہے' اور مجرم نشہ رحمت سے سرشار ہو کر اپنے جرائم کا خود اظہار کر رہے ہیں۔ ولنعم ماقال الشیخ الشیرازی۔

وگر در دبد یک ملائے کرم عزازیل گوید نصیے برم

# الله تعالی کا بندے کو بھلا وینا

قَالَ أَبُوعِينَى : وَقَدْ رَوَى هِٰذَا الْخَدِيثَ غَيْرُ وَاحِدِ عَنِ الْخُسَنَ غَوْلَهُ وَلِا يُشْيِدُوهُ ، وَإِنْهَيِلُ أَنْ مُشْلِمٍ بُضَمِّنُ فَي الْخُذِيثِ مِنْ بلِ حِفظِهِ وَفِي الْبَابِ عَنْ أَ بِي هُرَّ يُرَّةً وَأَ بِي سَمِيدِ الْخَدْرِيِّ .

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ مُحَدِّدٍ البَّيْدِينَ اللهِ بَنُ مُحَدِّدٍ الرَّهْرِيُ الْبَصْرِئُ . حَدَّثَنَا الأَحْسَرُ فَنَ أَنِي صَالِحٍ مَا لِللهُ بَنُ سُمَّيْرِ أَبُو مُحَدِّدِ التَّيْدِينِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : مُواتَى بِالْمَبْدِ يَوْم اللّهَامَة فَيَغُولُ اللهُ لَهُ : أَلَمْ الْجَمَلُ لَكَ شَمَّا وَبَعَمَرًا وَمَا لاَوْرَدُوا ، وَسَخْرَتُ لَكَ آلِهُ أَلْهُ أَلَهُ أَلَمُ الْجَمَلُ لَلّهُ مَا وَبَعْمَرًا وَمَا لاَوْرَدُوا ، وَسَخْرَتُ لَكَ آلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَكْلُونَ بَوْمَكَ هَذَا اللّهُ اللّهُ وَلَى لا مَ فَيَقُولُ لَهُ الْبَوْمَ أَلْسَالُكُ مَا نَسِيتَنِي .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثَ سَحِيعٌ غَرِيبٌ، وَمَنْنَى قُولُهِ الْبَوْمَ أَنْسَاكُ يَقُولُ الْبَوْمَ آثُرُ كُكَ فَى الْمَذَابِ هَكَذَا فَشَرُوهُ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: وَقَدْ فَشَرَ بَعْضُ أَهْلِ الْبِلْمِ هَذِهِ الْآيَةَ (فَالْيَوْمَ نَفْسَاهُ) قَالُوا إِمَا مَشْنَاهُ الْبَوْمَ نَثْرُ كُمْمُ فِي الْعَدْابِ.

رجمہ: "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ
نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاہ فرمایا کہ قیامت کے دن
آدی کو ایسی حالت میں لایا جائے گا کہ دہ بھیڑ کے بچے کی طرح
(دلیل و حقیر) ہو گا' پس اس کو اللہ تعالی کے سامنے کھڑا کیا
جائے گا' اللہ تعالی فرا میں گے میں نے تجھ کو بہت پچھ عطا کیا
تھا' میں نے تجھے مال و دولت سے نوازا تھا' میں نے تجھ پر
انعامات کئے تھے' پس تو نے کیا کیا؟ وہ کے گا کہ اب
پروردگار میں نے مال خوب جمع کیا اور اسے خوب برحایا' اور

واپس کر دیجے؛ میں اے لے کر آ تا ہوں' اللہ تعالی ارشاد فرما کیں گے کہ مجھے یہ بتا کہ تو نے آگے کیا بھیجا تھا؟ وہ کے گا' اے پروردگار میں نے اے خوب جمع کیا اور خوب برحایا اور اے خوب جمع کیا اور خوب برحایا اور اے جھے اے زیادہ حالت میں چھوڑ کر آیا ہوں' اب مجھے واپس بھیج دیجے وہ سارے کا سارا آپ کو لاکر دیدوں گا۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب بندے نے کوئی خیر آگے نہ بھیجی ہو تو اے دوزخ کی طرف چاتا کر دیا جائے گا۔

حضرت ابو ہریرہ اور حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ علمہ نے ملم نے علما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ، قیامت کے دن بندے کو بارگاہ اللی میں چش کیا جائے گا تو اللہ تعالی اس سے فرما کیں گے ، کیا میں نے تیرے کان اور آئکسیں (اور ویگر اعضا صحیح سالم) نہیں بنائے ہے ؟ کیا تجھ کو مال و اولاد نہیں دی تھی ؟ کیا چوپاؤں اور مویشیوں کو تیرے لئے مخر نہیں کیا تھا؟ اور کیا تجھے ایما نہیں بنا دیا تھا کہ تو لوگوں سے خراج وصول کہ تو لوگوں پر سرداری کرتا تھا؟ اور کیا تجھے ایما نہیں جا دیا تھا؟ میں برداری کرتا تھا؟ اور کیا تھا کا گمان رکھتا تھا؟ برتا کہ کیا تو اس دن کی ملا قات کا گمان رکھتا تھا؟ بندہ کے گا نہیں۔ اللہ تعالی ارشاد فرما کیں گے آج میں بھی بندہ کے گا نہیں۔ اللہ تعالی ارشاد فرما کیں گے آج میں بھی بختے بھلا دوں گا جیسا کہ تو نے جھے بھلا دیا تھا"۔

تشریج: بھلا دینے سے مراد ہے عذاب میں چھوڑ دینا اور خرگیری نہ کرنا مطلب یہ کہ تو میری ہے شار نعتوں سے نفع اٹھا تا رہا گر تو نے میرے احکام کی پروا نہیں کی' اور نہ آخرت کی چیشی اور حساب و کتاب کو یاد رکھا اس کی پاداش میں آج تجھ کو اس طرح عذاب میں رکھا جائے گا جیسے کس چیز کو رکھ کر

بھول جاتے ہیں۔

یہ انسان کی بڑی رذالت اور کینگی ہے کہ وہ انعامات اللیہ کی ناشکری کرے اور اللہ تعالی کی نعتوں کو اس کی طاعت و بندگی میں خرچ کرنے کے بجائے اس کی نافرمانی و تھم عدولی میں صرف کرے۔

حَدِّنَهَا سُويدُ بِنُ أَيْهِ بَنُ الْمُبَرَّنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ الْمُبَرَّنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ الْمُبَرَّكِ ، الْحَبْرَنَا سَعِيدُ بَنُ أَيِي سُلَبَانَ عَنْ سَعِيدِ لَلْفَبْرِي الْحَبْرَنَا سَعِيدُ لَلْفَبْرِي اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : ( يَوْمَنِدُ مُحَدِّثُ عَنْ أَيِي مُرَيْرَةً وَاللهَ : فَرَا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : ( يَوْمَنِدُ مُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ) قَالَ : أَنَذُرُونَ مَا أَخْبَارُهَا ؟ فَالُوا : اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَم ، قَالَ : فَإِنْ الْمُبْرَهَا أَنْ نَفُولَ عَلِي الْمُبْرَهِا أَنْ نَفُولَ عَلِي الْمُبْرَهِا أَنْ نَفُولَ عَلِي الْمُبْرَهِا أَنْ نَفُولَ عَلِي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: "دعفرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی: یومند نحدث اخبارها" (اس دن بیان کرے گ ذین اپنی خریں) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ، جانتے ہو اس کی خریں کیا ہیں؟ صحابہ نے عرض کیا کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم بحر جانتے ہیں۔ فرمایا 'اس کی خریں یہ ہیں کہ وہ ہر بندے اور بندی پر گوائی دے گرمایا 'اس کی خریں یہ ہیں کہ وہ ہر بندے اور بندی پر گوائی دے گ کم فلاں مخص نے بول اس کی پشت پر کیا تھا، یوں کے گ کہ فلاں مخص نے فلاں فلاں دن فلاں فلاں عمل کیا تھا۔ گ کہ فلاں مخص نے فلاں فلاں دن فلاں فلاں عمل کیا تھا۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے زمین کو اس کا تھم دیا (اور وہ تھم اللی سے بیان کرے گی) "۔

تشری: انسان ہو نیک یابد عمل کرتا ہے تو اس کا ایک ریکارڈ تو علم اللی موجود ہے اور دو مرا لوح محفوظ میں محفوظ ہے۔ تیمرا کرانا کا تین کے نامڈ اعمال میں جبت ہو رہا ہے، چوتھا انسان کے اعضا و جوارح میں دیکارڈ ہو رہا ہے۔ بی نیچاں نمین کی سطح میں دیکارڈ ہو دہا ہے، جس طرح ٹیپ دیکارڈ را انسان کی آواز کو دیکارڈ کرتا ہے۔ اور جس طرح ٹیلی ویژن کے آلات سے انسان کی آواز کو دیکارڈ کرتا ہے۔ اور جس طرح ٹیلی ویژن کے آلات سے انسان کی ایک ایک حرکت و سکون کو محفوظ کر لیا جاتا ہے۔ اس طرح ذمین بھی انسان کے اجھے، برے اعمال کو دیکارڈ کر رہی ہے، اور قیامت کے دن وہ اپنا انسان کے اجھے، برے اعمال کو دیکارڈ کر رہی ہے، اور قیامت کے دن وہ اپنا اس نے فلاں وقت نماز نہ پڑھی تھی، چوری کی تھی، کسی نامحرم کو بری نظر سے دیکھا تھا وغیر ذاک ۔ جن تعالی شانہ اپنی شان کر بی سے بندہ کی پردہ پوشی فرمائیں تو ان کی رحمت ہے، ورنہ جب انسانی اعضا و جوارح اور زمین کے اجزا بھی اس کے خلاف شادت دینے گئیں تو اس کی ذات و رسوائی کا کیا ٹھکانا اجزا بھی اس کے خلاف شادت دینے گئیں تو اس کی ذات و رسوائی کا کیا ٹھکانا

اللهم استر عوراتنا وأمن روعاتنا ، اللهم لاتخزني فانك بي عالم ولا تعدينسي فانك عليّ قادر.

> صور پھو نکنے کا بیان باب

مّاجّاء ف شأن الصُّورِ

حَدَّ تَنَا سُوَيْدُ مِنْ مَضرٍ . أَخْبَرَ نَا عَبَدُ الله مِنْ الْمُبَارَك . أَخْبَرَ نَا سُلَيْمَانُ التَّيْدِيُّ مَنْ أَسْلَمَ الْمِجْلِيُّ عَنْ بِشْرِ بْنِ شَمَّافِ عَنْ عَبْدِ اللهِ ابْنِ تَحْرُو بْنِ الْمَاصِي قَالَ : جَاءَ أَعْرَا بِيُّ إِلَى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ فَقَالَ : مَا الصُّورُ؟ فَالَ : فَرَنْ يُنْفَخُ فِيهِ

قَالَ أَبُو عِيسَى: لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنْ وَقَدْ رَوَى غَيْرُ وَاحِدٍ. عَنْ سُلَمَانَ التَّنْهِيِّ وَلا نَفْرُ فَهُ ۚ إِلاَ مِنْ حَدِيثِهِ

حَدَّثَنَا سُوَبُكَ . أَخْبَرَ مَا عَبْدُ اللهِ . أَخْبَرَ مَا عَبْدُ اللهِ . أَخْبَرَ مَا أَبُو الْمَلَاء عَن عَطِيَّةً عَنْ أَيِى سَمِيدٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ : كَيْفَ أَنْتُمُ وَصَاحِبُ الْفَرْنِ قَدِ الْمَقْمَ الْفَرْنَ وَاسْتَمَعَ الْإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفْخِ فَيَنْفُخُ فَكَأَنْ ذَٰلِكَ ثَقُلَ عَلَى أَنْحَابِ النَّبَىٰ سَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ ، فَقَالَ لَمُمْ : قُولُوا حَسُبُنَا اللهُ وَنِهُمَ الْوَكِيلُ عَلَى اللهِ تَوَكَلُناً .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِثُ حَسَنُ وَفَذَ رُوِىَ مِنْ غَيْرِ وَجُه هٰذَا اتخدِيثُ عَنْ قَطَيَّةً هَنْ أَبِي سَبِيدٍ انْخَذْرِيُّ هَنِ النَّقِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ نَحْوَهُ .

ترجمت حضرت عبدالله بن عمره بن عاص رضی الله عنه عد روایت ہے کہ ایک ویماتی بی کریم صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ صور کیا چیز ہے' آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا' ایک قرنا ہے جس میں چھونکا جائے گا۔

حضرت ابو سعید خدری رضی الله عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا 'میں کیے خوش ہوں حال مکلہ صور بھو تکنے والے فرشتے نے صور اپنے منہ میں لے رکھا ہے اور تھم النی کی طرف کان لگائے ہوئے ہے اور وہ منتقر ہے کہ اسے کہ صور بھو تکنے کا تھم کیا جا آ

ہے ---- راوی کتے ہیں کہ یہ ارشاد کویا آخضرت صلی اللہ علیدسلم محاب رضی الله علیم پر بہت ہی بھاری گزرا تو آپ صلی الله علیہ وسلم نے ان سے فرمایا کہ یوں کو۔ "حسبنا الله ونعم الوکیل علی الله نوکلنا" (ترجمہ) "الله تعالی ہم کو کانی ہیں اور بہترین کارساز ہیں۔ ہم نے الله ہی پر بھروسہ کیا ہے۔"

تشری- صور ایک قرنا (زرنگا) ب، جس کو اسرافیل علیه السلام پوئلیں کے اور اس صور پھو تکنے کا ذکر قرآن کریم میں بہت سی جگہ آیا ہے' للخ صور دوبار ہوگا۔ پہلے جب اللہ تعالی اس عالم کو فنا کرنا چاہیں کے تو اسرافیل علید انسلام کو تھم ہوگا' وہ صور پھو تکیں گے' شروع میں اس کی آواز نمایت دھیمی اور سریلی ہوگی 'جو تدریجا" برمتی جائے گی جس سے انسان ' جنات ' چرند عرا سب سراسمہ ہوکر مدموثی کے عالم میں بھاگیں گے اور آواز کی شدت اور بوسے گی توسب کے جگر پیٹ جائیں گے، پہاڑ رہزہ ریزہ ہوجائیں گے۔ اور روئی کی طرح اڑنے لگیں گے' تامان پیٹ جائے گا۔ ستارے جھڑ جائیں گے۔ بالاً خر آسان و زمین فنا ہوجائیں گے اور زات الی کے سوا کوئی چیز باتی نہیں رہے گی- کچھ عرصہ بعد (جس کی مقدار بعض روایات میں جالیس (٠٠) سال آئی ہے۔ اللہ تعالی اسرافیل علیہ السلام کو زندہ کرکے انہیں بھر صور پھو تکنے کا تھم دیں گے جس سے بورا عالم دوبارہ وجود میں آجائے گا' مردے قبروں سے انھیں مے اور میدان محشریں حساب و کتاب کے لئے سب لوگ جمع ہوں گے۔ قیامت کا صور پھونکا جانا نمایت ہولناک چیز ہے کہ آسان و زمین اور بہاڑ بھی اس کو برواشت نہیں کر عیس کے اور چو کلہ یہ مفظر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش نظر رہتا تھا اس لئے فرمایا کہ میں کس طرح خوش ہوں جبکہ صور پھو تکنے والا فرشتہ اے منہ میں لئے منظر کھڑا ہے کہ اے کب

صور چھو تکنے کا تھم ہو آ ہے۔

متدرک عاکم کی عدیث میں ہے کہ صور پھونکنے والا فرشتہ جب سے اس پر مقرر ہوا ہے اس نے جب سے آگھ نہیں جھپکی، بلکہ اس کی نظریں برابر عرش کی طرف گلی ہوئی ہیں کہ مبادا آنکھ جھپنے سے پہلے ہی اس کو صور پھونکنے کا تھم ہوجائے گویا اس کی آنکھیں چیکدار ستارے ہیں۔

مشہوریہ ہے کہ صور پھو تکنے پر حضرت اسرافیل علیہ السلام مقرر ہیں لیکن بعض احادیث سے معلوم ہو آ ہے کہ اس خدمت پر دو فرشتے مقرر ہیں' غالباً'' دو سرا فرشتہ حضرت اسرافیل علیہ السلام کے ماتحت ہوگا۔ واللہ اعلم۔

جہور اہل علم کے نزدیک سمجے یہ ہے کہ نفخ صور دوبار ہوگا ایک مرتبہ فنا کے لئے 'دوسری مرتبہ دوبارہ وگا ایک مرتبہ فنا کے لئے 'دوسری مرتبہ دوبارہ زندہ کرنے کے لئے اور بغض معزات فرماتے ہیں کہ تین بار ہوگا۔ حافظ ابن کیررحمتہ اللہ علیہ ''النہایہ فی الفنس و الملاحم'' میں لکھتے ہیں۔

" النفخات في الصور ثـلاث نفخــات

نفحة الفزع، ثم نفحة الصعق ، ثم نفحة

البعث" (النهاية في الفتن والملاحم صد ٢٧٩ ج١)

ترجمہ: "صور کا پھوٹکا جانا تین بار ہوگا' اول سے لوگ گھرا جائمیں گے' اور دو مرے سے بے ہوش ہوجائیں گے' اور تیسرے سے دوبارہ زندہ ہوجائیں گے''۔

حافظ ابن حجر رحمته الله عليه نے فتح الباری میں ابن العربی سے بھی يک نقل کيا ہے۔ (فتح الباری ص ٣٦٩ ج.۱۱)

اور مافظ ابن حزم ظاہری کا خیال ہے کہ نفخات جار ہوں گ۔ نفخه فا' نفخه احیاء' نفخه' فرع' نفخه معق۔ لیکن صحیح سے کہ صور کا پھونکا جانا دو ہی بار ہوگا۔ قرآن کریم میں پہلی بار کے صور پھو تھے جانے کو نفحہ فرع اور نفحہ صعق فرمایا گیا ہے۔

اوپر کی حدیث پاک سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منبط و مخل کا کسی قدر اندازہ ہو تا ہے کہ قیامت کے بولناک مناظر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ہیں اس کے باوجود مسکراتے بھی ہیں۔ احباب سے بھی ملتے ہیں۔ ازواج مطمرات رضی اللہ عنین کے حقوق بھی اوا فرماتے ہیں۔ اور مراقبہ آخرت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی شغل میں خلل انداز نہیں ہو تا ورنہ یہ فیبی حقائق اور یہ ہولناک اور روح فرسا مناظر دو سرول کے سامنے کھل جاتے تو اعصاب یک لخت جواب دے جاتے اور زندگی معطل ہوکر رہ جاتی اور زندگی معطل ہوگی ۔۔۔۔۔

اس مضمون كو آنخضرت صلى الله عليه وسلم في يول بيان قرايا به:

" لو تعلمون ما اعلم لضحكتم قليلاً
ولبكيتم كثيراً ولما ساغ لكم الطعام ولا
الشراب، ولما نمتم على الفرش، ولهجرتم
النساء، ولخرجتم الى الصعدات تجارون
وتبكون ولو ددت ان الله خلقنى
شجرة تعضد ... (سندرك حاكم ص ٩٧٩ ج؛)

ترجمه: "دو کھ بیں جاتا ہوں اگر تہیں معلوم ہوجاتا توتم بہت کم ہنا کرتے 'بت زیادہ ردیا کرتے 'اور تہارا کھانا پینا چھوٹ جاتا' اور تم بستروں پر نہ سو کتے 'اور عورتوں کو چھوڑ دیتے اور تم روتے اور گڑگڑاتے ہوئے باہر سڑکوں پر نکل آتے' اور میرا جی چاہتا ہے کہ کاش! اللہ تعالیٰ نے مجھے درخت پیدا کیا ہو آ جے کاٹ لیا جا آ . یہ آخری فقرہ غالبا س حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ راوی کی حدیث کا ہے)"

اس مدیث پاک سے یہ معلوم ہوا ہے کہ آدی کو جب کوئی پریثانی اور گراہث لاحق ہو تو "حسبنا الله و نعم الوکیل علی الله نوکلنا" پڑھنا چاہیے۔ کتے ہیں کہ جب حضرت ظیل اللہ علیہ السلام کو آتش نمرود میں ڈالا گیا تو آپ یمی پڑھ رہے تھے۔ (مرقاق) اس دعا کا عاصل تو تفویض و توکل ہے 'لینی اپناسب معالمہ اللہ تعالی کی ذات عالی کے سپرد کردیا جائے۔

### بل صراط کابیان ماس

#### مَا جَاءَ فِي شَأْنِ الصَّرَاطِ

حَدَّقَنَا عَلِيْ بَنُ حُجْرٍ . أَخْبَرَنَا عَلِيُّ بَنُ مُسَهِرٍ عَنْ حَبْدِ الرَّحْنِ بَنِ إِسْطَقَ عَنِ النَّسَانِ بَنِ سَعْدٍ عَنِ الْمُبِرَّةِ بَنِ شُعْبَةً قال : قال رَسُولُ اللهِ مِتْلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمْ : شِعَارُ المَوْمِنِ عَلَى الصَّرَاطِ: رَبُّ سَلَّا سَلًا مَنَّا

قَالَ أَبُو عِسَى: هٰذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ النَّيرَةِ ابْنِ شُغْبَةً لاَنَمْرِ فُهُ إِلاَ مِنْ حَدِيتِ عَبْدِ الرَّخْنِ بْنِ إِسْطَقَ.

وَ فِي الْبَابِ عَنْ أَبِي هُرَّ بَوْ ۖ قَ

ترجمہ: "حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ سے رفایا کہ روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "اہل ایمان کا شعار پل صراط پر رب سلم سلم ہوگا۔" (لینی اے رب سلامتی سے پار کردیجے)

تشریح۔ پل صراط جنم کی پشت پر قائم ہوگا جو بال سے زیادہ باریک اور الوار سے زیادہ تیز ہے سب لوگوں کو اس پر سے گزرنا ہوگا، ہر شخص کی رفار اس کے اعمال کے مطابق ہوگا، کوئی بکل کی ہی تیزی سے گزرے گا، کوئی طیاروں یا پرندوں کی اڑان کی طرح، کوئی نمایت تیز رفار گھوڑے کی طرح، کوئی آدمی کی معمولی رفار سے، کوئی آدمی کی معمولی رفار سے، کوئی آدمی کی معمولی رفار سے، کوئی شرخوار بچ کی طرح رینگنا جائے گا اور کوئی کٹ کٹ کر جنم میں گرے گا۔ نعوذ باللہ۔

اس حدیث پاک میں فرمایا گیا ہے کہ پل صراط سے گزرتے ہوئے اہل ایمان کا شعار "رب سلم سلم" ہوگا۔ متعدد احادیث میں ہے کہ فرشتے اس کے دونوں جانب کھڑے "المحم سلم سلم" کمہ رہے ہوں گے "اور بعض روایات میں ہے کہ انبیا کرام علیم السلام اس پر کھڑے "رب سلم سلم" کمہ رہے ہوں گے۔ ان احادیث میں کوئی تعارض نہیں کہ شدت احوال کی وجہ سے انبیا کرام ' ملانکہ اور اہل ایمان سب ہی سلامتی کی دعا کریں گے البتہ صحیح بخاری باب فعل المبحد (ص اللج ا) میں ہے:

ولا يتكلم يومئذ الا الرسل وكلام
 الرسل يومئذ اللهم سلم سلم

(صحیح بخاری باب فضل السحود ص ۱۱۱ ج۱)

ترجمہ: "اور نہیں کلام کریں مے اس ون گر رسول'

## اور رسولول کا کلام اس دن " اللم سلم " ہوگا"۔

اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ اہل ایمان کلام نہیں کریں گے حافظ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس کلام کے اہل ایمان کا شعار ہوئے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ خود بھی یہ کلمہ کہیں بلکہ رسول یہ کلمہ کہیں گے اور اس کے ساتھ اہل ایمان کی سلامتی کی وعا کریں گے۔ اس لئے اس کو اہل ایمان کا شعار فرمایا گیا۔

ایمان کی سلامتی کی وعا کریں گے۔ اس لئے اس کو اہل ایمان کا شعار فرمایا گیا۔

(خ الباری ص ۲۵۲ ج ۱۱)

اور یہ بھی ممکن ہے کہ نفی و اثبات کو مختلف حالات پر محمول کیا جائے۔ لینی ایک خاص وقت میں تو رسولوں کے سوا کوئی کلام نہیں کرے گا' لیکن دو سرے او قات میں اہل ایمان بھی یہ دعا کریں۔ واللہ اعلم۔

قَالَ أَبُو عِيتَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنَ غَرِيبٌ لَاتَعْرِفَهُ إِلَّا مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ .

> ترجمہ: ۔ «معزت انس بن مالک رضی اللہ عنہ ہے۔ روایت ہے کہ بیں نے تی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔

در خواست کی کہ قیامت کے دن میری شفاعت فرمائیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ضرور کروں گا۔ میں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! (صلی اللہ علیہ وسلم) پھر آپ کو کماں اللہ کروں؟ فرمایا سب سے پہلے مجھے پل صراط پر تلاش کرنا 'میں نے عرض کیا اگر پل صراط پر آپ سے ملا قات نہ ہوسکے تو؟ فرمایا تو پھر میزان کے پاس تلاش کرنا 'میں نے عرض کیا اگر میزان کے پاس تلاش کرنا 'میں نے عرض کیا اگر میزان کے پاس بھی آپ سے نہ مل سکوں تو؟ فرمایا پھر حوض کوش پر جھے تلاش کرنا 'کونکہ میں ان تین جگہوں سے چو تھی جگہ نہیں ہوں گا"۔

تشریج: اس مدیث پاک میں دو چیزی غور طلب ہیں۔ ایک یہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سب سے پہلے بل صراط پر پھر میزان پر اور اس کے بعد حوض پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو تلاش کرنے کا تھم فرمایا۔ جس سے بیال ہو آ ہے کہ پل صراط کا مرحلہ میزان سے پہلے ہے اور حوض پر حاضری میزان کے بعد ہے ۔... لیکن احادیث صحیحہ سے جو تر تیب معلوم ہوتی ہے وہ یہ میزان کے بعد ہے .... لیکن احادیث صحیحہ سے جو تر تیب معلوم ہوتی ہے وہ یہ کوکب کہ حوض میزان سے پہلے ہے اور میزان بل صراط سے پہلے ہے کوکب حرض میزان سے پہلے ہے اور میزان بل صراط سے پہلے ہے کوکب حرض میزان میں حضرت گنگوہی قدس سرہ سے یہ توجیہ نقل کی گئے ہے:

"يمال اوليت سے اوليت زمانی مراونيں ورنہ صراط کا ميزان سے اور ميزان کا حوض سے مقدم ہونا لازم آئے گا جبکہ روايات ميں اس کے خلاف مصرح ہے ' بلکہ يمال آخضرت صلی اللہ عليہ وسلم کی طرف ضرورت و احتياج کے اعتبار سے تقدم ہے گویا مطلب سے ہے کہ سب سے پہلا مرتب تيرے مجھے تلاش کرنے کا اور سب سے زیادہ احتیاج کا موقع تيرے مجھے تلاش کرنے کا اور سب سے زیادہ احتیاج کا موقع

صراط ہے' پھر اس کے بعد ہول و شدت میں میزان ہے' پھر حوض ہے۔"

حضرت شیخ (مولانا محمد ذكريا كاندهلوى ثم مدنى) قدس سره فرمات بيس كه اس ك قريب وه توجيه ب جو علامه على قارى دهشه الله عليه في سالفل كى ب:

" في اى موطن من المواطن التي احتاج الى شفاعتك اطلبك لتخلصني من تلك الورطة فأحاب: على الصراط وعند الميزان والحوض، اى افقر الاوقات الى شفاعتى هذه المواطن".

(كوكب الدرى: ص ٩٨ ج٢)

رجمہ: "سوال کا مدی ہے تھا کہ کن مواقع میں مجھے
آپ کی شفاعت کی احتیاج پیش آئے گی۔ جن میں آپ کو
اللاش کروں آکہ آپ مجھے اس گرواب سے تکالیں۔ آپ
صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب دیا کہ صراط پر 'میزان کے پاس
اور حوض کے پاس۔ مطلب سے کہ وہ مواقع جن میں میری
شفاعت کی احتیاج ہوگی وہ سے تین مقامات ہیں "۔

حضرت شیخ نور الله مرقدہ فراتے ہیں کہ میرے نزدیک زیادہ رائے یہ توجیہ ے کہ آخضرت صلی الله علیه وسلم کی تشریف بری ان مواقع میں بار بار ہوگ۔ خصوصا میں صراط پر تشریف لے جانا حساب و کتاب وغیرہ سے پہلے بھی ہوگا۔ النے۔ (کوکب دری ص ۹۸ ن ۲)

میں توجیہ حاشیہ مکلوۃ (ص ۲۹۳) میں لمعات سے نقل کی گئی ہے۔
دو سری توجہ طلب بات ہے ہے کہ اس حدیث پاک میں آخضرت صلی اللہ علیہ
وسلم نے حضرت انس رضی اللہ عنہ کو طلب شفاعت کیلئے آپ صلی اللہ علیہ
وسلم کو تین مقامات پر تلاش کرنے کے لئے حکم فرمایا۔ صراط میزان اور
حوض۔ لیکن حضرت عاکشہ رضی اللہ عنما کی حدیث میں ہے کہ آپ صلی اللہ
علیہ وسلم نے فرمایا کہ تین مواقع ایسے بیں جمال کوئی کسی کو یاد نہیں کرے گا۔
حضرت عاکشہ رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ میں ایک بار دو ذرخ کو یاد کرک
دو رہی تھی۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے رونے کا سبب دریافت فرمایا تو
عرض کیا کہ میں جنم کو یاد کرکے رونے گئی 'پھر عرض کیا کہ کیا آپ صلی اللہ
علیہ وسلم قیامت کے دن اپنے گھر کے لوگوں کو بھی یاد رکھیں گے؟ آخضرت
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

اما في ثلاثة مواطن فيلا يذكر احد احداً عند الميزان حتى يعلم ايخف ميزانه ام يثقل وعند الكتاب حين يقال هاؤم اقروا كتابيه حتى يعلم اين يقع كتابه افسى يمينه ام في شماله من وراء ظهره وعند الصراط اذا وضع بين ظهره جهنم.

ترجمہ: " " نتین موقعوں پر تو کوئی کسی کویاد نہیں کرے گا ، ایک تو میز ان کے پاس ، یہاں تک کہ معلوم ہو جائے کہ اس کی میز ان ہکی ہو تی ہے یا بھاری؟ دوسرے نامہ اعمال ہاتھوں میں دیتے جانے کے و قت۔ یہاں تک کہ معلوم ہو جائے کہ اس کا نامہ عمل کس ہاتھ میں دیاجا تا ہے۔ دائیں ہاتھ میں یاپشت کے پیچھے سے اس کے بائیں ہاتھ میں ،اور صراط کے پاس جبکہ وہ جہنم کی پشت پرر کھاجائے گا''۔ (رداہ ابو داؤد۔ مشکوۃ میں ۴۸۲)

اس صدیث سے بظا ہریہ معلوم ہو آ ہے کہ صراط و میزان پر کوئی سفارش
کام نہیں دے گی۔ شاہ عبدالحق محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ "لمعات" میں
فرماتے ہیں کہ یہ ارشاد حضرت عائشہ رضی اللہ عنما کو بطور مبالغہ فرمایا آکہ وہ
حرم رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) ہونے کی وجہ سے اعتاد نہ کر بیٹھیں اور
حضرت انس رضی اللہ عنہ سے شفاعت کا وعدہ اس لئے فرمایا کہ وہ مایوس نہ
ہوں۔

## شفاعت کا بیان باب ماجاء فی الشفامة

أُخْبَرْنَا أَبُو حَيَّانَ النَّيْمِينُ عَنَ أَبِي زُرْعَةً بَنِ تَحْرِو بَنِ جَرِيرٍ عَنَ أَبِي هُرَيْرَةً الْخَبَرْنَا أَبُو حَيَّانَ النَّيْمِينُ عَنَ أَبِي رُرْعَةً بَنِ تَحْرِو بَنِ جَرِيرٍ عَنَ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ: أَنِى رَسُولُ اللهِ سَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمَّ بِلَحْمِ فَرُ فِيحَ إِلَيْهِ الدِّرَاعُ فَأَكَلَهُ وَلَا يَنَ رَسُولُ اللهِ الدِّرَاعُ فَأَكَلَهُ وَسَمِيدُ وَلَا يَعْرِينَ فَى صَيدِ وَاحِدٍ عَنَ نَدُرُونَ لِمَ ذَاكَ ؟ بَجْمَعُ اللهُ القَّاسَ الْأُولِينَ وَالآخِرِينَ فَى صَيدِ وَاحِدٍ عَلَى نَدُرُونَ لِم ذَاكَ ؟ بَجْمَعُ اللهُ القَاسَ الْأُولِينَ وَالآخِرِينَ فَى صَيدِ وَاحِدٍ عَنْ نَدُرُونَ لِم ذَاكَ ؟ بَجْمَعُ اللهُ القَاسَ الْأُولِينَ وَالآخِرِينَ فَى صَيدِ وَاحِدٍ عَنْ نَدُرُونَ لِم اللهُ اللهِ وَبَعْنَهُمُ اللهُ اللهِ وَاللهِ اللهُ النَّاسُ اللهُ الل

فَيَقُولُ النَّاسُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضَ : عَلَيْكُمْ بِا آدَمَ، فَيَأْتُونَ آدَمَ فَيَعُولُونَ : أَنْتَ أَبُو الْدِنْسِ، خَنْقَكَ اللَّهُ سَدِهِ وَنَفَخَ فِيكَ مِنْ رُوحِهِ وَأَمَرَ اللَّاثِكَةَ ۖ فَسَجَدُوا لَكَ أَشْفَعُ لَنَا إِلَى رَبِّكَ الْآتَرَى مَا يَمْنُ فِيهِ ؟ أَلَا تَرَى مَا قَدُّ بَلَّغَنَا ؟ فَيَقُولُ لَمُمْ آدَمُ : إِنَّ رَبِّي فَدْ غَمِيبَ الْيَوْمَ غَمْبًا لَمْ يَنْمَسَ قَبْلُهُ وَلَنْ يَغْضَبْ بَعْدَهُ مِثْلَهُ ۗ وَإِنَّهُ قَدْ نَهَا نِي عَنِ الشَّجَرَةِ فَعَصَيْتُ ۗ ، تَفْسِي نَفْسِي تَغْيِي، أَذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي أَذْهَبُوا إِلَى نُوحٍ، فَيَأْتُونَ نُوحاً فَيَقُرلُونَ: بَا نُوحُ أَنْتَ أَوَّلُ الرُّسُلِ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضَ وَقَدْ تَعَالَكَ اللَّهُ عَبْدًا شَكُورًا أَشْغَعْ لَنَا إِلَّى رَبُّكَ ٱلْاتَرَى إِلَى مَا تَعْنُ فِي اللَّا تَرَى مَا فَدْ بَلَفَنَا ؟ فَيَقُولُ لَمُمْ نُوحٌ: إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبُ قَبَّلَهُ مِثْلَهُ ۚ وَآنَ بَغَضَبَ بَعَدَهُ مِثْلَهُ وَإِنَّهُ قَدْ كَانَ لِي دَهْوَةَ دَمَوْنُهَا كُلِّي قَوْمِي ، كَنْسِي كَفْسِي أَذْهَبُوا إِلَى غَيْرِى ، أَذْهَبُوا إِلَى إِنْ العِيمَ فَيَأْتُونَ إِبْرَ العِيمَ فَيَغُولُونَ : بَأَ إِبْرَ اهِيمُ أَنْتَ نَيُّ اللَّهِ وَخَلِيلُهُ مِنْ أَهْلِ الأَرْضِ ٱشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ ، أَلَا نَرَى مَا تَفْنُ فِيهِ ؟ فَيَتَّمُولُ إِنَّ رَكَّى فَلَا غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَّبًا كُمْ بَنْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَآنَ يَعْضَبَ بَمْدَهُ مِثْلَةً ، وَإِنِّي قَدْ كَذَبْتُ ثَلَاثَ كَذِباتٍ فَذَ كَرَمُنَّ أَبُو حَبَّانَ فِي الْمَدْيِثِ تَفْسِي تَفْسِي نَفْسِي ، أَذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي أَذْهَبُوا إِلَى مُوسَى فَيَأْتُونَ مُوسَى فَيَقُولُونَ : بَامُوسَى أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ فَصَّلَكَ اللَّهُ برسَالَتِهِ وَيَكَلَآمِهِ عَلَى الْبَشَرِ أَشْفَعَ لَنَا إِلَى رَبِّكَ ، أَلَا نَرَى مَا نَمَنُ فِيهِ ؟ فَيَقُولُ : إِنَّ رَبِّي قَدْ فَمَنِيتِ الْيَوْمَ فَضَبًا لَمْ يَعْضَبُ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلُهُ وَ إِنَّى فَلَا فَتَلَتُ نَفْسًا كُمْ أُومَرُ بِفَتْلُهَا أَنْسِي نَفْسِي نَفْسِي ، أَذْهَبُوا إِلَى غَبْرِي ٱذْهَبُوا إلى هِيتَى قَيَاتُونَ عِبتَى قَيَةُولُونَ : يَاعِينَى أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ وَ كَلِيْتُهُ ۚ ٱلْفَاهَا إِلَى مَرْجَمَ وَرُوحٌ مِينَهُ ۚ وَكَلَّتَ النَّاسَ فِي الْمَهِ أَشْفَعُ لَنَا إِلَى رَبِّكَ أَلَا نَرَى مَا تَحُنُّ فِيهِ ٢ فَيَقُولُ عِبْسَى: إِنَّارَ فَى فَلْهُ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا

مَّ يَفْضَ قَبْلَهُ مِثْلُهُ وَلَنْ يَغْضَ بَدُدَهُ مِثْلَهُ وَلَمْ بَدْ كُوْ ذَبْنَا ، نَفْسِى نَفْسِى اَذْهَبُوا إِلَى غَبْرِى اَذْهَبُوا إِلَى مُحَدِّ ، قال : قَيَانُونَ مُحَدَّا مَنْ فَيْسِ نَفْسِى اَذْهَبُوا إِلَى غَبْرِى اَذْهَبُوا إِلَى مُحَدِّ اللّهُ مَا تَعْنُ فِيهِ ؟ قَانُطُلُقُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مَنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مَنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مَا تَمْنُ وَمِ ؟ فَا نُطَلِقُ مَنْ مَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مَنْ الْمَنْ مَا عَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطُلُقُ مَنْ الْمُعْرَا اللّهُ مَنْ الْمُعْرِةِ مَا جَدًا لِرَبِّى مَا تَمْنُ فِيهِ ؟ قَانُطَلِقُ مَا اللّهُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُعْلَقُ وَاللّهُ مِنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقِ مَنْ الْمُولُ ؛ بَا مُعَلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مِنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَا اللّهُ مِنْ الْمُعْلِقُ مَنْ الْمُعْلِقُ مَا اللّهُ مَا ا

وَ فِي الْبَاكِ عَنْ أَ بِي بَسَكِرِ الصَّدَّيَقِ ، وَأَنَّسٍ ، وَعُفْبَةَ بَنِ عَلَمِرٍ وَأَبِي سَمِيدٍ

فَالَ أَبُو عِينَى: لهٰذَا حَدِبِثُ حَجَنَ صَحِيحٌ

وَأَ وَ حَيَّانَ النَّيْوِيُّ أَشَهُ ۚ يَعْنِيَ بَنُ سَيِيدِ بْنِ حَيَّانَ كُو فِي ۗ وَهُو َ يُقَةً ۗ وَأَبُو ذُرْعَةَ بْنُ عَرْو بْنِ جَوِبر اسْمُهُ هَرِمْ .

زہمہ: "محضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت بہ کہ (ایک دعوت میں) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس گوشت لایا گیا' پس دستی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کی گئی اور گؤشت کا یہ حصہ آپ کو بہت مرغوب تھا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دانتوں ہے ایک بار

نوچ کر اہے تناول فرمایا 'اور ارشاد فرمایا که میں قیامت کے دن لوگوں کا سردار ہوں گا' جانتے ہو ایبا کیوں ہوگا؟ اللہ تعالی تمام اولین و آخرین کو ایک صاف میدان میں جمع کریں گے' پس پکارنے والا ان کو آواز سنا سکے گا اور نظران ہے آریار ہوگی اور آفاب ان کے قریب ہوگا ہی لوگوں کو غم اور بے چینی اس مد تک لاحق ہوگی کہ ان کی طاقت اور مد برداشت سے باہر ہوگی' بس لوگ ایک دو سرے سے کہیں گے کہ تم و کھے نہیں رہے کہ تہماری پریشانی کا کیا عالم ہے؟ کیا تم سی ایسے مخض کو نمیں دیکھتے جو تمارے رب کے باس تمہاری مفارش کرے؟ لوگ ایک دو سرے سے کہیں گے کہ (اس مقصد کے لئے) آدم علیہ السلام کے پاس جانا جائے چنانچہ لوگ آدم علیہ السلام کے پاس آئیں گے اور ان ہے عرض کریں گے کہ حضرت! آپ ابو ابشر میں' اللہ تعالیٰ نے آپ کو اپنے ہاتھ سے پیدا کیا، آپ میں اپنی (طرف سے) روح ۋالی' اور فرشتوں کو سجدہ کا تھم فرمایا تو آنہوں نے آپ كو سجده كيا، آپ اپ رب كے پاس ماري سفارش كيجا! آپ ریکھتے نہیں کہ ہم سم حالت میں ہیں' آپ ریکھتے نہیں کہ ہمیں کیسی پریشانی لاحق ہے؟ یہ سن کر حضرت آدم علیہ السلام فرائيں كے كه آج ميرا رب ايبا غضب ناك ہے كه نه آج ہے پہلے مبھی ایبا غضب ناک ہوا اور نہ آج کے بعد مبھی ایبا غضب ناک ہوگا' اور اس نے مجھے درخت سے منع کیا تھا لیکن میں اس کا بیہ تھم بورا نہیں کرسکا' نفسی' نفسی تم کسی اور کے پاس جاؤ' تم نوح علیہ السلام کے پاس جاؤ۔ چنانچہ لوگ حضرت نوح علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہول گے'

ان سے عرض کریں گے کہ آپ پہلے رسول ہیں جو اہل زمین کی طرف بیج گئے اور اللہ تعالیٰ نے آپ کا نام "شکر گزار بندہ" رکھا ہے 'آپ اپنے رب کے پاس ماری سفارش کیجئے' آب ويكھتے نيں كه ہم كس حالت ميں ہيں اب ويكھتے نيس كه ممیں کیسی پریشانی لاحق ہے؟ حضرت نوح علیہ السلام فرمائیں مے کہ میرا رب آج ایسا غضب ناک ہے کہ نہ آج سے پہلے تمجی ایبا غضبناک ہوا اور نہ آج کے بعد تھی ایبا غضبناک ہوگا'اور میرے لئے ایک مخصوص دعاتھی جویں نے اپنی قوم پر بد دعا کرکے بوری کرلی۔ نفسی' نفسی' نفسی' تم کسی دوسرے کے پاس جاؤ ابرائیم علیہ السلام کے پاس جاؤب چنانچہ لوگ حفرت ابراہیم علیہ السلام کی خدمت میں عاضر مول کے اور عرض کریں گے کہ آپ اہل زمین پر اللہ کے بی اور اس کے خلیل تھ' آپ این رب کے پاس ماری سفارش کیجئ آپ دیکھتے نہیں کہ ہم کم حالت میں ہیں' حطرت ابراہیم علیہ السلام فرائیں کے کہ میرا رب آج ایا غفبناک ہے کہ نہ تمجی آج سے پہلے ایبا غفبناک ہوا اور نہ آج کے بعد بھی ایبا غفیناک ہوگا' اور میں نے تین باتوں میں تو رہے کیا تھا۔ ابو حیان راوی نے مدیث میں ان تین باتوں کا ذکر کیا ہے۔ نفسی' نفسی' نفسی' تم نمسی اور کے پاس جاؤ' موی علیہ السلام کے پاس جاؤ۔ چنانچہ لوگ حفرت موی علیہ السلام کی فدمت میں حاضر ہوں کے ان سے عرض کریں گے کہ آپ اللہ تعالی کے رسول میں' اللہ تعالی نے آپ کو اپنے پیامت اور بلاواسط کلام کے ساتھ لوگوں پر فضیلت دی تھی آپ اپ رب کے پاس ماری سفارش کیجے 'آپ دیکھتے سیں

کہ ہم کس حالت میں ہیں؟ وہ فرما کیں گے کہ آج میرا رب ایا غضب ناک ہے کہ نہ آج سے پہلے بھی ایبا عضبناک ہوا اور نہ آج کے بعد تھی ایا غضبناک ہوگا، اور میں نے ایک ایسے محض کو قل کردیا تھا جس کے قل کا مجھے تھم نہیں ہوا تھا۔ نفسی' نفسی' نفسی' تم لوگ سمی دو سرے کے پاس جاؤ' تم عینی علیہ السلام کے پاس جاؤ۔ چنانچہ لوگ حضرت علیلی علیہ الهام کی خدمت میں حاضر ہوں گے اور عرض کریں گے کہ آپ اللہ کے رسول میں اور آپ کلمند اللہ میں جو اللہ تعالی نے حضرت مریم کی طرف ڈالا تھا اور آپ اللہ تعالیٰ کی طرف ے (خرق عادت کے طوریر) آئی ہوئی روح ہیں' اور آپ نے گوارے میں باتیں کیں خیں' آپ دیکھتے نہیں کہ ہم کس حالت میں ہیں؟ وہ فرمائیں گے کہ میرا رب آج ایبا عضبناک ہے کہ نہ آج ہے پہلے تہمی ایبا غضبناک ہوا اور نہ آج کے بعد تهمى ايبا غضبناك موكا، اور حضرت عيني عليه السلام اينا کوئی قصور ذکر نہیں کریں سے ' نغسی' نفشی' نفسی' تم لوگ سمی دو سرے کے پاس جاؤ ' حضرت محمد صلی الله علیه وسلم کے ہاں جاؤ۔ چنانچہ لوگ حضرت محمر صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس (اور ایک روایت میں ہے کہ میرے پاس) آئیں گے اپی کمیں گے کہ آپ اللہ تعالیٰ کے رسول اور آخری نی ہیں' اور اللہ تعالی کے آپ کے سب اکلے چھلے تصور معاف كردي بين آپ آپ رب ك ياس عاري مفارش كيك آپ ويکھنے نميں كَدُ بَهُمْ مَنْ طَالْتُ مِنْ بَيْنِ؟ چَنَا تَجِدُ مِنْ (سفارش کے لئے) چلوں کا کہی مرش کے نیچے کئے کر اپنے رب کے فاتے عدے میں کر جاوں گا۔ لیل اللہ تعالی جھے پر

اپی جد و نا کے وہ مضامین کھولیں گے جو مجھ سے پہلے کی بر نیس کھولے ہوں گے۔ پھر فرمایا جائے گا کہ اے محدا سر اٹھائے ' ما تھے جو ما نگنا چاہتے ہیں آپ کو عطاکیا جائے گا' اور شفاعت کیجئے آپ کی شفاعت سی جائے گئ' پس میں سجد شفاعت کیجئے آپ کی شفاعت سی جائے گئ' پس میں سجد سے سر اٹھاؤں گا اور عرض کروں گا اے رب! میری امت! پس حق تعالی انے رب! میری امت! پس حق تعالی شانہ ارشاد فرمائیں گے کہ اے محد! اپنی امت کے ان لوگوں کو' جن کے ذمہ حماب نہیں' جنت کے دائیں دروازے سے داخل کیجئ' اور یہ لوگ دو سرے دروازوں کے ساتھ شریک وائل کیو تا ہوں ہوں ہوا کہ قشم دروازوں کے ساتھ شریک جنت کے اس ذات کی جس کے قینہ میں میری جان ہے جنت کے دروازوں میں سے ہر ایک دروازے کے دروکو ٹروں کے درمیان فاصلہ انتا ہے جنتا کہ کمہ اور ہجراور کمہ اور بھرائی کے درمیان کا فاصلہ ہے''۔

تشریج: قیامت کے دن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم' دیگر انبیائے کرام علیم السلام' صلی اور اس کے بارے کرام علیم السلام' صلی اور ملائکہ کا شفاعت کرنا برحق ہے اور اس کے بارے میں بہت سی احادیث وارد ہوئی ہیں۔ جو معنی متواتر ہیں اور یہ شفاعت کی تتم کی موگ۔
کی ہوگ۔

### اول شفاعت كبرى

یہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص ہے کہ محشر کے دن کی ہولتاکیوں اور حساب و کتاب کے بند ہونے کی وجہ سے اہل محشراس قدر پریشان ہوں گے کہ لوگ یہ آرڈو کریں گے کہ حساب و کتاب کل جائے خواہ انہیں دوزخ میں بی جیج دیا جائے۔ اس دفت حق تعالی شانہ اہل ایمان کے دل

میں یہ بات ڈالیں گے کہ کمی برگزیرہ ستی سے اس بندش کو کھلوانے ک سفارش کی جائے ' چنانچہ باری باری حضرت آدم ' حضرت نوح ' حضرت موکٰ ' اور حفرت عيلي (على نينا و عليم العلوات والنسليمات) كي خدمت مين عاضر ہوں گے اور یہ سب حضرات جلال النی کے رعب سے اس پر آمادہ نهي بول مع - بالآخر سيد الرسلين و خاتم السبيس صلى الله عليه وسلم ك خدمت میں شفاعت کی ورخواست کریں گے۔ آپ اس ورخواست کو قبول فرما كريارگاه اللي ميں سجده ريز بول عے 'طويل سجده كے بعد آپ كو شفاعت كا اذن ہوگا' اور آپ کی شفاعت سے حساب و کتاب شروع ہوجائے گا' میں وہ "مقام محود" ہے جس کا قرآن کریم میں آپ سے وعدہ کیا گیا ہے۔ "عسی ان يبعثك ربك مقاماً محموداً" چونك به شفاعت تمام ابل محشرك حق مين ہوگی' اس لئے تمام اولین و آخرین اس پر آپ کی مدح و نثا کریں گے۔ دوم: تخضرت صلی الله علیه وسلم این امت کے بہت سے لوگوں کو بغیر حاب و كتاب كے جنت ميں جانے كى شفاعت فرمائيں مے ، جس كا بيان اى صدیث بالا کے آخر میں ہے' اور بعض اکابر کے نزدیک سے شفاعت بھی آ تخضرت صلى الله عليه وسلم ك ساته مخصوص ب-

سوم: بہت ہے اہل جنت کو آپ کی شفاعت ہے ان کے درجہ سے بڑھ کر مقامات عالیہ اور درجات رفیعہ عطا کئے جائیں گے۔

چهارم: بہت سے لوگ جن کی نیکی اور بدی کا بلد مساوی ہوگا آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت ہے جنت میں واخل کیے جائیں گے۔

بیجم: بہت سے لوگ جو اپنے اعمال کے لحاظ سے جنم کے مستق ہوں گے ان کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت سے معاف کردیا جائے گا اور جنت میں داخل کردیا جائے گا۔

ششم: بت سے گنگار' جو جنم میں جانچے ہوں گے ان کے حق میں شفاعت ہمام انبیا کرام' شفاعت ہمام انبیا کرام'

ملانکد عظام اور صلحاکے درمیان مشترک ہے۔

ہفتم: بعض اہل دوزخ کے عذاب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت ہے تخفیف ہوگی جیساکہ ابوطالب کے بارے میں احادیث میں وارد ہے۔ ہشتم: جنت کا دروازہ کھولئے کے لئے بھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم

شفاعت فرائمیں کے اور سب سے پہلے آپ بی کے لئے کھولا جائے گا۔

ان شفاعتوں کے علاوہ بعض خاص اعمال والوں کے لئے بھی وعدہ م شفاعت احادیث میں آیا ہے 'مگریہ مندرجہ بالا صورتوں ہی میں واخل ہے۔ (تفصیل کیلئے دیکھئے فتح الباری کتاب الرقاق' باب صفتہ الجنتہ والنار)

# اہل کہائر کے لئے شفاعت

حَدِّثُمَا الْمُتَّبَاسُ الْمُنْبَرِينُ . حَدَّثَمَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَشْرِ

عَنْ ثَاسِتٍ عَنْ أَنَسٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ شَفَاعَتِي لِاهْلِ السَّكَبَارِ مِنْ أُمَّتِي

قَالَ أَبُو عِيلَتَى : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ تَحِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ لَهَذَا الْوَجْهِ. وَفِي الْبَابِ عَنْ جَابِرِ .

حَدَّقَنَا مُحَدُّ بْنُ بَشَارٍ . حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ الطاياَلِسِيُّ عَنْ تُعَمَّدِ

ابْنِ ثَايِتِ الْبَنَانِيُّ عَنْ جَمْنَمِ بْنِ نُحَدْ عَنْ أَبِيدِ مَنْ جَايِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : شَنَاعَتِي لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي قَالَ نُحَدُّدُ بْنُ عَلِيَّ : فَقَالَ لِي جَابِرِ ": يَا نُحَدَّدُ مَنْ لَمْ يَسَكُنْ مِنْ أَهْلِ الْكَبَائِدِ فِيا لَهُ وَلِلشَّنَاعَةِ

قَالَ أَبُو عِبِسَى: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيتٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْدِ يُشْتَغُوَّا مِنْ حَدِيثِ حَنْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ . ترجمہ: "(۱) حطرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری شفاعت میری امت کے اہل کہاڑکے لئے ہوگ۔

(۲) حضرت جابر بن عبدالله رضی الله عنما سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری شفاعت میری است کے اہل کبائر کے لئے ہوگ۔ محد بن علی (امام باقر رحمتہ الله علیہ) فرماتے ہیں کہ (اس حدیث کو بیان کرکے) حضرت جابر رضی الله عنہ نے مجھ سے فرمایا کہ اے محمد اہل کبائر ہیں سے نہ ہو اس کو شفاعت کی کیا ضرورت؟"

تشری: اہل میں اس کے قائل ہیں کہ قیامت کے دن اللہ تعالی انہیا و اولیا اور ملائکہ کو گناہ گاروں کے حق میں شفاعت کی اجازت مرحمت فرہائیں گے۔ چنانچہ بعض ایسے گنہ گاروں کے حق میں شفاعت ہوگی جو دوزخ کے مستحق تھے۔ شفاعت کے بعد ان کی مفرت ہوجائے گی اور انہیں دوزخ میں داخل نہیں کیا جائے گا۔ اور بعض گنہ گاروں کے حق میں دوزخ سے نکالنے کی شفاعت ہوگی، اور انہیں دوزخ سے نکال لیا جائے گا۔ خوارج اور بعض معزلہ اہل کہائر کے حق میں شفاعت کے منکر ہیں، گران کا یہ قول غلط ہے۔ کیونکہ قرآن کریم میں اجمالا " اور احادیث متواتر المعنی میں صراحت " و تنصیلا " اہل کہائر کے لئے شفاعت کا ہونا ثابت ہے، البتہ کافر و مشرک کے لئے شفاعت کہائر کے لئے شفاعت متعدد گناہوں کا ذکر آتا ہے جن کی وجہ سے آدمی آخضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی شفاعت سے محروم ہوجاتا ہے، (اللہ تعالیٰ پناہ میں رکھیں) طاعلی قاری نے مرقاۃ شرح مکلوۃ میں یہ حدیث متعدد صحابہ میں رکھیں) طاعلی قاری نے مرقاۃ شرح مکلوۃ میں یہ حدیث متعدد صحابہ میں اللہ عند سے اقل کی ہے اس ضمن میں تکھتے ہیں:

وفى رواية له (اى للحطيب) عن على
 (رضى الله عنه): شفاعتى لامتى من
 احب اهل بيتى

" وروى ابونعيم فى الحلية عن عبد الرحمن بن عسوف (رضى الله عنه ) الرحمن بن عسوف (رضى الله عنه ) شفاعتى مباحة الالمن سب اصحابى" وروى ابن منيع عن زيد بن ارقم وبضعة عشر من الصحابة ولفظه شفاعتى يوم القيامة حق ، وفمن لم يؤمن بها لم يكن من اهلها"

ترجمہ: "اور خطیب کی ایک روایت میں حضرت علی کرم اللہ وجہ سے مروی ہے کہ میری شفاعت میری است میں سے ان لوگوں کے لئے ہے جو میرے اہل بیت سے محبت رکھیں اور ابو تعیم نے جلتہ الاولیا میں حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ میری شفاعت مباح ہے گر اس محض کے لئے مباح نہیں جو میرے صحابہ کو برا کہتا ہو"

ترجمہ: "اور ابن منبع نے زید بن ارقم رضی اللہ عنہ اور دس سے زیادہ محابہ رضی اللہ عنہم کی سے روایت نقل کی ہے کہ میری شفاعت قیامت کے دن حق ہے۔ پس جو فخص اس پر ایمان نه رکھ وہ شفاعت کا اہل نہیں ہوگا"۔ (مرقاۃ م ۲۷۸ج ۵ مطبوعہ مبیمی)

اور یہ جو فرایا کہ "میری شفاعت میری امت کے اہل کباڑ کے لئے بہ" اس سے مراد یہ نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اہل کباڑ کے سواکسی کی شفاعت نہیں فرائیں گے۔ کیونکہ شفاعت کی متعدد اقسام اس سے پہلے باب میں گزر چکی ہیں ' بلکہ مراد یہ ہے کہ میری وہ شفاعت جس کے ذریعے ہلاک ہونے والوں کو نجات نعیب ہوگی یہ صرف اہل کباڑ کے ساتھ مخصوص ہے اور یمی مراد ہے حضرت جابر رضی اللہ عنہ کے اس ارشاد سے کہ جو محض اہل کباڑ میں سے نہ ہو اس کو شفاعت کی کیا ضرورت؟ مطلب یہ کہ اس کو الی شفاعت کی ضرورت نہیں جو دوزخ سے نجات دلائے ' فیض القدیم شرح جائح شفاعت کی ضرورت نہیں جو دوزخ سے نجات دلائے ' فیض القدیم شرح جائح السفیر میں حکیم ترزی رحمتہ اللہ علیہ سے نقل کیا ہے:

اما المتقون الورعون واهل الاستقامة فقد كفاهم ما قدموا عليه ، فانما نالوا تقواهم وورعهم برحمة شاملة ، فتلك والرحمة لاتخذهم في مكان قال : والشفاعة درجات فكل صنف من الانبياء والاولياء واهل الدين كالعابدين والور عين والزهاد والعلماء يأخذ حظه منها على حياله لكن شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم لاتشبه شفاعة غيره من الانبياء عليه وسلم لاتشبه شفاعة غيره من الانبياء

والاولياء لان شفاعتهم من الصدق والوفا والحظوظ وشفاعة محمد صلى الله عليه وسلم من الجود (ننح القدير ج٤ صـ ١٦٢)

ترجمہ: "دمتی پر بیزگار اور اهل استقامت کو وہ اعمال کانی ہوئے جن کو وہ لے کر آئیں گے کیونکہ انہوں نے تقویٰ و پر بیزگاری کا جو سرمایہ حاصل کیا ہے وہ بھی حق تعالیٰ کی رحمت شاملہ کی بدولت ہی حاصل کیا۔ اس لئے ان کا یہ سرمایہ اور رحمت الی ان کو کسی موقع پر بھی بے مدد نہیں چھوڑے گی۔ حکیم ترخی فرماتے ہیں کہ شفاعت کے کی درج ہیں اور انبیا و اولیا اہل دین عابد و زابد اور علیا سی شفاعت میں سے اپنا اپنا حصہ لیں گے، لیکن حضرت مجمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت و وسلم کی شفاعت مدت و وفا اور حظوظ کی بنا پر اسکی اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت صدت و وفا اور حظوظ کی بنا پر ہوگی اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت محمن جود و کرم کی بنا پر ہوگی اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت محمن جود و کرم کی بنا پر ہوگی اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت محمن جود و کرم کی بنا پر ہوگی "در ہوگی"۔ (فتح القدیر ج م م ۱۹۲۳)

بغیرحساب و عذاب کے جنت میں داخلہ کی شفاعت

حَدِّقَنَا التَّلِينَ مِنْ عَرَفَةَ . حَدِّقَنَا إَسْلَمِيلُ بَنُ عَبَّاشِ عَنْ نَحَدَّدِ بْنِي زِبَادِ الأَلْمَا نِيُّ قَالَ : سَمِنتُ أَبَا أَمَامَةَ يَقُولُ سَمِيْتُ وَسُولَ اللهِ مَنْي اللهُ عَلَيْدِوسَمْ يَقُولُ : وَعَدَ فِي رَبِّي أَنْ بُدُخِلَ الْجَلِّنَةَ مِنْ أَمَّتِي سَبْدِينَ أَلْفَا لَاحِمَابَ عَلَيْهِمْ وَلَا عَذَابَ مَعَ عَلِ النَّهِ مَنْهُونَ أَلْفًا وَثَلَاثُ عَقَيَاتِهِ لَا عَنَاتِهِ (1) مِنْ عَقَيَاتِهِ (1) .

قَالَ أَبُو عِيلَى ؛ هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ .

رجہ: "حضرت ابو امامہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہیں خود منا ہے کہ میرے رب نے مجھ سے وعدہ فرمایا ہے کہ میری امت کے سر ہزار افراد کو بغیر حساب و عذاب کے جنت میں داخل فرمائیں گے اور ہر ہزار کے ساتھ سر ہزار' اور تین چلو' میرے رب کے چلووں میں ہے "۔

تشریج: یه روایت ترندی میں مختربے اور مجمع الزوا کد میں مند احمد و طبرانی کے حوالے ہے اس طرح نقل کی ہے:

"عن ابى امامة رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان الله وعدنى ان يدخل الجنة من امتى سبعين الفا بغير حساب \_ فقال يزيد الاخنس (٢) والله ما اولائك (يا رسول (٣) الله في امتك الاكالذباب الاصهب في الذبان ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فان ربى عزوجل قد وعدنى سبعين

الفاً \_ مع كل النفي سبعين الفاً وزادني

ثلاث حثيات ـ الحديث ··

رقال الميشمي (١٠ ـ ٣٦٢) رواه احمد والطيراني ورحال احمد وبعض اسائيد الطيراني رحال الصحيح .. وقبال الحنافظ في الاصابية .. (١-٢٥١) واخرجه احمد وسنده صحيح.)

ترجمہ: "حصرت ابو المحہ رضی اللہ عنہ ہے روایت

ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم نے فرایا کہ اللہ تعالی

ہے جھ سے وعدہ فرایا ہے کہ میری امت کے ستر ہزار افراد

بغیر حساب کے جنت میں داخل کریں گے۔ اس پر حضرت بزید

بن اخش رضی اللہ عنہ نے عرض کیا "یا رسول اللہ! اللہ ک

تم "آپ کی امت میں ان لوگوں کی نبست تو الی ہے جیسے

تم "آپ کی امت میں ان لوگوں کی نبست تو الی ہے جیسے

محصوں میں سرخ ممعی کی "پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرایا کہ میرے دب عزوجل نے جھ سے ستر ہزار کا وعدہ

فرایا ہے "اور ہر ہزار کے ساتھ ستر ہزار کا" اور جھے اللہ تعالی

نے تمن چو مزید عطا فرائے ہیں "۔

آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ تین وعدے چونکہ آپ کی شفاعت پر فرمائے گئے ہیں' اس لئے مصنف رحمتہ اللہ علیہ نے اس حدیث کو شفاعت کے باب میں ذکر کیا ہے۔ چنانچہ مند احمد اور امام بہتی کی کتاب البعث میں حضرت الو جریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث میں اس کی تفریح ہے کہ میں نے اپنے رب سے درخواست کی' پس مجھ سے وعدہ فرمایا کہ میری امت کے سر

٢ في الجمع : يويد الالجسم والانسجيج من الاصابة (١- ١٥١)

٣ ما بين الحاصرتين من الاصاد

بزار افراد کو بغیر صاب کے جنت میں داخل فرمائیں گے، میں نے زیادہ کی ورخواست کی تو مجھے ہر بزار کے ساتھ ستر بزار زیادہ دیئے۔

( فقح الباري ص ١٠٥ ج ١١ قال الحافظ و سنده جيد)

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی امت کے ستر ہزار افراد کا بغیر حساب و
کتاب کے جنت میں داخل ہونا صحاح ستہ مند احمد اور ویگر کتب حدیث میں
بہت سے صحابہ کرام رضوان الله علیم العمین سے مروی ہے اس سلسلہ کی بیشتر
روایات حافظ رحمتہ الله علیه نے فتح الباری کتاب الرقاق ''باب یدخل الجنت
سبعون الفا '' بغیر حساب '' (ص ۱۰۰ م' ۲۵ ج ۱۱) میں اور حافظ نور الدین مینی
رحمتہ الله علیه نے مجمع الزوا کہ (۲۰۵ سے ۱۱ می حاباب فیمن یدخل الجنت بغیر
حساب) میں جمع کردی ہیں 'بہرحال اس مضمون کی احادیث متواتر ہیں۔

اور ہر ہزار کے ساتھ ستر ہزار کا وعدہ ہمی متعدد احادیث میں مروی ہے اور ہر ہزار کے ساتھ ستر ہزار کا وعدہ ہمی متعدد احادیث میں مروی ہے اور یہ ہمی ہمی کہ بیہ حضرات ان ستر ہزار کی شفاعت کریں گے ' چنانچہ مجمع الاوائد میں طبرانی کے حوالے سے حضرت عتبہ بن عبد رضی اللہ عنہ کی حدیث نقل کی ہے:

" ثم يشفع كل الف لسبعين الفاً ، ثم يشفع كل الف لسبعين الفاً ، ثم يخشى ربى تبارك وتعالى بكفيه ثلاث، فكبر عمر وقال ان السبعين الاولى يشفعهم الله فسى آبائهم وابنائهم وعشائرهم وارحو ان يجعلنى الله فى احدى الحثيات الا واحر الخ-"

(بحمع الزوائد ص ٤١٣ ج ١٠)

ترجمہ: "پھر ہر ہزار ستر ہزار کی سفارش کرے گا' پھر میرا رب دونوں ہا تھوں سے تین چلو بھر کر جنت میں داخل کرے گا۔ پس حضرت عمر رضی اللہ عند نے تجبیر کی اور کہا کہ پہلے ستر ہزار تو اللہ تعالی کے تھم سے اپنے آباؤ اجداد' اپنی آل اولاد اور اپنے خوایش تنبیلوں کے حق میں شفاعت کریں گے' اور میں امید رکھتا ہوں کہ اللہ تعالی مجھے آخری تین چلوؤں میں سے کسی نہ کسی چلو میں ڈال ہی لیس کے "۔

اور صحیح ابن حبان میں عتبہ بن عبد رضی اللہ عنہ کی حدیث سے یہ ضمون ان الفاظ سے مردی ہے:

" ثم لیشفع کل الف فی سبعین الفاً ۔ ثم یحثی ربی ثلاث حثیات بکفیه فکبر عمر ، فقال النبی صلی الله علیه وسلم ان السبعین الفاً یشفعهم الله فی ءابسائهم وامهاتهم وعشائرهم ـ وانی لارجو ان یکون ادنی امتی الحثیات "

( موارد الظمان ص ۲۵۷ حدیث ۲۲٤۳)

ترجمہ: "پھر ہر ہزار' ستر ہزار کی شفاعت کرے
گا۔ پھر میرا رب دونوں ہاتھوں سے تین لیس بھر کر بنت میں
داخل کرے گا۔ یہ سن کر حضرت عمر رضی اللہ عند نے تحبیر
کمی' پس آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا' ستر
ہزار کو اللہ تعالی ان کے ماں باپ اور قبیلوں کے حق میں شفیح

ینائیں گے اور بے شک میں امید رکھتا ہوں کہ میری امت کا اور بے شک میں امید رکھتا ہوں کہ میری امت کا اوٹی آدی بھی اللہ تعالی کے چلوؤں میں آجائے گا"۔
(موارد اعلمان م ۱۵۷ حدیث ۲۹۳۳)

حافظ رحمته الله عليه في البارى (ص ١٣٥٠ ق) ين به روايت ميح ابن حبان اور طبرانى كے حوالے سے نقل كركے "به سند جيد" كما ہے-بعض روايات ميں ہے كه ستر بزار ' جو بغير حساب كے جنت ميں داخل بوں گے۔ ان ميں سے ہر فرد كے ماتھ ستر بزار ہوں گے چنانچہ مند احمد (ص ٥ جلدا) ميں حضرت ابو بكر صديق رضى الله عنه كى حديث ميں ہے:

۰۰ فاستزدت ربی عزوجل فزادنی مع کــل

واحد سبعين الفاً(١) ٣

ترجمہ: "میں نے اپنے پروردگار سے زیادہ کی درخواست کی تو مجھے ہرایک کے ساتھ ستر ہزار عطا فرمائے"۔

نیز مند احد میں حضرت عبدالرحلٰ بن ابی بکر رضی الله عنماکی حدیث میں ہے کہ:

ان رسول الله صلى الله عيله وسلم قال ان ربى اعطانى سبعين الفاً من امتى يدخلون الجنة بغير حساب ـ فقال عمر يا رسول الله ! فهالاً استزدته؟ قال قد استزدته فاعطانى مع كل رجل سبعين

ع قال الحافظ : وقى سنة، وأويان احدهما طبعيف الحقط والاحز لم يسم و كذا قال الهيئمى " " انظر فتج البارى (ص11 ج11) (بخمع الزوائد ١٠٤ ج١٠)

الفاً ـ قال عمر: فهلا استزدته؟ قال قد استزدته فاعطانی هكذا ـ وفرج عبدا لله بن بكر بین یدیمه، وقال عبدا لله وبسط باعیه وحثا عبدا لله وقال هشام وهذا مسن الله لایدری عدده.

(مسند احمد ص ۱۹۸ ج۱ وذكره الميثمى فى الزواتد الى احمسه والبزار والطبرانى . وقال فى اسانيدهم القاسم بن مهران عسن موسى بن عبيد ، وموسى بن عبيد هذا مولى خالد بن عبد الله بن اسيد ، ذكره ابن حبان فى الثقات ، والقاسم بن مهران ذكره الذهبى فى الميزان وانه لم بروه عنه الا سليم بن عمرو والنحمى ، وليس كذالك فقد روى عنه هذا الحديث هشام بن حبان) .

بحری اور (امام احد یک استاد الاستاد) ہشام (بن صان) نے فرمایا کہ یہ اللہ تعالی کی جانب سے (ایا وعدہ) ہے کہ اس کی تعداد معلوم نہیں کی جائے "۔

حافظ رحمت الله عليه في البارى (ص ١١٦ ج ١١) مين اس سلسله مين معزت عمرو بن حزم رضى الله عنه و حضرت الس رضى الله عنه اور حضرت عائشه رضى الله عنها كى احاديث كى بحى نشاندى كى به كيلى دونول كو "به سند ضعيف" اور تيرى كو "به سند داه" كما ب-

حافظ جلال الدين سيوطى رحمت الله عليه خصائص كبرى ميس لكصع بين

" وقال الشيخ عز الدين بن عبد السلام: ومن خصائصه صلى الله عليه وسلم انه يدخل الجنبة من امته سبعون الفا بغير حساب، ولم يثبت ذالك لغيره من الانبياء " (حصائص كبرى، ص ٢٢٨ ج٢)

رجمہ: "فیخ عزالدین بن عبدالسلام رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیات میں سے ایک یہ ہے کہ آپ کی امت کے ستر بزار افراد بغیر صاب کے جنت میں داخل ہوں گے اور یہ بات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سوا دیگر انبیا کرام علیم السلام کے لئے ثابت نسہ "

(خسائص كبرى م ٢٢٨ ج ٢)

اس کے جوت میں امام سیوطی رحمتہ اللہ علیہ نے دیگر احادیث کے علاوہ

حضرت فلتان بن عاصم رضی الله عند کی حدیث کا بھی حواله دیا ہے۔ یہ حدیث حافظ ابن حجر رحمتہ الله علیہ نے الاصابہ (۲۰۹-۲۰) میں مند حسن بن سفیان کے حوالے سے ' حافظ نور الدین بیٹی رحمتہ الله علیہ نے مجمع الزوائد (۱۰-۲۰۰۷) میں مند بزار کے حوالے سے اور حافظ سیوطی رحمتہ الله علیہ نے خصائص کبری (ج اص ۱۳ جب ذکرہ صلی الله علیہ وسلم فی التورات و الانجیل وسائر کتب الله الدنزله") میں طبرانی ' بیبق ابو قیم اور ابن عسائر کے حوالے سے نقل کی ہے۔ مجمع الزوائد میں اس حدیث کا متن حسب ذیل ہے:

٠٠ كان النسى صلى الله عليه وسلم في الجلس فشخص بصره الى رجسل فسى المسجد يمشى ، فقال ايا فلان ! قال لبيك يا رسول الله، .... قال له اتشهد أنى رسول الله؟ قال: لا، قال: اتقرأ التـوراة؟ قال: نعم، قال: والانحيل؟ قال: نعم، قال: والقرآن؟ قال: والذي نفسي بيده لو اشاء لقرأته ثم ناشده هل تحدني في التوراة والانجيل؟ قال نحد مثلك ومثل مخرحك ومثل هيئتك \_ فكنا نرجو ان يكون فينا ، فلما حرجت خفنها ان تكون انت هو، فنظرنا فاذا انت لست هو ، قال: ولم

ذاك؟ قال: معه من امته سبعون الفا ليس عليهم حساب ولا عذاب ، وانما معك نفر يسير فقال، والذي نفسي بيده لانا هو، وانهم لامتى ، وانهم لاكثر مسن سبعين الفا وسبعين الفا . رواه البزار، ورجاله ثقات ، (معم الرائد ص٠٠٠ ج٠١)

رّجمه: " "تخضرت صلى الله عليه وسلم مجلس مين تشريف فرما تھے پس آپ صلى الله عليه وسلم نے ايك مخص كى طرف نظر اٹھائی جو معجد میں چل رہا تھا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے مکار کر فرمایا اے فلاں! اس نے عرض کیا، "لبیک یا رسول اللہ! اور یہ مخص جب بھی آپ ہے گفتگو کر آ تھا "یا رسول اللہ" کہتا تھا آپ نے اس سے فرمایا "کیا تو گوا ہی دیتا ہے کہ میں افلد کا رسول ہول؟ اس نے کما تمیں! قرمایا كيا تو توريت يرهنا بي؟ عرض كيا، جي بان! فرمايا اور انجيل بھی؟ عرض کیا' بی ہاں' فرمایا قر آن بھی؟ عرض کیا' اس ذات ک قتم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگر جا ہوں تو بڑھ سکتا ہوں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو متم دے کر ہوچھا کہ کیا تو مجھے تورات و انجیل میں یا باہے؟ اس نے کما ہم ایک نی کو پاتے ہیں جو آپ کی مثل ہے' اس کی جائے پیدائش آپ جیسی ہے اور اس کی شکل و صورت بھی آپ کی ہے ہمیں یہ توقع سی کہ "وہ تی" ہم میں ہوگا، پر جب آپ

تشریف لا ع تو ہمیں اندیشہ ہوا کہ آپ ہی "وہ نی" نہ ہوں ' چنانچہ ہم نے غور کیا تو پنہ چلا کہ آپ وہ نمیں ' فرمایا ' اور سے

کیوں؟ اس نے کما (اس نی کی ایک علامت سے ہوں گے جن

کے ساتھ اس کی است کے سر ہزار افراد ایسے ہوں گے جن

پر نہ حماب ہوگا اور نہ عذاب ' جبکہ آپ کے ساتھ چند نفوس

ہیں (اس پر) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' مجھے تشم ہے

اس ذات کی جس کے قبلہ قدرت میں میری جان ہے میں وہی

ہوں اور وہ (بلا حماب جنت میں داخل ہونے والے خیرے

امتی ہیں اور بے شک وہ سر ہزار اور سر ہزار سے کمیں زیادہ

ہوں گے "۔

حَدِّثُنَا أَبُو كُرِّ بْنِ . حَدَّثَنَا إَنْهُ مِنْ الرَّاهِمَ مَنْ خَالِد اللهُ مَنْ الرَّاهِمَ مَنْ خَالِد اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلِيهِ وَسَلَمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيهِ وَسَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ اللهُ اللهُ

قَالَ أَبُوعِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنَ مَتَحِيحٌ غَرِبُ . وَابْنُ أَبِي اللَّهُ عَاهِ هُوَ عَبْدُ اللَّهِ وَإِنَّا بُشَرَفُ لَهُ هَٰذَا الْمُدِيثُ الْوَاحِدُ

رجہ: "معرت عبداللہ بن شقیق آ بھی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں ایک جماعت کے ساتھ بیت المقدس میں تھا لیس تھا لیس ان میں سے ایک مخص نے کما کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے خود سا ہے کہ

"میری امت کے ایک مخص کی شفاعت سے بو تمیم (قبیلہ)
سے زیادہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے۔" پی جب یہ
صاحب اشے تو میں نے لوگوں سے دریافت کیا کہ یہ کون
صاحب ہیں؟ انہوں نے بتایا کہ یہ ابن ابی ا بدعا صحابی ہیں ۔
رضی اللہ عنہ ۔ (مصف فرماتے ہیں حضرت ابن ابی ا بدعا
صحابی کا نام عبداللہ ہے اور ان سے صرف اس ایک حدیث کی
روایت معروف ہے"۔

تشری : یه مضمون متعدد صحابه کرام رضی الله عنم سے مروی ب مضرت ابو امامه رضی الله عنه سے روایت ہے:

ليدخلن الجنة بشفاعة رحل ليس بنبي مثل الجنين ربيعة ومضر، فقال رجل يا رسول الله ! او ما ربيعة من مضر؟ قال انما اقول ما أقوّل ...

(قال المندري رواه احمد باسداد حيسد (فيض القدير ص ٣٥٧ ج ٥) وقال الهيثمي رواه احمد والطبراني باسانيد ورجال احمد واحد اسسانيد الطبراني رجالهم (حال الصحيح ، غير عبد الرحمس بن ميسسرة وهو نقة ـ (شدم الزواند ص ٣٨١ ج ١٠)

ترجمہ: "ایک ایسے فخص کی شفاعت سے جو نی نہیں رہید اور مضر دو قبیلوں کی تعداد میں لوگ جنت میں واخل ہوں گے۔ ایک فخص نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! کیا ربید مفری کی ایک شاخ نہیں؟ فرمایا۔ میں وہی کہنا ہوں جو جھے ہے کملایا جاتا ہے "۔

حضرت ابوامامه رضي الارعندكي ايك اور حديث مين عيد

الدخل الجنة بشفاعة رجل من امتى
 اكثر من عدد مضر ويشفع الرجل فى
 اهل بيته ويشفع على قدر عمله ـ

(قال الهيئمي ج ١٠ ص ٣٨٢)

رواه الطبراني ورحاله رحال الصحيح غير ابني غـالب وقـد وثقه غير واحد وفيه ضعف)

ترجمہ: "میری امت کے ایک فخص کی شفاعت سے قبیلہ مفتر سے زیادہ تعدادیں لوگ جنت میں جائیں گے۔ اور ایک آدی اپنے اہل خانہ کے حق میں شفاعت کرے گا اور اس کی شفاعت بقدر عمل ہوگی"۔

حضرت ابو برزه اسلمي رضى الله عنه كي حديث مي عه:

" سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: أن من أمتى لمن يشفع لأكثر من ربيعة ومضرد وأن من أمتى لمن يعظم للنار حتى يكون ركناً من أركانها."

رواه احمد وزحاله ثقات زمجمع الزوائد ص ٣٨١ أَجْ-١٠)

رجمہ: "میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے خود سنا ہے کہ بے شک میری امت کے ایسے لوگ بھی ہوں گے جو رہید و معنر قبیلوں سے زیادہ لوگوں کے

حق میں شفاعت کریں گے' اور میری امت میں وہ بھی ہوں گے جو دوزخ کے لئے عظیم الجثہ ہوجا کیں گے یماں تک اس کے ارکان میں سے ایک رکن بن جا کیں گے "۔

یہ کون بزرگ ہوں گے جن کی شفاعت سے قبیلہ بنو تمیم سے زیادہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے؟

شخ على تارى (المونى ١٠١٣هـ) مرقاة بين لكهة بين

" فقیل الرجل هو عثمان بن عفان رضی الله عنه وقیل اویس القرنی - وقیل غیره قال زین العرب رحمه الله و هذا اقرب " (مرتاة المانج جد ص ۲۷۸ مطبع بمن)

ترجمہ: "كما كيا ہے كہ يہ شخص حضرت عثان بن عفان رضى اللہ عنہ جي اور كما كيا ہے كہ اوليں قرنى ہيں' اور كما كيا ہے كہ اوليں قرنى ہيں' اور كما كيا ہے كہ اوليں رحمتہ اللہ عليہ فرماتے ہيں كہ بيہ آخرى قول اقرب ہے"۔

حضرت عمان رضی الله تعالی عند کے بارے میں اس متم کا مضمون جامع صغیر (۲-۱۳۳۷) اور کنزالعمال میں ابن عسا کرکے حوالے سے نقل کیا ہے:

الدخلن بشفاعة عثمان سبعون الفاً
 كلهم قد استوجبوا النار ، الجنة بغير
 حساب

(كنز العمال ص ١٨٧ ج١١ طبع جديد حديث ٣٣٨٠٩)

ترجمہ: "عثان رضی اللہ عنہ کی شفاعت سے ایسے سر بزار آدی جند میں واعل ہوں گے جو دوزخ کے مستحق سے"۔

(کز اکتمال ص۵۸۷ رج ۱۱ طبع جدید مدیث نمبر۳۸۰۹) ایک اور روانیت میں ہے:

ليدخلن الجنة بشفاعة رجل من امتى عدد ربيعة ومضر قيل من هـو يـا رسول
 الله ! قال عثمان بن عفان. (ابن عساكر عن الحسن مرسلاً)

(كنز العمال ص ٩٧ م ج١١ حديث ٣٢٨٧٣)

ترجمہ: "میری امت کے ایک آدی کی شفاعت سے ربیہ و معز قبلوں کی تعداد میں لوگ جنت میں داخل ہوں گے، عرض کیا گیا، یا رسول اللہ! وہ کون صاحب ہیں؟ فرمایا، عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ "-

ایک اور روایت میں ہے:

و الله ليشفعن عثمان بن عفان في سبعين الفاً من امتى قد استوجبوا النار، حتى يدخلهم الله الجنة . ابن عساكر عن ابن عباس

وكر العمال ص ١٩٥ ج١١ حديث ٢٢٨٧٤)

ترجمہ: "اللہ كى قتم! عثان بن عفان رضى اللہ عنہ ميرى امت كے لئے ايسے ستر ہزار افراد كے حق ميں شفاعت كريں گے، جو دوزخ كے مستحق تھے يهاں تك كه ان كو اللہ تعالى جنت ميں لے جائيں گے،"۔

(كتر العمال ص ٥٩٨ ج ١١ حديث تمبر ٣٢٨٧٣)

لیکن یه روایات کمزور ہیں۔ چیخ عبدالرؤف مناوی فیض القدر شرح جامع صغیر (ج ۵ ص ۳۵۳) میں لکھتے ہیں:

ابن عساکر رحمتہ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ یہ "حدیث باسناد غریب ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مرفوعا" مروی ہے اور یہ منکر ہے۔"

حافظ ذہبی رحمتہ اللہ علیہ نے بھی "اختصار تاریخ ابن عساکر" میں ابن عساکری اس رائے کو برقرار رکھا ہے۔

و مرا قول یہ نقل کیا ہے کہ یہ حدیث علی قاری رحمتہ اللہ علیہ نے دو سرا قول یہ نقل کیا ہے کہ یہ حدیث حضرت اولیں قرنی رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں ہے وافظ ابن مجر رحمتہ اللہ علیہ نے "الاصابہ" (ص ۱۱۱ ج ا ترجمہ اولیں رحمتہ اللہ علیہ) میں بہتی کی دلا کل نبوت کے حوالے سے اس قول کو حضرت حسن بھری رحمتہ اللہ علیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔

شخ عبدالحق محدث دہلوی رحتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس حدیث پاک سے مقصود اس امت میں شفاعت کی کثرت کا بیان ہے:

" پول ، شفاعت یکم و چندیں کس به بهشت روندو چندیں مرداں باشند درامت من که اگر ہمه شفاعت کنند عالم عالم شفاعت ایٹاں به بهشت روند "-

(اشد اللمات ج م ص مرم) ترجمہ: "لین جب ایک آدمی کی شفاعت سے اسے آدی بہشت میں جائیں گے اور ایسے مردان خدا میری امت میں بہت ہوں گے ، کہ اگر وہ شفاعت کریں تو جمان کا جمان ان کی شفاعت سے بہشت میں چلا جائے "۔

حَدِّثَنَا أَبُو عَاْلِ النَّسَيْنُ بَنُ حَرِيثٍ . أَخْبَرَنَا الْفَصْلُ ابْنُ مَوْسَى عَنْ ذَكِرِيًا بَنِ أَبِى زَائِدَةً عَنْ عَيَائِةً عَنْ أَبِى سَبِيلِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ مِنْ أُمِّتِي مَنْ يَشْفَعُ لِلْمَنْمُ مِنْ وَسِنْهُمْ مَنْ يَشْفَعُ لِلْمُعْمَةِ مَنْ يَشْفَعُ لِللهِ مُنْ لِللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ يَشْفَعُ لِللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِلهِ مَنْ يَشْفَعُ لِللهِ مَنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ يَشْفَعُ لِلِهِ مَنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ مِنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ مِنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ مِنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ يَشْفَعُ لِللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِللهِ مِنْ لِمُنْ لِللهِ مِنْ لِيسَالِهُ مِنْ لَمُنْ لِلْمُ لَمْ لِلْمُ لَاللهِ مُنْ يَشْفَعُ لِلِينَ لِللْهُ مِنْ لِلْمُعْلِلَةِ مُنْ لِللْهِ مِنْ لِلْمُ لِللْهِ مِنْ لِلْهُ مِنْ لِلْمُ لِلْهُ مِنْ لِلْمُ لِلِلْهُ لِلْمُ لِلِلْهِ مِنْ لِللْهُ لِلْمُ لِلْمُ لَمْ لِلْهِ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمِ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِمُ لِلْمُ لِ

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ

ترجمہ: "حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے
روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ
میری امت کے بعض لوگ ایک بری جماعت کے حق میں
شفاعت کریں گے۔ بعض ایک قبیلے کے حق میں شفاعت کریں
گے ' بعض ایک گروہ کے حق میں شفاعت کریں گے اور بعض
ایک آدی کے حق میں شفاعت کریں گے یماں تک کہ امت
کے سارے لوگ جنت میں داخل ہوجا کیں گے"۔

حَدَّنَا هَنَادٌ . حَدَّنَا عَبْدَهُ عَنْ سَمِيدٍ عِنْ قَتَادَةً عَنْ أَلِي سَمِيدٍ عِنْ قَتَادَةً عَنْ أَلِي الْمُلْمِحِي قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم : أَتَانِي آتِ مِنْ عِنْدِ رَبِّي فَخَيْرَنِي آبِينَ أَنْ يُدْخِلَ نِصْفَ أُمَّتِي عَلَيْهِ وَسَلَم : أَتَانِي الشَّفَاعَة وَهِي لَمْنَ مَاتَ لَا بُشْرِكُ بِاللهِ شَيْنًا . اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ رَجُلِ آخَرَ مِنْ أَصْحَلَبِ النّبِي مَنْ اللّه عَنْ الله عَنْ اللّه عَلَيْهِ وَسَلْمَ وَلَمْ اللّه عَنْ اللّه عَلَيْهُ وَسَلْمُ وَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَنْ اللّه عَلْهُ اللّه عَلَيْهِ عَلْمُ اللّه عَنْ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

وَفِي الْحَدِيثِ قِصَّةٌ مَلُوبِلَةٌ .

حَدْثَنَا كُتَيْبَةُ . حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ قَتَادَةً هَنْ أَبِي الْمَلِيحِ ِ هَنْ هَوْفِ ابْنِي مَالِكِ، هَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ تَحْوَدُ .

رجمہ: "حضرت عوف بن مالک ا جمع رضی اللہ عند دوایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاہ فرمایا کہ میرے پاس ایک آنے والا (فرشتہ) میرے رب کی جانب سے آیا اور اس نے مجھے دو چیزوں کے درمیان افتیار دیا کہ یا تو آدھی امت کا جنت میں داخل ہونا قبول کرلوں یا شفاعت افتیار کروں۔ چنانچہ میں نے شفاعت کو افتیار کیا .... اور یہ شفاعت ان تمام لوگوں کے لئے ہے جو ایم حالت میں اور یہ شفاعت ان تمام لوگوں کے لئے ہے جو ایم حالت میں مرس کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی چیز کو شریک نہ تھرائے ہوں"۔

تشری : آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ان دونوں دعدوں میں شفاعت کے دعدہ کو افتیار کرنا اس دجہ سے تھا کہ اس کے ذریعے پوری است جنت میں داخل ہو علی ہے خواہ بغیر حماب و کتاب کے اول وہلہ میں داخل ہو یا پچھ عرصہ دو ذرخ میں دہنے کے بعد جنت میں داخل ہو۔ اس سے یہ بات بھی معلوم ہوگئی کہ شفاعت کا ہونا کی امتی کے دو زخ میں داخل ہونے کے منافی نیں ' ہوگئی کہ شفاعت کی احادیث من کر کسی کے لئے بے قکر ہوجانا صحح ہے۔

چو نکہ کفرد شرک کا گناہ لا ئق معانی نہیں' اس لئے جو لوگ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک ٹھسراتے ہیں ان کے لئے شفاعت بھی نہیں ہوگ۔

# حوض کونژ کابیان باب

مَاجَاء فِي مِيفَةِ الْخُوْضِ

حَدَّثُنَا مُعَدَّدُ بْنُ شَعْبِ . حَدَّثُنَا بِشُرُ بْنُ شَعْبِ الْهُوَى عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ أَنَّ دَسُولَ اللهِ مَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ أَنَّ دَسُولَ اللهِ مَلَى اللهُ مَلَيْهِ وَسَمِّ قَالَ : إِنَّ فَ حَوْضِي مِنَ الأَبَارِيقِ بِمَدَّدِ مُجُوم ِ السَّهَا \* . وَمَا اللهُ مَلَيْهِ وَسَمِّ قَالَ : إِنَّ فَ حَوْضِي مِنَ الأَبَارِيقِ بِمَدَّدِ مُجُوم ِ السَّهَا \* . وَمَالَ اللهُ مَدَّا الْوَجْدِ . وَمَالَ اللهُ عَلَيْهِ بَنْ مَلِكُ بْنُ مُعَدِيعٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْدِ . حَدَّثَنَا مَعِيدٌ بْنِ مَلِلٌ بْنِ مَنْ فَنَادَةً مَن حَدَّثَنَا مَعِيدُ بْنُ بَشِيرٍ عَنْ فَنَادَةً مَن حَدَّثَنَا مَعِيدُ بْنُ بَشِيرٍ عَنْ فَنَادَةً مَن

حَدَّمُنَا تَحْمَدُ بَنَ بَسَكَادٍ الدَّمَشِقُ . حَدَّمُنَا سَمِيدَ بنَ بَشِيرٍ مِن فَقَادَة مِن اللّهَ مَن اللّهَ مَن عَنْ سَمُرَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَلَيْهِ وَسَلّمَ : إنَّ لِسَكُلُّ آبَيُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : إنَّ لِسَكُلُّ آبَيُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : إنَّ لِسَكُلُّ آبَيُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ أَوْدَ اللّهُ عَنْ أَلَهُمُ أَوْدَ وَقَالَ مَنْ اللّهُ عَنْ أَوْدَ اللّهُ عَنْ أَوْدَ اللّهُ عَنْ أَوْدَ اللّهُ عَنْ أَلَهُمُ أَوْدَ وَقَالَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ أَلْكُمْ أَوْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَي

قَالَ أَبُو عِيسَى؛ هُذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ ، وَقَدْ رَوَى الْأَشَتَثُ بَنُ عَبْدِ اللَّهِكِ هُذَا اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُرْسَلاً وَلَمْ بَذْ سُكُرُ فَلَهُ وَسُلَّمَ مُرْسَلاً وَلَمْ بَذْ سُكُرُ فَي اللَّهِ عَنْ سَكُرَةً وَهُوَ أَصِبْعُ .

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میرے حوض میں آسان کے ستاروں کی تعداد میں کوزے ہوں گے"۔

میرے حوض میں آسان کے ستاروں کی تعداد میں کوزے ہوں ہے۔

"معرت سمرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہر ہی کے لئے ایک حوض

ہوگا۔ اور انبیاء علیم السلام آپس میں فخر کریں گے کہ ان میں ہے کہ ان میں ہے کہ ان میں ہے کہ ان میں ہے کہ ان میر سے کس کے حوض پر زیادہ لوگ آئیں گے۔ اور میں امید رکھتا ہوں کہ سب سے زیادہ لوگ میرے حوض پر آئیں ہے۔ سے "۔

تشری : میدان محشرین آنخضرت صلی الله علیه وسلم کو حوض کو شرعطا کیا جائے گا۔ جس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید اور شمد سے زیادہ شیریں ہوگا ، جس کو اس کا ایک گھونٹ نصیب ہوگا وہ بھشہ کے لئے سیراب ہوجائے گا اسے مجمعی کیاس نہیں گئے گی۔

#### باسبب

## مَّا جَاءَ فِي مِيفَةٍ أَوَّا نِي الْخُوْضِ

حَدِّثَنَا نُعَيْدُ بِنُ الْمُهَاجِرِ عَنِ الْمَهَاسِ عَنْ أَ فِي سَلاَم الخَبَشِيُّ قَالَ : بَسَنَ إِلَى مُحرُ عُمَدُ بْنُ الْمُهَاجِرِ عَنِ الْمَهَاسِ عَنْ أَ فِي سَلاَم الخَبَشِيُّ قَالَ : بَسَنَ إِلَى مُحرُّ ابْنُ عَدْ الْمَوْبِرِ فَحُمِلْتُ عَلَى الْبَرِيدُ ، فَقَالَ : يَا أَبَا سَلاَم مِنَا أَرْدُتُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ لَقَدْ شَقَّ عَلَى مَرْ كِي الْبَرِيدُ ، فَقَالَ : يَا أَبَا سَلاَم مِنَا أَرْدُتُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ وَلَسْكِنْ بَلَنْنِي عَنْكَ حَدِيثُ نُحَدِّيْهُ مَنْ نَوْبَانَ مَنِ النَّيْ مَنَى اللَّهِ عَلَى الْمُعْ عَلَيْكِ وَسُلَمَ فَى اللَّهِ عَلَى مَنْ الْمُعْمِى فَأَحْبَبُتُ أَنْ ثَنَا فِهِنِي بِدِ قَالَ أَبُو سَلَام : حَدَّيْقِ نَوْبَانُ وَسُلَمَ فَى النَّهِ عَلَى الْمُوسِ فَأَحْبَبُتُ أَنْ ثَنَا فِهِنِي بِدِ قَالَ أَبُو سَلَام : حَدَّيْقِ نَوْبَانُ عَنْ النَّهِ عَنْ النَّهِ عَلَى الْمُوسِ فَأَحْبَبُتُ أَنْ ثَنَا فِهِنِي بِدِ قَالَ أَبُو سَلَام : حَدَّيْقِ نَوْبَانُ عَنْ النَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : حَوْضِي مِنْ قَدَنَ إِلَى عَانَ الْبَقْفَاهِ، عَنْ النَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْمُعْرِقِ وَاللَّهُ فَالَ الْمُعْرِقِ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُ مَنْ شَرِبَ مِنْهُ شَرْبَةً لَمْ يَظْمَأْ بَعْدَهَا أَبَدًا ، أَوْلُ النَّاسِ وُرُودًا هَلَيْهِ فَقَرَاهِ الْمُأْمِرِينَ ، الشَّفْ رُمُوسًا ، الدُّنْسُ ثِهَابًا ، اللَّذِينَ لَا يَنْسَكِمُونَ المُعَنَّمُاتِ وَلَا تُعْتَبُعُ مَلَ الْمُؤْمِنَ الْمُعَنَّمُ المُعَنَّمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

قَالَ أَبُو عِيسَى : هَٰذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ كَمَذَا الْوَجْهِ . وَآلَدُ رُوِىَ هَٰذَا الْمَائِمِ مَنْ كَا الْمَدِيثُ عَنْ مَعْدَانَ بْنِ أَيِي طَلَعْهَ عَنْ ثَوْبَانَ عَنِ النِّي صَلّى اللّهُ عَلَيْه وَسَلّمَ ، وَأَبُو سَلاّمِ الْمُنْبَئِينُ أَسِمُهُ كَعْطُورٌ وَهُو شَامِيٌ ثِقَةً .

خد المرزيز بن عبد المستد . حد أنا أبر عزان ابو عبد المستد المسلم عبد المرزيز بن عبد المستد . حد أنا أبر عزان الجوية عن عبد الله بن المساحة عن أبي ذر قال : كلت با رسول الله ما آينة الحوض ؟ قال : والذي نفسي بيد و الآينية الشخر من عدد بحوم الساه و كواكمها في آلية مظلية من عنه ين آينة الجنة ، من شرب ينها شربة لم ين بغلما آخر ما عليه عرضه بين طول ما بين عان إلى أبلة ماؤه أشد بياضا من اللين وأخلى من المسلم .

قَالَ أَبُوعِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ غَرِيتُ

وَقَى الْبَابِ عَنْ حُذَيْفَةَ بَنِ الْبَانِ وَعَبْدِ اللهِ بَنِ تَحْرُو وَأَ فِي بَرْزَةَ اللهِ بَنِ تَحْرُو وَأَ فِي بَرْزَةً الأَسْلَمِيُّ وَابْنِ مُحَرَّ وَحَارِثَةً بَنِ وَهْبٍ وَالمُسْتَوْرِدِ بْنِ شَدَّادٍ . وَرُوى عَنِ النَّهُ عَنِ النَّهُ عَلَهُ وَسَمَّ قَالَ : حَوْضِي كَا يَبْنَ الْسَكُوفَةِ إِلَى اللهُ عَلَهُ وَسَمَّ قَالَ : حَوْضِي كَا يَبْنَ الْسَكُوفَةِ إِلَى المُسْتَوْدِ .

ترجمه "ابو سلام المبثي كهته بين كه حفزت عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنہ نے مجھے بلا بھیجا چنانچہ مجھے ڈاک کی سواري ير سوار كيا كيا، بين ان كي خدمت مين حاضر بوا تو عرض کیا امیر المومنین! ڈاک کی سواری پر سوار ہونا میرے لئے بری مشقت کا باعث ہوا۔ فرمایا ' ابو سلام! میرا مقصد آپ كو مشقت مين دُالنا نبين تھا۔ ليكن مجھے ايك حديث بينجي جو وعن کوٹر کے بارے میں آپ حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ ے روایت کرتے ہیں میں وہ مدیث آپ سے بالشافہ سنا چاہتا تھا۔ ابو سلام نے کماکہ میں نے حضرت نوبان رضی اللہ عنه کو آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا بیر ارشاد روایت کرتے ہوئے سناکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میرا حوض عدن ے عمان بلقاء تک ہے۔ اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید اور شد سے زیادہ شیریں ہے۔ اس کے کوزے آسان کے ستاروں سے زیادہ تعداد میں ہیں ، جو محض اس سے آیک گونٹ فی لے گا اس کے بعد اے مجھی بیاس نمیں گے گی۔ سب سے پہلے جو لوگ میرے حوض پر آئیں سے وہ فقراء ماجرین ہوں گے جن کے سر کے بال بھرے ہوئے اور کپڑے میلے کیلیے ہیں۔ جو ناز و نعت میں بلی ہوئی عورتوں ہے نکاح نمیں کرتے اور جن کے لئے گھروں کے دروا زیے نہیں کھولے جاتے (لین ان کو گھروں میں آنے کی اجازت نہیں لمتی)۔

حضرت عمر بن عبد العزیز رحمت الله علیه نے فرمایا۔ لیکن عبل نے تو ناز پروردہ عور تول سے نکاح کیا ہے۔ اور میرے لئے گھروں کے دروازے بھی کھولے جاتے ہیں۔ بین نے

عدالمالک بن مروان خلیفہ کی بٹی شنرادی فاطمہ سے نکاح کر رکھا ہے۔ میں عمد کرنا ہوں کہ جب تک بال پراگندہ نہ ہوجائیں سر نہیں دھویا کروں گا۔ اور جب تک کپڑے میلے سیجیلے نہ ہوجائیں کپڑے صاف نہیں کیا کروں گا"۔

" حصرت ابوذر رضی اللہ عنہ فراتے ہیں کہ بیل نے عرض کیا یا رسول اللہ! علی اللہ علیہ وسلم حوض کور کے کوزوں کی تعداد کتی ہوگی؟ فرمایا اس ذات کی متم! جس کے بین میری جان ہے کہ اس کے جام اس سے زیادہ تعداد میں ہیں جس قدر کہ تاریک اور صاف رات میں آسمان پر ستارے نمودار ہوتے ہیں ایہ جنت کے جام ہوں گے۔ جو متنی ان سے پی لے گا مدۃ العربی اس کو بیاس نمیں گئے۔ حوض کور کا عرض اتا ہے جتی کہ عمان سے ایلہ تک کے درمیان مسافت ہے اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید اور شمد سے زیادہ شیریں ہے "۔

تشریج: حوض کو ثر کے طول و عرض کے بارے میں احادیث شریقہ میں مختلف تعبیریں آئی ہیں' ان سے مقصود اس کے طول و عرض کی کثرت کو بیان کرنا ہے تحدید مقصود نہیں۔

حَدَّثُنَا أَبُوحُمَّتِينِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَخَدَ بْنُ بُونُسَ ۖ كُوفِيٌّ .

حَدَّثَنَا عَبْقُ بْنُ الْقَاسِمِ . حَدَّثَنَا مُصَبَّنَ هُوَ ابْنُ عَبْدِ الرَّ حَنِ عَنَ سَمِيدِ بَنَ جُبَيْرٍ عِنِ ابْنِ عَبَاسٍ قَالَ ؛ لَمَا أَسْرِى بِالنَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمَ جَمَّلَ بَرُّ بِالنَّبِيُّ وَالنَّبِيِّيْنِ وَمَهَوْمُ الْقَوْمُ وَالنَّبِيَّ وَالنَّبِيَّنِ وَمَهُمُ الرَّهُ طُ وَالنَّيِّ وَالنَّبِيَّ وَالنَّبِيَّ وَالنَّبِيَّ وَمَهُمُ الْمُوسَى وَقَوْمُهُ وَلَيْنَ مَعَهُمْ أَحَدُ حَتَّى مَرَّ بِسَوادٍ عَظِمٍ ، فَقُلْتُ : مَنْ هَذَا الْفِيلَ مُوسَى وَقَوْمُهُ وَلَكِنِ أَرْفَعُ رَأْمَكَ أَنْظُرُ قَالَ : قَادَا مَوَادَ عَظِيمُ قَدْ مَدُ الْا أَقَى مِنْ أَمْنِكَ وَمِوى هَوْلاَه مِنْ أَمْنِكَ مَسِمُونَ أَلْفَا بِدُخُلُونَ الْجُنْانِ ، فَقَيلَ هَوْلاَه أَمْنُكَ وَمِوى هَوْلاَه مِنْ أَمْنِكَ سَبْمُونَ أَلْفَا بَدْخُلُونَ الْجُنْقُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ، فَدَخَلَ وَلَمْ يَدَنْلُوهُ وَلَمْ يُفَسِّرُ لَمَهُ فَقَالُوا نَحْنُ هُمْ ، وَقَالَ فَائِلُونَ ؛ هُمْ أَبْنَاوْنَا الّذِينَ وَلِيُوا عَلَى الْفِهْرَةِ وَالْإِسْلَامِ ، فَغَرَجَ النَّيْ مَتَى اللَّه عَلَيْدِ وَسَمَّ ، وَقَالَ : هُمْ الذِينَ لا يَكُنُونُونَ وَالْإِسْلَامِ ، فَغَرَجَ النَّيْ مَتَى اللَّهُ عَلَيْدِ وَسَمَّ ، وَقَالَ : هُمْ الذِينَ لا يَكُنُونُونَ وَالْإِسْلَامِ ، فَغَرَجَ الذِينَ لا يَكُنُونُونَ وَلا يَتَطَيَّرُونَ وَعَلَى رَبِّهِمْ ، بَتَوَ كَلُونَ ، فَقَالَ اللهِ مِنْ اللهُ عَلَيْدُ وَسَمِّ فَقَالَ : هُمْ الذِينَ لا يَكُنُونُونَ وَلا يَتَطَيِّرُونَ وَعَلَى رَبِيمٍ ، بَتَوَ كَلُونَ ، فَقَالَ أَنَا مِنْهُمْ إِلَوْلَ اللّهُ وَقَلَى رَبِيمٍ ، بَتَو كَلُونَ ، فَقَالَ أَنَا مِنْهُمْ إِلَوْلَ اللّهُ وَقَالَ نَتَمْ ، مُمْ قَامَ آخَرُ فَقَالَ أَنَا مِنْهُمْ إِلَوْلَ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ مِنْ أَنْهُ إِلَى مُنْهُمْ إِلَا اللّهُ وَقُولَ اللّهُ مِنْهُمْ اللّهُ اللّهُ مُنْ أَنْهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْهُمْ أَلَوْلُونَ مَنْ اللّهُ اللّهُ مُنْهُ وَقَالَ أَنَا مِنْهُمْ أَلَوْلَ أَنَا مِنْهُمْ إِلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا أَلَالًا اللّهُ مِنْهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مُنْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

قَالَ أَبُو عِبْسَى: هَذَا حَدِبِثُ حَسَنُ مَسَيِعٌ . وَفَى الْبَابِ عَنِ ابْنِ مَسْمُودٍ وَأَبِي هُرَ رُرَةً .

رجمہ: "حضرت ابن عباس رضی اللہ علما ہے روایت

ہوکہ جب بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو معراج ہوئی تو آپ
صلی اللہ علیہ وسلم بعض ایسے بہوں کے پاس سے گزرتے تھے
جن کے ساتھ ایک قوم تھی' اور بعض ایسے نبیوں کے پاس

ہوں کے باتھ ایک قوم تھی' اور بعض ایسے نبیوں کے پاس

ہوں کے پاس سے گزرتے تھے کہ ان کے ساتھ کوئی بھی نہیں
تھا' یہاں تک کہ آپ ایک بوے مجمع کے پاس سے گزرے تو
قا' یہاں تک کہ آپ ایک بوے مجمع کے پاس سے گزرے تو
آپ نے فرمایا کہ یہ کون ہیں؟ آپ کو بتایا گیا کہ یہ موی علیہ
الملام اور ان کی قوم ہے' لیکن اپن سرا نما کر دیکھئے' آپ نے
دیکھا تو ایک بہت ہی بوا مجمع تھا جس نے اوھر اوھر افق کو بھر
دیکھا تو ایک بہت ہی بوا مجمع تھا جس نے اوھر اوھر افق کو بھر
دیکھا تو ایک بہت ہی بوا مجمع تھا جس نے اوھر اوھر افق کو بھر
دیکھا تھا' آپ کو بتایا گیا کہ یہ آپ کی امت ہے۔ اور ان کے

جنت میں داخل ہوں گے۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم به حدیث بیان فرما کر اندر تشریف لے گئے اور نہ تو محابہ نے آپ سے وریافت کیا کہ یہ کون لوگ ہو گئے اور نہ آپ نے خود ہی اس کی وضاحت فرائی۔ (اب محابہ کرام رضوان اللہ علیم ا جمعین کے ورمیان اس موضوع بر مخفتگو ہونے گی کہ یہ کون حضرات ہوں گے جو بغیر حماب و کتاب کے جنت میں داخل ہوں گے) یں بعض نے کماکہ یہ لوگ ہم ہی ہیں (جو آتحضرت صلی اللہ عليه وسلم ير بلاداسط ايمان لائے اور آپ كى خدمت و محبت ے مشرف ہوئے) اور بعض نے کماکہ بدان لوگوں کی اولاد ہے جو فطرت و اسلام پر پیدا ہوئے (اور تبھی تفرو شرک ہے ملوث نهیں ہوئے) اتنے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم باہر تشریف لائے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ وہ لوگ ہیں جو داغ نہیں لگواتے' جھاڑ پھونک نہیں کراتے' هُون نهيں ليتے' اور اينے رب ير (كال) توكل كرتے ہيں' يہ س کر حضرت عکاشہ بن محمن رضی اللہ عنہ کھڑے ہو گئے اور عرض كيا يا رسول الله! صلى الله عليه وسلم مين بهي ال بين شامل ہوں؟ فرمایا ہاں تم اننی میں سے ہو ' پھر ایک اور مخص آیا اور عرض کیا کہ جس بھی ان میں سے ہوں! فرمایا عکاشہ اس بات میں جھ سے سبقت لے کیا"۔

تشری: بغیر حماب و کتاب کے جنت میں داخل ہونے والے حضرات کی تفسیل پہلے گزر چک ہے البتہ اس مدیث کے متعلق چند سوال ہیں-اول بیا کہ شب اسراء میں تو حضرت موئی علیہ السلام اور دیگر انہیاء کرام سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طاقات ہوئی تھی تو پھر آپ نے اس موقع پر ان کو کیوں نہیں پھیانا۔

جواب سے ہے کہ آدمی کی شافت اور پہپان نزدیک سے دیکھنے پر ہوتی ہے ' بہاں موک علیہ السلام اور ان کی قوم کو آپ نے قریب سے نہیں دیکھا تھا۔ بلکہ دور سے ایک مجمع دیکھا 'اور دور سے دیکھنے میں کی خاص مخض کی پہپان نہیں ہو سکتی۔

دوسرا سوال یہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین نے آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا تھا کہ آپ اپنی امت کو قیامت کے دن کیے پہانیں گے؟ فرمایا کہ میری امت کے اعضاء وضو روشن ہول گے جس کی وجہ سے وہ دو سری امتوں سے زیاوہ ممتاز ہوں گے! جب آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کی ایک مخصوص علامت ہے تو آپ نے اس موقعہ پر اپنی امت کو کیوں نہ پچانا' اس کا جواب بھی وہی ہے جو اوپر آپھا ہے' یعنی یہ مظر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دور سے دکھایا گیا تھا' جس میں صرف مجمع نظر آپ مسلم اللہ علیہ وسلم کو دور سے دکھایا گیا تھا' جس میں صرف مجمع نظر آتا ہے۔ امتیازی علامات نظر نہیں آتیں۔ اور یہ بھی اختمال ہے کہ اعضاء کے روشن مونے کی علامت و خصوصیت قیامت کے دن مخصوص ہو۔

سوم ہیر کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عکاشہ رضی اللہ عنہ کے لئے تو ان سر ہزار میں واخل ہونے کی دعا فرمادی اور ان کو اس کی بشارت بھی عطا فرمادی ' دو سرے صاحب نے جب بھی درخواست کی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ «عکاشہ تم سے سبقت لے گئے " ان کے لئے کیوں دعا نہیں فرمائی ؟

حفزات شار حین نے اس سوال کے متعدد جواب دیے ہیں' ایک یہ کہ یہ دو سرا مخص منافق ہوگا۔ لیکن یہ جواب کردر ہے' کیونکہ الی درخواست کسی منافق ہے ایمان کی طرف سے نہیں ہو سکتی' دو سرا جواب یہ دیا گیا کہ اگر دو سرے کئے ہی دعا فرا دی جاتی تو تیسرا کھڑا ہوجا تا' پھرچو تھا' پھریا نچواں'

ای طرح ایک ختم نہ ہونے والا سلسلہ شروع ہوجا تا'اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سلسلہ شروع ہونے سے پہلے ہی اس کو بند کردیا۔ ایک جواب یہ بھی دیا گیا ہے کہ ممکن ہے حضرت عکاشہ رضی اللہ عند نے جب ورخواست کی بھی وہ قبولیت کا خاص وقت اور خاص گئری ہو' دوسرے صاحب نے جب درخواست کی تھی وہ قبولیت کا خاص وقت گزر چکا تھا اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کو تو عکاشہ رضی اللہ عنہ کی درخواست تو بے ساختہ تھی' ان کے بعد ورخواست کو حضرت عکاشہ رضی اللہ عنہ کی ورخواست تو بے ساختہ تھی' ان کے بعد ورخواست کرنے والے میں وہ بات نہیں پائی جاتی تھی' یہ بھی کما گیا ہے کہ حضرت عکاشہ رضی اللہ عنہ تو ان صفات کے ساتھ کائل طور پر متصف تھے جو اس جماعت میں واشلے کے لئے شرط ہیں۔ ممکن ہے دو سرے صاحب میں یہ صفات اس وجہ کی نہ پائی جاتی ہوں' واللہ اعلم۔

فائدہ۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرای " سِقک بھا عکاشہ" کسی کام میں پہل کرنے والے کے لئے ضرب المثل بن گیا ہے۔ (الاصابہ)

حَدَّثَنَا كُمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنُ بَرِيعٍ . حَدَّثَنَا زِيادُ بْنُ اللهِ بْنُ بَرِيعٍ . حَدَّثَنَا زِيادُ بْنُ الرَّبِيعِ . حَدَّثَنَا أَبُو عِرْانَ البَّهُو نِنْ هَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ : مَا أَهْرِفُ شَيْئًا بِمَّا كُنّا عَلَيْهِ وَلَمْ ، فَتَلْتُ أَبْنَ السَّلَاةَ عَلِيمٌ . قَلْتُ نَصْنَهُوا فِي صَلَاتِ كُمْ مَا قَدْ عَلِيمٌ .

قَالَ أَبُوعِيدَى : لِحَذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ مِنْ لِمَذَا الْوَجْوِ مِنْ حَدِيثِ أَ بِي حِرْان الْجُو نِيَّ ، وَقَدْ رُوِيَ مِن غَيْرٍ وَجْهِ مَنْ أَسْرٍ .

> ترجمہ: "ابو عمران جونی حضرتُ انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد مبارک میں ہم لوگ جن امور

پر قائم سے آج میں ان میں سے کی چیز کو بھی نمیں پھاتا۔ میں نے عرض کیا کہ نماز تو ہے؟ فرمایا کیا تم نے اپنی نماز میں وہ کچھ نمیں کرایا جو تمہارے علم میں ہے"۔

تشری: مطلب بیر که آمخضرت ملی الله علیه وسلم کے عمد سعاوت مهد میں دنیا سے زہر و بے ر غبتی اور آفرت کے شوق و اہتمام کی جو کیفیت ہم میں پائی جاتی تھی اور اس زمانے میں اعمال کا جو نقشہ تھا آپ وہ کس نظر نمیں آیا ایک نماز تھی اس میں بھی وہ ذوق و شوق وہ خشوع و خسوع اور لذت مناجات کی وہ کیفیت جو آمخضرت صلی الله علیه وسلم کے زمانے میں پائی جاتی مناجات کی وہ کیفیت جو آمخضرت صلی الله علیه وسلم کے زمانے میں پائی جاتی تھی آج مفتود ہے اعمال کا ظاہری ڈھانچہ آگرچہ موجود ہے (اور قیاست تک رہے گا) لیکن باطنی کیفیات کا رنگ روز بروز پھیکا پڑتا جارہا ہے کہنانچہ حضرت اللہ عنہ سے ایک دو مری حدیث مروی ہے۔

" لما كان اليوم الذى دخل فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة اضاء منها كل شئ فلما كان اليوم الذى مات فيه اظلم منها كل شئ . و ما نفضنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الايدى ، وانا لفى دفنه حتى انكرنا قلوبنا "

ترجمہ: ''جس دن آنخضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی مدینہ میں تشریف آوری ہوئی اس دن مدینہ کی ہر چیز روشن ہو گئ اور جس دن آپ صلی اللہ علیہ و سلم کا وصال ہوا مدینہ کی ہر چیز تاریک ہوگئ۔ اور ہم نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن کرکے اہمی ہاتھ نہیں جھاڑے تھے اور ہم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دفن ہی میں مشغول تھے "کہ ہم نے اپنے دلوں کو اور ہی طرح کا محسوس کیا"۔

(ترزی ص ۲۰۲ خ ۲٬ این ماجه ص ۱۱۷)

لین حالت مشاہرہ حالت غیبت سے بدل گئ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مشاہرہ کے انوار و تجلیات سے ولوں کی جو قدیلیں جگمگا رہی تھیں ان کی لو مرحم پڑھئ اور زمانہ نبوت کے انوار و برکات رخصت ہوتے ہوئے صاف محسوس ہونے گئے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بابرکت عمد سے جس قدر بحد ہو تا جارہا ہے ایمانی کیفیات میں اسی قدر تنزل رونما ہورہا ہے ' زیر نظر حدیث میں حضرت انس رضی اللہ عنہ اسی تنزل کو بیان فرما دے ہیں۔

ای مضمون کی ایک حدیث صحیح بخاری ص ۱۰۳۵ - ج ۲ کتاب "الفنن الله عند سے باب لایا تی زمان الاالذی بعدہ شرمند" میں حضرت انس رضی الله عند سے مروی ہے۔ زبیر بن عدی فرماتے ہیں کہ ہم حضرت انس رضی الله عند کی خدمت میں حاضر ہوئے اور حجاج بن بوسف کی جانب سے جو کچھ پیش آیا تھا ان کی خدمت میں اس کی شکایت کی تو انہوں نے فرمایا۔

" اصبروا فانه لایاتی علیکم زمان الا الذی بعده شر منه سمعته من نبیکم صلبی الله علیه وسلم" (صبح مجاری ص ۱۰۱۷ ج۲) رجمه: "صر کرو" کونکه تم پر جو زمانه بھی آئے گاس کے بعد کا زمانہ اس سے بھی برتر ہوگا۔ یہ بات میں نے تمارے نی صلی اللہ علیہ وسلم سے نی ہے"۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ تَعْنِي الأَرْدِيُ الْبَعْرِيُ . حَدُّثَنَا

عَبْدُ الصَّنَدِ بَنُ عَبْدِ الْوَارِثِ . حَدَّثَنَا هَاشِمْ وَهُوَ ابْنُ سَعِبِدِ الْسَكُونِيُ . حَدَّثَنَى رَبَّدَ الْمُنْتَعِبَةِ قَالَتْ : سَمِّتُ حَدَّثَنَى رَبَّدَ الْمُنْتَعِبَةِ قَالَتْ : سَمِّتُ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بَهُولُ : بِيْسَ الْمَبْدُ عَبْدُ نَعَيْلُ وَاخْتَالَ وَسَيَى الْمُبَارُ الْاعْلَى وَسَيَى الْمُبَدِّ عَبْدُ عَالَاعِمُ عَبْدُ عَالَاعُ عَبْدُ عَالْمُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَالْمُ عَبْدُ عَلْمُ عَبْدُ عَبْدُ عَبْدُ عَالِمُ عَالِمُ عَبْدُ عُ

قَالَ أَبُو هِدِنَى : لِمَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لاَ تَعْرِفُهُ إِلاَّ مِنْ لَهُ الْوَجْهِ ، وَلَا مِنْ لَمَذَا الْوَجْهِ ، وَلَا مِنْ لَمَذَا الْوَجْهِ ، وَلَا مِنْ لَمَذَا الْوَجْهِ ، وَلَالِسَ إِسْنَادُهُ إِلاَّ مِنْ لَمَذَا الْوَجْهِ ،

ترجمہ: "حضرت اساء بنت ممیس رضی اللہ عنها فرماتی

ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد

فرماتے ہوئے سنا کہ بہت ہی برا ہے وہ بندہ جس نے (اپی

برائی کا جھوٹا) خیال باندھا اور اترائے لگا اور برائی والے

عالی شان خدا کو بھول گیا اور بہت ہی برا ہے وہ بندہ جس نے

تکبرو سرکشی کی اور اس جبار کو جو سب سے برتر ہے بھول

گیا بہت ہی برا ہے وہ بندہ جو غفلت میں مدہوش اور لیو و

لیب میں مشغول ہوگیا اور قبروں کو اور بوسیدہ ہوجانے کو

بھول بیٹا بہت ہی برا ہے وہ بندہ جس نے فعاد مجانے اور حد

بھول بیٹا اور اپنی ابتداء و انتاء کو بھول گیا بہت ہی برا

ہے فکل گیا اور اپنی ابتداء و انتاء کو بھول گیا بہت ہی برا

ہے وہ بندہ جو شبهات کے ذریعہ وین کا شکار کر آ ہے ' بہت ہی برا ہے وہ بندہ کہ طع اور لالح اس کا قائد ہو۔ بہت ہی برا ہے وہ بندہ کہ خواہشات اس کو راستہ سے بہکا رہی ہوں۔ بہت ہی برا ہے وہ بندہ کہ دنیا کی رغبت اسے ذلیل کررہی ہو"۔

عَدْنَهَا تُحَمَّدُ بِنُ حَانِمِ الْوَدْبُ . حَدَّنَهَا تَحَمَّدُ بِنُ حَانِمِ الْوَدْبُ . حَدَّنَهَا عَارُ بِنُ تَحَمَّدُ بِنِ الْمُسَدِّدِ الْحَدِي وَاضِمَهُ زِيادُ بِنَ المُسَدِّدِ الْحَدَى وَاضِمَهُ زِيادُ بِنَ المُسَدِّدِ الْمُمَّدَا نِيُ عَنْ عَطِيبةَ الْمَوْفِي عَنْ أَيِي سَعِيدِ الْمُلَدِيُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ الْهَمَّدَا فِي عَنْ عَطِيبةَ الْمُوفِي عَنْ أَيِي سَعِيدِ الْمُلَدِيُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَنِّمَا مُوفِينٍ أَطْمَتَ مُوفِينًا قَلَى جُوعِ الْطُمَّةُ اللهُ يَوْمَ اللهُ يَوْمَ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ يُمَارِ الْمُلَدِي المُحْدُومِ . وَأَيّمَا مُؤْمِنِ كَمَا مُؤْمِنَا قَلَى خُومِ اللهُ عَلَى عُرْمِي اللهُ عَلَى عُرْمِي المَحْدُومِ . وَأَيّمًا مُؤْمِنِ كَمَا مُؤْمِنًا قَلَى عُرِي كَمَا مُؤْمِنَا قَلَى عُرْمِي اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَالَ أَبُو هِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ غَرِيبٌ . وَأَلَّهُ رُوِى هَٰذَا مَنْ عَطِيَّةً عَنْ أَبِي سَمِيدٍ مَوْ قُوفٌ ، وَهُوَ اصَّحُ عَنْدَنَا وَأَشْبَهُ .

ترجمہ حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاہ قرمایا کہ جس مومن نے کسی بھوے مومن کو کھانا کھلایا اللہ تعالی قیامت کے دن اس کو جنت کے پھلوں سے کھلا کیں گے۔ اور جس جس مومن نے کسی بیا ہے مومن کو بانی بلایا اللہ تعالی قیامت کے دن اس کو سر بمبر شراب طہور سے بلا کیں گے اور جس مومن نے کسی برینہ مومن کو لباس بہنایا اللہ تعالی اس کو جنت کے سبر طوں کا لباس بہنا کیں گے"۔

حَدِّثُنَا أَبُو بَسَكُو بِنُ أَبِي النَّمْرِ . حَدَّثِنا أَبُو النَّمْرِ .

حَدْ نَهَا أَبُو عَفِيلِ النَّمْقِيُّ . حَدَّنَهَا أَبُو فَرَْوَةَ يَزِيدُ بَنُ سِمَانِ التَمهِدِيُّ . حَدَّنَهَا أَبُو فَرَوْةَ يَزِيدُ بَنُ سِمَانِ التَمهِدِيُّ . حَدَّنَهِي بُكُورُ أَنَ وَسُولَ اللهِ حَدِّ ثَنِي بُكُورُ أَنْ فَيْرُوزُ قَالَ : سَمِيْتُ أَبَا هُرَيْرَةً يَهُولُ : قَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَنْ خَافَ أَدْانِجَ ، وَمَنْ أَدْانِجَ بَالَغَ الْمَدْرِلَ ، أَلَا إِنَّ سِلْمَةً اللهِ عَلَيْهُ أَنْ اللهِ عَالِيّةٌ ، أَلَا إِنَّ سِلْمَةً اللهِ النَّيْمِيْدُ أَنْ

قَالَ أَبُوعِيتَى : لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لاَ نَدْرِ أَنَهُ إلاْ مِن حَدِيثِ أَ بِي النَّمْرِ

رجمہ: "حضرت ابو جریرہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے
روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا
"جو مخف ڈرے وہ اول سحر میں سفر شروع کردیتا ہے اور جو
مخف اول سحر میں مبح سویرے چل پڑے وہ منزل پر پہنچ جاتا
ہے 'سنو! بے شک اللہ کا سامان نمایت قیمتی ہے 'سنو! بے شک
اللہ کا سامان جنت ہے۔ "

تشرت؛ لین جی فض کو دخمن کا خطرہ ہو ' وہ صبح صادق ہونے سے پہلے سفر شروع کردیتا ہے وہ منزل پر سفر شروع کردیتا ہے اور جو فخص صبح سویرے سفر شروع کردیتا ہے وہ منزل پر پہنچ جا تا ہے ' ای طرح جس فخص کو اپنی آ خرت کی فکر اور شیطان کے گراہ کرنے کا اندیشہ ہو ' وہ تجد سے اپنی تیاری شروع کردیتا ہے ' اور جو فخص اول سخرسے لینی تبجد کے وقت سے سفر شروع کردے ' وہ انشاء اللہ منزل پر پہنچ جا تا سحرسے لینی تبجد کے وقت سے سفر شروع کردے ' وہ انشاء اللہ منزل پر پہنچ جا تا ہے۔ اس کے بعد فرمایا کہ خوب یاو رکھوکہ تم نے جس سامان کا اللہ سے سودا کیا ہے ' وہ بہت زیادہ قبتی ہے ' اتا زیادہ قبتی ہے کہ وہاں ایک چھڑی رکھنے کی جگہ دنیا و بافیہاسے زیادہ قبتی ہے ' اور پھر فرمایا کہ اللہ تعالی کا یہ قبتی سامان جب جس کی کیفیت اور کیت ہمارے عقل و قباس سے با ہر ہے۔

حق تعافی شانہ ہمیں دنیا کے مکراور دھوکے سے محفوظ فرما کرونیا میں پاک و صاف زندگی گزارنے کی توفق نصیب فرمائیں۔ کلمہ طیبہ لاالہ الا اللہ محمہ رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ہمارا خاتمہ فرمائیں۔ اور اپنی رحمت اور اپنے فضل و کرم سے بغیر صاب و کتاب کے ہمیں جنت میں واخل فرماویں۔

حَدِّثْنَا أَبُو غَفِيلِ الثَّقَفِيُّ هَبُدُ اللهِ بَسَكُرِ بِنُ أَبِى النَّشْرِ حَدَّثَنَا أَبُو النَّشْرِ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ بَزِيدَ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ بَزِيدَ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ بَزِيدَ وَعَلِيّهُ بَنُ قَيْسٍ مَنْ عَطِيّهَ السَّمْدِيُّ وَكَانَ مِنْ حَدَّتُهِ رَبِيْتَهُ بَنُ بَزِيدَ وَعَلِيّهُ بَنُ قَيْسٍ مَنْ عَطِيّهَ السَّمْدِيُّ وَكَانَ مِنْ أَمْسَالِ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قال رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَمْسَعَابِ النَّهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَنْ يَسَكُونَ مِنَ المُتَذِينَ حَتَّى يَدَعَ عَالًا بَأْسَ بِهِ حَذَرًا لِنَا بِهِ اللهِ الْبَالُمُ .

لَا بَبُلُمُ الْمَبْدُ أَنْ بَسَكُونَ مِنَ المُتَذِينَ حَتَّى يَدَعَ عَالًا بَأْسَ بِهِ حَذَرًا لِمَا بِهِ الْبَالُمُ .

قَالَ أَبُوعِيتَى: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ لَا تَمْرِفَهُ إِلاَّ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ

ترجمہ: حضرت عطیہ سعدی رضی اللہ عنہ "آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سحابہ میں سے تھے وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ بندہ اس مرتبہ تک نمیں بہنچ سکتا کہ اس کا شار متعیوں میں ہوا یماں تک کہ وہ ایس چیوڑ وے جن میں کوئی حرج اور گناہ نمیں ان چیزوں سے احتراز کرنے کیلئے جن میں حرج اور گناہ نمیں ان چیزوں سے احتراز کرنے کیلئے جن میں حرج اور گنا، ہے "۔

تشریج: مطلب یہ کہ کمال تقویٰ یہ نہیں کہ آدمی صرف ناجائز اور منوع چیزوں سے پر بیز کرے ' ملکہ کمال تقویٰ یہ ہے کہ آدمی الی مباح اور جائز چیزوں سے بھی احرّاز کرے جن سے یہ اندیشہ ہوکہ وہ ناجائز اور ممنوعات کا ذرایعہ بن سکتی ہیں۔

حَدَّثُنَا عَبَّاسٌ الْمُنْتِرِيُّ . حَدَّثَنَا أَبُو ذَارُدَ . حَدَّثَنَا

عِمْوَانُ الْفَطَّانُ مَنْ فَتَادَةً عَنْ يَزِيدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ الشَّخَيرِ عَنْ حَنْظَلَةَ الْأَسَيْدِي قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : قَوْ أَنَّكُمُ ۖ تَسَكُّونُونَ كَا تَسَكُّونُونَ كَا تَسَكُّونُونَ عَلَيْهِ وَلَمْ اللَّهَ يَكُونُونَ كَا تَسَكُّونُونَ عَلْدِي لَأَظَلَقْكُمْ اللَّلَائِكَةُ بِأَجْنِعَتْهَا

قَالَ أَبُو عِيسَى ؛ هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ غَرِببٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ . وَقَدْ رُوِيَ هٰذَا الْمُؤْمِدِيثُ عَنِ النَّبِيُّ وَقَدْ رُويَ هٰذَا الْمُرْجِهِ عَنْ حَنْظَلَةَ الْأَسَيْدِيُّ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

وَفِي الْبَالِ مَنْ أَ بِي هُرَيْرً ۚ .

ترجمہ: "حضرت حفظله اسیدی رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اگر تم بیشہ ای حالت پر رہا کروجس حالت میں میرے پاس ہوتے ہو تو فرشتے تم پر اپنے پرول سے سالہ کریں گے "۔

تشریح: یہ حدیث یمال مخفر نقل کی گئی ہے۔ صحیح سلم (ص ۳۵۵ج ) یس تفصیل سے مروی ہے مفرت حنظلہ اسیدی رضی اللہ عنہ ہو آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کا جوں میں سے سے ' فرماتے ہیں کہ میں ایک بار مفرت الو بکر صدین رضی اللہ عنہ سے ملا ' انہوں نے حال احوال پوچا۔ ہیں نے کما حنظلہ تو منافق ہوگیا۔ انہوں نے فرمایا سجان اللہ ! کیا کہ رہ ہو ' میں نے کما کہ ہم آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ہوتے ہیں اور آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر کرتے ہیں تو ایما لگتا ہے کہ اللہ علیہ وسلم ہمارے سامنے جنت و دوزخ کا ذکر کرتے ہیں تو ایما لگتا ہے کہ گویا ہم جنت و دوزخ کو آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں 'لیکن جب دہاں سے اٹھ گویا ہم جنت و دوزخ کو آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں 'لیکن جب دہاں سے اٹھ کرگھر آتے ہیں تو ہوی بچوں اور زمین کے دھندوں میں مشغول ہوجاتے ہیں تو وہ خاص کیفیت جو آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں ہوتی ہے دہ نہیں وہ خاص کیفیت جو آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں ہوتی ہے دہ نہیں وہ خاص کیفیت جو آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں ہوتی ہے دہ نہیں

رہتی اورہم بہت می باتیں بھول جاتے ہیں ' صفرت ابو بکر رضی اللہ عند نے فرمایا بخدا! یہ صورت تو جھے بھی پیش آتی ہے ' چنانچہ میں اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عند دونوں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضرہوئے ' میں نے کہا ' یا رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) حفظلہ تو منافق ہوگیا ' فرمایا کیا بات ہوئی ' عرض کیا ' یا رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) ہم آپ کی خدمت میں ہوتے ہیں ' آپ ہمیں جنت و دوزخ کی یاد دلاتے ہیں تو ایسا محسوس ہوتا ہے ہم سرکی آ کھوں سے انہیں و کھے رہے ہیں ' پھر جب ہم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس سے انہی کر گھروں میں جاتے ہیں اور یوی بچوں میں مشغول موسلم کے پاس سے انہی کر گھروں میں جاتے ہیں اور یوی بچوں میں مشغول موسلم کے پاس سے انہی کر گھروں میں جاتے ہیں اور یوی بچوں میں مشغول موسلم کے پاس سے انہی کر گھروں میں جاتے ہیں اور یوی بچوں میں مشغول موسلم کے پاس سے انہی کر گھروں میں جاتے ہیں اور یوی بچوں میں مشغول موسلم کے پاس سے انہی کر گھروں میں جاتے ہیں اور یوی بچوں میں مشغول میں خواتی ہو جاتی ہے ' یہ بن کر آنخضرت مسلی اللہ علیہ وسلم نے تین بار فرمایا۔

«والذى نفسى بيده إن لو تدومون على ما تكونون عندى وفى الذكر لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفى طرقكم ولكن يا حنظلة ساعة وساعة ثلاث مرار.

ترجمہ: "اس ذات کی قتم! جس کے بقضہ میں میری جان ہے اگر تم بیشہ ای حالت پر رہو جو میرے پاس ہوتی ہے اور بیشہ ای یا دواشت میں رہو تو فرشتے تم سے بستروں میں اور راستوں میں مصافحہ کیا کریں لیکن اے حفظله وقت وقت کی بات ہے"۔

اور دو سری روایت میں ہے:

یا حنظلة ساعة وساعة لو کانت تکون قلوبکم کما تکون عند الذکر لصافحتکم الملائكة حتى تسلم عليكم في الطرق". (صحيح مسلم ص٥٥٥ ج٢)

ترجمہ: "حنظلها وقت وقت کی بات ہے' اگر تہمارے ول ای کیفیت پر رہا کریں جو وعظ و تفیحت کے وقت ہوتی ہوتی کے وقت ہوتی ہوتی ہے تہ سے مصافحہ کیا کریں حتی کہ تہیں راہ چلتے مطام کیا کریں "۔

ملام کیا کریں "۔

(میچ مسلم عن ۳۳۵ ج ۲)

مطلب یہ کہ قلبی کیفیت ہیشہ ایک جیسی نہیں رہتی یہ حق تعالی شانہ کی محکت بالفہ ہے کہ ایک وقت ذکر کی علی ہوتی ہے اور آدمی دنیا و ما فیما ہے منہ موثر کر آخرت کی طرف متوجہ ہوجا آ ہے 'اور بھی آدی پر دو سری طرح کی کیفیت طاری ہوجاتی ہے جس میں آدمی اللی و عمال اور دیگر لوگوں کے حقوق اوا کر آ ہے۔ پہلی کیفیت کی مثال ایسی ہے کہ مجبوب کا مشاہدہ بلا واسطہ ہو'اور دو سری کیفیت کی مثال ایسی ہے کہ آئینہ میں مجبوب کا مثابدہ بلا واسطہ ہو'اور مشاہدہ کیا جائے۔ اگر بھیشہ پہلی کیفیت می رہا کرتی تو دنیا کا کار فانہ بند ہوجا آن مشاہدہ کیا جائے۔ اگر بھیشہ پہلی کیفیت می رہا کرتی تو دنیا کا کار فانہ بند ہوجا آن اس لئے جس طرح جمل ذکر کی کیفیت طاری ہونا عنایت بے پایاں ہے' اس طرح دو سری حالت کا طاری ہونا بھی مقضائے رحمت و حکمت ہے۔

ف۔ جیسا کہ مصنف رحمتہ اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا ہے اس مضمون کی حدیث حضرت ابو ہررہ رضی اللہ عند سے بھی مروی ہے' ان کی حدیث کے الفاظ یہ بیں:

الو انكم تكونون على كــل حــال على
 الحال التى انتم عليها عنــدى لصافحتكم
 الملآئكة باكفهم ولزارتكم في بيوتكم
 (سند احد ص ٣٠٠ ج٤)

ترجمہ: "اگر تم بھشہ ای حالت پر رہا کروجس حالت پر تم میرے پاس ہوتے ہو تو فرشتے تم سے اپنے ہاتھوں سے مصافحہ کیا کریں اور تمارے گر تماری زیارت کو آیا کریں"

(سند احد می ۲۰۵ تا ۲۰۷)

نیزای مضمون کی حدیث حضرت انس رضی الله عند سے بھی مردی ہے ان کی روایت کے یہ الفاظ ہیں:

" ان تلك الساعة لو تدومون عليها

لصافحتكم الملآئكة ١٠٠٠ (سندامد ص ١٧٥ ج٢)

ترجمہ: "اس وقت ہو تمہاری کیفیت ہوتی ہے اگر تم اس پر بیشہ رہو تو فرشتے تم سے مصافحہ کیا کریں"۔

(مند احمد ص ۱۷۵ ج۳)

حضرت انس رضی اللہ عنہ کی ایک روایت میں ہے۔

لو تدومون على ما تكونون عندي في

الخلاء لصافحتكم الملآئكة باحنحتها

(وقال الهينمى : رواه البزار ورحاله رحال الصحيح غير زهير بسن محمد الرازى وهو ثقة)

ترجمہ: "اگر تم تنائی میں بھی اس طالت پر رہا کرہ جو میرے پاس ہوتی ہے تو فرشتے اپنے پروں کے ساتھ تم سے مصافحہ کیا کریں کو لیکن وقت وقت کی بات ہے۔ (بھی وہ کیفیت ہوتی ہے اور بھی وہ)"

ایک اور روایت میں ہے:

الصافحتكم الملائكة حتى تظلكمم
 باجنحتها عياناً

(رواه ابویعلی مجمع الزواند ص ۳۰۸ ج. ۱)

رجہ: "فرشتے تم ہے مصافحہ کیا کریں' یہاں تک کہ تھلم کھلا تمہارے مروں پر اپنے پروں سے سامیہ فکن ہوں۔

حَدِّقَنَا بُوسُفُ بَنُ سُلَمَانَ أَبُو مُصَّ الْبَصْرِيُّ . حَدَّنَا الْمُعْرِيُّ . حَدَّنَا الْمُعْرِيُّ . حَدَّنَا الْمُعْرِيلَ مَنِ الْبَعْرِيلَ مَنِ الْنِي مَجْلَانَ مَنِ الْقَمْفَاعِ بْنِ حَسِيمِ عَنْ أَبِي مَا لِجِي مَنْ أَبِي مَا لِجِي مَنْ أَبِي هُرَّيْوَ مِنْ أَبِي هُرَّوَ مَنْ أَبِي هُرَّوَ مَنْ أَبِي هُرَّوَ مَنْ أَبِي هُرَّوَ مَنْ أَبِي مَا لِجُورًا مِنْ أَنْ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ أَنْ مُؤْرَبُ فَارْجُورًا ، وَ إِنْ أَنْ بِرَ إِلَيْهِ وَلِمُ اللّهُ مَا لِمُ مَا يَبْهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُؤْرِدُ اللّهُ مَا مُؤْرِدً اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَعِيعٌ غَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْدِ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ 'آنخضرت سلی
اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ ہر چیز کے لئے ایک
تیزی اور جوش ہو آ ہے اور ہر تیزی اور جوش کے لئے ایک
شمراؤ ہو آ ہے ' پس اگر صاحب عمل راہ متقیم پر رہا اور
اعتدال کے قریب رہا تو اس کے بارے میں اچھی امید رکھو
... اور اگر اس کی طرف انگیوں سے اشارہ کیا جانے لگا تو
اس کو کی شار میں نہ سمجھو"۔

تشری : شره کے معنی ہیں تیزی کنیادتی کوش مبالفہ اور فترہ کے معنی ہیں سی کنی سستی کروری کی اور جوش کا فروہوجانا۔ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ جب آدمی عمل کرتا ہے تو شروع شروع میں برے جوش اور نشاط و رغبت سے کرتا

ہ۔ اور عمل میں زیادتی اور مبالغہ و انهاک سے کام لیتا ہے اور با او فات مد اعتدال سے تجاوز کرکے افراط اور غلو کا شکار ہوجاتا ہے۔ لیکن کچھ مدت بعد اس جوش میں کی آنا شروع ہوتی ہے اور عمل میں سستی اور کزوری ہونے لگتی ہے۔ اس حالت میں بنا او قات آدی تفریط و تقعیم کا مر تکب ہوجاتا ہے۔ شروع میں نشاط و رغبت اور آخر میں جوش کے فرو ہونے کی کیفیت تو کم و بیش سبھی کو پیش آتی ہے۔ لیکن ان دونوں حالتوں میں افراط و تفریط سے نیک کر آدی اعتدال پر قائم رہے تو اس کے بارے میں اچھی امید رکھتی چاہئے کہ انشاء اللہ بید فائز المرام ہوگا۔ اس کے برعس جو شخص جوش کی حالت میں غلو کا شکار ہوجائے اور ایک عابد و زاہد اور خدا رسیدہ بزرگ کی حیثیت سے اس کی شمرت ہوجائے اور ایک عابد و زاہد اور خدا رسیدہ بزرگ کی حیثیت سے اس کی شمرت ہوجائے ایرا شخص و ثبی برباد گناہ لازم "کا مصدات ہے۔

اس مدیث پاک میں سا کین و عابدین کے لئے سبق ہے کہ افراط و
تفریط اور حبّہ جاہ اور خودنمائی سے پر ہیز کریں۔ اس مدیث میں یہ بھی ارشاد
ہے کہ ہمیں کی مخص کے بارے میں اس کے ظاہری حالات کے مطابق اچھی
امید رکھنے کا تھم ہے۔ لیکن جزم و یقین کے ساتھ کی کے بارے میں لب
کشائی نہیں کرکھتے کو نکہ انجام کی خبراور قلوب کی حالت اللہ جل شانہ کے علم
میں ہے۔ واللہ اعلم۔

وَقَلَاْ رُوِى مَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَهُ قَالَ: بِمَسْب اَشْرِى هُ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يُشَارَ إليْهِ بِالْأُصَابِعِ فِي دِبْنِ أَوْ دُنْيَا إِلَّا مَن عَمَمَهُ اللهُ .

ترجمہ: "اور حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آدی کی برائی کے لئے یمی کانی ہے کہ اس کی طرف الگیوں سے اشارے کئے جائیں دین میں یا دنیا میں' گر جس کو اللہ

### تعالى جل شانه محفوظ رکھ"۔

تشریع: دنیا میں شرت کا ہونا تو ظاہر ہے کہ بیسیوں آفوں اور فتنوں کا پیش خیمہ ہے ایکن دین کے معالمے میں بھی شرت اچھی چیز نہیں اول تو ایس شرت کا حصول ہی عموا اس وقت ہو تا ہے جب آدی کوئی نئی بدعت اختراع کرے ایا عبادت میں اس قدر غلوو مبالغہ سے کام لے کہ عام طور سے اس کا چرچا ہوجائے اور یہ دونوں چیزس آدمی کو راہ متنقیم سے برگشتہ کرنے والی بین علاوہ ازیں حصول شرت کے بعد نمائش و تصنع اور اپنی بزرگ کے احساس سے بچنا ہراکی کا کام نہیں۔ البتہ آگر سمی کی شرت فیرافتیاری طور پر محن من جانب اللہ ہو اور حق تعالی شانہ اپنے فعنل و عنایت سے اس کو نفس و شیطان کے غوائل سے محفوظ رکھے تو ایسے محلمین کے حق میں شرت مصر نہیں۔ واللہ اعلم۔

ف۔ امام ترزی رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت تعلیما " ( بغیر سند کے ) ذکر کی ہے۔ مفکوۃ شریف اور جامع صغیر میں امام بیمن کی شعب الا بمان کے حوالے سے نقل کی گئی ہے 'چو تکہ اس کی سند کرور ہے اس کے مصنف رحمتہ اللہ علیہ نے اس کو "قدروی" کے لفظ سے ذکر کیا ہے۔

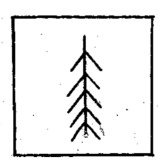
حَدَّقَا عُمَّدُ بِنُ بَشَارٍ . حَدَّقَا بَعْنِي بِنُ سَيدٍ جَدَّقَا عَنِي بِنُ سَيدٍ جَدَّقَا اللهِ بِنِ مَسْمُودِ سُغْيَانُ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي يَعْلَى عَنِ الرَّبِيعِ بِنِ خَنَبْم عَنْ عَبْدِ اللهِ بِنِ مَسْمُودِ عَلَى: خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللهِ مَن الْفَهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّ خَطَّ وَحَوْلَ اللّذِي فِي الْوَسَطِ خَطُوطاً فَقَالَ : خَطَا وَخَوْلَ اللّذِي فِي الْوَسَطِ خَطُوطاً فَقَالَ : خَطَا أَبْنُ آدَمَ وَهُذَا أَجَلُهُ مُعِيطًا بِهِ ، وَهُذَا الذِي فِي الْوَسَطِ الْإِنسَانُ ، فَذَا آبُنُ أَذَا وَالنَّفُوطاً اللّذِي فِي الْوَسَطِ الْإِنسَانُ ، وَهُذَا آبُنُ أَذَا وَالنَّفَظُ النَّفَارِحُ الأَمْلُ ، فَذَا حَدِيثٌ صَعِيعٌ .

ترجمہ : "حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے سامنے ایک مرابع خط کھینچا۔ اور اس کے درمیان میں ایک خط کھینچا اور ایک خط اس کے باہر کھینچا۔ ادر درمیان میں جو خط کھینچا اس کے ارد گرد بہت سے خطوط کھینچ پیمر فرمایا یہ ابن آدم کی مثال ہے۔ یہ مرابع خط جو چاروں طرف سے محیط ہے یہ انسان کی اجل ہے۔ اور یہ درمیان کا خط انسان ہے۔ اور یہ جو اس کے ارد گرد خطوط ہیں یہ اس کے عوارض ہیں' یہ جو اس کے ارد گرد خطوط ہیں یہ اس کے عوارض ہیں' آدی اگر ان میں سے ایک سے نی نکلے تو دو سرا اس کو وستا ہے۔ اور یہ دو بہر ہے یہ اس کی آرزد اور امید ہے "۔

تشریح: آدی اپنی زندگی میں سیکٹروں آر زو کمیں پالتا ہے۔ اور ان کے حصول کے خیالی منصوبے بنا آ ہے لیکن - c

"اے بہا آرزو کہ خاک شدہ"

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے اس حدیث پاک میں انسان کی ناکامیوں کو ایک محسوس مثال سے سمجھایا ہے۔ جو خطوط آپ صلی الله علیه وسلم نے سمجھائے کو ایک محسیج کرد کھائے ان کا نقشہ یہ ہے:



جس میں وکھایا گیا ہے کہ انسان اجل کے احاطہ کے اندر محصور ہے اور

اس کی امل اور آرزو اس احاطہ ہے باہر ہے' اجل کا یہ احاطہ چونکہ اس کی نظرے او جمل ہے اس لئے وہ اپنی آرزو تک پہنچنے کی تگ و دو کریا ہے' لیکن انسانی عوارض قدم قدم پر اس کے پاؤں کی زنجر پہنتے ہیں۔ ایک چیز ہے نکے نکط تو دو سری چیز اے ڈس لیتی ہے۔ ان تمام عوارض کے باوجود وہ حصول تمنا کے لئے اپنا سفرجاری رکھتا ہے۔ اور یہ خیال کرتا ہے کہ اب اس کی منزل مقصود بہت قریب آئی ہے' حالا نکہ اس کا مقصود موت کے احاطہ سے باہر ہے اور یہ خود اجل کے احاطہ میں محصور ہے۔ نتیجہ یہ کہ جو نئی یہ اپنے مطلوب کے قریب بہنچتا ہے اجل اس آکر دلوج لیتی ہے اور یہ بھد حسرت و ارمان ونیا ہے بہنچتا ہے اجل اسے آکر دلوج لیتی ہے اور یہ بھد حسرت و ارمان ونیا ہے رخصت ہوجا آہے:

#### "وكم حسرات في بطون المقابر"

پس بید انسان کی ناکامیوں کی خوبصورت تمثیل ہے۔ دانا وہ ہے جو اس دنیا میں لمبی آرزو کیں نہ پالے اور خیالی منصوبوں میں وقت ضائع نہ کرے ' بلکہ موت اور موت کے بعد کی زندگی کی تیاری کرے۔ اس لئے بزرگان دین فرماتے ہیں۔

کارِ دنیا کے تمام نہ کرو ہر چہ گیرید مخفر گیرید

حَدِّثَنَا قُتَيْبَةٌ . حَدِّثَنَا أَبُو مَوَّانَةً مَنْ فَتَادَةً عَنْ النَّسِ قَالَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ : يَهْرَّمُ ابْنُ آدَمَ وَ بَشُبُ منهُ ٱثْنَانَ الْحَرْسُ عَلَى المَالِ وَالْحَرْسُ عَلَى الْمُشْرِ

خُذَا حَدِيثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

ترجمہ: "معنزت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آدی

بو ڑھا ہو تا رہتا ہے اور اس کی دو عاد تیں جوان ہوتی رہتی ہیں'ایک مال کی حرص' دو سرے عمر کی حرص"۔

تشریج: ارمی کی عمر جنتی زیادہ ہوتی جائے وہ موت کی منزل کے قریب ہو آ جا آ ہے' اس کے قاضائے عقل تو یہ ہے کہ آدی جب بوڑھا ہوجائے تو چونکہ اس کی طبعی عمر پوری ہو پکی' اس لئے اس میں مال کی حرص بھی ختم ہو جانی چاہئے 'اور زیادہ دریر تک جینے کی امید بھی منقطع ہو جانی چاہئے۔ مگراس کے بالکل برعکس ہوتا یہ ہے کہ آدمی جوں جوں بوڑھا ہوتا جاتا ہے اس کی مال ک حرص اور مادر زندہ رہے کی حرص جوان ہوتی جاتی ہے ' دجہ اس کی یہ ہے كه آدمى كوسب سے زيادہ محبت اپنى جان سے ب اور وہ اس كى بقائے ووام كا خواہشند رہتا ہے اور طول عمر کے لئے مال و دولت کی ضرورت ہے اس لئے مال سے بھی اس کی محبت بوھتی جاتی ہے "گریہ چیز عقلا" و شرعا" ندموم ہے اس لئے کہ برمایے میں جب کہ آدی کے اپنے قوی بھی جواب دے جاتے ہیں آدمی کو آخرت کی تیاری میں مشغول ہونا جائے اور دنیا سے اور یمال کی د لفربیبوں سے اس کا دل سرد ہوجانا چاہئے 'حق تعالی شانہ کے مقبول بندے ' جن پر اللہ تعالی دنیا کی حقیقت منکشف فرما دیتے ہیں ان کی کی شان ہوتی ہے' کہ عمر کی پختگی کے ساتھ ان کے زہدو قناعت اور توجہ الی الاً خرت میں اضافہ ہو تا جاتا ہے۔ حق تعالی شانہ اپنے فضل و احسان سے اس ناکارہ کو بھی یہ دولت نصيب فرمائمي-

حَدْثَنَا أَبُو هُرَيْزَةَ كُفَّدُ بِنُ فِرَاسِ الْبَصْرِئُ . حَدْثَنَا أَبُو الْمَوَّامِ وَهُوَ مِمْرَانُ الْقَطَّانُ الْبُو أَنْوَامٍ وَهُوَ مِمْرَانُ الْقَطَّانُ الْمُوَّامِ وَهُوَ مِمْرَانُ الْقَطَّانُ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ مَنْ فَيَا وَسُولُ اللهِ مَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مُنْزُلُ ابْنِ آدَمَ وَ إِلَى جَنْبِهِ نِيْمَةٌ وَنِيْتُمُونَ مَنِيَّةً

إِنْ أَخْطَأْتُهُ الْمَنَابَا وَقَعَ فِي الْمِرَّمِينِ

قَالَ أَبُوعِيتَى : هِذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَعِيعٌ غَرِيبٌ

ترجمہ: "معزت عبداللہ بن اللجر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آدمی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آدمی اللہ علی حالت میں پیدا کیا گیا ہے کہ اس کے پہلو میں نانوے آفات سے پچ فطے تو بڑھاپ نانوے آفات سے پچ فطے تو بڑھاپ میں جاگر آ ہے "۔

تشریج: لینی آدمی کے گردو پیش بے شار آفتیں گلی ہوئی ہیں جو اکثر و بیشتراس کے لئے جان لیوا طابت ہوتی ہیں 'اور اگر بھی ان سے چے نکلے تو بوھاپا اس کے استقبال کے لئے کھڑا ہے جس کا کوئی علاج نہیں 'اور جو موت کا وروازہ ہے۔

حَدَّثَنَا هَنَّادٌ , وَحَدَّثَنَا فَبِيصَةً عَنْ سُفْيَانَ عَنْ عَبُّدِ اللَّهِ

ابْنِ مُحَدِّدِ بْنِ عَقِيلٍ عَنِ الطَّفَيْلِ بْنِ أَنَّ بْنِ كَمْ عَنْ أَبِيهِ قَالَ : كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ إِذَا ذَهَبَ مُلُنا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَا اللهِ النّاسُ الْمُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَمْ اللّهُ جَاء المَوْتُ عِلَا أَنِيهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ جَاء المَوْتُ عِلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ جَاء المَوْتُ عِلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ جَاء المَوْتُ عِلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ مَا اللّهُ عَلَيْكَ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

قَالَ أَبُو مِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحيح

ترجمہ: "معنرت الى بن كعب رضى اللہ عنہ سے روایت ہے كہ آخضرت صلى اللہ عليه وسلم كا معمول تھا كہ جب دو تمائى رات گزر جاتى تو الصح اور فرماتے: اے لوگو! اللہ تعالى كو ياد كرو و و كيكيا دينے والى آرى ہے (مراد قيامت كا نفحه اولى ہے) اور اس كے پيچے آرى ہے پيچے آنے والى (مراد نفحة عانے ہے) موت مع اپنے تمام ابوال كے آرى ہے۔ بہوت مع اپنے تمام ابوال كے آرى ہے۔

حضرت ابی رضی اللہ عنہ قراتے ہیں ہیں نے عرض کیا یا
رسول اللہ! (صلی اللہ علیہ وسلم) ہیں آپ پر بکفرت درود
بھیجتا ہوں میں اپ اوراد و وظائف میں سے آپ کے لئے
درود شریف کا کتنا حصہ رکھوں؟ فرمایا بھتا تممارا جی چاہے۔
میں نے عرض کیا چوتھائی گھے؟ فرمایا بعتا تممارا جی چاہے۔
اگر ذیادہ کرلوتو اور بھی اچھا ہے۔ میں نے عرض کیا کہ پھر
افسف رکھوں؟ فرمایا بعتنا تممارا جی چاہے اور اگر ذیادہ کرلوتو
اور بھی اچھا ہے۔ میں نے عرض کیا کہ دو تمائی؟ فرمایا بعتنا
تممارا جی چاہے اور اگر ذیادہ کرلوتو اور بھی اچھا ہے۔ میں
نے عرض کیا تو پھر میں وظیفے کا تمام وقت آپ پر درود بھیجنے پر
صرف کروں گا۔ فرمایا اس صورت میں تممارے تمام افکار
کی کفایت ہوگی اور تممارے گناہ بخش دیئے جا کیں گے "۔

حَدَّ ثَنَا بَهُ مِنَ بَنُ مُوسَى. حَدَّثَنَا نُحَيَّدُ مِنْ عُبَيْدٍ عَنْ أَبَانَ اللّهِ إِنْ عُبَيْدٍ عَنْ أَبَانَ اللّهِ إِنْ عُبَيْدٍ عَنْ أَبَانَ اللّهِ إِنْ مُسْفُودٍ اللّهِ اللّهِ مِنْ مَلْدُ اللّهِ عَنْ مَرَّةُ اللّهِ مَنْ مَبْدُ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ فَيْ وَاللّهُ وَلَا يَسْتَعْمُ وَاللّهِ عَنْ اللّهُ وَلَا يَسْتَعْمُ وَاللّهِ مِنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَسْتَعْمُ وَاللّهُ وَلَا يَسْتَعْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ ولَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

الأَسْتِيعْيَاء مِنَ اللهِ حَقَّ النِّيَاء أَنْ نَحْفَظَ الرَّأْسَ وَمَا وَمَى، وَالْبَطَنَ وَمَا حَوَى وَلَهُذَ كُو مِنَ اللهُ مُنَا مَوَى وَلَهُذَ كُو لَمَ لَا يَمُو أَوَادَ الْآخِرَةَ تَرَكَ زَبِيَةَ الدُّنْيَا ، فَمَنْ أَمَالَ وَلِيْنَ أَمَالَ فَيْ أَمَالًا وَلَا يَعْمَدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ حَقَّ الخَيَاء .

قَالَ أَبُوعِيتَى : لهٰذَا حَدِيثُ إِنَّا نَمْرِفُهُ مِنْ لهٰذَا الْوَجْدِ مِنْ حَدِيثِ أَبَانَ بْنِ إِسْطَقَ مَنِ الصَّبَاحِ بْنِ مُحَمَّدٍ .

> ترجمہ: " حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالی ہے حیا کرو' جیما کہ اس سے حیا کرنے کا حق ہے۔ ہم نے عرض کیا یا بی اللہ ! (صلی الله علیه وسلم) ہم حیا کرتے ہیں۔ والحمد لا۔ فرمایا ' بول نہیں' بلکہ "الله تعالی سے حیا کرنا جیما کہ اس ہے حیا کرنے کا حق ہے" اس کا مطلب یہ ہے کہ تم سرک اور سرجن چیزوں پر مشمل ہے (جیسے کان ا آکھ ناک' زبان وغیره) ان سب کی حفاظت کرو۔ (اور حفاظت کا مطلب یہ ہے کہ ان اعضا کو نامرضات میں استعال کرنے ہے آدمی شرم کرے) اور پیٹ کی اور پیٹ جن چیزوں یہ طاوی ے (جیسے ول معدہ 'شرمگاہ 'اور ہاتھ یاؤں بھی ای سے متعلق بین) ان سب کی حفاظت کرو' اور موت کو اور مرکر گل سرٔ جانے کو یاد رکھو' اور جو فخص آخرے کا ارادہ رکھتا ہو وہ ونیا کی زینت چھوڑ دے 'بس جس نے ایسا کیا پس اس نے الله تعالى سے حياك عيساك اس سے حياكرنے كا حق ب"-

حَدَّثَنَا سُمُيَانُ بْنُ وَكِيمٍ حَدَّثَنَا هِيسَى بْنُ يُونُسَ هَنْ أَبِى بَسَكْرٍ بْنِ أَبِي مَرْثِمَ ح. وَحَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ . أَخْبَرَنَا عَرُو بْنُ عَوْنِ . أَخْبَرَ مَا ابْنُ الْمَارَكِ مَنْ أَبِى بَسَكُم بْنِ أَبِى مَرْ بَمَ مَنْ ضَمْرَةً ابْنِ الْمَارِكِ مَنْ أَبِي بَسَكُم بْنِ أَبِي مَرْ بَمَ مَنْ ضَمْرَةً ابْنِ خَبِيبٍ مَنْ شَدَّادِ بْنِ أَوْسِ عَنِ النَّي صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَم قَالَ : السَّكَبِيسُ مَنْ دَانَ نَفْتُهُ وَعَمْلَ لِلسَا بَعْدَ المَوْتِ ، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَنْبَعَ تَفْسَهُ مَرَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى اللهِ قَالَ : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ .

قَالَ : وَمَنْفَى قَرْلِهِ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ ۚ يَقُولُ حَاسَبَ نَفَسَهُ ۚ فِي اللَّهُ ثَبَا قَبَلَ أَنْ مُحَاسَبَ بَوْمَ الْقَهَاتَـذِ

وَيُرْوَى عَنْ مُعَرَّ بْنِ الْخَطَّابِ قَالَ : حَاسِبُوا أَنْهُسَكُمْ قَبْلَ السَّ تُحَاسَبُوا، وَنَزَيْنُوا لِلْمَرْضِ الْأَكْبِرِ، وَإِمَا يَخِيْثُ الحِسَابُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ عَلَى مَنْ حَاسَبَ نَفْءَ مُن الدُّنْيَا

وَ بُرُوَى مَنْ مَيْمُونِ بَنِ مِهِرَّانَ قَالَ : لاَ يَكُونُ الْمَبْدُ نَقَيْبًا حَتَّى كُمَاسِبَ تَفْسَهُ كَا يُحَاسِبُ مُمْرِيكَهُ مِنْ أَبْنَ مَطْمُهُ ۚ وَمَابَسُهُ .

ترجمہ: "حضرت شداد بن اوس رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سجھد ار اور عظند آدی وہ ہے جس نے اپنے نفس کو رام کرلیا اور موت ہے بعد کی زندگی کے لئے عمل کیا۔ اور احتی ہے وہ مخص جس نے اپنے نفس کو اس کی خواہشوں احتی ہے وہ مخص جس نے اپنے نفس کو اس کی خواہشوں کے چھے لگا دیا اور اللہ تعالی پر جموثی امیدیں لگا کیں۔

مصنف رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں "اینے نفس کو رام کرایا" کا مطلب یہ ہے کہ قیامت کے دن صاب و کتاب سے پہلے دنیا بی میں اینے نفس کا محاسبہ کرتا رہا۔ حضرت عمر رضی اللہ عند سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا "اینے نفول کا

محاسبہ کرتے رہو اس سے قبل کہ تم سے حساب لیا جائے۔ اور قیامت کے دن کی بری پیٹی کے لئے تیار رہو۔ جو مخص دنیا میں اپنے نفس کا محاسبہ کرتا ہو قیامت کے دن اس پر حساب آسان ہوگا۔

اور حفرت میمون بن مران سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ بندہ اس وقت تک متی نہیں بن سکتا 'جب تک کہ اسی فرح کہ اسیخ نفس سے اس طرح کہ اسی خوراک و پوشاک اسی خوراک و پوشاک کماں ہے آئی ''۔

تشریج: اس حدیث پاک میں ایسے محض کو زیرک و دانا فرمایا گیا ہے ہو

اپنے نفس کی طرف سے عافل نہ ہو ' بلکہ اس کو احکام الیہ کی بجا آوری میں
لگائے رکھے ' برابر اس کا محاسبہ کر تا رہے اور موت کے بعد کی زندگی کی تیاری
میں مصروف رہے ' کیونکہ آوی اس مسافر خانہ دنیا میں ایک غریب الوطن تا جر
کی حیثیت سے آیا ہے۔ زندگی کے قیتی اور انمول لمحات اس کی پونجی ہے جس
کی حیثیت سے آیا ہے۔ زندگی کے قیتی اور انمول لمحات اس کی پونجی ہے جس
کے ذریعہ یہ آخرت کی خریداری کرنا چاہتا ہے ' اعمال صالحہ آخرت کا
زرمبادلہ ہے ' پس جو محفی زندگی کے ایک ایک لمحہ کی قدر بچانے ' اپنے نفس
کو عقل و شرع کا آباح رکھے ' احکام خداوندی کی تغیل میں لگا رہے۔ اور نفس
کو اس کی حماقت و لذت طلبی سے باذ رکھنے کے لئے بھیشہ اس کا محاسبہ کرتا
رہے۔ بلاشبہ ایسا محفی سمجھہ ار اور دانا و ذیر ک کملانے کا مستحق ہے۔

اس کے برعکس جو مخص زندگی کے قیمتی لمحات کو (جن کا کوئی بدل نہیں) نفس کی خواہش براری میں ضائع کردے۔ اپنے نفس کو اس کی حماقتوں' لذتوں اور خواہشوں کے پیچھے بے لگام چھوڑ دے اور جب بھی آخرت کا خیال آئے تو یہ کمہ کردل کو جھوٹی تسلی دے دے کہ اللہ تعالی بڑے غفور رحیم ہیں۔ اس نے جنت آخر ہمارے لئے ہی بنائی ہے۔ ہم مرنے کے بعد سیدھے جنت میں جائیں گے۔ وغیرہ' وغیرہ ۔ ایسے فخص کی حمافت و بے وقوفی کا کیا ٹھکانہ ہے۔ یہ مخض اپنی بدعقلی سے زندگی کا سارا قیمتی سرمایہ جھوٹی اور فانی لذتوں میں اڑا کر دنیا سے خالی ہاتھ جائے گا۔

اس مدیث پاک بیں "من دان نفسه" کی تغییر مصنف (امام ترندی رحمت الله علیه) نے "محاسبه" سے فرمائی ہے۔ اور محاسبہ کی ضرورت حضرت عمران عررضی الله عنه کے ارشاد سے اور محاسبہ کی حقیقت حضرت میمون بن مران رحمته الله علیه کے ارشاد سے واضح کی ہے۔ اس کی پوری تفسیل امام غزائی رحمته الله علیه نے احیاء العلوم کی "کتاب المراقبہ و المحاسبہ" میں ذکر فرمائی ہے دائل علم کو اس کا ضرور مطالعہ کرنا چاہئے۔

عَلَيْهِ حَتَّى تَلْتَقَى عَلَيْهِ وَتَحْتَلِفَ أَضْلاَعُهُ ،قَالَ ؛ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّم ؛ بأَصَابِهِ ، فَأَدْخَلَ بَعْضَهَا في جَوْف بَهْض قَالَ ؛ وَبُقيض اللهُ لَهُ سَيْمِينَ نِينَيْنَا () وَ بُقيض اللهُ لَهُ سَيْمِينَ نِينَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللّم وَسُولُ اللهُ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَاللّه وَسَلّ : قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّم : إِنَّا الْفَيْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الجُنْةِ أَوْ حُفْرَةٌ مِنْ حُفّر النّار.

قَالَ أَبُو عِيسَى : آهسذَا حَدِيثُ حَسنُ غَرِيبٌ لا نَمْرُ فُهُ إِلاَّ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ .

ترجمہ: "حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک بار آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مسلیٰ پر تشریف لائے تو دیکھا کہ پچھ لوگ بنس رہے ہیں۔ یہ دکھے کر فرمایا سنو! اگر تم لذتوں کو چور چور کرنے والی چیز کو کشرت سے یاد کیا کرتے تو وہ تم کو اس حالت سے مشغول کردتی جو میں دیکھ رہا ہوں۔ پس لذتوں کو چور چور کرنے والی کردتی جو میں دیکھ رہا ہوں۔ پس لذتوں کو چور چور کر ون بھی کرر تا ہے وہ یہ بات ضرور کہتی ہے کہ میں بے وطنی کا گھر ہوں میں شمائی کا گھر ہوں میں مٹی کا گھر ہوں میں کروں کا گھر ہوں کھر جو رہ ہیں کہ میں بو وظنی کا گھر ہوں کی گھر ہوں کی کہ میں بو وظنی کا گھر ہوں کہ میں جو خوش کا گھر ہوں کہ میں کہ خور کا کھر ہوں کہ ہیں ہوں کہ میری پشت پر جتنے لوگ گھر ہوں کہ جو بہ جانے ہو گھر ہوں کہ جانے کہ خور کہ ہوں کہ جانے کہ خور کہ ہوں کہ جانے کہ خور کرنے ہوئے کہ میری پشت پر جتنے لوگ میرے بہرد کیا گیا ہے اور جھھ تک پہنچا ہے تو تو و کھے لے گاکہ میرے بہرد کیا گیا ہے اور جھھ تک پہنچا ہے تو تو و دیکھ لے گاکہ میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کہ چنا ہے تو تو و دیکھ لے گاکہ میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کہ چنا ہے تو تو و دیکھ لے گاکہ میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کہ چنا ہے تو تو و دیکھ لے گاکہ میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کہ چنا ہے تو تو و دیکھ لے گاکہ میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کیا جو دہ اس کے لئے میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کیا جو دہ اس کے لئے میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کیا جو دہ اس کے لئے میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کیا جو دہ اس کے لئے میں تھھ سے کیا اچھا پر آؤ کرتی ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ایکھا پر آؤ کرتی ہوں کیا گوری ہوں کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہوں کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہوں کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہور کیا ہور کیا ہور کیا ہور کیا ہور کیا گیا ہوں کیا ہور ک

مد نظر تک کشادہ ہو جاتی ہے اور اس کے لئے جنت کی طرف' ایک دروازہ کھول دیا جاتا ہے۔

اور جب بدکار (یا فرایا کہ کافر) دفن کیا جا آ ہے تو قراس ہے کہتے ہے کہ تیرا آنا نا مبارک ہے۔ میری پشت پر جنے لوگ چلتے تھے تو ان بیں جھے سب سے زیادہ نا پند اور میرے مبغوض تھا۔ آن جبکہ تو میرے حوالے کیا گیا ہے اور میرے پاس پہنچا ہے تو و دکھ لے گا کہ بیں تھہ سے کیما برا سلوک کرتی ہوں۔ پس قبر اس پر مل جاتی ہے میاں تک کہ اس کو اس قدر جھنچ دیت ہے کہ اوھر کی ہڈیاں اوھر نکل جاتی ہیں۔ (اس کو سجھانے کیلئے) آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اہم فوں کی انگلیاں ایک دوسری بی ڈالیں۔ اور اس پر ستر اہر لیے سانپ مسلط کردیئے جاتے ہیں۔ (یہ سانپ اس قدر ہر لیے سانپ مسلط کردیئے جاتے ہیں۔ (یہ سانپ اس قدر ہر لیے میں کہ اگر ان میں سے ایک زمین میں پھونک مارے تو رہتی دنیا تک ذمین پر کوئی سبزہ نہ آگ پی وہ سانپ اس تو رہتی دنیا تک ذمین پر کوئی سبزہ نہ آگ پی وہ سانپ اے بیشہ نوچے اور کالیے رہے ہیں یماں تک کہ اے قیامت کے بیشہ نوچے اور کالیے رہے ہیں یماں تک کہ اے قیامت کے دن حماب کے لئے ویش کیا جائے گا۔

تشریج: اس مدیث پاک میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بہنے بر کیر فرمائی کو تک بننا اکثر و بیشتر غفلت سے ہو تا ہے اس لئے لذتوں کو تو ڑنے والی ہولناک چیز یعنی موت کو کثرت سے یا و کرنے کا تھم فرمایا کہ یہ مرض

غفلت کا تریاق ہے۔ اس کے بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قبر اور اس برخ کے احوال بیان فرمائے ہیں 'قبر کا عذاب و ثواب برخ ہے اور اس سلسلہ کی احادیث معنی متواتر ہیں اس لئے قبر کے ثواب و عذاب کا عقیدہ اہل حق کے عقائد میں شامل ہے ..... اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم محابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین کی کیسی وقتی تربیت فرمائے تھے۔

حَدِّثَنَا عَبْدُ بْنُ حَيْدٍ . أَخْبَرُنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَسْمَرٍ عَنْ الْجَرَّنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَسْمَرٍ عَنْ الْجَرَّنَا عَبْدُ الرَّزَاقِ عَنْ مَسْمَرٍ عَنْ الرَّهْرِيَّ عَبَّاسٍ الرَّهْرِيُّ عَنْ اللهُ يَقُولُ : أَخْبَرَ نِي مُحَرُّ بْنُ الْخُطَّابِ فَالَ : دَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْ وَسَمَ فَإِذَا هُوَ مُثْمَرِي فَلَ اللهُ عَلِيهِ ، فَرَأَبْتُ أَنْرَهُ فِي جَنْبِهِ . عَلَيْ وَسَمَ فَإِذَا هُوَ مُثْمَرِي فَلَ رَسُلٍ حَمِيمٍ ، فَرَأَبْتُ أَنْرَهُ فِي جَنْبِهِ .

قَالَ أَبُو هِبَتَى: هَٰذَا حَدِيثٌ حَمَّنَ صَعْمِيعٌ ، وَفَ اللَّهُ دِيثِ قِصَّةٌ طَوِيلَةٌ .

ترجمہ: "دعفرت ابن عباس رضی اللہ عنما فرماتے بیں کہ جھے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے بتایا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں (بالاخانے میں) داخل ہوا تو کیا دیکھا ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم چٹائی ہے بی ہوئی چار پائی پر شمیہ نگائے ہوئے ہیں۔ پس میں نے چٹائی کے نشانات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پہلوے مبارک بین دیکھے اور حدیث میں طویل قصہ ہے "۔

تشری: بید طویل تصریبی کی طرف معنرت مصنف رحمته الله علیه فی اشاره فرمایا ہے ایلا کا مشہور واقعہ ہے جو محاح ستد میں ندکور ہے۔ جس کا

ظامہ یہ ہے کہ ایک بار آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسمات المومنین (رضی اللہ عنین) ہے ایک ممینہ تک الگ رہنے کی شم کھالی تقی۔ لوگوں بس یہ بات مشہور ہوگی (غالباء منافقول نے بے پری اڑائی ہوگ) کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ازواج مطرات کو طلاق دیدی ہے۔ ان دنوں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا قیام ایک بالا خالے میں تھا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس کی شخیق کے لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور طلاق کا دریافت کیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نفی میں جواب دیا۔ صبح بخاری شریف میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے:

" فدخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فاذا هو مضطجع على رمال حصير ليس بينه وبينه فراش ، قد اثر الرمال بجنبه ، متكاً على وسادة من أدم حشوها ليف . فسلمت عليه ثم قلت وانا قائم ، يا رسول الله اطلقت نساءك فرفع الله بصره فقال لا، فقلت: الله اكبر"

ترجمہ : "پس میں رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضرہوا تو کیا ویکٹا ہوں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھور کے تکول سے بی ہوئی چار پائی پر لیٹے ہوئے ہیں ' چار پائی پر چھونا بھی نہیں جس سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم علم کے پہلوئے مبارک پر نشان پڑ گئے ہیں۔ سربانے چڑے کا
ایک تکیہ ہے۔ جس میں مجور کی چھال بھری ہوئی ہے، میں
نے سلام کیا اور کھڑے کھڑے عرض کیا یا رسول اللہ! صلی
اللہ علیہ وسلم کیا آپ نے یویوں کو طلاق دیدی ہے؟ آپ
صلی اللہ علیہ وسلم نے نظر مبارک میری طرف اٹھاتے ہوئے
فرمایا، نیس۔ میں نے (اس پر خوشی کے مارے) تجبیر کی"۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ فراتے ہیں کہ جن نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دولت فانہ کا جائزہ لیا تو دیکھا کہ ایک طرف دباغت کے لئے چند کھالیں لئی ہوئی ہیں۔ ایک کونے میں ایک صاع کے قریب جو رکھے ہیں۔ اور ایک طرف کھالوں کی دباغت کا کچھ سامان (قرظ) پڑا ہے۔ یہ اس گھر کی کل کا کات تھی۔ یہ دیکھ کر جھ پر بے افتیار رقت طاری ہوگی۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے رونے کا سبب دریافت فرمایا 'میں نے عرض کیا کہ آب (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے رسول اور اس کے برگزیدہ ہیں۔ آپ کا یہ حال ہے کہ پہلوتے مبارک پر چٹائی کے نشان ہیں 'اور آپ کے فزانہ کی کل کا کات یہ بیشو و راحت میں ہیں 'وعا فرمائے کہ اللہ تعالیٰ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی معروضہ من کو رزق کی وسعت و فرافی عطا فرمائیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرمائے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی معروضہ من کر اٹھ بیٹے اور فشم کی لیج میں فرمایا "۔

او في هذا انت يا ابن الخطاب ان
 اولآئك قوم عجلوا طيباتهم في الحيوة
 الدنيا . اما ترضي ان تكون لهم الدنيا.

ولنما الآخمرة فقلمت يما رسمول الله! استغفرلي.، (صحح عاري ص ۷۸۲، ۷۲۰ج۲)

ترجمہ: "خطاب کے بیٹے! کیا تم بھی ای خیال میں گرفتار ہو؟ یہ وہ لوگ ہیں جنیں ان کی اچھی چیزیں دنیا ہی میں دے وی گئی ہیں کیا تم اس پر راضی نمیں کہ ان کو دنیا بل جائے اور ہمیں آخرت ملے؟ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! میرے لئے استففار فرمائے۔

اس حدیث سے واضح ہوتا ہے کہ زہر (دنیا سے ب رغبتی) میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مقام س قدر بلند تھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نظریں دنیا کی حقیقت کیا تھی۔؟

حَدَّثَمَا سُويْدُ. أَخْبِرُنَا مَبْدُ اللهِ عَنْ يُوكُسَ عَنِ الرُّهْرِئُ اللهِ عَنْ يُوكُسَ عَنِ الرُّهْرِئُ عَنْ عُرْوَةً وَابْنِ الْمَسَيّْبِ أَنَّ حَسَيْمَ بَنْ حِرَامٍ فَالَ : سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَنْ الْمَدُهُ بِمَا اللهُ مَا الله مَنْ اللهُ مَنْ الْمَدَهُ بِمَا اللهُ مَنْ الْمَدَهُ بِمَا اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ مَنْ الْمَدَّةُ بِمَا اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلْهُ وَسَلّمُ اللهُ عَلَيْ وَسَلّمُ اللهُ عَلْهُ وَسَلّمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

لَهُ ، فَغَيَّمْ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ حِينَ رَآهُمْ ، ثُمُّ قَالَ : أَظُلْسُكُمْ شَمِيْمُ أَنَّ أَبَا هُبَيْدَةً قَدِمْ بِشِيء قَالُوا أَجَلُ بَارَسُولَ اللهِ قَالَ : فَأَبْشِرُوا وَأَشْلُوا مَا بَشُرُ كُمْ فَوَاللهِ مَا الْفَقْرُ أَخْنَى عَلَيْسَكُمْ ، وَلَسَكِنَى أَخْنَى أَنْ تُبْسَطَ الدُّنْيَا عَنْسِكُمْ كَا بُسِطِتْ عَلَى مَنْ قَبَلَكُمْ فَعَنَافَسُوهَا كَا تَنَافَسُوهَا فَقُهْلِكُكُمْ كَا أَهْلَكُمْ ثُمَّ أَهُمَ الْمُلْكَةُهُمْ .

قَالَ أَبُو هِيتَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

ترجمه: معفرت سورين مخرمه رضي الله عنه فرمات ہیں کہ حضرت عمرو بن عوف رضی اللہ عنہ نے جو بنو عامر بن اوی کے حلیف تھے' اور جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غروہ بدر میں شریک ہوئے' ان کو بتایا کہ آنخضرت صلی الله عليه وسلم نے حضرت ابو عبيدہ بن جراح رمنی اللہ عنہ كو ( بحرن سے جزیہ وصول کرنے کے لئے) جیجا۔ (الل بحرن نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے جزبیر پر صلح کرلی تھی) چنانجہ وہ بحرین سے کچھ مال لے کر آئے انسار نے معرت ابو عبیدہ رض الله عندكي آمد كاسنا تو فجرى نماز مي الخضرت صلى الله علیہ و سلم سے آکر لیے' چنانچہ جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نمازے فارغ ہوئے تو یہ حضرات انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم كى خدمت مين حاضر ہوئے " انخضرت ملى الله عليه وسلم ان کو دیکھ کر مسکرائے ، پھر فرمایا ، میرا خیال ہے کہ تم نے سے س لیا ہو گاکہ ابو عبیرہ رضی اللہ عنہ کھ مال الے كر آئے بن - انہوں نے عرض کیا ، جی بان! یا رسول الله! آپ صلی الله عليه وسلم في فرمايا على تم خوش خبرى قبول كرو اور ايى چزی امید رکھو جو حمیں خش کردے۔ اللہ کی حم! مجھے

تمهارے حق میں فقر کا اندیشہ نہیں بلکہ مجھے جس امر کا اندیشہ نہیں بلکہ مجھے جس امر کا اندیشہ نہیں ہے وہ یہ ہے وہ یہ ہے کہ تم پر بھی ونیا پھیلائی جائے جیسا کہ تم سے پہلے لوگوں پر پھیلائی گئی۔ پس تم بھی اس میں رغبت کرنے لگو جیسا کہ پہلوں نے اس پر رغبت کی' پھروہ تم کو بھی ہلاک کردے' جیسا کہ ان کو ہلاک کرچکل ہے۔

حَدِّثَنَا سُوَيْدُ بَنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ الْمَارَكِ عَنْ مَمْنَوْ وَبُونُ مَ عَنِ الزُّهْرِئُ أَنَّ مَوْوَةً بَنَ الزُّبَيْرِ أَخْبَرَهُ أَنَّ الْمِدُورَ بَنَ عَوْفٍ ، وَهُوَ حَلِيفٌ بَنِي عَاهِرِ بُنِ لُوكِيّ ، وَكَانَ فَلَرَقَ الدُّنْيَا ، فَكَانَ أَبُو بَكْرٍ بَدْ هُو حَسَكِياً إِلَى الْمَطَاء فَيَاتِي أَنْ يَغْبَلُهُ ، فَكَانَ أَبُو بَكْرٍ بَدْ هُو حَسَكِياً إِلَى الْمَطَاء فَيَاتِي أَنْ يَغْبَلُهُ ، فَلَا أَنْ الْمُعَلِيمُ فَلَيْ مَنْ فَلَا أَنْ يَغْبَلُهُ ، فَقَالُ مُحَرَّ ؛ أَنْ يَقْبَلُهُ مَنْ اللهُ مِنْ هَذَا الْقُ الْمُعَلِيمُ أَنْ يَقْبَلُ مِنْ هَذَا الْقُ اللهِ عَلَى حَسَيْمِ أَنَّى الْمُعْرِمُ مَلَيْهِ حَقْهُ مِنْ هَذَا الْقُ وَاللّهِ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَقْهُ مِنْ هَذَا الْقُ وَمَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَقْهُ مِنْ هَذَا الْقُ وَمَلّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَا بَعْدَ رَسُولِ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلْ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلْهُ عَلَيْهُ وَلَالْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّمَ عَلَيْهِ وَالْمَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّمَ عَلَيْهِ وَاللّمَ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّمَ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللمُعَلِمُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عِلْهُ اللهُ

قَالَ: عَلْمَا حَدِيثٌ مَتَجِيعٌ .

رجہ: حضرت علیم بن حزام رضی اللہ عنہ فرات بیں کہ میں نے ایک بار ہمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بچھ کو عطا کردیا۔ دوبارہ پھر بھی سوال کیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پھر عطا کیا۔ سبار پھر بھی سوال کیا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پھر عطا کردیا بار پھر بھی سوال کیا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پھر عطا کردیا پھر ارشاد فرمایا' علیم! یہ مال بوا سر سبز اور جشما (نظر آ آ) ہے' پیس جن شخص نے اس کو حقادت نفس کے ساتھ لیا اس کے لیے اس میں برکت عطا کی جاتی ہے' اور جس شخص نے اس کو

ننس کی حرم کے ساتھ لیا اس کے لئے اس میں برکت نہیں ہوتی اور اس کا حال اس مخص جیسا ہوجا تا ہے جو کھا تا جائے' گراس کا پیٹ نہ بھرے۔ اور اوپر کا ہاتھ (یعنی دینے والا) نیچے کے ہاتھ (لیمنی لینے والے) سے بہتر ہے حضرت حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا' یا رسول الله! صلی الله علیه وسلم (بس آپ سے جو مانگ لبیا سو مانگ لیا) اور قتم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ بھیجا ہے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی سے سیجھ شیں لوں گا یہاں تک کہ دنیا ہے رخصت ہوجاؤں۔ (اس کے بعد ان کا بیہ حال تھا کہ ) حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ' حضرت حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ کو اپنا وظیفہ وصول کرنے کے لئے بلاتے تو وہ معذرت كر ديت عمر حضرت عمر رضى الله عند نے ان کو وظیفہ وصول کرنے کے لئے بلایا تو انہوں نے تبول كرف سے معدرت كردى - حفرت عمر دفنى الله عنه ف فرمايا اے مسلمانوں کی جماعت! میں تم اوگوں کو تحکیم بن حزام رضی الله عنه ' ير گواه بنا يا ہوں كه ميں ان كو ان كا حق دينا جاہتا ہوں لیکن وہ اس کے لینے ہے انکار کرتے ہیں۔ چنانچہ حفرت تھیم بن حزام رضی اللہ عنہ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کی سے بھی کوئی چیز نمیں لی۔ یمال کک کہ ان کا وصال ہوگیا۔ رضی اللہ عنہ"۔

تشریح: اس مدیث سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فیضان صحبت اور آثیر تربیت کا اندازہ ہو آب کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک صحبت اور آثیر تربیت کا ایک موقع پر ایک جملہ ارشاد فرایا وہ اس کے دل میں

ایہا پوست ہوا کہ ساری عمر کے لئے اس کا حال بن گیا۔ حق تعالی شانہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاک ارشادات کی تاثیر کا ایک شتہ اس ناکارہ کو اور اس کے باتونیق قار کین کو بھی نصیب فرماویں۔

اس حدیث سے حضرت مکیم بن حزام رضی اللہ عند کی منقبت بھی ظاہر ہوتی ہے کہ وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاک ارشاد پر کس طرح مر مث گئے تھے 'اور انہوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے جو وعدہ کیا اس کو کیسے نبھاکر دکھایا؟

یہ حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ حضرت ام المومنین خدیجة الکبری رضی اللہ عنہ عنما کے بیٹیج تھے' اشراف قریش میں ان کا شار ہو آتھا فتح کمہ کے موقع بر اسلام لائے اور ۱۹۵ھ میں مدینہ طیبہ میں ان کی وفات ہوئی' ایک سو بیس برس کی عمریائی' ساٹھ سال اسلام میں اور ساٹھ سال جالمیت میں۔

اس مدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا کے مال و دولت کو موسم بمار کے سبزہ سے تشبیہ وی ہے کہ وہ سبزہ جانوروں کو بہت بھا تا ہے۔

اس لئے بیا او قات اس کے زیادہ چرنے سے مولی لئے اور سوء ہشم کا شکار ہوکر مربھی جاتے ہیں۔ اس طرح مال و دولت کی رغبت طبعی ہے 'اور انسان کی حرص زیادہ سے زیادہ مال سمیننے کی طرف راغب ہے 'جس کا بتیجہ یمال بھی دولت کی بر بشمی کی وجہ سے ایمانی و روحانی اور اظاتی موت ہو تا ہے کہ آدی بیا او قات حلال و حرام کی تمیز نہیں کرتا۔ مال و دولت کے حقوق اوا نہیں کرتا۔ مال و دولت کے حقوق اوا نہیں کرتا۔ مال و دولت کے حقوق اوا نہیں کرتا 'اور نشہ دولت میں مست ہوکر حقوق اللہ و حقوق العباد سب کو بھول جا

حَدَّثَنَا فَعَبْبَةٌ . حَدَّثَنَا أَبُو صَغُوانَ عَنْ بُونسَ عَنِ الزَّهْرِيُّ عَنْ مُحَبِّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّهْنِ عَنْ عَبْدِ الرَّهْنِ بْنِ عَوْفٍ ، قَالَ أَبْعُلِيناً مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلِيْهِ وَسَمَّ بِالضَّرَّاهِ فَصَيْرِ ثَا ، ثُمَّ ابْعُلِيناً بِالسَّرَّاهِ

بَعْدَهُ فَلَمْ نَصْيِرُ .

فَالَ أَبُو عِيسَى : لهٰذَا خَدِيثُ حَسَنُ .

ترجمہ: "حضرت عبدالرحن بن عوف رضی اللہ عنہ اللہ عنہ دوایت ہے کہ ہم لوگ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سابھ تکلیف اور حگل سے آزمائے گئے تو ہم نے صبر کیا' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد راحت و کشائش کے ساتھ آزمائے گئے تو ہم نے صبر نمیں کیا"۔

تشری: یعنی آزمائش کی ایک صورت تو رسول الله صلی الله علیه وسلم

را زمانے میں پیش آئی کہ ہم تکالیف اور شکیوں سے آزمائے گئے 'اس کو تو
ہم آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے وجود باوجود کی برکت سے برداشت کر گئے '
آخضرت صلی الله علیه وسلم کے بعد تکالیف اور نگ دستیوں کا دور ختم ہوا
اور راحت و آسائش اور رزق کی فراوانی و کشائش کا دور آیا 'یہ بھی الله تعالیٰ کی طرف سے ایک آزمائش محی - گرہم آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے نہ و قاعت کا معیار قائم نہ رکھ سے 'بلکہ مال و دولت کی فراوانی کی وجہ سے ہمارے کھانے 'پینے 'رہنے سنے اور لباس و پوشاک کا معیار دور نبوی صلی الله علیہ وسلم کی بہ نبیت اونچا ہوگیا۔

اس مدیث سے حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کے ایمان و احسان
کے مرتبہ کا اندازہ ہوتا ہے۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ
سابقین اولین اور عشرہ مبشرہ میں سے ہیں 'متعدد احادیث میں ان کے فضائل و
مناقب وارد ہوئے ہیں۔ اور انہیں اللہ تعالی نے جو مال و دولت عطا فرمائی
اس کو خیر کے کاموں میں کثرت سے صرف فرماتے تھے 'ان تمام امور کے
بادجود انہیں مال و دولت کی بہتات پر افخر نہیں ' بلکہ اس پر افسوس ہے کہ
سخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں زہد و نقشف اور مجلی و حکدتی کا

جو حال تھا کاش وہی رہتا۔ اللہ تعالی ہم لوگوں کو بھی بیہ صحیح ایمانی ذوق نصیب فیائے۔

عَدُّنَا هَنَادٌ. حَدَّنَا وَكُمْ الرَّامِينِ مَنْ الرَّبِيحِ بَنِ صَلِيعٍ مَنْ الرَّبِيحِ بَنِ صَلِيعٍ مَنْ أَنِي بَنِ مَالِكِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مِنْ اللهُ عَنَاهُ فَ قَلْهِ وَجَمَّ صَلَّى اللهُ عَنَاهُ فَ قَلْهِ وَجَمَّ صَلَّى اللهُ عَنَاهُ فَ قَلْهِ وَجَمَّ مَلَى اللهُ عَنَاهُ فَ قَلْهِ وَجَمَّ مَلَى اللهُ عَنَاهُ فَ قَلْهِ وَجَمَّ مَلَى اللهُ عَنَاهُ اللهُ فَقَرَهُ وَمَنْ كَانَتِ الدُّنْيَا حَمَّهُ جَمَلَ اللهُ فَقَرَهُ وَمَنْ كَانَتِ الدُّنْيَا حَمَّهُ جَمَلَ اللهُ فَقَرَهُ وَمِنْ عَنِيْدِ ، وَفَرَّى عَلَيْهِ شَمْلَهُ ، وَلَمْ يَأْنِهِ مِنَ الدُّنْيَا إِلاَ مَا فَذَرَ لَهُ .

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ عند سے
روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا
جس شخص نے آخرت کو اپنا فکر بنا لیا اللہ تعالی اس کے دل کو
غنا ہے بھر دیتے ہیں' اس کا شیرازہ مجتع کردیتے ہیں اور ونیا
اس کے پاس ذلیل ہوکر آتی ہے۔ اور جس شخص نے ونیا کو
اپنا فکر بنا لیا' اللہ تعالی اس کا فقر اس کی آتھوں کے در میان
رکھ دیتے ہیں' اور اس کا شیرازہ بھیر دیتے ہیں' اور ونیا ہمی
اس کے پاس بس اتن ہی آتی ہے جتنی اس کے مقدر میں
ہو"۔

تشریح: یہ حدیث آگرچہ سند کے لحاظ سے کمزور ہے گراس کا مضمون قرآن کریم 'احادیث صحیحہ اور مشاہدہ و تجربہ سے بھی ثابت ہے۔ جو شخص آخرت ہی کو اپنی سوچ اور قطر کا محور بنا لیتا ہے حق تعالی شانہ اپنی رحمت و عنایت سے اس کو ونیا سے استفتاکی دولت عطا فرماتے ہیں 'اسے اپنی ناداری و تنگ دستی کا شکوہ نہیں ہو تا' اور نہ دنیا کے کوڑے کرکٹ کی طرف وہ للچائی ہوئی نظروں سے دیکھتا ہے' اللہ تعالی اس کے کاموں کی کفایت فرماتے ہیں'

اور وہ دل کی پراگندگی و پریشانی سے ، مون ہوجا تا ہے' اور دنیا ناک رگزتی ہوئی اس کے پاس آتی ہے۔ مختصریہ کہ جس مختص پر فکر آ خرت سوار ہو دنیا کی وقعت اس کے دل سے فکل جاتی ہے۔ شخ عطار رحمتہ اللہ علیہ کے بقول:
مرد رہ را بود دنیا سود نیست مرگزش اندیشہ نابود نیست

اس کے بر کس جو شخص فکر آخرت کے بجائے فکر دنیا کو اپ اوپر مسلط کرلیتا ہے ' اسے بھی سیری و سیر چشی نصیب نہیں ہوتی بلکہ اس کی حرص و ہوس کے دوزخ سے بھشہ "بال من مزید" کی صدائیں بلند ہوتی رہتی ہیں 'ادر یہ غریب نفس کی خواہشوں اور فرمائشوں کو پورا کرنے کے لئے دیوانہ وار بھاگ دوڑ کرتا ہے 'کوئی خواہش پوری ہوگئی تو ہیں اور خواہشوں کو جنم دے گی جن کا پورا کرنا ہی کوئی خواہش بوری ہوگئی تو ہیں اور خواہشوں کو جنم دے گی جن کا پورا کرنا اس کے حیطہ اختیار سے باہر ہوگا اور یہ ان کے غم میں گھلنا اور اپنی حرص کی آگ میں جلنا رہے گا 'مجمی اس کو اطمینان کا سائس نصیب نہیں ہوگا اور سے گا وہی جو مقدر ہوگا۔ خواہ کتنی ہی تک و دو کرلے مقدر سے زیادہ ایک دانہ بھی اس کو میسر نہیں آسکا۔

مَدْنَنَا عَلِيْ بْنُ خَشْرَم . أَخْبَرَنَا عِلِيْ بْنُ بُونُسَ مَنْ عَرْانَ بْنِ زَائِدَةَ بْنِ نُشَيْط عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي خَالِدِ الْوَالِيِّ مَنْ أَبِي هُوَيْرَةً عَنِ البِي عَنْ أَبِي خَالِدِ الْوَالِيِّ مَنْ أَبِي هُوَيْرَةً عَنِ البِّي مَنْ اللهُ عَلَى يَقُولُ : يَا ابْنَ آدَمَ تَقَرَّعُ عَنِ النَّبِي مَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْكِ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَلَا عَلْمُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ الل

قَالَ : هَٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ ، وَأَبُو خَالِدِ الْوَالِيُّ أَنَّهُهُ هُرْ مُرْ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حق تعالی شانہ فرماتے ہیں اے آدم کے

بیٹے! میری عبادت کے لئے فارغ ہوجا! میں تیرے سینے کو غنا سے بھردوں گا' اور تیرے فقر کو روک دوں گا' اور اگر تو ایسا نہیں کرے گا تو میں تیرے ہاتھوں کو مشغولیت سے بھر دوں گا اور تیرے فقر کو نہیں روکوں گا"۔

تشریج: اس مدیث کا مضمون بھی گزشتہ مدیث کے مضمون کے قریب

ہ اس مدیث سے معلوم ہوا کہ بندے کو رزق تو اللہ تعالی ہی کی طرف سے
ملتا ہے گراس کے لینے کے دو طریقے ہیں ایک یہ کہ آدی اللہ تعالی کی عبادت
اور ان کے احکام کی بجا آوری کے لئے فارغ ہوجائے (اس میں رزق کمانے
کے احکام بھی آگئے) اور رزق کا معالمہ اللہ تعالیٰ کے حوالے کردے وہ جس قدر عطا فرمائیں ، جس شکل میں عطا فرمائیں اس پر راضی رہے۔ حق تعالیٰ شانہ کو یکی طریقہ پند ہے اور اس مدیث میں اس کی ترغیب دی گئی ہے۔ دو سرا طریقہ یہ کہ آدی اللہ تعالیٰ کی عبادت و احکام کی بجا آوری کی پروا کیے بغیر طریقہ یہ مزق تلاش کرنے میں منہمک رہے۔ یہ طریقہ نمایت نہ موم اسبب کے ذریعہ رزق تلاش کرنے میں منہمک رہے۔ یہ طریقہ نمایت نہ موم اسبب کے ذریعہ رزق تلاش کرنے میں منہمک رہے۔ یہ طریقہ نمایت نہ موم اسبب کے ذریعہ رزق تلاش کرنے میں منہمک رہے۔ یہ طریقہ نمایت نہ موم اسبب کے ذریعہ رزق تلاش کرنے میں منہمک رہے۔ یہ طریقہ نمایت نہ موم اسبب کے ذریعہ رزق تلاش کرنے میں منہمک رہے۔ یہ طریقہ نمایت نہ موم کے اس سے انسان کا فقر وور نہیں ہو تا بلکہ اس میں اضافہ ہوتا ہے۔

#### کاشانهٔ نبوت کی معیشت کا نقشه

حَدَّثَنَا هَنَادٌ . حَدَّثَنَا أَبُو مُعَاوِيَةً عَنْ دَاوُدُ بْنِ أَبِي هِيْدُ عَنْ عَزْرَةً هَنْ مُحَيْدِ بْنِ مَبْدِ الرَّخْفِ الْحَيْسَرِيُّ عَنْ سَمَدِ بْنِ هِشَامِ مَنْ عَائِيَةً فَاآتُ : كَانَ لَنَا كُورَامُ (1) سِنْرِ نِهِ ثَمَانِيلُ عَلَى بَا بِي ، فَرَ آ أُ رَّوُلُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَقَالَ أُنْزَعِهِ قَائِمٌ بِذَ كُرُّ بِي الدَّنْيَا ، قَالَت : وَكَانَ لَنَا تَهَلُ قَطِيفَةٍ (1) تَقُولُ عَلَمُهَا مِنْ حَرِيرٍ كُنّا اللّهَ بُهَا ،

قَالَ أَبُو عِيدَى: ﴿ لَاَ احَدِيثُ حَدَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ مِنْ لِمِذَا الْوَجْدِ .

رجمہ: "حضرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ ہمارے
یماں ایک پروے کا کیڑا تھا جس پر نقش و نگار بنے ہوئے
تھے۔ وہ میرے گرے دروازے پر آویزاں تھا۔ رسول اللہ
صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو دیکھا تو فرمایا کہ اس کو اثار دیس
کیونکہ یہ جھے دیا کی یاد دلا آئے ' پیز جھڑت عائشہ فرماتی ہیں
کہ ہمارے پاس ایک پرانی کمیل تھی جس پر ریشم کا کام کیا ہوا
تھا۔ ہم اے پہنا کرتے تھ"۔

تشري: دروازے پر منقش پردے لاکانا محض زینت و مجل ہے۔

حَدَّثَنَا هَنَّادْ. حَدَّثَنَا عَبْدَةُ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ ۚ قَالَتْ :كَانَتْ وِسَادَةُ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَـلْمَ ۖ الَّتِي. يَعْطَهِمِعُ عَلَيْهَا مِنْ أَدَمَ حَشْوُكُما إِيفَّ

قَالَ أَبُوعِينَى : هٰذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "معفرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا تکیہ" جس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم آرام فرماتے تھے چڑے کا تھا۔ جس میں تھجور کی چھال بھری ہوئی تھی"۔

حَدِّقَنَا كَعَمَّدُ بِنُ بَشَارٍ . حَدَثَنَا يَمْنِي بَنُ سَعِيدٍ مَنْ سُفْيَانَ مَنْ أَيِي إِسْعَقَ عَنْ أَيِي سَيْسَرَةَ عَنْ عَائِشَةَ أَنَهُمْ ذَبَعُوا شَاةً ، فقالَ النّبيُّ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: مَا بَقِيَ مِنْهَا الْفَالَتْ : مَا بَقِيَ مِنْهَا إِلاَ كَيْفُهَا قَالَ : بَقِي كُلُهَا غَيْرً كَيْفِها .

يَّ قَالَ أَبُو هِينَى : هَذَا حَدِيثٌ مَحِيجٌ وَأَبُو مَيْمَرَةً هُوَ الْهَدَانِيُّ امْهُهُ تَحْرُو بْنُ شُرَحْبِيلَ ترجمہ: " حضرت عائش ہے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے گریں ایک بحری ذرج ہوئی انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم (اے تضیم کرنے کا حکم فرما کر با ہر تشریف لے گئے جب واپس گر تشریف لائے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم) نے دریافت فرمایا اس میں سے کتا گوشت فی رہا؟ حضرت نے دریافت فرمایا اس میں سے کتا گوشت فی رہا؟ حضرت عائشہ رضی اللہ عنما نے عرض کیا کہ اس میں سے ایک وسی کے سوا ساری کے سوا ساری

تشری: لیمنی جتنا گوشت تقسیم ہو گیا وہ تو سارے کا سارا ذخیرۂ آخرت بن گیا اور جو تقسیم ہونے سے پچ گیا وہ ذخیرۂ آخرت بننے سے رہ گیا۔

حَدَّمُنَا هُرُونُ بْنُ إِشْعَاقَ الْهَمَدَا بِي ﴿ حَدَّمُنَا هُرُونُ بْنُ إِشْعَاقَ الْهَمَدَا بِي ۗ حَدَّنَنَا هَبْدُهُ عَنْ ﴿ مِنْ عَالِيشَةَ قَالَتْ: إِنْ كُنَّا آلُ مُحَمَّدُ عَسَكُمْثُ مِنْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ أَلَا لَكُاهُ وَالنَّمْرُ ﴾ . شَهْرًا مَا نَسْتَو وَلِدُ بِنَارٍ إِنْ هُوَ إِلاّ المَّاهِ وَالنَّمْرُ ﴾ .

قَالَ : هذا حَديثُ صَحِيعٌ

ترجمہ: "دھنرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ ہم لوگ آمخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے گھر والے ایک ایک مینے تک چولیے میں آگ روشن نہیں کرتے تھے' صرف پانی اور تھجوروں پر گزر بسرہوتی تھی"۔

حَدَّثَنَا هَنَادُ أَبُو مُعَاوِبَةً عَنْ هِشَامٍ بَنِ عُرُوَهُ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : تُوكُلُ رَسُولُ اللّٰ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعِنْدَنَا شَطَرْ مِنْ شَمِيرٍ قَأْ كَلْنَا مِنهُ مَاشَاء اللهُ ، ثُمَّ كُلْتُ فِلْجَارِيَةِ كِيلِيهِ ، فَسَكَالَتُهُ فَلَمْ يَلْبَثْ أَنْ فَنِيَ قَالَتْ : فَلَوْ كُنّا تَرَ كُنّاهُ لَا كُلْنَا مِنْهُ أَسْكُورً مِنْ ذَٰلِكَ . قَالَ أَبُو عِسَى : هَـٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ ، وَمَنْنَى قَوْ لِمُـاَ شَطَرُ : تَغْنِي شَيْئًا .

ترجمہ: "حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم کا وصال ہوا تو ہمارے پاس تحو رشے سے ہو تقصہ کچھ مدت تک ہو اللہ تعالی کو منظور تھی ہم ان میں سے کھاتے رہے ، پھر میں نے خاومہ سے کما کہ ان کو ناپ کر دیکھو۔ اس نے ناپ لیئے ، تو تھو ژے و نوں کے بعد وہ ختم ہو گئے ، حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ اگر ہم ان کو اس طرح رہنے دیتے تو جتنی مدت تک بیک ہم نے ان میں سے کھایا اس سے زیادہ مدت تک کھاتے "۔

تشريح: اس مديث مين تين مضمون بي-

اول: آنخضرت صلّی الله علیه و آله وسلم کا اور آپ صلی الله علیه وسلم کے اہل بیت کا زہر که آنخضرت صلّی الله علیه وسلم کے وصال کے وقت گھر کا اثاثہ معمولی مقدار کے جو کے سوالیجھ نہیں تھا۔

دوم: آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں برکت کا ہونا کہ معمولی مقدار کے بُو ایک عرصہ تک کھائے جاتے رہے۔ اس قشم کی برکت کے واقعات حدیث کی کتابوں میں کثرت ہے آئے ہیں۔

سوم: جو کو ناپ لینے کے بعد برکت کا اٹھ جانا۔ اس قتم کے واقعات بھی احادیث میں کافی ہیں۔ رہا ہے کہ ناپ لینے سے برکت کیوں اٹھ جاتی ہے؟ اس محقق وجہ تو اللہ تعالی ہی کو معلوم ہے 'البتہ ایک ظاہری سبب یہ نظر آیا ہے کہ جب تک پیائش نہیں کی گئی تھی تب تک تمام اعماد اللہ تعالی کی ذات عالی پر تھا'اور وہ اپنے فزانہ غیب سے کھلا آتھا'لیکن جب ان کو ناپ لیا تو اللہ عالی پر تھا'اور وہ اپنے فزانہ غیب سے کھلا آتھا'لیکن جب ان کو ناپ لیا تو اللہ

تعالی شانه ' پر اس درجه کا اعتاد نه رما' بلکه خود جو کی طرف النفات ہو گیا' اور وہ برکت جو محض اعتاد علی اللہ کی دجہ سے ہو رہی تھی'جاتی رہی۔

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّنحْنِ . حَدُّنَنَا رَوْحُ بْنُ أَسْلَمَ

أَبُوحَانِمِ الْبَصْرِيُ . حَدَّنَنَا حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةً . حَدَّنَنَا ثَابِتُ عَنْ أَنَسِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمِّ : لَقَدْ أَخِفْتُ فِ اللهِ وَمَا مُخَافُ أَحَدُ ، وَلَنَدْ أُوذِيتُ فِ اللهِ وَمَا مُؤْذَى أَحَدٌ ، وَلَقَدْ أَنَتْ عَلَى ثَلَانُونَ مِنْ بَيْنِ بَوْمِ. وَلَيْلَةٍ وَمَا لِي وَلِيلِالِ طَمَامُ مَا أَكُهُ ذُوكَيدٍ إِلاَ شَيْءٍ بُوارِيهِ إِبْطُ بِلال . قَالَ أَبُوعِيسَى: هَٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ فَر بَبُ.

وَمَمْنَى هٰذَا الْمَدِيثِ : حِينَ خَرَجَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ هَادِياً مِنْ مَكُنَّةَ وَمَمَهُ ۚ بِلاَلْ إِنَّا كَمَانَ مَعَ ۚ بِلاَلْ مِنَ العَلْمَامِ مَا يَحْدِهُ ۚ تَحْتَ إِنْطَةٍ ،

ترجمہ: "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جھے اللہ تعالیٰ کے راستہ میں ڈرایا گیا جب کہ کسی مخض کو ڈرایا نہیں جاتا تھا' اور جھے اللہ تعالیٰ کے راستہ میں ایزا نمیں دی گئیں جب کہ کسی مخض کو ایزا نہیں دی جاتی تھی۔ اور جھے پر تمیں دن راتیں ایس گزری ہیں جن میں میرے اور بلال کے لئے کون رائیں ایس گزری ہیں جن میں میرے اور بلال کے لئے کھانے کی کوئی ایس چیز میسر نہ تھی جس کو کوئی جگر والا رجاندار) کھا سکے سوائے اس معمولی چیز کے جو بلال کی بخل رجاندار) کھا سکے سوائے اس معمولی چیز کے جو بلال کی بخل

تشریح: آخضرت صلی الله علیه وسلم کو کی زندگی میں بہت سے آلام و مصائب کا سامنا کرنا پڑا' اور آپ کے رفقاء پر مطائب کا سامنا کرنا پڑا' اور آپ سلی الله علیه وسلم پر اور آپ کے رفقاء پر مظالم اور شخیوں کے بہاڑ توڑے گئے' اسی دور کا یہ واقعہ ہے جو اس حدیث

# صحابہ کرام کے زمد کابیان

مَدُّنَا هَنَا مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ عَنْ مُحَدِّهِ اللهِ المُعْرَافِي اللهُ المُعْرَافِي مَعْدَّهِ اللهُ المُعْرَافِي مَعْدَّهِ اللهُ المُعْرَافِي مَعْدَا اللهُ عَلَى اللهُ المُعْرَافِي مَعْدَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

قَالَ أَبُو عِينَى: لِمَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ فَرِيبٌ.

ترجمہ: "حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنا واقعہ بیان فراتے بین کہ جس شدید سردی کے دن جس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھرے لگا' (سردی سے بچنے کے لئے) بیس نے ایک صاف کی ہوئی کھال لیکر اسے درمیان سے چیرلیا' اور شگاف بیس اپنا سرداخل کرلیا' اور کرکو بھورکی رسی سے باندھ لیا۔

بچھے شدید بھوک لگ رہی تھی' اور اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھریں کھانے کی کوئی چز ہوتی تو میں اس میں ے کما لین کی جنائجہ میں کھانے کی چیز کی حلاش میں یا ہر لکلا 'اور ایک یمودی کے باغ کے پاس سے گزرا' یمودی اپنی چرفی سے یانی تھینج کر باغ سراب کر رہا تھا، میں نے ویوار کے سوراخ ے جھانک کر دیکھا تو ہودی نے کما او دیماتی اکیا بات ہے؟ كيا في ذول ايك مجورير ياني كينيخ كـ كلي تيار مو؟ من ف كما بال تيار جول ورا وروازه كلولو ككه اندر آجاؤل-چنانچہ اس نے وروازہ کھول دیا۔ میں اندر گیا تو اس نے مجھے ا بنا وول ويديار جب من ايك وول نكال ليمنا تو وه مجھے ايك تھور دیدیتا۔ اس طرح جب میری مٹی بھر گئی تو میں نے ڈول چھوڑ ریا۔ میں نے کما مجھے بس اتنا کانی ہے۔ میں نے وہ مجوری کھائیں' اور سے یانی لی لیا۔ (اس کے بعد) میں مبجدين آيا تو رسول الله صلى الله عليه وسلم مبجدين تشريف فرما تھ"۔

حَدَّنَنَا أَبُو حَنْمِ عَرُّو بَنُ عَلِيٍّ حَدَّنَنَا أَبُو حَنْمَ عَرُّو بَنُ عَلِيٍّ حَدَّثَنَا مُحَدُّ بَنُ جَمْفَرٍ حَدَّثَنَا شُعْدًا بَنُ جَمْفَرٍ حَدَّثَا شُعْبَةً عَنْ عَبَّامِ الْفَرِيُّ مُحَدَّثُ عَنْ أَيْ اللّهِ مِنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَيْهِ مَرْدَةً أَنّهُ أَصَابَهُمْ جُوعٌ فَأَفْطَاهُمْ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ تَعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبِهُمْ مُوعِ مَنْ أَفْطَاهُمْ وَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُمْ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُ مَا مُعْرَبُهُمْ مَا مُعْرَبُهُمْ مَا مُعْرَبُهُمْ وَمُعْلِمُ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُهُمْ مُعْرِبُهُمْ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُونُ مُعْلَمُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُهُمْ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُنْ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْمُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُنْ مُعْرَبُونُ مُعْرَبُونُ مُوالِدُ مُعْرَبُونُ مُونَا مُعْمُ مُوالِعُمْ مُعْرَبُونُ مُونُ مُؤْمِنُ مُعْرَبُونُ مُوالِعُمْ مُعْرَبُهُ مُعْرَبُونُ مُعْمُ مُوالِقُونُ مُونُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْرِبُونُ مُونُ مُونُ مُونُ مُونَا مُعْمِعُ مُونُونُ مُونَا مُعْمُونُ مُونُ مُونُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُونُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُونُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُعُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُونُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُونُ مُعْمُونُ مُونُ

قَالَ أَبُوعِيتَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِبحُ .

رَجمہ: '' دوخرت ابو ہریرہ فرمائے ہیں کہ ایک بار صحابہ کرام کی بھوک پینچی تو آنخضرت صلی اللہ علیہ دسلم نے ان کو ایک ایک تھجور عطا فرمائی ''۔ حَدِّثَنَا هَنَادٌ. حَدِّثَنَا عَبْدُ أَنَ عَنْ هِنَامٍ بْنِ هُرْوَةً عَنْ أَبِيهِ هَنْ وَهْبِ بْنِ كَيْسَانَ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: بَعْثَنَا رَسُولُ اللهِ سَلَى اللهُ هَنْ وَسَمْ وَتَمْنُ كَلَّبُاثَةِ تَحْمِلُ زَادَنَا عَلَى رِقَابِنَا فَغْنِى زَادُنَا حَتَّى إِنْ كَانَ بَسَكُونُ قِرَّجُلِ مِنَا كُلُّ بَوْمٍ تَمْرَةً ، فَقِيلَ لَهُ يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ وَأَبْنَ كَانَتْ بَسَكُونُ قِرَّجُلِ مِنَا كُلُّ بَوْمٍ تَمْرَةً ، فَقِيلَ لَهُ يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ وَأَبْنَ كَانَتْ تَقَعُ التَّمْرَةُ مِنَ الرَّجُلِ ا فَقَالَ : لَقَدْ وَجَدْنَا فَقْدَهَا حِينَ فَقَدْنَاها وَأُنبِنَا الْبَعْمَ قَإِذَا نَمْنُ مِحُونٍ قَدْ قَذَفَهُ الْبِهْرُ فَأَ كُلْنَا مِنْهُ مُانِيَةً هَشَرَ بَوْمًا مَا أَحْبَيْنَا

قَالَ أَبُو عِيسَى: لهٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ . وَقَدْ رُوِى مِنْ غَيْرِ وَجْدِ عَنْ جَالِمُ مِنْ عَبْرِ وَجْدِ عَنْ جَايِرِ بْنِ حَبْدِ اللهِ ، وَرَوَاهُ مَا لِكُ بْنُ أَنَسٍ عَنْ وَهْبِ بْنِ كَيْسَانَ أَنَمُ مِنْ لِحَدْا وَأُطُولُ .

ترجمہ: "حصرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں ایک معم پر بھیا، ہم تین سو آدمی تھے، ہم اپنا توشہ اپنی گردنوں پر اٹھائے ہوئے تھے، (لیمن اتا کم تھا کہ سواری پر لادنے کی ضرورت نہ تھی) پس ہمارا توشہ ختم ہو گیا اور نوبت یمال عکم سورت اور آب کمی نے کہا کہ حضرت! وہ ایک مجور کیا کرتی ہو گی؟ فرمایا جب وہ بھی ختم ہو گئی تب ہمیں اس کی اہمیت محسوس ہوئی۔ پھرہم سمندر پر گئے تو دیکھا کہ ایک بوی مجھی سمندر پر گئے تو دیکھا کہ ایک بوی مجھی سمندر نے باہر پھینگ رکھی ہے۔ پس ہم اٹھارہ دن تک اس میں سے بیت بھر کر کھاتے ہیں ہم اٹھارہ دن تک اس میں سے بیت بھر کر کھاتے دے"۔

حَدَّثَنَا هَنَادٌ . حَدَّثَنَابُونُسُ بْنُ بُكَبْرِ ءَنْ مُحَدِّدِ بْنِ إِسْخَقَ

حَدَّ نَنِي يَزِيدُ بَنُ زِبَادٍ مَنْ مُحَدِّ بَنُ كَمْبِ الْنُرْطَى . حَدَّ نَنِي مَنْ شَمِعَ عَلِي بَنُ أَبِي طَالِبٍ بَعُولُ إِنَّا كُبْلُوسٌ مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَى المَسْجِدِ إِذْ طَلَعَ مُصْعَبُ بَنُ مُحَبِّرٍ مَا عَلَيْهِ إِلاَّ بُرُدَهُ لَهُ مَرْقُوعَةٌ بِغَرْ وِ فَلَا يَعْ مَلُولُ اللهِ مَلْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بَعْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

قَالَ أَبُو عِيمَى: هٰذَا حَدِيثُ حَمَنَ ﴿ وَبَزِيدُ بَنُ زِيَادٍ هُوَ ابْنُ مَيْمَرَةً وَهُوَ مَدَ نِي ۗ وَقَدْ رَوَى عَنْهُ مَا لِكُ ابْنُ أَنَسِ وَغَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ ۗ وَيَزِيدُ بْنُ زِيادِ الدَّمَشِقُ الَّذِي رَوَى عَن الزَّهْرِيِّ رَوَى عَنْهُ وَكِيمٌ وَمَرْوَانُ ابْنُ مُعَادِيَةً ﴾ وَيَزِيدُ بْنُ أَبِي زِيَادٍ كُوفِيٍّ ﴿

رجمہ: "حضرت علی کرم اللہ وجہ سے روایت ہے کہ ایک دفعہ ہم لوگ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مجد میں بیٹے تھے کہ اتنے میں حضرت صعب بن عمیر رضی اللہ عنہ نمودار ہوئے ان کے بدن پر صرف ایک چادر تھی جس پہرے کے پوند گئے ہوئے تھے ' آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو دیکھا تو اس نازو نمت کو یاد کر کے جو پہلے انہیں حاصل تھی ' اور آج کی حالت دیکھ کر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر رفت طاری ہو گئی ' پھر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد فرایا کہ اس وقت تماری کیا حالت ہوگی جب کہ

حَدَّثَنَا هَنَّادٌ . حَدَّثَنَا يُونَسُ بْنُ إِكَايْرٍ . حَدَّثَنِي مُحَرَّهُ ابْنُ ذَرُّ . حَدَّثَنَا نُجَامِدٌ مَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ كَانَ أَهَلُ الصُّمَّةِ أَضْيَاكَ أَهُلَ ﴿ لِمُنالَامِ لَا يَأْوُونَ عَلَى أَهْلِ وَلا مَالُمْ ، وَاللَّهِ الَّذِي لَا إِلَّهَ ۚ إِلَّا هُوَ إِنْ كُنْتُ لَا مُنْمَدُ بِكَبِدِي قَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْبُوعِ وَاشْدُ الْخُجَرَ قَلَى بَطْنِي مِنَ ٱلْجُوعِ وَلَقَدُ قَمَدُتُ بَوْمًا هَلَى طَرِيقِهِمُ الَّذِي يَخْرُجُونَ فِيهِ فَرَ فِي أَبُو بَـكُو فَمَا أَنَّهُ عَنْ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ مَا أَمَا لُهُ إِلَّا لِيُشْبِهَ فَى فَرَ وَكُمْ بَهْمَلُ نَمْ مَرَّ بِي مُعَرُّ فَمَا لَيُهُ عَنْ آيَةً مِنْ كِناَبِ اللَّهِ مَا أَسَأَ لُهُ إِلاَّ لِليُشْهِمَنِي فَرْ وَلَمْ يَفْعَلُ ثُمُّ مَرْ أَبُو الْفَايِسِمِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَتَنَبِّسُمَ حِينَ دَآيِق وَقَالَ : أَبَّا هُرَيْرَةَ ۚ قُلْتُ ۚ تَبَّيْكَ يَارَسُولَ اللَّهِ 1 قَالَ : الَّذِنَّ وَمَفَى فَأَتْبَعْتُهُ وَدَخَلَ مَنْزَلَهُ ۚ فَاسْتَأْذَاتُ فَافْرَنَ لِي فَوَجَدَ قَدَحًا مِنْ لَبَنِ فَقَالَ : مِنْ أَبْنَ لَمَذَا الْمُبَنُّ كَسَكُمُ ؟ قِينَ ۚ الْهَدَّاهُ لَنَا فُلاَنَّ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ : أَمَّا هُرَبُرْةً كُنْاتُ ٱلْبَيْكَ . فَقَالَ : اتَّلَقُ إِلَى أَهْلِ السُّنْدَ وَأَدْعُهُمْ وَثُمَّ أَضْيَافَ الْإِدْلَامِ لِلا بَاوُونَ عَلَى أَهْلَ وَمَالَ إِذَا أَنَتُهُ صَدَقَةٌ بَمَتَ بِهَا إِلَهُمْ وَكُمْ يَتَنَاوَلُ مِنْهَا شَيْئًا وَإِذَا اثَنَهُ هَدِينَةٌ أَرْمَالَ إِلَيْنَ فَأَصَابَ مِنْهَا وَأَثْمَرَ كُمْمُ فِيهَا

فَسَاءُ فِي ذَلِكَ وَقَلْتُ مَا هَٰذَا الْقَدَّعَ آبِنَ الْهَلِ الشَّفَةِ وَأَنَا رَسُولُهُ إِلَيْهِمْ فَسَانُهُ أَلَهُ وَمَا عَلَيْهِمْ فَلَا عَلَيْهِمْ فَلَا عَلَيْهِمْ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا فَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الرَّجُلُ فَيَشْرَبُ حَتّى نَمْ وَقَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَكُ وَسُولُ اللّهِ مَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَمَلّ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَقَلْ وَمَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَمَا فَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ مَلْ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ أَبُو عَيدَى: هَذَا خَدِيثُ خَسَنُ صَحِيحٌ .

رجہ: "حضرت ابو ہریے فراتے ہیں کہ اصحاب صفہ الل اسلام کے مہمان تھے نہ ان کا کوئی شمکانا تھا نہ گر بار نہ اسلام کے مہمان تھے نہ ان کا کوئی شمکانا تھا نہ گر بار نہ الل اس ذات کی حتم جس کے سوا کوئی معبود نہیں بیس بھوک کے ارب زبین پر اپنا جگر چپکایا کرتا تھا اور بھوک کی وجہ بیں جو عام لوگوں کی گررگاہ تھی ، جا بیٹا ، حضرت ابو بکر رضی بیں جو عام لوگوں کی گررگاہ تھی ، جا بیٹا ، حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ میرے پاس سے گررے تو بیس نے ان سے کتاب اللہ کی ایک آیت کے بارے بیں بوچھا ، میرا مقصود صرف بیہ تھا کہ وہ میرے طالت و کھے کر چھے ساتھ لے جا ئیں گے ، لیکن وہ تیت کے بارے بی کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ گررے میں تھا کہ آیت بیتا کر چلے گئے ، پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ گررے ، بی

نے ان سے بھی کتاب اللہ کی ایک آیت کے بارے میں یوچھا' مقصود صرف یہ تھا کہ وہ مجھے ساتھ لے جائس' لیکن انہوں نے بھی ایبا نہیں کیا' بلکہ آیت بنا کر چلے گئے' پھر المخضرت صلی الله علیه وسلم گزرے تو مجھے دیکھ کر مسکرائے اور فرمایا ' ابو بریرہ! میں نے عرض کیا ' جی یا رسول اللہ! فرایا۔ میرے ساتھ آؤ۔ آپ کل بدے اور میں آپ کے پیچیے ہو لیا۔ آپ گھریں واخل ہوئے 'اجازت ملنے پریس بھی اندر چلا گیا۔ گریں دودھ کا ایک پالا رکھا تھا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ بد دودھ کمال سے آیا؟ عرض كياكياك فلال صاحب في بديه بيجاب وسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا ابو جريره! من في كما جي افرمايا الل صفہ کو بلا لاؤ۔ اہل صفہ اہل اسلام کے معمان تھے ان کا گھر بار نبیں تھا، کیں سے صدقہ آیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس بھیج دیتے اور خود خاول نہ فرمائے اور اگر ہدیہ آیا تو اس میں سے خود بھی تاول فرماتے اور اہل صفہ کو بھی اس میں شریک کرتے ' جب آپ نے الل صفہ کو بلانے کا فرمایا تو مجھے مبعا" رہے ہوا' میں نے کہا کہ یہ چھوٹا سا پیالہ اہل صفہ کو كيا يورا آئے گا' اور من يونكه قاصد بون اس لئے آپ محمد ہی کو تھم فرمائیں گے کہ ان کو پیش کروں' اس صورت میں کیا توقع ہے کہ اس میں سے مجھے ہمی کچھ مل سکے گا' جبکہ مجھے امید تنی کہ مجھے اس میں سے انا حصد ال جانگا جو مجھے کافی ہو۔ بسرحال اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طاعت کے بغیر جارہ نہیں تھا، چنانچہ میں اصحاب صفہ کو بلا لایا ، جب وه آپ صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر بوے اور اپنی اپنی جگہ بیٹے کے تو چھے ارشاد قرایا کہ ابو ہریہ ایک بیٹ بیالا لو اور ان کو دو' بیں بیالہ لیکر ایک ایک کو دینے لگا' ایک بیٹ بھر کر پی لیتا اور بیالہ واپس کر دیتا تو دو سرے کو پکڑا آ۔ یماں تک سب نے شکم سربو کر پی لیا اور بیس نے بیالہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت بیں پیش کر دیا۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیالہ لیکر دست مبارک پر کھا اور میری طرف سرافھا کر مسکرائے' اور قرایا' ابو ہریرہ! اب تم پیو' بین میں نے بیا' قرایا اور پیو' بین نے اور بیا' آپ مسلی اللہ علیہ وسلم یار بار قرائے رہے کہ پیوُ بیرو' اور بی پیتا رہا' یہاں تک بیس نے وسلم کو جن دیکر بھیجا ہے اب تو اس رہا' یہاں تک بیس نے عرض کیا کہ ضم ہے اس ذات کی جس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جن دیکر بھیجا ہے اب تو اس کے گزرنے کی جگہ بھی باتی نہیں رہی' پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جن دیکر بھیجا ہے اب تو اس و اس کے گزرنے کی جگہ بھی باتی نہیں رہی' پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیالہ لیا اللہ تعالیٰ کی جرکی' بسم اللہ پڑھی' اور نوش وسلم نے پیالہ لیا اللہ تعالیٰ کی جرکی' بسم اللہ پڑھی' اور نوش قرما لیا''۔

### دنیا کے پیٹ بھرے آخرت میں بھوکے ہو نگے

حَدِّنَنَا مُبَدُ الْمَوْبِينِ الْمُوْبِينِ الرَّاوِيْ . حَدَّنَنَا مَبَدُ الْمَوْبِوِ الْمُوْبِينِ ابْنِ عُمْرَ قَالَ : نَجَشَأَ رَجُلُ عِنْدِ اللهِ الْمُؤْبِينِ عُمْرَ قَالَ : نَجَشَأَ رَجُلُ عِنْدَ النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَقَالَ : كُفَّ عَنَا جُشَاءِكَ فَإِنَّ أَكْثَرَهُمْ شِيْمًا فِ الدُّنْيَا أَطُولُهُمْ جُومًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ .

قَالَ أَبُوعِيتَى: هٰذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ. وَفِي الْبَابِ عَنْ أَبِي جُعَيْفَةً . رجمہ: "حضرت عبداللہ بن عمررضی اللہ علما سے روایت بے کہ ایک فض نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس وکار نے وکار لیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میاں! وکارنے سے باز رہو کیونکہ جو لوگ دنیا میں زیادہ سیر ہو کر کھاتے ہیں ، قیامت کے دن ان کی بھوک کا زمانہ سب سے زیادہ طویل ہو گا"۔

تشری : ڈکار عموا " پُرخوری کی وجہ سے آتے ہیں 'اس لئے ڈکار لینے کی ممانعت کا مطلب یہ تھا کہ اتنا نہ کھایا کرو کہ ڈکار آئیں ' یہ صاحب جن کو یہ واقعہ پیش آیا حضرت ابو جیفہ رضی اللہ عنہ تھے 'جو نو عمر تھے ' کتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات شریفہ کے وقت یہ بالغ نہیں ہوئے تھے ' روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس فہمائش کے بعد انہوں نے عمر بحر بھی پیٹ بحر کر کھانا نہیں کھایا۔

اس مدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں پیٹ بھر کر کھانے کا معمول نہیں تھا جس سے ڈکار آیا کریں "اور یہ بھی معلوم ہوا کہ دنیا میں پیٹ بھر کر کھانا قیامت کے دن کی بھوک کا سبب ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ اس امت میں سب سے کہلی "برعت" جو جاری ہوئی وہ پیٹ بھر کر کھانے کی تھی۔

#### صحابه كرام كاعام لباس

حَدِّثَنَا تُعِيْبُهُ . حَدَّثَنَا أَبُو هَرَانَةَ هَنْ فَيَادَةً هَنْ أَبِي بُرُّدَةً ابْنِ أَبِي مُوسَى هَنْ أَبِيهِ قَالَ : يَا بُنِيِّ لَوْ رَأَيْنَنَا وَعَنْ مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَمَا بَنْنَا السَّمَّا لِهُ كَثِيبُتْ أَنَّ وِبِمَنَا وِبِعُ الضَّأْنِ . قَالَ أَبُو هِيسَى: لهٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ. وَمَثْنَى لهٰذَا الْحَدِيثِ: أَنَّهُ كَانَ ثِياَتِهُمُ الصَّوفُ، فَإِذَا أَصَابَهُمُ الْعَلَرُ يَمِي. مِنْ ثِيَابِهِمْ رِبِحُ الضَّأْنِ.

ترجمہ: "حضرت ابو موئ اشعری رضی الله عند نے اپنے صاحبزاوے ابوبروہ ہے فرایا 'بیٹا! کبھی تم ہماری اس حالت کو دیکھتے جبکہ ہم نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے ساتھ ہوتے تھے اور ہمیں بارش پینچی تھی تو تم گمان کرتے کہ ہم سے بھیڑوں کی بو آری ہے "۔

تشریج: صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کا لباس آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں عموا "صوف کا ہو آ تھا کمی بارش ہوتی یا پید سے کپڑے ہمگ جاتے تو کپڑوں سے بھیڑوں کی می ہوتی اوپر کی حدیث پاک سے کھانے کے معالمہ میں صحابہ کرام کا زہد معلوم ہوا تھا 'اور اس حدیث سے لباس میں ان کا زہد معلوم ہوا تھا 'اور اس حدیث سے لباس میں ان کا زہد معلوم ہوا کہ ان حضرات کو ونیا کی عیش و عشرت سے سروکار نہ تھا 'اور نہ ان کو انہمام تھا۔

## رضائے الی کی خاطر اچھالباس ترک کرنے کی فضیلت

حَدَّثَنَا عَبَّاسُ بْنُ مُحَّدِ الدُّورِيُّ . حَدَّثَنَا مَبْدُ اللهِ بْنُ يَزِيدُ

الْمُورِيُّ . حَدَّنَنَا سَمِيدُ بْنُ أَبِي أَبُوبَ مَنْ أَبِي مَرْحُومٍ عَبْدُ الرَّسِيمِ بْنِي مَيْمُونِ عَنْ سَهِلِ بْنِ مُعَاذِ بْنِ أَنْسِ الْجُهْدِيُّ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمَّ قَالَ : مَنْ تَرَكَ الْمُبَاسَ نَوَاضُما يَلْهِ وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَيْهِ دَعَاهُ اللهُ بُومَ الْنِيَامَةِ عَلَى رُدُوسِ الْمُلْلَانِي حَتَّى بُغَيَّرَهُ مِنْ أَيَّ حُلَلِ الْإِيمَانِ شَاء بَلْبَسُهَا . طَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ .

هذا عَدِينَ عَمَلُ الْإِنْمَانِ : بَعِنِي مَا يُمُطَّى أَهْلُ الْإِنْمَانِ مِنْ حُلُلِ الْجَنْةِ . وَمَمْنَى فَوْلِهِ حُلَلِ الْإِنْمَانِ : بَعِنِي مَا يُمُطَّى أَهْلُ الْإِنْمَانِ مِنْ حُلَلِ الْجَنْةِ . ترجمہ: "حضرت معاذین انس جہنی رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ' جس مخص نے قدرت کے باوجود محض اللہ تعالیٰ کی خاطر تواضع اختیار کرتے ہوئے عمدہ لباس ترک کر دیا تیامت کے دن اللہ تعالیٰ ساری خلقت کے رو برو اس کو بلا کر اختیار دیں گے کہ ایمان کے حکول میں ہے جس حکہ کو چاہے پہن لے "۔

تشری: کباس آدمی کی زینت ہے' اس لئے طبعی طور پر آدمی کی خواہش ہوتی ہے کہ اچھے ہے اچھا لباس پنے' شریعت مطمرہ نے بھی اس کے اس طبعی جذبه کی خاطر فی الجمله رعایت کی ہے ' اور حدود کے اندر رہتے ہوئے اس کو خوش کبائ کی اجازت ملکہ مبعض حالات میں ترغیب دی ہے ' کیکن خوش کبای کے مقابلہ ' مسابقت اور اس میں دوڑ لگانے کی حوصلہ فٹکنی کی ہے' اس لئے کہ یہ دوڑ اپنے اندر بہت قباحتی رکھتی ہے اس سے نمود و نمائش کے جذبات بحر کتے ہیں ' برهیا نباس پیننے والے کے ول میں کبر و غرور اور افخر و مباہات کا میدا ہونا اغلب ہے ، پھرجب ہر مخص دو سروں سے بدھیا لباس پینے کی کو شش کرے گا تو جو لوگ مالی استطاعت نہیں رکھتے یا کم رکھتے ہیں وہ اپنی استطاعت سے بردھ کر خرج کریں گے اس سے اسراف و تبذیر اور نضول خرجی کا دروازہ کھلے گا، پھر مدے برھے ہوئے افراجات کو بورا کرنے کے لئے نہ مرف دنیوی دھندوں کی طرف زیادہ سے زیادہ توجہ کرنی پڑے گی ' بلکہ آرنی کے جائز و ناجائز ذرائع اختیار کئے جائیں گے' اور جس قدر دنیوی مشاغل میں انہاک برھے گاای قدر آخرت کی توجہ گھٹے گی اور آخرت کے کاموں کی فرصت جاتی رہے گی' اور جب تمام تر محنت و کوشش' آخرت فراموشی اور حلال و حرام کی حد بندیول کو اٹھا دینے کے باوجود بھی "معیار زندگ" اتا اونیا نہیں ہو سکے گا جتنا وہ رکھنے کا خواہشند ہے تو دل میں ان لوگوں کے خلاف جو ضرورت ہے زیادہ وسائل رزق پر قابض ہیں 'غم و خصہ کے جذبات شدت کے ساتھ پیدا ہوں گے اور احتجاج کی راہیں ڈھونڈیں گے جس سے پورا معاشرہ شرو فساد کی پیٹ میں آجائے گا اور ہر مخض ذہنی انتظار 'افرا تفری اور انار کی میں بہتلا ہو جائے گا اور ہر مخض ذہنی انتظار ' افرا تفری اور انار کی میں بہتلا ہو جائے گا۔ یہ سارا فساد خوش لباس کی نگوئی سے پیدا ہوا ' اس لئے حکیم انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایبا ایمانی و روحانی نسخہ تجویز فرمایا جس سے خوش لباس کی دوڑ کا جذبہ ہی سرد پر جائے وہ نسخہ یہ ہو گون ہمت و قدرت کے باوجود محض ازراہ قواضع اچھا لباس ترک کر دے اللہ تعالی اسے تمام مخلوق کے سامنے بلا کر اختیار دیں گے کہ ایمانی حقوں میں سے جونی اچھے سے اچھا حلہ اس کے دل کو لگنا ہے وہ بین لے ' آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کو حکر ایک تو اہل ایمان کے دل میں خوش لبای کے بجائے ترک لباس کی دوڑ پیدا ہوگی' دو سرے دنیا میں اشماک کے بجائے آخرت کی طرف توجہ بردھے گی بیدا ہوگی' دو سرے دنیا میں اشماک کے بجائے آخرت کی طرف توجہ بردھے گی اور وہ تمام قباحتیں جن کی طرف اوپر اشارہ کیا گیا ہے اسلامی معاشرہ سے از خود ختم ہو جا نمیں گی' سجان اللہ! کیسی حکیمانہ تعلیم ہے' اور اس ایک فقرے میں کتنا بردا علم سمو دیا ہے۔

اس مديث پاک ميں وو نکتے مزيد توجه طلب ہيں:

اول یہ کہ اس مدیث میں ایسے شخص کی نضیلت بیان فرمائی ہے جو قدرت و استطاعت کے باوجود محض تواضع اور رضائے النی کی خاطر اچھا لباس ترک کر دے 'اس ارشاد سے معلوم ہوا کہ اچھا لباس نہ پہننے والوں کی تین قسمیں ہیں 'ایک وہ شخص جو قدرت و استطاعت ہی نہیں رکھا'اس لئے اچھا لباس پہن ہی عمرہ سے عمرہ سوٹ پہنتا'یہ شخص لائق مرح نہیں 'کیونکہ اس کے بدن پر گواچھا لباس نہیں' مراس کے دل میں اچھے لباس کی رغبت و خواہش و محبت تھی ہوئی ہے' یہ جب لوگوں کو اچھا لباس پہنے ہوئے دیکھتا ہے تو اس کے دل سے ایک ہوک ی اضی ہے کہ بائے! میرے پاس اچھا لباس نہ ہوا۔

البتہ جو مخض اپنی ناداری پر صابر و شاکر ہو' اور راضی برضا ہو' اور وہ مال داروں کو دیکھ کر للچائے نہیں اس کا فقر و فاقہ لا کُلّ صد ستائش ہے اور ایسے لوگوں کے بڑے فضائل حدیث میں آئے ہیں' حضرات صحابہ کرام گا کی حال تھا۔

دو سرا وہ شخص جو قدرت و استطاعت کے باوجود اچھا لباس نہیں پہنٹ'گر اس کا منشا تواضع نہیں'نہ اس کا مقصد رضائے النی کا حصول ہے' بلکہ اس کا مقصد سے ہے کہ لوگ اس کو زاہر و عاہر سمجھیں'ایا شخص مکار و ریا کار ہے' یہ پیچارا دنیا میں بھی محروم ہے اور آخرت میں بھی۔

تیسرا تھخص وہ ہے جس کا اس حدیث پاک میں ذکر ہے 'جس کے ترک لباس کا منشا نہ تو ناداری ہے اور نہ ریاکاری بلکہ دنیا ہے ہے ر غبتی' یماں کی زیب و زینت کی ہے و تعتی اور حق تعالی شانہ کے سامنے تواضع اور اکساری کے سبب وہ اچھے لباس سے احتراز کرتا ہے' ایسے مخص کی فضیلت اس حدیث میں بیان فرمائی گئی ہے۔

دوسرا کلتہ یہ ہے کہ جو لوگ اچھا لباس پینتے ہیں اکثر و بیشتران کا مقصد لوگوں کی نظر میں معزز بننا ہو تا ہے 'جو محض مضل رضائے اللی کے لئے اچھا لباس ترک کر دے اس کو ساری مخلوق کے روبرو بہترین حلّہ پہنایا جائیگا'جس سے اس کی عزت و وجاہت سب لوگوں کے سامنے کھل جائیگی 'گویا جو مقصد کہ لوگ دنیا میں اچھے لباس کے ذریعہ حاصل کرنا چاہتے تھے اللہ تعالی آ خرت میں اس کو وہ نعت ترک لباس پر عطا فرائیس گے۔ اللہ تعالی یہ نعت اس ناکارہ کو بھی نصیب فرائیں۔

#### ضرورت سے زیادہ عمارت بنانا

حَدَّنَنَا خَافِرُ بِنُ سُلَيْمَانَ عَنْ إِسْرَ الْبِيلَ عَنْ شَهِيبِ بْنِ بَشِيرٍ هَسَكَلَا اقالَ شَهِيبُ بْنُ بَشِيرٍ ، وَ إِعَا هُوَ شَيِيبُ بْنُ بِشْرٍ ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ : النَّفَقَةُ كُنَّهَا فَ سَبِيلِ اللهُ إِلاَّ الْبِنَاءُ فَلَا خَبْرَ فِيهِ

قَالَ أَبُوعِيمَى : هُذَا حَدَيثٌ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تمام افزاجات اللہ تعالی کے راہتے میں شار ہوتے ہیں' سوائے تقمیرے کہ اس میں کوئی خیر نہیں''۔

تشریح: لینی ایک مسلمان این اہل و عیال یا اپی ذات پر جو جائز اور ضروری افراجات کرتا ہے، وہ فرج اللہ تعالی کے راستہ میں شار کیا جاتا ہے، اور آدی اس پر اجر و ثواب کا مستحق ہوتا ہے، سوائے تغییر کے کہ اس کے خرچ میں کوئی اجر نہیں۔

حَدَّثُنَا عَلَىٰ بِنُ حُجْرٍ . أَخْبَرَنَا شَرِيكُ عَنْ أَبِي إِسْحَٰقَ مَنْ اللهِ إِسْحَٰقَ مَنْ اللهِ عَنْ أَبِي إِسْحَٰقَ مَنْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَنْ أَبِي اللهُ عَنْ أَبِي اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْ لاَ أَنَى تَجِمْتُ رَسُولَ اللهِ مَنْ لَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَقُولُ : كَوْجَرُ الرَّجُلُ فَى تَفَقّعِهِ وَسَلَّمَ بَقُولُ : كُوْجَرُ الرَّجُلُ فَى تَفَقّعِهِ وَسَلَّمَ بَقُولُ : كُوْجَرُ الرَّجُلُ فَى تَفَقّعِهِ لَكُلَّهَ إِلاَ النَّرَابِ أَوْ قَالَ فَى الْمِنَاء .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ مَتَجِبعٌ .

رجمہ: "حارہ بن معرب آجی فرماتے ہیں کہ ہم حضرت خباب رضی اللہ عند کی عیادت کو گئے انہوں نے علاج کے خباب رضی اللہ عند کی عیادت کو گئے انہوں نے علاج کے لئے سات واغ لگوائے ہوئے تھے کی فرمای کہ میری بھاری کمی ہوگئ اور اگر میں نے رسول اللہ سے سلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے نہ سنا ہو آگہ موت کی آرزونہ

#### کیا کرو تو میں موت کی آرزو کر نا' اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہر خرچ پر آدمی کو اجر ملتا ہے سوائے مٹی کے "۔

تشری : اس حدیث میں ایک مضمون تو دہی ہے جو اوپر کی حدیث میں آپکا ہے بعنی بغیر ضرورت کے تقیری افراجات کا پندیدہ نہ ہونا اور دو سرا مضمون موت کی تمنا سے ممانعت کا ہے ' یہ مضمون بھی بہت می احادیث میں آیا ہے ' صحیح بخاری میں حضرت ابو ہررہ اس سے مروی ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا کہ تم میں سے کوئی شخص موت کی تمنا نہ کرے 'کیونکہ اگر وہ کیکوکار ہے تو شاید وہ اپنی بھلائی میں مزید اضافہ کر سکے ' اور اگر وہ بدکار ہے تو ہو سکتا ہے کہ تو بدکار ہے تو ہو سکتا ہے کہ تو بدکر لئے ' ایک اور حدیث میں ہے کہ تم میں سے کوئی شخص نہ تو موت کی تمنا کرے ' اور نہ اس کی دعا کرے 'کیونکہ جب آدمی مرجا تا ہے تو تو موت کی تمنا کرے ' اور نہ اس کی دعا کرے ' کیونکہ جب آدمی مرجا تا ہے تو اس کی امید ختم ہو جاتی ہے ' اور مومن کے لئے عمر کی مملت فیر میں اضافہ ہی کا سبب ہے ' ایک اور حدیث میں ہے کہ تم میں سے کوئی شخص تکلیف سے گھرا کا سبب ہے ' ایک اور حدیث میں ہے کہ تم میں سے کوئی شخص تکلیف سے گھرا کر موت کی تمنا نہ کرے اگر اس کو یہ کرنا ہی ہو تو یہ دعا کرے۔

اللهم احینی ما کانت الحیاة حسیراً لی و
 توفنی اذا کانت الوفاة خیراًلی

ترجمہ: "اے اللہ! جب تک میرے لئے زندگی بهتر ہو چھے زندہ رکھے اور جب وفات میرے لئے بہتر ہو تو جھے قبض کر لیجے"۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ موت کی تمنا نہ کیا کرو'کیونکہ جان کی کا ہول بڑا سخت ہے 'اور آدمی کی نیک بختی کی بات یہ سے کہ بندے کی عمر لمبی ہو اور آدمی کی نیک بختی کی بات یہ سے کہ بندے کی عمر لمبی ہو اور اللہ تعالی اس کو توبہ و انابت کی توفیق عطا فرما دیں' (یہ تمام احادیث مشکوٰة شریف میں ہیں)۔

آدی اپنی کروری کی وجہ سے تکلیف سے گھرا جاتا ہے اور تکلیف کی شدت سے نجات پانے کے لئے موت کی تمنا اور دعا کرنے لگتا ہے' عالا نکہ موت کے وقت جان کنی کی تکلیف ایس ہولناک ہے کہ اس کے مقابلے میں زندگی کی تکایف بہت معمولی ہیں' تو ہکی تکلیف سے گھرا کر بدی تکلیف کی تمنا کرنا تقاضائے دانشمندی کے خلاف ہے:

اب و گبرا کے یہ کتے ہیں کہ مرجائیں گے مرکے بھی چین نہ پایا و کدھر جائیں گے

علاوہ اذیں زندگی کے لمحات وق تعالی شانہ کا احسان عظیم اور نعمت کری ہیں استیاب نہیں ہو سکت کری ہیں استیاب نہیں ہو سکت و ندگی کی تکایف اور پریٹانیوں سے گھرا کر موت کی تمنا کرنا گویا اس نعمت کی بیاف اور پریٹانیوں سے گھرا کر موت کی تمنا کرنا گویا اس نعمت کی تمنا کو تدری ہے اس لئے مصائب و تکایف سے نجات پانے کے لئے موت کی تمنا تو بسرحال ندموم ہے کین اگر کسی دینی فتنہ میں جٹلا ہونے کا اندیشہ ہوتو اس سے بیخے کی خاطر موت کی تمنا کو بعض اکابر نے جائز رکھا ہے کھے ملاعلی القاری مرقات شرح مشکواۃ میں تکھتے ہیں:

" وقد افتى النووى انه لايكره تمنى الموت لخوف فتنة دينية ، بل قال انه مندوب ، ونقل عن الشافعى وعمر بن عبد العزيز وغيرهما"

ترجمہ: "امام نووی نے نوی دیا ہے کہ دین فتنہ کے اندیشہ کی وجہ سے موت کی تمنا کروہ نمیں ' بلکہ انہوں نے فرمایا کہ یہ مستحب ہے ' اور اس کو امام شافع ' حضرت عمرین عبدالعزر ' اور دیگر اکابر سے نقل کیا ہے ''۔

ای طرح شادت فی سبیل الله کی تمنا اور آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے پاک شر مدینه طیبه میں مرنے کی تمنا بھی ممنوع نہیں بلکه مندوب ہے 'نیز محبت اللی کی وجہ سے حق تعالی شانہ سے طفے کا اشتیاق بھی ممانعت کے تحت واحل نہیں۔ رزقناالله تعالی بمنه ولطفه

فائدہ: تزری شریف میں تو حضرت خباب رضی اللہ عنہ کا یہ قصد ای قدر نقل کیا گیا ہے؛ لیکن مشکوۃ شریف میں مند احد کے حوالے سے اس روایت میں یہ اضافہ کیا ہے کہ حضرت خباب رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

"میں نے اپنے آپ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دیکھا کہ میں ایک درہم کا بھی مالک نہیں تھا' اور اب میرے گھر کے ایک کونے میں چالیس ہزار درہم پڑے ہیں "۔ میرے گھر کے اپنا کفن مگوایا' وہ لایا گیا تو اسے دیکھ کر رو پڑے اور فرمایا' لیکن حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کیلئے تو کفن بھی نہ مل سکا' سوائے ایک دھاری دار چادر کے جو اتن چھوٹی تھی کہ اگر سر پر کرتے تو پاؤں نگے ہو جاتے' اور پاؤں ڈھکتے تو کسر کمل جان' بالآ خر چادر سرکی طرف کر دی گئی اور پاؤں پ

اس مدیث سے حضرات صحابہ کرام کے ذوق کا اندازہ ہو تا ہے ' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم معجدفوحات کی کثرت کی وجہ سے ان کو مالی کشاکش حاصل ہوگئی تھی ' لیکن وہ اسپنے فقر و فاقہ کی اس حالت کو جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں تھی ' یاو کر کے روتے تھے ' ای کو پند فرماتے تھے ' اور مال کی فراوانی ان کے زریک پندیدہ حالت نہیں تھی' افسوس ہے کہ امت میں یہ ذوق صحح نابید ہو گیا ہے ' فالی اللہ المشنکی

حَدَّثَنَا الْجَارُودُ بْنُ مُهَاذٍ . حَدَثَنَا الْفَشْلُ بْنُ مُوسَى عَنْ

سُفْيَانَ التَّوْرِيُّ مَنْ أَ بِي خَفْرَةً عَنْ إِبْرَاهِمَ النَّخَمِيُّ قَالَ : الْبِنَاء كُلُنْ ۚ وَ بَالْ ء قُلْتُ : أَرَأَيْتَ مَالاً بَدَّ مِنْهُ ؟ قَالَ : لَا أُجْرَ وَلَاوِزْرَ .

> ترجمہ: "ابوحزہ حضرت ابراہیم نعبی رحمہ اللہ کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ ہر تغییر تجھ پر وبال ہے۔ میں نے عرض کیا اگر اس کے بغیر چارہ نہ ہو تو کیا ارشاد ہے؟ فرمایا: نہ اجز'نہ بوجھ"۔

تشریح: یعنی جو تغیرایی باگزیر ہو کہ اس کے بغیر چارہ نہیں اس کے بارے میں بھی بس بھی کما جا سکتا ہے کہ اس میں جو خرچ کیا گیا وہ قیامت کے دن وبال اور بوجھ نہ ہوگا' اور جو عمارت ضرورت سے زائد محض فخرو مباہات کے لئے بنائی جائے وہ تو سراسروبال ہی وبال ہے' اللہ تعالی معاف فرما کیں' آج کل ہم لوگ جو عمار تیں بناتے ہیں وہ اکثر و بیشتراسی زمرہ میں آتی ہیں۔

## حضرات صحابۃ کے ایثارو مروت کا نقشہ

حَدِّثُنَا خَالِيهُ بِنُ طَهْمَانَ أَبُو الْمَلَاهِ . حَدَّثَنَا أَبُو أَخَدَ الرَّبَيْرِيَ حَدَّثَنَا خَالِيهُ بِنُ طَهْمَانَ أَبُو الْمَلَاهِ . حَدَّثَنَا حُصَيْنٌ قَالَ : جَاءِ سَأَيْلٌ فَسَأَلَ ابْنَ عَبَّالِي فَقَالَ ابْنُ عَبَّالِي قِلْكَ يَلِ أَنَهُمَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلاَ اللهُ قَالَ نَعْمُ قَالَ : انشَهْدُ أَنَّ مُحَدًّا رَسُولُ اللهِ ؟ قَالَ نَعْمُ . قَالَ : وَتَصُومُ وَمَضَانَ ؟ قَالَ نَعْمُ . قَالَ : وَتَصُومُ وَمَضَانَ ؟ قَالَ نَعْمُ . قَالَ : وَتَصُومُ وَمَضَانَ ؟ قَالَ نَعْمُ . قَالَ : سَأَلَتَ وَلِلسَّالِ حَقَّ ، إِنَّهُ الْحَقِّ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بَقُولُ : مَا مِنْ مُسْلِم كَنَا قَالَ : سَمِنْتُ رَسُولَ اللهِ مَنْ ، إِنَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بَقُولُ : مَامِنْ مُسْلِم كَنَا قَالَ : سَمِنْتُ رَسُولَ اللهِ مِنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بَقُولُ : مَامِنْ مُسْلِم كَنَا قَوْبًا إِلاَ كَانَ فِي حِفْظِ مِنَ اللهُ مَا دَامَ مِنهُ عَلَيْهِ خِرْقَةٌ .

قَالَ : هَٰذَاحَدَبِثُ حَسَنْ غَرِيبٌ مِنْ هَٰذَا الْوَجْهِ .

رجمہ: "حمین" فراتے بین کہ ایک سائل نے حرت

ابن عباس رضی الله عنما سے موال کیا " آپ نے ماکل سے دریافت فرمایا کہ تم "لاالہ الا الله" کی شمادت دیتے ہو؟ اس نے کما کی بال! فرمایا: تم حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم کی رسالت کی شمادت دیتے ہو؟ عرض کیا بی بال! فرمایا: اور تم رمضان کے روزے بھی رکھتے ہو؟ عرض کیا: بی بال! فرمایا: تو رمضان کے روزے بھی رکھتے ہو؟ عرض کیا: بی بال! فرمایا: تو دم سوال کیا ہے " اور ماکل کا حق ہو آ ہے " ب شک مارے ذمہ یہ حق ہے کہ ہم تمماری فدمت کریں چنانچہ اس کو ایک فدمت کریں چنانچہ اس کو ایک کیڑا مرحمت فرمایا: بی نے دمول الله صلی الله علیہ وسلم کو یہ فرمایا: بی خود منا ہے کہ جو مسلمان کی دی ہو ایان میں رہے گا۔

حَدَّمُنا عَبْدُ الْوَهَابِ النَّمْهِيُّ الْ بَشَارِ . حَدَّمُنا عَبْدُ الْوَهَابِ النَّمْهِيُّ وَتُحَمِّى بْنُ سَمِدٍ عَنْ عَرْفِ بْنِ أَ بِي جَمِيلَةَ الْأَعْرَائِيُّ عَنْ ذَرَارَةَ بْنِ أُوفَى عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سَلَامٍ وَالَ : لَمَا قَدِمَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدِمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدِمَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدِمَ وَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدْمَ رَسُولُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدْمَ رَسُولُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدْمَ رَسُولُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدْمَ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَرَفْتُ أَنْ وَجْهَهُ لَيْسَ بِوَجْهِ كَذَابِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَرَفْتُ أَنْ وَجْهَهُ لَيْسَ بِوجْهِ كَذَابِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ أَنْ قَالَ أَيْهَا اللهَاسُ : أَفْشُوا السَّلَامَ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيامَ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ بِسَلَامٍ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيامَ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ بِسَلَامٍ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيامُ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ بِسَلَامٍ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيَامَ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ بِسَلَامٍ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيَامُ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ فِيسَلَمْ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيَامُ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ فِيسَلَمْ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيَامُ تَذَخُلُونَ الْجُنْةُ فِيسَلَمْ ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ بِيَامُ الْمُنْ الْمُنْهُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

فَالَ أَبُوعِيتَى: هٰذَا حَدِيثُ مَحِيحٌ.

رجہ: "دعفرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ طیب تشریف لائے تو لوگ آپ کی زیارت کے لئے ٹوٹ پڑے "اور یہ چرچا ہو گیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لے آئے ہیں 'چنانچہ ہیں بھی لوگوں ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک نظر دیکھنے کے لئے حاضر ہوا' جب میری نظر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چرو انور پر پڑی تو ہیں نے دیکھنے ہی پچان لیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چرو انور پر پڑی تو ہیں نے دیکھنے ہی پچان لیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چرو نہیں ہو سکن اللہ علیہ وسلم کا چرو کی جھوٹے کا چرو نہیں ہو سکن اور سب سے پہلی بات جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمائی دہ یہ تھی کہ:

لوگو! سلام پھیلاؤ کھانا کھلاؤ اور رات کو جب لوگ سو رہ ہوں مائر پر حواجت میں سلامتی کے ساتھ واخل ہو جاؤ گے "۔

حَدَّثَنَا الْمُسَيِّنُ بْنُ اللّسَنِ الْمُودِيُّ بِمَسَكَةً . حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي هَدِيٍّ . حَدَّثَنَا حَبْدٌ عَنْ أَنَسِ قَالَ : لَمَّنَا قَدِمَ النِّبِيُّ مَثَلَى اللهُ عليهِ وَسَلَمَ اللّدِينَةَ أَثَاهُ اللّهَاجِرُونَ نَفَالُوا بِارْسُولَ اللهِ : مَارَأَبْنَا أَوْثَنَا أَبْذَلَ مِنْ كَنِيرِ وَلَا أَحْسَنَ مُوّاسَاةً مِنْ قَلِيلٍ مِنْ قَوْمٍ لِنَرَ أَنَا بَنِنَ أَظْهُرُ هِمْ لَقَدْ كَنَوْنَا المُوْنَةَ وَأَشْرَ كُونَا فِي المَهْنَا عَنِي لَقَدْ خِفْنَا أَنْ بَذَهَبُوا بِالْأَجْرِ كُلّهِ . فَقَالَ اللّهُ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ : لَا مَادَعَوْنُمُ اللهَ لَهُمْ وَانْبَنَتُمْ عَلَيْهِمْ .

قَالَ أَبُو عِيدَى : هٰذَا حَدِيثُ تَحِيجُ حَدَنُ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ.

ترجمہ: "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب نبی کریم ملی اللہ علیہ وسلم مینہ طیبہ تشریف لائے تو (یکھ عرصہ بعد) حضرات مهاجرین آپ کی خدمت میں ماضر ہوئے

اور عرض كيا يا رسول الله إجم قوم (ليني حضرات انسار) كورميان آكر بهم آباد ہوئة اس سے برده كر ذياده مال كو (راه فدا ميں) خرج كرنے والى اور قليل مال ميں ناداروں كى غم خوارى كرنے والى ہم نے كوئى قوم نيس ديكھى، ان حضرات نے محنت و مشقت كى ہمارى طرف سے كفايت كر ركھى ہے، اور پيداوار ميں ہميں شريك كر ركھا ہے، يمال تك كه جميں اثر يشہ ہو گيا ہے كه سارے كاسارا اجرو ثواب ہى نہ ليجا كيں، ان كخضرت صلى الله عليه وسلم نے فرمايا نيس! جب تك كه تم ان كے الله تعالى سے دعا كي كريو (تب تك كه تم اس اي) رو قرمانى) كى تعريف كرتے ربو (تب تك تم بحى اجرو اس اي) رو قرمانى) كى تعريف كرتے ربو (تب تك تم بحى اجرو قواب سے محروم نيس ہو گے)"

تشری: یہ حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کے ایار و مروت اور باہی ہدردی و غم خواری کا ایک نمونہ ہے ' حضرات مهاجرین جب اپنا سب کچھ چھوٹر کر مدینہ طیبہ تشریف لائے تو حضرات انسار نے 'جو مدینہ طیبہ کے قدیم باشندے ہے ' ان کی پذیرائی میں کوئی کسر نہیں چھوٹری' خود بھوک رہے ' لیکن مهاجرین کی بھوک پیاس کو گوارا نہیں گیا' آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مهاجرین وانسار کے درمیان موافات (بھائی چارہ) قائم کر دی تھی' حضرات انسار نے پیش کش کر دی کھی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ نہیں۔ زمینیں تم حضرات انسار نے پیش کش کر دی کہ ہماری آدھی زمینیں مهاجرین کو تشیم کر دی جا نہیں' اس پر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ نہیں۔ زمینیں تم ایخ پاس بی رکھو' پیداوار میں مهاجرین کا حصہ لگا لیا کرو' چنانچہ ان حضرات خود اپنے پاس بی رکھو' پیداوار آئی تو اس میں مهاجرین کو برابر کا شریک کر لیے' اس کرتے' اور جب پیداوار آئی تو اس میں مهاجرین کو برابر کا شریک کر لیے' اس کرتے' اور جب پیداوار آئی تو اس میں مهاجرین کو برابر کا شریک کر لیے' اس کیس سارا اجر و ثواب نہ لے جا کیں اور ہم ثواب سے محروم بی نہ ہو

جائیں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے جواب میں ارشاد فرمایا کہ جب تک تم ان کے لئے اللہ تعالیٰ سے دعائیں کرتے رہو گے' اور ان کے لئے تمارے دل میں تھکرو انتمان کے جذبات رہیں گے تو اجرو ثواب سے محروم نہیں ہو گے۔

یہ ہے باہمی اعتاد و محبت اور ایٹار و قربانی کا وہ نقشہ جو اسلام' مسلمانوں کے معاشرے میں پیدا کرنا چاہتا ہے۔

### فضيلت شكر

حَدَّثَنَا السَّحْقُ بْنُ مُوسَى الْأَنْصَارِئُ . حَدَّثَنَا أَشْخُونُ بْنُ مَثْنِ الْمُنْصَارِئُ . حَدَّثَنَا نُحَدُّ بْنُ مَثْنِ الْمَدَّنِيُّ الْمِنْعَارِيُّ .. حَدَّثَنَى أَبِي مَنْ أَبِي سَيِدٍ الْمَشْرِئُ مَنْ أَبِي مُرَّرُّ أَ عَنِ النَّهِيُّ مَلَى اللهُ كَالِيْهِ وَسَالَمَ قَالَ : الطَّاعِمُ الشَّاكِرُ بِمَنْزِلَةٍ العَمَّامُ العَالِمِ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : لهٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "محضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نمی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: کھا کر شکر کرنے والا بشنزلہ روزہ رکھ کر صبر کرنے والے کے ہے "۔

تشریج: شکر اور مبرایمان کے دوباز وہیں 'جو معالمہ نفس کو ناگوار ہو محض رضائے اللی کے لئے اس کو برداشت کرنا اور جزع و فزع کا اظہار نہ کرنا صبر کہلا تا ہے (اور روزہ اپنی مرغوبات کو محض رضائے اللی کے لئے ترک کرنے کا نام ہے ' اس لئے روزہ مبرکی اعلیٰ ترین قتم ہے ) اور جو حالت طبیعت کے موافق ہو اس کو منجانب اللہ سجھنا' اس پر خوش ہونا' اس کو اپنی لیافت سے زیادہ سجھنا' اس پر اللہ تعالیٰ کی تعریف کرنا' اس نعت کو گناہ میں استعال نہ ریادہ سجھنا' اس پر اللہ تعالیٰ کی تعریف کرنا' اس نعت کو گناہ میں استعال نہ

کرنا بلکہ رضائے اللی کے حصول میں استعال کرنا شکر کملا تا ہے۔ ہیں صبر اور شکر میں یہ فرق ہے کہ صبر میں تکلیف اور مصیبت کو معرفت جلال اللی کے لئے مراً قربتایا جاتا ہے 'اور اس میں آدی میں شکتگی اور عبدیت پیدا ہوتی ہے 'اور اس میں آدی میں شکتگی اور عبدیت پیدا ہوتی ہے 'اور بندے کو دل شکر میں انعامات اللیہ کو معرفت جمال اللی کے لئے آئینہ بنایا جاتا ہے 'جس سے حق تعالی شانہ کے ساتھ انس و محبت کی کیفیت پیدا ہوتی ہے 'اور بندے کو دل میں حق تعالی شانہ کے ساتھ انس و محبت کی کیفیت پیدا ہوتی ہے 'اور بندے کو دل میں حق تعالی شانہ کے ساتھ انس و محبت کی کیفیت پیدا ہوتی ہے 'اور بندے کو دل میں حق تعالی شانہ کے احکامات کی نقیل اور ان پر مرمضے کا داعیہ پیدا ہوتی ہے '
اس لئے حدیث پاک میں فرمایا گیا ہے کہ کھا کر شکر کرنے والا مجنزلہ روزہ رکھ کر معرکرنے والا مجنزلہ روزہ رکھ کر معرکرنے والے کے ہے۔

### وہ کون ہے جس پر دوزخ حرام ہے؟

حَدُّثَمَا هَنَادٌ. حَدُّثَمَا عَبْدَهُ عَنْ هِشَامِ بْنِي عُرُوةَ هَنْ مُوسَى مُنْ عَبْدِاللهِ بْنِ مَسْتُودٍ قَالَ:
مُوسَى بْنِ عُفْبَةَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرُو الْأُودِيُّ عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ مَسْتُودٍ قَالَ:
قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَلاَ أُخْيِرُ كُمْ عَلَى النَّارِ
أَوْ بِهَنْ خَرْمُ عَلَيْهِ النَّارُ : عَلَى كُلُّ قَرِيبٍ هَبْنِ سَهْلٍ.
أَوْ بِهَنْ خَرْمُ عَلَيْهِ النَّارُ : عَلَى كُلُّ قَرِيبٍ هَبْنِ سَهْلٍ.

فَأَنَّ أَبُوعِينَى : هٰذَا حَدِيثٌ خَسَنٌ غَرِيبٌ.

ترجمہ: "محضرت عبداللہ بن مسود رخی اللہ عنہ سے
روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا
کہ کیا چیں تم کو نہ بتاؤں کہ کون خض ہے ہو آگ پر حزام
ہے' اور آگ اس پر حزام ہے'؟ آگ حزام ہے ہراس خض
پر ہو قریب' نرم خواور آسان ہو''۔'

تفریج: اس مدے میں آدی کی زم خوتی اور زم مزاجی کی تعریف کی گئی ہے ' جو حق تعالی کا بہت برا علیہ ہے ' چنانچہ جعن اوگوں کے فزاج میں تری اور آسانی ہوتی ہے ' ایسے لوگ فطریا" دو سروں سے تری و آسائی کا معالمہ کرتے ہیں' اس لحاظ سے لوگ ان کے قریب ہوتے ہیں اور وہ لوگوں کے دلوں کے قریب ہوتے ہیں اور وہ لوگوں کے دلوں کے قریب ہوتے ہیں' اس کے بر عکس بعض لوگوں کے مزاج میں تندی و در شق پائی جاتی ہے' وہ دو سرون سے سخت گیری کا معاملہ کرتے ہیں' اس وجہ سے لوگ ان کے قریب نہیں بھنگتے' اور وہ لوگوں کے دلوں سے دور ہوتے ہیں' آدی کی پہلی حالت محمود ہے' اور دو سری فدموم' یہ اوصاف اگرچہ ظفی ہیں' گران کا استعال افتیاری ہے۔

# آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے خانگی معمولات

عَدَّنَهَا هَنَادُ . حَدَّنَهَا وَكِيمَ عَنْ شُفَيَةً عَنِ الْخَسَكَمِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنِ الأَسْوَدِ بْنِ بَزِيدَ فَالَ : قُلْتُ لِمَائِشَة أَى ُ نَمَىٰ وَكَانَ النَّبَى ْ صَلَّىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ يَصْنَمُ إِذَا دَخَلَ بَيْنَهُ ؟ قَالَتْ : كَانَ بَكُونُ فِي مِهْلَةِ أَهْلِيمِ فَإِذَ خَفَرَتِ الصَّلَاةُ فَأَمَ فَصَلَى .

فَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ.

رجمہ: "حضرت اسود بن برید رحمہ الله (بو بت برف مرحبہ کے آجی ہیں) فرمائے ہیں کہ میں نے ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنما سے دریافت کیا کہ جب آخضرت ملی الله علیہ وسلم گر تشریف لاتے ہے تو کیا کیا کرتے ہے؟ انہوں نے فرمایا کہ گرے کام کاج میں مشغول رجے ہے، نیکن جب نماز کا وقت آنا تو نماز کے لئے تشریف لے جاتے، لیکن جب نماز کا وقت آنا تو نماز کے لئے تشریف لے جاتے،

تشریج: بر آمخضرت صلی الله علیه وسلم کا کمال اظلاق اور کمال آواضع تھی کہ دولت خاند میں توریف رکھتے ہوئے گرے معمولی کاموں سے بھی عار نہیں

فرماتے تھے ' بلکہ ایک عام آدی کی طرح گھر کی ضروری خدمت میں مصروف رجع تھے ' شاکل ترزی (ص ۲۴) میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کی روایت سے ان خدمات کی تفصیل اس طرح آئی ہے:

" قالت كان بشراً من البشر ، يفلي ثوبه،

ويحلب شاته، ويخدم نفسه.

رجہ: "انوں نے فرمایا کہ آپ ملی اللہ علیہ وسلم بھی انسان سے ایک انسان سے ایٹ کیڑے کی جو کیں دیکھ لیتے سے (کہ کی دو سرے کے کیڑے سے نہ چڑھ گئی ہوں) اور بحری کا دودھ دوھ لیتے سے اور اپنے ذاتی کام خود کر لیتے ہے ۔

مند احد اور ابن حبان کی روایت میں ہے کہ:

یخیط ثوبه، و یخصف نعله ترجمه: "اینا کیرای لیتے تھے اور اپنا ہو آگاتھ لیتے تھے"۔

اور ابن حبان کی روایت میں یہ اضافہ ہے کہ: ویر قسع دلوہ ترجمہ: "اور اپنے ڈول کی مرمت کر لیتے تھے" مہ

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے کریمانہ اخلاق

حَدَّثَنَا سُوَبُدُ بِنُ نَصْرٍ . اخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بِنُ الْمِبَادَكِ عَنْ عِمْرَانَ بِنِ زَبِنْهِ التَّمْنَا فِي عَنْ زَبْدِ التَّمَّى عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ : كَانَ النَّبَيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ إِذَا اسْتَقْبَلَهُ الرَّجُلُ فَسَافَحَهُ لَا يَنْزَعُ بَدَهُ مِنْ يَكِيهِ حَتَّى بَكُونَ الرَّجُلُ الَّذِي يَنْزَعُ ، وَلاَ يَصْرِفُ وَجُهَهُ مَنْ وَجُهِهِ حَتَّى يَكُونَ الرَّجُلُ هُوَ الَّذِي يَصْرِفُهُ وَلَمْ بُرَ مُقَدَّمًا وُكُبُلَيْهِ بَيْنَ يَدَى جَلِيسِ لَهُ الرَّجُلُ هُوَ الَّذِي يَصْرِفُهُ وَلَمْ بُرَ مُقَدَّمًا وُكَبُلَيْهِ بَيْنَ يَدَى جَلِيسِ لَهُ وَلَا : هٰذَا عَدِيثَ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "حضرت انس بن مالک رصی اللہ عنہ سے روابت بہ کہ انہوں نے فرمایا: جب کوئی مخص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مصافحہ علیہ وسلم سے مصافحہ کرتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے ہاتھ سے ابنا ہاتھ نہیں کھینچ نے 'یہاں تک کہ وہ مخص خود ہی ابنا ہاتھ تھینچ لینا' اور آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) اس کے چرے سے ابنا چرہ نہیں پھیرتے تے یہاں تک کہ وہ خود ہی ابنا چرہ پھیرلیتا' اور آپ مجھی نہیں ویکھا گیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا چرہ کھیے لیتا' اور آپ محلی نہیں ویکھا گیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا چھیے کھیے کھیے ہوں "۔

### غرورو تكبراور خودبني كإانجام

حَدِّثَنَا هَنَادُ حَدِّثَنَا أَبُو الأَحْوَسِ عَنْ عَطَاهِ بَنِ السَّائِبِ

عَنْ أَبِيْهِ عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ حَمْرُوا أَنْ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ مَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ :

خَرْجَ رَجُلٌ مِمْنُ كَانَ قَبْنَكُمْ فَى مُلَةٍ لَهُ يَخْتَالُ فِيها ، قَأْمَرَ اللهُ الأَرْضَ

قَأَخَذَتُهُ فَهُو يَتَجَلْجُلُ فِيها ، أَوْ قَالَ يَتَاجْلَجُ فِيها إِلَى بَوْمِ الْفِيكَةِ .

قَالَ أَبُو عِيدَى ؛ لَهٰذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ تعالی عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم سے پہلی امتوں کا ایک مخص اپنے ملہ میں اِترا یا ہوا لکلا 'پس

الله تعالى نے زمین كو عكم ديا اور زمين نے اسے پكر ليا ، چنانچه وہ زمين ميں قيامت كك وهنتا رہے گا"۔

تشریح: حلہ کتے ہیں ان دونی چادروں کو جو پہلی بار پہنی جا ہیں۔ لیاس پہن کر اِترانا مشکرین کا شیوہ ہے 'اور تکبراللہ تعالی کو پند نہیں 'اس لئے اس فض کو اس کی خود پندی 'غرور اور تکبر کی وجہ سے زمین میں د هنسا دیا گیا 'بندہ مومن کو حق تعالی کوئی نعمت (شلا "اچھالباس) عطا فرما ئیں تو اس کی نظر عطا کرنے والے مالک پر ہوتی ہے۔ خود اپنی ذات پر نہیں۔ اس لئے اس میں اس نعمت کی وجہ سے مجز و اکساری کی کیفیت پیدا ہوتی ہے 'اور وہ اس بے استحقاق احسان و انعام پر اللہ تعالی کا شکر بجالا تا ہے 'اس لئے وہ حق تعالی کے اس مزید لطف و انعام کا مورد بنتا ہے 'اور کافرو فاس کی نظرایی ذات پر ہوتی ہے 'مزید لطف و انعام کا مورد بنتا ہے 'اور کافرو فاس کی نظرایی ذات پر ہوتی ہے 'اس لئے اچھالباس پہن کر اس میں کبر و نخوت کی کیفیت پیدا ہوتی ہے جس کی وجہ سے وہ حق تعالی شانہ کے قرو غضب کا مورد بنتا ہے۔ (نعوذ باللہ من عضب اللہ و غضب رسولہ)

## متكبرون كاانجام

حَدِّثَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا مَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُبَارَكُ مَنْ مُحَدِّ بْنِ عَجْدًا فَهِ بْنُ الْمُبَارَكُ مَنْ مُحَدِّ بْنِ عَجْدًا فَهِ بْنُ الْمُبَارَكُ مَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ مُحَدِّ بْنِ عَجْدًا فَلَ الذَّرُ فَ صُورٍ الرَّجَالِ مَلْيَهُ وَسَامً فَلَ الذَّرُ فَ صُورٍ الرَّجَالِ مَلَيْهُ أَمْهُ الذَّلُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ ، فَيُسَاقُونَ إِلَى سِجْنِ فَ جَهَمَ بُسَمًى يَعْمَلُوهُمْ الدَّلُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ ، فَيُسَاقُونَ إِلَى سِجْنِ فَ جَهَمَ بُسَمًى بُسَمًى مُولِسَ تَمْلُوهُمْ الدَّلُ الأَنْهَارِ بُسْقُونَ مِنْ عُمَارَةِ الْمُلِ النَّارِ طِينَةَ اللَّهَالِ .

قَالَ أَنُو عِينَى: هٰذَا حَدِبِثْ خَسَنُ صَحِيحٌ.

ترجمه: " معمود بن شعيب (بن محمد بن عبدالله بن عمرد بن

العاص) اپنے والد (شعیب) ہے اور وہ اپنے دادا (حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ عنما ہے) روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا کہ متکبرلوگ قیامت کے دن چونٹیوں کی مش آومیوں کی صورتوں میں اشائے جائیں گے۔ ان کو ہر جگہ ہے ذات ڈھانک ربی ہوگ 'ان کو جنم کے ایک قید فانے کی طرف 'جس کا نام "بولس" ہوگا' چنم کے ایک قید فانے کی طرف 'جس کا نام "بولس" ہوگا' چاک کر نے جایا جائے گا' ان پر ایس آگ چھائی ہوگی جو "نار النیار" کملاتی ہے' انہیں پینے کو دوزخیوں کے زخموں کا وہون اور کیج لوطے گا"۔

تشریح: اس حدیث میں متکبرین کی سزا کا ذکر ہے کہ وہ قیامت کے دن چیو نٹیوں جیسی سنھی منی جسامت میں اٹھائے جائیں گے، گرشکل انسانوں کی ہو چیو نٹیوں جیسی سنھی منی جسامت میں اٹھائے جائیں گے، گرشکل انسانوں کی ہو گی' یہ ان کے سکبر کی سزا ہوگی کہ انہوں نے اپنے ذہن میں اپنے آپ کو جتنا ہوا سمجھا تھا اللہ تعالی انہیں اس قدر چھوٹا اور ذلیل کر دکھائیں گے۔

"بولس" جنم میں ایک قید خانے کا نام ہے جس میں ان متکبروں کو محبوس کیا جائیگا اور جس کی طرف انہیں مویشیوں کی طرح ہانک کر لے جایا جائے گا' "بولس" کا مادہ "بلس" ہے جس کے معنی غم و اندوہ ' مجز و تجیر اور پشیانی و ناامیدی کے بیں' امام راغب اصفمانی لکھتے ہیں:

الا بلاس الحزن المعترض من شدة البأس .... ولما كان المبلس كثيراً ما يازم السكوت ينسى ما يعنيه قيل ابلس فلان اذا سكت واذا انقطعت حجته.

(مفردات القرأن مادة بلس)

ترجمہ: "ابلاس" كے معنى بيں وہ غم جو شديد كرفت كى دجہ سے لاحق ہو ---- جس شخص كو يہ حالت پيش آئ وجہ سے لاحق بول او قات سكوت كو لازم كر ليتا ہے اور شى بحول جا تا ہے اس لئے "ابلن فلان" اس وقت كما جا تا ہے جب وہ خاموش اور لاجواب ہو جائے"۔

اس جنمی قید خانے کا نام "بولس" شاید اس مناسبت سے رکھا گیا کہ ان پر شدت عذاب کی وجہ سے غم و اندوہ کے بہار ٹوٹ پڑیں گے 'وہ ہر طرح عاجز و لاچار ہوں گے 'اور ان پر جیرت و پشیانی کی وجہ سے رحمت اللی سے ناامیدی کی کیفیت طاری ہوگ۔ (نعوذ باللہ)

"نار الانیار" کا لفظی ترجمہ ہے "آگوں کی آگ" لینی وہ آگ جو دنیا جمان کی آگوں کو اس طرح کھا جائے جس طرح آگ لکڑی وغیرہ کو جلا کر خاکسر کر دی ہے۔ "بولس" کے قید خالے میں ان متکبرین پر یہ آگ سرسے پاؤں تک مشتعل ہوگی اور جب وہ پینے کو پچھ ما نگیں گے تو دوز خیوں کے زخموں سے رہنے والے کچ ابو 'پیپ اور غلیظ مادے ہے ان کی تواضع کی جائے گ۔ جس کا نام "طینة الحبال" ہوگا "خبال" اس فساد کو کتے ہیں جو جنون اور عقل و فکر کے اختلال کا موجب ہو۔ (مفردات راغب) اس غلیظ مادے کا نام (واللہ اعلم) شاید اس لئے رکھا گیا کہ اس کے پینے ہی ان لوگوں پر اضطراب و بے چینی کی کیفیت طاری ہو جائے گی 'ان کی عقل و فکر اور ہوش و حواس میں اختلال و فساد پیرا ہو جائے گی 'ان کی عقل و فکر اور ہوش و حواس میں اختلال و فساد پیرا ہو جائے گی 'اور ان سے مجنونانہ حرکتیں صادر ہونے لگیں گی۔

فائدہ: مسلم مسلم (ص ١٢٤ج ٢ باب بيان ان كل مسكر حرام) ميں يى سزانشہ آور چيز پينے والے كے لئے آئى ہے:

١٠٠ ان على الله عهداً لمن يشرب المسكر ان

يسقيه من طينة الخبال ، قالوا يـا رسـول الله ما طينة الحبال؟ قال : عرق اهل النار او عصارة اهل النار ...

(صحیح مسلم ص ۱۹۸ ج ۲ باب ن کل مسکر حرام)

ترجم: "ب ثك الله ك دمه عمد ب اس مخص ك لئه جو نشه آور مشروب بيتا ب كه اس كو "طينة الخيال" يس ست پلائ - صحابة في عرض كيا يا رسول الله! "طينة الخيال" كيا چيز ب؟ فرمايا ووزخيوں كا عرق يا دوزخيوں (ك زخوں) كا نجوز" -

اور سنن ابن ماجہ (ص ۲۴۲) کی ایک روایت میں "رو خند الخبال" کے الفاظ اسی مفهوم کے لئے استعمال ہوئے ہیں۔

متکبرین اپنے تکبر کی وجہ سے ایک طرح کے جنون اور فکری اختلال میں متکبرین اپنے تکبر کی وجہ سے ایک طرح کے جنون اور فکری اختلال میں مثلا شھے اسی طرح شراب نوشی کرنے والے بھی مدہوثی و بدحواس کی بلا میں گرفتار تھے 'شاید اس لئے جنم میں بھی ان کو جنون آور مشروب پیش کیا جائے گا' جے "طینة الحبال" یا "رد خند الخبال" کا نام دیا گیا ہے۔ (اعاذنا اللہ عنما)

#### غصه کو بی جانے کی فضیلت

حَدَّنَنَا عَبْدُ بَنُ مُعَيْدٍ وَعَبَّاسُ بَنُ مُعَدِّدِ الدُّورِيُّ قَالاً حَدَّنَنَا عَبْدُ اللَّهُ وِي قَالاً حَدَّنَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ اللَّهِ بَنُ اللَّهِ عَنْ اللهِ بَنُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَل

بُنَقَذَهُ دَعَاهُ اللهُ عَلَى رُووسِ النَّلاَئِنِي يومَ الْفِيَامَةِ حَتَّى مُجَمِّيَرَهُ فِي أَيَّ الطُورِ شَاء قَالَ : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "محرت انس رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس محض نے غصہ فی لیا' حالا نکہ وہ اپنے غصہ کو نافذ کرنے کی قدرت رکھتا ہے' قیامت کے دن اللہ تعالی اس کو تمام محلوق کے سامنے بلائیں گے کہ جس حور کا وہ چاہے انتخاب کرلے''۔

تشریح: قدرت کے باوجود غصہ کو پی جانا اور اس کے مقتفی پر عمل نہ کرنا پوے علم و بردباری اور بماوری کی بات ہے۔ چنانچہ محیمین کی صدیث میں ہے:

·· ليس الشديد بالصرعــة انمــا الشــديد

الذى يملك نفسه عند الغضب. (مشكوة ٤٣٣) ترجمه: "مبادروه نبيل جولوگول كو يجها ژديتا هو ببادر توده ہے جو غصہ كے وقت اپنے آپ كو قابو ميں ركھ"-

خصہ کا منشا کبر ہے' اور علم اور ضبط نفس کا منشا تواضع ہے۔ اس لئے جو فخص قدرت کے باوجود اپنا خصہ جاری نہ کرے' آبادہ انتقام نہ ہو' بلکہ عفو و درگزر سے کام لے حق تعالی شانہ قیامت کے دن سب کے سامنے اس کا بید اکرام فرمائیں گے۔

#### تين خوبياً ل

حَدَّثَمَا عَلَمَهُ بِنُ شَهِيبٍ . حَدَّثَمَا عَبْدُ اللهِ بْنُ إِبْرَاهِيمَ النِفارِئُ المَدَيِّ . حَدَّثَنَى أَبِي هَنْ أَبِي بَسَكْرِ المنْسَكَدِرِ عَنْ جَابِرِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَثَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : آلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ سَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ كَنَفَهُ وَأَدْخَلُهُ جَنَّتِهُ رُانَى بِالضَّمِيفِ وَشَفَقَةٌ عَلَى الْوَالِدَبْنِ، وَ إِخْسَانَ إِلَى الدَّلُوكِ قَالَ : هَٰذَ احَدِبِثُ حَسَنَ غَرِبِ وَأَبُو بَكُرِ بْنُ النَّسَكَدِرِ هُوَ أَخُو تُحَمَّدِ ابْنِ المُنْسَكَدِرِ .

ترجمہ : "عضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا نین فویاں اللہ علی بین کہ جس محض میں پائی جائیں اللہ تعالی (قیامت کے دن) اس پر اپنا پردہ کھیلا دیں گے (لین اپنی رحمت و مغفرت کے پردے ہے اس کے عیوب ڈھانک دیں گے) اور اسے جنت میں داخل کردیں گے (بشرطیکہ وہ مسلمان ہو) اور وہ تین خویاں یہ بین) کروروں سے نری کرنا والدین سے شفقت کرنا اور اپنے غلام سے حسن سلوک کرنا "والدین سے شفقت کرنا اور اپنے غلام سے حسن سلوک کرنا"۔

تشریج: یہ تین امور اعلی درجہ کے مکارم اخلاق میں سے ہیں 'جس مسلمان میں یہ جمع ہو جائیں حق تعالی شانہ اس کے عیوب کی پردہ پوشی فرمائیں گے' اور اسے جنت میں داخل فرمائیں گے۔ میں نے ترجمہ میں "بشرطیکہ وہ مسلمان ہو"کی قید اس لئے لگائی 'کہ اسلام و ایمان کے بغیر کوئی خوبی خوبی خیس۔

## غطمت وجلال الهي

حَدِّثْنَا هَنَّادٌ . حَدِّثْنَا أَبُو الأَمْوَصِ عَنْ لَيْتُ عَنْ شَهْرٍ الْمِيْ خَوْشَبِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْلِ بْمِنِ غُنْم عَنْ أَبِى ذَرِّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَامَ : بَغُولُ اللهُ تَمَالَى بَاعِبَادِى كُلْسُكُمْ ضَالٌ إِلَا مَنْ هَذَيْنَهُ فَسَلُو نِي الْهُدَى أَهْدِكُمْ ، وَكُلْسُكُ ۖ فَقِيرٌ إِلَا مَنْ أَغْنَيْتُ فَسَلُو فِي

النَّهُ عَلَى مَ وَكُلُكُمُ مُذُنِبُ إلا مَنْ عَافَيْتُ ، فَنَ عَلَ مِنْكُمُ الْهِ ذُونَدُرُوْ عَلَى الْمُنْفَرَةِ فَاسْتَغْفَرَ بِي غَفَرْتُ لَهُ وَلاَ أَبَالِي ، وَلَوْ أَنَّ أَوْ ٱلكُمْ وَآخِرَكُمُ \* وَخَيِّكُمْ وَمَيِّنَكُمْ وَرَطْبَكُمْ وَبَابِسَكُمْ أَجْتَهَمُوا عَلَى أَنْقَى قَلْبٍ عَبْدُرٍ مِنْ عِبَادِي مَازَادَ ذَلِكَ فِي مُلْدِي جَنَاحَ بِنُوضَةٍ ، وَلَوْ أَنَّ أَوْ لَسَكُمْ وَآخِرَ كُمُ وَحَيْثُكُمْ وَمَيَّفَكُمْ وَرَطَابُتُكُمْ وَيَاسِتَكُمْ أَجْنَمُوا عَلَى الثَّقَى قَالَبِ عَبْدِ مِنْ عِبَادِي مَا نَفَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي جَنَاحَ بَمُوضَةٍ ، وَلَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَحَيْدُكُمْ وَمُدِّينَكُمْ وَرَطْبَكُمْ وَبَابِسَكُمْ اجْنَمُوا فِ صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلَ كُلُّ إِنْسَانِ مِنْسَكُمْ مَا بَلَفَتْ أَمْنِيَةً ۗ فَأَعْطَيْتُ كُلُّ سَائِلُ سَائِل مِنْسَكُمْ مَاسَأَلَ مَانَفَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي إِلاَّ كَا لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ مَرَّ بِالْبَتَّخْرَ فَنَمَسَ فِيهِ إِبْرَةً ثُمُّ رَفَعَهَا إِلَيْهِ ذَلِكَ بأَ ۚ جَوَادٌ مَاجِدٌ أَفْمَلُ مَا أُريدُ عَطَالَى كلاَمُ وَعَذَا بِي ، كَلَامٌ إِمَّا أَمْرِي إِنِّي الْمَا أَرْدُنُهُ أَنْ أَنُولَ لَهُ كُنْ فَيَسَكُونُ. قَالَ : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ . وَرَوَى بَمْضُهُمْ هٰذَا الْخَدِيثَ عَنْ شَهْرُ ابْن حَوْشَب عَنْ مَمْدِ بَسَكُمْرِبَ عَنْ أَبِى ذَرٌّ عَنِ النَّيِّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ إِ وَسَلَّمَ نَعُونُ .

ترجمہ: حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ سے روایت کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی ارشاد فرمائے ہیں کہ اے میرے بندو! تم سب گراہ ہو' سوائے اس کے جس کو میں ہدایت دیدوں' پس تم مجھ سے ہدایت ماگو' میں تم کو ہدایت دول گا' اور تم سب فقیر ہو' سوائے اس کے جس کو میں غنی کر دول' پس تم مجھ سے اپنے رق ماگو' اور تم سب گنگار ہو' سوائے اس محص کے جس کو عافیت میں رکھوں' پس تم میں سے جو محض یہ بقین رکھنا

ہوکہ میں بخش دینے پر قدرت رکھتا ہوں پس وہ مجھ سے بخشش ما تکے تو میں اس کو بخش دو نگا اور میں کوئی برواہ نہیں کرونگا' اور اگر تهمارے پہلے اور پچھلے' زندے اور مردے' تر اور خک سب مل کر میرے بندول میں سے سب سے زیادہ متق دل والے بندے پر جمع ہو جائیں (یعنی سب اس بیسے بن جائیں) وید چزمیرے ملک میں ایک مچمرے رُ کے برابر بھی اضافہ میں کرے گی' اور اگر تمهارے پہلے اور چھلے' زندے اور مردے 'تر اور خنگ سب ل کر میرے بندول میں سے سب سے بدبخت دل والے بندے پر جمع ہو جائیں۔ (لینی اس میسے بن جائمی) تو یہ چیز میری سلطنت میں ایک مچھرکے یر کے برابر بھی کی نمیں کرے گی۔ اور اگر تہمارے پہلے اور چھلے ' زندے اور مردے ' تر اور خلک سب کے سب ایک میران میں جمع ہو جائیں پھرتم میں سے ہر فحص وہ سب کچھ مانگ لے جمال تک اس کی تمنا پرواز کر سکتی ہے اور میں ہر مخص کو وہ سب کھے دیدوں جو اس نے مانکا ہو تو اس سے میری سلطنت (کے خزانوں) میں ذرا بھی کی نس ہو گی۔ جیسے تم میں سے کوئی محض سمندر پر جائے اور اس میں سوئی ڈیو کر تکالے (کہ اس سوئی کو کلنے والے پانی سے بحر محیط میں کیا کی واقع ہوتی ہے) اس کی وجہ بیر ہے کہ میں جواد (تی) ہوں' غنی مطلق ہوں' بہت ہی وسعت سے عطا کرنے والا ہوں۔ جو جابتا ہوں كرتا مون ميري عطا صرف علم دينا هي اور ميرا عذاب صرف تھم دیتا ہے ' (لین اسباب و وسائل کا محاج نمیں ہوں) میرا کام تو بس میہ ہے کہ جب کسی چیز کا ارادہ کرتا ہوں اوراس ے کمہ دیتا ہوں کہ "ہو جا" بس وہ ہو جاتی ہے"۔

تشریح: حضرت ابوذر رضی الله عنه کی بید مدیث صحح مسلم (کتاب البروالصلة باب تحریم الظلم) میں مزید اضافوں کے ساتھ مردی ہے۔ تنمیم فاکدہ کے لئے اسکو یمال نقل کیا جا تا ہے:

عن أبي ذرّ عن النبي ﷺ فيما روى عن الله تبارك وتعالى أنه قال: يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم مُحرّمًا فلا تظالموا، يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم، يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعًا فاستغفروني أغفر لكم، يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضرتى فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أنَّ أوَّلكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على اتقي قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا، يا عبادي لو أنّ أوّلكم وآخركم وإنسكم وجنّكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئًا، يا عبادي لو أنّ أوّلكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان مسألته ما نقص ذلك عا عندى إلا كما ينقص المخيط إذا دخل البحر، يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم تُم أُوفيكم إياها فمن وجد خيرًا فليحمد الله ومن

وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه قال سعيد كان أبو إدريس الخولاني إذا حدثني بهذا الحديث جثا على ركبته.

(صحيح مسلم ص٣١٩ ج ٢ ، مشكوة ص٢٠٣)

ترجمہ: "حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے منجلہ ان احادیث کے بو آپ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ سے روایت کرتے ہیں' فرمایا که (حق تعالی شانه ارشاد فرماتے میں که) اے میرے بندوا میں نے ظلم کو اپنے اور بھی حرام قرار دیا ہے کہ پس تم ایک دو سرے پر ظلم نہ (این میں ظلم سے پاک ہوں) کیا کرو۔ اے میرے بندوا تم سب مراہ ہو سوائے اس مخص کے جس کویش نے ہدایت دیدی' پس تم مجھ ہے ہدایت مانگو' میں تم کو ہدایت دول گا، اے میرے بندوا تم سب بھوکے ہو سوائے اس مخص کے جس کو میں کھلاؤں کی تم مجھ سے کھانا مانگو میں تمہیں کھلاؤں گا۔ اے میرے بندو! تم سب ننگے ہو سوائے اس مخض کے جس کو میں پہنا دوں کی تم مجھ سے پہننے کے لئے مانکو میں تم کو پہناؤں گا' اے میرے بندوا بے شک تم رات دن گناہ کرتے ہو اور میں سب گناہ بخش سکتا ہوں۔ پس تم جھے سے بخشن مامحوییں تم کو بخش دوں گا۔ اے میرے بندو! تم بر کز میرے فقعان کو نہیں پنج کے کہ مجھے فقعان پنجاؤ۔ اور بر از برب نفى كو تس يني كي كد محد نفع بنياد اب میرے بعوا اگر تمارے پہلے اور چھلے انسان اور بن ب ك سي كى ايس مض كے دل ير جع بو جايبو سب س نیاده متی بو (اور وه رسول الله ملی الله علیه وسلم بین۔ مطلب یہ ہے کہ اگر بغرض مال ونیا بحرے اگلے اور وکھیا

انسان اور جنات سب خفرت محد رسول الله صلى الله عليه وسلم) جیسے نیک ہو جائیں تو (تمہاری یہ پارسائی) میری سلطنت میں کوئی اضافہ نہیں کرے گی' اے میرے بندو! اگر تمارے پہلے اور پھلے انسان اور جنات سب سے بد بخت (بین ایلیس لعین) کے ول پر ہو جائیں (یعنی فرض کرو کہ ساری دنیا اول ہے آخر تک ابلیس لھین جیسی بھی بن جائے) تب ہمی یہ چیز میری سلطنت میں ذرا بھی کی نمیں کرے گی اے میرے بندو! اگر تمهارے پہلے اور چھلے انسان اور جنات سب ایک میدان میں کھڑے ہو جائیں پھر مجھ سے مانگنے لگیں اور میں ہر مخص کو اس کی مانگ کے مطابق دیتا جاؤں تو سے چیز میرے پاس کے خزانوں میں کوئی کی نہیں کرے گی مگر جیسا کہ سوئی سمندر میں ڈال کر نکال لی جائے وہ سمندر میں کیا کی كر على بياك ميرك بندو! (أخرت من تم كوجوبزا وسزا لے گی) یہ تو بس تمهارے ہی اعمال میں جن کو تم پر محفوظ ر کھتا ہوں ' چروہ تم کو بورے بورے دیدول گا' پس جو خیراور ا جِمالَى يائے وہ اللہ تعالى كاشكركرے (كه اس ياك ذات نے محض اینے لفف و عنایت ہے اعمال صالحہ کی توفیق ارزانی فرمائی) اور جو مخص اس کے سوایائے وہ صرف اپنے آپ کو ملامت کرے (کہ اس نے اپنے سوء اختیار سے اعمال بد کا راسته اختیار کیا)

راوی حدیث امام سعید (بن عبدالعزیز احتوفی المتونی المونی مدید) فرماتے ہیں کہ حصرت ابوادریس خولانی المتونی ۸۰ھ) جب اس حدیث کو بیان فرماتے تھے تو (عظمت و جلال اللی کے ظلب کی وجہ ہے) گھٹے ٹیک دیتے تھے۔

حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ أَسْبَاطِ بْنِ كُعَنَّدِ الْفُرَّ ثِينُ . حَدَّثَنَا أَ بِي .

قَالَ أَبُو هِيتَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ قَدْ رَوَاهُ شَيْبَانُ وَغَيْرُ وَاحِدِ عَنِ الْأَعْنَى نَعُو هٰذَا وَرَ أَمُوهُ ، وَرَوَى بَهْ مُهُمْ عَنِ الْأَعْنَى فَلَمْ بَرَ فَهُ . وَرَوَى أَبُو بَسَكُرِ بِنُ مَيَّاشٍ هٰذَا اللَّهِيثَ عَنِ الْأَعْنَى فَأَخْطَأُ فِيهِ ، وَقَالَ عَنْ هَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ سَهِدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَمْرٍ و وَهُو عَيْرُ تَعَفُوطِ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ اللهِ الرَّازِي مُهُو سُمُو فِي وَكَانَتْ حَدَّنُهُ سُرَّيَةً لِهَا بْنِ أَبِي طَالِبٍ . وَرَوَى مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الرَّازِي عَبْدَدَةُ الشَّقِ وَالْحَجَاجُ أَبِي طَالِبٍ . وَرَوَى مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الرَّازِي عَبْدَاهُ الرَّازِي عَبْدَدَةُ الشَّقِي وَالْحَجَاجُ

> رجہ: "معزت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے ہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک حدیث بیان فرماتے ہوئے خود سنا ہے۔ اگر ہیں نے

مرف ایک یا دو مرتبہ تن ہوتی یمان تک که سات مرتبہ کو میمی ذکر کیا (تو شاید میں اس کو بیان نہ کر آ) کیکن میں نے اس ے بھی زیاوہ مرجہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے سی میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کو به فرماتے سنا که تفل (نامی ایک مخص بن اسرائیل میں سے تھا وہ کسی گناہ کے کام سے بر میز نمیں کرنا تھا' ایک مرجہ اس کے پاس ایک عورت آئی (اور اس کے سامنے اپنی کوئی ضرورت پیش کی) اس نے اس عورت کو ساٹھ دینار اس شرط پر دیئے کہ وہ اس سے بدکاری کرے گا' پس جب اس کی اس جگہ بیٹا جمال آدی اپنی بیوی ے محبت کرنے کے لئے بیٹھتا ہے تو وہ عورت کانیے اور رونے گئی' اس نے کہا روتی کیوں ہو؟ کیا میں نے تیجے مجبور کیا ہے؟ وہ کہنے گئی 'نیس مجبور تو نہیں کیا 'گریہ (بد کاری کا کام) ایا کام ہے جو میں نے مجھی نہیں کیا' ما بھندی کی مجوری نے مجھے اس (بدن فروشی) پر آمادہ کر دیا، کفل نے كما و يه كام محض مجورى كى وجد ے كر ربى ب والانك تو نے یہ کام مجھی نیں کیا؟ جا (یں تھے سے یہ فعل بد نمیں کرتا) اور به دینار بھی تیرے ہیں' اور کئے لگا نیس! اللہ کی قتم! میں آئده الله تعالى كى تميى نافرماني شين كرون گا، پير (خداك شان کہ اس تحی توبہ کے بعد) اس رات اس کا انقال ہو گیا۔ توضیح کو اس کے دروا ذے پر ککھا ہوا تھا کہ:

"بے شک اللہ تعالی نے تفل کو بخش دیا"۔

(متدرک حاکم ص ۲۵۳ ۔ ۲۲۵۵ ج ۴) کی روایت میں مزید اضافہ ہے کہ لوگوں کو اس کی حالت پر تعجب ہوا (کہ ایسے گناہ گار و بدکار کی بخشش کیسے ہوگئ) یماں تک اللہ تعالیٰ نے

#### اس زمانے کے نبی (صلی اللہ علی نینا وعلیہ وسلم) پر وحی بھیجی کہ اس کا بیا قصہ ہوا تھا کہ وہ مچی توبہ کرکے مراہے)"۔

تشریح: اس مدیث سے معلوم ہوا کہ آدی کیسابی گنہ گار ہو اگر اسے کی توبہ کی توفق ہو جائے قو جن تعالی شانہ کی رحمت و مغفرت کا دروازہ اسکے لئے کھلا ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ آدی کو اس خیال سے قوبہ سے باز نہیں رہنا چاہئے کہ جھ سے پھر گناہ ہو جائیگا' اور توبہ ٹوٹ جائیگی نہیں! بلکہ آدی جب بھی توبہ کرے اور یہ عزم رکھے کہ دوبارہ بھی گناہ نہیں کروں گا'کیا بعید ہے کہ اللہ تعالی اس توبہ پر اسکا خاتمہ کر دے' جیسا کہ کفل کے ساتھ ہوا۔

### مومن اور فاجر کی مثال

حَدَّثَنَا هَنَّادٌ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْمُودٍ بِحَدِيِثَيْنِ أَحَدُهُمَا

عَنْ نَفْسِهِ وَ لَآخَرُ عَنِ النَّبِيَّ سَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ، قَالَ عَبْدُ اللهِ : إِنَّ المُؤْمِنَ يَرَى ذُنُوبَهُ كَأَنَّهُ فَى أَصْلَ جَبَلِ بَخَافُ أَنْ بَفَعَ عَلَيْهِ ، وَ إِنَّ الْفَاحِرَ بَرَى وُنُوبَهُ سَكَذُبَابِ وَقعَ عَلَى أَنْهِ ، قَالَ بِهِ لِمُسَكِّدًا أَبُومُهَاوِيَةَ عَنِ الْأَثْمِشِ عَنْ مُعَارَةَ بَنِ مُعَدِيْرٍ عَنِ الْخُرِثِ بَنِ سُوَيْدٍ .

حَدَّثَنَا فَطَارُ ، وَقَالَ:قَالَ رَسُولُ اللهِ مَثْلَ اللهُ عَلَيْدِ وَسُلْمٌ:

كَانُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ أَحَدِكُمْ مِنْ رَجُلِ بِأَرْضَ دَوِبَةٍ (١) مُهْلِكَةً مِنَهُ رَاحِلَتُهُ مَلَيْهَا وَلَيْهُ وَمَا يُسْلِحُهُ فَأَضَلُهَا فَخَرَجَ فَى طَلَبِهَا، حَتَّى اذَا أَدْرَكَهُ المَوْتُ فَالْمُوتُ فِيهِ اللَّذِي أَضْلَلْهُمْ فِيهِ فَأَمُوتُ فِيهِ اللَّذِي أَضْلَلْهُمْ فِيهِ فَأَمُوتُ فِيهِ اللَّهِ اللَّهِي أَضْلَلْهُمْ فِيهِ فَأَمُوتُ فِيهِ اللَّهِي اللَّهِي أَضْلَلْهُمْ فِيهِ اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِ فَأَمُوتُ فِيهِ اللَّهُ وَمَا إِنَّهُ مَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ أَبُو عِينَى : هٰذَا حَدِبَثُ حَنَنُ سَحِيحٌ ؛ وَفِيهِ عَنَ أَبِي هُرَبُرُءَ وَالنَّمْنَانَ بَنْ بَشِيرِ وَأَنَسَ بْنَ مَالِكٍ هَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَرْرَ .

> ترجمہ: "حارث بن سوير" فراتے بيل كه بم سے حضرت عبدالله بن مسود رضي الله عند في دو حديثين بيان فراكين ایک این طرف سے اور دوسری نی کریم صلی الله علیه وسلم ے و حضرت عبداللہ رضی اللہ عند نے قرمایا کہ مومن این كنابوں كو اليا ديكما ہے كويا وہ پہاڑ كے دامن ميں كمرا ہے' اور اے اندیشہ ہے کہ وہ اس پر گریٹ گا۔ اور فاجر اور یر کار آوی این گناہوں کو ایبا سمجھتا ہے کہ گویا اس کی ناک رِ کھی بیٹے گئی تھی اور اس نے ہاتھ کا اشارہ کیا تو ا زُگئی۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که الله تعالی تم میں سے کسی کی توبہ براس فض سے بھی زیادہ خوش ہوتے ہیں جو کمی ہولناک لق و دق صحرا میں سفر کر رہا تھا۔ اس کے پاس سواری تھی جس پر اس کا توشد ' کھانا' یانی اور دیگر ضروریات لدی بوئی تھیں' وہ سواری جنگل میں حم ہو سمی وه اس کی تلاش میں مارا مارا پھرتا رہا میاں تک کہ موت اس کی آکھوں کے سامنے آگئ اس نے سوچا کہ جمال میں نے سواری مم کی تھی اس جگہ لوٹ جاؤں اور وہیں جاکر مروں' چنانچہ وہ ای جگہ لوٹ آیا' وہاں آکر (لیٹ گیا اور) زرا اس کی آئکہ لگ گئی اکلہ کھلی تو کیا دیکھا ہے کہ اس کی سواری اس کے سرکے پاس موجود ہے۔ اور اس کا کھانا ' پانی اور ساری ضروریات بھی موجود ہیں"۔

تشری: حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عند کے ارشاد میں گناہ صادر

ہونے کے بعد مومن اور فاجر کی قلبی کیفیت کو ذکر کیا گیا ہے کہ مومن تو اینے گناہ سے ایبا ڈر آ ہے گویا اس پر بہاڑ گر بڑے گا' اس لئے فورا" توبہ و استغفار کی طرف متوجہ ہو آ ہے ' اور اشک ندامت سے اس گناہ کی سابی وھونے کا اہتمام کرتا ہے ' بر تکس اس کے فاجر اور بدکار آدی اپنے گناہ کو معمولی چیز سمجھتا ہے گویا ناک پر مکھی جیٹی تھی نے ہاتھ کے معمولی اشارے ہے اڑا دیا۔ بہا او قات جب آدمی مشغول ہو تا ہے تو اسے مکھی کے بیٹھنے اور ہاتھ سے اڑانے کا دھیان بھی نہیں ہوتا' اس طرح فاجر آدمی کو اپنے گناہوں کی طرف الفات نہیں ہو تا' اور نہ ان کے تدارک کی فکر لاحق ہوتی ہے۔ عافظ ابن ججر " فیخ ابن الی جمره ہے نقل کرتے ہیں کہ مومن کے اپنے گناہوں سے خوف کا سب یہ ہے کہ مومن کا قلب نورانی ہو تا ہے 'جب اینے نفس ہے کسی ایسی چیز کو دیکھتا ہے جو اس کی نورانبیت قلب کے خلاف ہو تو اے وہ بت سکین بات معلوم ہوتی ہے 'اور ہلاکت کے اسباب تو بہت ہو سے ہیں مران میں سے مہاڑ گرنے کی حمثیل اس لئے بیان فرمائی کہ دوسرے ملات سے بچنے کی تو کوئی صورت نکل سکتی ہے ، گر کوئی مہا او کر یرے تو اس سے نجات عادیا" ممکن نہیں۔ حاصل سے کہ ایمان ویقین کی قوت کی وجہ سے مومن پر خوف غالب ہو تا ہے' اس لئے وہ گناہوں کی سزا ے بے خوف نمیں ہو گا' اور میں مسلمان کی شان ہے کہ وہ جیشہ ڈر نا رہے' اینے نفس کا مراقبہ کر مارہے' اپنے نیک عمل کو چھوٹا اور معمولی سمجے 'اور چھوٹے سے چھوٹے برے عمل سے بھی ڈر ہا رہے۔

اور فاجر کی بے خوفی کا سب یہ ہے کہ فاجر کا قلب ناریک ہو تا ہے اس لئے گناہوں کا سرزد ہونا اس کے نزدیک معمولی بات ہے ' کی وجہ ہے کہ جو شخص معاصی کا ار تکاب کر تا ہے جب اس کو وعظ و نقیحت کی جائے تو کہتا ہے کہ بیہ تو معمولی بات ہے اس حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ کسی مومن کا اپنے گناہوں سے کم ڈرنا اور گناہوں کو ہلکی پھلکی چیز سمجھنا اس

کے فجور کی دلیل ہے۔

محب طبری فرماتے ہیں کہ مومن کی یہ کیفیت اس لئے ہے کہ وہ اللہ
تعالیٰ سے اور اس کی سزا سے شدید خوف رکھتا ہے 'کیونکہ اسے اپنے گناہ
کا تو یقین ہے 'اور یہ یقین نہیں کہ گناہ معاف کیا جا چکا یا نہیں 'اور مغفرت
ہوگی 'یا نہیں 'اور فاجر آدمی اللہ تعالیٰ کی معرفت کم رکھتا ہے 'اس لئے
اسے خوف بھی کم ہو تا ہے۔ اور معصیت کو بھی معمولی چیز سجھتا ہے۔
اسے خوف بھی کم ہو تا ہے۔ اور معصیت کو بھی معمولی چیز سجھتا ہے۔
اسے خوف بھی کم ہو تا ہے۔ اور معصیت کو بھی معمولی چیز سجھتا ہے۔

اور حفرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی جو حدیث بیان فرائی ہے' اس میں بندے کی توبہ پر اللہ تعالیٰ کی خوشی کو ایک تمثیل کے انداز میں بیان فرایا ہے ایک ایبا شخص جو موت کے منہ میں جا چکا تھا' اور زندگی سے بکسرایوس ہو چکا تھا یکا یک اس کی سواری اور کھانے چینے کا سامان مل جانے سے اسے گویا نئی زندگی نصیب ہو گئ' ایسی حالت میں اس کی فرحت و مسرت کا اندازہ کون کر سکتا ہے؟ بندہ گناہ کا ارتکاب کر کے شیطان درندے کے چگل میں پھنس جاتا ہے' جو اس کو ابدی موت کے گھان اتارنا چاہتا ہے' توبہ کرنے کے بعد اسے شیطان کے چگل سے رہائی مل جاتی ہے' اور وہ رحمت اللی کے سائے میں آجاتا ہے۔ اس لئے حق تعالیٰ شانہ کو بندے کی توبہ سے اس شخص سے بھی بڑھ کر خوشی ہوتی ہے جو زندگی سے بہر مابوں سے بھی بڑھ کر خوشی ہوتی ہے جو زندگی سے بہر مابوں۔ مابوس ہو جانے کے بعد دوبارہ زندگی سے ہمکنار ہوا۔

صیح مسلم (ص ۳۵۵ ج ۲) میں بروایت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بی تمثیل بیان فرمائی گئی ہے' اور اس کے آخر میں ہے کہ جب اس شخص نے اٹھ کراپنی سواری دیکھی تو شدت مسرت ہے کہنے لگا:

·· اللهم انت عبدي وانا ربك··

ترجمه: "اے اللہ! تو میرا بندہ ہے اور میں تیرا رب

بول"-

المخضرت صلى الله عليه وسلم في فرايا:

۱۰۰ اخطأ من شدة الفرح... ترجمه: «مرت كي ديمه سے به چاره چوك كيا"۔

## غلطی کے بعد توبہ

حَدَّثَمَنَا أَخَدُ بُنُ مَنِيعٍ . حَدَّثَمَنَا زَبْدُ بُنُ حُبَابٍ . حَدَّثَمَنَا زَبْدُ بُنُ حُبَابٍ . حَدَّثَمَنَا عَلَىٰ بُنُ مَسْمَدَةَ اللّٰبَاهِلِيُّ . حَدَّثَمَنَا قَتَادَهُ عَنْ أَنَسِ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْدٍ وَسَلْمَ فَالَ : كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَالِهِ وَخَبْرُ النَّفِطَالَيْنَ النَّوَّالِمُونَ .

قَالَ أَبُو هِيسَى ؛ هَٰذَا حَدِيثٌ غَرِيتٌ لَا نَمْرِفَهُ ۚ إِلاَ مِنْ حَدِيثِ عَلِيًّ ابْن مَسْتَدَةً عَنْ قَتَادَةً .

ترجمہ: "حضرت انس رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہر ابن آوم خطاکار ہے۔ اور بھرین خطاکار وہ ہیں جو کشرت سے قوبہ کرنے والے ہیں"۔

تشریح: مطلب یہ کہ بھول چوک اور خطا تو ہر آدی ہے ہو ہی جاتی ہے'
انیان خطاکا پتلا ہے' لیکن خطا پر اصرار نہیں کرنا چاہئے' اس لئے فرمایا کہ سب
سے بہتر خطاکار وہ جیں جو بکثرت توبہ کرنے والے ہوں' راز اس کا بیہ ہے کہ
توبہ و انابت الی اللہ عبدیت کا اعلیٰ مقام ہے' پس جب بندہ خطا و گناہ کے بعد
توبہ و استغفار کرتا ہے اور اسے رجوع الی اللہ کی توفیق ہو جاتی ہے تو اس کی
برکت ہے حق تعالیٰ شانہ نہ صرف اس کا گناہ معاف فرما دیتے ہیں' بلکہ اس پر
مزید لطف و انعام بھی فرماتے ہیں' اور اس کے درجات قرب میں مزید اضافہ ہو
جاتا ہے' اس طرح توبہ کی برکت ہے وہ گناہ بھی قرب الی اللہ کا ذریعہ بن جاتا

ہے۔ گراس خیال سے گناہ کا ارتکاب نہیں کرنا چاہئے کہ پھراس کے بعد توبہ کرلیں گے۔ یہ نئس و شیطان کا مکرہے 'اسے کیا معلوم کہ پھرتوبہ کی توفیق بھی ہوگی یا نہیں؟

#### ائيان كانقاضه

حَدَّثَمَنَا شُوَيْدٌ. أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُبَارَكِ، عَنْ مَمْسَرِ عَنِي الرَّهْرِي عَنْ أَيِي سَلَمَةَ عَنْ أَيِي هُرَبْرَةَ عَنِي النَّهِيُّ سَلِّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : مَنْ كَانَ بُواْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُسَكِّرْغُ ضَيْمَهُ ، وَمَنْ كَانَ بُواْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَعْشَمُنْ

قَالَ أَبُو عِينَى : هٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ .

وَ فِي الْبَابِ عَنْ عَائِشَةَ وَأَنَسِ وَأَ بِي شُرَّبْعِ الْمَدَوِيِّ الْسَكَمْبِيُّ الْنُفْزَاعِيُّ وَاشْهُ خُوَيْنَلِدُ بْنُ عَمْرٍ و ·

ترجمہ: "حضرت ابو ہربرہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جو شخص اللہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایمان کا اکرام کا کرے اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہو اے چاہئے کہ اپنے ممان کا اکرام کرے اور جو مخص اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہوا ہے چاہئے کہ یا تو بھلی بات کے ورنہ خاموش رہے "۔

تشریح: مطلب سے کہ بید دونوں باتیں تقاضائے ایمان ہیں' اور دونوں کے ساتھ اللّٰہ اللّٰہ بدالفاظ فرمانا کہ ''جو شخص اللّٰہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایکان رکھتا ہو'' آگید مزید کے لئے ہے' آخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے بہت سے ارشادات میں زبان کی حفاظت کی آگید آئی ہے' اس کی وجہ یہ ہے کہ زبان دل کی ترجمان ہے' دل میں جو خیالات و احساسات ابھرتے ہیں زبان ہی ان کو الفاظ کی شکل میں ڈھالتی ہے' اس لئے زبان کی حفاظت

کا بردا ذریعہ ہے ' پھر ذبان حق تعالی شانہ کی اتنی بری نعمت ہے کہ حیوانات میں انسان ہی کو اس سے مشرف و ممتاز فرایا ہے ' لغو گوئی میں اس نعمت عظلی کی بے قدری ہے ' پھر زبان کی ذراس بے احتیاطی بیا اوقات دنیا و آخرت کی ذات و ندامت کی موجب ہوتی ہے ' علاوہ ازیں قریبا " بیس گناہ کیرہ صرف زبان سے سرزد ہوتے ہیں۔ اس لئے زبان کی حفاظت بہت سے گناہوں سے حفاظت کا ذریعہ ہے۔

حَدَّ ثَنَا تُقَيِّبُهُ . حَدِّثُنَا أَنْ لَمُبِيَّةَ عَنْ يَزِيدَ بَنِ عَمْرٍ وَ الْمُعَافِينَ عَنْ الْمِيْعَة المُعَافِرِي عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْنِ الْمُعْبِلُ مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّم : مَنْ صَمَتَ نَجَاً .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَٰذَا حَدِيثُ غَرِيبٌ لاَ نَعْرِفُهُ ۚ إِلاَ مِن حَدِيثِ ابْنِ لِمَيمَةَ وَأَبُو عَبْدِ الرَّاحُنِ الْخَبْلِ هُوَ عَبْدُ اللهِ بْنُ بَزِيدَ

ترجمہ: "منتضرت عبداللہ بن عمرد رضی اللہ عنما ہے ۔ روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو مخص خاموش رہا اس نے نجات پالی"۔

تشریج: یہ حدیث جوامع الکلم میں ہے ہے 'صرف تین الفاظ کے مخفرے فقرے میں دریائے معانی بند فرما دیا 'اور نجات کا نسخہ تجویز فرما دیا ہے 'انسان کے گناہوں کا سب سے بڑا ذریعہ زبان ہے 'جو کثیر الاستعال بھی ہے 'اور کثیر الحطابھی۔ اس لئے زبان کے استعال میں احتیاط ضروری ہے۔

حَدِّثُنَا إِنَّ الْهِمُ بَنُ سَعِيدِ البَّوْهِرِيُّ . حَدَّثَنَا أَبُو أَسَامَةَ . حَدَّثَنَا يَزِيدُ بَنُ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي بُرُدَةَ عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللهِ مَثَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَشَرْ أَى اللَّهُ لِينَ أَفْضَلُ؟ قَالَ: مَنْ شَرْ اللَّهُ لِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَبَدِهِ. هٰذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ مِنْ حَدِيثٍ أَبِي مُوسَى. ترجمہ: "معضرت ابو موی اشعری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا کہ کون سا مسلمان سب سے افضل ہے فرمایا وہ محض کہ مسلمان اس کی زبان اور ہاتھ سے محفوظ رہیں"۔

تشریج: اینی سب سے افضل اور بمتر مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور اس کے ہاتھ سے کسی مسلمان کو تکلیف نہ پہنچ ، یہ مضمون متعدد احادیث میں آیا ہے ، چنانچہ حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

" المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمؤمن من امنه الناس على دمائهم والموالهم".

ترجمہ: مسلمان تو وہ ہے کہ مسلمان اس کی زبان اور اس کے باتھ سے محفوظ رہیں۔ اور مومن تو وہ ہے کہ لوگ اپنی جان و مال کے بارے میں اسے امین سجھتے ہوں۔ اس کی جانب سے کوئی جانب سے کوئی خطرہ لاحق نہ ہو۔

یی مدیث امام بیمنی گئے "شعب الایمان" میں حضرت فضالہ رضی اللہ عند کی روایت سے نقل کی ہے۔ اور اس میں بیر اضافہ ہے:

والمحاهد من جاهد نفسه في طاعـة الله
 والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب
 (مشكوة ص ١٥)

ترجمہ: ادر مجاہد تو وہ ہے جو اللہ کی طاعت میں اپنے نفس

ے جہاد کرے ' اور مهاجر تو وہ ہے جو غلطیوں اور گناہوں کو جھوڑ دے۔

حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص رضی اللہ عنما سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

المسلم من سلم المسلمون من لسانه
 ویده والمهاجر من هجر ما نهی الله عنه
 رسیم بناری)

ترجمہ: مسلمان تو وہ ہے کہ مسلمان جس کی زبان اور ہاتھ سے محقوظ ہوں۔ اور معاجر تو وہ ہے جو ان چیزوں کو چھوڑ وے جن سے اللہ تعالی نے منع فرمایا ہے۔

اورمسلم شريف ميس به مديث ان الفاظ سے مروى سے:

۱۰ ان رجـلاً سـال النبـي صلـي الله عليــه

وسلم ای المسلمین خیر؟ قال من سلم المسلمون من لسانه ویده استکوه ص ۱۲)

ترجمہ: ایک مخص نے نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ کونسا مسلمان سب سے بہترہے؟ فرمایا 'وہ مخص کہ مسلمان اس کی زبان اور ہاتھ سے محفوظ ہوں۔

اور حضرت عمرد بن عبدالله رضی الله عنه کی طویل روایت میں ہے:

وقلت اى الاستلام افضل قيال من سلم

المسلمون من لسانه ويده٠٠

ترجمه: "ميس في يوجها كم كونسا اسلام افضل ب- فرمايا وه

#### فخص جس کی زبان اور ہاتھ سے لوگ محفوظ رہیں"۔

ان احادیث مبارکہ میں زبان کی حفاظت کی تاکید ہے اور آدمی کا اپنی زبان اور ہاتھ کو کسی کی ایذاء رسانی سے بچانا اس کو کمال اسلام کی علت قرار دیا ہے ' ظاہر ہے کہ جو شخص اپنی زبان اور ہاتھ سے مسلمانوں کو ایذا پہنچا تا ہو اور ان کے حقوق پامال کرتا ہو اس کو اچھا مسلمان نہیں کمہ سکتے۔

چونکہ زبان کا میدان ہاتھ سے زیادہ وسیع ہے اس لئے زبان کو پہلے ذکر فرمایا کیونکہ ہاتھ سے تو صرف ای مخص کو تکلیف پہنچائی جا تکتی ہے جو سامنے موجود ہو کیکن زبان سے ماضی عال اور متعقبل عاضرو عائب سب لوگوں کو ایذاء پہنچائی جا حتی ہے نیز زبان ہلانے میں کوئی مشقت نہیں اس لئے زبان ایداء پنچائی جا حتی ہے 'اور ان میں سے بیشتر کا تعلق حقوق العباد سے ہے 'کاہ بہت بی عام ہیں 'اور ان میں سے بیشتر کا تعلق حقوق العباد سے ہے 'اس لئے زبان کی حقاظت کی بہت ضرورت ہے 'کسی کی زبان سے لوگوں کے محفوظ رہنے کی بس ایک ہی صورت ہے کہ زبان سے جو بات بھی کے سوچ سمجھ محفوظ رہنے کی بس ایک ہی صورت ہے کہ زبان سے جو بات بھی کے سوچ سمجھ کر کے 'اور آخرت کے عذاب و وبال کو پیش نظر رکھے 'حضرت حکیم الامت خانوی قدس سرہ ارشاد فرماتے ہیں:

"بر قول اور ہر فعل افتیاری کمی نہ کمی غایت کے لئے مطلب ہو تا ہے ' پس ہر کام اور ہر بات میں بیہ سوچنا چاہئے کہ اس کی غایت کیا ہے جس کام اور جس بات کی کچھ غایت نہ ہو وہ نفول وہ فضول ہے ' اور غایت معلوم ہو گر مفید نہ ہو وہ بھی فضول ہے ' اور غایت کوئی ضرر ہو لازم یا متعدی تو وہ کلام یا ہات مصرہ ' ۔ (انفاس عینی ص ۱۸۳)

حَدَّثَنَا أَخَدُ بِنُ مَنِيعٍ . حَدَّثَنَا مُحَدُّ بِنُ النَّهِ بِنِ مَدَّلَنَ مُحَدُّ بِنُ النَّهِسِ بِنِ أَ بِي يَزِيدَ الْهَنْدَا بِيُّ مَنْ نَوْرٍ بْنِ بَزِيدَ عَنْ خَالِدٍ بْنِ مَعْدَانَ عَنْ سُعَاذِ بْنِ جَبَلِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَن عَبَرَ أَخَاهُ بِذَنْبٍ لَمَ عَلَمْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَن عَبَرَ أَخَاهُ بِذَنْبٍ لَمْ نَابَ مِنهُ .

قَالَ أَبُو هِيسَى : عَلَمَا حَدِيثُ غَرِيبٌ وَلَيْسَ إِسْنَادُهُ عِمْتُمِيلٍ وَخَالِهُ بَنُ مَمْدَانَ لَمْ يُدُوكُ مُعَاذَ بَنَ جَبَلٍ ، وَرُوىَ مَن خَالِهِ بْنِ سَدَانَ أَنَّهُ أَدْرَكَ سَبْمِينَ مِن اصْعَابِ النّبيُّ صَلَى أَفَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ ، وَمَاتَ مُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ ف خِلاَفَةِ مُحَرَ بْنِ النّمَالِ ، وَخَالِهُ بْنُ سَعْدَانَ رَوَى عَنْ غَيْرٍ وَاحِدٍ مِنْ أصحابِ مُعَاذِ عَنْ مُعَاذِ غَيْرَ حَدِيثٍ .

ترجمہ: "حضرت معاذبن جبل رضی اللہ عنہ سے روایت بہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جس مخص نے اپ مسلمان بھائی کو کسی گناہ پر عار دلائی وہ مرنے سے پہلے اس گناہ میں جٹلا ہو گا' امام احد" فرماتے ہیں علاء نے فرمایا ہے کہ اس مدیث میں وہ گناہ مراد ہے جس سے اس محض نے توبہ کرلی ہو''۔

تشریح: زبان سے جو بے شار گناہ سرزد ہوتے ہیں ان میں سے ایک گناہ کسی مسلمان کو اس کے گناہ پر عار دلانا ہے' اس حدیث میں اس گناہ کا وبال ذکر فرمایا ہے کہ ایما مخص مرنے سے پہلے اس گناہ میں خود بنتلا ہو کر مرے گا۔ (نعوذ باللہ)

یماں میہ بات پیش نظر رہنا ضروری ہے کہ کمی گنہ گار کو گناہ چھوڑنے کی نفیحت اور تلقین کرنا دو سری بات ہے ' اور کس جٹلائے گناہ کو اس کے گناہ پر عار دلاتا دو سری چیز ہے۔ پہلی چیز امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کا ایک شعبہ ہے جو بعض صور توں میں واجب اور بعض میں مندوب ہے ' اور دو سری چیز کبر کا شعبہ ہے ' جو حرام ہے ' ان دونوں کے در میان اخمیاز کرنا محقق کا کام ہے۔ کا شعبہ ہے ' جو حرام ہے ' ان دونوں کے در میان اخمیاز کرنا محقق کا کام ہے۔ کسی گنہ گار کو نفیحت کرنے میں جذبہ خیر خوابی کار فرہا ہو تا ہے ' اور

نصیحت کرنے والا خیر خواہی و دل سوزی سے بیہ چاہتا ہے کہ اس کا بھائی اس گناہ کے وہال سے نی جائے ' فسیحت کرتے ہوئے نہ تو اس کے دل میں اس گنہ گار کی حقارت ہوتی ہے ' اور نہ بیہ وسوسہ ہوتا ہے کہ میں اس سے افتال مول ۔۔۔

ہوں۔
اس کے برعس عار دلانے والے کا مقصور گناہ گار کو اس کے گناہ ہے
پیانا نہیں ہو تا بلکہ اے شرمندہ کرنا اور اس کی تحقیرو تذلیل مقصور ہوتی ہے اور عار دلانے والا گویا اپنے آپ کو اس ہے بہتر سمجھتا ہے۔ اس لئے یہ نعل ، جس کا خشا کبر ہے ، سلمان بھائی کی تحقیرو تذلیل کے ساتھ ساتھ اپنی برتری کے اظہار کو منصمن ہے۔ بعض او قات ایسا ہو تاہے کہ ایک فخض ایک گناہ ہے تائب ہو چکا ہے لیکن عار دلانے والا اس کو شرمندہ اور ذلیل کرنے ہو چکا ہے لیکن عار دلانے والا اس کو شرمندہ اور ذلیل کرنے سے بائب ہو چکا ہے لیکن عار دلانے والا اس کو شرمندہ اور ذلیل کرنے ہیں بن کی صفائی ہو چکی ہے ، عار دلانے کی میہ صورت سب تذکرہ کیا کرتی ہیں جن کی صفائی ہو چکی ہے ، عار دلانے کی میہ صورت سب تذکرہ کیا کرتی ہیں جن کی صفائی ہو چکی ہے ، عار دلانے کی میہ صورت سب ہے برتر ہے جن تعالی اس گناہ سے محفوظ رکھیں۔

## شات کی سزا

حدَّثَمَا عَرَ بَنُ إشْمِيلَ بْنِ مُجَالِدِ الْمَدَانِيُ . حدَّثَمَا أُمَّيَة أُ بْنُ شَبِيبِ . حَدَّثَمَا أُمَيَّة أُ بْنُ شَبِيبِ . حَدَّثَمَا أُمَيَّة أُ بْنُ الْفَاسِمِ الْمُذَّاهِ الْبَصْرِئُ . حدَّثَمَا حَفْصُ بْنُ غِياتُ عَنْ بُرُدِ بْنِ سِنَانِ عَنْ الْفَاسِمِ الْمُذَّاهِ الْبَصْرِئُ . حدَّثَمَا حَفْصُ بْنُ غِياتُ عَنْ بُرُدِ بْنِ سِنَانِ عَنْ مَكْحُولِ هَنْ وَا بُلَة بْنِ الْأَسْفَعِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَالَ مَشْفَعِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَالَ مَشْفَعِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَالَ مَنْ الْمُعْمِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَلَا مَا مُعَلِيفًا مَنْ الْمُعْمِ وَأَنْسِ بْنِي مَاللهِ عَلَيْهِ مِنْ وَا بُلَةً بْنِ الْمُعْمِ وَأَنْسِ بْنِي مَاللهِ عَلَيْهِ مِنْ أَوْا بُلَةً بْنِ الْمُعْمِ وَأَنْسِ بْنِي مَاللهِ عَلَيْهِ مِنْ أَوْلِيلًا فَيْ مِنْ أَصْدِ مِنْ أَصْدِهِ النَّهِ مَا مَنْهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ مِنْ أَصْدِهِ مِنْ أَصْدِ مِنْ أَصْدِهِ مِنْ أَصْدِهِ اللَّهُ مِنْ أَصْدِهِ اللَّهُ اللَّهِ مَا مُعَلِيلًا مُنَا اللهُ مُنْ أَنْهُ مِنْ أَصْدِهِ مِنْ أَصْدِهِ اللَّهُ مَا أَلَاهُ مِنْ أَلْهُ مُ مَاللَّهُمْ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهِ مِنْ أَصْدِهِ اللَّهُ مَا لَهُ مُعْمَالِ النَّهِ مَا مُعْلَى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى اللهُ مُعْمَى وَأَنْهُ مُ وَلَا لَهُ اللَّهُ مُنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَمْدُوا لِللْمُعْمِ وَالْمُعْمِ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَصْدِهُ مِنْ أَمْدِهُ مِنْ أَمْدِهُ مِنْ أَمْدُوا لِلْهُ اللَّهُ مِنْ أَلْمُوا لِلْهُ مُنْ أَلَالْهُ مُولِهُ اللَّهُ مُولِلَهُ مُولِهُ الْمُعْمَالِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِلِ الْمُعْلِمُ الْمُعْمِلِهُ مِنْ أَمْدُوا لِلْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُع

اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ۚ إِلاَّ مِنْ لِهُوْلاَهِ النَّلَائَةِ وَمَسَكُمُحُولُ شَامِيٌّ بِسُكَنَى أَبَا عَبْدِ اللهِ وَكَانَ عَبْدًا فَأَعْتِقَ وَمَسَكُمْحُولُ الْأُزْدِى ۚ بَصْرِى ۚ سَمِسعَ مِنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَرَّ بَرْوى عَنْهُ مِحَارَةُ بْنُ زَاذَانَ .

حَدَّثَنَا عَلَىٰ بْنُ حُجْرٍ . حَدَّثَنَا إَسْمُمِلُ انْنُ عَيَّاشِ بَنْ تَمِيمٍ بِنِ عَطِيَّةً قَالَ : كَيْنِيرًا مَا كُنْتُ اسْمَعُ مَـكَخُولاً بُسْنَلُ فَيَقُولُ نَذَا نَمْ <sup>(1)</sup> .

ترجمہ: "حضرت واظ بن استع رضی اللہ عند سے روایت بے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے بھائی کی مصیبت پر خوشی نہ کر ورنہ ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالی اس پر رحم فرما دیں' اور جھ کو جٹا کرویں''۔

تشریح: کمی کی مصیبت پر خوش ہونے کو "شانت" کہتے ہیں ' عام طور سے آدی میں سے کمزوری پائی جاتی ہے کہ جس شخص سے بغض و عداوت یا کدورت ہواس پر اگر کوئی افاد پڑے یا وہ کسی مصیبت میں جٹلا ہو جائے تو آدی ایک گونہ خوشی محسوس کرتا ہے ' اور بعض لوگ تو اس خوشی کا برطلا اظہار بھی شروع کر دیتے ہیں' بلکہ بعض ایسے لوگ جو دین داری کے پندار اور عجب میں جٹلا ہوں دشمن کی مصیبت کو اپنی کرامت کے طور پر پیش کرتے ہیں' اس مدیث پاک میں اس مرض کی اصلاح فرمائی گئی ہے کہ جو شخص اپنے کسی مسلمان بھائی کی مصیبت پر خوش ہوتا ہے اسے اس بات سے ڈرنا چاہئے کہ اللہ مسیبت کو تو عافیت عطا فرما دیں' اور اس شخص کو اس مصیبت میں اس جٹلا کر دیں۔

ایک مسلمان کی شان تو یہ ہونی چاہئے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کا غم خوار ہو' ہدرد ہو' اس کو خدانخواستہ کسی تکلیف یا مصیبت میں دیکھے تو پریشان ہو جائے' اور اس کے ازالہ کی ہر ممکن کوشش کرے ' اور کچھ نہیں کر سکنا تو ا ظلاص و دل سوزی کے ساتھ دعا ہے تو در بغ نہ کرے ' آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے:

" المؤمنون كرحل واحد ان اشتكى عينه اشتكى عينه اشتكى كله وان اشتكى رأسه اشتكى كله "

(رواه مسلم عن نعمان بن يشير: مشكوة ص ٤٢٢)

ترجمہ: "اہل ایمان کی مثال ایک آدمی کے وجود کی ہے کہ اگر اس کی آگھ میں تکلیف ہو تو پورے وجود میں تکلیف ہو تی ہے"۔

دو سری مدیث میں ہے:

متوق عليه مسائر الجسد الما المتكى عضوا المتحى عضوا المسلم المسلم المسلم والحمى متفق عليه متف عليه متفق عليه متفق عليه متفق عليه متفق عليه متف عليه متفق عليه متف عليه متف عليه متف عليه متف عليه متفق عليه متف عليه متف عليه متفق عليه متف عليه متف عليه متف عليه متف عليه متف عليه متف عليه

ترجمہ: "تم اہل ایمان کو دیکھتے ہو کہ وہ باہمی رحمت اور محبت و شفقت میں جد واحد کی طرح میں کہ جسم کے ایک عضو میں تکلیف ہوتی ہے تو جسم کے باتی اعضا بھی بے خوابی اور بخار میں مثلا ہو جاتے ہیں"۔

اس کے برعکس کی مسلمان کو جٹلائے مصیبت دیکھ کر خوش ہونا ہے کی
مسلمان کی شان نہیں 'بلکہ ہے منافقین کا شیوہ تھا کہ وہ مسلمانوں کی خوش ہے
رنجیدہ ہوتے اور حمد کی وجہ سے جل بھن جاتے 'اور مسلمانوں کی تکلیف
سے خوش ہوتے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے:

اِنْ تَمْسَسُكُمْ حَسَسَنَةٌ تَسُسؤُهُمْ وَإِنْ تَصِبْكُمْ سَيِّنَةٌ يَفُرَحُواْ بِهَا ﴿ (آل عمران: ١٢٠) تَصِبْكُمْ سَيِّنَةٌ يَفْرَحُواْ بِهَا ﴿ (آل عمران: ١٢٠) تَرْجَمَ : "اگر تم كوكولى الحجي حالت پيش آتى ہے تو ان (منافقوں) كے لئے موجب رہج ہوتى ہے 'اور اگر تم كوكولى ناگوار حالت پيش آتى ہے تو اس سے خوش ہوتے ہیں۔

### کسی کی نقل ا تار تا

حَدَّثَنَا هَنَّادٌ . حَدَّثَنَا وَكَيْمٌ عَنْ سُفَيَّانَ هَنْ عَلِي بْنِ الْأَفْسَرِ عَنْ أَيِى حُذَيْفَةَ عَنْ عَانِشَةَ قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللهِ سَلَى اللهُ صَلَيهِ وَسُلْمَ : مَا أُحِبُ أَنِّى حَسَكَيْتُ أَحَدًا وَأَنَّ لِي كَذَا وَكَذَا

قَالَ أَبُوعِيتَى : لهٰذَا حَدِيثُ حَتَنُ مَسَعِيعٌ ، وَأَبُوحُذَيْنَةَ هُوَ كُوفِيًّا مِنْ اصْعَابِ أَبْنِ تَسْتُمُودٍ وَبِقَالُ الْهُهُ سَلَمَتُهُ بَنُ مُهَيْبَةً .

> ترجمہ: "حضرت عائشہ رضی اللہ عنها سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا کہ جس پسند نہیں کرتا کہ جس کسی کی نقل آثاروں 'خواہ جھے اتنا اتنا فزانہ بھی ل جائے ''۔

تشریج : کسی کی نقل آبارنا عموا" اس کی تحقیریا اس کے کسی عیب کے اظہار کے لئے ہو آ ہے اور کسی ملیان کی تحقیراور اس کی عیب جوئی کا برا ہونا واضح ہے اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی کی نقل آبارنے سے نفرت تھی۔

حَدِّثَنَا تُحَدِّ بَنُ مَهْدِئَ قَالَا : حَدَّثَنَا سُفْبَانُ عَنْ عَلِيٍّ بْنُ سَيهِ الْأَفْسَ عَنْ الْمُعْدِ الرَّحْنِ بْنُ مَهْدِئَ قَالَا : حَدَّثَنَا سُفْبَانُ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْأَفْسَ عَنْ الْمِحْدِ فَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : حَسَكَيْتُ اللهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : حَسَكَيْتُ رَجُلاً قَالَ : مَا يَسُرُ فِي أَنِي حَسَكَيْتُ رَجُلاً قَالَ : مَا يَسُرُ فِي أَنِي حَسَكَيْتُ رَجُلاً قَالَ لِي مَنْ عَائِشَةً أَمْرًا أَهُ وَقَالَتْ بِيدِهَا لِي كَذَا وَكَذَا ، قَالَتْ : فَقَالَتْ : يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ مَنْ عَنِي قَالَتْ بِيدِهَا لِي كَذَا وَكَذَا ، قَالَتْ : فَقَالَ : لَقَدْ مَزَجْتِ بِكَلِيةٍ لَوْ مَزَجْتِ بِهَا مُعْلَى مَنْ عَنْ عَلَيْهِ لَوْ مَزَجْتِ بِهَا الْبَحْرِ لَمُؤْتِ الْمَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ لَوْ مَزَجْتِ بِهَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الل

ترجمہ: "حضرت عائشہ رضی اللہ عنها سے روایت ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کسی آدمی کی نقل آثاری تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جھے اس سے خوشی نمیں ہوگی کہ میں کسی کی نقل آثاروں خواہ جھے اتنا اتنا خزانہ بھی لل جائے"۔

" حضرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ ہیں کے ایک بار عرض کیا یا رسول اللہ! صفیہ" تو اتنی می عورت ہے، ہاتھ کے اشارے سے ان کا بہت قد ہونا فلامر کیا استحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تو نے ایمی بات ملا دی کہ اگر وہ سمندر کے پانی میں ملا دی کہ اگر وہ سمندر کے پانی میں ملا دی جائے تو وہ بھی متغیر ہو جائے "۔

تشریح: با اوقات آوی بے خیالی میں کسی کی نقل ا آر آ ہے اور اس کا احساس بھی نہیں ہو آ کہ وہ کوئی ناجائز یا نامناسب کام کر رہا ہے' اس حدیث میں اس کی اصلاح فرمائی گئی ہے' حضرت عائشہ رضی اللہ عنها نے ہاتھ کے اشارے سے حضرت صغید رضی اللہ عنها کا پہتہ قد ہونا ظاہر کیا' ان کے خیال میں یہ کوئی نامناسب فعل نہیں تھا' کیونکہ بظاہر ایک واقعہ کا اظہار تھا' لیکن میں یہ کوئی اللہ عنها کی تحقیرلازم آتی تھی اس لئے آل حضرت صغید رضی اللہ عنها کی تحقیرلازم آتی تھی اس لئے آل حضرت صلی اللہ علیہ و ملم نے اس کی قباحت و شناعت بیان فرمائی۔

حَدِّثَنَا أَوْمُوسَى نَحَدُ بَنُ الْمُدَى حَدْثَنَا ابْنُ أَى عَدِيّ عَنْ شُمْبَةَ عَنْ سُلَبْانَ الأَعْشِ عَنْ تَحْيِى بْنِ وَثَانٍ عَنْ شَيْخٍ مِنْ أَصْعَابِ

عَنْ شُمْبَةَ عَنْ سُلَبْانَ الأَعْشِ عَنْ تَحْيى بْنِ وَثَانٍ عَنْ شَيْخٍ مِنْ أَصْعَابِ

عَنْ شُمْبَةً عَنْ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنِ النّبي مَثَلَ الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : السّلمُ إِذَا اللّهِ مَثَلُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ لَمَنّا مَنَ السّلمِ الذِي لا تَعَالِمُ لَمَنّا مَنَ السّلمِ الذِي لا تَعَالِمُ لَمَنّا مَنَ وَلا بَعْلَمُ عَلَى أَذَاهُمْ خَبْرٌ مِنَ السّلمِ الذِي لا تَعَالِمُ لَمّنا مَنْ وَلا بَعْلَمْ عَلَى أَذَاهُمْ .

قَالَ أَبُو مُوسَى: فَالَ ابْنُ أَ بِي عَدِى : كَانَ شَاعَةُ بَرَى أَنَهُ ابْنُ مُعَرَ رجمہ: "كي بن و ثاب " تخفرت صلى الله عليه و سلم ك صحابة ميں سے ايك بزرگ سے روايت كرتے بيں (راوى كتے بيں كه) ميرا خيال ہے كہ وہ آخفرت صلى الله عليه و سلم سے روايت كرتے بيں كہ آپ صلى الله عليه و سلم نے فرما يا كہ جو مسلمان لوگوں سے مل ہو اور ان كى ايذا پر صبر كرتا ہو وہ بہتر ہے اس مسلمان سے جو لوگوں سے نہ مل ہو اور نہ ان كى ايذا پر مبر كرتا ہو ابن عدى "كتے بيں كہ شعبة كى رائے بيہ ايذا پر مبر كرتا ہو ابن عدى "كتے بيں كہ شعبة كى رائے بيہ تقى كہ يكي بن و ثاب " نے جس بزرگ صحابی ہے روايت كى ہے اس سے مراو حضرت عبداللہ بن عمر بيں "۔ رضى الله تشري: سنن ابن ماجه مين روايت مندرجه ذيل الفاظ مين مروى ب:

" يحيى بن وثاب عن ابن عمر رضى الله عليه عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم المؤمن المذى يخالط الناس ويصبر على اذاهم اعظم احرا من المؤمن الذى لايخالط الناس ولا يصبر على اذاهم" (ابن ماح ص ٢١٢)

ترجمہ: "دیکی بن وٹاب ابن عمر رضی اللہ عنما ہے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو مومن لوگوں سے ملتا ہو اور ان کی ایذا پر مبرکر تا ہو وہ اجر و ثواب میں برے کر ہے اس مومن سے جو لوگوں سے نہ ملتا ہو اور نہ ان کی ایذا پر مبرکر تا ہو"۔

اس مدیث سے معلوم ہوا کہ جو محض امربالمعروف اور نئی عن المنکر کر سکتا ہو' اور اس ضمن میں پیش آنے والی تکالف کو صبر اور حوصلہ سے برداشت کر سکتا ہو اس کے لئے گوشہ نشینی کے بجائے لوگوں سے مل جل کر رہنا بھرے۔

حَدَّانَا أَنُو بَحْنِي كُلَّدُ بَنُ عَبْدِ الرَّحِمِ الْبَنْدَادِي . حَدَّثُنَا أَنُو بَحْنِي كُلَّدُ بَنُ عَبْدِ الرَّحِمِ الْبَنْدَادِي . حَدَّثُنَا أَنُو بَحْنَى اللَّهُ وَلَى الْمُحَدِّينَ الْمُحَدِّينَ مَنْ مَنِيدِ الْمُسْجَرِي مَنْ مَنِيدِ الْمُسْجَرِي مَنْ مَنِيدِ الْمُسْجَرِي مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ قَالَ : لِيَا كُمْ وَشُوه فَامْتِ الْهَيْنِي أَنِي هُو رُونَ آلَ الذِي مُنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ قَالَ : لِيَا كُمْ وَشُوه فَامْتِ الْهَيْنِي

فإنها الخالقة

قَالَ أَبُوعِينَى: هٰذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ ؛ وَمَنْفَ غَوْلِهِ وَسُوءَ ذَاتِ الْبَيْنِ إِمَّا بَمْنِي الْمَدَاوَةَ وَالْبَفْضَاءَ ، وَقَوْلُهُ الطَّالِقَةُ بَقُولُ ؛ إِنَّهَا تَحْلَقُ الدِّبنَ

ترجمہ: "معفرت ابو ہررہ التخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمایا۔ آپس میں جھڑے اور فساد سے احراز کرو کو تکہ یہ چیز مونڈ نے والی ہے "۔

تشری آپ کے جھڑے اور فداد ہے مراد جیدا کہ الم ترنہ ی نے فرمایا

ہم آپ کا بغض اور عناد اور باہمی کدورت و عداوت ہے 'جب دو

مسلمانوں کے درمیان بغض و عداوت کا زہر پھیل جاتا ہے تو اس سے بیسیوں

گناہ جنم لیتے ہیں ' ایک دو سرے کی فیبت کی جاتی ہے ' آپس کے عیب تلاش

کئے جاتے ہیں ' ایک دو سرے پر تہمت براشی اور بہتان بازی تک سے پر بیز

نیس کیا جاتا ' ان میں سے ہر ایک دو سرے کو نیچا دکھانے کی کوشش کرتا ہے '

اس سے حدد اور شاخت پیدا ہوتی ہے ' الغرض آپس کا معالمہ گرنے کی دیر ہے

کہ ایک دو سرے کی عرت و آبروسے کھیلنے کو طلال سمجھ لیا جاتا ہے ' اور بعض

او قات نوبت مار پٹائی اور قتل و خوزیزی تک پہنچ جاتی ہے ' اس لئے آنخضرت

ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آپس کا فساد دین کو مونڈ نے اور صاف کرنے

والا ہے 'کیونکہ باہمی بغض و عداوت کی حالت میں دین کے حدود کو مخوظ نہیں

والا ہے 'کیونکہ باہمی بغض و عداوت کی حالت میں دین کے حدود کو مخوظ نہیں

رکھا جا سکی' جس کا نتیجہ یہ ہے کہ اس سے دین داری غارت ہو کر رہ جاتی

## آپس کے اختلافات کی نحوست

حَدِّنْنَا هَنَادُ . حَدَّنْنَا أَبُو مُمَاوِيةً فَنِ الأَحْشِ مَنْ تَحْرُو ابْنِ مُرَّةً مَنْ سَالِمِ بْنِ أَبِي الجَمْدِ مَنْ أَمَّ الدَّرْدَاء عَنْ أَبِي الدَّرْدَاء قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عليه وَسَلَمَ : الآ أُخْبِرُ كُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ المَّيَامِ وَالصَّلَاةِ وَالصَّدَنَةِ، قَالُوا بَلَى ، قَالَ : صَلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ ، فَإِنَّ فَسَادَ ذَاتِ الْبَيْنِ مِي الْمُالِقَةُ

قَالَ أَبُوعِيسَى: هٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ ، وَيُرْوَى عَنِ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُّ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَنَهُ قَالَ : هِيَ الْمُالِقَةُ لَا أَقُولُ تَحَاقِ الشَّمَوْ ، وَلَسَكِنُ تَحْلَقُ الدَّينَ

ترجمہ: "حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ سے روایت بے کہ رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کیا میں حہیں اللہ چیز نہ بتاؤل جو درجہ میں روزہ ' نماز اور صدقہ سے بھی افضل ہے؟ صحابہ نے عرض کیا ' ضرور ارشاد فرمایے ' فرمایا ' افضل ہے؟ صحابہ نے عرض کیا ' ضرور ارشاد فرمایے ' فرمایا ' دہ آپس کے معاملات کی در شکی ہے ' کیونکہ آپس کا بگاڑ مونڈ نے والی چیز ہے ' (اور ایک روایت میں یہ مزید اضافہ ہے مونڈ نے والی چیز ہے ' (اور ایک روایت میں یہ مزید اضافہ ہے کہ دہ دیس یہ نہیں کہتا کہ وہ بالوں کو مونڈ نے والی ہے ' بلکہ وہ دین کو مونڈ نے والی ہے ' بلکہ وہ دین کو مونڈ نے والی ہے ' بلکہ وہ

تشریج : "آپس کے معاملات کی ورنگی" سے مرادیہ ہے کہ آپس کے ان تمام امور و معاملات کو درست رکھا جائے جن سے آپس کی ناچاتی راہ پاتی ہے، ماکہ کسی کو کسی سے شکایت نہ ہو' اور اسلامی معاشرہ میں الفت و محبت اور انفاق و اتحاد کی فضا قائم رہے۔

" آپس کی در سیکی " کو روزه " نماز اور صدقه سے افضل قرار دینے کی (والله

اعلم) دو وجہیں ہو عتی ہیں "ایک ہے کہ نماز روزہ اور صدقہ انفرادی اعمال ہیں 'جن کا اجر و ثواب کرنے والے کی ذات تک محدود ہے ' بخلاف اس کے مصلاح خات البین" (آپس کے معاملات کی در یکی) کا عمل پورے معاشرے سے تعلق رکھتا ہے ؛ اگر تمام مسلمان اس عمل کا اجتمام کریں تو ان کے در میان انقاق و اسحاد کی فضا پر اہوگی 'اور ان کا شیرازہ مجتمع رہے گا 'اور اگر وہ آپس کے معاملات کی در یکی کا اجتمام نہیں کریں گے تو ان کے در میان باجمی بغض و عزاد کی فضا پر اہوگی 'ایک دو سرے کو نیچا دکھانے کی کوشش ہوگی 'ایک دو سرے کے خلاف انقامی جذبات پروان چڑھیں گے 'اور ایک دو سرے کی تحقیرو تذکیل محبوب مشغلہ بن جائے گا 'جس کے تعجہ میں امت کا شیرازہ بھر کر رہ جائے گا 'دنیس آپس کی در یکی "کا عمل صرف ایک فرد کی زات تک محدود نہیں بلکہ پورا معاشرہ اور معاشرے کا ایک ایک ایک فرد اس ہے متاثر ہوتا ہے ' ظاہر ہے کہ وہ نیکی 'نماز روزہ سے ہدر جما بردھ کر ہوگی 'جس کی متاثر ہوتا ہے ' ظاہر ہے کہ وہ نیکی 'نماز روزہ سے ہدر جما بردھ کر ہوگی 'جس کی جمیعا" کا منظر پیش کرنے گئے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ اگرچہ نماز روزہ اور صدقہ و خیرات بھی نفس کو شاق گزرتے ہیں اور ان کے کرنے ہیں بھی نفس کے ساتھ مجاہدہ کی نوبت آتی ہے 'لین مجاہدہ کا اصل میدان عالم تعلقات ہے۔ جمال قدم قدم پر ناگواریوں کا سامنا ہو تا ہے 'اور قدم قدم پر نفس کی ''انا'' مجروح ہوتی ہے 'کی وہ میدان ہے جماں انسانی اخلاق کے جو ہر کھلتے ہیں 'کی وہ امتحان گاہ ہے جس ہیں آدی کے صبرو شکر 'علم و و قار ' صبرو تحل 'خثیت و تواضع ' بقین و توکل و غیرہ کی جائے ہوتی ہے 'کی وہ جگا ہے جس ہیں آدی کے در ندے منہ کھولے کھڑے ہیں 'ہر موقع پر تمام اہل حقوق کے حقوق ادا کے در ندے منہ کھولے کھڑے ہیں 'ہر موقع پر تمام اہل حقوق کے حقوق ادا کرنا اور ان میں صدود شرعیہ کی زاکوں کو پوری طرح ملحوظ رکھنا ایک ایسا مجاہدہ ہے جو انفرادی اعمال (نماز روزہ وغیرہ) میں نہیں۔ خدا شاہد ہے کہ مجاہدہ ہے جو انفرادی اعمال (نماز روزہ وغیرہ) میں نہیں۔ خدا شاہد ہے کہ

ساری رات نفلیں پڑھتا اور بیش روزے رکھنا آسان کین مجاہدہ کی اس بھی سے جے باہمی تعلقات کا میدان کتے ہیں کندن بن کر لکانا مشکل اور نمایت مشکل اس لئے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اگر اسے نماز روزہ سے افضل درجہ کی چیز فرمایا تو بالکل بجا ارشاد فرمایا۔

حَدِّقَنَا مُنْ أَنْ وَكِيمٍ . حَدِّقَنَا عَبْدُ الرَّحْنِ انْ مَهْدِي عَنْ خَرْبِ بْنِ شَدَادٍ عَنْ بَحْنِي ابْنِ أَبِي كَثِيرٍ عَنْ بَمِيشَ بْنِ الْوَلِيدِ الْ مَوْلَى الزُّنَيْرِ حَدِّنَهُ أَنَّ الزُّبَيْرِ بْنَ الْمَوْمِ مِحَدِّنَهُ أَنَّ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : دَبُّ إِلَيْكُمُ دَاهِ الْأَمْمِ اللّهَ وَالْبَغْضَاهِ ، هِيَ الْمَالِيَةُ ، لاَ أَتُولُ ا عَمْلِي الشَّمْرَ وَلْكِنْ تَحْلِقُ اللَّيْنَ . وَالّذِي نَفْسِي سِدِهِ لاَ تَذَخُلُوا المِلْلةَ حَقّى تُولِينُوا ، وَلاَ تُولِهِ أَوا حَتَى تَحَابُوا ، أَفلاَ أَنْبُلْكُمْ إِنَّا الْبِشْدُ وَالسَّالِمَ بَيْنَكُمْ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هَذَا حَدِيثُ قَدِ اخْتَالُوا فِي رِوَابَتِهِ. عَنْ بَحْمِي بْنِ أَبِى كَشِيرٍ . فَرَوَى بَمْفُهُمُ عَنْ بَحْمِي بْنِ أَبِي كَشِيرٍ عَنْ بَصِشَ بْنِ الْوَلِيدِ عَنْ مَوْلَى الزُّبَيْرِ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَانِهِ وَسَلَمَ ، وَلَمْ بَذُ كُرُوا فِيسِهِ عَنْ الزُّبَيْرِ .

ترجمہ: "دحضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ سے روایت
ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا می سے
پہلی امتوں کی بھاری آہستہ آہستہ تم میں سرایت کر سمی ایمی
حدد اور کینہ اور یہ چیز موعر نے والی (اور مفایا کرنے والی)
ہے میں یہ نمیں کتا کہ یہ بالوں کو موعر تی ہے نمیں دین کو
موعر دیتی (اور اس کا صفایا کر دیتی) ہے اس زات کی فتم جس
کے قبضہ میں میری جان ہے تم جنت میں داخل نہ ہو گے عمال

تک کہ ایمان لاؤ اور (کال طور پر) مومن نہیں ہوں گے ' یماں تک کہ ایک دو سرے سے محبت کرو کیا تہیں الی چیز نہ بناؤں جو اس (باہمی الفت و محبت) کو تممارے لئے طابت کرے؟ آپس میں (کثرت سے) سلام پھیلایا کرو"۔

تشریج: اس حدیث پاک میں متعدد مضامین ارشاد ہوئے ہیں۔ ان میں سے ایک تو وہی مضمون ہے جو اس سے قبل کی دو احادیث میں آچکا ہے ' یعنی آلپس کے بغض و کینہ کا دین کے لئے تباہ کن ہونا۔

ووسرا مضمون بہ ہے کہ حمد اور بغض امت سابقہ کی باری ہے جس کے جراثیم آہستہ آہستہ اس امت میں بھی سرایت کرتے چلے گئے 'جن خوش قسمت حضرات نے آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت پر لبیک کی 'ان کے درمیان الفت و محبت کی وہ فضا بیدا ہوئی جس کو اللہ تعالی نے یوں ارشاد فرایا

" فَأَصْبُحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِحْوَاناً" (آل عمران :١٠٣)

ترجمہ: '' ''دیس ہو گئے تم اللہ تعالیٰ کے فضل و انعام سے بھائی بھائی''۔

ان میں حدور قابت ' بغض و عناد اور کینہ و عداوت کا کوئی جر تو مہ نہیں تھا' بلکہ وہ سب کے سب الل جنت کی طرح ' کیک قلب " تھے' لیکن دنیا کی زہر بلی فضا کے سب آہستہ آہستہ امت میں حدو کینہ کے جرافیم پیدا ہونے شروع ہوئے اور رفتہ رفتہ نوبت یمال تک پیچی کہ حدو کینہ کی دیمک نے جسوِطت کو چاٹ لیا' اور امت تنبیج شکتہ کے موتیوں کی طرح منتشر ہو کر رہ گئ' جسوِطت کو چاٹ لیا' اور امت تنبیج شکتہ کے موتیوں کی طرح منتشر ہو کر رہ گئ' بی وہ حقیقت ہے جس پر آل حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس ارشاد گرای میں متنبہ فرمایا۔ اس چھوٹے سے فقرے میں نہ صرف امت کے عروج و زوال کی پوری داستان سمووی ہے' بلکہ عرض کی تشخیص کے ساتھ اس کے علاج کی

طرف بھی رہنمائی فرمائی ہے۔

تیرا مضمون وہ بے جے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قتم کے ساتھ بیان فرمایا ہے ' ایمان پر اور ایمان کائل موقف ہے ' ایمان پر اور ایمان کائل موقف ہے ' ایمان پر اور ایمان کائل موقف ہے باہمی الفت و محبت پر ' اور باہمی الفت و محبت کا ذریعہ آپس میں کثرت سے سلام کا پھیلانا ہے۔

# ظلم اور قطع رحمی کی سزا دنیامیں بھی ملتی ہے

حَدِّثَنَا عَلَى إِنْ حَجْر . أَخْبَرَنَا إِسْمِيلٌ بْنُ إِنْرَاهِمَ عَنْ هُيَيْنَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْنِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي بَـكْرَةً قَال : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَا مِنْ ذَنْبٍ أَجْدَرُ أَنْ يُمَجَّلَ اللهُ لِصَاحِبِهِ الْمُقُوبَة ف الدُّنْيَا مَنَ مَا يَدَّخِرُ لَهُ ف الآخِرَةِ مِنَ الْبَغْيِ وَقَطْيِمَةِ الرَّحِمِ قَالَ : طَذَا عَدِيثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت ابو بحرہ رضی اللہ عنہ سے روابیت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ظلم اور قطع رحی سے بردھ کرکوئی گناہ الیا نہیں جو اس بات کا زیادہ مشتحق ہو کہ اللہ تعالی اس کی سزا فوری طور پر دنیا میں بھی دیدیں 'علادہ اس سزا کے جو اس پر آفرت میں ہوگ "۔

تشریج: لینی گناہوں کی اصل سزا تو آخرت میں ملے گی' لیکن تہمی دنیا میں بھی مل جاتی ہے' اور تمام گناہوں میں بیہ دو گناہ سب سے زیادہ اس کے مستحق میں کہ دنیا میں بھی ان کی سزا ملے۔ ایک سمی پر ظلم و زیادتی کرنا' دو سرے قطع رحی کرنا۔ کیونکہ ان دونوں گناہوں سے علق خدا کو ایذا پہنچی ہے اور ان کے حقق پامال ہوتے ہیں' اور موذی کو دنیا میں بھی راحت و سکون نصیب نہیں ہوتا۔ پھر ظلم و تعدی اور قطع رحی کے بھی مختلف درجات ہیں' اور ہر درجہ کے مخص کو اس کے مناسب سزا ملتی ہے' چنانچہ قطع رحی کی سب سے بدترین صورت والدین کے ساتھ بدسلوکی ہے' اور ایبا مخص دنیا میں مال و اولاد کی برکت سے محروم ہوجا تا ہے۔

### صابروشاکر کون ہے اور کون نہیں؟

حَدِّنَا سُوْرَ اللهِ عِنْ عَرْو بْنِ شُمْيْسِ عَنْ جَدْهِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ وَقَالَ: سَمِيْتُ اللّهَ اللهِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ وَقَالَ: سَمِيْتُ وَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَعُولُ: خَصْلَتَانِ مِنْ كَانَتَا فِيهِ كَتَبَهُ اللهُ مَنْ كَانَتَا فِيهِ كَتَبَهُ اللهُ مَنْ كَانَتَا فِيهِ كَتَبَهُ اللهُ مَنْ كَوْمَا فِيهِ لَمْ بَكُنْبُهُ اللهُ مَنْ كَوْمَا فِيهِ لَمْ بَكُنْبُهُ اللهُ مَنْ كَانَتَا فِيهِ لَمْ مَنْ مُو فَوْقَهُ فَاقْتَدَى بِهِ ، وَنَظَرَ فَ دُنْيَاهُ إِلَى مَنْ هُو مَنْ نَظَرَ فَ دُنْيَاهُ إِلَى مَنْ هُو فَوْقَهُ فَاقْتَهُ مِنْ اللّهُ عَلَى مَنْ هُو فَوْقَهُ فَاقْتَهُ مِنْ اللّهِ عَلَيْهِ كَتَبَهُ اللهُ مَنْ هُو أَوْقَهُ فَاقْتَهُ مِنْ اللّهُ عَلَى مَنْ هُو أَوْقَهُ وَقَالًا عَلَيْهِ كَتَبَهُ اللهُ مَنْ هُو أَوْقَهُ وَقَلْمَ فَى دُنْيَاهُ إِلَى مَنْ هُو أَوْقَهُ وَقَالًا عَامِرًا .

أَخْبَرُنَا عَبِدُ اللهِ بَنُ جِزَامِ الرَّجُلُ الصَّالِمُ . حَدَّثَنَا عَلِى بَنُ إِسْعِلَى . أَخْبَرُنَا عَبِدُ اللهِ بَنُ المِبَارَكِ . أَخْبَرَنَا المَسَنَّى بَنُ الصَّبَاحِ عَنْ تَحْوُو بَنِ شَعْيَاء شُعْيَنِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّمِ عَنِ النَّبِيَّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَحْوَّهُ . قَالَ شُعْيَنِهِ عَنْ جَدَّمِ فَي النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ تَحْوَهُ . قَالَ هَذَا حَدِيثَة مِنْ أَبِيهِ عَنْ خَرِبِ ، وَلَمَ يَذَا كُنْ سُوبُدُ أَنِ تَصْرُ فَ حَدِيثِهِ هَذَا حَدِيثَة مِن أَبِيهِ مِن تَصْرُ فَ حَدِيثِهِ عَنْ أَبِيهِ مِن الْمَا يَعْلَى مِنْ اللهِ مِن الْمَا يَعْلَمُ فَى حَدِيثِهِ عَنْ أَبِيهِ مِن الْمَا يَعْلَى اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ المَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

رجمه: " معرف عبدالله بن عرو بن عاص رضي الله عنما

فراتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ فرماتے ہوئے فود سنا ہے کہ دو خصلتیں ایس ہیں کہ جس محض میں وہ پائی جائیں اللہ تعالی اس کو صابر و شاکر لکھ دیں گے، اور جس محض میں وہ دونوں باتیں نہ پائی جائیں اللہ تعالی اے نہ شاکر تکھیں گے، نہ صابر۔

جو فض كه اپ دين كه معالم بين اپ سه او بر والے كو ديكھ ، پي اس كى اقدا كرك ، اور اپنى دنيا كه معالم بين اپ دنيا كه معالم بين اپ سه تعالى نه معالم بين اپ سه تعالى نه الله تعالى كا شكر بجا الله تعالى كا شكر بجا لاك الله تعالى الله تعالى كا شكر بجا لاك الله تعالى اس معابر وشاكر لكه دية بين ، اور جو فخض اپ دين كه معالم بين اپ سه نيج والے كو ديكھ اور اپ دنيا كه معالم بين اپ سه اور والے كو ديكھ اور جو اب دنيا كه معالم بين اپ سه اور والے كو ديكھ اور جو ابن دنيا كه معالم بين اپ سه اور دو الله تعالى در الله تعالى در اس كو شاكر كھتے بين اور نه صابر "

حَدَثَنَا أَنُوكُرَبْسٍ . حَدَّثَنَا أَنُوكُرِبِهِ قَوْكِيمٌ عَنِي اللهُ مُعَاوِبَةَ وَوَكِيمٌ عَنِي الأَحْشِي عَنْ أَبِي صَلَى اللهُ اللهُ عَنْ أَبِي صَلَى اللهُ عَنْ أَنِي صَلَى اللهُ عَنْ أَنْ اللهُ عَنْ وَدُوا نِيْسَةً اللهِ عَلَيْكُمْ . هَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ .

رجمہ: "دعفرت ابو ہررہ اسے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا" (دنیا کے معالمہ میں) اپنے سے بنچ والے کو نہ دیکھو "کیونکہ بیہ

#### اس بات کے زیادہ لاکق ہے کہ اللہ تعالی کے تم پر جو انعامات بیں تم ان کی تحقیرنہ کرو"۔

تشریح: ان دونوں احادیث بی علم و معرفت کے ایک "باب عظیم" کی طرف راہنمائی فرائی گئی ہے وہ یہ کہ دین کے معالمہ بیں تو اپنے سے فائن لوگوں کو دیکھو تاکہ تمہارے دل بیں ان کی ریس کا داعیہ پیدا ہو' اور تمہارا رخ دین بی سبقت اور نیکیوں بیس ترتی کی طرف ہو' اس کے پر عکس دنیا کہ معالمہ بیں اپنے سے نیچ کے لوگوں کی طرف دیکھو' تمہیں دنیا بیس خواہ کسی بی معالمہ بیں اپنے سے نیچ کے لوگوں کی طرف دیکھو' تمہیں دنیا بیس خواہ کسی بی بیردہ کر تنگی بیں بتلا' اور مصائب و آفات کا شکار ہوں گے' جب تم ان کی طرف دیکھو گے تو ہے ساختہ اپنی حالت پر اللہ تعالیٰ کا شکر بجا لاؤ گے کہ مالک طرف دیکھو گے تو ہے ساختہ اپنی حالت پر اللہ تعالیٰ کا شکر بجا لاؤ گے کہ مالک نے بینے کسی استحقاق کے محض اپنے فضل و احمان سے جھے الی تعیش عطا فرما رکھی ہیں جن سے اس کی بہت می تطوق محروم ہے' اس صورت بیں تمہیں مبر و شکر کا مقام حاصل ہو گا' اور تمہارا نام صابر و شاکر حضرات کی فہرست بیں درج کر دیا جائےگا۔

اس کے بر عکس اگر دین کے معالمہ میں اپنے سے نیچ والوں کو دیکھو گے
تو اس سے دو قباحتیں جنم لیس گی' ایک تو بید کہ تم اپنی دینی حالت پر قناعت کر
کے بیٹے جاؤ گے۔ تسارے دل میں ترقی اور بلندی کا دلولہ بی پیدا نہ ہو گا'جس
سے تساری دینی ترقی رک جائے گی' اور کسی کی ترقی کا رک جانا بجائے خود
ترل ہے' ایک دو کاندار کا سرایہ اگر دس بڑار ہو' اور دس سال گزرنے پر
بھی دس کا دس بی رہے تو گویا اس نے اپنی زندگی کے دس سال ضائع کر دیئے'
باوجود یکہ دس سال میں اسے خمارا نہیں ہوا' لیکن دس سال کے عرصہ میں
باوجود یکہ دس سال میں اسے خمارا نہیں ہوا' لیکن دس سال کے عرصہ میں
اس کے سرمائے میں ترقی نہ ہونا بھی تو خمارا ہے' ادر اس سے دو سری قباحت
یہ جنم لے گی کہ جب اپنے نیچے والوں کو دیکھو کے تو اپنے اعمال پر تم کو غرہ ہو
گا' اور آدی کا ایپ نیک اعمال پر نظر کرنا اور ان سے مغرور ہونا بجائے خود

مهلک چیز ہے۔

اور اگر دنیا کے معاملہ میں اپنے سے اوپر والوں کو دیکھو گے تو اس سے بھی دو قباحتیں جم لیں گی' ایک ہے کہ اللہ تعالی نے جو تعتیں تمہیں عطا فرما رکھی ہیں وہ تمہاری نظر میں نہیں جھیں گی' بلکہ اوپر والوں کو دیکھ کرتم ان نعتوں کی تحقیراور ناشکری کرو گے' تمہیں ان انعامات اللیہ پر بھی شکر کی توفیق نہیں ہوگی' اور تمہارا نام اللہ تعالی کے یہاں ناشکروں کی فہرست میں لکھ دیا جائیگا' دو سری قباحت ہے کہ تمہیں بھی راحت و اطمینان کی کیفیت نصیب نہیں ہوگی' بلکہ دو سروں کی اچھی حالت دیکھ کر بھٹ تمہاری رال فیتی رہے گی' اگر مور پیدا ہو گاکہ بائے فلاں چیز اللہ تعالی نے فلاں کو تو دی ہے' گر جھے نہیں ضرور پیدا ہو گا کہ بائے فلاں چیز اللہ تعالی نے فلاں کو تو دی ہے' گر جھے نہیں ضرور پیدا ہو گا کہ بائے فلاں چیز اللہ تعالی نے فلاں کو تو دی ہے' گر جھے نہیں دی' نہیہ مری اور قبی پریٹائی کی وہ کیفیت ہے جس کی وجہ سے تمہارا نام دی' نہیہ سے مبری اور قبی پریٹائی کی وہ کیفیت ہے جس کی وجہ سے تمہارا نام کھی صابرین کی فہرست میں نہیں لکھا جا سکا۔

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جو اپنی امت پر ماں سے زیادہ شفق ہیں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو الین تدبیر بتا دی جس کے ذریعہ انہیں دنیا میں راحت و سکون بھی حاصل ہو' آخرت کے درجات عالیہ بھی میسر آئیں' ادر ان کا نام صابرین وشاکرین میں بھی لکھا جائے' اس شفقت و عنایت کا کیا ٹھکانا ہے۔

فجزى اللهعنا سيدنا محمدا صلى الله عليه وسلم بماهو اهله

### غيبت وحضور

حَدَّثَنَا بِشُرُ بْنُ مِلَالِ الْبَصْرِئُ . حَدَثَنَا جَنْفَرُ بْنُ سُلَيْمَانَ جَنْ سَيِيدِ الْجُرْ بْرِى " . قَالَ ح : وَحَدَّثَنَا هُرُونُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْبَرَّارُ . حَدَّثَنَا سَيَّارٌ . حَدَّثَنَا جَنْفَرُ بْنُ سُلَيْمَانَ عَنْ سَيِيدِ الْجُرْ بْرِي الْمَعْى وَاحِدٌ حَنْ أَنِي عُنْهَانَ النّهُذِي عَنْ حَنْظَةَ الْأَسْدِي وَكُونَ مِنْ كُتَّابِ النّبِي مَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّم ، فَقَالَ : مَالِكَ يَا حَنْظَة اللّهُ عَلَى وَسَلّم ، فَقَالَ : مَالِكَ يَا حَنْظَة اللّهُ عَلَى وَسَلّم فَقَالَ : مَالِكَ يَا حَنْظَة اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّم فَالَ: نَافَقَ حَنْظَة يُما أَنا بَكُونُ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّم اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حديثُ حَسَنُ صَعِيحٌ.

 وسلم کی خدمت میں ہوئے ہیں 'آپ ہمارے سامنے روزخ و جنت کا تذکرہ فرماتے ہیں تو الیا محسوس ہو تا ہے کہ ہم ان چیزوں کو این آکھول سے دیکھ رہے ہیں ' پرجب وہاں ے واپس آگر ہوی بچوں میں اور اپنے کاروبار میں مشغول موتے ہیں تو (وہ کیفیت باقی نیس رہتی، بلکہ) ہم بست سی باتوں کو بھول جائے ہیں (اور ایک گونہ غفلت کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے) حضرت ابو بحر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ بخدا یہ صورت تو ہمیں بھی پیش آتی ہے ' چلئے' رسول اللہ صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں چلتے ہیں ' (اور آپ صلی الله عليه وسلم كي خدمت اقدس من اي حالت پيش كرت بیں) چنانچہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں گئے۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو (روتے ہوئے) دیکھا تو فرمایا: حنظلہ؛ کیا بات مولى؟ عرض كيا: يا رسول الله! حنظله تو منافق موكيا ، بم آپ کی خدمت میں ہوتے ہیں 'آپ ہارے سامنے روزخ و جنت کا تذکرہ فرماتے ہیں تو ایبا محبوس ہو آ ہے کہ گویا ہم ان چیزوں کو آ تھوں سے دیکھ رہے ہیں ' پھرجب اپنے گھرول میں لوٹے ہیں' بوی بجول میں او راینے کاروبار يس مشغول موت بين تو (ده كيفيت سين ربتي، جو آپ كي مجلس میں ہوتی ہے ملکہ) ہم بہت سی باتوں کو بھول جاتے بي - الخضرت صلى الله عليه وسلم في فرمايا:

"اگر تم ای حالت بر رہا کرو' جس حالت میں تم میرے پاس سے اتھتے ہو تو فرشتے تماری مجلسوں میں' تمارے بسروں پر اور تمارے راستوں میں تم سے مصافحہ کیا کریں۔ لیکن اے حفظله (اس حالت و کیفیت کا بیشہ رہنا ممکن شیں بلکہ) کسی وقت وہ حالت ہوتی ہے اور کسی وقت دو سری حالت "۔

تشری : آدی کی قلبی کیفیات بیشہ یکسال نہیں رہیں 'کہی ''حضور" ہوتا ہے' اور کھی میں اللہ علیہ وسلم کی صحبت کیمیاء اثر میں جب سحابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین حاضر ہوتے سے قوصبت نبوی معلی اللہ علیہ وسلم کی برکت و فیضان کی وجہ سے ''حضور مع اللہ'' کی الی کیفیت ہوتی تھی گویا جنت و دوزخ آ تکھول کے سامنے ہیں' دنیا سے بر ر فبتی' آ ثرت کا استحضار' جنت کا شوق اور دوزخ سے خوف علی وجہ الکمال ہوتا تھا' وہاں سے اٹھ کر جب ایخ گھر بار اور کاروبار میں مشغول ہوتے تو یہ کیفیت مستور ہو الکمال ہوتا تو یہ کیفیت مستور ہو جاتی' اور ایک قطری اور طبق 'اور ایک قطری اور طبق اور ایک قطری اور علی اور ایک قان ہو جاتی' جو ایک فطری اور طبق اور ایک قوت اور غیبت کی کیفیت رونما ہو جاتی' جو ایک فطری اور طبق اور ایک قطری اور طبق اور ایک قوت اور غیبت کی کیفیت رونما ہو جاتی' جو ایک فطری اور طبق اور ایک قوت و ایک فطری اور طبق اور ایک قالت کمیں ندموم نہ ہو' اس لئے اس کو نفاق سے تعیر کیا۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے اپنے جواب باصواب میں ان کو دو امور کی طرف متوجہ فرمایا ' ایک بید کہ «حضور مع الله " کی وہ کیفیت جو انہیں آل حضرت صلی الله علیه وسلم کی مجت میں میسر آتی ہے اگر بھیشہ رہا کرے تو ان کا بشریت سے مکیت کی طرف ایسا انجذاب ہو جائے کہ فرشتے ان سے عیانا " و دوایا" مصافحہ کیا کریں۔

دوم بدك "دوام حضور" كى بدكيفت اگريچه بهت بى او چى كيفيت به الكين انسان كے ساتھ بشرى عوارض بھى گے ہوئے بين اور اس كے لئے بشرى حقوق كا اواكرنا بھى ناگزير ہے "دوام حضور" كى كيفيت كے ساتھ ان حقوق كا اواكرنا بھى ناگزير ہے "دوام حضور" كى كيفيت كا بونا بھى حق تعالى شانہ اواكرنا مشكل ہے "اس لئے ايك كونہ ففلت و فيبت كا بونا بھى حق تعالى شانہ كى رحمت ہے " پى كھى "حضور" كى كيفيت بونى چاہئے تاكم اپنے فالق و مالك كى رحمت ہے " پى كھى "حضور" كى كيفيت بونى چاہئے تاكم اپنے فالق و مالك كے حقوق اواكئے جا كيں۔ اور كھى "فيبت"كى كيفيت بونى چاہئے كم اپنے اور

دو سرے بندوں کے بشری حقوق اوا کے جا سکیں۔ اس کے «فیبت" کی بد کیفیت کال کے منافی نہیں کلکہ عین کمال اور عین رحمت ہے۔

## مومن کامل کی شناخت

حَدَّثَنَا شُوَيْدُ بْنُ نَصْرٍ ۚ أَخْبَرَنَا عَبْدُ آفَٰدِ بْنُ الْبَارَكِ عَنْ شُمِّيَةً عَنْ قَتَادَةً عَنْ أَنَسِ عَنِ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمَّ قَالَ : لَا بُوْمِينُ أَحَدُ كُمْ حَتَّى بُحِيبٌ لِأَخِيهِ مَا يُحِيبُ لِنَفْسِهِ . قَالَ : هٰذَا حَدِيثُ صَحِيحٍ .

ترجمہ: "محرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کم میں کوئی مومن منیں ہو نکتا یہاں تک کہ اپنے بھائی کے لئے وہی چڑ پہند کرتا ہے "۔

کرے جو اپنے لئے پند کرتا ہے "۔

رجمہ: "محضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ ایک دن میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بچھے سوار تھا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے خاطب کر کے فرایا:

قَالَ : كَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَعِيحٌ .

اے الک او اللہ کے حقق کی حفاظت کر اللہ تیری حفاظت کر اللہ تیری حفاظت کر واس کو اپنے سات پائے گا اور جب بھی اکنا ہو تو اللہ تعالی سے مانگ اور جب مدد کی ضرورت ہو تو اللہ تعالی سے مدد طلب کر اور بھین رکھ کہ ساری جماعت اگر تھے کوئی نفع پہنچانے پر جمع ہو جائے تو تھے کوئی نفع پہنچانے سرجہ اللہ جائے تو تھے کوئی نفع نہیں پہنچا عتی سوائے اس کے "جو اللہ تعالی نے تیرے لئے لکھ دیا ہے 'اور اگر ساری جماعت تھے کوئی نقصان نہیں کوئی نقصان نہیں کوئی نقصان نہیں

پنچا عتی سوائے اس کے جو اللہ تعالی نے جیرے لئے لکھ دیا ہے"۔

تشريح: في الما على القاري أن مديث كي شرح من لكست بن:

"الله سے مانگ" لین مرف الله تعالی سے مانگ اس لئے کہ عطیات کے فرانے ای کے پاس بین اور عطا و بخشش کی تنجیاں ای کے پاتھ میں بین ہر فرصت یا نفت یا نقصت خواہ دنیا کی ہویا آخرت کی جو بندے کو پہنچتی ہے یا اس سے دفع ہوتی ہے وہ بغیر کمی شائبہ غرض یا ضمیمہ علمت کے صرف ای کی رحمت سے مانی ہے کہ کمی کا مخاج نمیں۔ مانی ہے کہ کمی کا مخاج نمیں۔ مانی ہے کہ کمی کا مخاج نمیں۔ اس لئے امید صرف ای کی رحمت سے ہوئی چاہئے اور تمام امور میں اعماد اس کے داس کے داس کے داس کے دواس کی ذات پر ہونا چاہئے اس کے سواکسی سے نہ مائے کی نکہ اس کے سواکسی سے نہ مائے کے نکہ اس کے سواکسی دو سے نہ معینت ٹالئے پر "نہ نفع پہنچانے کوئی دو سرانہ دینے پر قادر ہے نہ روکنے پر "نہ معینت ٹالئے پر "نہ نفع پہنچانے مواس کے دواس کی دواس کی دواس کے دواس کی دواس کی دواس کی دواس کے دواس کی دواس کی

اور آگے "ساری جماعت "کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"به شک ساری است" این تمام محلوق و عام انبیا و اولیا اور ساری است بالفرض اس بات پر متنق ہو جا کیے کہ دنیا و آخرت کے کمی معاطے پر تجھے کمی چیز کا نفع بہنچائے لئے کئی تاور نہیں "۔

(مرقاة الفاتي ج ٥ ص ٩١)

اور حضرت پیران پیرشاه عبدالقادر جیلائی "الفتح الربانی" کی مجلس ۲۱ میں فرماتے ہیں:

ان الخلق عجز عدم ، لاهلـك بايديهم
 ولا ملـك ، لاغنـى بايديهم ولافقـر،

ولاضر بايديهم ولا نفسع ، و لا ملك عندهم الا الله عزوجل لا قادر غيره ... ولا معطى ولا مانع ولا ضار. ولا نافع غيره ولا محى ولا مميت غيره.

(الفتح الرباني مجلس ٦٦)

ترجمہ: "ب فیک مخلوق عاجز اور عدم محض ہے 'نہ ہلاکت ان کے باتھ جی ہے اور نہ ملک 'نہ بالداری ان کے قبعہ جی ہے 'نہ نقر 'نہ نقشان ان کے باتھ جی ہے اور نہ نقع 'نہ اللہ کے سوا ان کے پاس ملک ہے اور نہ اس کے سوا کوئی قادر ہے 'نہ اس کے سوا کوئی دینے والا ہے 'نہ روکنے والا 'نہ کوئی نقصان پنچا سکتا ہے 'نہ اس کے سوا کوئی دینے والا ہے 'نہ اس کے سوا کوئی دینے والا ہے 'نہ اس کے سوا کوئی دینے والا ہے 'نہ موت"۔

## اسباب اور توکل

حَدَّنَنَا عَمْرُو إِنْ عَلَى . حَدَّنَنَا بَعْنِي إِنْ سَعِيدٍ الْقَطَّانُ . حَدَّنَنَا بَعْنِي إِنْ سَعِيدٍ الْقَطَّانُ . حَدَّنَنَا بَعْنِي أِنْ سَعِيدٍ الْقَطَّانُ . حَدَّنَنَا الْمَهْرِرَةُ بِنُ أَنِي قُرَّةَ السَّدُوسِيُ ، فَالَ : سَمِيْتُ أَنْسَ بُنَ مَا لِكِي يَتُولُ : قَالَ رَجُلُ: بَا رَسُولَ اللهِ أَغْقِلْهَا وَأَتُو كُلُ الْ وَأَطْلِقُهَا وَأَتُو كُلُ اللهُ وَأَتُو كُلُ اللهُ عَلَي اللهُ عَرُونُ وَلَى اللهِ اللهُ عَرْدُونُ وَلَى اللهِ عَلَي اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ الله

قَالَ أَبُو عِيمَى: وَهَٰذَا حَدِيثُ عَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ أَنَّسٍ لَا نَعْرِفُهُ ۚ إِلَّا

مِنْ هَٰذَا الْوَجْهِ ، وَقَلَا رُوِى عَنْ آصَرُ و بْنِ أُمَيَّةَ الطَّهْرِيِّ عَنِ النَّبِيِّ صَلَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ نَحُوْرَ هَٰذَا

رجہ: "معزت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک فخص نے مرض کیا یا رسول اللہ! میں او توں کو بائدہ کر وائدہ کر وکل کروں؟ کر وکل کروں؟ افرات ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ان کو بائدہ دے 'اور وکل کر"۔

تشریج: حضرت انس رضی اللہ عنہ کی میہ روایت جو امام ترندی ہے درج کی ہے اس کی سند پر تو محد ثبین کو کلام ہے ، جیسا کہ امام ترندی ہے نقل کیا ہے ، محر مضمون صحح ہے ، چنانچہ اس باب میں حضرت عمرو بن امیہ النمری رضی اللہ عنہ کی جس روایت کا حوالہ دیا ہے وہ صحح ابن حبان میں سند صحح ہے مروی ہے۔

مروی ہے۔

(فیض القدیر شرح جامع صفیر: ص ۸ ج ۲)

اس مدیث پاک میں یہ تعلیم ہے کہ مال وجان کی تفاظت کے اسباب عادیہ کا افتیار کرنا توکل کے خلاف نہیں بلکہ عین توکل ہے 'کوئی شخص رات کو گھر کے دروازے کھلے چھوڑ دے یا چوپاؤں اور مویشیوں کو کھلا چھوڑ کر ہوں سمجھے کہ میں نے توکل کیا ہے تو یہ توکل نہیں بلکہ بے عقلی ہے 'باں! اپنی قدرت و ہمت کے مطابق جائز اسباب کو افتیار کرنے کے بعد ان پر اعتاد نہ کرے' بید توکل ہے ' حضرت علیم الامت کرے' بید توکل ہے ' حضرت علیم الامت تھانوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں :

"تنویش کے معیٰ ترک تدبیر نہیں ' بلکہ اس کے معیٰ صرف میہ جی کہ خدا کے سواکمی پر نظرنہ رکھے ' تدبیر کرے اور تدبیر کے نتیجہ کو خدا کے سروکرے ''۔

(انفاس عيني ص ٢٢١)

دو سرى جگه فراتے بين :

" الباب حقیقت ہے ترک اسباب خلونہ غیر مامور الباب خلونہ غیر مامور الباب یہ باب این جن اسباب پر سبب کا ترک عادة " بیٹی و قطعی نہ ہو اور شرعا" وہ واجب بھی نہ ہوں ان کو ترک کر دیا جائز ہے باق جن اسباب پر عادة " سیات کا ترتب بیٹی ہے ان کا ترک جائز نہیں " ہا " عادة " کھانا کھانے پر شح (سیری) کا ترتب اور بانی پینے پر سیرا بی کا ترتب --- اور اسباب خلونہ کا ترک بھی اس فیص کو جائز ہے جو خود بھی قوی المت ہو اور اس کے اہل و عیال بی نہ ہوں - اس طرح اسباب مامور بما کا ترک وکل نہیں " چو تکہ وہ سب طرح اسباب مامور بما کا ترک " توکل نہیں " چو تکہ وہ سب اسباب علید سقینہ ہیں " - (حوالہ ذرکور ص ۲۲۳)

اس سے ان حصرات کی غلط فنی دور ہو جانی جائے' جو توکل کے معنی باتھ پاؤں تو رک جو توکل کے معنی باتھ پاؤں تو رک جینے جی کہ دہ لوگوں کو باتھ پاؤں تو رکر بیٹھنے کی تعلیم دیتے ہیں۔

حَدَّثَنَا شُمْبَةُ عَنْ بُرَيْدِ إِنِ أَبِي مَرْجَمَ عَنْ أَبِي النَّهْوَرَاء السَّفْدِيُّ فَأَلَ : حَدَّثَنَا شُمْبَةُ عَنْ بُرَيْدِ إِنِ أَبِي مَرْجَمَ عَنْ أَبِي النَّوْرَاء السَّفْدِيُّ فَأَلَ : قُلْتُ الْمُحَسِّنِ بِنِ عَلَى : مَا حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ؟ قَلْ : سَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ ، فَإِنَّ المَشَدِّقُ مُلْمَانِيانَهُ ، وَإِنَّ الْسَكَذِبِ رِبَبَةً . وَفِي المَلْدِيثِ قِمَةً مَنْ شَبْبَانَ .

قَالَ : وَهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِبعٌ .

جَدَّ ثَنَا بُنْدَارٌ . جَدَثَنَا كُمَّدُ بَنُ جَنْفَرِ الْمُخَرِّمِيُّ . حَدَثَنَا شُنْبَةُ عَنْ

بُرَّ بِلَدِي لِلْهِ الْمُرْتِكُ مُوْتُهُ .

ترجمہ: "ابو الحوراً العدى كتے بيں بيں نے حضرت حسن بن على رضى اللہ علما ہے عرض كيا كہ آپ كو آخضرت صلى اللہ عليه وسلم كى كون مى بات يا د ہے۔ (جو آپ نے آخضرت صلى مسلى اللہ عليه وسلم ہے فود سنى ہو)؟ فرمايا ججھے آخضرت صلى اللہ عليه وسلم كا يه ارشادياد ہے۔ جو چيز تم كو تردد بيں والے اللہ عليه وسلم كا يه ارشادياد ہے۔ جو چيز تم كو تردد بيں والے اس كو چھوڑ كر وہ صورت اختيار كرو جس بيں كوئى كھكا اور اس كو چھوٹ كر وہ سورت اختيار كرو جس بيں كوئى كھكا اور دغد شد نسيں۔ كو تكه سچائى سكون و اطمينان كى چيز ہے "اور جھوٹ كھكا اور ترددكى چيز ہے "

تشری : اس مدیث پاک میں امت کو بیہ تلقین کی گئی ہے کہ ہروہ کام جس میں شبہ ہو کہ بیہ صحیح ہے یا نہیں اور اس کی وجہ سے دل میں خلجان اور کھٹک ہو۔ ہو اس کو چھوڑ کر وہ پہلو افتیار کیا جائے ، جس میں کوئی خلجان اور کھٹک نہ ہو۔ الیی چیزیں جن کے صحیح یا غلط اور جائز یا ناجائز ہونے میں کھٹک اور خلجان ہو وہ "مشتبہ" کملاتی جین اور الی مشتبہ چیزوں سے آدی جس قدر پر بیز کرے اس قدر اس کو درع و تقویل کا مقام نصیب ہوگا!

اور سے جو فرمایا کہ "سپائی سکون و اطمینان کی چیز ہے اور جھوٹ کھکے اور تردو کی چیز ہے اور جھوٹ کھکے اور تردو کی چیز ہے "اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ ہر کمنے والے کے کہنے اور ہر فتویٰ دسینے والے کے فتویٰ پر عمل نہ کیا جائے۔ جس بات کے سننے کے بعد مومن کے قلب میں اطمینان و سکون کی کیفیت پیدا ہو جائے سے علامت ہے اس کے صدق کی اور جس بات اور فتویٰ کے بعد بھی دل کا خلجان اور تردد دور نہ ہو سے اس بات کی علامت ہے کہ سے قول اور فتویٰ غلط ہے "لا کن عمل نہیں۔ اس پر عمل در آ مدے بر میز کرنا ورع و تقویٰ ہے۔

حَدَّثَنَا زَبْدُ بْنُ أُخْرَمَ الطَّالْقُ الْبَصْرِيُ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ ابْنُ أَبِي الْوَزِيرِ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بنْ جَنْفَرِ الْمُخْرَيْقُ عَنْ مُحَمَّدُ بْنِ عَبْدِ الرَّ هَنِ عَنْ نَدِيدِ عَنْ مُحَدِّ بْنِ المُنكَدِرِ عَنْ جَابِرِ قَالَ : ذَكِرَ رَجُلُ عِنْدَ النِّي رَجَلُ عِنْدَهُ آخَرُ كُرَ عِنْدَهُ آخَرُ كُرَ عِنْدَهُ آخَرُ كُرَ عِنْدَهُ آخَرُ بِيعَةٍ (1) ، فقال النَّيْ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : لاَ تَمْدُلُ بِالرَّعَةِ ، وَعَبْدُ اللهِ ابْنُ جَمْفَرِ هُوَ مَدَ نِنْ قَلْدِ المِنْوْرِ "بنِ تَخْرَعَةً ، وَهُوَ مَدَ نِنْ قَفَةً عِنْدَ أَهْلِ المُدْيِثِ .

قَالَ أَبُو عِيسِي : هَــٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِيبٌ ، لاَ نَمَرْفُهُ إِلا مِنْ خَلَدًا الْوَجْهِ .

ترجمہ: "حضرت جاہر رضی اللہ عنہ فراتے ہیں کہ ہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک مخص کی عبادت اور معنت کا ذکر کیا گیا (کہ وہ بہت ہی عبادت گزار ہے "اور عبادت میں بہت محف کا پر میزگاری کے میں بہت محفت کرتا گیا (کہ وہ عبادت میں تو پہلے محض جیسی محنت نہیں ساتھ ذکر کیا گیا (کہ وہ عبادت میں تو پہلے محض جیسی محنت نہیں کرتا کیا رکیہ وہ عبادت میں تو پہلے محض جیسی محنت نہیں کرتا کیا رکیہ ملی اس سے فاکن ہے) نی کریم ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پر میزگاری کی برابری نہیں ہو سلم نے فرمایا کہ پر میزگاری کی برابری نہیں ہو سلم نے فرمایا کہ پر میزگاری کی برابری نہیں ہو سلم نے فرمایا کہ پر میزگاری کی برابری نہیں ہو سلم نے فرمایا کہ پر میزگاری کی برابری نہیں ہو

تشری : درع کا مفهوم اوپر کی حدیث میں عرض کر چکا ہوں لینی نہ صرف ناجائز چیزوں سے بھی احراز کرنا۔ ناجائز چیزوں سے پر میز کرنا بلکہ مشتبہ اور کھٹک والی چیزوں سے بھی احراز کرنا۔ اس حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ ورع اور پر میزگاری کا مقام سب امور خیر سے بلند ہے 'پر میزگاری کے برابر کوئی چیز نمیں۔

حَدَّنَهَا هَنَادٌ وَالْبُوزُرُعَةَ ۖ وَغَيْرُ وَاحِدٍ قَالُوا: أَخَبَرُهَا فَهِيمَةً عَنْ إِسْرَائِيلَ عَنْ هِلَالِ بْنِ مِثْلاَصِ الصَّيْرَفِيُّ عَنْ أَبِى بِشْرٍ مَنْ أَبِى وَائِلِ عَنْ أَبِى سَبِيدٍ أَغُلْدُرِئَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَنْ أَ كُلَّ طَيْبًا، وَعَمِلَ فَى سُنْفَى، وَأَمِنَ النَّاسُ بَوَائِفَهُ دَخَلَ الجُنْةَ ، فَقَالَ رَجُلٌ : وَسَيَكُونُ رَجُلٌ : بَارَسُولَ اللهِ: وَسَيَكُونُ فَى النَّاسِ لَـكَنْبُرٌ ، قَالَ : وَسَيَكُونُ فَى فَرُونَ بَمْدَى

قَالَ أَبُو هِدِيَى : هٰذَا حَدِيثُ غَرِيبٌ لاَ مَدُونُهُ إِلاَ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ ، مِنْ حَدِيثِ إِسْرَائِيلَ

حَدَّثَمَا عَبَّاسٌ الدُّورِئِ . حَدَثَنَا يَغِيَ بْنُ أَبِي بُسَكَيْرِ عَنْ المِسْرَائِيلَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ تَعْوَةً . وَسَأَلْتُ تُحَمَّدَ بْنَ إِسْمِيلَ عَنْ هَذَا الْخَدِيثِ فَلَمْ يَعْرِفُهُ إلا مِنْ حَدِيثِ إِسْرَائِيلَ وَلَمْ بَعْرِفِ النّمِ آبِي بِشْرِ

رجہ: "حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا: جس نے پاک کھانا کھایا 'اور سنت کے مطابق عمل کیا اور لوگ اس کے شراور ایذاؤں سے محفوظ رہے وہ جنت میں داخل ہو گا۔ ایک فیض نے عرض کیا 'یا رسول اللہ! یہ بات تو آج لوگوں میں بہت ہے قرمایا: میرے بعد بھی کی زمانوں تک رہے گئے۔

تشریح: طلال کھانا سنت پر عمل کرنا اور لوگوں کو اپنی آیذاؤں سے بچانا یہ تمن عمل ایسے بیں کہ گویا بورا دین ان بی سن آیا ہے، کسی کو اللہ تعالی ان امور کی توثیق عطا فرما دیں تو اس کے جنتی ہونے بیں کیا شبہ ہے کہ آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس کو جنت کی بشارت دے رہے ہیں۔

حَدَّثَنَا مَبَّاسُ الدُّورِئُ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بِنُ يَزِيدَ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بِنُ يَزِيدَ . حَدَّثَنَا شيبِدُ بْنُ أَيِى أَبُّوبَ مَنْ أَي مَرْ حُومٍ عَبْدِ الرَّحِمِ إِنْ مَيْمُونِ مَنْ سَهْلِ بْنِ مُعَاذِ بْنِ أَنَسِ الْجُهَـنِيُّ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : تَنْ أَعْمَلَى يَٰهِ ، وَمَنَعَ يَٰهِ ، وَأَحَبُّ فِلْ ، وَأَبْنَعَنَ فِيهِ ، وَأَنْسَكُعَ فِلْ ، فَقَدِ أَسْتَسَكُمُلَ إِمِمَانَهُ .

قَالَ أَبُوعِيدَى : هَٰذَا حَدِيثُ خَسَنُ ۖ .

ترجمہ: "معزت معاذ الجنی رضی الله عند سے روایت ہے کہ نی کریم صلی الله علیہ وسلم نے قربایا کہ جس نے الله تعالی کی خاطر روکا الله تعالی کی خاطر محبت کی اور الله تعالی کی خاطر بغض رکھا اور الله تعالی عی خاطر بغض رکھا اور الله تعالی عی کی خاطر رشتہ دیا اس نے اپنا ایمان کامل کر لیا "۔

تشریح: مطلب یہ کہ اس کے تمام معاملات اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے تھے کسی کو کچھ دیا تو محض اللہ تعالیٰ کے لئے 'کسی کے محبت رکھی تو محض اللہ تعالیٰ کے لئے 'اور کسی سے بغض رکھا تو بھی اللہ تعالیٰ کے لئے 'اور کسی سے بغض رکھا تو بھی اللہ تعالیٰ کے لئے۔ تعالیٰ کے لئے۔ تعالیٰ کے لئے۔ اس میں تلیست ہی تلیست ہے 'اس کا کوئی کام ایسے محض کا ایمان کامل ہے کہ اس میں تلیست ہی تلیست ہے 'اس کا کوئی کام بھی ہوائے نئس اور کسی ذاتی و دندی مفاد کے لئے نہیں۔



جنت كے مناظر

العارضة بالجباب علاقها



## جنت کے درختوں کی شان

#### باسب

مَاجَاءُ فِي صِنْةً خَجْرَ الْجُنْةُ

حَدَّثَنَا عَبَاسُ الدُّورِيُّ . حَدَّثَنَا عَبَاسُ مُوسَى عَنْ مَّ مِنْ عَنْ مُوسَى عَنْ شَهْدًا عَبْدُ اللهِ بَنُ مُوسَى عَنْ شَهْدًا لَهُ مَنْ إِلَيْهَ مِنْ اللهُ مَنْ عَنْ أَلِى سَعِيدِ الْخَدْرِيُّ مَنِ النَّهُ مَلَى اللهُ عَلَى مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قَالَ ابُوعِيتَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ خَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَبِيدٍ . ترجمہ: "معزت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت

ہے کہ نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ جنت میں ایک در دت ایا ہو گا کہ سوار اس کے سائے میں سوسال تک چانا رہے تب ہی اس کو قطع نہیں کرے گا، انخضرت صلی اللہ طید وسلم نے فرایا کہ قرآن کریم میں جس "لمے سائے" کا

ذكر عود يى ع"-

عَدْثُنَا كُفَيْهِهُ . حَدَّثُنَا اللَّهِثُ مَنْ سَيِهِ إِنْ أَنِي سَيِهِ الطُدْرِئُ مَنْ أَبِيهِ مَنْ أَبِي مُرَبَرَةً مَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَنْهُ قَالَ : إِنَّ فِي الْجُنْةِ لَشَجَرَةً بَسِيرُ الرُّا كِبُ فِي ظِلْهَا مِانَةَ سَنَةٍ .

وَلَ الْبَابِ عَنْ أَنْسِ وَأَ بِي سَيِيدٍ .

قَالَ أَبُوعِيسَى : هٰذَا حَدِبتُ مَحْيِحٌ .

رجمہ: "حضرت الوہریو رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرایا کہ ب فرک جنت میں ایک ایا ورخت ہے کہ (تیز رفار گئر) سوار اس کے سائے میں سوسال تک چلنا رہے گا (تب ہمی اے فتم نیں کرنکے گا)"۔

تشریج: ان احادیث طیبہ کے بارے میں چند امور لائق توجہ ہیں۔
اول: ان احادیث میں قرآن کریم کی آیت: "وظل مددود" کا حوالہ دیا
گیا ہے۔ اس کی تشریح یہ ہے کہ سورة واقعہ میں حق تعالی شانہ نے ذکر قربایا
ہے کہ قیامت کے دن انسانوں کی تین قسمیں ہوں گی (وکنتم ازواجا ثلثة۔
الواقعہ) ایک "السابقون" (جن کا لقب دو مری جگہ "المقربون" رکھا ہے)
دو مری جاعت "اصحاب الیمین" اور تیری "اصحاب الشمال" اس کے بعد
میوں کے انجام اور افروی حالات کو الگ الگ ذکر قربایا ہے "اصحاب
الیمین" کے بارے میں قرباتے ہیں:

وَاَصْحَابُ الْيَمِيْنِ مَا اَصْحَابُ الْيَمِيْنِ فِيَ الْسِدْرِ مَّخْضُوْدٍ وَطَلِّ مَّمْدُوْدٍ وَطَلِّ مَّمْدُوْءَ وَمَاءٍ مَّمْدُوْعَةٍ وَقُرُشٍ مَّرْفُوْعَةٍ وَلَا مَمْنُوْعَةٍ وَقُرُشٍ مَّرْفُوْعَةٍ

(َالُواقِعَةُ : ٤٧٧ ـ ٣٤)

ترجمہ: "اور جو واہنے والے ہیں وہ داہنے والے کیے ایچھ ہیں وہ ان باغوں ہیں ہوں کے جمال بے خار بیریاں ہوں گی اور تھہ بتہ کیلے ہوں کے اور لمبا لمبا سابیہ ہوگا اور چاتا ہوا پانی ہوگا اور کرت سے میوے ہوں کے جو نہ ختم ہوں گے۔ اور نہ ان کی روک ٹوک ہوگی اور او نے او نے فرش ہوں گے "۔ (ترجمہ حضرت تھانوی")

دوم: آیت کریمہ: "وظل ممدود" میں جنت میں سایہ کے ہونے کا ذکر ہے اور بھی متعدد آیات کریمہ میں جنت میں سائے کا ذکر ہے اس پر کسی کو یہ اشکال ہو سکتا ہے کہ سایہ تو دھوپ کے مقابلہ میں ہوتا ہے ، جنت میں دھوپ ہی نسیں ہوگ ۔ جیسا کہ ارشاد ہے: لا یرون فیما شمساً ولا زممریراً (الدہر: ۱۳) تو وہاں سایہ کسے ہوگا؟ جواب یہ ہے کہ جنت میں اگرچہ دھوپ نہیں ہوگ تاہم جنت کی فضا میں نور ہی نور ہوگا جو کیفیت کہ ظلوع آفآب سے چند کی تاہم جنت کی فضا میں نور ہی کو ہو کیفیت ہمیشہ رہا کرے گ ۔ اس کو سائے سے تعیم فرمایا گیا ہے۔ یوں بھی سایہ بھشہ دھوپ کے مقابلہ میں نہیں ہوتا۔

حفرت علیم الامت تھانوی آیت کریمہ : "وندخلهم ظلا" ظلیلا"" (انساء: ۵۷) کے ذیل میں فرماتے ہیں:

"دیعی ونیا کے اشجار کا ما مایہ نہ ہو گاکہ خود مایہ کے
اندر بھی دھوپ چھتی ہے ، وہ بالکل مصل ہو گا ، اور یہ شب نہ
کیا جاوے کہ دہاں آفاب وغیرہ تو ہو گا نہیں ، چیسے ارشاد
فرایا "لا برون فیمهاشمسا" پر سایہ کے کیا معی ؟ کیوں کہ
سایہ کے لئے مطلق کی جم فورانی کا ہونا کافی ہے ، اور وہاں
اس کا ہونا مجیب نہیں۔ رہا یہ شبہ کہ پر جب گری نہیں تو
سایہ کاکیا فائدہ ؟ یہ محض ضعیف ہے اس لئے کہ فائدہ کا اس

میں مخصر کر لینا خود بے دلیل ہے۔ ممکن ہے کہ کمی تیز نور کا لطیف بنانا ہو جیسے ماہتاب پر ابر رقیق آجا آ ہے یا خود اس ساب کی حقیقت نور ہی ہو جیسا کہ گو ہر شب چراغ کا سابہ یا ہوں کما جاوے کہ نرا سابہ ہی ہو بلا ظلمت جیسے طلوع آفاب سے ذرا پہلے حالت ہوتی ہے۔ ایک آیت میں اس کو مشہور تغیر پر ظل سے تعییر فرمایا ہے۔" الم نیر الی ربک کیف مدالطل" اور سابہ کی معرفت وحوب پر موقوف ہونے سے خود سابہ کے وجود کا توقف وحوب پر لازم نہیں آیا"۔

(بیان القرآن ج ۲ ص ۱۲۵)

اور شیخ الاسلام مولانا شبیراحمد عثانی "وظل ممدود" کے ذیل میں لکھتے ہیں:

"لینی ند دهوپ ہوگی ندگری سردی گلے گی۔ ند اندهرا ہو کا صح کے بعد اور طلوع سمس سے پہلے جیسا در میانی وقت ہو تا ہے ایما معتدل سامیہ سمجھو اور لمبا پھیلا ہوا اتنا کد بہترین تیز رفتار گھوڑا سوبرس تک متواتر چاتا رہے تو ختم نہ ہو"۔

(تغييرعثاني ١٩٩٣)

سوم: یی اشکال اس حدیث پاک پر بھی ہو آ ہے کہ جنت میں دھوپ ہی نہیں ہوگ تو درخوں کا سایہ کیے ہو گا؟ جواب یہ ہے کہ بہاں دنیا کا معروف سایہ مراد نہیں بلکہ راحت و نعت مراد ہے یا یہ مطلب ہے کہ اس درخت کا پھیلاؤ اس قدر وسیع ہو گا کہ تیز رفار سوار اس کے پنچ ایک صدی تک چان رہے۔ تب بھی اس کے اطراف و حدود کو ختم نہیں کر سکے گا۔ حافظ ابن جراگھتے ہیں:

قوله: في ظلها اى في نعيمها وراحتها
 ومنه قولهم " عيش ظليل " وقيل معنى

ظلها ناحيتها واشار بذالك الى امتدادها ومنه قوطم: "انا في ظلك " اى ناحيتك قال القرطبي: والمحوج الى هذا التاويل ان الظل في عرف اهل الدنيا ما يقى من حر الشمس واذاها، وليس في الجنة شمس ولا الذي من الجنة شمس ولا الذي من الجنة شمس ولا الذي المنادي من ٢٢٦ ج ٢٠ الذي من ٢٢٦ ج ٢٠

ترجمہ: "ارشاد نبوی: اس کے سامیہ میں چانا رہے گا لینی
اس کی نعت و راحت ہیں۔ عرب کتے ہیں "عیش علیل" (گئی
زندگی) لینی راحت کی زندگی اور بعض نے کہا کہ اس کا
مطلب میہ ہے کہ سوار اس درخت کے اطراف میں چانا رہے
گا' اس سے اس درخت کے لمبا ہونے کی طرف اشارہ فرمایا۔
عیمے عرب کتے ہیں "میں تیرے سائے میں ہوں لیمنی تیری
جانب ہوں ' قرطبی آ کتے ہیں کہ اس ناویل کی ضرورت اس
جو سورج کی تیش اور گری سے بچائے' طالاں کہ جنت میں نہ
ہو سورج ہو گانہ گری کی تکلیف ہوگی"۔

چہارم: حدیث میں جس درخت کا ذکر ہے وہ جنت کا ایک خاص درخت ہے جہارم: حدیث میں جس درخت کا ایک خاص درخت ہے جہ بھرو طوبی " کتے ہیں۔ مند احمد (ص ۱۸۳ ج ۴) تغییر ابن کیر (ص ۲۹۰ ج ۴) اور مجمع الزواکد (ص ۱۳۳ ج ۱۰) میں معرت عتبہ بن عبد السلی رضی اللہ عند کی روایت ہے کہ ایک اعرابی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضرہوا۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حوض کو ٹر اور جنت کا خدمت میں حاضرہوا۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حوض کو ٹر اور جنت کا

ذکر فرایا تو اعرابی نے کما: کیا وہاں میوے بھی ہوں گے؟ آپ نے فرایا: ہاں!
اور وہاں ایک درخت ہے جے طوبی کما جاتا ہے۔ اعرابی نے کما: وہ ہماری زمین کے کس درخت کے مشابہ ہے؟ فرایا: وہ تیری زمین کے درختوں میں کسی کے مشابہ نہیں۔ پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا، کیا تم بھی ملک شام گئے ہو؟ کما جی نہیں! فرایا، شام میں ایک درخت کو "جوزہ" کے نام سے شام گئے ہو؟ کما جی نہیں! فرایا، شام میں ایک درخت کو "جوزہ" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، یہ اس کے مشابہ ہے اس کا تنا ایک ہوتا ہے، اور اوپر سے یاد کیا جاتا ہے، یہ اس کے مشابہ ہے اس کا تنا ایک ہوتا ہے، اور اوپر سے ہوں گے؟ فرایا، اتنی مسافت کے ہوں گے کہ ا بقع (سیاہ و سفید) کوا متواتر ایک مینے تک اڑتا رہے، درمیان میں دم نہ لے۔ اعرابی نے کما: اس کی جوان اون چاتا ہر سے، تو اس کی جوان اون چاتا ہر سے، تو اس کی جوان اون چاتا ہوگر اس کی گردن ٹوٹ جائے۔

اعرائی نے کہا: کیا وہاں اگور بھی ہوں گے فرمایا 'ہاں! کہا' اس کے دانے کنتے بوٹ ہوں گے؟ فرمایا 'ہاں! کہا' اس کے دانے کنتے بوٹ ہوں گے؟ فرمایا کیا آبھی ایسا ہوا ہے کہ تیرے باپ نے اپنے ریو رگ میں سے کوئی بوا بکرا ذرج کیا ہو۔ اور اس کی کھال اثار کر تیری ماں کے سرد کی ہو کہ اس کو دباغت دے کر مویشیوں کے لئے پائی کھینچنے کا بوا دول بنا لو۔ ہو کہ اس کو دباغت دے کر مویشیوں کے لئے پائی کھینچنے کا بوا دول بنا لو۔ اعرابی نے کہا: بی ہاں! ایسا ہوا ہے 'فرمایا: وہاں اگور کے دانے اس بوے دول کے برابر ہوں گے 'کہا: پھر تو ایک دانہ مجھے اور میرے گھروالوں کو سرکر سے گا؟ فرمایا 'ہاں! اور تیرے تمام قبیلے کو بھی۔

حَدِّثُنَا أَبُو سَعِيدِ الأَشْخُ . حَدَّثُنَا زِيَادُ بِنُ اللَّمْسَخِ . حَدَّثُنَا زِيَادُ بِنُ اللَّمْسَنِ هِنِ الْفُرَّاتِ الْقَرَّازُ هَنَ أَبِيهِ مَنْ جَدَّهِ حَنْ أَبِي حَازِمِرِ مِنْ أَبِي هُرَيْزَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَا فِي اللَّمْنَةِ شَعِرَةً إِلاَّ وَسَلَقُهُمَا مِنْ ذُمَبٍ . قَالَ أَبُو عِيدَى: ﴿ ذَا حَدِيثُ حَدَنْ غَرِيبٌ مِن ۚ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ .

ترجمہ: "معفرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جنت میں جو درخت بھی ہو گا اس کا تنا سونے کا ہو گا"۔

## جنت اور جنت کی نعمتوں کی شان

إسيب

#### مَا جَاءَ فِي صِفَةِ الْجُنَةِ وَنَعِيدِهِا

حَدَّثَنَا ابُوكَرَيْبِ . حَدَّثَنَا نُحَدِّدُ بَنُ فُضَيْلِ مَنْ خَفْرَةَ الزُّيَّاتِ عَنْ رَبَّادِ الطَّآيِي عَنْ أَبِي هُرَّ يْرَّةَ قَالَ : قُلْمًا يَارَسُولَ اللَّهِ : مَالَمَا إذَا كُنَّا عِنْدَكَ رَفَّتْ فُلُو بِنَا ، وَزَهِدْنَا فِي الدُّنْيَا ، وَكُنَّا مِنْ أَهْلِ الْآخِرَةِ ، ْفَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ فَآنَـٰنَا أَهَالِينَا ، وَتَنْمَنْنَا أُوْلاَدُنَا أَنْكُوْنَا أَنْهُسَنَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنِلَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّ : لَوْ أَنْسَكُمْ تَسَكُونُونَ إِذَا خَرَجْتُمْ مِنْ مِنْدِي كُنْهُمْ عَلَى عَالِـكُمْ ۚ ذَٰلِكَ لَزَ ارْضُكُمُ اللَّائِسِكُهُ ۚ فَى بُيُونِكُمْ ۖ ، وَلَوْ لَمْ تُذْنِبُوا كِلَّاء اللهُ بِحَنْقِ جَدِيدِكُنْ بُذَنِبُوا فَيَغَفِرَ لَهُمْ ، قَالَ : فَلْتُ مِارَسُولَ اللهِ مِمْ خُلِقَ الْخُلْقُ ؟ قَالَ: مِنَ المَاء ، قُلْناً: الْجُنَّة مُ مَابِنَاؤُها ؟ قَالَ: لَبِنَةٌ مِنْ فِضَّةٍ وَلَبِّنِةٌ مِنْ ذَهَبٍ ، وَمِلاَطَهُمَّا ٱلْمِنْكُ ٱلأَذْفَرُ ، وَخَصْبَاوُهَا اللَّوْلُوْ وَالْيَافُوتُ ، وَتَرُّ بَتُمَا الرَّغَفَرَ انُ ، مَنْ دَخَاماً بَنْهُمُ وَلاَ بَيْأَسُ، وَكُخَـلَدُ وَلاَ يَمُوتُ ، لاَ نَبْلَى فِيَابُهُمْ ، وَلاَ يَنْنَى شَبَائِهُمْ ، ثُمُّ قَالَ : ثَلَاثَةٌ لاَ نُرَدُّ دَهْوَ أَنْهُمْ : الْإِمَّامُ الْمَادِلُ ، وَالصَّائِمُ حِينَ بُغْيِارُ ، وَدَعْوَةُ الْظَلُومِ يَرْفُعُهُمَّا

فَوْقَ الْنَمَامِ ، وَ مُفَتِّحُ لِمَا أَبُوَابُ السَّاهِ ، وَيَقُولُ الرَّبُّ عَزَّ وَجَلَّ : وَعِزَّ فِى كَأَنْصَرَ نَكَ وَلَوْ بَعَدَ حِين .

قَالَ أَبُوعِينَى : هَٰذَا حَدِيثُ آيَسَ إِسْاَدُهُ بِذَاكَ الْقَوِيُّ ، وَآيَسَ هُوَ عِنْدِى بِمُتَّصَل ، وَقَدْ رُوِى هَذَا الْمُدِيثُ بِإِسْنَادِ آخَرَ عَنْ أَبِي مُدَلَّهِ عَنْ أَبِي هُرَّبُرَةً عَنِ النِّيُّ صَل اللهُ مَلِيْهِ وَسَلَ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ہم نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہماری کیا حالت ہے کہ جب ہم آپ کے پاس ہوتے ہیں قو ہمارے دل خرم ہو جاتے ہیں۔ ہم دنیا سے بے رخبت ہو جاتے ہیں اور اس وقت ہم اہل آخرت ہوتے ہیں 'لین جب ہم آپ کے پاس سے اٹھ کر جاتے ہیں۔ گھر کے لوگوں سے مانوس ہوتے ہیں اور اولاد کو سو گھتے ہیں قو ہم اپنے دلوں کو اور ہی طرح کا پاتے ہیں 'یہ من کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

اگر تم بیشہ ای حالت میں رہا کروجس حالت میں تم میرے
پاس سے اٹھ کر جاتے ہو تو فرشتے تمہارے گھروں پر تمہاری
زیارت کیا کریں' اور اگر تم گناہ نہ کرو تو اللہ تعالی (تمهاری
جگہ) ایک نئی تلوق کو لے آئیں باکہ وہ گناہ کر کے شرمندہ
ہوں اور اپنے بجزو قصور کا اعتراف کر کے استففار کیا کریں)
جس پر اللہ تعالی ان کی بخش فرمایا کریں۔

میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! مخلوق کس چیز سے بنائی گئی؟ فرمایا: پانی ہے۔ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! جنت کی عارت کیسی ہوگی؟ فرمایا: ایک این چاندی کی ایک این سونے کی اس کا مسالہ مسکتی ہوئی کستوری کا ہے

اس کی کنگریاں وقی اور یا قوت کی ہیں' اس کی مٹی زعفران کی ہے' جو محض اس میں داخل ہوگا وہ ہیشہ ناز و نعت میں رہے گا اسے بھی ادفی تکلیف و مشقت لاحق نہیں ہوگی' وہ ہیشہ جیئے گا' بھی نہیں مرے گا' نہ ان کے کیڑے میلے ہوں ہیشہ جیئے گا' بھی ان کی جوانی ڈسطے گی۔ پھر فرمایا: تین آدی ایسے ہیں کہ ان کی دعا رو نہیں ہوتی' ایک سریراہ مملکت جو عدل و انسان کی دعا رو نہیں ہوتی' ایک سریراہ مملکت جو افطار کرے۔ اور تیسرا مظلوم' اللہ تعالیٰ اس کی دعا کو بادلوں افطار کرے۔ اور تیسرا مظلوم' اللہ تعالیٰ اس کی دعا کو بادلوں کے اوپر اٹھا لیتے ہیں اور اس کے لئے آسان کے دروازے میں کھول دی جاتے ہیں اور اس کے لئے آسان کے دروازے ہیں: میری عزت کی متم ایس تیری ضرور مدد کردں گا' خواہ (تیری بی مصلحت کی بنا پر تیری فوری مدونہ کردں بلکہ) پچھ عرصہ کے بعد کردں گا۔

#### جنت کے بالاخانے ہاسب

مَا جَاء فِي مِيغَةٍ غُرَفِ الجُنَّةِ

حَدَّنَا عَلَى بِنُ حُجْرٍ . حَدَّنَا عَلَى بَنُ مُسْهِرٍ عَنَ عَبْدِ الرَّحْنِ بَنُ مُسْهِرٍ عَنَ عَبْدِ الرَّحْنِ بَنِ اللَّهُ عَلَى عَلَى أَلَا : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَبْدِ الرَّحْنِ بَنِ اللهِ عَنْ عَلَى قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَهَا مِنْ بُعُلُونِهَا وَ بُعُلُونُهَا مِنْ عُلُورُهَا مِنْ بُعُلُونِهَا وَ بُعُلُونُهَا مِنْ عُلُهُورِهَا مِنْ بُعُلُونِهَا وَ بُعُلُونُها مِنْ عُلْهُورِها ، فَقَامَ إِلَيْهِ أَعْزًا بِي فَقَالَ : مِنَ بَارَسُولَ الله ؟ قَالَ : هِيَ مِنْ مُلْهُورِها ، فَقَامَ إِلَيْهِ أَعْلَمَ مَا الطَّمَامَ ، وَأَدَامَ الصَّيَامَ ، وَصَلَى يَلْهِ بِاللَّهُ لِللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثُ غَرِبُ ، وَقَدْ تَكَلَّمَ بَعْضُ أَهُلَ الْمِلْمِ فَ هَبْدُ الرَّحْنِ بْنِ إِسْعَانَ ، هَذَا مِن فِبَلِ حِنْفَادِوْهُوَ كُو فِي وَهَبْدُ الرَّحْنِ ابْنُ إِسْعَقَ الْفُرَّ بْقِ مَدَ نِي وَهُوَ أَثْنِتُ مِنْ هَذَا .

ترجمہ: "حضرت علی رضی اللہ تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جنت میں ایسے بالا خانے ہیں جن کا ظاہر باطن سے نظر آتا ہے اور ان کا باطن ظاہر سے پس ایک اعرابی کھڑا ہوا' عرض کیا: اے اللہ کے نبی ایہ بالا خانے کس کے لئے ہیں؟ فرمایا: اس شخص کے لئے ہیں؟ فرمایا: اس شخص کے لئے جو خرم گفتگو کرے' کھانا کھلائے' بھشہ روزے رکھے اور رات کو' جب لوگ مورہے ہوں' نماز پڑھے''۔

## جنت میں چاندی اور سونے کے برتن اور سامان

حَدَّانَا مُحَدُّ بِنُ مَشَارٍ . حَدَّانَا عَبْدُ الْمَوْبِ فَيْ الْمَوْبِ الْمُحَدِّ الْمُحَدِّ الْمُحَدِّ الْمَحَدِ الْمَحِيُّ عَنْ أَبِي عِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي الْجَنْ جَنَّتَهُنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي الجَنْهُ جَنَّتُهُنَّ اللّهِ عَنِي اللّهِ عَنِي اللّهِ عَنِي اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي الجَنْهُ جَنَّتُهُمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَا مِنْ ذَهَبِ ، وَمَا بَيْنَ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَا مِنْ ذَهَبِ ، وَمَا بَيْنَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَى وَجُهِ فِي جَنَّةُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي الجَنْهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهُ ع

قَالَ أَبُوعِيدَى : هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيعٌ . وَأَبُوعُوانُ الْبُوفَى الْهُهُ عَبْدُ اللّهِ مِنْ الْبُوفَ اللّهُ مُ عَبْدُ اللّهِ مِنْ حَبْدِيدٍ وَأَبُو بَاللّهُ اللّهِ مِنْ مَا الْهَدُ أَنْ حَنْبَلَ لِلْأَيْمُونَ فَ اللّهُ مُولَى قَالَ أَخَدُ أَنْ حَنْبَلَ لِأَيْمُونَ فَ اللّهُ مُولَى الْمُنْ مَرِى اللّهُ مُولَى الْمُنْ مَرَى اللهُ مُنْ فَيْسٍ وَأَبُومَا لِكِ الْأَشْمَرِى اللهُ مُنْ مَا رَبّ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن طَارِق بْنِ أَشْمَ .

ترجمہ: "دعفرت عبداللہ بن قیس (لینی حفرت ابوموی الشعری) رضی اللہ عند آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے روایت کرتے ہیں کہ جنت ہیں وہ جنتیں الی ہیں کہ ان کے برتن اور دیگر تمام سامان چاندی کا ہے اور دو جنتیں الی ہیں کہ اور کہ ان کے دان کے برتن اور وہاں کا تمام سامان سونے کا ہے اور جنت عدن میں اہل جنت کے درمیان اور اپنے رب کی طرف نظر کرنے کے درمیان صرف کبریائی کی چادر حائل ہے جو اللہ تعالی کے چرے برے "۔

حضرت ابو موی اشعری رضی الله عند کی ایک اور روایت میں ہے کہ نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جنت میں جوف وار موتی کا ایک خیمہ ہو گا جس کا عرض ساتھ میل ہے اس کے ہر گوشہ میں جنتی کے اہل خانہ ہوں گے، جو ایک دو سرے کو نہیں دیکھیں گے، مومن ان سب کے پاس آمد و رفت رکھ گا"۔

تشریج: پہلی حدیث میں دو مضمون ارشاد ہوئے ہیں ایک بید کہ جنت میں دو جنتیں تو ایسی ہوگئ کہ وہاں کے برتن اور ہر چیز چاندی کی ہوگئ اور دو جنتیں ایسی ہوں گی کہ ان کے برتن اور ہر چیز سونے کی ہوگی۔ بیہ حسن اور تناسب کا کمال ہوگا۔

دوسرا مضمون بدكہ جنت میں اہل جنت كے ديدار خداوندى سے كوئى چيز مانع نہيں ہوگ ۔ سوائے ردائے كبريائى كے ، جو حق تعالى شاند كى ذات عالى پر بے ، ردائے كبريائى ، عظمت و جلال سے كناب ہے ، مطلب بد ہے كہ حق تعالى شاند كى بيبت و جلال اور عظمت و كبريائى ديدار سے مانع ہوگى ، الآ بدكہ حق تعالى شاند خود ديداركى اجازت مرحمت فرما كيں۔

#### جنت کے ورجات ہاہ

مَا جَاء في مِيلَةِ دَرَجَاتِ الْجُنَةِ

جَدِّنَهَا عَبَاسُ الْمَنْبَرِئُ . حَدَّنَهَا بَزِيدُ بْنُ هَرُونَ . أَخْبَرَنَا بَزِيدُ بْنُ هَرُونَ . أُخْبَرَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ كُفَّهِ بْنِ جُحَادَةَ عَنْ عَطَاهِ عَنْ أَبِي هُرَبُرَةَ . قال : قال رَضُولُ اللهِ عَنْ الْحَدْقِ عِاللهَ دَرَجَةً بْنِ رَضُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَى الْجَنْةِ عِاللهَ دَرَجَة ، مَا بَيْنَ كُلُّ دَرَجَةً بْنِ عِاللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : فَى الْجَنْةِ عِاللهَ ذَرَجَة ، مَا بَيْنَ كُلُّ دَرَجَةً بْنِ

فَالَ أَبُو هِيسَى: لهٰذَا حَدِيثُ حَـنٌ غَرِيبٌ.

تشریح: اس مدیث میں جنت کے درجات کا بیان ہے' اور یہ مضمون متعدد احادیث میں دارو ہے۔ جیسا کہ چند احادیث مصنف امام ؓ نے بھی نقل کی ہیں۔ اس روایت میں جنت کے ہر دو درجوں کے درمیان کا فاصلہ ایک سو سال کی

مسافت بیان کیا گیا ہے۔ جمع الرواکد ج اص ۲۱۹ میں طبرانی کی روایت سے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت نقل کی گئی ہے 'اور اس میں جنت کے ہر دو درجوں کا فاصلہ پانچ سو سال کی مسافت ذکر کیا گیا ہے۔ (قال الهیشمی وفیہ یحی بن عبدالحمید الحمانی وهو ضعیف)۔ اور عام روایات میں ہیں یہ ہے کہ ہر دو درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہے ' جتنا کہ آسان و زمین کے درمیان ہے 'ان روایات میں کوئی تعارض نہیں 'اس لئے کہ آسان و زمین کے درمیان کی مسافت بھی بعض روایات کے مطابق پانچ سو سال کی ہے 'اور جس روایت میں سو سال کی مسافت کا ذکر آیا ہے اس میں زائد کی نفی نہیں۔ بوں بھی «سو" کا ہندسہ کرت اور زیادتی کے اگر استعال ہوتا ہے 'علوہ ازیں بھی «سو" کا ہندسہ کرت اور زیادتی کے اگر استعال ہوتا ہے 'علوہ ازیں بھی «سو" کا ہندسہ کرت اور زیادتی کے لئے اگر استعال ہوتا ہے 'علوہ ازیں بھی موسکتی ہے۔

حَدُّ ثَمَا فُتَيْبَةٌ وَأَحْدُ بْنُ عَبْدَةَ الضِّيُّ الْبَصْرِي قَالًا:

حَدْثُنَا عَبْدُ الْمَرْبِرِ بْنُ مُحَدِّ عَنْ زَبْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ عَطَاء بْنِ بَسَارٍ عَنْ مُمَافِي ابْنِ جَبَلِ أَنْ رَسُولَ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : مَنْ صَامَ رَمَضَانَ وَصَلَى اللهِ جَبَلِ أَنْ رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ا

قَالَ أَبُو عِيسَى : هَـكَذَا رُوِى هَذَا اللَّذِيثُ مَنْ هِشَامَ إِنْ سَفَدٍ مَنْ وَاللَّهِ مِنْ مَنْ مَا اللّ ذَبْدِ بْنِ أَسْلُمَ مَنْ عَطَاء بْنِ بَسَارٍ مَنْ عُبَادَةً بْنِ الصَّالِيتِ، وَعِطَاء لَمْ يُدُولِكُ مُمَاذَ

#### إ أَنْ جَبِّلِ ، وَمُعَاذُ قَدِيمُ المَوْتِ، عَانَ فِي خِلَافَةِ مُحَرٍّ .

ترجمہ: "حضرت معاذین جبل رضی اللہ عنہ سے روایت

ہ کہ رسول اللہ معلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا: جس نے

رمضان کا روزہ رکھا (جبگانہ) نماز پڑھی اور بیت اللہ کا جج

کیا ۔ راوی کھتے ہیں ہیں نہیں جانتا کہ آپ صلی اللہ علیہ
وسلم نے زکوۃ کا بھی ذکر کیا تھا یا نہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ذمہ حق

ہو گا کہ اس کی بخش فرما دیں۔ خواہ اس نے اللہ تعالیٰ کے

راستے ہیں جرت کی ہویا وہ اپنی اسی زمین میں ٹھرا رہا ہو جس
میں پیدا ہوا تھا، حضرت معاذ نے عرض کیا کہ کیا لوگوں کو اس
کی اطلاع نہ کر دوں؟ فرمایا: لوگوں کو چھوڑ دے کہ عمل
کی اطلاع نہ کر دوں؟ فرمایا: لوگوں کو چھوڑ دے کہ عمل
کرتے رہیں "کو نکہ جنت میں سو درجے ہیں ، ہر دو درجوں کے
در میان اتنا فاصلہ ہے جتنا کہ آسان و زمین کے در میان "اور
جنت الفردوس سب سے اوپر اور اعلیٰ و افضل جنت ہے "اس

تشریج: اس روایت کی سند پر تو مصنف امام ؒ نے کلام کیا ہے 'گر اس مضمون کی متعدد احادیث ہیں 'چنانچہ صحیح بخاری جاص ۱۹۳ کتاب الجماد "باب درجات المحادین فی سبیل الله" میں حضرت ابو ہررہ رضی اللہ عند کی حدیث ہے کہ نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

" من امن با لله وبرسوله واقام الصلوة وصام رمضان كان حقاً على الله ان يدخله الجنبة حساهد في سبيل الله او حلس في ارضه التي ولد فيها ، قالوا يا

رسول الله ! افلا نبشر الناس قال ان في الجنة مائة درجة اعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والارض فاذا سالتم الله فاسئلوه الفردوس فانه اوسط الجنة واعلى الجنة اراه قال وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر انهار الجنة وقال محمد بين فليح عين ابيه وفوقه عرش الرحمن ما فليح عين ابيه وفوقه عرش الرحمن "صحح عين ابيه وفوقه عرش الرحمن "صحح عين ابيه

ترجمہ: "جو مخص اللہ تعالی پر اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لایا ماز قائم کی اور رمضان کے روزے رکھے اللہ تعالی کے ذمہ حق ہو گا کہ اسے جنت میں داخل کریں خواہ اس نے اللہ تعالی کے راستے میں جماد کیا ہویا اس سرزمین میں بیشا رہا ہو جس میں پیدا ہوا 'صحابہ نے عرض کیا:

یا رسول اللہ! تو کیا ہم لوگوں کو خوشخری نہ سنا دیں؟ فرایا بیا رسول اللہ! تو کیا ہم لوگوں کو خوشخری نہ سنا دیں؟ فرایا بین سو درج ہیں جو اللہ تعالی نے عالم نی سیل اللہ کے بین عمل سو درج ہیں ، جو اللہ تعالی نے عالم نے سے اللہ تعالی سے ماگو بین جب اللہ تعالی سے ماگو بین کے درمیان اتبا فاصلہ بین کہ آسان و زمین کے درمیان 'پی جب اللہ تعالی سے ماگو اور سب سے افروس ما تکا کرو کیو تکہ وہ سب سے افران کا عرش اور سب سے اوپر کی جنت ہے۔ اس کے اوپر رحمٰن کا عرش اور سب سے اوپر کی جنت ہے۔ اس کے اوپر رحمٰن کا عرش علی ہیں "۔

سنن نمائی ص ۵۱ ج ۲ "باب درجة المجابدین فی سبیل الله" میں معزت ابوالدردا رضی الله عنه سے بھی اسی معمون کی ایک حدیث مروی ہے۔ ان اعادیث میں چند مضامین ہیں:

اول: جو مخص فرائض و واجبات شرعیہ کا پابند ہو'اس کے بارے بیں فرمایا گیا کہ اللہ تعالی کے ذمہ حق ہو گا کہ اسے جنت بیں داخل کریں۔ یہ مضمون قرآن و حدیث بیں بری کثرت سے آیا ہے کہ فلاں چیز اللہ تعالی پر واجب ہے' یا اللہ تعالی کے ذمہ حق ہے۔ اہل سنت کے نزدیک ان نصوص کا مطلب یہ ہے کہ حق تعالی شانہ نے اس چیز کو محض اپنے فضل و احسان اور مطلب یہ ہے کہ حق تعالی شانہ نے اس چیز کو محض اپنے فضل و احسان اور مراحم ضروانہ کی بنا پر اپنے ذمہ لے لیا ہے' ورنہ اللہ تعالی پر کسی کا استحقاق نہیں۔

دوم: آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے جب یہ عرض کیا گیا کہ یہ خوشخری عام لوگوں کو سنا دی جائے؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے جواب میں فرمایا کہ جنت کے سو درج جیں۔ سب سے اعلیٰ درجہ جنت الفردوس ہے۔ اس سے مقصد (واللہ اعلم) یہ تھا کہ لوگوں کو زیادہ سے زیادہ محنت اور کوشش کرنی جائے کہ ان کو جنت میں عالی سے عالی درجہ ہے۔ ادنیٰ درجے پر قناعت کرکے نہیں پیٹے جانا جائے۔

سوم: بنت كاسب سے اعلی درجہ بنت الفردوس ہے اور یہ ان حفرات كے لئے ہے جنوں نے راہ خدا میں جاں بازی و جاں ناری كا اعلیٰ نمونہ پیش كیا ہو۔ چنانچہ بعض احادیث میں شہید فی سبیل اللہ كے لئے بنت الفردوس كی بشارت آئی ہے 'ای طرح انبیا اور صدیقین اور شمدا و صالحین علیٰ حسب مراتب بنت الفردوس میں ہوں گے۔ چو مكہ بنت كا انعام بدوں استحقاق كے محض مالك كی عنایت ہے گو اپنے اعمال بنت الفردوس كے لاكن نہ ہوں مگر مالك كی عنایت ہے گو اپنے اعمال بنت الفردوس كے لاكن نہ ہوں مگر مالك كے كرم سے اميد كرتے ہوئے بنت الفردوس بى ما كلی چاہئے 'اس لئے فرمایا كہ جب اللہ تعالی سے ما گو تو جنت الفردوس بى ما كلو۔ بيد رو سیاہ بھی فرمایا كہ جب اللہ تعالی سے ما گو تو جنت الفردوس بى ما كلو۔ بيد رو سیاہ بھی

آنخضرت نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کی تغیل کرتے ہوئے دعاکر تا ہے۔ بیا اللہ! ہم آپ کی رحمت اور آپ کے لطف و کرم کے صدقے آپ سے جنت الفروس کی درخواست کرتے ہیں۔ یا اللہ! ہماری دعا قبول فرما کر اپنے متبول بندوں سے ہمیں ملحق فرما۔ آمین یا رب العالمین۔

چمارم: جنت الفردوس كے بارے ميں فرمايا كه اس سے اوپر عرش رحمٰن ب- يعنى جس طرح زمين كى چھت آسان ب اى طرح جنت الفردوس كى جھت عرش رحمٰن ہے۔

اور یہ حفرات عرش رحمت کے ذیر سایہ ہیں۔ اس میں حق تعالیٰ شانہ کی خاص رحمت و عمایت اور ان حفرات کے قرب و اختصاص کی طرف اشارہ ہے۔

بنجم: جنت کی نمروں کے بارے میں فرمایا کہ وہ جنت الفردوس سے ثکلی ہیں اور ان کا منبع و سرچشمہ جنت الفردوس ہے اس کی پوری حقیقت تو اللہ تعالیٰ بی کے علم میں ہے اور انشاء اللہ وہاں پہنچ کر منکشف ہو جائے گ ، بسرحال اس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ نعمائے جنت کا مرکز جنت الفردوس ہے۔ واللہ اعلم و ملمہ اتم والحم۔

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْسَنِ . أَخْبَرَنَا يَزِيدُ "بنُ

هَرُونَ . أُخْبَرُنَا هَامَ . حَدَّنَنَا زَبَدُ بْنُ أَسْلَمَ عَنْ عَطَاه بْنِ يَسَارِ عَنْ عُبَادَةً ابْنِ الصّامِتِ أَنْ رَسُولَ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمَّ قَالَ : فِي الجُنْسَةِ مِاثَةً دُرَجَةً ما بَيْنَ كُلُّ دَرَجَةَ بْنِ كَا بَبْنَ السَّاه وَالْأَرْضِ ، وَالْفِرْ دَوْسُ أَغْلَاهَا دَرَجَةً وَمِنْهَا نُفْجَرُ أَنْهَارُ ابَانْسَةِ الأَرْبَعَةُ ، وَمِنْ فَوْفَهَا بِلُونُ الْعَرْشُ ، فَإِذَا سَأَلَمُ اللهِ فَسَلُوهُ الْعَرْشُ ، فَإِذَا سَأَلَمُ اللهِ فَسَلُوهُ الْعَرْشُ ، فَإِذَا سَأَلَمُ اللهِ فَسَلُوهُ الْفِرْدُوسَ .

حَدَّنَنَا أَحْدُ بْنُ مَنِيعٍ . حَدَّنَنَا يَزِيدُ أَبْنُ لِمُرُّونَ . حَدَّنَنَا كَمَا مَ عَنْ زَيْدِ ابْنِ أَسْلَمَ نَمُوْهُ . ترجمہ: "حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جنت کے سو درج بیں ، ہر دو درجوں کے درمیان اتا فاصلہ ہنتا کہ آسمان و زمین کے درمیان ہے ، اور جنت الفردوس سب سے بلند درجہ کی ہے ، اس سے جنت کی چاروں سریں ثلق بیں ، اور اس سے اور عرش ہو گا ، پس جب تم اللہ تعالی سے باگو تو جنت الفردوس ما گو"۔

حَدِّثَنَا قُتَيْبَةٌ حَدَّثَنَا انْ لِمَيْمَةً مَنْ دَرَّاجِهِ مَنْ أَبِي الْهَيَّمْ. كَنْ أَبِي سَيِدٍ مَنِ النَّبِّ صَلَى اللهُ مَلَيهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ فِي الْجُنْةِ مِاثَةَ دَرَجَةٍ ، قَوْ أَنَّ الْمَا لِمَيْنَ أُجْتَمَتُوا فِي إِخْدَاهُنَ ۖ قَرَيْمَهُمْ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَٰذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ .

ترجمہ: معضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جنت میں سو درج ہیں اور اگر سارے جمال کے لوگ ان کے کمی ایک ورج میں جمع ہو جائیں تو ان کو کانی ہو گا"۔

تشریح: سنن نمائی ص ۵۱ ج ۲ "درجة المجابد فی سبیل الله" میں حضرت ابو سعید خدری رضی الله عند کی بیہ حدیث اس طرح آئی ہے کہ آخضرت صلی الله علیہ وسلم نے آن کو مخاطب کر کے فرمایا: ابوسعید! جو فخص الله تعالی کو رب مان کر اسلام کو دین مان کر اور محمد صلی الله علیہ وسلم کو نبی مان کر راضی ہو گیا اس کے لئے جنت واجب ہو گئی۔

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه کوید ارشاد عکر جیرت آمیز مسرت بوئی اور عرض کیا کیا رسول الله! بد بات ایک بار پھر ارشاد فرمایی ! چنانچه سخضرت صلی الله علیه وسلم نے بد ارشاد پھرد ہرایا اور پھر فرمایا: ایک چیز اور بھی ہے جس کے ذریعہ اللہ تعالی جنت میں بندے کے سو درجے بلند کر دیتے ہیں اور ہر دو درجوں کے ورمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا کہ آسان و زمین کے درمیان۔ عرض کیا کیا رسول اللہ! وہ کیا چیزہے؟ فرمایا! جماد فی سبیل اللہ۔ جماد فی سبیل اللہ۔ جماد فی سبیل اللہ۔

۔ اس مدیث کے آخر میں جو ارشاد فرمایا کہ "اگر سارے جمان کے لوگ ایک ہی جنت میں جمع ہو جائیں تو وہ سب کو کانی ہو جائے"۔

اس میں جنت کی وسعت و کشائش کی طرف اشارہ ہے جنت کی وسعت کا مشاہرہ بھی جنت میں جانے کے بعد ہی ہو گا' اور وہاں معلوم ہو گا کہ ہمارا سے کرؤ ارضی جنت کے مقابلہ میں پیفئہ مور (چیونٹی کے انڈے) کی حیثیت رکھتا ہے۔

#### خواتین جنت باب

#### فِي مِيغَةِ نِسَاء أَهْلِ الجُنْةِ

حَدِّثْنَا عَبُدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْسَنِ حَدَّثَنَا فَرْوَةُ بْنُ اللهُوْرَاءِ الرَّحْسَنِ حَدَّثَنَا فَرْوَةُ بْنُ اللهُورَاءِ أَخْبَرَنَا عُبَيْدَةُ بْنُ كُحَيْدِ عَنْ عَظَاء بْنِ السَّأْيْبِ عَنْ عَمْرِهِ ابْنِ مَنْهُودِ مَنِ الذَّبِيُّ صَلَى اللهُ مَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالَ : إِنَّ المَنْهُونِ عَنْ عَبْدِاللهِ فَي الذَّبِي مَنْهُودِ مَنِ الذَّبِي مَنْهُ اللهُ وَاللهِ وَسَلَّمَ فَالَ : إِنَّ المَنْ أَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَتُولُ : كَا مُنْ اللهَ أَوْتُ وَالْمَرْجَانُ ، فَأَمَّا اللهَ اللهُ وَتُولِ : كَا مُنْ اللهَ عَبْدُ اللهِ اللهُ وَتُنْ مَنْ اللهُ اللهَ اللهَ وَمُنْ اللهُ عَبْدُ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ وَتُولِ : كَا مُنْ اللهُ عَبْدُ اللهُ اللهَ اللهَ وَاللهِ مَنْ وَرَائِهِ مَنْ وَرَائِهِ مَنْ وَرَائِهِ مَنْ فَاللهُ اللهَ اللهَ اللهُ الله

مُّ حَدَّثَنَا هَيَّادٌ . حَدَّثَنَا عُبَيْدَةُ بْنُ لُحَيْدُ مَنْ عَطَاء بْنِي السَّائِبِ عَنْ عَمْرٍ و أَبْنِ مَيْمُونِ عَنْ عَبْدِ اللهِ 'بْنِ مَسْمُودِ عَنِ النَّقِّ صَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمَ نَعْوَهُ . حَدَّاتُنَا هَنَادُ . حَدَّانَا أَبُو الأَحْوَسِ عَنْ عَطَاء بنِ السَّائِبِ عَنْ عَمْرِو بْنِ مَبْدُونِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْمُودِ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ نَحْوَهُ بَمَنَاهُ وَلَمْ بَرْ فَمَهُ . وَهٰذَا أَصَحَّ مِنْ حَدِيثٍ مُبَيْدَةً بْنِ مُحَيَّدِهِ وَهُ كَذَا رَوَى جَرِيرٌ وَغَيْرُ وَاحِدٍ عَنْ عَطَاء بْنِ السَّالِ وَلَمْ يَرْفَعُوهُ .

حَدَّثَنَا كُنتَيْبَةَ . حَدَّثَنَا جَرِيرٌ عَنْ عَطَاء بِنِ السَّائِبِ نَحْقَ حَدِيثِ أي الأخْوَسِ وَلَمْ بَرِافْهُ أَصْعَابُ عَطَاء، وَلهٰذَا أَصَعَ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اہل جنت کی عورتوں میں ہے عورت کی پنڈلی کی سفیدی سر حلوں کے ورے سے نظر آئے گئ یماں تک کہ اس کا گودا بھی نظر آئے گئ یماں تک کہ اس کا گودا بھی نظر آئے گئ اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ وہ (لین اہل جنت کی عور تمی) "گویا یا قوت اور مرجان ہیں" اور یا قوت کی حالت یہ ہے کہ اگر تم اس میں دھا کہ ڈالو 'پھر اگر یا قوت کو گرد و غبار سے صاف کر دو تو تم اس دھا کے کو اس کے ورے سے دیکھو گئے"۔

تشریح: سورۂ رحمٰن میں خواتین جنت کے بارے میں حق تعالی شانہ کا ارشاد ہے:

" كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُونَ وَالْمَرْ حَالُ" (الرحان : ٥٨) ترجمه: "وكويا وه يا قوت اور موتى مِن "-

مغرین فرائے ہیں کہ تثبیہ ہے مقدد ان کی صفائی و لطافت اور سرخ و سفید رنگت کا بیان کرتا ہے۔ امام رازیؓ لکھتے ہیں: " وهذا التشبيه فيه وجهان احدهما تشبيه بصفاتها وثانيهما بحسن بياض اللؤلؤ وحمرة الياقوت والمرجان صغار اللؤلؤ وهمى اشد بياضاً ضياءً من الكبار بكثير

ترجمہ: "اس تشید میں دو وجیں ہیں' ایک یا قوت اور موتی کی صفائی کے ساتھ تشید دینا۔ دوسری موتی کی سفیدی اور یا قوت کی سفیدی اور یا قوت کی سرفی کے حسن سے تشید دینا۔ مرجان چھوٹے موتی' بردن کی بہ نسبت' سفیدی اور چھوٹے موتی' بردن کی بہ نسبت' سفیدی اور چک میں کئی درجے فاکن ہوتے ہیں''۔

اس مدیث میں ان کی اس لطافت و حسن کو ذکر فرمایا ہے کہ ستر حکوں کے ورے میں ان کی اس لطافت و حسن کو ذکر فرمایا ہے کہ ستر حکوں کے ورے سے اس کی بیٹرلی اور پنڈلی کا گودا ظاہر ہو گا۔ جس طرح مصفاً یا قوت کے ورے سے دھاگہ نظر آیا کر آ ہے۔

حَدَّثَنَا سُفَيَانُ بَنُ وَكِيمٍ . حَدَّثَنَا أَ بِي مَنْ فُضَيْلِ بَنِ مِنْ فُضَيْلِ بَنِ مَرْ زُوقِ مَنْ مَطَيْةً مَنْ أَ بِي سَمِيدٍ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ أُولَ زُمْرَ فِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يَوْمَ الْفِيامَةِ ضَوْه وُجُوهِمِمْ عَلَى مِثْلِ ضَوْه اللهُ اللهُ وَمُؤْمِمِمْ عَلَى مِثْلِ ضَوْه اللهُ اللهُلِلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قَالَ أَبُو عِيسَى: لَهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ .

حَدَّثْنَا الْعَبَّاسُ اللَّهُ ورِيُّ . حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ مُومَى

الحَبْرَنَا شَيْبَانُ عَنْ أَوْ اسِ عَنْ عَطِيَّةً عَنْ أَبِي سَمِيدٍ الْخَذْرِيُّ عَنِ النَّبِيُّ النَّبِيَّ مَلَى اللَّهِ الْمُدَّرِيُّ عَنْ أَلِي سَمِيدٍ الْخَذْرِيُّ عَنِ النَّبِي مَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَسَلَمْ قَالَ : أَوْلُ زُمْرَةً تَذَخَلُ الجُنَّةَ قَلَى صُورَةِ الْمُثَرِ لَيْلًا الْبَدْرِ وَالنَّالِيَةِ عَلَى الوَنِ أَحْسَنِ كُوْ كَبِ دُرَّيٌّ فِى السَّاءَ، لِكُلُّ رَجُلَّ لَيْلُمْ زَوْجَةً لِيكُلُّ رَجُلُ مِنْ فَرَالُهُا مِنْ وَرَالُهُا مِنْ وَرَالُهُا مِنْ وَرَالُهُا عَلَى كُلُّ رَوْجَةً لِسَمْوُنَ حَدَلَةً بَبْدُو مُثَخَّ سَاقِهَا مِنْ وَرَالُهَا مِنْ وَرَالُهُا عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُّ رَوْجَةً لِسَمْوُنَ حَدَلَةً بَبْدُو مُثَخَّ سَاقِهَا مِنْ وَرَالُهَا عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

رجہ: "حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'پلی جاعت' جو قیامت کے دن جنت میں داخل ہوگی وہ (اپنے چروں کی نورانیت میں) چودہویں رات کے چاند کی روشنی کی طرح ہوگی اور دو سری جماعت آسان میں چیکتے ہوئے حسین ترین ستارے کی طرح ہوگی' ان میں سے ہر مخفی کی دو یویاں ہوں گی ہریوی پر ستر مطے ہوں گے اس کی پنڈلی کا گودا ان کے درے سے نظر آئے گا"۔

تشریح: اس مدیث پاک میں ہر جنتی کی دو بیویوں کا ذکر آیا ہے اور ترندی میں سترہ ابواب کے بعد صفحہ ۸۱ پر "باب مالاً دنبی اهل البحنة من البکرامة" ہے۔ جس میں بیہ مدیث ذکر کی گئی ہے کہ "اونیٰ جنتی کے لئے اسی ہزار خاذم اور ۷۲ بیویاں ہوں گی"

حافظ ؒ نے فتح الباری "بدءالحلق صفةالجنة" ص ۳۲۵ج ۲ میں اس مضمون کی متعدد روایتیں نقل کی ہیں چنانچہ۔

(۱) سند احمد میں بروایت ابو ہریرہ مرفوعا" وارد ہے کہ ادنی مرتبہ کے جنتی کے بارے میں مروی ہے کہ دنیا کی بیویان کے بارے میں مروی ہے کہ دنیا کی بیویان حور مین سے مول گی۔ (ونی سندہ شرین حوشب وفیہ مقال)

(٢) ترزى ميں مقدام بن معد يكرب كى روايت ہے كه شهيد كے لئے چھ انعام (خصال) میں ان میں سے ایک یہ کہ 21 حوروں سے اس کا عقد کیا جاتا

(m) مند ابویعالی میں حضرت ابو ہریرہ کی طویل حدیث (حدیث الصدر کے نام سے مشہور ہے) میں ہے کہ آدمی کی 21 بیویاں ہوں گی ان حورول سے جن کو اللہ تعالی جنت میں پیدا فرمائیں کے اور دو پیویاں ہوں گی اولاد آدم

(m) ابن ماجہ اور داری میں حضرت ابوامامہ سے روایت ہے کہ جو مخص بھی جنت میں داخل ہو گا اللہ تعالیٰ 24 حوروں سے اور 24 دنیا کی عورتوں سے اس کاعقد کریں گے۔ (وسندہ ضعف جدا)

مافظ کتے ہیں زیر بحث مدیث میں جن دو بولوں کا ذکر ہے اس سے مراد دنیا کی بیویاں موں گی- صحح مسلم میں حضرت ابو مرر اوسے مروی ہے کہ انہوں نے ای حدیث سے بیر استدلال کیا کہ جنت میں عورتوں کی تعداد مردوں سے زیاده بهوگی-والله اعلم

# اہل جنت کی اپنی بیویوں سے مقاربت إب مَاجَاء في مينة إجاع أَهْلِ الْجَنْةُ

عَدَّثَنَا كُعَمَّدُ مِنْ بَشَارٍ وَتَعْمُودُ مِنْ غَيْلاَنَ قَالاً : حَدَّثَهَا أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالِينِ عَنْ عِرَانَ الْعَطَّانِ عَنْ فَتَأَدَّهَ عَنْ أَنَّسَ عَنِ اللَّهِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ قَالَ : يُعْمَلَى المُؤْمِنُ فِي الْمَلِنَةِ فُوْقَ كَذَا وَكَذَا مِنَ الجُماعِ ، قِيلَ : بَارَسُولَ اللهِ أَوْ يُطِيقُ ذَلِكَ ٢ فَالَ : بُمُطَى كُوَّ مَالَةً .

وَلَ الْبَاكِ مَنْ زَيْدٍ بْنِ أَرْقُمَ .

قَالَ أَبُو هِيسَى ؛ لَمَذَا حَدِيثُ مَنجِيعٌ غَرِيبٌ لاَ نَبْرُ فَهُ مِنْ حَدِيثِ فَقَالَةُ مَنْ أَنسُ إِلاَ مِنْ حَدِيثِ مِمْوَانَ النّطانِ .

ترجمہ: "محضرت انس رضی اللہ عند آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ مومن کو جنت میں جماع کی اتنی اور اتنی قوت عطاکی جائے گی۔ عرض کیا گیا کیا رسول اللہ! کیا وہ اس کی طاقت رکھتا ہو گا' فرمایا اسے سو آدمیوں کی طاقت عطاکی جائے گی"۔

### اہلِ جنت کی شان باب

مَا جَاء في مِنْةِ أَهْلِ الْجُنَّةِ

حَدَّثْنَا سُوَيْدُ بْنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُأْرَكِ

أَخْبَرَنَا مَتَمَرٌ عَنْ هَمَّامِ بِنِ مُنَبِّهِ عَنْ أَ بِي هُرَبُرَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَالَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَوْلُ رُمْرَةِ يَلِيجُ الجَلِنَّةُ صُورَتُهُمْ عَلَى صُورَةِ الْفَمَرِ لَلْهَةً اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَبْ اللهَ عَبْ الجُلِنَةُ مُورَتُهُمْ فِيهَا اللهَ عَبْ اللهُ عَبْ اللهُ اللهُ عَبْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَبْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فَالَ أَبُوعِيسى : هٰذَا حَدِيثٌ صَحِيعٌ . وَالْأَلُوَّةُ : هُوَ الْمُودُ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا کہ پہلا گردہ جو جنت میں داخل ہوگا ان کی شکل و صورت چودہویں کے چاند جیسی (فورانی) ہوگ۔ نہ ان کو تھو کئے کی ضرورت ہوگئ نہ ناک صاف کرنے کی اور نہ بول و براز کی جنت میں ان کے برتن سونے کے ہوں گے اور ان کی کنگھیاں سونے اور چاندی کی ہوں گی اور ان کی انگینھیوں کا ایندھن اور چاندی کی ہوں گی اور ان کی انگینھیوں کا ایندھن کور (اگر) کا ہوگا اور ان کا لیجینہ کتوری ہوگا ان میں گودا حسن وجمال کی دو ہویاں ہوں گی جن کی پنڈلیوں کا گودا حسن وجمال کی دجہ سے "گوشت کے ورے سے نظر آنگا ان کے درمیان نہ کوئی اختلاف ہوگا نہ باہمی گرجش کی ان بہی مضغول رہیں رخیش ان سب کے قلوب ایک آدمی کے دل پر ہوں گئی دو ہیں مشغول رہیں رخیش ان سب کے قلوب ایک آدمی کے دل پر ہوں گئی۔ اور قری میں مشغول رہیں گے وہ صبح و شام اللہ تعالی کی شبیع میں مشغول رہیں

تشریح: اہل جنت کے ناز و نعت اور ان کی خوش بختی و سعاوت کے سلسلہ میں قرآن کریم اور اصادیث طیب میں جو کچھ ارشاد فرمایا گیا وہ ہماری ذہنی سطح کی رعایت کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے 'ورنہ وہاں کی نعتیں اہل دنیا کی عقول سے بالا تر ہیں ' یماں رہنے ہوئے ہم ان کا تصور بھی نہیں کر سکتے ' چنانچہ حدیث قدی میں حق تعالی شانہ کا ارشاد ہے:

اعددت لعبادی الصالحین ما لا عین
 رأت ولا أذن سمعت ولا حطر علی قلب
 بشر \*\*

ترجمہ: "میں نے اپنے نیک بندوں کے لئے وہ سامان تیار کر رکھا ہے جو نہ کسی آگھ نے دیکھا' نہ کسی کان نے سنا اور نہ کسی بشرکے دل میں اس کا تبھی خیال ہی گذرا"۔

اس لئے جنت کی نعتوں کو اہل دنیا کے زہنوں کے قریب کرنے کے لئے ہماری زبان و محاورات کو استعال کیا گیا ہے۔ چنانچہ کسی چرے کی خوبصورتی و نورانیت کے کمال کو ظاہر کرنے کے لئے ہم لوگ اسے چاند سے تثبیہ دینے کے عادی ہیں 'کسی کی خوبصورتی کے اظہار کے لئے ہمارے پاس اس سے بمتر تثبیہ نہیں 'ورنہ اہل جنت کی شان تو یہ ہے کہ اہل جنت میں سے اوئی شخص اگر اپنے کپڑے کا ایک حصہ دنیا میں ظاہر کردے تو سورج چاند کی روشنی ماند پر جائے 'اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ خود ان حضرات کے حسن وجمال اور ان کی نورانیت کا کیا عالم ہو گا؟

اہل جنت کی غذا کیں ایسی لطیف اور وہاں کی فضا اور آب و ہوا ایسی نفیس ہوگی کہ اہل جنت کے پاکیزہ بدنوں میں مواد فا ملہ (نضلات) پیدا ہی نہ ہوں گے کہ ان کے اخراج کی حاجت ہو۔ اس لئے نہ انہیں تھوکنے کی ضرورت ہوگ۔ نہ ناک کی ریزش صاف کرنے گی نہ بول و براز کے عوارض اکو لاحق ہوں گئ نہ بول و براز کے عوارض اکو لاحق ہوں گئ نہ رہے صادر ہوگی گویا اس پہلو ہے انہیں کامل طور پر تشبہ بالملائکہ حاصل ہوگا۔ ان کے قلوب حق تعالی شانہ کی محبت سے لبرین ان کی زبانیں ذکر الی سے ہمہ دم تر'ان کی آکھیں دیدار اللی سے آبناک' ان کی صحبتیں حضرات انبیا کرام علیم السلام اور صدیقین و شدا و صالحین کی ان کی صحبتیں حضرات انبیا کرام علیم السلام اور صدیقین و شدا و صالحین کی برکت سے نورانی ہوں گی۔ اس لئے وہ سراپا نور ہوں گے۔ ادھر جنت کی غذا کیں "اوخورد گرد و ہمہ نور خدا" کا حقیقی مصداق ہوں گی اس لئے ان کی غذا کیں خورانیت و روحانیت مشک و کستوری کی صورت میں منمثل ہوگی۔ کی باطنی نورانیت و روحانیت مشک و کستوری کی صورت میں منمثل ہوگی۔

وہاں میل کچیل ' بر ہو اور تعفیٰ نہیں ہوگا۔ اس کے باوجود وہ نشاط کے لئے
سونے اور چاندی کی کنگھیاں بھی استعال کریں گے اور خوشبو میں اضافے کے
لئے عود کی دھونی بھی لیس گے۔ اگر کسی کو خیال ہو کہ جنت میں تو آگ نہیں
ہوگی' اہل جنت عود کی انگینھیاں کس چیز سے سلگا کیں گے؟ اس کا جواب یہ
ہوگی' اہل جنت کی کرامت کے لئے وہ بغیر آگ کے کسی مناسب
ہے کہ ممکن ہے اہل جنت کی کرامت کے لئے وہ بغیر آگ کے کسی مناسب
مادے سے سلگائی جا کمیں' اور یہ بھی اخمال ہے کہ وہاں آگ تو ہو لیکن اس
آگ میں بچش اور گری نہ ہو' جس طرح کہ حق تعالی شانہ نے حضرت ابراہیم
علی نیسنا علیہ الساؤۃ والسلام کے لئے نار کو گلزار کر دیا تھا' اس طرح اہل جنت
کے لئے بھی نار کو گلزار بنا دیا جائے تو کیا تجب ہے۔

اور اہل جنت کے قلوب ہر قتم کے غل و غش اور حمد و کینہ سے پاک
ہوں گے۔ ان میں نہ خواہشات کا اختلاف ہو گا۔ نہ باہم منافرت ہو گا بلکہ
تمام اہل جنت "کیک جان و دو قالب" ہوں گے۔ ان سب کی محبت کا مرکز حق
تعالی شانہ کی ذات عالی ہو گی اور محبت اللی کی بتا پر تمام اہل جنت کو لباس
محبوبیت عطاکیا جائیگا وہ اللہ تعالی کے محب بھی ہوں گے اور محبوب بھی۔
محبوبیت عطاکیا جائیگا وہ اللہ تعالی کے محب بھی ہوں گے اور محبوب بھی۔
محبوبیت عطاکیا جائیگا وہ اللہ تعالی کے محب بھی ہوں گے اور محبوب بھی۔
محبوبیت عطاکیا جائیگا وہ آپس میں بھی ایک دوسرے کے محب و محبوب
ہوں گے۔

اور اس مدیث میں جو فرمایا کہ ''وہ صبح و شام اللہ تعالیٰ کی تشہیع کمیں گے'' اس میں صبح و شام سے مراد علی الدوام ہے چنانچہ دو سری مدیث میں ارشاد ہے۔

"یلهمون النسبیح کمایلهمون النفس" یعنی جس طرح سانس جاری بو آئے " اس طرح ان کی مبارک زبانوں پر تنبیج جاری رہے گی- ہر جنتی ہمہ دم "پاس انقاس" میں مشغول رہے گا' اور یہ بھی اخمال ہے کہ میڑ و شام کے اوقات مزید توجہ الی اللہ اور تشبیج و تملیل کے اوقات ہوں۔ واللہ اعلم ماسرارہ۔

ہاری دنیا میں میج و شام کے اوقات آفآب کے ظلوع و غروب ہے وابستہ ہیں۔ جنت میں سورج نہیں ہوگا تو ظاہر ہے کہ دنیا کے میج و شام بھی وہاں نہیں ہوگا تو ظاہر ہے کہ دنیا کے میج و شام بھی وہاں نہیں ہوں گے، اور ہفتے، مینے اور سال اس نظام کے مطابق وہاں میج و شام بھی ہوں گے، اور ہفتے، مینے اور سال بھی۔ بسرحال جنت کی چیزوں کے اور دنیا کی چیزوں کے درمیان صرف نام کا اشتراک ہے۔ ورنہ وہاں کے حقائق کے ساتھ دنیا کی چیزوں کو کوئی مناسبت نہیں۔

حَدَّثَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَصْرٍ . أُخْبَرَنَا ابْنُ الْمُبَارَكِ . أُخْبَرَنَا ابْنُ

لَمِيمَةَ عَن بَرْبِدَ بْنِي أَبِي حَبِيبٍ عَنْ دَاوُدَ بْنِ عَايِرِ بْنِ سَمْدِ بْنِ أَبِي وَفَاصِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ بَدُهِ عَنِ النّبِيُّ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَالَ : لَوْ أَنْ مَا مُبِيْلُ ظَنُرُ يمّا ى اَلجَنْذَ بَدَا لَلْزَخْرَ فَتْ لَهُ مَا بَبْنَ خَوَافِنِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ، وَلَوْ أَنَّ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ الْجُنْةِ ٱطْلَعَ أَبَدًا أَسَاوِرُهُ لَطَنَسَ ضَوْء الشَّسْ كَا تَطْمِسُ الشَّمْنُ ضَوْء النَّجُومِ .

قَالَ أَبُو هِيسَى: لَهٰذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لاَ تَمْرِفُهُ بِهٰذَا الْإِسْادِ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ ابْنِ لِهَيمَةَ .

وَفَدُ رُوَى بَمْنِي بْنُ أَيُّوبَ لِمَذَا الْحَدِيثَ مَنْ بَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيسِ ء وَفَالَ مَنْ مُحَرَ بْنِ سَمْدِ بْنِ أَ بِي وَقَاصٍ مَنِ النَّيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ .

ترجمد: "حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله تعالی عند نبی کریم صلی الله علیه و سلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ جنت کی چیزوں ہیں سے آئی مقدار' جس کو ناخن اٹھا سکتا ہے۔ اگر دنیا ہیں طاہر ہو جائے تو آسان و زمین کے کناروں کے درمیان کی تمام چیزیں آراستہ و مزین ہو

جائیں اور اگر اہل جنت میں سے کوئی مخض دنیا میں جمانک کر دیکھ لے 'پس اس کے کنگن ظاہر ہو جائیں تو ان کی چک سے سورج کی روشنی جاتی رہے' جیسا کہ دھوپ' ستاروں کی روشنی کو منا دیتی ہے''۔

### اہل جنت کالباس اور کپڑے باب ماتباہ فی میقذ ٹیکب افل الجذبہ

حَدَّثَنَا نُحَدُّهُ بِنُ بَشَارٍ وَأَبُوهِ عَامٍ الرَّفَاعِيُّ قَالاً : حَدَّثَنَا مُمَادُ بَنُ هِشَامٍ الرَّفَاعِيُّ قَالاً : حَدَّثَنَا مُمَادُ بَنُ هِشَامٍ عَنْ أَمِيهِ عَنْ أَمِيهِ عَنْ أَمِيهُ عَنْ شَهْرٍ بَنِ حَوْشَبِ عَنْ أَلِيهُ مُورَّةً فَلَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَهْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ : أَهْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَهْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُودً كُولًا لَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ : أَهْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُودً كُولًا لَهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُمُ .

قَالَ أَبُوعِيتَى: لَهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ.

ترجمہ: "حضرت آبو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آبل جنت کے بدن بالوں سے صاف ہوں گے ، وہ بے ریش ہوں گے ، دہ ب ریش ہوں گے ، ان کی آنکھیں سرگیں ہوں گی نہ ان کی جوانی ڈھلے گی ، نہ ان کے جوانی ڈھلے گی ، نہ ان کے کپڑے میلے اور بوسیدہ ہوں گے "۔

تشریج: مجرد اجرد کی جمع ہے اس مخص کو کہتے ہیں جس کے بدن پر ہال نہ ہوں ' مطلب ہیہ کہ دنیا میں بدن پر جو بال ہوتے ہیں (جن میں غیر ضروری بال بھی داخل ہیں) اہل جنت کے بدن پر دہ نہیں ہوں گے ' بلکہ ان کے بدن صاف شفاف ہوں گے۔

مردہ امرد کی جمع ہے بے ریش لڑکے کو امرد کہتے ہیں 'مطلب یہ ہے کہ

اہل جنت اپنی صحت و قوت کے اعتبار سے نوعمر ہوں گے 'جن کے چرے پر ڈاڑھی نہیں آئی ہو گی۔ بیہ مطلب نہیں کہ وہ ڈاڑھی صاف کراتے ہوں گے۔

فائدہ: یہ جو مشہور ہے کہ جنت میں آنخضرت صلی اللہ لمیہ وسلم' حضرت آدم' حضرت ابراہیم' حضرت موسیٰ حضرت ہارون (علیم السلام) اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ڈاڑھی ہوگی محض غلط اور بے اصل ہے۔ کی : اکل کی جمع ہے۔ اس فخص کو کہتے ہیں جس کی آنکھیں سرمگیں

علی : اس کی بی جے۔ ان مسل و سے بین من ک سین رسی ہوں' اہل جنت کی آئیسیں قدرتی طور پر سر گمیں ہوں گی۔ سرمہ لگانے کی ضرورت نہ ہوگی۔

عَدْثُمَا أَبُو سُحْرَبُ . حَدَّثَمَا رَفْدِينُ بْنُ سَمَدُ عَنْ مَحْرُو إِبْنِ الْعَرِثِ مِّنْ ذَرَّاجِ أَ بِي السَّبْحِ مِّنَ أَ بِي الْهَيْشَمَ مِّنَ أَ بِي سَمِيدٍ مَنِ النَّبُّ مَثَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ لَ فَوْلِهِ (وَفُرُشِ مَرْفُوعَةٍ) قَالَ أَدْنِفَاهُمَا كَكُمَا بَيْنَ السَّامِ وَالْأَرْضِ مَسِيرَةً خَيْمِانَةً سَنَةً .

قَالَ أَبُوعِينَ عَذَا حَدِيثُ غَوِيبُ لاَ تَنْوُ أَهُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ وِشَدِينَ بَنِ سَعَلَمَ وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ فِي تَعْسِيرِ هَٰذَا الْخَدِيثِ إِنَّ مَعْنَاهُ الْفُرُسُ فِى الدَّرَ جَاتِ. وَبَيْنَ الدَّرَ جَاتِ كَا بَيْنَ السَّمَا وَ وَالْأَرْضِ .

ترجمہ: "حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عند آنخضرت صلی اللہ عند آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد خداوندی "وفرش مرفوعة" (الواقد: ۳۴) کے بارے میں فرمایا: کہ ان کی بلندی ایسی ہوگی، جیسے آسان اور زمین کے درمیان کا فاصلہ ہے لینی پانچ سوسال کی مسافت "۔

تشریج: اس مدیث کی شرح خود امام ترندی نے بعض اہل علم سے نقل کی

ہے کہ یہ درجات جنت میں ہول گے اور جنت کے ہردو درجوں کے درمیان آسان و زمین کا فاصلہ ہو گا گویا ''فرش مرفوعہ'' سے درجات جنت کی بلندی مراد ہے۔ واللہ اعلم۔

### جنت کے پھلوں کی شان با**ب**

مآجاه فىمينة يمكر أهل الجثنة

حَدَّيْنَا أَبُوسُمُ بِنِ عَبَّدِ بَنِ عَبَّدِ اللهِ بِنَ الْأَبَيْرِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ مُعَمَّدِ بَنِ الشَّهَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ هَا لِشَهَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ هَا لِشَهَ عَنْ أَلِيهِ عَنْ هَا لِشَهَ عَنْ أَلَيْهَ عَنْ أَلِيهِ عَنْ هَا لِشَهَ عَنْ أَلَيْهِ عَنْ هَا لِشَهَ عَنْ أَلَيْهِ عَنْ أَلِيهِ عَنْ أَلَيْهَ عَنْ أَلَيْهَ عَنْ أَلَيْهِ اللّهُ عَنْ أَلَيْهِ عَنْ أَلِي اللّهُ عَلَيْهِ أَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ أَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

قَالَ أَبُوعَيْنَى: هَٰذَا حَدِيثٌ خَسَنٌ غَرِيبٌ .

ترجمہ: "حضرت اساء بنت الى بكر رضى الله عنما فرماتى بيں كہ بيں نے رسول الله صلى الله عليه وسلم سے خود سا ہے كه آپ نے "دسدرة المنتی" كا تذكرہ كرتے ہوئے فرمایا كه اس كى شاخوں كے سائے بيں سوار ايك سال تك چاتا رہے گا۔ يا يہ فرمایا كه سوسوار اس كے سائے بيں آسكيں گے۔ (راوى كو شك ہے كہ وہ بات فرمائى تھى يا ہے) اس بر گرنے والے بروانے سونے كے بيں اور اس كے پھل گویا برے برے شكے بروانے سونے كے بيں اور اس كے پھل گویا برے برے شكے بیں "م

# جنت کے پر ندوں کی شان باہب

مَا جَاءَ فِي صِنْقِرَ كَالْمِرِ الْجُنْثُو

حَدَّثَمَا عَبْدُ بَنُ عَبْدِ . أَخْبَرُنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ مَسْلَمَةً عَنْ أَسِهِ بَنِ عَبْدِ اللهِ بَنَ مَسْلَمَةً عَنْ أَسِهِ عَنْ أَسِهِ عَنْ أَسِهِ مَا أَنَسِ بَنِ مَالِكُ قَالَ : سُيْلَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : مَا الْسَكَوْثَرُ ؟ قَالَ : ذَاكَ بَهِ أَعْطَانِيهِ اللهُ يَعْنِي فِي اللّهِ عَلَى مِنَ الْعَسَلِ ، فِيها كَايْرُ أَعْطَانِيهِ اللهُ يَعْنِي فِي اللّهِ عَلَى مِنَ الْعَسَلِ ، فِيها كَايْرُ أَعْفَاقُها كَاعْنَاقِ اللّهِ عَلَى مِنَ الْعَسَلِ ، فِيها كَايْرُ أَعْفَاقُها كَاعْنَاقِ اللّهِ عَلَى مِنْ الْعَسْلِ ، فِيها كَايْرُ أَعْفَاقُها كَاعْنَاقِ اللهُ عَلَى مِنْ اللّهِ عَلَى مِنْ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ فَلَا عَمْرُ ؛ إِنَّ هٰذِهِ لَنَا عِمْهُ . قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عليهِ وَسَلّمَ : أَكُنْ وَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : أَكُنْ وَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : وَسَلّمَ : أَكُنْ وَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَى مِنْ المَانِيةِ وَسَلّمَ : وَسَلّمَ : أَكُنْ وَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَمْ مَنْ اللّهُ عَلَى مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مُنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ. وَتُعَدَّدُنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُسْلِمٍ هُوَ ابْنُ أَخِي ابْنِ شِهابِ الرُّهْرِيُّ . وَعَبْدُ اللهِ بْنُ مُسْلِمٍ قَذْ رَوَى عَنِ ابْنِ مُعَرَّ وَأَنْسِ بْنِ مَالِكٍ .

رجہ: "حضرت انس رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ کوٹر کیا چیز ہے؟ فرمایا یہ ایک نسر ہے جو اللہ تعالی نے مجھے عطا فرمائی ہے لیمن جن جن جن جن جو دودھ سے زیادہ سفید اور شد سے زیادہ شیرس ہے ' اس جس ایسے پرندے ہیں جن کی گردنیں اونوں کی گردنوں جیسی ہیں۔ حضرت عمررضی اللہ عند نے عرض کیا' کی گردنوں جیسی ہیں۔ حضرت عمررضی اللہ عند نے عرض کیا' یہ پرندے تو بہت ہی خوب ہیں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کھائے والے ان سے بورہ کرخوش قسمت ہیں "۔

# جنت کے گھوڑوں کی شان

#### باسب

#### مَا تَبَاء فِي مِيغَةٍ خَمْيِلِ الْجُنْةِ

حَدِّنَنَا عَبْدُ اللّهِ بَنُ عَبْدِ الرَّحْنِ قَالَ : أَخْبِرَنَا عَامِمُ بَنُ عَلَيْ الرَّحْنِ قَالَ : أَخْبِرَنَا عَامِمُ بَنُ عَلِيْ مَنْ اللّهَ عَنْ اللّهَ اللّهُ عَلَيْ وَسَلّمَ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، هَلْ أَبِيهِ أَنْ رَجُلاً سَأَلَ اللّهِي مَثَلَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللهِ ، هَلْ فَي الجُنْةَ ، فَلَا نَشَاهِ أَنْ تُحْمَلَ فِيها فَي الجُنْةَ مِنْ المِنْ مَثْنَا اللّهُ عَمْلَ فِيها فَلَى فَرَسِ مِنْ بَانُونَةٍ خَرْاه يُطِيرُ بِكَ فِي الجُنْةَ مِنْ إِلِي اللّهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ وَسَالُهُ وَلَا اللّهِ ، هَلْ فِي الجُنْةَ مِنْ إِلِي اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

حَدَّقَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَصْرٍ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُبَارَكِ عَنْ شُهْيَانَ عَنْ عَلَقْمَةَ ۚ بْنِ مَرْ ثَدِ عَنْ جَبْدِ الرَّحَلَ ِ بْنِ سَابِطِ عَنِ النَّبِيَّ مَتَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمَ تَحْوَهُ يَمَنَاهُ ، وَهٰذَا أَصَحْ مِنْ حَدِيثِ المَسْمُودِي .

ترجمہ: "حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مخص نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ! کیا جنت میں گوڑے بھی ہوں گے؟ فرمایا کہ اگر اللہ تعالی نے تجھے جنت میں واقل فرما دیا تو جب بھی تجھے خواہش ہوگی کہ تجھے سرخ یا قوت کے گھوڑے پر سوار کیا جائے جو جنت میں جمال بھی تو جاہے تجھے لیکر اڑتا پھرے 'تھے

ایا گوڑا عطاکر دیا جائیگا کفرت بریدہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ ایک اور فخص نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ کیا جنت میں اونٹ بھی ہوں گے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان صاحب کو وہ جواب نہیں دیا جو پہلے فخص کو دیا تھا بلکہ یہ فرمایا کہ اگر اللہ تعالی تجھے جنت میں وافل کر دے تو تجھے جنت میں ہروہ چیز ملے گی جس کو تیرا دل وافل کر دے تو تجھے جنت میں ہروہ چیز ملے گی جس کو تیرا دل وافل کر دے تو تجھے جنت میں ہروہ چیز ملے گی جس کو تیرا دل وافل کر دے تو تحقید جنت میں ہروہ کیا اور جس سے تیری آئکھیں لطف اندوز ہوں گی "۔

حَدِّنَنَا مُحَدِّنَا مُحَدِّهُ إِنْ إِسْمِيلَ بْنِ سَمُرَةَ الْأَحْمِينَ . حَدَّمَنَا أَبُو مُعَاوِيَةً عَنْ أَبِي أَبُوبَ قَالَ : أَبُو مُعَاوِيَةً عَنْ أَبِي أَبُوبَ قَالَ : يَارَسُولَ اللهِ إِنَّى أَجِبُ أَغْرَا بِيُ ، فَقَالَ : يَارَسُولَ اللهِ إِنَّى أَجِبُ الْفَيْلُ أَفِي الْجَبُ مَا أَفِي الْجَبُ أَعْرَا بِي مُ فَقَالَ : يَارَسُولَ اللهِ إِنَّى أَجِبُ الْفَيْلُ أَفِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : إِنْ أَدْخِلْتَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : إِنْ أَدْخِلْتَ اللهِ عَلَى اللهَا عَلَى اللهِ الله

قَالَ أَبُو عِيدَى : هَٰذَا حَدِيثُ آيَسَ إِسْنَادُهُ بِالْقَوِىَ ، وَلاَ نَمُوفُهُ مِنْ حَدِيثُ آيَسَ إِسْنَادُهُ بِالْقَوِى ، وَلاَ نَمُوفُهُ مِنْ حَدِيثِ آيَنِ أَبُو سَوْرَةَ هُوَ انْ أَخِى أَيْ وَابُو سَوْرَةَ هُوَ انْ أَخِى أَيْوَبَ بِطَاءَ اللّهِ عَلَى ابْنُ مَعِينِ جِدًا ، اللّه : وَسَمِعْتُ عَلَى أَيُّوبَ بُعْمَى ابْنُ مَعِينِ جِدًا ، اللّه : وَسَمِعْتُ عَلَى أَيُّوبَ بُعْمَى ابْنُ مَعِينِ جِدًا ، اللّه : وَسَمِعْتُ عَلَى أَيْو بَا أَبُوسَوْرَةَ هَذَا مُذَكِّرُ الظَّدِيثِ يَرْوَى مَنَا كِبرَ عَنْ أَبِي أَبُوبَ لاَ يُتَابِّعُ عَلَيْهاً .

ترجمہ: "حضرت ابوابوب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک اعرابی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے 'عرض کیا' یا رسول اللہ! میں گھوڑوں کو بہت پند کرتا ہوں۔ کیا جنت میں گھوڑے بھی ہوں گے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اگر تو جنت میں داخل کر دیا گیا تو تیرے پاس یا قوت کا گھوڑا لایا جائے گا۔ جس کے دو بازو ہوں کے تیجے اس پر سوار کر دیا جائے گا پھر تو جمال جائے تیجے لے کر اڑنا پھرے گا"۔

تشریح: یه روایت کرور ب میاکه امام ترفی نے اس کی سند پر کلام کیا ہے لیکن حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ کی فدکورہ بالا روایت اس کی موید ہے اور اس کے مضمون میں کوئی اشکال نہیں ' جنت کی شان یہ ہے کہ اہل جنت جس چیز کی فواہش کریں گے حق تعالی شانہ ان کی چاہت پوری فرما کیں گے۔ پس اگر کسی کا گھوڑے کی سواری کو جی چاہے گا تو جنت کے شایان شان گھوڑا اس کو عطاکر دیا جائے گا۔ جس کی شکل و صورت تو گھوڑے کی ہوگی 'لیکن وہ دنیا کے گھوڑوں جیسا نہیں ہوگا' بلکہ جنت کے یا قوت کا گھوڑا ہوگا جو ہوائی جماز کی طرح پرواز کرے گا۔

## اہل جنت کی عمروں کا بیان

إسب

مَاجَاء في سِنُّ أَهْلِ الْجُنَّةِ

حَدَّ ثَنَا أَبُوهُمْ بَرْةَ نُحَدُّ بَنُ فِرَاسِ الْبَصْرِئَ حَدَّثَنَا أَبُوهُمْ بَرْةَ نُحَدُّ بَنُ فِرَاسِ الْبَصْرِئُ حَدَّثَنَا أَبُو الْمَوَّامِ عَنْ تَعَادَةً عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشَبِ مَنْ عَبْدِ وَسَلَمَ قَالَ : عَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ غُنْمٍ عَنْ مُمَّاذِ بْنِ جَبَلِ أَنْ النَّيْ صَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمَ قَالَ : عَدْخُلُ أَهْلُ البَّنَاءُ ثَلَاثِينَ أَوْ ثَلَاثِ يَذَخُلُ أَهْلُ البَّنَاءُ ثَلَاثِينَ أَوْ ثَلَاثِ وَتَلَاثِينَ الْبَنَاءُ ثَلَاثِينَ أَوْ ثَلَاثِ وَتَلَاثِينَ الْمَا ثَلَاثِينَ اللهُ فَلَاثِينَ اللهُ فَلَاثِ وَتَلَاثِينَ اللهُ فَلَاثِينَ الْمَا فَاللهُ عَلَاثِينَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

قَالَ أَبُوعِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبٌ ، وَبَمْضُ أَصَابِ فَتَادَةَ رَوَوْا هَذَا عَنْ قَبَادَةَ مُرْسَلاً وَلَمْ يُسُنِيدُوهُ .

رجہ: "دهرت معاذین جبل رضی اللہ عنہ سے روایت کے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اہل جنت جنت جن داخل ہوں گے تو ان کے بدن پر بال نہیں ہوں گئے ، چرے بے ریش اور آئکسیں سرگیں ہوں گئ تمیں یا فرمایا تینتیں برس کی عمرے ہوں گئ"۔

ی سرہ یہ بان پر بانوں کا نہ ہونا حسن و خوبی ہے۔ چنانچہ شائل شریفہ میں آتا ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جمد اطهر پر بال سین سے 'البتہ سینے ہے ناف تک بانوں کی ایک باریک سی کیر چلی گئی تھی۔ پہلے حضرت ابو ہریہ رضی اللہ عنہ کی حدیث میں گزر چکا ہے کہ اہل جنت نوجوان ہوں گے۔ اس حدیث میں بیان فرایا گیا ہے کہ ان کی عمرین تمیں سال یا تینتیس سال کی ہوں گی۔ پہلے زمانوں میں جب عمریں طویل ہوتی تھیں تمیں برس نوجوانی کی عمر ہوتی تھیں تمیں برس نوجوانی کی عمر ہوتی تھیں تمیں برس نوجوانی کی عمر ہوتی تھیں۔ یہی حال اہل جنت کا ہو گا۔

# اہل جنت کی کتنی صفیں ہوں گی؟

إنب

#### مَاجَاء فِي مَنْ أَهْلِ الْجُنَّةِ

حَدَّثَنَا حُسَيْنُ بْنُ بَرِّيدَ الطُّحَّانُ الْسُكُونِيُّ . حَدَّثُنَا نُحَمَّدُ

ا بْنُ فَضَيْلِ عَنْ ضِرَارِ بْنِ مُرَّةً عَنْ مُحَارِبِ ابْنِ دِنَارِ عَنِ ابْنِ بُرَّبَدَةً عَنْ ابْنُ وَمُر أَبِيهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَهْلُ الَجِنْـَةِ عِشْرُونَ وَسَلَمَ : أَهْلُ الْجَنْـَةِ عِشْرُونَ وَمِنْ سَائْرِ الْأَمْمِ. وَمِائَةُ صَفَّ مُكَانُونَ مِنْهَا مِنْ هَذِهِ الْأَمَّارُ وَأُربَّدُونَ مِنْ سَائْرِ الْأَمْمِ.

قَالَ أَبُو عِيسَى : هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ . وَقَدْ رُوِيَ هَذَا اللَّهِيثُ عَنْ عَنْ النَّبِي صَلَّى اللهُ هَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ النَّبِي صَلَّى اللهُ هَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُوْسَلًا ، وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ عَنْ سُلَيْمَانَ إِنْ بُرَيْدَةً عَنْ البِيهِ . مُوْسَلًا ، وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ عَنْ سُلَيْمَانَ إِنْ بُرَيْدَةً عَنْ البِيهِ .

وَحَدِيثُ أَيِي سِنَانِ عَنْ مُعَارِبِ بَنِ دِنَارِ حَسَنَ ، وَأَبُو سِنَانِ أَسْمُهُ مُ ضِرَارُ بْنُ مُرَّةً ، وَأَبُو سِنَانِ الشَّيْبَانِيُّ أَسْمُهُ سَمِيدُ بْنُ سِنَانٍ ، وَأَبُو سِنَانٍ الشَّامِيُّ أَنْهُمُ عِيسَى بْنُ سَنَانِ هُوَ الْفَسْدَلِيُّ .

رجمہ: "محضرت بریدہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اہل جنت کی ایک سو بیں صفیل ہوں گی۔ اسی (۸۰) صفیل اس است کی اور جالیس صفیل باتی امتوں کی ۔ -

حَدْثَمَا تَعْمُودُ بْنُ غَيْلَانَ . حَدَّثَمَا أَبُو دَاوُدَ . أَنْبَأَنَا شُمْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْطَقَ قَالَ : سَمِيْتُ تَحْرُو بْنَ مَيْدُونٍ نِحَدَّثُ عَنْ عَبْدُ اللهِ بْنِ مَسْمُودٍ قَالَ : كُنَّا مَعَ النَّبِيُّ سَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَ قُلِّةٍ غَوْا مِن أَرْ بَعِينَ ، فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَنَرْ مَوْنَ أَنْ تَسَكُونُوا رُبُعَ أَهْلِ الجُنَّةِ ، قَالُوا نَتَمْ ، قَالَ : أَنَرْ ضَوْنَ أَنْ تَسَكُونُوا ثُنُكَ أَهْلِ الجُنَّةِ ، قَالُوا نَمَمْ ، قَالَ : أَنَرْ ضَوْنَ أَنْ تَسَكُونُوا شَهْرَ أَهْلِ الجُنَّةِ ، إِنَّ الجُنَّةُ لاَ بَدْخُلُهَا إِلاَ تَفْسَ مُسْلِيَةً ؟ مَا أَنْتُمُ فَى البَشِّرُكِ إِلاَ كَالشَّفْرَ فِي الْبَيْضَاء فِي جِلْهِ القُوْرِ الأَسْوَدِ ، أَوْ كَالشَّهْرَ فِي السَّوْدَاء فِي جِلْهِ النَّوْرِ الْأَحْرَى .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثُ حَـنْ صَحِيحٌ

وَ فِي الْبَابِ مَنْ عِرْ أَنَ بْنِ حُمَّيْنِ وَأَ بِي سَعِيدِ الْفُدْرِيُّ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عند ہے روایت ہے کہ ہم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک بتہ میں قریا" چالیس آدی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں خاطب کر کے فرایا: کیا تم اس پر راضی ہو کہ تم اللہ جنت کا چوتھائی حصہ ہو؟ ہم نے عرض کیا کہ 'جی ہاں! (ہم اس پر راضی ہیں) فرایا کیا تم اس پر راضی ہو کہ تم اہل جنت ہیں تمائی ہو۔ عرض کیا۔ جی ہاں۔ فرایا 'کیا تم اس پر راضی ہو کہ تم اہل جنت ہو؟ (اور صحح بخاری کی روایت میں جو کہ تم نسف اہل جنت ہو؟ (اور صحح بخاری کی روایت میں حیا۔ تو ہو کہ تم نسف اہل جنت ہو؟ (اور صحح بخاری کی روایت میں دیا۔ تو ہو کہ تم نسف اہل جنت ہو؟ واب اثبات میں دیا۔ تو آت کھنرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا 'قتم ہے اس ذات کی کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جان اس کے قبضہ میں ہے ہو کہ میں امید رکھتا ہوں کہ تم (کم از کم) نصف اہل جنت ہو گئی میں امید رکھتا ہوں کہ تم (کم از کم) نصف اہل جنت ہو گئی میں امید رکھتا ہوں کہ تم (کم از کم) نصف اہل جنت ہو گئی میں امید رکھتا ہوں کہ تم (کم از کم) نصف اہل جنت ہو گئی میں صرف وہی مخض داخل

ہو گا جو سلمان ہو۔ اور تم اہل شرک کے مقابلے ہیں اس سفید بال کی طرح ہو جو سیاہ رنگ کے تیل کی کھال ہیں ہو۔ یا اس سیاہ بال کی کھال ہیں ہو آ
ے"۔

تشریح: یہ تب تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے منی میں نصب کیا گیا تھا۔ اس سے معلوم ہوا کہ یہ ججتہ الوداع کا واقعہ ہے۔ اس موقع پر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ دیا تھا۔ اس میں سے بشارت سنائی تھی۔

پہلے چوتھائی کی ہر تہائی کی رفض کا ذکر فرہانا سامعین کی مسرت میں اضافہ
کے لئے تھا اور آخر میں جو فرہایا کہ جھے امید ہے کہ تم نصف اہل جنت ہو
گے۔ اس میں زیادہ کی نفی نہیں۔ چنانچہ متعدد احادیث میں سے مضمون ہے کہ
اس امت کی تعداد اہل جنت میں دو تمائی ہوگی حضرت ابو ہریہ رضی اللہ عنہ
کی خدکورہ بالا حدیث بھی اس کی موید ہے جس میں فرہایا گیا ہے اہل جنت کی
ایک سو بیں صفیں ہوں گی۔ اس (۸۰) صفیں اس امت کی اور چالیس صفیں
دو سری امتوں کی۔

## جنت کے دروا زوں کا بیان

باسب

مَا جَاء فِي صِفَةِ أَبُوابِ الْجُنَّةِ

حَدِّثُنَا الْفَضْلُ بْنُ الصَّبَّاحِ البَغْدَادِيُّ حَدَّثُنَا مَعْنُ الْمُثَانِ بْنُ الصَّبَّاحِ البَغْدَادِيُّ حَدَّثُنَا مَعْنُ الْمِيْوِ قَالَ: ابْنُ عِيتَى الْفَرَّازُ عَنْ خَالِمِهِ بْنِ أَ بِى بَسَكْرٍ مَنْ سَالِمٍ بْنِعَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ: بَابُ أُمَّتِي اللّذِي يَدْخُلُونَ مِنْهُ الْبَلِمَّةُ عَرْضُهُ مَسِيرَةُ الرَّاكِ إِلَهُوادِ ثَلَاثًا، ثُمَّ إِنْهُمْ لَيُضْفَطُونَ عَلَيْهِ حَتَّى تَسَكَادُ

مَنا كِبُهُمْ تَزُولُ.

قَالَ أَبُو هِيسَى : هَٰذَا حَدِيثُ غَرِيبٌ ، قَالَ : سَأَلَثُ مُحَمَّدًا عَنْ هَٰذَا الحَدِيثِ فَلَمْ بَعْرِفْهُ ، وَقَالَ : خِلَالِهِ بْنِ أَبِى بَكُر مَنَا كِيرُ عَنْ سَالِمٍ ابْنِ عَبْدِ اللهِ .

رجمہ: "حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے روایت ہری ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا میری اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا میری المت کا دروازہ جس سے دہ جنت میں داخل ہوگ (اتنا وسیع اور کشادہ ہے کہ) اس کی پسائی تیز رفآر گھڑ سوار کی تین دن ریا تین سال) کی مسافت ہے۔ اس کے باوجود اس قدر بھیڑ ہو گا کہ ان کے گی کہ (کھوے سے کھوا) چھلتا ہوگا اور قریب ہوگا کہ ان کے کدھے اتر جا کیں"۔

تشری: جنت کے دروازے کی وسعت کے بارے میں متعدد احادیث وارد ہوئی ہیں چنانچہ:

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه سے روابت ہے که آمخضرت صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که جنت کے دو پٹوں کے درمیان چالیس سال کی مسافت ہے۔ (رواہ احمد و ابو سلی - درجالہ و حقوا علی ضعف فیم)

حضرت معاویہ بن حیدہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی
اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم پورا کرو گے سر امتوں کو 'جن میں تم سب سے آخر
میں ہو۔ اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے معزز ہو 'اور جنت میں دو پیوں کے
درمیان کا فاصلہ چالیس برس کی مسافت ہے۔ اور اس پر ایک دن آئے گا کہ
وہ (کثرت ازدھام کی وجہ سے) گھٹا ہوا ہو گا۔ (رداہ احمد درجالہ شاسہ)

حضرت عبداللہ بن سلام رغی اللہ عند سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جنت میں دو پؤل کے درمیان کا فاصلہ چالیس سال کی مسافت ہے۔ اور اس پر ایک دن آئے گاکہ اس پر ایبا ا ژدھام ہو گا جیسے پانچ دن کے پیاسے اونٹ پانی پر جا کیں تو ان کا پانی پر ا ژدھام ہو آ ہے۔ پانچ دن کے پیاسے اونٹ پانی پر جا کیں تو ان کا پانی پر ا ژدھام ہو آ ہے۔ (روا والعرانی وفید رزیک بن الی رزیک ولم اعرف وبقیتہ رجالہ شات۔

مجمع الزوائد ص ۱۹۷ ج ۱۰)

فالدین عمیر کہتے ہیں کہ حضرت عتبہ بن غزوان نے (جو بھرہ کے امیر تھے) ہمیں خطبہ دیا 'اس میں اللہ تعالیٰ کی حمد و ثنا کے بعد فرمایا:

"دنیا خاتمہ کا اعلان کر چکی ہے 'اور تیزی ہے ختم ہوتی ہوئی بھاگ رہی ہے اور اس میں سے کچھ بھی باتی نہیں رہا سوائے تلچھٹ کے 'جیسے برتن میں تلچھٹ رہ جاتی ہے جس کو اس کا مالک چوستا ہے 'اور تم یماں سے ایک ایسے گھری طرف نتقل ہو گے جس کے لئے زوال نہیں۔ پس جو پچھ تممارے پاس موجو دہے اس سے بہتر کے ساتھ وہاں نتقل ہو۔ کیونکہ ہم سے یہ ذکر کیا گیا کہ ایک پیخر جنم کے منڈر سے پچینکا جائے گا وہ ستر سال تک اس میں گر تا دہ گا لیک ناس کی گمرائی تک نہیں پنچے گا'اور اللہ کی قتم! وہ جنم البتہ بھردی جائے گا کو تمیں تعجب ہے ؟

اور ہم سے ذکر کیا گیا کہ جنت کے دروازے کے دو پٹوں کا فاصلہ چالیس برس کی مسافت کا ہو گا'اور اس پر ایک دن ایسا آئے گا کہ وہ ہجوم کی وجہ سے پٹا ہوا ہو گا'اور میں نے اپنے آپ کو دیکھا ہے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سات میں سے ساتواں آدمی تھا۔ اور ہمارے پاس درخت کے پتوں کے سوا اور کوئی خوراک نہیں تھی۔ یمان تک کہ پتے کھاتے کھاتے کھاتے کھاتے ہماری باچیں چھل گئیں۔ پھر مجھے ایک چادر پڑی مل گئے۔ میں نے چیر کر اس کے دو جھے کر لئے' ایک حصہ کی لئی میں نے باندھ لی۔ اور دو سرے خصہ کی سعد بن مالک نے۔ آج ان ساتوں میں ہرایک کسی نہ کسی شرکا امیر ہے۔ اور

میں اس بات سے اللہ تعالی کی پناہ چاہتا ہوں کہ میں اپنے جی میں برا بنما پھروں اور اللہ تعالیٰ کی نظر میں چھوٹا رہوں۔ اور دیکھوا کبھی کوئی نبوت نہیں ہوئی گر رفتہ رفتہ اس کے آثار ملتے گئے 'اور آخر کار ملوکیت رہ گئے۔ اب تم کو ہمارے بعد کے امراء سے سابقہ پڑے گا۔ اور تم ان کا تجربہ کرو گے۔

(سچے مسلم ص ۲۰۸ ج ۲)

ندکورہ بالا احادیث میں جنت کے دروازے کی مسافت چالیس برس کی ذکر کی گئی ہے اور ترندی کی حدیث الباب میں تیز رفتار گھوڑے کی رفتار نے تین دن یا تین برس کی مسافت ذکر گی گئی ہے۔ ترندی کی روایت اول تو کمزور ہے جب کہ امام ترندی نے تصریح فرمائی ہے۔ علاوہ ازیں یہ توجیہ بھی ہو سکتی ہے کہ کم مقدار میں حصر مقصود نہیں' بلکہ مراد اس سے طول مسافت کا ذکر کرنا ہے اس لئے جن احادیث میں زیاوہ مسافت آئی ہے یہ ان کے منافی نہیں۔

## جنت کے بازار کا ذکر باب مّاجاء بی سُونِ الجائی

حَدَّقَنَا مُحَدِّدِ بِن أَبِي الْمِشْرِينَ . حَدَّقَنَا الْأُوزَاعِيُّ . حَدَّقَنَا الْأُوزَاعِيُّ . حَدَّقَنَا الْأُوزَاعِيُّ . حَدَّقَنَا حَسَّانُ ابْنُ عَطِيْةً عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسْبِ أَنَّهُ آتِيَ أَبَا هُرَيْرَةَ فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةً : ابْنُ عَطِيْةً عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ أَنَّهُ آتِيَ أَبَا هُرَيْرَةَ فَقَالَ سَعِيدٌ : أَفِهَا سُوقٌ الْمُنْقَةِ ، فَقَالَ سَعِيدٌ : أَفِهَا سُوقٌ الْمُنْقَةِ ، فَقَالَ سَعِيدٌ : أَفِهَا سُوقٌ اللَّذِيقَ أَنْ أَهْلَ الْجُنْقَ إِذَا دَخَلُوهَا فَالَ : نَمَمْ أُخْبَرَنِي رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ أَنْ أَهْلَ الْجُنْقَ إِذَا دَخَلُوهَا فَرَا فَيهَا بِفَضَلِ الْحَالِمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ أَنْ أَهْلَ الْجُلُمَةِ مِنْ أَيَّامِ اللهُ نَيْا فَوَلَوْ فَرَوْنَ وَبُونَ وَمِنْ لِيَامِ اللهُ نَيْا لَهُ عَرْضَهُ وَيَكُمْذَى كُمُ فَى دَوْضَلَوْ مِنْ وَيَاضِ وَيَا لَمُنْ فَى دَوْضَلَوْ مِنْ وَيَاضِ وَيَا لَمُ اللهُ عَرْضَهُ وَيَخَتَدَى كُمُ فَى دَوْضَلَوْ مِنْ وَيَاضَوْ وَيَا لَهُ اللهِ اللهُ عَلْمُ فَى وَفَوْفَةً مِنْ وَيَالْمِ اللهُ عَرْضَهُ وَيَخَتَدَى كُمُ فَى دَوْضَلَوْ مِنْ وَيَاشَوْ مِنْ وَيَالِمِنْ وَالْمَالِمُ اللهُ عَرْضَهُ وَيَكُمْدُكَى كُمُ فَى دَوْضَاقِ مِنْ وَيَالْمِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ وَيَا مُونَا وَاللّهُ اللّهُ هُولُونَ وَرُونَ دَيَّهُمْ مَ وَيُعْتَمِدُ عَلَى اللهُ عَرْضَهُ وَيَعْتَمَا لَا عُولَالًا عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ الْمَالِمُونَا فَيَالًا عَلَيْلَالِمُ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

الْجَنَّةِ ، فَتُوضَعُ كُمُمْ مَنَايِرُ مِنْ نُورِ وَمَنَابِرُ مِنْ ذَهَبِ وَمَنَابِرُ مِنْ فِسْتَمَ ، وَيَجْلُسُ أَذْنَاهُمْ وَمَا فِيهِمْ مِنْ دَنِي عَلَىٰ كُنْمَانِ الْمِنْكِ وَالْهَ كَانُودِ وَمَا يَرَوْنَ أَنَّ أَصَابَ الْكُرَانِيُّ أَنْضَلَ مِنْهُمْ تَجَلِياً . قَالَ أَبُو هُرَبُرَةً : قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَهَلُ نَرَى رَبُّنَا ؟ قَالَ : نَمَمْ ، قَالَ : هَلْ تَمَّارَوْنَ فِي رُوْلِيَةٍ الشُّمْسِ وَالْفَمَرِ ۚ لَيْلَةَ ۚ الْبَدْرِ ؟ فُلْمَا لاَّ ﴿ قَالَ : كَذَٰلِكَ لاَّ تُمَارَوْنَ ف رُوْلِيَةً رَبُّكُم وَلاَ يَبْهَى فِي ذَلِكَ الْمَجْلِسِ رَجُلُ ۚ إِلَّا حَامَرَهُ اللَّهُ مُعَاصِّرَةً حَتَّى يَقُولَ لِلرِّجُلِ مِنْهُمْ بَا كُلَانُ ابْنُ كُلانِ أَنذَ كُرَّ بَوْمَ كَذَا وَكَذَا ؟ فَهُذَا كُرُ بِبَمْضِ غَدْرَاتِهِ فِي الدُّنْيَا ، فَيَتُولُ : بَا رَبُّ أَفَلَ تَغَفَّرُ لِي ؟ فَيَقُولُ : بَلْ فَسَمَةُ مَنْفِرَ بِي ﴿ بَلَفَتْ بِكَ مَنْزِلْفِكَ لَمْذِهِ ، فَبَنْهَا ثُمْ مَلَى ذَٰلِكَ غَشِيَتُهُمُ سَحَابَةٌ مِنْ فَوْ قِهِمْ فَأَمْطَرَتْ عَلَيْهِمْ طِيبًا لَمْ بَجِدُوا مِثْلَ رِيجِهِ شَيْئًا قَطُّ، وَ يَقُولُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَنَمَالَى : قُومُوا إِلَى مَا أَعْدَدْتُ لَـكُمُ مِنَ الْـكَرَّامَةِ نَخُذُوا مَا أَشْهَيْنُمُ ، فَنَانِي سُوقًا فَدْ حَفَتْ بِي الْلَائِكَة ، يَبِي مَا لَمُ تَنْفَارِ الْمُيُونُ إِلَى مِثْلِدٍ ، وَلَمْ نَسْمَعِ الْآذَانُ ، وَلَمْ بَخْطُرُ قَلَى الْقُلُوبِ فَيُحْمَلُ لَفَا مَا اشْهَهَيْنَا ، لَيْسَ يُبَاعُ فِيها وَلاَ إِشْثَرَى ، وَل ذَلِكَ السُّوق يَلْقَى أَهْلُ ا بَطْنَةٍ بَمْضُهُمْ بَمْضًا ، قَالَ : قَيْقُبِلُ الرَّجُلُ ذُو الْمُنْزِلَةِ ٱلْمُرْتَفِيةَ فَيَلْقَى مَنْ هُو دُونَهُ وَمَا فَمِهُ دَيْنٌ فَيَرُوعُهُ مَا يَرَى عَلَيْهِ مِنَ الْبَاسِ، فَمَا يَنْفَهِي آخِورُ حَدِينِهِ حَتَّى بَتَخَيَّلَ إِلَيْهِ مَا هُوَ أَحْدَنُ مِنْهُ ، وَذَٰلِكَ أَنَّهُ لاَ يَمْنَتِنِي لِأَحَدِ أَنْ يَمُزَّنَ فِيهَا ، ثُمُّ نَنْصَرِفُ إِلَى مَنَاذِلِنَا ، فَيَتَلَقَّانَا أَزْوَاجُنَا فَيَقُلْنَ مَوْحَبًا وَاهْلاً ، لَقَدْ حِيثَتَ وَ إِنَّ بِكَ مِنَ الْجَالِ أَنْضَلَ يِّمًا فَأَرَفْتِنَا هَلَيْهِ ، فَيَقُولُ : إِنَّا جَالَتُهَا الْيَوْمَ رَبُّنَا آ لِجُبَّارَ ، وَمُحَقَّنَا أَنْ نَنْفَلِبَ بِمِثْلُ مَا أَنْفَلَيْنَا .

قَالَ أَبُوعِيتَى : هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لاَ نَمْرِفُهُ إِلاَ مِنْ هَٰذَا الْوَجُهِ. وَتَلاَ رَوَى سُوَيْدُ بُنُ مَمْرِو هَنِ الْأَوْزَاعِيُّ شَيْئًا مِنْ هَٰذَا الْحَدِيثِ.

"حضرت سعید بن میب" سے روایت ہے کہ حضرت ابو ہررہ ہے ان کی (مدینہ کے بازار میں) ما قات ہوئی تو حضرت ابو ہربرہ رضی اللہ عنہ نے ان سے فرمایا اللہ تعالیٰ ہے دعا کرو کہ مجھے اور آپ کو جنت کے بازار میں جمع کر ٔ دس۔ حضرت سعد نے عرض گیا کہ کیا جنت میں بازار بھی ہو گا؟ فرمایا ہاں! مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا ہے کہ اہل جنت جب جنت میں واخل ہوں گے تو اینے اینے ا عمال کے مطابق اس (کے درجات) میں فروکش ہو جا کس گے۔ پھر ان کو دنیا کے دنوں کے (ہفتہ کے حیاب ہے) جمعہ کے ون کی مقدار میں (بارگاہ اللی کی) حاضری کی اجازت وی جائے گی' پس وہ اپنے رب کی زیارت کریں گے اور جنت کے باغات میں ہے ایک باغ میں ان کے سامنے عرش الٰہی ظاہر ہو گا' اور حق تعالی شانہ جمل فرمائیں گے، پس ان کے لئے (حسب مراتب) ممبر رکھ جائیں گے۔ ان میں سے بعض کی نشست نور کے منبرول پر ہوگی، بعض کی موتی کے منبرول پر، بعض کی یا قوت کے منبروں یر' بعض کی زبرجد کے منبروں یر' بعض کی سونے کے منبروں یر' بعض کی جاندی کے منبروں بر' اور ان میں سے جو حضرات سب سے کم مرتبہ ہوں گے اور ان میں کوئی مخص بھی بذات خود کم مرتبہ نہیں' وہ مشک و کانور کے ٹیلوں پر بیٹیس گے' ان حضرات کو بید خیال نہیں ہو گا که جو حضرات کرسیول اور منبرول پر تشریف فره مین ان کی نشست ان سے بھترہے۔

حضرت ابو ہربرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں' میں نے عرض کیا' یا رسول اللہ! اور کیا ہم اپنے رب کو دیکھیں گے؟

فرمایا۔ ہاں کیا تم سورج کے اور چودھویں رات کو چائد کے و كيمن مي مي شك و شبه كرت مو؟ بم في عرض كيا نسي! فرمایا 'ای طرح تم اینے رب کے دیکھنے میں بھی شک نہیں کرو گے' اور اس مجلس میں کوئی ایسا مخض نہیں ہو گا جس ہے حق تعالی شانه براه راست مختشو نه فره کین میاں تک که ان میں ے ایک آدی سے فرمائیں گے 'اے فلاں بن فلاں! کیا کچھے یا د ہے کہ تو نے فلاں فلاں دن بیر یہ کما تھا؟ پس اللہ تعالیٰ اس کو اس کی بعض بے وفائیاں یا د دلا ئیں گے' وہ عرض کرے گا' اے یروروگار! کیا آپ نے میری مغفرت نمیں فرما وی؟ ا رشاد ہو گا مکوں نہیں؟ میری وسیج مغفرت کی بدولت ہی تو تو اینے اس مرتبہ کو پنچا۔ پس وہ اس حالت (لذت دیدار اللی و گفتار خداوندی) میں ہوں گے کہ اتنے میں اور سے ایک بدلی ان کو ڈھانک لے گی اس ان ہر خوشبو برسائے گی ایسی خوشبو انہوں نے مجمی نہیں سو مجھی ' اور جارے رب تعالی شانہ فرمائیں گے کہ اٹھو! اور تمہارے اعزاز اکرام کے لئے میں نے جو سامان تیار کر رکھا ہے اس میں ہے جو تمہارا جی واے لے لو کس ہم ایک بازار میں جائیں گے ،جس کو فرشتوں نے گیرر کھا ہو گا' ایبا بازار نہ تہی آ تھوں نے دیکھا نہ مجھی کانوں نے سنا' اور نہ مجھی دنوں میں اس کا خیال آیا' اس بازار میں اپن چاہت اور خواہش کے مطابق ہم جن چیزوں کا انتخاب کر لیں گے وہ ہماری طرف اٹھا کر لائی جا کیں گ- (لینی فرشتے اس کو ہمارے گھر پہنچا دیں گے) اس میں کوئی خرید و فروحت نمیں ہوگ (بلکہ جو کچھ کسی کا دل چاہے گا حق تعالی شانہ کی جانب سے عطیہ اور ہدید کے طور پر پیش کر

دی جائے گی) ای بازار میں اہل جنت کی ایک دوسرے ہے ملاقات ہو گی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایک اونچے مرتبہ کا ممخص آرہا ہو گا اور اس کی ملا قات اپنے ہے کم مرتبہ مخص سے ہوگی' اور وا تعد " ان میں کوئی مخص بھی کم مرتبہ نہیں ہو گا۔ تو اس (کم مرتبہ شخص) کو اس بلند مرتبہ مخض) کے لباس پر رشک آئے گا (اور دل میں خیال گزرے گا کہ اس کا لباس بھی الیا ہو تا) ابھی اس کی بات بوری نہیں ہوگی کہ اے خیال ہو گاکہ اس کا لباس اس سے خوبصورت ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی کے لئے شایاں نہیں کہ جنت میں ٹمگیں ہو (اور چو نکہ اس خیال ہے بھی کسی قدر غم ، لاحق ہو سكتا ہے كه ميرا لباس فلال سے كھٹيا ہے۔ اس لئے في الفور اس کا ازالہ کر دیا جائے گا) پھر ہم اپنے گھروں کو لوٹیں کے تو ہاری ہویاں مرحبا اور خوش آمدید کمه کر هارا اعتقبال کریں گی' اور کمیں گی کہ اس وقت تہمارا حسن و جمال اس وقت سے کمیں برھ کر ہے جب تم حارے پاس سے گئے تھے ' ہم کمیں گے آج ہمیں اپنے رب جبار کی بارگاہ میں ہم نشینی میر آئی ہے اس لئے ایسے حس و جمال کے ساتھ لوٹا عی مارے لئے شا<u>یا</u>ن شان ہے"۔

تشریح: جنت میں دنیا کے دن رات کا نظام تو نہیں ہوگا، لیکن ظاہرہے کہ اندازہ وقت کا کوئی نہ کوئی نظام وہاں بھی ہوگا۔ جس سے دنوں کا اور ماہ و سال کا حماب کیا جا سکے۔ پس دنیا کے ساتھ دنوں کی مت میں جعہ کے دن بارگاہ خداوندی میں حاضری ہوا کرے گی۔ بیا گویا اہل جنت کی نماز جعہ ہوگا اور جنت کے جس باغ میں بیا اجتماع ہوگا، وہ گویا اہل جنت کی جامع مجد ہوگا اور جنت کے جس باغ میں بیا اجتماع ہوگا، وہ گویا اہل جنت کی جامع مجد ہوگا اور بعید نہیں کہ بید دنیا کی نماز جعہ ہی کی مثالی شکل ہو۔ فرق بیا ہے کہ یمال

قبل اللی ظرف دنیا کے مطابق ظاہر ہوتی ہے وہاں ظرف جنت کے مطابق ہو گی۔ یہاں کلام اللی بالواسطہ (خطبہ و جماعت کی شکل میں) سنا جاتا ہے 'وہاں ہر مخص بلاواسطہ شرف ہمکلامی حاصل کرے گا۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں عیدین کا بھی اجماع ہوا کرے گا۔ جس میں پردہ نشینان جنت بھی شریک ہوا کریں گی 'واللہ اعلم۔

اہل جنت کے مراتب کا کم و بیش ہونا تو واضح ہے ' ظاہر ہے کہ انہیا صدیقین 'شہدا' صالحین اور عامہ مومنین کے درجات میں تفاوت ہو گا' اور پھر ایک جماعت ( شلا " حضرات انہیا کرام علیم السلام کے درجات بھی مختف ہوں گے ' لیکن اہل جنت میں فی نفسہ کوئی مخض بھی کم مرتبہ نہیں ہو گا سب عالی مرتبت ہوں گے جیسے انہیا کرام علیم السلام سب کے سب عالی مرتبت ہیں اس کے باوجود ان کے آپس کے مراتب مختف ہیں۔ اس لئے اس حدیث میں دو مرتبہ فرمایا کہ "ان میں کوئی مخض بھی کم مرتبہ نہیں" اور بہ جو فرمایا کہ "خق تعالی شانہ بندے کی بعض بے وفائیاں یاد دلا کیں گے " بے وفائیوں سے مراد گناہ اور لغرشیں ہیں۔ اول تو عمد الست کے ذریعہ سب بندوں نے حقوق ربوبیت ادا کرنے کا عمد کر رکھا ہے۔ پھر اہل ایمان نے حق تعالی شانہ کے ہاتھ جان د مال کی بھی کا معاہدہ بھی کر رکھا ہے جیسا کہ آیت کریمہ:

إِنَّ الله اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ
 وَامُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْحَنْةَ (اللهُ - ١١١)

ترجمہ: "ب فک اللہ نے ترید لیں ' ایمان والول ہے ان کی جائیں اور ان کے مال اس کے بدلے یں کہ ان کے لئے جنت ہے "۔

ان معامدوں کا تقاضا بد تھا کہ بندے کو ایک لمحہ بھی غفلت نہ ہوتی 'اور

اس سے ایک آن کے لئے سرمو کوئی کو آئی 'کوئی لفزش اور کوئی گناہ نہ ہو تا۔ لیکن کون بندہ ایبا ہو گا کہ اس سے ادنی بھول چوک بھی نہ ہو۔ پس بندوں کی کو تاہیاں گفزشیں اور ان کے صغیرہ 'کبیرہ گناہ ان معاہدوں کے خلاف ہیں اس لئے ان کو غدرات (عمد کیکنیوں اور بے وفائیوں) سے تعبیر فرمایا گیا۔

اور یہ یاد دلانا عار دلانے اور شرمندگی و فجالت میں بتلا کرنے کے لئے نہیں ہوگا کہ جنت اس کا محل نہیں ' بلکہ تجدید شکر کے لئے ہوگا۔ کیونکہ جب بندے کی نظر اس پر جائے گی کہ اپنے عمل تو ایسے ہے اب یہ محض حق تعالی شانہ کا بے پایاں لطف و کرم ہے کہ میری ایسی ایسی عمد شکنیوں کے باوصف بھی مجھے نظر لطف سے محروم نہیں فربایا تو اس سے حق تعالی شانہ کی محبت میں مزید اضافہ ہوگا۔ اور جذبات شکر کے سمندر میں مزید طلاحم پیدا ہو جائے گا۔ بلاشبہ اس کی مثال ایسی ہے کہ ایک صحف کو غلط فنمی کی بنا پر دو سرے شخص سے رنجش ہو اور وہ شخص دو سرے کے ظلاف کارروائی کرتا ہو۔ مگر دو سرا اس پر برابر اصانات و انعالمت کرتا جائے اور اس کے ظلاف کوئی کارروائی نہ کرے۔ بعد میں دونوں کی صلح ہو جائے اور اس کے ظلاف کوئی کارروائی نہ کرے۔ بعد میں دونوں کی صلح ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا ہو جائے اور انتائی درجہ کی یگا گئت و محبت پیدا دوست کی توجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قوجن و تذلیل نہیں ' بلکہ اس کو اپنی محبت و دوستی کی قودوں و

، حَدَّثَنَا أَخَدُ بْنُ مَنِيعٍ وَمَنَّادٌ قَالاً : حَدَّثَنَا أَبُو مُعَاوِيَّةً .

حَدَّنَهَا عَبْدُالِ فَنِ بِنُ إِلَّهُ مَنِ النَّمَانِ بَنِ سَمْدِ مَنْ عَلِيَّ قَالَ:قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ : إِنَّ فِي الْهُنْذِ لَسُوفًا مَافِيها شِرَاءُ وَلاَ بَيْعٌ إِلاَّ الصُّورَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنَّسَاءِ ، فَإِذَا اشْقِطَى الرَّجُلُ صُورَةً دَجَّلَ فِيهاً .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَٰذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ.

ترجمہ: "حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ جنت میں ایک بازار ہے جس میں خرید و فروخت نہیں ہوگ' اس میں بس مردوں اور عورتوں کی تصویریں ہوں گ' جب آدی ان میں سے کی صورت کو پند کرے گا اس میں داخل ہو جائے گا"۔

تشریح: ان تصویروں کی حیثیت غالبا" لباس کی ہوگی، مطلب ہے کہ حسن و جمال اور زینت و آرائش کے جس خاکہ و نقشہ، جس ہیئت و صورت اور جس شکل و شاہت کو آدمی پند کرے گا وہ اے فورا" مہیا ہو جائے گی۔ اور آدمی اے اینا لے گا، بعض حضرات نے فرمایا ہے کہ بہت ممکن ہے کہ جنت میں (مد آدمیت کے اندر) مختلف شکلیں بدلنے کی بھی آدمی کو قدرت عطاکی جائے یا ہے کہ جب بھی آدمی تربی گی شکل کی خواہش کرے حق تعالی شانہ کی جانب سے فورا" ہے تبدیلی واقع ہو جایا کرے۔

#### جنت میں دیدار الهی بیب

#### مَا جَاء فِي رُوْبِهُ إِلاَّبُ تَبَارُكُ وَتَمَالِي

ابل حق كا اس پر اجماع ہے كہ جنت ميں اہل ايمان كو حق تعالى شانه كا بلاكيف و بلاجت ديدار ہو گا اور بيہ وہ نعت عظمی ہے جس كے مقابلہ ميں جنت كى سارى نعتيں نيچ بيں ' قرآن كريم كى متعدد آيات شريفہ ميں صراحتا ً و اشارياً اس نعت كبرى كا ذكر ہے اور اس بارے ميں احاديث متواترہ وارو بيں ' حضرت امام ابو حنيفہ رحمہ اللہ كے رسالہ "فقہ اكبر " ميں ہے:

· ويراه المؤمنون وهم في الجنة باعين

رؤسهم بلاتشبيه ولا كيفية ولا كمية،

ولا يكون بينه وبين حلقه مسافة

(شرح فقه اكبر ١٠٠)

ترجمہ: "اور اہل ایمان جنت میں سرکی آگھوں سے حق تعالی شانہ کی زیارت کریں گے بغیر تشبیہ کے 'بغیر کیفیت کے اور بغیر کمیت کے اور حق تعالی شانہ کے درمیان اور اس کی مخلوق کے درمیان معافت نہیں ہوگی"۔

حافظ ابن قيم "حادى الارواح" مِن لَكِيت بين:

"تخضرت صلی الله علیه وسلم اور صحابه کرام رضوان الله علیم استعین سے اس مضمون کی احادیث متواتر ہیں که جنت میں اہل ایمان کو دیدار اللی کی دولت و سعادت نصیب ہو گی اور یہ احادیث مندرجہ ذیل حضرات سے مردی ہیں: ابو بحر الصدیق، ابو جریره، ابو سعید خدری، جریر بن عبدالله البجل، سبب بن سنان ردی، عبدالله بن مسعود، علی بن ابی طالب، ابو موئ اشعری، عدی بن حاتم، انس بن مالک، بریده بن ابو موئ اشعری، عدی بن حاتم، انس بن مالک، بریده بن حصیب، ابورزین العقیل، جابر بن عبدالله، ابوامامه، زید بن عبدالله بن عبد، عبدالله بن عبد، عبدالله بن عبد، الله تعالم و عنا معم و عنا معم

(التطيق المسيح ص ٢٠٠ ج٦)

حَدِّثْنَا هَنَادٌ . حَدَّثَنَا وَكِيمٌ مَنْ إِنْهَاهِبِلَ مَنِ أَبِي خَالِمِهِ هَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِمٍ هَنْ جَرِيرٍ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْبَعْلِيُّ قَالَ : كُنَّا جُلُوسًا عِنْدُ النّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ ، فَنَظَرَ إِلَى الْفَسَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ ، فَقَالَ : إِنّهُ سَتُمْرَ صَوْنَ عَلَى وَبِسَكُمْ فَقَرَوْنَهُ كَا نَرَوْنَ لِحَذَا الْفَمَرَ لاَ تُضَامُونَ فِي رُوْيَتِهِ ، فَإِنِ أَسْتَطَلّمُ أَنْ لاَ تَشْلَبُوا عَلَى صَلاَةٍ قَبْلَ طَلُوعِ الشّشْسِ وَصَلاَةٍ قَبْلَ غُرُوبِهِا فَا فَعَلُوا ، ثُمَّ قَرَا ( فَسَبِّعْ مِمَدْ رَبَّكَ قَبْلَ طَانُوعِ الشّمْسِ وَقَبْلَ الْفُرُوبِير ) .

قَالَ أَنُو عِيسَى: لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ مُعَجِيعٌ.

ترجمہ: "حضرت جریر بن عبداللہ البجل رضی اللہ عنہ ب روایت ہے کہ ہم آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں بیٹھے تھے کہ آپ نے چودہویں رات کے چاند کی طرف نظر فرمایا۔ تم لوگ اپنے رب کے سامنے پیش کئے جاؤ فرمائی۔ پھر فرمایا۔ تم لوگ اپنے رب کے سامنے پیش کئے جاؤ کے کی تم اس چاند کو وکھے ہیں تہیں کوئی شک و شبہ وکھ رہ ہو کہ اس کے دیکھنے میں تہیں کوئی شک و شبہ نہیں۔ پس اگر تم ہے ہو سکے کہ طلوع آفاب سے قبل کی نماز (بین نماز (بین نماز فجر) اور غروب آفاب سے قبل کی نماز (بین نماز محمر) کے اوا کرنے سے مغلوب نہ ہو۔ (بین نیند کے نماغل کے غلبہ کی وجہ سے یہ دونوں نمازیں فوت نہ ہونے بائیں) تو ایسا ہی کرو پھر آپ نے یہ آیت کریمہ خلوت فرمائی۔ "بیں تشجع پڑھ اپنے رب کی حمد کے ساتھ آفاب فرمائی۔ "بیں تشجع پڑھ اپنے رب کی حمد کے ساتھ آفاب فرمائی۔ "بیں تشجع پڑھ اپنے رب کی حمد کے ساتھ آفاب فرمائی۔ "بیں تشجع پڑھ اپنے رب کی حمد کے ساتھ آفاب فرمائی۔ "بیں تشجع پڑھ اپنے رب کی حمد کے ساتھ آفاب

حَدَّثَنَا عَبْدِ الرَّحْنِ بْنُ مَهْدِيٌّ . حَدَّثَنَا عَبْدِ الرَّحْنِ بْنُ مَهْدِيٌّ . حَدَّثَنَا عَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ أَيِ مَهْدِيٌّ . حَدَّثَنَا حَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ أَيِي لَيْكَي عَنْ حَدَّثَنَا حَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ أَيِي لَيْكَي عَنْ صَدْبُوا الْمُعْنَى صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ فِي فَوْلِهِ ( لِلّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُعْنَى صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَّمَ فِي فَوْلِهِ ( لِلّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُعْنَى

وَزِيَادَةً ) قَالَ : إِذَا دَخَلَ أَهْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ مَوْمِدًا ، قَالُوا : أَلَمْ يُبَيِّمُن وَجُوهَنَا وَيُنتَجِّينَا مِنَ النَّارِ وَبُدْخِلْنَا الْحُنَّةَ اللَّهُ مَا أَهْطَاهُمْ شَيْمًا فَأَلُوا : بَلْي ، قَالَ : فَوَ اللَّهِ مَا أَهْطَاهُمْ شَيْمًا أَحْبَ اللَّهُ مَن النَّظَرِ إِلَيْهِمَ مَن النَّظَرِ إِلَيْهِمِ

قَالَ أَبُو عِيسَى : لِحَذَا حَدِيثُ إِنَّمَا أَسْنَدُهُ خَادُ بِنُ سُلَمَةَ وَرَفَعَهُ وَرَوَى سُلَبْانُ بِنُ الْمُنِيرَةِ وَخَادُ بِنُ زَيْدٍ لِحَذَا الشَّدِيثَ عَنْ ثَايِتِ الْبُنَائِيُّ عَنْ مَبْدِ الرَّاحِٰنِ بِنِ أَبِي لَيْلَ فَوْلَهُ عَنْ مَبْدِ الرَّاحِٰنِ بِنِ أَبِي لَيْلَ فَوْلَهُ

"ترجمه: " معترت سبب رضى الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسکم نے ارشاد خداوندی: · لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوا الْحُسِنْنِي وَزِيَادَةً · · (بونس ٢٦) "جن اوگوں نے نیکی کی ہے ان کے واسطے خوبی (معنی جنت) ہے اور مزید برال (خدا کا دیدار) بھی"۔ (ترجمہ حفرت تالوي ) كي تشير مين فرماياكم جب الل جنت بين ينج جائیں کے تو ایک منادی یہ اعلان کرے گاکہ آپ حضرات کے لئے اللہ تعالی شانہ کا ایک وعدہ ہے۔ اہل جنت کہیں گے کہ کیا اللہ تعالیٰ نے حارے چرے سفید اور نورانی نہیں کر وييد؟ بميں روزخ سے نجات نسي عطا فرا دى؟ كيا بميں جنت میں واعل نیں فرا ویا؟ (اس کے بعد کونیا انعام باقی رہا؟) فرشتے کمیں گے کہ جی ہاں! (گرایک وعدہ ابھی باتی ہے' چنانچہ عجاب اٹھا دیا جائے گا۔ پس (وہ حق نٹمانی شانہ کا ویدار كريں مح اوريه اتني بدي نعمت ہو كى كر) الله تعالى كى فتم! اللہ تعالیٰ نے ان کو کوئی چیز ایس شیں دی جو ان کو دیدار الی ہے زیادہ محبوب ہو"۔

تشریح: یه مدیث صحح مسلم میں بھی ہے اور اس کا متن ترمذی کے متن سے زیادہ واضح ہے جو حسب زمل ہے:

" اذا دخل اهل الجنة الجنة قال يقول الله تبارك وتعالى تريدون شيأ ازيدكم ؟ فيقولون الم تبيض وجوهنا ؟ الم تدخلنا الجنة وتنجينا من النار ؟ فما اعطوا شيأ احب اليهم من النظر إلى ربهم ، ثم تلا: لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً"

(صحیح مسلم ص ۲۰۰ ج۱)

ترجمہ: "جب اہل جنت جنت میں داخل ہو جائیں گے تو حق تعالی شانہ ارشاد فرمائیں گے تم چاہتے ہو کہ تمہیں کچھ زیادہ بھی دوں؟ وہ عرض کریں گے کیا آپ نے ہمارے چرے روشن نہیں کر دیے؟ کیا ہمیں آپ نے جنت میں داخل نہیں کر دیا؟ اور دوزخ سے نجات نہیں دے دی؟ (اب اس سے بڑھ کر نعت عظمی کیا ہو عتی ہے؟)

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا ' تب جاب اٹھا دیا جائے گا۔ (پس وہ الله تعالی کے چرب کا دیدار کریں گے) پس ان کو کوئی چیز ایک نہیں دی گئی جو اپنے پروروگار کا دیدار کرنے سے بردہ کر ان کو محبوب ہو۔ پھر آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے یہ آیت کریمہ طاوت فرمائی: " للذین ا حنوا الحنی و نادة"۔

تشری: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اہل جنت کے لئے جنت کی نعتوں میں سب سے لذیذ تر ' سرت افزا اور محبوب ترین چیز محبوب حقیق کی زیارت ہے۔ اور اس کو "زیادة" یا "مزید" شاید اس لئے فرمایا کہ بندے کی حیثیت سے بہت ہی بالا تر چیز ہے۔ جس کا وہ دنیا میں تو کیا جنت میں پہنچ کر بھی تصور نہیں کر سکتا تھا' پس اس سے زیادہ لکھنے کی جرات و ہمت نہیں۔ حق تعالی شانہ اس لطف و عنایت سے ہر مسلمان کو مشرف و مفتح فرمائیں۔

اور سے جو فرمایا کہ "تجاب اٹھا دیا جائے گا" یہ تجاب خود بندوں پر ہے۔ حق تعالی شانہ ہے چون و چگوں ہیں' اور یہ اللہ تعالی شانہ ہی بھتر جانتے ہیں کہ اس "تجاب" کی حقیقت کیا ہے؟ بہت ممکن ہے کہ اس سے بندے کی نمایت پہتی و ذلت' اور انتمائی ضعف و ناتوانی کا تجاب مراد ہو جس کی وجہ سے وہ اس نور مطلق جل وعلاشانہ کی زیارت سے قاصرہے۔

حَدَّ ثَمَا عَبْدُ بِنُ مُحَيْدٍ . أَخْبَرَ بِى شَبَابَةُ مَنْ إِسْرَا رَبِيلَ حَنْ مُوَيْرٍ . فَالَ : سَمِثْتُ ابْنَ مُحَرَ يَهُولُ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِنَّ أَدْنَى أَهْلِ اَبَلْنَاقِ مَنْزِلَةً لَمْن يَنْظُرُ إلى حِنَائِهِ وَأَزْوَاجِهِ وَنَسِيهِ وَخَدَمِهِ وَسُرُرِهِ مَدِيرَةَ اللهِ سَنَةٍ ، وَالشَّرْمَهُمْ عَلَى اللهِ مَنْ بَنْظُرُ إلَى وَجْهِم غَذْوَةً وَمُرَّدِهِ مَدِيرَةَ اللهِ سَنَةٍ ، وَالشَّرْمَهُمْ عَلَى اللهِ مَنْ بَنْظُرُ إِلَى وَجْهِم غَذْوَةً وَمَشِيَّةً ، ثُمُ قَرَّا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ ( وُجُورٌ بَوْمَيْذِ نَاضِرَةً إِلَى وَبُهَا عَاظِرَةً )

قَالَ أَنُوهِيهِ مِنَ وَقَدْ رُوِى هَٰذَا اللّٰهِيثُ مَنْ غَيْرِ وَجُهِ مَنْ إِسْرَايْهِلَ مَنْ اُوَيْرِ مِنِ انْ عُمَرَ مَرْ فُوعٌ . وَرَوَاهُ مَبْدُ اللّٰكِ بْنُ الْبُحَرَ مَنْ انُويْرِ مِنَ ابْنِ مُحَرَ مَوْ فَوْفَ . وَرَوَى عُبَيْدُ اللّٰهِ الْأَشْجَعِينُ عَنْ سُفَيَانَ عَنْ مُوْبِرٍ مَنْ مُجَاهِدٍ عَنِ ابْنِ مُحَرَ قَوْلَهُ وَلَمْ يَرْفَعُهُ ، حَدَّثَنَا فِذْكِ ابْوَكُرَبْ لِمُحَدَّهُ ابْنُ الْمَلاَهِ . حَدَّثَنَا مُبَيْدُ اللهِ الْأَشْجَعِيُّ عَنْ سُفَيَانَ عَنْ ثُوَيْرٍ عَنْ كُجَاهِدٍ عَن ابْنِ مُحَرَ تَعْوَهُ وَلَمْ بَرَ فَمْهُ .

ترجمہ: "حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا سب سے ادنی درجہ کا جنتی وہ ہو گاجو اپنے باغات اپنی پیویوں اپنی نعتوں اپنے خدام اور (راحت کے لئے پھلے ہوئے) تخت و کری کی طرف ایک بزار سال کی مسافت میں نظر کرے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ معزز وہ مختص ہو گاجو حق تعالیٰ شانہ کے روئے انور کی صبح و شام زیارت کرے گا پھر تعالیٰ شانہ کے روئے انور کی صبح و شام زیارت کرے گا پھر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی: "بہت سے چرے اس دن ترو آن ہوں گے اپنے رب کی طرف د کھے رہے ہوں گے"۔

تشریج: اس مدیث میں ادنی درجہ کا جنتی اس شخص کو فرمایا جس کی جنت ہزار سال کی مسافت تک پھلی ہوئی ہوگی' اور دو سری مدیث میں فرمایا گیا ہے کہ سب سے آخری شخص جو دوزخ سے نکال کر جنت میں داخل کیا جائے گا اسے دنیا سے دس گنا جنت ملے گی' ان دونوں کے درمیان کوئی تعارض نہیں' کیونکہ "ہزار سال کی مسافت" کا لفظ کثرت کے لئے استعال ہوا ہے کیونکہ مربی میں سب سے بڑا ہندسہ ہزار کا ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جنت میں دیدار اللی کی دولت و نعمت حسب مراتب میسر آئے گی، بعض اہل سعادت کو صبح و شام اس نعمت سے سرفراز فرمایا جائے گا، بعض کو جمعہ کے دن سوق الجنہ، میں ہفتہ وار زیارت ہوگی اور بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ خواتین جنت کو سال میں دو مرتبہ عیدین کے موقع پریہ سعادت نصیب ہوا کرے گی۔ بعض عارفین کا قول ہے کہ جنت

میں دیدار النی ٔ دنیا میں معرفت خداوندی کی فرع ہے۔ پس دیدار بفتر ر معرفت ہو گا۔ رز قنااللہ تعالی محض لفضہ ومنہ۔

حَدَّثَنَا مُحَدِّثُنَا مُحَدِّدُ بِنُ طَرِيفِ السَّلُوفِي . حَدَّثَنَا جَابِرُ بِنُ نُوجِ الْحَلَّانِيُ عَنِ الْمُحَدِّقِ . حَدَّثَنَا جَابِرُ بِنُ نُوجِ الْحَلَّانِيُّ عَنِ الْإِن هُرَيْرَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَنْضَاهُونَ اللهُ وَرُوابَةِ الْفَشَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ وَتُصَاهُونَ فَى رُوابَةِ الْفَشَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ وَتُصَاهُونَ فِي رُوابَةِ الفَشَرِ لَا تَصَاهُونَ فَى رُوابَةٍ الشَّمْسِ ؟ فَالُوا : لا ، فَالَ: اَإِنْكُمُ مُ سَتَرُونَ رَبَّكُم مُ كَا تَرَوْنَ الْفَمَرَ فِي رُوابَةٍ . لَيْلَةَ الْبَدْرِ لاَ تُصَامُونَ فِي رُوابَةٍ .

قَالَ الْوَعِيمَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِبُ. وَهَـكَذَا رَوَى عَبْدُ اللهِ عَنْ أَبِي صَالِحٍ هَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النّهُ عَنْ أَبِي صَالِحٍ هَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النّهِ مَنْ أَبِي صَالِحٍ هَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النّبي صَالَى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، وَرَوَى عَبْدُ اللهِ بْنُ إِدْرِيسَ مَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، وَحَدِيثُ أَبِي صَالَحٍ عَنْ أَبِي صَالَحٍ عَنْ أَبِي صَالِحٍ عَنْ أَبِي عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَمْحُ ، وَحَدَيثُ أَبِي صَالِحٍ عَنْ اللّهِ عَنْ أَبِي هُرَبُونَ قَ عَنِ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلْهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَنْ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ الللّهُ عَلَيْهِ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللهُ الللللللللهُ الللللللله

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم چودھویں رات کو چاند کے دیکھنے میں شک کرتے ہو؟ کیا تم سورج کے دیکھنے میں شک کرتے ہو؟ صحابہ ؓ نے عرض کیا' نہیں! فرمایا' تم لوگ اپنے رب کو دیکھو گے جیسا کہ تم چودھویں رات کے چاند کو دیکھتے ہو۔ تم اس کے دیکھنے میں شک نہیں کرو گے"۔

## اللہ تعالیٰ اہل جنت سے ہمیشہ راضی ہو نگے باہ

عَدْ أَنَا سُوَيْدُ بَنُ أَسَ مَنْ زَيْدِ بَنَ أَسَمْ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ المَبَارَكِ . أَخْبَرَنَا مَالِكُ بَنُ أَنَسِ عَنْ زَيْدِ بَنَ أَسْلَمْ عَنْ فَعَلَاء بَنِ يَسَارِ عَنْ أَبِي سَمِيدِ الْخَبْرَنَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَامَ : إِنَّ اللهَ يَعُولُ لِأَهْلِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَامَ : إِنَّ اللهَ يَعُولُ لِأَهْلِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَامَ : إِنَّ اللهَ يَعُولُ لَا هُلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللهُ اللهُ

قَلَ أَبُو يُهِدَى : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ مُعَجِيعٌ .

ترجمہ: "حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی اہل جنت! وہ کمیں گے ہم حاضر ہیں۔ اللہ تعالی فرمائیں گے۔ کیا تم راضی بھی ہو گئے ہو؟ وہ عرض کریں گے ہم کیوں راضی نہ ہوں جبکہ آپ نے ہمیں وہ نعتیں عطا فرمائیں جو اپنی مخلوق میں سے کسی کو بھی عطا نمیں کیں۔ اللہ تعالی فرمائیں کے کہ میں خمیں اس سے بوہ کر ایک نعت عطا کرتا ہوں 'وہ عرض کریں گے ' اب اس

ے بڑھ کر نعمت کیا ہو گی! حق تعالیٰ شانہ فرمائیں گے 'وہ نعت سے ہے کہ میں نے تم پر اپنی رضا نازل کر دی۔ میں تم ہے بھی ناراض نہیں ہوں گا"۔

جس بندے کو مقام رضا حاصل ہو وہ تمام افکار سے آزاد ہو جا ہا ہے۔ اسباب کی حد تک وہ فکر و اہتمام ضرور کرے گا۔ اس کے بعد اس معاملہ کو حق تعالیٰ شانہ کے سپرد کر دے گا اور قضا و قدر کا جو فیصلہ بھی رونما ہو وہ اس پر راضی ہو گا۔ ایبا شخص در حقیقت بڑی راحت میں ہے۔

#### ائلِ جنت کا بالاخانوں میں ایک دو سرے کو ریکھنا باہب

مَا جَاءَ فَى ثَرَاثَى أَهْلِ الجُنْةِ فِى النُرَّفِ حَدْثَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَعْشِ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ ثَنُ المُبَارَكِ . أُخْبَرَانَا فَلَيْحُ بْنُ سُلَيْانَ عَنْ هِلَالِ بْنِ فِلِي ّ عَنْ عَطَاء بْنِ بَسَارِ عَنْ أَ بِي هُرَّيْرَة عَنِ النّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ أَهْلَ الجُنْدُ لَيْبَرَّاءوْنَ فِي الْمُرْفَةِ عَن كَا تَقَرَاءوْنَ الْسَكُو كُبِ الشَّرْفِ أَوِ الْسَكُو كُبِ الْفَرْبِيُ الْفَارِبَ فِي الْأَنْقِي وَالطَّالِعَ فِي نَفَاضُلِ الدَّرَجَاتِ ، فَقَالُوا : يَارَسُولَ اللهِ أُولَئِكَ النّبِيوُنَ ، قَالَ : يَلَى ، وَالَّذِي تَفْسِي بِيدِهِ وَاقْوَامُ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَصَدَّقُوا اللهِ مُسَلِينَ . فَالَ ابُوعِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنَ صَحِيعٌ .

رجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ اہل جنت بعض حضرات کو بالا خانوں میں ایسے دیکھیں گے جیسے مشرقی ستارہ جو افق سے طلوع ہو رہا ہو' یا مغربی ستارہ جو افق میں غروب ہو رہا ہو' دور سے نظر آ آ ہے' اور یہ ورجات کی بلندی کی وجہ سے ہو گا۔ صحابہ نے عرض کیا' یا رسول اللہ! کیا یہ دور سے نظر آ نے والے حضرات انبیا کرام علیم السلام ہوں گے؟ فرمایا' ہاں! والے حضرات انبیا کرام علیم السلام ہوں گے؟ فرمایا' ہاں! اور قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' اور (انبیا کرام علیم السلام کے علاوہ) کچھ لوگ ہوں گے جو اور جنوں نے اور (انبیا کرام علیم السلام کے علاوہ) کچھ لوگ ہوں گے جو اللہ تعالیٰ پر اور اس کے رسول' پر ایمان لائے اور جنوں نے رسول' پر ایمان لائے اور جنوں نے رسول' پر ایمان لائے اور جنوں کے رسول' پر ایمان لائے اور جنوں نے رسول' پر ایمان لائے اور جنوں کے رسول' پر ایمان کی تقدیق کی "۔

تشریج: مطلب میہ کہ بعض حضرات کے درجات اسے بلند ہوں گے کہ جس طرح اہل زمین دور افق میں طلوع یا غروب ہونے والے کسی ستارے کو دیکھتے ہیں' اہل جنت کو ان حضرات کے بالاخانے اس طرح دور سے چپکتے ہوئے نظر آئیں گے۔ حضرات انبیا کرام علیم السلام کو تو میہ مراتب عالیہ میسر آئیں گے بی' ان کے علاوہ بھی کچھ خوش بخت حضرات ایسے ہوں گے جن کو اس دولت عظمی سے نوازا جائے گا۔

## اہلِ جنت بھی ہمیشہ رہیں گے اور اہل ِجہنم بھی ب**اسب**

## مَاجَاء فَى خُلُودِ أَهْلِ الْخُنَّةِ وَأَهْلِ النَّارِ

حَدَّثَنَا تُقَيْبَةُ . حَدَّثَنَا عَبْدُ الْتَزيزِ بْنُ مُحَمَّدِ مَن الْعَلَاهِ ابْنِ عَبْدِ الرُّحْنِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُرَبْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ بَوْمَ الْفِيامَةِ فِي مَسِيدٍ وَاحِدٍ ، ثُمَّ بَطَّلِعُ عَلَيْهِمْ رَبُّ الْمَاكَلِينَ ، فَيَتُولُ : أَلَا يَنْبَعُ كُلُّ إِنْسَانِ مَا كَانُوا يَعْبُدُونَهُ ، فَيُمَثَّلُ لِما حِب العَلَيبِ صَلِيبهُ ، وَلِصاحِبِ النَّصاوِيرِ تَصاوِيرُ هُ ، وَلِصاحِبِ النَّادِ فَادُهُ ، فَيَنْبَهُونَ مَا كَانُوا يَمْبُدُونَ ، وَيَبْقَى الْمُنْلِمُونَ فَيَعَالِمُ مَلَيْهِمْ رَبُّ الْعَالَمِينَ ، فَيَقُولُ: أَلَا تَنْبِمُونَ النَّاسَ } فَيَقُولُونَ : نَمُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ نَمُوذُ بِاللَّهِ مِنْكِ ، أَلَهُ رَبُّنَا ، لَمَذَا شَكَانُنَا حَتَّى نَرَى رَبُّنَا وَهُوَ كِأْمُوهُمْ وَيُنَّبُّهُمْ، ثُمَّ يَتَوَارَى ثُمُّ يَعَلِّيهُمُ فَيَقُولُ؛ أَلاَّ تَنْبَعُونَ النَّاسَ؟ فَيَقُولُونَ: نَمُوذُ بِاقْدِ مِنْكَ ءَنَمُوذُ يِالْدِ مِنْكَ أَقُهُ رَبُّنَا، وَهٰذَا مَكَانُنَا حَتَّى نَرَى رَبُّنَا وَهُو كَأْمُرُهُمْ وَيُنْتَهُمُمْ، قَالُوا: وَهَلِ نَرَاهُ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ : وَهَلْ تُشَارُونَ فَ رُوْيَةٍ الْقَبَرِ كَيْلَةٌ ۖ الْبَدُرِ ؟ قَالُوا : لَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : فَإِنَّكُمُ ۖ لَا تَصَارُونَ فَى رُوْلِيَتِهِ نِلْكَ السَّاعَةِ ، ثُمَّ يَتَوَازَى ثُمَّ يَطَلِّكُ عَيْمَ فَهُمْ نَفْتَهُ ءُثُمَّ يَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّبِهُو فِي فَيَقُومُ المُسْلِمُونَ وَ بُوضَهُ المُسرَاطُ ، فَيَمُونُونَ عَلَيْهِ مِثْلَ جِيادِ الْمُنْيِلِ وَالَّ كَابِ ، وَقُوا لُمُمْ عَلَيْهِ سَمَّ مَ مَا يَبْقَ الْمُلُ النَّارِ فَيُعُلِّرَ مُ مِنْهُمْ فِيهَا فَوْجَ ، نُمُ أَبْقَالُ هَلِ المُنَكَّلَاتِ ؟ فَتَقُولُ ( هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ) ثمَّ يُطْرَحُ فِيهَا فَوْجٌ ، فَيُعَالُ : هَلِ أَمْتَالَانًا ، فَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ، حَتَّى إِذَا أَوْعَبُوا فِيهَا وَضَعَ الرَّسْطُنُ

قَدَمَهُ فِيهَا وَأَزْوَى بَفْضَهَا إِلَى بِمْضِ ، ثُمَّ قَالَ : فَطْ ، قَالَتْ : نَطْ فَطْ ، فَإِذَا أَدْخَلَ اللهُ أَهْلَ الجُنَّةِ وَأَهْلَ النَّالِ النَّالِ ، قَالَ : أَيِّى بِالمَوْتِ مُلَبَّبًا ، فَيُوفَفُ عَلَى السُّورِ الَّذِي بَيْنَ أَهْلِ الجُنَّةِ وَأَهْلِ النَّارِ ، ثُمَّ مُقالُ : بَا أَهْلَ المَارِ ، ثَمَّ مُقالُ : بَا أَهْلَ المَارِ ، فَيَصَلِمُونَ عَالِمُونَ خَانِينَ ، ثمَّ مُقالُ : بَا أَهْلَ النَّارِ : هَلَ تَمْ مُونَ فَوْلَ المَّنَّ فَي السُّورِ الذِي بَمْ أَهْلِ الجُنَّةِ وَأَهْلِ النَّارِ : هَلَ تَمْ فُونَ فَوْلَا ، فَيَعَلِمُونَ عَلَيْكُ ! لِأَهْلِ الجُنَّةِ وَأَهْلِ النَّارِ : هَلَ تَمْ فُونَ فَوْلَا ، فَيَعَلِمُ لِأَهْلِ الجُنَّةِ وَأَهْلِ النَّارِ : هَلَ تَمْ فُونَ فَوْلَا ، فَيَعَلِمُ لِللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَيْكُ النَّارِ : هَلَ تَمْ فُونَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالنَّارِ ، ثمَّ مُقَالًا ؛ فَلَ النَّورِ الذِي بَيْنَ الجُنْةِ وَالنَّارِ ، ثمَّ مُقَالًا ! فَيُقَلِّلُ اللَّهُ وَالنَّالِ ، ثمَّ مُقَالًا ! فَيْفَ النَّورِ الذِي بَيْنَ الجُنْةِ وَالنَّارِ ، ثمَّ مُعَلِلًا ! فَي السُّورِ الذِي بَيْنَ الجُنْةِ وَالنَّارِ ، ثمَّ مُعَلِمُ اللَّهُ وَالنَّارِ مُؤْلِلًا اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّارِ عَلَا النَّارِ عَلَوْدَ لَا مَوْتَ ، وَبَا أَهْلَ النَّارِ خُلُودَ لَا مُوتَ .

مسلمان اسے پیچان نہ کیس کے 'اور) وہ کہیں گے کہ جم تجھ ے اللہ کی بناہ مانگتے ہیں' ہم تھے سے اللہ کی بناہ مانگتے ہیں' ہم تو ای جگہ ٹھریں گے جب تک کہ اپنے رب کو نہیں ویکھ لیتے' اور الله تعالی ان کو تھم فرمائیں کے اور ان کو ثابت قدم رہنے کی تاکید فرائیں گے ، پھر ان سے چھپ جائیں گ۔ پھردوبارہ ان پر جلی فرہائیں گے اور کمیں گے کہ تم اور لوگوں کے ساتھ کیوں نہیں جاتے؟ (چو کلہ اس بار کی جلی بھی غیر معود انداز میں ہو گی اس لئے مسلمان پیچان نہیں سکیس کے اور) وہ کمیں گے کہ تجھ سے اللہ کی پناہ! تجھ سے اللہ کی بناہ ہم تو میس تھرس کے یمال تک کہ ہم اینے رب کو دیکھ لیں۔ اور وہ ان کو تھم فرمائیں گے اور ان کو ثابت قدم رہنے کی ناكيد فرهائيس كيه محاية نے عرض كيا' يا رسول الله! كيا ہم الله رب العزت جل شانه کی زیارت کریں گے؟ فرمایا' اور کیا تم چودھویں رات کے جاند کو دیکھنے میں شک کرتے ہو؟ عرض كيا كيا أيا رسول الله! شين! فرمايا بهرتم اس وفت حق تعالی شانہ کے ویکھنے میں بھی شک نمیں کرو گے۔ پھر (دو سری مرتبہ کی جل کے بعد حق تعالی شانہ) ان سے چھپ جا کیں ے'' پھر (تیسری مرتبہ) ان پر مجلی فرمائمیں گے' پس ان کو اپنی پھان کرا دیں گے (لینی اس بار نجلی معہود انداز میں ہو گی جس ہے وہ اللہ تعالی کو بہچان لیں گے) پھر فرما کیں گے ' میں تمهارا رب ہوں ایس میری پیروی کرو۔ اور (جنم کی پشت یر) یل صراط رکھا جائے گا۔ پس لوگ اس پر عمدہ تیز رو گھوڑے اور اونٹ کی رفار سے گزریں گے (یعنی لوگوں کی رفار ان کے ا ممال کے مطابق تیز اور ست ہو گی جیسا کہ دو سری احادیث یں تفصیل ہے) اور پل صراط پران کا قول سلم سلم ہو گا۔ (اور دوسری احادیث میں ہے کہ اس دن سوائے انبیا علیم السلام کا السلام کے کوئی کلام نمیں کریگا اور انبیا کرام علیم السلام کا قول رب سلم سلم ہو گا یعنی اے رب! سلامت رکھ سلم سلم ہو گا یعنی اے رب! سلامت رکھ )۔

اور ابل دوزخ باتی ره جائیں گے۔ پس اہل دوزخ میں ے دوزخ کے اندر ایک فوج کو ڈال کر دوزخ سے یوچھا جائے گا کہ کیا تو بحر بھی گئی یا نہیں؟ اور وہ "ال من مزید" یکارے گی لیمی کھھ اور ہے تو لاؤ۔ پھر ایک فوج کو ڈال کر بوچها جائے گاکہ تو بھر بھی گئی یا نہیں؟ اور وہ بدستور "بل من مزيد" پکارتی رہے گی' يمال تک كه جب تمام دوزخی دوزخ میں ڈال دیے جائیں گے (اس کے باوجود اس کا "ال من مزيد" كا مطالبه بند نبيل بو كا) تو رحمن اس بيل اينا قدم رکھے گا (اور اس قدم رکھنے کی حقیقت اللہ تعالیٰ ہی کو معلوم ہے) اور جنم کے بعض حصے بعض کی طرف سٹ جائیں گے۔ پھر فرمائے گا بس کر۔ وہ بس بس کمنے لگے گی۔ پھر جب اللہ تعالی اہل جنت کو جنت میں اور اہل دوزخ کو دوزخ میں واخل 🛚 کر دیں گے اور دوزخ میں کوئی مخض ایبا نہیں رہے گا جس کو وہاں سے نکال کر جنت میں واخل کرنا منظور ہو۔ صرف کافر ى دوزخ بيل ره جائيس كے) تو موت كو جميثة موت لايا جانگا۔ اور اس دیوار پر جو اہل جنت اور اہل دوڑخ کے درمیان ہے' اس کو کھڑا کیا جائے گا' پھراہل جنت کو آواز وی جائے گی تو وہ ڈرتے ہوئے جھا نکیں گے۔ پھر اہل دوزخ کو آواز دی جائے گی تو وہ خوش ہو کر شفاعت کی امید کرتے ہوئے جھا تکیں گے۔ پھر اہل جنت اور اہل دونرخ سے کما جائے گاکہ کیا تم اس کو پچانے ہو' دونوں فریق کیں گے کہ بی بال ہم اسے پچانے ہیں۔ یہ وہی موت ہے جو ہم پر مسلط تھی۔ پس اس کو لٹا کر اس دیوار پر ذرج کر دیا جائے گا۔ پھر اعلان ہو گاکہ اسے اہل جنت! تہیں ہیشہ رہنا ہے اب بھی موت نہیں آئے گی اور اے اہل دوزخ! تہیں ہیشہ رہنا ہے اب بھی اب بھی موت نہیں ہوگی "۔

حدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ وَكِيمٍ حَدَّثَنَا أَبِي هَنْ فُضَيْلُو ابْنِ مَرْزُوقُو عَنْ عَيِلِيَّةً عَنْ أَن سَيِيدٍ بَرْفَهُ قَالَ : إِذَا كَانَّ يَوْمُ الْقِيامَةِ أَنِيَ بِالْوَنْ ِ كَالْكَبْشِ الْأَمْلُعِ ، فَيُوفَفُ بَيْنَ الْجُنَّةِ وَالنَّارِ ، فَيُذْبَعُ وَهُمْ بَنْظُرُونَ ، فَلَوْ أَنَّ أَحَدًا مَاتَ فَرَّمَا لَمَاتَ أَهْلُ الْجُنَّةِ ، وَلَوْ أَنْ أَحَدًا مَانَ حَزَنَا لَمَانَ أَهْلُ النَّارِ .

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ مُعَجِيحٌ .

وَقَدْ رُوِيَ عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ رِوَايَاتُ كَثِيرَةَ مِثْلِ هُذَا مَا كُبَذْ كُورُ فِيهِ أَمْرُ الرَّوْبَةِ أَنَّ التّناسَ يَرَوْنَ رَبِّهُمْ وَذِكُرُ الْفَدَم ِ وَمَا أَشْهَ هٰذه الْاشْهَاء .

وَاللّهُ مِنْ فَلَمْ عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنَ الْأَيْمَةِ مِثْلِ سُفَيَانَ النّوْدِيُّ وَمَالِكِ ابْنِ أَنَسَ ، وَابْنِ الْمَبَارَكِ ، وَابْنِ مُيَيْنَةً ، وَوَكِيمٍ وَغَيْرِهِمُ أَنْهُمْ رَوَوا هَذِهِ الْأَشْيَاء ، ثم قَالُوا : تُرْوَى مَذِهِ الْأَحَادِيثُ وَنُولِينُ بِهَا ، وَلَا يُقَالُ كَيْنَ ؟ وَهٰذَا الذِي اخْتَارَهُ أَهْلُ الْحَدِيثِ أَنْ تُرْوَى هَذِهِ الْأَشْيَاء كَيْنَ ؟ وَهٰذَا الذِي اخْتَارَهُ أَهْلُ الْحَدِيثِ أَنْ تُرْوَى هَذِهِ الْأَشْيَاء كَا اللّهُ مَا يَعْوَمُ وَلَا نُقُومٌ وَلَا يُقَالُ كَيْفَ ، وَهَذَا أَمْرُ كَا جَاءَتْ وَهُذَا أَمْرُ

أَهُلَ الْمِلْ الَّذِي اخْتَأَرُوهُ وَذَهَبُوا إِلَيْهِ .

وَمَّانَى قَوْ إِلَّهِ فِي التَّلْدِيثِ: قَيْقَرَّقُهُمْ الْفَشَّهُ كِيْفِي بَشَّجَلَى لَهُمْ •

ترجمہ ؛ "حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عند آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جب قیامت کا دن ہو گا تو موت کو سفید و سیاہ مینڈھے کی شکل میں لایا جائے گا اور لوگوں گا۔ پس جنت و دوزخ کے درمیان کھڑا کیا جائے گا اور لوگوں کی آنکھوں کے سامنے اس کو ذرج کر دیا جائے گا۔ پس اگر کوئی فوشی ہے مرسکتا تو اہل جنت (اس منظر کو دیکھ کر خوشی ہے) مرجاتے۔ اور اگر کوئی غم کی وجہ سے مرسکتا تو اہل دوزخ (اس منظر کو دیکھ کر خوشی ہے) اور اگر کوئی غم کی وجہ سے مرسکتا تو اہل دوزخ (اس منظر کو دیکھ کر) مرجاتے۔

قرمایا کہ اللہ تعالی ان کو اپنی پھپان کرا کیں گے' اس کا مطلب یہ ہے کہ ان پر (ایک) مجلی فرمائیں گے (جس کی پھپان ان کو حاصل ہو)"۔

### جنت کے گرد مشقتوں کا احاطہ ب**اہب**

مَاجَاء حُنْتِ الْجُنْةُ كِالْمَـكَأْرِهِ وَحُنْتِ النَّارُ بِالشَّهُوَّاتِ

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ عَبْدُ الاَّحْنِ . أُخْبِرَ نَا عَمْرُو بَنُ عَامِمٍ أُخْبَرَنَا حَادُ بَنُ سَلَمَةً عَنْ مُحَيْدٍ وَثَابِتٌ عَنْ أُنَسٍ أَنْ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : حُفَّتِ الْجُنَةُ مُ بِالْمُسَكَّارِهِ ، وَجُفَّتِ الثَّارُ بِالشَّهَوَاتِ . \*

قَالَ أَبُو عِيسَ : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنُ عَرِيبٌ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جنت کے گرد ماگواریوں اور مشقوں کی باڑھ کی گئی ہے اور دوزخ کے گرد خواہشات کی باڑھ کی گئی ہے "۔

حَدَّنَنَا أَبُو كُرَبْ ، حَدَّنَنَا عَبْدُهُ بِنُ سُلَيْانَ عَنْ مُحَسَّدِ أَبْنِ حَمْرٍهِ . حَدَّثَنَا أَبُو سَلَمَةً عَنْ أَبِي هُوَ بُرَّةً عَنْ رَسُولِ اللهِ مَثَلَى اللهُ تَعلَيْهِ وَسَلَمْ فَالَ : كَا خَلَقَ اللهُ الجُنْةَ وَالنَّارَ أَرْسَلَ جِبْرِيلَ إِلَى الجُنْقِ فَقَالَ : أَنْظُرُ إِلَيْهَا وَإِلَى مَا أَهْدَدْتُ لِأَهْلِهَا فِيها ، قَالَ : فَجَاءِها وَنَظَرَ إِلَيْها وَإِلَى مَا أَهَدٌ اللهُ لِأَهْلِها فِيها ، قَالَ : فَرَجْتَعَ إِلَيْهِ ، قَالَ : فَوَهِزْ يِكَ لايَهْتُمُ بِهَا أَحَدُ إِلاَّ وَخَلَهَا ، فَأَمَرَ بِهَا فَحُفْتُ بِالْسَكَآرِهِ ، فَقَالَ : أَرْجِعُ إِلَيْهَا فَانْظُرُ إِلَى مَا أَعْدَدُتُ لِأَهْلِهَا فِيها ، قَالَ : فَرَجَعَ إِلَيْهَا فَإِذَا هِيَ قَدْ حُفْتُ فَانْظُرُ إِلَى مَا أَعْدَدُتُ لِأَهْلِهَا فِيهَا ، فَإِنْ لَقَدْ خِفْتُ أَنْ لَا يَدْخُلُهَا أَحَدٌ ، فَالْ أَذْهُبُ إِلَى اللّهَارِ فَانْظُرُ إِلَيْهَا وَإِلَى مَا أَعْدَدْتُ لِأَهْلِهَا فِيهَا ، فَإِذَا هِي قَالَ ادْهُبُ إِلَى اللّهُ فَالَ : وَعِزْنِكَ لَا يَسْمَعُ بِهَا أَحَدُ فَيَكُ تَلْ اللّهُ مَا أَعْدُونُ لِللّهُ اللّهُ إِلَيْهَا وَإِلَى مَا أَعْدُونُ لِللّهُ اللّهُ إِلَيْهَا أَعْدُ لَكُونُ إِلَيْهَا وَإِلَى مَا أَعْدُونُ لِللّهُ اللّهُ إِلَيْهَا أَحَدُ لَكُ لَا يَسْمَعُ بِهَا أَحَدُ فَيَكُ الْرَجِيعِ إِلَيْهَا وَلَا لَا يَعْفُونُ مِنْهَا أَحَدُ إِلَيْهَا ، فَأَمْرَ بِهَا فَهُونُتُ بِالنّهُ وَاتِ ، فَقَالَ أَرْجِيعٌ إِلَيْهَا ، فَأَمْرَ بِهَا فَهُونُتُ بِالنّهُ وَاتِ ، فَقَالَ أَرْجِيعٌ إِلَيْهَا ، فَأَمْرَ بِهَا فَهُونُتُ بِالنّهُ وَاتِ ، فَقَالَ أَرْجِيعٌ إِلَيْهَا ، فَأَمْرَ بِهَا فَهُونُتُ بِالنّهُ وَاتِ ، فَقَالَ أَرْجِيعٌ إِلَيْهَا ، فَرَجَعَ إِلَيْهَا . وَعِزْنِكَ لَقَدْ خُشِيتُ أَنْ لَا يَنْعُونُ مِنْهَا أَحَدٌ إِلّا دَخَامًا .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

ترجمہ: "حضرت ابو ہربرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے ك رسول الله صلى الله عليه وسلم بعن فرماياك جب الله تعالى نے جنت و دوزخ کو پیدا فرمایا تو جریل علیہ السلام کو جنت کی طرف بھیجا اور فرمایا کہ جاؤ جنت کو' اور میں نے اس میں جنتیوں کے لئے جو نعتیں تیار کر رکھی ہیں' ان کو دیکھو۔ چنانچہ جریل علیه السلام گئے جنت کو اور جنت کی نعمتوں کو دیکھا۔ واپس آکر عرض کیا که آپ کی عزت کی نتم! جو مخض بھی جنت کو من لے گا' اس میں داخل ہوئے بغیر نہیں رہے گا' پس حق تعالی ثانہ نے تھم فرمایا کہ جنت کے گرد مثقتوں اور ناگواریوں کا احاطہ کر دیا جائے۔ چنانچہ کر دیا گیا پھر جبریل علیہ السلام سے فرمایا کہ وہاں دوبارہ جاؤ اور دیکھو کہ میں نے اہل جنت کے لئے کیا تیار کر رکھا ہے ' جرمِل علیہ السلام دوبارہ گئے تو دیکھا کہ اس کے گرو مثقوں اور ناگواریوں کا احاطہ کر دیا گیا ہے۔ واپس آئے تو عرض کیا کہ آپ کی عزت کی قتم! مجھے اندیشہ ہے کہ اس میں کوئی بھی واعل نہ ہو۔ پھر فرمایا کہ جاؤ

دوزخ کو اور اس کے اند رائل دوزخ کے لئے جو عذاب تیار
کر رکھا ہے اس کو دیکھ کر آؤ۔ وہ گئے تو دیکھا کہ اس کا ایک
حصد دو سرے حصد پر سوار ہو رہا ہے 'واپس آگر عرض کیا کہ
آپ کی عزت کی فتم! ایسا کوئی بھی نہ ہو گاجو اس کو س لے ' پھر اس میں داخل ہو جائے پھر حق تعالی شانہ کے تھم ہے اس
پھر اس میں داخل ہو جائے پھر حق تعالی شانہ کے تھم ہے اس
کے گرد خواہشات کی باڑھ کر دی گئی تو جبریل علیہ السلام ہے
فرمایا کہ اس کو دوبارہ دیکھ کر آؤ۔ وہ دوبارہ دیکھ کر آئے تو
فرمایا کہ اس کو دوبارہ دیکھ کر آؤ۔ وہ دوبارہ دیکھ کر آئے تو
مرض کیا کہ جھے یہ اندیشہ ہے کہ کوئی ہی ہی اس میں داخل
ہوتے بغیر نہیں رہے گا"۔

### جنت اور دوزخ کی باہمی گفتگو **باسب**

مَّا جَاءَ لَى أَحْتِجَاجِ ِ الْجُنْةِ وَالنَّارِ

حَدِّثَنَا أَبُو كُرَيْبٍ . حَدَّثَنَا عَبْدَةُ بِنُ سُلَمَانَ عَنْ مُحَدِّدِ ابْنِ عَرْدِهِ عَنْ أَبِي هُرَ بْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَخْتَجْتِ المُبْنَةُ وَالنّارُ ، فَقَالَتِ الْجُنْةُ بَدْخُلُنِي الضَّفَاء وَاللّهَ كِنْ ، وَقَالَتِ الجُنْةُ بَدْخُلُنِي الضَّفَاء وَاللّهَ كِنْ ، وَقَالَتِ النّارُ : يَدْخُلُنِي الْجُبّارُونَ وَاللّهُ كَبُرُونَ ، فَقَالَ الإِنَارِ وَاللّهَ كِنْ ، وَقَالَتِ النّارُ : يَدْخُلُنِي الْجُبّارُونَ وَاللّهُ كَبُرُونَ ، فَقَالَ الإِنَارِ وَاللّهَ كَنْ مُونَى اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الل

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَا حَذِيثٌ حَدَّنُ مَعِيجٌ .

ترجمہ: "محضرت آبو ہریرہ رضی الله عند سے روایت ہے کہ رسول الله علی الله علیہ وسلم نے فرمایا که جنت و دوزخ کا

مباحثہ ہوا۔ جنت نے کہا کہ مجھ میں کمزور اور سکین لوگ را فل ہوں گے اور دوزخ نے کہا کہ مجھ میں سرکش اور متکبر لوگ وا فل ہوں گے۔ حق تعالی شانہ نے دوزخ سے فرمایا کہ تو میرا عذاب ہے۔ میں تیرے ذریعہ جس سے چاہوں گا انتقام لوں گا اور جنت سے فرمایا تو میری رحمت ہے۔ میں تیرے ذریعہ جس پر چاہوں گا رحمت کروں گا"۔

#### اونیٰ جنتی کے نازو نعمت کا بیان ب**ب**

مَاجَاء مَالِأَدْنَى أَهْلِ الْجُنَّةِ مِنَ الْكُرَّ امَةِ

عَدَّ قَبَى عَمْرُ و بَنُ الْمُرِثِ عَنْ دَرَّاجٍ قَنْ أَبِي الْمَيْمَ عَنْ أَبِي الْمُعْدِي عَنْ أَبِي الْمُعْدِي عَنْ أَبِي الْمُعْدِي عَنْ أَبِي الْمُعْدَمِ عَنْ أَبِي الْمُعْدَدِي عَنْ أَبِي الْمُعْدَمِ عَنْ أَبِي الْمُعْدَدِي الْمُعْدَدِي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ : أَدْ لَى أَهُلِ اللّهَ الّذِي لَهُ مَمَا وَلَا تَعْمَدُ لَهُ أَنْهِ أَهُلِ اللّهَ الذِي لَهُ مَمَا وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ ال

قَالَ أَبُو مَيْسَى: هٰذَا حَدِيثُ فَرِيبٌ لاَ نَمْرِنُهُ ۚ إِلاَّمِنْ حَدِيثِ رِهُدُينَ ۖ

ترجمہ : الاحفرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ ہے

روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اوئی مرتبہ کا جنتی وہ ہو گا جس کے ای بڑار خدام ہوں گے اور اس کے لئے موتی 'زبر جد اور اس کی بمتر پویال ہوں گی اور اس کے لئے موتی 'زبر جد اور یا قوت کا آتا وسیع قبہ نصب کیا جائے گا جتنا کہ جابیہ اور صنعا کے درمیان فاصلہ ہے۔ دو سری روایت میں ہے کہ شخصت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اہل جنت میں سے جس شخص کا بھی انقال ہوا خواہ وہ کم عمر کا ہویا زیادہ عمر کا بو یا زیادہ عمر کا ہو یا زیادہ عمر کا ہو یا زیادہ عمر کا ہو یا زیادہ عمر کا تقبل ہوا خواہ وہ کم عمر کا ہویا زیادہ عمر کا ہو یا زیادہ عمر کا تقبل ہوا خواہ وہ کم عمر کا ہویا زیادہ عمر کا تو بیت کے اندر سب کے سب تمیں سالہ جوان ہوں گے اور بیش بوگا) اور اہل دوزخ بھی ای طرح ہوں گے 'تیمری تغیر نہیں ہو گا) اور اہل دوزخ بھی ای طرح ہوں گے 'تیمری روایت میں ہے کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ روایت میں ہے کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اول کے سروں پر ایسے تاج ہوں گے کہ ان کے اونی موتی کی چک سے مشرق سے مغرب تک پوری زمین روشن ہو جائے ''۔

حَدَّثَنَا بُندَارٌ . حَدَّثَنَا مُمَاذُ مَنُ هِشَامٍ . حَدَّثَنَا أَبِي هَنَ مَادُ مَنْ هِشَامٍ . حَدَّثَنَا أَبِي هَنْ عَلَى عَلَمْ الْأَخُولِ عَنْ أَبِي الصَّدِّبِي النَّاجِيعَىٰ أَبِي سَمِيدِ النَّادِي ُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ : النُولِينُ إِذَا الشّنَعَى الْوَقَدَ فِي اللّهَ عَلَهُ وَسُولُ اللهِ مَلَى اللّهَ عَلَهُ وَسَنْهُ فِي سَاعَةِ كَا يَشْهَمِي

فَالَ ابُوعِيسَ : لِمَذَا حَدِيثُ حَسَنُ غَرِيبُ

وَقَدِ اخْقَلْفَ أَهْلُ الْمِيْمِ فَى هٰ ذَا ، فَقَالَ اللّهُ مِنْ الْجُنَّةِ جَاعٌ وَلاَ يَسَكُونُ وَلَدَ ، هٰ كَذَا رُوى مَن طَاوُرسٍ وَتُجَاهِدٍ وَ إِبْرَاهِمِ النَّغَدِى . وَقَالَ تُحَمَّدٌ : قَالَ إِسْعَلَى بَنُ إِبْرَاهِمِ فَى حَدِيثِ النَّيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمَّ : إِذَ اشْتَهَى الْمُؤْمِنُ الْوَلَةِ فَى الْجُنْةُ كَانَ فِي سَاعَةٍ وَاحِدَ فِي كَا يَشْتَهِى وَالْكِنْ لاَ يَشْتَهِي . قَالَ تُحَدُّدُ : وَقَدْ رُوِيَ عَنْ أَنِي رَذِبِ الْتَقِيلُ مَنِ النَّبِيُّ مِلَى اللهُ مُّ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ أَهْلَ الْجُنَّةِ لاَ يَسَكُونُ لَمُمْ فِيهاَ وَقَدْ وَأَبُو السَّدُّبِيَ النَّاجِي اشْهُ ۚ بَسَكُرُ بِنُ يَحْرُو ، وَمُقَالُ بَسَكُرُ بَنُ قَيْسِ أَبْضاً .

> رجمہ: "حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مومن جب جنت میں اولاد کا خواہش مند ہو گا تو اس کا حمل' وضع حمل اور بچے کا برا ہونا ایک گٹری میں ہو جائے گا جیسا كه مومن جاب گا- مصنف فرماتے ہيں كه اس مسئله ميں الل علم كا اختلاف ب كه (جنت مين ادلاد بهي بو گي يا نمين؟) بعض فرماتے ہیں کہ جنت میں بیویوں ہے مقاربت تو ہو گی مگر اولاد نہیں ہو گی۔ حضرت طاؤسؓ، مجاہر، اور ابراہیم نخفیؓ ہے اس طرح مروی ہے اور امام اسحاق بن ابرا ہیمؒ نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کہ "جب مومن جنت میں اولاد حاہے گا توایک گفری میں جیسی اولاد حاہے گاہو جائے گی" کے بارے میں فرمایا کہ، مگر مومن جنت میں بیہ چاہے گائی نہیں۔اور امام محد بن اساعیل بخاریؓ فرماتے ہیں کہ جعرت ابورزین عقیلی نے آنخضرت صلی الله عليه وسلم ہے روايت كياہے كہ اہل جنت كے يہاں جنت ميں اولاد نہیں ہو گی"۔

# حوران مبشتی کا ترانه

#### باسبب

#### مَّا جَاءَ فِي كُلاَّمِ ٱلْحُورِ الْمِينِ

حَدَّنَنَا هَنَادٌ وَأَخْدُ بِنُ مَنِيعٍ قَالاً : حَدَّنَنَا أَبُو مُعَاوِيةً قَالَ : حَدَّنَنَا عَبُدُ الرَّخْنِ بْنُ إِسْحَقَ عَنِ النَّمَانِ بْنِ سَعْدِ عَنْ عَلِيَّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم : إنَّ فَي الجُنَّةِ لَمُجْتَمَعا لِلْحُورِ الْمِينِ لِمَانَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم : إنَّ فِي الجُنَّةِ لَمُجْتَمَعا لِلْحُورِ الْمِينِ لِمُرَّفِّنُ بِأَصْوَاتٍ لِمَ بَسَمَعِ الْمُلاَيْقُ مِثْلُهَا ، قَالَ : يَقَانَ : عَنْ النَّافِياتُ لَلاَ نَبِيدُ ، وَتَحْنُ النَّامِياتُ فَلاَ نَسْخَطُ ، عَلُونِي فَلاَ نَبِيدُ ، وَتَحْنُ النَّامِياتُ فَلاَ نَسْخَطُ ، عَلُونِي لَلْهُ عَلَيْهِ كَانَ لَنَا وَكُنَا لَهُ .

وَقِى الْبَاكِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَأَبِي سَمِيدٍ وَأَنَسٍ. فَالَ أَبُوعِينَى : حَدِيثُ عَلِي حَدِيثٌ غَرِيبٌ .

رجہ: "حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا کہ جنت میں حورعین کا ایک اجتماع ہو تا ہے ' وہ بلند آواز سے کہ ایس آواز کلوق نے 'ہمی نمیں سی ' یہ کہتی ہیں کہ ہم ہمیشہ رہنے والیاں ہیں ' پس ہلاک نمیں ہوں گی اور ہم بمیشہ ناز و نعمت میں رہنے والیاں ہیں ' پس بھی ظگی اور مشقت میں جتا نمیں ہوں گی۔ اور ہم راضی رہنے والیاں ہیں ' پس بھی ناراض نمیں ہوں گور ہم راضی رہنے والیاں ہیں' پس بھی ناراض نمیں ہوں گی۔ گی ' پس مبارک ہے وہ مخض جو ہمارا ہو اور ہم اس کی ہوں"۔

حَدَّثَمَا نُحَمَّدُ مِنْ بَشَارٍ . حَدَّثَمَنَا بَزَّيدُ بِنُ لِمُرُونَ . أَخْبَرَنَا

الُجْرَبْرِيُ عَنْ حَسَكِمٍ بْنِي مُعَاوِيَةً عَنْ أَبِيهِ هَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : إِنَّ فِي الْجَنْةَ بَحْرَ المَاءَ وَبَحْرَ الْعَسَلِ وَبَحْرَ اللَّهِنِ وَبَحْرَ الْغُمْرِ ، مُمَّ تُشَقِّقُ الْأَنْهَارُ ءَنْذُ

قَالَ أَبُو دِيتَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ . وَحَسَكِمُ بُنُ مُعَاوِيَةَ هُوَ وَالِدُ بَهْزِ بْنِ حَسَكِمٍ . وَالْهُرَ يُرِئُ لُهِكُمْ أَبُسَكُنَى أَبَا مَسْعُودٍ وَاسْمُهُ سَعِيدُ ابْنُ إِبَاسٍ .

رجمہ: "حضرت معاویہ" بن حیدہ سے روایت ہے کہ نی
کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جنت میں ایک
دریا بانی کا ہے' ایک شد کا' ایک دودھ کا اور ایک شراب
طمور کا۔ پھران دریاؤں سے ضرین نکلی ہیں"۔
جنت کی دعا اور دو زخ سے پناہ

حَدِّثْنَا مَنَّادٌ . حَدَّثَنَا أَبُو الْأَخُوَ مِن مَنْ أَبِي إِسْعَاقَ مَنْ

بُرُ يَلْدِ بْنِ أَ بِى مَرْ بَمَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ : مَنْ سَأَلَ اللهُ اسْلِمَنَةً ثَلَاثَ مَرَّاتٍ قَالَتِ اللَّهُ اللَّهُمُّ أَدْخِلُهُ الْجُلْنَةَ ، وَمَن ِ اسْقَجَارَ مِنَ النَّادِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ قَالَتِ القَّارُ : اللَّهُمُّ أُجِرُهُ مِنَ النَّادِ .

قَالَ لِمُسَكَّذَا رَوَى بُولُسُ بِنُ أَبِي إِسْخَقَ عَنْ أَبِي إِسْخَقَ لَهَ التَّلَدِيثَ عَنْ بُرَيْدِ بْنِي أَبِي مِرْنِيمَ عَنْ أَنَسٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَى اللهُ مَلَيْدِ وَسَمَ نَحُوّهُ . وَقَدْ رُوِى عَنْ أَبِي إِسْخَقَ عَنْ بُرَيْدِ بْنِ أَبِي مَرْتِمَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ

مَو وَوَا أَبْضاً ترجمہ: "حضرت الس بن مالک رضی اللہ عند آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جو مخص تین مرتبہ الله تعالی ہے جنت کی درخواست کرے' جنت اس کے لئے دعا کرتی ہے کہ یا اللہ! اس کو جنت میں داخل کر دیجئے۔ اور جو نئن مرہتہ دوزخ سے پناہ مائنگے' دوزخ اس کے لئے دعا کرتی ہے کہ اے اللہ! اس کو دوزخ سے پناہ عطا فرما دیجئے''۔

## تین لا کق رشک حضرات باب

حَدِّنْنَا وَكِيمِ عَنْ سُفْيانَ عَنْ أَبُو كُرِيْبٍ . حَدَّنْنَا وَكِيمِ عَنْ سُفْيانَ عَنْ أَبِي الْمَهُ أَبِي الْمَيْفَانَ عَنْ أَلَا وَالْمَانَ عَنْ أَلَا وَالْمَانَ عَنْ أَلَا وَالْمَالَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُو

قَالَ أَبُو عِيمَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لاَ نَمْرِ فَهُ ۚ إِلاَ مِنْ حَدِيثِ مُفْيَانَ النَّوْرِيِّ ، وَأَبُو الْيَقْظَانِ اشْمُهُ عُمْآنُ بْنُ تُحَيْرٍ ، وَيُقَالَ ابْنُ قَيْسٍ .

رجمہ: "دحفرت عبداللہ بن عمررضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تین اسم کے آدی) قیامت کے دن کتوری کے ٹیلول پر ہوں گے اور اولین و آخرین ان پر رشک کریں گے۔ ایک وہ مخض جو رحمٰ رضائے اللی کے لئے) ہردن رات میں چنگانہ نمازوں کی اذان دیتا ہے۔ دو سرا وہ محض جو کسی قوم کی امامت کرے اس عالت میں کہ وہ (اس کے دین و دیانت اور طمارت و تقریٰ کی وجہ سے) اس سے راضی ہوں۔ تیرا وہ غلام جس

#### نے اللہ تعالی کا حق بھی ادا کیا اور اپنے آ قاؤں کا بھی"۔

## تین شخص اللہ تعالیٰ کے پیا رے

حَدَّنَنَا أَبُو كُرَبْبٍ . حَدَّنَنَا أَبُو كُرَبْبِ عَنْ أَنَّا بَعْنَى بْنُ آدَمَ عَنْ أَنَى بَسَكْرِ ابْنِ عَنْباش عَنِ الْأَعْشِ عَنْ مَنْصُورِ غَنْ دِبْنِيَّ بْنِ خِرَاشِ عَنْ غَبْدِ اللهِ ابْنِ مَسْعُودٍ بَرَافَهُ مُ قَالَ : ثَلَاثَةٌ يُحِيْبُهُمْ اللهُ : رَجُلُ قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَقْلُو كِنَابَ اللهِ . وَرَجُلُ تَصَدَّقَ صَدَقَةً بِيمِينِهِ يُخْفِيهَا ، أَرَاهُ قَالَ : مِنْ شِعَالِهِ . وَرَجُلُ كَانَ فِي سَرِيْهُ فَأَنْهَزَمَ أَصْعَا لُهُ فَاسْتَقْبَلَ الْعَدُرَّ .

قَالَ أَبُوعِيسَى : هَذَا حَدِيثُ غَرِبُ مِنْ أَهُدَا الْوَجْهِ ، وَهُوَ غَيْرُ تَعْفُوظٍ . وَالصَّعِيمِ مُارَوَى شُعْبَةً وَغَيْرُهُ عَنْ مَنْصُورٍ عَنْ رِبْمِيَّ بْنِ خِرَاشِ عَنْ زَبْدِ بْنِ ظَبْيَانَ عَنْ أَبِي ذَرِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبُو بَسَكْرِ ابْنُ عَيَّاشٍ كَثِيرُ الْفَاطِ .

ترجمہ: "حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ تین ہخص ایسے ہیں جن سے اللہ تعالی مجت رکھتے ہیں۔ ایک وہ شخص ہو رات کا قیام کرے (بین تبجہ بڑھے) کتاب اللہ کی خلاوت کرتے ہوئے۔ دو سرا وہ شخص ہو دائے ہاتھ سے اس طرح صدقہ کرے کہ بائیں ہاتھ سے بھی اس کو چھپائے۔ تیسرا وہ شخص ہو کے کہ بائیں ہاتھ سے بھی اس کو چھپائے۔ تیسرا وہ شخص ہو کئی جماد میں تھا' اس کے رفقا پہا ہو گئے گر وہ دشمن کی طرف آگے بوھا (یمال تک کہ شمید ہوگیا)"۔

### فرات سے خزانے کا ظاہر ہونا

حَدَّثَنَا ابُو سَمِيدِ الْأَشْجُ. حَدَّثَنَا عُفْيَةٌ بِنُ خَالِدٍ. حَدَّثَنَا

عَبْنَيْدُ اللهُ بُنُ كُورَ عَنْ خُبَيْلِ بْنِ عَبْدِ الرَّالْهَٰنِ عَنْ جَدُّو حَفْصِ بْنِ عَامِمِ عَنْ أَبِي هُرَّيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ قَالَةِ وَسَلَّمَ : بُوشِكُ أَافُرَّاتُ بَحْسِر عَنْ كَنْزِ مِنْ ذَهَبِ ، فَنْ حَضَرَهُ قَلاَ بَأْخُذُ مِنْهُ شَيْئًا .

قَالَ أَبُو عِيدَى : هذَا حَدِيثٌ حَسَنُ صَحيحٌ .

خَدَّنَهَا أَبُوسَهِيدِ الْأَشْعَجُ . حَدَّثَنَا عُفْبَةُ أَنْ خَالِمٍ . حَدَّثَنَا عُفْبَةَ أَنْ خَالِمٍ . حَدَّثَنَا عُفْبَةً أَنْ خَالِمٍ . حَدَّثَنَا عُفْبَةً أَنْ أَنْ فَالِمِ عَنْ أَلِي هُرَ بُرَةً عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ مِثْلُهُ ، إِلاَ أَنْهُ قَالَ بَحْسِرُ عَنْ جَبَلِ مِنْ ذَهَبِهِ . عَنْ أَلِهُ وَسَلَمَ مَنْ أَنْهُ عَلَى مَنْ خَبَلِ مِنْ ذَهَبِهِ . فَأَلْ أَبُو عِبْسَى : هُذَا خَذِبِثُ حَسَنُ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "خطرت الإجريره رضى الله عنه سے روايت ہے كه كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا: قريب ہے كه (آخرى زمانه ميں) فرات كا پانى خشك ہو جائے گا اور اس سے سونے كا ایک فرانه فا جر ہو گا، پس جو محض اس وقت وہاں موجود ہو اس ميں سے کچھ نہ لے"۔

تشریج: یہ قرب قیامت کے زمانہ میں ہوگا، صحیح مسلم (۱- ۳۹۱) کی روایت میں ہے کہ اس خزانے کے حصول پر لوگوں کی لڑائی ہوگی، یماں تک کہ ۹۹ فیصد آدی مارے جائیں گے۔ اتن شدت کی جنگ کے باوجود لوگوں کی حرص کا یہ حال ہوگا کہ ہر مختص یہ خیال کرے گا کہ شاید میں بی جاؤں تو یہ خزانہ میں لیے اوں۔ چونکہ لوگوں کی آزمائش کے لئے یہ ایک نشان ہی ہوگا اس لئے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا کہ جو لوگ اس وقت موجود ہوں وہ اس حرص میں جتا نہ ہوں۔

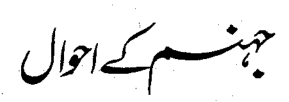
### تین شخص اللہ تعالیٰ کو محبوب ہیں اور تین مبغوض

عَدَّنَهَا تَعْمُودُ بْنُ غَيْلَانَ . حَدَّنَنَا النَّمْسُ بْنُ مُثَمَّيْلِ عَنْ شُعْبَةَ نَحُوَهُ . قَالَ أَبُو عِيسَى : هَٰذَا حَدِيثُ صَحِبِح ، وَهُسَكَذَا رَوَى شَيْبَانُ مَنْ مَنْصُورٍ نَمُوَ هٰدًا ، وَهُذَا أَصَحُ مِنْ حَدِيثٍ أَبِى بَسَكْمٍ بْنِ مَبَّاشٍ

> رجمہ: "حضرت ابوذر خفاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تین شخص ایسے بیں جن کو اللہ تعالی محبوب رکھتے ہیں اور تین ایسے بیں جن کو مبغوض رکھتے ہیں۔ وہ تین شخص جن کو اللہ تعالی محبوب رکھتے

ہیں ان میں ایک مخص تو وہ ہے کہ کوئی مخص کسی جماعت کے یاس گیا' اس نے ان لوگوں سے اللہ تعالی کا واسطہ وے کر کچھ مانگا، کسی قرابت اور رشتہ کی بنیاد پر نہیں مانگا۔ لیکن ان لوگوں نے اس کو پچھ نہ دیا۔ ان کی جماعت میں سے ایک ھخص اٹھا اور اس نے الگ لے جا کر سائل کو پوشیدہ طور پر وے دیا کہ اس کے عطیہ کا اللہ تعالی کے سوا اور اس فخص کے سوا' جس کو دیا 'کسی کو علم شیں ہوا (تو بید دینے والا اللہ تعالیٰ کو محبوب ہے) دو سرا وہ مخص جس کا قصہ یہ ہے کہ ایک قوم ساری رات سنرمیں چلتی رہی ایساں تک که (جب وہ لوگ تھک کرچور ہو گئے اور نیٹر کا ان پر ایبا غلبہ ہوا کہ ' نیٹر ان کو اس کے مقابلہ میں تمام چیزوں سے زیادہ محبوب تھی تو انہوں نے سر رکھ دیئے اور سو رہے' ان میں ہے ایک شخص (سونے کے بجائے نماز تھد کے لئے) کھڑا ہو گیا' (حق تعالی شانه فرماتے ہیں کہ) وہ میرے سامنے مجز و نیاز کا اظہار کر تا ہے اور میری آیات کی تلاوت کرتا ہے (لیل بید وو سرا مخض ہے جو مجھے سب سے زیادہ محبوب ہے) اور تیسرا وہ آدمی جو سمى مجاہد دستے میں تھا و مثن سے مقابلہ ہوا تو سب لوگ بسیا ہو گئے 'لیکن یہ مخص سینہ آن کر آگے بڑھتا رہا' بیماں تک کہ بيه شهيد ہو جائے يا اس كي فتح ہو جائے' اور نين شخص جن كو الله تعالی مبغوض رکھتے ہیں وہ سے ہیں: بڈھا زانی 'متکبر فقیر اور وہ مالدار جو کسی کا حق مارے"۔







### جہنم کے حالات

#### وصيب مَا جَاء فِي مِنْهَ ِ النَّارِ

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّاحْنِي . أَغْبَرَنَا كُعَرُّ بْنُ حَفْسِ

ابْنِ غِياتُ حَدِّثْنَا أَ بِي عَنِ الْمَلَاهِ بْنِ خَالِمِ الْسَكَاهِ ِ عَنْ شَنِينِ بْنِ سَلَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْمُودِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : بُوْتَى بِجَهَنَّ يَوْمَثِذِ لِمَا سَبْمُونَ أَلْفَ زِمَامٍ ، مَمَ كُلُّ زِمَامٍ سَبْمُونَ أَلْفَ مَلَكِ يَجَمَّدُونَ أَلْفَ مَلَكِ يَجَمُونَ أَلْفَ فَيْهُ .

حَدَّثُنَا عَبْدُ بِنُ مُعَيْدٍ . حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّكِ بِنُ مُعَرَ وَأَبُوعَامِمِ الْمَقْدِيُّ عَنْ سُفْيَانَ عَنِ الْمَلَاء بْنِ خَالِمِهِ بِهِذَا الْإِسْلَادِ نَمُوّهُ وَلَمَ ۚ بَرْ فَمَهُ .

ترجمہ: "حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه بے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا ، جنم کو لایا جائے گا اس دن اس کی ستر بزار لگامیں ہوں گی اور برلگام کے ساتھ ستر بزار فرشتے ہوں گے جو اسے تھینج رہے ہوں گے جو اسے تھینج رہے ہوں گے۔

# جہنم سے ایک گردن نکلے گی

حَدَّثَنَا هَبْدُ اللّهَ بِنُ مُمَاوِيةَ الْجُبْتَعِيُّ . حَدَّثَنَا هَبْدُ الْمَزِيزِ ابْنُ مُسْلِم عَنِ الْأَعْسَ مَنْ أَبِي صَالِح مَنْ أَبِي هُرَارَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّم : تَخْرُجُ عُنُنَ مِنَ النّارِ بَوْمَ الْقِيَامَةِ لَمَا عَيْنَانِ تُبْعِيرَانِ وَأَذْنَانِ تَسْمَمَانِ وَلِسَانٌ يَنْعَلِيُ ، يَقَوْلُ : إِنّى وُكُلْتُ بِنْلَانَةٍ : إِيكُلُ جَبّارِ عَيْهِ ، وَبِيكُلُ مِنْ ذَمَامَمَ اللهِ إِلَمَا آخَرَ ، وَبِالْلُمَورُونِ .

وَفِي البَابِ عَنْ أَيِي سَمِيدٍ .

قَالَ أَبُو عِيسَى ؛ هَذَا حَدِيثُ حَسَنَ غَرِيبٌ صَحِيعٌ . وَقَدْ رَوَاهُ بَهْغُهُمُ عَنِ الْأَحْشِ مَنْ عَطِيّةً مَنْ أَبِي سَمِيدٍ عَنِ النَّبِيُّ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَحْوَ هٰذَا .

وَرَوَى أَشْمَتُ بُنُ سَوَّالٍ عَنْ عَطِيَّةً عَنْ أَ بِى سَمِيدٍ الْخُذْرِيُّ عَنِ النَّبِيُّ مَسَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمَ نَمُوْهُ .

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ قیامت کے دن دوزخ سے آگ کی ایک گردن نظے گی جس کی دو آکسیں ہوں گی جو دکھ رہی ہوں گی' دوکان ہوں گے جو من رہے ہوئے' اور ایک زبان ہوگی جو بول رہی ہو گی۔ وہ کے گی کہ جھے تین (قتم کے) مخصوں پر مقرر کیا گیا ہے ہر سرکش ضدی پر' ہراس مخض پر جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی اور کو معبود پکارے اور تصویر بنانے والوں پر"۔

### جہنم کی گہرائی پاسپ مَاجَاء فِي مِينَةَ فَعْرِ جُهُمْ

حَدَّانَا عَبْدُ بَنُ مُحَيْدٍ . حَدَّانَا حُسَيْنُ بَنُ عَلِيّ الْبُنْفِ مَنْ فَلَى الْبُنْفِ مَنْ فَضَيْلِ بْنِ عِيمَامِ مِنَ اللَّمِسَنِ قَالَ : قَالَ عُبْبَةً بْنُ غَزْ وَانَ عَلَى مِنْبِرِ فَا فَضَيْلِ بْنِ عِيمَامِ مِنَ اللَّمَسَنِ قَالَ : قَالَ : إِنَّ المَسْخُرَ وَ الْمَيْلِيمَةَ كَثْلُقَى فَلْمَ وَسَلَّمَ قَالَ : إِنَّ المَسْخُرَ وَ الْمَيْلِيمَةَ كَثْلُقَى فَلَا اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّةُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قَالَ أَبُو هِيسَى: لاَ نَمْرِفُ لِلْحَسَنِ سَمَاءًا مِنْ عُتُنَةً بْنِ غَرْوَانَ وَإِنَّمَا قَدِمَ عُتْبَةٌ بْنُ غَزْوَانَ الْبِصْرَةَ فَى زَمَنِ مُعَنَّ ، وَوُ لِمَّ النَّمْسَنُ لِسَلَمَتْنِ بَقِيْهَا مِنْ خِلاَفَةٍ مُعَرَّ.

ترجمہ: "حضرت حن بھری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حضرت عتبہ بن غروان رضی اللہ عنہ نے ہارے اس منبر پر بعنی بھرہ کی جامع معجد کے منبر پر ہخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد سایا کہ ایک بڑی چٹان جہنم کی منڈیر سے ڈائی چائے اور وہ جہنم میں ستریرس گرتی رہے تب بھی اس کی گرائی تک نیس پنچ گی' اور حضرت حسن" فرماتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے کہ دوزخ کا ذکر یہ کشرت کیا کرہ کو کو نکہ اس کی گری بہت شدید ہے' اس کی گرائی بہت زیادہ ہے اور اس کے ہتھو ڑے لوہ ہے ہیں"۔

# جهنم میں آگ کا بپاڑ

حَدِّثَنَا مَبْدُ بْنُ حَيْدٍ . حَدِّثَنَا اللَّمِنُ بُنُ مُوسَى مَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ مَنْ أَبِي سَمِيدٍ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَلْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ ا

قَالَ أَبُوعِيتَى : هٰذَا حَدِيثٌ فَرِيبٌ لَا نَمْرِفُهُ مَرْ فُوعاً الآ مِنْ حَدِيثِ أَبْنِ لَمِيمَةً .

ترجمہ: "حضرت ابوسعید فدری رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ (قرآن کریم ہیں جو ہے: "سار هقه صعودا" لین "عنقریب ہم چڑھا کیں گ اس کافر کو چڑھا کی ب" اس لفظ سعود کی تغییر کرتے ہوئے) آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "صعود" آگ کا پیاڑ ہے جس پر ستر برس تک کافر چڑھتا رہے گا۔ پھر گر جائے گا' ہے جس پر ستر برس تک کافر چڑھتا رہے گا۔ پھر گر جائے گا' ای طرح ہوئے رہے گا۔ پھر گر جائے گا' ای طرح ہوئے رہے گا۔ پھر گر جائے گا' ای طرح ہوئے رہے گا۔ پھر گر جائے گا' ای طرح ہوئے رہے گا۔ پھر کر جائے گا' ای طرح ہوئے رہے گا۔ پھر کر جائے گا' ای طرح ہوئے رہے گا۔ پھر کر جائے گا'۔

### دو زخ میں دو زخیوں کی جسامت با**ب**

مَا جَاء فِي عِظْمٍ أَهْلِ النَّارِ

حَدِّ ثَمَا عَلِي مِنْ حُمْدٍ . أَخْبَرَنَا يُعَدِّدُ مِنْ عَالٍ . حَدَّ آسَنِي جَدِّى يُعَدِّدُ مِنْ أَبِي هُرَ بَرَ أَ قَالَ : قَالَ جَدِّى يُعَدِّدُ مِنْ أَبِي هُرَ بَرَ أَ قَالَ : قَالَ : قَالَ : قَالَ :

رَّ مُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ؛ ضِرْسُ الْسَكَافِرِ بَوْمَ الْفِيامَةِ مِثْلُ أُحُدُ ، وَفَخِذُهُ مِثْلُ الْبَيْضَاء ، وَمَقْمَدُهُ مِنَ النّارِ سَيِيرَةُ ثَلَاثٍ مِثْلَ السَّاذَةِ .

قَالَ أَبُو عِبْسَى : هٰذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِبُ .

وَمِثْلُ الرَّبْذُةِ كُمَّا بَيْنَ اللَّهِ بِنَهِ وَالرَّبْذَةِ . وَالْبَيْضَاء : جَبَلٌ مِثْلُ أُحُدٍ .

حَدَّثْنَا أَبُو كُرِّ بنب . حَدَّثَنَا مُعنتُ بنُ المِقْدَام عَن

فَهُنَيْلِ بْنِ غَزْوَانَ عَنْ أَبِي حَاذِمٍ عَنْ أَبِي هُرَّبُرَّةَ وَفَهَ ۚ قَالَ : ضِرْسُ السَّكَافِرِ مِنْلُ أُحُدِ

قَالَ أَبُوعِيسَى ؛ لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ ، وَأَبُو حَاذِمٍ هُوَ الْأَشْجَمِينُ اشْمُهُ مَلْمَانُ مَوْلَى عَزَّةَ الْأَشْجِمِيَّة ِ.

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے
کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کافر کی
ڈاڑھ قیامت کے دن احد پہاڑ جیسی ہوگی اور اس کی ران
بیفا پہاڑ کے برابر ہوگی اور اس کے بیٹنے کی جگہ (اتن وسیع
ہوگی کہ) تین دن کی مسافت کے برابر ہوگی جننی کہ مدینہ طیب
سے رہذہ کی مسافت ہے "۔

حَدَّثَمَا هَنَّادٌ . حَدَّثَمَا هَلِي بْنُ مُشهرٍ عِنِ الْفَصْلِ بْنِ بَزِيْكَ هَنْ أَبِى اللّخَارِقِ عَنِ ابْنِي مُحَرَّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : إِنَّ الْسَكَافِرَ لَيُشْخَبُ لِسَانُهُ الْفَرْسَخَ وَالْفَرْسَخَةِيْنِ بَتَوَطَّوْهُ النَّاسُ .

َ قَالَ أَبُو عِبْسَى : ﴿ لَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ ، إِنَّمَا نَعْرِفُهُ مِنْ ﴿ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ ال

وَالْفَصْلُ بْنُ يَزِيدَ هُوَ كُونِيٌّ قَدَّ رَوَى عَنْهُ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنَ الْأُعْذِ ، وَأَبُو المَخَارِقِ لَيْسَ بِمَدَّرُونٍ . تشریح: یه عالبا سمیدان حشریس ہوگا کہ کفار دنیا میں حق تعالی شانہ کی آیات اور انبیا کرام علیم السلام کے بارے میں زبان درازی کرتے تھے اس لئے ان کو یہ سزا فی کہ کتے کی طرح ان کی زبان باہر نکل آئی' اور زبان درازی کے بقدر تین تین اور چھ چھ کوس تک چھیل گئی۔

حَدِّنَنَا عَبَاسُ اللهُ رَبِيُ . حَدَّنَنَا عَبَاسُ اللهُ وَيَ . حَدَّنَنَا عُبَيْدُ اللهِ بْنُ مُوسَى . الْحَبَرَنَا شَيْبَانُ مَنِ اللّهِ عَنْ أَبِي صَالِحٍ عَنْ أَبِي صَالِحٍ مِنْ أَبِي هُرَيْرَةً مَنِ النّبِيَّ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : إِنَّ عَلَمْ حِلْدِ اللّه كَا فِرِ أَنْهَانِ وَأَرْبَعُونَ فِرَاعًا ، وَإِنَّ عَلْمَاتٍ مُن جَهَمْ كَا بَئِنَ مَكَلَّةً وَالْمَدِيعَ وَإِنَّ تَعْلَيْتُهُ مِنْ جَهَمْ كَا بَئِنَ مَكَلَّةً وَالْمَدِيعَة . فَرَيْتُ مِنْ جَهَمْ كَا بَئِنَ مَكَلّمَةً وَالْمَدِيعَة فَرِيتُ مِنْ حَدِيثِ الْاَحْشِ

ترجمہ : "د حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرہایا کہ کافرک کے امال کی جسامت بیالیس گز ہوگی اور اس کی ڈاڑھ احد بھاڑ کے برابر ہوگی اور جنم میں اس کے بیٹنے کی جگہ اتن ہوگی جتنا فاصلہ کہ مکہ و مدینہ کے درمیان ہے "۔

روز خیوں کے پینے کابیان ب**اب** 

مَاجَاءَ فِي صِفَةِ شَرَّابِ أَهْلِ النَّارِ حَدَّنَنَا أَبُو هُرَّ بِبْ . حَدَّنَنَا رِشْدِبنُ بْنُ سَمْدٍ هَنْ آمَرْدِو ابْنِ الْحَوِثِ عَنْ دَرَّاجٍ عَنْ أَبِى الْهُنْتُمِ عَنْ أَبِى سَيِيدٍ عَنِ النَّيِّ مَتَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَمَ فَى فَوْلِهِ (كَالْمُهْلِ) قَالَ كَمَسَكِرِ الزَّبْتِ ، فَإِذَا أَرَّبَهُ إِلَى وَجُعِهِ مَنْطَتْ فَرْوَةُ وَجُمِهِ فِيهِ

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثُ لَا نَمْرِ فَهُ ۚ إِلاَّ مِنْ حَدِيثِ رِشْدِينَ بْنِ سَعْدِ وَرَشْدِينُ قَدْ نُسَكُمْ ۖ فِيدٍ.

ترجمہ: "حضرت ابو سعید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن کریم کے ارشاد "کا لمین" کی تفییر میں فرمایا کہ اس سے مراد زینون کی تلجمت کی می چیز ہے وہ اس قدر گرم ہوگی کہ جب کا فراسے اپنے منہ کے قریب لائے گا تو اس کے چیرے کی کھال پھل کر اس میں گریزے گی"۔

حَدَّثَمَّا سُوَيْدٌ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ . أَخْبَرَنَا سَيِيدُ بْنُ بَزِيدً عَنْ أَيِى السَّمْعِ عَنِ ابْنِ حُجِّبْرَةً عَنْ أَيِى مُرَبِّرَةً عَنِ النَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ فَالَ : إِنَّ النَّمِيمَ لَيُصَبِّ عَلَى رُءُوسِهِمْ فَيَنْفُذُ اللَّهِمُ حَقَّى بَخْلُصَ الْكَ جَوْفِيرِ فَيَسْلِتُ مَانِي جَوْفِيرِ خَتَّى بَمْرُقَ مِنْ فَذَمَيْدِ وَهُوَ الصَّهْرُ ثُمُ يُمَادُ كَا كَانَ

وَسَعِيدُ بْنُ بَرِيدَ يُسَكِّنَى أَبَا شُجَاعِ وَهُوَ مِصْرِيٌّ . وَفَدْ رَوَى عَنْهُ اللَّيْثُ ابْنُ سَعْدِ .

> قَالَ أَبُو عِيسَى: هذَا حَدِيثٌ حَــنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ وَابْنُ حُجَيْرَةً هُوَ عَبْدُ ازْ خُنِ بْنُ حُجَيْرَةَ الْمِسْرِئُ

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جنم میں کھوتا ہوا پانی کافروں کے سرول پر ڈالا جائے گا۔ پس وہ سرول سے نفوذ کر جائےگا۔ یماں تک کہ جب پیٹ تک پنچے گا تو پیٹ کے اندرکی تمام انتزیوں کو بما لے جائےگا' یمال تک کہ وہ دوزنی کے قدموں سے نکل جائیں گی اور یمی صربے جس کو قرآن کریم کی اس آیت میں بیان فرمایا ہے:

" يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودِ ﴿ الْعَجَادِ ٢٠)

ترجمہ: "اس سے ان کے پیٹ کی چیزیں (انتویاں) اور (ان کی کھالیں سب گل جادیں گی۔ (ترجم حضرت تفانوی)

پر دوبارہ ۔ سہ بارہ اس کے ساتھ ہی معاملہ کیا جائےگا"۔

خَدْثَنَا سُوَيْدُ بِنُ نَمْرٍ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ . أَخْبَرَنَا صَفُوانُ النّ تَحْرُو فَ عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ بُسْرِ عَنْ أَبِي أَمَامَةً عَنِ النّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَى قَوْلِهِ ( وَيُسْتَى مِنْ مَاه صَدِيدٍ بَتَجَرَّعُهُ ) قَالَ : بُقَوْبُ إِلَى فِيهِ فَيَكُرْعُهُ ، فَإِذَا أَدْ بِنَ مِنْ مَاه صَدِيدٍ بَتَجَرَّعُهُ ) قَالَ : بُقَوْبُ إِلَى فِيهِ فَيَسَكُرْ عُهُ ، فَإِذَا أَدْ بِنَ مِنْهُ شَوَى وَجْهَهُ وَوَفَسَتْ فَرَوْةً رَأْمِهِ ، فَإِذَا شَرِبَهُ فَيَكُمْ عَلَيْهِ الْمُعْرَامِةِ مَنْ اللّهُ ( وَسُقُوا مَاء خَيْهِا فَقَطْمَ فَعَلْمَ الشَّاءُ وَ اللّهُ ( وَسُقُوا مَاء خَيْهِا فَقَطْمَ أَنْهُا وَاللّهُ مَا أَنْهُل يَشْوِى الْوُجُوةَ أَنْهَا هُوا مِنَاهُ وَاللّهُ مَا أَنْهُل يَشْوِى الْوُجُوةَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ أَبُو عِيسَى : هٰذَ احَدِيثُ غَرِيبٌ

وَهُ كَذَا قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمِيلَ مَنْ مُبَيْدِ اللهِ بْنِ بُسْرٍ ، وَلَا نَمْرِفُ مُبَيْدً اللهِ بْنَ بُسْرِ الأَ ف هٰذَا كَالْدِيثِ . وَقَدُّ رَوَى صَنْوَانُ بَنُ عَمْرٍ وَ مَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ بُسُرِ صَاحِبُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَسَامَ وَعَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَسَامَ وَعَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَالْمُعُولِي وَاللَّهُ وَاللَّالِيلَا لَا عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْ

ترجمہ: "دھرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے
کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آیت کریمہ:
"ویسٹقی مِنْ مَّاء صَدِیْدِ یَتَجَرِّعُهُ (ابراهیم: ۱۰) ترجمہ: اور اس کو دوزخ میں ایبا پائی پینے کو دیا جائے گاجو کہ پیپ لبو (کے) مثابہ ہو گاجس کو گھونٹ گھونٹ کر کے پیپ لبو (کے) مثابہ ہو گاجس کو گھونٹ گھونٹ کر کے پیپ لبو (کے) مثابہ ہو گاجس کو گھونٹ گھونٹ کر کے دوزخی کے منہ کے قریب کیا جائے گا وہ اس سے گھن کرے گا دوزخی کے منہ کے قریب کیا جائے گا وہ اس سے گھن کرے گا دون پھر جب اس کے منہ سے لگایا جائے گا قو اس کے چرے کو بھون دیگا اور اس کے مرکا چڑا گر جائے گا تو اس کے چرے کو بھون اس کی انتریوں کو کائ ڈالے گا حتی کہ اس کے پچھلے راسے میں اس کی انتریوں کو کائ ڈالے گا حتی کہ اس کے پچھلے راسے میں نے نگل جائیں گی حق تعالی شانہ فرماتے ہیں:

·· وَسُتُقُوْا مَاءً حَمِيْماً فَقَطَّعَ ٱمْعَآءَ هُمْ ··

(عمد: ۱۵)

ترجمہ: "اور کھولٹا ہوا پانی ان کو پینے کو دیا جاوے گا سو دہ ان کی انتزایوں کو نکڑے نکڑے کر دے گا"۔ (ترجمہ حضرت تعانوی ؓ) نیز فرماتے ہیں:

· وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُغَهَاثُوا بِمَاءِ كَالْمُهْلِ

يَشُوى الْوُجُونُ بِئُـسَ الشَّرَابُ وَسَآءَ تَ مُرْ تَفَقَّا.. والكهد: ٢٩

ترجمہ: "اور اگر (یاس سے) فریاد کریں گے تو ایسے پائی سے ان کی فریاد رسی کی جادے گی جو تیل کی تلجمت کی طرح مو گا مونوں کو بھون ڈالے گاکیا ہی برا پائی ہوگا اور دوزخ بھی کیا ہی بری جگہ ہوگی"۔ (ترجمہ حضرت تھانوی")

حَدَّثَنَا سُوَيْدٌ . اخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُارَكِ . اخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُارَكِ . اخْبَرَنَا رِشْدِينَ بْنُ سَعْدِ حَدَّثِنِي خَمْرُو بْنُ اللّهِ شَيْ عَنْ دَرَّاجٍ عَنْ أَبِي اللّهُ ثَمَّ مِنْ أَبِي سَعْدِ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ قَالَ : (كَالْمُهُلُ ) عَنْ أَبِي سَعْطَتْ فَرْزَةُ وَجْهِدٍ فِهِهِ . . كَالْمُهُلُ ) كَشَيْكِرِ الرَّبْتِ ، فَإِذَا قُرُّبَ إِلَيْهِ سَعْطَتْ فَرْزَةُ وَجْهِدٍ فِهِهِ .

وَيِهِٰذَا الْإِسْنَادِ مَنِ النِّيُّ مَلَى اللهُ مَلَيْهِ وَسَلَمٌ قَالَ : لِيمُرَادِقِ النَّارِ أَرْبَعَهُ مُحْدُرِ كِنْفُ مُكُلُّ جِدَارِ مِثْلُ سَهِرَةِ أَرْبَةِينَ سَنَةٍ .

وَبِهِٰذَا الْإِسْنَادِ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى إِنَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ: لَوْ أَنَّ وَلُوَّا مِنْ غَسَّاقِ مُهرَّاقُ فِ الدَّنْيَا لَأَنْتَنَ أَهْلُ الدُّنْيَا .

قالَ أَبُو مِيسَى : هَٰذَا حَدِيثٌ إِنْمَا نَمْرِ فَهُ مِنْ حَدِيثِ رِشْدِبنَ بَنِ سَفْدٍ، وَ فِي رِشْدِبنَ مَثَالٌ ، وَقَدْ نُكُمْ مِنْ فِيهِ مِنْ فِبَلِ حِفْظِهِ .

وَمَعْنَى تَوْلِدٍ كِنَفُ كُلُّ حِدَارٍ : يَعْنِي غِلْظَهُ .

ترجمہ: "حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن کریم کے لفظ "کا لمسل" کی تقیر میں فرمایا کہ وہ روغن زیمون کی

تلجسٹ کی طرح ہو گا ہی جب اس کے (لینی دوزخی کے)
قریب لایا جائیگا تو اس کے چرے کی کھال اس میں گر پڑے گ
نیز دوزخ کے پردوں (سرادق النار) کے بارے میں فرمایا کہ
سے چار دیواریں ہوں گی ہر دیوار کی موٹائی چالیس سال ک
مسانت کے برابر ہوگی۔

نیز فرمایا که غساق کا ایک ڈول اگر دنیا میں انڈیل دیا جائے تو تمام اہل دنیا بدبودار ہو جائمی"۔

حَدَّثَنَا تَعْمُودُ بِنُ غَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا أَبُو دَلُودَ . أَخْبَرَنَا شُمْبَةً عَنِ الْاَعْمَنِ عَنْ مُحَالِمِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَنِ الْاَعْمَنِ عَنْ مُحَالِمِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَرَا لَهٰذِهِ الآيَةَ ( اتَّقُوا اللهَ حَقَّ مُقَانِهِ وَلَا تَمُونُنَ إِلاَ وَأَنهُم مُسْلُمُونَ ) قَالَ رَسُولُ اللهِ مِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : لَوْ أَنَّ قَطْرَةً مِنَ الرَّقُومِ لَقَلْ رَسُولُ اللهُ فِي دَارِ اللهُ فِي اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ فَي أَهْلِ اللهُ فِي مَا يَشِهُمُ فَلَاكُونَ مَا اللهُ فَي مَا يَشِهُمُ فَلَاكُونَ مَا اللهُ فَي مَا اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي مَا اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فَي مَا اللهُ فَي مَا اللهُ فَي مَا اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَيْ اللهُ فَيْ اللهُ فَيْ اللهُ اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَيْ اللهُ فَيْ اللهُ اللهُ اللهُ فَيْلِونَ اللهُ فَيْلُونُ مَالِمُونُ مَالِمُ اللهُ فَيْلُونُ مَالِمُهُ اللهُ اللهُ فَيْلِ مَالِمُ لِللْهُ اللهُ فَي اللهُ اللهُ اللهُ فَيْلُ مَاللّهُ اللهُ اللهُ فَيْلُونُ مُلْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قَالَ أَبُو عِيسَى: لَهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ.

رجمہ: "حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ آیت کریمہ طاوت فرمائی:

 « يَائِيهَا الَّذِيْنَ آمَنُواْ اتَّقُوا الله حَــقَّ تُقَاتِـه
 وَلاَ تَمُونُنَ اللَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ...

(آل عمران : ۱۰۲)

رجمه: "اے ایمان والوا الله تعالی سے ذرا کرو (جیسا)

ؤرنے کا حق ہے اور بجزا سلام کے اور کسی حالت پر جان مت دینا"۔ (ترجمہ حضرت تھانویؒ) اور ارشاد فرہایا: اگر زقوم کا ایک قطرہ اس دنیا میں ٹپکا دیا جائے تو اہل دنیا پر ان کی زندگ اجیرن کر ڈالے۔ پھر اس محض کا کیا حال ہو گا۔ جس کا یہ کھانا ہو گا؟ (نعوذ باللہ)

### دو زخیوں کے کھانے کا بیان **باب**

#### مًا جَاء في صِفَةِ طَعَامٍ أَهْلِ النَّادِ

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ . أَخَبَرَنَا عَامِمُ بْنُ يُوسُفَ حَدُّثْنَا فَطَبَةً مُ بْنُ عَبْدِ الْمَزْبِرْ عَنِ الْأَمْسِ عَنْ شِمْرَ أَنِ غَطِيَّةً عَنْ شَهْرٍ ابْن حَوْشَب مِّن أُمَّ الدَّرْدَاء عَنْ أَ بِي الدَّرْدَاء قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ علَيْهِ وَسَلَّمَ : مُلْقَى عَلَى أَهْلِ النَّارِ الْجُوعُ فَيْمَدِلُ مَا هُمْ فِيهِ مِنَ الْمَذَابِ فَيَسْتَغِيتُونَ كَيْفَاثُونَ بِطُمَامٍ مِنْ ضَرِيعٍ لَايُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي بِنْ جُوعٍ ، فَيَسْتَفِينُونَ بِالطَّمَامِ فَيُغَاثُونَ بِطَمَامِ فِي غُصَّتِهِ، فَيَذْ سَمْرُ وَنَأْلَهُمْ كَانُوا يَجِبزُونَ النَّصَمَى فِهُ نَيْا بِالنَّرْ البِفَيَسْقَفِينُونَ بِالشَّرَ البِ فَيُرْفَعَ إِلَيْمِ الْخَيْمُ بِكَلَا أِيب الْحَدِيدِ، فَإِذَا دَنَتْ مِنْ وُجُوهِهِمْ شَوَتْ وُجُوهَهُمْ، فَإِذَا دَخَلَتْ بُعَاوِتَهُمْ فَعَلَمَتْ مَانِي بُعُلُونِهِمْ ، فَيَقُولُونَ ؛ أَدْهُوا خَزَنَةَ جَهَمْمْ ، فَيَتُولُونَ ؛ ﴿ أَكُمْ تَكُ تَأْنِيكُم رُسُلُكُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاهِ الْحَكَا فِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ ﴾ قَالَ : ۖ فَيَقُولُونَ : أَدْعُوا مَالِكُمُّ ، فَيَقُولُونَ ﴿ بِأَمَالِكُ لِيَتْفِي عَلَيْنَا رَبُّكَ ) و قال : فَيُجِيبُهُمْ ( إِنْكُمْ مَا كِنُونَ)

قَالَ الْأَعْنَىُ : نُبِئْتُ أَنَّ بَيْنَ دُمَائِهِمْ وَبَيْنَ اجَابَةِ مَالِينٍ إِبَّاهُمْ اللّهَ عَالِمَ وَاللّهُ إِبَّاهُمُ اللّهَ عَامٍ . قَالَ : فَيَقُولُونَ : أَدْمُوا رَبِّكُمُ فَلَا أَحَدَ خَيْرٌ مِنْ رَبِّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَوْمَا طَالِّينَ وَبِنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَوْمَا طَالِّينَ وَبِنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا وَلَا نُسَكُمُ وَيَا عَدُونَ وَاللّهُ عَدُونَ وَاللّهُ وَلَا نُسَكُمُ وَيَا عَدُولًا فَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّ

قَالَ أَبُوعِيسَى: إِنَّا لَهُونِ فُ هَدَا اللَّذِيثَ عَنِ الْأَعْشِ عَنْ شِمْوِ بُونِهِ تَعْطِيَّةً عَنْ شَهْرٍ بْنِي حَوْثَهُبْ مَنْ أَمُّ الدَّرْدَاهِ عَنْ أَبِي الدَّرْدَاهِ فَوْلَهُ وَلَيْسَ بَرَّ فُوعٍ ، وَقَطَبَةٌ بْنُ عَبْدِ الدَرِيزِ هُوَ ثِقَةٌ عِنْدَ أَهْلِ الخَذِيثِ .

رجمہ: "حضرت ابوالدردا رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دوزنیوں پر بھوک مسلط کر دی جائے گی جس کی اذبت اس عذاب کے برابر ہوگی جس میں وہ پہلے ہے جتا ہوں گے۔ چنانچہ وہ بھوک سے بے تاب ہو کر کھانے کی فریاد کریں گے 'اور ان کی فریاد کریں گے '
بھوک کو دفع کرے۔ پس وہ دوبارہ کھانے کی فریاد کریں گے '
اب ان کی فریاد رسی ایسے کھانے سے کی جائے گی جو گلے میں ان کے اس وقت ان کو یاد آنے گاکہ دنیا میں جب ان کے انکہ جائے۔ اس وقت ان کو یاد آنے گاکہ دنیا میں جب ان کے قریعہ سے طق سے انادا کرتے تھے۔ چنانچہ پانی کی التجا کریں گے '
اے حلق سے انادا کرتے تھے۔ چنانچہ پانی کی التجا کریں گے '
تب ان کو کھولا ہوا پانی زنبوروں کے ذریعہ پڑایا جائے گا'

یں جب ارم یانی کے وہ برتن ان کے منہ کے قریب پنچیں کے تو ان کے چروں کے گوشت کو بھون ڈالیں گے اور جب وہ پانی ان کے پیٹ میں واخل ہو گا تو ان کے پیٹ کے اندر کی چیزوں (امتزیوں وغیرہ) کو گلزے گلڑے کر ڈالیگا۔ پس وہ ب تاب ہو کر کمیں سے کہ دوزخ بر مقرر فرشتوں کو پکارو' جب فرشتوں کو بکاریں کے تو فرشتے جواب دیں مے کہ کیا تمهارے یاں تمهارے رسول واضح ولا کل لے کر نمیں آئے تھے؟ (اور انہوں نے تہیں تمرد و سرکشی کے چھوڑنے اور الله تعالى كى اطاعت كرنے كى تلقين حيس كى تقى؟) وه كىيں ك جي! رسول تو جارے ياس ضرور آئے تھے (مگر ہم نے ان کو جھوٹا سمجھا اور ان کی بات نہ مانی) فرشتے کمیں گے 'پھرتم رے پکارتے رہو (اب تمهاری چنج و پکار بے سود ہے اکیونک تم نے انبیا علیم السلام کے مقابلہ میں کفرکیا) اور کافروں کی پکار محض رائیگاں ہے۔ اب وہ آپس میں کمیں گے کہ داروند جئم' مالک' کو پکارو' چنانچہ وہ مالک (دا روغہ جنم کو یکاریں گے كه: "اك مالك! اين رب سے كموكه وه حارا فيصله كروك (لعنی ہمیں موت دیدے) مالک ان کو جواب دے گا کہ (نہیں! بلکہ) تم ہیشہ اس حالت میں رہو گے (موت کو موت آچکی ہے' اس لئے اب کسی دوزخی کو موت نمیں آئے گی)۔ امام ا عمش فرماتے میں کہ مجھے بتایا گیا کہ ووزخیوں کے مالک کو لکارنے اور مالک کے (نہ کور الصدر) جواب ویے کے ورمیان بزار سال کا وقفه مو گا (لینی بزار سال تک وه مالک کو یکارتے رہیں گے' اور ہزار سال کے بعد جواب ملیگا تو یہ کہ: بک بک مت کرو۔ تم یر موت سی آئے گی کلم حمیس بیشد ای

مالت میں رہنا ہے) مالک وارونہ جنم کا ماہوس کن جواب سن کر وہ آپس میں کمیں گے کہ اب اپنے رب ہی کو بلاواسطہ پکارو کوئی نمیں۔ چنانچہ وہ التجا کریں گے:

"اے ہارے پروردگارا ہاری بد بختی ہم پر غالب آگئ اور کوئی شک نہیں کہ ہم گراہ رہے۔ اے ہارے پروردگارا ہمیں اس دوزخ سے نکال دے اگر دوبارہ ہم نے وہی کیا جو پہلے کرتے تھے تو ہم بوے فالم ہوں گے"۔

آمخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا اب وہ ہر طرف سے مایوس ہو کر گدھے کی طرح آواز نکالنے اور حسرت و ویل ایکارنے لگیں گے"۔

حَدِّثَنَا سُوَيْدٌ . أَخْبَرُنَا مَبْدُ اللهِ بْنُ الْمَبَارَكِ مَنْ سَمِيدِ بْنِي بَرْيِدَ أَبِي شُهِ بْنُ الْمَبَارَ مِنْ الْمَهْ بْنِي الْمُهْ أَيِي الْهَبْرَمِ عَنْ أَبِي الْهَبْرَمِ عَنْ أَبِي سَمِيدِ الْمُلْدِيُّ عَنْ أَبِي سَمِيدِ الْمُلْدِيُّ عَنْ اللَّهِ مَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّهُ اللّه

قَالَ أَبُوعِيتَى : لهٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيعٍ غَرِيبٌ ، وَأَبُو الْهَيْمَ الْحُهُ سُلَيْمَانُ بْنُ تَحْرُو بْنِ عَبْدٍ الْمُتُوّارِيُّ وَكَانَ بَيْبِاً فَ حِجْرِ أَفِي سَمِيدٍ

ترجمہ: " " و حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے آیت کریمہ:

رجہ: "اور اس (جنم) میں ان کے منہ گڑے ہوں گے" (جمہ حضرت قانوی ) کی تغیر میں فرمایا کہ آگ کافر کو جمل دیگے۔ پس اس کا اوپر کا ہونٹ سکڑ کر سر کے در میان تک پہنچ جائی اور نیچ کا ہونٹ لئک کر اس کی ناف سے جا گئے گا۔

### دو زخ کی زنجیروں کی لسائی

حَدِّتُنَا مُوَبَدٌ. أَخْبَرَا عَبْدُ اللهِ . أُخْبَرَا عَبْدُ اللهِ . أُخْبَرَا سَعِيدُ بَنُ يَزِيدَ هَنْ أَيِى السَّبْعِ هَنْ عِيسَى بْنِ هِلَالِ الصَّدَنِيِّ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرُو بْنِي المامِي قَالَ : قَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّ : لَوْ أَنْ رُضَاصَةً (١) مِثْلَ هٰذِهِ ، وَأَشَارَ إِلَى بِعْلِ الْجُمْجُمَةِ أُرْسِلَتْ مِنَ السَّاءِ إِلَى الأَرْضِ ، وَهِيَ مَسِيرَةُ خَيْمائَةِ سَنَةٍ لِبَلْفَتِ الأَرْضَ قَبْلَ اللّهْلِ ، وَلَوْ أَنَّهَا أَرْسِلَتْ مِنْ وَأَسِ السَّلْسِلَةِ لَصَارَتُ أَرْبَهِ بِنَ خَرِيفًا اللّهْلِ وَالنّهَارَ قَبْلَ أَنْ تَبْلُغَ أَصْلَهَا وَأَسِ السَّلْسِلَةِ لَصَارَتُ أَرْبَهِ بِنَ خَرِيفًا اللّهْلِ وَالنّهَارَ قَبْلُ أَنْ تَبْلُغَ أَصْلُها وَالنّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْ

قَالَ أَبُوعِيسَى : لهٰذَا حَدِيثُ إِسْنَادُهُ حَسَنَ صَحِيحٌ . وَسَسِيدُ بْنُ يَزِيدَ هُوَ مِصْرِيٌ . وَقَدْ رَوَى هَنْهُ اللَّيْثُ بْنُ سَمْدٍ وَغَيْرُ وَاحِدٍ مِنَ الْأَثْمَةِ .

ترجمہ: "محضرت عبداللہ بن عمرہ بن عاص رضی اللہ علما ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کھوپڑی ، کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ اگر اس کھوپڑی کی مثل سیے کا گولہ آسان سے زمین پر پھیکا جائے تو رات سے پہلے زمین پر تھیکا جائے تو رات سے پہلے زمین پر آرہے گا' حالا تکہ یہ پانچ سوسال کی مسافت ہے اور

اگر یمی سیے کا گولہ زنجیر کے سرے سے پھینکا جائے اور چالیس سال تک دن رات چان رہے تب بھی اس کی انتا کو (یا فرمایا کہ اس کی چہ تک) نہیں پہنچے گا"۔

تشریح: قرآن کریم میں دوزخ کی ان زنجیروں کا ذکر ہے جن میں جمنمیوں کو جکڑا جائے گا:

أُسمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُوْنَ فِرَاعاً
 فَاسْلُكُوْهُ ﴿

رجمہ: "پھرایک ایسی زنجیر میں جس کی پیائش سترگز ہے۔ اس کو جکڑ دو"۔ (ترجمہ مولانا تقانویؓ)

قرآن کریم میں اس ذنجری پیائش سرگز ذکر فرمائی گئی۔ اللہ تعالی ہی بھتر جانے ہیں کہ فود اس گز کی لمبائی کتی ہو گی۔ آخرت کے امور کا قیاس اور اندازہ دنیا کے کسی پیانے سے نہیں کیا جا سکا۔ انغرض اس حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ جو چیز پانچ سو سال کی مسافت صرف ایک دن میں رات سے پہلے طے کر سمتی ہو دی چیز دوز فی زنجیری مسافت کو چالیس برس میں بھی طے نہیں کر سمتی۔ اس سے طول کا پچھ اندازہ ہو سکتا ہے۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سیسے کے گولے کا ذکر بطور خاص اس لئے فرمایا کہ سیسہ نمایت وزنی دھات ہے 'اور چیز جتنی زیادہ وزنی ہو اس قدر سرعت سے نیچ کو گرتی ہے۔ خصوصا میں جب کہ گولے کی شکل میں ہو تو اس کی رفتار اور بھی تیز ہوتی ہے۔ واللہ اعلم

دنیا کی آگ جہنم کی آگ کاسترواں حصہ ہے تا جاء ان نار سمم مذہ و جُزی مِن تنبیین جُزوا مِن نارِ جہنم

حَدَّ ثَنَا سُوَيْدٌ ، أَخْبَرَنَا هَبْدُ اللهِ ، أَخْبَرَنَا مَبْدُ اللهِ ، أَخْبَرَنَا مَمْتُرُ عَنْ جَمَّامِ ابْنِ مُنَبَّهُ عَنْ أَبِى هُوَيْرً وَ عَنِ النَّبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : نَارُ كُمْ هٰذِهِ آلَتِي تُوقِدُونَ جُزِهِ وَاحِدٌ مِنْ سَبَعْيِنَ جُزِءَا مِنْ حَرَّ جَمِهُمَ ، قَالُوا : وَاللهِ إِنْ كَانَتْ لَـكَافِيَةً يَارَسُولَ اللهِ ، قَالَ : فَإِنَّهَا أَضَّلَتَ بِنِيشَهَةٍ وَسِدَّينَ جُزْءًا كُلُمُنَ مِثْلُ حَرَّهَا

قَالَ أَبُو عِبْسَى : هَٰ ذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيجٌ . وَهَمَامُ بُنُ مُنَبَّهُ هُوَ أَخُو وَهُبِ مِن مُنَبَّهِ وَقَدُ رَوَى عَنْهُ وَهِبٌ . أَخُو وَهُبِ مِن مُنَبَّهِ وَقَدُ رَوَى عَنْهُ وَهِبٌ .

رجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ تسماری بیہ آگ جس کو تم روشن کرتے ہو جہنم کی آگ کا سترواں حصہ ہے "صحابہ" نے عرض کیا یا رسول اللہ: واللہ! جلانے کو تو بی آگ کانی تھی۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: وہ دوزخ کی آگ اس دنیا کی آگ ہے ۔ ان ستر گنوں میں دنیا کی آگ ہے کہ ان ستر گنوں میں ہے ہر حصہ اس کی تیش کے برابر ہے "۔

تشریح: مطلب بیر کہ جلانے کو دنیا کی آگ بھی کافی تھی، گرونیا کی آگ کا دوزخ کی آگ ہے دوزخ کی آگ ہے دوزخ کی آگ ہے دوزخ کی آگ ہے انسے درجے ٹھنڈی ہے۔ امام غزالی فرماتے ہیں کہ اگر دوزخیوں کے سامنے دنیا کی بیر آگ ظاہر ہو جائے تو راحت حاصل کرنے کے لئے دوڑ کر اس میں گھس جا کیں۔ اعادنااللہ منہا۔

حَدَّقَفَا النَّبَاسُ الدُّورِيُّ . حَدَّقَفَا النَّبِ اللهِ النَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مُوسَى حَدَّقَفَا شَبْبَانُ عَنْ فِرَّاسِ عَنْ عَطَيَّةً عَنْ أَيِى سَمِيدٍ عَنِ النَّهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : فَارْ حُمْمُ هَذِهِ جُزْءِ مِنْ سَبَهِ مِنْ جُزْءًا مِنْ فَارِ جَهَنْمَ لِسَكُلُّ جُزْءً مِنْ فَارْ جَهَنْمَ لِسَكُلُّ جُزْءً مِنْ فَارْ جَهَنْمَ لِسَكُلُّ جُزْءً مِنْ عَرْهًا مِنْ فَارْ جَهَنْمَ لِسَكُلُّ جُزْءً مِنْ عَرْهًا مِنْ فَارْ جَهَنْمَ لِسَكُلُّ جُزْءً مِنْ عَرْهًا .

قَالَ أَبُوعِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَمِيدٍ.

ترجمہ: "دهرت ابوسعید خدری رضی الله عنه آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ تہماری ہیہ آگ جنم کی آگ کا ستروال حصہ ہے' اس کے ستر حصول میں سے ہر حصہ کی تیش اس آگ کی تیش کے برابر ہے''۔

حَدِّثَنَا عَبَّاسُ الدُّورِيُّ الْبَفْدَادِيُّ . حَدَّثَنَا كَيْمْبِي بْنُ أَبِي بُكَيْرٍ . حَدَّثَنَا شَرِيكُ عَنْ عَامِمٍ هُوَ ابْنُ بَهْدَاَةً عَنْ أَبِي صَالِح مِعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنِ النّبِيُّ صَلّى اللهُ علبه وَسَلَمَ قَالَ : أُوقِدَ عَلَى النَّارِ الْفُ سَنَةِ حَقِى الْحَرَّتْ ، ثُمَّ أُوقِدَ عَلَيْهَا أَلْفَ سَنَةٍ حَتَّى الْبَيْشَتْ ، ثُمَّ أُوقِدَ عَالِمَهَا أَلْفُ سَنَةٍ حَتَّى أَسْوَدَّتْ فَعِي سَوْدَاه مُظْلِمةً .

حَدِّثَنَا سُوَبِدٌ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمَارَكِ عَنْ شَرِيكِ عَنْ عَاصِم مَنْ إلى سَايِلِ أَوْ رَجُلِ آخَرَ عَنْ أَبِي هُرَبْرَةً تَحْوَهُ وَلَمْ بَرْفَهُمُ

قَالَ أَبُوعِيسَ ؛ حَدِيثُ أَبِي هُرَ زُرَةً في هٰذَا مَوْ قُوفُ أَصَحُ ، وَلاَ أَهُمَّ اللهُ الْمُمَّا اللهُ ا أَحَدًا رَفَمَهُ هَٰثِرٌ بَحْنِي بْنِ أَبِي بُكْلِر عَنْ شَرِيك

ترجمہ: "معرت ابو ہریرہ رمنی اللہ عند آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم علیہ وسلم فی اللہ علیہ وسلم فی ارشاہ فرمایا: جنم کی آگ کو ایک بزار سال تک دھکایا

گیا یماں تک کہ وہ سرخ ہو گئے۔ پھر ایک بزار سال تک دھکایا گیا یماں تک کہ سفید ہو گئ پھر ایک بزار سال تک دھکایا گیا یماں تک کہ ساہ ہو گئ آپس اب وہ کالی ساہ آریک ہے"۔

تشریج: روزخ کا سیاہ اور تاریک ہونا زیادہ وحشت وعذاب کا موجب ہے' اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جنت اور دوزخ پیدا ہو چکی ہیں' قیامت کے دن پیدا نہیں کی جائیں گی' اہل حق کا یمی عقیدہ ہے۔

#### پاسیب

مَا جَاءِ أَنَّ لِلِنَّارِ تَفَسَّنِينِ ، وَمَا ذُ كِرَّ مَنْ يَخْرُجُ مِنَ العَّادِ مِنْ أَهْلِ النَّوْحِيدِ

مَّالَ أَبُوعِيسَى: خَذَا عَدِبتُ صَحِيحٌ قَدْ رُدِى مَنْ أَبِي هُرَيْرَةً مَنِ قالَ أَبُوعِيسَى: خَذَا عَدِبتُ صَحِيحٌ قَدْ رُدِى مَنْ أَبِي مَنْ غَيْرِ وَجْدٍ ، وَاكْفَصَّلُ بْنُ صَالِح لَيْسَ عَنْدَ النَّي صَلِّى اللهُ عَذَيهِ وَسَلَمَ مِنْ غَيْرٍ وَجْدٍ ، وَاكْفَصَّلُ بْنُ صَالِح لَيْسَ عَنْدَ أَمْلِ الْغَدِبثِ بِذَاكِ الْخَانِظِ . ترجمہ: "حضرت ابوہررہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دوزخ نے اپنے رب سے شکایت کی کہ میرے ایک حصہ نے دوسرے حصہ کو کھا لیا ہے 'پی اللہ تعالی نے اس کو دو سانس لینے کی اجات دی 'ایک سانس سردی کے موسم میں 'اور ایک سانس گری کے موسم میں 'یں سردی میں اس کا سانس لینا زمری ہے اور گری کے موسم میں اس کا سانس لینا وہم ہے۔ ۔ اور گری کے موسم میں اس کا سانس لینا لوہے "۔

تشریح: دوزخ کا بارگاہ اللی میں شکایت کرنا بزبان حال بھی ہو سکتا ہے اور ایپی معنی پر محمول کرنا اپنے مقبق معنی پر محمول کرنا زیادہ راج ہے۔ گریہ چیز ہمارے ادراک سے باہر ہے جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہے کہ ہر چیز اللہ تعالی کی حمد و شبیح کرتی ہے ' لیکن تم ان کی شبیح کو نہیں سمجھتے۔ مولانا روم من فرماتے ہیں:

خاک و باد و آب و آتش زنده اند بامن و تو مرده باحق زنده اند

اور "میرے ایک حصہ نے دوسرے حصہ کو کھالیا ہے" اس سے دوزخ کی گرمی اور ٹیش کی شدت مراد ہے اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سردی اور گرمی کا نظام دوزخ کے سانس لینے سے وابستہ ہے۔ جب کہ اس کا ظاہری سبب سورج کے خط استوا سے قریب یا بعید ہونا ہے ' دراصل کا نئات ہیں جو سلما اسباب کار فرما ہے اس کی بعض کڑیاں تو عام لوگوں کے لئے بھی ظاہر ہیں' اور بعض ایسی مخفی ہیں کہ جو انبانی عقل سے بھی ماورا ہیں اس لئے سے کمنا صحیح ہوگا کہ گری و سردی کا سلما اسباب صرف آفیاب سک محدود نہیں' بلکہ سے سلملہ آگے بڑھ کر دوزخ کے سانس لینے تک پنچتا ہے۔

حَدَّثَنَا تَعْمُودُ مِنْ غَيْلاَنَ . حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ . حَدَّثَنَا

هُنَهُ أَ وَهِشَامٌ عَنْ فَتَادَةً مَنْ أَنَى أَنْ رَسُولَ اللّهِ صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ : يَخُرُحُ مِنَ النّارِ ، وَقَالَ شَفَهَهُ \* : أُخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللهُ وَ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْفَهْرِ مَا يَزِنُ شَعِيرَةً ، أُخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لاَ إِلَهَ الاَّ اللهُ وَكَانَ فِي قَلِيهِ مِنَ الْفَهْرِ مَا يَزِنُ بُرِّةً ، أُخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لاَ إِلَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللهُ وَكَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْفَيْرِ مَا يَزِنُ بُرِّةً ، أَخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ ذَرَةً خَفَفَةً . وَقَالَ شُعْبَةُ مَا يَزِنُ

> وَ فِي الْبَابِ عَنْ جَايِرٍ وَأَبِي سَمِيدٍ وَعِرَانَ بَنِ حُمَّيْنِ . قَالَ أَبُو عِسَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

ترجمہ: "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ (حق تعالی شانہ کی جانب سے ارشاد ہوگا) اس مخض کو دوزخ سے نکال لوجس نے لاالہ اللہ کا اقرار کیا اور اس کے دل میں جو کے برابر خیر تھی۔ (یعنی ایمان تھا) چنانچہ ایسے تمام لوگوں کو نکال لیا جائے گا' پھر تھم ہو گا کہ ہر اس مخض کو نکال لوجو لاالہ الا اللہ کا قائل تھا اور اس کے دل میں گندم کے دانے کے برابر خیر تھی (پھر تھم ہو گا کہ اس مخض کو دوزخ سے نکال لوجو کے برابر خیر تھی (پھر تھم ہو گا کہ اس مخض کو دوزخ سے نکال لوجو لاالہ الا اللہ کا قائل تھا اور اس کے دل میں جوار کے دانے کے برابر خیر تھی (پھر تھی ہو گا کہ اس محض کو دوزخ سے نکال دانے کے برابر خیر تھی "۔

تشری: حضرت انس رضی الله عنه کی به طویل مدیث مدیث شفاعت کا ایک حصه ب بب دوزخی دوزخ میں اور جنتی جنت میں چلے جائیں گے اور

کھے اہل تو حید گنہ گار بھی دوزخ میں ہوئے 'اب اللہ تعالی اپی رحمت سے ان گنہ گاروں کو دوزخ سے نکالنے کا ارادہ فرہا ئیں گے تو ان کے جق میں شفاعت کی اجازت دیں گے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ' انبیا کرام علیم السلام ' ملائکہ عظام ' صدیقین ' شہدا اور اہل ایمان اپنے اپنے مراتب کے مطابق شفاعت فرہا ئیں گے اور حق تعالی شانہ کی جانب سے حدیں مقرر کردی جا ئیں گی مثلا "جس محض کے دل میں دینار کے وزن کا ایمان ہو اس کو نکال لو جس کے دل میں نصف دینار کے برابر ایمان ہو اس کو نکال لو اس کے دل میں نصف دینار کے برابر ایمان ہو اس کو نکال لو اس کو نکال لو اس کے دل میں نصف دینار کے برابر ایمان ہو اس کو نکال لو اس کے دل میں زائی کے دانے سے دانی مرتبے کا بھی ایمان ہو اس کو نکال او اس کو نکال ای سور نگال کو اس کو نکال او اس کو نکال او اس کو نکال او اس کو نکال کو اس کو نکال کو اس کو نکل کو اس کو نکال کو اس کو نکال کو اس کو نکال کو اس کو نکل کو نکل کو نکر کو نگال کو کر نے نکر کو نکال کو نکال کو نکال کو نکال کو نکل کو نکر کو نکر

"ربنالم نذر فیما حیرا" اے پروردگارا ہم نے دوزخ میں کی صاحب خرینی صاحب ایمان کو نمیں چھوڑا۔

تب حق تعالی شانه فرما ئیں گے:

"شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المومنون ولم يبق الاارحم الراحمين" فرشتوں نے بھی شفاعت كرلى۔ نبوں نے بھی شفاعت كرلى۔ اہل ايمان بھی شفاعت كر چكے "اب صرف ارحم الراحمين باقى ہے۔

یہ فرہا کر اللہ تعالی دوزخ ہے ایک مٹی بھریں گے (اور بعض احادیث میں تین مٹھیوں کا ذکر آیا ہے) پس اس مٹھی کے ذریعہ ایسے لوگوں کو دوزخ سے نکالیں گے جنہوں نے بھی خبر کا کوئی کام نہیں کیا۔ غالبا" درجات ایمان کے لئے کچھے علامات ہوں گی جن کے ذریعے فرشتے اہل ایمان کے درجات کو بچپان کر نکا لئے رہیں گے۔ چنانچہ بعض احادیث میں ہے کہ آثار ہجود کے ذریعے ان کو بچپائیں گے اور جن لوگوں میں فرشتوں کو ایمان کی کوئی علامت نظر نہیں آئے گی ان کو حق تعالی شانہ بذات خود نکالیں گے۔ واللہ اعلم۔

حَدِّثَمَا كُمِيدُ اللهِ مِن أَبِي مِن أَنَى مَنْ أَنِي مَنْ أَنُو دَاوُدَ عَنْ مُبَارَكِ مِن نَصَالَةً مَنْ عُبَيْدِ اللهِ مِن أَبِي مَنْ أَنَى عَنِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَنْ عُبِيدٍ اللهِ مِنْ أَنَى عَنِ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَاللّ : كَتُولُ اللهُ أَخْرِجُوا مِنَ النّارِ مَنْ ذَكَرَيْ فِي يَوْمًا أَوْ خَافَنِي فِي مَقَامِ قَالَ : هَذَا حَدِبثُ حَسَنٌ خَرِببٌ .

رجمہ : "حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حق تعالی شانہ فرمائیں گے کہ اس مخص کو دو زخ سے نکال او جس نے مجھے (ایمان کے ساتھ) کسی دن یاد کیا' یا کسی مقام میں مجھ سے ڈرا'۔

### سب سے آخر میں دوزخ سے نکلنے والے کا قصہ

خَدُّفَنَا هَنَادٌ . حَدُّنَا أَبُومُعَاوِيَةٌ عَنِ الْأَعْشِيعَنَ إِرْ اهِمَ عَنْ عُبَيْدَةَ السَّلَمَانِيُ عَنْ عَبْدِ الله بني مَسْمُودِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلى اللهُ عَلَيْهِ وَسَمَ : إِنَّ لَأَعْرِفُ آخِرُ أَهْلِ النَّارِ خُرُوجًا ، رَجُلٌ يَعْرُجُ مِنْهَا رَحْنًا ، فَيَعُولُ : با رَبَّ قَدْ أَخَذَ النَّاسُ الْمَازِلِ قَالَ : فَيَقَالُ لَهُ : الْطَلَبِقُ فَا دُخُلِ النَّاسَ قَدْ أَخَذُوا الْمَازِلَ ، آيَرْجِعُ النَّاسَ قَدْ أَخَذُوا الْمَازِلَ ، آيَرْجِعُ النَّاسَ قَدْ أَخَذُوا الْمَازِلَ ، آيَرْجِعُ فَيَعُولُ : با رَبَّ قَدْ أَخَذَ النَّاسُ الْمَازِلَ ، قَالَ : فَيُقَالُ لَهُ : أَنَذُ كُمُ الرَّ مَانَ اللهِ عَلَى اللهُ نَهَا ، قَالَ : فَيَقُولُ : فَيَقُولُ : نَمْ ، فَيُقَالُ لَهُ : أَمَن مَا نَعْ فَيُقُلُ لُهُ : أَنَذُ كُو اللهُ عَلَى وَسَلَمْ ضَعِكَ لَوْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمْ ضَعِكَ لَوْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمْ ضَعِكَ عَلَى اللهُ عَلَيْدِ وَسَلَمْ ضَعَلَى اللّهُ عَلَيْدِ وَسَلَمْ ضَعَلَى النَّهُ عَلَيْدِ وَسَلَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْدُ وَسَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ال

### قَالَ أَبُوعِيتَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ .

ترجمه: " "حضرت عبدالله بن مسعود رضي الله عنه فرات ہں کہ آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں اس مخض کو پھانتا ہوں جو سب سے آخر میں دوزر سے نکلے گا' یہ ایبا مخص ہوگا جو رینگتے ہوئے دوزخ سے نکلے گا۔ پس وہ کیے گا کہ اے بروردگار سب لوگ اپنی اپنی منازل حاصل كر چکے ہیں۔ اس ہے كما جائے گا كہ جنت كى طرف جاؤ اور جنت میں واخل ہو جاؤ۔ وہ جنت میں داخل ہونے کے لئے جائے گا تو لوگوں کو بائے گا کہ وہ اپنی اپنی منازل عاصل کر بھے ہیں واپس آگر کے گاکہ اے بروردگار! لوگ تو ساری عِکمیں لے بچے ہیں (اور اب وہاں گنجائش ہی نہیں) اس سے كما جائے گاكه تحجے وہ زمانه ياد ب جس ميں تو رہاكر ما تھا؟ عرض کرے گا' جی ہاں! کما جائے گاکہ تمنا کر! (اور مانگ کیا ما تک ہے؟) وہ (این حوصلہ کے مطابق) تمنا کیں کرے گا۔ پس اس ہے کما جائے گا تو نے جتنی تمنائیں کی ہیں وہ تھے دی جاتی میں اور اس کے ساتھ ونیا سے وس گنا بری جنت وی جاتی ہے 'وہ یہ س کر کے گاکہ آپ مالک الملک ہو کر مجھ ہے نہ اق کرتے ہیں؟ حضرت عبداللہ بن مسعودٌ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ (اس کا نقرہ بیان فرما کر) ہے یماں تک کہ آپ کی کپلیاں ظاہر ہو

تشریح: اس مخص کا قصد یهال مختصر نقل ہوا ہے 'صحیح بخاری و مسلم کی مدیث میں بہت مفصل ہے۔ اس مخص کا بید کہنا کہ "مالک الملک ہو کر مجھ سے

نداق کرتا ہے"۔ رحمت اللی پر ناز اور قرط سرت کی وجہ سے ہو گا۔ وہ بے چارا یہ سمجھ گا کہ جنت تو ساری بھری پڑی ہے وہاں اتن مخبائش کمال کہ اتنا بڑا حصہ اس کو دے دیا جائے۔ پھر شاید یہ وجہ بھی ہو کہ وہ اتنی بڑی جنت کو اپنی حیثیت سے بہت زیادہ سمجھے۔ بسرطال یہ ادنی جنتی کے ساتھ حق تعالی شانہ کی رحمت و عنایت ہوگی۔ حضرات انبیا کرام علیم السلام اور دیگر اکابر پرحق تعالی شانہ کی عنایوں اور رحموں کا کون تصور کر سکتا ہے؟

### رحت ِ خداوندی سیّات 'حسنات میں بدل دے گی

حَدَّ نَنَاهَنَادٌ. حَدَّنَنَا أَبُومُمَاوِيَةَ عَنِ الْأَعْمَسِ عَنِ الْمَدُورِ
ابْنِ سُوَيْدٍ عَنْ أَبِي ذَرَّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِنَّى لَا غُرِوجًا مِنَ النَّارِ وَآخِرَ أَهْلِ الجُنَّةُ وَخُولاً الجُنَةَ ؟ لَكُمْ فِ الْخَيْدُ وَخُولاً الجُنَةَ ؟ بُونَى بِرَجُلِ فَيَتُولُ : سَلُوا عَنْ صِفَارِ ذُنُوبِهِ وَآخِبَنُوا كِبَارَهَا ، فَيُقَالُ لَهُ ؛ بَوْمَ كَذَا وَكَذَا ، عَلِمْتَ كَذَا وَكَذَا فِي يَوْمَ كَذَا وَكَذَا ، عَلِمْتَ كَذَا وَكَذَا فِي يَوْمَ كَذَا وَكَذَا ؛ قَالَ : فَيَقَالُ لَهُ . فَإِنَّ لَكَ مَكَانَ كُلُّ سَبِّنَةٍ عَسَنَةً ، قَالَ : وَكَذَا ؛ قَالَ : فَيَقَدُ رَأَيْتُ وَسَلَمُ شَيْعًا مُهُمّا ، قَالَ : فَلَقَدُ رَأَيْتُ وَسَلَمُ شَعِيلًا مَنْهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ ضَعِكَ خَتَى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ .

قَالَ أَنُو عِيسَى : لهٰذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيعٌ .

ترجمہ: "معنزت ابوذر رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں اس محض کو پہچانا ہوں جو سب سے آخر میں دوزخ سے لکلے گا اور سب سے

عَدَّمَنَا هَنَادٌ حَدَّنَا أَبُومُمَاوِيَةً عَنِ الْأَعْسِ عَنَ أَبِي سُفَيَانَ عَنْ جَابِرٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ : 'يَعَذَّبُ نَاسٌ مِنْ أَهُلِ اللهِ عَلَيهِ وَسَلَّمَ : 'يَعَذَّبُ نَاسٌ مِنْ أَهُلِ النَّوْحِيدِ فِي النَّارِ حَتَى بَسَكُونُوا فِيهَا مُحَمَّا ثُمَّ تُدُرِكُهُمُ الرَّحْحَةُ فَكُلِ النَّهُ وَيَعْلَ حُونَ عَلَى أَبُوابِ البَلْنَةِ ، قَالَ : فَقَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الجُنَّةِ وَقَالَ : فَقَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الجُنَّةِ وَقَالَ : فَقَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الجُنَّةِ وَقَالَ : فَقَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الجُنَّةِ السَّيْلِ ثُمَّ بَدُ خُلُونَ الجُنَّةَ .

قَالَ : لَمْذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ . وَقَدْ رُويَ مِنْ غَبْرِ وَجُهُ عَنْ جَابِرٍ.

ترجہ: " " معزت جابر رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا کہ اہل توحید میں سے کی لوگوں کو دوزخ میں عداب دیا جائے گا یمان تک کہ وہ جل کر کوئے ہو جائیں گے۔ چرر حمت ان کی دیکھیری فرمائے

گی۔ پس ان کو نکالا جائے گا اور جنت کے دروا زوں پر ڈالا جائے گا' اہل جنت ان پر پانی ڈالیس گے' پس وہ ایسے آئیں گے جیسے سیلاب کے کوڑے میں دانے اگتے ہیں' پھروہ جنت میں داخل کئے جاکیں گے"۔

تشریح: بنت کے دروازے پر آب حیات کی نسر ہوگی جس میں جنم سے کو کلہ بن کر نظنے والوں کو عسل دیا جائے گا۔ اس سے آتش دوزخ کے تمام اثرات وهل جائیں گے اور ان پر جھٹ پٹ ترو آزگی کے آثار نمودار ہو جائیں گے۔ یہ حضرات پاک صاف ہو کر جنت میں داخل ہوں گے۔

## اہل ایمان کی دوزخ سے رہائی

حَدَّمَنَا مَهُ أَنْ سَلَمَةُ بُنُ شَهِيبٍ . حَدَّمَنَا مَبُدُ الرَّزَّانِ . أَخْبَرَنَا مَمْدُ الرَّزَّانِ . أَخْبَرَنَا مَمْدُ مَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ مَطَاه بْنِ يَسَارِ عَنْ أَبِي سَهِيدِ النَّلْمُدْرِيُّ أَنَّ النَّهِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنَ اللهُ لَا يُطْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ) اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ترجمہ: "حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے
روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس
مخص کے ول میں ذرہ برابر بھی ایمان ہو اس کو دوزخ سے
نکال لیا جائے گا حضرت ابوسعید فرماتے ہیں کہ جس مخص کو
اس بات میں شک ہو وہ اللہ تعالی کا بیہ ارشاد پڑھ لے کہ:
"بے شک اللہ تعالی کی کا ایک ذرہ حق بھی نمیں مار آ"۔

تشریح: مطلب بیر کہ اگر کسی میں ذرہ ایمان ہو تو حق تعالی اس کو بھی ضائع نمیں فرمائیں گے بلکہ اس کی برکت سے اس شخص کو دوزخ سے نجات عطا فرمائیں گے۔

حَدَّنَهَ اللهِ . أَخْبَرُنَا مَهُ اللهِ . أَخْبَرُنَا مَبْدُ اللهِ . أَخْبَرُنَا مَبْدُ اللهِ . أَخْبَرُنَا وَسُدِينَ . حَدَّنَى ابْنُ نَمْم مِن أَبِي عُنْ أَبْ عُنْمَانَ أَنَهُ سَدَفَهُ مَن أَبِي هُرَّبُرَةً مَن رَسُولِ اللهِ صَلى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَالَ : إِنْ رَجُلَيْنِ مِنْ دَخْلَ النّارَ أَخْبَدُ مِينَاعُهُمَا ، فَلَى أُخْرِجًا قَالَ لَمُهُ ! لِأَي مَن النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ مَنْ النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ أَنْ تَنْطَلِقَانِ الرّبُ عَزَ وَجُلّ ! فَمَلْنَا ذَلِكَ لِبَرْحَمَنا ، فَلَى أُخْرِجَاقَالَ لَمُهُ ! لِأَنْ رَحْمَق مَيْهُ اللهُ مَن النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ النّامَ اللهُ مَن النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ النّامَ عَنْ وَجُلّ ! فَمَلْنَا ذَلِكَ لِبَرْحَمَا اللّهُ مَن النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ النّامِ اللّهُ مَن النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ اللّهُ مَن النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ اللّهُ مَنْ النّارِ ، فَيَنْطَلِقَانِ اللّهُ مَنْ النّامِ ، وَيَقُومُ الآخَرُ أَلَا لِمِنْ عَنْ وَجُلّ ! مَا مَنْمُكَ أَنْ تُلْفِي اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ الرّبُ ؛ لا تُعْبِدَ فِي اللّهُ عَنْ وَجُلّ ! مَا مَنْهُ لَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُوالًا لَهُ الرّبُ ؛ لا تُعْبِدَ فِي اللّهُ اللّهُ

قَالَ أَبُو عِيتَى: إِشَادُ هَٰذَا اللَّذِيثِ ضَيْعَتْ ، لِأَنَّهُ عَنْ رِشْدِينَ أَنِ سَنْدِ ، وَرِشْدِينُ بْنُ سَنْدِ هُوَ ضَيِيفٌ عِنْدَ أَهْلِ الْخَدِيثِ عَنِ ابْنِ نُهُمْ وَهُوَّ الْأُفْرِيقِى وَالْأَفْرِيقِى ضَيِيفٌ عِنْدَ أَهْلِ الْخَدِيثِ .

رجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ دو آدی جو دوزخ ہیں داخل ہوں گے ان کی چنے و پکار سخت ہو جائے گی۔ رب

تارک و تعالی فرشتوں کو علم فرائے گا کہ ان دونوں کو نکال او ، جب ان کو تکال لیا جائے گا تو حق تعالی شانہ ان سے فرائس کے کہ تم کس وجہ ہے اس قدر چنخ رہے تھے۔ وہ عرض کریں گے کہ ہم نے ایبا اس لئے کیا ٹاکہ آپ ہم پر رحم فرہا کیں' حق تعالی شانہ فرما کیں گے کہ میری رحمت تمہارے لتے میں ہے کہ تم واپس جاکر این آپ کو دوزخ میں وہیں وال دو جمال تم پہلے تھے چنانچہ وہ دونوں چلے جائیں گے۔ ان میں سے ایک تو اینے کو دوزخ میں ڈال دے گا۔ اللہ تعالی دوزخ کو اس کے حق میں ٹھنڈی اور سلامتی والی بنا دیں گے اور دوسرا مخص کمزا رہے گا۔ اپنے آپ کو دوزخ میں تمیں ڑالے گا۔ حق تعالی شانہ اس سے فرمائیں گے کہ تو اپنے آپ کو دوزخ میں کیوں نہیں ڈالٹا کہ جس طرح تیرے رفیق نے کیا۔ وہ عرض کرے گا۔ النی! میں (تیری رحمت ہے) یہ امید ر کتا ہوں کہ جب آپ نے ایک بار مجصے دوزخ سے نکال لیا تو دوبارہ اس میں نہیں ڈالیں گے ۔ حق تعالی شانہ و عم نوالہ فرمائي كرك جا تھ سے تيرى اميد كے موافق معالمه كيا جاتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی کی رحمت سے دونوں کو بیک وقت جنت میں واخل کر دیا جائے گا"۔

تشریح: حق تعالی شانہ کا یہ ارشاد کہ "میری رحمت تمهارے حق میں کی ہے کہ تم اپنے آپ کو دوزخ میں ڈال دو" بطور امتحان و آزمائش کے ہو گائ کمی رحمت بصورت قربہوتی ہے و کھنے والوں کو اس سے دھوکا ہو جا آ ہے ' دنیا میں جو مصائب و تکالیف بندہ مومن پر آتی ہیں وہ حق تعالی شانہ کی عنایت و رحمت ہیں 'گر ہم ظاہر جیوں کو اس رحمت و عنایت کا ادراک مشکل ہو آ ے۔ اس کے بر عکس مجھی قراللی نعتوں کی صورت میں نازل ہو آ ہے ' یہ حق تعالی شانہ کی طرف سے استدراج ہو آ ہے گر ظاہر بین ایسے مخص کو مورد نعت سجھتے ہیں۔

ان دو مخصوں میں ہے ایک نے تفویض و تسلیم کا راستہ اپنایا' اور حق تعالی شانہ نے اپنی قدرت سے اس کے حق میں نار کو گلزار کر دیا۔ دو سرے نے حق تعالی شانہ کی رحمت کا دامن تھاما' اور حق تعالی شانہ نے اس سے اس کے گمان کے مطابق معاملہ فرمایا۔

حَدَّثَنَا تُحَدِّينَا تُحَدُّ بْنُ بَشَارٍ . حَدَّثَنَا تَحَدِّينَ بْنُ سَيبِدٍ . حَدَّثَنَا كَانِي بْنُ سَيبِدِ . حَدَّثَنَا كَانِي بْنُ سَيبِدِ . حَدَّثَنَا بَالْكُونَ بْنُ فَرَّالُونِ بِنَ عَنْ عِرْانَ بْنِ حُصَيْنِ عَنِ النَّهِ مَنْ أَنَّى مِنَ النَّارِ بِشَفَاحَتِي النَّهِ مَنْ أَنَّى مِنَ النَّارِ بِشَفَاحَتِي النَّهِ مَنْ أَنَّى مِنَ النَّارِ بِشَفَاحَتِي بُسَمَوْنَ جَهَنَّيْلُونَ .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِبحٌ.

وَأَبُو رَجَاء الْمُطَارِدِينُ أَسْمُهُ مِحْرَانُ بَنُ تَسْمِمٍ ، وَيُغَالُ ابْنُ مِلْحَانَ .

ترجمہ: "دعفرت عمران بن حصین رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فے ارشاد فرمایا کہ میری امت کے کچھ لوگوں کو میری شفاعت پر دوزخ سے نکالا جائے گا'۔ گا'ان کا نام جنمی رکھا جائے گا'۔

تشریج: ان حضرات کا نام "جنی" تجویز کیا جانا ان کی تحقیر و تذلیل کے لئے نہیں ہوگا بلکہ حق تعالی شانہ کے احسان عظیم کی یاد دہائی ادر اس پر شکر مزید کے لئے ہوگا ، جیسا کہ دو سری حدیث میں ہے کہ ان کو "عقاء الرحلٰ" کما جائے گا یعنی "رحلٰ کے آزاد کردہ" گویا سے لوگ اصل مستحق تو جنم ہی کے تنے "گر رحمت خداوندی نے ان کی دیکیری فرائی اور اپنے محبوب صلی اللہ

علیہ وسلم کی شفاعت سے ان کو دوزخ سے رہائی عطا فرما دی۔ پس رحمت خداوندی کا ان کی طرف متوجہ ہو جانا ان کے لئے سب سے بوا اغزاز ہو گا۔

حَدُّثُنَا سُوَيْدٌ . أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللهِ عَنْ بَعْنِي بْنِ عُبَيْدِ اللهِ

عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَنِي هُرَ بْرَ ۚ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مًا رَأَيْتُ مِثْلَ النَّارِ نَامَ هَارِبُها ، وَلَا مِثْلَ الْمُبْنَةِ نَامَ طَأَلِهُا .

قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ إَنَّمَا نَمْرِفُهُ مِنْ حَدِيثٍ يَحْمَى بْنِ مُبَيْدِاللَّهِ وَ يَحْدِي بْنُ مُبْيَدُ اللَّهِ ضَمِيفٌ عِنْدَ أَكُنْرٍ أَهْلِ اللَّذِيثِ ، تَكُلُّمْ فِيهِ شُعْبَةُ ، وَ يَعْنِي ۚ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ هُوَ ابْنُ مَوْهِبِ وَهُوَ مَدَّ لِي ۗ

> رجمہ: "حضرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که میں نے جنم جیسی چیز نمیں دیکھی جس سے بھا گنے والے سو رہے ہول' اور نہ جنت جیسی دیکھی 'جس کے طالب سورہے ہوں "۔

تشریح: یہ حدیث سند کے اعتبار سے کمروز ہے گرمضمون صحیح ہے۔ لینی دوزخ ایی خوفاک چیز ہے کہ اگر اس کا منظر ہم پر کھل جائے تو نیند اڑ جائے اور جنت اليي دولت عظیٰ ہے كہ اگر اس كى حقیت كل جائے تو اس كے شوق میں راتوں کی نیند حرام ہو جائے' اس لئے جنم سے بھاگنے والوں اور جنت کا اشتیاق رکھنے والوں کے میٹھی نیند سونے پر جتنے بھی تعجب کا اظمار کیا جائے کم

حَدَّنَنَا أَخْمَدُ بِنُ مَنِيعِمٍ . حَدَّنَنَا إَسْمُوبِلُ بَنُ إِجْرَاهِيمَ . حَدَّنَنَا أَبُّوبُ هَنْ أَ بِي رَجَاهِ الْمُطَارِدِيِّ ، قَالَ : سَمِفْتُ ابْنَ عَبَّاسِ بَقُولُ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : أَطْلَمْتُ فِي الْجُنِّسَةِ فَرَأَيْتُ أَسْرُمُزَ أَهْلِهَا الْنَقَرَاءِ ، وَأَطَلَمْتُ فِي النَّارِ فَرَأَيْتُ أَسْرُمْزَ أَهْلِهَا النِّسَاءِ ،

> رجمہ: "محضرت ابن عباس رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'میں نے جنت میں جھائک کر دیکھا تو وہاں کے لوگوں میں اکثریت فقراکی نظر آئی اور میں نے دوزخ میں جھانک کر دیکھا تو وہاں کے لوگوں میں اکثریت عورتوں کی نظر آئی ہے"۔

حَدَّثَنَا نَحَدُّ بَنُ بَشَارٍ . عَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي عَدِيْ وَمُحَدَّدُ بْنُ بَشَارٍ . عَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي عَدِيْ وَمُحَدَّدُ بْنُ جَمْنَا أَبِي أَلَوا : حَدَّثَنَا عَوْفَ هُوَ ابْنُ أَبِي جُمِّنَا قَ مَنْ اللهُ عَنْ إِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ فَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ : أَطَآمَتُ فَى النَّارِ فَرَّ أَبْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النَّسَاء ، وَأَطْلَقْتُ فَى البَّلَةِ فَى البَّلَةِ فَى البَّلَةِ فَى البَّلَةُ فَي النَّارِ فَرَّ أَبْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النَّسَاء ، وَأَطْلَقْتُ فَى البَّلَةُ فَى البَّلَةُ وَالْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فَالَ أَبُوعِيسَ : هَٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيعٌ .

وَهٰ كَذَا بَقُولُ مَوْفَءٌ عَنْ أَلَى رَجَاهُ عَنْ هِمْرَانَ بْنِ خُصَيْنِ ، وَبَقُولُ ابْرُبُ عَنْ أَلِى رَجَاهُ هَنِ ابْنِ هَبْاسٍ ، وَكِلاَ الْإِسْنَادَبْنِ لَيْسَ فِيهِمَا مَقَالٌ . وَ يَمْتَدِلُ أَنْ يَكُونَ أَبُورَ جَاهِ سَمِيمَ مِنْهُمَا جَمِيمًا . وَقَدْ رَوَى غَيْرُ عَوْفِ أَيْفُ مِذَا الْخُدِيثَ عَنْ أَنْ رَجَاهِ عَنْ رَعْزَ آنَ بْنِ خُصَيْنِ .

ترجمہ: "حضرت عمران بن حصین رضی الله عنما فرائے

میں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ بیں نے

دوزخ میں جھانکا تو دیکھا کہ وہاں کے لوگوں میں اکثریت
عورتوں کی ہے اور جنت میں جھانکا تو دیکھا کہ وہاں کے لوگوں
میں اکثریت فقرائی ہے"۔

تشریج: جنت میں نقرا کی اُکٹریت ہونا تو ظاہرے کہ نقرا میں جنت والے اعمال کی زیادہ رغبت ہے اور مالدار جنت والے اعمال میں اکثر کو آئی اور غفلت کا شکار ہوتے ہیں۔ الا ماشاء اللہ۔

اور جنم میں عورتوں کی اکثریت کی وجہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے عورتوں سے فرمایا کہ تم صدقہ کیا کرو'کیونکہ مجھے دوزخ میں تمہاری اکثریت دکھائی گئی ہے۔ انہوں نے اس کا سبب دریافت کیا تو فرمایا:

·· تكثرن اللعن وتكفرن العشير··

رجمه: "تم لعنت زیاده کرتی بوا اور این شوهری تاشکری کرتی بو"-

دوزخ میں جس شخص کوسب سے کم عذاب ہو گاوہ کون ہے

حَدُّنَّنَا تَعْمُودُ بْنُ غَيْلَانَ . حَدَّثْنَا وَهُبُ بْنُ جَوْيِرِ مَنْ

شُمْبَةُ مَنْ أَبِي إِشْحَقَ عَنِ النَّمْمَانِ بَنِ بَشِيرِ أَنْ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ قَالَ : إِنَّ أَهُونَ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا بَوْمَ الْقِبَاتَةِ رَجُلُ فِي اِنْحَصِ فَدَمَيْهِ بَحْوَ عَانِ يَهْلِي مَنْهُمَا دِمَاغُهُ .

قَالَ أَبُو عِيتَى : هٰذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيعٌ .

وَقَ الْبَابِ عَنِ الْعَبَاسِ بْنِ عَبَدِ الْطَآلِبِ ، وَأَلِى مَمِيدٍ الْظُدْرِيُّ ، وأَ بِي هُرَّ بْرُ ۚ .

ترجمہ: "حضرت نعمان بن بھیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بے شک دوزخیوں میں سب سے ملکا عذاب اس محض کو ہوگا، جس کے پاؤں کے تلوؤں کے اس جصے میں 'جو زمین سے نمیں لگتا' آگ کے دو شعلے ہوں گے' جن کی وجہ سے اس کا دماغ اس طرح ابلتا ہوگا'جس طرح ہنڈیا ابلتی ہے"۔

تشریح: جیسے کہ صحیح بخاری اور مدیث کی دوسری کتابوں میں آیا ہے' یہ ابوطالب ہوں گے 'جن کو تمام اہل دوزخ میں سب سے بلکا عذاب ہو گاکہ ان کو آگ کے جوتے پہنائے جائیں گے 'جس کی گری سے اس کا دماغ ہنڈیا کی طرح ابلتا ہو گا۔ اس حدیث سے دوزخ کے عذاب کی شدت کا پچھ اندازہ ہو سکتا ہے۔ اللہ تعالی اپنی پناہ میں رکھیں۔

اللهم إنا نعوذ بك من عذاب جهنم، ونعوذ بك عذاب القبر، ونعوذ بك من فتنة المسيح الدجال، ونعوذ بك من فتنة المحيا والممات، اللهم إنا نعوذ بك من المأثم والمغرم. ترجمہ: "اے اللہ! ہم تیری پناہ چاہے ہیں دوزخ کے عذاب ہے اور ہم تیری پناہ چاہتے ہیں قدرخ کے عذاب ہے اور ہم تیری پناہ چاہتے ہیں قبر کے عذاب ہے اور ہم تیری پناہ چاہتے ہیں اور ہم تیری پناہ چاہتے ہیں زندگی اور موت کے فتنوں ہے اے اللہ! ہم تیری پناہ چاہتے ہیں گناہ ہے اور آدان ہے "۔

### جنتی کون ہے اور دو زخی کون؟

حَدَّثَنَا عَمُودُ مِنْ غَيْلَانَ حَدَّثَنَا أَبُو نَمِيمٍ حَدَّثَنَا أَبُو نَمِيمٍ حَدَّثَنَا مُهْانُ عَنْ مَمْهِدِ بْنِ خَالِمِهِ قَالَ : سِمِمْتُ حَارِثَةَ بْنَ وَهِنْ الْخُرَاعِيَّ يَغُولُ : سَمِمْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعُولُ : أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَهُلِ البَّنَةِ : كُلُّ ضَمِينِ مُعَضَمَّنِ لَوْ اَقْمَمَ عَلَى اللهِ لَأَبْرَ مُنَ اللَّ أُخْبِرُكُمْ بِأَهُلِ النَّارِ : كُلُّ عُمُّلَ جَوَّاظٍ (١) مُمَدَّكُمْ بِي

قَالَ أَبُو عِيمتَى : هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ .

رجمہ: "حضرت حارث بن وهب خزاعی رضی الله تعالی عند فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کو یہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ "کیا حبیں نہ بناؤں کہ اہل جنت کون ہیں؟ ہر کمزور جم کھا لے اللہ برقو الله تعالی اس کی قتم کو سچا کر ویتا ہے۔ کیا تہمیں نہ بناؤں کہ دوز فی کون ہیں؟ ہر بد مزاج مخت طبع جمع کر کے رکھے والا متکبر"۔

تشریح: لینی جنتیل کے اوصاف یہ جیں' اور ووزخیول کے بی' اور یہ

اوصاف آتخضرت صلی الله علیه وسلم نے بطور اکٹریت کے بیان فرمائے ہیں۔

#### اہل جنت کے اوصاف:

ہر کمزورجس کو لوگ کمزور سمجھتے ہوں' اور اس کو بنظر حقارت دیکھتے ہوں'
یا وہ خود اپنے آپ کو کسی قطار و شار میں شار نہ کرنا ہو' زم دل ہو' اور ایمان
کی وجہ سے اس کی طبیعت میں لچک اور زی پائی جاتی ہو' حالا تکہ اللہ تعالیٰ کے
نزدیک اس کا ایما مرتبہ ہے کہ اگر وہ قتم کھا کریہ کمہ دے کہ اللہ تعالیٰ ایما
کریں کے تو اللہ تعالیٰ اس کی قتم کو پورا کر دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی ان
لوگوں میں شامل فرمائے۔

#### دوز خیوں کے اوصاف:

دوزنیوں کے بارے میں فرمایا اکھر مزاج ' سخت طبع' مال کو جمع کرنے والا' اور کسی کو نہ دینے والا' متکبر' خلاصہ ہے کہ اس کی طبیعت میں مجزاور نری نہیں ہوتی۔ واللہ اعلم۔ اللہ تعالی دوزخ سے اور دوزنیوں کے احوال سے محفوظ رکھے۔