

# श्राकीष्ट्रभूश्वी

आदवि-चाएला

#### মূল

ইমাম আবূ জা'ফর আহমদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে সালামা আত্বত্বহাবী [মৃত্যু ৩২১ হিজরি]

#### অনুবাদক

মাওলানা মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন বিন আব্দুস সালাম মল্লিক ফাযেলে দারুল উল্ম মুঈনুল ইসলাম হাটহাজারী, চট্টগ্রাম মুদারবিস, জামিয়া ইসলামিয়া বায়তুননূর, যাত্রাবাড়ী, ঢাকা

#### সম্পাদনায়

মাওলানা মোহাম্মদ আবুল কালাম মাসূম ফাযেলে দারুল উল্ম দেওবন্দ, ভারত

# ইসলামিয়া কুতুবখানা

৩০/৩২ নর্থক্রক হল রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

了《泰汉·蒙文《泰汉·蒙文《泰汉·蒙文《泰汉·蒙文《泰汉·蒙文

# عُقيلَةُ الطَّافِيّ

# আকীদাতুত্ব ত্বহাবী আরবি-বাংলা

মূল : ইমাম আবূ জা'ফর আহমদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে সালামা আত্মত্বহাবী

অনুবাদক : মাওলানা মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন বিন আব্দুস সালাম মল্লিক

সম্পাদনায় : মাওলানা মোহাম্মদ আবুল কালাম মাস্ম

প্রকাশক : আলহাজ মাওলানা মোহাম্মদ মোস্তফা

ইসলামিয়া কুতুবখানা, ঢাকা [প্রকাশক কর্তৃক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত]

প্রকাশকাল : ২০ আগষ্ট, ২০১৩ ইং

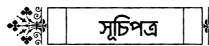
শব্দ বিন্যাস : ইসলামিয়া কম্পিউটার হোম

২৮/এ, প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা- ১১০০

মুদ্রণে : ইসলামিয়া অফসেট প্রিন্টিং প্রেস

প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা- ১১০০

হাদিয়া : ২৭০.০০ টাকা মাত্র



|               | বিষয়                                                  | পৃষ্ঠা |
|---------------|--------------------------------------------------------|--------|
| N             | ভূমিকা                                                 | ¢      |
| K             | গ্রন্থকার ইমাম ত্বহাবী (র.)                            | 77     |
| N             | প্রথম পাঠ :আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত-এর পরিচিতি          | ২০     |
| ₩             | দ্বিতীয় পাঠ :আল্লাহ তা'আলার একত্ববাদের আকিদা          | ৩২     |
| *             | আল্লাহ অনাদি, অনন্ত, বিনাশমুক্ত ও ধ্বংসমুক্ত           | ৩৭     |
| *             | বান্দা কাজের কর্তা নয়                                 | ৩৯     |
| *             | আল্লাহ তা'আলা অসাদৃশ্য, চিরস্থায়ী, চিরঞ্জীব ও স্রষ্টা | 8ર     |
| *             | আল্লাহ তা'আলা রিজিকদাতা, মৃত্যুদাতা ও পুনরুখানকারী     | 89     |
| *             | আল্লাহ তা'আলা সর্বকালে সর্বাবস্থায় সর্বগুণে গুণাম্বিত | ८७     |
| *             | আল্লাহ তা'আলা অনাদি ও অনন্তকাল স্রষ্টা                 | ৫৩     |
| *             | তৃতীয় পাঠ :আল্লাহই স্রষ্টা এবং ভাগ্য নির্ধারক         | ୯୯     |
| *             | আল্লাহর নিকট কোনো বস্তুই গোপন নয়                      | ৬০     |
| *             | আল্লাহ তা'আলা সৎকাজের আদেশদাতা এবং অসৎকাজের নিষেধকারী  | ৬২     |
| *             | আল্লাহই হেদায়েত, আশ্রয় ও নিরাপত্তা প্রদানকারী        | ৬৫     |
| *             | আল্রাহর সিদ্ধান্ত                                      | ৬৮     |
| *             | আল্লাহ তা'আলা সমকক্ষ ও প্রতিদ্বন্দ্বিতার উর্ধ্বে       | 90     |
| *             | চতুর্থ পাঠ :নবী মুহাম্মদ 🚟 সম্পর্কে আকিদা              | ۲۹     |
| *             | মুহাম্মদ ক্রিট্রে সর্বশেষ নবী ও নবীদের সরদার           | ۲۵     |
| *             | সর্বশেষ নবী ্ক্লিট্রা -এর পরে নবুয়তের দাবিদার ভ্রান্ত | bb     |
| *             | মুহাম্মদ 🚟 সকল সৃষ্টির নবী                             | ৮৯     |
| *             | পঞ্চম পাঠ :আলকুরআন সম্পর্কীয় আকিদা                    | ১১     |
| *             | কুরআন রাসূল ্বার্লিট্ট -এর উপর অবতারিত                 | ৯৬     |
| 安             | আল কুরআন বা কালামুল্লাহ অমান্যকারী কাফের               | ৯৮     |
| $\Rightarrow$ | আল্লাহর গুণকে মানুষের গুণের সাথে তুলনা করা অবৈধ        | 300    |
| *             | ষষ্ঠ পাঠ :আল্লাহ তা'আলাকে দর্শন সম্পর্কীয় আকিদা       | ১০২    |
| *             | আল্লাহর দর্শন সম্পর্কীয় ঈমান রাখা কর্তব্য             | 306    |
| *             | আত্মসমর্পণ ইসলামের মূলনীতি                             | ১০৬    |
| *             | আল্লাহর গুণাবলি অস্বীকারের পরিণতি                      | ১০৯    |
| *             | আল্লাহ তা'আলা সীমা, পরিধি, অঙ্গ প্রত্যঙ্গ হতে পবিত্র   | 222    |
| $\Rightarrow$ | সপ্তম পাঠ :মি'রাজ সম্পর্কীয় আকিদা                     | 278    |
| ⋆             | মহানবী ব্যালাল -কে প্রদত্ত কাওছার                      | 772    |
| $\Rightarrow$ | আল্লাহ কর্তৃক নেওয়া অঙ্গীকার সত্য                     | ১২৪    |
| $\bigstar$    | আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টির কর্ম সম্পর্কে অবগত               | ১২৭    |
| *             | তাকদীর আল্লাহর একটি রহস্য                              | 300    |
| 女             | তাকদীরের জ্ঞান আল্লাহ তা'আলারই                         | ১৩২    |
| *             | ইলম দু'প্রকার                                          | ১৩৩    |
| ⋆             | অষ্টম পাঠ :লাওহে মাহফূজ ও কলম সম্পর্কে আকিদা           | ১৩৬    |
| *             | মানুষের ভাগ্যে লিখিত সবই তার উপর আসে                   | ১৩৯    |
| 女             | আল্লাহ তা'আলাই একমাত্র স্রষ্টা                         | ১৪২    |
| $\bigstar$    | তাকদীর অস্বীকারকারী কাফের                              | \$88   |
| ⋆             | নবম পাঠ :আরশ ও কুরসী সম্পর্কে আকিদা                    | 186    |
| *             | ফেরেশতা, নবী ও অবতারিত কিতাবের প্রতি বিশ্বাস           | ১৪৯    |
| *             | মুসলমানকে কাফের বলা যাবে না                            | 200    |

|               | বিষয়                                                                       | পৃষ্ঠা      |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 水             | পবিত্র কুরআন আল্লাহ তা'আলার বাণী                                            |             |
| ×             | আল্লাহ তা'আলার বাণী মানবীয় কথার মতো নয়                                    | ১৫৯         |
| Ar            | পাপের কারণে কেউ ঈমান থেকে বের হয় না                                        |             |
| ×             | আশা ও ভয়ের মাঝে পূর্ণ ঈমান                                                 | ১৬২         |
| N             | নিভীক ও নিরাশ হওয়া ইসলামের বহির্ভূত                                        | ১৬৬         |
| ¥             | দশ্ম পাঠ :ঈমানের অর্থ                                                       | ১৬৮         |
| ×             | ঈমান হাস-বৃদ্ধি হয় না                                                      | 292         |
| *             | মু'মিনরা আল্লাহ তাু'আলার বন্ধু                                              | ১৭২         |
| *             | সাতটি বিষয়ের প্রতি ঈমান                                                    | 398         |
| 水             | একাদশ পাঠ কোনো মু'মিন চিরস্থায়ী জাহান্নামী নয়                             | 296         |
| *             | সকল মু'মিনের ইকতিদা বৈধ                                                     | 200         |
| *             | সকল মু'মিনের ইকতিদা বৈধ<br>কাউকে নিঃসন্দেহে জান্নাতী বা জাহান্নামী বলা অবৈধ | 200         |
| 水             | মুসলিম হত্যা অবৈধ                                                           | ንኦ৫         |
| N             | মুসলিম হত্যা অবৈধ<br>ইসলামি নেতৃত্বের প্রতি বিদ্রোহ অবৈধ                    | ১৮৭         |
| $\bigstar$    | আহলে সুত্রত ওয়াল জামাতের অনুসরণ                                            | ১৮৯         |
| 妆             | ইসলামি রাষ্ট্রের রষ্ট্রেনায়কের প্রতি ভালোবাসা                              | 797         |
| *             | মোজার উপর মাসহ করার আকিদা                                                   | 864         |
| A             | দ্বাদশ পাঠ :হজ ও জিহাদ সম্পর্কে আকিদা                                       | ১৯৬         |
| *             | মালাকুল মাউত ও কিরামান কাতেবীন-এর প্রতি ঈমান                                | २००         |
| *             | কবরের সুখ শাস্তি সত্য                                                       | ২০২         |
| *             | প্রক্রথান্ আমলের প্রতিদান ও হিসাব সত্য                                      | २०७         |
| *             | ছওয়াব, শাস্তি, পুলসিরাত ও মিজান সত্য                                       | ২০৯         |
| *             | স্বশ্রীরে পুনরুখান                                                          | ২১৩         |
| *             | জানাত-জাহানাম আলাহ তা'আলার সষ্ট                                             | २५७         |
| *             | জান্নাতী ও জাহান্নামী পূর্ব হতে নির্ধারিত                                   | ২১৯         |
| 水             | অয়োদশ পাঠ :বান্দার সামর্থ্য দু'প্রকার                                      | ২২১         |
| *             | কর্ম আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টি, বান্দার উপার্জন                                 | ২২৩         |
| *             | সবকিছু আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছানুসারে হয়                                       | ২২৬         |
| *             | দোয়া মৃতের জন্য উপকারী                                                     | ২২৯         |
| *             | আল্লাহ তা'আলার কয়েকটি গুণাবলি                                              | ২৩০         |
| *             | আল্লাহ তা'আলা ক্রোধান্বিত ও সম্ভুষ্ট হন                                     | ২৩২         |
| ×             | চতুর্দশ পাঠ :সাহাবায়ে কেরাম (রা.) সম্পর্কে আলোচনা                          | ২৩৩         |
| *             | সাহাবা (রা.)-এর প্রতি মহব্বত ঈমানের বহিঃপ্রকাশ                              | ২৩৯         |
| A             | প্রথম খলিফা হ্যরত আবূ বকর (রা.)                                             | <b>২</b> 8० |
| *             | খেলাফতের দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ খিলিফা                                   | ২৪৩         |
| $\Rightarrow$ | জান্নাতের সুসংবাদ প্রাপ্তগণ                                                 | ২৪৭         |
| ¥             | মহানবী ক্রীপ্রেও সাহাবা সম্পর্কে বিরূপ মন্তব্য অবৈধ                         | ২৪৯         |
| *             | নবীগণ ওলীর চেয়ে উত্তম                                                      | ২৫১         |
| A             | কিয়ামতের নিদর্শনাবলি                                                       | ২৫৬         |
| *             | জ্যোতিষী ও শরিয়ত বিরোধীকে বিশ্বাস করা অবৈধ                                 | ২৬০         |
| *             | মুসলমান ঐক্যবদ্ধ থাকা কর্তব্য                                               | ২৬২         |
| $\Rightarrow$ | মুসলমান ঐক্যবদ্ধ থাকা কর্তব্য<br>ইসলাম আল্লাহ তা'আলার মনোনীত ধর্ম           | ২৬৪         |
| *             | আমাদের বিশ্বাস                                                              | ২৬৯         |
| *             | শেষ কথা                                                                     | २१०         |
| *             | খেলাফত ও ধর্মীয় রাজনীতি :লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য                                 | 290         |

#### আঞ্চিদা পরিচিতি:

# \* عَقَيْدَةً -এর আভিধানিক অর্থ :

শৃদ্ধি মাসদার। এর বহুবচন الْعَقَائِدُ শৃদ্ধিত হতে সংগৃহীত। এর মূল অর্থ বন্ধন করা, গিরা দেওয়া, চুক্তি করা, জমাট হওয়া, নিষ্ঠা, একাগ্রতা, শক্ত হওয়া ইত্যাদি। প্রখ্যাত ভাষাবিদ ইবনে ফারিস এর অর্থ বর্ণনা করেন, শব্দটি এ ـ ق ـ و) থেকে সংগৃহীত। অর্থ হলো দৃঢ় করা, দৃঢ়ভাবে নির্ভর করা। শব্দটি যত অর্থে ব্যবহৃত হয়, তা এ অর্থ থেকে গৃহীত। অতএব, রীতি, নীতি বা চরিত্র।

#### \* عَمْدُهُ -এর পারিভাষিক সংজ্ঞা :

َعُوْيُدُة শব্দের সংজ্ঞা ওলামায়ে কেরাম বিভিন্নভাবে প্রদান করেছেন। নিচে কয়েকটি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য সংজ্ঞা প্রদত্ত হলো–

- अष्ठिम শতকের প্রখ্যাত অভিধানবেতা ইবনে মুহাম্মদ আল ফাইউমী (त.) বলেন—
   (त.) বলেন—
   (آلْ عَوْيْدَةُ هِيَ مَا يَسْئِنُ الْإِنْسَانُ بِهِ
   ( অর্থাৎ আকিদা বলা হয় ঐ অভ্যাস বা বিশ্বাসকে
   या মানুষ ধর্ম হিসেবে গ্রহণ করে।
- ७. মুজামুল ওয়সীত গ্রন্থকার (য়.) বলেন لَنْ عَنْ لَا يَقْبَلُ السَّلَ अर्थार प्रांतिक वा निर्देश विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश वा प्रांतिक वा प्रांतिक वा प्रांतिक वा प्रांतिक वा प्रांतिक वा व्या प्रांतिक वा व्या व्या प्रांतिक वा व्या विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश वा विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश विधान वा निर्देश वा निर
- কতিপয় আলেম এ ব্যাপারে তাদের মতামত ব্যক্ত করতে গিয়ে বলেন
   অকিদা বলা হয়
   মানুষের এমন জন্মগত বিধি-বিধানকে যার উপর তারা মৃত্যু পর্যন্ত দৃঢ়ভাবে অটুট থাকে।
- الْعُقَائِدُ هُوَ اِعْتَقَادُ الْقَلْبِ اِعْتِقَادًا جَازِمًا بِاللَّهِ -अलाभिय़ा शक्काब वरलन . ﴿ وَبِرَسُولِهِ وَمَا نُقِلَ عَنْهُمَا مِنْ أَوْصَيافِهِمَا وَهَدْيِهِمَا بِالدَّلَائِلِ الثَّابِتَهِ.

#### আকিদার আলোচ্য বিষয় :

- আকিদার আলোচ্য বিষয় হলো, আল্লাহ তা আলার একত্ববাদ, গুণাবলি ও তাঁর সম্পর্কিত অন্যান্য আকিদা নিয়ে আলোচনা করা।
- 💸 রাসূল 🚟 সম্পর্কে সঠিক আকিদা নিয়ে আলোচনা করা ।

#### আর্কিদার উদ্দেশ্য :

- আকিদার উদ্দেশ্য একটিই, তা হলো ইসলামি শরিয়তের মৌলিক বিধি-বিধানগুলোর ক্ষেত্রে ভুল ভ্রান্তি হতে মুক্ত থাকা এবং উভয় জাহানের সফলতা অর্জন করা।
- েকেউ বলেন, উভয় জাহানের সফলতা অর্জনের লক্ষ্যে ইসলামের সকল বিধানগুলোর ক্ষেত্রে ভুল ভ্রান্তি থেকে মুক্ত থাকা।

আফিদার উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ:

হযরত রাসূল ক্ষ্মান্ত্র ও তাঁর সাহাবাদের যুগে আকিদা বিষয়ক পরিভাষা প্রচলিত ছিল। আর তা হলো ঈমান। আল কুরআন ও হাদীস শরীফে এই শব্দটিই আকিদা বিষয়ক পরিভাষা হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে। অবশ্য হিজরি দ্বিতীয় শতক হতে ধর্ম বিশ্বাস বুঝাতে আরো কিছু পরিভাষা এ বিষয়ে পরিচিতি লাভ করে।

ইসলামে আকিদা বিষয়ক নিদর্শনাবলির ক্ষেত্রে সাহাবায়ে কেরাম (রা.) রাসূল ক্রিজ্মী ও আল কুরআনে যা বলা হয়েছে তা তারা নির্দ্ধিয়ে তথা বিনা বাক্যে মেনে নিয়েছেন ও বিশ্বাস করেছেন। এ ব্যাপারে তারা কোনো প্রকার যুক্তি তর্কে লিপ্ত হননি। যখন ইসলাম পারস্য, ইরাক, মিসর, আফ্রিকা ও অন্যান্য দেশে ব্যাপকভাবে প্রসার লাভ করে, তখন এ সকল রাষ্ট্রের মানুষ নিজেদের পূর্ববর্তী ধর্ম ও তৎকালীন সমাজে প্রচলিত বিভিন্ন দার্শনিক মতবাদের প্রভাবে ইসলামের [আকিদা] তথা ধর্মীয় বিশ্বাসের ক্ষেত্রে বিভিন্ন বিতর্কের সূত্রপাত করে। তাদের বিতর্কিত বিষয়ে ইসলামি ধর্ম বিশ্বাসের বিভিন্ন দিক ব্যাখ্যা বিশ্বেষণ করতে তাবেঈন, তাবেতাবেঈনগণ সচেষ্ট হন। তাঁরা ধর্ম বিশ্বাসের অমৌলিক বিষয়াদি আলোচনার জন্য "ঈমান" শব্দ ছাড়াও অনেক পরিভাষা ব্যবহার করেন। এ সকল পরিভাষার মধ্যে অন্যতম হলো দিক হাড়াও অনেক পরিভাষা ব্যবহার করেন। এ সকল পরিভাষার মধ্যে অন্যতম হলো দিক ত্রিভার মধ্যে ত্রিভার ত্রিকি পরিভাষাতির অধিক প্রচলন ঘটে। যার ফলে এটি অধিক পরিচিত হয়ে পড়ে।

হিজরি চতুর্থ শতাব্দীর পূর্বে এর কোনো প্রচলন ছিল না। এমনকি হিজরি চতুর্থ শতাব্দী পর্যন্ত সংকলিত কোনো অভিধান গ্রন্থেও এর ব্যবহার পাওয়া যায় না। হিজরি চতুর্থ শতাব্দী হতে এর প্রচলন ঘটে। এর পরবর্তী যুগে এটিই একমাত্র ঈমান বিষয়ক পরিভাষা হয়ে পড়ে।

পূর্ব যুগে عَفِيْدَهُ শব্দটি ধর্ম বিষয়ক বুঝাতে ব্যবহৃত হলেও হ্যরত রাসূল ক্ষ্মী -এর যুগে এবং প্রাচীন আরবি ভাষায় -এর ব্যবহার পাওয়া যায় না। الْأُعْتِقَادُ اللهُ اللهُ اللهُ بَاهُمُ بَعْمُ اللهُ بَاهُمُ بَعْمُ اللهُ الل

প্রসিদ্ধ ভাষাবিদ ইসমাঈল হাম্মাদ জাওহারী বলেন-

্রিট্রিটের ক্রিট্রটির করেছে। অর্থাৎ সম্পত্তি বা সম্পদ ই'তেকাদ করেছে। অর্থাৎ তা অর্জন করেছে বা সঞ্চয় করেছে। কোনো কিছু ই'তেকাদ হয়েছে, অর্থ হলো, তা শক্ত এবং কঠিন মজবুত বা জমাটবদ্ধ হয়েছে। অন্তর দিয়ে অমুক জিনিস ই'তেকাদ করেছে। আর তার কোনো মা'কৃদ নেই। অর্থাৎ তার মতামতের স্থিরতা বা দৃঢ়তা নেই।"

হাতে গোণা দু'একটি হাদীসে اعْتِقَادُ শব্দটি ব্যবহার হয়েছে ঠিকই, কিন্তু বিশ্বাস অর্থে নয়; বরং সম্পদ- পতাকা ইত্যাদি দৃঢ়ভাবে ধারণ করা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যেমন একটি হাদীসে হয়রত বারা ইবনে আযিব (রা.) বলেন, اَعْتَقَدَ عُمْنَى رَضِيَى اللَّهُ عَنْهُ وَقَدْ اِعْتَقَدَ সম্পদ করলাম, এমতাবস্থায় তিনি একটি পতাকা দুঢ়ভাবে ধারণ করেছিলেন।

হিজারি দ্বিতীয় শতাব্দীর কোনো কোনো ইমাম ও আলেমের কথায় عَوْيُدَةً ও اَعْرَفَادٌ শব্দি ধর্ম বিশ্বাস অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যেমন হযরত আবৃ হানীফা (র্.) ফিকহুল আকবারে اعْرَفَادُ শব্দকে 'ধর্ম বিশ্বাস' অর্থে ব্যবহার করেছেন।

খবশ্য চতুর্থ ও পঞ্চম শতকের লিখিত কোনো অভিধান গ্রন্থে عَقَدَةُ শব্দ ব্যবহৃত হয়নি।
যদিও عَقَدَ – عُقَدَةُ – عُقَدةٌ – عُقَدة ও عَقَد শব্দ পাওয়া যায়। ৮ম শতকের পরে এই
শব্দের ব্যাখ্যা বিভিন্নজন বিভিন্নভাবে করেছেন।

#### ইসলামি আকিদা বিষয়ক অন্যান্য পরিভাষা :

হ্যরত রাসূল ্ব্রাক্ট্রিও সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর যুগে আকিদা বিষয়ক অন্য কোনো পরিভাষা إِيْمَانًا শব্দ ছাড়া] ব্যবহৃত না হলেও হিজরি দ্বিতীয় শতাব্দীতে কিছু পরিভাষার উৎপত্তি হয়। নিমে তা সবিস্তারে প্রদত্ত হলো।

- كَلَّمُ الْعَقِيْدَةِ (a.) হযরত ইমাম আবৃ হানীকা (a.) عِلْمُ الْتَوْجِيْدِ নামে ব্যবহার করেছেন। তাওহীদই আকিদার মূল ভিত্তি। তিনি এ হিসেবে একে عِلْمُ التَّوْجِيْد নামে অভিহিত করেছেন। —[ফিকহে আকবার]।
- ইজরি তৃতীয় শতকে ইসলামি আকিদা ও এ বিষয়ক মূলনীতি বুঝাতে উক্ত
  শব্দটির ব্যাপক পরিচিতি ঘটে। সুয়ত বলা হয় রাস্ল ক্রিয়্রায় -এর জীবনাদর্শ ও তাঁর
  সাহাবাদের কর্ম আদর্শকে। যেহেতু হিজরি তৃতীয় শতাব্দীর দিকে নতুন মুসলিমগণ
  ইসলাম গ্রহণ করে নিজস্ব মত ও তর্ক দিয়ে সাহাবাদের সুয়ত থেকে বের হতে থাকলো।
  তাই সে যুগের ইমামগণ 'আস সুয়াহ' নামক আকিদা বিষয়ক অনেক গ্রন্থ লেখেন এবং
  'আস সুয়াহ' শব্দকে আকিদা বিষয়ক পরিভাষা হিসেবে ব্যবহার করেন।
- ত. اَصُوْلُ الدِّيْنِ اَوِ الدِّيَانَة : কোনো কোনো আলেম হিজরি চতুর্থ শতকের পর উজ পরিভাষাটি আকিদা বুঝাতে ব্যবহার করেন। তাদের মধ্যে আল্লামা আবুল হাসান আলী ইবনে ইসমাঈল আশ শায়ারী (র.) উল্লেখযোগ্য। তিনি الْإِبَانَةُ عَنْ الْصُوْلِ الدِّيَانَةِ नाমক একটি গ্রন্থও লিখেন।
- 8. اَلشَّرِيْعَةُ : হিজরি তৃতীয় শতাব্দীতে উক্ত পরিভাষাটি আকিদা বিষয়ক পরিভাষা হিসেবে ব্যাপক প্রচার লাভ করে। ইমাম আবৃ বকর মুহাম্মদ ইবনে হুসাইন আল আজুরী (র.) আকিদা বিষয়ক আশ শবীয়াহ নামক গ্রন্থণ্ড লিখেন।
- ে عِلْمُ الْكَلَامِ : ইসলামি আকিদা বিষয়ক আলোচনা বা গবেষণাকে অনেক সময় এ পরিভাষায় আখ্যা দেওয়া হতো। ধর্ম বিষয়ক দর্শন ও যুক্তি বিদ্যাকেই ইলমুল কালাম হিসেবে বুঝানো হয়।

আহমদ আমীন (র.) বলেন, ইলমুল কালামটা মূলতঃ মু'তাজিলা সম্প্রদায়ের সৃষ্ট। আব্বাসীয় খেলাফত যুগে সম্ভবত আল মামুনের শাসনকালে এর উৎপত্তি ও বিকাশ লাভ করে। এর পূর্বে এ বিষয়ক পরিভাষা الْفَقْهُ الْ الْمَانِيْنُ ছিল। আল্লামা শিবলী নু'মানী (র.) বলেন, আব্বাসীয় খুগে খলিফা মাহদীর যুগ পর্যন্ত এটা ইলমুল কালাম নামে অভিহিত ছিল না। কিন্তু যখন মামূনুর রশীদের যুগে মু'তাজিলা সম্প্রদায় দর্শন শাস্ত্রে দক্ষতা লাভ করে এবং দার্শনিক মনোবৃত্তি নিয়ে এই শাস্ত্রের গ্রন্থাদি রচনা শুরু করে তখন তারা এর নাম ইলমুল কালাম রাখেন।

\* হ্যরত রাসূলে কারীম হ্রাট্ট্রি-এর যুগে সাহাবায়ে কেরাম (রা.) ধর্ম বিশ্বাস বুঝাতে একটি পরিভাষাই ব্যবহার করতেন। আর তা হলো الْاِيْمَانُ যেহেতু এটি ধর্ম বিশ্বাস বিষয়ক প্রথম পরিভাষা তাই এর সংজ্ঞা আমাদের জেনে নেওয়া উচিত। তাই নিমে এর বিস্তারিত আলোচনা পেশ করা হলো।

## া الايمان – এর পরিচিতি :

- \* اَلْإِيْمَانُ শব্দর আভিধানিক অর্থ : اَلْإِيْمَانُ শব্দর আভিধানিক অর্থ أَلْإِيْمَانُ
- ك. اَلتَّصْدِيْقُ অর্থাৎ আন্তরিক বিশ্বাস।
- २. الانْقياد অর্থাৎ আনুগত্য করা ।
- ৩. الْكُوْتُوْقُ अर्थाৎ নির্ভর করা ।
- 8. اَلْخُضُوعُ वर्शा । वर्श अवनठ इउग्रा ।
- ৫. الاعْمَنْدَانُ जर्शाৎ প্রশান্তি লাভ করা।
- ৬. الْاذْعَانُ অর্থাৎ স্বীকৃতি দেওয়া।
- ৭. আল্লামা তাফতাযানী (র.) বলেন, الْاَيْمَانُ-এর আভিধানিক অর্থ হলো সংবাদ দাতার সংবাদকে মনে প্রাণে বিশ্বাস করা এবং তা গ্রহণ ও সত্যায়ন করা ।
- े कारापूर जूलाव शक्रकात (त्र.) वर्लन, الْإِيْمَانُ এর আভিধানিক অর্থ হলো الْإَعْتِمَادُ वर्षा क्षांत अर्थ र्ला باللَّهِ وَرَسُوْلِهِ अर्था९ आल्लाह ও जांत तागृलित প্রতি বিশ্বাস ताখा ।
- \* । এর পারিবাধিক সংজ্ঞা এর পারিবাধিক সংজ্ঞা
- كَالْ يُمَانُ هُوَ الْعَمَلُ بِالْمَامُوْرَاتِ কর্ত্তি সকল অহিমদ ইবনে হামল (র.) বলেন بِالْمَامُوْرَاتِ وَالْاِجْتِنَابُ عَنْ جَمِيْعِ الْمَنَّهِيَّاتِ مَوْم সকল আদিষ্ট বিষয়াবলির উপর আমল ও সকল নিষিদ্ধ বিষয়াবলি পরিহার করাকে স্ক্রমান বলা হয়।
- २. ইমাম গাযালী (র.) বলেন اَلْإِيْمَانُ هُوَ تَصْدِيْقُ النَّبِيِّ وَالنَّبِيِّ وَالْمَانُ هُوَ تَصْدِيْقُ النَّبِيِّ وَالْمَانُ هُوَ مَاءُ صَاءَبِهِ অৰ্থাৎ ঈমান বলা হয় হয়রত রাস্ল ক্ষ্মিষ্ট্র যা কিছু নিয়ে এসেছেন সব কিছুর প্রতি আস্থা স্থাপন করাকে।
- ৩. ঈমান বলা হয়, মহানবী ক্রাণ্ট্রেয়া কিছু নিয়ে আগমন করেছেন তাতে পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করা এবং তা আমাদের নিকট মুতাওয়াতির রূপে পৌছার জ্ঞান রাখা সংক্ষিপ্তের স্থানে সংক্ষিপ্ত এবং বিস্তারিত স্থানে বিস্তারিত।
- 8. जमरूत उनामारमंत भरात, الْإِيْمَانُ هُوَ التَّصْدِيْقُ بِمَا جَاءَ بِهِ النَّبِيِّ عَلَيْ مِنْ अर्थार जानार بِهِ النَّبِيِّ مِنْ अर्थार जानारत निकं रिश्त तामृन किं कर्व जानीज عُنْدِ اللَّهِ تَعَالَى وَالْإِقْرَارُ بِهِ अर्थार जानारत निकं रिश्तावनित मठा। अर्थन विश्तावनित मठा। उने स्वा उना रिश्तावनित मठा।
- श्वामा काि वाग्रवाित (त.) वलन الْإِيْمَانُ هُو تَصْدِيْقُ بِمَا عُلِمَ مَجِئُ النَّبِي ﷺ بِه إِجْمَالًا وَتَفْصِيْلًا.

৬. আল্লামা আনোয়ার শাহ কাশমিরী (র.) বলেন-

ٱلْإِيْمَانُ هُوَ تَصْدِيْقُ النَّبِيِّ عَلِي اللَّهِ بِمَا جَاءَ بِهِ بِإِعْتِمَادٍ عَلَى النَّبِيِّ عَلِي اللَّهِ.

ी. तांरापूर्ण जूलाव अञ्चलां (त.) वांलन وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ व्राव अञ्चलां (त.) वांलन الْإِعْتِمَانُ هُوَ الْإِعْتِمَانُ

# বিশুদ্ধ আর্কিদা ও ঈমানের গুরুত্ব :

সঠিক বিশ্বাসই মানুষের সকল সফলতার চাবিকাঠি ও সৌভাগ্যের ভিত্তি। বিশ্বাসই মানুষের পরিচালিকা শক্তি। সঠিক বিশ্বাস তথা ঈমান মানুষকে সফলতার শীর্ষে তুলে দেয় এবং তার জীবনকে করে অনাবিল শান্তিময় ও আনন্দময়। আর ঈমান ও কর্মের নাম ইসলাম। বিশুদ্ধ দিমান ইসলামের মূল ভিত্তি। মানুষ আল্লাহ তা'আলার যত ইবাদত ও গুণকীর্তন করে সব কবুল হওয়ার জন্য প্রথম শর্ত হলো, বিশুদ্ধ ঈমান। তাতে কোনো প্রকার কুফর বা শিরক থাকতে পারবে না। একথা মহান আল্লাহ তা'আলা কুরআনের বহু স্থানে বলেছেন।

অনুরূপভাবে ইহলৌকিক জীবনে আল্লাহ তা'আলার নিয়ামত, বরকত ও কল্যাণ লাভের জন্যও বিশুদ্ধ ঈমান শর্ত। যেমন ইরশাদ হচ্ছে— مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْتُى وَهُ وَ مَوْمِنُ فَلَنَحْدِيَتُهُ مَ اَجْرَهُمْ بِاَحْسَنِ مَا كَانُوْا مُوْمِنُ فَلَنَحْدِيَتُهُ مَ اَجْرَهُمْ بِاَحْسَنِ مَا كَانُوْا مُوْمِنُ فَلَنَحْدِيَتُهُ مَ اَجْرَهُمْ بِاَحْسَنِ مَا كَانُوْا مَوْمِنَ فَلَنَحْدِيَتُهُ مَ اَجْرَهُمْ بِاَحْسَنِ مَا كَانُوْا مَوْمِنَ فَلَنَحْدِيَتَهُ مَ اَجْرَهُمْ بِاَحْسَنِ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ مَوْمِنَ فَلَنَحْدِيَتَهُ مَ اَجْرَهُمْ بِاللهِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ رَبَعْ مَلُون مَا كَانُوا يَعْمَلُون مَا كَانُوا يَكْسِبُون مَالمَا مَا السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ وَلَكِنْ كَذَبُوا فَاَخَذْناهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ وَلَكِنْ كَذّبُوا فَاخَذْناهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا السَّمَاءِ وَالْارْضِ وَلَكِنْ كَذّبُوا فَاخَذْناهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا السَّمَاءِ وَالْارْضِ وَلَكِنْ كَذَبُوا فَاخَذْنَاهُمْ مِمَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا السَّمَاءِ وَالْارْضِ وَلَكِنْ كَذَبُوا فَاخَذْنَاهُمْ مِمَا كَانُوا يَكْسِبُون مَا السَّمَاءِ وَالْارْضِ وَلَكِنْ كَذَبُوا فَاخَذْنَاهُمْ مِمَا كَانُوا يَكْسِبُون وَالْكُونُ يَكْسِبُون مَا السَّمَاءِ وَالْالْمُونُ وَالْكُونُ يَكْدُنُوا فَاخَذُنَاهُمْ مِالِكُونَ يَكْسُونُ وَالْكُونُ يَكْسُونُ وَالْكُونُ يَكُونُ فَا كَنْدُوا فَاكَمْدُوا فَاكُونُ الْمُعْرَفِي وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُوا يَعْمُونُ مَا كَانُوا يَكُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَلَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِّمُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَلَالُونُ مُعْمُونُ وَالْمُعُونُ وَالْمُعُلِي وَلَالْمُونُ وَالْمُعُلِ

আল্লাহ তা'আলার নৈকট্য এবং বন্ধুত্ব লাভের জন্যও ঈমান শর্ত। যেম্ন আল্লাহ তা'আলা বলেন الله لا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ النَّذِيْنَ امْنُوا ضَافَوْ وَكَانُوا اللهِ لا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ النَّذِيْنَ امْنُوا مَاكُولُو اللهِ لا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ النَّذِيْنَ امْنُولُ أَوْكَانُوا وَكَانُوا مَعْ مَاهُ وَكَانُوا مَعْ مَاهُ وَكَانُوا وَكَانُوا مَعْ مَاهُ وَكَانُوا مَعْ مَاهُ وَكَانُوا مَعْ مَاهُ مَا مَعْ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَاهُ مَا مَا مَاهُ مَا مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَاهُ مَا مَا مَاهُ مَاهُ مَا مَاهُمُ مَا مَاهُ مَاهُمُ مَا مُنْ مَا مُنْ مَا مُاهُ مَا مُعْلَى مَا مَا مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْمَاعُ مَاهُ مَالَّا مَا مُعْلَى مُعْلِيعُ مُعْلَى مُعْلِعُ مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِمُ مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَى مُعْلِمُ مُعْلَى مُعْلَى

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ২-ক

# বিশুদ্ধ ইমান বিনষ্টকারী সম্পর্কে জ্ঞান লাভের গুরুত্ব :

মানুষ প্রকৃতিগতভাবেই মানবীয় বিবেক বৃদ্ধি ও যুক্তির মাধ্যমে মহান সত্তা আলাহ তা আলার অন্তিত্ব অনুভব ও প্রমাণ করতে পারে। কিন্তু আলাহ তা আলার প্রতি বিশ্বাসের স্বরূপ ও বিস্তারিত বিষয়াদি অনুভব করতে পারে না। এজন্য ঐশী বাণীর জ্ঞানের উপর তার নির্ভরশীল হতে হয়। এ কারণে কুরআন হাদীসের আলোকে ইসলাম ঈমানের স্বরূপ, ভিত্তি ও আরকান ইত্যাদি সম্পর্কে বিস্তারিতভাবে অবগত হওয়া ছাড়া বিশুদ্ধ ঈমান অর্জন করা অসম্ভব।

যেরপভাবে ঈমান অর্জন করা জরুরি, সেরপভাবে তা সংরক্ষণ করাও জরুরি। রাস্ল্ ব্রাষ্ট্র-এর পূর্বেকার যুগের অনেক নবীর উদ্মত তাঁদের সত্যবাণীর মাধ্যমে ঈমান অর্জন করেছে। কিন্তু তাঁরা ঈমান সংরক্ষণ করতে ব্যর্থ হয়েছে। তাঁরা ঈমান বিধ্বংসী বিষয়াবলি চিহ্নিত করতে না পারার কারণে নিজেদের ঈমান সংরক্ষণ করতে পারেনি।

উদাহরণস্বরূপ বলা যেতে পারে কুরআনুল কারীমে আল্লাহ তা'আলা ইহুদি, নাসারা ও আরব কাফেরদের কথা উল্লেখ করেছেন। তারা সকলেই নিজেদেরকে খাঁটি ও নির্ভেজাল মুমিন হিসেবে বিশ্বাস করতো এবং রাসূল ক্রিম্মেন্ত্রি এর আনীত ধর্মকে তারা মনে করতো তাদের ঈমান ও পূর্ব পুরুষদের রেখে যাওয়া ধর্মের বিনষ্টকারী। যার ফলে তারা ইসলামকে গ্রহণ করেনি। কিন্তু তারা এ বিষয়টি বুঝতে পারেনি যে, তাদের ঈমানকে কুফর ও শিরক গ্রাস করে বিনষ্ট করে দিয়েছে। অথচ তারা আল্লাহ তা'আলার ইবাদত করত এবং অনেক সংকার্য সম্পাদন করত। কিন্তু তারা একথা জানতো না বা জানলেও বিশ্বাস করতো না যে, আল্লাহ তা'আলা তো কুফর শিরক মিশ্রিত ইবাদত কবুল করেন না। এ কারণেই মহান আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কুরআনে ইরশাদ করেন করিন করেন করিন না এ কারণেই মহান আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কুরআনে ইরশাদ করেব, তার সংকর্মসমূহ নিক্ষল হয়ে যাবে। আলে ইমরানা অন্যত্র মহানবী ক্রিম্নেট্র নকে উদ্দেশ্য করে আল্লাহ তা'আলা বলেন ত্রিম্বানী করতে, তার সংকর্মসমূহ নিক্ষল হয়ে যাবে। তা তা তা তা তা সম্পর্কে সতর্ক করতে গিয়ে বলেনা, যদি আপনি শিরক করেন, তবে অবশ্যই আপনার আমল বিফল হয়ে যাবে। আর আপনি হবেন ক্ষতিগ্রস্থদের অন্তর্ভুক্ত।

সুতরাং ঈমান বিধবংসী বিষয়ের স্বরূপ, এগুলোর কারণ এবং পূর্ববর্তী নবীগণের উদ্মতদের বিভ্রান্তির কারণ ও তার প্রেক্ষাপট সম্পর্কে পূর্ণ অবগত হওয়া অতীব জরুরি।

# ভ্রান্ত আকিদা সম্পর্কে জ্ঞানার্জনের গুরুত্ব :

হযরত রাসূলে কারীম ক্ষ্মান্ত্রী যে সকল কর্ম করেননি সে সকল কর্ম সম্পাদন করাকে ইবাদত, বুজুর্গী মনে করার অর্থ এ দাঁড়ায় যে, নিশ্চয় তাঁর সুত্রত অপূর্ণ। অনুরূপ আকিদার ক্ষেত্রে তিনি যা বলেননি তাকে ইসলামি আকিদা হিসেবে গণ্য করাও তাঁর সুত্রতকে অবজ্ঞা ও অপূর্ণ মনে করার নামান্তর। এমনটি করা পাপ বৈ কিছু নয়। কর্মের ক্ষেত্রে পাপ না থাকলেও আকিদার ক্ষেত্রে এরূপ সুত্রত বিরোধিতার কারণে সে পাপী বলেই গণ্য হবে।

এ ধরনের ব্যক্তির আকিদা বিভ্রান্তিকর হওয়ার কারণে সে জাহান্নামী হবে। কারণ হযরত রাস্ল<sup>্লানান্নি</sup>বলেছেন—

ইস. আকীদাতুত্ত্ব ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ২–খ

إِنَّ بَنِىْ اِسْرَائِيْلَ تَفَرَّقَتْ عَلَىٰ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِيْنَ مِلَّةً وَتَفْتَرِقُ اُمَّتِیْ عَلیٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِیْنَ مِلَّةً وَاَفْتَرِقُ اُمَّتِیْ عَلیٰ ثَلَاثٍ وَسَبْعِیْنَ مِلَّةً کُلُّهُمْ فِی النَّارِ اِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً قَالُوا وَمَنْ هِی یَا رَسْوَلَ اللّٰهِ! قَالَ مَا اَنا عَلَیْهِ وَاَصْحَابِیْ.

অর্থাৎ নিশ্চয় বনী ইসরাঈলগণ ৭২ দলে বিভক্ত হয়েছিল। আর আমার উদ্মত [আকিদাগতভাবে] ৭৩ দলে বিভক্ত হবে। এদের একটি দল ব্যতীত সকলেই জাহান্নামে যাবে। সাহাবায়ে কেরাম (এ.) প্রশ্ন করলেন, সে দলটি কারা? হে আল্লাহর রাসূল ক্রাষ্ট্রে! উত্তরে তিনি বললেন, আমি এবং আমার সাহাবীগণ যে রীতিনীতির উপর রয়েছি।

উপরিউক্ত হাদীস থেকে কয়েকটি বিষয় বুঝা যায়।

- ১. হাদীসে বর্ণিত ৭৩ দলের মধ্যে কেবলমাত্র একদল জান্নাতী হবে। আর অবশিষ্ট ৭২ দল জাহান্নামী। অবশ্য তারা কাফের নয়; বরং আকিদার ক্ষেত্রে ক্রেটি থাকার কারণে পাপী হয়েছে। যার ফলে পাপের শাস্তি ভোগ করে জান্নাতে যাবে। হাঁ, যদি তার ক্রেটিযুক্ত আকিদা কুফরি হয়, তবে তা ভিন্ন কথা।
- ইসলামি শরিয়ত ও আকিদার ক্ষেত্রে সকল সাহাবীই সত্যের মাপকাঠি।
- ৩. আকিদার ক্ষেত্রে রাসূল ক্ষ্মান্ত্রীও সাহাবায়ে কেরাম (রা.) কি আকিদা পোষণ করেছেন তা জানা সকল মুসলমানের অত্যাবশ্যক। ইসলামি শরিয়ার সর্বক্ষেত্রে হুবহু তাদের অনুসরণ করা প্রত্যেক মুসলমানের জন্য জরুরি।

সূতরাং সকল মুসলমানের জন্য সঠিক আকিদা ও বিভ্রান্তিকর আকিদা সম্পর্কে পূর্ণ জ্ঞানার্জন করা অতীব গুরুত্বপূর্ণ বিষয়।

# গ্রন্থকার ইমাম তাহাবী (র.) :

নাম ও বংশ: তাঁর প্রকৃত নাম আহমদ, উপনাম আবৃ জাফর। পিতার নাম মুহাম্মদ। তাঁর বংশ পরিক্রমা হলো— আবৃ জাফর আহমদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে সালামা ইবনে মাসলামাহ ইবনে আব্দুল মালেক ইবনে সালামা ইবনে সুলাইমান ইবনে হারবুল আযদী আল হাজারী আল মিসরী আত তুহাবী (র.)।

ইয়ামেনের একটি বিখ্যাত গোত্রের নাম আযদ। এরই একটি শাখার নাম হাজার। 'ত্বহা' নামক এলাকায় তিনি বাস করতেন। বর্ণিত সব দিকেই সম্বন্ধ করে তাঁকে কখনো আযদী, কখনো হাজরী আবার কখনো ত্বহাবী বলা হয়। তবে তিনি ত্বহাবী নামেই সমধিক পরিচিত। জন্ম: ইমাম তাহাবী (র.) ১১ই রবিউল আউয়াল মাসে জন্মগ্রহণ করেন। অবশ্য তাঁর জন্ম সন নিয়ে বিভিন্ন মত পরিলক্ষিত হয়।

১. ইবনে আসাকির (র.) ইবনে ইউনুস (র.) থেকে বর্ণনা করে বলেন, ইমাম ত্বহাবী (র.) ২৩৯ হিজরি সনে জন্মগ্রহণ করেন। আবদুল কাদের কুরাশী, ইবনে নুকতা, ইয়াক্ত ইমাবী, আল্লামা ইবনে জাওযী, আল্লামা সুয়ৃতী, হাফেজ ইবনে হাজার আসকালানী, আল্লামা হাফেজ ইবনে কাসীর, ইবনুত তাগরী, শাহ আবদুল আজিজ মুহাদ্দিসে দেহলভী (র.) প্রমুখ ব্যক্তিবর্গ ও মিসরীয় ব্যক্তিবর্গের মতেও ইমাম ত্বহাবী (র.)-এর জন্ম ২৩৯ হিজরি সনে হয়েছে। [জাওয়াহেরে মুয়ীআ, মু'জামুল বুলদান, লিসানুল মীজান, হুসনুল মুহায়ারা, আল বুলদান ও আন নুজুমুয় য়হেরা ইত্যাদি গ্রন্থ দ্রন্থব্য]

- ২. কারো মতে তিনি ২২৯ সনে জন্মগ্রহণ করেন।
- ৩. কেউ বলেন, তিনি ২৩৭ হিজরি সনে জন্মগ্রহণ করেন।
- 8. কতক ঐতিহাসিক ব্যক্তি বলেন, তিনি ২২৭ হিজরিতে জন্মগ্রহণ করেন।
- ৫. কতিপয় ইতিহাসবেত্তার মতে ইমাম ত্বহাবী (র.) ২৩৮ হিজরিতে জন্মগ্রহণ করেন।
   তবে প্রথম মতটিই অধিকতর বিশুদ্ধ।

যাঁই হোক তিনি উপরিউক্ত যে কোনো এক সনে ১১ই রবিউল আউয়াল রবিবার মিসরের মফস্বল নগরের তাহতুত গ্রামে এক সম্রান্ত মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন।

শৈশবকাল: খোদাভীরু আলেম পরিবারে ইমাম তৃহাবী (র.) জন্মগ্রহণ করায় তাঁর শৈশবকাল শুরু হয় ধর্মীয় পরিবেশে। তাঁর শৈবকাল অতিবাহিত হয়েছে মা বাবার সুশাসন ও সুদৃষ্টির মধ্য দিয়ে। পাড়ার অন্যান্য ছেলেদের মতো তাঁর শৈশব কাটেনি। তিনি সকলের নিকটই অত্যন্ত ন্ম, ভদ্র ও মেধাবী হিসেবে পরিচিত ছিলেন।

শিক্ষা জীবন: ইমাম ত্বহাবী (র.) ছিলেন তীক্ষ্ণ মেধা ও অসাধারণ প্রতিভার অধিকারী। স্বীয় পিতার নিকট প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্ত করার পর তিনি জগদ্বিখ্যাত মুহাদ্দিস, যুগ শ্রেষ্ঠ ফকীহ, ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর একনিষ্ঠ শীর্ষ ইমাম ইসমাঈল মুযানী (র.)-এর নিকট মাধ্যমিক ও উচ্চ মাধ্যমিক শিক্ষা লাভ করেন। তাঁর মামা শাফেয়ী মাজহাবের অনুসারী ছিলেন বিধায় তিনিও ছোটকাল থেকে শাফেয়ী মাজহাব অনুযায়ী গড়ে উঠেন। তিনি আবু যাকারিয়া ইয়াহইয়া ইবনে আমক্রসের নিকট কুরআন মাজীদ মুখস্থ করেন। ইমাম আহমদ ইবনে আবৃ ইমরান, জা'ফর ইবনে আবৃ ইমরান, কাজি আবদুল হামীদ ইবনে জা'ফর, কাজি বকর ইবনে কুতাইবা ও আবৃ আজীম প্রমুখ ওলামাদের নিকট তাফসীর হাদীস, ফিকহ ও আকাইদ, যুক্তিবিদ্যা ও ইতিহাস বিষয়ে শিক্ষা লাভ করেন।

ইমাম ত্রহাবী (র.)-এর হাদীস শাস্ত্রের উল্লেখযোগ্য শিক্ষকবৃন্দ : তিনি যে সকল শিক্ষক মহোদয় থেকে হাদীস শ্রবণ করেছেন, তাদেরকে চারটি ভাগে বিভক্ত করা যায়।

- ১. যে সকল উস্তাদ থেকে "মা'য়ানীল আছার" ও "মুশকিলুল আছার" গ্রন্থে হাদীস বর্ণনা করেছেন।
- ২. যে সকল উস্তাদ থেকে "মায়ানিল আছার" গ্রন্থে হাদীস বর্ণনা করেছেন।
- ৩. যে সকল উস্তাদ থেকে "মুশকিলুল আছার" গ্রন্থে হাদীস বর্ণনা করেছেন।
- 8. যে সকল উস্তাদ থেকে হাদীস বর্ণনা করেছেন বলে হাদীস বিশারদ ও ঐতিহাসিকগণ উল্লেখ করেছে। নিম্নে সে সকল স্তরের উস্তাদগণের নাম প্রদত্ত হলো।

#### প্রথম স্তুর :

- ১. ইবরাহীম ইবনে আবূ দাউদ [মৃ. ২৭২ হিজরি] আল বাবালুসী (র.)।
- ২. আহমদ ইবনে শুআইব আবূ আব্দুল্লাহ আন নাসায়ী [২১৫-৩০৩ হি.]
- ৩. আহমদ ইবনে আব্দুর রহমান ইবনে ওহাব মিসরী (র.) [মৃ. ২৬৪ হি.]
- 8. আহমদ ইবনে আব্দুল মু'মিন আল খুরাসানী আল মিরওয়াযী [মৃ. ২৬৭ হি.]
- ৫. আহমদ ইবনে আবৃ ইমরান (র.) [মৃ. ২৮০ হি.]
- ৬. ইসহাক ইবনে ইবরাহীম ইবনে ইউনুস আল বাগদাদী [মৃ. ৩০৪ হি.]
- ৭. বাহার ইবনে নাসর ইবনে সাবিক আল খাওলানী [মৃ. ১৮০ হি.]
- ৮. বাকর ইবনে কুতাইবা আল বাকবাবী আল মিসরী [মৃ. ২৮২ হি.]

- ৯. ভুসাইন ইবনে নাসর ইবনে মা'আরিফ আল বাগদাদী [২৬১ হি.]
- ১০. রাবী ইবনে সুলাইমান আল জাযী আবূ মুহাম বিসরী [মৃ. ২৫৬/৮৭০]
- ১১. রাবী ইবনে সুলাইমান আল মুয়াযমিন আবৃ মুহাম্মদ আল মিসরী [১৭৪/৭৯০]
- ১২. রাওহা ইবনে ফারজ আল কাত্তান আবৃ যিনাব আল মিসরী [১৮৬/৮০২]
- ১৩. আবদুর রহমান ইবনে আমর ইবনে আবদুল্লাহ আদ দামেশকী [২৮২/৮৯৪]
- ১৪. আবদুল আজিজ ইবনে মু'আবিয়া ইবনে আবদুল্লাহ ইবনে খালেদ আল উমুয়ী আল আন্তাবী আল বিসরী [২৮৪/৮৯৭ হি.]
- ১৫. আবদুল গনী ইবনে আবদুল আকীল আল লাখমী আবৃ জাফর মিসরী [১৬৪/৭৮০]
- ১৬. আবদুল মালেক ইবনে মারওয়ান আর রাকী আল আহওয়াযী [২৫৬/৮৬৯]
- ১৭. আলী ইবনে আবদুর রহমান ইবনে মুহাম্মদ ইবনে মুগীরা আল কৃফী [২৭২/৮৮৬]
- ১৮. আলী ইবনে আবদুল আজিজ আল বাগদাদী [মৃ. ২৮৬/৮৯৯]
- ১৯. সুলাইমান ইবনে মু'আবিয়া ইবনে সুলাইমা আল কায়সানী [১৮৬/৮০২]
- ২০. আলী ইবনে মা'বাদ ইবনে নূহ আল বাদাদী (র.) প্রমুখগণ । [২৫৯/৮৭৩]

#### দ্বিতীয় স্তর :

- ১. মুহাম্মদ ইবনে আহমদ ইবনে জাররাহ আল জুযাজানী (র.) আবূ আবদুর রহীম (র.) [২৪৫/৮৫৯]
- ২. মুহাম্মদ ইবনে হাসসান আন নাহবী (র.) [২৭২/৮৮৫]
- ৩. মুহাম্মদ ইবনে মারযূক (র.) [২৪৮/৮৬২]
- ৪. ওয়াহবান ইবনে ওসমান আল ওয়াসীত আল বাগদাদী (র.) [২৩৯/৮৫৩]
- ৫. মূসা ইবনে মুবারক (র.)
- ৬. হাশিম ইবনে মুহাম্মদ ইয়াযীদ আল আনসারী আবুদ-দারদা (র.) প্রমুখগণ।

## তৃতীয় স্তর :

- ১. আহমদ ইবনে ইসহাক ইবনে বাহলুল আত তানৃখী (র.) আবূ জাফর [২৩২/৮৪৫]
- ২. আহমদ ইবনে হাম্মাদ আত তুজায়ভী আবূ জাফর মিসরী (র.) [২৫৬]
- ৩. আহমদ ইবনে সুলায়মান ইবনে আবদুল মালেক আবুল হুসাইন আর রুহাবী (র.) [২৬১/৮৭৫]
- ৪. আহমদ ইবনে সিনান ইবনে আসাদ আবূ জাফর আল ওয়াসীত আল কান্তান (র.) [২৫৬/৮৬৯]
- ৫. আহমদ ইবনে ওসমান হাকীম আল আওদী আবূ আবদুল্লাহ (র.) [২৬১/৮৭৪]
- ৬. ইবরাহীম ইবনে হাসান ইবনে হায়সাম আল খাস'আমী আবূ ইসহাক আল মাসাসী আল মিকসামী (র.)।
- ৭. ইসমাঈল ইবনে হামদুয়াহ আল বিকান্দী আবু সাঈদ আল বুখারী [২৭৩/৮৮৬]
- ৮. হাসান ইবনে বাকর ইবনে আবদুর রহমান আবৃ আলী আল মারওয়াযী।
- ৯, হাসান ইবনে গুলায়ব ইবনে সাঈদ আল আজাদী [২৯০/৯০২]
- ১০.আবদুল্লাহ ইবনে আবৃ দাউদ সুলাইমান ইবনে আশ'আস আস সাজশতানী আবৃ বাকে (র.) [২৩০/৮৪৪] প্রমুখগণ।

#### চতুর্থ স্তুর :

- ১. ইবরাহীম ইবনে মূসা ইবনে জালীল আল ওমুরী আবুল ইসহাক আন্দুলূসী (র.) [৩০০/৯১২]
- ২. আলী ইবনে হুসাইন ইবনে হারব ইবনে ঈসা আল কাজি আবৃ উবায়দ ইবনে হারবৃয়াহ (র.) [২৮৬/৮৯৯]
- ৩. হারূন ইবনে সাঈদ আল আয়লী আস সাবদী আবৃ জাফর আত তামীম [২৫৩/৮৬৭]
- ৪. আলী ইবনে আবদুল আজিজ আল হাফিজ আবুল হাসান আল বাগবী (র.) [২৮৬/৮৯৯]
- ৫. ইয়াহইয়া ইবনে আইয়ূব ইবনে বাদী আল খাওলানী আল আল্লাফ (র.) [২৮৯/৯০১]

#### শিক্ষা সফর :

ইমাম ত্বহাবী (র.) তৎকালীন সর্বাপেক্ষা বড় আলেম এবং প্রখ্যাত হাদীস বিশারদগণের নিকট জ্ঞানার্জন করার পরও উচ্চতর জ্ঞানাম্বেষণের উদ্দেশ্যে সিরিয়া, জেরুজালেম, গাজা এবং আসকালানসহ বিভিন্ন শহরে সফর করেন। এছাড়াও তিনি ইয়ামান, বসরা, হেজাজ, কৃফা ও খুরাসান দেশ জ্ঞানাম্বেষণের উদ্দেশ্যে ভ্রমণ করেন।

#### কর্মজীবন :

ইমাম ত্বহাবী (র.) সূদীর্ঘকাল জ্ঞানাম্বেষণের পর শিক্ষকতা পেশায় আত্মনিয়োগ করেন। পূর্ণ মন মানসিকতা তাতে ঢেলে দেন। ফলে তিনি সকলের নিকট একজন সফল শিক্ষক হিসেবে পরিচিত হন। তাঁর দরসে অনেক দূর থেকে জ্ঞান পিপাসু ছাত্ররা এসে ভিড় জমাতেন। এ শিক্ষকতার পাশাপাশি তিনি লেখা লেখিতে মনোনিবেশ করেন। যার ফলে তাঁর কর্মময় জীবনের পরিধি অনেক বিস্তৃত হয়ে পড়ে।

# ইমাম ত্বহাবী (র.) সম্পর্কে মনীষীদের অভিমত :

ইমাম ত্বহাবী (র.) সমকালীন ও তাঁর পরবর্তী সময়ের বিশিষ্ট মনীষীদের দৃষ্টিতে ছিলেন এক অনন্য মানুষ। তাঁরা সর্বদা তাঁকে শ্রদ্ধা ও সম্মান নিবেদন করতেন। নিম্নে কয়েকজন মনীষীর মতামত তুলে ধরা হলো।

- শ আল্লামা বদরুদ্দীন আইনী (র.) বলেন, ইমাম তৃহাবী (র.) নির্ভরযোগ্যতা, আমানতদারী, দিয়ানতদারী এবং হাদীস ও হাদীস এর সনদের ক্রটি ও নাসেখ মানসূখ [তথা কোনটার হুকুম রহিত ও কোনটার হুকুম বলবৎ রয়েছে] এসম্পর্কে বিশেষ দক্ষতার অধিকারী ছিলেন। এ ব্যাপারে উম্মতের ঐকমত্য রয়েছে। তাঁরপর এ স্থান কেউ পূর্ণ করতে পারেনি।
- ইবনে আবদুল বার মালিকী (র.) বলেন, ইমাম ত্বহাবী (র.) হানাফী মাজহাবধারী হওয়া
  সত্ত্বেও সকল মাজহাবের ফিকহ সম্পর্কে পূর্ণ জ্ঞানী ছিলেন।
- \* আল্লামা আবদুল মাহাসিন (র.) বলেন, ইমাম ত্বহাবী (র.) ফিকহ, হাদীস, ইখতেলাফে ওলামা, ফিকহী আহকাম এবং ভাষা ও ব্যাকরণে যুগের অদ্বিতীয় ব্যক্তি ছিলেন। তিনি হানাফী মাসলাকের একজন মর্যাদাসম্পন্ন ফকীহ ছিলেন।
- ইবনে ইউনুস (র.) বলেন, ইমাম ত্বহারী (র.) নির্ভরশীল, আস্থাবান, বুঝমান ফকীহ
   ছিলেন। তাঁরপর তাঁর মতো দ্বিতীয়জন আর আসেনি।
- শ আল্লামা আনোয়ার শাহ কাশারী (র.) বলেন, ইমাম ত্বহাবী (র.) ছিলেন হানাফী মাজহাব সম্পর্কে সবচেয়ে বড় জ্ঞানী, এমনকি তিনি সকল মাজহাব সম্পর্কে পূর্ণ জ্ঞানী ছিলেন। তিনি ছিলেন একজন মুজতাহিদ। তিনি শরহুল মায়ানীল আছারে ইমাম শাফেয়ী (র.)

থেকে এক ওয়াসেতায় এবং ইমাম মালেক (র.) থেকে দুই ওয়াসেতায় ইমাম আজম (র.) থেকে তিন ওয়াসেতায় এবং ইমাম আহমাদ ইবনে হাম্বল (র.) থেকে এক ওয়াসেতায় হাদীস বর্ণনা করেছেন।

শ আল্লামা মুহাম্মদ কাউছার (র.) বলেন, ইমাম ত্বহাবী (র.) ফিকহের মুজতাহিদদের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। তিনি রেওয়ায়েত ও দেরায়েত উভয়ের সাথে সংশ্লিষ্ট স্বরচিত অত্যন্ত উপকারী অনেক অনবদ্য গ্রন্থ রেখে গেছেন।

#### মাজহাব পরিবর্তন :

যখন ইমাম ত্বহাবী বিশ বছর বয়সে পদার্পণ করেন তখন তিনি হানাফী মাজহাব গ্রহণ করেন। এর পূর্বে তিনি শাফেয়ী মাজহাব-এর অনুসারী ছিলেন। তাঁর এই পরিবর্তনের কারণ সম্পর্কে ওলামাদের অনেক মতামত রয়েছে। আবার বানোয়াট ও অসারতাও রয়েছে। নিমে তাঁর মাজহাব পরিবর্তনের সর্বাধিক বিশুদ্ধতম কারণ তুলে ধরা হলো।

ইমাম তুহাবী (র.)-এর আপন মামা ইমাম মুযানী (র.)-এর নিকট শাফেয়ী মাজহাবের শিক্ষা গ্রহণ করেন। তাঁর মামা ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর একজন বিশিষ্ট ও মেধাবী ছাত্র হওয়া সত্ত্বেও নিজ ভগ্নি পুত্রের জ্ঞানের পিপাসা নিবারণ করতে অক্ষম হয়ে পড়েন। যার কারণে ফিকহের ময়দানে ইমাম তুহাবী (র.) যতই সামনে অগ্রসর হচ্ছিলেন। ততই তিনি দ্বিধাদ্বন্দে ভুগছিলেন। কারণ উসূল ও মূলনীতির পটভূমি খুটিনাটি বিষয়ের সমাধানে তিনি দ্বিধাদ্বন্দ্বে ভুগতেন। তাঁর মামার পক্ষে তাঁর অনুসন্ধিৎসা নিবৃত করা সম্ভব হতোনা। এ অবস্থায় ইমাম তুহাবী খোঁজ নিয়ে জানতে পারলেন যে, তাঁর মামা মতবিরোধপূর্ণ মাসতালার সমাধান দেওয়ার জন্য হানাফী মাজহাবের কিতাবাদি অধ্যয়ন করেন এবং সে আলোকে সমস্যার সমাধান দেন। এ অবস্থা দেখে তিনি নিজেও হানাফী মাজহাবের গ্রন্থাদি অধ্যয়ন করতে শুরু করেন। আর এ ব্যাপারে তিনি নিজেই বলেন, আমি মামাকে সর্বদা হানাফী মাজহাবের গ্রন্থাবলি অধ্যয়ন করতে দেখে আমি নিজেও তাতে লেগে পড়ি এবং আমি তুলনামূলকভাবে প্রত্যক্ষ করি যে, হানাফী মাজহাবের দলিল আদিল্লা শাফেয়ী মাজহাবের প্রমাণাদি হতে অধিক শক্তিশালী ও অকাট্য। যার ফলে তা আমার হৃদয়ে রেখাপাত করে। আমার মামা যখন আমার এ অবস্থা সম্পূর্কে অবগত হন, তখন তিনি আমার প্রতি রাগ হয়ে বললেন, وَاللَّهِ لَا يَجِنْكُ مِنْكَ شَنْئُ আল্লাহর শপথ, তোমার দ্বারা কিছু হবে না। অতঃপর তিনি মামার সঙ্গত্যাগ করে হানাফী মাজহাবের বিশিষ্ট আলেম, কাজি আহমদ ইবনে আবূ ইমরান বাগদাদীর নিকট ফিকহে হানাফীর জ্ঞানার্জন শুরু করেন। পরিশেষে হানাফী মাজহাবের প্রতি পূর্ণ আকৃষ্ট হয়ে শাফেয়ী মাজহাব ত্যাগ করে হানাফী মাজহাব গ্রহণ করেন। এতদ সম্পর্কে ইমাম মুহাম্মদ ইবনে আহমদ আশ শুরুতী (র.) বলেন, আমি ইমাম তৃহাবী (র.) কে তাঁর মাজহাব পরিবর্তনের কারণ জিজ্ঞাসা করলাম। প্রতি উত্তরে তিনি বললেন, আমার মামা আবৃ ইবরাহীম ইসমাঈল ইবনে ইয়াহইয়া আল মুযানীকে হানাফী মাজহাবে গ্রন্থাবলি অধ্যয়ন করতে দেখেছি এবং তিনি তা থেকে অনেক ফায়দা হাসিল করতেন। যার ফলে আমার অন্তরেও হানাফী মাজহাবের গ্রন্থাদি অধ্যয়নের আগ্রহ সৃষ্টি হলো এবং আমিও অধ্যয়ন করতে লাগলাম। আর এই অধ্যয়নই আমার অন্তরে গভীর প্রভাব সৃষ্টি করলো। যার ফলে আমি হানাফী মাজহাব গ্রহণ করি।

#### তাঁর মর্যাদা :

ইমাম ত্বহাবী (র.) কে মুসলিম সমাজে নতুন করে পরিচয় করিয়ে দেওয়ার প্রয়োজন পড়ে না। তাঁর জীবন এতটাই বিস্তৃত ছিল যে, তাঁর জীবনীর উপর অনেকেই ডক্টরেট ডিগ্রী পর্যন্ত অর্জন করেছে। তৃতীয় শতকের খ্যাতনামা মনীষীদের অন্যতম হলেন তিনি। ইলমে হাদীস ও ইলমে ফিকহ উভয় ক্ষেত্রেই তাঁর ছিল অসামান্য জ্ঞান। হাদীস মুখস্থ করার সাথে সাথে ফিকহ ও ইজতিহাদেও তাঁর অবস্থান ছিল অনেক উপরে। তাকে অনেক উঁচু পর্যায়ের মুজতাহিদগণের মধ্যে গণ্য করা হয়। তিনি একজন মুজতাহিদ মুনতাসিব ছিলেন। তিনি হানাফী মাজহাবের শুধু মুকাল্লিদই ছিলেন না; বরং অনেক মাসআলার ক্ষেত্রে স্বয়ং আবৃ হানীফা (র.)-এর ভিন্ন মতও পোষণ করেছেন। এ কারণে আল্লামা আবদুল হাই লক্ষ্ণবী (র.) বলেছেন, ইমাম ত্বহাবী (র.) ইমাম আবৃ ইউসুফ ও ইমাম মুহাম্মদ (র.)-এর স্তরের ইমাম। তাঁর মর্যাদা তাদের থেকে কোনো অংশেই কম নয়।

#### শিষ্যবৃন্দ :

ইসলামি জ্ঞান বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ইমাম ত্বহাবী (র.)-এর অসাধারণ যোগ্যতা থাকার কারণে পৃথিবীর প্রত্যন্ত অঞ্চল থেকে ইলম পিপাসু ছাত্ররা তাঁর কাছে ছুটে আসতো। আর এই ছাত্রদের কোনো নির্দিষ্ট সংখ্যা ছিল না। তাঁর উল্লেখযোগ্য কিছু সংখ্যক ছাত্রের নাম তুলে ধরা হলো।

- ১. আহমদ ইবনে ইবরাহীম ইবনে হাম্মাদ আবৃ উসমান (র.) [৩২৯/৯৪০]
- ২. হুমায়দ ইবনে সাওয়াবাহ আবুল কাসেম আল জুযামী আল আন্দুলূসী (র.)
- ৩. আহমদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে মনসূর আল আনসারী আবৃ বাকর দামিগানী আল কাজী (র.)
- 8. ইসমাঈল ইবনে আহমদ ইবনে মুহাম্মদ আবদুল আজিজ আবৃ সাঈদ আল জুরজানী আল খাল্লাল আল ওয়াররা (র.) [৩৭৩]
- ৫. হুসাইন ইবনে আহমদ ইবনে আবূ আবদুল্লাহ আল হাফিজ আশ শামাখী [৩৭৩/৯৮২]
- ৬. সুলাইমান ইবনে আহমদ ইবনে আইয়ূব আত তাবরানী আবুল কাসেম।[২৬০/৮৭৩]
- ৭. হুসাইন ইবনে ইবরাহীম ইবনে জাবের আবৃ আলী আল ফারায়েযী ইবনে আল রামরাম (র.) [৩৬৮/৯৭৮]
- ৮. মাসলামা ইবনে কাসিম ইবনে ইবরাহীম আবুল কাসেম আল কুরতুবী [৩৫৩/৯৬৮]
- ৯. মুহাম্মদ ইবনে ইবরাহীম ইবনে আলী আল মুকরী আবৃ বকর আল হাফিজ।[২৮১/৮৯৪]
- ১০. মুহাম্মদ ইবনে আবদুল্লাহ ইবনে আহমদ ইবনে জুবায়ের আবৃ সুলাইমান আল হাফিজ আর রাবেয়ী। [৩৭৯/৯৮৯]
- ১১. মুহাম্মদ ইবনে মুযাফফার ইবনে মূসা ইবনে হুসাইন আল বাগদাদী (র.) [৩৭৯/৯৮৪]

# রচিত গ্রন্থাবলি :

ইসলামি জ্ঞান বিজ্ঞানে ইমাম ত্বহাবী (র.)-এর অবদান অনস্বীকার্য। শিক্ষা খাতে রয়েছে ইলমে দীন শিক্ষা দেওয়ার মাধ্যমে উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত। অনুরূপ রচনা গ্রন্থনার ক্ষেত্রেও তাঁর অবদান রয়েছে। যা কখনো অস্বীকার করা যাবে না। ফিকহ, আকাইদ, ইতিহাস, জীবনী গ্রন্থ, দর্শন প্রভৃতি বিষয়ে রচিত গ্রন্থসমূহ তাকে স্মরণীয় করে রেখেছে। তাঁর অনবদ্য গ্রন্থ রচনার সংখ্যা অনেক। নিমে তাঁর কিছু বিষয়ভিত্তিক গ্রন্থের তালিকা দেওয়া হলো।

#### আকাইদ শাস্ত্র :

١. بَيَانُ عَقِيْدَةِ آهُلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ.

এটি হলো আলোচ্য গ্রন্থের নাম। যাকে আমরা আকিদাতুত ত্বহাবী নামে চিনি।

#### তাফসীর শাস্ত্র :

তাফসীর শাস্ত্রেও তিনি অনবদ্য গ্রন্থ রচনা করে স্মরণীয় হয়ে আছেন। তাঁর লিখিত ২টি তাফসীর গ্রন্থ হলো– ১. আহকামূল কুরআন ও ২. তাফসীরুল কুরআন।

#### ফিকহ শাস্ত্র :

যে সব গ্রন্থ রচনা করে তিনি ফিকহ শাস্ত্রকে সার্থক করেছেন তা নিমুরূপ-

১. আল মুখতাসারুল কাবীর। ২. ইখতিলাফুল ওলামা। ৩. আশ শুরুতুল আওসাত। ৪. শরহুল জামিঈল কাবীর। ৫. আন নাওয়াদিরুল ফিকহিয়াহ। ৬. জুযউন ফী কিসমিল ফাই ওয়াল গানাইম। ৭. জুযউন ফির রাবিয়াহ। ৮. আল ওয়াসায়া ওয়াল ফারাইজ। ৯. আল মুখতাসারুস সাগীর। ১০. আশ শুরুতুল কাবীর। ১১. আশ শুরুতুস সাগীর। ১২. শরহুল জামিউস সাগীর। ১৩. জুযউন ফী আরদি মাক্কাহ। ১৪. কিতাবুল আশরিবাহ। ১৫. জুযআনে ফী ইখতিলাফির রেওয়ায়েত আলা মাজাহিবিল কৃফিয়ীন। ১৬. আল মুহাজির ওয়াস সিজিল্লাহ। ১৭. আল কিতাবুল ফিল ফুর্রণ।

#### ইতিহাস শাস্ত্র :

ইমাম ত্বহাবী (র.) কর্তৃক রচিত ইতিহাস শাস্ত্রের বিরল গ্রন্থসমূহ – ১. আত তারীখুল কাবীর। ২. আন নাওয়াদির ওয়াল হেকায়াহ। ৩. আখবারু আবৃ হানীফা ওয়া আসহাবিহী। ৪. আর রাদ্ধু আলা আবী উবায়দ ফীমা আখতাআ ফীহি ফী কিতাবিল আনসার।

#### ইন্তেকাল :

এই ধর্মভীক্ত আলেমে দীন, স্বনামধন্য ভাষা বিজ্ঞানী, জ্ঞান তাপস, হানাফী মাজহাবের স্বনামধন্য মুজতাহিদ-মুজাদ্দিদ ইমাম ত্বহাবী (র.) ৩২১ হিজরি সনের জিলকদ মাসের চাঁদনী রাতে আল্লাহ তা আলার সান্নিধ্যে চলে যান। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৮২ বছর। তাঁকে কারাকা নামক কবরস্থানে দাফন করা হয়।

## আকিদা বিষয়ক গ্রন্থাবলি :

আকিদাগত বিভক্তি ও দলাদলি যখন মুসলিম উন্মাহর মধ্যে দেখা দিলো, তখন আহলে সুন্নত ওয়াল জামায়াতের ইমামগণ ইসলামের মূল ধারাকে ঠিক রাখার জন্য কুরআন ও সুন্নাহর আলোকে ঈমানের বিশুদ্ধ মূলনীতি তথা ইসলামি আকিদার বিভিন্ন দিক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ করেন এবং হিজরির দিতীয় বা তৃতীয় শতক থেকে অনেক বই পুস্তক এ ব্যাপারে রচনা করেছেন। নিম্নে কিছু সংখ্যক বই লেখকের নামসহ তুলে ধরা হলো।

|   | গ্ৰন্থ          | লেখক                            | মৃত্যু    |
|---|-----------------|---------------------------------|-----------|
| ۵ | আল ফিকহুল আকবার | ইমাম আবূ হানীফা (র.)            | ১৫০ হিজরি |
| ২ | আস সুনাহ        | ইমাম আহমদ ইবনে হাম্বল (র.)      | ২৪১ হিজরি |
| ७ | আল ঈমান         | মুহাম্মদ ইবনে ইয়াহইয়া আল আদনী | ২৪৩ হিজরি |

|            | গ্ৰন্থ                        | লেখক                                          | মৃত্যু      |
|------------|-------------------------------|-----------------------------------------------|-------------|
| 8          | আস সুন্নাহ                    | আবৃ বকর আহমদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে হানি          | ২৭৩ হিজরি   |
|            | जार दुशार                     | আল আসবাম (त.)                                 | ¥ 10 1¥0114 |
| œ          | আস সুন্নাহ                    | হামল ইবনে ইসহাক হামল আশ শায়বানী (র.)         | ২৭৩ হিজরি   |
| ৬          | আস সুনাহ                      | আবু দাউদ সুলাইমান ইবনে আশআস (র.)              | ২৭৫ হিজরি   |
| ٩          | আস সুন্নাহ                    | আবূ বকর ইবনে আমর ইবনে আবী আমীম                | ২৮৭ হিজরি   |
|            |                               | আদ দাহহাক আশ শায়বানী (র.)                    |             |
| ъ          | আস সুন্নাহ                    | আবদুল্লাহ ইবনে আহমদ ইবনে হাম্বল (র.)          | ২৯০ হিজরি   |
| ৯          | আস সুনাহ                      | মুহাম্মদ ইবনে নাসর আল মারওয়াযী (র.)          | ২৯৪ হিজরি   |
| ٥٥         | ছাবীহুস সুন্নাহ               | আব্ জাফর মুহাম্মদ ইবনে জারীর আত তাবারী (র.)   | ৩১০ হিজরি   |
| 77         | আর রিসালাহ,                   | আবৃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ ইবনে আবী যায়দ         | ৩৮৬ হিজরি   |
|            | আল কাইরোয়া নিয়্যাহ          | আল কায়রোয়া মালিক আস সাগীর (র.)              |             |
| ১২         | আস সুনাহ                      | ইবনে শাহীন আবৃ হাফস ওমর ইবনে আহমাদ            | ৩৮৫         |
|            |                               | ইবনে উসমান আল বাগদাদী (র.)                    | হিজরি       |
| ५७         | আশ শরীআহ                      | মুহাম্মদ ইবনে হুসাইন আল আজুরী (র.)            | ৩৬০ হিজরি   |
| 78         | আস সুন্নাহ                    | আবৃ শায়খ আবদুল্লাহ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে        | ৩৬৯ হিজরি   |
|            |                               | জাফর ইবনে হাইয়ান আল ইসফাহানী (র.)            |             |
| 26         | আস সুনাহ                      | সুলাইমান ইবনে আহমদ তাবরানী (র.)               | ৩৬০ হিজরি   |
| ১৬         | আস সুন্নাহ                    | আল আসসাল (র.)                                 | ৩৪৯ হিজরি   |
| 29         | আল ইবানাতু আন                 | আল আশআরী (র.)                                 | ৩২৪ হিজরি   |
|            | উশূলিদ দিয়ানাহ               |                                               |             |
| <b>ኔ</b> ৮ | আকিদাতু আহলিস সুন্নাতি        | আবৃ জাফর ত্বহাবী (র.)                         | ৩২১ হিজরি   |
|            | ওয়াল জামা'আতি                |                                               |             |
| ১৯         | আস সুন্নাহ                    | আবু বকর খাল্লাল আহমদ ইবনে মুহাম্মদ (র.)       | ৩১১ হিজরি   |
| ২০         | আস সুন্নাহ                    | আবূ বকর আহমদ ইবনে মুহাম্মদ আল খাল্লাল (র.)    | ৩১১ হিজরি   |
| २১         | আল ঈমান                       | ইবনে মানদাহ মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক (র.)          | ৩৯৫ হিজরি   |
| ২২         | ই'তিকাদু আহলিস                | আবুল কাসেম লালকাঈ ইবাতুল্লাহ ইবনে             | ৪১৮ হিজরি   |
|            | সুনাহ ওয়াল জামা'আহ           | হাসান (র.)                                    |             |
| ২৩         | আকিদাতুর সালাফি               | আবৃ উসমান ইসমাঈল ইবনে আবদুর                   | ৪৪৯ হিজরি   |
|            | আহলিল হাদীস                   | রহমান আস সাবৃনী (র.)                          |             |
| ২8         | আল ই'তিকাদ                    | বায়হাকী (র.)                                 | ৪৫৮ হিজরি   |
| ২৫         | আল ইকতিসাদ ফিল ই'তিকাদ        | আবূ হামিদ গাজালী (র.)                         | ৫০৫ হিজরি   |
| ২৬         | আল আকাইদ আন সাসাফিয়্যাহ      | ওমর ইবনে মুহাম্মদ আন নাসাফী (র.)              | ৫৩৭ হিজরি   |
| ২৭         | শারহুল আকাইদ                  | সা'দুদ্দীন তাফতাযানী (র.)                     | ৭৯১ হিজরি   |
| ২৮         | শারহুল আকিদাহ আত তাহাবিয়্যাহ | ইবনে আবীল ইজ হানাফী (র.)                      | ৭৯২ হিজরি   |
| ২৯         | কিতাবুত তাওহীদ                | আবদুর রহমান ইবনে আহমদ ইবনে রাজাব হাম্বলী (র.) | ৭৯৫ হিজরি   |

এছাড়াও যুগে যুগে আকিদা বিষয়ক আরো অনেক গ্রন্থ রচনা করা হয়েছে। যে যুগেই বাতিল মতবাদ গজিয়েছে সে যুগেই সমকালীন ওলামায়ে কেরাম তাদের জবাবে অনেক আকিদা বিষয়ক গ্রন্থ রচনা করেছেন।



# قَالَ الشَّيْخُ الْإِمَامُ الْفَقِيْهُ عَلَّمُ الْاَنَامِ حُجَّةُ الْإِسْلَامِ أَبُوْجَعْفِرِ الْسَلَامِ أَبُوْجَعْفِرِ الْسَالَامِ الْبَصْرِيُ. الْوَدَّاقُ الطَّحَاوِيُّ الْمِصْرِيُّ.

অনুবাদ: শায়েখ, ইমাম, ফকীহ, সৃষ্টির শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিত্ব, হুজ্জাতুল ইসলাম, আবৃ জাফর আল ওয়াররাক আত ত্বহাবী আল মিসরী (র.) বলেন, কিতাবে উল্লিখিত এ অংশটুকু স্বয়ং ইমাম ত্বহাবী (র.) লিখেননি। কেননা আত্মপ্রসংসা করা বিশিষ্ট মনীষীগণের অভ্যাস নয়। এ কারণে তিনি লিখেননি; বরং তার কোনো এক ছাত্র বা ভক্ত লিখেছে বলে ধারণা করা হয়।

# <sup>২)০</sup>০০ প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রিক্তি

শদের অর্থ বৃদ্ধ। বহুবচন شُدُونُ قَالَ الشَّيْخُ : वें وَالْهَ نَالَ الشَّيْخُ : विक উন্তাদের প্রতি সমন্ধ করে শায়েখ বলা হয়। আলেম ব্যক্তি, গোত্রপতি এবং প্রত্যেক ঐ ব্যক্তির প্রতি শায়েখ শব্দ সম্বোধিত হয় যিনি জনসাধারণের দৃষ্টিতে জ্ঞানী, মর্যাদাবান ও সফলতার দিক থেকে বড় হন। কাগজ প্রস্তুতকারী, কাগজ বিক্রেতা, ব্যারিস্টার, কাতেব ইত্যাদি। এটি একটি ইন্সিত বাচক শব্দ। এটি অ্হাবী (র.) সম্পর্কে বলা হয় কারণ তিনি হানাফী মাযহাবের (وَرَاقُ) ব্যারিস্টার ছিলেন।

قُوْلُهُ حُجَّهُ ٱلْاِسْلَامِ: এটি একটি গুণবাচক নাম। একটি সম্মানসূচক উপাধি। যেহেছু ইমাম ত্বহাবী (র.) শরিয়তের গবেষক, বিশ্লেষক। এজন্য তাকে হুজ্জাতুল ইসলাম বলা হয়। যা তাঁর উপাধী ছিল।

তা মিসরের পাহাড়ী অঞ্চলীয় একটি গ্রাম বা লোকালয়। সেখানে তিনি জন্মগ্রহণ করেছেন। তাই তাকে ত্বহাবী বলা হয় এবং মিসরের অধিবাসী হওয়ায় তাকে মিসরীও বলা হয়।

বি. দ্র. ইমাম ত্বহাবী (র.)-এর জীবনী ভূমিকায় বিস্তারিত রয়েছে।

#### প্রথম পাঠ

# هٰ نَا ذِكْرُ بَيَانِ عَقِيْكَةِ ٱهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ

অনুবাদ : ইহা [এই কিতাবটি] আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা সম্পর্কে লিখিত।

# ক্র্তির প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রিক্তি

عَدِّيْدَةٌ थখানে عَدِّيْدَةٌ শন্দি عَدِّيْدَةٍ এর একবচন। এর শান্দিক অর্থ হলো, ইয়াকীন, বিশ্বাস, নিষ্ঠা, একাগ্রতা ইত্যাদি। পরিভাষায় আকিদা বলা হয়, এমন ইলমকে যার মধ্যে আল্লাহ তা'আলার একত্বাদ এবং তাঁর গুণাবলি সম্পর্কে আলোচনা করা হয়। এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা পূর্বে হয়েছে।

#### কিতাবের নামকরণ :

এই কিতাবের নাম بَيَانُ السَّنَّة وَالْفَقَهَاءِ الْمِلَةِ गूं আকিদাতুত তুহাবী নামে সমধিক পরিচিত। কতক আলেম বলেন, এই কিতাবের নাম بَيَانَ اَهْلِ السَّنَةِ وَالْفَقَهَاءِ الْمِلَةِ عَلَى السَّنَةِ وَالْفَقَهَاءِ الْمِلَةِ عَلَى السَّنَةِ وَالْفَقَهَاءِ الْمِلَةِ عَلَى السَّنَةِ وَالْفَقَهَاءِ الْمِلَةِ अञ्चकांत ইমাম ত্বহাবী (त.) বলেন, এ কিতাবিটি লিখা হয়েছে আকিদা সম্পর্কে, যে আকিদা পোষণ করেছেন আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত। নিম্নে আহলে সুন্নাহ ওয়াল জামাত সম্পর্কে আলোচনা করা হলো।

# আহলে সুনুত ওয়াল জামাত-এর পরিচিতি:

#### \* আভিধানিক অর্থ :

اَهْل السُّنَةُ এটি একটি যৌগিক শব্দ। তার মধ্যে একটি اَهْلُ السُّنَةُ अপরটি اَهْلُ السُّنَةُ শব্দটির অর্থ হলো মালিক, অনুসারীবৃন্দ, আত্মীয়-সজন, বাসিন্দা, অধিবাসী, পরিবার ইত্যাদি। যেমন—আল্লাহ তা'আলা বলেন—يَاهُلُ الْكِتَابِ تَعَالُوْا اللّٰي كَلِمَةِ শব্দের অর্থ হলো, রীতিনীতি, আদর্শ, অত্যাস। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন—
سُنَةُ اللّٰهِ الْذَيْنَ خَلُوْا مِنْ قَبْلُ

#### \* পারিভাষিক সংজ্ঞা :

- كَهُلُ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ الْقَوْمُ अथाा इंबान ठाइँभिय़ (त.) वर्लन والْجَمَاعَةِ الْقَوْمُ الْجَمَاءِ الْقُورُانَ وَسُتَةَ الرَّسُولِ وَسُتَةَ صَحَابَتِهِ الصَّادِقُونَ هُمُ الَّذِيْنَ اتَبَعُوا الْقُرْانَ وَسُتَةَ الرَّسُولِ وَسُتَةَ صَحَابَتِهِ الصَّادِةُ مُنَّ مَا الْقُرْانَ وَسُتَةَ الرَّسُولِ وَسُتَةَ صَحَابَتِهِ الْصَادِةِ مَا الْقُرْانَ وَسُتَةَ الرَّسُولِ وَسُتَةَ صَحَابَتِهِ الْمَاءِ مَا الْقُرانَ وَسُتَةَ الرَّسُولِ وَسُتَةً مَا اللَّهُ اللَّ
- ২. প্রখ্যাত দার্শনিক ইবনে উইয়ান (त.) বলেন- اَلَّذِيْنَ অর্থাৎ আহলে সুয়ত ওয়াল জামাত
   কুর্নু ১টি কুর্নু ১টি কুর্নু ১টি নেইয়ান (त.) বলেন- التَّبَعُوْا سُنَّةَ رَسُوْلِ اللَّهِ ﷺ كُلَّ حِيْن وَمَكَان বলা হয় এমন এক দলকে যারা প্রতিটি ক্ষেত্রে রাস্ল ﷺ এর সুয়তকে অনুসরণ করে।
- কতক আলেম বলেন, আহলে সুনত ওয়াল জামাত বলা হয় মুসলমানদের ঐ দলকে যারা রাসূল ক্রিছি
  ও তাঁর সাহাবায়ে কেরাম (রা.) হতে বিশুদ্ধভাবে বর্ণিত পস্থায় ইস্তেকামাত তথা অটল থাকে।
- ৪. কতিপয় আলেমের মতে, সর্বদা সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত দলই আহলে সুরুত ওয়াল জামাত।

# ্তাহেলে সুনুত ওয়াল জামাতের উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ :

মহানবী হযরত মুহাম্মদ ক্র্নিট্রের একটি ভবিষ্যত বাণীতে বলেছিলেন যে, আমার উম্মতের মধ্যেও বিনি ইসরাঈলের ন্যায় বিভক্তি আসবে। বনি ইসরাঈল ৭২ দলে বিভক্ত ছিল। আর আমার উমতে হবে ৭৩টি দলে বিভক্ত। তন্মধ্যে একটি দলই মাত্র নাজাত প্রাপ্ত হবে। এই দলটির পরিচয় দিতে গিয়ে রাসূল ক্র্রিট্রের বলেন, তারা ঐ সব লোক যারা আকিদার ক্ষেত্রে আমি ও আমার সাহাবাদের রীতি ও নীতির অনুসরণ করবে। হযরত রাসূল ক্র্রিট্রের শেষ দিক হতেই রাজনৈতিক গোলযোগকে কেন্দ্র করে বিভিন্ন দলের বিভক্তি শুরু হয়। তারা নিজ স্বার্থ সিদ্ধির জন্য এবং নিজেদের চিন্তাধারাকে প্রতিষ্ঠা করার জন্য ইসলামি মৌলিক আকিদার মধ্যে তাদের কিছু মনগড়া মতবাদ প্রবেশ করায়। যার কারণে তারা রাসূল ক্র্রিট্রের ও তাঁর সাহাবাদের রীতি থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়ে।

তাদের অগ্রবর্তীরা হলো খারেজী, রাফেজী, কাদরিয়া, শিয়া, মুরজিয়া ও জাবরিয়া প্রভৃতি দল। ইসলামের সঠিক আকিদাকে ধামাচাপা দিয়ে তারা নিজেদের ভ্রান্ত চিন্তা ধারাকে সমাজে প্রতিষ্ঠিত করার জন্য প্রচারণা ও যুক্তি প্রদর্শন শুরু করে দেয়।

ইসলামের এই ক্রান্তিকালে একদল হক পন্থি আলেমে দীন রাসূল ক্র্মান্ত্রী ও তাঁর সাহাবীদের মতানুযায়ী কুরআন ও হাদীসের আলোকে ইসলামের সঠিক আকিদাণ্ডলো সংরক্ষণ ও প্রচারণার কাজ আরম্ভ করে। পাশাপাশি ভ্রান্তদের যুক্তি ও দাবি কুরআন হাদীসের আলোকে খণ্ডন করেন। এ মনীষীদের মধ্যে চার মাজহাবে ইমাম, ইমাম ত্বহাবী, ইমাম শা'বী, ইমাম গাযালী ও ইমাম ইবনে তাইমিয়া (র.)-এর নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। মুসলিম সমাজের অধিকাংশই তাদের সমর্থন করেন। বর্তমানেও গুটি কয়েক মুসলমান ব্যতীত সকলেই তাদের মতের অনুসারী। আর এরাই হলেন আহলে সুত্রত ওয়াল জামাত। যদিও ভ্রান্তরা তাদের মতাদর্শ ও যুক্তি তর্কের মাধ্যমে প্রচারণা করে এবং এটাকে সত্য বলে দাবি করে।

কিন্তু প্রকৃতপক্ষে সরল ও সঠিক পথ তো একটিই। কারণ এক বিন্দু হতে অপর বিন্দু পর্যন্ত সরল রেখা একটিই হয়। পক্ষান্তরে বক্র রেখা অনেকগুলো হতে পারে।

আনুরপ আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের পথ একটিই। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন— إِنَّ هٰذَا — وَمَرَاطِى مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوْهُ وَلاَ تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيْلِهِ. এটাই হচ্ছে আমার দেওয়া সরল পথ। তোমরা এই সরল পথের অনুসরণ কর। এতদভিন্ন অন্য সকল [ভ্রান্ত] পথের অনুসরণ পরিহার কর। তা না হলে তোমাদেরকে আল্লাহ সঠিক পথ হতে বিচ্ছিন্ন করে দিবেন। — [সূরা আন'আম]

# আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের আকিদা:

অত্র কিতাবে যতগুলো আকিদা উল্লেখ করা হবে সবগুলোই আহলে সুত্নত ওয়াল জামাতের আকিদা। কিন্তু ভ্রান্ত দলগুলোর উত্থান ও তাদের বাতিল মতবাদ প্রচারণা প্রেক্ষিতে সঠিক আকিদা প্রকাশ ও প্রতিষ্ঠা করার লক্ষ্যে নিম্নোক্ত আকিদাগুলো তাঁরা কুরআন ও হাদীসের আলোকে পেশ করে থাকেন।

- আল্লাহ তা'আলার একত্বাদ: তাওহীদ সম্পর্কে আহলে সুরাহ অত্যন্ত সচেতন মেধা ও
  দৃষ্টিভঙ্গি প্রদানকারী একটি জামাত। তারা আল্লাহ তা'আলার একত্বতার বিপরীতে
  কোনো উক্তি করতে অসম্মত। পক্ষান্তরে ভ্রান্তরা পরোক্ষভাবে আল্লাহর সাথে শরিক
  স্থাপন করে।
- ২. হ্যতর মুহাম্মদ্ব<sup>ক্রামু</sup>রশেষ নবী। কেননা তিনি বলেছেন তাঁর পরে কোনো নবী নেই।
- ৩. কুরআন আল্লাহর কালাম। তা সৃষ্ট নয়; বরং আল্লাহর সিফাত বা গুণ।
- 8. মোজার উপর মাসেহ করা বৈধ। কারণ রাসল ক্রান্ত্রী-এর অনুমতি দিয়েছেন।
- ৫. শাফায়াত সত্য। হাশরের মাঠে রাসূল ্লাট্র্ট্র আল্লাহর হুকুমে তাঁর প্রিয় উদ্মতের জন্য শাফায়াত করবেন।
- হাউজে কাওছার সত্য । কেননা আল্লাহ বলেছেন- إِنَّا اَكُوْثَرَ হাউজে কাওছার সত্য । কেননা আল্লাহ বলেছেন
- পরকালে জান্নাতীগণ জান্নাতে যাওয়ার পর এবং জাহান্নামীরা জাহান্নামে যাওয়ার পর আল্লাহ তা'আলা জান্নাতীদের সাথে দেখা দিবেন।
- ৮. কবরের আজাব মুনকার নাকীকের সওয়াল-জওয়াব সত্য।
- ৯. পুনরুখান, প্রতিফল দান, আমলনামা প্রকাশ ও মীযান-পুলসিরাত সত্য।
- ১০. আল্লাহ তা'আলা সীমা বা পরিধির উধের্ব।
- ১১. খোলাফায়ে রাশেদীনের সকলেই সত্য ও ন্যায় পথের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিলেন।
- وَسِعَ كُرْسِتُّيهُ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضَ -अ आतम कूतजी जा : किनना आल्लार ठा'वाला वरलन
- ১৩. তাকদীর আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে। অন্য কারো থেকে নয়।
- ১৪. জারাত ও জাহারাম বর্তমানে বিদ্যমান। এটি কুরআন হাদীস দারা প্রমাণিত। কিন্তু ভ্রান্তরা তা মানতে প্রস্তুত নয়।
- ১৫. রাস্ল ্বাম্ম্রে –এর সাহাবীদের প্রতি ভালোবাসা রাখা ঈমান ও দীন। তাদের প্রতি বিষেষ পোষণ করা কুফরি ও নিফাকের লক্ষণ।
- ১৬. বান্দা হলো কর্ম সম্পাদনকারী। আর আল্লাহ তা আলা হলেন, মূলকর্মের স্রষ্টা।
- ১৭. কবীরা গুনাহকারীরা কাফের নয় এবং ঈমান হতে খারিজ বা বহিষ্কার তথা বেইমান হয়ে য়য় না।
- ১৮. ধর্মীয় বিষয় অশ্বীকার ছাড়া কারো বিরুদ্ধে অস্ত্র ধরা যাবে না, জিহাদ করা যাবে না।

# আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের গুণাবলি :

হুজ্জাতুল ইসলাম আল্লামা কারী তাঈয়েব সাহেব (র.) বলেন, আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের গুণাবলি সম্পর্কে হযরত ইবনে ওমর (রা.) একটি হাদীস বর্ণনা করেছেন। হাদীসটি হলো–

عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللّٰهِ عَلَيْ إِنَّ بَنِى اِسْرَائِيْلَ تَفَرَّقَتْ عَلَى الْنُهِ عَلَىٰ اللّٰهِ وَسَبَعِيْنَ مِلَّةً وَسَتَقْتَرِقُ أُمَّتِى عَلَى الْنُتَى وَسَبَعِيْنَ مِلَةً وَسَبَعِيْنَ مِلَّةً كُلُّهُمْ فِى النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً - قَالُواْ مَنْ هِى يَا رَسُوْلُ اللّٰهِ - قَالُ مَا اَنَا عَلَيْهِ وَاصْحَابِيْ.

জার্থাৎ হযরত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বলেন, হযরত রাসূল ক্ষ্রীক্ষ্ণীর বলেছেন, বনী ইসরাঈল এহ দলে বিভক্ত ছিল। আর নিশ্য আমার উদ্মত ৭৩ দলে বিভক্ত হবে। এদের প্রত্যেকেই জাহান্নামী হবে। শুধুমাত্র একটি দল ব্যতীত। সাহাবায়ে কেরাম (রা.) জানার জন্য আবেদন করালেন, ইয়া রাসূলুল্লাহ ক্ষ্ণীয়ে! সে দলটি কোন দল? প্রতি উত্তরে তিনি বললেন যে, আমি এবং জাগার সাহাবায়ে কেরাম (রা.) যে মত ও পথের উপর অটল থাকব।[তিরমিযী]

ত্যাল অপর একটি হাদীসে হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের গুণাবলি বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন, যাদের মাঝে নিম্নে বর্ণিত ১০টি গুণাবলি পাওয়া যাবে তাদেরকে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের মধ্যে গণ্য করা হবে।

িম্মে আহলে সুমুত ওয়াল জামাতের গুণাবলি উল্লেখ করা হলো–

- ১. শায়খাইন হ্যরত আবৃ বকর ও ওমর (রা.) কে সকল সাহাবায়ে কেরামের মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলে মনে করা।
- ২, রাস্ল<sup>পুরুত্তি</sup>-এর উভয় জামাতা হ্যরত ওসমান ও আলী (রা.) কে সম্মান প্রদর্শন করা।
- ৩. উভয় কেবলা তথা বাইতুল্লাহ ও বাইতুল মুকাদাসকে শ্রদ্ধা করা।
- ৪. পরহেজগার ও ফাসেক উভয় ব্যক্তির জানাজার ইহতেমাম করা।
- ৫. পরহেজগার ও ফাসেক উভয় ইমামের পেছনে নামাজ পড়া।
- ৬. ইমাম ও রাষ্ট্রনায়ক জালেম হোক বা ন্যায়পরায়ণ হোক তাদের বিরুদ্ধাচরণ না করা।
- পায়ের মোজার উপর মাসেহ বৈধ মনে করা ।
- ৮. ভালো মন্দ তাকদীরের উপর বিশ্বাস রাখা।
- ৯. কোনো মুসলমানকে জান্নাতী বা জাহান্নামী হওয়ার সাক্ষ্য না দেওয়া। তবে নবীগণ ও আশারায়ে মুবাশশারা সাহাবাগণের ব্যাপারে ভিন্ন কথা।
- ১০. উভয় ফরজ তথা নামাজ ও জাকাত আদায় করা।

উল্লেখ্য যে, উপরিউক্ত বিষয়গুলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বড় নিদর্শন। কিন্তু এছাড়া আরো বহু নিদর্শনাবলি রয়েছে। যেমন– আল্লাহর সাক্ষাৎলাভ, কবর জগতের আজাব ও শান্তির উপর বিশ্বাস রাখাও আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের নিদর্শনাবলির অন্তর্ভুক্ত।

\* হযরত সাহেবে মিদরাক (র.) النَّ هٰذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوْهُ وَلا (র.) अ केंटेंवें مَنْ سَبِيْلِهِ अम्भदर्म একটি হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়ে বলেন, النَّهُ وَلَا اللَّهُ عَنْ سَبِيْلِهِ وَلَنَّ رَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ خَطَّ خَطًا مُسْتَقِيْمًا فَقَالَ هٰذَا طَرِيْقُ الرُّشُد (कर्ता, عَنْ سَبِيْلِهُ وَلَّهُ الرَّشُد (कर्पा हिंदा) अर्था हिंदा कात्रीय اللهَدَايَةِ فَاتَبِعُوهُ. النَّهُ مَا اللهَدَايَةِ فَاتَبِعُوهُ. مَا اللهَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

#### ভ্রান্ত দল ও তাদের বৈশিষ্ট্যাবলি :

যে সকল দল আহলে সুত্মত ওয়াল জামাতের বিরোধিতা করে তারা সবাই বাতিল বলে গণ্য হবে। কারণ তারা শরিয়তের মূলনীতি বাদ দিয়ে নিজেদের মনগড়া মূলনীতি শরিয়তের ভিতরে অনুপ্রবেশ করায়। কোনো কোনো ক্ষেত্রে দেখা গেছে তারা কুরআন সুন্নাহ পরিপূর্ণভাবে পরিহার করে নিজেদের চিন্তা, চেতনা আর যুক্তিকেই শরিয়তের মাপকাঠি বানিয়ে নিয়েছে। নিম্নে তাদের কিছু চিত্র তুলে ধরা হলো। \* বাতিল বা গুমরাহি দলগুলোকে মূলত ছয়ভাগে ভাগ করা যায়।

১. রওয়াফিজ, ২. খাওয়ারিজ, ৩. জাবরিয়্যাহ, ৪. কাদরিয়্যাহ, ৫. জাহমিয়্যাহ ও ৬. মুরজিয়্যাহ। অতঃপর এর প্রত্যেকটিই আবার ১২টি উপদলে বিভক্ত হয়েছে।

#### রাওয়াফিজদের ভ্রান্ত আকিদা:

- ১. তারা আল্লাহ তা'আলার রহমত হতে নিরাশ হয়ে যায়।
- ২. একমাত্র হ্যরত আলী (রা.) ব্যতীত রাস্লে কারীম ক্রিট্রে-এর সকল সাহাবীগণকে বিশেষ করে হ্যরত আবৃ বকর, ওমর ও তালহা (রা.) এবং হ্যরত জুবায়ের (রা.) কে গালমন্দ ও সমালোচনা করে থাকে।
- ৩. হ্যরত ফাতেমা (রা.) কে হ্যরত আয়েশা (রা.)-এর উপর প্রাধান্য দিয়ে থাকে।
- 8. একই শব্দে তিন তালাক পতিত হওয়াকে অস্বীকার করে।
- ৫. নামাজের জন্য আজান ও ইকামত দেওয়া সুরত। এটাকে অস্বীকার করে এবং জামাত অস্বীকার করে।
- ৬. পায়ের মোজার উপর মাসেহ করাকে বৈধ মনে করে না।
- ৭. তারাবির নামাজকে অস্বীকার করে।
- ৮. নামাজে দাঁড়ানো অবস্থায় ডান হাত বাম হাতের উপর রাখাকে স্বীকার করে না।
- ৯. মাগরিবের নামাজ জলদি পড়াকে অস্বীকার করে।
- ১০. রোজার ইফতার করাকে অস্বীকার করে।

উপরিউক্ত বিষয়গুলোতে মতপার্থক্য থাকার কারণে তারা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের অন্তর্ভুক্ত নয়।

#### রাওয়াফিজদের উপদলগুলো নিমুরূপ :

- ১. উল্বিয়্যাহ, ২. আদিয়্যাহ, ৩. শীইয়্যাহ, ৪. ইসহাকিয়্যাহ, ৫. জায়দিয়্যাহ,
- ৬. আব্বাসিয়্যাহ, ৭. ইমামিয়্যাহ, ৮. তানাসুখিয়্যাহ, ৯. নাদিয়্যাহ, ১০. লাগিয়্যাহ,
- ১১. ওয়াজিয়্যাহ এবং ১২. ওয়াবিছাহ।

#### খাওয়ারিজদের ভ্রান্ত আকিদা :

- ১. খাওয়ারিজদের আকিদা হলো পাপের কারণে আহলে কিবলা মুসলমান কে কাফের বলা।
- ২. জলেম ও অত্যাচারী রাষ্ট্রনায়কের বিরুদ্ধে রুখে দাঁড়ানোকে বৈধ মনে করে।
- ৩. তারা হযরত আলী (রা.) কে অভিশাপ দেয়।
- 8. কাওয়ারিজগণ আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতকে ও নামাজের জামাতকে অস্বীকার করে।

#### খাওয়ারিজদের উপদলগুলো :

- ১. আজাদিয়্যাহ, ২. আবৃ হানাফিয়্যাহ, ৩. তাগলিবিয়্যাহ, ৪. হারিদিয়্যাহ, ৫. খালকিয়্যাহ,
- ৬. কাওজিয়্যাহ, ৭. মু'তাজিলা, ৮. মায়মূনিয়্যাহ, ৯. কানজিয়্যা, ১০. মুহকামিয়্যাহ,
- ১১. আথনাসিয়্যাহ এবং ১২. শারাফিয়্যাহ।

#### জাবরিয্যাদের ভ্রান্ত আকিদা:

- ১. তারা বলে মানুষ পাথর ও শক্ত মাটির ন্যায়় অনড় ও অটল। কোনো কাজের ক্ষেত্রেই বান্দার কোনো ক্ষমতা নেই। অতএব বান্দাকে তার কৃত কর্মের প্রতিদান হিসেবে শাস্তি বা শান্তি কোনোটিই দেওয়া যাবে না।
- ২. তারা আল্লাহর ব্যাপারে একটি অলীক ধারণা পোষণ করে আর তাহলো– আল্লাহর নিকট ধন সম্পদ খুবই প্রিয়।
- ৩. বান্দার কর্ম সম্পাদিত হওয়ার পূর্বেই আল্লাহর তাওফীক সংঘটিত হয়।
- তারা রাসূলে কারীম বালার এর স্বশরীরে মি'রাজকে অস্বীকার করে।
- ৫. রহের জগতে আল্লাহ তা'আলা যে অঙ্গীকার নিয়েছেন তা অস্বীকার করে।
- ৬. জানাজার নামাজ ওয়াজিব হওয়াকে অস্বীকার করে।

#### জাবরিয্যাদের উপদলগুলো :

- ১. মুযতারিয়্যাহ, ২. আফরালিয়্যাহ, ৩. মায়িয়্যাহ, ৪. মা'যিবিয়্যাহ, ৫. মাজাযিয়্যাহ,
- ৬. মুতমানিয়্যাহ, ৭. কাছলিয়্যাহ, ৮. সাবেকিয়্যাহ, ৯. হাবীবিয়্যাহ, ১০. খাওফিয়্যাহ,
- ১১. ফিকরিয়্যাহ এবং ১২. হাবসীসিয়্যাহ।

#### কাদরিয়্যাদের ভ্রান্ত আকিদা:

- কাদরিয়্যাদের বিশ্বাস হলো মানুষ মূলত নিজ ক্ষমতা দ্বারাই কর্ম সম্পাদন করে থাকে।
   এতে আল্লাহ তা'আলার হস্তক্ষেপ বলতে কোনো কিছুই নেই।
- কোনো কাজ আল্লাহ তা'আলার নিকট কুফর কিন্তু বান্দার নিকট তা ঈমান বটে, এটার সম্ভাবনা রয়েছে।
- ৩. বান্দার কর্ম সম্পাদিত হওয়ার পূর্বেই আল্লাহ তা'আলার তাওফীক হয়।
- এরাও রাসূল ক্রার্থা -এর স্বশরীরে মি'রাজ অস্বীকার করে।
- ৫. রূহের জগতে আল্লাহ ত'আলা যে বান্দাদের থেকে অঙ্গীকার নিয়েছেন, তা অস্বীকার করে।
- ৬. জানাজার নামাজ ওয়াজিব হওয়াকে অস্বীকার করে।

#### কাদবিয্যাদের উপদলগুলো :

- ১. আহমদিয়্যাহ, ২. শানবিয়্যাহ, ৩. কাসানিয়্যাহ, ৪. শাইতানিয়্যাহ, ৫. শারীকিয়্যাহ,
- ৬. ওয়াহীমিয়্যাহ, ৭. রুওয়াইদিয়্যাহ, ৮. নাকিশিয়্যাহ, ৯. তাববিয়্যাহ, ১০. ফাসেতিয়্যাহ,
- ১১. নেজামিয়্যাহ এবং ১২. মানযিলিয়্যাহ।

#### জাহমিয়্যাদের ভ্রান্ত আকিদা:

- জাহামিয়্যাদের ধারণা মতে ঈমান শুধুমাত্র অন্তরের সাথে সম্পৃক্ত, মুখের সাথে নয়। চাই
  মৌখিক কথা যে কোনো ভাবেই হোক না কেন।
- ২. তারা মৃত্যুর ফেরেশতা অস্বীকার করে বলে প্রাণীর প্রাণ কবজ করা একমাত্র আল্লাহ তা'আলার সাথে সম্পর্ক, কোনো ফেরেশতার সাথে নয়।
- ইস∶ আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি∽বাংলা) ৩-ক

- ৩. তারা আলমে বরজখ তথা কবর জগতকে অস্বীকার করে।
- 8. মুনকার নাকির-এর সওয়াল জওয়াবকে অস্বীকার করে।
- ৫. এবং হাউজে কাউছারকেও অস্বীকার করে। তারা বলে এসব মানুষের কল্পনা মাত্র।

#### জাহমিয়্যাদের উপদলগুলো :

১. মাখলুকিয়্যাহ, ২. গায়রিয়্যাহ, ৩. ওয়াকিফিয়্যাহ, ৪. খাইরিয়্যাহ, ৫. জানাদিকিয়্যাহ, ৬. লাফিয়্যাহ, ৭. রাবিইয়্যাহ, ৮. মুতারাকিবিয়্যাহ, ৯. ওয়ারিদিয়্যাহ, ১০. ফানিয়্যাহ, ১১. হারকিয়্যাহ এবং ১২. মুয়ান্তালিয়্যাহ।

#### মুরজিয়্যাদের ভ্রান্ত আকিদা:

- ১. তারা বলে হযরত আদম (আ.) কে আল্লাহ স্বীয় আকৃতিতে সৃষ্টি করেছেন।
- ২. আরশে আজীম আল্লাহ তা'আলার নির্ধারিত স্থান।
- ৩. শুধু ঈমানই নাজাত তথা মুক্তির জন্য যথেষ্ট।
   অতএব আল্লাহ তা'আলার ইবাদত ও বন্দেগির মধ্যে কোনো ফায়েদা নেই এবং নাফরমানির মধ্যে কোনো অপকার নেই।
- 8. নারীরা হলো ফুল বাগিচার ফুলের ন্যায়। যেই চাইবে তাদেরকে ভোগ করবে। এতে কোনো প্রকার বিবাহের প্রয়োজন নেই।

#### মুরজিয়্যাদের উপদলগুলো :

- ১. তারিকিয়্যাহ, ২. শানিয়্যাহ, ৩. রাবিয়্যাহ, ৪. শাকিয়্যাহ, ৫. বাহামিয়্যাহ, ৬. আমালিয়্যাহ, ৭. মানকুহিয়্যাহ, ৮. শাতসানিয়্যাহ, ৯. আছরিয়্যাহ, ১০. বিদঈয়্যাহ, ১১. হাশবিয়্যাহ এবং
- ১২. মশাব্বিহা।

# আল-মাওয়াকিফ গ্রন্থ প্রণেতা বলেন যে, ভ্রান্ত দল আটটি :

১. মু'তাজিলা, ২. জাবরিয়্যাহ, ৩. মারজিয়্যাহ, ৪. শিয়া, ৫. খাওয়ারিজ, ৬. মুশাব্বিহাহ, ৭. বুখারিয়্যাহ এবং ৮. না-যিয়্যাহ।

আবার মু'তাজিলা ও খাওয়ারিজ প্রত্যেকটির ২০টি করে উপদল রয়েছে এবং শিয়াদেরও ২০টি উপদল রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, শিয়াদের উপদল ২২টি এবং মুরজিয়্যাদের ৫টি শাখা রয়েছে। আর মশাব্বিহাহ ও না-যিয়্যাহর কোনো শাখা নেই।

উল্লেখ্য যে, উপরিউক্ত ভ্রান্ত দলগুলো বর্তমান সমাজে খুবই বিরল। এদের পরিচয় শুধু বই পুস্তকেই পাওয়া যায়। বাস্তবে এর কোনো অস্তিত্ব খুঁজে পাওয়া যায় না। তাই ছাত্রদের জন্য এর পিছনে সময় ব্যয় করার প্রয়োজন বোধ করি না। তথাপি তালিবে ইলমদের প্রতি অনুরোধ রইলো যে, যাতে তারা কিতাবটি থেকে আহলে সুত্রত ওয়াল জামাতের পরিচয় লাভ করবে এবং সে অনুযায়ী বর্তমান সমাজে আহলে হক ও ভ্রান্ত দলগুলো চিহ্নিত করবে।

عَلَىٰ مَنْهَبِ فُقَهَاءِ الْمِلَّةِ اَبِىْ حَنِيْفَةَ النَّعْمَانِ بْنِ ثَابِتِ الكُوفِيّ وَاَبِيْ يُوسُفَ يَعْقُوبَ بْنِ اِبْرَاهِيْمَ الْاَنْصَارِيِّ وَاَبِيْ عَبْدِ اللهِ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُوسُفَ يَعْقُوبَ بْنِ اللهِ مُحَمَّدِ بْنِ الشَّهِ مُحَمَّدِ اللهِ عَلَيْهِمْ اَجْمَعِيْنَ وَمَا يَعْتَقِدُونَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِمْ اَجْمَعِيْنَ وَمَا يَعْتَقِدُونَ مِنْ السَّهِ السَّهِيْنَ وَمَا يَعْتَقِدُونَ مِنْ السَّهِ عَلَيْهِمْ اَجْمَعِيْنَ وَمَا يَعْتَقِدُونَ مِنْ السَّهِ السَّهِ السَّهِ اللهِ عَلَيْهِمْ السَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

অনুবাদ: (যা লিপিবদ্ধ করা হয়েছে) ফুকাহায়ে মিল্লাত হয়রত ইমাম আবৃ হানীফা নো'মান ইবনে ছাবেত আল কৃফী, আবৃ ইউসুফ ইয়াকৃব ইবনে ইবরাহীম আল আনসারী এবং আবৃ আবদুল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে হাসান আশ শায়বানী —আল্লাহ তা'আলা তাঁদের সকলের উপর সম্ভুষ্ট হোন— প্রমুখ ইমামদের মাজহাব অনুসারে এবং দীন ধর্মের যেসব মূলনীতিতে তাঁরা বিশ্বাসী ছিলেন ও আল্লাহ তা'আলার সম্ভুষ্টি কল্পে যে সকল মূলনীতি তাঁরা অবনত শিরে মেনে চলতেন সে অনুসারে।

# খ্রী প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রীপুট্

قُولُهُ عَلَىٰ مَذْهُبِ : এখানে হযরত ইমাম ত্বহাবী (র.) তাঁর পুস্তিকাটি ইমামত্রয় অর্থাৎ ইমাম আবৃ হানীফা, আবৃ ইউসুফ ও ইমাম মোহাম্মদ (র.)-এর মাজহাব অনুযায়ী লিখার কথা ব্যক্ত করেছেন। অন্য কোনো মাজহাব অনুযায়ী নয়।

\* মাজহাব: ইসলামি শরিয়তের মূল উৎস কুরআন, হাদীস, ইজমা ও কিয়াস অর্থাৎ এ দলিল চতুষ্টয়ের ভিত্তিতে ইমাম ও মুজতাহিদগণ ইসলামি শরিয়তের ভিন্ন ভিন্ন যে ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন, সেই ভিন্ন ভিন্ন ব্যাখ্যাকেই মাজহাব বা মাসলাক বলে।

(حد) : قَوْلُهُ أَبِيْ حَنِيْفَةَ (رح) ইমাম আবৃ হানীফা (র.) হানাফী মাসলাকের আবিষ্কারক। আর ইমাম আবৃ ইউসৃফ ও মুহাম্মদ (র.) ছিলেন তাঁর ছাত্রদের মধ্য হতে অন্যতম দুজন ছাত্র। নিমে তাদের পথক পথক সংক্ষিপ্ত জীবনী প্রদত্ত হলো।

# ইমাম আবু হানীফা (র.) :

নাম: নো'মান, উপনাম আবৃ হানীফা। পিতার নাম ছাবেত। তিনি তাবেয়ী ছিলেন। তাঁরা পারস্যের নাগরিক ছিল। তাঁর পিতা ছাবেত (র.) ছোট বেলায় হ্যরত আলী (রা.)-এর দরবারে যান এবং হ্যরত আলী (রা.) তাঁর বংশধরের জন্য বরকতের দোয়া করেন।

জন্ম: তিনি বিশুদ্ধতম মতানুযায়ী ৮০ হিজরি মোতাবেক ৭০৩ খ্রিস্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি তাবেয়ী ছিলেন। কেননা তিনি সাহাবী হযরত আবদুল্লাহ ইবনে হারিছ (র.)-এর সাথে সাক্ষাৎ করেছিলেন। হযরত ইবনে হাজর আসকালানী (র.) বলেন, তিনি হযরত আনাস (রা.)-কে দেখেছেন। দুররুল মুখতার-এর বর্ণনানুযায়ী তিনি ২০ জন সাহাবীকে দেখেছেন। তিনি ৯৩ হিজরিতে হজ পালন করেছেন।

আকমাল প্রস্তের বর্ণনানুযায়ী তিনি ২৩ জন সাহাবীকে দেখেছেন। আর তাঁর প্রাম ক্ফাতে হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) আগমন করেছেন।

বাল্যকাল: তিনি ছোট বেলা থেকেই তীক্ষ্ণ মেধার অধিকারী ছিলেন। কিন্তু প্রথম জীবনে নিজেকে ব্যবসায় নিয়োজিত করেন। পরে জনৈক আলেমের সুপরামর্শে ইলম শিক্ষার প্রতি মনোনিবেশ করেন।

শিক্ষা জীবন: সতের বছর বয়সে জ্ঞানার্জন শুরু করেন এবং অল্প সময়েই ইলমে কালাম সম্পর্কে পূর্ণ পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। অতঃপর কুরআন ও হাদীসের জ্ঞানার্জনে মনোনিবেশ করেন এবং অল্প দিনেই হাদীস, তাফসীর, নাসিখ ও মানসৃখ এর জ্ঞান পরিপূর্ণভাবেই অর্জনে সক্ষম হন। শুণাবলি: তিনি ছিলেন যুগ শ্রেষ্ঠ আলেম, আবেদ, অতিশয় বুদ্ধিমান। একাধারে ৩০ বছর রোজা রেখেছেন। ৪০ বৎসর রাতে ঘুমাননি। প্রতি রমজানে ৬১ খতম কুরআন তেলাওয়াত করতেন। হজের এক মৌসুমে তিনি দু'রাকাত নামাজের প্রথম রাকাতে এক পা উঠিয়ে কুরআনের প্রথম অর্ধাংশ এবং দ্বিতীয় রাকাতে অপর পা উঠিয়ে বাকি অর্ধাংশ তেলাওয়াত করেছেন। যেখানে ইন্তেকাল করেছেন সেখানে ১০০০ বার কুরআন খতম করেছেন। তিনি ৯৯ বার আল্লাহ তা'আলাকে স্বংপ্ন দেখেছেন।

#### ইমাম আজম সম্পর্কে মনীষীদের মতামত:

- \* ইবনে মোবারক বলেন, যদি আল্লাহ তা'আলা আমাকে ইমাম আবৃ হানীফা ও সুফিয়ান সাওরী (র.) দ্বারা সাহায্য না করতেন তাহলে আমি অন্যান্য সাধারণ লোকদের ন্যায়ই থাকতাম।
- \* ইমাম মালেক (র.) বলেন, যদি কোনো কারণে ইমাম আবৃ হানীফা এই পাথরের স্তমকে স্বর্ণে পরিণত করতে চান, তাহলে তিনি যুক্তির নিরিখে তা স্বর্ণে পরিণত করতে সক্ষম।
- ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, মানুষ ফিকহের ক্ষেত্রে আবৃ হানীফা (র.)-এর পরিবারভুক্ত।
   আবৃ হানীফা হলেন এই পরিবারের কর্তা আর অন্যান্যরা তাঁর পরিবারের সদস্য।
- হ্যরত ইবনে মঈন বলেন, আবৃ হানীফা হাদীসে সেকাহ স্তরের ব্যক্তিত্বের পদ মর্যাদায় অধিষ্ঠিত ছিলেন।

#### ফিকহ শাম্বে তাঁর অবদান :

মুসলিম বিশ্বের অনন্য ব্যক্তিত্ব ইমাম আজম (র.) ফিকহ শাস্ত্রের উদ্ভাবক। তিনিই একমাত্র ব্যক্তি যিনি সর্বপ্রথম কুরআন, হাদীস, ইজমা ও কিয়াসের ভিত্তিতে ইলমে ফিকহকে একটি শাস্ত্র হিসেবে রূপ দেন। তাঁর ৪০ জন সুযোগ্য ছাত্রের সমন্বয়ে একটি ফিকহ বোর্ড গঠন করেন। এ বোর্ডের মাধ্যমে দীর্ঘ ২২ বছর পর্যন্ত অক্লান্ত চেষ্টা সাধনা আর পরিশ্রমের পর ফিকহ শাস্ত্রের পূর্ণাঙ্গরূপ দান করেন। একটি মাসআলা বোর্ডে পেশ করে মতামত চাইতেন এভাবে তিনি ৯৩ হাজার মাসআলা "কুতুবে হানাফীয়াতে" লিপিবদ্ধ করেন।

#### হাদীস শাস্ত্রে তাঁর অবদান :

হাদীস শাস্ত্রে তাঁর উল্লেখযোগ্য অবদান হলো, মুসনাদে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)। এই কিতাবে বর্ণিত হাদীস সংখ্যা মতান্তরে ৫০০, ৬০০, ৭০০, ১১০০।

তাঁর শিক্ষকবৃন্দ : হযরত ইমাম আজম (র.)-এর সম্মানিত শিক্ষক চার হাজারেরও বেশি। তাদের অন্যতম হলেন, আতা ইবনে আবৃ রাবাহ, আসেম ইবনে আবৃ নুজুদ, আলকামা ইবনে মারহিদ প্রমুখ।

তাঁর ছাত্রবৃন্দ : ইমাম আজম (র.)-এর শিষ্যত্ব গ্রহণ করে ধন্য হয়েছে অসংখ্য ছাত্র। তাদের মধ্যে যারা স্বীয় চেষ্টা সাধনায় সমগ্র বিশ্বে খ্যাতির শীর্ষে আরোহণ করেছেন তারা হলেন– আবৃ ইউসূফ, মুহাম্মদ ও জুফার (র.) প্রমুখ।

রচনাবলি : ইমাম আবূ হানীফা (র.)-এর লিখিত গ্রন্থ হলো– মুসনাদে আবৃ হানীফা, আল ফিকহুল আকবর, ওয়াসিয়্যাতু আবী হানীফা। অনেকে বলে, তিনি কোনো কিতাব লেখেননি। ইণ্ডেকাল : তিনি হিজরি ১৫০ মোতাবেক ৭৬৭ খ্রিস্টাব্দে ইন্তেকাল করেন।

#### ইমাম আবু ইউসূফ (র.) :

নাম ও জন্ম: তাঁর নাম ইয়াকৃব। উপনাম আবৃ ইউসুফ। পিতার নাম ইবরাহীম। তাঁর বংশের ক্রমধারা— ইয়াকৃব ইবনে ইবরাহীম ইবনে হাবীব ইবনে সাঈদ ইবনে বুহাইর ইবনে মু'য়াবিয়া। তিনি ৯৩ হিজরি সনে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর পরদাদা সাঈদ ইবনে বুহাইর একজন সাহাবী ছিলেন। যিনি রাসূল ক্রিট্রেই-এর সঙ্গে যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করেন এবং রাস্ল ক্রিট্রেই তাঁর বীরত্বে খুশি হয়ে মাথায় হাত রেখে দোয়া করেন। হযরত আবৃ ইউস্ফ (র.) ইমাম মালেক (র.) থেকে দুই বছরের বড ছিলেন।

শিক্ষা জীবন : তিনি অল্প বয়সেই ইলমে কুরআন, ইলমে হাদীস ও ইলমে কালাম অর্জন করেন। হযরত আবৃ ইউস্ফ (র.) বলেন, আমি আবৃ হানীফা (র.)-এর সাহচর্যে ২৩ বছর ছিলাম এবং তাঁর সাথে ফজরে নামাজ আদায় করতাম।

কর্ম জীবন: শিক্ষা জীবন শেষ করার সাথে সাথে তিনি তখনকার সময়ের قَاضِى । । । । । । । । । । । । তিনি অত্যধিক বা Chief Justice তথা প্রধান বিচারপতির পদ অলংকৃত করেন। তিনি অত্যধিক শিক্ষানুরাগী ছিলেন। তাই বিচার কার্য সমাপ্ত করার সঙ্গে সঙ্গেই অপেক্ষমান জ্ঞান অনুসন্ধিৎসু ছাত্রদেরকে পাঠদানে আত্মনিয়োগ করতেন। এভাবেই তিনি আমৃত্যু বিচারকার্য সম্পাদনের সাথে জ্ঞানের সেবা করে গেলেন।

তাঁর গুণাবলি : তিনি খুব খোদাভীক ছিলেন। হেলাল বিন ইয়াহইয়া (র.) তাঁর সম্পর্কে বলেন, তিনি ছিলেন হাফেজে তাফসীর এবং হাফেজে ফিক্হ। তিনি বড় কারী হওয়া সত্ত্বেও প্রতিদিন ২০০ রাকাত নফল নামাজ পড়তেন।

#### মনীষীদের অভিমত :

- \* তিনি ইসলামি জগতের সর্ব প্রথম ব্যক্তিত্ব যিনি প্রধান বিচারপতি উপাধীতে ভূষিত হয়েছেন। তাঁর সম্পর্কে ঐতিহাসিক ইবনে আবদুল বার বলেন, আমি আবৃ ইউস্ফ (র.) থেকে যোগ্যমান কোনো কাজি দেখি না, যার বিচারকার্য পৃথিবীর পূর্ব ও পশ্চিম প্রান্তরে সর্বত্র সমানভাবে প্রসিদ্ধি ও সমাদৃত হয়েছে।
- \* একবার তিনি অসুস্থ হওয়ার কারপে আবৃ হানীফা (র.) তাকে দেখতে গেলেন। আবৃ হানীফা (র.) তাঁকে দেখে বিষয়তা অনুভব করলেন। অতঃপর আবৃ হানীফা (র.) কে বিষয়তার কারণ জিজ্ঞাসা করলে তিনি বলেন। যদি এই য়ুবক মারা যায় তাহলে বড় একটা জগৎ ধ্বংস হয়ে যাবে।
- \* ইবরাহীম ইবনে জারাহ (র.) বলেন, আমি ইমাম আবৃ ইউসুফ (র.)-এর মুমূর্ষ অবস্থায় তাঁর সেবা শ্রহ্মধা করার জন্য উপস্থিত হই। এমতাবস্থায় আমি দেখলাম তার দরবারে

ইলমের আলোচনা চলছে। ইতোমধ্যে তিনি জ্ঞান হারিয়ে ফেললেন। জ্ঞান ফিরে আসার পর তিনি আমাকে জিজ্ঞাসা করলেন, হে ইবরাহীম! হজের মৌসুমে পাথর নিক্ষেপ করা আরোহী অবস্থায় উত্তম নাকি পদব্রজে উত্তম? ........ এ থেকে বুঝা যায় তিনি জ্ঞান চর্চার প্রতি কত বেশি আগ্রহী ছিলেন।

- \* ইবনে মঈন (র.) বলেন, ইমাম আবৃ ইউস্ফ ছিলেন সাহেবে ফিক্হ ও হাদীস।
  তাঁর উন্তাদবৃদ্দ: ইমাম আবৃ ইউসুফ (র.) যে সকল উন্তাদবৃদ্দের কাছ থেকে জ্ঞানার্জনে ধন্য
  হয়েছেন তাদের অন্যতম কয়েকজন হলেন নিমুর্পেন
- ১. আবৃ ইউসুফ (র.) নিজেই বলেন, আমার নিকট সবচেয়ে প্রিয় বস্তু হলো, ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর জ্ঞান চর্চার মজলিস। কেননা তাঁর চেয়ে উন্নততর কোনো ফকীহ আমি দেখিনি। আমি ২৩ বছরকাল তার দরবারে থেকে শরিয়তের জ্ঞান অর্জন করি। এমনকি আমার পিতার মৃত্যুর পর তার জানাজায় শরিক হওয়া ছেড়ে দিয়েছি কিন্তু তাঁর পাঠদানে অংশগ্রহণ করাকে ছাড়িনি। এছাড়া আরো অন্যান্যদের কাছ থেকে উপকৃত হয়েছি। যথা— ২. আব্বান ইবনে আবী আইয়াশ ৩. আবৃ ইসহাক আশ শায়বানী, ৪. ইবনে জুরাইজ আবদুল মালেক, ৫. হেজাজ ইবনে আরতাত, ৬. হুসাইন ইবনে দীনার, ৭. আ'মাশ, ৮. আবদুর রহমান ইবনে ছাবেত, ৯. আতা ইবনে সায়েব, ১০. আতা ইবনে আজলাল, ১১. আমর ইবনে দীনার, ১২. আমর ইবনে নাফে', ১৩. কায়েস ইবনে রবী', ১৪. লাইছ ইবনে সাঈদ, ১৫. মালেক ইবনে আনাস, ১৬. মুজাহিদ ইবনে সাঈদ, ১৭. মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক, ১৮. মিসয়ার ইবনে কুদাম, ১৯. ইয়াহইয়া ইবনে সাঈদ আনসারী প্রমুখ ব্যক্তিবর্গ।

তাঁর ছাত্রবৃন্দ : তাঁর ছাত্রদের অন্যতম হলেন ইমাম মুহাম্মদ, ইমাম আহমদ, ইমাম শাফেয়ী ও ইবনে মঈন প্রমুখগণ।

রচনাবলি: তিনি যে সকল গ্রন্থ রচনা করে সমগ্র বিশ্ববাসীকে ঋণী করেছেন তার অন্যতম হলো, আল ইমলা, আল আমানী, আদাবুল কাজি ওয়াল মানাসিক, কিতাবুল আছার, কিতাবুল খাওয়ারিজ ও কিতাবুজ জাকাত। এছাড়া আরো অনেক গ্রন্থ তিনি রচনা করেছেন।

ইন্তেকাল : তিনি ১৮২ হিজরি সনে ইন্তেকাল করেন। তাঁকে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর পাশে দাফন করা হয়।

#### ইমাম মুহাম্মদ (র.) :

নাম : তাঁর নাম মুহাম্মদ, উপনাম আবৃ আবদুল্লাহ, পিতার নাম আল হাসান। তিনি ১৩২ হিজরি সনে খোরাসানের উপদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেন। অতঃপর তাঁর পিতা হাসান সেখান থেকে ক্ফায় চলে আসেন। আর এখানেই তাঁর লেখাপড়া জীবনের সূচনা হয়।

জ্ঞানার্জন: ইমাম মুহাম্মদ (র.) চৌদ্দ বছর বয়সে বিদ্যার্জন শুরু করেন এবং ফিকহ, তাফসীর, হাদীস ও ইলমে কালাম সম্পর্কে গভীর পাণ্ডিত্ব অর্জন করেন। আবৃ হানীফা (র.)-এর নিকট চার বছর থাকেন। অতঃপর ইমাম আজম (র.) পরলোক গমন করলে তিনি আবৃ ইউস্ফ (র.)-এর নিকট আসেন। আর জ্ঞানের পূর্ণতা লাভে ধন্য হন।

এছাড়া ইমাম মিছয়ার, আওজায়ী, সুফিয়ান সাওরী এবং ইমাম মালেক (র.) থেকে উপকৃত হন। ইমাম মালেক (র.) থেকে তিন বছর জ্ঞানার্জন করেন। তিনি বলেন, আমি পিতা হতে ওয়ারিশ সূত্রে ৩০ হাজার দিনার ও দেরহাম পেয়েছি। এর অর্ধেক ব্যয় করেছি ভাষা ও শে<sup>4</sup>র এর জ্ঞানার্জন এবং বাকি অর্ধেক খরচ করেছি হাদীস ও ফিকহ-এর জ্ঞানার্জনে। তিনি আজীবন রচনা ও লেখনির জন্য অর্থ ব্যয় করেছেন।

তাঁর গুণাবলি : ইমাম মুহাম্মদ-এর গুণাবলি হতে কিছু হলো, তিনি রাতকে তিনভাগে ভাগ করতেন। প্রথমভাগে দরস প্রদান করতেন। দ্বিতীয় ভাগে নামাজ পড়তেন এবং তৃতীয়ভাগে ঘুমাতেন।

উবনে আবী ইমরান (র.) বলেন, মুহাম্মদ (র.) পূর্ণ দিনই কুরআন পাঠ করতেন। তাঁকে জিজ্ঞাসা করা হয়েছিল আপনি কেন ঘুমান না? জবাবে বলেছিলেন, সমস্ত মুসলমান আমাদের আশায় ঘুমায়, তাই আমরা কিভাবে ঘুমাতে পারি?

কর্ম জীবন : ইমাম মুহাম্মদ (র.) বিশ বংসর বয়সে দরস, পাঠদান তথা শিক্ষকতা শুরু করেন। তিনি যখন কুফা নগরীতে "মুয়ান্তা" পড়াতেন তখন এত অধিক পরিমাণ লোক আগমন করতো যে, কুফা নগরীর রাস্তায় যানজট সৃষ্টি হয়ে যেতো। তিনি শরিয়তের সঠিক, সহজ ও সার্থক সমাধান উদ্ভাবনের গবেষণায় নিমগ্ন থাকতেন।

#### মনীষীদের মতামত:

- ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা দুই ব্যক্তির দ্বারা আমাকে সাহায্য করেছেন।
   একজন হলো সুফিয়ান অপরজন হলেন ইমাম মুহাম্মদ (র.)।
- \* তিনি আরো বলেন, আমি মুহাম্মদ (র.) থেকে অধিক স্পষ্ট ভাষী, বাকপটু ও জ্ঞানী আর কাউকে দেখিনি। তিনি যখন কুরআন পাঠ করতেন তখন মনে হতো যেন আসমান হতে কুরআন নাজিল হচ্ছে।
- \* হ্যরত আবৃ উবাইদ (র.) থেকে জমীরী (র.) বর্ণনা করেন যে, ইমাম মুহাম্মদ (র.) হলেন আরবি, নাহু ও অংক শাস্ত্রের ইমাম। আর কুরআন সম্পর্কে তিনি সবচেয়ে ছিলেন বেশি জ্ঞানী। তাঁর উস্তাদবৃন্দ: তাঁর উস্তাদদের মধ্যে অন্যতম হলেন ইমাম আবৃ হানীফা, ইমাম আবৃ ইউসূফ, ইমাম মালেক, ইমাম আওযায়ী, ইমাম মিছয়ার, ইমাম যুফার ও সুফিয়ান সাওরী (র.) প্রমুখ। তাঁর ছাত্রবৃন্দ: ইমাম মুহাম্মদ (র.)-এর ছাত্র অগণিত। তাদের অন্যতম হলেন ইমাম শাফেয়ী, আবৃ হাফ্স আল কাবীল, আসাদ ইবনুল ফাররাত, আবৃ সুলাইমান মূসা প্রমুখ। তাঁর রচনাবলি: ইমাম মুহাম্মদ (র.)-এর অনেক রচিত কিতাব রয়েছে। এর থেকে অন্যতম হলো, সিয়ারে কাবীর, সিয়ারে সাগীর, জামে কাবীর, জামে সাগীর, যিয়াদাত ও কাসানিয়াত। এছাড়াও আরো অনেক কিতাব রয়েছে। মূলত তিনিই হানাফী মাজহাবের সম্প্রসারক। ইন্তেকাল:তিনি ১৮৯ হিজরি সনে ইন্তেকাল করেন এবং তাঁকে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর পাশেই সমাধিস্থ করা হয়।

# দ্বিতীয় পাঠ

# আল্লাহ তা'আলার একত্ববাদের আকিদা

وَنَقُولُ فِيْ تَوْحِيْدِ اللهِ مُعْتَقِدِيْنَ بِتَوْفِيْتِ اللهِ ـ إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى وَاحِدً.

অনুবাদ : আল্লাহ তা'আলার তাওফীকের প্রতি একান্ত বিশ্বাস রেখে তাঁর তাওহীদের আলোচনা সম্পর্কে বলছি। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা এক ও অদ্বিতীয়।

# খ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা ট্রিণ্ড

গ্রা কুরু । فَيْ تَوْحِيْدِ اللّٰهِ (র.) গ্রাক্তর ভিন্ন ভ্রাক্তর দারা কিতাব ভিন্ন করেছেন। এখানে একটি প্রশ্ন হতে পারে। তা হলো গ্রন্থকার (র.) তাওহীদের তথা একত্বাদের আলোচনার সাথে কিতাব আরম্ভ করার কারণ কি? এর জবাব কয়েকভাবে দেওয়া যায়।

প্রথম জবাব : ইসলামের প্রথম ও শ্রেষ্ঠ রুকন হলো তাওহীদ এবং দীন ও আকিদার স্তম্ভসমূহের মধ্যে প্রধান স্তম্ভ হলো তাওহীদ। তাছাড়া বান্দার উপর সর্বপ্রথম যে কাজটি ফরজ, তা হলো একত্ববাদ মেনে নেওয়া এবং সর্বকালের নবী রাসূলগণের এমনকি সর্বকালের সর্বযুগের সর্বশ্রেষ্ঠ নবী মুহামাদ ক্রিষ্ট্র এর প্রথম দাওয়াত ছিল তাওহীদ বা একত্ববাদ। এ হিসেবে আকিদা সম্পর্কিত কিতাব তাওহীদ-এর বয়ান দ্বারা শুরু করাটাই বাঞ্ছনীয়। তাই গ্রন্থকার (র.) তেমনটিই করেছেন। এর দলিল হিসেবে বলা যায়, আল্লাহ পাক প্রথমত নিজেকে তাঁর মর্যাদাবান সন্তার একত্বের সাক্ষী সাব্যস্ত করেন। দ্বিতীয় সাক্ষী হিসেবে ফেরেশতাদেরকে এবং তৃতীয় সাক্ষী আলেমদেরকে বানিয়েছেন। এ মর্মে স্বয়ং আল্লাহ তা'আলা বলেন—

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِيْ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا اَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوْتَ. هعه पूता जाल इसतात वलन-

তাই তাওহীদের বয়ানের সাথে শুরু করাটাই স্বাভাবিক।

তৃতীয় জবাব: তাওহীদের কালিমা এমন একটি বাক্য যা শত বছরের ঐ পাপী বৃদ্ধ-বৃদ্ধাকেও পর্যন্ত মা'সূম তথা পাপহীন করে ইসলামের ছায়াতলে প্রবেশ করিয়ে দেয়, যে তার গোটা জীবনকে ইসলামের শিকড় কেটে দেওয়ার জন্য উৎসর্গ করেছিল। অতএব এ তাওহীদের কালিমার বর্ণনার সাথে রচনার সূচনা হওয়াটা স্বাভাবিক বৈ কিছু নয়।

৩৩এব বুঝা গেল তাওহীদ হলো সকল নবী রাসূল (আ.) গণের দীন এবং সর্বযুগের সিদ্দীক ও সালেহীনগণের পথ। এ কারণে গ্রন্থকার (র.) তাওহীদের আলোচনা সর্বপ্রথম করলেন।

তাওহীদ এমন প্রাথমিক জিনিস যার দারা মানুষ ইসলামি অনুশাসনের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায়। আর এই তাওহীদ নিয়েই শেষ বিদায় তথা পরকালে পাড়ি জমায়। নবী করীম المُن عَنْ الْجَنَّةُ كَلَامِهُ لاَ اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةُ وَرَقَا الْجَنَّةُ وَلَا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةُ وَرَقَا الْجَنَّةُ وَلَا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّ

অতএব, দেখা যায় ইসলামের সবকিছুই تَوْجِيْد তথা একত্বাদের উপর নির্ভরশীল। তাই প্রস্কার (র.) تَوْجِيْد দারা গ্রন্থ রচনা শুরু করেছেন।

فَوْلُهُ بِتُوْفِيْقِ اللَّهِ وَالْلَهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ وَالْلَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمَا تَوْفِيْقِي اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَمَا تَوْفِيْقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَ الْيُهِ انْنِيْبُ وَمَا تَوْفِيْقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَالْيُهِ انْنِيْبُ اللَّهُ تَعَالَى وَاحِدَ وَالْلَهُ وَعَلَيْ وَاحِدَ مَعْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَا

ज्ञार जाशार वना रहारह - قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدُ जर्था९ रह नवी! जाशन वरन किन। जिनिरे এक जान्नार। क्रवजारन कात्रीरम रहारह وَاللّٰهُ نَا وَاللّٰهُ كُمْ وَاحِدُ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ जर्था९ जामारमत अन्नु ও তোমাদের প্রভু এক-একক। जात जामता जात्र जानुगठाशीन।

আল্লাহ ভিন্ন অন্য কোনো উপাস্য বা মাবুদ যদি থাকতো তাহলে তার পরিণতি কি হতো? তার অবস্থা বর্ণনা করতে গিয়ে মহান আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন لُوْكَانُ فِيْهِمَا اللَّهُ لَفُسَدَتَا আর ফাসাদ বা অনর্থের ধরন বা প্রকৃতি বর্ণনা দিতে গিয়ে আল্লাহ আরো বলেন وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اِلْهِ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ اِلْهٍ بِمَا خَلَقَ الخ

\* উপরিউক্ত সব আয়াতই আল্লাহ তা'আলার একত্বতার প্রমাণ বহন করে এবং উপরিউক্ত দলিল আল্লাহ তা'আলার অন্তিত্ব সাব্যস্ত করে। অপর আয়াতে তিনি ব্যতীত অন্য সব উপাস্যের অন্তিত্বের শূন্যতা সাব্যস্ত করে বলেন তিন্দ্র এই এই অর্থাৎ যদি আসমান ও জমিনে আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কোনো প্রভু থাকতো, তাহলে অবশ্যই তাদের উভয়েই ধ্বংস হয়ে যেত। সুতরাং আয়াত দ্বারা বুঝা গেল আল্লাহ এক-একক।

#### আল্লাহ তা'আলা অসাদৃশ্যমান সক্ষম

# لاَ شَرِيكَ لَهُ لَا شَعْ مِثْلُهُ وَلاَ شَيْعَ يُعْجِزُهُ وَلاَ إَلهَ غَيْرُهُ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলার কোনো অংশীদার নেই। তাঁর সাদৃশ্য কোনো কিছুই নেই এবং কোনো কিছু তাকে অক্ষম করতে পারে না আর তিনি ছাড়া কোনো স্রষ্টা নেই।

# খু পুরু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>খু পু</sup>

श्रर्दकात नवीरमत উপत नाजिलकृष्ठ आসমानि किलारा रयमन आल्लार: قُولَهُ لَا تُسْرِيكَ لَهُ তা'আলার একত্ববাদের কথা বলা হয়েছে। অনুরূপ তার অংশীদার কেউ না হওয়ার কথাও বলা হয়েছে। বিশেষ করে কুরআনুল কারীমের অগণিত জায়গায় আল্লাহ তা'আলার অংশীদার না হওয়ার কথা অসংখ্য যুক্তি প্রমাণ দ্বারা পেশ করা হয়েছে। যেমন- আল্লাহ তা আলা বলেন-قُلْ إِنَّ صَلَاتِى ۚ وَ نُسُكِى وَمَحْيَايَى وَمَصَاتِى لِلَّهِ رَبِّ الْعِلَمِيْنَ - لَا شُرِيْكَلَهُ .(اَلایة) وَ بِذَالِكَ أُمِرْتُ (اَلایة). অর্থাৎ হে নবী আপনি বলুন আমার নামাজ, আমার কুরবানি, আমার জীবন-মরণ সব কিছু বিশ্ব প্রতিপালক আল্লাহরই জন্য। তাঁর কোনো অংশীদার নেই। আমি তার আদিষ্ট হয়েছি। অপর জায়গায় ইউসূফ (আ.) সম্পর্কীত আয়াতে বলেন~ ঠুর্টি 💪 অর্থাৎ [रेंडिगृक (আ.)] আমাদের জন্য সমীচীন नग्न रा, أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَنْعً আমরা কোনো ব্স্তকে আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করবো। অপর এক আয়াতে वृनां हरसरह الله الَّذِيْ خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَمِيتُكُمْ ثُمَّ اللَّهُ الَّذِيْ خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَمِيتُكُمْ ثُمَّ اللَّهُ اللَّذِيْ خَلَقَكُمْ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِيْ خَلَقَكُمْ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِيْ خَلَقَكُمْ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِي خَلَقَكُمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ ا شُركَانِكُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَالِكَ مِنْ أَلِكَ مِنْ شَنْعٍ سُبْحَانَةً وَتُعَالَىٰ عَمَّا يَشْرِكُونَ. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা এমন সত্তা যিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, রিজিক দিয়েছেন। অতঃপর তোমাদেরকে মৃত্যু দিবেন, আবার জীবন দিবেন। তোমাদের শরিকদের মধ্যে এমন কেউ আছে কি? যে এসব কাজ থেকে কোনো একটি করতে সক্ষম? তারা আল্লাহর সাথে যাদেরকে শরিক করে আল্লাহ তা হতে পবিত্র ও মহান। অন্য এক আয়াতে আল্লাহ তা আলা প্রসংশা কেবলই তাঁর যার না কোনো সন্তান জন্ম গ্রহণ করেছেন এবং না তাঁর রাজত্বে কোনো শরিক আছে। তিনি না কোনো দুর্দশাগ্রস্থ হয়েছেন যার কারণে তাঁর কোনো সাহায্যকারীর দরকার। উপরোল্লিখিত সকল দলিল দ্বারা বুঝা যায় যে, আল্লাহর কোনো শরিক নেই। অতএব সকল মু'মিনকে শিরক থেকে বিরত থাকা ফরজ। কেননা তা অমার্জনীয় অপরাধ। अल्लाश তা'আলার জাত বা সত্তা অতুলনীয় এবং তাঁর জাত ও قَوْلُهُ لَا شَيْعٌ مِثْلُهُ গুণাবলির সাথে সৃষ্টির কোনো কিছুর তুলনা চলে না। যেহেতু তাঁর সন্তা অতুলনীয় তাই আল্লাহ जर्भा का वर्ता वर्ता न الْيُسَ كَمِثْلِهِ شَيْعٌ जर्भार कांता वर्रा ठाँत मानुगानीन नग्र । -[भृता ७ जाता] আল্লাহর জাত বা সন্তার দিক দিয়ে এবং তার গুণাবলি ও শানের দিক দিয়ে সব কিছুই তাঁর সাথে অতুলনীয়। অতএব তাঁর সাথে কোনো কিছুকে সাদৃশ্যশীল মনে করা ঈমানের পরিপস্থি বা কুফরি।

عُولُهُ لَا شَمْعُ يِعُدِرُهُ । অর্থাৎ কোনো বস্তুই আল্লাহ তা'আলার কোনো গুণকে অক্ষম করতে পারে না । এর কারণ হলো দুইটি ।

- ১. কর্তা নিজ দুর্বলতার কারণে তার ইচ্ছানুযায়ী কর্ম সম্পাদন করতে অক্ষম।
- ع. অথবা কর্তা এ কাজ সম্পর্কে পূর্ণ অজ্ঞ কিংবা জ্ঞান অপরিপক্কতার কারণে নিজ ইচ্ছানুযায়ী কার্য সম্পাদন করতে অক্ষম হয়। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা নিঃসন্দেহে উপরিউক্ত দুটি বিষয় হতে সম্পূর্ণরূপে পবিত্র। অর্থাৎ ক্ষমতা ও শক্তির এমন কোনো স্তর নেই যা আল্লাহ তা'আলার মাঝে অবর্তমান। কোনো কিছু তাঁকে অক্ষম করতে পারে না। নিমের আয়াতটি এর বহিঃপ্রকাশ। কোনো কিছু তাঁকে অক্ষম করতে পারে না। নিমের আয়াতটি এর বহিঃপ্রকাশ। কোনো কিছু তাঁকে অক্ষম করতে পারে না। নিমের আয়াতটি এর বহিঃপ্রকাশ। কিছু তা'আলা রিজিকদাতা ও অসীম ক্ষমতার অধিকারী। —[স্রা যারিয়াত] উক্ত আয়াতে প্রথমত তিনি নিজেকে অসীম ক্ষমতার অধিকারী প্রমাণ করেন এবং পরে বলেন وَإِنَّ اللَّهُ عَلَيْ اَحَامَ بِكُلِّ شَمْعٍ عِلْمًا নিজ্য প্রত্যেক বস্তুই আল্লাহ তা'আলার জ্ঞান কর্তৃক পরিবেষ্টিত। আয়াতটি আল্লাহ তা'আলা অক্ষম ও অপারগ হওয়ার দিতীয় কারণ হতে মুক্ত হওয়ার প্রমাণ বহন করে। অতএব, উপরিউক্ত বক্তব্য দ্বারা বুঝা যায়, আল্লাহ তা'আলা সর্ববিষয়ে সর্বোচ্চ ক্ষমতার

অতএব, উপরিউক্ত বক্তব্য দ্বারা বুঝা যায়, আল্লাহ তা'আলা সর্ববিষয়ে সর্বোচ্চ ক্ষমতার মালিক। তাঁর সম্পর্কে অপারগতা এবং অক্ষমতার কল্পনাই করা যায় না। তিনি যা ইচ্ছা তাই করতে পারেন। এতে কারো কোনো বাঁধা দেওয়ার ক্ষমতা নেই। এরই প্রতি ইন্ধিত হচ্ছে—করতে পারেন। এতে কারো কোনো বাঁধা দেওয়ার ক্ষমতা নেই। এরই প্রতি ইন্ধিত হচ্ছে—(সূরা বুরজ) এ সম্পর্কে আরো স্পষ্ট করে বলেন— (সূরা বুরজ) এ সম্পর্কে আরো স্পষ্ট করে বলেন— وَمَا كَانَ اللّهُ لَيْعُجِزَهُ مِنْ شَيْعُ فِي السَّمْوَاتِ অর্থাৎ নিভামওল ও ভূ-মওলে কোনো বস্তই নেই, যা আল্লাহ তা'আলাকে অক্ষম করতে পারবে। নিশ্চয় তিনি সর্বজ্ঞানী ও সর্ব শক্তিমান। –(সূরা ফাতির) সূতরাং বুঝা গেল আল্লাহ তা'আলার কাছে বিমৃতা সৃষ্টিকারী প্রতিবন্ধক বলতে কোনো কিছুই নেই; বরং এর প্রতি ঈমান রাখা কুফরি।

#### আল্লাহ ছাড়া কোনো মাবুদ নাই:

ভিনি ছাড়া তোমাদের কোনো দিতীয় উপাস্য নেই। দিলল হিসেবে বলা যায়, আল্লাহ তা'আলা ছাড়া কোনো উপাস্য বা ইবাদতের উপযুক্ত নেই। দিলল হিসেবে বলা যায়, আল্লাহ তা'আলা ছাড়া উপাসনার উপযুক্ত আর কেউ নেই। সকলের একই বাণী ছিলো যে, আল্লাহ তা'আলা ছাড়া উপাসনার উপযুক্ত আর কেউ নেই। যেমন— হযরত নূহ (আ,)-এর বাণী কুরআনে উল্লেখ করে আল্লাহ তা'আলা বলেন— وَلَقَدُ صَنْ اللّهِ غَيْرُهُ اَنِ اعْبُدُوا مَا لَكُمْ مِنْ اللّهِ غَيْرُهُ اَنِ اعْبُدُوا مَا لَكُمْ مِنْ اللّهِ غَيْرُهُ اَنِ اعْبُدُوا مَا لَكُمْ مِنْ اللّهِ عَيْرُهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ عَيْرُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

আবার ছামৃদ বংশের নিকট তাদের ভাই সালেহ (আ.)-কে উপরিউজ বিষয়ে পাঠানো হয়েছে। যেমন বলা হয়েছে- وَاللّٰي ثُمُوْدَ اَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يُقَوْمِ اعْبُدُوا اللّٰهَ مَالَكُمْ مِنْ اِلْهِ غَيْرَهَ صَالِحًا قَالَ يُقَوْمِ اعْبُدُوا اللّٰهَ مَالَكُمْ مِنْ اِلْهِ غَيْرَهَ صَالِحًا قَالَ يُقَوْمِ اعْبُدُوا اللّٰهَ مَالَكُمْ مِنْ اِلْهِ غَيْرَهَ অৰ্থাৎ ছামৃদ জাতির নিকট তাদের ভাই সালেহ (আ.) কে প্রেরণ করেছি। এই সংবাদ দিয়ে যে, তোমরা আল্লাহর ইবাদত কর। তিনি ছাড়া তোমাদের কোনো মাবুদ নেই। –[আ'রাফ : ৭৩] ঠিক একই বিষয় নিয়ে হয়রত গুআইব (আ.) প্রেরিত হয়েছে। যেমন وَاللّٰهَ مَالَكُمْ مِنْ اِلْهٍ غَيْرُهَ.

অর্থাৎ মাদয়ান শহরে তাদের ভাই হয়রত শুআইব (আ.)-কে প্রেরণ করেছি, এই মর্মে য়ে, তোমরা আল্লাহর ইবাদত কর, তিনি ছাড়া তোমাদের কোনো মাবুদ নেই। –[সূরা আ'রাফ : ৮৫] আর কিট্র ট্রা একটি শব্দ য়ার প্রতি সকল নবী রাস্ল ক্রিট্রে মানুষকে আহ্বান করেছে। হাা বোধক এবং না বোধক শব্দের দ্বারা একত্বাদের আলোচনাকে এজন্যই সীমাবদ্ধ করেছেন য়ে, শুরু হাা বোধক এর আলোচনা দ্বারা অন্যান্য হাা বোধক বস্তুকে রহিত করা হয় না। এজন্যই আল্লাহ বলেন–

प्रें الله الله الرُّحُمنُ الرَّحْمنُ الرَّحِيمُ -प्राध्न प्रिक प्रिन वर्लन

উপরিউক্ত বর্ণনা দারা একথা প্রমাণ হলো যে, আল্লাহ ছাড়া কোনো মাবুদ নেই। তিনি এক একক। অতএব, এর বিপরীত কোনো আকিদার বিশ্বাসি হওয়া কুফরির শামিল। যার পরিণাম চির জাহান্নাম।

# আল্লাহ তা'আলাকে এক-একক জানার হুকুম :

- আল্লাহ তা'আলাকে এক-একক জানা সকলের উপর ফরজ।

## আল্লাহ অনাদি, অনন্ত, বিনাশমুক্ত ও ধ্বংসমুক্ত

## قَدِيْهُ بِلَا إِبْتِكَاءٍ دَائِمٌ بِلَا إِنْتِهَاءٍ لَا يَفْنِي وَلَا يَبِيْدُ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা অনাদি যাঁর প্রারম্ভের, আরম্ভের, সূচনার, প্রথমত্বের] কোনো শুরু নেই। তিনি অনস্ত যাঁর কোনো অন্ত, ইতি, বা শেষ নেই। তিনি ধ্বংস ধ্বেন না। তিনি বিনাশও হবেন না।

# ক্রিপ্তার প্রামঙ্গিক আলোচনা **ট্রি**প্ত

#### আল্লাহ তা'আলা অনাদি ও অনন্ত :

আয়াতে বর্ণিত শব্দ الْبَاطِئُ ও الْخَالِمِيُ अম্পর্কে তাফসীরকারকগণ বিভিন্ন মত পেশ করেছেন। তাঁরা যে সমস্ত মত প্রকাশ করেছে। তার কোনোটির মধ্যেই বৈপরীত্ত্বের অবকাশ নেই। কেননা তারা যে সকল মত ব্যক্ত করেছেন তার সবগুলোরই সম্ভাবনা রয়েছে উপরিউক্ত শব্দুগুলোর অর্থ হিসেবে।

আর اَنْتِهَاءُ শব্দ দ্বারা সাধারণত উদ্দেশ্য নেওয়া হয় যার কোনো اِنْتِهَاءُ বা শেষত্বের পরিসীমা নেই । যাকে اَبَدُ वला হয় । পরিভাষায় এর জন্য دَائِمُ শব্দটি ব্যবহৃত হয় ।

لَّلُوَّلُ শব্দের অর্থ– অস্তিত্বের দিক থেকে সকল সৃষ্টি জগতের অগ্রে ও আদিতে। তিনি ব্যতীত সব কিছুই সৃজিত। তিনি স্রষ্টা। তাই তিনিই আদি।

اُلاَ خِلُ السَّمِ مِعْ السَّمِ الْمَعَةِ শন্দের অর্থ সর্বশেষ। অর্থ সকল সৃজিত বস্তুই বিনাশ হবে। কিন্তু তিনি বিনাশ হবেন না। এরই কথা বলা হয়েছে নিম্নের আয়াতটিতে كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهُهُ अर्थाৎ সব জিনিসই ধ্বংসশীল একমাত্র আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত।
—[সূরা কাছাছ]

তিনি এমন এক সত্তা যে সত্তার অস্তিত্বের কোনো শেষ নেই। অন্য সকল ব্যক্তি, বস্তু ও সত্তার অস্তিত্বই নির্দিষ্ট সময়ান্তে শেষ হবে কিন্তু তার সত্তা শেষ শব্দের অনুভব শক্তির উর্দের্ব।

প্রস্থ : গ্রন্থকার (র.) عَدِيْكُم শব্দটি ব্যবহার করেছেন। কিন্তু কুরআনে তা ব্যবহার হয়নি। অবশ্য الْاَوَّلُ শব্দটি عَدِيْكُم এর অর্থ প্রদান করেছে। এর কয়েকটি জবাব দেওয়া যেতে পারে।

- كَ. اَلْاَوَّلُ मंकिरिं य সৌন্দর্য্য নিহিত রয়েছে قَدِيْمٌ শব্দে তা অবর্তমান। আর কুরআন হলো সাহিত্যের উর্ধ্ব জগতে যাতে সুন্দর অর্থবহ শব্দই স্থান পাওয়ার যোগ্য। তাই اَلْاَوَّلُ শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। قَدِيْمٌ ব্যবহার করা হয়েছে। قَدِيْمٌ
- الْاَوَلُ अकिए एक विकार के قَدِيْتُم अर्थ तराहा । किन्त विकार विकार के قَدِيْتُم अरिक राउँ । তार विकार व
- সয়ং আল্লাহ তা'আলা যে শব্দ ব্যবহার করেছেন তাই শিরোধার্য।
- 8. اَلْاَقَلْ শব্দটি قَدِيْتُم -এর অর্থ বুঝানোর সাথে এটাও বুঝায় যে, সবকিছু আশ্রয়স্থল একমাত্র আল্লাহই।

#### আল্লাহর বিনাশ ও ধবংস নেই :

الغ وَلاَ يَفْنِيُ الغ : আল্লাহ তা'আলার সব সৃষ্টিই ক্ষয় হয় এবং ক্ষয় হতে হতে এক পর্যায়ে তা ধবংস হয়ে যায়। অতএব সবকিছুই ধবংসশীল। কিন্তু আল্লাহ তা'আলার কোনো ক্ষয় নেই এবং ধবংস হবেন না এবং তিনি ধবংসশীলও নন। যা তিনি পবিত্র কুরআনে বর্ণনা করেছেন كُلُّ شَيْعُ هَالِكُ الْا وَجُهُهُ जर्शाৎ সব কিছুই ধবংসশীল একমাত্র আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত।

অপর এক আয়াতে তিনি বলেন كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ قَيَبَّقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَل অর্থাৎ ভূপ্ঠের সব কিছুই ধ্বংসশীল তথু আপনার মহামান্বিত ও মহানুতব পালনকর্তার সতাই স্থিতিশীল বা ধ্বংসহীন। –[স্রা আর রহমান]

উপরিউক্ত প্রমাণাদি দ্বারা একথা সাব্যস্ত হয় যে, আল্লাহর সত্তা কখনো ধ্বংস হবে না। তিনি ছাড়া সব কিছুরই ধ্বংস অনিবার্য। একেকটি একেক কারণের দ্বারা ধ্বংস হবে। কোনোটি আগে ও কোনোটি পরে। একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই ধ্বংসহীন। তিনি অস্তিত্বশীল। অতএব অস্তিত্বের গুণ তাঁর থেকে পৃথক হওয়া অসম্ভব। এটাই প্রকৃত মু'মিনের বিশ্বাস। এর বিপরীত বিশ্বাস রাখা কখনই বৈধ হবে না।

## আল্লাহ তা'আলা অনন্ত, অনাদি, বিনাশহীন ও ধ্বংসহীন–এর হুকুম :

উপরিটিক্ত বিষয়ে ঈমান আনয়ন করা বা বিশ্বাস রাখা প্রত্যেক মুসলমানের উপর ফরজ। এর বিপরীত আস্থা পোষণ বা বিশ্বাস রাখা কুফরির শামিল।

#### मिलन :

-[স্রা হাদীদ] هُوَ الْاَقُلُ وَالْاَخِرُ وَالنَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ . ﴿ كُلُّ شَيْعٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهُهُ . ﴿ كُلُّ شَيْعٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهُهُ . ﴿ كُلُّ شَيْعٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهُهُ . ﴿ كُلُّ شَيْعٍ هَالِكُ إِلَّا وَالْإِكْرَامِ . ﴿ كُلُّ شَيْعٍ هَالِكُ لَوَ الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . ﴿ وَيَتَعَلَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . ﴿ وَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . ﴿ وَالْجَلَالُ وَالْإِكُرَامِ . ﴿ وَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . ﴿ وَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . ﴿ وَالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . ﴿ وَالْجَلَالِ وَالْإِلْمُ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللّ

### Free @ e-ilm.weebly.com

#### বান্দা কাজের কর্তা নয়

গাল্লাহ তা'আলা কল্পনার উর্ধের্ব :

খানুবাদ : আল্লাহ তা'আলা যা ইচ্ছা করেন তাই হয়। মানবীয় কল্পনা তাঁর নাগাল খায়না। মানবীয় জ্ঞানও তাঁর কাছে যেতে পারে না বা তাঁকে অনুভব করতে পারে না।

# প্রতিষ্ট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা <u>শুরি</u>

ভিট্ন وَلاَ يَكُونُ النّ اللّهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللّهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الله

এটা মু'তাজিলা সম্প্রদায়ের বিপরীত অভিমত। তাদের ভ্রম্ভ ধারণা হলো যে, আল্লাহ তা'আলা সকল মানুষ থেকে ঈমানের ইচ্ছা করেন আর কাফের কুফরের ইচ্ছা করেন। অতঃপর আল্লাহর ইচ্ছা পূর্ণ হয়নি কিন্তু কাফেরের ইচ্ছা পূর্ণ হয়ে গেল।

- আরবি-বাংলা ك. اَرَادَةٌ تَكُوبُنتُهُ प्राता উদ্দেশ্য হলো ঐ সকল ইচ্ছা या দ্বারা সাধারণ ভাবে সকল সৃষ্ট বস্তুকে ইচ্ছা করা হয়। চাই তা স্রষ্টার পছন্দনীয় হোক বা অপছন্দনীয়। যেমন আল্লাহর فَمَنْ يُبُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَبَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُبُرِدُ أَنْ يُتُضِلَّهُ –वानी
- ২. আর اَرَادَةٌ شَـرُعتَـهُ पाরা উদ্দেশ্য হলো যার প্রতি মহান স্কুষ্টার সন্তুষ্টি এবং পছন্দ রয়েছে। আর যা আল্লাহর নিকট প্রিয়। কালামে পাকে তার প্রমাণ রয়েছে। যেমন-ण्डाव ठा'जाना जापात माएव يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْتَرَ وَلاَ يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْتَر

এখানে একটি প্রশ্ন উত্থাপন হয় যে, যদি আল্লাহ তা'আলাই সমস্ত কাজ সৃষ্টি করে থাকেন। তাহলে তা মন্দ কাজ (যেমন- কুফরি) আল্লাহ তা'আলাই মানুষের মাধ্যমে সৃষ্টি করে থাকেন। তবে মানুষের অপরাধ কি? এর জবাবে আমরা বলবো ।

সমস্ত কাজই আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি করে থাকেন। এমনকি মন্দ কাজ, হেদায়েত আল্লাহ তা'আলাই সৃষ্টি করেন। কিন্তু ভালো মন্দ গ্রহণের ইচ্ছা নামক বিষয়টি আল্লাহ তা'আলা বান্দার হাতে দিয়ে দেন। ইচ্ছা হলে মঙ্গলজনক কাজ গ্রহণ করবে এবং ইচ্ছা হলে মন্দকাজ। সবই তার উপর বর্তাবে। অতএব এখানে প্রশ্নের নিরসন হয়ে যায়।

. वश्ता धात्रणा وَهُمْ صُمْ वश्ता । فَوْلُهُ لاَ تَبْلُغُهُ الْأَوْهَامُ अथारन وَهُمْ الْمُوْهَامُ কল্পনা, চিন্তা। অর্থাৎ মানুষের চিন্তা, কল্পনা আল্লাহ পর্যন্ত পৌছে না এবং কখনো পৌছতেও পারবে না। কারণ মানুষের চিন্তাও কল্পনা সবই সীমিত। এগুলো দৃশ্যমান বস্তু দর্শন ছাড়া আর কিছুই করতে পারে না। উর্ধ্ব জগতের নূরানী ও সুক্ষাতিসুক্ষ বিষয় পর্যন্ত পৌছে না। এ وَلَا يُحِيْطُونَ بِهِ عِلْمًا -अम्भर्क जाल्लार जांजानात रघायना - أولاً يُحِيْطُونَ بِهِ عِلْمًا

এ ব্যাপারে শেখ সাদী (র.) যথার্থই লিখেছেন– نام وكيميان ভালা (র.) যথার্থই লিখেছেন– \* وَأَوْهِم در هرفر كفة انر شنيو يم وخوانرايم

या रामीरा कुमिए এভাবে वना राय़ ﴿ عَيْنُ مَّالاً عَيْنُ مَّالاً عَيْنُ وَلاَ الصَّالِحِينَ مَّالاً عَيْنُ مَّال عَلَى قَالِب بَشَرٍ আমার নেক বান্দার জন্য এমন নিয়ামত তৈরি করেছি। যা কোনো চক্ষু কোনো দিন দেখেনি। কোনো কান তা কখনো শুনেনি এবং কোনো অন্তরে তা কল্পনাও হয়নি। –[বুখারী] উপরিউক্ত হাদীস দারা বুঝা যায়, যখন মানুষের দৃষ্টি, চিন্তা, ধারণা, অনুমান ও কল্পনা নুরানী দেহ তথা জান্নাতের অফুরন্ত নিয়ামত পর্যন্ত পৌছতে পারেনি। তখন যে সন্তা দেহাবয়ব থেকে পত পবিত্র তাঁর পর্যন্ত মানুষের কল্পনা কিভাবে পৌছতে পারে? এবং যিনি এই কল্পনাতীত বেহেশতী নিয়ামত তৈরি করেছেন তাঁর পর্যন্ত কিভাবে মানবীয় কল্পনা পৌছবে? সুল্লাম গ্রন্থ প্রণেতা (র.) যথার্থই বলেছেন যে, আল্লাহ তা'আলার কল্পনা মানবীয় কল্পনার উধের্ব। না চক্ষু তাকে অনুমান করতে পারে এবং না জ্ঞান ও কল্পনা তাকে উপলব্ধি করতে পারে।

হতে নির্গত । অর্থ হলো– পাওয়া, বেষ্টন الْإِدْرَاكُ अमि تُدْرِكُ : قَوْلُهُ لَا تُدْرِكُهُ الْاَفْهَامُ केता, तुका الْاَفَهُاَ مُ अफि - فَهُمُ وَ-এत तह्ता । अर्थ रत्ना - तुका, ताथ भिक, উপनिक्ति, तुिक्त ।

অর্থাৎ সৃষ্টি জীবের জ্ঞান, বৃদ্ধি, বিবেক আল্লাহ তা'আলার সন্তাকে পরিবেষ্টন করতে পারেনি। আরবেও না। এর কারণ অনেক হতে পারে। নিমে তার হেতু বর্ণিত হলো–

১. মানবীয় জ্ঞান, বুদ্ধি, অনুভূতি ও চিন্তাশক্তি সবই সীমিত এবং মানুষের জ্ঞানার্জনের মাধ্যমণ্ডলোও সীমিত। অতএব সীমিত মাধ্যম দ্বারা সীমিত জ্ঞানই অর্জন হয়ে থাকে। অথচ আল্লাহ তা'আলার সত্তা অসীমিত। আর একথা সর্বজন স্বীকৃত য়ে, অসীমিত আল্লাহ তা'আলার সত্তা সীমিত মানুষের জ্ঞান দ্বারা বুঝা, অনুধাবন করা অসম্ভব এবং এর মৌলতত্তে যাওয়াও অসম্ভব।

স্তরাং ফলাফল বের হয় যে, মানুষের জ্ঞান, বুদ্ধি ও বিবেক দ্বারা আল্লাহ তা'আলার সত্তাকে বুঝা, অনুধাবন করা ও আয়ত্ব করা যায়নি, যাবেও না । এ সম্পর্কেই আল্লাহ তা'আলা বলেন— অর্থাবন করা ও আয়ত্ব করা যায়নি, যাবেও না । এ সম্পর্কেই আল্লাহ তা'আলা বলেন— অর্থাৎ তিনি সামনের পিছনের সব কিছু সম্পর্কে সম্পূর্ণরূপে সম্যক পরিজ্ঞাত । আর তারা তাঁকে জ্ঞান দ্বারা আয়ত্ব করতে পারবে না ।

—[সূরা ত্বাহা]
অন্য আয়াতে বলা হয়েছে— اللَّمِانِيُ وَهُوَ اللَّمَانُ وَهُوَ يَدُرِكُ الْاَبْصَارُ وَهُوَ اللَّمِانِيُ وَالْمَانِيُ وَهُوَ اللَّمِانِيُ وَالْمُونِيُ وَالْمُونِيُ وَاللَّمُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيَطًا وَاللَّمُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ مِنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيَطًا وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُحَوْيُطًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ وَرَائِهُمْ مُنْ وَرَائِهُمُ مُنْ وَرَائِهُمُ وَالْمُعُوالِمُ وَالْمُعُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَال

- ১. জগতের কারো দৃষ্টি বরং সবার দৃষ্টি একত্র হয়ে আল্লাহকে পরিবেষ্টন করতে পারবে না। যেমন— হয়রত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বলেন, রাস্ল ক্রিট্রেট্র বলেছেন এ পর্যন্ত পৃথিবীতে যত জিন, মানুষ, ফেরেশতা, শয়তান ও জীব জন্ম লাভ করেছে এবং করবে, সকলে যদি এক সারিতে দাঁড়িয়ে আল্লাহর দিকে দৃষ্টি দেয়। তারপরও আল্লাহর সন্তাকে পরিবেষ্টন করা অসম্ভব। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা এসবকে পরিবেষ্টন করা অসম্ভবের কিছু নয়। এ গুণটি শুধুমাত্র আল্লাহর জন্য। নতুবা তিনি সৃষ্টি জীবকে এমন দৃষ্টি শক্তি দান করেছেন য়ে, তারা পৃথিবীর বুকে বসে বিশাল বিশাল গ্রহ-নক্ষত্র দেখতে সক্ষম। যা পৃথিবী হতে বহুগুণে বড়।
- ২. তাঁর দৃষ্টি সমগ্র সৃষ্টি জগতকে পরিবেষ্টনকারী। এ জগতের ক্ষুদ্রতম বস্তুও তাঁর জ্ঞানের বাইরে নয়। তাঁকে ছাড়া আর কারো গুণ অর্জিত হয়নি হবেও না। কারণ এটি তাঁর বিশেষ গুণ।
- বান্দা কর্মের কর্তা নয়, আল্লাহ কল্পনার উর্দ্ধে, এর হুকুম : এক্ষেত্রে পরিপূর্ণ ঈমান রাখা
  মু'মিনের দায়িত্ব ও ফরজ। এতে কোনো সন্দেহ করা কুফরির নামান্তর।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৪-ক

উপরিউক্ত প্রমাণ হতে দুটি জিনিস বের হয়-

## আল্লাহ তা'আলা অসাদৃশ্য, চিরস্থায়ী, চিরঞ্জীব ও স্রষ্টা

# وَلاَ يَشْبَهُهُ الْاَنَامُ حَنَّى لاَ يَمُوتُ قَيُّومٌ لاَ يَنَامُ ـ خَالِقٌ بِلاَ حَاجَةٍ .

অনুবাদ: সৃষ্টিজীব তাঁর সাথে সাদৃশ্য রাখে না। আল্লাহ তা'আলা চিরঞ্জীব, কখনো তাঁর মৃত্যু হবে না। তিনি চিরস্থায়ী ধারক [সমগ্র বিশ্বের অন্য সকল বস্তুকে স্থায়িত্ব দানকারী] তিনি কখনো ঘুমান না। তিনি তাঁর নিজ প্রয়োজন ব্যতীত সৃষ্টিকারী।

# <sup>২০০</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা খুণিক

आल्लारत माएं काता मृष्टित मापृग्य तरे । जात जा राज्य शाता : قُولَهُ وَلاَ يَشْبَهُهُ المَ না। যদিও সৃষ্টির গুণাবলির মধ্যে জ্ঞান, দর্শন, শ্রবণ, ক্ষমতা, অস্তিত্ব এবং স্মৃতি শক্তি বিদ্যমান রয়েছে। তথাপি আল্লাহর জ্ঞান, শ্রবণ, ক্ষমতা, অস্তিত্ব, স্মৃতি শক্তি এবং ইলম মাখলুকের তথা সৃষ্টির মতো নয়। কেননা আল্লাহ তা'আলার গুণাবলি সর্বকাল, সর্বাবস্থায় চিরন্তন, চিরস্থায়ী, অনন্ত ও অনাদি। কোনো দিন তা বিনষ্ট হবে না, ধ্বংস হবে না, ক্ষয় হবে না, এমনকি কমবেও না। চিরকাল তাঁর জন্য এসব গুণাবলি নির্ধারিত এবং তা অসীম ও অসীমিত। এ সব গুণাবলি সৃষ্টিকে বেষ্টন করে নিয়েছে। কখনো এই বেষ্টন অবিরাজমান হবে না। পক্ষান্তরে সৃষ্টির গুণাবলি অনাদি, চিরস্থায়ী নয়। কিছুদিন পরেই তা বিনষ্ট হয়ে যায়, ধ্বংস হয়ে যায়, ক্ষয় হয়ে যায়। আর সৃষ্টির এসব গুণাবলি সর্বত্র বিরাজমান নয়; বরং তা সীমিত ও সসীম। আর অসীমিত ও অসীমের সাথে সীমিত ও সসীমের তুলনা করা চলে না। এমনকি তুলনার কল্পনাও চলে না। पत अভिমত तम केता राय़ हा فَرُقَهُ مُشَبَّهُ वरल وَلاَ يَشْبَهُهُ الْاَنْعَامُ তা'আলাকে মাখলুক তথা সৃষ্ট জীবের সাথে তুলনা করে। অথচ আল্লাহ বলেন, কোনো বস্তুই তাঁর সাথে সাদৃশ্য রাখে না এবং তিনি [আল্লাহ] প্রতিটি কথা শ্রবণ করেন প্রতিটি বস্তুর দ্রষ্টা। আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত এর নিকট مُنْفِي تَشَيُّهُ द्वाता نَفِي صِنَفَاتُ द्वाता نَفِي صِنَفَاتُ वाता أَنْفِي مِنْفَاتُ أَنْفِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل যেমন সিফাত অস্বীকারকারী সম্প্রদায় জাহমিয়াহ, মু'তাজিলা এবং রাফেজী আল্লাহর সিফাতকেই অস্বীকার করে বসে।

হযরত ইমাম আবৃ হানীফা (র.) যথার্থই বলেছেন لَوْ مَنْ خَلْقِه كُنُمْ قَالَ بَعْدَ ذَٰلِكَ صِفَاتُهُ كُلُها خِلَافُ صِفَاتِ يَشْبَهُ هُ شَيْءٌ مِنْ خَلْقِه كُنُمْ قَالَ بَعْدَ ذَٰلِكَ صِفَاتُه كُلُها خِلَافُ صِفَاتِ يَشْبَهُ هُ شَيْءٌ مِنْ خَلْقِه كُنُمْ قَالَ بَعْدَ ذَٰلِكَ صِفَاتُه كُلُها خِلَافُ صِفَاتِ وَيَشْبَهُ هُ شَيْءٌ مِنْ خَلْقِه كُنُمْ قَالَ بَعْدَ ذَٰلِكَ صِفَاتُه كُلُها خِلَافُ صِفَاتِ وَالْمَا وَالْمَخُلُوقِيْنَ يَعْلَمُ لَا كَعُلُمِنَا وَيَقْدِرُ لاَ كَقُدْرَتِنَا وَيَرْى لاَ كَرُوْيَتِنَا وَيَرْى لاَ كَرُوْيَتِنَا وَيَرْى لاَ كَرُوْيَتِنَا وَيَوْرُ لاَ كَقُدْرَتِنَا وَيَرْى لاَ كَرُوْيَتِنَا وَيَوْرُ لاَ كَقُدْرَتِنَا وَيَرْى لاَ كَرُوْيَتِنَا وَيَرْى لاَ كَرُوْيَتِنَا وَيَوْرُ لاَ كَامُ وَالله وَاله

ইস. আকীদাতুত্ব স্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ৪–খ

#### Free @ e-ilm.weebly.com

স্পোন, যে আল্লাহর কোনো সিফাত বর্ণনা করল। অতঃপর এই সিফাতকে কোনো সৃষ্টির গিফাতের সাথে তুলনা করল তাহলে সে কুফরি করল।

্যোটকথা অস্তিত্ব, শক্তি, শোনা ও দেখা ইত্যাদি গুণাবলি যদিও সৃষ্টি জীবের মধ্যে বিদ্যমান দিয়া আল্লাহর এসব গুণাবলি সৃষ্টির গুণাবলির মতো সাময়িক, সসীম ও সীমিত নয়।

श्राहार जा'आला निष्कर वर्तन - گَنْسَ كَمِثْلِه شَنْع वर्णार कारना वस्तर जांत मरा । -[मृता छता] अना आग्रारज वर्तन وَلِلّهِ الْمَثَلُ الْاَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيْنُ الْحَكِيْمُ वर्णार आग्रारज वर्तन وَلِلّهِ الْمَثَلُ الْاَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيْنُ الْحَكِيْمُ जर्णार आलात जन्गर मर्वार क्रिक म्हार जांत जिन भताक्रमनानी, श्रद्धामग्र ।

্টিপরিউক্ত প্রমাণ দ্বারা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট হলো যে, আল্লাহ তা'আলা দৃষ্টান্তের উর্ধ্বে। এ ব্রিসেবে মুশাব্বিহ সম্প্রদায়-এর আকিদা, বিশ্বাস ও মতবাদ ভ্রান্ত বলে আখ্যায়িত হয়। অতএব মুশাব্বিহদের ইসলামে কোনো স্থান নেই।

উপরিউক্ত আয়াতে আল্লাহ পাকের একক অস্তিত্ব তাওহীদ ও গুণাবলির এক অনুপম বর্ণনার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। যা আল্লাহ তা'আলার গুণবাচক নামের অস্তর্ভুক্ত। যা ব্যবহার করে তিনি বুঝিয়েছেন যে, তিনি সর্বদা জীবিত থাকবেন। মৃত্যু তাকে কখনো স্পর্শ করবে না। অবশ্য বাকি সব সৃষ্টিজীব মৃত্যুবরণ করবে।

সৃষ্টির মধ্যে স্বচ্ছ ও পরিচহন্ন পার্থক্য সূচিত হয়ে যায়।

তন্ত্রা স্পর্শ করে না قُوْلَ وَ قَوْلَ وَ قَوْلَ وَ كَيْنَامُ لَا يَنَامُ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

তালাহ তা'আলা হলেন ভূমণ্ডল ও নভোমণ্ডলের ধারক। এমনকি "প্রকৃতি"ও তাঁর নিয়ন্ত্রণের বাইরে নয়। এসব নিয়ন্ত্রণের জন্য তাঁকে কারো সাহায্যের প্রয়োজন হয় না। সুতরাং فَيُكُومُ শন্টি তাঁর নাম হওয়াটাই যথার্থ। এ কারণে সৃষ্ট জীবের কাউকে مَيْكُومُ বলা কুফরি। কারণ

সে নিজেই অপরের তথা আলাহ তা'আলার নিয়ন্ত্রণে থেকে যায়। তাহলে সে قَيُّومٌ হয় কি ভাবে? যেহেতু আলাহ তা'আলা বিশ্ব চরাচরের ধারক। তিনিই সব নিয়ন্ত্রণে রাখেন। সেহেতু মানুষের মনে ধারণা জাগতে পারে আলাহ তা'আলা সব নিয়ন্ত্রণে রাখার ফলে কোনো সময়ই কি ক্লান্তি আসে না? যার ফলে তাঁকে নিদ্রা আচহন করে। যেমনটি হয়ে থাকে মানুষের বেলায়। এর জবাবে আলাহ তা'আলা বলেন وَلاَ تَأْخُذُهُ سِنَدَ وَالْ اللّهُ لاَ الْمُ وَالْحَيُّ الْقَيْسُومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَدَ আর কোনো মাবুদ নেই। তিনি জীবিত, ধারক, তাঁকে তন্ত্রা ও নিদ্রা স্পর্শ করে না।

নবী ক্রিম্বির্গ বলেছেন, নিদ্রা মৃত্যুর ভাইয়ের তুল্য। অথচ আল্লাহ তা'আলা হলেন চিরঞ্জীব। যার কোনো মৃত্যু নেই। সুতরাং তাঁর নিদ্রা না থাকাটাই স্বাভাবিক। কারণ নিদ্রা হলো মৃত্যুর সমগোষ্ঠী। এজন্যই আল্লাহ তা'আলা হলেন ির প্রার নামক দোষ থেকেও পবিত্র ঘোষণা করেছেন।

बें कर्यां जाला जाला जमल সৃষ্টির স্রষ্টা। এতে তাঁর কোনো প্রকার প্রয়োজন নেই। কিন্তু এতে কোনো সন্দেহ নেই যে, ভূ-পৃষ্ঠে মানুষ হরেক রকম জিনিস তৈরি করে। এতে তার প্রয়োজন থাকে। কিন্তু আল্লাহর ক্ষেত্রে বিপরীত।

শদের অর্থ হলো অস্তিত্ব দান করা, সূজন করা যা একমাত্র আল্লাহরই গুণ। এতে অন্য কোনো বস্তুর শরিক নেই বা শরিক থাকার প্রয়োজন নেই । কারণ মানুষ কোনো কিছু তৈরি করলে অন্য কিছুর মুখাপেক্ষী হয়। যেমন ঘর বানালে কাঠ, টিন ইত্যাদির মুখাপেক্ষী হয়। আলমারি বানালে লোহা বা ষ্টীলের মুখাপেক্ষী হয়। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা কোনো কিছু সৃজন করতে চাইলে কোনো কিছুরই মুখাপেষ্ট্রী হন না। যেমন- আল্লাহ তা আলা إِنَّمَا آمَدُهُ آِذَا آرَادَ अवर فَإِذَا قَضْى آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُوْلُ لِهَ كَنْ فَيكُوْنُ -ललन অর্থ– যুখন তিনি কোনো বস্তুর ইচ্ছা করেন তখন অর্থন তিনি কোনো বস্তুর ইচ্ছা করেন তখন শুধু বলেন, হয়ে যাও। তখন তা হয়ে যায়। -[সূরা ইয়াসীন] এখানে একটি প্রশ্ন হতে পারে যে, আল্লাহ তা'আলা কোনো কিছু সৃষ্টি করার জন্য كُنّ শব্দ বলে থাকেন। অতএব তিনি কোনো বস্তু সূজনের জন্য كُنْ শব্দের মুখাপেক্ষী। এই প্রশ্নের জবাবে আমরা বলবো, আল্লাহ তা'আলা كُنَ শব্দ বলে শুধু সূজনের ইচ্ছা বা উদ্দেশ্য প্রকাশ করেন। আর কোনো বস্তুর ইচ্ছা করলেই তার মুখাপেক্ষী হওয়া সাব্যস্ত হয় না। অতএব আল্লাহ তা'আলা كُنُ বলে ইচ্ছা প্রকাশের কারণে তার প্রতি মুখাপেক্ষী হন একথা বলা সঠিক হয় না। (مَعَازُ اللَّهِ) । অতএব এখানে আর প্রশ্ন থাকে না। উপরিউক্ত বর্ণনা দ্বারা প্রমাণ হয় যে, আল্লাহ তা'আলা বিশ্বচরাচরের সৃষ্টিকারী। যেমন-वाल्लार जांजाना वरनन خَلَقَ السَّنَمُوَاتِ وَالْاَرَضِ بِالنُّحَقِّ وَصُرَّوَكُمُ -वाल्लार जांजाना वरनन আল্লাহ তা'আলা আসমান ও জমিন সৃষ্টি করেছেন এবং তোমাদের আকৃতি দান করেছেন। অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন اللُّلُهُ خَالِقٌ كُلِّ شَيْعٍ जर्जा जाता जाता वलान তা'আলা সমস্ত বস্তুর সৃষ্টিকারী। -[সুরা যুমার] সুতরাং সকল বস্তুর সৃষ্টিকর্তা একমাত্র আল্লাহই অন্য কেউ নয়। কেননা সৃষ্টি করা একটি সত্তাগত বৈশিষ্ট্য । আর সৃষ্টি বলা হয় অস্তিত্ব দান করাকে যা একমাত্র সম্ভব ঐ সত্তার জন্য যার রয়েছে, সত্তাগত অস্তিত্ব দানের বৈশিষ্ট্য। অথচ সৃষ্টজীবের সত্তাগত অস্তিত্ব দানের বৈশিষ্ট্য নেই। সুতরাং সৃষ্টজীব অনস্তিত্ব বস্তুর অস্তিত্ব কোখেকে দিবে?

### Free @ e-ilm.weebly.com

- \* صلاع المالية अश्वर आया वाहार जा जाना नित्त करीय وَاقْرَأً क्षिप अर्थ अर्थ अर्थ अर्थ अर्थ करत वरनन اقْرَالُ عَلَقَ مَا الْمُنْ عَلَقَ صَلَقَ الْانْسَانَ مِنْ عَلَقِ مِنْ عَلَقِ الْانْسَانَ مِنْ عَلَقِ مِنْ عَلَقِ الْانْسَانَ مِنْ عَلَقِ शांठ करून, यिन गृष्टि करतरहन । गृष्टि करतरहन भानुष्ठक क्ष्मार्णे तक रहा । [गृता जानाक]

এই আয়াতে মানুষকে সম্পূর্ণ অনস্তিত্ব হতে অস্তিত্ব দানের কথা বলা হয়েছে।

\* আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন - اَللّٰهُ الَّذِيْ خَلَقَكُمْ مِنْ تُتَرَابِ ثُمَّ مِنْ ثُطُفَةٍ অথাৎ আল্লাহ তা'আলা যিনি তোমাদেরকে মাটি হতে, অতঃপর শুক্রবিন্দু হতে সৃজন করেছেন।
-[সূরা ফাতির]

এই আয়াতেও সম্পূর্ণ অনস্তিত্ব হতে মানুষকে অস্তিত্ব দানের কথা বলা হয়েছে।

- শ অপর আয়াতে বলেন الْحَمْدُ لِللهِ اللَّذِيْ فَاطِرِ السَّـمُوَاتِ وَالْارَضِ (অর্থাৎ সমন্ত প্রশংসা আল্লাহর জন্য, যিনি নভোমগুল ও ভূমগুল সৃষ্টি করেছেন। –[স্রা ফাতির]
- \* ন্বী ক্রিট্রে কে সমোধন করে আল্লাহ তা'আলা বলেন তুঁ। কঠি করি করি। আপনি বিদিন আপনি আদি নিকের করি। আপনি বিদ তাদেরকে [কাফেরদেরকে] জিজ্ঞাসা করেন। আসমান ও জমিন কে সৃষ্টি করেছেন? এবং সূর্য ও চন্দ্রকে কে চালান? তাহলে অবশ্যই তারা বলবে আল্লাহ। [সূরা আনকাবৃত] উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা বুঝা যায়, আল্লাহ তা'আলাই একমাত্র স্রষ্টার গুণে গুণান্বিত সন্তা। অন্য কেউ নয়। আর এটাও বুঝা যায়, মক্কার রুণ্পস্থি মুশরিকরা পর্যন্ত আল্লাহ তা'আলাকে একমাত্র স্রষ্টা হিসেবে জানতো এবং মানতো। তাহলে তো একজন প্রকৃত মুসলমান আল্লাহকে স্রষ্টা হিসেবে না মানার প্রশ্নই উঠে না।
- \* কথিত আছে যে, হযরত ইমাম আবৃ হানীফা (র.) এক নাস্তিকের প্রতিবাদ করার জন্য তর্কানুষ্ঠানের আয়োজন করেন। কারণ নাস্তিক বলেছিল, আল্লাহ তথা স্রষ্টা বলতে কেউ নেই। পৃথিবী এবং পৃথিবীর অন্যান্য বস্তুসমূহ এমনিতেই সৃষ্টি হয়েছে। আবার স্বয়ংক্রিয় ভাবেই ধ্বংস হয়ে যাবে। ইমাম আজম (র.) তর্কানুষ্ঠানের নির্ধারিত সময়ে সেখানে উপস্থিত হলেন না; বরং কিছুক্ষণ বিলম্ব করে অনুষ্ঠানে উপস্থিত হলেন। নাস্তিক বলল, আপনি নির্ধারিত সময়ে উপস্থিত হলেন না কেন? প্রতি উত্তরে তিনি বলেন, নদীর তীরে এসে নৌকা না পাওয়ায় অপেক্ষা করতে লাগলাম। কিছুক্ষণ অপেক্ষা করার পর দেখলাম পানি দিয়ে একটি গাছ ভেসে আসছে। অতঃপর তা নিজেই চিরে নৌকা হলো এবং আমাকে নদী পার করে দিল। তাই আমার নির্ধারিত সময়ে আসতে বিলম্ব হলো। নাস্তিক

রেগে গিয়ে বলল, এটা কি করে সম্ভব যে, গাছ নিজে নিজেই কাঠ হয়ে নৌকা হলো। অতঃপর মাঝি ছাড়াই আবার আপনাকে নদী পাড় করে দিল। আপনি প্রকৃতপক্ষে পাগল হননি তো? সাথে সাথেই আবৃ হানীফা (র.) বলে উঠলেন, যদি পানি দিয়ে গাছ ভেসে এসে নিজে নিজে কাঠ হয়ে নৌকা হওয়া এবং আমাকে মাঝি ছাড়া পাড় করে দেওয়া অসম্ভব হয়। তাহলে বলুন, কিভাবে পৃথিবী কেউ সৃষ্টি করা ব্যতীত এমনি হয়েছে। আবার তা এমনিই ধবংস হয়ে যাবে? নিশ্চয়ই পৃথিবীর একজন সৃষ্টিকর্তা রয়েছে। আর তিনি হলেন, আল্লাহ। অবশ্যই তিনি আসমান, জমিন সৃষ্টি করেছেন।

#### একটি প্রশু ও তার জবাব :

প্রশ্ন : হতে পারে যে, আল্লাহ তা'আলা বলেছেন وَمَا خَافَتُ الْجِنْ وَالْإِنْسَ اِلّا لَيَعُبُدُونِ অর্থাৎ মানব ও জিন জাতিকে সৃষ্টি করেছি একমাত্র আমার ইবাদতের জন্য। —[সূরা জারিয়াত] এতে বুঝা যায়, আল্লাহ তা'আলার মানব ও জিন জাতির ইবাদত পাওয়াও প্রয়োজন এবং তিনি ইবাদতের প্রতি মুখাপেক্ষী। অতএব ইমাম ত্বাবী (র.)-এর উক্তি خَالِفُ بِلاَ حَاجَة যথার্থ হয়নি। জবাব: আল্লাহ তা'আলা সৃজিত কোনো বস্তুর প্রতিই মুহতাজ বা মুখাপেক্ষী নন, মানব ও জিন জাতির ইবাদত ইত্যাদিরও মুখাপেক্ষী তিনি নন। কিন্তু তিনি উপরিউক্ত আয়াতে "মানব ও জিন জাতিকে আমার ইবাদতের জন্য সৃষ্টি করেছি" কথাটি কয়েকটি কারণে বলতে পারেন।

- মানব ও জিন জাতির কল্যাণার্থে বলেছেন। ইবাদাতের মুখাপেক্ষী হয়ে নন।
- ২. মানব ও জিন জাতিকে সতর্ক করণার্থে। যাতে করে তারা পাপাচারে লিপ্ত হয়ে জাহান্নামি না হয়।
- মানব ও জিন জাতিকে ইবাদতের প্রতি আগ্রহ বাড়ানোর জন্য বলেছেন। যাতে তারা পাপাচার বর্জন করে ইবাদতের প্রতি ঝুকে।
- 8. আল্লাহ তা'আলার নিকট প্রাচুর্যের অভাব না থাকা সত্ত্বেও বলেছেন— وَاَقْرُضُوا اللّٰهُ صَابَعَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰ الللّٰهُ ال

#### मिननः

- \* مَا النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ اِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ -लनना जाल्लार ठा'जाला तलन الْفُوَيْدُ अर्था९ (द मानुष সकल! তোমরা সবাই আল্লাহর প্রতি মুখাপেক্ষী। আর তিনি হলেন অমুখাপেক্ষী ও প্রসংশিত।

মোটকথা তিনি বান্দা থেকে রিজিক ও আপ্যায়ন কিছুই চানু না; বরং তিনি বান্দাকে রিজিক দান করেন। অতএব গ্রন্থকার (র.)-এর উক্তি خَالِحُ بِلاَ حَالَجَةِ যথার্থই হয়েছে।

\* আল্লাহ তা'আলা চিরঞ্জীব, ধারক ও স্রষ্টা, এর হুকুম হলো তাঁকে এগুলো উপযুক্ত সন্তা মেনে নেওয়া ও বিশ্বাস করা ফরজ। বিপরীত ক্ষেত্রে কুফরি বলে গণ্য হবে।

## আল্লাহ তা'আলা রিজিকদাতা, মৃত্যুদাতা ও পুণরুখানকারী

رَازِقُ بِلَا مُؤْنَةٍ مُبِيْتُ بِلَا مَخَافَةٍ بَاعَثُ بِلَا مَشَقَةٍ.

অনুবাদ : আল্লাহ তা'আলা অক্লান্ত রিজিকদাতা । তিনি নির্ভীক মৃত্যুদানকারী । বিনা ফষ্টে পুনরুখানকারী ।

# ক্রিন্তু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>প্রি</mark>র্ভিক্ত

चर्था ए जिन विना পितिश्वास तिषिकमाण । आल्लार आमाप्तत छे तत्त स्या, अनुश्रं रिपूर्वक तिष्ठिक प्रध्यात मात्रा विभान मात्रिज् निर्प्राह्म । এতে जाँत कारान कर्षे स्या, अनुश्रं रिपूर्वक तिष्ठिक प्रथ्यात मात्रिज् निर्प्राह्म । এতে जाँत कारान कर्षे तिल्ला अभित्र रहा ना । एयमन आल्लार जां आला वान निर्मे हें हैं के अर्था क्रिन् अर्था के स्वीम के स्वीम

একথা বুঝে নেওয়া দরকার যে, আল্লাহর উপর রিজিকের ন্যায় এই বিশাল দায়িত্ব কেউ চাপিয়ে দেয়নি এবং তা দেওয়ার অধিকারও রাখে না; বরং আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টজীবের উপর দয়া ও মায়া করে এই গুরু দায়িত্ব নিয়েছেন। যদি তিনি চান তবে সকলকেই রিজিক না দিয়ে মৃত্যুর কোলে নিপতিত করতে পারেন। এতে কারো কিছুই করার অধিকার নেই। অবশ্য এই কথা সত্য যে, তিনি সৃষ্টজীবের রিজিক দেওয়ার ওয়াদার ব্যতিক্রম কথনো করবেন না।

কেননা তিনি বলেন اِنَّ اللَّهُ هُوَ النَّرَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنِ अर्थाৎ নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা রিজিকদাতা। অধিক ক্ষমতাশালী শক্তিধর। —[সূরা জারিয়াত]

উপরিউক্ত আয়াতে তিনি ذُو ٱلْفَوَّةِ الْمَتِيْنِ दाরা একথা বুঝিয়েছেন যে, সমস্ত প্রাণীকে রিজিক দেওয়া তাঁর জন্য একেবারেই সহজ সাধ্য ব্যাপার। এতে কোনো ধরনের কষ্ট হওয়ার কিছুই নেই বা রিজিক বন্টনে কোনো প্রকার ক্রটি হবে এমনটিও নয়।

কারণ কষ্ট দুর্বলতার কারণে অনুভব হয়ে থাকে। অথচ আল্লাহ তো দুর্বল নন; বরং তিনি অসীম ক্ষমতার অধিকারী ও শক্তিধর মহা সন্তা।

মহান আল্লাহ অন্য আয়াতে বলেন قُلْ اَعَدْرَ اللّهِ اَتَّخُدُ ولِيًّا فَاطِرَ السَّمُواتِ অর্থাৎ হে নবী! আপনি বলুন, আমি ঐ আল্লাহ ছাড়া অন্য কাউকে সাহায্যকারী স্থির করবো কি? যিনি আসমান জমিনের সৃষ্টিকর্তা এবং যিনি সকলকে আহার দান করেন। তাঁকে কেউ আহার দান করে না। — [সূরা আন'আম] উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টজীবের জন্য রিজিক দিতে পরিপূর্ণ সক্ষম। এতে তাঁর কোনো কষ্ট হয় না এবং কষ্টের প্রহর গুণতেও হয় না। কারণ তিনি হলেন শক্তিশালী এবং তাঁর মধ্যে কোনো দুর্বলতা নেই। আর যার মধ্যে দুর্বলতা নেই। তার মধ্যে ক্রান্তিও নেই এবং রিজিক বন্টনে কোনো ক্রটিও নেই।

ভয় করেন না। আর সবকিছুই তাঁর হাতে। তিনিই সব কিছুর মালিক এবং তিনিই সর্বশক্তিমান

আল্লাহ, তিনিই সমগ্র বিশ্বের সবকিছুর একমাত্র স্রষ্টা। যেমন তিনি কুরআনে পাকে এ সম্পর্কে বলেন لَهُ مُلْكُ السَّمُوَاتِ وَالْارَضِ يُحْيِيْ وَيُمِيْتُ وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْ قَدِيْرَ অর্থাৎ নভোমণ্ডল ও ভূ-মণ্ডলের রাজত্ব তাঁরই জন্য। তিনিই জীবন দান করেন এবং মৃত্যু ঘটান। তিনিই সবকিছুর উপর ক্ষমতাবান।

হ্যরত সালেহ (আ.)-এর সম্প্রদায় যখন উদ্ভিকে হত্যা করলো, তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের প্রতি গোস্বা হয়ে তাদেরকে ধ্বংস করলেন। এতে তিনি কাউকে ভয় করেন না বা কারো থেকে কোনো ধরনের সংশয় বোধ করেন না।

- \* যেমন তিনি বলেন فَدُمْدُمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَنْدِهِمْ فَسَسَواهَا وَلاَ يَخَافَ अर्था९ [ছালেহ (আ.)-এর সম্প্রদায়ের পাপাচারের কারণে] তাদের প্রভু তাদেরকে আজাবে নিপতিত করলেন। ফলে তারা মৃত্যুর কোলে ঢলে পড়লো। আর আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে শান্তি দানে ভয় করেননি।

  —[সুরা শামস]
- \* অপর আয়াতে আদ ও ছামূদ সম্প্রদায়কে ধ্বংস করার উল্লেখ করে বলেন وَاَمَّا تُمُونُ অর্থাৎ আর ছামূদ সম্প্রদায়কে বিকট চিৎকারের মাধ্যমে ধ্বংস করা হয়েছিল। —[সূরা হাকা]
- \* অপর আয়াতে বলেন- عَاتِيَة অর্থাৎ আর আ'দ সম্প্রদায় তাদেরকে ধবংস করা হয়েছিল প্রচণ্ড ঝাঞ্জা বায়ুর মাধ্যমে। [ফলে সকলেই মৃত্যু প্রাপ্ত হলো]।

  —[সুরা হাকা]

মৃত্যু অন্তিত্বশীল না অন্তিত্বহীন বস্তু: মৃত্যু অন্তিত্বশীল বস্তু না অন্তিত্বহীন এ সম্পর্কে মতানৈক্য পরিলক্ষিত হয়। ফালাসিফা Philosopher তথা দার্শনিক এবং তাদের মতানুসারীদের মতে, মৃত্যু অনন্তিত্বশীল বস্তু হওয়ার প্রবক্তা। আর আহলে হক অন্তিত্বশীল হওয়ার মতাদর্শী। এদের মতের সপক্ষে দলিল হলো হতো না তিবলৈ তাকে সৃষ্ট বস্তু বলা হতো না। উপরিউক্ত সবকয়টি আয়াতই আল্লাহ তা'আলা নির্ভীক মৃত্যুদাতা হওয়ার উপর প্রমাণ বহন করে। মোটকথা তিনি সব কিছুর উপর পূর্ণ ক্ষমতাবান ও সক্ষম হওয়াটা একথা প্রমাণ করে যে, সব প্রাণীর জীবন দান করতে ও মৃত্যু ঘটাতে তাঁর মধ্যে কোনো প্রকার ভয় ভীতির ছাপ থাকে না। কেননা ভয় ভীতি সৃষ্টি হয় কোনো কিছুর উপর পূর্ণ মালিকানা, কর্তৃত্ব কিংবা ক্ষমতা না থাকার কারণে। অথচ আল্লাহ তা'আলা সব কিছুর উপর পূর্ণ মালিকানা, কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা রাখেন। যখন যা ইচ্ছা তাই করেন। অতএব তিনি কোনো ব্যাপারে কাউকে ভয় করার কোনো কারণ নেই।

অবশ্য একথা চির সত্য যে, আল্লাহ ব্যতীত আর কেউ সৃষ্টজীবের মৃত্যু বা জীবন দানের ক্ষমতা রাখে না। কেননা আল্লাহ তা আলা বলেন لَا يَمُلِكُوْنَ مَوْتًا وَّلاَ حَلْمِوهً وَلَا نَشُوْرًا صَوْقًا وَلاَ نَشُورًا مَوْتًا وَلاَ حَلْمُ وَلاَ تَشُورًا مَوْتًا وَلاَ حَلْمُ وَلاَ كَانَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

আর তা একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই সৃষ্টি করেছেন এবং তাঁর হাতেই তার একচছত্র মালিকানা রয়েছে। যেমন নির্ভিক সন্তা ইরশাদ করেন الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ – অর্থাৎ যিনি [আল্লাহ] মৃত্যু এবং জীবনকে সৃষ্টি করেছেন।

আতএব তিনিই একমাত্র মৃত্যু ও জীবন দানকারী এবং তাঁর হাতে তৎসম্পর্কীত ক্ষমতা विদ্যমান এবং তিনি তা কার্যকর করে থাকেন। যেমন– এতদসম্পর্কে অকুতভয় জীবন ও মৃত্যুদাতা ইরশাদ করেন– الْمُصِيْدُ وَنُمِيْتُ وَالْدِيْنَا الْمُصِيْدُ అর্থাৎ নিশ্চয় আমিই জীবন দান করি এবং মৃত্যু ঘটাই। আর সকলকে আমার দিকেই প্রত্যাবর্তন করতে ধবে।

—[সূরা কাফ]

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা এ কথা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হলো যে, আল্লাহই একমাত্র জীবন ও মৃত্যুর মালিক আর তিনিই তা ঘটান। অতএব তিনি হায়াত সংকীর্ণ করতে কাকে ভয় করবেন? এবং মৃত্যু দানে তার ভয় কিসের? সুতরাং মু'মিনদের বিশ্বাস এমনই হওয়া চাই।

অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা যারা প্নরুখান অস্বীকার করেন তাদের কথা রদ করে বলেন—
وَقَالُوْا اِنْ هِمَى اِلْا حَيَاتُنَا الدَّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثُيْنَ وَلَوْ تَلْرَى اِذَا وُقِفُوا وَقَالُوْا اِلْهُ فَالُوْا اِلْهُ فَالَ الْكَنْسَ هُذَا بِالْحَقِّ قَالُوْا بَلْنَى وَ رَبِّنَا فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ الْيَسْسَ هُذَا بِالْحَقِّ قَالُوْا بَلْنَى وَ رَبِّنَا فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ الْيَيْسَ هُذَا بِالْحَقِّ قَالُوْا بَلْنَى وَ رَبِّنَا فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كَنْتُمْ تَكُفُرُونَ. عَلَى مَاهِ اللهِ مَاهُ اللهُ الله

\* जना जाग्नार जांजाना वरनन وَهُو اللّهِ وَهُو الْهُونَ صُورًا اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ وَهُو الْهُونَ صُورًا اللّهِ مَا اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

\* অপর আয়াতে বলেন ﴿ اَلّٰ كَنَفُسٍ وَاحِدَةٍ إِنَّ اللّٰهَ صَوْلًا بَحِيْدُ وَلَا بَعْتُكُمْ اِلّا كَنَفُسٍ وَاحِدَةٍ إِنَّ اللّٰهَ سَمِيْعُ بَصِيْرُ عَصِيْرُ مَصِيْعُ بَصِيْرُ عَصِيْرُ عَصِيْرً عَصِيْرً عَالِهِ অথাৎ তোমাদের সৃষ্টি ও পুনরুখান তো একটি সৃষ্টি ও পুনরুখানের মতো। নিকর আল্লাহ তা'আলা সুবরুখানে পূর্ণ সক্ষম কষ্ট ক্লেশ ব্যতিরেকেই। কেননা তিনি সব কিছু থেকেই অমুখাপেক্ষী এবং সর্বময় ক্ষমতাধর। যা তাঁর মূল সন্তাগত ভাবেই তাঁর মধ্যে বিদ্যমান রয়েছে। অতএব তাঁর জন্য পুনরুজ্জীবন দান করা অতি সহজ বৈ কিছু নয়। যেমন তিনি বলেন وَالنَّهُ عَلَى الْمَوْتِي وَإِنَّهُ عَلَى অর্থাৎ এসব এ কারণে যে, আল্লাহই সত্য। আর তিনিই প্রাণহীনকে প্রাণ দান করেন এবং তিনি সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান। -[সূরা হজা যখন আল্লাহর অসীম শক্তির কারণে দুর্বলতা ও অক্ষমতা নেতিবাচক হলো, তখন পুনরুখানে ক্লান্ত-ক্লেশ নেতিবাচক হয়ে যায়।

তাছাড়া الْبَعْثُ তথা পুনরুখান এর অর্থ হলো– الْإِعَادَةُ পুনর্গঠন করা বা পুনরাবৃত্তি করা। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন- هَ يُعْدِيدُهُ كَا اَوْلَا اَوْلَا كَا اَوْلَا كَا اللهُ مَا اللهُ الل আমি প্রথমবার সৃষ্টি করেছিলাম সেভাবেই পুনরুখান করবো। আর الْاعَادَةُ পুনর্গঠন الْسَعْثُ পুনরুখান বা অনন্তিত্বকে অন্তিত্ব দান করা থেকে অধিক সহজ, কিয়াস ও অভ্যাসগত ভাবে। অতএব যে সত্তা কষ্ট ও ক্লান্তি ছাড়া অনন্তিত্ব বস্তুকে অস্তিত্ব দিতে পারেন তবে সেই সত্তা অবশ্যই অবর্তমান অস্তিত্ব বস্তু পুনর্গঠন করতে কষ্ট ক্লেশ ছাড়াই সক্ষম । এ কারণেই তিনি বলেন– أَالْخَلْقَ البخ আল্লাহ তা'আলা ক্লান্তি ব্যতীতই পুনরুত্থানে সক্ষম হওয়ার বাস্তব প্রমাণ হলো, হযরত ইবরাহীম (जा.) আল্লাহকে পুনরুখান সম্পর্কে প্রশ্ন করেন- رَبِّ أَرِنِيْ كَيْفَ تَحِي الْمَوْتِي وَالْمَوْتِي وَالْمَوْتِي शृष्टि , वर्शाष क् वर्शा قَالَ اَوَلَمْ تُؤَمِّنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِتَطْمَئِنَ قَلَّبِيْ. আমাকে দেখাও তুমি কিভাবে মৃতকে জীবিত কর? আল্লাহ তা'আলা বললেন, তুমি কি বিশ্বাস করো না? ইবরাহীম (আ.) বললেন, অবশ্যই আমি বিশ্বাস করি। কিন্তু অন্তরের প্রশান্তির জন্য। আল্লাহ তা'আলা বললেন, তাহলে চারটি পাখি নিয়ে বশীভূত কর। অতঃপর সেগুলোর এক এক অংশ বিভিন্ন পর্বতে রাখো। তারপর তাদেরকে ডাকো। দেখবে তারা তোমার কাছে দৌড়ে চলে আসছে। জেনে রাখো! আল্লাহ তা আলা পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়। –[সুরা বাকারা]

উপরিউক্ত প্রমাণ দ্বারা বুঝা যায় আল্লাহ তা'আলা পূনরুত্থানে ক্লান্তিহীন হওয়ায় সক্ষম।
 এটাই মু'মিনের একান্ত বিশ্বাস হওয়া চাই। অন্যথায় কুফরির শামিল।

## আল্লাহ তা'আলা সর্বকালে সর্বাবস্থায় সর্বগুণে গুণান্বিত

مَازَالَ بِصِفَاتِهِ قَدِيْمًا قَبْلَ خَلْقِهِ لَمْ يَرْدُدُ بِكَوْنِهِمْ شَيْمًا لَمْ يَكُنْ قَبْلَهُمْ يَكُنْ قَبْلَهُمْ مِنْ صِفَاتِهِ وَكَمَاكَانَ بِصِفَاتِهِ اَزَلِيًّا كَذَالِكَ لاَ يَزَالُ عَلَيْهَا اَبَدِيَّا.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টির পূর্ব থেকেই স্বীয় গুণাবলি নিয়ে শ্বাশ্বত সত্তা তথা قَرِيْم হিসেবে বিদ্যমান রয়েছেন। সৃষ্টি কারণে এমন কোনো গুণ বেড়ে যায়নি, যা মাখলুক সৃষ্টি করার পূর্বে ছিল না। তিনি নিজ গুণাবলি নিয়ে যেমন অনাদি ছিলেন, তেমন তিনি নিজ গুণাবলিসহ অনন্ত, চিরন্তন ও চিরঞ্জীব থাকবেন।

## <del>পূর্ণির</del> প্রাসঙ্গিক আলোচনা স্থিপিট

قُولُهُ مَا زَالَ بِصِفَاتِهُ । অর্থাৎ মাখলুক সৃজিত হওয়ার পর আল্লাহ তা'আলার যে সমস্ত গুণাবলি প্রকাশ পেয়েছে। মাখলুক সৃষ্টি হওয়ার পূর্বে অনাদিকাল থেকেই তিনি সে সব গুণাবিত ছিলেন এবং মাখলুক ধ্বংস হয়ে গেলেও তার সে সব গুণাবিল বৃদ্ধি পাবে না এবং হাসও পাবে না । তিনি অনাদিকাল থেকে সে সব গুণে বৈশিষ্ট্য মণ্ডিত ছিলেন এবং অনন্তকাল থাকবেন । আল্লাহ তা'আলার গুণাবিল দুই প্রকার । যথা - ১. أَدُّ তথা সন্তাগত গুণাবিল, ২. আল্লাহ তা'আলার গুণাবিল দুই প্রকার । যথা - ১ صِفَاتُ وَعُلُ তথা সন্তাগত গুণাবিল, ২. صِفَاتُ وَعُلُ تَا تُعْمَلُ وَعَلَى তথা কর্মগত গুণাবিল بوقَعْلَ الله وَعَلَى تَعْمَلُ وَعَلَى الله وَعَلَى وَلَـدًا الله وَعَلَى وَلَـدًا الله وَالله وَلَـدًا وَلَـمُ يَحْلُـقِ الله وَلَـدًا وَلـمُ الله وَلَـدًا وَلَـدًا وَلَـمُ الله وَلَـدًا وَلَـدًا وَلَـدًا الله وَلَـدًا وَلـدًا وَلَـدًا وَلَـدًا وَلَـدًا وَلـدًا وَلـدُا وَلـدًا وَلـدًا وَلـدًا وَلـدُا وَلـدًا وَلـدًا وَلـدًا وَلـ

## : غَيْرُ ذَاتُ ना عَيْن ذَاتٌ कि कि عَيْن أَاتٌ

बाना क्रिंग क्रिंग क्रिंग क्रिंग क्रिंग बाहार का 'वानात क्रिंग रिते क्रिंग क्

তিনিই আল্লাহ, সৃষ্টিকর্তা, উদ্ভাবনকারী, রূপদাতা। তাঁর জন্য রয়েছে আসমায়ে হুসনা তথা সুন্দর সুন্দর নাম।(হাশর) সুতরাং যখনই আল্লাহ নাম উচ্চারিত হবে, তখনই আল্লাহর সন্তা ও তাঁর সমস্ত সিফাতে কামালিয়া উদ্দেশ্য হবে। এ কারণেই কুরআনুল কারীম ও হাদীসের পরিভাষায় 'আল্লাহ' শব্দ দ্বারা তাঁর পবিত্র সত্তা ও তাঁর সমস্ত সিফাতে কামালিয়াই বুঝানো উদ্দেশ্য হয় ৷ সিফাতে কামালিয়া বাদ দিয়ে শুধু সন্তা কিংবা সন্তা বাদ দিয়ে শুধু সিফাতে কামালিয়া উদ্দেশ্য হয় না ৷ [কারণ এমনটি করা কোনোক্রমেই বৈধ নয়]

উপরিউক্ত আলোচনা দ্বারা সুস্পষ্ট হয়ে গেল যে, আল্লাহ তা'আলার সমস্ত সিফাত ও আসমায়ে হুসনা তাঁর জন্য অনাদি ও সন্তাগত। নব আবিষ্কৃত বা নবাগত নয়। সুতরাং আল্লাহ তা'আলার সিফাতে কামালিয়া তাঁর সন্তা থেকে ক্ষণিকের জন্য পৃথক হতে পারে না। আর তা সম্ভবও নয়; বরং সর্বাবস্থায়ই তাঁর সন্তার সাথে মিলিত ও সংযুক্ত থাকা আবশ্যক। আবার একথাও প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহর সন্তা যেমন অনাদি তাঁর সিফাতে কামালিয়াও তেমন অনাদি। তাঁর সন্তা যেমন চিরন্তন, সিফাতে কামালিয়াও তেমন চিরন্তন। অতএব প্রকৃত মু'মিনরা এমনই আকিদা রাখে। এর বিপরীত কুফরির নামান্তর।

ভাগি আলাহ তা'আলা সৃষ্ট জীবের সৃজনের পর তাদের খাবার দাবার, বাসস্থান, বস্ত্র, দুঃখ-কষ্ট, শান্তি, জীবন মরণ ইত্যাদির ব্যবস্থা করার কারণে তাঁর সন্তার কোনো গুণ বেড়ে যায়নি কিংবা কমেও যায় নি এবং তিনি মাখলুককে ধ্বংস করার কারণে কিংবা কিয়ামত সংঘটিত করার ফলে তাঁর কোনো গুণ বাড়েনি বাড়বেও না কিংবা হ্রাস পায়নি, পাবেও না; বরং তাঁর সন্তার সমস্ত সিফাত অনাদি ও অনন্ত। অতীতে যে গুণ ছিল, চিরকাল সে গুণ নিয়েই থাকবেন।

- \* কেননা তিনি বলেন الله خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيْلُ لَهُ কিননা তিনি বলেন الله خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيْلُ لَهُ ضَالِيْدُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضُ অথাৎ আল্লাহই সব কিছুর স্রষ্টা এবং তিনিই সব কিছুর ত্ত্ত্বাবধানকারী। আসমান ও জমিনের কুঞ্জি তাঁরই অধিকারে রয়েছে। -[স্রা যুমার] অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টিজগত সৃজন করার আগেও স্রষ্টা ছিলেন এবং পরেও স্রষ্টার গুণে গুণান্বিত। প্রশ্ন হতে পারে যে, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টির পূর্বে ও পরে কিভাবে স্রষ্টার গুণে গুণান্বিত ছিলেন?
- জবাবে বলব যে, তিনি সৃষ্টি জগৎ সৃজন করার পূর্বে নিজ শক্তি, ইচ্ছানুযায়ী সৃষ্টি করতে
  সক্ষম ছিলেন। যার ফলে তিনি সৃষ্টা।
- \* তিনি যখন জগৎ সৃষ্টি করেছেন, তখন তিনি নিজ ইচ্ছানুযায়ী সৃষ্টি করেছেন, যার ফলে তিনি তখনও স্রষ্টা ।
- শ আর তিনি সৃষ্টি জগৎ সৃজন করার পর স্রষ্টা এ কারণে যে, সৃষ্টি করাটা তাঁর সন্তাগত সিফাতে কামালিয়ার একটি গুণ। যা কখনো তাঁর সন্তা হতে পৃথক হওয়া একেবারেই অসম্ভব। অতএব তিনি সৃষ্টিজগৎ সৃজন করার পরও স্রষ্টা। এভাবেই তাঁর সমস্ভ সিফাতে কামালিয়া সমস্ভ বস্তুর সাথে ফিট তথা খাপ খাবে, চাই উক্ত বস্তু অস্তিত্বে থাকুক বা না থাকুক। অবশ্য তাঁর সিফাতে কামালিয়া অনস্তিত্ব বস্তুর সাথে ফিট খাবে এভাবে যে, তিনি উক্ত অনস্তিত্ব বস্তুর অস্তিত্ব দানে, জীবন দানে ও মৃত্যু ঘটাতে পূর্ণ সক্ষম।

আর অস্তিত্বশীল সৃষ্টির সাথে ফিট খাবে এই ভাবে যে, তিনি যাকে ইচ্ছা মৃত্যু দিবেন। যাকে ইচ্ছা জীবন দান করবেন, যাকে ইচ্ছা লালন পালন করবেন এবং যাকে ইচ্ছা ধ্বংস করবেন। একটি প্রশ্ন হয় যে, পূর্বে বলা হয়েছে, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টিজগতের পূর্বে নিজ সিফাতে কামালিয়ার গুণে গুণান্বিত ছিলেন। এর অর্থ কি?

জবাবে আমরা বলবো যে, সৃষ্টিজগৎ সৃজনের পূর্বে আল্লাহ তা'আলা নিজ সিফাতে কামালিয়া যেমন رَبُ প্রতিপালক, خَالَقُ সৃষ্টিকর্তা, رَزَاقُ রিজিকদাতা, رَبُ কিমাকারী, رَبُ দয়াবান ইত্যাদি গুণে গুণার্বিত হওয়ার অর্থ হলো, তিনি এসব গুণের ক্ষমতা সর্বদা রাখেন এবং তখনও ছিল। এতে তাঁর কোনো গুণে কমতি ছিল না।

মোটকথা তিনি মাখলুক সৃজনের পূর্বে যে গুণে গুণাশ্বিত ছিলেন। মাখলুক সৃজনের পরও ঐ সব গুণ তাদের সামনে প্রকাশিত ও প্রমাণিত হয়।

অতএব তিনি অনাদিকাল নিজ গুণাবলি নিয়ে বিদ্যমান ছিলেন এবং অনন্তকাল তা নিয়ে থাকবেন। মু'মিনের আকিদা এমনই হওয়া উচিত।

## আল্লাহ তা'আলা অনাদি ও অনন্তকাল সুষ্টা

জন্বাদ : মাখলুক সূজন করার পর হতে তিনি নিজ গুণবাচক নাম আর্জন করেননি। এবং এ বিশ্ব জাহান সৃষ্টি করার ফলে নিজ গুণবাচক নাম برئ তথা স্বাষ্টা আর্জন করেননি। প্রতিপাল্য ও মাখলুক ছাড়া তাঁর মধ্যে প্রতিপালন এবং স্রষ্টার গুণ লর্তমান রয়েছে। আর তিনি মৃতকে জীবন দান করার কারণে যেমন জীবন দানকারী গুণে গুণান্বিত ঠিক তেমনি কোনো মৃতকে জীবন দান করার পূর্বেও তিনি এ নামে তথা জীবন দানকারী গুণে গুণান্বিত ছিলেন। অনুরূপভাবে তিনি মাখলুক সৃষ্টি করার পূর্বেও জীবন দানকারী গুণে গুণান্বিত ছিলেন। অনুরূপভাবে তিনি মাখলুক সৃষ্টি করার পূর্বেও তাঁর গুণাবলি সাব্যস্ত থাকাটা এ হিসেবে। কেননা তিনি সব কিছুর উপর সক্ষম। আর গকল জিনিস তাঁর মুখোপেক্ষী এবং প্রতিটি কাজ তাঁর জন্য সহজ। তিনি কোনো কিছুর প্রতি মুখাপেক্ষী নন। তাঁর সমকক্ষ কোনো কিছুই নেই। তিনিই সর্বশ্রোতা সর্বোবহিত।

# খ্রী

चें चें कि पित्र क्रावान्त कातीत्म जाल्लार जा कि । कि उपार পবিত্র ক্রআনুল কারীনে আল্লাহ তা আলা নিজ গুণবাচক নামসমূহ উল্লেখ করেছেন। মাখলুক সৃষ্টির পূর্ব হতেই তিনি এ সকল গুণের অধিকারী ছিলেন। কারণ পবিত্র কুরআনে সকল গুণবাচক নাম "আল্লাহ" শব্দের সাথে সাধারণ গুতীতকালের শব্দের মাধ্যমে সংযোজিত হয়েছে। যেমন তিনি বলেন—

- । अर्था९ जाल्लार छा'जाना नर्व विষয়ে সर्वेछ्छ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْمًا ﴿
- ें पर्शा निष्ठा जालार जा'जानारे नर्द विषदा नर्दछ । [मृता निष्ठा] فَإِنَّ اللَّهَ كَأَنَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْمًا
- अर्था९ आल्लाश् ठा'आला कर्ज्क जकल वस्तु शतिरविष्ठिण ।
- अर्था९ आल्लार ठा'आला সर्वछ সरनभील । -[সূরা নিসা] وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَلَيْمًا حَلَيْمًا
- [अता निया] वर्षे वें के के के के के बें के बें के बें के बें के के बें के के के बें के के के बें के के बें के के बें के
- अर्थाए जाल्लार ठा'जाला সর্বশ্রোতা সর্বোবহিত। -[সূরা নিসা] وَكَانَ اللَّهُ سَمِيْعًا بُصَيْرًا
- अर्थाए आल्लार ठा'जाला এ সবের উপর শক্তিমান। -[সূরা नित्रा] وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ ذٰلِكَ قُدِيْرًا
- जर्शा जाबार जा'जाना जरून वस्तु अतिमाशक । -[जूता निजा] وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَبَّى مُقْتَدِرًا
- শ اللَّهُ غَنِيًّا ۖ حَمِيْدًا ﴿ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা অমুখাপেক্ষী প্রশংসিত। –[সূরা নিসা]

এ ধরনের আরো অনেক গুণবাচক নাম আল্লাহ তা'আলা উল্লেখ করে ঐদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এ সকল গুণ অনাদিকাল হতে আল্লাহর সত্তার সাথে মাখলুক সৃষ্টির পূর্বহতে সংযুক্ত ছিল। স্রষ্টার এসব গুণ বাস্তবে প্রকাশিত হওয়ার জন্য মাখলুক সৃষ্টির উপর নির্ভরশীল নয়।

যদি আল্লাহ তা'আলার এসব গুণবাচক নাম, সিফাতে কামালিয়া ও কর্মসমূহ তথা সৃষ্টি জগৎ সৃজনের সাথে সম্পৃক্ত হতো অর্থাৎ মাখলুকের সাথে আল্লাহর কর্মের সম্পর্ক হওয়ার কারণে যদি এ সকল গুণবাচক নাম অর্জিত হতো, তাহলে পবিত্র কুরআনে এ সকল গুণবাচক নাম সৃষ্টি জগৎ সৃজনের পূর্বে আল্লাহ তা'আলার সাথে সম্পৃক্ত হতো না।

অনুরূপভাবে এ সকল গুণবাচক নাম অনাদি, অনন্ত, ওয়াজিবুল ওয়াজুদ এবং সমস্ত সিফাতে কামালিয়ার সমষ্ট্রিগত নাম আল্লাহ শব্দের সাথে মাজী মুতলাক তথা সাধারণ অতীতের শব্দের সাথে উল্লেখ করা হতো না। অতএব কুরআনের এই অতীতকালীন শব্দ ব্যবহার থেকে বুঝা যায় যে, ওয়াজিবুল উজুদ আল্লাহ তা'আলার এসব সিফাতে কামালিয়া আদিকাল থেকে ছিল এবং অনন্তকাল থাকবে। এগুলো তাঁর কোনো কর্ম সংঘটনের উপর নির্ভরশীল নয়। বরং কর্ম সম্পাদনের পূর্বে যেমন ছিল পরেও তেমনি আছে এবং থাকবে।

যেমন কোনো ব্যক্তির লিখার যোগ্যতা রয়েছে, তখন তাকে লেখক বলে সম্বোধন করা হয়। আর যখন কোনো কিছু না লিখে তখনো তাকে পূর্বের লেখনির কারণে লেখক বলে সম্বোধন করা হয়। উক্ত ব্যক্তিকে লিখক বলে সম্বোধন করা হয় তার লেখার যোগ্যতা থাকার কারণে। তার লিখা নামক ক্রিয়ার কারণে নয়। চাই সে বর্তমানে লিখুক বা না লিখুক।

ভাগিৎ নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা সর্ব কাজে সক্ষম। –[সূরা বাকারা] পূর্বে এর বর্ণনা দেওয়া হয়েছে, তা দেখে নাও।

قُوْلُهُ وَكُلِّ شَيْعِ الَيْهِ فَقَيْرُ الخ وَكُلِّ شَيْعِ الَيْهِ فَقَيْرُ الخ وَكُلِّ شَيْعِ الَيْهِ فَقَيْرُ الخ তিনি ক্ষমতার জন্য কোনো কিছুর প্রতি মুখাপেক্ষী নন। কিন্তু সব মাখলুক নিজ অস্তিত্ব লাভ ও ঠিক থাকার জন্য তাঁর মুখোপেক্ষী।

যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন- اَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ অর্থাৎ তোমরা আল্লাহর প্রতি মুখাপেক্ষী।

আর সব কিছু অন্তিত্ব দান ও ঠিক রাখা তাঁর জন্য একেবারেই সহজ ব্যাপার।
যেমন তিনি বলেন وَدَالِكَ عَلَى اللّٰهِ يَسِيْكُ অর্থাৎ এসব আল্লাহর নিকট সহজ। –[সূরা মায়েদা]
এবং তাঁর মত কেউ এ রক্ম দৃষ্টান্ত দিতে অক্ষম। তাই উপরিউক্ত কথাগুলো মেনে নেওয়া
মু'মিনের উপর ফরজ।

## তৃতীয় পাঠ আল্লাহই স্রফী এবং ভাগ্য নির্ধারক

## خَلَقَ الْخَلْقَ بِعِلْمِهِ وَقَكَّرَ لَهُ مْ أَقْدَارًا وَضَرَبَ لَهُمْ أَجَالًا.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা নিজ জ্ঞানে মাখলুক সৃষ্টি করেছেন এবং তাদের জন্য সীমা তথা ভাগ্য নির্ধারণ করেছেন আর তিনিই তাদের সময় [বয়স] নির্ধারণ করে দিয়েছেন।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা **র্ট্টি**ন্ট

যেমন তিনি ইরশাদ করেন رَبَّنَا الَّذِیُّ اَعْطٰی کُلَّ شَیْع خَلُقَهُ ثُمَّ هَٰدی অর্থাৎ আমাদের প্রভু তিনি, যিনি প্রতিটি বস্তুকে যথাযোগ্য আকৃতি দিয়ে সূজন করেছেন। অতঃপর পথ প্রদর্শন করেছেন। —[সূরা ত্বোহা]

একথা সম্পূর্ণ নিষিদ্ধ যে, আল্লাহ তা'আলা সিফাতে কামালিয়া এবং মাখলুককে যোগ্য আকৃতি দান করে সৃষ্টিকারী হতে অক্ষম; বরং একথার পরিপূর্ণ বিশ্বাস রাখতে হবে যে, নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা এতদসংশ্রিষ্ট বিষয়ে সর্বজ্ঞ প্রজ্ঞাময় সন্তা। উপরিউক্ত গুণাবলির উপযুক্ত হকদার অন্য কেউ এর হকদার বা উপযুক্ত নয়। অতএব স্রষ্টা তাঁর মাখলুক সৃজন করার পূর্ব হতেই তার সব কিছু সম্পর্কে সম্যক জ্ঞাত হওয়া অত্যাবশ্যক। যদি তিনি এ সম্পর্কে না-ই জানেন এবং এ সম্পর্কে অবহিত না হন, তাহলে কোন জিনিস গচ্ছিত রাখলেন যা জানতেন না? অথচ তাঁর জ্ঞানের বাইরে কোনো কিছুই নেই।

ভাগ্য নির্ধারণ করে রেখেছেন। ভাগ্য নির্ধারণ করে রেখেছেন। ভাগ্য নির্ধারণকরে উপর বিশ্বাস রাখা ঈমানের ৬৯ রোকন। যাকে আমরা تَقْدِيْر বলে জানি।

#### Free @ e-ilm.weebly.com

## : এর সংজা - اَلتَّقُديْرُ

: वर्थ रुला– निर्धात्र कता, ভाগ্য निर्शितक कता ؛ ٱلتَّـقُّدِيْرَ

পরিভাষায় বলা হয়, এই বিশ্বের পরিচালনা ও নিয়ন্ত্রণের জন্য আল্লাহ তা'আলা প্রতিটি সৃষ্টির জন্য যে, সুশৃঙ্খল নিয়ম বা কার্যপ্রণালী বা ব্যবস্থা নির্ধারণ করে দিয়েছেন, তাকে তাকদীর বা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে বান্দার জন্য লিপিবদ্ধ করণ বা নির্ধারণ বলা হয়।

আমরা বিশ্বাস করি যে, এই বিশের ভালো, মন্দ, আনন্দ ও বেদনার যা কিছু ঘটে তা সবই আল্লাহ তা'আলার জ্ঞান ও ইচ্ছানুসারে ঘটে থাকে। তাঁর ইচ্ছা ও জ্ঞানের বাইরে কিছুই ঘটে না। সব কিছু আল্লাহ তা'আলার নির্ধারিত "পরিমাপ" مَا يَعْرُ এর মধ্যে সৃষ্টি করেছেন।

যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন– ِانَّا كُلَّ شَيِّعٍ خَاَقُنَاهُ بِقَدَرٍ অর্থাৎ আমি প্রতিটি জিনিস সৃষ্টি করেছি নির্ধারিত পরিমাপে। -[সূরা কামার]

আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاَنْ مَّنْ شَيْعِ اِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ اِلَّا بِقَدَر অর্থাৎ আমার নিকট রয়েছে প্রত্যেক জিনিসের ভাগার আমি তা পরিজ্ঞাত পরিমার্ণেই সঁরবরাহ করে থাকি।

—[সরা হিজর]

#### তাকদীরের বিষয়াবলি :

তাকদীরের বিষয়াবলি ৫টি-

১. আল্লাহর একত্বাদে বিশ্বাস : আল্লাহ তা'আলা আদি, অনন্ত, অসীম, সর্বজ্ঞানী একথার বিশ্বাস রাখা। কেননা আল্লাহ তা'আলা সর্বজ্ঞ, সর্বজ্ঞানী। তাঁর জ্ঞানের কোনো তুলনা চলেনা। সৃষ্টির আগে থেকেই বিশ্বচরাচরে কোথায় কি হবে, কি ঘটবে সবই তিনি জানেন। তার জ্ঞানের কোনো পরিবর্তন পরিবর্ধন নেই।

#### Free @ e-ilm.weebly.com

২. আল্লাহর লিখনে বিশ্বাস : ইসলামি বিশ্বাসের অংশ হলো, আল্লাহ তাঁর অনাদি, অনন্ত, অসীম ও সর্বব্যাপী জ্ঞান কিতাবে মুবীন তথা লাওহে মাহফ্জে লিখে রেখেছেন। লিখনের ধরন মাখলুক জানেনা। আল্লাহ তা'আলা এর বর্ণনা কুরআনে দিয়েছেন-وَعَنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا الْا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمتِ الْأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ. (ٱلْأَيَةُ) অর্থাৎ "অদুশ্যের চার্বি তাঁরই হাতে রয়েছে। তিনি ছাড়া অন্য কেউ তা জানেনা। জলে স্থলে যা কিছু রয়েছে তা তিনিই অবগত। তাঁর অজ্ঞাতসারে একটা পাতাও পড়ে না। মৃত্তিকার অন্ধকারে এমন শস্য কণাও অঙ্কুরিত হয় না অথবা রসযুক্ত কিংবা শুষ্ক এমন কোনো বস্তু নেই যা সুস্পষ্ট কিতাবে নেই। قُمَا تَكُوْنُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتْلُوْ مِنْهُ مِنْ عَمَلِ اللَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُوْدًا ...... الَّا فَيْ كِتَابٍ قُرْانِ وَلَا تَعْمَلُوْنَ مِنْ عَمَلِ اللَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُوْدًا ...... الَّا فَيْ كِتَابٍ قُرْانِ وَلَا تَعْمَلُوْنَ مِنْ عَمَلِ اللَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُوْدًا ...... الَّا فَيْ كِتَابٍ قُرْانِ وَلَا تَعْمَلُوْنَ مِنْ عَمَلِ اللَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... الآفَيْ كِتَابٍ مُرْانِ وَلَا تَعْمَلُوْنَ مِنْ عَمَلِ اللَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... الآفَيْ كِتَابٍ مُرْانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ اللَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... الآفَيْ كِتَابٍ مَنْ عَمَلِ اللَّهُ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... وَلَا تَعْمَلُونَ مُنْ عَمَلِ اللَّهُ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... الله في كِتَابٍ مَنْ عَمَلِ اللهِ عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... وَاللّهُ عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... اللهُ فَيْ كِتَابٍ مَنْ عَمَلِ اللّهُ كُنْ اللهُ عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... وَلَا تَعْمَلُونَ مُنْ عَمَلِ اللّهُ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... وَلَا تَعْمَلُونَ مُنْ عَمَلُ اللّهُ كُنْ عَلَا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ...... وَلَا تَعْمَلُونَ مُنْ عَمَلُ اللّهُ كُنْا عَلَيْكُمْ شُهُودًا مَلُونَ مُنْ عَمَلُ اللّهُ كُنْنًا عَلَيْكُمْ شُهُودًا ....... وَلَا تَعْمَلُونَ مُنْ عَمَلُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ عَمْلُ إِلّهُ كُنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُمْ مُنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ مُعْمَلًا ولانِهُ عَلَيْكُمْ عُلْمُ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا مُعْلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَّا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَالْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَ র্কিছুই আবৃত্তি কর। আর তোমরা যে কোনো কাজ কর। আমি তোমাদের সবকিছুর পরিদর্শক। যখন তোমরা তাতে প্রবৃত্ত হও। আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর অণু পরিমাণও তোমার প্রতিপালকের অগোচরে নয় এবং তা অপেক্ষা ক্ষুদ্রতম অথবা বৃহত্তর কিছুই নেই যা সুস্পষ্ট কিতাবে পূর্ব থেকেই নির্ধারিত বা লিপিবদ্ধু নেই। –[সুরা ইউনুস : ৬১] قَمَا مِنْ دَابَةٍ فِي الْاَرْضِ ...... كُلُّ فِي كِتَابٍ -जा वातार ठा'णाना वतन الله كُلُّ فِي كِتَابٍ कर्णाए जातार ठा'णाना वतन المُبِيْنِ ضَاءِ مَا مِنْ دَابَةٍ فِي الْاَرْضِ ..... كُلُّ فِي كِتَابٍ कर्णाए ज्-पृष्टं विচतनकाती जिंतनत जीविकात नायिष् जातारतर उपत । जिन র্তার্দের স্থায়ী ও অস্থায়ী অবস্থা সম্বন্ধে সম্যক অবহিত, যা সু-স্পষ্ট কিতাবে রয়েছে। –[সূরা হূদ] बाहार जाला भानू बाता वर्लन - الله يعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ - अलार जाला भानू बाता वर्लन الله يعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ अशार बाता वर्लन والأرض - إنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ আসমান জমিনের সব খবর রাখেন। এর সবই কিতাবে বিদ্যমান। يَمْ حُو اللّٰهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدُهُ أُمُّ वर्णाण वर्णन مُحُو اللّٰهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدُهُ أُمُّ مَا عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ الْكِتَابِ صَابِحَا الْكِتَابِ صَابَعَ الْمُعَالِقِ الْمُحَالِدِ اللّٰهِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ আছে মূল গ্ৰন্থ।

৩. আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছায় বিশ্বাস : এ পৃথিবীর বুকে যা কিছু সংঘটিত হয়, সবই তাঁর ইচ্ছা ও জ্ঞানেই সংঘটিত ও বাস্তবায়িত হয় । তাঁর ইচ্ছা ও জ্ঞানের বাহিরে কোনো কিছুই সংঘটিত হওয়ার শক্তি ও সামর্থ্য রাখে না ।

আর এ সম্পর্কেই মহান আল্লাহর বাণী অনুরণীত হয়। তিনি বলেন وَمَا تَشَاءُ وَنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

আপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَمَا ...... وَمَا الْعُلَمِيْنَ الْعُلَمِيْنَ الْعُلَمِيْنَ जर्थार এতো তথু বিশ্বজগতের জন্য উপদেশ। ..... জগতসমূহের রব আল্লাহ ইচ্ছা না করলে তোমরা কোনো বিষয় সম্পর্কে ইচ্ছা করবে না।

—[সরা তাকবীর]

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আৱবি–বাংলা) ৫–ক

- ৫. মানুষের স্বাধীন ইচ্ছা ও কর্মফলে বিশ্বাস : মানুষের স্বাধীন ইচ্ছা ও তার ইচ্ছার কর্মফলে বিশ্বাসের উপরই ইসলামের অন্যান্য বিধি বিধানের ভিত্তি। মানুষ তার স্বাধীন ইচ্ছায় যে কর্ম সম্পাদন করে, তার আনুপাতিক হারে সে পুরস্কার-শাস্তির উপযুক্ত। অবশ্য বান্দার কর্ম আল্লাহর জ্ঞান ও ইচ্ছানুযায়ীই হয়ে থাকে। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন-إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ ..... إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيْلُ إِمَّا شَاكِرًا वर्शर जािम मानुसरक अध وَإِمَّا كَفُورًا. वर्शर जािम मानुसरक अध وَإِمَّا كَفُورًا. নির্দেশ দিয়েছি। হয় সে কৃতজ্ঞ হবে অন্যথায় অকৃতজ্ঞ। -[সূরা দাহর/ইনসান] اَلُمْ نَجْعُلُ لَّهُ عَيْنَيْنَ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ - जना आग्नारू जांआना वरनन वर्शा जामता कि जात जना सृष्टिं कितिन पूंि ठिकू, जिस्ता उ দ্'ওষ্ঠ? আমি কি দেখাইনি তাকে দু'টি পথ? -[সূরা বালাদ] قَدْ اَفَلَحَ مَنْ زُكُهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دُسْمَا -वाग्रात्व वाज्ञार वाजान مَنْ زُكُهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دُسْمَا অর্থাৎ সেই সফলতা অর্জন করেছে যে নিজেকে পবিত্র করবে এবং সেই ব্যর্থ হবে যে নিজেকে কলুষিত করবে। –[সূরা শামস]

মোটকথা উপরে উল্লিখিত তাকদীরের ৫টি আরকানের উপর অবশ্যই বিশ্বাস রাখতে হবে। কেননা হ্যরত আবৃ হানীফা (র.) বলেন, তাকদীরে বিশ্বাস রাখার অর্থ হলো, আল্লাহর জ্ঞান ও ন্যায়পরায়ণতা উভয় বিশেষণে সমানভাবে বিশ্বাস রাখা। তাকদীরে বিশ্বাস না করলে আল্লাহর জ্ঞান ও ক্ষমতায় অবিশ্বাস করা হয়। আর মানুষের শ্বাধীন ইচ্ছায় অবিশ্বাসী হলে আল্লাহর ন্যায়পরায়ণতা ও করুণায় অবিশ্বাস করা হয়। এটাই হলো আহলে সুত্নত ওয়াল জামাতের আকিদা।

#### তাকদীরের গুরুত্ব :

হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন যে, হ্যরত রাস্ল ক্রিট্রার বলেছেন, প্রত্যেক উন্মতের মধ্যে কতেক মাজুসী তথা অগ্নিপূজক থাকে আমার উন্মতের মাজুসী তারা, যারা তাকদীর মানে না।
—[আহমদ, আবৃ দাউদ, তাবারানী] কত বড় ধমকি যে তাকদীর অমান্যকারীকে অগ্নিপূজক বলেছেন। আমরা খুব গভীরভাবে লক্ষ্য করেছি যে, তাকদীরের উপর সবেচেয় দৃঢ় প্রত্যয় ছিলেন নবী করীম ক্রিট্রার তাই তিনি সবচেয়ে বেশি দৃঢ় প্রত্যয়ী কর্মবীর ছিলেন। ঠিক তেমনি অকুতোভয় দৃঢ় প্রত্যয়ী কর্মবীর ছিলেন তাঁর সাহাবীগণ, তাকদীরে বিশ্বাস তাদের সকল সংশয়, ভয় ও দুশ্ভিন্তা দূর করে বিশ্ব জয়ে প্রেরণা জুগিয়েছে। তাই তাকদীরে বিশ্বাস একান্ত জরুরি।

#### তাকদীরের হুকুম :

তাকদীর ইসলামের একটি অকাট্য ধর্ম বিশ্বাস। যে একে সরাসরি অস্বীকার করে সে কাফের বলে গণ্য হবে। কিন্তু যদি দ্ব্যর্থতার আশ্রয় নিয়ে তা অস্বীকার করে তাহলে সে ফাসিক। এমন স্বভাবের ব্যক্তির পিছনে নামাজের ইকতেদা না জায়েজ।

वश तश्रु : قَوْلُهُ ضَرَبَ لَهُمْ اجَالًا اجَالً अभारन أَجَالًا اجَالًا الْجَالُا الْهُمْ اجَالًا আয়ু, কাল। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাঁর সৃষ্টি জগতের প্রতিটি ব্যক্তি বা বস্তুর জন্য একটি সময় নির্ধারণ করে দিয়েছেন। উক্ত নির্ধারিত সময় পর্যন্ত তাঁর সকল সৃষ্টি বিদ্যমান থাকবে। তাদের কোনো ধ্বংস হবে না। কিন্তু যখনই প্রতিটি সৃষ্টির নির্ধারিত সময় শেষ হয়ে যাবে, তখনই প্রত্যেকটি সৃষ্টি ধ্বংস হয়ে যাবে এতে সামান্যতম ব্যত্যয় বা বিকল্প ঘটবে না । এ সময় কেউ তাকে সময় বাড়িয়ে দেওয়ার সক্ষম সন্তার অস্তিত্ব পাবে না এবং সেও চোখের পলক পরিমাণ সময় আগ-পিছ হবে না। কেননা আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেকের আয়ুষ্কাল লাওহে মাহফুজে নির্ধারণ করে রেখেছেন ।

কেননা আল্লাহ তা'আলা বলেছেন مَا خَلَقَ اللّٰهُ السَّمْوَاتِ وَالْارْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا वर्णाह्न पर्वा वर्णाह्न पर्वा है वर्णाह्न पर्वा वर्णाह्न वर्णाह्म वर्णाह्न वर्णाह्म वर्णाह्म वर्णाह्म वर्णाह्न वर्णाह्म वर्णाहम वर्णा

যখন তাদের নির্দিষ্ট সময় এসে যাবে তখন সে এক মুহূর্ত পিছু হটতে পারবে না এবং এক মূহুর্ত আগেও বাড়তে পারবে না। -[সূরা ইউনুস]

অপর আয়াতে বলেন– لَكُلِّ اَجُلٍ كَتَابُ অর্থাৎ প্রত্যেকটি অঙ্গীকার নির্ধারিত সময়ে লিপিবদ্ধ রয়েছে । -[সুরা রা'দ]

মোদাকথা আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি জগৎ সূজন করার সূচনা লগ্নে তার ভাগ্য তথা কর্ম, ভালো, মন্দ এবং জীবন মরণ ইত্যাদি লাওহে মাহফুজে লিপিবদ্ধ করে রেখেছেন। যখনই তার ঐ নির্ধারিত সময় উপস্থিত হবে. তখন আল্লাহ তা আলাই তা সংঘটন করবেন। এতে তার কোনো বেগ, কষ্ট, ক্লান্তি, ক্লেশ পেতে বা বাধা প্রাপ্ত হতে হবে না।

### আল্লাহর নিকট কোনো বস্তুই গোপন নয়

## لَمْ يَخْفَ عَلَيْهِ شَغَّ قَبْلُ أَنْ خَلَقَهُمْ وَعَلِمَ مَاهُمْ عَامِلُوْنَ قَبْلُ أَنْ يَخْلُقَهُمْ.

অনুবাদ: মাখলুক সৃজন করার পূর্বে কোনো বস্তু আল্লাহ তা'আলার নিকট গোপন বা অস্পষ্ট ছিল না এবং তাদেরকে সৃষ্টি করার পূর্বে তিনি জানতেন সৃষ্টির পর কে কি করবে।

# <sup>২)</sup>িটু প্রাসঙ্গিক আলোচনা শুনি

فَوْلُهُ لَمْ يَخُفُ الخ : গ্রন্থকার ইমাম ত্বহাবী (র.)-এর উক্ত বক্তব্যের দ্বারা রাওয়াফেজ এবং কাদরিয়াদের মতবাদের প্রতিবাদ করা হয়েছে। তারা বলে আল্লাহ কোনো বস্তু সৃষ্টির পূর্বে ঐ বস্তু সম্পর্কে অজ্ঞ ছিল। আহলে সুন্নতের অভিমত হলো, যা সংঘটিত হয়েছে এবং যা হয় নাই উভয় বিষয়েই আল্লাহ ইলম রাখেন। অনুরূপভাবে আল্লাহর ঐ জ্ঞানও রয়েছে যে, যদি ভবিষ্যতে অমুক কাজটি হয়ে যায় তাহলে কি অবস্থা হবে। আল্লাহ বলেন ﴿ الله يَعْلَمُ مَنْ ﴿ উক্ত আয়াত দ্বারা বুঝা যায় আল্লাহ আগে পরের জ্ঞানে জ্ঞানী। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা এমন এক জ্ঞানী সন্তা যার নিকট সৃষ্টজগৎ সৃজনের পর যেমন সর্ব বিষয় তাঁর নিকট গোপন নয় বা অস্পষ্টও নয় এবং কখনো তা হবেও না।

যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন إِنَّ اللَّهُ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَنْغُ فِي الْارْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ سَاكِمَاءِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ سَاكِمَاءِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ سَاكِمَاءِ مَا السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا سَاكِمَاءِ مَا السَّمُواتِ وَالْالْمِنِيَّةِ مَا السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْالْمِنْ السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا السَّمَاءِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا السَّمَاءِ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَالْمُ السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا السَّمُواتِ وَالْوَاتِ وَالْارْضِ مَا السَّمُواتِ وَالْمُوتِ وَالْمُوتِ مَا السَّمُواتِ وَالْارْضِ وَالْمُوتِ مِنْ السَّمُواتِ وَالْمُوتِ مَا السَّمُواتِ وَالْمُوتِ مَا السَّمُواتِ وَالْمُوتِ مَا السَّمُواتِ وَالْمُوتِ مِنْ اللْمُوتِ فَي السَّمُواتِ وَالْارْضِ مَا السَّمُونِ مِنْ السَّمُ الْمُعْلَى الْمُوتِ الْمُوتِ مِنْ السَّمُوتِ وَالْمُوتِ السَّمُ الْمُوتِ الْمُوتِ الْمُعْلِيْنِ اللْمُوتِ الْمُوتِ الْمُعْلَى الْمُعْلِيْنِ اللْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ

عمر على الله على على الله ويَعْلَمُ الله ويَعْلَمُ الله ويَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْارْضِ. عَلَمُ الله ويَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْارْضِ. عَلَمُ الله ويَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْارْضِ. عَلَمُ الله ويَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْارْضِ. عرب على الله ويعْلَمُ مَا فِي السَّمُونَ وَمَا تُعْلَمُ مَا وَالله ويعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِمُ الله والله والله والله ويعْلم الله الله والله والله والله والله والله ويعْلم الله والله و

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা একথা প্রমাণ হয় যে, আসমান ও জমিনের কোনো কিছুই তাঁর নিকট অস্পষ্ট বা গোপন থাকে না বা থাকবেও না। কারণ বিশ্বচরাচরের সব জিনিস তাঁর কর্তৃত্বে চলে। কিন্তু যদি কোনো বস্তু বা জীব তাঁর নিকট গোপন থাকে তাহলে তাঁর কর্তৃত্ব অচল বা অনর্থক হয়ে যায়। অথচ আল্লাহ তা আলা এমন বিষয় হতে সম্পূর্ণ পবিত্র এবং উর্দের্ব। ভাৰত এমৰ মাখলুক ভালো মন্দ যা কিছু করছে, বা করবে, এ সমস্ত কর্ম সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা এম কর্ম সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا - পূर्व रुटिं जानर्जन। रुनना आल्लार जा जाना निर्फिट रिलन عُمُلُونَ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলাই তোমাদেরকে এবং তোমরা যে কর্ম সম্পাদন কর এর সব কিছুই সৃষ্টি করেছেন। -[সুরা ছাফফাত] দিতীয়ত আল্লাহই সমস্ত বস্তুর স্রষ্টা নিজ জ্ঞান অনুসারে। যেমন তিনি বলেন, ٱلَا يَعْلَمُ مَنَ أَ غَلُقَ অর্থাৎ তিনি কি অবগত নন, যা তিনি সৃষ্টি করেছেন। -[সুরা মূলক] তাছাড়া আল্লাহ তা'আলা হলেন মাখলুক হতে প্রকাশিত সকল কর্মের জমাকারী বা একত্রকারী তাহলে এটা কিভাবে সম্ভব হতে পারে যে, গচ্ছিত বস্তু সম্পর্কে জমাদানকারী অনবগত বা অনবহিত। সুতরাং একথা যথার্থই যে, আল্লাহ তা'আলা মাখলুক সৃষ্টির পূর্ব হতে জ্ঞাত যে, সে পৃথিবীতে ভালো মন্দ কোনো কাজ করবে। এতে কোনো প্রকার সন্দেহ করা তো দূরের কথা সন্দেহের অবকাশ পর্যন্ত নেই। উপরিউক্ত বিষয়টির উপর সকল মু'মিন ঈমান রাখা ফরজ। অন্যথা ঈমানে ঘাটতি দেখা দিবে।

উপরিউক্ত বিষয়টির উপর সকল মুনিন ঈমান রাখা ফরজ। অন্যথা ঈমানে ঘটিত দেখা দিবে।
উপরিউক্ত আলোচনা দ্বারা স্বাভাবিক কারণেই একটি প্রশ্ন উত্থাপিত হয় আর তা হলো, বান্দার
সকল কৃতকর্ম সম্পর্কে আল্লাহ যদি পূর্ব হতেই অবগত থাকেন এবং তা তিনি নিজেই বান্দা দ্বারা
সম্পূর্ণ করিয়ে থাকেন, তাহলে বান্দার তো কোনো দোষ হবার কথা নয়, তথাপি বান্দার দোষ কেন?
উত্তর: আল্লাহ তা আলা যদিও তা পূর্ব হতে জানেন এবং তা তাঁর আদেশেই সম্পাদিত হয়ে
থাকে। কিন্তু আল্লাহ তা আলা বান্দার হাতে ভালো মন্দের স্বাধীনতা বা ইচ্ছাধিকার দিয়েছেন।
তার ইচ্ছা হলে ভালো কাজ করতে পারে এবং ইচ্ছা হলে মন্দও করতে পারে। যেমন— আল্লাহ
তা আলা বলেন— الله المَا المَا المَا الله المَا المَا المَا الله المَا الله المَا المَ

### আল্লাহ তা'আলা সং কাজের আদেশদাতা এবং অসং কাজের নিষেধকারী

وَامَرَهُمْ بِطَاعَتِهِ وَنَهَاهُمْ عَنْ مَعْضِيَتِهِ وَكُلُّ شَيْ يَجْرِى بِقُدْرَتِهِ وَكُلُ شَيْ يَجْرِى بِقُدْرَتِهِ وَمَشِيَّتِهِ تُنْفَذُ لاَ مَشِيَّةً لِلْعِبَادِ مَا شَاءَ لَهُمْ فَهَا شَاءَلَهُمْ كَانَ وَمَا لَمْ يَشَا لَمْ يَكُنْ.

অনুবাদ : আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে (মাখলুকদেরকে) তাঁর ইবাদতের নির্দেশ প্রদান করেছেন এবং পাপাচার হতে নিষেধ করেছেন। প্রত্যেক জিনিসই তাঁর ইচ্ছা ও ক্ষমতা বলে পরিচালিত হয় এবং সব কর্মই কার্যকর হয় স্রষ্টার ইচ্ছায়। বান্দার ইচ্ছায় কিছুই কার্যকর হয় না। অতএব তিনি মাখলুকের জন্য যা চাইবেন তা-ই হবে আর যা না চাইবেন তা কখনোই হবে না।

# গ্রিটি প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রিপ্ত

ত ইনসান ব্যতীত আর কাউকে ইবাদাতের জন্য সৃষ্টি করেননি। কিন্তু মানব ও জিন জাতিকেই একমার ইবাদতের জন্য সৃষ্টি করেলে। মানুষ কোনো কিছু সৃষ্টি করেলে একাধিক উদ্দেশ্য রাখা অসম্ভবের কিছু না। যেমন একজন একখণ্ড জমি ক্রয় করল। এখন সে ইচ্ছা করলে তাতে ঘরবাড়ি তৈরি করতে পারে, চাষাবাদ করে ফসল উৎপাদন করতে পারে এবং এতে শিল্প কারখানাও তৈরি করতে পারে। কিন্তু বিশ্বস্রষ্টার মানব ও জিন তৈরিতে এমন কোনো উদ্দেশ্য নেই; বরং শুধুমার ইবাদতের উদ্দেশ্যে তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন। যেমন— তিনি বলেন— وَمَا لَا نَصُ الْا لَي عُبِدُونَ অর্থাৎ আমি মানব ও জিন জাতিকে সৃষ্টি করেছে (সূরা জারিয়াত)

আর মানুষকে কিভাবে ইবাদত বন্দেগি করতে হবে তার রীতি বাতলিয়ে দিয়ে তাদেরকে তাঁর আনুগত্য প্রকাশের আদেশ দিয়েছেন এবং অবাধ্যতা ও অসৎ কাজ হতে বিরত থাকার জন্য নির্দেশ প্রদান করেছেন। কেননা তাঁর আনুগত্য প্রকাশ করা ও সৎ কাজ করা এবং অসৎ কর্ম হতে বিরত থাকাই হলো প্রকৃত ইবাদত।

(यमन পाननीय ও বर्জनीय कर्मत পितिष्ठ প्रपादन जान्नार जा जाना वर्णन الله بَأْمُرُ بِالْعَدْرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ وَالْمُذَكِّرُ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ وَالْمُذَكِّرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ مَذَكُرُونَ. وَالْمُذَكِّرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ وَالْمُذَكِّرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ وَالْمُذَكِّرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ مَذَكُرُونَ. وَالْمُذَكِّرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ مَذَكُرُونَ. وَالْمُذَكِّرِ وَالْبَعْيِ يَعْظُكُمْ مَا الله وَالْمُعْلَى الله الله وَالْمُعْلَى الله وَالله وَلّه وَالله وَالله

#### Free @ e-ilm.weebly.com

প্রকৃত মু'মিন বলে গণ্য হবে।

ত্তান্ত আলাহ তা'আলা হয়রত রাস্ল ক্ষিত্তিকে আদেশ দিয়ে বলেন قُلُ انْهُ اللّٰهَ وَلَا انْسُرِكَ بِهِ مَالِهُ وَلَا انْسُرِكَ بِهِ مَالِهُ وَلَا اللّٰهِ وَلَا انْسُرِكَ بِهِ مَالِهُ وَلَا السُّمِكَ بِهِ اللّٰهِ وَلَا السَّمِي اللّٰهِ وَلَا السَّمِي اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الل

মোটকথা আল্লাহ তা'আলা উপরিউক্ত তিনটি জিনিসের আদেশ করেন। যেমন ১. ন্যায়বিচার প্রতিষ্ঠা করা, ২. সৃষ্টির প্রতি অনুগ্রহ করা ও ৩. আত্মীয়-স্কলকে দান অনুগ্রহ করা।

আর তিনটি জিনিসের নিষেধ করেছেন— ১. অশ্লীলতা, ২. ন্যাক্কারজনক কাজ ও ৩. জুলুম করা। উপরিউক্ত বিষয়গুলোর প্রতি লক্ষ্য করলে বুঝা যায়, এসবগুলোর সমষ্টিই হলো মানুনষের জীবনের সাফল্যের চাবিকাঠি। যা দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা বান্দাদেরকে একমাত্র আনুগত্যেরই আদেশ দিয়ে থাকেন।

نَوْلُهُ كُلُّ شَيْ يَجْرِيُ النَّ अर्था९ আল্লাহ তা আলা সর্বশক্তিমান, পরাক্রমশালী সর্বময় ক্ষমতার অর্থিকারী। তাই বিশ্বচরাচরে সব কিছুই তাঁর হুকুম ও ক্ষমতায় চলে বা পরিচালিত হচ্চেছ এবং হবে। এক্ষেত্রে কোনো সৃষ্ট জীবের কোনো ধরনের ক্ষমতা বা হস্তক্ষেপ নেই।

رَا الْفَالُ لِتَجْرِيُ فِي الْبَحْرِ وَسَحْرَ لَكُمُ السَّمْسَ وَالْقَمْرَ دَالْبَيْنِ - وَسَحْرَ لَكُمُ السَّمْسَ وَالْقَمْرَ دَالْبَيْنِ - وَسَحْرَ لَكُمُ السَّيْلِ وَالنَهارَ سَعْادِ هَا اللَّهِ وَالنَهارَ وَالْمَالَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالْقَالَ وَالنَهارَ وَالْعَالَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالنَهارَ وَالْعَالَ وَالنَهارَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَةُ وَالْعَالِي وَالْعَالِ وَالنَالَعَالَ وَالنَالَعَالَ وَالْعَالَ وَلَا وَالنَالَعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالِ وَالْعَال

অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ অপাৎ আর সূর্য নিজ গভব্যের দিকে চলে। আর এটা মহাপরাক্রমশালী সর্বজ্ঞের নিয়ন্ত্রণ। —[সূরা ইয়াসীন]

অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন تَجْرِيٌ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ অর্থাৎ নৌকা তাঁর নির্দেশেই সমুদ্রে চলে। -[সূরা হজ]

আয়াতে কারীমায় আরো বলা হয়েছে- وَلَهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُوْنَ ज्यी९ আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে সবই তাঁর অনুগত أَ صَلْا بِهُ عَانِهُ مَا السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ

مَوَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا ना प्रात्ना पांतार जानार जांजार जांजार जांजार कांजार जांजार গ্রহণ করেছেন। অথর্চ মহান স্রষ্টা সম্পূর্ণরূপে তা হতে পবিত্র; বরং আসমান জমিনে যা কিছু রয়েছে প্রত্যেকেই তাঁর অনুগত। -[সুরা বাকারা]

মোদ্দাকথা পৃথিবীর বুকে যত সৃষ্টি রয়েছে সবই তাঁর পরিচালনার আওতায় পরিবেষ্টিত। কোনো বস্তুই তাঁর পরিচালনার বাইরে নেই।

अर्था९ সব किছूर आल्लाহत रेष्टाग्र वाखवाग्रन रग्र । जांत रेष्टात : قُولُهُ مَشِيْتُهُ تُنْفُذُ الخ বাইরে কোনো কিছুই সংঘটিত হয় না, হতে পারে না এবং বান্দার ইচ্ছানুযায়ী কোনো কিছু সংঘটিত বা বাস্তবায়িত হয় না। অবশ্য যখন বান্দার ইচ্ছা আল্লাহর ইচ্ছানুযায়ী হয়ে যায় তখনই কাজটি সংঘটিত হয় অর্থাৎ অস্তিত্ব লাভ করে।

সুতরাং আল্লাহ তা'আলা বান্দার জন্য যা কিছু ইচ্ছা করবেন তাই বাস্তবায়িত হবে এবং যা

ছাড়া। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা সম্যক জ্ঞাত প্রজ্ঞাময়। ह्वह এकर कथा वना रायाह भूता जाकवीरत । रायम- وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلَّا إِنْ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهِ ত্র্যাণ তোমরা ইচ্ছা করবে না আল্লাহর ইচ্ছা করা ব্যতীত ি -[সূরা তাকবীর] এ সম্পর্কে শাহ আবদুল আজিজ মুহাদ্দিসে দেহলভী (র.) হ্যরত ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর একটি উক্তি উত্থাপন করে বলেন فَمَا شِئْتَ إِنْ لَمْ اشْنَا ـ وَمَا شِئْتَ إِنْ لَمْ অর্থাৎ তুমি যা ইচ্ছা কর তাই হয়ে যায়, যদিও আমি তা ইচ্ছা করি না । আর আমি যা ইচ্ছা করি তা হয় না যদি তুমি তার ইচ্ছা না কর।

মোটকথা আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছার বাইরে কোনো কিছু হয় না, সবই তাঁর ইচ্ছানুযায়ী হয়।

## আল্লাহই হেদায়েত, আশ্রয় ও নিরাপত্তা প্রদানকারী

يَهْدِيْ مَنْ يَّشَاءُ وَيَعْضِمُ وَيُعَافِئ فَضْلًا وَيُضِلُ مَنْ يَّشَاءُ وَيَخْلُلُ وَيُضِلُ مَنْ يَّشَاءُ وَيَخْلُلُ وَيَبْتَلَى عَنْ لَهُ وَعَدْلِهِ وَعَدْلِهِ.

জনুবাদ : আল্লাহ তা'আলা নিজ জনুগ্রহে ও দয়া পূর্বক যাকে ইচ্ছা হেদায়েত, আশ্রয় ও নিরাপত্তা দান করেন এবং নিজ ন্যায়বিচার পূর্বক যাকে ইচ্ছা পথভ্রস্ত, অপমানিত লাঞ্ছিত ও বিপদগ্রস্থ বা রোগাক্রান্ত করেন এবং পরীক্ষা করেন। সবাই তাঁর ইচ্ছার অধীনে তাঁর জনুগ্রহ ও ন্যায়বিচারে মাঝে আবর্তিত।

## <sup>ক্রি</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিক

আল্লাহ তা'আর্লা মানুষকে সঠিক পথ নির্দেশ করেন। তিনি ব্যতীত অন্য কেউ সঠিক পথ নির্দেশ করতে সক্ষম না। আল্লাহ তা'আলা যাকে যাকে ইচ্ছা নিজ দয়া-অনুগ্রহ দান করেন। এতে কারো কোনো কর্তৃত্ব বা হস্তক্ষেপ্ নেই।

रकनना िंन कूत्रजात रेतगान करतन وُمَنْ يَشَاءُ يَجْعَلُهُ عَلَى صَراط مُستَقَيْم प्रिंगान करतन وَمَنْ يَشَاءُ يَجْعَلُهُ عَلَى صَراط مُستَقَيْم पर्था९ जान्नार ठा'जाना यारक रेड्या मिंक পर्थ পित्रानिष्ठ करतन । –[সূরা আন'আম]

আল্লাহ তা'আলা যাকে হেদায়েত দান করেন, তাকে পৃথিবীর কেউ পথল্রষ্ট করতে পারবে না। যেমন তিনি বলেন وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَمَالُهُ مِّنْ مُضِلِ النَّهِ اللَّهُ بِعَزِيْنِ ذِي انْتِقَامِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যাকে হেদায়েত দান করেন, তাকে কেউ বিপথগামী করতে পারবে না। আলাহ তা'আলা মহাপ্রক্রেশালী প্রতিশোধ গ্রহণকারী নয় কিং

আল্লাহ তা'আলা মহাপরাক্রমশালী প্রতিশোধ গ্রহণকারী নয় কি?
অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন– مَنْ يُهُدِى اللَّهُ فَهُوَ المُهَتَدِ অর্থাৎ যাকে

আল্লাহ পাক যার হেদায়েত কামনা করেন তার বক্ষকে ইসলামের জন্য খুলে দেন। যেমন তিনি বলেন- فَمَنْ يُرِد اللّهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْاسْلَامِ. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যাকে সঠিক পর্থ নির্দেশ করতে চান তার সিনা তথা বক্ষকে ইসর্লামের জন্য খুলে দেন। -[সূরা আন'আম] انْ هِيَ الْأَ فِتَنْتُكَ ﴿ अंश्वर्ष व्यत्र पृत्रा (आ.) नम्भर्त्व आल्लार ठा'आला वरलन وَضَيْل بِهَا مَنْ تَشَاءُ وَتَهْدِيْ مَنْ تَشَاءُ وَتَهْدِيْ مَنْ تَشَاءُ অনুনয়ের সাথে বলেন] তা শুধু তোমার পরীক্ষা। এ দ্বারা যাকে ইচ্ছা তুমি বিপথগামী কর এবং যাকে ইচ্ছা পথের দিশা দাও। -[সুরা আ'রাফ] विश्व जागाएं जाला रू हु। जाला वलन- وَالْمُ مَا كُنَّا لِنَهُ تَدِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَدَانًا لِهُذَا وَمَا كُنَّا لِنَهُ تَدِي عَدَانَا اللَّهُ वर्णर সমন্ত প্রশংসা ঐ সন্তার জন্য যিনি আমাদেরকে পথ দেখিয়েছেন। আর আমরা পথ প্রাপ্ত হতাম না যদি আল্লাহ আমাদেরকে পথ না দেখাতেন। আল্লাহ তা'আলাই একমাত্র সঠিক পথ প্রদর্শক, যার কারণে তিনি বান্দাদেরকে তাঁর নিকট সঠিক পথ إَهْدِنَا الجَسَرَاطَ الْمُسْتَقَيْمَ -निर्प्तभनात जना प्राप्ता कता वरलाहन। रामन जिन वर्लन الهُدِنَا الجَسَرَاطَ المُسْتَقَيْمَ [অর্থাৎ হে আল্লাহ] তুমি আমাদেরকে সরল সঠিক পথের নির্দেশ করো । উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা একথা সুস্পষ্ট বুঝা যায় যে, তিনিই একমাত্র সঠিক পথ প্রদর্শক। তিনি যাকে চান তাকে হেদায়েত দেন এবং যাকে চান না তাকে সঠিক পথ প্রদর্শন করেন না। এতে কারো হস্তক্ষেপ করার অধিকার নেই। আর কোনো বান্দার প্রতি যখন আল্লাহ সঠিক পথ নির্দেশ করেন তখন তার প্রতি আল্লাহর পক্ষ হতে অনুগ্রহ করা হয়। वल, वाना فَضْلِ अत वर्ष व्यूश्वर, परा। वर्षा वालारत فضْل : فَوْلُهُ فَضْلًا বাস্তবে যার অধিকারী ছিল না। কেননা আল্লাহ তা'আলার হেদায়েত, নিরাপত্তা ও সুস্থতার অধিকারী কেউই নয় । কিন্তু যদি তিনি কাউকে তা দান 'করেন, তবে তা অনুগ্রহ বা দয়া বলেই বিবেচিত হবে। ं عَوْلُهُ وَيُضِلُ مَنْ يَشَاءُ: अर्था९ आल्लार जा'आला यात्क रेष्टा जातक পथल्र करतन, অপমানিত করেন। তিনি যাকে বিপদগামী ও অপমানিত করেন, কেউ তাকে পথের দিশা দিতে পারবে না এবং এর কারণে তাঁকে কিছু করার অধিকারও কেউ রাখে না। কেননা আল্লাহ তা'আলা বলেন- تُضِلُ منَ تَشَاء অর্থাৎ তুমি যাকে ইচ্ছা তাকে বিপদগামী مكنْ يَشَاءُ اللَّهُ يُضْلِلْهُ वर्णा आबार ठा आना यात्क ठान ठातक مكنْ يَشَاءُ اللَّهُ يُضْلِلْهُ পথভ্রষ্ট করেন । وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلُه يَجُعَلُ صَدرَهُ ضَيْقًا -जाता वाता वाता वर्णन فَكَنُمَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ السَّمَاءِ عَانُمَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ অতিশয় সংকীর্ণ করে দেন। যেন সে সবেগে আকাশে আরোহণ করছে। অতিশয় সংকীর্ণ করে দেন। যেন সে সবেগে আকাশে আরোহণ করছে। -[সূরা আনজাম] অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন مَنْ يَضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যাকে বিপথগামী করেন তাঁর কোনো পথ প্রদর্শক নেই 🗍 وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا - जा वरलन وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا অর্থাৎ যাকে আল্লাহ বিপথগামী করেন (হে নবী!) আপনি তার জন্য কোনো পথ প্রদর্শক বা -[সুরা কাহফ] অভিভাবক পাবেন না।

আওদসম্পর্কে আরো ইরশাদ হলো- وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْر بَيْدَكَ الْخَيْر আওদসম্পর্কে আরো ইরশাদ হলো আথাৎ যাকে ইচ্ছা তুমি সম্মান দান কর এবং যাকে ইচ্ছা তুমি অপমান-লাঞ্ছিত কর। আর সকল ধরনের কল্যাণ তোমারই হাতে।

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দারা বুঝা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা যে কাউকে বিপদগামী করেন এতে কারো কোনো হস্তক্ষেপের অধিকার নেই। অবশ্য একথা সত্য যে, আল্লাহ তা'আলা কাউকে ক্ষ্টি দেওয়ার উদ্দেশ্যে বিনা কারণে বিপদগামী, রোগাক্রান্ত ও অপমানিত করেন না। আর তা এই তথা ন্যায় ইনসাফের কারণেই করে থাকেন। কারণ এই শব্দের অর্থ হলো সমান সমান করা। কম বেশ না করা।

উপরিউক্ত আয়াতে اَيُدِيُكُمُ ..... اَيُدِيُكُمُ षाता আল্লাহ তা'আলার আদল তথা ন্যায়পরায়ণতার প্রতি ইন্ধিতবহ হয়েছে।

অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন— اَ مَا اللّٰهِ وَمَا اَ صَابَكُ مِنْ مَسَنَةٍ فَمِنُ اللّٰهِ وَمَا অর্থাৎ আপনার যে কল্যাণ হয়, তা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে হয় এবং আপনার যে অকল্যাণ হয় তা আপনার নিজের কারণেই হয় । -[সূরা নিসা] উপরিউক্ত আয়াতদয় এ কথার প্রতি স্পষ্ট ইিদত করে য়ে, মানুষ য়ে নিয়ামত লাভ করে প্রকৃতপক্ষে তার হকদার তারা নয়; বয়ং তা আল্লাহ তা'আলার একান্ত অনুগ্রহ ও দয়া ছাড়া কিছু নয় । মানুষ যতই তার ইবাদত বন্দেগি করে, কোনো ক্রমেই তার হকদার তারা নয় । আর মানুষের উপর য়ে বিপদাপদ আবর্তিত হয়, তা তাদের পাপাচারের কারণেই হয়ে থাকে । এক্ষেত্রে আপদ আবর্তিত ব্যক্তি য়ি অমুসলিম হয়, তবে তা ঐ আজাবের নমুনা স্বরূপ প্রদান করা হবে যা মৃত্যুর পর তার জন্য নির্ধারিত হয়েছে । অবশ্য পরকালের আজাব এর চেয়ে ভয়াবহ ও কঠিন হবে এতে কোনো সন্দেহ নেই ।

আর যদি উক্ত ব্যক্তি মু'মিন হয়ে থাকে তবে এ বিপদ তার পাপের প্রায়শ্চিত্ত হিসেবে পরিগণিত হবে। যা পরকালে তার জন্য মুক্তির কারণ হবে। কারণ হযরত রাসূল ক্ষ্মীষ্ট্র বলেছেন, এমন কোনো বিপদ নেই যা মু'মিনের উপর আপতিত হয়েছে অথচ এটা তার পাপের প্রায়শ্চিত্ত নয়। এমনকি যে কাঁটাটি তার পায়ে বিধে তাও।

ما اصابك অতএব উপরিউক্ত আলোচনা দ্বারা একথা স্পষ্ট হয়ে গেল যে, উল্লিখিত আয়াত ما اصابك من حسنة فمن الله وما দ্বারা আল্লাহর দয়া আর অনুগ্রহ বুঝায় এবং আয়াতাংশ وَمَا بِلكَ مِنْ سَيَئَة فَمِنْ نَفْسِكَ بِهُ اللّهِ प्रांता আল্লাহ তা'আলার আদলের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে, ন্যায়ানুগতার কথা বলা হয়েছে।

### আল্লাহর সিদ্ধান্ত

# لاَرَادُّ لِقَضَائِهِ وَلا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَلاَ عَالِبَ لِأَمْرِةِ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলার সিদ্ধান্তকে কেউ পরিবর্তন করতে পারে না এবং তাঁর হুকুমকে কেউ প্রলম্বিত করতে পারে না। আর তাঁর কাজের উপর কেউ প্রভাব বিস্তারকারীও নেই।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <u>শ্র</u>মিন্

এবং غن দ্বারা মু'তাজিলাদের অভিমতকে প্রতিহত করা হয়েছে। কেননা তারা বান্দার কর্মের স্রষ্টা বলে আল্লাহর সাথে শরিক করে। মাখলুক কোনো ফায়সালা বা সিদ্ধান্ত নিলে তা কখনো পরিবর্তন বা পরিবর্ধন হতে দেখা যায়, তার ক্ষমতা ও প্রভাব স্বল্পতার কারণে বা অন্য কোনো কারণে। কিন্তু যেহেতু আল্লাহ তা'আলা পরাক্রমশালী, ক্ষমতাবান তাই তিনি কোনো মাখলুকের অনুকূলে বা প্রতিকূলে সিদ্ধান্ত বা ফয়সালা দিলে তা পরিবর্তন পরিবর্ধন বা রদ করার কোনো শক্তি নেই। বরং তাঁর সিদ্ধান্তই অনড়-অটল। কারণ তাঁর এই ফায়সালা যথার্থই, ভুল হতে পারে না।

যেমন তিনি কুরআনে ইরশাদ করেন الله بضُر فكلا كَاشِفَ لَهُ الله بَصْيَبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ هُوَ وَانْ يُرِدُكُ بِخَيْرِ فَلا رَادٌ لِفَضَلِه يُصِيْبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الرَّحِيْمُ السَّعَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الرَّحِيْمُ وَالْ يُرِدُكُ بِخَيْرُ فَلا رَادٌ لِفَضَلِه يُصِيْبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الرَّحِيْمُ صَالِهُ عَلَى الرَّحِيْمُ صَالِهُ السَّعَاءِ مَا السَّعَفُورُ الرَّحِيْمُ مَا السَّعَفُورُ الرَّحِيْمُ مَا السَّعَفُورُ الرَّحِيْمُ مَا اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ما يَفْتَحُ اللّٰهُ لِلنَّاسِ مِنْ رُحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا -अश्रत आग्नार वना रहारह لَهَا لَهُ مِن اَبَعْدِه وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ. अर्थार आन्नार وَمَا يُمُسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن اَبَعْدِه وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ. उण्जाना मानूर्स्त जना रय जनूर्धर वा तर्मण उन्नुक करत रमन ठा প्रिटिश्च कतात रक सिर ।

আর তিনি যা বারন করেন তা প্রেরণকারী কেউ নেই একমাত্র তিনি ছাড়া। আর তিনিই পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়।
-[সূরা ফাতির]

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা একথা প্রমাণ হয় যে, আল্লাহ তা'আলাই কোনো কাজের সিদ্ধান্ত দেন এবং তিনি যে কাউকে বিপদাপদ দেন। তিনিই রহমত বর্ষণ করেন। সুতরাং তিনি কাউকে অনিষ্ট পৌঁছালে তা কেউ রদ করতে পারবে না এবং তিনি কাউকে রহমত তথা মঙ্গল দান করলে কেউ তার প্রতিবাদ করতে পারবে না। মোটকথা আল্লাহ তা'আলা যে কায়সালা দিবেন তাই কার্যকর হতে অবশ্যই বাধ্য।

ভিটি ইবিন এবং যে সময় করতে চাইবেন এবং যে সময় করতে চাইবেন এবং যে সময় করতে চাইবেন ঠিক হুবহু সেই কাজই কার্যকর হবে এবং উক্ত কাজ সেই নির্ধারিত সময়েই সংঘটিত হবে। এক পলকের জন্যও উক্ত কাজ এদিক সেদিক করা হবে না এবং উক্ত কাজও বিন্দুমাত্র পরিবর্তন পরিবর্ধন করা হবে না।

रियम्न कूत्रजात्न िन वर्तन ﴿ وَالْكِنَّ اكْتُرَ النَّاسِ لَا ﴿ - प्रिम्न कूत्रजात्न िन वर्तन وَاللَّهُ غَالبُ عَلَى اَمْرِهِ وَلْكِنَّ اكْتُرَ النَّاسِ لَا ﴿ - प्रश्न व्याह्म وَ عَلْمُونَ عَالَمُونَ مَا اللّهِ عَالَمُونَ مَا اللّهِ عَالَمُونَ مَا اللّهِ عَالَمُونَ عَالَمُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَل

যখন আল্লাহ তা'আলা কোনো কিছুর ইচ্ছা করেন, তখন দুনিয়ার বাহ্যিক সকল বস্তু তাঁর ইচ্ছানুযায়ী সংঘটিত হয়ে যায়। কেননা এক হাদীসে নবী করীম ক্ষুষ্ট্রেই বলেন, যখন আল্লাহ তা'আলা কোনো কাজের ইচ্ছা করেন, তখন দুনিয়ার সকল উপকরণ তার জন্য প্রস্তুত করে দেন। কিন্তু মানুষ তা বুঝে না। তারা বাহ্যিক উপকরণ সমূহকেই প্রাধান্য দিয়ে থাকে।

উপরিউক্ত আলোচনার প্রেক্ষিতে বলা যায় যে, আল্লাহকে সমূহ সিফাতের অধিকারী মনে করা ঈমানের একটি অংশ। মু'মিনের বিশ্বাস এমনটিই হওয়া চাই। এর বিপরীত বিশ্বাসে ঈমানের ক্রটি অবশ্যম্ভাবী।

### আল্লাহ তা'আলা সমকক্ষ ও প্রতিদ্বন্ধিতার উধ্বর্ব

## وَهُوَ مُتَعَالٍ عَنِ الْاَضْ مَادِ وَالْاَنْ مَادِ أُمَنَّا بِنَالِكَ كُلِّهِ وَأَيْقَنَّا أَنَّ كُلًّا مِن عِنْدِهِ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা সকল প্রতিদ্বন্ধী ও সকল সমকক্ষের উধ্বের্ব। উপরিউক্ত আলোচিত সকল বিষয়ের উপর আমরা ঈমান আনলাম এবং এই কথার উপর বিশ্বাস রাখলাম যে, এসব আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে আগত।

## ক্রিট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>প্রি</mark>ক্তি

ভ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যেহেতু সকল সৃষ্টির স্রষ্টা, সকল শক্তি ও وَمُوَ مُتَعَالِ الْحَ ক্ষমর্তার উৎস<sup>া</sup> তাই তাঁর সৃষ্টি কখনো তাঁর সমকক্ষ বা প্রতিদ্বন্দী হওয়া সম্ভব নয়। কেননা পৃথিবীর ধারা অনুযায়ী যে কোনো প্রজা ও রাজার মধ্যেই এটা প্রকাশ পায় যে, রাজা যে কোনো আদেশ করতে পারে, কিন্তু প্রজা তা পারে না। রাজা ফাঁসির কাষ্ঠে ঝুলিয়ে দণ্ডবিধি কার্যকর করতে পারে। কিন্তু প্রজা সে ক্ষেত্রে অক্ষম। এভাবে সকল কাজের ক্ষেত্রেই রাজা ও প্রজার মাঝে পার্থক্য সৃষ্টি হয়ে যায়। সুতরাং যে সন্তা সকল রাজার স্রষ্টা। যিনি সর্ব শক্তিমান, সকল সুষ্টজীব যাঁর মুখাপেক্ষী, সেই সতার সাথে মাখলুকের প্রতিদ্বন্ধিতা করা কিভাবে কল্পনা করা যায়? সেই সন্তার প্রতিপক্ষ মাখলুক কিভাবে হতে পারে? এর কল্পনারই প্রশ্ন উঠে না। সূতরাং আল্লাহ তা'আলার প্রতিদ্বন্দী কেউ হতে পারে না। প্রতিদ্বন্দী হওয়ার সম্ভাবনাও রাখে قَلَ هُـوَ اللَّهُ – ना । वतः जिनि এभव रत्ज जत्नक जिर्ध्व । त्कनना आल्लार जां आला वत्नन আৰ্থাৎ হে নবী! আপনি বলুন, তিনিই আল্লাহ এক ও একক। আল্লাহ আরো বলেন- وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا اَحَدُ अर्था९ जांत कारना সমকক निर्हे। هَا عَامَ عَالَمُ اللَّهِ اَنْدَادًا وَاَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿अर्थत आशार्ण आलांह ठा जाना वलिन وَلَمْ يَعْلَمُونَ ﴿अर्थत आशार्ण आलांह ठा जाना वलिन وَلَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿अर्थत आशार्ण आलांह ठा जाना वलिन وَلَا تَتْمُعُلُوا لِلَّهِ اَنْدَادًا وَاَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اَنْدَادًا وَاَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ অর্থাৎ তোমরা জেনেশুনে আল্লাহর সাথে কাউকে সমকক্ষ বানিয়ো না। অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন- يُشْرِكُونَ عُمَّا يُشْرِكُونَ عَمَّا يُشْرِكُونَ عَمَّا عَمَّا يُشْرِكُونَ আল্লাহ তা'আলা তাদের শিরক হতে পবিত্র ও উর্ধের্ব। অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন– وَالْهُكُمْ اللَّهُ وَاحِدُ অর্থাৎ তোমাদের প্রভু একক ও অদ্বিতীয়। -[সূরা বাকারা] অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন- نُعُونُو عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ अपत आग्नार जांचाह का'चाला वलान عَمَّا يَصِفُونَ আপনার প্রভু তারা যা বলে, [মুশরিকরা যে শিরক করে] তা হতে পূর্ত পবিত্র। -[সূরা ছাফফাত] অতএব উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দারা আল্লাহ তা'আলার কোনো সমকক্ষ ও প্রতিদ্বন্দী নেই একথা প্রমাণিত হয়। : वर्शाल আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের সকল মু'মিনগণ বলেন যে, আল্লার্হ তা'আলার সত্তা ও সিফাতে কামালিয়া প্রমাণিত করার ক্ষেত্রে যে সব আলোচনা করা হয়েছে এবং আল্লাহ তা'আলার সিফাত ও তাঁর সত্তাকে সকল দুর্বলতা থেকে মুক্ত করার লক্ষ্যে কুরআন সুন্নাহ অনুযায়ী আলোচিত হয়েছে।

বি. দ্র. : ঈমান সম্পর্কে ভূমিকায় বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে। প্রয়োজনবোধে তা দেখে নেওয়া যেতে পারে।

#### Free @ e-ilm.weebly.com

## চতুর্থ পাঠ

### নবী মুহাম্মদ <sup>প্রাৰ</sup>্থী সম্পর্কে আকিদা

وَإِنَّ مُحَدَّدًا مَّالْمُ اللَّهِ عَبْدُهُ الْمُصْطَفَى وَنَبِيتُهُ الْمُحْتَبٰى وَرَسُولُهُ الْمُرتَضَى.

আনুবাদ: (আর) নিশ্চয় হযরত মুহাম্মদ ক্রাণার আল্লাহ তা'আলার নির্বাচিত বান্দা ও মনোনীত নবী এবং পছন্দনীয় রাসূল।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>ই</mark>টিন্ট

#### মুহাম্মদ শালার –এর পরিচয়:

- নাম : হযরত রাসূল ক্র্রীরিট্র -এর প্রকৃত নাম সম্পর্কে দু'টি বর্ণনা পাওয়া যায় । যথা-
- ক. মহানবী ক্রাম্ম্রে-এর সম্মানিত মাতা গর্ভাবস্থায় স্বপ্নে দেখেন তাকে বলা হচ্ছে, হে আমেনা, তোমার গর্ভে উন্মতের সরদার রয়েছে। সে জন্ম হলে তাঁর নাম রাখবে "মুহাম্মদ"।

এছাড়াও রাসূল্মান্ত্র-এর নাম যে মুহাম্মদ এ ব্যাপারে তাত্ত্বিক আলোচনা হলো :

হ্যরত রাসূল ক্রিট্রের জন্মের সপ্তম দিন তাঁর দাদা আবদুল মুণ্ডালিব মুহাম্মদ ক্রিট্রেন্ত -এর আকিকা করেন এবং লোকদেরকে ভোজের দাওয়াত করেন। ভোজপর্ব শেষ করার পর লোকেরা বলল, হে আবদুল মুণ্ডালিব, তুমি তোমার যে সন্তানের জন্য আমাদেরকে খাওয়ালে, সেই সন্তানের কি নাম রেখেছ? আবদুল মুণ্ডালিব জবাবে বললেন, আমি তাঁর নাম রেখেছি মুহাম্মদ। লোকেরা পুনরায় জিজ্ঞেস করল, তুমি এর ব্যতিক্রমধর্মী নাম রাখলে কেন? প্রত্যুত্তরে আবদুল মুণ্ডালিব বললেন, আমি চাই যে, আসমানের অধিপতি এবং পৃথিবীতে তাঁর সকল সৃষ্টি এই মুহাম্মদের প্রশংসা করুক। —[সীরাতে সারওয়ারে আলম] হ্যরত রাসূল ক্রিট্রেন্ত নাম সম্পর্কে বেশ কতেক মুহাক্কিক আলেম বলেন যে, রাসূল ক্রিট্রেন্ত নাম তাঁর মাতার স্বপ্লের আলোকে রাখা হলো "আহমদ" এবং আবদুল মুণ্ডালিব তাঁর নাম রাখলেন "মুহাম্মদ"।

#### Free @ e-ilm.weebly.com

আবার কতেক আলেম বলেন, রাসূল ক্রিট্রা -এর নাম اَحْمَدُ ও اَحْمَدُ उग्रेडिंड আল্লাহ তা'আলা আরো কিছু নাম কুরআনে উল্লেখ করেছেন। যেমন خَمَّ ইত্যাদি। তবে রাস্ল ক্রিট্রা উপনাম হিসেবেই পবিত্র কুরআনে এই নামসমূহ উল্লেখ করা হয়েছে।

- ২. জন্ম তারিখ: হযরত নবী করীম ক্রিট্রা এর নির্দিষ্ট জন্ম তারিখ নিয়ে অনেক মতভেদ রয়েছে।

  ইবনে শায়বা হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) ও হযরত জাবের ইবনে আবদুল্লাহ
  (র.)-এর উক্তির উদ্ধৃতি দিয়ে বলেন যে, রাসূল ক্রিট্রা ১২ই রবিউল আউয়াল তারিখে জন্মগ্রহণ করেন। [সীরাতে সারওয়ারে আলম] ঐতিহাসিক ইবনে ইসহাক এই মতকেই অধিক প্রাধান্য দিয়েছেন।
- তাছাড়া এই তারিখই সমগ্র বিশ্বের গুণী ও জ্ঞানীজনদের নিকট সর্বাধিক প্রসিদ্ধ ।
- কেউ কেউ বলেন, মহানবী ক্রার্ট্রি ১৩ই রবিউল আউয়াল তারিখে জন্মগ্রহণ করেছেন।
- শ আবার অনেকে বলেন ১১ই রবিউল আউয়াল তারিখে জন্যগ্রহণ করেন।
- \* কারো মতে ১৫ই রবিউল আউয়াল তারিখে জন্মগ্রহণ করেন।
- \* মুহাম্মদ পাশা ফালাকী (র.) বলেন, মহানবী ব্রুল্টের ১২ই রবিউল আউয়াল মোতাবেক ২০শে এপ্রিল ৫৭১ খ্রিস্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন।
- কারো মতে ২৩ শে এপ্রিল ৫৭১ খ্রিস্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন।
- \* জমহুর মুহাদ্দিসীন ও ঐতিহাসিকদের মতে, عَامُ الْفِيْلِ তথা হস্তীবাহিনীর ঘটনার বছরই রাস্ল্ক্র্র্ট্ট্ট্রি-এর জন্ম الْفِيْلِ এর জন্ম তান্তরে ৪০ দিন পর ৫৭০ খ্রিস্টাব্দে রবিউল আউয়াল মাসে মহানবী ক্রেন্ত্র্ট্রেজন্মগ্রহণ করেন।
- \* কায়েস ইবনে মাখরামা বর্ণনা করেন, আমি ও রাস্লুল্লাহ ক্রিট্রেই আবরাহার হামলার বছর জন্মগ্রহণ করেছি। অবশ্য এ ব্যাপারে সকলেই ঐকমত্য রয়েছে যে, রাস্ল ক্রিট্রেই সোমবার দিন সুবেহ সাদিকের সময় জন্মগ্রহণ করেন।
- ৩. বংশ পরিচয় : ঐতিহাসিকদের সর্বসমত মত এই যে, রাসূল ক্ষ্মী -এর পরিবার হযরত ইবরাহীম খলিল (আ.)-এর বংশের সেই শাখার সাথে সম্পৃক্ত যা তাঁর জ্যেষ্ঠ পুত্র হযরত ইসমাঈল (আ.) থেকে চলে এসেছে। আর এই বংশের পরস্পরই বনি ইসরাঈলী নামে পরিচিত।
- 8. হ্যরত ইসমাঈল (আ.)-এর সন্তানগণ: বাইবেলের বর্ণনানুযায়ী ইসমাঈল (আ.)-এর ১২ জন পুত্রসন্তান ছিল। কুলুজিশাস্ত্রে যা সংরক্ষিত, নির্ভরযোগ্য এবং যাতে কোনো প্রকার মতপার্থক্য নেই। তা হলো এই যে, আদনান ছিল হ্যরত ইসমাঈল (আ.)-এর জ্যেষ্ঠ পুত্র নাবেশতের সন্তানগণের একজন। আর রাসূল ক্রিট্রেই -এর বংশধারা এই আদনান পর্যন্ত পৌছেছে। এতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। কিন্তু আদনানের উপর কোনো পুরুষের সাথে রাসূল ক্রিট্রেই -এর বংশ পরম্পরা সম্পুক্ত-এর কোনো বিশুদ্ধ প্রমাণ নেই। হ্যরত ইবনে মাসউদ ও ইবনে আব্বাসের মতানুযায়ী যারা আদনানের উপর বংশপরম্পরা বর্ণনা করে তারা মিথ্যা বলে। হ্যরত ওমর (রা.) বলেন, আদনান পর্যন্ত বংশ বর্ণনা করা উচিত।
- ৫. রাসূল ক্রাট্রা-এর বংশ পরম্পরা : উপরিউক্ত বক্তব্যের আলোকে আমরা এখানে আদনান পর্যন্তই বংশ পরম্পরা উল্লেখ করলাম। মুহাম্মদ ক্রাট্রাট্র ইবনে আব্দুলাহ ইবনে আব্দুল

মুত্তালিব ইবনে হাশেম ইবনে আবদে মানাফ ইবনে কুসাই ইবনে কিলাব ইবনে মুররা ইবনে কা'ব ইবনে লুয়াই ইবনে গালেব ইবনে ফিহর ইবনে মালেক ইবনে নজর ইবনে কেনানা ইবনে মুদরিকা ইবনে মুদরিকা ইবনে ইলয়াস ইবনে মুযার ইবনে নাযার ইবনে মায়াদ ইবনে আদনান।

হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর বংশ থেকে কেনানাকে আল্লাহ তা'আলা মনোনীত করেছেন এবং কেনানা থেকে কুরাইশকে, কুরাইশ থেকে বনী হাশেমকে এবং বনী হাশেম থেকে হযরত নবী করীম ক্রিষ্ট্রেকে বিশেষভাবে মনোনীত করেছেন। কারণ রাসলক্ষ্মীরবলছেন-

عَنْ آبِيْ عَمَّارِ شَكَادِ آنَهُ سَمِعَ وَاثِلَةَ بَنْ الْاسَقَعِ يَقُوْلُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ آبِي عَمَّارِ شَكَادَةُ مِنْ وَلَدِ اسْمُعِيْلُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَاللهِ يَقُولُ اللهُ عَنْ وَلَدِ اسْمُعِيْلُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالْسَلَامُ وَاصْطَفَى مِنْ قُريش بَنيْ هَاشِمٍ وَالسَّطَفَى مِنْ قُريش بَنيْ هَاشِمٍ وَاصْطَفَانِي مِنْ قُريش بَنيْ هَاشِمٍ وَاصْطَفَانِي مِنْ بَنِي هَاشِمٍ وَاصْطَفَانِي مِنْ بَنِي هَاشِمٍ وَ الصَّفَحَةُ : ٢٤ الجُزْءُ : ٢ الرَّقْمُ : ٢٢٧٦، الرَّقْمُ : ٢٢٧٦، الصَّفِحِيْحُ الْمُسْلِمُ.

غُريْش: فُرَيْش: فُرَيْش: শব্দের ব্যুৎপত্তিগত উৎস খুঁজতে গিয়ে কুলুজিবিদগণের একটি দল অভিমত প্রকাশ করেন যে, নজর ইবনে কোনানারই উপাধি ছিল কুরাইশ। কিন্তু গবেষকগণ বলেন, প্রকৃত পক্ষে কুরাইশ নাজরের নাতি এবং মালেক ইবনে নজরের পুত্র ফিহর এর উপাধি ছিল। আর যারা তার বংশধর তারাই কুরাইশের অন্তর্ভুক্ত বলে অবিহিত হয়। –(সীরাতে ইবনে হিশাম) কুরাইশ বংশের মর্যাদা: আল্লাহ তা'আলা কুরাইশ বংশকে বিশেষভাবে মনোনীত করার ফলে সে বংশ হতে মহানবী ক্রিট্রেইনকে প্রেরণ করেছেন। আল্লাহ তা'আলা আরো একাধিক নিয়ামত দিয়ে এই বংশকে সম্মানিত করেছেন।

রাস্ল ক্রিট্রা-এর মর্যাদা : প্রত্যেকেই যেন তাঁর স্তর অনুযায়ী যথাযথ মর্যাদা পেতে পারে সে জন্য কুরআন সুন্নায় খুবই গুরুত্বারোপ করা হয়েছে। যেমন আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন-র্বিট্র তুর্তিত্ব ত্রিমাণ সম্মান পাবে তা না দেওয়া জ্লুমের শামিল।

তাইতো রাসূল ক্রামুর্কি প্রত্যেক মানুষকে তার অর্জিত সম্মান অনুপাতে মর্যাদা দানের উদ্দেশ্যে বলেছেন- اَنْزِلُوا النَّاسَ مَثَازِلُهُمْ অর্থাৎ মানুষকে তাঁর পদমর্যাদা অনুযায়ী সম্মান কর। উপরিউক্ত বর্ণনার্ন্থায়ী নিমে রাস্ল ক্রাম্লাই -এর মর্যাদা বিশ্লেষণ করা হলো-

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ৬-ক

তোমাদের এবং আমার মধ্যে পার্থক্য হলো এই যে] আমার উপর ওহী নাজিল হয়। আর তোমাদের প্রভু তো কেবল একজনই। —[সূরা কাহফ: ১১০]

\* وَمَا اَرْسَلْنَا قَبْلِكَ الَّا رِجَالًا نُوْحَى الَيْهِمْ فَسَئُلُوْا اَهْلِ الذّكْرِ انْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ . وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لاَ يَأْكُلُونَ الطّعَامُ وَمَا كَانُوا لا تَعْلَمُونَ . وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لاَ يَأْكُلُونَ الطّعَامُ وَمَا كَانُوا عَلَا تَعْلَمُونَ . وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لاَ يَأْكُلُونَ الطّعَامُ وَمَا كَانُوا عَلَا اللهِ عَلَاهِ عَلَاهِ اللهِ عَلَاهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وَمَا ارْسَالُنَا قَبْلُكَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ إِلَّا اَنَّهُمْ لِيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمَشُونَ \*

অর্থাৎ আর আমি আপনার পূর্বে বহু রাসূল পাঠিয়েছিলাম তাঁরা আহার
করত এবং বাজারে চলাফেরা করত।

\* আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَلَقَدُ اَرْسَلَنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلَنَا لَهُمْ అर्थाৎ আমি তোমাদের পূর্বে অনেক রাসূল পাঠিয়েছিলাম এবং তাদের জন্য স্ত্রী সৃষ্টি করেছি, সন্তান সন্তুতি দিয়েছি। –[সূরা রা'দ : ৩৮]

- ২. মানবীয় গুণাবলি : মহানবী ক্লিট্রেও একজন মানুষ হওয়ার কারণেই তাঁর জীবন ছিলো আনন্দ, বেদনা, দুঃখ, কষ্ট ও জয় পরাজয়ের সংমিশ্রণে এক সমন্বিত ইতিহাস।
- \* যেমন আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন ﴿ إِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنَى قَدَيْلُ وَانْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنَى قَدَيْلُ عَلَى كُلِ شَنَى قَدَيْلُ عَلَى كُلِّ شَنِي قَدَيْلُ عَلَى كُلِّ شَنِي قَدَيْلُ عَلَى كُلِّ شَنِي قَدَيْلُ عَلَى عَلَى كُلِّ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْ عَلَى عَلَى كُلِ شَنَى قَلَى عَلَى عَلَى كُلِ شَنَى قَدَيْلُ عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَدَى عَلَى عَلَ مَا عَلَى عَلَى
- \* قُلْ لاا اَمُلكُ لِنَفْسَىْ ضَمَّرًا وَلاَ نَفْعًا إِلَّا مَاشَاءَ اللَّهُ বলে দিন, আমি নিজের জন্য কোনো লাভ ও ক্ষতির ক্ষমতা রাখি না। অবশ্য আল্লাহ চাইলে তা অন্য কথা। –[সূরা ইউনুস]
- ৩. তিনি সৃষ্টির শ্রেষ্ঠ : মহান আল্লাহ তা'আলা রাস্ল ক্ষ্মিষ্ট কে মানব ও জিনজাতির হেদায়েতের জন্য সৃষ্টিজগতের শ্রেষ্ঠত্বের গুণে গুণাম্বিত করে পাঠিয়েছেন। কুরআন হাদীসে তাঁর শ্রেষ্ঠত্বের অনেক সুস্পষ্ট ইঙ্গিত রয়েছে। যেমন হাদীসে আসছে أَنَا اللَّهُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَلاَ فَخْرَ وَبِيَدِيْ لَوَاءُ الْحَمْد وَلاَ فَخْرَ وَمَا مِنْ نَبِي وَمُ الْدَرْضُ مَئِذٍ ادَمَ فَمَنَ سِوَاهُ الا تَخْتَ لَوَائِيْ وَانَا اوْلُ مَنْ تَنْشُقُ عَنْهُ الْأَرْضُ يَوْمَ لِذِ ادْمَ فَمَنَ سِوَاهُ الا تَخْتَ لَوَائِيْ وَانَا اوْلُ مَنْ تَنْشُقُ عَنْهُ الْأَرْضُ

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৬-খ

এতে কোনো গর্ব নেই। আমার হাতে থাকবে হামদ-এর পতাকা। এতে কোনো অহংকার নেই। সে দিন কোনো নবীই আমার পতাকা ব্যতীত অন্য কোথাও থাকবে না আর আমিই প্রথম ব্যক্তি যার উপর থেকে জমিন সরে যাবে। আর এতে কোনো গর্ব নেই। –[তিরমিযী]

- \* অপর হাদীসে এসেছে اَنَا سَكِيدُ وَلَدُ الْهَ يَوْمَ الْقَيامَةِ اَوْلُ مَنْ يَشَقَ عَنَهُ अर्थाए আমি হলাম কিয়ামতের দির্দে আদম সঁপ্তানের নেতা। আমার সমাধিই সর্বপ্রথম উনুক্ত করা হবে। আমি সর্ব প্রথম শাফায়াতকারী পাপ ক্ষমা করার জন্য সুপারিশ করব) এবং সর্বপ্রথম আমার শাফায়াতই গৃহীত হবে।

  -[মুসলিম]
- রাসূল ক্রিট্রেই শুধু মানবের জন্যই নয়; বরং মানব ও জিন জাতির জন্য প্রেরিত হয়েছেন।
   পবিত্র কুরআনে এর স্পষ্ট বর্ণনা রয়েছে। য়েমন জিন জাতির প্রতি আল্লাহ তা'আলার আহ্বান–
- \* يَا قَوْمَنَا اَجِيْبُوا دَاعِى اللّٰهِ وَاٰمِنُوا بِهِ يَغُوْر لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيَجُرُكُمْ অৰ্থাৎ হে আমাদের সম্প্রদায়! আল্লাহর প্রতি আহ্বানকারীর আহ্বানে তিমিরা সাড়া দাও এবং তাঁর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর। তাহলে (আল্লাহ) তোমাদেরকে ক্ষমা করবেন এবং তোমাদেরকে উদ্ধার করবেন কঠিন শান্তি হতে। -[সূরা আহকাফ: ৩১]
- \* اِنَّا سَمَعْنَا قُرْأَنَّا عَجَبًا يَهُدِى اِلَى الرُشْدِ فَأَمَنَّابِهِ وَلَنْ نُشُرِكَ بِرَبَيَا ضاف ضاف ضاف ضاف ضاف الرُشْدِ فَأَمَنَّابِهِ وَلَنْ نُشُرِكَ بِرَبَيَا ﴿ ضَافَةُ مَا الْمُوْفِقِ الْمُوْفِقِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

নবী করীম খালাম্বর -কে কাদের নিকট কি জন্য প্রেরণ করেছেন সে সম্পর্কে বলেন,

- \* وَمَا ارْسَالُمَاكَ الَّا كَاَفَةً لِلْنَاسِ بَشِيْرًا وُنَذَيْرًا \* অর্থাৎ আমি আপনাকে গোটা মানব জাতির নিকট সুসংবাদ দাতা ও ভীতি প্রদর্শকরপে প্রেরণ করেছি। -[স্রা সাবা : ২৮] মহানবী ্রাজ্বী জগত সংসারে কি ভূমিকা পালন করবেন সে সম্পর্কে বলেন,
- \* تَبَارُكُ الَّذَىٰ نَزُلُ الْفُرَقَانَ عَلَى عَبْدِه لِيكُونَ لِلْعُلَمِينَ نَذِيرًا মহিমাম্বিত এ সন্তা যিনি নিজ বান্দার উপর ফয়সালাকারী গ্রন্থ আল কুরআন নাজিল করেছেন। যাতে তিনি বিশ্বজগতের জন্য সতর্ককারী হন। –[সূরা ফুরকান: ১]
- 8. তাঁর চরিত্র সর্বোত্তম চরিত্র : মহান আল্লাহ তা'আলা হযরত রাস্ল ক্ষ্মী কে সর্বোত্তম চরিত্রে বৈশিষ্ট্য মণ্ডিত করে প্রেরণ করেছেন। আল কুরআনের ভাষায় যাকে خُلُق عَظِيْم বলা হয়। মহানবী ক্ষ্মী কৈ মানুষদেরই মধ্য হতে যাচাই করে আল্লাহ তা'আলা সর্বোত্তম চরিত্র দান করেছেন। তাঁর পুরো জীবনে হাজারো উত্তম চরিত্রের সমাবেশ ঘটে। তাঁর চরিত্রের ঘোষণা দিয়ে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاذِّلُ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْم (অ্পাৎ অবশ্যই আপনি মহান চরিত্রের উপর সুপ্রতিষ্ঠিত রিয়ছেন।

- \* সাহাবায়ে কেরাম হয়রত আয়েশা (রা.) কে তাঁর চরিত্রের কথা জিজ্ঞাসা করলে তিনি বলেন— أَفَلاَ تَقُرُونَ الْقُرانَ خُلُقُهُ الْقُرانَ خُلُقَهُ اللّهُ اللّ
- ৫. তাঁর আদর্শ সর্বোত্তম আদর্শ : মহান আল্লাহ তা আলা তাঁর রাসূলকে সর্বোত্তম আদর্শ দিয়ে পাঠিয়েছেন । পবিত্র কুরআনে যাকে مَسَنَة حَسَنَة বলে স্বীকৃতি দান করা হয়েছে। হয়রত রাসূল ক্রিট্রে -এর গোটা জিন্দেগিকে সর্বস্তরের মানুষের জন্য সর্বোত্তম আদর্শ বলে স্বয়ং আল্লাহ তা আলা ঘোষণা দেন, তিনি বলেন الْقَدُ كَانَ لَكُمْ فَيْ رَسُولِ اللّهِ السّوة অর্থাৎ অবশ্যই তোমাদের প্রত্যেকের জন্য রাসূল্লাহ ক্রিট্রেই -এর জীবনে রয়েছে সর্বোত্তম আদর্শ।

আসলে রাসূল্লাহ ্রাষ্ট্র -এর মর্যাদার কথা লেখা বা বলা কারো জন্য মোটেই সম্ভব নয়। আল্লাহর পরে যাকে স্থান দিতে হয় তিনিই হলেন মুহাম্মাদুর রাসূলুল্লাহ ক্রিষ্ট্র কবি শেখ সা'দী যথার্থই বলেছেন–

لَا يُمْكِنُ الثَّنَا كُمَا كَانَ حَقُهُ \* بَعْد اَزْ خُدَا بِزرگ تُوئى قَصَّة مُخْتَصَر. وَ يُعْد اَزْ خُدَا بِزرگ تُوئى قَصَّة مُخْتَصَر. ﴿ وَهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ وَهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ وَهُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَنْدُهُ وَاللّهُ عَنْدُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَبْدُهُ وَاللّهُ عَنْدُونُ وَاللّهُ عَنْدُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْدُهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

প্রশ্ন : গ্রন্থকার (র.) মহানবী ব্রাক্তির -এর অগণিত কামালত তথা পরিপূর্ণ গুণাবলির মধ্য হতে আবদিয়াত তথা দাসত্ব গুণটি কেন প্রথমে উল্লেখ করলেন?

প্রথম জবাব: আবদিয়্যাত তথা দাসত্ব গুণটি আল্লাহর পক্ষ থেকে বান্দার জন্য প্রদত্ত সকল গুণাবলি ও মর্যাদার মধ্য হতে শ্রেষ্ঠ এবং সমস্ত কামালিয়্যাতের স্তম্ভ। বান্দার মধ্যে যতই আবদিয়্যাতের প্রমাণাদি বেশি মিলবে ততই তার মর্যাদা বৃদ্ধি পেতে থাকবে। আর যেহেতু রাসূল ক্রিষ্ট্রে আবদিয়্যাতের সর্বোচ্চ শৃঙ্গে উপবিষ্ট তাই তাঁর নামের সাথে আবদিয়্যাত সংযোগ করে আল্লাহ তা'আলার সর্বোচ্চ সম্মানিত আসনে বসানোই যথার্থ।

দিতীয় জবাব: পৃথিবীতে যত নবী রাসূল আগমন করেছেন সকলেই ছিলেন মানুষ। কেউই জিন বা ফেরেশতা ছিলেন না। তাই তাঁদেরই ন্যায় মহানবীও মানুষ ছিলেন। জিন বা ফেরেশতা ছিলেন না। এই দিকে ইঙ্গিত করার জন্য গ্রন্থকার (র.) "রাসূল ক্রিট্রেই -এর শানে আব্দ বা দাস" শব্দ ব্যবহার করেছেন।

- \* रयमन जाल्लार जा'जाला वरलन- وَانَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدَعُوهُ जर्शार प्यन اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ سَامِ अल्लार वान्ता जांरक जाकात जना मांज़ाल। -[সূরা জিন : ১৯]
- শ আল্লাহ আরো বলেন سُبِحَانَ الَّذِي اَسْتِرٰی بِعَبْدِه لَیْلاً অর্থাৎ মহিমান্বিত সেই
   সত্তা যিনি নিজ বান্দাকে রাতে গ্রমন করিয়েছেন। —[সূরা বনী ইসরাঈল: ১]

- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন فَاوْحَى الْي عَبْدِهِ مَا اُوْحَى الْخَي అর্থাৎ তখন তিনি নিজ বান্দার উপর যা প্রত্যাদেশ করবার তা করলেন। – [সূরা নাজম : ১০]
- \* অন্য আয়াতে বলেন- وَانْ كُنْتُمْ فِيْ رَيْبْ مِّمَا نَزُلْنَا عَلْى عَبْدِنَا فَأْتُوا अग्र आয়াতে বলেন- وَانْ كُنْتُمْ فِي رَيْبْ مِّمَا نَزُلْنَا عَلْى عَبْدِنَا فَأْتُوا অৰ্থাৎ যে ওহী আমি নাজিল করেছি বা এশী বাণী প্রক্ষেপণ করেছি আমার বান্দার উপর তাতে যদি তোমরা সংশয় বা সন্দেহ করে থাকো তবে তার মতো একটি সূরা দেখাও।
- শ আরেক আয়াতে বলেন تَبَارَكَ الّذي نَزْلُ الْفُرقانَ عَلَى عَبْدِه অর্থাৎ মহিমান্বিত স্ই সন্তা যিনি সত্য মিথ্যার মাঝে বিভেদকারী গ্রন্থ স্বীয় বান্দার উপর নাজিল করেছেন।

-[সূরা ফুরকান: ১]

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ থেকে বুঝা গেল আল্লাহ তা'আলা রাস্ল ক্রিট্রের কে নিজ বান্দা বলে সম্বোধন করেছেন। সুতরাং গ্রন্থকার (র.) রাস্ল ক্রিট্রের -এর নামের সাথে عَبُد শব্দ ব্যবহার করে অতি যৌক্তিক কার্য সম্পন্ন করেছেন।

\* এতদসম্পর্কে মহান আল্লাহ তা'আলা বলেন- اللّهُ اعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رَسَالَتَهُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলাই ভালো জানেন, তিনি স্বীয় রিসালাত কার উপর অর্পণ করবেন।

-[সূরা আন'আম: ১২৪]

\* नतूग्राठ वा तिज्ञालाठ প্রদান সম্পর্কে আল্লাহ বলেন, وَرَبُكُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ अर्था९ आপনার প্রভু যা ইচ্ছা সৃজন করেন এবং যাকে ইচ্ছা নবুয়তের জন্য চয়ন করেন।

–[সূরা কাসাস : ৬৮]

#### রিসালাত পরিচিতি:

- পারিভাষিক অর্থ : রাসূল প্রেরণের ক্রমধারা বা পরিক্রমাকে রিসালাত বলা হয় । এ
   সম্পর্কে কয়েকটি তাত্ত্বিক সংজ্ঞা পরিলক্ষিত হয় । যথা—
- \* আল্লাম নাসাফী (র.) বলেন عَنْ سِفَارَة الْعَبْد بِيْنَ اللَّه وَبَيْنِ ذِي الْالْبَابِ అথাৎ রিসালাত বলা হয়, আল্লাহ তা আলা ও তাঁর সৃষ্টিকুলের জ্ঞানীদের মধ্যে কোনো বান্দার মাধ্যমে যোগাযোগ স্থাপন করা।
- \* तारापुण जूनाव श्रष्ट প্রণোতা বলেন- الْكَلاَمُ अर्थाए जूनाव श्रष्ट श्रुपाठा वरलन الْمُرْسَلُ अर्थाए विश्वक्रण निश्व राउ स्थिति कथा वो वर्जन ज्या जिथा विश्व रहा ।
- \* আল মুনজিদ অভিধান প্রণেতা বলেন هِيَ دُعُوةُ الرَّسُولِ للنَّاسِ اللَّي مَا أُوَّحِيَ আল মুনজিদ অভিধান প্রণেতা বলেন (الَيْهِ عَلَى عَالَهُ اللَّهُ عَلَى الْعَالِيَةِ عَلَى الْعَالَمُ اللَّهُ عَلَى الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلِي الْعَلَى ا
- ইমাম ত্বহারী (র.) বলেন, রিসালাত বলা হয়, ঐ সংবাদ বা খবরকে য়া আল্লাহ কর্তৃক তাঁর নির্বাচিত একনিষ্ঠ বান্দার প্রতি প্রেরণ করা হয় তখনকার সময়ে সাধারণ মানুষের নিকট পৌছানোর জন্য।
- \* ইমাম রাগেব (র.) বলেন- الرُسَالَةُ هِيَ اَنْ يَبْعَثَ اللّلهُ الرُسَالَةُ هِيَ اَنْ يَبْعِثُ اللّهُ الرُسُولَ بِشَرْعِ अर्था९ र्तिमार्लाठ वला रुख, आल्लार ठा जाला कर्ज्क व्ययन শर्तिख़ठ फिर्छ पृठ र्थित्व कर्तारक या जिनि जामल कर्तरन विदेश ज्ञारक के जो रिन प्रियन ।

#### রাসূল পরিচিতি:

رُسُول अप्तित আভিধানিক অর্থ : رُسُول -এর একবচন। অর্থ হলো– সংবাদ বাহক, দৃত ও প্রেরিত পুরুষ।

পবিত্র কুর্আনে এর বহুল ব্যবহার রয়েছে। যেমন - ১. وُمَا مُكُمُّدُ الْا رَسُولُ اللهِ الدَّيْكُمُ. ﴿ - ﴿ وَمَا مُكَمَّدُ الْالْ رَسُولُ وَمَا اتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴿ وَمَا اتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ الْا رَسُولُ وَمَا اتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴿

### رُسَوْل শব্দের পারিভাষিক সংজা:

- \* মু'জামুল ওয়াসীত গ্রন্থ প্রণেতা বলেন- مَنْ يَبْعُشُهُ اللَّهُ بِشَرْعِ يَعْمَلُ بِهِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যাকে শরিয়ত দিয়ে প্রেরণ করেন। যার উপর তিনি আমল করেন এবং অন্যের নিকট পৌছান।

শ আল মুনজিদ গ্রন্থ প্রণেতা বলেন
 লালাহ তা'আলা প্রদত্ত প্রত্যাদেশ মানুষের কাছে যিনি
 পৌছে দেন, তিনিই হলেন রাস্ল।

রাসূল সার্বক্ষণিক রাসূল : কতেক হাদীসের মাধ্যমে একদল লোক এই সন্দেহ পোষণ করেন যে, রাসূল ভ্রিট্রেসার্বক্ষণিক রাসূল ছিলেন না । আর প্রত্যেকটি কাজ ও কথা রাসূল হিসেবে বলা ও করা হতো না । এই ভুল বুঝাবুঝি যে সব রেওয়ায়েতের মাধ্যমে হয়েছে সে সবের ইঙ্গিত মূলত অন্য দিকেই করা হয়েছে ।

মহানবী ক্রিষ্ট্রেপ্রত্যেক সময় প্রতি মৃহুর্তে রাসূল ছিলেন এবং যে উদ্দেশ্য নিয়ে তাকে পাঠানো হয়েছে সে উদ্দেশ্যের প্রতি সর্বদা তিনি সচেতন ছিলেন।

#### নবী পরিচিতি:

النّبيّ শব্দটি ع ـ ب ـ و তিন বর্ণের সমন্বয়ে গঠিত نَبَكُ क্রিয়ামূল হতে গৃহীত। এ হিসেবে অর্থ দাঁড়ায় খবর দেওয়া, সুসংবাদ দেওয়া ইত্যাদি। কিন্তু যদি শেষ বর্ণ و ধরা হয় তাহলে শব্দটির অর্থ হবে উচ্চ হওয়া, মর্যাদাবান হওয়া।

তবে কোনো কোনো অভিধান প্রণেতা বলেছেন এটি নবী হতে ব্যবহৃত। যার অর্থ সুউচ্চ, উঁচুকৃত, মর্যাদাবান। তবে কুরআনুল কারীমের বিভিন্ন ব্যবহার ও কেরাতের বিভিন্ন আলোকে স্পষ্ট হয় যে, "নবী" শব্দ আল্লাহর পক্ষ হতে মানুষদেরকে সংবাদ প্রদানের অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে।

পারিভাষিক সংজ্ঞা : নবী বলা হয় যাকে পূর্বের কিতাব অনুসারে দীনের দাওয়াত মাখলুকের কাছে পৌছানোর দায়িত্ব দেওয়া হয়েছে।

উপরিউক্ত সংজ্ঞা অনুযায়ী বুঝা যায়, প্রত্যেক রাসূলই নবী। কিন্তু প্রত্যেক নবী রাসূল নন।

### নবী ও রাসূলের মধ্যকার পার্থক্য :

শাব্দিক পার্থক্য : ثَبُوْءَ শব্দ হতে উৎকলিত। যা مِسَفَة مُشَبَّة স্বহ্বচন نَبُيُّوْنَ অর্থ আবির্ভূত হওয়া। رُسُولُهُ শব্দিট ইসমে জামেদ। বহুবচন رُسُولُهُ অর্থ অ্বির্ভূত হওয়া। رُسُولُهُ শব্দিটি ইসমে জামেদ। বহুবচন رُسُلُ অর্থ দূর্ত। সংবাদবাহক।

#### পারিভাষিক পার্থক্য :

- পরিভাষায় রাসূল বলা হয়, مَنْ ٱرْسَلَهُ اللّٰهُ بالرسَالْتِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা

  यাকে বিধান সম্দলিত গ্রন্থ সহকারে মানব জাতির নিকট পাঠিয়েছেন।
- \* অপরদিকে نَبِيْ مَضْبِرًا عَنِ اللّٰهِ بِاحْكَامِهِ أَوْ سَفِيْرًا -हा रख़ نَبِيْ वला रख़ مَنْ يَكُونُ مُخْبِرًا عَنِ اللّٰهِ بِاحْكَامِهِ أَوْ سَفِيْرًا -खर्श पिनि जालार जा जानात विधानंत्र स्टात करतन । ज्येयां जालार उं जात वानारात सारक मृठ रिस्मर्य काज करतन ।

ব্যবহারিক পার্থক্য: মৌলিকভাবে নবী ও রাস্লের মাঝে কোনো পার্থক্য নেই। পার্থক্য শুধু এতটুকুই-

- প্রত্যেক রাসূল নবী । কিন্তু প্রত্যেক নবী রাসূল নন ।
- রাসূলের উপর কিতাব নাজিল হয়েছে। কিন্তু নবীর উপর কিতাব নাজিল হয়নি।
- \* নবী তাঁর পূর্ববর্তী রাসূলের অনুসারী হন। কিন্তু রাসূল এমনটি নন।

রাসূল প্রেরণের রহস্য : রাসূলগণকে ভূপৃষ্ঠে প্রেরণের অনেক রহস্য রয়েছে। নিমে তা সবিস্তারে উপস্থাপিত হলো।

- مُو الَّذِيُّ वािष्टिलात छेभत अछा धर्मतक विषशी कता। यमन षालार छा'षाला वरलन أَرُسَلُ رَسُولُهُ بِالْهُدٰى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيظُهُرَهُ عَلَى الدَّيْنِ كُلِّهِ. (التَّوْيَةُ)
- মানুষকে প্রভু প্রদত্ত ঐশী বাণী শিক্ষা দেওয়া।
- ঈমান ও নৈতিকতা সংশোধন করা।
- আসমানি কিতাব এবং ইসলামি জীবন ব্যবস্থার যাবতীয় জ্ঞান-বিজ্ঞান ও কলা কৌশলের প্রশিক্ষণ দিয়ে তাদেরকে পথভ্রম্ভ হওয়া থেকে রক্ষা করা। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন-لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِينِهِمْ رَسُولًا مِّنْ إَنفُسِهِم يَتلُوا عَلَيْهِم أَيَاتِهِ وَيُزكِيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتِّبُ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفَيْ ضَكُلُلِ مُبَيِينِ. (اللَّ عِمْرَانَ)
- মানুষদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ ও দোজখের ভয়ভীতি প্রদর্শনের জন্য। رُسُلاً مُبُشُرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً. النَّوسَاءُ: ١٦٥
- মানবজাতির চারিত্রিক দিক সংশোধনের জন্য। হাদীসের ভাষায়-

- إِنَّ اللَّهُ بِعَكْنِيْ لِتَمَامِ مَكَارِمِ الْاَخْلَاقِ وَمَا اَرْسَلَنْكُ اِلَّا رَحْمَةً لِلْعُلَمِيْنَ (الْانَبْيِيَاءَ) । गृष्टि জগতের জন্য রহ্মত স্বরূপ
- জগতবাসীকে আল্লাহর রঙে রঙিন করার জন্য-

صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً - (ٱلْبَقَرَةُ)

## হযরত মুহাম্মদ 🖫 মবী ও রাসূল :

হযরত মুহাম্মদ ভ্রামান নবী ও রাস্লের সকল গুণে গুণান্বিত ছিলেন। কেননা আল্লাহ তা'আলা الَّذَيْنَ يَتَبِعُونَ الرُّسُولَ النَّبِيُّ الْأُمْنِي الْلُونِينَ عِرْجَاء अर्थ्य अविव कालारम वर्लन-षर्था९ याता जनूमत्र करत तार्म्ल ७ يَجدُونَهُ مكتُّوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنْجِيْل উম্মী নবীর যার সম্পর্কে [আহলে কিতাবরা] নিজেদের কাছে সংরক্ষিত তাওরাত ও ইঞ্জিলে লিখিত পায়। -[সূরা আ'রাফ: ১৫৭]

- আল্লাহ তা'আলা মুহামদ ﷺ-কে উদ্দেশ্য করে অন্য আয়াতে বলেন- يَايَنُهُا النَّبِيُ وَالْمَالِيَّةِ عَالَى الْمَالِيَةِ الْمُعَالِقِيَّةِ الْمُعَالِقِيَّةِ الْمُعَالِقِيَّةِ الْمُعَالِقِيَّةِ الْمُعَالِقِيَّةِ الْمُعَالِقِيَّةِ الْمُعَالِقِيَّةً وَمُعَالِقِيَّةً وَمُعَالِقِيَّةً وَمُعَالِقِيَّةً وَمُعَالِقِيَّةً وَمُعَالِقَةً وَمُعَالِقَةً وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُعَالِقًا وَمُعَالِقًا وَاللّهُ وَاللّهُ
- করোছ সাক্ষা ও সুসংবাদাতা এবং ভয় প্রদর্শক হিসেবে ৷ -[সূরা আহ্যাব : ৪৫]

  \* অপর আয়াতে বলেন- يَايُهُا الرُسُولُ بِلَغْ مَا اُنْزِلُ اِلْيَكَ مِنْ رَبِكَ অর্থাৎ হে রাসল, আপনি পৌছে দিন যা আপনার প্রভুর পক্ষ থেকে আপনার প্রতি অবতারিত -[সুরা মায়েদা: ৬৭] হয়েছে।

উল্লিখিত প্রথম আয়াতে একসাথে এবং শেষ দু'টি আয়াতে ভিন্ন ভিন্নভাবে মহানবীকে নবী ও রাসূল নামে সম্বোধন করা হয়েছে।

## মুহাম্মদ খ্রামার সর্বশেষ নবী ও নবীদের সরদার

# خَاتِهُ الْأَنْبِيَاءِ وَامَامُ الْآتْقِيَاءِ وَسَيِّهُ الْمُرْسَلِيْنَ وَحَبِيْبُ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ.

অনুবাদ : হযরত মুহাম্মদ ক্র্মান্ত্রী সর্বশেষ নবী এবং মুন্তাকীদের ইমাম । আল্লাহ কর্তৃক প্রেরিত সকল রাসূলদের নেতা এবং সমগ্র জাহানের প্রতিপালকের একান্ত বন্ধু ।

# <sup>২০</sup>১৯ প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রি<sup>২</sup>৭১

ভার পরে আর কোনো নবী আসবে না। তিনিই খাতিমে নবুয়ত। নিম্নে খতমে নবুয়তের পরিচিতি তুলে ধরা হলো।

তাঁর পর দুনিয়ায় আর কোনো নবী না আসা এবং তার পরবর্তী সময়ে নবুয়তের দাবিদার সকলেই মিথ্যুক ও কাফের হওয়া এমন এক অকাট্য মাসআলা যার উপর সাহাবায়ে কেরাম (রা.) থেকে আজ পর্যন্ত সকল মুসলমান ঐকমত্য পোষণ করেছেন। কিন্তু পাঞ্জাবের কাদিয়ান নামক গ্রামের এক মিথ্যাবাদী মির্জা গোলাম আহমদ নবুয়তের মিথ্যা দাবি উত্থাপন করে। অতঃপর সে তার অনুসারীদের নিয়ে উক্ত মাসআলার ব্যাপারে মুসলমানদের অন্তরে সংশয় সন্দেহ সৃষ্টির জন্য বহু পুন্তিকা রচনা করে এবং এর মাধ্যমে বিভিন্নভাবে পথভ্রষ্টতা সৃষ্টির চেষ্টা করে। পাকিস্তানের ওলামায়ে কেরামের প্রচেষ্টায় সরকারিভাবে কাফের ঘোষণা করায় সেখানে তারা অগ্রসর হতে পারেনি। এদের ব্যাপারে মুফতি শফী (র.) মারেফুল কুরআনে যা লিখেছেন তা খুবই যৌক্তিক। তিনি লিখেন—

مَا كَانَ مُحَمَّدُ ابَا اَحَدٍ مِّنْ رَجَالِكُمْ وَلٰكِنْ رَّسُوْلَ اللّٰهِ وَخَاتَمَ النَّبِيُيْنَ وَكَانَ اللّٰهُ بِكُلِّ شَنْعَ عِلِيْمًا. ٱلْاَحْزَابُ: ٤٠

শব্দটি দুইভাবে পড়া যায়। ত বর্গে যবর ও যের উভয়টায় জায়েজ। এতে অর্থের কোনো তফাৎ হয় না। উভয় অবস্থায়ই শেষ নবী ও মোহর অর্থে আসে।

## খতমে নবুয়ত পরিচিতি:

#### খতমে নবুয়তের শাব্দিক অর্থ:

১. ফাদার লবইস বলেন, কোনো বস্তুর খতম বা খাতিম অর্থ হলো, তার উপর সিল করা। আর পত্র বা গ্রন্থের উপর খতমের অর্থ ঐ পত্র বা গ্রন্থের পাঠ বা পড়ে শেষ করা। খাতম বা খাতিম উভয় উচ্চারণই ব্যবহৃত হয়। কিন্তু উভয়ের অর্থ এক ও অভিন্ন। অর্থাৎ নবীগণের আবির্ভাব ও ধারার সমাপ্ত সাধনকারী। উভয়টি আবার মহর অর্থেও ব্যবহৃত হয়। কিন্তু শক্ষটির উভয় অর্থই রয়েছে। কামূসুস সিহাহ, লিছানুল আরব, তাজুল উর্নস]

- - এই কথা তাফসীরে বায়যাবী এবং আহমদী উভয়টায় উল্লেখ করা হয়েছে
- ত. ইমাম রাগেব ইস্পাহানী (র.) বলেন النُبُوّة اَيُ वर्गां مَالنُبُوّة النُبُوّة النُبُوّة النُبُوّة অর্থাৎ তাকে এজন্য খাতেমে নর্য়ত বলা হয়, কেননা তিনি আগমন করে নর্য়তের পরিসমাপ্তি ঘটিয়েছেন।
- 8. ইবনে সাবেদাত বলেন- هُ وَعَاقِبَتُهُ وَعَاقِبَتُهُ وَالْحَرُهُ अर्था९ প্রত্যেক বস্তুর খাতেম হলো বস্তুর শেষ অবস্থা, পরিণতি ও পরিসমাপ্তি।
- ৫. খাতেম শব্দের অর্থ কখনো উপত্যকার শেষ প্রান্তও আসে আবার কখনো একদল মানুষের শেষ ব্যক্তিকেও খাতেম বলা হয়। এ হিসেবে এডওয়ার্ড উইলিয়ামলেন خَاتُمُ النَّبِيِّيْنُ -এর অর্থ করেছেন The last of the prophet অর্থাৎ প্রগাম্বরদের সর্বশেষ।

### প্রখ্যাত আরবি ভাষাবিদদের দৃষ্টিতে :

- ১. ইমাম ইবনে জারীর তাবারী (র.)-এর মতে, খাতাম শব্দের অর্থ হলো নবীদের সর্বশেষ।
- ২. ইমাম রাগেব ইস্পাহানী বলেন, খাতাম শব্দের অর্থ হলো নবুয়ত সমাপ্তকারী।
- ৩. ইবনুল ফারিস বলেন, খাতামা অর্থ হলো বস্তুর শেষ পর্যন্ত পৌছা। আর নবী ক্রাষ্ট্রীখাতামুল আমিয়া। কেননা তিনি সকল নবীর পরে এসেছেন।
- 8. খাজেন বলেন, খাতিমুন নাবিয়ীন অর্থ– তার দ্বারা আল্লাহ তা'আলা নবুয়ত সমাপ্ত করে দিয়েছেন। অতএব তাঁর পর কোনো নবী নেই।
- ৫. সাহেবে মাজমা বলেন, খাতিম বা খাতাম নবী ব্লাক্ষ্ণী-এর অন্যতম নাম। ্র বর্ণটি যের যুক্ত হলে, ইসম বা বিশেষ্য হবে। অর্থাৎ সর্বশেষ নবী।
- ৬. মুঈজুদ্দীন ফিরোজাবাদী বলেন, প্রত্যেক বিষয়ের পেছনের বা সর্বশেষ অংশকে খাতেম বলে এবং লোকের মধ্যে শেষ ব্যক্তিকেই খাতেম বলে।
- ৭. ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, একমাত্র কারী আসেম (র.)-ই ১ বর্ণে যবর দিয়ে পড়েছেন। অর্থ হলো পৃথিবীতে নবীগণের আগমন তাঁর দ্বারাই শেষ করা হয়েছে। আর অধিকাংশ আলেমগণই ১ বর্ণে যের দিয়ে পড়েন। অর্থ হলো তিনি তাদেরকে সমাপ্ত করেছেন।
- ৮. ইমাম জুবাইদী (র.) বলেন, রাসূল ্লাট্ট্র-এর অন্যতম নাম খাতিম/ খাতাম। যার অর্থ ঐ ব্যক্তি যার আগমনে নবুয়ত সমাপ্ত হয়েছে।
- ৯. জাওহারী (র.) বলেন, কোনো বস্তুর খাতেম তার শেষ বা পরিসমাপ্তিকে বলা হয়। আর মুহাম্মদ্মাশুনীগণের সর্বশেষ।
- كo. আরবি ভাষায় বলা হয় خَاتَمُ الْقَوْمِ اَخِرُهُ অর্থাৎ জাতির শেষ ব্যক্তিই হলো খাতামুল কওম। –[লিসানুল আরব, নবুয়তে মুহাম্মদী, কাদিয়ানী মতবাদ, আস সিহাহ]

#### পারিভাষিক বিশ্রেষণ :

\* ইসলামের পরিভাষায় হয়রত মুহাম্মদ ক্রিট্রেই -এর আগমনের মাধ্যমে নরয়য়তের দরজা চিরতরে বন্ধ করে দিয়ে আল্লাহ তা'আলা নরয়য়ত ও রিসালাতের য়ে পরিসমাপ্তি ঘটিয়েছেন, তাকেই খতমে নরয়য়ত বলা হয়।

উপরিউক্ত আভিধানিক ও পারিভাষিক সংজ্ঞা দারা সুস্পষ্ট হয়ে গেল যে, মুহাম্মদ হুল্ট্রেই সর্বশেষ নবী। নিম্নে এ সম্পর্কে কুরআন ও হাদীস সম্বলিত দলিল পেশ করা হলো।

#### কুরআনের দলিল:

- مَا كَانَ مُحَمَّدُ اَبَا اَحَدِ مِّنْ رَجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ \* অর্থাৎ মুহাম্মদ ﷺ তোমাদের কোনো পুরুষের পিতা নন; বরং তিনি হলেন আল্লাহর প্রেরিত রাসূল ও সর্বশেষ নবী। সূরা আহ্যাব : ৪০]
- الْيَوْمَ اكْمَلْتَ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَ رَضِيْتُ لَكُمُ \*
  الْيَوْمَ اكْمَلْتَ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَ رَضِيْتُ لَكُمُ \*
  الْاسْلامَ دِيْنَا عَلَى عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَ رَضِيْتُ لَكُمُ دِيْنَا عَلَى عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَ رَضِيْتُ لَكُمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله
- \* وَمَنْ اَظْلَمُ مِمْنِ افْتَرَى عَلَى اللّٰهِ كَذِبًا اَوْ قَالَ اوْحَى اِلَى وَلَمْ يُوْحَ الْيَهُ আ अर्था९ जात करत अधिक कालम आत कर राज भारत श्र वार्ला हिस्स के अप्ता ति करत जाती है है के अपीर कात करत जाती है है के अपीर वार्णी जवजीत है स्वार अथित है अपित करत ज्यान करत ज्यान जाती जवजीत है स्वार ज्यान जाती जवजीत है स्वार ज्यान जाती जवजीत है स्वार ज्यान ज्यान करत करत है स्वार है के अपीर ज्यान ज्यान करत ज्यान ज्यान करत है के अपीर ज्यान ज्यान करत ज्यान ज्यान करत है के अपीर ज्यान करता है के अपीर ज्यान करत है के अपीर ज्यान करता है के अपीर

-[সূরা আন'আম: ৯৩]

- উপরিউক্ত আয়াত্রয়ের মধ্য হতে প্রথমটিতে স্পষ্টভাবে মহানবী ক্রান্ত্রী -এর সর্বশেষ নবী হওয়ার কথা বলা হয়েছে।
- \* দ্বিতীয়টিতে আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবী মুহাম্মদ ক্রিম্মেন্ট -এর মাধ্যমে তাঁর দীনকে পরিপূর্ণ হওয়ার কথা ঘোষণা করেছেন। আর যেহেতু দীন পরিপূর্ণ হলো সুতরাং আর কোনো নবী রাসূলের প্রয়োজন থাকল না।
- শ্রার তৃতীয় আয়াতে মিথ্যা নবুয়তের দাবিদারদের মূলে কুঠারাঘাত করলেন।

#### হাদীসের দলিল:

قَالَ النَّبِيَ عَلَيْ كَانَتْ بَنُو السَرائِيلَ تَسُوسُهُمُ الْاَنْبِيَاءُ كُلُما هَلَكَ نَبِيٌّ خَلْفَهُ نَبِيُّ وَلَيْبَيُ وَلَيْكُونَ خُلُفَاء.

অর্থাৎ নবী করীম ক্রিট্রের বলেন, বনী ইসরাঈলের নেতৃত্ব দিত নবীর্গণ। যখনই কোনো নবী মৃত্যুবরণ করতেন তখনই তাঁর স্থলাভিষিক্ত অন্যজন হতেন। আর আমার পরে কোনো নবী আসবে না। আসবে শুধু খলিফা।

—[বুখারী]

قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ إِنَّ اللّٰهَ لَمْ يَبْعَثْ نَبِيًّا إِلَّا حَذَرَ أُمَّتَهُ الدَّجَّالَ وَاتَا أَخِرُ الْاَنْدِيَاءِ وَاَنْتُمْ أَخِدُ الْأُمَمِ وَهُوَ خَارِجُ فِيكُمْ لَا مَحَالَةَ.

অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ ক্রিট্রের বলেন, নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা এমন কোনো নবী পাঠাননি যিনি নিজ উদ্মতিকে দাজ্জাল সম্পর্কে ভীতি প্রদর্শন করেননি। কিন্তু তাদের যুগে সে বের হয়নি। এখন আমিই শেষ নবী এবং তোমরা শেষ উন্মত। দাজ্জাল নিঃসন্দেহে তোমাদের সময়ে আবির্ভাব হবে। —[ইবনে মাজাহ]

## খতমে নবুয়ত সম্পর্কে যৌক্তিক প্রমাণ :

- আমাদের এই নশ্বর বিশ্বের বুকে এক নবীর পর অন্য নবী আসার সাধারণত ৩টি কারণ বিশেষভাবে পরিলক্ষিত হয় । যথা-
- ১. প্রথম নবীর প্রদন্ত শিক্ষা লুপ্ত হয়ে গেছে। তাকে পুনরায় পেশ করার প্রয়োজন দেখা দিয়েছে। কিন্তু এ ধরনের কোনো কারণ বর্তমানে অবশিষ্ট নেই। ভবিষ্যতেও থাকবে না। কারণ আল্লাহ তা আলা اِدَّا نَحُنُ نَرُلْنَا الذَّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ আৰিছ আমি কুরআন নাজিল করেছি। আর্মিই তা সংরক্ষণ করব বিলে অবলুপ্তির য়ে সম্ভাবনা ছিল তা তিরোহিত করেছেন। অতএব কুরআন এখনো রয়েছে। ভবিষ্যতেও থাকবে। [হজর] এতে কোনো সংশয় বা সম্ভাবনা নাই।
- ২. প্রথম নবীর শিক্ষা একটি জাতির মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল। যার ফলে অন্য জাতির জন্য অন্য নবীর প্রয়োজন। এ কারণটি বর্তমানে অবশিষ্ট নেই। অতএব নবীরও প্রয়োজন নেই। কেননা আল্লাহ তা'আলা বলেন, وَمَا ارْسَلْنَاكَ الْا كَافَةُ لِلنَّاسِ بَشْيِرًا وُنَذِيرًا وَنَذِيرًا وَنَذِيرًا مَاكَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ
- \* जना जाशारा जालार जांजाना चरलन قَلْ يَاكَيُهَا النَّاسُ اِنَى رَسُولُ اللَّهِ اِلَيْكُمْ जांशारा जालार जांजाना चरलन مَرِيعًا क्यार जांजार जांजा जांजार जांजार जांजार जांजा जांजार जांजार जांजार जांजार
- প্রথম নবীর শিক্ষা অপূর্ণাঙ্গ, কাজেই তা পরিবর্ত্তন পরিবর্ধনের একান্তই প্রয়োজন। কাজেই
  অন্য নবীর আগমন ছিল অতি জরুরি। এ কারণটিও বর্তমানে অনুপস্থিত। কাজেই
  বর্তমানে কোনো নবীর আগমন প্রয়োজন নেই।
- \* কেননা তৎসম্পর্কে মহান আল্লাহ তা'আলা বলেন الْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَيُنْكُمُ نِعْمَتَى النِّهِ অর্থাৎ আজ তোমাদের জন্য দীনকে পূর্ণাঙ্গ করলাম এবং তোমাদের উপর আমার কর্তৃক প্রদন্ত নিয়ামতকে পরিপূর্ণ করলাম । -[সূরা মায়েদা : ৩]

উপরিউক্ত দলিল প্রমাণ দ্বারা একথা দিবালোকের ন্যায় সুস্পষ্ট হয়ে গেল যে, হযরত মুহাম্মদ ক্ষ্মাট্টিই সর্বশেষ নবী। তাঁর পরে কোনো নবী আসবে না। সুতরাং রাসূল ক্ষ্মাট্টিইকে খাতামুন নাবিয়ীন মনে না করা বা তা অস্বীকার করা কুফরি। যে ব্যক্তি তা অস্বীকার করবে সে কাফের হয়ে যাবে। যেমন— মুসলমান থেকে হিন্দুরা বিচ্ছিন্ন হয়ে রয়েছে। এমনকি এ ব্যাপারে সন্দেহের মধ্যে থাকাটাও কুফরি। নিমে খতমে নবুয়ত অস্বীকারকারীদের কিছু চিত্র তুলে ধরা হলো।

### খতমে নবুয়ত অস্বীকারকারীদের দলিল :

- ك. খতমে নবুয়ত অস্বীকারকারীরা নিমোক্ত আয়াতটির ভুল ব্যাখ্যা বা অপব্যাখ্যা করত: খতমে নবুয়ত অস্বীকার করে خَاتَمُ النّبِيّنَ এই আয়াতে وَلَكِنْ رُسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيّنَ এই আয়াতে مُاتَمٌ আংটি অংথি ব্যবহৃত হয়েছে । সুতরাং এর অর্থ হবে, কিন্তু তিনি আল্লাহ রাসূল ও নবীদের আংটি।
- \* আবার তারা বলেন, خَاتُمُ শব্দটি এখানে শ্রেষ্ঠ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তাহলে অর্থ হবে, "তিনি নবীদের শ্রেষ্ঠ।" অতএব এই আয়াত নবুয়ত সমাপ্তি হওয়া বুঝায় না।
- ২. অপর একটি আয়াত দ্বারা তারা দলিল পেশ করে وَاذْ اَ كَذْنَا مِنَ النَّبِيْنِينَ مِيْدَاقَهُمْ তোমার থেকে দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা মুহাম্মদ ক্ষ্মির হঁতে অঙ্গীকার নিয়েছিলেন। আর এখানে যে অঙ্গীকারের কথা বলা হয়েছে, তা সূরা আলে ইমরানে উল্লেখ করা হয়েছে। আর সূরা আলে ইমরান ও আহ্যাবে উল্লিখিত অঙ্গীকারসমূহ হতে বোধগম্য হয় যে, আল্লাহ তা'আলা অন্যান্য নবী থেকে যে অঙ্গীকার নিয়েছেন তা মুহাম্মদ ক্ষ্মির থেকেও নিয়েছেন। যা পরবর্তী নবীদের উপর ঈমান আনা ও তাদেরকে সাহায্য করার অঙ্গীকার বুঝায়। সুতরাং নবুয়তের দ্বারা এখনো উন্মুক্ত। [নাউজুবিল্লাহ]

#### তাদের দলিলের জবাব :

খতমে নবুয়ত অশ্বীকারকারীদের দলিলের অসারতা ব্যখ্যা পূর্বক নিম্নে প্রত্যুত্তর প্রদান করা হয়েছে–

- আয়াতের প্রেক্ষাপটের প্রতি লক্ষ্য করলে বুঝা যায় যে, خَاتِمُ النَّبِيِّنَ -এর অর্থ
  নবীদের পরিসমাপ্রকারী। অর্থাৎ তিনি সর্বশেষ নবী।
- ২. বিশ্ববিখ্যাত অভিধান লিসানুল আরবসহ বহু গ্রন্থেই خَاتِمُ الْقَوْمِ اخْرُهُمْ -এর অর্থ পরিসমাপ্তি বলা

  হয়েছে। যেমন خَاتِمُ الْقَوْمِ اخْرُهُمْ জাতির শেষ ব্যক্তিই খাতামুল কাওম।
- থ. যে অঙ্গীকারের কথা আয়ার্তে বলা হয়েছে, তার দ্বারা পরবর্তী নবীর সত্যায়নকে বুঝায়িনি;
  বরং আল্লাহর কিতাবকে আকড়ে ধরার, তাঁর বিধানসমূহকে পালন করার ও জনসমক্ষে তা প্রকাশ
  করার জন্য যে অঙ্গীকার সকল নবী থেকে নেওয়া হয়েছিল এখানে তাই বলা হয়েছে।

### খতমে নবুয়ত অন্বীকারকারীদের উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ :

রাস্ল করেছেন إِنَّهُ سَيَكُونُ فَى اُمْتَى كَذَّالُونَ تَلَالُونَ كُلُهُمْ يَرْعُمُ وَالْمُ يَرْعُمُ الْنَجِينَ لَا نَبِي بَعْدِي وَالْمُ النَّبِينَ لَا نَبِي بَعْدِي وَالْمُ الْمُعْمِةِ وَالْمُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### তাদের পরিণাম :

খলিফাতুল মুসলিমীন হযরত আবৃ বকর (রা.) মিথ্যা নবুয়তের দাবিদারদের বিরুদ্ধে সর্বপ্রথম অস্ত্র ধারণ করে এদের অঙ্কুর বীজকেই দমন করেন। কালের আবর্তনে পৃথিবীর বিভিন্ন প্রান্তে এদের উৎপত্তি প্রায়শই লক্ষ্য করা যায়। এদের মধ্য থেকেই বিশ্ব গাদ্দার ও মিথ্যাবাদি মির্জা গোলাম আহমদ কাদিয়ানী অন্যতম। নিচে তার মিথ্যা দাবির কিছু নমুনা তুলে ধরা হলো।

#### কাদিয়ানির উৎপত্তি:

মুসলিম বিদ্বেষী হিন্দু ও ইংরেজদের পরম সহযোগিতা, সমর্থন ও অর্থের মাধ্যমে মির্জা গোলাম আহমদ কাদিয়ানী বিংশ শতাব্দীতে সর্বপ্রথম খতমে নবুয়ত অস্বীকার করে মিথ্যা নবুয়তের দাবিদার হয়। যার ফলে অবিভক্ত ভারতের দাবিদার কংগ্রেস লাভবান হয়। ভারতীয় জাতীয়তাবাদের অন্ধ প্রেমিক চরম মুসলিম বিদ্বেষী হিন্দু ও কংগ্রেসের সর্বাত্মক সহযোগিতায় ভণ্ড ও মিথ্যা নবুয়তের দাবিদার কাদিয়ানি ও তার সম্প্রদায় কিছুটা অগ্রসর হতে সক্ষম হয়।

### পৃথিবীর অন্যান্য দেশে এদের অপতৎপরতা :

এই ভ্রান্ত ও ভণ্ড নবুয়তের দাবিদার কাদিয়ানি ও তার সম্প্রদায় পৃথিবীর অন্যান্য মুসলিম রাষ্ট্রে তাদের অপতৎপরতা অব্যাহত রাখে। তবে সৌদি আরব, পাকিস্তান ও ইরানসহ বেশ কয়েকটি মুসলিম রাষ্ট্রে তাদের অপতৎপরতা অব্যাহত রাখতে ব্যর্থ হয়েছে। বরং এদেরকে উল্লিখিত দেশগুলো সরকারিভাবে অমুসলিম ঘোষণা করেছে।

#### বাংলাদেশে এদের প্রভাব :

বাংলাদেশে এই ভও ও মালাউন সম্প্রদায় ব্যাপক তৎপরতা চালিয়ে যাচছে। নিজেদেরকে তারা "আহমদিয়া মুসলিম জামাত" নামে পরিচয় দিচছে। ঢাকার বকশি বাজারে এই ভ্রান্ত মতাবলম্বীদের মূল কার্যালয় রয়েছে। কিন্তু অত্যন্ত দুঃখের বিষয় যে, বাংলাদেশের সরকার এদের অমুসলিম ঘোষণা দেওয়া দূরে থাক বরং এদের গোপনে মদদই করছে। এরা ইহুদি ও বিধর্মীদের অর্থে লালিত হয়ে সর্বদা মুসলমানদের ক্ষতি সাধনে তৎপর। আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে এদের বেড়াজাল থেকে হেফাজত করুন।

وَالُمُ الْمُامُ الْاَنْبَيَاءِ : অর্থাৎ নবী করীম আজু সকল নবীদের বা মুন্তাকীদের ইমাম বা নেতা। কেননা নবুয়তের দশ হিজরি ২৭শে রজব মে রাজের রাতে যখন তিনি মকা হতে বায়তুল মাকদিসে গেলেন, তখন তিনি সকল নবীদের নামাজের ইমামতি করেন। অতএব যিনি নবীদের ইমাম হতে পারেন তিনি তো মুন্তাকীনদের ইমাম হওয়ার কথা বলারই দরকার নেই। কারণ নবুয়তের প্রভাবে তাকওয়া অর্জিত হয়। কিন্তু তাকওয়ার প্রভাবে নবুয়ত নয়। আর নবীদের চেয়ে কেউ বেশি আল্লাহ ভীক্ত হতে পারে না। এজন্যই তিনি বলেছেন— وَالْمُهُ وَالْمُهُ وَالْمُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

সূতরাং যখন প্রমাণ হলো যে, নবীরা সবচেয়ে বড় মুন্তাকী। আর আমাদের নবী ক্রাট্রী সকল নবীর ইমাম। অতএব তিনি সকল মুন্তাকীদেরও ইমাম।

పే : অর্থাৎ হযরত নবী করীম ক্রিস্ক্রিসকল নবীর সর্দার বা নেতা। পূর্বে বর্লেছিলাম যে হযরত রাস্ল ক্রিষ্ট্রিকে নবুয়তের ১০ম বছর ২৭ শে রজব যখন মক্কা থেকে বায়তুল মাকদিসে নেওয়া হয়, তখন সেখানে হযরত জিবরাঈল (আ.) তাঁকে সকল নবীর

ইমামতির জন্য সামনে বাড়িয়ে দিলেন। অতএব এই আচরণ দ্বারা প্রমাণ করে যে, তিনি সকল নবীদের নেতা বা ইমাম। তথু ইহকালীন ইমাম বা নেতা নন; বরং প্রকালীন জীবনেও নেতা। أَنَا سُبَيْدُ وَلْدِ أَدَمُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَلاَ فَخُرَ وَبِيَدِيُ निर्जर तरलएँन। (कनना िनिरु निर्जर तरलएँन) إِنَا سُبَيْ يَوْمَئُذُ الْأَمُ فَمَنْ سِوَاءُهُ الْا تَحْتَ لَوَائِيُ لِوَاءُ الْاَتَحْتَ لَوَائِيُ الْوَاءُ الْاَرْضُ وَلاَ فَخُرَ، وَمَا مِنْ تَنِشَقُ عَنْهُ الْأَرْضُ وَلاَ فَخُرَ، সন্তানের নেতা থাকব। এতে আমার কোনো গর্ব নয় এবং আমার হাতেই হামদের পতাকা থাকবে। এতেও কোনো অহংকার নয়। ঐ দিন সকল নবীই আমার পতাকা তলে থাকবেন। আর সর্ব প্রথম আমিই সমাধি হতে উঠব। আর এতেও কোনো গর্ব নয়। যেহেতু কিয়ামতের দিন বাবা আদম (আ.) থেকে সর্বশেষে মৃত্যু প্রাপ্ত ব্যক্তি তথা সকল মানুষ একত্রিত হবে এবং সেই দিনই পরিপূর্ণভাবে তাঁর নেতৃত্ব প্রকাশ পাবে, তাই হাদীসে কিয়ামতের দিন নেতা হওয়ার কথা বিশেষ ভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। অন্যথায় হযরত নবী করীম শুলাঞ্জী পৃথিবীর শুরু হতে কিয়ামত পর্যন্ত আগত সকল নবী ও রাসূল এবং সকল মানবের নেতা ছিলেন, আছেন এবং থাকবেন। এমন নয় যে, তিনি শুধু পরকালেই নেতা বা তাঁর যুগেই তিনি নেতা ছিলেন। এমন নয়। বরং চিরকাল তিনি এই নেতৃত্বের আসনে উপবিষ্ট থাকবেন। अर्था९ ताजून ﷺ प्रमध् जाहात्त सुष्ठा आलाह् जा जानात : قَوْلُهُ وَحَبِيْبُ رُبِّ الْعُلَمِيْنَ فَخُرَجَ عَلَيْهِمْ فَسَلَّمَ وَقَالَ - الله الله الله الله وهُو كَذَالِكَ وَمُوسَى وَفَالِكَ وَمُوسَى فَخُرَجَ عَلَيْهِمْ فَسَلَّمَ وَقَالَ - المَّالِقَةُ عَلَيْلُ الله وَهُو كَذَالِكَ وَمُوسَى سَمِعْتُ كَلَامَكُمْ وَعَجَبَكُمْ أَنُ ابْرَاهِيْمَ خَلِيلُ الله وَهُو كَذَالِكَ وَمُوسَى نَوجُهُ وكُلمتُهُ وَهُو كَذَالِكَ - وَادُمُ اصْطَفَاهُ تَجِينُ الله وَلا فَخْرَ الخَوْسَةُ وَهُو كَذَالِكَ - وَهُو كَذَالِكَ الْا وَانَا حَبِيْبُ الله وَلا فَخْرَ الخَوْسَةُ وَهُو كَذَالِكَ الله وَلا فَخْرَ الخَوْسَةُ وَهُو كَذَالِكَ الله وَلا فَخْرَ الخَوْسَةُ وَمِنْ الله وَلا فَخْرَ الخَوْسَةُ وَمِنْ الله وَلا فَخْرَ الخَوْسَةُ وَاللّهُ وَلا فَحْرَ الخَوْسَةُ وَاللّهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللّهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللّهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللّهُ وَلا فَعْرَالِكَ اللّهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللهُ وَلا فَحْرَالِكَ اللهُ وَلا فَعْرَالِكَ اللهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلَا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلا فَحْرًا لِلهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلَا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلَا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَعْرَالِكُ اللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلا فَالْمُ لَا فَالْهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَرْلِكُ اللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَيْلُولُكُ اللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَلْمُ اللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلا فَاللّهُ وَلِلْلّهُ وَلَا فَلْمُ لَال ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন] ..... অতঃপর নবী ্ল্রাঞ্জিতাদের সামনে উপস্থিত হয়ে বলেন, আমি তোমাদের আলোচনা ও বিস্ময় শুনেছি। নিশ্চয় ইবরাহীম (আ.) আল্লাহ তা'আলার খলিল। আর তিনি তেমনিই ছিলেন। আর মুসা (আ.) ছিলেন নাজিয়ুল্লাহ, তিনি তেমনিই ছিলেন। আর ঈসা (আ.) কালিমাতুলাহ ও রহুল্লাহ। আর তিনিও তেমনি ছিলেন এবং আদম (আ.) আসলেই ছফিউল্লাহ ছিলেন। আর জেনে রাখো! আমি হাবীবুল্লাহ তথা আল্লাহর সম্ভোষভাজন এতে কোনো গর্ব নেই । –[তিরমিযী] আর তাছাড়া যেসব গুণাবলি তথা বিশেষণে বিশেষিত ব্যক্তিদের জন্য আল্লাহ তা'আলা নিজ ভালোবাসা ও মহব্বতের কথা কুরআনে ব্যক্ত করেছেন সেসব গুণাবলি ও বিশেষণ রাসূল স্থানীয় - (اَنُ اللَّهَ يُحِبُ - पुर्ति पूर्व कार्या पुर्ति पूर्व कार्या कार्या (انُ اللَّهَ يُحِبُ - وان اللَّهَ يُحِبُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ । वर्शाए निक्त वाल्लार र्जा वाला अएकर्सनीनरमत शहन्म करतन الْمُحْسِنيْنَ वर्षार निक्ष वाला र ज'आला ज्यताकांती उ পिर्विजा التُتَوَّابِيْنَ وَيُحِبُ الْمُتَطَّهُرَيْنَ वर्षार वालार वा الله يُحِبُ الْمُتَّقِيْنَ वर्षार वालारा वा जाना ভরসাকারীদের ভালোবাসেন। الله يُحبُ الله يُحبُ الله يُحبُ الله يُحبُ الله يُحبُ الله يُحبُ الله الله يُحبُ الله يُحبُ الصّابريْنَ वर्णा जाना रिर्गामीन का जानावास्त वर्णा नामिक वर्णा नामि অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা তাঁর রাস্তায় সারিবর্দ্ধভাবে যুদ্ধ করা ব্যক্তিকে ভালোবাসেন। উপরিউক্ত আয়াতসমূহে যে সমস্ত গুণাবলির কথা উল্লেখ রয়েছে সে সব গুণাবলি এবং আরো অনেক গুণাবলির সমাবেশ শেষনবী মুহাম্মদ 🚟 -এর মাঝে পরিপূর্ণভাবে বিদ্যমান ছিল। অতএব শেষনবী সমগ্র জাহানের প্রতিপালকের হাবীব তথা সন্তোষভাজন থাকাটাই স্বাভাবিক।

## সর্বশেষ নবী বালাই –এর পরে নবুয়তের দাবিদার ভ্রান্ত

# وَكُلُّ دَعْوَةِ نُكِبُوةٍ بِعْدَ بُرُبُوتِ مِ فَعَنَى وَهُويُّ.

অনুবাদ : হযরত মুহাম্মদ ্মার্ম্মি -এর নবুওয়াতের পর প্রত্যেক নবুওয়াতের দাবিদার ভ্রাস্ত-ভ্রম্ট এবং আতা পূজারী।

# খ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শুক্</sup>

قُولُهُ وَكُلُّ دُعُوةِ الْمَ : যেহেতু হযরত মুহাম্মদ ক্ষ্মান্ত্র সর্বশেষ নবী তাই তাঁর নবুয়ত প্রাপ্তির পর যতজনই নবুয়তের দাবি করবে সকলেই মিথ্যাবাদী, ভণ্ড ও ভ্রান্ত। এমনকি যারা এদের অনুসারী হবে তারাও তাদের ন্যায় পরিগণিত হবে।

শদের অর্থ প্রস্টতা, প্রান্ততা رَسُالُ শদের বিপরীত। যার অর্থ হেদায়েত। আর هُوَى শদের অর্থ আত্মপূজারী বা সার্থামেষী ইত্যাদি। উদ্দেশ্য হলো নবুয়তের দাবি আত্মপ্রকুর হয়েই করে থাকে বৈ কিছু নয়। এখন প্রশ্ন হলো, যদি নবী هَ الله এর পর কেউ নবুয়তের দাবি করে এবং এর স্বপক্ষে এবং সত্য দলিল প্রমাণ উপস্থাপন করে তাহলে কিভাবে তাকে মিথ্যুক বলা হবে? এর প্রত্যুত্তরে বলা হবে, এমন হওয়াই অসম্ভব। কেননা স্বয়ং আল্লাহ তা আলা এ ব্যাপারে সংবাদ প্রদান করেছেন যে, মুহাম্মদ ক্ষিমিষ্ট হলেন সর্বশেষ নবী। অতএব কোনো ব্যক্তি নবুয়তের দাবি করার পর তার থেকে মিথ্যা, প্রতারণা এবং আত্ম প্রলুব্ধিতার নিদর্শন প্রকাশ না পাওয়াটা অসম্ভব।

অপর এক লমা হাদীসে বলা হয়েছে الرُسُولُ الرُسُولُ النَّبِوَةُ وَخُتُم بَى الرُسُولُ আমাকে প্রেরণের দারা নবুয়ত এবং রিসালাত প্রেরণ পরিসমাপ্তি হয়েছে। —[বুখারী] তাছাড়া আল্লাহ তা'আলা বলেছেন—النَّبِينُونُ صَاتَم النَّبِينُونُ অর্থাৎ মুহাম্মদ ﷺ; বরং আল্লাহর রাসূল ও খাতামে নবী তথা নবুয়তের ধারার পরিসমাপ্তিকারী। —[সূরা আহ্যাব] উপরিউক্ত প্রমাণ দ্বারা বুঝা গেল যে, নবী ﷺ—এর পর সকল নবুয়ত দাবিদারই মিথৣয়ক, ভ্রান্ত এবং এর অনুসারীরাও। এছাড়া আরো অনেক দলিল প্রমাণ রয়েছে, এর কিছু প্রমাণ ইতঃপূর্বে অতিবাহিত হয়ে গেছে তাই এখানে আর বিস্তারিত হচেছ না।

## মুহাম্মদ 🖏 সকল সৃষ্টির নবী

# وَهُوَ الْمَبْعُوْثُ اللَّى عَامَّةِ الْجِنِّ وَكَافَّةِ الْوَرْى بِالْحَقِّ وَالْهُلَّى.

অনুবাদ : হযরত মুহাম্মদ আনাজী সমগ্র জিন ও ইনসানের প্রতি সত্য ও হেদায়েতসহ প্রেরিত হয়েছেন।

# ক্রিপ্টুর্ম **প্রাসঙ্গিক আলোচনা** স্থিতি

ఆশানে প্রস্থকার (র.) একটি প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। তা হলো, প্রশ্ন : হ্যরত মুহাম্মদ আজি তো মানুষ। তিনি শুধু মানুষের নিকট প্রেরিত হবেন। জিন জাতি আগুনের তৈরি তার নিকট প্রেরিত হবেন কেন?

উত্তর: পূর্বেকার নবী ও রাসূলগণের মধ্য হতে কাউকে এক গোত্রের জন্য আল্লাহ তা'আলা পাঠাতেন, কাউকে এক এলাকার জন্য পাঠাতেন। আবার কাউকে একটি দেশের জন্য পাঠাতেন। কিন্তু যেহেতু হযরত মুহাম্মদ ক্রিট্রা সর্বকালের, সর্বযুগের সর্বশ্রেষ্ঠ নবী। আর তিনিই একমাত্র কিয়ামত পর্যন্ত জগতের নবী, তারপরে আর কোনো নবী আসবেন না। তাই তাকে সত্য দীন, হেদায়েত এবং নূর ও জ্যোতি তথা কুরআন দিয়ে বিশ্ব জগতের সকল সৃষ্টির জন্য [চাই মানব হোক বা জিন] রহমতস্বরূপ, পথ প্রদর্শক, সুসংবাদদাতা ও ভীতিপ্রদর্শক হিসেবে আল্লাহ তা'আলা পাঠিয়েছেন। এটা তাঁর বিশেষ বিশেষণ বা বৈশিষ্ট্য। যা অন্য কোনো নবী বা রাসূলের জন্য ছিল না।

যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন نَيْكُونَ عَلَى عَبْدِه لِيَكُونَ वर्थार प्रामातिज সত্তা তিনি, যিনি সত্য-মিথ্যার মাঝে প্রভেদকারী গ্রন্থ তার বান্দার প্রতি নাজিল করেছেন। যাতে তিনি হতে পারেন বিশ্বাসীর জন্য ভীতি প্রদর্শক।

–[সূরা ফুরকান: ১]

উপরিউক্ত আয়াতে "বিশ্ববাসী"-এর কথা উল্লেখ করা হয়েছে। আর জিন জাতি "বিশ্ববাসী" এর অন্তর্গতই বাহিরে নয়।

- \* ज्ञार जाल्लार जांजाना वरनन وَلُونَ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ النَّاسُ إِنَّى رَسُولُ اللّٰهِ ज्ञार जांजाना वरनन الدِّكُمُ جَمِيْعًا الدُّكُمُ جَمِيْعًا ضِعَاد ज्ञार जांजारत प्रकलत الدِّكُمُ جَمِيْعًا निकर्षे जाल्लारत प्रक थरिक थ्रिविज तागृन । -[भृता जांताक : ১৫৮]
- নকত আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত রাস্ল। –[স্রা আ'রাফ : ১৫৮]

  \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন– وَمَا اَرْسَلْنَكُ الْا كَافَةُ الْلَيْاسِ بَشْيْرًا

  \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন– وَمَا اَرْسَلْنَكُ الْا كَافَةُ الْلَيْاسِ بَشْيْرًا

  \* অর্থাৎ আমি আপনাকে সমস্ত মান্ব জাতির জন্য সুসংবাদদাতা ও ভীতি
  প্রদর্শকরূপে প্রেরণ করেছি।

  -[স্রা সাবা : ২৮]

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৭-ক

হ্যরত রাসল ক্রাণ্ট্রজিনজাতির জন্যও রাসল হিসেবে প্রেরিত।

\* আল্লাহ তা'আলা বলেন يَغْفَرْ لَكُمْ – আল্লাহ তা'আলা বলেন يَا قَوْمَنَا اَجِيبُوْا دَاعِيَ اللّٰهِ وَالْمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مَنْ عَذَابِ اَليّم فَايُجْرِكُمْ مَنْ عَذَابِ اَليّم قَالَجُركُمْ مَنْ عَذَابِ اَليّم قَالَحُركُمْ مَنْ عَذَابِ اَليّم قَالَحُونَ اللّٰهِ قَالَمَ সাড়া দাও এবং তাঁর উপর ঈমান আনয়ন করো। তিনি তোমাদের সকল গুনাহ ক্ষমা করে দিবেন এবং তোমাদেরকে যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি হতে মুক্ত করবেন।

–[সুরা আহকাফ : ৩১]

- \* অপর আয়াতে [জিনজাতি রাস্ল ক্ষা এর কুরআন তেলাওয়াত শুনে ঈমান আনলো এবং অপর জিনকে দাওয়াত দিয়ে] বলেন إِنَّا سَمِعْنَا قُرانًا عَجَبًا يَهْدِيْ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْ
- হযরত রাসূল ক্রাণ্ট্রী গাজওয়ায়ে তাবুকের সময় তাহাজ্জুদের নামাজ পড়ছিলেন। সাহাবায়ে কেরামের তয় হচিছল য়ে, য়িদ শক্ররা আক্রমণ করে বসে, তাই তাঁরা রাসূলক্র্রী কে বেষ্টন করে রেখেছিলেন। নবীজী নামাজ শেষে সাহাবাদেরকে লক্ষ্য করে বললেন, আজ রাতে আমাকে পাঁচটি জিনিস দান করা হয়েছে। য়া পূর্বেকার কোনো নবীকে দেওয়া হয়নি। এর মধ্যকার একটি হলো আমার নবয়য়ত ও রিসালাত সকল [মানব-জিন] জাতির জন্য ব্যাপক করে দেওয়া হয়েছে। কিন্তু আমার পূর্বেকার সকল নবী-রাস্লরাই এসেছিলেন নিজ সম্প্রদায়ের দাওয়াতের জন্য।
- \* অপর একটি হাদীসে তিনি বলেন ﴿ وَمُنْهَا ﴾ اَنَى صَابَعَ الْاَنْبِيَاءِ بِسِبَةٍ ﴿ وَمُنْهَا ﴾ اَنَى الْخُلْق وَخُتَمَ بِيَ النَّبِيُوْنَ अर्था९ আমি সকল নবীর উপর ৬টি বস্তু দ্বারা মর্যাদায় উন্নীত হয়েছি। এর মধ্যকার একটি হলো আমি সকল সৃষ্টির প্রতি [নবী-রাসূল হিসেবে] প্রেরিত এবং আমার মাধ্যমেই নবীগণ সমাপ্ত হয়েছেন। [মুসলিম]

উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীসের অকাট্য প্রমাণ দ্বারা একথাই সাব্যস্ত হলো, হযরত মুহাম্মদ ক্রিট্রার্ট্রির সর্বকালের সর্বযুগের সকল জাতির জন্যই (চাই মানব কিংবা জিন) রাসূল হিসেবে প্রেরিত। তাঁর পরে আর কোনো নবী-রাসূল আসবেন না। এটাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা।

এ অর্থাৎ মহানবী ক্রিজ্রে প্রেরিত হয়েছেন সত্য ও হেদায়েত সহকারে। के بالْحُقِّ وَالْهُدْى । কননা আল্লহি তা'আলা বলেন وَنَدْنِيْرًا وَنَدْنِيْرًا وَنَدْنِيْرًا صَافِحَةً بِالْحُقِّ بِشْنِيرًا وَنَدْنِيْرًا –কননা আল্লহি তা'আলা বলেন الله وَنَدْنِيْرًا وَنَدْنِيْرًا وَنَدْنِيْرًا الله الله وَالله وَالل

নবী] আপনাকে সত্যসহ সুসংবাদদাতা ও ভীতিপ্রদর্শকরূপে প্রেরণ করেছি।

-[সুরা বাকারা : ১১৯]

هُوَ الَّذِيُّ اَرْسُلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدِى وَدِيْنِ - অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন الْبُحَقِّ আর্থাৎ তিনি সেই সন্তা যিনি তাঁর রাস্লকে হেদায়েত ও সত্য ধর্মসহ পাঠিয়েছেন। [সূরা তাওবা : ৩৩, সূরা ফাতাহ : ২৮]

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৭-খ

### পঞ্চম পাঠ

## আল কুরআন সম্পর্কীয় আকিদা

কুরআন আল্লাহর কালাম ও তাঁর ঐশী বাণী :

অনুবাদ : মহাগ্রস্থ আল কুরআন সন্দেহাতীতভাবে আল্লাহ তা'আলার কালাম। যা তাঁর পক্ষ হতে (সাধারণ) কথাবার্তার পদ্ধতি ছাড়া কথা হিসেবে প্রকাশ হয়েছে।

# ক্ষুদ্ধি প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শ্লুদ্ধি</sup>

وَاللَّهُ وَانُ الْقُرَانُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَالُةُ وَانُ الْقُرَانُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَامُ وَهِ اللَّهُ وَانُ الْفُرَانُ الْخَامُ وَهِ اللَّهِ اللَّهِ وَهِ اللَّهِ اللَّهِ وَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

- ১. ফালাসিফা তথা দার্শনিকদের মতে, কালামুল্লাহ ঐ অর্থকে বলা হয়, যা আকলি ক্রিয়াকর্ম বা অন্য কোনো বস্তু থেকে মতপার্থক্য ব্যতীত উপকৃত হওয়া যায়।
- ২. মুতাযিলাদের অভিমত হলো, কালামুল্লাহ মাখলুক যাকে আল্লাহ তা'আলা স্বীয় জাত থেকে পৃথক করে সৃষ্টি করেন।
- ৩. আশয়ারী ও অন্যান্যদের মতে, কালামুল্লাহ এমন এক অর্থবাধক বস্তু যা আল্লাহ
  তা আলার জাতের সাথে সম্পৃক্ত। مُعَنَى দারা উদ্দেশ্য হলো আদেশ, নিষেধ ও সংবাদ
  ইত্যাদি। যখন এটা আরবি ভাষায় প্রকাশ করা হয় তখন তা কুরআন। আর যখন ইবরানী
  ভাষায় প্রকাশ করা হয় তখন তা তাওরাত।
- মুতাকাল্লীমিন ও মুহাদিসীনদের একদলের অভিমত হলো, কালামুল্লাহ মূলত অক্ষরসমূহ ও اصُوات اُزلیه (ক বলা হয়।
- ৫. কাররামিয়াদের মতে اَصَنُواتُ এবং اَصَنُواتُ ই কালামূল্লাহ। প্রথমে আল্লাহ কথাবার্তা বলেননি পরে এর সাথে কথাকে মিল করেছেন।
- ৬. কালামুল্লাহ বা আল্লাহর বাণী প্রত্যাবর্তনশীল আল্লাহ তা'আলার ঐ حَادِثَ عِلْمَ وَاللَّهُ এবং এই এই قَائِمُ بِذَاتِه এই এই ارادُه হয়। এটা গ্রন্থকারের গ্রহণযোগ্য অভিমৃত। আর ইমাম রায়ী (রা.) এমনই মৃত্ত প্রকাশ করেন। আল মুতালিবুল আলীয়ায় এমনই রয়েছে।
- কালামুল্লাহ এমন অর্থের জামেন তথা এমন অর্থ বহন করে যা قَائِمُ بِذَاتِه তথা স্বয়ং সম্পূর্ণ
   হয়। যা আল্লাহ তা'আলা অন্যত্র সৃষ্টি করেন। এটা আবুল মন্সুর মাতুরিদির অভিমত।

- ৮. কালামুল্লাহ তথা আল্লাহর বাণী এমন এক অর্থ যা قَدِيْم بِالدَّاتِ ইহা قَدِيْم এবং قَائِمُ بِالدَّاتِ উভয়টার মধ্যে সম্পৃক্ত। যাকে আল্লাহ তা'আলা অন্যের মধ্যে সৃষ্টি করেছেন। এটা আবুল মুয়ালী এবং তার অনুসারীদের অভিমত।
- ه. আল্লাহ তা'আলা সার্বক্ষণিক কথক, তিনি যখন যেভাবে চান। আর তিনি এমনভাবে কথা বলেন, যাতে শ্রুত হয়। তাঁর কথা বলার ধরনটা قَديْمُ টা مَنُوْرَت مُعَيَّنُ यদিও قَديْم টা না। এটা হলো সুন্নত ও হাদীস শাস্ত্রজ্ঞদের অভিমত।

## মহাগ্রন্থ আল কুরআন পরিচিতি:

#### মহাগ্রন্থ আল কুরআন :

মহাগ্রন্থ আল কুরআন জগতস্রষ্টা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে মানব জাতিকে মঙ্গল ও কল্যাণের দিকে আহ্বানের জন্য প্রেরিত হয়েছে। যা তিনি তাঁর সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী মুহাম্মদ ক্রিষ্ট্রেই -এর উপর অবতরণ করেছেন। কুরআনই আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে প্রেরিত চূড়ান্ত গ্রন্থ । এটাই সকল মুসলমানের বিশ্বাস। আল কুরআনই সকল কল্যাণ ও মঙ্গলের উৎস। এই গ্রন্থকে আল্লাহ তা'আলা এমন কতেক বৈশিষ্ট্যে বৈশিষ্ট্যমণ্ডিত করেছেন যা অন্য কোনো গ্রন্থে আল্লাহ তা'আলা দেননি। নিমে আল কুরআনের কিছু বৈশিষ্ট্য নিয়ে আলোচনা করা হলো।

### আল কুরআনের অলৌকিকত্ব :

কুরআনের অন্যতম বৈশিষ্ট্য হলো অলৌকিকত্ব। পূর্বেকার নবী রাসূলগণকে আল্লাহ তা'আলা অনেক মু'জিয়া দান করেছেন, যা ছিল সমসাময়িকের জন্য। তা ছিল তাৎক্ষণিক ও তৎকালীন লোকেরা তা দেখতো এবং বিশ্বাস করতো। কিন্তু পরবর্তী লোকেরা তা দেখেনি। শুধুমাত্র বর্ণনার মাধ্যমে শুনত। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা হযরত মুহাম্মদ ক্ষুত্রিই কে অসংখ্য আয়াত ও মু'জিয়ার পাশাপাশি চিরন্তন মু'জিয়া হিসেবে আল কুরআন দান করেছেন। এই গ্রন্থের অলৌকিকত্ব যেমন তৎকালীন লোকেরা প্রত্যক্ষ করেছে। অনুরূপ পরবর্তী লোকেরাও তা

প্রভাক্ষ করছে এবং মেনে নিচেছ। হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণনা করেন— الْاَنْدِيَاءِ مِنْ نَدِي الْاَ قَدْ اُعُطِى مِنْ الْاِيَاتِ وَمَا مِثْلُهُ اَمْنَ عَلَيْهِ الْبَشْرُ وَانَمَا كَانَ الَّذِيْ اُوْتَيِنَتَ اَوْحَى اللَّهِ الْيُ فَارَجُوْ انْ اكُوْنَ اكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقِيامَةِ وَكَانَ الْدُوْنُ اَوْتَيْدَ اَوْحَى اللَّهِ اللَّهِ فَارَجُوْ انْ اكُوْنَ اكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقِيامَةِ وَكَانَ النَّذِيْ اُوْتَيِنَتَ اَوْحَى اللَّهِ اللَّهِ فَارَجُوْ انْ اكُوْنَ اكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقِيامَةِ وَكَانَ النَّذِيْ اَوْتَيْنَتَ اَوْحَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللللْهُ الللللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللللْهُ اللللللْهُ اللللللللْهُ الللللِهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ

আসলে কুরআনের অলৌকিকতাই হলো চিরন্তন সত্য। প্রত্যেক যুগের লোকেই তা হতে নতুন নতুন অলৌকিকত্বের সন্ধান পায়। বর্তমান যুগে বিজ্ঞানীরা পৃথিবী, মানবদেহ ও মহাকাশ সম্পর্কে কতো নতুন তথ্য উদঘাটন করছেন। তারা অবাক বিস্ময়ে লক্ষ্য করছে বর্তমান কতো নতুন আবিষ্কারের সাথে কুরআনের শতভাগ সামঞ্জস্যপূর্ণ। তারা স্বীকার করতে বাধ্য যে, কুরআন এক অলৌকিকত্বের প্রমাণ।

#### আল কুরআনের চ্যালেঞ্জ :

\* আল কুরআনের অলৌকিকত্ব সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন-

وَانْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مَمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّنْ مُثْلِهِ وَادْعُوا الخ. فَانْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ فَانْ لَمْ تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا الخ. مِنْ دُوْنُ اللّهِ انْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ فَانْ لَمْ تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا الخ. مِنْ دُوْنُ اللّه انْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ فَانْ لَمْ تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا الخ. مِنْ دُوْنِ اللّه الله الله ما معالم معا

এভাবে আল্লাহ তা'আলা বহু জায়গায়াই চ্যালেঞ্জ করেছেন।

- \* অপর আয়াতে [চ্যালেঞ্জ হিসেবে] বলেন قُلُ فَأْتُواً بِكِتْبٍ مَنْ عِنْدِ اللّٰهِ هُـُو اَهْدى অর্থাৎ হে নবী আপনি বলে দিন, যদি তোমাদের দাবি সত্য হয়, তবে তাওরাত ও কুরআন অপেক্ষা অধিক পথ প্রদর্শনকারী কোনো গ্রন্থ আল্লাহ হতে নিয়ে এসো এবং আমিও সেই কিতাবের অনুসরণ করবো।

  —[সূরা কাছাছ: 8৯]
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন للهُ وَالْحِنُ عَلَى अन्य আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন للهُ وَالْحِنُ عَلَى الْأَنْسُ وَالْحِنْ لِمِثْلُهُ هُ لَا يَأْتُونُ بِمِثْلُهُ وَلُوْ كَانَ بِعَثْهُمْ لِبِعَضْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

- \* سَابَهُ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ अन्यव वर्लन فَلْ فَأْتُوا بِعَشَرِ سُور مَتْلِه وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ अर्था९ वर्ल्न, এর মতো দশটি সূরা রচনা করে তোমরা দেখাও এবং তাতে আল্লাহ ছাড়া কেউ ক্ষমতাবান থাকলে তাকেও ডেকে নাও। যদি তোমরা তোমাদের দাবির ব্যাপারে সত্যবাদী হও। -[সূরা হুদ]

-[সূরা ইউনুস]

উপরিউক্ত আলোচনা দ্বারা প্রমাণ হয়ে গেল যে, মহাগ্রন্থ আল কুরআন রাসূল এর জন্য চিরন্তন মু'জিযা। যার মোকাবিলা করার সাধ্য পৃথিবীর কারো নেই। যা পৃথিবীর মানুষের জন্য চ্যালেঞ্জ।

## কুরআন রাসূল খাদার – এর জীবন্ত মু'জিযা :

হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত হযরত রাসূল ক্রাষ্ট্রাইরশাদ করেন, মানুষের আস্থা লাভের জন্য সকল নবীকেই কিছু কিছু মু'জিযা দেওয়া হয়েছে। আর আমার মু'জিযা হলো মহাগ্রন্থ আল কুরআন। তাই আমি আশা পোষণ করি তাঁদের তুলনায় আমার উন্মত বেশি হবে। কারণ তাঁদের মু'জিযা সমসাময়িকের জন্য যা তাঁদের ইন্তেকালের পর বিলুপ্ত হয়ে গেছে। পক্ষান্তরে আমার মু'জিযা তথা কুরআন আমার ইহধাম ত্যাগের পরও অবশিষ্ট থাকবে। এমনকি কিয়ামত পর্যন্ত।

عَوْلُهُ كَلاَمُ اللّه : আল কুরআন শব্দ ও অর্থ এ দুয়ের সমন্বয়ে প্রতিষ্ঠিত। যা আল্লাহ তা আলার কালাম বা কথা এবং ইহার প্রকাশ সাধারণ কথা তথা সৃষ্টিজীবের কথাবার্তার পদ্ধতি ছাড়াই কথা হিসেবে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে প্রকাশ হয়েছে।

প্রশ্ন : এখানে প্রশ্ন হতে পারে যে, কুরআন কি আল্লাহর সৃষ্টি?

উত্তর: উপরিউক্ত প্রশ্নের উত্তরে আমরা বলবো, কুরআন আল্লাহর সৃষ্টি নয়; বরং তা আল্লাহ তা'আলার কালাম। আর কালাম তাঁর সিফাতসমূহের অন্তর্ভুক্ত। আর সিফাত কখনো সৃষ্টিগত হয় না; বরং তা সন্তাগতই হয়ে থাকে। আল্লাহ তা'আলা যেহেতু মহান তাই তিনি কারো সৃষ্টি নন; বরং সবই তাঁর সৃষ্টি। আর তাঁর সকল সিফাত সন্তাগত, কারো দেওয়া নয়। তাই কালাম [কুরআন] তাঁর সন্তাগত সিফাত কারো সৃষ্ট বা উপহার নয়।

এর চেয়ে সহজ জবাব হলো, কুরআন আল্লাহর সৃষ্টি নয়; বরং তাঁর সন্তাগত সিফাত, এটা মেনে নিলাম। কেননা মুসলমান তো তিনি যিনি আল্লাহর হুকুম শুনেন ও মেনে নেন।

আল্লাহ তা'আলা নিজ সিফাত অনুযায়ী কথোপকথন করেন, যা কোনো মাখলুকের কথাবার্তার পদ্ধতিতে নয়। যেমন কুরআনে ইরশাদ হয়েছে— وَكَالَّمُ اللَّهُ مُوسَلَّى تَكَلِيْمًا আ্লাহ তা'আলা মূসা (আ.)-এর সাথে [সরাসরি] কথা বলেছেন। —[সূরা নিসা]

- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন تَلْكُ أَيَاتُ اللّٰهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ অর্থাৎ এই সব আল্লাহ তা আলার আয়াত। একে আমি যথাযথভাবে পড়ে শুনাচিছ । নিশ্চয় আপনি প্রেরিত রাস্লদের (আ.) অন্তর্ভুক্ত। –[স্রা বাকারা] তেলাওয়াত করাও এক প্রকার কথা। চাই তা প্রকাশ্যে হোক বা গোপনে। অতএব সাব্যস্ত হলো যে, আল্লাহ তা আলা কুরআন ও আয়াত দ্বারা কথা বলেন। কিন্তু এটা এমন নয় যে, যা তিনি মাখলুকের অন্তরে চেলে দেন।
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন— فَازَا قُرَانَاهُ فَاتَبِعُ قُرَانَهُ صَالَا عَلَى اللهِ अर्थार यथन আমরা তা পড়বো তখন আপনি সেই পঠনের অনুসরণ করবেন। —[সূরা কিয়ামা] পাঠ করাটা পঠিতব্য বিষয়ের সাথে সম্পৃক্ত আর তা কালামই হয়ে থাকে। সুতরাং কুরআন আল্লাহর পক্ষ থেকে পঠিতব্য বিষয়। কিন্তু তার ধরন কেমন তা আমরা জানিনা। কেননা তিনি কথা বলেন তবে আমাদের মতো নয়। কিনি তনেন তবে আমাদের মতো নয়। কেননা وَيَسَ بِمُثْلِهِ تَنْنَعُ ضَائِعً لَا الْمَا الْمَ
- \* अना आग्नार्श्व जा'आला आता वलन وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلُمَهُ اللّهُ إِلّا -अना आग्नार्श्व जा'आला आता वलन उर्शेत भाषा कथा वलन उर्शेत भाषार्भ । [मृता भृता]

স্তরাং সাব্যম্ভ হলো যে, আল্লাহ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে কথা বলেন যা কালামের অন্তর্ভুক্ত।
স্তরাং সাব্যম্ভ হলো যে, আল্লাহ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে কথা বলেন হয় ধরণ তথা আকৃতি প্রকৃতি
ভাড়া। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন تَنْزِيْلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيْنِ الْكَيْمِ الْكَتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيْنِ الْكَيْمِ الْكَتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيْنِ الْكَيْمِ الْمَكِيْمِ অর্থাৎ পরম ক্ষমতাবান, প্রজ্ঞাময় আল্লাহর পক্ষ হতে এ কিতাব অবতারিত। —[সূরা যুমার]

- \* سب سا الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِ اللهِ अर्था९ विश्व জাহানের প্রতিপালক আল্লাহর পক্ষ হতে অবতারিত এই কিতাব এতে কোনো সন্দেহ নেই।

  —[সূরা আহকাফ]

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা একথা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয় যে, কুরআন আল্লাহর কালাম। যা তাঁর নিকট হতে কুরআন হিসেবে অবতীর্ণ করেছেন। একথা দ্বারা মু'তাযিলাদের ভ্রাপ্ত বিদ্বাস খণ্ডিত হয়। তারা বলে, আল্লাহ তা'আলা প্রথমে কালাম কুরআন এক স্থানে সৃষ্টি করেছেন। অতঃপর সেই স্থান হতে তা নাজিল হয়েছে।

## কুরআন রাসূল<sup>রাবার্</sup> –এর উপর অবতারিত

وَانْزَلَةً عَلَى نَبِيِّهِ وَحْيًا . وَصَدَّقَهُ الْمُؤْمِنُونَ عَلَى ذَٰلِكَ حَقًّا . وَايْقَنُوْ اَنَّهُ كَلَامُ اللَّهِ تَعَالَى بِالْحَقِيْقَةِ وَلَيْسَ بِمَخْلُوْقِ كَكَلَامِ الْبَرِيَّةِ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবী (মুহাম্মদ ক্রিট্রেই)-এর উপর নিজ কুরআন [কালাম] ঐশী বাণী হিসেবে নাজিল করেছেন এবং মু'মিনগণ উক্ত কালামকে ওহী হিসেবে নাজিল হওয়ার ব্যাপারে তাঁকে সত্যায়ন করেছে এবং তাঁর এ কথাকে অন্তরে স্থান দিয়েছে যে, নিশ্চয় উক্ত কুরআন বাস্তবে আল্লাহর কালাম [বার্তা] উক্ত কালাম সৃষ্টিজীবের কথার ন্যায় মাখলুক নয়।

## <del>্ব্যুক্তি</del> প্রাসঙ্গিক আলোচনা ক্রিন্ত

আরি তা আলা তাঁর নবী হযরত মুহাম্মদ ক্রিট্রার এর উপর কুরআন নাজিল করেছেন। [হযরত জিবরাঈল আমীন (আ.)-এর দ্বারা] ওহীর মাধ্যমে। এমন নয় যে, কুরআন লিখিত আকারে তাঁর উপর নাজিল করেছেন। এই অভিমতের সপক্ষে কতিপয় দলিল নিমে প্রদন্ত হলো~

- \* (यभन जाल्लार जा'जाला वरलन- وَاُوْحِیَ اِلَیَّ هُذَا الْقُرَانُ لِاُنْذِرَکُمْ بِه وَمَنْ بَلَغَ अर्था९ जाभात প্রতি এই কুরআন প্রত্যাদেশ করা হয়েছে । যাতে আমি তোমাদেরকৈ ও যাদের নিকট এ কুরআন পৌছবে তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করি । [সূরা আন'আম]
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন– الْكِتَابِ वर্णाৎ হে নবী আপনি পাঠ করুন যা কিতাব হতে আপর্নার নিকট প্রত্যাদেশ করা হয়েছে। –[সূরা আনকাবৃত]
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন وكذَالِكَ أُوْحَيْنَا الْكِيْكَ رُوْحًا مِّن اَمْرِنَا -অর্থাৎ এভাবেই আমরা আপনার প্রতি ঐশী বাণী প্রেরণ করেছি, কুরআন আমার নির্দেশ। -[সূরা আশ-শূরা]
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন وَكُذَالِكَ أَوْحُينَنَا اللَّيْكَ قُرَانًا عَرَبِيًا لِتُنْذِرَ অর্থাৎ অনুরূপভাবে আমি আপনার প্রতি কুর্রআনকে আরবি ভাষায় ওহীরূপে নাজিল করেছি। যাতে আপনি মক্কাবাসী ও তার পার্শ্ববর্তী লোকদেরকে সতর্ক করতে পারেন। -[সূরা আশ-শূরা]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন بَمَا الْفُرَانَ অর্থাৎ সে মতে আমি আপনার নিকট এ কুরআন ওহী করেছি।
- \* जना जाशात्व जाल्लाव जालान النَّا اَوْحَيْنَا اللَّهُ اَوْحَيْنَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করে বলেন- اِنْكَ اَنْزَلْنَا اِلْكِتَابَ আপর আয়াতে আলাহ তা'আলা ইরশাদ করে বলেন অর্থাৎ আমি আপনার প্রতি সত্যসহ কুরআন অবতরণ করেছি যাতে আপনি মানুষের মাঝে বিচার কার্য সম্পাদন করতে পারেন। -[সূরা মায়েদা]

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা এ কথা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহপাক তাঁর নবী মুহাম্মদ ক্রিট্রাই -এর উপর কুরআন ওহীরূপে নাজিল করেছেন। এটা শুধু আল্লাহ তা আলা ও তাঁর রাস্লেরই দাবি নয়; বরং মুহাম্মদ ক্রিট্রাই নবুয়ত দাবি করার পর থেকে এ পর্যন্ত সকল মু মিন একথাকে নত শিরে মেনে নিয়েছেন। এতে কারো দ্বিমত ছিল না। নেই। থাকবেও না। এমনকি হয়রত খাদিজা বিনতে খুওয়াইলিদ (রা.)-এর চাচাতো ভাই ওয়ারাকা বিন নাওফেল পর্যন্ত তা মেনে নিয়েছিল পূর্বেকার আসমানি গ্রন্থানুসারে।

এর দ্বারা মু'তাযিলা সম্প্রদায় ও তাদের বর্তমানের অনুসারীদের বিশ্বাস রদ হয়ে যায়। কেননা তারা বলে যে, ধারণা সৃষ্টির মাধ্যমে কুরআন জিবরাঈল (আ.)-এর অন্তরে অবতরণ করা হয়েছে। অতঃপর হয়রত জিবরাঈল (আ.) নবী করীম ক্রীম্বর্ত্ত্তির এসে নিজ ভাষানুযায়ী ব্যক্ত করেছেন।

ভৈটি ত্রিটি । এই তিন্টি : অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা মুহামদ ক্রিট্টি -এর উপর কুরআনকে ওহী করেছেন। এ কথাকে মু'মিনগণ শতভাগ সত্যায়ন করেছেন। কেননা এই আকিদা আল্লাহ তা'আলার সম্পৃক্ততার সনদে ওহী নাজিল হওয়ার প্রথম দিন হতে এ কালের উদ্মত পর্যন্ত রাসূল ক্রিট্টি -এর মাধ্যমে এসেছে এবং প্রত্যেক যুগেই এর উপর ঐকমত্য সংঘটিত হয়েছে। আর তারা মনে প্রাণে বিশ্বাস করে নিয়েছে যে, কুরআন আল্লাহর কালাম। যা শব্দ ও অর্থের সমন্বয়ে পূর্ণরূপ পরিগ্রহ করেছে।

আর্থাং সর্বকালের সর্বযুগের সকল মু'মিন এ কথা মনেপ্রাণে বিশ্বাস করেন যে, কুরআন বাস্তবেই আল্লাহর কালাম। এতে কোনো সন্দেহ নেই এবং তা আল্লাহর সত্তাগত সিফাত। তা মানুষের কথাবার্তার ন্যায় সৃষ্ট নয়; বরং জগত স্রষ্টার একান্ত গুণ।

- \* এতদসম্পর্কে মহান আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَكَلَّمُ اللَّهُ مُوْسَى تَكُلِيْمًا అথিৎ আল্লাহ তা'আলা হযরত মূসা (আ.)-এর সাথে কথা বলেছেন। -[সূরা নিসা] যদি তাঁর কালাম সৃষ্ট হতো তাহলে অবশ্যই তিনি বলতেন وَانَّ اللَّهَ خَلَقَ كَلاَمَهُ لَمُوْسَلَى অর্থাৎ নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা মুসা'র সাথে কালাম সৃষ্টি করেছেন। কিন্তু তিনি এমনটি বলেননি।
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন ﴿ وَكُمُّ الْمَنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ

অতএব উপরিউক্ত আলোচনা দ্বারা বুঝা গেল যে, কুরআন আল্লাহর কালাম মাখলুক বা সৃষ্ট নয়। এটাই প্রকৃত মু'মিনের বিশ্বাস। এ কারণেই ইমাম আজম (র.) বলেছেন, মহাগ্রন্থ আল কুরআন পুস্তিকায় লিপিবদ্ধ, মানুষের অস্তরে রক্ষিত, রসনায় পঠিত, নবীর প্রতি অবতারিত এবং আমাদের কুরআনের উচ্চারণ সৃষ্টি। কিন্তু তা সৃষ্ট নয়।

## আল কুরআন বা কালামুল্লাহ অমান্যকারী কাফের

فَمَنْ سَبِعَهُ فَزَعَمَ اَنَّهُ كُلامُ الْبَشَرِ فَقَدْ كَفَر . وَقَدْ ذَمُهُ اللّٰهُ تَعَالَى وَعَابَهُ وَاوْعَكَهُ عَذَابَهُ حَيْثُ قَالَ سَأُطْلِيْهِ سَقَرَ فَلَمَّا اَوْعَكَ اللّٰهُ تَعَالَى بِسَقَرَ لِمَنْ قَالَ اِنْ هَٰذَا اِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ عَلِمْنَا اَنَّهُ قَوْلُ خَالِقِ الْبَشرِ وَلَا يَشْبَهُهُ قَوْلُ الْبَشرِ. وَلا يَشْبَهُهُ قَوْلُ الْبَشرِ.

অনুবাদ: অতএব যে ব্যক্তি কুরআন শ্রবণ করতঃ একথা বলবে যে, কুরআন মানুষের কথা। তাহলে সে অবশ্যই কাফের হয়ে যাবে। আল্লাহ তা'আলা এ প্রকৃতির লোকদের প্রতি নিন্দা ও দোষারোপ করেছেন এবং তাকে জাহান্নামের শাস্তি প্রদানের ধমকও দিয়েছেন। যেমন তাঁর বাণী অতি শীঘ্রই তাকে আমি সাকার জাহান্নামে নিক্ষেপ করব। সূতরাং যখন আল্লাহ তা'আলা ঐ ব্যক্তিকে সাকার নামক জাহান্নামের ধমক দিলেন, যে বলবে নিশ্চয় এটি [আল কুরআন] মানুষের কথাবার্তা বৈ কিছু নয়। এখন আমরা অবগত হলাম যে, নিশ্চয় আল কুরআন মানুষের স্রষ্টার বাণী। মানুষের কথাবার্তার সাথে এর কোনো সাদৃশ্যতা নেই।

# <sup>২০০</sup>০০ প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রিক্ত

ভাৰতি আৰু : অৰ্থাৎ যে ব্যক্তি কালামুল্লাহ শ্ৰবণ করতঃ বলবে এটি আল্লাহর বাণী নয়; বরং মানুষের কথা। তাহলে সে কাফের হয়ে যাবে। কারণ আল্লাহ তা আলাই এই কুরআনকে কালামুল্লাহ বলে অবহিত করেছেন।

\* যেমন তিনি বলেন وَأَنَ اكَدُ مَنَ الْمُشْرِكِيْنَ اسْتَجَارَكَ فَاجِرْهُ حَتَّى — বলেন وَأَنَ اكْدُ مُأَمَنَهُ عَامَنَهُ عَامَنَهُ عَامَنَهُ عَامَنَهُ مَامَنَهُ عَامَنَهُ عَالَمُ اللّهِ ثُمُ اللّهِ ثُمُ اللّهِ ثُمُ اللّهِ ثُمُ اللّهِ ثُمُ اللّهِ تَعْمَ اللّهِ عَلَيْهُ مَامَنَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَامَنَهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْ

উল্লিখিত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা নিজেই আল কুরআনকে কালামুল্লাহ বলেছেন। অতএব যে কেউ একে মানুষের কালাম বলবে উপরিউক্ত আয়াতের বিরোধিতা বিবাদী বশতঃ সে অবশ্যই কাফের হয়ে যাবে। কারণ কুরআনের কোনো আয়াত বা অংশের বিরোধী, বিবাদী বা প্রতিবাদকারী কাফের বৈ কিছু নয়।

عَوْلُهُ فَقَدُ كَفَر -এর পরিচিতি বিস্তারিতভাবে ভূমিকায় দেওয়া হয়েছে। প্রয়োজনে সেখানে দেখা যেতে পারে।

মহাগ্রন্থ আল কুরআন আল্লাহ তা'আলার পবিত্র কালাম । এটা কোনো মানবের কালাম নয় এবং মানুষের সৃষ্টিও নয় । এমনকি আল্লাহ তা'আলারও সৃষ্টি নয় ।

এতদসত্ত্বেও যদি কোনো ব্যক্তি আল কুরআনকে মানুষের কালাম, তার সৃষ্ট বলে, কিংবা বিশ্বাস করে তাহলে আল্লাহ তা আলা তাকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করবেন এবং তাকে তিরস্কারও করেছেন। যেমন তিনি বলেন سَانَصَلِيْهِ سَعَنَ صَلْاً অর্থাৎ অতি সত্তর আমি তাকে সাকার (নামক) জাহান্নামে হাজির করবো। [মুদ্দাসসির] যদি তিনি এই ব্যক্তিকে তিরস্কার না-ই করতেন, তবে সাকারে হাজির করার অর্থ কি?

ভেত্ত ভিত্ত ভিত্

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা এটাই। এর বিপরীতই ভ্রন্ততা। যেমনটি হয়েছে, মু'তাযিলাদের বেলায়।

## আল্লাহর গুণকে মানুষের গুণের সাথে তুলনা করা অবৈধ

وَمَنْ وَصَفَ اللّٰهُ تَعَالَى بِمَعْنَى مِنْ مَعَانِى الْبَشِرِ فَقَدْ كَفَر ـ فَمَنْ اَبْصَر هَٰذَا فَقَد اللّٰهَ اَبْصَر هٰذَا فَقَد اعْتَبَرَ وَعَنْ مِثْلِ قَوْلِ الْكُفَارِ إِنْزَجَر وَعَلِمَ اللّٰهَ تَعَالَى بِصِفَاتِهِ لَيْسَ كَالْبَشِرِ.

অনুবাদ: যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলাকে মানবীয় বিশেষণ হতে কোনো একটি দারা বিশেষিত করবে সে কাফের হয়ে যাবে। অতএব যে ব্যক্তি এ ব্যাপারে অর্ন্ডদৃষ্টিতে দেখবে সে, শিক্ষা গ্রহণ করবে এবং সে কাফেরদের মতো অবাস্তব ও অবাস্তর কথা বলা থেকে বিরত থাকবে এবং সে সঠিক ভাবে জানবে যে, আল্লাহ তা'আলা স্বীয় গুণাবলিতে মানুষের মতো নন।

# খ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>খ্</mark>রীক

ভেনাক হৈতে গ্রন্থকার (র.) আল্লাহর গুণাবলির সাথে মাখলুকের গুণাবলি কিংবা মাখলুকের গুণাবলির সাথে আল্লাহর গুণাবলির তুলনা দেওয়ার বিধান বর্ণনা করেছেন। যেহেতু আল্লাহ তা'আলা স্রষ্টা। সন্তাগত ভাবেই তিনি নিজ বিশেষণ তথা গুণাবলির অধিকারী, তাঁর কোনো গুণ কারো থেকে উপহার বা দান হিসেবে পাননি; বরং তিনি সকল সৃষ্টিকে অনেক গুণ দান করেছেন। তাই তাঁর গুণাবলি মাখলুকের গুণাবলির সাথে তুলনা দেওয়া বৈধ নয়। কিন্তু যদি কেউ আল্লাহর কোনো গুণকে মানবীয় গুণের সাথে তুলনা করে বা তাঁর গুণ মানুষের মধ্যে রয়েছে বলে স্বীকার করে, তাহলে সে কাফের হয়ে যাবে। এর সত্যতার ঘোষণা দিয়ে আল্লাহ তা'আলা বলেন— الشَهْ الْمُحَمِّ الْم

- \* अर्था किन मुम्मन में अरवान मार्जा النَّطِيفُ النَّحْبِيْرُ -अरव आग्नार्ज वर्णन के अर्था किन अर्था अरवान मार्जा
- \* जिन जाता वरनन وهُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفُورُ अर्था९ जिन পताक्रमगानी, क्रमागीन।
- \* তिনি আরো বলেন- وَهُـوَ الْعَلِّئُ الْكَبِيْرُ অর্থাৎ তিনি সর্বোচ্চ, মহান।

- \* তিনি আরো বলেন– وَهُـوَ الْعَلِيْمُ الْقَدِيْرُ অর্থাৎ তিনি সর্বজ্ঞানী, সর্বশক্তিমান ।
- \* जिनि जारता वरनन وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيْرُ जर्था९ जिनि পताक्रमणानी, সर्वे ।
- \* जिनि आता वलन وهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ अर्था९ जिनि সर्वाणा, সर्वप्राः

এসব গুণাবলি হতে কোনো একটিকে যদি আল্লাহর গুণাবলি মনে না করা হয়, তাহলে অবশ্যই কুরআনের আয়াতকে অস্বীকার করা হয়। আর কুরআনের আয়াতকে অস্বীকার করা কুফরি। अर्था९ উপদেশ গ্রহণকারী যখন আল্লাহ তা'আলার কোনো: قُولُهُ: فَمَنْ النَّصَرَ هَذَا সিফাতে কামালিয়া অস্বীকারকারীর পরিণাম সম্পর্কে অবগত হবে, তখন সে এ ধরনের ভ্রান্ত মৃতবাদ হতে বিরত থাকবে। থেমন ইহুদিরা হযরত মূসা (আ.) কে বলেছিল — لَنَ نُوْمِنَ वर्था९ তোমার উপর আমরা কখনো ঈমান আনবো ना यजका لَلُ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جُهْرَةً পর্যন্ত আমরা সরাসরি আল্লাহকে না দেখবো। -[সুরা বাকারা]

উম্মতে মূসার এই বিভ্রাপ্তির কারণ হলো, তারা মনে করেছিল আল্লাহ তা'আলা মানবীয় গুণাবলির সাদৃশ্য। মানুষ যেভাবে কথা বলে, শ্রবণ করে, অনুরূপ আল্লাহ তা'আলাও করে থাকেন। তাই তাদের মধ্যে এই আপত্তি উত্থাপিত হয়েছিল।

অতএব, আল্লাহকে আমরা কথা বলাবস্থায় সরাসরি দেখবো। তাদের এই বিভ্রান্তির কারণে আল্লাহ তা'আলার শাস্তি এসেছিল। অতএব যে সকল লোক তাদের মত অনুসরণ করবে, তারা তাদের মতো বিভ্রান্ত হবে। আর যারা জ্ঞানী বা উপদেশ গ্রহণকারী তারা এ ধরনের পরিণাম হতে শিক্ষা গ্রহণ করতঃ এ বিভ্রান্তি হতে বিরত থাকবে। এমনকি জ্ঞানী ব্যক্তিরা বিরত থাকেন धे ধরনের কথা হতে যেমনটি বলেছিল মক্কার তৎকালীন কাফেররা। إِنْ هَٰذَا الَّا قَوْلُ । الْبَشْرِ অর্থাৎ ইহা মানুষের কথা বৈ কিছু নয়। আল্লাহ তা'আলা এদেরকে ধমক তথা সতর্ক করেছেন سَاُصُلِيْه سَقَلَ অর্থাৎ অতি সত্তর আমি "সাকার" নামক জাহারামে তাদেরকে উপস্থিত করবো । -[সুরা মুদ্দাসসির]

### ষষ্ঠ পাঠ

## আল্লাহ তা'আলাকে দর্শন সম্পর্কীয় আকিদা

وَالرُّوْيَةُ حَتَّى لِاَهْلِ الْجَنْةِ بِغَيْرِ إِحَاطَةٍ وَلَا كَيْفِيَةٍ كَمَا نَطَقَ بِه كِتَابُ رَبِّنَا وُجُوْهُ يَّوْمَ عِنْدٍ نَاضِرَةٌ إِلَىٰ رَبُهَا نَاظِرةً.

অনুবাদ: জানাতবাসীদের জন্য আল্লাহ তা'আলার দর্শন লাভ সত্য। এতে কোনো প্রকার সীমাবদ্ধতা, প্রতিবন্ধকতা ও ধরন থাকবে না। যেমন— আমাদের রবের কিতাব এ সম্পর্কে ঘোষণা দিয়েছে "সে দিন (পরকাল) অনেক চেহারা উজ্জ্বল সজীব থাকবে। তারা তাদের প্রভুর প্রতি দৃষ্টিমান থাকবে।"

# ক্রিন্তু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>ক্রিন্তু</sup>

غُولُهُ ٱلرُّؤَيَّهُ حُقَّ الْحُ الْرُوَيَةُ حُقَّ الْحُ الْحُولِيَةُ حُقَّ الْحُ الْحُولِيةُ كُولُهُ الرُّؤيَّةُ حُقَّ الْحُ الْحُولِيةُ عُولُهُ الْرُؤيَّةُ حُقَّ الْحُ

- \* (कनना जाल्लार ठा'जाला निष्किर वर्तनन وُكُوهُ يُوْمَئِذُ نَاضِرَةً اللَّى رَبُهَا نَاظِرةً पर्यार जाल्लार ठा'जाला निष्किर वर्तनन क्षेत्र वर्षा अधि ज्ञान उस्त्रीय र्राय अधि जालार वर्णकरा वर्णकरा ।

  -[अता कियाभा]
- \* এ সম্পর্কে হ্যরত নবী করীম الْكُمْ مَا تَرُونَ الْقَمَر (الْقَمَر তামরা তোমাদের প্রভুকে (জারাতে) দেখতে পাবে, যেমনিভাবে পূর্ণিমার রাতে তোমরা চাঁদ দেখতে পাও। [বুখারী ও মুসলিম] অর্থাৎ আমরা সকলেই আল্লাহ তা'আলার দর্শন লাভে চির ধন্য হবো। আর এ দেখার মধ্যে আমরা তাঁকে পরিবেষ্টন করতে পারবো না। এটা কখনো সম্ভবও নয়। কেননা তিনি নিজেই বলেন— الْاَبْمَارُ وَهُو يُدُرِكُ الْاَبْمَارُ وَهُو يُدُرِكُ الْاَبْمَارُ وَهُو يُدُرِكُ الْاَبْمَارُ وَهُو الْاَبْمَارُ وَالْاَبْمَارُ وَهُو الْاَبْمَارُ وَالْاَبْمَارُ وَالْاَلْمَارُونَ وَالْاَلْمَارُونَ وَالْمُو الْلَالْمِالُونُ وَالْاَلْمُا وَلَالْمَارُونَ وَالْمَارُونَ وَالْمُونُ وَالْمُولِ وَالْمُونُ وَلِي الْمُعْلِقُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ

অতএব, বুঝা গেল আমরা আল্লাহ তা'আলার দর্শন লাভে চির ধন্য হবো। তবে তাঁকে দেখায় পরিবেষ্টন করতে পারবে না। পরিবেষ্টন বলা হয় যা সীমা ও দিকের উপর নির্ভরশীল। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা হলো এ সন্তার নাম যাঁর কোনো দিক নেই। যাঁর কোনো সীমা নেই।

তিনি এসব হতে সম্পূর্ণ রূপে মুক্ত ও পবিত্র। সুতরাং তাঁকে কোনো বান্দা দেখায় পরিবেষ্টন করতে পারবে না। অনুরূপ তিনি ১৯৯৯ তথা ধরন ও অবস্থা হতে পবিত্র। কারণ তা অবয়বের বৈশিষ্ট্য। আর তিনি অবয়ব হতেও পবিত্র।

কিন্তু বিপদগামী মু'তাযিলা, খাওয়ারিজ, ইমানিয়া ও জাহমিয়া সম্প্রদায় আল্লাহকে দর্শন সম্পর্কে বলে তাঁর দর্শন লাভ বান্দার জন্য দুনিয়াতে তো সম্ভবই নয় এমনকি আখেরাতেও সম্ভব নয়। তাদের মতামতের স্বপক্ষে দলিল হিসেবে যুক্তি পেশ করে বলে যে, কোনো বস্তুর দর্শন লাভের জন্য পূর্বশর্ত হলো—

- দর্শকের মধ্যে বস্তু দর্শনের শক্তি সামর্থ্য থাকা।
- ২. বস্তুটি দর্শকের সামনে বিদ্যমান থাকা।
- ৩. বস্তুটি আলো কর্তৃক পরিবেষ্টিত থাকা।
- 8. এবং দর্শনের উপযুক্ত স্থানে থাকা। অদি দূরে বা অতি নিকটে না হওয়া।

কারণ বস্তুটি অতি নিকটে থাকলে বা অতি দূরে থাকলে তা দর্শনে ব্যাঘাত ঘটে। সুতরাং তা উপযুক্ত স্থানে থাকাই দর্শনের জন্য যথার্থ। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা স্থান, কাল, দিক, সীমা, অবস্থা ও ধরন হতে সম্পূর্ণ পবিত্র। [যা উপরে বর্ণিত হয়েছে] অতএব যখন আল্লাহ তা'আলা উপরিউক্ত বিষয় হতে পৃতঃপবিত্র, তখন তাঁকে দর্শনের শর্তসমূহ পাওয়া অসম্ভব। যার কারণে তাঁর দর্শন দুনিয়া ও আখেরাতে একেবারেই অসম্ভব।

উপরিউক্ত আপত্তির জবাব কয়েকটি হতে পারে। নিম্নে তা দেওয়া হলো-

প্রথম জবাব : এদের জবাবে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতগণ বলেন, যখন স্বয়ং আল্লাহ তা আলা বান্দার সাথে নিজ দিদারের কথা ব্যক্ত করেছেন এবং রাসূল ক্রিট্রাই ও তাঁর হাদীসে একথার স্বীকৃতি দান করেছেন। যার কথা উপরে বর্ণনা করা হয়েছে। তখন এর বিরোধী কোনো যুক্তি বা প্রমাণ পেশ করা মুমিনের জন্য আদৌ সমীচীন নয়। কেননা মুমিন ব্যক্তি যখন আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের কোনো বাণী শোনে عَفَرُانَكُ অর্থাৎ তখন তারা বলে, আমরা এটা শ্রবণ করলাম ও মেনে নিলাম। হে আমাদের পালনকর্তা তুমি আমাদেরকে ক্ষমা কর। বাকারা এটাই প্রকৃত মুমিনের বৈশিষ্ট্য।

পক্ষান্তরে এর বিপরীত কোনো যুক্তি প্রমাণ পেশ করার মানেই হলো তাঁদের কথা-হুকুম অমান্য করা। আর তাদের কথা হুকুম অমান্য করা কুফরির শামিল। (আল্লাহ আমাদের হেফাজত করুন।) বিতীয় জবাব : আল্লাহর দর্শন্ অস্বীকারকারীদের জবাবে বলা যায় যে, আল্লাহ তা আলা নিজেই বলেছেন, ان الله عَلَى كُلِ شَنَى قَدِيْدُ অর্থাৎ নিশ্চয় আল্লাহ তা আলা সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।

যা দারা প্রতীয়মান হয়, যেকোনো কাজ সম্পাদন করতে তাঁকে ক্লান্তি পেতে হয় না; বরং সকল কাজ সম্পাদন করা একেবারেই তাঁর নিকট সহজ। সূতরাং যে সমস্ত প্রতিবন্ধকতার কারণে বান্দার জন্য আল্লাহ তা'আলার দর্শন লাভ অসম্ভব মনে করা হয়, সে সমস্ত প্রতিবন্ধকতা দ্রীভূত করে আল্লাহ তা'আলা বান্দার সাথে দেখা দেওয়া তার জন্য সহজ বৈ কিছু নয়। কারণ এ কাজটিও আয়াতে বর্ণিত অন্যসব কাজের অন্তর্ভুক্ত। যেমন নবী করীম ক্লিট্রেই কে তিনি সামনে পেছনে দেখার শক্তি দান করেছিলেন।

তৃতীয় জবাব: পবিত্র কুরআনে উল্লেখ আছে যে, হযরত মুসা (আ.) আল্লাহ তা'আলার নিকট আবেদন করেছিলেন যে, رَبَ أَنْتُى ٱنْظُرُ الْكِيكُ অর্থাৎ হে আমার প্রতিপালক! তুমি আমাকে দেখা দাও। আমি তোমার দর্শন লাভ করবোঁ।

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, যদি আল্লাহ তা'আলাকে মানুষের পক্ষে দেখা অসম্ভব হতো তবে নবী হযরত মূসা (আ.) আল্লাহ তা'আলার নিকট এই আবেদন করতেন না। যেহেতু সম্ভব সেহেতু তিনি আবেদন করেছেন। যদি একথা অস্বীকার করা হয় তাহলে বলতে হবে যে, হযরত মূসা (আ.) আল্লাহ তা'আলার জাত ও সন্তা সম্পর্কে জানতেন যে, কোনটি সম্ভব এবং কোনটি অসম্ভব। অথচ হযরত মূসা (আ.) এ সম্পর্ক অনভিজ্ঞ ছিলেন না; বরং বিজ্ঞই ছিলেন। কারণ হযরত মূসা (আ.) আল্লাহর সন্তা সম্পর্কে বিজ্ঞ ছিলেন এবং তাঁর আবেদন সঠিক হওয়ার কারণে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন لَنْ تَرَانِي وَلَكِنِ انْظُرُ اللّهِ السَّمَا اللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ

যেহেতু মূসা (আ.)-এর দেখা পাহাড় নিজ স্থানে অনড় থাকার উপর স্থগিত রাখা হয়েছে। আর পাহাড় নিজ স্থানে থাকা সম্ভব। তাই আল্লাহ তা আলাকে দেখাও সম্ভব। চাই উক্ত দর্শন দুনিয়াতে হোক বা আখেরাতে। যদি দুনিয়াতে মানুষ দুর্বলতার কারণে আল্লাহর দর্শন লাভে মানুষ চিরধন্য হতে পারছে না। কিন্তু উক্ত দুর্বলতা জান্নাতবাসীর থাকবে না।

### এই দুনিয়ায় আল্লাহকে কেউ দেখেছে কি না :

এই দুনিয়ায় কারো পক্ষে আল্লাহ তা'আলাকে দেখা সম্ভব কিনা? মুসলিম উন্মাহ এ ব্যাপারে একমত যে দুনিয়ায় থাকাবস্থায় আমাদের এই চর্ম চোখ দ্বারা আল্লাহকে দেখা কারো দ্বারা সম্ভব হয়ন। কিন্তু হজুর আল্লাই –এর ব্যাপারে মতানৈক্য পরিলক্ষিত হয়। কতক হযরত চর্ম চোখে দেখাকে অস্বীকার করেন আর কতক হযরতের ব্যাপারে তা স্বীকার করেন। আর এটা এমন এক মাসআলা, যে মাসআলায় সাহাবায়ে কেরামের মধ্যেও মতানৈক্য হয়েছে। হযরত আয়শা (রা.) তা অস্বীকার করেন। যখন হযরত মাসরুক (রা.) তাকে জিজ্ঞাসা করলেন هَلُ رُبُهُ مُكُمُلُ رُبُهُ مِكُمُلُ رُبُهُ మুহাম্মদ আল্লাই কি তাঁর রব বা প্রতিপালককে দেখেছেন? তখন আয়শা (রা.) বলেন, القَدُ قَفَ شَعْمِرَى مِمُا قُلْتَ অর্থাৎ তোমার কথায় আমার শরীরের লোম দাঁড়িয়ে গেল। যে ব্যক্তি বলবে মুহাম্মদ আল্লাহকে দেখেছে সে মিথ্যাবাদী।

কিন্তু একদল লোক এমনই বলে; হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ আল্লাহকে স্বীয় চোখ দ্বারা দেখেছেন। কিন্তু হযরত আতা (রা.) এটাই বর্ণনা করেন, তবে তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ আল্লাহকে অন্তর দিয়ে প্রত্যক্ষ করেছেন। এর দ্বারা বুঝা যায়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনার মধ্যে তথা তাবনা রয়েছে। সর্বোপরি কথা হলো উক্ত মাসআলায় আল্লাহকে দেখার উপর তিন্দুল্লাহ আল্লাহকে দেখার উপর তিন্দুল্লাহ আল্লাহকে দেখার উপর। যার দ্বারা প্রমাণ করা যে, রাসূলুল্লাহ আল্লাহকে দেখেছেন।

সিদ্ধান্ত হলো এ ব্যাপারে আল্লাহ-ই ভালো জানেন। সুতরাং উপরিউক্ত দলিল প্রমাণ দারা ভ্রান্তমতাবলম্বনকারী মু'তাযিলা, খাওয়ারিজ ও জাহমিয়াদের যুক্তির খণ্ডন সুস্পষ্ট হয়ে গেল।

## আল্লাহর দর্শন সম্পর্কীয় ঈমান রাখা কর্তব্য

وَتَفْسِيْرُهُ عَلَى مَا اَرَادَ اللّهُ تَعَالَى وَكُلُّ مَاجَاءَ فِي ذَالِكَ مِنَ الْحَدِيْثِ السَّحِيْثِ عَنْ رَسُولِ اللّهِ طَلِّيْنَ فَهُو كَمَا قَالَ وَمَعْنَاهُ عَلَى مَا اَرَادُ وَلَا السَّحِيْجِ عَنْ رَسُولِ اللّهِ طَلِّيْنَ بِالْرَائِنَا . وَلَا مُتَوهِّبِيْنَ بِالْهُوائِنَا فَإِنّهُ مَا نُدْخِلُ فِي ذَٰلِكَ مُتَاوِّلِيْنَ بِالْرَائِنَا . وَلَا مُتَوهِّبِيْنَ بِالْهُوائِنَا فَإِنّهُ مَا نُدْخِلُ فِي ذَٰلِكَ مُتَاوِلِيْنَ بِالْرَائِنَا . وَلَا مُتَوهِبِيْنَ بِالْهُوائِنَا فَإِنّهُ مَا سَلِمَ لِلهِ عَلَيْهِ إِلَّا مَنْ سَلِمَ لِللّهِ عَزْ وَجُلٌ وَلِرَسُولِهِ عَلَيْنَا وَرَدً عِلْمَ مَا اللّهُ عَلَيْهِ إِلَى عَالِمِهِ اللّهُ عَدْ وَجُلٌ وَلِرَسُولِهِ عَلَيْنَا فَالِمِهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ إِلّهُ مَنْ سَلِمَ لِللّهِ عَزْ وَجُلٌ وَلِرَسُولِهِ عَلَيْكُمْ وَرَدً عِلْمَ مَا اللّهُ عَلَيْهِ إِلَى عَالِمِهِ.

অনুবাদ: উপরিউক্ত আয়াতের ব্যাখ্যা হবে আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা ও জ্ঞানানুসারে এবং এ সম্পর্কে মহানবী ক্রাণ্ট্রী থেকে যে সব বিশুদ্ধ হাদীস বর্ণিত হয়েছে তা এমনভাবে গ্রহণ করতে হবে। যেভাবে তিনি বলেছেন এবং এর দ্বারা তিনি যে অর্থ উদ্দেশ্য করেছেন তা স্বীকার করে নিতে হবে। এতে আমরা নিজেদের রায় মোতাবেক অপব্যাখ্যা এবং নিজেদের প্রবৃত্তির বশবর্তী হয়ে কোনো ব্যাখ্যা তথা সন্দেহের অনুপ্রবেশ করবো না। কারণ দীনের ব্যাপারে কেবল সেই ব্যক্তিই পদস্থলন হতে নিরাপদ থাকে যে নিজেকে আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাস্ল ক্রাণ্ট্রী-এর নিকট সমর্পণ করেছে এবং যেসব বিষয়ে তার সংশয় হয়, যেসব বিষয়ে সেতৎসম্পর্কে পণ্ডিতগণের উপর ছেড়ে দিবে।

# <sup>এই প্রি</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রি

على النخ : অর্থাৎ সঠিক ও প্রকৃত মু মিনগণ কখনো নিজের ইচ্ছা প্রবৃত্তি অনুযায়ী কুরআন ও হাদীসের ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ করে না। বরং সব বিষয়ে আল্লাহ ও তাঁর রাসূল এর বাণীর উপর শ্রদ্ধাশীল হয়। কিন্তু যে সব বিষয়ে তাঁর সংশয় সৃষ্টি হয় সেসব বিষয়ে কোনো ধরনের হস্তক্ষেপ না করে তৎসংশ্লিষ্ট পণ্ডিতগণের উপর ছেড়ে দিবে এবং তাঁর থেকে জিজ্ঞাসা করতঃ সংশয় দূর করে নিবে।

কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেন هَاسَئِلُوَا اَلْمَالُ الدَّكُرِ إِنْ كُنتُمْ لاَ تَعَلَمُونَ অর্থাৎ যদি তোমরা কোনো বিষয় সম্পর্কে না জেনে থাক, তবে জ্ঞানী পণ্ডিত্রগণ হতে জেনে নাও। -[সূরা নাহল] উপরিউক্ত নীতি সাহাবায়ে কেরাম হতে এ পর্যন্ত সর্ব পর্যায়ক্রমে চলে আসছে। যার কারণে সঠিক ইলমে আমাদের পর্যন্ত এসেছে। তার এ নীতিই সঠিক ইলমের মাপকাঠি।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ৮-ক

## আত্মসমর্পণ ইসলামের মূলনীতি

وَلاَ يَثْبُتُ قَدَمُ الْاسْلامِ اللَّ عَلَى ظَهْرِ التَّسْلِيْمِ وَالْاِسْتِسْلامِ فَمَنْ رَامَ عِلْمَ مَا حُجِزَ عَنْهُ عِلْمُهُ وَلَمْ يَقْنَعُ بِالتَّسْلِيْمِ فَهْمَهُ حَجَبَهُ مَرَامَهُ عَنْ خَالِصِ التَّوْحِيْنِ وَصَافِى الْمَعْرِفَةِ وَصَحِيْحِ الْإِيْمَانِ فَيَتَنَبُنُبُ عَنْ خَالِصِ التَّوْحِيْنِ وَصَافِى الْمَعْرِفَةِ وَصَحِيْحِ الْإِيْمَانِ فَيَتَنَبُنُبُ بَيْنَ الْكُفْرِ وَالْإِيْمَانِ وَالتَّصْرِيْنِ وَالتَّكُنْ يَبْ وَالْإِقْرَارُ وَالْإِنْكَارِ مَوْسُوسًا بَيْنَ الْكُفْرِ وَالْإِيْمَانِ وَالتَّصْرِيْنِ وَالتَّكُنْ يَبْ وَالْإِقْرَارُ وَالْإِنْكَارِ مَوْسُوسًا تَائِهًا شَاكُنُ وَالْإِنْكَارِ مَوْسُوسًا وَالتَّعْدَى الْمُكَنِيْبِ وَالْإِقْرَارُ وَالْإِنْكَارِ مَوْسُوسًا تَائِهًا شَاكُنُ وَالْمَالِمُ اللهُ وَالْمَالِمُ الْمُعْرِقُ وَالْمِنْ الْمُعَالِمُ الْمُعْرِقِ وَالْمِيْلِيِّ وَالْمَالِمُ الْمُعْرِقِيْنِ وَالْمَالِمُ الْمُعْرِقِيْنَ وَالْمُعَلِيْنِ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُعْرِقِ وَالْمُ الْمُعْرِقِيْنِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْلِيْدِ وَالْمُ الْمُ الْمُعْرِقِ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُ الْمُعْرِقُ وَالْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ وَالْمُعْرِقُ الْمُعْلِقُ عَلَامُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمِلِ وَالْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُ

অনুবাদ: পূর্ণ আত্যসমর্পণ ও বশ্যতা মেনে নেওয়া ব্যতীত ইসলাম প্রতিষ্ঠিত হয় না। অতএব যে ব্যক্তি এমন ইলম তথা জ্ঞান অর্জনের প্রতি ঝুঁকে যাবে যে জ্ঞান তার থেকে বিলুগু/ ফিরিয়ে রাখা হয়েছে। এবং যার আত্যা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের কদমে সমর্পণ করে তুষ্ট হয়নি। তার এ বুঝ নিজ উদ্দেশ্যকে নির্ভেজাল একত্ববাদ স্বচ্ছ মারেফাত এবং বিশুদ্ধ ঈমান হতে বহু দূরে রাখবে। যার ফলে কুফরি ও ঈমান সত্যায়ন ও মিথ্যা, স্বীকার ও অস্বীকারের মাঝে প্রবঞ্চক দিশেহারা ও সংশয়ী অবস্থায় দোদুল্যমান থেকে যায়। এমতাবস্থায় সে না হয় পূর্ণ সমর্থক মু'মিন এবং না হয় দৃঢ় অবিশ্বাসী মিথ্যাশ্রয়ী।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>স্ট্রি</mark>ক্

ইসলাম বলা হয় নিজ আত্মাকে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের দায়িত্বে ছেড়ে দেওয়াকে। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন وَلَا يَعْبُتُ لَكُ رَبُهُ السَلَمُ قَالَ الْعُلَمِيْنَ الْعُلْمِيْنَ الْعُلَمِيْنَ الْلَهِ الْإِسْلَامُ الْعُلَمِيْنَ الْلَهِ الْإِسْلَامُ الْعُلْمِيْنَ الْلَهِ الْإِسْلَامُ الْعُلَمِيْنَ الْلَهِ الْمُسْلِمُ الْعُلَمِيْنَ الْلَهِ الْمُسْلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْمُعْلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمِيْنَ الْعُلِمُ الْعُلِمِيْنَ الْمُعْلِمُ الْعُلِمُ الْعُ

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৮-খ

সুতরাং আমাদেরকে ইসলামের জন্য নিজ আত্মা (জীবন-মরণ) এমনভাবে সমর্পণ করা যেমন মৃত লাশ গোসল দেওয়ার সময় গোসলদাতার নিকট অর্পিত হয়ে থাকে।

যেমন ন্বীকে আল্লাহ তা আলা বলেন وَمُمَاتِي وَمُحْيَاى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي كَا الْعَلَمِيْنَ صَلَوْتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَانَ وَمَمَاتِي صَلَوْتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَانَ وَمَمَاتِي صَلَوْتِي الْعَلَمِيْنَ مَا اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ مَا اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ مَا اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ مَا اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ مَا اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ اللّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ اللّهِ مَا اللّهِ رَبّ الْعَلَمِيْنَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

ভুটি ইনলামের হুকুম আহকাম এর উপর তুষ্ট না হয়ে নিজের রুচি মাফিক যুক্তির নিরিখে ইসলামের অপব্যাখ্যা দান করতঃ ভ্রান্ত মতবাদের অনুসরণ করবে সে খালেছ তাওহীদ, স্বচ্চ মারেফাত ও বিশুদ্ধ ঈমানের ধারে কাছেও যেতে পারবে না। ফলে বিভ্রান্ত হবে এবং জাহান্নামী হবে।

وَلَمْ يَقْنَعُ وَلَمْ يَقْنَعُ وَلَمْ يَقْنَعُ وَلَا يَقْنَعُ وَلَمْ يَقْنَعُ وَلَا يَقْنَعُ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ ﴿ وَالْفَوَادَ كُلُ الْوَلْمُكُ وَلَا يَقُفُ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ ﴿ وَالْفَوَادَ كُلُ الْوَلْمُكُ كُلُ الْوَلْمُكُ كَانَ عَنَهُ مَسْتُولًا وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَمَعُ وَالْبَصَرَ وَالْفَوَادَ كُلُ الْوَلْمُكَ كَانَ عَنَهُ مَسْتُولًا وَلاَ يَعْنَهُ مَسْتُولًا بِهِ اللهُ وَلا يَعْنَهُ مَا يَعْنَهُ وَلا يَعْنَى اللهُ الْفُولُا لَكُلُ الْوَلْمُ اللهُ وَلا يَعْنَى اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَالِمُ اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَالِمُ اللهُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَالِمُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَالِمُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَالِمُ المُعْنَى اللهُ المُعْنَالِمُ المُعْنَالِمُ المُعْنَالِمُ المُعْنَالِمُ المُعْنَالِمُ المُعْنَالِمُ المُعْنَالِمُ الم

কারণ রাস্ল ক্রিটি বলেছেন من قَالَ في الْقُرانِ بِرَايِه فَلْيتَبُوا مُقَعْدَهُ مِنَ الْنَارِ অর্থাৎ য়ে ব্যক্তি নিজ রায় মোতাবেক ক্রুআন সম্পর্কে আলোচনা করবে সৈ নিজ বাসস্থান জাহান্নামে করে নিবে। জন্য এক বর্ণনায় বলেছেন من قَالَ فِي الْقُرانِ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَلْيتَبُوا مُقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ অর্থাৎ যে কুরুআন সম্পর্কে জনবিজ্ঞ হয়ে কিছু বলবে, সে নিজ বাসস্থান জাহান্নামে করে নিবে। এর মূল কারণ হলো আল্লাহর দীন আল্লাহর প্রদন্ত হয়ে থাকে। জ্ঞান বা মস্তিক্ষ হতে নয়। অন্যথায় তিনি কোনো রাসূল পাঠাতেন না এবং কিতাবও অবতরণ করতেন না।

وَلاَ يَصِحُّ الْإِيْمَانُ بِالرُّوْيَةِ لِأَهْلِ دَارِ الْإِسْلَامِ (أَي الْجَنَّنَةِ). لِمَن اعْتَبَرَهَا منْهُمْ بوهَمْ اوْتَأُولَهَا بِفَهْمٍ . (مِنْ رَايِهِ) إذْ كَانَّ تَاْوِيَلُ الرُّوْيَةِ وَتَأُويْلُ كُلِّ مَعْنَى يُضَافُ إِلَى الرُّبُوْبِيَّةِ لاَ يَصِحُّ فَلاَ يَصِحُ الْإِيْمَانُ بِالرُّوْيَةِ إِلاَّ بِتَرْكِ التَّاوِيْلِ وَلُزُوْمِ التَّسْلِيْمِ وَعَلَيْهِ دِينْ الْهُرْسَلِيْنَ.

অনুবাদ: জানাতবাসীদের জন্য আল্লাহ তা'আলার দর্শন লাভের উপর ঐ ব্যক্তি ঈমান আনয়ন করা বিশুদ্ধ হবে না, যে দর্শনকে কল্পনা মনে করে বা উহাকে নিজের বিবেক বুদ্ধি অনুযায়ী ব্যাখ্যা করে। যেহেতু আল্লাহ তা'আলার দর্শনলাভের ব্যাখ্যা দান ও তাঁর অন্যান্য যে কোনো গুণের অনুমান প্রসূত ব্যাখ্যা মোটেই শুদ্ধ নয়, তাই তার জন্য দর্শনের ঈমানই শুদ্ধ নয়। হাঁ অপব্যাখ্যা বর্জন ও আনুগত্য স্বীকার করার মাধ্যমে শুদ্ধ হবে। এর উপরই রাসূলগণের দীন প্রতিষ্ঠিত।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা স্থিতি

ভানি ইন্টি ইন্টি ইন্টিট : অর্থাৎ জান্নাতবাসীদের জন্য আল্লাহ তা'আলা দর্শন সম্পর্কে নিজস্ব ধারণা প্রসূত জ্ঞান, বুদ্ধি, চিন্তা, ধারণা ও বিবেক দারা ব্যাখ্যা করা মু'মিনের জন্য বৈধ নয়। এতে ঈমান সঠিক থাকে না। কেননা ঈমান রাসূল ক্রিট্রিই কর্তৃক বর্ণিত বিষয়াবলির অনুসরণ ও মেনে নেওয়ার সাথে সম্পৃক্ত। বিবেক, চিন্তা ও যুক্তির মাধ্যমে ব্যাখ্যা করার নাম নয়। কেননা এমনটি মনের বক্রতা। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন—

बें। विदेश के वित्र के विदेश के विदेश के विदेश के विदेश के विदेश के विदेश के विदे

মাধ্যমে অপব্যাখ্যার চেষ্টা না করাই উচিত। এটাই ছিল রাসূলগণের পূর্ণ বিশ্বাস বা ঈমান। গ্রন্থকার (র.) বর্ণিত ইবারত দ্বারা মু'তাযিলাদের বিশ্বাস আল্লাহর দর্শন অসম্ভব" উক্তিকে খণ্ডন করেছেন এবং ঐ সব লোকের মতবাদকে খণ্ডন করেছেন, যারা আল্লাহ তা'আলার গুণাবলিকে সৃষ্টির সাথে তুলনা দিয়ে তাঁর দর্শনকে অস্বীকার করে।

## আল্লাহর গুণাবলি অস্বীকারের পরিণতি

وَمَنْ لَمْ يَتَوَقَّ النَّفْيُ وَالتَّشَبُهُ زَلَّ وَلَمْ يُصِبِ التَّنْزِيْهَ فَإِنَّ رَبَّنَا جَلَّ وَعَلاَ مَوْصِفُ بِصِفَاتِ الْوَاحْدَانِيَّةِ مَنْعُوْتُ بِنُعُوْتِ الْفَرْدَانِيَّةِ لَيْسَ بِمَعْنَاهُ أَحَدُمِنَ الْبَرِيَّةِ.

অনুবাদ : যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার গুণাবলিকে অস্বীকার এবং তুলনা করা হতে বিরত থাকতে পারেনি। সে প্রলাপ করা ও পথদ্রষ্টতা হতে বাঁচতে পারেনি এবং আল্লাহ তা'আলার পবিত্রতা প্রমাণ করতে পারেনি। কারণ মহামহিম প্রভু একক গুণে গুণাম্বিত এবং স্বাতম্ব বিশেষতে। ভূ-পৃষ্ঠে কেউ তাঁর গুণে গুণাম্বিত নয়।

# প্রাক্তির প্রাক্তিক আলোচনা <mark>প্র</mark>্টিপ্ত

ভারতি নির্মান উপস্থিত বস্তুর উপর করা নিতান্তই মূর্থতা ছাড়া অন্য কিছুই নয়। এর কারণে এতে সীমালজ্যন হয়।

যেহেতু কিছু সংখ্যক মানুষ এমন রয়েছে যারা আল্লাহ তা'আলার গুণাবলি সাব্যস্ত করার ব্যাপারে অতিরঞ্জন করে এবং আল্লাহ তা'আলাকে মাখলুকের সাথে তুলনা করে। [যেমনটি করেছে মুশাব্বিহ সম্প্রদায়] এবং যারা আল্লাহ তা'আলার গুণাবলি অস্বীকারের উদ্দেশ্যে মনগড়া ব্যাখ্যা করে এমনকি অপব্যাখ্যার মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলাকে অকেজো বানিয়েছে। [যেমনটি করেছে মু'তাযিলা সম্প্রদায়] তাই তাদের প্রতি উত্তর হিসেবে গ্রন্থকার (র.) উপরিউক্ত ইবারতটি উল্লেখ করেছেন। অতএব যারা আল্লাহ তা'আলার গুণাবলি অস্বীকার করত অনস্তিত্বের ইবাদত করে এবং যারা আল্লাহ তা'আলাকে মাখলুকের সাথে তুলনা করত প্রতিমা দেবতার ইবাদত করে এদের ইবাদতের কোনো মূল্য নেই। কারণ এদের মূল ভিত্তিই ঠিক নেই।

অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার সন্তা সর্বশ্রেষ্ঠ, সর্ব উধের্ব। তিনি এক ও একক গুণে গুণাম্বিত। তাঁর কোনো গুণের সাথে মাখলুক শরিক হতে পারে না এবং তাঁর গুণাবলির সাথে মাখলুকের গুণাবলির তুলনা বা উপমাও চলে না।

যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন هُوَ اللّٰهُ اَحَدُ অর্থাৎ তিনিই আল্লাহ এক اللّٰهُ الصَّمدُ। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা অমুখাপেক্ষী। لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولُدُ তিনি কাউকে জন্ম দেননি এবং তাঁকেও কেউ জন্ম দেয়নি।

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা সুস্পষ্ট বুঝা যায় যে, তাঁর গুণাবলির অধিকারী অন্য কেউ না এবং কারো গুণাবলি তাঁর সাথে তুলনাও চলে না। কারণ সাধারণত বাপ পুত্র জন্ম দেওয়ার কারণে [অনেক সময়] পুত্র বাবার গুণাবলির অধিকারী হয়ে থাকে। আর যেহেতু আল্লাহ তা'আলা জন্ম ও জন্মদাতা হতে সম্পূর্ণ পবিত্র। তাই তাঁর গুণাবলির সাথে কারো উপমা দেওয়া যায় না এবং তার গুণাবলির অধিকারী কেউ হতেও পারে না।

ভদাহরণ বা সাদৃশ্য দেওয়া চলে না। কারণ কেউ যদি আল্লাহ তা'আলার কোনো গুণের সাথে কারো উপমা, উদাহরণ বা সাদৃশ্য দেওয়া চলে না। কারণ কেউ যদি আল্লাহ তা'আলার কোনো গুণের সমতুল্য হতো, তবে সেও স্বতন্ত্র প্রভু হতে পারতো।

আজকের সাম্যবাদ আর মানবতাবাদী যুগে যদি আমরা লক্ষ্য করি তাহলে দেখব সমগ্র বিশ্বের সর্বত্র মানুষ মানুষের অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্য সংগ্রাম করছে। কিন্তু আজ পর্যন্ত কোনো প্রজা রাজার গুণ অর্জন করতে পারেনি। কোনো শ্রমিক মালিকের গুণে গুণাম্বিত হয়নি। কোনো যাত্রী চালকের গুণে গুণাম্বিত হয় না। তাই স্রষ্টার কোনো গুণের সাথে সৃষ্টির তুলনা চলে না।

## আল্লাহ তা'আলা সীমা, পরিধি, অঙ্গ প্রত্যঙ্গ হতে পবিত্র

تَعَالَى عَنِ الْحُدُودِ وَالْغَايَاتِ وَالْأَرْكَانِ وَالْأَعْضَاءِ. وَالْأَدُواتِ وَلَا تَحْوِيْةِ الْجِهَاتُ السِّتُ كَسَالِرِ الْمُبْتَدِعَاتِ. الْجِهَاتُ السِّتُ كَسَالِرِ الْمُبْتَدِعَاتِ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা সীমা, পরিধি, অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ ও উপাদান উপকরণ এবং যন্ত্রপাতি হতে বহু উধের্ব। যাবতীয় উদ্ভাবিত সৃষ্টির ন্যায় তাঁকে ৬ষ্ঠ দিক পরিবেষ্টন করতে পারে না। (এমন কোনো দিকই নেই যে দিক তাকে পরিবেষ্টন করতে পারে)

## খ্রী প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রিক্ট

ভগতের সাদৃশ্য হতে পবিত্র হওয়ার কথা ব্যক্ত করেছেন। গ্রন্থকার বলেন, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি জগতের সাদৃশ্য হতে পবিত্র হওয়ার কথা ব্যক্ত করেছেন। গ্রন্থকার বলেন, আল্লাহ তা'আলা ছাড়া সকল সৃষ্টি পরিমিত তা মানুষের দৃষ্টিতে যতই অপরিসীম, অগণিত আর অসীম হোক না কেন। তার থেকে যত কাজ প্রকাশিত হবে, সবই পরিমিত। কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেছেন—কর্তার নিকট পরিমিত রয়েছে। —[সূরা রা'দ]

- অর্থাৎ আমি وَمَا نُنْزُلُهُ اِلَّا بِقَدَرٍ مُعَلُومٍ -অর্থাত আল্লাহ তা'আলা বলেন ﴿ عَلُومٍ শির্দিষ্ট পরিমাণই অবতরণ করি । ﴿ ﴿ اللَّهِ مُعَلَّمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- \* অন্য আরেক আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন- اِنَّا كُلُ شَنَى خَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ অর্থাৎ প্রতিটি বস্তুই আমি পরিমিত পরিমাণ সৃষ্টি করেছি। —[সূরা কামার]

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, সকল বস্তুই সীমিত। যা তাদের মজ্জাগত স্বভাব। আর এই সকল সীমানা ও পরিমাণ নির্ধারণকারী হলেন আল্লাহ তা'আলা। তাহলে কিভাবে সম্ভব হয় যে, তাঁরই সৃষ্ট মাখলুকের জন্য তারই সৃষ্ট সীমানা বা পরিমাণ তাঁর জন্য সাব্যস্ত হতে পারে? কারণ এতে দুটি বিপরীত বস্তু একত্র হওয়া জরুরি হয়। যা মোটেই সম্ভব নয়। সুতরাং একথা সাব্যস্ত হলো যে, তাঁর সত্তা অসীমিত, অপরিমিত। তাঁর সীমা, সন্তা ও পরিধি প্রান্তসমূহের উধ্বের্ব। তাঁর সীমা ও প্রান্ত নেই। আল্লাহ তা'আলা কোনো প্রান্ত ও সীমার পরিবেষ্টনের দোষ থেকে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত ও পবিত্র।

- \* यमन जिन वरलन वर्ष जालार وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَنْعُ مُحِيْطًا जर्शल मकल वर्ष जालार जा जाला कर्ज़क পतिरविष्ठिजं -[मृता निमा]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيْمًا ज्ञार जांआला ठा'आला उग्नार ज्ञा व्याप्त ज्ञा व्याप्त ज्ञा निमा]

উপরিউক্ত প্রমাণ দ্বারা সাব্যস্ত হলো যে, আল্লাহ তা'আলা অপরিমিত, অসীমিত। অন্যথা এই বিষয় জরুরি হয়ে পড়ে যে, একই সন্তা স্রষ্টা এবং সৃষ্টি, সীমিত এবং অসীমিত, পরিমিতি এবং অপরিমিত। আর এটা কখনো সম্ভব নয়। কেননা একই সন্তার মধ্যে পরস্পর বিপরীতমুখী বস্তুর উপস্থিতি সাব্যস্ত হয়। সুতরাং উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা প্রমাণ সাব্যস্ত হলো যে, আল্লাহ তা'আলা নিজ সিফাতে কামালিয়াসহ সীমা হতে পবিত্র। প্রকৃত মু'মিনের বিশ্বাস এমনই হওয়া চাই।

وَانَ اللّهِ وَالْعَالِمَ : অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যেরূপ সীমা হতে পবিত্র। অনুরূপ প্রান্ত হতে পবিত্র। তাঁর কোনো প্রান্ত নেই। তাঁর নিকটই সব সৃষ্টির প্রান্ত কিন্তু তাঁর কোনো প্রান্ত নেই। সব সৃষ্টি তাঁর নিকট একত্রিত হবে, তাঁর নিকট যাবে। যেমন তিনি বলেন وَانَ اللّهِ رَبُكَ الْمُورُ আর্থাৎ নিক্ষ আপনার প্রভুর দিকেই প্রত্যাবর্তন। —[সূরা আলাক] অর্থাৎ নিক্ষ আপনার প্রভুর নিকটই শেষ প্রান্ত। —[সূরা নাজম] আর্থাৎ আল্লাহরই দিকে সর্ববিষয় প্রত্যাবর্তিত হবে। —[সূরা বাকারা] অর্থাৎ আ্লাহরই দিকে সর্ববিষয় প্রত্যাবর্তিত হবে। উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা বুঝা যায় সর্ব বিষয়ের প্রান্ত তাঁর নিকট। কিন্তু তাঁর প্রান্ত নামক সীমা দ্বারা সীমিত নন। তিনি প্রান্ত হতে মুক্ত। কোথাও গিয়ে তাঁর সমাপ্তি ঘটবে না। আল্লাহর জন্য কোনো সীমা বা প্রান্ত নেই। এ ব্যাপারে তাঁর ক্ষমতা কত অসীম তা মানব জ্ঞান অনুমান করার শক্তি রাখে না।

ভ قُولُهُ وَالْاَرِكَانِ الْخ بَا الْحَ আল্লাহ তা'আলা অঙ্গ-প্ৰত্যন্ত থেকে পৃত পবিত্ৰ। কারণ অঙ্গ-প্ৰত্যন্ত মূল দিহের অংশ হয়ে থাকে এবং পৃথক পৃথক ও অংশ বিশেষ হয়ে থাকে। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা এক ও একক। এ ব্যাপারে স্বয়ং আল্লাহ তা'আলা বলেন وَالْهُكُمُ اللّهُ وَاحِدً তামাদের প্রভু এক একক। — (সূরা বাকারা)

\* এখন প্রশ্ন হতে পারে যে, যখন আল্লাহ তা'আলার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ নেই। তাহলে পবিত্র কুরআনে কিভাবে তিনি নিজের ব্যাপারে বলেছেন– يَدُ اللَّهِ فَفُقَ اَيْدِهِمْ অর্থাৎ আল্লাহর হাত তাদের হাতের উপর। —[সূরা ফাতাহ]

অপর এক আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন— এই তুঁকুট অর্থাৎ সেখানেই আল্লাহর চেহারা। [বাকারা] এসব দ্বারা কি আল্লাহ তা'আলার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ আছে বলে প্রমাণিত হয় না? জবাব : সালফে সালেহীন, যারা আল্লাহ তা'আলার আরশে বিরাজমান হওয়া বা অন্যান্য বিশ্লেষণের যে সীমারেখা উল্লেখ করেছেন তাতে ঐ সীমারেখাই উদ্দেশ্য যার সম্পর্কে একমাত্র আল্লাহই সম্যক পরিজ্ঞাত। মাখলুকের ইন্দ্রিয় শক্তি যার চিস্তাও করেনি। অনুরূপভাবে কুরআনে বর্ণিত আল্লাহ তা'আলার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ দ্বারা তাই উদ্দেশ্য হবে। যা আল্লাহ তা'আলার জ্ঞান, প্রজ্ঞা ও হেকমত জাতীয় মৌলিক গুণাবলি [যেমন হাত, চেহারা ও পা ইত্যাদি] ক্ষেত্রে সৃষ্টির সাদৃশ্য থেকে সম্পূর্ণরূপে পবিত্র। তিনি এসব গুণাবলির দ্বারা গুণান্বিত। তবে তাঁর এই গুণাবলি সৃষ্টির গুণাবলি মতো নয়। এর আকার, আকৃতি, প্রকৃতি ও ধরন একমাত্র তিনিই

জানেন। যেমন হযরত ইমাম মালেক (র.) বলেছেন والكيف অর্থাৎ এসব গুণাবলির শান্দিক অর্থ আমাদের জানা রয়েছে। এর ধরন অজ্ঞাত রয়েছে। আর এর প্রতি ঈমান রাখা ওয়াজিব এবং এ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা বিদ'আত। অতএব প্রকৃত মু'মিন এর কর্তব্য হলো তার অর্থ জানা সত্ত্বেও এর অবস্থা সম্পর্কে প্রশ্ন করে না এবং এর প্রতি দৃঢ় ঈমান রাখে। আর এমনটিই যথার্থ। অসকল উপাদান উপকরণ হতে সম্পূর্ণ মুক্ত। কারণ তাঁর সন্তা লাভ ক্ষতি হতে পবিত্র, তাই তাঁর কোনো উপকরণ ও উপাদানের প্রয়োজনই হয় না। ভ্-পৃষ্ঠের কোনো কিছুই তাঁর কোনো উপকার করতে পারবে না; বরং তিনিই সকল বস্তুর উপকার করেন এবং সবকিছুই তাঁর অনুগত ও অধীনে।

- \* (यभन कूत्रजान পाक रेतनाप रिक्ट فَمَنْ يَمُلُكُ لَكُمْ مَنَ اللّٰهِ شَيئًا إِنْ ارَادُ بِكُمْ نَفْعًا بَلُ كَانَ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرًا. अर्था९ क रामाततक ضَرًّا أَوَ ارَادُ بِكُمْ نَفْعًا بَلُ كَانَ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرًا. आन्नार्श रिं वित्र ताथर्वन यि जिनि जामात्मत अर्थात वा उपकात माधन कतर हान; वतश राजाता या किष्कू कत आन्नार ाज'आना रिं अम्पतर्क अश्वाम ताखन । [मृता काजार]
- তোমরা যা কিছু কর আল্লাহ াত'আলা সে সম্পর্কে সংবাদ রাখেন। –[সূরা ফাতাহ]

  \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন– لَنْ يَضُكُرُ اللَّهُ شَيْئًا অর্থাৎ কোনো সৃষ্টিই
  আল্লাহ তা'আলার কখনো ক্ষতি সাধন করতে পারবে না।

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা বুঝা যায়, তিনি যাকে ইচ্ছা ক্ষতি অথবা উপকার সাধন করতে পারেন। কিন্তু কেউ তাঁর উপকার বা অপকার সাধন করতে পারে না। তাহলে কিভাবে কল্পনা করা যায় যে, স্রষ্টার নিজ সৃজিত উপকরণ হতে তিনি নিজেই উপকৃত হতে চাইবেন এবং তাঁর নিজের সৃজিত অপকার দ্বারা নিজেই অনোপকৃত হতে চাইবেন? যদি এমনটি হয় তবে আল্লাহ তা'আলা উপকার ও অপকার হতে অমুখাপেক্ষী হন না এবং তাঁর প্রতিমুখাপেক্ষী হওয়া জরুরি হয়ে পড়ে অথচ এটি অসম্ভব। সুতরাং আল্লাহ তা'আলা উপায় উপকরণ হতে সম্পূর্ণরূপে পূত পবিত্র একথা প্রমাণিত হলো।

الخ الخ الجهات .... الخ : অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা এতো বড় এতো বিরাজমান যে, তাঁকে ষষ্ঠ দিক তথা আকাশ (উপর) মাটি (নিচ) পূর্ব, পশ্চিম, দক্ষিণ ও উত্তর দিক তাঁকে পরিবেষ্টন করতে পারে না। যেমনটি পরিবেষ্টন করে মাখলুক তথা সৃষ্টিকে; বরং তিনি সব কিছুকে বেষ্টন করে রেখেছেন।

\* যেমন তিনি বলেন وَاللَّهُ مِن وَرَائِهِم مُحِيم صلى अर्था९ आल्लार তা'আলা তাদের পিছন
 হতে পরিবেষ্টন করে রেখেছেন।

আন্য আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা এ সম্পর্কে আরো বলেন وَلَمُ السَّمُواتِ وَمَا ضَعْلَا اللَّهُ بِكُلِّ شَنِعُ مُحَيْطًا অর্থাৎ নভোমণ্ডল ও ভূ-মণ্ডলে যা কিছু রয়েছে, সঁবই আল্লাহর জন্য এবং প্রত্যেক বস্তুই আল্লাহ্ তা'আলা কর্তৃক পরিবেষ্টিত। (একটা নির্দিষ্ট সীমায় আবদ্ধ)

উপরোল্লিখিত আয়াতদ্বয় দারা স্পষ্ট বুঝা যাচ্ছে যে, আল্লাহ তা'আলাকে কোনো কিছুই তথা ছয়দিক বা দশ দিক যথা পূর্ব, পশ্চিম, উত্তর, দক্ষিণ, ঈশান, বায়ু, অগ্নিত, নৈরিত, উপর ও নিচ অর্থাৎ কোনো দিকই তাকে পরিবেষ্টন করতে পারে না; বরং তিনিই সব দিককে বেষ্টন করে রেখেছেন।

## সপ্তম পাঠ

## মি'রাজ সম্পর্কীয় আকিদা

وَالْمِغْرَاجُ حَقُّ قَدْ السُرِي بِالنَّبِي طُلْقُتُ وَعُرِجَ بِشَخْصِهِ فِي الْيَقْظَةِ اللَّهُ السَّمَاءِ ثُمُّ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَ الْعُلَى وَاكْرَمَهُ اللَّهُ سُبِحَانَهُ وَتَعَالُي بِمَا شَاءَ وَاوْحَى إلى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى.

অনুবাদ: মি'রাজ সত্য। হযরত রাস্ল ক্রাট্রাট্র কে রাতের বেলায় আকসায় ভ্রমণ করানো হয়েছে এবং তাঁকে জাগ্রতাবস্থায় স্বশরীরে নভোমণ্ডলে উঠানো হয়েছে। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা যেখানে চেয়েছেন সেখানেই নিয়েছেন। তিনি নবী করীম ক্রাট্রাট্র কে যে জিনিস দিয়ে সম্ভন্ত করতে চেয়েছেন তা দিয়েই সম্মানিত করেছেন এবং যা ওহী করার ইচ্ছা তাই ওহী করেছেন।

## ক্র্ডির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>ফ্রিডি</sup>ড়

গ্রহান হিন্দু এর নবুয়তের ১০ম বছর । ত্রহাত্তর আক্রমান হতে উধর্বগমন করেছিলেন। যা বাস্তবেই তাঁর জন্য একটি মু'জিযা। যা অন্য কোনো নবীর বৈশিষ্ট্য নয়। নিমে মি'রাজ সম্পর্কিত কিছু আলোচনা করা হলো–

#### মি'রাজ পরিচিতি:

আভিধানিক অর্থ : عُـرُنَّ শব্দ টি عُـرُنَّ শব্দ হতে নির্গত। মূলবর্ণ (ج ـ ر ـ ج) যেহেতু এটি ইসমে আলা এর ওয়াহিদ কুবরা; যার অর্থ উধ্বর্গমনের একটি বড় যন্ত্র। উপরের দিকে উঠার যন্ত্র, উধ্বর্গমনের সিঁডি বা আরোহণকরা যায় এমন একটি বস্তু।

পারিভাষিক সংজ্ঞা : ইসলামি পরিভাষায় মি'রাজের সংজ্ঞায় বলা হয়েছে هُوَ عُرُوٰجُ مُوْرَةً अर्था९ আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছায় তাঁর সান্নিধ্যে রাসূল ﷺ এর উধর্বাকাশে ভ্রমণ করাকে মি'রাজ বলা হয়।

ইমাম ত্বহাবী (র.) বলেন, মি'রাজ হলো রাসূল ক্ষান্ত্রী -এর জীবনে একটি সত্য ঘটনা। নবী করীম ক্ষান্ত্রী -কে সে রাতে জাগ্রতাবস্থায় সশরীরে ভ্রমণ করানো হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা যতদূর ইচ্ছা করেছেন আকাশের দিকে উন্তোলন করেছেন এবং তিনি যা ইচ্ছা করছেন তা দ্বারা সম্মানিত করেছেন। যা প্রত্যাদেশ করার ইচ্ছা করেছেন তাই করেছেন।

#### সশরীরে মি'রাজ :

মি'রাজ হযরত রাসূল ক্রিট্রা -এর জীবনে সংঘটিত একটি ঐতিহাসিক ঘটনা যা আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাসূল ক্রিট্রা -কে উপহার ও মুজিযা স্বরূপ দান করেছেন। এটা তাঁর উম্মতের জন্য শ্রেষ্ঠত্বের প্রমাণ। এ মি'রাজ সশরীরে জাগ্রত অবস্থায় হয়েছে, নাকি ঘুমন্ত অবস্থায় আত্মিকভাবে হয়েছে? এ নিয়ে আহলে হক ও কতক ওলামায়ে কেরামের মাঝে মতানৈক্য পরিলক্ষিত হয়।

### ১. আহলে হকদের অভিমত :

- \* হ্যরত আল্লামা লোকমান নাসাফী (র.) বলেন الْمُعْرَاجُ لِرَسُول اللّٰه في الْيُعْظَةِ पर्यत्र আল্লামা লোকমান নাসাফী (র.) বলেন بشَخْصَه اللّٰه اللّٰه
- তা আগা ২০হা করেছেন তত্ত্ব তার্মন নিজ্যান নিজ্যান করিয়েছেন ইমাম ত্বাবী (র.) বলেন ﴿ وَعُرِجَ ﴿ وَعُرِجَ لَا اللّهُ مِنَ الْعُلَى بِالنّبِي عَلَيْ وَعُرِجَ ﴿ مَاشَاءَ اللّهُ مِنَ الْعُلَى عَلَيْ عَالَمُ الْعُلَى عَلَيْ الْعُلَى عَلَيْ مَاشَاءَ اللّهُ مِنَ الْعُلَى عَلَيْ عَلَى الْعُلَى عَلَيْ الْعُلَى عَلَيْ الْعُلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى اللّهُ مِنَ الْعُلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

## হকপঞ্জিদের নকলী দলিল:

\* আল্লাহর রাস্ল, কর্তৃক মি'রাজ সম্পন্ন হওয়া সম্পর্কে পবিত্র কুরআনে ইরশাদ হচ্ছে—

سَبَحَانَ الدَّى اَسَرَى بِعَبْدِه لَيلًا مِنَ الْمَسْجِد الْحَرَامِ الْمِ الْمَسْجِد

سُبْحَانَ الدَّى اَسُرَى بِعَبْدِه لَيلًا مِنَ الْمَسْجِد الْحَرَامِ الْمِ الْمَسْجِد

অর্থাৎ পবিত্রতা ঐ সন্তার যিনি

তার বান্দাকে রাতে মসজিদে হারাম হতে মসজিদে আকসা পর্যন্ত গমন করিয়েছেন। যার

চারপাশে বরকত দান করেছি। যাতে তাকে দেখাতে পারি আমার নিদর্শনাবলি হতে

কিছু।

—[সূরা বনী ইসরাঈল: ১]

উপরিউক্ত তিনটি শব্দই সশরীরে মি'রাজ হওয়ার প্রমাণ বহন করে।

এতদ সম্পরে আরো পরিষার কথা সূরা নাজমে বলা হয়েছে وهُو وَهُو وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ الْمُلْقَ الْمُالَةُ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَ الْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ الْمُلْقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَلَاقَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقِلَةُ وَالْمُلْقِلَةُ وَالْمُلْقِلَةُ وَالْمُلْقِلَةُ وَالْمُلْقَةُ وَالْمُلْقِلَةُ وَالْمُلِقِلِقُولُ وَالْمُلْقِلِقُولُ وَالْمُلْقِلِقُولُ وَالْمُلْقِلِقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَلَالِقُولُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقِلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُولُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَلَالِمُ وَالْمُلْقُلِقُ وَالْمُلِقِلِقُلْقُلِقُ وَلِمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَلِمُلْقُلِقُ وَالْمُلْقُلِقُ وَلِمُ وَلِمُلِقُلِقُ وَلِمُلْقُلِقُ وَلِمُوالِقُلِقُ وَلِمُ وَالْمُلْقُلِقُ وَلِمُلْقُلِقُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِ

উক্ত আয়াতসমূহ হতে দিবালোকের ন্যায় সুস্পষ্ট হয় যে, মি'রাজ স্বশরীরে হয়েছে এবং জাপ্রতাবস্থায় হয়েছে।

\* রাসূল ক্ষ্মির বলেন کَبْتُ الْبُرَاقُ وَاتَیْتُ بَیْتُ الْمُقَدِس ثُمُ عَرَجَنَا اِلْی অর্থাৎ আমি বোরাকে আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত বিশেষ ধরনের দ্রুতগামী বাহনে আরোহণ করলাম এবং বায়তুল মাকদিসে আসলাম। অতঃপর আমাকে নিয়ে উধর্বগমন করা হলো। এ হাদীস দ্বারা আরো স্পষ্ট বুঝা যায় যে, মি'রাজ সশরীরে জাগ্রতাবস্থায় হয়েছে।

## যৌক্তিক (আকলী) দলিল :

যদি ঘুমন্ত অবস্থায় মি'রাজ হতো তবে মুশরিকদের সাথে এ নিয়ে বিতর্ক হতো না। কারণ ঘুমন্ত অবস্থায় মানুষ স্বপ্নের মাধ্যমে প্রাচ্য হতে পাশ্চাত্য পর্যন্ত মুহূর্তের মধ্যে সফর করা সহজ ব্যাপার। আরবদের এটা জানা ছিল। অথচ মুশরিকরা মি'রাজের কথা শুনে তুমুল বিতর্কে লিপ্ত হলো। অতএব এটাই সশরীরে মি'রাজ হওয়ার প্রমাণ।

#### ২. দার্শনিকদের মতামত :

দার্শনিকগণ রাসূল ব্বালাম্ব -এর মি'রাজকে সম্পূর্ণরূপে কাল্পনিক মনে করে। তাদের মতে উর্ধ্বগমন সশরীরে মানুষের জন্য সম্ভব নয়।

তাদের দলিল : দার্শনিকগণ তাদের মতের স্বপক্ষে দলিল দিতে গিয়ে বলেন, আকাশে উর্ধ্বগমনের জন্য দ্রুত যান এর প্রয়োজন। আর সে সময়ে উর্ধ্বগামী কোনো যান ছিল না। অতএব মহানবী ক্রিম্মে-এর সশরীরে মি'রাজ অসম্ভব।

উর্ধ্বগমন করতে হলে আকাশ ফেঁটে যাওয়া এবং তা পুনরায় জোড়া লাগা আবশ্যক। আর আকাশ ফেটে যাওয়া ও জোড়া লাগা সম্ভব নয় তাই এটাও আদৌ সম্ভব নয়। ফলে মি'রাজও সম্ভব নয়।

### দার্শনিকদের প্রত্যুত্তর :

- \* কিছু সংখ্যক জ্ঞান পাপী, দার্শনিকদের অলীক প্রশ্নের উত্তরে বলা হয়, সে কালে উর্ধ্বগামী যান ছিল না ঠিক। কিন্তু মহান আল্লাহ তা'আলার দেওয়া বোরাক নামক যান চোখের পলকের চেয়েও বেশি দ্রুত ও গতি সম্পন্ন ছিল।
- \* विजीय मिलता ज्यांच आभयान कांका ও भूनताय जांजा नांगा मह्य । किनना आन्नार وَإِذَا السَّمَاءُ انْشُقَتْ – وَإِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ – الْفَارِةِ السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ

## ৩. কতিপয় আলেমের মতামত :

একদল আলেম তাদের নিজস্ব অভিমত ব্যক্ত করতে গিয়ে বলেন, মি'রাজ স্বপ্নযোগে হয়েছিল। তারা তাদের মতের স্বপক্ষে দলিল উপস্থাপন করে বলেন— মহান আল্লাহ তা'আলার বাণী— مَمَا جَعَلْنَا الرُؤْيَا الْتَى ارْيِنَاكَ الْا فِتُنَةٌ لَلْنَاسِ অর্থাৎ আমি আপনাকে যে স্বপ্ন দেখিয়েছি তা মানুষের পরীক্ষার জন্য দিয়েছি। এ আয়াতে স্পষ্ট কথা বলা হয়েছে। যা মি'রাজ হিসেবে পরিগণিত।

- \* হযরত মুয়াবিয়া (রা.)-কে মি'রাজের কথা জিজ্ঞাসা করলে তিনি বলেন, كَانَتُ رُؤْيَةٌ তা ছিল নেক স্বপ্ন।
- \* হযরত আয়েশা (রা.) বলেন مَا فُقِدَ جَسَدُ مُحُمَّد لَيْلَةَ الْمِعْرَاج অর্থাৎ মুহাম্দ ﷺ-এর শরীর মি'রাজের রাতে নিখোঁজ হয়নি।

উপরিউক্ত হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, মি'রাজ স্বপ্নযোগে হয়েছে।

## কতিপয় আলেমের প্রত্যুত্তর :

- \* তাদের উপস্থাপিত আয়াতের অর্থ হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) কর্তৃক নিম্নরপভাবে গৃহীত হয়েছে। তিনি বলেন رُؤْيًا بِالْعَيْنِ দারা رُؤْيًا بِالْعَيْنِ তথা চাক্ষুষ দেখা উদ্দেশ্যং নিজ শারীরিক চোখে কোনো কিছু প্রত্যক্ষ করা। স্বর্প্ন নয় যা অবচেতনভাবে হয়ে থাকে।
- \* হ্যরত মুয়াবিয়া (রা.)-এর হাদীস গ্রহণযোগ্য নয়। তিনি ৮ম হিজরিতে ইসলাম গ্রহণ
  করেছেন। আর মি'রাজ হয়েছেন নবয়য়তের ১০ বছরে।
- \* হ্যরত আয়েশা (রা.)-এর হাদীসের মর্মার্থ হলো রাসূল 🚟 এর দেহ মোবারক রহ হতে পৃথক হয়নি; বরং দেহ ও আত্মা একই সাথে ছিল।
- \* আল-কুরআনের মোকাবিলায় হাদীসের দলিল গ্রহণযোগ্য নয়।
- \* বর্তমান যুগে মানুষের চন্দ্র ও বিভিন্ন গ্রহ পরিভ্রমণের মাধ্যমে মি'রাজ সত্যায়িত হচ্ছে। আল্লামা নাসিরুদ্দিন আলবানী (র.) শরহে আকিদাতুত তাহাবী এর টীকা অংশে লিখেন, হ্যরত আয়েশা (রা.) এবং হ্যরত মুয়াবিয়া (রা.) থেকে এই কথা বিশুদ্ধ পস্থায় প্রমাণিত হ্য নেই। এজন্য এই তাবিলের কোনো প্রয়োজন নেই। প্রকৃত অবস্থা আল্লাহই ভালো জানেন। ভিন্ন এই তাবিলের কোনো প্রয়োজন নেই। প্রকৃত অবস্থা আল্লাহই ভালো জানেন। ভিন্ন এর রাত্রিকালীন ভ্রমণ ও এক আশ্রুর্যয় অলৌর্কিক মু'জিয়া। যা অন্য কোনো নবীর ছিল না। নিম্নে এর আলোচনা করা হলো।

## এর পরিচিতি :

चाि चाि चां بَوْسُرَاءُ: चाि चाि سَرْیُ वाि चाि بَسُرُی हराठ निर्गाठ, मृनवर्ग (س ـ ر ـ ی) पर्थ रिला बार्ज कता । जात जाति ভाषाय اَسُرُی वला रय़ प्रकत वा ख्राभरक ।

পারিভাষিক সংজ্ঞা : পরিভাষায় ইসরা বলা হয় রাস্ল ক্ষ্মিন্ত এর মি'রাজের রাত্রিতে মকা হতে বায়তুল মাকদিস পর্যন্ত সফর তথা পরিভ্রমণ করাকে । এ সংজ্ঞাই মুহাদ্দিসীনগণ ব্যক্ত করেছেন । যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেছেন — سَجْحَانَ الَّذِيُّ اَسْرَى بِعَبْدِه لَيْلاً مَنْ الْمُسْجِد الْاَقْصَى الْدَى بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ اٰيَاتِنَا اِنَّهُ هُوَ الْحَرَامِ الْيَ الْمُسْجِد الْاَقْصَى الْدَى بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ اٰيَاتِنَا اِنَّهُ هُوَ الْحَرَامِ الْيَ الْمُسْجِد الْاَقْصَى الْدَى بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ اٰيَاتِنَا اِنَّهُ هُوَ الْبَصِيْرُ. وَهُوَا السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ بَالْكَانِ بَالْكُورِيةُ مِنْ الْكَانِ مَا السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ. يَعْمَا السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ بَالْكُورِيةُ وَالْمُولِيةُ الْمُسْتَعِلَ الْمَسْدِدُ اللَّهُ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمَسْتَعِ الْبَصِيْرُ. اللهُ اللهُ مَنْ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُعْلِيمُ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَ الْمُلْمِيْتِهُ الْعَلَيْمِ الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَيْنِ الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَ الْمُسْتِعِلَ الْمُعْلِي الْمُعِلَى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَ الْمُعْلِي ال

কাফেরদের তাৎক্ষণিক প্রতিক্রিয়া : মহানবী المنافقة এর মুখে একথা (বায়তুল্লাহ থেকে বায়তুল মাকদাস পর্যন্ত ভ্রমণ করেছেন) শুনে কাফেররা বলতে শুরু করল মুহাম্মদ এক রাতে হারাম শরীফ হতে আকসা পর্যন্ত গেল এবং ফিরে আসল। এটা কি করে সম্ভব! অথচ মক্কা হতে সিরিয়াতে কাফেলা যেতে সময় লাগে এক মাস। তখন তারা বলতে লাগল النَّهُ هُذَا لَنْسُنَّ أَنْ هُذَا لَنْسُنَّ أَنْ هُذَا لَنْسُنَّ أَنْ الْمُذَا لَنْسُنَى أَلَى الْمُخَالِّ أَمْ الْمُعَالَى الْمُحَالَى الْمُحَالِي الْمُحَالَى الْمُحَالِ

নওমুসলিমদের অবস্থা: হাসান বসরী (র.) বলেন, এ ঘটনা শুনে বহু নওমুসলিম মুরতাদ হয়ে যায়। লোকেরা এসে হযরত আবৃ বকর (রা.)-কে বলল, আবৃ বকর! তুমি কি তোমার বন্ধুকে বিশ্বাস কর? সে নাকি গত রাতে বায়তুল মাকদিসে গিয়ে নামাজ পড়ে এসেছে। তাৎক্ষণিকভাবে হযরত আবৃ বকর (রা.) বললেন, তোমরা কি তাঁর কথা অবিশ্বাস কর। তারা বলল হাঁা, এতো লোকজন মসজিদে এসে এ কথাই তো বলছে।" হযরত আবৃ বকর (রা.)

বললেন, আল্লাহর শপথ! কখনোই তা অবিশ্বাস্য নয়। যাঁর কাছে আকাশ হতে ওহী আসে। তাঁর দূরত্ব এর চেয়ে লক্ষ লক্ষ গুণ বেশি। তাঁর জন্য এক রাতে হারাম থেকে বায়তুল মাকদিস পর্যন্ত পরিভ্রমণ করা মোটেই অবিশ্বাস্য কোনো ঘটনা নয়। অতএব তিনি যা বলেছেন অবশ্য অবশ্যই তা তিনি সত্য বলেছেন। এতে সামান্য পরিমাণ সন্দেহ নেই।

### মি'রাজ ও ইসরা এর মধ্যকার পার্থক্য :

- আভিধানিক পার্থক্য সংজ্ঞা থেকে বুঝা যায় ।
- পারিভাষিক পার্থক্যও সংজ্ঞা হতে বোধগম্য হয়।
- মি'রাজ বলা হয় মসজিদে আকসা হতে উধর্ব জগৎ ভ্রমণ করাকে। যেমন আল্লাহ তা'আলা
   বলেন- -- وَلَقَدْ رَأَهُ نَزْلَةٌ اخْرَى عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهٰى
- \* পক্ষান্তরে ইসরা বলা হয় মসজিদে হারাম থেকে মসজিদে আকসা পর্যন্ত ভ্রমণকে। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন سُبْحَانَ الَّذِي اَسُرُى بِعَبْدِهِ النح

## মি'রাজ ও ইসরার হুকুম:

হ্যরত শায়খ আহ্মদ মুল্লা জিয়ূন (র.) বলেন-

- \* মসজিদে হারাম হতে আকসা পর্যন্ত মি'রাজ কুরআন দ্বারা সাব্যস্ত এর অস্বীকারকারী কাফের।
- শ আকসা হতে প্রথম আসমান পর্যন্ত মি'রাজ হাদীসে মশহুর দ্বারা প্রমাণিত। এর অস্বীকারকারী বেদ'আতী।

## মহানবী খানাধ্য –কে প্রদত্ত কাওছার

وَالْحَوْضُ الَّذِيْ أَكْرَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ غِيَاثًا لِأُمَّتِهِ حَقُّ. وَالشَّفَاعَةُ النَّيْ وَالشَّفَاعَةُ النَّيْ وَالشَّفَاعَةُ النَّيْ وَالشَّفَاعَةُ النَّيْ وَالْمَارِ.

অনুবাদ: হাউজে কাওছার চিরসত্য, যা দ্বারা আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবীকে উদ্মতের পিপাসা নিবারণার্থে দানস্বরূপ সম্মানিত করেছেন এবং (নবী করীম ব্রালামী - এর) সুপারিশ সত্য। তিনি তা নিজ উদ্মতের জন্য সংরক্ষিত করে রেখেছেন। যেমন হাদীসে এর বিশদ আলোচনা রয়েছে।

## খ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রুড়ি

ভাগতিক জীবন অতিবাহিত করার পর মানুষ মৃত্যুবরণ করে, মৃত্যুর পর পুনরুখান, মিজান, আমলনামা, পুলসিরাত ও প্রশ্নোত্তর পর্বের ন্যায় হাউজে কাওছারও একটি সত্যপর্ব। আল্লাহ তা'আলা তাঁর প্রিয় হাবীব ক্লিট্রেই কে তা দান করেছেন বা করবেন। এটা সত্য ঘটনা। কোনো মু'মিনের জন্য একে অস্বীকার করার কোনো উপায় নেই।

- \* কেন্না পবিত্র কুরআনে কাওছার দানের সত্যতা প্রসঙ্গে ইরশাদ হয়েছে— الْكُوْتُرُ অর্থাৎ নিশ্চয়় আমি আপনাকে [হাউজে] কাওছার দান করলাম। [কাওছার আয়াত-১] কাওছার শব্দের অর্থ অধিক কল্যাণ, প্রচুর, প্রাচুর্যপূর্ণ, বিপুল ও অসংখ্য। গ্রন্থকার (র.) বলেন, হাউজ বলে উল্লেখ করেছেন, যা মহান রাব্বল আলামীন তাঁর প্রিয় বান্দাকে হাশরের ময়দানে তৃষ্ণার্ত মুহুর্তে পানি পান করাবেন। এর সত্যতা সম্পর্কে মহানবী المَّنْ مُنْ اللَّبَن وَرِيحُهُ مِنَ الْمُسْلُكِ وَكِيْزَانُهُ اكْتُرُ مِنْ نُجُوْمِ السَّمَاءِ مَنْ اللَّبِن وَرِيحُهُ مِنَ الْمُسْلُكِ وَكِيْزَانُهُ اكْتُرُ مِنْ نُجُوْمِ السَّمَاءِ مَنْ النَّبِ مَنْ اللَّبِ مِنْ اللْبِ مِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُسْلِمُ اللَّبِ مِنْ اللَّبِ مِنْ اللَّبِ مِنْ اللَّبِ مِنْ الْمُسْلِمُ اللَّبِ مِنْ اللَّبِ مِنْ الْمُعْلَى اللَّبِ مُنْ الْمُسْلِمُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنْ الْمُسْلِمُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ السَّمِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الل
- \* হযরত আনাস (রা.) হতে হাউজে কাওছার সম্পর্কে বর্ণিত الله عَنْ اَعْفَاهُ النَّ عَفْهُ النَّ عَفْهُ النَّ عَفْهُ النَّ عَفْهُ النَّهُ النَّ عَلَى اَعْفَاهُ النَّ عَلَى اَعْفَاهُ النَّ عَلَى الْعَفَاهُ النَّ عَلَى الْعَفَاءُ النَّ الْعَلَى الْعَفَاءُ النَّ الْعَمَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَى الْعَفَاءُ النَّ اللهُ ال

আমাকে দিবেন বলে ওয়াদা করেছেন। এতে অসংখ্যা কল্যাণ নিহিত রয়েছে। এই হাউজ হতে আমার উন্মত পানি পান করতে যাবে। এর পানপাত্র আকাশের তারকারাজির চেয়ে বৈশি। কতেক উন্মতকে হাউজে কাওছার হতে ফেরেশতারা হটিয়ে দিবেন। তখন আমি বলব, প্রভু হে, এরাতো আমার উন্মত। তখন আল্লাহ তা'আলা বলবেন, আপনি জানেন না। আপনার পরে ঐ সমস্ত লোকেরা কি নতুন পথ ও মত অবলম্বন করেছিল। –[বুখারী ও মুসলিম]

হাদীসটি ত্রিশের অধিক সাহাবী বর্ণনা করেছেন। অতএব তা অস্বীকার করা কুফরি।

## ক একই জিনিস? كُوْتُرٌ छ حَوْض

জমহুর ওলামায়ে কেরামের মতে হাউজ ও কাওছার এক জিনিস নয়। حَوْضُ হাশরের মাঠে এবং كُونُرُ জান্নাতে লাভ করবেন। কতক আলেম বলেন, حَوْض কাওছারে অংশ বিশেষ। অতএব উভয়টিকে এক হওয়ার হুকুম দেওয়া জায়েজ।

## হাউজে কাওছারের বৈশিষ্ট্য :

হযরত রাস্ল ক্ষ্মীর বলেছেন– کوفی مسیرک مسیرک অর্থাৎ আমার হাউজের দৈর্ঘ্য হবে এক মাসের পথ। আর এ চতুর্ল্পার্শের বাহুগুলো সমান। এর পানি দুধ হতে সাদা এবং মেশক আম্বর হতে অধিক সুগন্ধিময়। এর পানপাত্রসমূহ আকাশের তারকারাজি হতে অধিক উজ্জ্বল। একবার কেউ তা হতে পানি পান করলে আর কখনো তার পিপাসা লাগবে না।

মিজান প্রথম প্রতিষ্ঠিত হবে না হাউজ প্রথম প্রতিষ্ঠিত হবে, এর মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। কিন্তু বিশুদ্ধ অভিমত হলো হাউজ প্রথম প্রতিষ্ঠিত হবে। ইমাম কুরতুবি (র.) লিখেন, বর্তমান দুনিয়ার পর ক্ষটিক সদৃশ স্বচ্ছ, স্বর্ণের ন্যায় পরিচছন্ন এক দুনিয়া তৈরি করা হবে সেখানে হাউজ হবে। সেখানে বা ঐ জমিনে কোনো প্রকার প্রবাহিত হয়নি বা জবরদখল অথবা জুলুম-অত্যাচার হয়নি। সেখানে বা ঐ জমিনে কোনো প্রকার প্রবাহিত হয়নি বা জবরদখল অথবা জুলুম-অত্যাচার হয়নি। তা ভাইটি ইটিটিটি ইটিটিটি ইটিটিটি ইটিটিটিটি হার কালোহর আদেশক্রমে নবীগণে ও বিশেষ ব্যক্তিবর্গ গুনাহগারদের গুনাহ ক্ষমা করে কাঙ্খিত লক্ষ্য অর্জনের জন্য শাফায়াত তথা সুপারিশ করবেন। নিম্নে শাফায়াত সম্পর্কে অল্প বিস্তর আলোচনা করা হলো।

### শাফায়াত পরিচিতি:

শাব্দিক অর্থ: শাফায়াত শব্দটি বাব ফাতাহ হতে ব্যবহৃত। এর অর্থ-সুপারিশ করা, সাহায্য করা, সহায়তা করা, সহায়তা করা, সহায়তা করা, সহায়তা করা, সহায়তা করা। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন وَمَنْ يَكُنُ لَهُ نَصِيْبُ مُنْهَا شَفَاعَةٌ حَسَنْةٌ يَكُنُ لَهُ نَصِيْبُ مُنْهَا

শोर्का शाल्व भीति शिक मरखा: आल्ला श्रा शालिल (त.) वरलन النَّسُفَاعَةُ هِي تُوسُلُ الْمُذُنبِيْنَ الْمُذُنبِيْنَ الْمُذُنبِيْنَ الْمُذُنبِيْنَ الْمُذُنبِيْنَ الْمُذُنبِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ وَالصَّالِحِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ وَالصَّالِحِيْنَ الْمُدُنبِيْنَ وَالْمُسَابِ الْمُدُنبِيْنَ وَالْمُسَابِ الْمُدُنبِيْنَ وَالْمُسَابِ الْمُدُنبِيْنَ وَالْمُسَابِ الْمُدُنبِيْنَ وَالْمُسَابِ الْمُدُنبِيْنَ وَمُ الْحِسَابِ الْمُدُالِمِ اللهِ الهُ اللهِ ال

## কবীরা গুনাহে লিপ্ত ব্যক্তির জন্য নবী রাসূল (আ.) ও পুণ্যবানরা শাফায়াত করতে পারবে :

- ১. হাশরের দিন আল্লাহ তা'আলার আদেশক্রমে নবী রাস্লগণ কবীরা গুনাহগারদের জন্য শাফায়াত করতে পারবেন। এই দাবির স্বপক্ষে নিম্নে দলিল পেশ করা হলো–
- क. कूत्रजान शांक जाल्लार जांजाना रानन مِنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِنْدِنِهِ -कर्जान शांक जाल्लार जांजाना रानन এমন কে আছে, যে আল্লাহর অনুমতি ব্যতীত তাঁর নিকট শাফায়াত কররে। –[সূরা বাকারা] जभत जागारा जालार जा को वरलन الله مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحْمُنُ वर्णा वरलन الله عَنْ اللَّهُ الرَّحْمُ কোনো ধরনের বাক্যলাপ করতে পারবে না । আল্লাহ যাকে অনুমতি দিবেন সে ছাড়া ৷ -[সূরা নাবা] اسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ -जभत जांग़ार्ज जांनार जांजाना जारता वरनन वर्षार जापनि निक जपताध ७ भू'भिन नत-नांतीत कर्ना क्षेमा वीर्थनां कर्रुन । وَالْمَؤُمِنَاتِ र्जना पंक आय़ारा जालार जांजा जाता वरलन فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِيْنَ अर्थार শাফায়াতকারীদের শাফায়াত তাদের (কাফেরদের) কোনো কাজে আসবে না। –[সূরা মুদ্দাচ্ছির] উপরিউক্ত প্রথম তিনটি আয়াতে কবীরা গুনাহগারের জন্য শাফায়াত উপকারে আসবে বলে প্রমাণিত এবং চতুর্থ আয়াতে কাফেরদের জন্য তা অপ্রমাণিত।
- य. रामीत वला रायरह ألفَي يَوْمُ الْقَيِامَةِ ثَلَاثَةً الْانْبِياءُ ثُمُّ الْعُلَمَاءُ ثُمُّ الشُّهَدَاءُ অর্থাৎ হাশরের দিন তিন ব্যক্তি শাফায়াত করবে। নবীর্গণ, ওলামাগণ ও শহীদ্যণ। অপর আরেক হাদীসে রাস্ল ﷺ বলেন– من أُمَتِيْ प्रके الْكَبَائِر مِن أُمَتِيْ अर्था الْكَبَائِر مِن أُمَتِيْ वलान سَيَفَاعَتِيْ لِإَهُل الْكَبَائِر مِن أُمَتِيْ वलान আমার উন্মতের কবীরা গুনাহগারদের জন্য আমার শাফার্য়াত উপকার্বে আসবে।

اَنَا اَوْلُ شَهْفِيْع في الْجُنَّةِ اَوْ كَمَا -अপ्त आरत्तक शिंगिरम तागृल ﷺ आरत्ता वलन- اَنَا اَوْلُ شَهْفِيْع वर्थाए जान्नारा जािभेर नर्वथथग शाकाां قَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ والسَّلامُ مَا عَلَيْهِ الصَّلُوةُ والسَّلامُ شَفَعَتِ الْمُلْئِكَةُ وشَنَفَع النَّبِيُّونَ وشَفَعَ -जभत आंतरक दानीरम ताँग्ल وشَفَعَ النَّارِ. الْمُؤْمَنِوُنَ وَلَمْ يَبِقَ إِلَّا أَرْحَمُ الرَّاحِمِيْنَ فَيَقْبِضُ قَبْضَةً مِنَ النَّارِ. উপরিউক্ত সবকটি হাদীস দ্বারা প্রমাণ হয় যে, হাশরের দিন নবী ও পুণ্যবানদের শাফায়াত কবীরা গুনাহগারদের জন্য আল্লাহ তা'আলার নিকট গৃহীত হবে।

- গ্র ইজমা ভিত্তিক দলিল: কিয়ামতের দিন শাফায়াত গ্রহণীয় হওয়ার উপর ঐকমত্য হয়েছেন সবসময়ের সকল ওলামায়ে কেরাম। অতএব এর বিপরীত মতামত অগ্রহণযোগ্য।
- थ. योंकिक मिलन : जालार ठा'जाना वलन وَلَنُ ذَلِكَ لِمَنْ تُشَلَّءُ अर्थाए তিনি ক্ষমা করবেন উহা ব্যতীত যাকে ইচ্ছা তাকে। এ আয়াতের দ্বারা বুঝা যায়, গুনাহে লিপ্ত ব্যক্তিকে মাফ করা জায়েজ শাফায়াত ছাড়া। তাহলে শাফায়াত করার দারা ক্ষমা করা আরো ধ্রুব সত্য বলে প্রমাণিত হলো।

উপরিউক্ত প্রমাণাদি দারা সাব্যস্ত হলো যে, শাফায়াত আহলে কাবাইরদের জন্য ফলপ্রসু হবে। কিন্তু এ বক্তব্য মু'তাযিলা সম্প্রদায় মেনে নিতে নারাজ। নিমে তাদের মতামত প্রদত্ত হলো।

২. মু**'তাজিলাদের মতামত**: মু'তাযিলা সম্প্রদায় শাফায়াতকে অস্বীকার করে এবং তারা वरल الْجُزاء वर्ण الْبُوْمِ يَوْمُ الْجُزاءِ वरल لا شُفاعة لِتَخْلِيصِ الْيَوْمِ يَوْمُ الْجُزاءِ মুক্তির জন্য কোনো শাঁফায়াত গ্রহণযোগ্য হবে না।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৯-ক

#### তাদের দাবির স্থপক্ষের দলিল :

ক. আল্লাহ তা'আলার বাণী-

- وَاتَّقُوا يَومَّا لَا تُجْزِيْ نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفاعَةُ.

  - يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ وَأُمِّهِ وَآبِيهِ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيْهِ. وَبَنِيْهِ وَبَنِيْهِ وَبَنِيْهِ وَلَا يَقُومُ اللَّهُ لاَ يَغْفِرُ انْ يُشُرَكَ بِهُ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ.
    - وَمَا لِلظُّليِمْنَ مِنْ حَمِيِّمٍ وَلَا شَفِينٍ يُطَاعُ.

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দারা বুঝা যায়, কারো জন্য কোনো ধরনের শাফায়াত চলবে না। একমাত্র আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করবেন। আর যাকে ইচ্ছা শাস্তি দিবেন।

খ. রাসূল খালাধ্র-এর বাণী-

إِنَّ النَّبِيُ عَلَيْ قَالَ يَابَنِيْ عَبْدِ مَنَافِ لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ مَنَ اللَّهِ شَيْئًا ـ يَا عَبْاسُ عُمُ رَسُنُولَ اللَّهِ ﷺ لاَ أَمَّلِكُ لَكُنُّمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا،

مَنَ تَرَكَ سُنُتِي لَمْ يَنَلُ شَفَاعَتِي،

উপরিউক্ত হাদীস দ্বারা প্রমাণ হয় যে. কবীরা গুনাহগারদের ক্ষমা নেই এবং তাদের জন্য শাফায়াতও অকার্যকর।

গ. যৌক্তিক প্রমাণ : যে গুনাহ করে সে পূর্ণাঙ্গ মু'মিন না গুনাহগার মু'মিনকে ক্ষমা করা না জায়েজ। তাই তার জন্য শাফায়াত করাও না জায়েজ।

### মু'তাযিলাদের দলিলের জবাব :

- ১. মু'তাযিলাদের বর্ণিত আয়াতগুলো কাফেরদের ক্ষমা না হওয়া ও তাদের পক্ষে শাফায়াত ফলপ্রসু না হওয়ার ব্যাপারে নাজিল হয়েছে। গুনাহগার মু'মিনদের উদ্দেশ্যে নয়। অতএব এর দারা মু'মিন গুনাহগার উদ্দেশ নেওয়া নিছক মুর্খতা ছাড়া আর কিছু না।
- २. क. रानीत्म वर्लिज الله شَيْطًا माता राশतেत फिरनत ভয়ावरुण বর্ণনা করা উদ্দেশ্য। শাফায়াত অগ্রহণীয় হওয়া নয়।
  - খ. لَمْ مَثَلُ شَفَاعَتُم पाता উন্নত মর্যাদা হতে বঞ্চিত হওয়ার আভাস পাওয়া যায় এবং সুত্রত পরিহারের ব্যাপারে কঠোরতা বুঝানো হয়েছে। শাফায়াত না হওয়ার গুনাহগারদের জন্য কথা বলা হয়নি।
- وَيَغْفَرُ مَا ত अनार्गात भूभिनरक् कभा कता जाराज । (यभन जाल्लार जांजाला वरलन وَيَغْفَرُ مَا । अठ०व ठाएनत जना भाकाग्राजि कें रें وَنَ ذَلَكَ لَمَنْ يُشَاءُ

কয়েকভাবে হতে পারে। যথা- شُفَاعَتْ का এর প্রকারভেদ شُفَاعَتْ

১. শাফায়াতে কুবরা, যা আমাদের নবী হযরত মহাম্মদ 🚟 সমগ্র সৃষ্ট জীবের জন্য কিয়ামতের দিন ঐ সময় করবেন, যখন সমগ্র সৃষ্টিকূল হযরত আদম, নৃহ, ইবরাহীম, মূসা ও ঈসা (আ.)-এর নিকট শাফায়াতের আবেদন করে এবং তাদের কাছ থেকে উত্তর পেয়ে হযরত মুহাম্মদ 🐠 🕷

ইস. আকীদাত্রত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ৯-খ

- -এর নিকট পৌছবে। ঐ সময় নবী ্লাট্ট্র আরশে এলাহী তথা আল্লাহর সিংহাসনের নিচে সেজদায় আত্ম নিমগ্ন হবেন। আর সৃষ্টজীবের ফয়সালা তথা বিচারকার্য শুরুর জন্য সুপারিশ করবেন। আল্লাহ তা'আলা দয়াপরবশ হয়ে তাঁর শাফায়াত গ্রহণ করবেন।
- ২. ঐ সমস্ত ব্যক্তিদের জন্য শাফায়াত যাদের পাপ ও পুণ্য সমান সমান। হুযূর ক্রিক্তি তাদেরকে জান্নাত দানের জন্য সুপারিশ করবেন।
- ৩. ঐ সকল ব্যক্তির জন্য শাফায়াত যাদের দোজখে প্রবেশ করানোর জন্য নির্দেশ হয়ে গেছে। তাদেরকে যেন দোজখে প্রবেশ না করায়।
- আহলে সুন্নত এর মর্যাদা বৃদ্ধির জন্য শাফায়াত করবেন। মু'তাযিলা সম্প্রদায় শুধুমাত্র এ
  ধরনের শাফায়াতকেই স্বীকার করে। এ ছাড়া অন্য কোনো শাফায়াতকে স্বীকার করে না।
- ৬. লঘু শান্তির জন্য শাফায়াত করা তথা শান্তিকে কম করা। যেমন আবৃ তালেবের জন্য হুয়ব المحالة والمحالة و
- ৭. নবী করীম ক্রিক্স -এর শাফায়াতের দ্বারা সকল মু'মিন নর নারীকে জান্নাতে প্রবেশের অনুমতি দেওয়া হবে।
- ৮. স্বীয় উদ্মতের ঐ সমস্ত লোক যারা কবীরা গুনাহ করেছে, এবং জাহান্নামে প্রবিষ্ট হয়েছে। অতঃপর রাসূলুল্লাহ ক্রিট্রেই -এর শাফায়াতের কারণে জাহান্নাম থেকে মুক্তি পাবে। এটা হাদীসে মুতাওয়াতির দ্বারা প্রমাণিত। কিন্তু এ বিষয়টা খাওয়ারিজ ও মু'তাযিলা সম্প্রদায় অস্বীকার করে। তারা বলে, জাহান্নামে প্রবেশ হওয়ার পর কেউ তা থেকে বের হতে পারবে না। এ সুপারিশ রাসূলুলাহ ক্রিট্রেই ব্যতীত অন্যান্য নবী, ফেরেশতা এবং মু'মিনদের মধ্যে যারা উঁচু স্তরের তারাও করবে।

## আল্লাহ কর্তৃক নেওয়া অঙ্গীকার সত্য

وَالْمِيْثَاقَ الَّذِيْ اَخَذَهُ اللَّهُ تَعَالٰى مِنْ اَدَمَ وَ ذُرِيَّتِهِ حَتَّ وَقَدْ عَلِمَ اللَّهُ فِيمَا لَمْ يَزُلُ عَدَد مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ وَيَدْخُلُ النَّارَ جُمْلَةً وَاحِدةً وَلاَ يَنْقُصُ مِنْهُ. يَرْدَادُ فِيْ ذَلِكَ الْعَدوولَا يَنْقُصُ مِنْهُ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা হযরত আদম (আ.) ও তাঁর সন্তানদের থেকে রিহ জগতে] যে অঙ্গীকার গ্রহণ করেছেন তা চিরসত্য। তিনি অনাদিকাল হতে পূর্ণরূপেই জানেন কত সংখ্যক লোক জান্নাতে ও কত সংখ্যক লোক জাহান্নামে প্রবেশ করবে। এই সংখ্যা বৃদ্ধি পাবে না এবং ব্রাসও হবে না।

## ্বার্নি প্রামঙ্গিক আলোচনা <sup>শুক্</sup>

আরবি শব্দ। মীছাকের আকিদা শরিয়তে খুবই ভরুত্বপূর্ণ। নিমে এ সম্পর্কে আলোচনা করা হলো–

## : এর পরিচিত - ٱلْمِيْتُاقَ

طُعَالُ -এর আভিধানিক অর্থ : مِيْتَاقُ - এর ওজনে। এর বহুবচন - وَفُعَالُ यात অর্থ হলো অঙ্গীকার, চুক্তি, প্রতিজ্ঞা, প্রতিশ্রুতি।

এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন-

وَاذْ اَخَذَ رَبُكَ مِن بَنِيَ اَدُمَ مِن ظُهُوْرِهِمْ ذُرَيْتَهُمْ وَاشْهَدَ هُمْ عَلَى اَنْفُسِهِمْ السَّتُ بِرَبُكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا اَن تَقُولُوا يَوَمَ الْقَيْمَةَ اِنَّا كُنَّا عَنُ هِذَا غَفِلَيْنَ. وَاذْ اَخُذَنَا مِيْتَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَ -त्यमन जाल्लार जांजाना जात्ता विलन الطُّوْرَ -त्यमन जाल्लार जांजाना जात्ता विलन पित्र अति विश्वास रयत्व जामम (जा.) ७ जांत मखान-मखि थित जाल्लार जांजाना कर्क्क जालाम जातु उत्तरित जात्तर जात्तर जात्तर जात्तर जात्तर जात्तर जात्तर प्रिया अश्वामा कर्क्क जालाम जातु उत्तरित जात्तर जात्तर जात्तर विश्वा (مِيْتَاقُ) वला रस । जाल्लार जांजाना रस जाति विश्वास रातन त्वसा क्रियार मित्रा प्रांचे के कि विश्वास रातन त्वसा क्रियार क्रियार मित्र ।

মীছাকের সত্যতা : আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীতে মানুষকে পাঠানোর পূর্বে মানুষের সকল রূহ বা আত্মাকে একত্রিত করলেন এবং সেখানে আল্লাহ তা'আলা সকল রূহ বা আত্মা থেকে তাঁর প্রভুত্বের সত্যতা সম্পর্কে অঙ্গীকার নিয়েছিলেন। এতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। নিম্নে কুরআন ও সুন্নাহ দ্বারা দলিল পেশ করা হলো।

## কুরআনের দলিল:

وَاذْ آخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِي ادَمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ذُرَيْتُهُمْ مَرْ كُنُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّفُسِهِمْ السَنُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بلي شَهِدنا أَنْ تُقُولُوا يَومَ

অর্থাৎ স্মরণ কর যখন আদম সন্তানদের পৃষ্ঠদেশ الْقِيامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَفِلِيْنَ. হতে বের করলেন তাদের বংশধরদেরকে এবং তাদের স্বীকারোক্তি নিলেন তাদেরই সমস্কে এবং বললেন "আমি কি তোমাদের প্রভু নই"? তারা বলল হাঁ। আমরা সাক্ষী রইলাম। তা এজন্য যে, তোমরা যে কিয়ামতের দিন বলতে না পার যে, আমরা তো এ সম্পর্কে বেখবর বা অজ্ঞ ছিলাম। –[সূরা আ'রাফ : ১৭২]

### সুন্ত্রাহর দলিল :

মুসলিম ইবনে ইয়াছার (রা.) হতে বর্ণিত তিনি বলেন, হ্যরত ওমর (রা.) কে উপরিউক্ত আয়াত সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করলে তিনি বলেন, হ্যরত নবী করীম ক্রীম্বর্জীকে আয়াতটির তাফসীর সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলো তখন জবাবে তিনি বলেন, আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথম হযরত আদম (আ.) কে সৃজন করেন। অতঃপর নিজ কুদরতের হাতে তাঁর পৃষ্ঠে হাত বুলালেন, তখন তাঁর ঔরশে যত সৎ মানুষ জন্মাবার ছিল, সব মানুষ বের হয়ে এলো। তখন আল্লাহ তা'আলা বললেন, তাদেরকে আমি জান্নাতের জন্য সৃষ্টি করেছি এবং এদেরকে জান্নাতীদের ন্যায় আমল করার জন্য সৃষ্টি করেছি। এরা জন্নাতের জন্য সৎ আমল করবে। অতঃপর পুনরায় তাঁর পিঠে কুদরতী হাত বুলালেন। তখন যত অসৎ মানুষ জন্মাবার সব বের হয়ে এলো এবং বললেন, এদের আমি জাহান্নামের জন্য সৃষ্টি করেছি। এরা জাহান্নামীদের মতো আমল করবে। সে কথা ভনে সাহাবীদের একজন প্রশ্ন করলেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ 🚟 ! প্রথমেই যখন জাহান্নামী ও জান্নাতী সাব্যস্ত হয়ে গেছে, তখন আর আমল করার কি প্রয়োজন? তখন নবী করীম 🚟 🕵 বললেন, যখন আল্লাহ তা'আলা কাউকে জানাতের জন্য সৃষ্টি করেন, তখন সে জানাতের আমলই করবে। পরিশেষে তার মৃত্যু এমন কর্মের উপর সংঘটিত হবে যে, তা হবে জান্নাতবাসী হওয়ার জন্য উপযুক্ত কাজ। আর আল্লাহ তা'আলা যখন কাউকে জাহান্নামের জন্য সৃষ্টি করেন তখন সে জাহান্নামের আমল করা শুরু করে। অবশেষে তার মৃত্যু এমন কর্মের উপর হয় যা হবে জাহান্নামবাসীর আমল। -[তিরমীযী, আবূ দাউদ] উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দারা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট হয়ে গেল যে, আলমে আরওয়াহের

মীছাক সত্য এতে বিন্দুমাত্র সন্দেহ নেই।

#### ইজমা−এর দলিল :

নবী করীম ্মার্ক্স্ম্ব-এর যুগে কোনো সাহাবী এ সম্পর্কে কোনো দ্বিমত প্রকাশ করেন নি এবং তাঁদের যুগ হতে এ পর্যন্ত আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের সকল ওলামাগণ এতে ঐকমত্য পোষণ করেছেন।

মীছাক-এর স্থান : হযরত আবদুলাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে ইমাম আহমদ, নাসায়ী ও হাকিম (র.) নির্ভরযোগ্য সনদে বর্ণনা করেন যে, আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর বান্দাদের মাঝে যে মীছাক হয়েছে তা হলো ওয়াদিয়ে না'মান। যা আরাফার ময়দান নামে বিখ্যাত। (পরিভাষায় তাকে আলমে আরওয়াহ বলা হয়।)

अर्था९ यादर् आल्लार र्जा आला नकल वस पृष्टि करतरहन, ठारे : هَوْلُهُ وَقَدْ عَلِمَ اللَّهُ الخ সে বস্তুর সকল তথ্য সম্পর্কে তিনি সম্যক জ্ঞানী। উক্ত বস্তুর কোনো তথ্য সম্পর্কে তিনি कथनरे तथवत वा पाक नन । रामन जिनि वतनन عُلِيْمٌ عَلِيْمٌ कथनरे तथवत वा पाक नन । रामन जिनि वतनन

আল্লাহ তা'আলা সকল বস্তু সম্পর্কে সব সময় সম্যুক সুপরিজ্ঞাত । –[সূরা আনফাল :৭৫] চাই উক্ত তথ্য দৃশ্যমান হোক অথবা অদৃশ্যমান হোক । আর তাঁর এ জ্ঞান মাখলুক বা বস্তু সৃষ্টি করার পর অর্জিত হয়িন; বরং বস্তুটি সৃজন করার পূর্ব হতেই তিনি উক্ত বস্তুর সকল তথ্যাদি সম্পর্কে জ্ঞানী । এ কারণে মানুষের সকল বিষয়েও আল্লাহ তা'আলা জানেন । এমনকি কতজন মানুষ পাপ কাজে লিপ্ত হবে । কতজন সংকর্ম সম্পাদন করবে । কতজন জারাতী হবে এবং কতজন জাহান্নামী হবে । এসব বিষয়ে সব ধরনের খবর আল্লাহ তা'আলা মানুষ সৃষ্টি করার পূর্বেই জানতেন । এর কম-বেশি লোক জান্নাতেও যাবে না এবং জাহান্নামেও যাবে না । আল্লাহ তা'আলা এ সম্পর্কে ইরশাদ করেন فَرِيْتُ فِي السَّعِيْرِ السَّعِيْرِ السَّعِيْرِ অর্থাৎ একদল জান্নাতে ও একদল জাহান্নামে প্রবেশ করবে । —[সূরা শুআরা] এ আয়াত দ্বারা পরিপূর্ণভাবে বুঝা যায় তিনি সৃষ্টি করার পূর্ব থেকে জান্নাতী ও জাহান্নামী সম্পর্কে জানতেন ।

\* অন্যত্র তিনি আরো বলেন وَاَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَاَحَصْبِي كُلُّ شَنْعُ عَدَدًا অর্থাৎ অাল্লাহ তা'আলা সব কিছু বেষ্টন করে রেখেছেন এবং প্রত্যেক বস্তুর সংখ্যা হিসাব করে রেখেছেন।

—[সুরা জিন]

হযরত আলী (রা.) বলেন, আমরা কিছু সংখ্যক লোক একটি জানাযার সাথে জারাতুল বাকীতে ছিলাম। ইতিমধ্যে রাস্লুল্লাহ আমাদের নিকট আগমন করলেন, সাথে সাথে আমরা তাঁর চার পার্শ্বে উপবেসন করলাম। রাস্লুল্লাহ আমাদের নিকট একটি লাঠি ছিল। নবী করীম আমাদের মথা নিম্বামী করত এর দ্বারা ভূমি খুঁড়তে লাগলেন। আর বললেন, এমন কোনো প্রাণ নাই যাকে সৃষ্টি করা হয়েছে। অথচ জারাত বা জাহারামে তার স্থান লিখা হয়নি। এমনকি সে পুণ্যবান হবে না পাপী হবে তাও লিখে দেওয়া হয়েছে। হয়রত আলী (রা.) বলেন, কোনো এক ব্যক্তি জিজ্ঞাসা করল, হে আল্লাহর রাস্ল আমাদ্বি তাহলে আমরা তাকদীরের ফায়সালার উপর নির্ভর করে কর্ম সম্পাদন পরিহার করছি না কেন? রাস্লুল্লাহ আমাদ্বি বললেন, যে ব্যক্তি নেককারদের অন্তর্ভুক্ত হবে সে নেক কাজ করার দিকে অগ্রসর হবে এবং নেক কাজ তার জন্য সহজ হবে। আর যে ব্যক্তি পাপী হবে তার জন্য পাপ কার্য সম্পাদন করা সহজ হবে। অতঃপর তিনি নিম্নোক্ত আয়াত তেলাওয়াত করেন।

فَاَمَّا مَنْ اعَمْلَى وَاتَّقَلَى - وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَ - فَسَنُيسِرُهُ لِلْيسْرَى - وَامَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغَنْى - وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى.

বিশাল সমুদ্রে কি পরিমাণ পানি বিদ্যমান এবং কি পরিমাণ মাছ ও কীট রয়েছে। পাহাড়ের অভ্যন্তরে কি পরিমাণ অণু-পরমাণু বিদ্যমান, বৃষ্টিতে কি পরিমাণ ফোঁটা বর্ষিত হবে বা হয়েছে আর সমগ্র বিশ্বজুড়ে বৃক্ষরাজির কি পরিমাণ পাতা বিদ্যমান সে সম্পর্কেও আল্লাহ তা আলা পরিপূর্ণ জ্ঞানী। এব্যাপারে তিনি বলেন وَمَا يَعْذُرُبُ عَنْ رُبُكَ مِنْ مُتْقَالِ ذَرَةٍ فِي السَمَاءِ অর্থাৎ আপনার রব হতে আসমান ও জমিনের ক্ষুদ্রাতি-ক্ষুদ্র কোনো কিছুই [সংখ্যা অম্পষ্ট নয়। –[সূরা ইউনুস] অনুরূপ তিনি কতজন জান্নাতী ও জাহান্নামী হবে তা পূর্ব থেকে জানেন, তাঁর এই জানার মধ্যে কোনো ক্রেটির অবকাশ নেই।

## আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টির কর্ম সম্পর্কে অবগত

وَكَنْ لِكَ اَفْعَالَهُمْ فِيْمَا عَلِمَ مِنْهُمْ اَنْ يَفْعَلُوٰهُ وَكُلُّ مُسَتَّ رُّ لِمَ خَلَقَهُ وَالْاَعْمَالُ بِالْخُواتِيْمِ ـ وَالسَّعِيْدُ مَنْ سَعِدَ بِقَضَاءِ اللَّهِ وَالشَّقِّيُّ مَنْ شَقِيَ بِقَضَاءِ اللَّهِ.

অনুবাদ: অনুরূপ আল্লাহ তা'আলা নিজ বান্দাদের কর্ম সম্পর্কে পূর্ব থেকেই অবগত আছেন। থাকে যে কর্মের জন্য সৃষ্টি করেছেন, তার জন্য সে কর্ম সহজসাধ্য করা হয়েছে এবং সকল কাজের মূল্যায়ন তার শেষ পরিণতির উপর নির্ভর করে। সৌভাগ্যবান ঐ ব্যক্তি যে আল্লাহ তা'আলার ফয়সালার কারণে সৌভাগ্যবান হয়েছে এবং দুর্ভাগা সেই ব্যক্তি যে আল্লাহ তা'আলার ফয়সালার কারণে হতভাগা হয়েছে।

## ক্ষুদ্ধ প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>প্রি</mark>ক্ত

\* অন্যত্র বলেন— وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কর্ম সম্পর্কে অবগত। তাছাড়া একথা সর্বজন স্বীকৃত যে, স্রষ্টা তাঁর সৃষ্টি ও তাঁর কর্ম সম্পর্কে পূর্ণ অবগত থাকেন। অন্যথা স্রষ্টার স্রষ্টাত্বের ফ্রাটি প্রমাণিত হয়। আর আল্লাহ তা'আলা এ থেকে সম্পূর্ণ পবিত্র। অতএব একথা প্রমাণিত হলো যে, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি জীব সৃজন করার পূর্ব হতেই তার কর্ম সম্পর্কে অবগত।

ভিতি তুলি তুলি নুন্দু নিত্র ক্রিটি তুলি ভার জন্য হাল ভার জন্য মহান স্রষ্টা সৃষ্টি করেছেন, অবশ্যই সে কর্ম তার জন্য সহজ সাধ্য করেছেন এবং অবশ্যই সে ঐ কর্ম সম্পাদন করবেই। এ হিসেবে তাকে জারাতের জন্য সৃষ্টি করেছেন। তার জন্য জারাতের কর্ম সম্পাদন সহজ এবং যাকে জাহারামের জন্য সৃষ্টি করেছেন, তার জন্য জাহারামের কর্ম সম্পাদন করা সহজ। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন فَامُنَا مَنْ اَعْطَى وَاتَّقَى وَمَدُق আল্লাহ তা'আলার রাস্তায় দান করে এবং তাকওয়া অবলম্বন করে এবং উত্তম বিষয় তথা জারাতকে সত্যায়ন করে, সত্তর তাকে সহজসাধ্য করে দেই সুখের জন্য।

অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন المُسْنَى فَسَنْيَسْرُهُ لِلْعُسْنَى وَكُذُبُ بِالْمُسْنَى ضَادْ আর যে ব্যক্তি কার্প্য করে এবং বেপরওয়া হয় এবং হুসনা তথা

জান্নাতকে অস্বীকার করে, তাকে সহজসাধ্য করে দেই কাঠিন্যের জন্য। —[সূরা লাইল : ৮-১০] উপরিউজ্জ আয়াতগুলো প্রমাণ দিচ্ছে যে, আল্লাহ তা'আলা যাকে যে কাজের জন্য সৃষ্টি করেছেন তার জন্য সেই কাজ সহজসাধ্য করে দেন। উপরে উল্লিখিত বক্তব্য দ্বারা একটি প্রশ্ন জাগে। তা হলো– প্রশ্ন : যদি আল্লাহ তা'আলা প্রাণীজগৎ তথা মানুষ সৃষ্টি করার শুরুতে জারাতবাসীকে জারাতবাসীর আমল এবং জাহান্নামবাসীকে জাহান্নামবাসীর আমল দিয়ে সৃষ্টি করে থাকেন, তাহলে আমাদের আমল করার প্রয়োজন কি? কারণ তা তো আল্লাহ তা'আলা পূর্ব থেকে নির্ধারণ করেই রেখেছেন। উত্তর : এর জবাবে হযরত রাসূলে কারীম ক্রিট্রেই হাদীস শরীফে দিয়েছেন। হাদীসটির ভাষ্য এমন— একবার রাসূল ক্রিট্রেই সাহাবীদের উদ্দেশ্য করে বললেন, আল্লাহ তা'আলা হযরত আদম (আ.) কে সৃষ্টি করে তাঁর ঔরসে জানাতবাসী ও জাহান্নামবাসী যা জন্মাবে তা নিজ কুদরতি হাত দ্বারা হাত বুলিয়ে বের করলেন। এক সাহাবী প্রশ্ন করলেন ইয়া রাস্লাল্লাহ ক্রিট্রেই আল্লাহ তা'আলা যখন পূর্ব হতে জান্নাতী ও জাহান্নামী নির্ধারণ করে রেখেছেন। তখন আর আমল করার প্রয়োজন কি? জবাবে নবী করীম ক্রিট্রেই বললেন, আল্লাহ তা'আলা যখন কাউকে জানাতের জন্য সৃষ্টি করেন তখন সে জানাতের কাজ করে এবং জানাতবাসীর আমলের উপরই মৃত্যুবরণ করে। যাকে জাহান্নামের জন্য সৃষ্টি করেন তাঁর বিধানও অনুরূপ।

: वान्तात সকল কাজের মর্যাদা বা প্রতিদান শেষ পরিণতির উপর নির্ভিরশীল। যেমন-

- ১. কোনো ব্যক্তি সারা জীবন কুফরি অবস্থা জীবন যাপন করে। অতঃপর সে মৃত্যুর সময় ঈমান তথা এক আল্লাহ তা'আলার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে। তাহলে তার পূর্বেকার কুফরি জীবনের কোনো হিসাব নিকাশ হবে না। এই ব্যক্তি ঈমানের উপর মৃত্যুবরণ করার কারণে জান্নাতী হবে।
- ২. পক্ষান্তরে যদি কোনো ব্যক্তি সারা জীবন ঈমানী অবস্থায় জীবন যাপন করে। অতঃপর মৃত্যুর সময় কুফরি অবস্থায় মৃত্যুবরণ করে, তাহলে তার পূর্বেকার ঈমানী জীবন যাপনের কোনো প্রতিদান সে পাবে না; বরং তার শেষ পরিণতি কুফরির উপর সে পরিগণিত হবে। ফলে সে জাহান্নামী হবে। আল্লাহ তা'আলা আমাদের সকলকে হেফাজত করুন]

### নিম্নে প্রমাণ দেওয়া হলো :

#### কুরআনের দলিল:

اَنَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا وَمَا تُوْا وَهُمْ مَا صَالَّا الْاَرْضَ ذَهَبًا وَلُو افْتَدَى بِهُ مِلْعُ الْاَرْضَ ذَهَبًا وَلُو افْتَدَى بِهُ مِلْعُ الْاَرْضَ ذَهَبًا وَلُو افْتَدَى بِهُ مِلْعُ الْاَرْضَ ذَهَبًا وَلُو افْتَدَى بِهُ مِهُمْ مِلْعُ الْاَرْضَ ذَهَبًا وَلُو افْتَدَى بِهُ مِهُمْ مَلْعُ الْاَرْضَ ذَهَبًا وَلُو افْتَدَى بِهُ مِهُمُ مَا مِعْ مَا مُعْ مُوْمِعُمُ مُوْمِ الْمُعْ مِلْمُ مُعْ مُوْمِ الْمُعْ مُوْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْ مُوْمِ الْمُعْ مُوْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْ مُوْمِ الْمُعْ مُوْمِ الْمُؤْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

- \* जना जाशांत्व जालांश वां जालां वर्तान الله وَالْمَاتُوا وَهُمْ كُفُارُ अना जाशांत्व जालांश वां जालां वर्ता जर्जां जर्जां जर्जां जर्जां जर्जां जर्जां वर्तां करतिं विदेश विदेश
- \* আল্লাহ তা'আলা অন্যত্ত আরো বলেন— وَلَا اللَّذِينَ يَعُمَلُونَ وَهُمْ كُفَّارُ وَاعْتَدْنَا لَهُمْ عَدَابًا السَّيَئَات ...... وَلَا اللَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارُ وَاعْتَدْنَا لَهُمْ عَدَابًا السَّيَئَاتِ ..... وَلَا اللَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارُ وَاعْتَدْنَا لَهُمْ عَدَابًا السَّيَئَاتِ अर्था९ याता পाপ कार्य करत .... এবং কুফরি অর্বস্থায় মৃত্যুবরণ করে, তার্দের জন্য কোনো তওবা নেই। আর এদের জন্য লাঞ্ছনাকর শাস্তি প্রস্তুত করে রেখেছি। -[সূরা নিসা]

#### शमीरमत मिलन :

- \* হ্যরত রাস্ল المَّدُوْ وَقَارِبُوْ ا فَانَ صَاحِبَ الْجَدَّةِ يُخْتَمُ لَهُ وَانْ صَاحِبَ النَّارِ يُخْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ الْفَارِ وَانْ عَمِلَ الْخَدَّمُ لَهُ عَمَلِ الْفَارِ وَانْ عَمِلَ الْخَدَّمُ لَهُ عَمَلِ الْفَارِ وَانْ عَمِلَ الْعَدِي النَّارِ وَانْ عَمِلَ الْعَمِلَ الْمَلِ النَّارِ وَانْ عَمِلَ الْعُمَلَ الْمَلِ النَّارِ وَانْ عَمِلَ الْمُ عَمَلِ اللَّهُ عَمَلِ اللَّهُ وَالْ عَمْلَ الْمُعَلِي عَمْلِ الْمُلْ النَّارِ وَانْ عَمْلَ الْمُ عَمَلِ اللَّهُ عَمْلِ اللَّهُ وَالْ عَمْلَ اللَّهُ عَمْلِ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ عَمْلَ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ
- जा এক হাদীসে রাস্ল 
   বেলন 

   فَيْمَا يَبْدَأُ لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ اَهْلِ النَّارِ وَانَ الرَّجُلَ يَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْخَارِ وَانَ الرَّجُلَ يَعْمَلُ بِعَمَلِ اَهْلِ الْجَنَّةِ فَيْمَا يَبْدَأُ لِلْنَاسِ وَهُوَ مِنْ اَهْلِ الْجَنَّةِ النَّارِ فَيْمًا يَبْدَأُ لِلْنَاسِ وَهُوَ مِنْ اَهْلِ الْجَنَّةِ السَّامِ مَنْ اَهْلِ الْجَنَّةِ السَّامِ مَنْ اَهْلِ الْجَنَّةِ السَّامِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُعَلِّمُ الللْمُ الللْمُعَلِيَاللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُعُلِي الللْمُعُلِي اللْ

উপরিউক্ত প্রমাণাদি দ্বারা বুঝা গেল যে, মানুষ পূর্বে কি কর্ম করল তা গ্রহণীয় নয়; বরং তার শেষ পরিণাম কি হলো তা গ্রহণীয় বা লক্ষণীয় বিষয়। তাই তো রাসূল ক্ষ্মীয় বলেছেন اِنْمَا অর্থাৎ নিশ্চয় আমল শেষ পরিণামের উপরই নির্ভরশীল। -[বুখারী] الْأَعُمَالُ بِالْخُوَاتِيْم অর্থাৎ কোনো ব্যক্তি নিজ চেষ্টা ও সাধনার মাধ্যমে কখনো - قَوْلُهُ وَالسَّعِيدُ مَنْ سَعِدَ ٱلْخَ সৌভার্গ্যবান হতে পারবে না। এখানে সৌভাগ্য দারা হেদায়েত তথা সঠিক পথ প্রাপ্ত হওয়াকেই বুঝানো হয়েছে ৷ সৌভাগ্যবান ঐ ব্যক্তিই যাকে আল্লাহ সৃষ্টি করার পূর্বে সৌভাগ্যবান বলে ঘোষণা मिताहिन । रयमन जाल्लार जांजाला वरलन مَنْ يَهُدِي اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُنْضِلِّ अर्जाहिन । रयमन जाल्लार जांजाला वरलन তা'আলা যাকে হেদায়েত দিবেন, তাকে বিপর্থগামী করার মতো কেউ নেই । অনুরূপভাবে কোনো মানুষ চেষ্টা সাধনার ত্রুটির কারণে হতভাগা বা বিপদগ্রস্থ হয় না। হতভাগা দারা এখানে উদ্দেশ্য হলো পথ ভ্রষ্টতা তথা ঈমান থেকে বঞ্চিত হওয়া। অতএব বিপথগামী সে ব্যক্তিই হবে যাকে সৃষ্টি করার পূর্বেই মহান সুষ্টা হতভাগ্য বলে ঘোষণা দিয়েছেন। যেমন আল্লাহ जा'जाला वरलन ومَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ अर्थार जाला रातन িবিপথগামী করেন। তার কোনো পথ প্রদর্শক বা বিপথ থেকে পরিত্রাণ দাতা নেই। −[সূরা যুমার] উপরিউক্ত আয়াত দারা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা সহজ, সরল ও সঠিক পথ দেখান এবং যাকে ইচ্ছা বিপথগামী করেন। আর এটি হয় মায়ের উদ্রের থাকাবস্থায়। ثُمُّ يَبْعَثُ اللّٰهُ النَّهُ مَلَكًا بِارْبِعِ كَلَمَاتٍ فَيَكْتُبُ - राभन ताम्ल विका اللّٰهُ الدُّوح. وَمُعَلِّمُ وَرُزْقَهُ وَشَقِينٌ وَسَعِيْدَ ثُمَّ يَنْفَخُ فِيُهِ الرُّوح. তা আলা তার নিকট একজন ফেরেশতা চারটি জির্নিস দিয়ে প্রেরণ করেন। অতঃপর সে গিয়ে ১. তার আমল, ২. মৃত্যু, ৩. রিজিক, এবং ৪. সে দুর্ভাগ্যবান হলে দুর্ভাগ্য এবং সৌভাগ্যবান হলে সৌভাগ্য লিখেন। অতঃপর তার ভিতর রূহ ফুঁকে দেন।

উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দ্বারা প্রমাণ হচ্ছে যে, নিজ ইচ্ছায় কেউ ভাগ্যবান হতে পারে না এবং নিজ ইচ্ছার বিচ্যুতির কারণে হতভাগ্যও হয় না।

## তাকদীর আল্লাহর একটি রহস্য

وَاصْلُ الْقَدْرِ سِرُ اللَّهِ فِيْ خَلْقِهِ لَمْ يَطَّلِعْ عَلَى ذٰلِكَ مَلَكُ مُقَرَّبٌ وَلاَنَبِيُّ مُرْسَلُ وَالتَّعَبُّقُ وَالنَّظُرُ فِي ذٰلِكَ ذَرِيْعَةُ الْخِنْلَانِ وَسُلُمُ الْحِرْمَانِ وَدَرَجَةُ الطُّغْيَانِ فَالْحَنَرُ كُلُّ الْحَنْرِ مِنْ ذٰلِكَ نَظْرًا وَفِكْرًا وَ وَسْوَسَةً.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টির জন্য তাকদীরের মূল হলো তা তাঁর গোপন রহস্য সম্পর্কে কোনো নিকটবর্তী ফেরেশতা এবং প্রেরিত রাসূল ও অবগত নয়। আর তাকদীর নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করা বঞ্চনার কারণ, দুর্ভাগ্যের সিঁড়ি এবং অবাধ্যতার মাধ্যম। অতএব এ সম্পর্কে চিন্তা, গবেষণা ও কল্পনা ইত্যাদি হতে বেঁচে থাকা সকল মানুষের জন্য একান্তই কর্তব্য।

## ক্র্যুগ্রির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শুক্</sup>রুগ্র

غُولُهُ وَاصُلُ الْقَدْرِ الخَ : পূর্বে তাকদীর সম্পর্কিত বিশদ আলোচনা হয়েছে। বিষয়টি গ্রন্থকার (র.) সুন্দরভাবে উপস্থাপন করেছেন। মূলত তাকদীর জিনিসটি আল্লাহ তা আলার একটি গোপন রহস্য। যা কোনো নিকটবর্তী ফেরেশতা কিংবা প্রেরিত নবীও জানে না। যেহেতু বিষয়টি রহস্যজনক, তাই এ ব্যাপারে বেশি কথাবার্তা বলা, চিন্তা গবেষণা করা, যৌক্তিক নীতি বাক্য উত্থাপন করা ইত্যাকার বিষয় বিপদমুক্ত নয়।

ত্রি অজানা ভেদ বা রহস্য : তাকদীর এর আসল বা মূল কি? এর উত্তরে বলা হয় এটা একটা ভেদ বা রহস্য । এর প্রকৃত জ্ঞান আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো নেই । তিনি কোনো কিছু তৈরি করেন আবার ধবংস করে দেন । যাকে ইচ্ছা নিঃস্ব ও অসহায় করেন আবার যাকে ইচ্ছা ধন জন, প্রভাব প্রতিপত্তি ইত্যাদি দান করেন । কাউকে পথপ্রস্ত করেন আর কাউকে হেদায়েত্রে নুর দারা আলোকিত করেন । এ সম্পর্কে হযরত আলী (রা.) বলেন, الْمَدَّرُ سَرُ আখিং তাকদীর হলো মহান আল্লাহ তা'আলার ভেদ বা রহস্য । আমরা তা উদঘাটন বা উন্যোচন করার ক্ষমতা রাখি না ।

সত্যিই এই রহস্য উদঘাটন করার শক্তি সৃষ্টি কিংবা মানুষের পক্ষে আদৌ সম্ভব নয়। কারণ এর সৃক্ষতা বুদ্ধি-বিবেকের সৃক্ষতা হতে অনেক উধের্ব। উপরিউক্ত বিষয়টির সম্যক জ্ঞান আল্লাহ নিজ হাতে রেখেছেন অন্য কারো হাতে অর্পণ করেন নি। এমনকি এর অনুসন্ধানের দায়িত্বও দেন নি। সুতরাং কেউ যদি এ সম্পর্কে নাক গলাতে, বিচার বিশ্লেষণ কিংবা চিস্তা করতে যায় অবশ্যই সে বঞ্চনা ও পথ ভ্রষ্টতার শিকার হবে। আর এটা হবে খুবই যৌক্তিক ও স্বাভাবিক কথা। তাকদীর সম্পর্কে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের মাসলাক হলো, প্রতিটা বস্তুই আল্লাহ তা আলার শক্তি ও ইচ্ছায় সংঘটিত হয়ে থাক। আর স্বয়ং আল্লাহই বান্দার কর্মের স্রস্টা। এতদসম্পর্কে আল্লাহ নিজেই বলেন— এই কুলি তার পরিমিত পরিমাণ সৃষ্টি করেছি।

—[সূরা কমর: ৪৯] এক ত্রুল্ন এবং ত্রুল্ন এব কাহিনী: ওমর ইবনে উলাইছিম বলেন— আমরা কোনো

এক সর্ময় নৌকা ভ্রমণে বের হলাম। আমাদের সাথে একজন তাকদীর অস্বীকারকারী ও একজন অগ্নিপূজারীও ছিল। কাদরী অগ্নিপূজারীকে বলল- হে ভাই ইসলাম গ্রহণ কর। অগ্নি পূজক বলল, হাঁ। আল্লাহ চাইলে ইসলাম কবুল করব। কাদরী বলে আল্লাহ তো চায়, কিন্তু শয়তান এটা চায় না যে মানুষ ইসলাম কবুল করুক। তখন অগ্নিপূজক বলে, এ যখন একই জিনিস আল্লাহ ও চায় এবং শয়তানও চায়। আর দু চাওয়ার মধ্যে শয়তানের চাওয়া তথা ইচ্ছা সফল হয় বা বিজয়ী হয়। তাই বুঝা গেল শয়তানই আল্লাহর চাওয়া তথা ইচ্ছার মোকাবিলায় শক্তিশালী [নাউযুবিল্লাহ]। তাই আমি অধিক শক্তিশালী সন্তার পক্ষ অবলম্বন করলাম।

## একটি প্রশু ও তার উত্তর :

কোনো এক ব্যক্তি আবৃ ঈসাম কাসতলামীকে জিজ্ঞাসা করলেন, হে আবৃ ঈসাম আপনার এ ব্যাপারে কি অভিমত? আল্লাহ আমাকে হেদায়েত তথা সৎ পথ প্রদর্শন করল না বরং পথভ্রষ্টতার মধ্যে নিক্ষেপ করল। তদুপরি আমাকে পথভ্রষ্টতার জন্য শাস্তিও দিল। এটা কি স্রষ্টার জন্য ন্যায়বিচার হলো? প্রতি উত্তরে ঈসাম বলেন, হেদায়েত এমন একটা বস্তু যা আল্লাহ তা'আলার একচ্ছত্র মালিকানায় রয়েছে। তাই এটা একমাত্র তাঁরই ইচ্ছা যাকে ইচ্ছা হেদায়েত দান করবেন যাকে ইচ্ছা করবেন না। এতে কারো কোনো এখতিয়ার নেই।

তাকদীরের বিষয়টি মানুষের নিকট রহস্যাবৃত হলেও আল্লাহ তা'আলার নিকট তা সুস্পষ্ট। কারণ যে কোনো উদ্দেশ্যে বস্তু গঠন করার আগে সে বস্তু সম্পর্কে কর্তার পূর্ণ ধারণা থাকা অত্যাবশ্যক। অন্যথা কাজটি সুষ্ঠুভাবে আঞ্জাম দেওয়া সম্ভব হয় না। যেমন কেউ দালান নির্মাণ করতে চাইলে তাঁর নকশা করা জরুরি। খাবার রান্না করলে প্রথমে তার পরিমাণ নির্ধারণ করা জরুরি। অতএব প্রয়োজন হলো আল্লাহ তা'আলা যা কিছু সৃষ্টি করেছেন বা করবেন এর পূর্ব পরিকল্পনা, নমুনা ও পরিমাণ তার নিকট থাকা। আল্লাহ তা'আলা যা কিছু করেছেন তা তিনিই ভালো জানেন এবং কেন করছেন এর রহস্যও তিনি জানেন। এ সম্পর্কে আলোচক, পর্যালোচনাকর ও বিশ্রেষক বিপথগামী হওয়ারই সম্ভাবনা বেশি। রাসূল ক্ষ্মিট্রি তাকদীর সম্পর্কিত পর্যালোচনাকারী সাহাবীদের প্রতি রাণ হয়ে বলেছিলেন—

## তাকদীরের জ্ঞান আল্লাহ তা'আলারই

فَإِنَّ اللَّهَ طَولى عِلْمَ الْقَدْرِ عَنْ أَنَامِهِ وَنَهَاهُمْ عَنْ مَرَامِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى لَا يُسْتَلُونَ فَمَنْ سَأَلَ لِمَ فَعَلَ فَقَدْرَدُ تَعَالَى لَا يُسْتَلُونَ فَمَنْ سَأَلُ لِمَ فَعَلَ فَقَدْرَدُ كُمُ مَا الْكِتَابِ وَمَنْ رَدُّ كُمْمَ الْكِتَابِ كَانَ مِنَ الْكَفِرِيْنَ.

অনুবাদ: কেননা আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং নিজেই তাকদীরের জ্ঞান সৃষ্টিকুল হতে গোপন রেখেছেন এবং এর তত্ত্ব উদঘাটনে চেষ্টা হতেও তাদেরকে বারণ করেছেন। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন— "তিনি যা করেন তা সম্পর্কে তাঁকে প্রশ্ন করা যাবে না; বরং তাঁরাই নিজ কৃতকর্ম সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হবে।" অতএব যে ব্যক্তি (আপত্তি করতঃ) বলবে তিনি কেন এ কাজ করলেন, সে আল্লাহর কিতাবের আদেশ প্রত্যাখ্যান করল। আর যে কিতাবের বিরোধিতা করল, সে কাফেরদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাবে।

## হ্মাসঙ্গিক আলোচনা খ্রিক্তি

ভৈ এখন হতে গ্রন্থকার (র.) তাকদীরের হুকুম বর্ণনা আরম্ভ করেছেন। যেহেতু তাকদীর ইসলামের মৌলিক আকিদাসমূহের অন্যতম একটি এবং স্রষ্টার গোপন রহস্যের এমন একটি যা মানুষের বিবেক, বিবেচনা, বুদ্ধি ও কল্পনার উধের্ব এবং এর কর্মসমূহ এমন যার উপর তাঁকে জিজ্ঞাসা করা যাবে না; বরং তারই নিজ কৃতকর্মের জন্য জিজ্ঞাসিত হবে।

তাকদীর বিষয়টি মানুষের বিচক্ষণতা ও সূক্ষবুদ্ধি হতে এমন সূক্ষ্ম যার সূক্ষ্মতা সম্পর্কে একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই ভালো জানেন। এগুলো বুঝা বা গবেষণার চেষ্টা মানুষ বা মাখলুকের জন্য অসম্ভব। তাই এর চিস্তা বা বুঝার চেষ্টা গোমরাহী বা পথভ্রষ্টতার দিকে অগ্রসর করে।

### তাকদীর অমান্যের হুকুম :

তাকদীর এর বিষয়টি যে ব্যক্তি এমনিতে মেনে নেয়, সেই হলো প্রকৃত মু'মিন। কিন্তু যে মেনে নেয়নি কিংবা গবেষণার চেষ্টা চালায় সে নির্ঘাত বিপথগামী এবং যে ব্যক্তি আপত্তি করতঃ বলে আল্লাহ তা'আলার এমনটি কেন করলেন বা কিই বা তাঁর উদ্দেশ্য তবে সে কাফেরদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাবে।

দিলল : আল্লাহ তা'আলা বলেছেন نَوْمُ يُسْئِلُ عُمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئِلُ عُمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئِلُ عُ আল্লাহ কি করেছেন এ সম্পর্কে তিনি জিজ্ঞাসিত হবেন না; বরং তারা কি করেছে সে সম্পর্কে তারা জিজ্ঞাসিত হবে (আল্লাহর কাছে)। –[সূরা আদিয়া] বুঝা গেল তাকদীর নিয়ে বিশ্লেষণ গোমরাহী বা পথ ভ্রষ্টতা।

## ইলম দু'প্রকার

فَهٰذِه جُمْلُةٌ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْه مَنْ هُو مُنَوَّرُ قَلْبُهُ مِنْ أُولِيَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَهِي دُرَجَةُ الرَّاسِخِيْنَ فِي الْعِلْمِ لِأَنَّ الْعِلْمَ عِلْمَانِ عِلْمُ فِي الْخَلْقِ مَفْقُودٌ فَإِنْكَارُ الْعِلْمَ الْمَوْجُودِ كُفْرٌ وَادِّعَاءُ مُوجُودٌ وَعِلْمُ الْمَفَعُودِ كُفْرٌ وَلا يَصِحُ الْإِيْمَانُ إِلَّا بِقَبُولِ الْعِلْمِ الْمَفَعُودِ الْمَفَعُودِ وَلَا يَصِحُ الْإِيْمَانُ إِلَّا بِقَبُولِ الْعِلْمِ الْمَفَعُودِ وَلَا يَصِحُ الْإِيْمَانُ إِلَّا بِقَبُولِ الْعِلْمِ الْمَفَعُودِ وَتَرْكُ طَلَبِ الْعِلْمِ الْمَفْقُودِ.

অনুবাদ: মোটকথা উপরিউক্ত বিষয়গুলোর প্রতি আল্লাহ তা'আলার প্রিয়জনদের মধ্যে ঐ ব্যক্তিই মুখাপেক্ষী যার অন্তর আলোকিত হয়ে আছে। আর এটাই জ্ঞানে পরিপক্ক লোকদের স্তর। কেননা ইলম দু'প্রকার। যথা— ১. ঐ ইলম যা সৃষ্টজীবের মধ্যে বিদ্যমান এবং ২. ঐ ইলম যা সৃষ্টজীবের মধ্যে বিদ্যমান নেই। অতএব বিদ্যমান ইলম অস্বীকার করা কুফরি এবং অবিদ্যমান ইলমের দাবি করাও কুফরি। আর বিদ্যমান ইলম কবুল করা এবং অবিদ্যমান ইলমের অস্বেষণ পরিহার করা ব্যতীত ঈমান বিশুদ্ধ হবে না।

## ক্রিটি প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>স্ট্রিটি</mark>

শৈর্ত কিন্তু হিন্তু হিন্তু হৈ ইতঃপূর্বে তাকদীর সম্পর্কিত যে আলোচনা করা হয়েছে এবং যেগুলো ছাড়া আকিদা বিনষ্ট হয়ে যায় যেগুলো ব্যতীত ঈমান পরিপূর্ণ হয় না। সেগুলো মেনে নেওয়ার জন্য আল্লাহ তা আলার প্রিয়জন সর্বদা প্রস্তুত এবং মুখাপেক্ষী।

আর এদের অন্তরই আলোকিত অন্তর বলে স্রষ্টার নিকট গৃহীত তথা রহমতপূর্ণ। আর এরপভাবে মেনে নেওয়া ও মেনে নেওয়ার জন্য প্রস্তুত থাকাই হলো জ্ঞানের গভীরতা অর্জনকারীদের স্তর্ব। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন وَالْرَاسِخُونَ فَيِ الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمِنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِنْدِ رَبِنَا وَمَا يَذُكُرُ الْا اُولُو الْالْبَابِ. وَمَا يَدُكُرُ اللهِ الْولُو الْالْبَابِ. وَمَا يَدُكُرُ اللهِ الْولُو الْالْبَابِ. وَمَا يَدُكُرُ اللهِ الْولُو الْالْبَابِ. وَمَا يَدُكُرُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فَوْلُهُ لَانٌ الْعُلِمَ عِلْمَان النخ : এখান থেকে গ্রন্থকার (র.) জ্ঞানে সুগভীরদের বিষয় সম্পর্কে আলোচনা করে ইলমের প্রকারভেদ নির্ণয় ও তার হুকুম বর্ণনা শুরু করেছেন। নিমে ইলমের প্রকারভেদ তুলে ধরা হলো।

### ইলম পরিচিতি:

रेला आना, जवगठ रु७ शा, खाठ रु७ शा, जविरु علم : علم علم अर्थ रा जाना, जवगठ रु७ शा, खाठ रु७ शा, जविरु रु९ शा। रयमन- जाल्लार जां जाना व वां ने خَلْفَهُمْ वां ने عَلْمُ مَا بَيْنَ لَيْرِيُّهُمْ وَمَا خَلْفَهُمْ

#### ইলমের প্রকারভেদ:

### আকাইদের ক্ষেত্রে ইলম দু'প্রকার:

- كَ وَكُمُونَ وَجُونَ : আর এটি ঐ ইলমকে বলে যা সামগ্রিকভাবে দীন তথা ধর্মের বিস্তারিত আদেশ ও নিষেধ হিসেবে হযরত মুহাম্মদ ক্ষ্মিষ্ট্র আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে নিজ উন্মতের জন্য নিয়ে এসেছেন। (যাকে পরিভাষায় ইলমে শরিয়তও বলা হয়)
- \* এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন هُوَ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ অর্থাৎ রাস্ল তোমাদের নিকট যে ইলম [আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে] নিয়ে এসেছেন, তা তোমরা গ্রহণ কর এবং যা নিষেধ করেছেন তা তোমরা বর্জন কর। আর তোমরা আল্লাহকে ভয় কর। উল্লেখ্য উপরিউক্ত ইলম অর্জনকারীরাই সফলকাম। তারাই দুনিয়া ও আথেরাতে ভাগ্যবান। আল্লাহ তা'আলার ভাষায় এদেরকে ফফলকাম। তারাই দুনিয়া ও আথেরাতে ভাগ্যবান। আল্লাহ তা'আলার ভাষায় এদেরকে বুলির তা'আলার হাময় এদেরকে الراسخُونَ في الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمْنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عَذْدِ رَبِّنَا مِنْ عَذْدِ رَبِّنَا مِنْ عَذْدِ رَبِّنَا مِنْ عَدْدِ رَبِّنَا مِنْ الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمْنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عَدْدِ رَبِّنَا صَاء আনলাম। এগুলো সব আমাদের রবের পক্ষ হতে।

  -[স্রা আলে ইমরান]

  উপরে বর্গিক ইলম কলো ও ইলম মা কিকাবলাক ও সম্ভূত এব সধ্যে সম্বর্গ বিশ্ববিদ্ধ প

উপরে বর্ণিত ইলম হলো ঐ ইলম, যা কিতাবুল্লাহ ও সুন্নত এর মধ্যে সমুদয়, বিস্তারিত ও শাখাগতভাবে উপদেশ মালা, দৃষ্টান্ত ও ঘটনা ইত্যাদি সৃষ্টিকুলে বিদ্যমান রয়েছে।

- \* আল্লাহ তা'আলা হযরত ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কে অন্য আয়াতে বলেন يَابَتِ انْ يُ قَدْ ﴿ عَلَمُ سَالَمٌ يَاتِكُ فَاتَبِعْنِي الْهُدِكُ صَرَاطًا سَوِيًا سَوِيًا مَالُمْ يَاتِكُ فَاتَبِعْنِي الْهُدِكُ صَرَاطًا سَوِيًا سَوِيًا مَالَمٌ يَاتِكُ فَاتَبِعْنِي الْهُدِكُ صَرَاطًا سَوِيًا سَوِيًا مَالَمَ اللهِ مَالُمُ يَاتِكُ فَاتَبِعْنِي الْهُدِكُ صَرَاطًا سَوِيًا مَالَمَ اللهِ مَالَمُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ
- عِلْمٌ فِي الْحَلْقِ مَفَقُودً ﴿ एम्षिकूल अविम्यान हेलम वना रस के हैं लिमरक या स्वस् आलाह र्जा जाना मृष्टिकून राज (शामन द्वार्थहन वनः जांत उपमा उपपान कता शिक् जाताह र्जा जाना मृष्टिकून राज (शामन द्वार्थहन वनः जांत उपमान कर्ता शामन कर्ति जाना । किसामज मर्पिण राज्यात हेनम । किसामज मरपिण राज्यात हेनम । किसामज अवक्षाव जालाहतह निक्छ विम्यामन । जात मृष्टिकूलत निक्छ जिन्मामन । कात अविम्यामन कर्ति जाना म्हिकूलत वात्र कर्ति कर्ति हो के क्षेत्र क्षेत्र के क्षेत्र क्

আপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةَ اَيَّانَ مُرْسَهَا مَنْ وَكُراهَا الْي رَبِكَ مُنْتَهَاهَا هَا ضَعْ وَيْمَ اَنْتَ مِنْ ذِكْراهَا الْي رَبِكَ مُنْتَهَاهَا هَا করে কিয়ামত সম্পর্কে যে তা কথন ঘটবে? তার আলোচনার সাথে আপনার কি সম্পর্ক? আপনার রবের নিকট রয়েছে এর সুনির্দিষ্ট সময়ের চূড়ান্ত জ্ঞান। –[সূরা নাযি'আত]

- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَعَنْدُهُ مَفَاتِيْحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا অর্থাৎ আল্লাহরই নিকট রয়েছে, গায়েবের চাবিকাঠি। তিনি ছাড়া আর কেউ গায়েব জানে না। –[সূরা আন'আম]
- \* जना जाशांत्व जालांव তা'जांना जाता तलन وَيُنَرُلُ اللّٰهُ عِنْدُهُ عِلْمُ مَا فَي الْارْحَامِ وَمَاتَدُرِيْ نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا الْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فَي الْارْحَامِ وَمَاتَدُرِيْ نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا الْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فَي الْارْحَامِ وَمَاتَدُرِيْ نَفْسُ بِاكِي ارْضِ تَمُوْت. الْايَةُ عَادِق जातांव जातांव का जातांव जातां

### অবিদ্যমান ইলম-এর হুকুম :

- শ প্রস্থকার (র.) বলেন, ইলমে মাফকৃদ বা অবিদ্যমান ইলমের দাবি করা কুফরি। এতে
  ঈমান বিনষ্ট হয়।
- ইলমে মাফক্দের অনুসন্ধান বা বিশ্লেষণ বর্জন করা ছাড়া ঈমান বিশুদ্ধ হবে না। (আল্লাহ
  তা'আলা আমাদের হেফাজত করুন।)

### অষ্টম পাঠ

## লাওহে মাহফুজ ও কলম সম্পর্কে আকিদা

وَنُوْمِنُ بِاللَّوْحِ وَالْقَلَمِ وَبِجَمِيْعِ مَا قَدْرَقَمَ فَلَوِ اجْتَمَعَ الْخَلْقُ كُلُّهُمْ عَلٰى شَى كَتَبُهُ اللَّهُ تَعَالَى فِيْهِ اَنَّهُ كَائِنَ لِيَجْعَلُوهُ غَيْرَ كَائِنِ لَمْ يَكُنُبُهُ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ يَقْدُرُوا عَلَيْهِ وَلُو اجْتَمَعُوا كُلُّهُمْ عَلٰى مَا لَمْ يَكْتُبُهُ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَ المَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنًا لَمْ يَكْتُبُهُ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنًا لَمْ يَكْتُبُهُ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنًا لَهُ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَا لَهُ اللَّهُ لِيَجْعَلُوهُ لَا لَهُ لِيَجْعَلُوهُ كَائِنَ اللَّهُ لِيَعْمِ الْقَلِيمُ لِيَا لَهُ لِيَعْمَ لَهُ لَهُ لِيَعْمَلُوهُ لَا لَهُ لِيَعْمَلُوهُ عَلَيْهِ لَهُ لِيَعْمَ لِللَّهُ لِيَعْمَلُوهُ لَا لَهُ لِيَعْمَلُوهُ لَا لَهُ لِي اللّهُ لِيَعْمَلُوهُ لَا لَهُ لِي اللّهُ لِيَعْمَلُوهُ لَا لَهُ لَكُونُ اللّهُ لِي اللّهُ لِيَعْمَلُوهُ لَا لَهُ لِي اللّهُ لِي اللّهُ لَوْمِ اللّهُ لِي اللّهُ لَهُ لَهُ لَهُ لِي مُ اللّهُ لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَيْ لَكُهُ لِي اللّهُ لَهُ لَهُ لِللّهُ لَا لَهُ لَهُ لِي لَهُ لَهُ لَهُ لِي لَهُ لَهُ لَيْ لَكُولُوا لَهُ لَكُولُوهُ لَلْهُ لِلللّهُ لَهُ لَهُ لِللّهُ لَيْ لِهُ لَا لَهُ لَكُولُ لَهُ لَهُ لَكُهُ لَا لَهُ لَكُنُهُ لِللّهُ لِي لَا لَهُ لَا لَهُ لِللّهُ لِللّهُ لَهُ لَا لَا لَهُ لِلللّهُ لَهُ لَا لَا لَا لَكُولُوا لَهُ لَا لَهُ لِلللّهُ لَهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِي لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لَا لَهُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِلْكُولِ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلْلّهُ لِلللّهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِلللّهُ لِلْمُ لَا لَا لَهُ لِلللّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِلللّهُ لللّهُ لَلْمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِللّهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلْمُ لَا لَهُ لِللّهُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِللّهُ لِلللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا

অনুবাদ: আর আমরা লাওহে মাহফুজ ও কলমের উপর ঈমান আনয়ন করি এবং কলম যা কিছু লিপিবদ্ধ করেছে তাতেও ঈমান রাখি। সুতরাং যদি সমস্ত সৃষ্টজীব একব্রিত হয়ে চেষ্টা করে ঐসব বিষয় না হওয়ার জন্য যা সংঘটিত হওয়ার জন্য আল্লাহ তা'আলা লাওহে মাহফুজে লিখে রেখেছেন। তবে তাতে তারা সক্ষম হবে না। পক্ষান্তরে যদি সমস্ত সৃষ্টজীব একব্রিত হয়ে ঐসব বিষয় সংঘটিত করার চেষ্টা চালায় যা হওয়ার কথা আল্লাহ তা'আলা লাওহে মাহফুজে লেখেননি। তাহলে এতেও তারা সক্ষম হবে না। কিয়ামত সম্পর্কে যা কিছু ঘটবে সে সম্পর্কে কলম শুকিয়ে গেছে। অর্থাৎ কলম লিখে দায়িত্ব মুক্ত হয়ে গেছে।

## ক্র্যুগ্রি প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিণ্ড

عُولُهُ وَنُوْمِنُ بِاللَّوْجِ الْخَ : গ্রন্থকার (র.) এখান থেকে লাওহে মাফুজ ও কলম সম্পর্কিত আকিদা বর্ণনা করেছেন। নিমে লাওহে মাহফুজ ও কলম সম্পর্কে আলোচনা করা হলো।

## লাওহে মাহফুজ পরিচিতি:

وَلَمَّا سَكَتَ عَنَ مُوْسَى الْغَضَبُ اَخَذَ الْالُواَحِ - وَلَمَّا سَكَتَ عَنَ مُوْسَى الْغَضَبُ اخَذَ الْالُواَحِ - एयमन व्याहार शांक वर्णन وَلَمَّا سَكَتَ عَنَ مُوْسَى الْغَضَبُ اخَذَ الْالُواَحِ - एयमन व्याहार शांक वर्णन वर्णन वर्णन कांकिक वर्ण : लाखर मारक्ष वे मश्तिक करत करत तां वर्ण वां वर्ण वर्णन महिक करत करत तां वर्ण वर्णन महिक करत करत तां वर्ण वर्णन महिक करत वर्णन महिक करत वर्ण वर्णन महिक करत वर्णन महिक करत वर्णन महिक करत वर्णन कां वर्णन महिक करत वर्णन कां वर्

#### লাওহে মাহফুজের ধরন :

ইমাম ভগবী (র.) বলেন, হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, লাওহে মাহফূজ সাদা মুজার তৈরি। এর দৈর্ঘ্য আকাশ হতে ভূ-পৃষ্ঠ পর্যন্ত। অর্থাৎ পাঁচশত বছরের রাস্তা এবং এর প্রশাস্ততা দুনিয়ার পূর্ব হতে পশ্চিম পর্যন্ত। লাওহে মাহফূজের কিনারায় পদ্মরাগ মনি বসানো এবং প্রান্তসমূহ পদ্মরাগ দিয়ে তৈরি। এতে নূরের কলম তথা কলমে কাদীম দ্বারা লিখিত আছে। এর উপরের প্রান্ত আরশে আজীম এর সাথে ঝুলন্ত এবং নিচ প্রান্ত একজন সম্মানিত ফেরেশতার উপর রাখা হয়েছে। আর উক্ত ফেরেশতা আরশের অন্য পার্শ্বে দণ্ডায়মান রয়েছেন। লাওহে মাফুজে লিপিবদ্ধ রয়েছেল শ্রিটি । শ্রিটি । শ্রিটি । শ্রিটি । শ্রিটি । শ্রিটি । শ্রিটি এক, তাঁর মনোনীত ধর্ম ইসলার্ম। মুহাম্মদ শ্রীজি তাঁর বান্দা ও রাস্লের আনুগত্য প্রকাশ করবে, আমি তাকে জারাতে প্রবেশ করাব। – শ্রিয়ালিমুত তানবীল, তাফসীরে ফাতহুল আজীজা

#### লাওহে মাহফুজের সত্যতা :

আল্লাহ তা'আলা নিজ কুদরতে লাওহে মাহফুজে সৃষ্টিকুলের ভাগ্যলিপিগুলো লিখে দিয়েছেন। আর তা লিখেছেন কলম দিয়ে। আল্লাহ তা'আলা কলমকে লিখার আদেশ করলে আরজ করল ইয়া আল্লাহ! আমি কি লিখব?

আল্লাহ তা'আলা বলেন, কিয়ামত পর্যন্ত যা কিছু ঘটবে, তা তুমি লিখ ৷ নিম্নে এর সত্যতা সম্পর্কে দলিল দেওয়া হলো–

- \* ज्याह ठा जाना वरनन بَلْ هُوَ قُنْرَانَ مُجِيْدً فِي لَوْجٍ مُحْفُوظ ज्याह ठा जाना वरनन अधानि क्राजान नाउर प्राह्म क्राहिन व्याहिन व्याहिन
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো ইরশাদ করেন يُمُكُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُتَبِّتُ وَاللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُتَبِّتُ ضَاءً अर्था९ আল্লাহ তা'আলার যা ইচ্ছা তা মিটিয়ে দেন এবং যা ইচ্ছা তা বহাল রাখেন। আর তাঁর নিকটই রয়েছে উম্মূল কিতাব। —[সূরা রা'দ] এ আয়াতে উম্মূল কিতাব দ্বারা লাওহে মাহফুজকে বুঝানো হয়েছে।

উপরিউক্ত দলিল দ্বারা সাব্যস্ত হয় যে লাওহে মাফ্জ চির সত্য। অতএব এর উপর আমরা ঈমান রাখি। আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত কলম ও তার সকল লিখনির উপর পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করেন। আল্লাহ তা'আলা সর্ব প্রথম কলম সৃষ্টি করেছেন। হযরত কাতাদা (রা.) বলেন, কলম আল্লাহ প্রদন্ত বড় একটি নিয়ামত। তিনি নিজ কুদরতি হাত দ্বারা এটি সৃষ্টি করেছেন। এ সম্পর্কে হযরত নবী المناه বলেছেন। এ সম্পর্কে হযরত নবী المناه বলেছেন। এ সম্পর্কে হযরত নবী الكتب القَدْرَ فَكُتَب مَا كَانَ وَمَا هُوَ كَائِنُ الْيَ الْاَبْدِ. الْكَتُب قَالَ اكْتُب قَالَ اكْتُب قَالَ اكْتُب الْقَدْرَ فَكُتَب مَا كَانَ وَمَا هُوَ كَائِنُ الْيَ الْاَبْدِ. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সর্ব প্রথম যে বস্তু সৃষ্টি করেছেন তা হলো কলম। অতঃপর তিনি কলমকে বললেন, লিখ। কলম আরজ করল হে আল্লাহ। কি লিখবং তিনি বললেন তাকদীর লিখ। কলম আদেশানুযায়ী কিয়ামত পর্যন্ত সংঘটিতব্য সকল বিষয় লিপিবদ্ধ করল।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ১০-ক

\* তাফসীরে মুজাহিদ আবৃ আমর হতে বর্ণনা করেন যে, আল্লাহ তা আলা সমস্ত সৃষ্টির মধ্যে সর্বপ্রথম ৪টি বস্তু সৃষ্টি করেছেন। এগুলো ছাড়া অন্য সব মাখল্ক তাঁর নির্দেশ كُنُ বলে সৃষ্টি করেছেন। এ চারটি বস্তু হলো, কলম, আরশ, জান্নাতের আনন্দ ও আদম (আ.)।

## কলম ও লাওহ–এর কোনটি প্রথম সৃষ্টি?

আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথম কলম সৃষ্টি করেছেন? না লাওহ সৃষ্টি করেছেন, এ নিয়ে দু'টিতে অভিমত পাওয়া যায়।

- ১. প্রথমে আল্লাহ তা'আলা আরশ সৃষ্টি করেছেন। অতঃপর কলম সৃষ্টি করেছেন।
- ২. প্রথম কলম ও পরে আরশ সৃষ্টি করেছেন। হাদীসে এ দু'প্রকার বর্ণনা পাওয়া যায়।

#### কলমের প্রকার :

যে কলম দ্বারা মহান স্রষ্টা সৃষ্টির সমূহ বিষয়াদি লিপিবদ্ধ করেছেন সেই কলম সম্পর্কে হাদীসে চার ধরনের কথা পাওয়া যায়। যথা−

- ১. প্রথম কলম ঐ টি যেটি আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে লাওহে মাফূজে সব কিছু লিখেছেন।
- দ্বিতীয় কলম যা বনি আদমের আমল, রুজি এবং আয়ৢয়্কাল, সৌভাগ্য ও দুর্ভাগ্য সবগুলো
  লিখেছে। এটি হয়রত আদম (আ.)-এর সৃষ্টির পর সৃজিত।
- ৩. ভৃতীয় কলম, যেটি দ্বারা ফেরেশতাগণ সন্তান পেটে থাকাবস্থায় তার রুজি, আমল, সৌভাগ্য ও দুর্ভাগ্য লিখে দেন।
- 8. চতুর্থ কলম হলো যা দারা বান্দা সাবালক বা প্রাপ্ত বয়স্ক হওয়ার পর ফেরেশতা তার আমল লিখেন।

#### কলম-এর সত্যতা :

আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথম কলম সৃষ্টি করেছেন, যার প্রমাণ পূর্বের বর্ণিত হাদীস থেকে পাওয়া যায় এবং এর প্রমাণ নিমের আয়াতটিতেও পাওয়া যায়।

- \* আল্লাহ তা'আলা বলেন ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ जर्थाৎ নূন। শপথ কলমের ও সে যা কিছু লিখেছে তার। -[সূরা কলম : ১]
- \* عَمْنُ يَعُمْلُ مِنَ الصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ अन्जव जाल्लार जां जाला जात्ता वलन अर्था९ त्यं भूं भिन जवश्रास जिलक करत जत्व فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْدِه وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُوْنَ. जर्था९ त्यं भूं भिन जवश्रास जिलक करत जत्व जात र्रहेश जरीकुछ रहेर्न ना । जात जािभ जा निश्चिक करत द्वरिश्चा - [भृता जािस शा : ৯৪]

উপরিউক্ত আয়াতদ্বয় একথা প্রমাণ দিচেছ যে, কলম চির সত্য। অতএব এর উপর ঈমান রাখা জরুরি। আর্থাং কলম লাওহে মাহফুজে যে সব বিষয়াদি হওয়ার জন্য লিপিবদ্ধ করেছে যদি সকল সৃষ্টি ঐক্যবদ্ধ হয়ে উক্ত বস্তু প্রতিহত করার চেষ্টা চালায়, তবে তারা উক্ত বস্তু প্রতিহত করতে পারবে না। কারণ এর ক্ষমতা বা অধিকার তারা রাখে না। পক্ষান্তরে কলম যে বস্তু না হওয়ার কথা লাওহে মাহফুজে লিখেছে সে বস্তু হওয়ার জন্য যদি সকল সৃষ্টি ঐক্যবদ্ধ হয় তাতেও তারা উক্ত বস্তু সংঘটিত করতে সক্ষম হবে না। কারণ তারা এর অধিকার সংরক্ষণ করে না। আর উক্ত কলম দ্বারা লাওহে মাহফুজে নতুন করে কোনো কিছু লেখা হবে না। কারণ কলম পূর্বে লিখে নিজ দায়িত্ব হতে মুক্ত হয়ে গেছে।

## মানুষের ভাগ্যে লিখিত সবই তার উপর আসে

وَمَا اَخْطَأُ الْعَبْلَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيْبَةُ وَمَا اَصَابَةُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَةُ وَمَا اَصَابَةَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَةُ وَعَلَى الْعَبْلِ اَنْ يَعْلَمُ اَنَّ اللّهُ تَعَالَى سَبَقَ عِلْمُهُ فِي كُلِّ كَائِنِ مِنْ خَلْقِهُ خَلْى الْعَبْلِ اَنْ يَعْلَمُ اللّهُ لَكُ اللّهِ اللّهُ نَاقِضُ خَلْقِه فَقَدَّر ذَلِكَ بِمَشِيّتِهِ تَقْدِيْرًا مُحْكَبًا مُبْرَمًا لَيْسَ لَهُ نَاقِضُ وَلَا مُحْلَقِهُ وَلا مُحَوِّلًا وَلا مُحَوِّلًا وَلا مُحَوِّلًا وَلا مُحَوِّلًا وَلا نَاقِصَ مِنْ خَلْقِه فِي سَمْواتِهِ وَارْضِهِ.

অনুবাদ: যা বান্দার নিকট পৌছেনি, তা পৌছার ছিল না এবং যা পৌছেছে তা পৌছারই ছিল। বান্দার জন্য একথা জেনে রাখা অত্যাবশ্যক যে, মাখলুকের প্রতিটি সংঘটিত বিষয় সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা পূর্ব হতেই জানেন। অতঃপর তিনি সেগুলোকে স্বেচ্ছায় এমন তাকদীরের সাথে সম্পৃক্ত করে দিয়েছেন, যা অবিচল। যাকে আসমান ও জমিনের কেউ খণ্ডন করার শক্তি বা ক্ষমতা রাখে না। আবার কেউ স্থগিত রাখারও সামর্থ রাখে না এবং কেউ রহিত করতে পারে না। রদ-বদলও করতে পারে না এবং কম-বেশিও করতে পারে না।

# <sup>২)</sup>িট্ট প্রাসন্থিক আলোচনা শ্লিনি

قوله وما الْخُولُ الْعَبْدُ الْخُولُ الْعَبْدُ الْخُولُ الْغُولُ الْعَبْدُ الْخُولُ الْعَبْدُ الْخُولُ الْعَبْدُ الْخُولُة وَمَا الْخُولُة وَمَا الْعَبْدُ الْخُولُة وَمَا الْمُولُة وَمَا الْمُولِّة وَمَا الْمُولِّة وَمَا الْمُولِّة وَمَا الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَمَا الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَمِي الله وَمَا الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَمِنْ ا

মু'তাযিলা সম্প্রদায় আল্লাহ তা'আলার اَرْلَيُ তথা অনাদিকালের জ্ঞানকে অস্বীকার করে। তারা বলে, আল্লাহ তা'আলা বান্দার ক্রিয়া কর্ম সম্পর্কে ঐ সময় জানতে পারে যখন বান্দা কর্তৃক ক্রিয়া সম্পাদিত হয়ে যায়। আর যতক্ষণ পর্যন্ত বান্দা কর্তৃক ক্রিয়া সম্পন্ন না হয় ততক্ষণ পর্যন্ত আল্লাহ সে সম্পর্কে অজ্ঞ থাকেন। আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বলে, আল্লাহ তা'আলা জানেন যে অমুক বান্দা অমুক কাজটি করায় সক্ষম বা অমুক বান্দা অমুক কাজটি করবে। আল্লাহই অমুক বান্দার অমুক কাজটি করার জন্য পুণ্য দান করবেন। আর তিনিই জানেন যে, অমুক বান্দা ঐ কাজটি করার উপর ক্ষমতা রাখে; কিন্তু করবে না যে জন্য সোধি পাবে। عَارِفَ مَجْدُوْب

## نفع دینی دیکھ تودنیای بھبودی نہ دیکھ اللہ مرضی حق پر نظر کر اپنی بھبودی نہ دیکھ، تو اکیلاتیرے دشمن سیکڑوں یہ بھی نہ دیکھ اللہ قدرت حق پر نظر کر اپنی کمزوری نہ دیکھ.

অর্থাৎ তুমি যদি ধর্মীয় মঙ্গল চাও তবে দুনিয়াবি কল্যাণের প্রতি লক্ষ্য করো না, আর স্রষ্টার সম্ভৃতির প্রতি দৃষ্টি দিয়ে স্বীয় স্বেচ্ছাচারিতার আশা করো না। তুমি একা আর শক্রে শত সহস্র এর প্রতি তুমি খেয়াল করো না, স্রষ্টার শক্তির প্রতি নজর দিয়ে নিজস্ব দুর্বলতার প্রতি মনোযোগী হয়ো না। ক্রিট্র ভর্তীতে ঘটেছে এবং ভবিষ্যতে ঘটবে সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা পূর্ব থেকেই অবগত ছিলেন। তাঁর জ্ঞানের বাইরে কোনো কিছুই নেই। উপরিউক্ত কথাগুলো জেনে রাখা প্রত্যেক বান্দার উপর জরুরি। নিম্নে এর সত্যতা সম্পর্কে প্রয়োজনীয় প্রমাণ পেশ করা হলো—

- \* ज्याह ठा'जाला वरलन اَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْخَبِيْرُ -जर्थार ठा'जाला वरलन कि जारन ना या जिनि अिष्ट र्हें हिन कुक्षपनी, अविख्न, अर्वेष्ठ । -[भृता मृलक]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَمَا مِنْ دَابَة فِي الْاَرْضِ الْا عَلَى అর্থাৎ পৃথিবীতে বিচরণশীল الله رزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقْرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا (مَسْتَوْدَعَهَا مَسْتَقْرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا (কানো প্রাণী নেই যার রিজিকের দায়িত্ব আল্লাহর উপর ন্যস্ত নয়। তিনি জানেন তারা কোথায় থাকে এবং সমাপিত হয়।
- \* একই বিষয়ে অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন— وَيَعْلَمُ مَا فَي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَالْا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَة فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطُبِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرِقَة إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَة فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطُبِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرِقَة إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَة فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطُبِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرِقَة إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَة فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطُبِ وَمَا شَعْدِينَ. هَا مَا اللهُ عَلَى كِتَابِ مُبِيْنِ وَهَا هَا مَا اللهُ فَيْ كِتَابِ مُبِيْنِ. هَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا يَعْلَى اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلِلهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ
- وَهُوَ الَّذِيْ يَتَوَفُّكُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ अठमम्भार्क जाल्लार जां जाला जाता वालन باللَّيْل وَيَعْلَمُ بِاللَّهُ اللَّهُ يَبْعُثُكُمْ فِيْهِ لِيَقْضِى اَجَلُ مُسمَّى. अर्था९ जिनिरे तार्फ रामात्त कर्तार कर्तार तिन धवश या किছू राम तिन तिन कर जा जारन । जठश्वर रामात्त कर्तार म्हार प्राप्त कर्ता जान जान जठश्वर रामात्त कर्तार मुख्ज कर्तन ।
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন مُدُورَهُمْ مَا يُسِرُونَ وَمَا لِيسَنَحَفُواْ مِنْهُ الْا حِيْنَ يَسْتَغِشُونَ ثَيَابُهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا لِيسَنَحَفُوا مِنْهُ الْا حِيْنَ يَسْتَغِشُونَ ثَيَابُهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا الْكَسُدُور. مَا الْكَصُدُور. مَا الْكَصَدُور. مَا الْكَصَدُور. مَا عَلَيْمُ بِذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَيْمُ بِذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَيْمُ بِذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَيْمُ بَذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَيْمُ بَذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَيْمُ بَذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَمْ عَلَيْمُ بَذَاتِ الصَّدُور. مَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْمُ مَا عَلَمْ عَلَمْ مَا عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَ

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দারা স্পষ্ট প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা আদিকাল হতে যা কিছু হয়েছে এবং অনন্ত কাল পর্যন্ত যা কিছু ঘটবে সব কিছু সম্পর্কে সুপরিজ্ঞাত।

#### দার্শনিকদের ভ্রান্ত মতবাদ:

এ সম্পর্কে দার্শনিকগণ বলেন, সৃষ্টিকুল সৃজিত হওয়ার পূর্বে এবং তার অর্থাৎ মহান স্রষ্টা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে কোনো কর্ম সংঘটিত হওয়ার পূর্বে জুযইয়্যাত সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং অনুবুগত ছিলেন এবং এতে তিনি সক্ষম ছিলেন না।

#### এদের জবাব :

যেহেতু কুরআনুল কারীমের ভাষ্য তাদের আকিদার বিপরীত তাই তাদের মতামত গ্রহণযোগ্য নয়। অতএব দার্শনিকদের বাদড়দৃষ্টির অভিমত পরিত্যক্ত বলে বিবেচিত হলো এবং এরা গোমরাহীকে নিজেদের জন্য বেছে নিল।

ভিন্ত ভার্নার ভাগালিপি আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছানুযায়ী লিখেছেন। এতে অন্য কারো ইচ্ছার বহিঃপ্রকাশ ঘটেনি। এ কারণে কারো ইচ্ছার বিপরীত হওয়ায় তাঁর এ নির্ধারণকে কেউ রদ করতে পারবে না, উল্টিয়ে দিতে পারবে না এবং কোনো অবস্থাতেই এর পরিবর্তন বা পরিবর্ধন সাধিত হবে না।

- \* এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন فَانْ يَرْدَكُ بِخَيْرٍ فَلاَ كَاشَفُ صَالِهُ وَانْ يَرْدَكُ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادٌ لِفَضْلِهِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আপনার প্রতি কোনো ধরনের কষ্ট আরোপ কারলে তিনি ভিন্ন অন্য কেউ তা হটাতে পারবে না এবং তিনি আপনার কল্যাণ সাধন করলে তাঁর অনুগ্রহকে কেউ রদ করতে পারবে না । -[সূরা ইউনুস] অল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহ কেউ ভঙ্গ করতে পারবে না । চাই উক্ত অনুগ্রহ মাখলুক সৃষ্টির ব্যাপারে হোক বা শরিয়তের হুকুম চালু করার ব্যাপারে হোক।
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো ইরশাদ করেন— المَنْ الْقَوْلُ لَكَيَّ অর্থাৎ আমার নিকট কথার কোনো রদ বদল তথা পরিবর্তন পরিবর্ধন নেই । [স্রা কাফ] المَنْ نَوْلُهُ وَلَا رُائِكَ : আল্লাহর সৃষ্টির সিদ্ধান্তে কিংবা ফায়সালায় কেউ কোনো বৃদ্ধি করতে পারবে না। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন— غَوْلُهُ وَلَا رُائِكُ অর্থাৎ যখন তিনি ইচ্ছা করেন তখন তার সৃষ্টিতে বর্ধিত করেন। [স্রা ফাতির] অথচ তিনি ছাড়া সৃষ্টজীবের কোনো স্রষ্টা নেই, তাহলে তিনি ছাড়া অন্য কেউ কিভাবে সৃষ্টজীবে বর্ধন ঘটাবেং অতএব সৃষ্টিতে তিনি ব্যতীত অন্য কেউ বর্ধনকারী নেই।
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন ﴿ يَصْحُو اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيَثْبِتُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা যা চান তা মিটিয়ে দেন এবং যা চান তার অস্তিত্ব ঠিক রাখেন বা স্থির রাখেন। -[সূরা রা'দ] মূলকথা আল্লাহ তা'আলা লাওহে মাহফূজে যা কিছু নিজ ইচ্ছানুযায়ী লিখেছেন। তার বিপরীত কোনো কিছুই হওয়া সম্ভব নয়। এতে ঈমান রাখা বান্দার জন্য একান্তই জরুরি।

## আল্লাহ তা'আলাই একমাত্র সুষ্ঠা

وَلاَ يَكُوْنُ مُكُونُ إِلاَّ بِتَكُوِيْنِهِ وَالتَّكُوِيْنُ لاَ يَكُوْنُ إِلَّا حَسَنًا جَهِيْلاً وَلْأَيْنُونُ لاَ يَكُوْنُ إِلَّا حَسَنًا جَهِيْلاً وَلْإِعْنِ اللّهِ وَلْإِعْنِ اللّهِ وَلْإِعْنِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ تَعَالَى وَرُبُوْبِيَّتِهِ كَمَا قَالَ اللّهُ تَعَالَى وَخَلَقَ كُلُّ شَعْ فِي قَلْرَهُ تَقَلْ إِيرًا وَ تَعَالَى وَرَبُوْبِيَّتِهِ كَمَا قَالَ اللّهُ تَعَالَى وَرَبُوْبِيَّةِ مَا لَيْ اللّهُ تَعَالَى اللّهُ وَتَعَلَى اللّهُ وَتَعَلَى اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَتَعَلَى اللّهُ وَتَعَلَى اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَتَعَلَى اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টি ব্যতীত কোনো জিনিস অস্তিত্ব লাভ করতে পারে না এবং তাঁর সকল সৃষ্টি সুন্দরই হয়ে থাকে। উপরিউক্ত বিষয়গুলো ঈমান, আকিদা ও মারেফাতের মূলনীতির আওতাভুক্ত। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন, আর তিনি সকল সৃষ্টিকে সৃজন করেছেন। অতঃপর সেগুলোকে শোধিত করেছেন পরিমিতভাবে এবং তিনি আরো বলেন, আল্লাহ তা'আলার আদেশ সুনির্ধারিত থাকে।

## <sup>২)</sup>িট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রিপিট

المَحْ وَلَا يَكُونُ مُكُونً المَخ : পৃথিবীর বুকে আমরা যা কিছু দেখি সব কিছুই আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি করেছেন। তিনি এসবকে অস্তিত্ব দান না করলে কোনো কিছুই অস্তিত্ব লাভে সক্ষম হতো না।

\* এ কথার ঘোষণা দিয়ে মহান আল্লাহ তা আলা বলেন الله وَانْ يَسْلُبُهُمُ الذُبَابُ شَيْئًا وَلَوْ اجْتَمَعُوْا لَهُ وَانْ يَسْلُبُهُمُ الذُبَابُ شَيْئًا وَلَوْ اجْتَمَعُوْا لَهُ وَانْ يَسْلُبُهُمُ الذُبَابُ شَيْئًا अर्था९ তোমরা আল্লাহর পরিবর্তে যাদের পূজা বা অর্চনা কর তারা কখনো একটি মাছিও সৃষ্টি করতে পারবে না। যদিও তারা এ ব্যাপারে একত্রিত হয়। আর যদি মাছি তাদের থেকে কোনো কিছু ছিনিয়ে নেয় তবে তারা তার কাছ থেকে তা উদ্ধার করতেও অক্ষম। প্রার্থনাকারী ও যার কাছে প্রার্থনা করা হয় উভয়ই দুর্বল।

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা বুঝা যায় যে, কোনো বস্তুই মাখলুক হতে পারে না তাঁর সৃষ্টি ব্যতীত। কোনো বস্তুই অস্তিত্ব লাভ করতে পারে না তার অস্তিত্ব দান ছাড়া। কোনো কিছুই দয়া প্রাপ্ত হয় না তাঁর দয়া ছাড়া। কেউই বিজিক প্রাপ্ত হয় না তিনি বিজিক দেওয়া ছাড়া। কেউই পবিত্র হতে পারে না তিনি তা করা ছাড়া। কেউই জ্ঞানী হতে পারে না তাঁর শিক্ষা ছাড়া। কেউই বিপদগামী হয় না তিনি বিপদগ্রস্ত করা ছাড়া। কেউই পথ প্রদর্শিতও হয় না তাঁর পথ নির্দেশ ছাড়া। এর উপরই আমরা ঈমান আনয়ন করি।

আল্লাহ তা আলা সকল বস্তুর অন্তিত্ব দান করেন। তাঁর রপদান ছাড়া কোনো কিছুই অন্তিত্ব লাভ করতে পারে না এবং উক্ত অন্তিত্ব দান তথা রূপ দেওয়া হয় সুন্দর ও সুসংহতভাবে। এ সম্পর্কে পবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে صَنْعَ اللّهِ অর্থাৎ এটা মহান আল্লাহর সুদক্ষ কারিগরির বহিঃপ্রকাশ যিনি সর্ব কিছুকে করেছেন সুসংহত ও সুদৃঢ়। —[সূরা নাহল]

\* এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা হাদীসে কুদসীতে বলেন, হে আমার বান্দাগণ! নিশ্চয় আমি আমার উপর জুলুম করা হরাম করেছি এবং এটা তোমাদের জন্যও হারাম করেছি। সূতরাং তোমরা পরস্পর একে অপরের উপর জুলুম, অত্যাচার, অন্যায় ও অবিচার করো না। হে আমার বান্দারা! তোমরা সবাই পথ হারা কেবলমাত্র ঐ ব্যক্তি ব্যতীত যাকে আমি পথ প্রদর্শন করেছি। অতএব তোমরা শুধু আমার নিকট সঠিক পথ চাও। আমি তোমাদেরকে সঠিক পথ প্রদর্শন করব। হে আমার বান্দাগণ! তোমরা সকলেই ক্ষুধার্ত আমি যার ক্ষুধা নিবারণ করেছি সে ব্যতীত। সূতরাং তোমরা আমার নিকট রিজিক চাও, আমি তোমাদেরকে অন্যদান করব। হে আমার বান্দাগণ তোমরা সবাই বিবস্ত্র ঐ ব্যক্তি ছাড়া যাকে আমি বস্ত্র পরিয়েছি। অতএব তোমরা আমার নিকট পরিধেয় বস্ত্র চাও, আমি তোমাদেরকে বস্ত্র দান করব। হে আমার বান্দারা তোমরা অহরনিশি গুনাহে লিপ্ত থাক, আর আমি যাবতীয় গুনাহ মার্জনা করে থাকি। অতএব তোমরা আমার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাক, আমি তোমাদেরকে ক্ষমা করে দিব। হে আমার বান্দাগণ আমার কোনো ক্ষতি করার ক্ষমতা তোমাদের নেই এবং তোমরা আমার কোনো উপকার করার ক্ষমতাও রাখ না। —[মুসলিম] উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দ্বারা সাব্যস্ত হয় যে, আল্লাহই সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী। তিনিই

উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দ্বারা সাব্যস্ত হয় যে, আল্লাহই সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী। তিনিই একমাত্র স্রষ্টা। তিনি ছাড়া কেউ সৃষ্টি করার আদৌ ক্ষমতা রাখে না।

ভিটিই এইন । একমাত্র আলাহ তা'আলা সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী। তিনিই একমাত্র স্রষ্টা বলে পূর্ণ বিশ্বাস রাখাটা হলো ঈমান ও মা'রেফাত এর মূল ভিত্তি এবং আলাহ তা'আলার একত্বতার সঠিক স্বীকৃতি। কারণ ঈমান প্রতিষ্ঠিত হয় না মা'রেফাত ব্যতীত। আর মা'রেফাতের ভিত্তি হলো আলাহ তা'আলার একত্বতা স্বীকার করা। এবং একত্বতা [তাওহীদ] দুটি জিনিস ব্যতীত পূর্ণ হয় না। একমাত্র আলাহই সৃষ্টিকর্তা। তিনিই সৃষ্টিকুল সৃজন করেছেন। একথা মনে প্রাণে বিশ্বাস ও মুখে স্বীকার করে নেওয়া।

আর অন্য কাউকে সৃষ্টিকর্তা মনে না করা বা স্বীকার না করা এবং আল্লাহ তা'আলাই সৃষ্টিকুলের অস্তিত্বদানকারী অন্য কেউ নয় একথাও মনেপ্রাণে বিশ্বাস করা ও স্বীকার করে নেওয়া।

২. একমাত্র আল্লাহই সমগ্র বিশ্বের প্রতিপালক, সৃষ্টিজগতের সমূহ বিষয়ের নিয়ন্ত্রক, ইহকাল ও পরকালের একমাত্র পরিচালক বলে মনে প্রাণে বিশ্বাস ও স্বীকার করা। এতে কাউকে শরিক না করা এবং একমাত্র তিনিই আসমান জমিনের স্থায়িত্ব দানকারী একথা স্বীকার করাও বিশ্বাস করা। একমাত্র আল্লাহকেই আইন দাতা, আদেশ দাতা তথা তিনি যে সকল প্রেরিত বান্দার কথা মনে প্রাণে মানা ও আনুগত্যের আদেশ দিয়েছেন তাদের আনুগত্য আন্তরিকতার সাথে মানা ও স্বীকার করা। আরু এটাকেই তাওহীদ ফিল-আমর" বলা হয়। যেমুন আল্লাহ তা আলা বলেন وأطيعوا الرسول وأولى الأمر অর্থাৎ তোমরা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের এবং তোমার্দের মধ্যে যারা কুর্আন সুন্নাহর অনুসারী দায়িত্বশীলদের অনুসরণ কর।

আর এই সব বিষয়ে তাওহীদ ও তাকদীর মেনে নেওয়া ব্যতীত কারো ঈমান পূর্ণ হয় না । এই তাকদীর সম্পর্কেই প্রস্থকার (র.) নিমোজ আয়াতদ্বয় পেশ করেছেন । وَكَانَ اَمْرُ اللّهِ قَدْرًا অবং وَخَلَقَ كُلُ شَنْعُ فَقَدُرُهُ تَقَدْرُهُ تَقْدُرُهُ مَقَدُورًا অবং وَخَلَقَ كُلُ شَنْعُ فَقَدُرُهُ تَقْدُرُهُ تَقْدُيرًا अवং وَخَلَقَ كُلُ شَنْعُ فَقَدُرُهُ تَقْدُيرًا अवःপর মু'মিন তাকদীরের উপর পূর্ণ আস্থা রাখবে। তবেই খাটি মু'মিন বিবেচিত হবে।

## তাকদীর অম্বীকারকারী কাফের

فَوَيْلٌ لِّمَنْ صَارَ لِلَٰهِ تَعَالَى فِى الْقَدْرِ خَصِيْمًا وَ اَحْضَرَ لِلنَّظْرِ فِيْهِ قَلْبًا سَقِيْمًا وَاحْضَرَ لِلنَّظْرِ فِيْهِ قَلْبًا سَقِيْمًا وَكَادَ قَلْبًا سَقِيْمًا وَكَادَ بِمَا قَالَ فِيْهِ اَفْكًا اَثِيْمًا وَعَادَ بِمَا قَالَ فِيْهِ اَفْكًا اَثِيْمًا وَعَادَ بِمَا قَالَ فِيْهِ اَفْكًا اَثِيْمًا .

অনুবাদ: অতএব ধ্বংস অনিবার্য ঐ ব্যক্তির জন্য যে তাকদীর নিয়ে আল্লাহর সাথে বিরোধে লিপ্ত হয় এবং যে ব্যক্তি তাকদীর নিয়ে চিস্তা ভাবনা করার জন্য রুগ্ণ অন্তরকে লিপ্ত রেখেছে। নিঃসন্দেহে সে স্বীয় কল্পনা প্রসূত শক্তি দিয়ে অদৃশ্যের এক গোঢ় রহস্যময় বস্তু অনুসন্ধানে প্রচেষ্টা চালাচ্ছে। আর সে তাকদীর সম্পর্কে যা কিছু বলেছে তার কারণে সে নিজেই মিথ্যাবাদী ও পাপী বলে সাব্যস্ত হয়েছে।

## খ্যু প্রাসন্থিক আলোচনা খ্রুপ্ত

ভাবিত থাকে আবার কতেক মরে যায়। অন্তরেরও অনুরূপ অবস্থা হয়ে থাকে। অন্তর সুস্থ থাকে আবার কতেক মরে যায়। অন্তরেরও অনুরূপ অবস্থা হয়ে থাকে। অন্তর সুস্থ থাকে আবার অসুস্থও হয়। আবার কখনো অন্তর জীবিত থাকে, আবার রুগ্ণতার কারণে মরেও যায়। কুরআন ও হাদীসে অন্তরের রুগ্ণতা ও সুস্থতার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। নিম্নে তার বর্ণনা দেওয়া হলো—

### অন্তরের রুগ্ণতা :

মানুষের শরীরের উপর যেমন জীবন মরণ, সুস্থ ও অসুস্থতা প্রকাশ পায় ঠিক তেমনি বরং তার চেয়ে গভীরভাবে কলব তথা আত্মার উপর জীবন মরণ এবং সুস্থতা ও অসুস্থার প্রভাব প্রকাশমান। এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন اَوْ مَنْ كَانَ مَيْتًا فَاَحْيَيْنَا فَ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوْرًا ﴿ كَمَنْ مَثْلَهُ فَى الظّلَمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مُنْهَا بِهِ فِى النَّاسِ كَمَنْ مِثْلَهُ فَى الظّلَمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مُنْهَا بِهِ فِى النَّاسِ كَمَنْ مِثْلَهُ فَى الظّلَمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مُنْهَا بِهِ وَى النَّاسِ كَمَنْ مِثْلَهُ فَى الظّلَمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مُنْهَا بِهِ وَهِى النَّاسِ كَمَنْ مِثْلَهُ فَى الظّلَمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مُنْهَا بِهِ وَهِى النَّاسِ كَمَنْ مِثْلَهُ فَى الظّلَمْتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مُنْهَا بِهِ وَهِي النَّاسِ كَمَنْ مَثْلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَكُنُ لَهُ قَلْبُ يَعْرِفُ بِهِ الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكَرِ. وَالمَنْكَرُ اللهُ قَلْبُ يَعْرِفُ بِهِ الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكَرِ. وَالسَاكِمُ اللهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ قَلْبُ يَعْرِفُ بِهِ الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكَرِ. وَالسَاكِمُ اللهُ عَلَاكُمُ عَلَى الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكَرِ. وَالْمَنْكَرِ اللهُ قَلْبُ يَعْرِفُ بِهِ الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكَرِ. وَالسَاكِ عَلَى الْمُعْرُوفُ وَالْمَنْكَرِ اللهُ قَلْبُ يَعْرِفُ بِهِ الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكَرِ. وَالْمُنْكَرِ اللهُ قَلْبُ يَعْرِفُ بِهِ الْمَعْرُوفُ وَالْمُنْكِرِ اللّهِ الْهُهَا لَهُ الْمُعْرُوفُ وَالْمُنْكِرِي الْهُ وَالْمُعْرُوفُ وَالْمُنْكِي وَالْهُالِهُ الْهُالْكُولُ اللّهُ الْمُعْرُونُ وَالْمُعْرُوفُ وَالْمُعْرُولُ وَال

## অন্তরের রোগ দু'প্রকার :

কু-প্রবৃত্তির রোগ : যেমন
 ভনাহের কাজে লিপ্ত হওয়া এবং মন ভনাহের দিকে ধাবিত
 হওয়া ইত্যাদি।

বাঁচার উপায় : এ ধরনের রোগ থেকে বাঁচার উপায় হলো দীনের ওয়াজ ও নসিহত মনোযোগ দিয়ে শ্রবণ করা ও আল্লাহকে বেশি বেশি স্মরণ করা এবং ভয়ভীতি মনে রাখা।

২. সন্দেহ রোগ: এ রোগটি একেবারেই মারাত্মক, বিশেষত তাকদীর নিয়ে সন্দেহ করা। এ রোগটি অনেকের মাঝে এমনভাবে প্রভাব লাভ করে যে, যার ফলশ্রুতিতে অন্তর মৃত্যুবরণ করে। এর কারণ হলো, অন্তরধারী লোকটি এর প্রতিকার সম্পর্কে অন্তঃ। কিংবা বিজ্ঞ থাকলেও এসম্পর্কে সে একেবারেই উদাসীন থাকে। ফলে সে অন্তরের রোগ ও মৃত্যু সম্পর্কে কিছুই জানতে পারে না। আর অন্তর মরে যাওয়ার নিদর্শন হলো জঘন্যতম কাজ করতেও তার অন্তরের ন্যুনতম প্রতিক্রিয়া অনুভব হয় না।

প্রতিকার: এ রোগ হতে বাঁচার প্রধান হাতিয়ার হলো কু-প্রবৃত্তি হতে বেঁচে থাকা এবং মনে প্রাণে একথা মানা ও স্বীকার করা। আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাসূল যা করেছেন ও বলেছেন সবই সঠিক ও সত্য। আর আমরা এসব মেনে নিলাম। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন— আলাহ তা'আলা ত্রানিন্দ ভারি ভারি তারা বলে, আমরা শ্রবণ করলাম ও মানলাম। হে আমাদের প্রভু! আমরা তোমার ক্ষমা চাই।

—[সূরা বাকারা]

#### এ রোগের হুকুম :

যদি কোনো ব্যক্তির অন্তর এ রোগে রোগাক্রান্ত হয়ে মরে যায়, তাহলে অবশ্যই সে চরম মিথ্যুক ও মহাপাপী এবং তার ধ্বংস অনিবার্য। এমনকি এক পর্যায়ে সে কাফেরও হয়ে যাবে। (আল্লাহ আমাদের স্বাইকে হেফাজত করুন)

#### নবম পাঠ

## আরশ ও কুরসী সম্পর্কে আকীদা

وَالْعَرْشُ وَالْكُرْسِيُّ حَقُّ كَمَا بَيَّنَ اللَّهُ تَعَالَى فِيْ كِتَابِهِ وَهُوَ مُسْتَغْنِ عَنِ الْعَرْشُ وَالْكُرْسِيُّ حَنِ الْإِحَاطَةِ عَنِ الْعَرْشِ وَمَا دُونَهُ مُحيْطُ بِكُلِّ شَيْ وَفُوقَهُ قَدْ عَجَٰزَ عَنِ الْإِحَاطَةِ خَلْقُهُ وَنَقُولُ إِنَّ اللَّهُ مُوسَى خَلْقُهُ وَنَقُولُ إِنَّ اللَّهُ مُوسَى خَلْقُهُ وَنَقُولُ إِنَّ اللَّهُ مُوسَى تَكُلَيْمًا إِنْمَانًا وَتَصْدِيْقًا وَتَسْلِيْمًا.

অনুবাদ: আরশ ও কুরসী চির সত্য। যেমন— আল্লাহ তা'আলা তাঁর কিতাবে বলেছেন, তিনি আরশ কুরসী ও অন্যান্য সকল বিষয় থেকে অমুখাপেক্ষী। প্রত্যেক জিনিসই তার পরিবেষ্টনে রয়েছে এবং তিনি সব কিছুর উধের্ব। কিন্তু সৃষ্টিকুল তাঁকে পরিবেষ্টনে অক্ষম। আর আমরা ঈমান, তাসদিক ও তাসলিমের সাথে ঘোষণা দিচ্ছি যে, আল্লাহ তা'আলা হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-কে খলিল নির্বাচিত করলেন এবং হ্যরত মূসা (আ.)-এর সঙ্গে কথা বললেন।

# ্তি প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিক্ত

نَّهُ وَالْعُرْشُ : মহান আল্লাহর আরশ বিদ্যমান রয়েছে একথা সত্য । এ সম্পর্কে কুরআন স্নাহর অনেক প্রমাণ রয়েছে । যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন رَفَيْعُ الدَّرَجَاتِ ذُو वर्शार তিনি সু-উচ্চ মর্যাদার অধিকারী আরশের মালিক । -[সূরা মু'মিন]

\* अन्य जाल्लार जा'जाना जाता तलन وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيْدِ अन्य जाल्लार जा'जाना जाता तलन जर्थार जिनि क्रमानीन প्रिमस्स, मरान जातरनंत जिन्नाती। -[সূता वृक्कज]

\* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ অর্থাৎ তিনি ছাড়া কোনো প্রভু নেই। আর তিনি সম্মার্নিত আরশের প্রতিপালক। -[স্রা মু'মিন] দার্শনিকদের একদল বলেন, আরশ ঐ আকাশের নাম যা গোলাকার বৃত্তের ন্যায় এবং সমগ্র বিশ্ব জগতকে সব দিক থেকে পরিবেষ্টন করে রেখেছে। আর এটার নামই "ফালাকে আতলাস" এটাই হলো নবম আকাশ। কিন্তু তাদের এ কথা মোটেও সঠিক নয়। কেননা শরিয়তের ভাষ্যমতে বিশুদ্ধ কথা হলো আরশের জন্য পায়া হয়। যা ফেরেশতাগণ উঠিয়ে রেখেছেন। এ সম্পর্কে বুখারী ও মুসলিমে হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

সূতরাং উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা আরশ বিদ্যমান হওয়া সাব্যস্ত হলো। কিন্তু দার্শনিকরা আরশের অন্তিত্বই অস্বীকার করে। উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা তাদের মতবাদন্রান্ত বলে প্রমাণিত হলো।
نَّ اَنْ اَلْكُرُسِتُى الْخُ الْكُرُسِتَى الْخُ الْكُرُسِتَى الْخَ الْكَرُسِتَى الْخَ الْمَا عِنْ الْمَا عَنْ اللَّهُ عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَنْ اللَّهُ عَنْ الْمَا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْمَا عَنْ عَنْ الْمَا عَلْمَا عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَلْمَا عَنْ الْمَا عَنْ الْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلَى الْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلَى الْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلَى الْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلْمَا عَلَا عَلَى الْمَا عَلَى عَلَى الْمَا عَلَى الْمَاعِلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَاعِلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا عَلَى الْمَا

- \* আল্লাহ্ তা'আলা কুরসীর সত্যতার ঘোষণা দিতে গিয়ে বলেন وَسَعَ كُنُرْسِنِّيهُ السَّمْوَاتِ (সূরা বার্কারা) অর্থাৎ তাঁর কুরসী আসমান ও জমিনকে পরিবেষ্টন করে রেখেছে। -- (সূরা বার্কারা)
- \* হ্যরত আবৃ জর গিফারী (রা.) হ্যরত নবী করীম ক্রিট্রা নকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন। ইয়া রাসূলালাহ ক্রিট্রা কুরসী কি? এবং এটি কেমন? উত্তরে তিনি বলেছিলেন যাঁর হাতে আমার প্রাণ তাঁর শপথ। কুরসীর সাথে সাত আসমান ও জমিনের তুলনা বড় একটি ময়দানে ফেলে দেওয়া হাতের একটি আংটির মতো।

অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে, আরশের তুলনা কুরসীও অনুরূপ। উপরিউক্ত হাদীস হতেও কুরসীর সত্যতা মিলে।

—[তাফসীরে ইবনে কাছীর]

আরশ ও কুরসীর আলোচনার পর গ্রন্থতার (র.) বলেন আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীর সব কিছুর খালেক ও মালেক। অনুরূপ আরশেরও খালেক। তিনি আরশ ও কুরসীর মুখাপেক্ষী নন।। যেমন তিনি বলেন المُعَذِيُّ عَن — অর্থাৎ নিশ্বর আল্লাহ তা'আলা সমগ্র বিশ্ব থেকে অমুখাপেক্ষী।

- \* (ययन जाल्लार जा'जाला वरलन اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْعٌ وَهُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيْم अर्था९ जाल्लार जा'जाला प्रमुख किई्त शुष्टा এवर जिनि सरान जातर्मित প্রতিপালক।
- \* অন্য আয়াতে আরো বলেন– اللهُ الصُّمَدُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা অমুখাপেক্ষী। -[সূরা ইথলাছ]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আয়ো বলেন وَاللَّهُ الْفُونَى وَاللَّهُ الْفُونَى وَاللَّهُ الْفُونَى وَاللَّهُ الْفُونَى وَاللَّهُ الْفُونَى وَاللَّهُ الْفُونَى وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّاللّ
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন حَسْنِی اللّٰهُ لاَ اللّٰهَ الاَ اللّٰهُ عَلَيْمِ صَافَحَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْمِ صَافَةً अर्था९ आमात विभाव এহিতা কেবলই আল্লাহ।

  তিনি ব্যতীত কোনো প্রম্ভু নেই। আমি তাঁরই উপর ভরসা করলাম। আর তিনিই মহান আরশের রব।

  —[সুরা তাওবা]

মহান আল্লাহ তাঁর নিজ পরিচয় তুলে ধরে বলেন الْكَوْنَى الْمَوْنَدُ वर्था९ जात जाल्लाह, তিনি হলেন অমুখাপেক্ষী প্রশংসিত প্রাচুর্যশীল। তিনি আরো বলেন وَأَنْ الْسَتَوْى ضَاعِ অর্থা९ তিনি মহান আরশে অধিষ্ঠিত তথা উপবিষ্ট হলেন।

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ দ্বারা বুঝা যায়, আল্লাহ তা'আলা আরশের মুখাপেক্ষী নন। কিন্তু এতে একটি প্রশ্ন উত্থাপিত হয়।

প্রশ্ন : কুরআনে আল্লাহ তা'আলা আরশে অধিষ্ঠিত হওয়ার কথা উল্লেখ রয়েছে। কিন্তু এখানে বলা হয়েছে আল্লাহ আরশ হতে অমুখাপেক্ষী। উভয় কথার মধ্যে বিরোধ পাওয়া যায়। এর সমাধান কি? জবাব:

১. উল্লিখিত প্রশ্নের সমাধান এভাবে দেওয়া যায় যে, কোনো মানুষকে শ্রোতা বা দৃষ্টিমান বলার অর্থ হলো তার কাছে দেখার জন্য চোখ ও শ্রবণের জন্য কান রয়েছে। লক্ষ্য করলে দেখা যাবে এখানে দুটি জিনিস বিদ্যমান। ১. ঐ যন্ত্র যাকে চক্ষু বলা হয়। ২. তার পরিণাম এবং উদ্দেশ্য দেখা। অর্থাৎ ঐ বিশেষ জ্ঞান যা চোখে দেখার মাধ্যমে অর্জিত হয়। মানুষকে যখন দৃষ্টিমান বলা হয় তখন উৎস ও পরিণাম উভয়টি উদ্দেশ্য হয়। কিন্তু যখন এ গুণটি আল্লাহ তা'আলার জন্য ব্যবহার করা হয় তখন উৎস ও শারীরিক অবস্থা উদ্দেশ্য হয় না। কারণ এটি মাখলুকের বৈশিষ্ট্যবলির অন্তর্ভুক্ত যাতে আল্লাহ পূত পবিত্র। তবে এ বিশ্বাসটি রাখতে হবে যে, দেখার উৎস তাঁর সন্তায় বিদ্যমান। ঠিক তদ্রপ আল্লাহ তা'আলার আরশে অধিষ্ঠিত হওয়াটা বুঝে নেওয়া উচিত।

আরশ অর্থ শাহী আসন। অধিষ্ঠিত হওয়ার অর্থ স্থিরতা। উক্ত অর্থ দ্বারা একথাই বুঝে আসে যে, শাসনের শাহী আসনকে এমন এভাবে আকড়ে ধরা, যা দ্বারা তার কোনো অংশ বা কোনো কিছুই আয়ত্তের বাইরে না থাকে; বরং প্রত্যেকটি বস্তুকে সুশৃঙ্খলভাবে আঞ্জাম দেওয়া যায়। দুনিয়াবি বাদশাহদের শাহী আসনের একটি মূল উৎস এবং বাহ্যিক আকৃতি থাকে। আরেকটি হলো দেশময় প্রভাবে, কর্তৃত্ব ও প্রতিপত্তি অর্জিত হওয়া। আল্লাহ তা আলা আরশে অধিষ্ঠিত হওয়ার মধ্যেও এই উদ্দেশ্যটি ভালোভাবে বিদ্যমান। অর্থাৎ পৃথিবী সৃষ্টির পর তার উপর পূর্ণ কর্তৃত্ব এবং সব ধরনের কর্মকাণ্ড তাঁর আয়ত্তাধীন।

 প্রশ্নের আলোকে যৌক্তিক যে উত্তর প্রদান করা হয়েছে এর চেয়ে সহজ জবাব হলো, আল্লাহ তা'আলা এ বিষয়টিকে বিশ্লেষণের জন্য কোনো বান্দা বা মাখলুকের উপর ন্যস্ত করেননি। অতএব এ নিয়ে বিশ্লেষণের অপচেষ্টা ঠিক নয়।

ভিটি مُحَيْطً بِكُلِّ شَنَى الَخ : আল্লাহ তা'আলা আরশের চুতম্পার্শ্বে যা কিছু আছে সব কিছু পরিবেষ্টন করে রেখেছেন। তাঁর বেষ্টনের বাইরে কোনো কিছু নেই। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন— مَحَيْطًا কর্বে কানে ক্রিন্স আল্লাহ তা'আলা বেষ্টন করে রেখেছেন। অন্যত্র বলেন وَكَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَنَى مُحَيْطًا অর্থাৎ সব বস্তু আল্লাহ কর্তৃক বেষ্টিত। তাছাড়া আরশ তাঁবুর ন্যায় সমগ্র জাহানকে বেষ্টন করে রেখেছে এবং আল্লাহ তা'আলা আরশ ও তাঁর উপর-নিচের সব বেষ্টন করে রেখেছে। উল্লেখ্য উক্ত বেষ্টন দ্বারা আসমানের ন্যায় বেষ্টন উদ্দেশ্য নয়; বরং তাঁর দৃষ্টি ও ইলম এসবকে ঘিরে রেখেছে।

অর্থাৎ আল্লাহর সন্তাকে কোনো মাখলুক বেষ্টন করতে পারবে না আয়ত্ব বা উপলব্ধিতে আনতে সক্ষম হবে না। তাকে বেষ্টন করতে অক্ষম। যেমন–
তিনি বলেন– وَلاَ يُحِينُكُونَ بِهِ عِلْماً অর্থাৎ আল্লাহকে তারা জ্ঞান দ্বারা বেষ্টন করতে পারে না।

—[সরা তাহা]

একথা সকলেরই জানা যে, যে জিনিস জ্ঞান দ্বারা বেষ্টন অসম্ভব, তা শক্তি বা ক্ষমতা দ্বারা আয়ত্ত্ব করাও অসম্ভব। অতএব আল্লাহকে মাখলুক বেষ্টন করা অসম্ভব।

عَوْلُهُ اتَّخَذَ الْبُرَاهِيْمَ : अर्था९ आल्लार जा'आला रयत्वठ हेवताहीय (आ.) क थिलल हिस्सित अर्था कर्तिहिन । (ययन आल्लार जा'आला वरलन عَلَيْلًا पर्यात जांचार जांच

णाल्लार তা'আলা ইবরাহীমকে খলিলরপে গ্রহণ করেছেন।

-[স্রা নিসা]

দার্শনিকদের মতে, বন্ধুত্ব স্থাপন ঐ পর্যন্ত সম্ভব নয় যতক্ষণ পর্যন্ত উভয় (প্রেমিক ও প্রেমাম্পদ) একই
সন্তার বা একই জাতীয় না হবে। কিন্তু উপরিউক্ত আয়াত দারা দার্শনিকদের ল্লান্ত মতবাদ খণ্ডিত হয়ে গেল।

কেন্দ্রা ক্রামরি কথা
বলেছেন। এর প্রতি আমরা ঈমান রাখি। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন

ত্র্বীত অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা হয়রত মৃসা (আ.)-এর সাথে সরাসরি কথা
বলেছেন।

অনুরূপভাবে হ্যরত রাসূল ক্রান্ট্র ও হাদীসে বলেছেন।

# ফেরেশতা, নবী ও অবতারিত কিতাবের প্রতি বিশ্বাস

وَنُوْمِنُ بِالْمَلَائِكَةِ وَالنَّبِيِّيْنَ وَالْكُتُبِ الْمُنَزَّلَةِ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَالْكُتُبِ الْمُنَزَّلَةِ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَلَكُتُبِ الْمُنَزَّلَةِ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَلَا لَمُبِيْنِ.

**অনুবাদ:** আমরা সকল ফেরেশতা, নবীগণ এবং রাস্লদের প্রতিও অবতারিত সকল ঐশী কিতাবের প্রতি ঈমান রাখি এবং আমরা সাক্ষী দিচ্ছি যে, সকল নবী উজ্জ্বল ও সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিলেন।

# <del>্ব্যুদ্ধি</del> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিক্ত

. قُولُهُ وَنُؤُمِنُ بِالْمَلَائِكَةِ: ফেরেশতাদের প্রতি ঈমান রাখা ঈমানের দ্বিতীয় স্তন্ত। ফেরেশতাদের সম্পর্কে নিমে আলোচনা করা হলো।

### ফেরেশতাদের পরিচিতি:

وَغُلَامٌ الْمَلَكُ भें कार्ष وَعُلَامٌ الْمَلَاتُهُ الْمُلَاتُهُ الْمُلَاتُهُ الْمُلَاتِكَةُ الْمُلَاتِةُ الْمُلَاتِكَةُ الْمُلَاتِينَ اللّهُ اللّ

### ফেরেশতাদের প্রতি ঈমান আনার পদ্ধতি :

ফেরেশতাদের প্রতি নির্ভুল ঈমান রাখতে হলে যেসব বিষয়ের প্রতি দৃঢ় বিশ্বাস রাখতে হবে তা নিম্নরূপ-

- 3. তাঁরা আল্লাহ তা'আলার সম্মানিত বান্দা। নৈকট্যপ্রাপ্ত, সদাচারী ও আপন প্রভুর একান্ত অনুগত ও সর্বদা আল্লাহর ভয়ে প্রকম্পিত। অতএব তাঁদের মধ্যে প্রভুত্বের কোনো গুণ বিদ্যমান নেই। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন— وَقَالُوا اتَّخَذَ الرّحَمْنُ وَلَد السّحَمْنُ وَلَد السّحَمْنُ وَلَد السّحَمْنُ وَلَا يَسْنَعْفُونَ الْالْمَن ارْتَضَلَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَته بِالْقُولُ وَهُمْ بِالْمَن ارْتَضَلَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَته بِالْقُولُ وَهُمْ بِالْمَن ارْتَضَلَى وَهُمُ مِنْ خَشْيَته بِلْقُونَ الْالْمَن ارْتَضَلَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَته بِيْنَ الْيَدِيْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ولا يَشْفَعُونَ الْالْمَن ارْتَضَلَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَته مَدَيْقُونَ الْالْمَن ارْتَضَلَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَته مِدَيْقُونَ اللهِ اللهِ اللهُ ا
- \* سمن سا الله مَا المَرْهُمُ مُ الله على الله مَا المَرْهُمُ مُ الله على الله على

- \* তাদের পবিত্রতার ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা বলেন– كرام بررة অর্থাৎ যারা মহৎ চরিত্রবান। –[সূরা আবাসা]
- गाता रित्तभाजापित পূজा करत এवर आल्लाइत সाथ অসামঞ্জमा সম্পর্ক निर्णस्त्रत किष्ठा करत कार्पत कार्पत कार्पत कार्पत कार्पत कार्पत कार्पत कार्पत वानित कर्ते وَيَوْمَ يَكُولُ لِلْمُ لَائِكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ قَالُوا سُنِحَانَكَ انْتَ وَلِيُنَا مِنْ دُوْنِهُمْ بَلْ اللّهُ اللّهُ وَلَيْنَا مِنْ دُوْنِهُمْ بَلْ اللّهُ اللّهُ وَاكْثَرُهُمْ مُؤَمِّنِيْنَ. [मूता माता]
- قَالُوا سُنِهُ حَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا -जना जाता जाला जाता जाला का जाला का जाला का जाता है . . . . [সূরা বাকারা]-
- ২. ফেরেশতারা নুরের তৈরি, বিশাল আকার বৈচিত্র্যময় পাখা বিশিষ্ট। এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন حَاعِلُ الْمَلَائِكَة رُسُلًا أُولَى اَجْنِكَة مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبُعَ কর্থাৎ যিনি ফেরেশতাদেরকে দৃত হিসেবে এক, দুঁই, তিন ও চার পাখা বিশিষ্ট বানিয়েছেন। -[সূরা ফাতির: ১]
- \* रुयत्र तामृल ﷺ वरलरहन- مِن نُورٍ वर्णरहन عُلِقَت الْمَلَائِكَةُ مِن نُورٍ अर्थार रुरत्न वामृल هُلِي الْمُلَائِكَةُ مِن نُورٍ
- \* عَلَمَ عَرَائِدُ اللّهِ عَلَى حَبْرَائِدُلَ عَلَى عَرَائِدُلَ عَلَى رَسُولُ اللّهِ عَلَى وَسُولُ اللّهِ عَنْ صُورَتِهِ وَلَهُ سِتُ مَأَةً جَنَاحٍ كُلُ جَناحٍ مِنْهَا قَدْ سَدٌ الْأَفُقَ يِسَقُطُ مِنْ صُورَتِهِ وَلَهُ سِتُ مَأَةً جَنَاحٍ كُلُ جَناحٍ مِنْهَا قَدْ سَدٌ الْأَفُقَ يِسَقُطُ مِنْ صَورَتِهِ وَلَهُ مَا الدُّرُدِ وَالْيَوَاقِيْتِ صَافَا الدُّرُدِ وَالْيَوَاقِيْتِ اللّهُ الْمَتَهَاوِيلُ مِنَ الدُّرُدِ وَالْيَوَاقِيْتِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا
- إِنَّ النَّبِيُ عَلَيْ رُفِعَ لَهُ الْبَيْتُ الْمُعْمُورُ -अग रानीत्म तात्रन क्षाक्षि जाता वलन \* في السَّمَاءُ السَّابِعَةِ يُصَلِّغُ فِيْهِ كُلُّ يَوْمٍ سَنِعُونَ الْفَ مَلِكِ إِذَا في السَّمَاءُ السَّابِعَةِ يُصَلِّغُ فِيْهِ كُلُّ يَوْمٍ سَنِعُونَ الْفَ مَلِكِ إِذَا خَرَحُوا لَم يَعُودُ الْكَنَّهِ.
- رَجُلُهُ فِي الْاَرَضْ السُّنفلي وَعَلَى قَرْنه -जना शिनीत्न तामून क्षाता वलन \* العَرَشُ وَبَيْنَ شَحْمَتِهِ اُذُنُهُ وَعَاتَقُهُ خَفْقًا مِنَ الْمَطِيْرِ سَبَعًا مَا عَامَ الْعَرَشُ وَبَيْنَ شَحْمَتِهِ اُذُنُهُ وَعَاتَقُهُ خَفْقًا مِنَ الْمَطِيْرِ سَبَعًا مَا عَامَ يَقُولُ سُبَحَانَكُ حَيْثُ كُنْتَ. (الطّبَرانِيْ)
- فَانِ اسْتَكُبُرُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ -अপत्र आग्नारु जांजाना आरता वरनन \* [সূরা হামীম সাজদাহ] - يُسْتَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُو لا يَسْتُمُونَ.
- \* जशत आग्नारा जांकार जां जाना जारता वरना يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنُّهَارَ وَهُمْ لَا يَفْتُرُونَ

- \* হ্যরত হাকীম বিন হেজাম (র.) বলেন, একদিন রাসূল ক্রিট্রে সাহাবীদের মাঝে ছিলেন। হঠাৎ তিনি বললেন, আমি যা শুনেছি তোমরা কি তাশুনতে পাচ্ছ? তারা বললেন, হে আল্লাহর রাসূল ক্রিট্রে আমরা কিছুই শুনছি না। তিনি বললেন, আমি আকাশের শুঞ্জন শুনতে পাচ্ছি। তথায় পা রাখার মতো জায়গা নেই। যাতে কোনো ফেরেশতা দগুয়মান ও সেজদারত নেই। –[মুসলিম]
- 8. তাঁরা দৃষ্টির অন্তরালে থাকেন। তাঁরা অদৃশ্য জগতের অধিবাসী তাদেরকে এ পৃথিবীর মানুষ দেখতে পায় না। তবে আল্লাহ যাকে দেখাতে চান তিনিই কেবল দেখতে পান।
- \* आल्लार जा'आला আরো বলেন يَوْمَ يَرُوْنَ الْمَلَائِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَئِذِ अर्थार ठा'आला আরো বলেন الْمُجُرِمَيْنَ وَيَقُولُونَ حَجُرًا مُحَجُوْرًا مُحَجُوْرًا مُحَجُوْرًا مُحَجُوْرًا مُحَجُوْرًا مُحَجُورًا مَحْجُورًا مُحَجُورًا مُحَجَورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجُورًا مُحَجَورًا مُحَجَورًا مُحَجُورًا مُحَجَورًا مُحَجَورًا مُحَجَورًا مُحَجَورًا مُحَجَورًا مُحَجِورًا مُحَجِورًا مُحَجَورًا مُحَجِورًا مُحَجَورًا مُحَجِورًا مُحَجِورًا مُحَجِورًا مُحَجِورًا مُحَجِورًا مُحَجَورًا مُعَلِّا مُعَلِّا مُعَلِّا مُعَلِّا مُعَلِّا مُعَلِّا مُعْمِعًا مُعَلِّا مُعَلِّ
- \* سماره سابق مَا عَلَيْهِمْ مَن كُلّ بَابٍ अवाव जान्नार जा जाना जारता वर्तन مَن كُلّ بَابٍ अवाद जान्नार जा जाना जारता वर्तन مَن كُلّ بَابٍ अर्था९ रकरतभाजाता প্রত্যেক দরজা দিয়ে তাদের নিক্ট প্রবেশ করবে। (সূরা রা'দ)

#### ফেরেশতাদের কাজ:

पोल्लार তা'আলা ফেরেশতাদের কার্যাবলি সম্পর্কে বলেন لاَ يَعْصُونَ اللَّهُ مَا اَمْرَهُمْ అమ్మ তা'আলা ফেরেশতাদের কার্যাবলি সম্পর্কে বলেন اَمْرُهُمُ مَا يُؤُمْرُونَ. وَهُعْلُونَ مَا يُؤُمْرُونَ. وَهُمْ وَيُغْعِلُونَ مَا يُؤُمْرُونَ. وَهُمْ وَهُمْ وَيُغْعِلُونَ مَا يُؤُمْرُونَ. وَهُمْ وَهُمْ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللّلَهُ مَا اللَّهُ مَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### হযরত জিবরাঈল (আ.) :

সকল ফেরেশতাদের মধ্যে হ্যরত জিবরাঈল (আ.) হলেন শ্রেষ্ঠ। তাঁর দায়িত্ব হলো নবী-রাস্লদের প্রতি ঐশী বাণী পৌছে দেওয়া। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন ﴿ عَلَى نَرُكُ لُوْحُ الْفُدُسِ مِنْ অর্থাৎ আপনি বলুন, একে পবিত্র ফেরেশতা আপনার পালন কর্তার পক্ষ থেকে নিশ্চিত সত্যসহ অবতরণ করেন। যাতে মু'মিনদেরকে প্রতিষ্ঠিত করতে পারেন। এটি মুসলমানদের জন্য পথ নির্দেশ ও সুসংবাদ স্বরূপ। — [সূরা নাহল]

#### হযরত মিকাঈল (আ.) :

তিনি ফেরেশতাদের মধ্যে অন্যতম শ্রেষ্ঠ ফেরেশতা। তাঁকে সৃষ্ট জীবের জন্য রিজিক ও বৃষ্টি পরিচালনার দায়িত্ব দেওয়া হয়েছে। ভূখণ্ডের যেখানে বৃষ্টির প্রয়োজন হয় সেখানে তিনি মেঘমালাকে হাঁকিয়ে নেন।

#### হযরত ইসরাফীল (আ.) :

তিনি পুনরংখানের জন্য ফুঁৎকার দিবেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন-وَنُفَخَ فِي الصَّنَوْرِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الْاَرْضِ الَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيْهِ اَخُرَى فَاَذِا هُمُ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ.

#### হযরত আজরাঞ্চল (আ.) :

সৃষ্টজীবের মৃত্যুদান এই ফেরেশতার দায়িত্ব। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন–

قُلْ يَتُوفَكُمُ مُلَكُ الْمَوْتِ الَّذَي وَكُلِ بِكُمْ ثُمُّ الِي رَبِّكُمْ تُرجَعُونَ.

## খাজিনে জান্নাত ও জাহান্নাম :

জানাত ও জাহানামের তদারকির জন্য কতেক ফেরেশতা নিযুক্ত রয়েছেন। আল্লাহ তা'আলা বলেন– وَمَا جَعَلُنَا أَصَحَبُ النَّارِ إِلَّا مَلَائِكَةً –[স্রা মুদ্দাচ্ছির]

### মুনকার নাকীর :

কবরে মানুষকে তার ধর্ম, প্রভু ও নবী সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদের জন্য এই ফেরেশতা নিয়োজিত।

## রাক্বীবুন আতীদ :

ताक्षीत्र पाठीम मानूसतक तक्षणातकारणत माशिर्ष निरशिष्ठ । पाल्लार ठा'पाला ठारमत मम्भरक من بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحَفَظُونَهُ مِنْ اَمْرِ اللّهِ. -वरलन

#### কিরামান কাতেবীন :

कित्रामान कार्ज्यीन रकर्त्तभाजावर मानूरसर्त जामल সংरक्षण करात जना निर्प्तािज्ञ । रयमन जालार जांजान حَرَامًا كَاتِعِيْنَ يَعُلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ - र्जाना रलन كَرَامًا كَاتِعِيْنَ يَعُلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ

غُولُهُ وَالنَّبِيِّيْنَ : মহান আল্লাহ তা'আলা মানব জাতির হেদায়েতের জন্য অগণিত নবী রাসূর্ল প্রেরণ করেছেন। যাদের নির্দিষ্ট সংখ্যা কোনো বিশুদ্ধ বর্ণনায় পাওয়া যায় না।

সকল রাসূলগণের উপর ঈমান রাখা ওয়াজিব কিনা তা নিয়ে দু'টি মতামত পাওয়া যায়। যথা-

- ১. জমহুর ওলামাদের মতে সকল নবীদের উপর ঈমান আনা ওয়াজিব।
  - पिन : पान्नार ण'पाना वरनन بينس البُر ان تُولُون و و و المَن بِاللهِ و المَن المَن بِاللهِ و المُن بِاللهِ و المَن بِاللهِ و المَن بِاللهِ و المَن المَن بِاللهِ و المَن المَن بِاللهِ و المَن المِن المَن المَ
- \* जन्म जागाराज जालार जा'जाला वरलन أَمَنَ النَّرُسُولُ بَمَا الْنُولُ الْيَهُ مِنْ رَبِّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ अन्म जागाराज जालार जा'जाला वरलन فَكُلُ الْمَنَ بِاللَّهِ وَ مَلَائِكَتِّهُ وَكُتُبِهُ وَرُسُلِه لاَ نُفَرُقُ بَيْنَ اَحَدٍ مَنْ رُسُلِه. كُلُ الْمَنَ بَاللَّهِ وَ مَلَائِكَتِّهُ وَكُتُبِهُ وَرُسُلِه لاَ نُفَرُقُ بَيْنَ اَحَدٍ مَنْ رُسُلِه. عَلَى مَا كُلُونُ مُلَائِكَتِّهُ وَكُتُبِهُ وَرُسُلِه لاَ نُفَرُقُ بَيْنَ اَحَدٍ مَنْ رُسُلِه. عَلَى مَا كُلُونُ مُلَائِكَةً مِنْ رُسُلِه. عَلَى مَا مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّه
- ২. কিছু ল্রান্ত চিন্তায় বিশ্বাসী লোকের মতে সকল নবীদের উপর ঈমান রাখা ওয়াজিব নয়। এ ছাড়া ইহুদি ও নাসারাদের মতে নিজ নিজ রাস্লের প্রতি ঈমান আনলেই য়থেট। দিললে المُذُونُ الْمُذُونُ الْمُذُونُ الْمُذُونُ الْمُذُونُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُرُنُونَ.

এই আয়াতে মুক্তির জন্য আল্লাহ ও আখেরাতের প্রতি ঈমান আনা ও স্বর্তকর্মের শর্ত করা হয়েছে। কোনো নবীর প্রতি ঈমান আনার কথা বলা হয়নি।

তাদের দলিলের জবাব: আল্লাহ তা'আলা কুরআনের এক আয়াতকে অন্য আয়াত দ্বারা তাফসীর করেছেন। যদিও এই আয়াতে নবী-রাস্লের প্রতি ঈমান আনার কথা বলা হয়নি। কিন্তু অন্য অনেক আয়াত দ্বারা অন্য নবী বা সকল নবীর উপর ঈমান আনার কথা বলা হয়েছে। অতএব তাদের এই দলিল যথার্থ নয়। নবীদের নাম: কুরআনে ২৫ জন নবীর নাম উল্লেখ রয়েছে। কিন্তু এরা ছাড়াও আরো অসংখ্য নবী রাসূল ছিলেন।

## সকল নবী রাসূল আল্লাহ তা'আলার বান্দা, মানুষ ও পুরুষ ছিলেন :

পৃথিবীতে আগত সকল নবীই মানুষ ছিলেন এতে কোনো সন্দেহ নেই। কুরআনের অসংখ্য আয়াত দ্বারা এর প্রমাণ পাওয়া যায়। নিমে তা থেকে কয়েকটি তুলে ধরা হলো

سَشَّهُ مُثْلُنَا ...... قَالَت رُسُلُهُمْ إِنْ نَحَنُ إِلَّا بَشِرُ

نُ رَّسُولَ الْا بِلْسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ. (سُورَةُ وَنُولِ لَيُبَيِّنَ لَهُمْ. (سُورَةُ وَنُحْل) فَ قَبْلِكَ الْا رِجَالَا تُوجِى النَّهِمْ. (سُورة نَحْل)

ولُ قَد خَلَتْ مِن قَبِلِهِ الرُّسُلَ (سُورَة نِسَاء)

لْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِيَّةً. (سُوَرُةُ أَلِ عِمْرَانَ)

إِلَّا قُولَ إِبْرَاهِيْمَ لِأَبِيهِ لِاسْتَغْفَرُنَّ لَكَ. (سُورَة مُمَثَّحِنَة)

তাদের সকলের দাওয়াত এক। কুরআনের বিবরণ অনুযায়ী বুঝা যায়, সকল নবীর দায়িত্ব এক ছিল। সেটি হলো আল্লাহর একত্ববাদের আহ্বান এবং আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারো ইবাদত করতে বারণ করা। এর বিপরীত কোনো কিছুই তাদের দায়িত্ব ছিল না।

ा जालार ठा'जाना यूरा यूरा जानमानि किजाव नाजिन करतरहन । قُولُهُ وَالْكَتَابُ الْمُنَزَّلُ এগুলোর প্রতি আমরা ঈমান রাখি।

## কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান আনার পদ্ধতি:

আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে অবতারিত কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান রাখার সাধারণ পদ্ধতি হলো, সকল মু'মিন সুদৃঢ় প্রত্যয়ের সাথে এ কথা বিশ্বাস করবে যে, আল্লাহ তা'আলা যুগে যুগে নবীদের উপর ওহীর মাধ্যমে কিতাব নাজিল করেছেন। আর সেগুলো সন্দেহ ছাড়া আল্লাহ তা আলার বাণী। আলাহ তা আলার পক্ষ হতে প্রেরিত সত্য নির্দেশনা সম্বলিত গ্রন্থ হেদায়েত ও মানব জাতির জন্য পথ নির্দেশক তথা নূর স্বরূপ। তবে পূর্বের কিতাবগুলো বিলুপ্ত হওয়ায় আল কুরআন নাজিল করেন। যা পূর্বের কিতাবসমূহকে সত্যায়ন করে এবং পূর্ববর্তী সব কিতাবকে রহিত করে দিয়েছে। আল্লাহ তা'আলার কিতাবের প্রতি ঈমানের স্বরূপ নিমে প্রদত্ত হলো-

ক. আল্লাহ তা'আলা যুগে যুগে নবী-রাসূলগণকে কিতাব দিয়েছেন। মানব জাতির ইহলৌকিক ও পারলৌকিক কল্যাণ ও মঙ্গলের জন্য আল্লাহ তা আলা যুগে যুগে নবী রাসগণকে ওহীর মাধ্যমে কিতাব দান করেছেন। আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত ঐ সমস্ত কিতাব ছিলো সংশ্লিষ্ট জাতির জন্য পথ নির্দেশক। যার মধ্যে তিনি তৎকালীন জাতির জন্য সঠিক পথনির্দেশ দান করেছেন। আল্লাহ তা'আলা বলেন-

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وُاحِدَةً فَبُعَكَ اللَّهُ النَّبِيّنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنَذِرِيِّنَ - وَٱنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ الْحَقَّ لِيَحْكُمُ بِيْنَ النَّاسِ فِيْمَا اخْتَلَفُوا فِيْهِ.

অর্থাৎ সকল মানুষ ছিল একই উদ্মতের অন্তর্ভুক্ত। অতঃপর আল্লাহ তা'আলার সুসংবাদদাতা ও ভয় প্রদর্শক রূপে নবীগণকে প্রেরণ করেন এবং তাদের সাথে সত্যসহ কিতাব নাজিল করেন। যাতে মানুষের মাঝে ফয়সালা করতে পারে যা নিয়ে তারা মতবিরোধ করেছে। -[সূরা বাকারা]

এতদ সম্পর্কে মহান স্রষ্টা অপর আয়াতে বলেন-

وًا أَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا النَّزِلُ النَّيْنَا وَمَا النَّزِلُ النِّي الْبَرَاهِيَم وَاسْمُعِيلُ وَاسْحُقَ عَوْنَ النَّبِينُونَ مِنْ رُبِّهِمْ. فَوَنَ وَلاَسْبَاطِ وَمَا أُوْتِيَ النَّبِينُونَ مِنْ رُبِّهِمْ.

অর্থাৎ তোমরা বলো, আমরা ঈমান আনলাম আল্লাহ তা'আলা এবং তিনি যা অবতীর্ণ করেছেন এবং ইবরাহীম, ইসমাঈল, ইসহাক ও ইরাকুবসহ অন্যান্য নবীদের উপর যা অবতীর্ণ করেছেন এবং হযরত মূসা ও ঈসা (আ.) ও অন্যান্য নবীগণকে তাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে যা দেওয়া হয়েছে তার প্রতি। অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন— الْاَوْلَى صُمُوْسَى الْاَوْلَى صُمُوْسَى অর্থাৎ নিশ্চয় এটা লিখিত রয়েছে পূর্ববর্তী সহীফাগুলোর্তে। আর তা হলো ইবরাহীম ও মূসা (আ.)-এর সহীফাতে।

#### খ. জানা ও অজানা কিতাব:

নবীগণের প্রতি নাজিলকৃত সকল কিতাবই সত্য। যা জাতির হেদায়েতের জন্যই নবীদের নিকট প্রেরণ করেছেন। কিন্তু আমরা ঐ সব প্রন্থের অধিকাংশের নাম বা বিষয় বস্তু জানি না। আমরা কেবল বিশ্বাস করি তিনি যুগে যুগে কিতাব পাঠিয়েছেন জাতিকে সঠিক পথের দিশা দেওয়ার জন্য।

#### গ. প্ৰসিদ্ধ তিন কিতাব:

কুরআন ও হাদীসে পূর্ববর্তী সকল কিতাব হতে তিনটি কিতাবের নাম বারংবার উল্লেখ করা হয়েছে। আর তা হলো তাওরাত, যাবূর ও ইঞ্জিল।

#### ঘ. তিন গ্ৰন্থ তিন প্ৰসিদ্ধ নবীকে দান:

- 3. তাওরাত : আল্লাহ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে হ্যরত মূসা (আ.)-এর উপর তাওরাত নাজিল করেন । যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন عَلَى احْسَنَ وَتَفْصِيْلًا لِكُلِّ شَعْ وَهُدَى وَرَحْمَةُ صَالِي اللهُ عَلَى الْكُلِّ شَعْ وَهُدَى وَرَحْمَةُ صَالِي اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ ع
  - إِنَّا اَنْزَلْنَا التَّوْرَةَ فِيهَا هُدًى وَنُوْرُ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُونَ الْذَيَنَ اَسْلَمُوا الْذِينَ هَادُوْا وَالرَّبَانِيُّوْنَ وَالاَحْبَارُ بِمَا اسْتَحْفَظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ. وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ.
- ع. यावृत : यावृत रयत्राठ माछेम (आ.)-तम क्षर्मान कता राग्नाह । त्यमन जिनि वालन واتينا داود زبورا
- ७. ইঞ্জিল : এটি হ্যরত ঈসা (আ.)-এর উপর নাজিল করা হয়েছে। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন وَأَتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ فِيْهِ هِدُى وَنُورُ

### আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত কিতাবে বিশাসের কল্যাণ :

মহান স্রষ্টা আল্লাহর প্রেরিত গ্রন্থে বিশ্বাস করা আমাদের জীবনের জন্য অফুরস্ত কল্যাণের উৎস। এই বিশ্বাসের ফলে স্রষ্টার সাথে মনের ভাব আরো সুদৃঢ় হয় এবং এই বিশ্বাসের কারণে প্রেরিত গ্রন্থের অনুসরণ এবং তার শিক্ষানুযায়ী জীবন পরিচালনায় উদ্বুদ্ধ করে। আর আল্লাহর বাণীর অনুসরণেই রয়েছে জীবনের সকল কল্যাণ, মঙ্গল, উন্নৃতি ও সফলতা।

এছাড়া আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত গ্রন্থ বিশ্বাসে আমরা বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন সমাজে বিরাজিত ধর্মীয় আচার আচরণের বিভিন্নতার কারণ জানতে পারি।

## আল্লাহ তা'আলা, ফেরেশতা, নবী ও কিতাব অম্বীকারীর স্থকুম :

وَمَنْ يُكُفُرُ بِاللَّهِ وَمُلَائِكَةً وَكُتُبِه - व्यान प्राना वर्लन وَمُنْ يُكُفُرُ بِاللَّهِ وَالْمِنْ عَلَالًا بَعِيدًا ضَالًا لاَ اللهِ وَالْمِوْمِ الْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَالًا لاَ الْحَدِينَةُ اللهِ وَالْمِوْمِ الْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَالًا لاَ اللهِ وَالْمِوْمِ الْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَالًا لاَ اللهِ وَالْمِوْمِ اللهِ وَالْمِوْمِ اللهِ وَالْمُوْمِ اللهِ وَالْمُوْمِ اللهُ وَالْمُوْمِ اللهِ وَالْمُوْمِ اللهِ وَالْمُوْمِ اللهِ وَالْمُومِ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ১১-খ

### মুসলমানকে কাফের বলা যাবে না

وَنُسَيِّى اَهْلَ قِبْلَتِنَا مُسْلِمِيْنَ مُؤْمِنِيْنَ مَا دَامُوْا بِمَا جَاءَ بِهِ النَّبِيُّ مُعْتَرِفِيْنَ وَلَا نَخُوْضُ فِي مُلِيَّاتًا مُعْتَرِفِيْنَ وَلَا نَخُوْضُ فِي اللَّهِ وَلاَ نَجُادِلُ فِي اللَّهِ وَلاَ نُجَادِلُ فِي اللَّهِ وَلاَ نُحَادِلُ فِي اللَّهِ وَلاَ نُحَادِلُ فِي اللَّهِ وَلاَ نُحَادِلُ فِي اللَّهِ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُحَادِلُ فِي الْكُولِ اللَّهِ وَلاَ نُحُودُ اللَّهِ وَلاَ نُحُودُ اللَّهُ وَلاَ نُحَادِلُ فِي اللَّهُ وَلاَ نُحَادِلُ فِي اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلَا نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلَا نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلَا نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلَا نُمُ اللَّهُ وَلَا نُمُ اللَّهُ وَلاَ نُمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا نُمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْعُلْمُ وَالْمُ الْمُلْعُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْعُلْمُ الْمُعْلِيْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُولِ اللْمُ الْمُعِلَّالِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَقِ

অনুবাদ: আহলে কিবলাদের [যারা কিবলামুখী হয়ে নামাজ পড়ে] আমরা তাদেরকে মুসলমান ও মু'মিন নামে আখ্যা দিই। যতক্ষণ পর্যন্ত তার নবী ক্রাণ্ট্রেই -এর আনীত কথার উপর বিশ্বাসী থাকবে এবং তাঁর বলা ও সংবাদ দেওয়া কথাগুলো সত্যায়ন করবে। আমরা আল্লাহ তা'আলা সন্তা নিয়ে অহেতুক গবেষণা করবো না এবং আল্লাহর দীন সম্পর্কে দদ্ব সৃষ্টি করি না এবং কুরআনের ব্যাপারে কোনো বিবাদে লিপ্ত হই না।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা ক্ষ্মির্ভিক

খান্য আমাদের কিবলা তথা বায়তুল্লাহকে কিবলা হিসেবে মান্য করে এবং সে দিকে মুখ করে নামাজ পড়ে তাদেরকে আমরা মুসলমান মনে করি। যতক্ষণ তারা রাসূল ক্রিক্তিক আনীত বিষয় মান্য করে এবং সেটাকে নিজেদের জন্য উভয় জাহানের মঙ্গল মনে করেবে। এসব লোকদেরকে পূর্ব থেকেই মুসলমান নামে আখ্যা দেওয়া হয়েছে।

- \* (यमन এ ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা বলেন مُكُمُ سَمُكُمُ ابْرَاهِیْمَ هُوَ سَمُكُمُ అথাৎ তোমরা তোমাদের পিতা হ্যরত ইবরাহীমের ধর্মে অটল ও অবিচল থাকো। তিনি তোমাদেরকে মুসলমান নামে পূর্বে আখ্যা দিয়েছেন এবং এ কুরআনেও তাই করা হয়েছে।
- \* অপর আয়াতে হ্যরত ইবরাহীম (আ.) দোয়া করতে গিয়ে বলেন رَبُنَا وَاجْعَلْنَا مَسْلَمَةٌ لَكَ مَسْلَمَةً لَكَ مَسْلَمُونَ কেই। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন (আ.) দেওয়া হয়েছে। তেমরা মুসলমান না হয়ে মৃত্যুবরণ করো না। —[সূরা আলে ইমরান]

\* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন–

قُولُوْا أَمنَا بِاللّٰهِ مَا انْزِلَ الَيْنَا وَمَا انْزِلَ الْي ابْرَاهِيمَ وَاسِتْمُعِيلَ وَاسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاسْبَاطِ وَمَا اَوْتَى مُوسِى وَعَيْسَى وَمَا اُوْتِى النَّبِيُنُونَ مِنْ دُبِّهِمْ لَا نُفَرُقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ.

অর্থাৎ তোমরা বল, আমরা আল্লাহ তা'আলার প্রতি এবং যা কিছু আমাদের প্রতি ও ইবরাহীম, ইসমাঈল, ইসহাক, ইয়াকৃব আসবাত, মৃসা, ঈসা ও নবীদের প্রতি অবতারিত হয়েছে সেগুলোর প্রতি ঈমান আনলাম এবং তাঁদের কারো মাঝে আমরা পার্থক্য করি না। আর আমরা সকলেই তাঁর জন্য মুসলমান (অনুগত)।

—[সূরা বাকারা]

\* وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُوَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ ذَمُةُ اللَّهِ فَلَا تُخُفِرُوا اللَّهَ فَى وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُوَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ ذَمَةُ اللَّهِ فَلَا تُخُفِرُوا اللَّهَ فَى وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُوَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ زَمَةُ اللَّهِ فَلَا تُخُفِرُوا اللَّهَ فَى وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُوَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ زَمَةُ اللَّهِ فَلَا تُخُفِرُوا اللَّهِ فَى وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُوَ الْمُسْلِمُ اللَّهِ فَلَا تَخُورُوا اللَّهِ فَى وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُو الْمُسْلِمُ اللَّهِ فَلَا تَخُورُوا اللَّهِ فَى وَاكُلُ ذَبِيْحَتَنَا فَهُو المُسْلِمُ اللَّهِ فَلَا تَخُورُوا اللَّهِ فَلَا يَعْمَلُوا اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُوا اللَّهُ وَلَا يَعْمَا اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُوا اللَّهُ وَلَا يَعْمُونُ اللَّهُ وَلَا يَعْمَا اللَّهُ وَلَا يَعْمُونُ اللَّهُ وَلَا يَعْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّالَالَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

উপরিউক্ত প্রমাণাদি দ্বারা একথা স্পষ্ট হয় যে, আহলে কিবলাকে মুসলমান বলতে হবে। তাকে অমুসলিম বলার কোনো অবকাশ নেই। আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের সঠিক আকিদা এটিই।

- ﴿ وَهُمْ يُجَادِلُوْنَ فِى اللَّهِ কেননা আল্লাহ তা'আলা এর অসারতা সম্পর্কে বলেছেন ﴿ وَهُمُ يَجُادِلُوْنَ فِى اللَّهِ الْمُحَالِ অর্থাৎ তারা আল্লাহ তা'আলা সম্পর্কে বিত্তা করে অথচ তিনি وَهُوَ شَرِدِيْدُ الْمُحَالِ মহা শক্তিশালী।
- \* سَابَعُ مَنُ هُوَ مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ كَذَالِكُ يُضِلُ اللّٰهُ مَنُ هُوَ مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ كَذَالِكُ يُضِلُ اللّٰهُ مَنُ هُوَ مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ اللّٰهِ بِغَيْرِ سُلُطَانِ اتَاهُمُ . هُوَ عَلَيْ اللّٰهِ بِغَيْرِ سُلُطَانِ اتَاهُمُ . هُوَ عَلَيْ اللّٰهِ بِغَيْرِ سُلُطَانِ اتَاهُمُ . هُوَ عَلَيْهُ هُمَ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ بِغَيْرِ سُلُطَانِ اتَاهُمُ . هُوَ عَلَيْهُ هُمَ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَّهُ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَا اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَ

তাছাড়া আল্লাহ তা'আলার সত্তা হলো অসীম। আর মানুষের জ্ঞান, বুদ্ধি, বিবেক, চিন্তা ও গবেষণা হলো সসীম। আর অসীম সত্তাকে কখনো সসীম বস্তু অনুধাবন তথা গবেষণা করতে পারে না। তাই আল্লাহর সত্তা নিয়ে গবেষণা করা গোমরাহী ছাড়া আর কিছু নয়। কেননা আল্লাহ তা'আলা বলেন وَلَا يُحِيطُونَهُ عِلْمًا অর্থাৎ তারা আল্লাহ তা'আলাকে জ্ঞান দ্বারা বেষ্টন করতে পারে না। —[সূরা ত্বাহা]

فَوْلُهُ وَلاَ نَمَارِى فِي دِيْنِ اللّهِ কুরআন সুন্নাহ তথা শরিয়তের নির্ধারিত বিধি বিধান এর পরিপস্থি মতামত বা মতবাদ প্রকাশ করে আল্লাহর দীনে দ্বন্দ, কলহ ও ফেংনা সৃষ্টি করা সঠিক মু'মিনের কাজ নয়; বরং যারা এমনটি করে, তারা গোমরাহী বা বিপদগামী।

- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقَ وَانْتُمُ تَعَلَمُونَ আথাৎ তোমরা সত্যকে মিথ্যার সাথে মিশ্রণ করো না এবং জেনেশুনে সত্যকে গোপন করো না। -[সূরা বাকারা]

فَولَهُ وَلاَ نُجَادِلُ فَى الْقُرَانِ. পবিত্র কুরআনের অপব্যাখ্যা না করা, কুরআনরে শব্দাবলি ও এর কেরাত নিয়ে বিবাদে জড়িয়ে না যাওয়া হলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বিশেষ বৈশিষ্ট্য। সুতরাং আমরা কুরআনের কোনো অপব্যাখ্যায় লিপ্ত হব না এবং রাস্ল ক্রিট্রেইহতে যেরূপ ব্যাখ্যা বর্ণিত হয়েছে এরূপ আমরা গ্রহণ করবো। এতে বিবাদে লিপ্ত হবো না।

\* কেননা হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, একবার আমি এক ব্যক্তি হতে শুনলাম, সে একটি আয়াত তেলাওয়াত করছে। অথচ উক্ত আয়াত আমি রাস্ল ক্ষিত্র থেকে অন্যভাবে শুনলাম। অতঃপর তাকে নিয়ে রাস্ল ক্ষিত্র -এর নিকট গেলাম এবং সংঘটিত ঘটনার আগাগোড়া বর্ণনা করলাম। আর আমি বুঝলাম, রাস্ল ক্ষিত্র -এর চেহারা বিবর্ণ হয়ে গেছে। অতঃপর বললেন উভয়টিই সুন্দর। তোমরা কুরআন নিয়ে মতভেদ করো না। কারণ তোমাদের পূর্বে যারা মতভেদ করেছে তারা ধ্বংস হয়েছে।

# পবিত্র কুরআন আল্লাহ তা'আলার বাণী

وَنَشْهَدُ اَنَّهُ كَلَامُ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ نَزَلَ بِهِ رُوْحُ الْاَمِيْنِ فَعَلَمَهُ سَيِّكَ الْمُرْسَلِيْنَ مُحَمَّلًا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ وَالِهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِيْنَ. النَّهُ رَسُلِيْنَ مُحَمَّلًا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ وَالْبِهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِيْنَ.

আনুবাদ: আমরা সাক্ষ্য প্রদান করছি যে, কুরআন সমগ্র জাহানের প্রতিপালকের বাণী। যা নিয়ে এসেছেন হযরত জিবরাঈল (আ.)। অতঃপর তিনি উক্ত কুরআন রাসূলদের নেতা মুহাম্মদ ক্রীষ্ট্র -কে শিক্ষা দিয়েছেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁর পরিবারবর্গ ও সকল সাহাবাদের উপর রহমত অবতীর্ণ করুন।

# ক্রিট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা <u>শ্র</u>্টিপুচ্

ভেটি তিনিক । অর্থাৎ কুরআন আল্লাহ তা'আলা হ্যরত জিবরাঈল (আ.)-এর মাধ্যমে হ্যরত মুহাম্মদ ক্রিট্রি -এর উপর নাজিল করেছেন। সর্বপ্রথম হেরা গুহায় অতঃপর স্থান কাল পাত্রভেদে কুরআন নাজিল করেছেন। উক্ত কুরআন একমাত্র বিশ্ব জাহানের প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলার বাণী। এটাই আহলে সুশ্লত ওয়াল জামাতের আকিদা। এর বিপরীত বিশ্বাস করা গোমরাহী ও বিপদগামী বৈ কিছু নয়। দলিল:

- শ আল্লাহ তা'আলা বলেন إِنَّا اَنْزَلْنَاهُ قُرْانًا عَرْبِيًا वर्श निम्हा আমি তা আরবি
   ভাষায় কুরআন হিসেবে নার্জিল করেছি।
- \* سابا سابا ما العُلَميْنَ نَرَل بِه رُوْحُ الْاَمِيْنِ عَلَى قَلْبِكَ سابا العُلَميْنَ نَرَل بِه رُوْحُ الْاَمِيْنِ عَلَى قَلْبِكَ अशाव पानार जा पाना वरलन لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِيْنَ الْمُنْذِرِيْنَ هَا الْمُنْذِرِيْنَ هَا الْمُنْذِرِيْنَ هَا اللهُ اللهُ
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন— عَلَى الْفَوْى অর্থাৎ অত্যন্ত শক্তিশালী সন্তা জিবরাঈল (আ.) কুরআন শিক্ষা দিয়েছেন। —[সূরা নাজম] অতএব সকল মু'মিনের সহীহ বিশ্বাস এমনটিই হওয়া উচিত। কিন্তু ভ্রান্ত দলগুলো বলে কুরআন রাস্ল ক্রিম্মেই-এর অন্তরে ইলহাম হয়েছে। যা এক রকম কল্পনা, চিন্তা ও ধারণা। যা মূলত কুরআন ও সুন্নাহ বিরোধী। এ কারণে তারা ভ্রান্ত বলে আখ্যায়িত হলো।
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন—

  هُولُوْ اَ اَمُنْ اِ بِاللّٰهِ وَمَا اُوْتَى مُوسٰى وَعَيْسُى وَمَا اُوْتَى النّبَيْوَنَ مِنْ رّبَهِمْ.

  وَيَعْقُوبَ وَالاسْتَبَاطِ وَمَا اُوْتَى مُوسٰى وَعَيْسُى وَمَا اُوْتَى النّبَيْوَنَ مِنْ رّبَهِمْ.

  وَيَعْقُوبَ وَالاسْتَبَاطِ وَمَا اُوْتَى مُوسٰى وَعَيْسُى وَمَا اُوْتَى النّبَيْوَنَ مِنْ رّبَهِمْ.

  وَيَعْقُوبَ وَالاَسْبَاطِ وَمَا اُوْتَى مُوسٰى وَعَيْسُى وَمَا اُوْتَى النّبِيُ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَسَلّمَ وَاللّهَ وَمَلَائكَتَهُ وَمَلَائكَتَهُ وَمَلَائكَتَهُ وَمَلَائكَتَهُ وَسَلّمَ وَاللّهَ وَمَلَائكَتَهُ وَمَلَائكَتَهُ وَسَلّمَ وَاللّهَ وَمَلَائكَتَهُ وَمَلَائكَتَهُ وَسَلّمَ وَاللّهِ اللّهِ إِنْ اللّهُ وَمَلَائكَتَهُ وَسَلّمَ وَاللّهُ وَمَلَائكَتَهُ وَسَلّمُوا تَسَلّيْمًا. اللّهُ عَلَى النّبِي يُايِّهَا الّذِينَ الْمَنْوا صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسَلّيْمًا. وَهَا اللّهُ عَلَى النّبِي لِيَايِّهَا الّذِينَ الْمَنْوا صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسَلّيْمًا. وَسَلّمُوا عَلَى النّبِي لِيَايِّهَا الّذِينَ الْمَنْوا صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسَلّيْمًا. وَسَلّمُ وَا عَلَى النّبِي لِيَايَّهَا اللّذِينَ الْمَنْوا صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسَلّيْمًا. وَسَلّمُ وَا عَلَى النّبِي لِيَاهًا اللّذِينَ الْمَنْوا صَلّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُ وَاللّهُ وَسَلّمُ وَاللّهُ وَسَلّمُ وَاللّهُ وَسَلّمُ وَاللّهُ وَسَلّمُ وَسَلّمُ وَاللّهُ وَسَلّمُ اللّهُ وَسَلّمُ وَاللّهُ وَسَلّمُ اللّهُ وَسَلّمَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

## আল্লাহ তা'আলার বাণী মানবীয় কথার মতো নয়

وكلامُ اللهِ تَعَالَى لَا يُسَاوِيْهِ شَيْ مِن كَلامِ الْمَخْلُوقِيْنَ وَلَا نَـقُولُ بِحَلْقِهِ وَلَا نَـقُولُ بِحَلْقِهِ وَلَا نَحُلُونِيْنَ وَلَا نَـقُولُ بِحَلْقِهِ وَلَا نَحُالِفُ جَمَاعَةَ المُسلِمِيْنَ.

অনুবাদ: মানুষের কথা আল্লাহ তা'আলার কালামের সমান কখনো হতে পারে না। আমরা কুরআনকে সৃষ্টি বলব না এবং মুসলিম জামাতের বিরোধিতাও করবো না।

# <sup>২০</sup>১৯ প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রিপ্ত

- قُلُ فَأْتُوا بِعَشَر سُور مُثْلِه अम्भर्क आर्ता वर्णन कें के प्रेंचें के प्रिक्ष कार्ता वर्णन कें केंद्रें केंद्रें
- \* অন্য আয়াতে বলেন فَلَيَاتُواْ بِحَدِيْثُ مُثِلُهِ انْ كُنْتُمْ صِدِقَيْنَ अर्थाए आश्रल किতाব তোমরা তার (কুরআনের যে কোনো অংর্শের ন্যায়) মতো একটি কালাম নিয়ে এসো। যদি তোমরা সত্যবাদী হও। -[সূরা তূর] উপরিউক্ত প্রমাণাদি দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ তা'আলার কালামের সাথে মানুষের কালাম এর তুলনা চলে না এবং এর সমান বাণী কেউ বানাতেও পারবে না। কিয়ামত পর্যন্ত সকল মানব ও জিন জাতির জন্য এ কুরআন চ্যালেঞ্জ হিসেবে থাকবে।
- غُولُهُ وَلاَ نَقُولُ بِخُلْقِهُ : অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার গুণাবলি যেমন অনাদি ও অনন্ত এবং অস্ষ্ট, অনুরপ কুরআনও অনাদি, অনন্ত ও অস্ষ্ট। তা কোনো মাখলুক নয় বরং তাঁর সিফাতে কামালিয়ার অন্তর্গত। আর তাঁর সিফাত মাখলুক নয় একে মাখলুক মনে করা গোমরাহী। এটাই সঠিক মু'মিনের বিশ্বাস। এর বর্ণনা ইতিপূর্বে অতিক্রান্ত হয়েছে।

গ্রাই ভিট্ন ইঙ্গিত করেছেন যে, আল্লাহ তা'আলার কালাম মাখলুক নয় একথার উপর সকল মুসলমান তথা সালফে সালেহীনগণ ঐক্যবদ্ধ হয়েছেন। অতএব কালামুল্লাহ অসৃষ্ট না বলার কারণে মুসলিম জামাতে বিরোধ হয়ে যাবে। সুতরাং আমরা মুসলিম জামাতের বিরুদ্ধাচারণ করবো না।

### পাপের কারণে কেউ ঈুমান থেকে বের হয় না

وَلاَ نُكُفِّرُ اَحَدًا مِنَ اهْلِ الْقِبْلَةِ بِنَانْبٍ مَا لَمْ يَسْتَحِلُهُ وَلاَ نَقُولُ لاَ يَضُرُّ مَعَ الْإِيْمَانِ ذَنْبُ لِمَنْ عَبِلَةً.

**অনুবাদ:** আমরা কোনো পাপের কারণে কোনো কেবলাপস্থি মুসলমানকে কাফের বলি না। যতক্ষণ পর্যন্ত সে গোনাহকে হালাল মনে না করবে। আর আমরা একথা বলি না যে, ঈমান থাকাবস্থায় কোনো পাপীর পাপ ক্ষতিসাধন করবে না।

# খ্রী প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শ্লিক্</sup>

সুতরাং এ কথা খুব পরিষ্কারভাবেই বলা যায় যে, যেহেতু হত্যার মতো মারাত্মক গুনাহের কারণে সে ঈমান হতে বের হয় না; বরং সে মু'মিনের ভাই-ই থেকে যায়। সেহেতু তাকে কাফের বলা যাবে না। এটা হলো সঠিক মুসলমানদের নির্ভুল আকিদা বা বিশ্বাস।

\* অনুরূপভাবে অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَانْ طَاَئُفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَخُوةً.
অর্থাৎ যদি মু'মিনদের
দু'টি দল পরস্পর হত্যাযজ্ঞ চালায় তবে তাদের দু'দলের মাঝে মীমাংসা করে
দাও। ...... নিশ্বয় মু'মিনরা পরস্পর ভাই ভাই।
-[সূরা হুজুরাত]

উপরিউক্ত আয়াতের মধ্যেও অনুরূপ হত্যার মতো পাপ করা সত্ত্বেও আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে মু'মিন বলেছেন। তাদেরকে ঈমান হতে বের হয়ে যাওয়ার কথা বলেননি।

কিন্তু খারেজী সম্প্রদায় কবিরা গুনাহের দায়ে মুসলমানদের কাফের আখ্যা দিয়ে থাকে এবং মু'তাযিলা সম্প্রদায় কবীরা গুনাহের কারণে ঈমান হতে বের হয়ে যাওয়ার মতবাদে বিশ্বাসী। যার কারণে তারা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত হতে খারিজ বা বহিষ্কৃত। অবশ্য যদি কবীরা গুনাহকে হালাল মনে করে তবে তার ব্যাপারে ভিন্ন বিধান।

ُعُولُهُ مَا لَمُ يِسَتَحِلُهُ : কোনো ব্যক্তি কবীরাগুনাহকে হালাল মনে করলে তার ঈমান থার্কবে না। কিন্তু হালাল মনে না করে পাপ করলে তা হবে মারাত্মক গুনাহ।

কোনো মু'মিন ঈমানের সাথে গুনাহ করলে : قَوْلُهُ وَلاَ نَقُولُ لاَ يَضُرُ مَعَ الْإِيْمَانِ. র্অবশার্হ তার ক্ষতি হবে। আর উক্ত ক্ষতি দুনিয়া ও আখেরাত উভয় জাহানেই হবে। এই আকিদাই হলো আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের।

- र्यमन जालार जा जाना वर्तन تُسَبَتْ فَبِمَا كَسَبَة فَبِمَا كَسَبَتْ الْكُمْ مَنَ مُصِيبَة فَبِمَا كَسَبَتْ الْفِسَادُ وَى الْعَبْرُ وَالْبَحْر بِمَا كَسَبَتْ اَيْدِى अर्था९ राजा वर्तान वर्तन والْفَسَادُ فِى الْبَرِّ وَالْبَحْر بِمَا كَسَبَتْ اَيْدِى अर्था९ जाला वर्तन والْفَسَادُ فِى الْبَرِّ وَالْبَحْر بِمَا كَسَبَتْ اَيْدِى अर्था९ जाला वर्तन والنّاس علام علام النّاس ما علام النّاس النّاس
- र्जर्জन करतरह । जर्था९ भव धतरनत जाभम विभमरे मानूरखत कृष्ठ जभतारधत कार्तरण रहाँ थारक । जर्माह जांजा जांचार जांजा वालन النّه مَنُ يُأْتِ رَبُهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهُنَّمَ जर्था९ নিশ্চয় যে তার প্রতিপালকের নিকট পাপী হয়ে আসবে তার জন্য রয়েছে জাহান্লাম।
- فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةَ خَيْرًا يُرهُ वर्गा आंदा वर्लन فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةَ خَيْرًا يُرهُ عَمْنُ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةَ خَيْرًا يُرهُ عَمْلًا مِثْقَالَ ذَرَةَ خَيْرًا يُرهُ عَمْلًا مِثْقَالَ ذَرَة দেখবে এবং যে সরিষা পরিমাণ মন্দ করবে সে তা দেখবে।

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ প্রমাণ দিচ্ছে যে পৃথিবীতে কেউ সরিষা পরিমাণ পাপ করলে দুনিয়া ও আখেরাতে তার এ শাস্তি ভোগ করতে হবে। হাঁয় যদি তাওবা করে নেয় সেটা ভিন্ন কথা।

কিন্তু মুরজিয়া সম্প্রদায় এর বিশ্বাস হলো, ঈমান অবস্থায় গুনাহ করলে তার কোনো ক্ষতি বা প্রতিক্রিয়া নেই। তাদের অভিমতের স্বপক্ষে দলিল হলো. কোনো ব্যক্তি কৃষ্ণরি অবস্থায় সংকর্ম করলে তার কোনো লাভ নেই। অনুরূপ ঈমান অবস্থায় পাপ করলে পাপের কারণে পাপীর কোনো ধরনের ক্ষতিও নেই। পক্ষান্তরে খারেজী সম্প্রদায়ের বিশ্বাস হলো. ঈমান অবস্থায় পাপ করলে তার ঈমানই থাকে না।

#### এদের জবাব :

- মুরজিয়া সম্প্রদায়ের জবাবে আমাদের বর্ণিত আয়াতসমূহই যথেষ্ট। যদি পাপে কোনো ক্ষতি না হতো তাহলে আল্লাহ তা'আলার উপরিউক্ত আয়াত নাজিল করার অর্থ কী?
- খারেজী সম্প্রদায়ের জবাবে বলবো, আল্লাহ তা'আলা বলেছেন- اِنْ اللَّهُ يَغَفِّرُ वर्णार निक्य जान्नार जांजाना प्रमुख छनार माक करत ितिन। जनार्ज जान्नार जांजाना प्रमुख ويُكفُرُ عَنْكُمْ مَنْ سَيَنْتِكُمْ అर्णार जिनि जामारमत পাপকে রহিত করে দিবেন।

উপরিউক্ত আয়াত এ কথাই প্রমাণ করে যে, বান্দার পাপ আল্লাহ তা'আলা বান্দার তওবার মাধ্যমে ক্ষমা করে দেন। কিন্তু যদি পাপের কারণে কুফরি হতো বা ঈমান হতে বের হয়ে যেত তবে তা اِنَّ اللَّهُ لاَ يَغْفِرُ ना। कात्र कुकति भित्रत्कत जल्ल कि । जात जालार जा जाला वरलन اِنَّ اللَّهُ لاَ يَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ اللهُ الل শিরক করাকে ক্ষমা করবেন না এবং এছার্ড়া যাকে ইচ্ছা তাকে ক্ষমা করবেন। وَعُدَ اللَّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينِ وَالْمُنْفِقِينِ وَالْكُفَارِ -आजा जाता जाता जरनन مَارُ جَهُنَّمُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা মুনাফিক পুরুষ ও মুনাফিক নারী এবং কাফেরদেরকে জাহান্নামে পাঠানোর ওয়াদা করেছেন। –[সুরা তাওবা] সূতরাং উপরিউক্ত বর্ণনা দ্বারা খারেজী সম্প্রদায়ের গোমরাহী ও ভ্রষ্টতা প্রকাশ পেল।

# আশা ও ভয়ের মাঝে পূর্ণ ঈমান

وَنَرْجُوْ لِلْمُحْسِنِيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَيُدْخِلَهُمْ بِرَخْمَتِهِ وَلا نَشْهَدُ لَهُمْ بِالْجَنَّنَةِ وَنَسْتَغُفِرُ لِمُسْتِئِهِمْ وَلاَ نَشْهَدُ لَهُمْ بِالْجَنَّنَةِ وَنَسْتَغُفِرُ لِمُسْتِئِهِمْ وَلاَ نَشْهَدُ لَهُمْ .

অনুবাদ: মু'মিনদের মধ্য হতে সংকর্মশীলদের জন্য আমরা আল্লাহ তা'আলার নিকট আশা পোষণ করি যে, তিনি তাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন এবং আমরা তাদের ব্যাপারে নির্ভীক নই। আর আমরা মু'মিনদেরকে নিশ্চিতভাবে জান্নাতী বলে সাক্ষ্য প্রদান করবো না এবং মু'মিনদের মধ্যে যারা অসৎ কার্য সম্পাদনকারী পাপী। তাদের জন্য আমরা ক্ষমা প্রার্থনা করি। তাদের ব্যাপারে আশঙ্কাও করি এবং তাদের ব্যাপারে নিরাশও হই না।

# ৠু প্রাসঙ্গিক আলোচনা খু পু

تَوْلُهُ وَنُرُجُو لِلْمُحْسِنِيْنَ : যেহেতু আমরা সৎকর্মশীল পাপীদের অন্তরের অবস্থা সম্পর্কে অবগত। তাই তাদের সৎকর্মগুলো যাতে আল্লাহর নিকট গ্রহণীয় হয় এবং তাদেরকে ক্ষমা করে দেন এ আশাই আমরা করি।

- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন تهُمُ الصَّلَحَة وَالْكَذَيْنَ الْكَوْنَ الْكَوْنَ وَعُمِلُونَ. الْكَوْنَ عَنهُمْ سَيُعَاتِهِمْ وَلَنَجُزِينَهُمْ احْسَنَ الْكَوْنَ كَانُوا يَعْمَلُونَ. অর্থাৎ যারা ঈমান এনেছে ও সৎ কর্ম করেছে অবশ্যই তার্দের পাপ মুছে দিবো এবং যারা আমল করেছে তাদের উত্তম বদলা দিবে। -[সুরা আনকাবৃত]

উপরিউক্ত আয়াতদ্বয় এ কথার প্রমাণ দেয় যে, আল্লাহ তা'আলা সৎকর্মশীলদের ক্ষমা করে দিবেন। অতএব প্রকৃত মু'মিনের জন্য এই আকিদা বা বিশ্বাস রাখা উচিত যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের গুনাহ ক্ষমা করে দিবেন। তারা তাদের গুনাহের কারণে জাহান্নামী বা কাফের নয়। যেমনটি আকিদা পোষণ করে খারেজী সম্প্রদায়। এমন আকিদা পোষণকারীরা নিশ্চিত গোমরাহী।

ভারত হওয়া অনুচিত যে, আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে গুনাহের কারণে শান্তি দিবেন না; বরং উচিত হলো এই আকিদা পোষণ করা যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের এই গুনাহের কারণে জাহান্নামে নিক্ষেপ করতে পারেন। অথবা নিজ দয়ার গুণে ক্ষমাও করতে পারেন তবে কোনো ব্যাপারেই সিদ্ধান্তমূলক কিছু বলা যাবে না। কারণ এর বিপরীত আকিদা পোষণ করে মুরজিয়া সম্প্রদায় বিপথগামী হয়েছে।

रियमन आल्लार তা'আলা বলেন الله الا القوم वर्णन पामन المنفوا مكر الله فكل يأمن مكر الله الا القوم वर्णा वर्णन المنفون অর্থাৎ তারা কি আল্লাহর ত্রেফতারি হতে নিশ্চিত হয়ে গেছে? বস্তুত তারাই আল্লাহর ত্রেফতারি হতে নিশ্চিত হতে পারে, যারা ধ্বংসের নিকট এসে গেছে। -[সূরা আ'রাফ] مكر শন্দের অর্থ হলো গোপন পরিকল্পনা। যে সম্পর্কে আমরা অনবগত। অতএব আমরা কিভাবে নিশ্চিত হতে পারি?

- \* जमाज जाल्लार जा जाला वरलन أَيْعَذُبُ مِنْ يَشَاءُ وَيَعُذُبُ مِنْ يَشَاءُ وَيَعُذُبُ مِنْ يَشَاءُ अभाज जाल्लार जा जाला वरलन उठ्ठा भाष्ठि किरवन ।
- \* जना जाशारा जालार जांजाना जारता वर्लन عَسَى اللَّهُ أَنْ يَكُوبُ عَلَيْهِمْ -जांजा जाता जांता वर्लन اللَّهُ أَنْ يَكُوبُ عَلَيْهِمْ -जांजा जांजार जांजाना जारात क्या कता या रा, जालार जांजाना जारात क्या कतरवन । [ज्ता जांजवा]
- \* আর এ সম্পর্কে হ্যরত নবী করীম বলেন لا يَدْخُلُ الْجُنَّةُ أَحَدُ بِعَمْلِهِ বলেন لا يَدْخُلُ الْجُنَّةُ أَحَدُ بِعَمْلِهِ বলেছেন, আল্লাহর রহমত ব্যতীত কেউ জান্লাতে নিজ আমলের দ্বার্রা যেতে পারবে না। বলা হয়েছে ইয়া রাস্লাল্লাহ ক্রিট্রিট্রিক আপনিও না? তিনি বললেন, না, আমিও না।

আর আমরা একথাও জানি না যে, আল্লাহ কাকে ক্ষমা করবেন এবং কাকে তাঁর রহমত দ্বারা বেষ্টন করবেন। সুতরাং আমরা কীভাবে নিশ্চিত হতে পারি?

তাছাড়া উপরিউক্ত আয়াতে বলা হয়েছে নিশ্চিত ঐ ব্যক্তি-ই হয় যে ধ্বংসের নিকট। সুতরাং সঠিক মু'মিনের জন্য নিশ্চিত হওয়া উচিত নয়; বরং আল্লাহ তা'আলার রহমতের আশা করা ও তাঁর শাস্তিকে ভয় করা।

عَوْلُهُ وَلاَ نَعْنَهُدُ لَهُمْ : অর্থাৎ আমরা কারো জন্য নিশ্চিতভাবে সাক্ষ্য প্রদান করি না যে, সে জান্নাতী। কারণ এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই ভালো জানেন। আর ধারণা বশত বা অনুমানভিত্তিক কোনো কথা বলতে আল্লাহ তা'আলাই নিষেধ করেছেন।

- \* যেমন তিনি বলেন وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ অর্থাৎ যে সম্পর্কে তোমার জ্ঞান নেই সে সম্পর্কে কিছু বলতে যেয়োনা। –[সূরা বনী ইসরাঈল] কারণ কোনো কিছু জানা ব্যতীত বলে দেওয়ার কারণে আল্লাহর নিকট জিজ্ঞাসিত হতে হবে।
- \* হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণনা করেন, রাসূল ক্রান্ট্রাই -কে মুশরিকদের সন্তান সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হয়েছিল, ইয়া রাস্লালাহ আলাই তারা কি জারাতে যাবে না জাহারামে? জবাবে তিনি বললেন الله اعلم بما كانوا عاملين অর্থাৎ আলাহ তা তাদের কৃতকর্ম সম্পর্কে বেশি জ্ঞাত।

  —[বুখারী, মুসলিম]

উপরিউক্ত হাদীস ও আয়াত দ্বারা সাব্যস্ত হলো যে, কারো ব্যাপারে মুক্তি বা ধ্বংস দ্বারা জাহান্নামী ও জান্নাতির ফায়সালা দেওয়া জায়েজ নেই। তাছাড়া সম্ভাবনা রয়েছে পাপী ব্যক্তি, ভুল ইবাদতকারী তার জন্য ক্ষমার ফায়সালা করে রেখেছে। তাহলে কীভাবে ক্ষমা না পাওয়ার সিদ্ধান্ত দেওয়া যাবে?

তাছাড়া গুনাহ মাফ হওয়ার জন্য দশটি কারণ রয়েছে যেমন ১. তওবা,২. ইস্তেগফার, ৩. সংকর্ম, ৪. মসিবত, ৫. কবরের ভয়, ৬. হাশরের ভয়, ৭. মু'মিনের দোয়া তার ভাইয়ের জন্য, ৮. সুপারিশকারীদের সুপারিশ, ৯. এবং দয়ায়য় আল্লাহর ক্ষমা, ১০. আল্লাহ তা'আলার কোনো সৃষ্টির প্রতি দয়া করার কারণে। এ গুণগুলো পাওয়ার কারণে তাকে মাফ করে দিবেন। জানি না উক্ত ব্যক্তির মধ্যে এগুলোর কোনটি বিদ্যমান ছিল এবং কোনোটি ছিল না। হতে পারে কোনোটিই ছিল না যার কারণে সে জাহায়ামী। অতএব সঠিক মু'মিনের জন্য উচিত নয়, কারো জন্য জায়াতের সাক্ষ্য প্রদান করা।

উল্লেখ্য যে আমাদের আকিদা হলো আল্লাহ তা'আলা মুত্তাকীদের জন্য জান্নাত প্রস্তুত করে রাখেন।

- انَّ اللَّهُ اشْتَرٰی مِنَ الْمُؤْمِنِیْنَ الْنُفْسَهُمْ रयमन जालार जा'जाला वरलन \* وَامْوَالُهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجُنةُ سَاهُ فَامُوالُهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجُنةُ عَامَ عَالَمُ الْجُنةُ عَامَ الْجُنةُ عَامَ الْجُنةُ الْجُنةُ عَامَ اللّهُ الل
- শ অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন إِنَّ الْمُتَقِيْنَ فِي جَنْتِ وَنَعِيْمٍ निकश पुढाकीরা জান্নাতে ও নিয়ামতে থাকবেন।
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন-

وَعَدَ اللّٰهُ الْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ عَدَّنِ جَنْتِ جَنْتِ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خَالِدِينَ فَيْهَا وَمَسَلَكِنَ طَيِبَةٍ فَى جَنْتِ عَدَّنِ وَرِضَوَانِ مِنَ اللّٰهِ اكْبَرُ ذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْكَبِيّرُ. عَدْنِ عَدْنِ وَرِضَوَانِ مِنَ اللّٰهِ اكْبَرُ ذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْكَبِيّرُ. عَالله عَلَيه عَالَم الله الله الْكَبِيّرُ اللّٰهِ الْكَبِيرِةُ فَى عَنْنِ وَرَضُوانِ مِنَ اللّٰهِ اكْبَرُ ذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْكَبِيّرُ. عَلَي عَالِم عَلَيه عَلَي عَلَيه عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَ

অনুরূপ মুনাফিক ও কাফেরদের জন্য আল্লাহ তা'আলা জাহান্নাম প্রস্তুত করেছেন।

- \* (यभन जान्नार जांजाना वरनन اِنَّ الْمُنْفَقِيْنَ فِي الْدُرْكِ الْاَسْفَلِ مِنَ الْنَارِ निष्ठत्त भ्राकिकंत्रा जाराह्मास्प्रत निभ्न गंदरत शंकरत । जात وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيْرًا जार्फत जार्मत जन्म जार्मत कन्म जार्मत काम जार्म

\* وَالَّذِيْنَ جَاءُ وَا مِن بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُنا विला विला विला الْفَوْرَ مَنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُنا وَلاَ تَجَعَلُ فَى قُلُوبِنَا غِلًا الْفَوْرَ وَلاَ تَجَعَلُ فَى قُلُوبِنَا غِلًا عَلَا عَلَا عَلَا وَلاَ تَجَعَلُ فَى قُلُوبِنَا غِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهَ وَلاَ تَجَعَلُ فَى قُلُوبِنَا غِلًا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهَ وَلَا تَجَعَلُ فَى قُلُوبِنَا غِلًا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهَ عَلَى الله عَلَى ال

অতএব প্রত্যেক মু'মিনের জন্য উচিত হলো, তাদের অতীত হওয়া মুমিনদের প্রতি বিদ্বেষ না রাখা; বরং তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করা। কারণ হতে পারে তাদের তাওবা অগ্রহণযোগ্য। যার ফলে তাকে ক্ষমা করা হয়নি।

শুনির ইনির ইনির শুনির মুমিনদের জন্য সংশয়ে থাকেন এবং তাদের জন্য দোয়া করতে থাকেন। কারণ হতে পারে তাকে ক্ষমা করা হয়নি। কিংবা তার তওবা কবুল হয়নি। কারণ এটি একটি গোপনীয় বিষয়। যা সম্পর্কে আমরা অবগত নই। সুতরাং আমাদের জন্য উচিত হলো, আল্লাহ তা'আলার রহমত তার জন্য আশা করা ও আজাবের ভয় করা। এক্ষেত্রে কোনো অকাট্য ফয়সালা না দেওয়া হলো অধিক যুক্তিসঙ্গত।

ভালাহ তা'আলা তাঁর রহমত থেকে নিরাশ না হওয়ার জন্য আদেশ করেছেন। এ কারণে সঠিক মু'মিনরা সর্বদা পাপী সৎকর্মশীলদের জন্য নিরাশ থাকে না, বরং সর্বদা আশা করেন যে, আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন এবং তাদেরকেও ক্ষমা করবেন। যেমন— আল্লাহ তা'আলার ঘোষণা শোন, তিনি বলেন— الله ان رُحَمَة الله ان صَنْ رُحَمَة الله ان صَنْ الدُنُوبَ جَمِيْعًا إِنّهُ هُوَ الْخَفُورُ الرَحِيْمُ রহমত হতে নিরাশ হয়ো না। নিশ্র আল্লাহ তা'আলা সবগুনাহ ক্ষমা করে দিবেন। নিশ্র তিনি ক্ষমাশীল ও দয়াময়।

كَ تَيْأُسُوا مِنْ رُوْحِ اللّٰهِ إِنَّهُ لَايَيْأُسُ مِنْ رُوْحٍ - अन्यव जाल्लार जा जाला जारता वरलन اللّٰه الدّ الْقُومُ الْكُفِرُونَ अर्था९ र्जियता जाल्लारत तरमे र र्रा ना । जाल्लारत तरमें र राज्ञी ना । जाल्लारत तरमें र राज्ञी ना । जाल्लारत तरमें उपने र निर्दाण करियता ना निर्दाण र निर्दाण करिया ना निर्दाण र निर्दाण करियता ना निर्दाण र निर्दाण करियता ना निर्दाण करिया ना निर्दाण करिया ना निर्दाण करिया करिया ना निर्दाण करिया ना निर्दाण करिया ना निर्दाण करिया ना निर्दाण करिया करिया ना निर्दाण करिया ना निर्दाण करिया करिया ना निर्दाण करिया ना निर्पाण करिया ना निर्दाण करिया ना निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया निर्वाण करिया निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया ना निर्वाण करिया निर्वाण

সুতরাং যারা মু'মিনদেরকে চির জাহান্নামী মনে করে আল্লাহর রহমত হতে নিরাশ থাকে, তারা গোমরাহ ও পথভ্রষ্ট। তাই আমরা আল্লাহর রহমত হতে নিরাশ হবো না; বরং আশা করব ও ভয় রাখবো।

# নিভীক ও নিরাশ হওয়া ইসলামের বহির্ভূত

وَالْاَمَنُ وَالْإِيَاسُ سَبْيلَانِ عَنُ غَيْرِ مِلَةِ الْإِسْلَامِ وَسَبِيْلُ الْحَقِّ بِيَنْهُمَا لِإِسْلَامِ وَسَبِيْلُ الْحَقِّ بِيَنْهُمَا لِإِينْمَانِ اللهِ مَحُوْدِ مَا اَذْخَلَهُ فِيْهِ. لِإَيْمَانِ اللهِ بِحُجُودِ مَا اَذْخَلَهُ فِيْهِ.

অনুবাদ: নির্ভীক ও নিরাশ হওয়া মুসলিম সম্প্রদায়ের বিশ্বাস বহির্ভূত দুটি পস্থা। আর কিবলাপস্থিদের জন্য এ দুয়ের মাঝামাঝি সত্যের পথ নিহিত রয়েছে। বান্দা ঈমান হতে বের হবে না। কিন্তু ঐসব বিষয় অস্বীকার করার কারণে বের হবে যেগুলো তাকে ঈমানের আওতাভুক্ত করেছে।

# <sup>৩০০</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রীপ্র

غُولُهُ وَالْاَمِنُ وَالْإِياسُ : অর্থাৎ আল্লাহর শাস্তি ও নারাজি থেকে একেবারে ভয়হীন নিশ্চিন্ত থাকা এবং তাঁর রহমত ও দয়া হতে আশাহীন নিরাশ হওয়া শরিয়তের পরিপস্থি পথ। এ দুটির কারণে মু'মিনগণ বিপথগামী হয়ে যায়। কেননা এমনটি করা কাফেরদের কাজ।

यमन जाल्लार जा'जाला वर्लन فَكَرَ يَاْمَنُ مَكْرَ اللّهِ الْاللّهِ الْا الْقَوْمُ الْخُسِرُونَ जर्थार जाल्लार तिमल राज এकमाव क्रिकिल जालिर निकिल थार्क। —[भूता जा'ताक] जन्म जाग्नार जांजार जांजा वर्लन لا تَيَاْسُوْا مِنْ رُوْحِ اللّهِ إِنَّهُ لاَ يَيَاْسُ مِنْ صَاء जर्थार जाल्लार जांजान वर्लन لا تَيَاْسُوْا مِنْ رُوْحِ اللّهِ إِنَّهُ لاَ يَيَاْسُ مِنْ ضَاء जर्थार राज्यात काल्लार तरमं राज्या निक्स وَرَحِ الْا الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ जर्थार राज्यात काल्लार तरमं राज्या निक्स وَرَحِ اللّهِ الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ज्यालार तरमं राज्या कालार तरमं राज्या कालार तरमं वि व्यक्ति, य जांगा उ जरात मार्य ममन्य घंगार भातर । रम धरकवार प्रकार वितार वितार विवार विवार

\* আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং এ দুয়ের মাঝে সমন্বয় ঘটিয়ে মু'মিনের জন্য বলেন الْلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ اللّٰي رَبُهِمُ الْوَسِيْلَةَ اَيُهُمْ اَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ الْدُينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ اللّٰي رَبُهِمُ الْوَسِيْلَةَ اَيُهُمْ اَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ اللّٰذِينَ يَدْعُونَ عَذَابُهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ. وَاللّٰهُ عَذَابُهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّ

নিরাশও হবে না এবং একেবারে নিশ্চিন্তও থাকবে না।

-[সূরা বনী ইসরাঈল]

- শসুরা সেজদা]

  \* অন্য আ্রাতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন النيل কিট قانتُ اناءَ اللّيل অব্য তা'আলা আরো বলেন 
  امْ مَنْ هُو قَانِتُ اناءَ اللّيل অর্থাৎ যে ব্যক্তি রাত্রিকালে

সেজদার মাধ্যমে অথবা দাঁড়িয়ে ইবাদত করে পরকালের আশা করে এবং তার প্রভুর রহমতের আশা করে।
—[সূরা যূমার]

অতএব সঠিক মু'মিন সম্পূর্ণরূপে ভয় হতে নিশিন্ত ও রহমত হতে নিরাশ হতে পারে না। অর্থাৎ আহলে কিবলা ও সত্যিকারে মু'মিন পূর্ণরূপে : قَوْلُهُ وَسُعِيْلُ الْحَقّ بَيْنَهُمَا الخ আল্লাহ তা'আলার রহমতের আশা করতে পারে না এবং এ থেকে নিরাশও হতে পারে না আর তাঁর আজাব হতে সম্পূর্ণ নিশ্চিন্ত হতে পারে না। আবার নিশ্চিত জাহান্নামী বলেও রহমত হতে হতাশ হতে পারে না; বরং রহমতের আশা, নিরাশা, আজাবের ভয় ও অভয় এর মাঝামাঝি হতে হবে। এর বিপরীত হলে নির্ঘাত সে বিপথগামী হবে এবং সে ভ্রম্ট বলে বিবেচিত হবে। يُخُرُجُ الْعَبْدُ । এ বাক্য দারা গ্রন্থকার (র.) খারেজী ও মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের আকিদার বিরুদ্ধাচরণ করেছেন। কারণ কোনো মু'মিন গুনাহে লিগু হওয়া। যেমন: মদপান, জুয়া খেলা, ব্যভিচারে লিপ্ত হওয়া, সুদ খাওয়া, ঘূষ খাওয়া ও হত্যা করা ইত্যাদি কার্য সম্পাদন করার কারণে তারা ঈমান থেকে খারেজ হয়ে গেছে একথা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত মনে করে না। তারা অবশ্যই তা মারাত্মক গুনাহের কাজ বলে মনে করেন। আর বান্দা ঐ সকল গুনাহের যে কোনো একটির জন্যেই জাহান্নামে যাওয়ার উপযোগী হয় এবং তা তাওবা ছাড়া ক্ষমাও হয় না। কিন্তু যদি উক্ত গর্হিত কাজকে তারা হালাল মনে করে সম্পাদন করে তাহলে সে কাফের হয়ে যাবে। এ ছাড়াও সে যদি নবী করীম ্বাল্লান্ত্র-কে দোষারোপ করে, শিরক করে, প্রতিমা পূজা করে, মাজারে গিয়ে কবরবাসী থেকে সাহায্য চায় তবে এসব গুনাহের কারণে ঈমান থেকে বের হয়ে যাবে। তখন তাকে পুনরায় কালিমা পাঠ করে মুসলমান হতে হবে। কিন্তু খারেজী ও মু'তাযিলা সম্প্রদায় মনে করে প্রথমোক্ত গুনাহের কারণে মানুষ ঈমান হতে বের হয়ে যায়। এমতাবস্থায় মারা গেলে সে চিরস্থায়ী জাহান্লামী হবে। অবশ্য দলের মধ্যে পার্থক্য হলো এ ধরনের গুনাহের কারণে খারেজীরা কাফের বলে। আর মু'তাযিলারা কুফর ও ঈমানের মধ্যবর্তী স্তর তথা ফাসেক মনে করে।

#### তাদের জবাব:

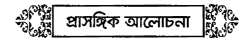
তাদের জবাবে আমরা বলবো, ইসলাম হচ্ছে কুরআন ও হাদীসের সমন্বয়। আর কুরআন ও হাদীস এ ধরনের গুনাহগারকে কাফের বা ঈমান থেকে বের হওয়ার কথা বলেনি। তাই তাদের বিশ্বাস ভ্রান্তই হবে।

#### দশম পাঠ

### ঈমানের অর্থ

وَالْإِيْمَانُ هُوَ الْإِقْرَارُ بِاللِّسَانِ وَالتَّصْدِيْتَ بِالْجِنَانِ وَإِنَّ جَدِيْعُ مَا اَنْزَلَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ فِى الْقُرَانِ وَجَدِيْعُ مَا صَحَّ عَنْ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ مِنَ الشَّرْعِ وَالْبَيَانِ كُلُهُ حَتُّ.

অনুবাদ: ঈমান হলো মৌখিক স্বীকারোক্তি, আন্তরিক সত্যায়ন এবং একথা স্বীকার করার নাম যে, আল্লাহ তা'আলা কুরআনে যা কিছু অবতরণ করেছেন এবং রাস্ল আলাই থেকে যেসব বিধান ও বক্তব্য বিশুদ্ধভাবে বর্ণিত হয়েছে, তার সবগুলো চিরসত্য।



غُولُهُ وَالْاَيْمَانُ : গ্রন্থকার (র.) এখানে ঈমানের আলোচনা শুরু করেছেন। উক্ত গ্রন্থের ভূমিকার ঈমান সম্পর্কে সবিস্তার আলোচনা করা হয়েছে। প্রয়োজনবোধে সেখানে দেখে নেওয়া যেতে পারে। নিমে এ সম্পর্কে যৎসামান্য আলোচনা করা হলোন

## ঈমান সম্বন্ধে বিভিন্ন মতবাদ:

- \* ইমাম আবূ হানীফা (র.) এবং মাতুরিদী (র.)-এর মতে, ঈমান বাছীত তথা অবিমিশ্র। অর্থাৎ ঈমানের মৌল তত্ত্ব শুধু আন্তরিক বিশ্বাসকে বলে। এক্ষেত্রে শরিয়তের বিধি বিধান প্রতিষ্ঠিত করার জন্য মৌখিক স্বীকার করা শর্ত।
- ইমাম শাফেয়ী, মালেক ও আহমদ (র.) বলেন, আমল ঈমানের পরিপরক অংশ।
- কতিপয় আলেম বলেন, আন্তরিক বিশ্বাস ও মৌখিক স্বীকার এবং অঙ্গ প্রত্যঙ্গ দ্বারা দীনের কার্যসমূহ সম্পাদন করাকে ঈমান বলা হয়।
- শ গ্রন্থকার (র.) বলেন, মৌথিক স্বীকার, আন্তরিক বিশ্বাস এবং শরিয়তের ঐসব বিধি বিধানকে আন্তরিকভাবে সত্য মনে করা যা আল্লাহ তা আলা অবতীর্ণ করেছেন এবং নবী ক্রান্ত্রীর থেকে বিশুদ্ধ সূত্রে বর্ণিত হয়েছে।
- भ মু'তাযিলা ও খারেজী সম্প্রদায়ের মতে, ঈমানের শক্তিশালী অংশ হিসেবে সুগঠিত অংশ
   তথা জুয়য়ে মুকাওইমাকে বুঝায়।
  - অতএব তাদের সংজ্ঞা অনুযায়ী গুনাহ করা এবং আমলে ক্রটি বিচ্যুতির কারণে মু'মিন ঈমান হতে খারিজ হয়ে যাবে। যদি এ অবস্থায় উক্ত ব্যক্তি মারা যায় তবে সে চির জাহান্নামী বলে বিবেবিচত হবে।

#### তাদের জবাব :

আমরা তাদের জবাবে বলবো, আল্লাহ তা'আলা হত্যার মতো কবীরা গুনাহে লিপু ব্যক্তিকে মু'মিন এবং মু'মিনের ভাই বলে আখ্যা দিয়েছেন। যদি সে মু'মিন না হতো তবে তাকে এরূপ আখ্যা দেওয়া হতো না। কারণ মু'মিনই মু'মিন এর ভাই হয়। কাফের কখনো মু'মিনের ভাই হতে পারে না।

–(সুরা বাকারা]

- \* অন্যত্ত আল্লাহ তা আলা বলেন لَا يَئْتَيْهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِه অর্থাৎ কুরআনের সামনে কিংবা পিছন হতে বাতিল এসে মিশতে পারবে না তথা কুরআনের সাথে একত্রিত হতে পারবে না। –[সূরা হামীম সেজদা]
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَهُذَا ذِكْرُ مُبَارِكُ اَنْزَلْنَاهُ اَفَانَتُمْ لَهُ অধাৎ এই কুরআন পবিত্রময় যা আমি অবতরণ করেছি। তোমরা কি তা অস্বীকার করবে?

অতএব যে ব্যক্তি আল্লাহর অবতারিত বিষয়ে সন্দেহ পোষণ করবে সে প্রকৃত মু'মিন নয়; বরং সে কাফের হয়ে যাবে। [আল্লাহ তা'আলা আমাদের সকলকে হেফাজত করুন!]

ভিন্ত বা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। এক. কুরআন, দুই. হাদীস। কুরআন হাদীস উভয়টিই ওহী। এতে কোনো সংশয় বা সন্দেহ নেই। পার্থক্য শুধু উভয়টির মাঝে এতটুকু যে, কুরআন হলো ওহীয়ে মাতলু এবং হাদীস হলো ওহীয়ে গায়রে মাতলু। কিন্তু উভয়টিই ওহী। আর সব বিধিবিধান বিশুদ্ধতম হাদীস দ্বারা সাব্যস্ত হয়েছে। সুতরাং আমরা উভয়টিকেই ওহী হিসেবে মান্য করি।

কেননা আল্লাহ তা'আলা এ সম্পর্কে বলেন وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللَّهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَتَى অর্থাৎ তিনি [মুহাম্মদ ﷺ] প্রবৃত্তির তাড়নার কথা বলেন না। কুরআন ওহী, যা প্রত্যাদেশ হয়।

—[সূরা নাজম]

যেহেতু তিনি প্রবৃত্তির তাড়নায় কথা বলেন না তাই তাঁর হাদীসও ওহী ছাড়া অন্য কিছু নয়। আর তাঁর হাদীসকে ওহী হিসেবে মান্য করাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা। উপরিউক্ত ইবারতটুকু গ্রন্থকার (র.) ঐ সকল ভ্রান্তদের মুখোশ উন্মোচনের উদ্দেশ্যে লিখেছেন,

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ১২-ক

যারা হযরত নবী ক্রাণ্ট্রাই -এর হাদীসকে ওহী তথা অকাট্য দলিলরূপে মেনে নিতে নারাজ বা অপ্রস্তুত। এমনকি যারা কুরআনকেও পর্যন্ত ওহী ও দলিল হিসেবে মেনে নিতে অসম্মত। যেমন— জাহমিয়্যাহ, রাওয়াফেজ ও মু'তাযিলা সম্প্রদায়।

হযরত রাসূলে কারীম ক্রি এর হাদীস ওহী হওয়া সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা অন্য আয়াতে বলেন— مَا اَتَاكُمُ الْرَيْسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواً. অর্থাৎ রাসূল ক্রিট্রে থেসেছেন, তোমরা তা গ্রহণ কর এবং যা নিষেধ করেছেন তা বর্জন কর। উপরিউক্ত আয়াত হতে দু'টি জিনিস বুঝা যায়। যথা— ১. আল্লাহ তা আলার নবী হযরত মুহাম্মদ ক্রিট্রে এর হাদীস দ্বারা যে সকল বিধিবিধান সাব্যস্ত হয়েছে তা অকাট্য। ২. তিনি যা বলেছেন বা তাঁর যে হাদীস দ্বারা বিধান সাব্যস্ত হয়েছে তা ওহী। কারণ তা যদি ওহী না-ই হতো তাহলে তাঁর আনীত বিষয় বা তাঁর বলা বিষয়কে গ্রহণ করার আদেশ দিতেন না।

- \* এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা অন্য আয়াতে বলেন— الذكر التُبهِمُ الْنَاسَ مَا نُزلَ الْنَهِمُ الْنَاسَ مَا نُزلَ الْنَهِمُ الْمَاسُ عَلَى الْمُحَمِّدِ وَهُو الْمَاسُ عَلَى الْمُحَمِّدِ وَهُو الْحَقِّ مِنْ رُبُهُمُ كَفَّرَ عَنَهُم وَالْمَنُوا وَعَمِلُوا الصلحة وَهُو الْحَقِّ مِنْ رُبُهُم كَفَّرَ عَنَهُم وَالْمَنُوا بِمَا نُزلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو الْحَقِّ مِنْ رُبُهُم كَفَّرَ عَنَهُم وَالْمَنُوا بِمَا نُزلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو الْحَقِّ مِنْ رُبُهُم كَفَّرَ عَنَهُم وَالْمَنُوا بِمَا نُزلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو الْحَقِّ مِنْ رُبُهُم كَفَّرَ عَنَهُم وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ. وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ. وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ. وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ وَالْمَلْحَ بِالْهُمْ. وَالْمَلْحَ بِاللّهُمْ وَالْمَلْحَ بِاللّهُمْ. وَالْمَلْحَ بِاللّهُمْ. وَالْمَلْحَ بِاللّهُمْ. وَالْمَلْحَ بِاللّهُمْ وَالْمَلْحَ وَالْمَلْحَ وَالْمَلْحَ وَالْمُلْحَ وَالْمُلْحَ بَالْهُمْ. وَالْمَلْحَ بِاللّهُمْ وَالْمَلْحَ بِاللّهُ وَلَا الْمُلْمِلُولُ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْكِمُ وَلَالِمُ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْكِمُ وَلَالِمُ وَالْمُولِ وَالْمُلْكِمُ وَالْمُلْكِمُ وَلَمُ وَلَّمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُولِ وَلَمُ الْمُؤْلِقُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَى الْمُعْمِلِ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ الْمُلْكِمُ وَلَالِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَل
  - বিশ্বাস করা জরুরি। অন্যথায় প্রকৃত মু'মিন হতে পারব না।

    এ সম্পর্কে আলাহ তা'আলা বলেন الله من الله المنافذة الذا فضاء الله المنافذة النافذة الذا فضاء الله المنافذة المنافذة

এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ وَلاَ مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللّهُ পর্বাং আল্লাহ ও তাঁর রাস্ল তেনে কালাে কাজের আদেশ করল, কানাে সমানদার পুরুষ ও নারীর সে বিষয়ে ভিন্ন ক্ষমতা নেই যে, আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আদেশ অমান্য করবে। -[সূরা আহ্যাব]

\* হযরত রাস্ল ﷺ वर्णन المَدْكُمُ حُتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبْعًا لِمَا वर्णन المَدْكُمُ حُتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبْعًا لِمَا अर्था९ তোমাদের মধ্যে কোনো ব্যক্তি মু भिन হতে পারবে না যতক্ষণ পর্যন্ত তার চাহিদা আমার আনীত বিষয়ের অনুগত না হবে।

# **ঈমান হাস-বৃদ্ধি হ**য় না

وَالْإِيْمَانُ وَاحِدٌ وَاَهْلُهُ فِي اَصْلِهِ سَواءُ وَالتَّفَاضُلُ بِينَهُم بِالْحَقِيْكَةِ بِالتُّقَى وَمُخَالَفَةِ الْهَوٰى وَمُلَازُمَةِ الْأَوْلَى.

অনুবাদ : ঈমান এক জিনিস। ঈমানদারগণ ঈমানের মৌলিক বিষয়ে সবাই সমান। তবে তাদের মাঝে প্রকৃত পার্থক্য তাকওয়া, কু-প্রবৃত্তির বিরোধিতা ও উত্তম বস্তু আঁকড়ে ধরার কারণে হয়ে থাকে।

# <sup>২)</sup>িট্টু প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিন্ত

- মধ্যপস্থাবলম্বনকারী বলতে ঐ ব্যক্তিকে বুঝানো হয়েছে যে ব্যক্তি ফরজ ও ওয়াজিব সম্পাদন করে এবং নিষিদ্ধ
  সকল কাজ বর্জন করে। কিন্তু অনেক ক্ষেত্রেই মোদ্তাহাব ও সুন্নত বর্জন করে এবং মাকরহ কাজে জড়িত হয়ে পড়ে।
- শ আর সংকর্মে অগ্রগামী বলতে বুঝানো হয়েছে ঐ ব্যক্তিকে, যে ফরজ ওয়াজিব সুন্নত ও মোস্তাহাব বিষয় আদায় করার সাথে সাথে হারাম, মাকর্মহে তাহরীমী, তানিষহী হতে মুক্ত থাকে। তবে কিছু কিছু ক্ষেত্রে মুবাহ (তথা অবৈধ সমান এমন) কাজ ছেড়ে দেয় উক্ত কাজ ব্যাপৃত ও হারাম হয় কিনা এই সন্দেহের কারণে। – ইিবনে কাছীর]
- \* अनु आंग्रात्व आल्लार जा'आला आरता वरलन كُلُ هَلَ يَسَنتُوى الدَّنِنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا अनु आंग्रात्व आल्लार जा'आला आरता वरलन بعَلَمُونَ وَالدِّينَ لا अर्थार आंश्रात वलून! याता जारन এवर याता जारन ना जाता कि अप्रान रेट्ड शरित । -[मृता यूपात]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন– وَالْدَيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجْت অর্থাৎ যারা জ্ঞানপ্রান্ত আল্লাহ তাদের উচ্চ মর্যাদা দান কর্মবেন। –[সূর্রা মুজাদালা]

উপরিউক্ত আয়াতত্রয় প্রমাণ দিচ্ছে যে, ঈমান ও তার মৌলিক ক্ষেত্রে সকলে সমান। তবে তাকওয়া, জ্ঞান ও সৎকর্ম ইত্যাদির ক্ষেত্রে কম-বেশি হতে পারে। যেমন অন্তিত্ব এক বস্তু কিন্তু অন্তিত্বপ্রাপ্ত অনেক। আলো এক কিন্তু আলোপ্রাপ্ত অনেক। অনুরূপ ঈমান ও তার মৌলিক বিষয় একবস্তু, কিন্তু মু'মিন অনেক এবং এদের মধ্যে সৎকর্ম, জ্ঞান, কু-প্রবৃত্তির বিরুদ্ধাচরণ ও তাকওয়া ইত্যাদির কারণে মর্যাদায় উন্নীত মু'মিন অনেক থাকতে পারে। এটাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা-বিশ্বাস।

## মু'মিনরা আল্লাহ তা'আলার বন্ধ

وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُهُمْ اُولِيَاءُ الرَّحْمَٰنِ وَأَكْرَمُهُمْ وَاَطْوَعُهُمْ بِالتَّقَى وَالْمُعْرِفَةَ وَالْبَعُهُمْ لِلْقُرانِ.

অনুবাদ : মু'মিনগণ প্রত্যেকেই আল্লাহ তা'আলার বন্ধু। তাদের মধ্যে আল্লাহর নিকট সর্বাধিক সম্মানিত সেই, যে তাকওয়া ও মা'রেফাতের মাধ্যমে তাঁর অধিকতর অনুগত এবং কুরআনের সর্বাধিক অনুসারী।

# ক্রিট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>শু</mark>র্ভিত

قُولُهُ وَالْمُؤُمِنُونَ كُلُّهُمُ الْخ : অর্থাৎ মু'মিনগণ আল্লাহর ওলী বা বন্ধু। এ গুণের ক্ষেত্রে কেউ কম বেশি নন। নিমে ওলী-এর পরিচয় তুলে ধরা হলো–

#### ওলীর পরিচিতি:

مِعْ عِيْلٌ শक्षि وَلِيُّ - এর এজনে - أَوْلِيَاءُ -এর ওজনে وَلَيُّ : अब এकवচन। जर्थ وَلَيُّ عَرْضَا مِنْ الْكَ عَرْشَا - الْمُطِيْعُ (विंगु) الْمُطِيْعُ (विंगु) الْمُلِيْدُ (विंगु) الْمُطِيْعُ (शिंगुजाती) الْمُلُويْدُ (शिंगुजाती) كَانَاصِرُ (शिंगुजाती) كَانَاصِرُ

#### পারিভাষিক সংজ্ঞা:

- 3. बाल्लामा जाक्जायानी (त.) तलन وصفاته وصفاته بالله وصفاته المُعُروفُن عَن الْمُعُروفُن عَن الْدُاتِ وَالشَّهُواتِ هَاكَ فَي الْذَاتِ وَالشَّهُواتِ هَاكَ هَاكَ هَاكَ مَاكَ فَي الْذَاتِ وَالشَّهُواتِ هَاكَ هَاكَ هَاكَ مَاكَ فَي الْذَاتِ وَالشَّهُواتِ هَاكَ هَاكَ مَاكَ مَاكُونُ مَاكُونُ مَاكُونُ مُنْ مَاكِنَا مُعَالِكُونَ مَاكِمَا مَاكُونُ مَاكُونُ مَاكُونُ مُنْ مَاكُونُ مُنْ مَاكُونُ مِنْ مَاكُونُ مَاكُونُ مَاكُونُ مَاكُونُ مَاكُونُ مِنْ مُعْلَى مُعْلِي مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِيْكُو
- ২. কেউ কেউ বলেন الُولئُ هُوَ مَنَ يَسَتَغَرَقُ فِيْ بِحَارِ مَغْرِفَة पर्था अर्था९ ওলী বলা
   হয় ঐ ব্যক্তিকে যিনি রাস্ল ﷺ এর আনীত শরিয়তের পূর্ণ অনুসারী আল্লাহর ইবাদতে
   নিজেকে নিমগ্র রাখেন।
- ৩. কেউ কেউ বলেন
   ওলী বলা হয় ঐ ব্যক্তিকে যিনি আল্লাহর অস্তিত্ব, সত্তা ও সিফাত সম্পর্কে সম্যক জ্ঞান লাভ করতঃ যথাসাধ্য তাঁর ইবাদত করেন। আর যাবতীয় গুনাহ ও কুপ্রবৃত্তি হতে স্বেচ্ছায় বিরত থাকেন।
  - এখানে বুঝার বিষয় হলো দুটি। যথা ১. আল্লাহ তা আলার ওলী হওয়া এগুলো সকলের ক্ষেত্রে সমান। ২. ওলী-এর স্তরের ক্ষেত্রে পার্থক্য রয়েছে।
- \* उनी रुउग़ात छात क्लाब नकल मूंभिन धक। धत मार्था कारना পार्थका तरे। किन्ना आज्ञार जां जाना वरन्न الله ولئ الكذين امنوا يخرجُهُم من الظُلُمات إلى -लाज्ञार जां जाना वरन्न الله ولئ الكُونَا والكُونِينَ كَفُرُوا أُولِياء هُمُ الطَاعُوتُ.

- বন্ধু। তাদেরকে তিনি অন্ধকার হতে আলোতে বের করেন। আর কাফেররা হলো শয়তানের বন্ধু। শয়তান তাদেরকে আলো হতে অন্ধকারে টেনে নেয়। [সূরা বাকারা]
- انَّماً وَلَيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ أَمُنُوا ﴿ विलन وَاللَّذِينَ الْرَكُوةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ. الرَّكُوةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ. وَالسَّامَ وَالسَّامَ وَالسَّامِ وَالْمَامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالْمَامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالسَّامِ وَالْمَامِ وَالْمَ
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَالْنَوْيِنَ الْمَنُوا الشَّيُّ حُبُّا لِلَه अर्था९ याता আল্লাহর প্রতি ঈমানদার তাদের ভালোবাসা (ওদের তুলনায়) বহুগুণ। –[সূরা বাকারা] উপরিউক্ত আয়াতত্রেয় এ কথার প্রমাণ দিচ্ছে যে, মু'মিনগণ আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের বন্ধু এবং আল্লাহও তাদের বন্ধু । এক্ষেত্রে সকলে সমান।
- \* কিন্তু তাদের ওয়ালায়াত-এর স্তরের ক্ষেত্রে পার্থক্য রয়েছে। অর্থাৎ মু'মিনগণের মধ্যে থেকে কেউ কেউ পরিপূর্ণ ওলী। আবার কেউ অসম্পূর্ণ ওলী। এর কারণ হলো মু'মিনদের মধ্যে কেউ পূর্ণ সংকর্মশীল, কেউ অপূর্ণ। কেউ পূর্ণ তাকওয়া অবলম্বনকারী, আবার কেউ অপূর্ণ। কেউ অপূর্ণ। কেউ আপূর্ণ। কেউ অপূর্ণ। কেউ অপূর্ণ। কেউ ক্রআনের পূর্ণ অনুসারী, আবার কেউ অপূর্ণ। তাই এই সমস্ত পার্থক্য দেখা দিয়েছে। সুতরাং যিনি সংকর্ম, তাকওয়া, মারেকাত ও কুরআনের ক্ষেত্রে এবং আদেশ নিষেধ মান্য করার ক্ষেত্রে পরিপূর্ণ সতর্ক। সে পরিপূর্ণ মু'মিন। যার কারণে আল্লাহর নিকট তাঁর সম্মানও পরিপূর্ণ।
- \* যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন اِنَّ اَكُرْمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ اَتْقَكُمْ అথাৎ আল্লাহর নিকট তোমাদের মধ্যে সর্বাধিক সম্মানিত ঐ ব্যক্তি, যিনি সবচেয়ে বেশি তাকওয়া অবলম্বনকারী।
  —[সূরা হুজুরাত]
  পক্ষান্তরে যারা উপরিউক্ত ক্ষেত্রে অপরিপূর্ণ তারাও মু'মিন। কিন্তু তাদের মর্যাদা আল্লাহ তা'আলার নিকট কম। পার্থক্যটি এখানেই প্রকাশ পায়।

## ওলীদের সুসংবাদ :

আল্লাহর ওলী তথা বন্ধুগণ দুনিয়াতে যেমন কামিয়াব আখেরাতেও সফল। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন الله لا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحَرَنُونَ وَلَا اللهِ لا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ الْجَشَرَى فِي الْحَيْوةِ الْدُنيا وَفِي الْاَحْرَةِ لاَ تَبَدِيلَ اللهِ وَكَانُوا يَتَقُونَ لَهُمُ الْبَشَرَى فِي الْحَيْوةِ الدُنيا وَفِي الأَخْرَةِ لاَ تَبَديلَ اللهِ وَكَانُوا يَتَقُونَ لَهُمُ الْبَشَرَى فِي الْحَيْوةِ الدُنيا وَفِي الأَخْرَةِ لاَ تَبَديلَ اللهِ وَكَانُوا يَتَقُونَ لَهُمُ الْبَشَرَى فِي الْحَيْوةِ الدُنيا وَفِي الأَخْرَةِ لاَ تَبَديلَ عَلَى اللهِ وَكَانُوا يَتَقُونَ لَهُمُ البُشَرَى فِي الْحَيْوةِ الدُنيا وَفِي الأَخْرَةِ لاَ تَبَديلَ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَلا اللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلِي اللّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِي وَاللّهُ وَلِي وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلا اللهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَلا اللهُ وَلا الللهُ وَلا اللهُ وَلا الللهُ وَلا اللهُ وَلا الللهُ وَلا اللهُ وَلا اللّهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلا اللللهُ وَلا الللهُ وَلا الللهُ وَاللّهُ وَلا الللهُ وَ

## সাতটি বিষয়ের প্রতি ঈমান

وَالْایْمَانُ هُوَ الْایْمَانُ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِه وَكُتْبِه وَرُسُلِه وَالْیَوْمِ الْاَخِرِ وَالْایْمَانُ هُوَ الْاَیْمَانُ هُوَ اللهِ تَعَالَی وَالْیَوْمِ اللهِ تَعَالَی وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمُوتِ وَالْقَدْرِ خَیْرِه وَشُرِّه وَحُلُوهِ وَمُرِّه مِنَ اللهِ تَعَالَی وَلَنَحْنُ مُؤْمِنُونَ بِنَالِكَ كُلِّه لَا نُفْرِقُ بِینَ اَحْدٍ مِنْ رُسُلِه وَنُصَدِقُ كُلُهُمْ عَلَى مَا جَاءَبِهِ.

অনুবাদ: আর ঈমান কয়েকটি জিনিসের প্রতি বিশ্বাস রাখার নাম। যথা— ১ আল্লাহ তা'আলার প্রতি, ২. তাঁর ফেরেশতাকুলের প্রতি, ৩. তাঁর অবতারিত কিতাবসমূহের প্রতি, ৪. তাঁর রাসূলগণের প্রতি, ৫. কিয়ামত দিবসের প্রতি, ৬. মৃত্যুর পর পুনরায় জীবিত করার প্রতি, ৭. ভালো-মন্দ ও মিষ্ট-তিক্ত তাকদীরের প্রতি। আমরা উপরিউক্ত সকল বিষয়ের প্রতি ঈমান রাখি। আমরা তাঁর রাসূলগণের মাঝে কোনো পার্থক্য করি না; বরং সকল নবী ও তাঁদের আনীত বিষয়কে শ্বীকার করি।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা ক্রিপ্<sub>র</sub>

ভেটি বিষয়ের উপর ভিটি বিষয়ের উপর ভিটি কিলা করজ। এগুলোর প্রতি উমান না রাখলে কেউ মু'মিন হতে পারবে না; বরং সে কাফের বলে গণ্য হবে। কারণ এ সবগুলো হলো উমানের রোকন। আর রোকন ছাড়া কোনো বস্তুর অস্তিত্ব লাভ হয় না। নিমে পর্যায়ক্রমে দলিলসহ পেশ করা হলো—

- আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান আনা যে, তিনি এক। আর এ ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা
  নিজেই বলেন- وَالْهُكُمُ اللهُ وَاحِدُ অর্থাৎ তোমাদের প্রভু এক। شَهِدَ اللهُ أَنْهُ لا اللهُ الله هُوَ अর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সাক্ষ্য দিয়েছেন তিনি ছাড়া কোনো প্রভু নেই।
- ২. তাঁর ফেরেশতাদের প্রতি ঈমান আনা। এদের প্রতি ঈমান আনার বিষয়টি পূর্বে অতিক্রান্ত হয়েছে।
- ৩. তাঁর কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান আনা।
- ৫. আখেরাতের প্রতি ঈমান আনা, যে দিবস হবে ৫০ হাজার বছরের দীর্ঘকাল, যেদিন আল্লাহ তা'আলা সৎকর্মশীলকে উত্তম প্রতিদান এবং পাপীকে শান্তি দিবেন। সেদিন তিনি

কারো প্রতি কোনো প্রকার অত্যাচার করবেন না। যেমন এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন– وَبِالْاخِرَةَ هُمْ يُوقِنُونَ অর্থাৎ তারা আখেরাত দিবসের প্রতি বিশ্বাসী। -[সূরা বাকারা]

- ৬. ভালোমনন্দ তাকদীরের প্রতি ঈমান রাখা। যেমুন আল্লাহ তা'আলা বলেন قُلُ لُنُ عَلَيْ اللهُ لَنَا هُوَ مُولانَا مُو مُولانَا مُو مُولانَا مُو مُولانَا مُو مُولانَا কৰ্ম অৰ্থাৎ আপনি বলুন, আমাদের নিকট কোনো কিছুই পৌছবে না। তবে যা [পূর্ব থেকে] আল্লাহ তা'আলা লিপিবদ্ধ করে রেখেছেন (শুধু তাই পৌছবে)।

  —[সূরা তাওবা]
  উপরিউক্ত সবকয়টি বিষয়ের বিস্তারিত আলোচনা হয়েছে। নিয়ে পুনরুখান সম্পর্কে আলোচনা হলো।
- প্রকল জীবন মৃত্যুবরণ করলে আল্লাহ তা'আলা পুনরায় তাদেরকে পূর্বের আকৃতিতে জীবন
  দান করে উঠাবেন। নিয়ে এর আলোচনা করা হলো

# -এর পরিচিতি :

بَعْث - এর আভিধানিক অর্থ : بَعْث -এর আভিধানিক অর্থ হলো - أَلْاَحْمَا ُ (জীবন দান করা) الْاَيْقَاءُ (জাগ্রত করা) الْاِنْقَاءُ (পাঠানো, উত্তেজিত করা) এখানে তা পুনরায় জীবন দান করার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

#### পারিভাষিক সংজ্ঞা :

- ২. আল্লাম তাফতাজানী (র.) বলেন مَوَ أَنُ يَبُعِثُ اللّٰهُ تَعَالَى الْمُوتَى مِنَ निर्मा مِنْ يَعْفِدُ الْأَرُواَ اللّها. الْمُقْبُورُ بِأَنَّ يَجُمَعُ اَجُزَائَهُمُ الْاصْلِيّةَ وَيُعِيْدُ الْأَرُواَ اللّها. বলা হয় আল্লাহ তা আলা মৃত ব্যক্তিকে কবর হতে তাদের মূল আকৃতি তথা তৎঅঙ্গ প্রত্যঙ্গসহ উত্থান করা ও তাদের মাঝে পুনরায় আত্মা প্রদান করাকে। পুনরুত্থানের সময় হলো কিয়ামতের দিন। অর্থাৎ পুনরুত্থান করেই কিয়ামত দিবস আরম্ভ হয়ে যাবে।

## পুনরুখান অস্বীকারকারীর হুকুম:

আল্লামা লোকমান নাসাফী (র.) বলেন– الْبُعَثُ حَقُ যে ব্যক্তি তা অস্বীকার করবে সে কাফের এবং তাকে কাফের বলা যাবে।

#### পুনরুখান-এর সত্যতা :

পুনরুখান সম্পর্কে আহলে সুত্মত ওয়াল জামাত বলে এটি চির সত্য। এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

#### क. এর স্বপক্ষে নকলী দলিল:

আল্লাহ তা'আলা বলেন إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمُوتِي وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُوْا وَاٰتَارَهُمْ –আমিই মৃতদেরকে জীবিত করি এবং তাদের কর্ম ও কীর্তিসমূহ লিখি। —[সূরা ইয়াসীন] \* مَنْ يُحْيِ الْعَظِامُ وَهِيَ رَمِيْمٌ قُلُ يُحْيِينِهَا الَّذِي ٱنْشَاهَا ٱوَّلَ مَرَةٍ.

षर्था एक पृष्टि कत्तत्व पश्चिमम्हरक यथन সেগুলো পঁচে গলে যাবে? वनून यिनि প্রথমবার সেগুলোকে সৃষ্টি করেছেন তিনিই জীবিত করবেন। –[সূরা ইয়াসীন]

\* قُلُ بَلْي وَرَبِيْ لَتُبْعَثُنُ ثُمُ لَتُنْبَّئُنُ بِمَا عَلِمَتُمْ وَذَٰلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيْرُ.

\* खें. स्वें किक मिला:

- আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টিজীবকে মডেল তথা পূর্বদৃষ্ট আকৃতি ছাড়াই প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন।
   তাহলে পুনরায় হুবহু সৃষ্টি করা তাঁর জন্য অসম্ভবের কিছু নেই।
- ২. মালিক তার কর্মচারী হতে কর্মের শেষ হিসাব নিয়ে থাকেন। তদ্রূপ আল্লাহ তা'আলা হচ্ছেন মানুষের মালিক। তিনি মানুষের হেদায়েতের জন্য যুগে যুগে নবী রাসূল প্রেরণ করেছেন। অতএব তিনি তাঁর অধীনস্থ কর্মচারীদের হিসাব নিবেন। আর হিসাব হবে মৃত্যুর পর। আর হিসাব নেওয়ার জন্য পুনর্জাগরণ জরুরি।
- ৩. আল্লাহ তা'আলা হলেন অসীম ক্ষমতার অধিকারী। তিনি কোনো কিছু সৃষ্টি করতে চাইলে كُنُ বললেই তা হয়ে যায়। আর সৃষ্টির পুনঃজাগরণ হলো সসীম। সুতরাং অসীম শক্তিশালী সন্তার জন্য সসীম বস্তু সৃষ্টি করা অসম্ভবের কিছু নয়।
- সকল ধর্ম ও মতাদর্শের প্রত্যেক ব্যক্তি-ই পার্থিব কর্মের হিসাব নিকাশে বিশ্বাসী। আর হিসাব নিকাশের জন্য পুনর্জন্ম অত্যাবশ্যক।

#### দার্শনিকদের ভ্রান্ত মতবাদ

দার্শনিকদের মতে- يَعَادُةُ الْمَعُدُوْمِ بِعَيْنِهِ مُمْتَنِعٌ অর্থাৎ অনন্তিত্ব বস্তুর হুবহু পুনরুখান সম্ভব নয়।

#### তাদের দলিল:

- ১. পুনর্জন্ম হিন্দু ধর্মের মতবাদ। ইসলাম ধর্মে এরূপ আকিদা বিশ্বাসযোগ্য নয়।
- ২. অস্তিত্বহীন বস্তুর পুনর্জনাের কল্পনাই করা যায় না। মানুষ মরে গেলে পঁচে যায়। যার কোনাে অস্তিত্ব থাকে না। অতএব এর পুনর্জনা্ অসম্ভব।
- ৩. যদি কোনো ব্যক্তিকে বাঘে খেয়ে ফেলে তবে তার অস্তিত্ব কীভাবে সম্ভব? অতএব পুনর্জন্ম অবিশ্বাস্য।

#### তাদের জবাব:

- ১. তাদের প্রথম দলিলের জবাবে আমরা বলবো, হিন্দু ধর্মে পুনর্জন্ম কোনো ব্যক্তির মৃত্যুর পর সে আবার এ জড়জগতেই মানুষ কিংবা জীবজন্তুর বেশে পৃথিবীতে পুনরায় আগমন করবে। আর ইসলামের দৃষ্টিতে পরকালে ব্যক্তি হুবহু পার্থিব আকৃতি নিয়ে পুনর্জন্ম লাভ করবে। অতএব হিন্দু ধর্মের বিশ্বাস ও ইসলাম ধর্মের বিশ্বাসের মাঝে পার্থক্য হয়ে গেল।
- ২. তাদের দ্বিতীয় দলিলের প্রতিউন্তরে বলা হয়, অস্তিত্বহীন বস্তুকে অস্তিত্ব দান করা একমাত্র আল্লাহ তা'আলার পক্ষেই সম্ভব। কেননা তিনি বলেছেন - كَمَا بَدَأُنَا اُولُ خَلَق نُعِيدُهُ
- ৩. তৃতীয় দলিলের জবাবে বলা যায়, মূল অংশে পুনর্জীবন দেওয়া হবে, ভক্ষিত অংশে নয়। কারণ ভক্ষিত অংশ হলো অতিরিক্ত।

## পুনরুখান সম্পর্কে বুদ্ধিজীবীদের মতামত :

বুদ্ধিজীবি সম্প্রদায়ের কতক বলেন, পুনরুখান সত্য তবে ধ্বংসপ্রাপ্ত শরীরে তা ঘটবে না; বরং নতুন শরীরে পূর্বের রুহ দেওয়া হবে।

বুদ্ধিজীবীদের পক্ষের দলিল : তারা বলেন, হাদীসে উল্লেখ আছে জান্নাতীদের শরীর পশমহীন হবে এবং জাহান্নামীর দাঁতও ওহুদ পর্বতের ন্যায় হবে। যা দ্বারা বুঝা যায় পার্থিব দেহ ও পরকালীন দেহ ভিন্ন।

#### দলিলের জবাব:

এর ব্যাখ্যায় আহলে হক আলেমগণ বলেন, পরকালে ব্যক্তির শরীরে গুণগত পরিবর্তন হবে। কিন্তু মূল অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ ঠিকই থাকবে।

عَوْلُهُ وَنَحُنُ مُؤُمِنُونَ بِذَٰلِكَ كُلُّه : अर्था९ किनना উপितिউक ঈমানের আরকানের উপর ঈমান আনার জন্য আলাহ তা'আলা নির্দেশ দিয়েছেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন-

قُولُوا أَمِثُا بِاللَّهِ وَمَّا أُنْزِلُ اليَّنَا وَمَّا أَنْزِلُ اللَّهِ الْبَرَاهِيْمُ وَاسْمَعِيلُ واسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاَسْبَاطِ وَمَا أَوْتِي مُوسِي وَعَيْسُنِي وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِنْ رُبِّهِمْ لا نُفْرُقُ بَيْنَ احْدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنَ لَهُ مُسْلِمُونَ.

অর্থাৎ তোমরা বল, আমরা আল্লাহ তা'আলার প্রতি এবং যা কিছু আমাদের প্রতি ও ইবরাহীম, ইসমাঈল, ইসহাক, ইয়াকৃব, আসবাত, মৃসা, ঈসা ও নবীদের প্রতি অবতারিত হয়েছে সেগুলোর প্রতি ঈমান আনলাম এবং তাঁদের কারো মাঝে আমরা পার্থক্য করি না। আর আমরা সকলেই তাঁর জন্য মুসলমান (অনুগত)।

—[সূরা বাকারা]

## একাদশ পাঠ

# কোনো মু'মিন চিরস্থায়ী জাহান্নামী নয়

وَاهْلُ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُ فِي النَّارِ لَا يَخْلُدُونَ إِذَا مَأْتُوا وَهُمُّ مُوَحُدُونَ وَإِنَّ لَمَ يَكُونُوا تَأْلِمِيْنَ بَعُدَ أَنْ لَقُوا اللَّهُ عَزَّ وَجَلُ عَارِفِيْنَ وَهُمْ فِي مَشِيْتِهِ وَحُكْمِهِ إِنْ شَاءَ غَفَر لَهُمْ وَعَفَا عَنْهُمْ بِفَضْلِه كَمَا وَهُمْ فِي مَشِيْتِهِ وَحُكْمِهِ إِنْ شَاءَ عَفَر لَهُمْ وَعَفَا عَنْهُمْ بِفَضْلِه كَمَا ذَكَرَ اللَّهُ عَزُ وَجَلٌ فِي كِتَابِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ وَإِنْ شَاءَ عَنْهُمُ مِنْ النَّارِ بِقَمْرِ جِنَايَتِهِمْ بِعَدَالِهِ ثُمَّ يَخْرِجُهُمْ وَنْهَا عَنْهُمْ وَمُنْهَا وَهُمُ مِنْهُا وَلَا اللَّهُ عَنْ وَجُلُ فِي كِتَابِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ وَإِنْ شَاءَ عَنْهُمْ فِي النَّارِ بِقَدْر جِنَايَتِهِمْ بِعَدالِهِ ثُمَّ يَخْرِجُهُمْ وَلِي مَنْهَا عَنْهُمُ مُولِكُ مَنْ الْمَالِطَاعَتِهُ وَمُعَلِّهُ مُرالِي جَنْتِهِ وَمُنْ الْمَا عَتِهُ وَمُ لَا عَنْهِ وَمُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ النَّالِ عَنْ النَّارِ بِقَدْر جِنَايَتِهِمْ بِعَدَالِهِ ثُمَّ مَنْ الْمَالِي عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْ إِنْ الْمَا عَتِهُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْ النَّالِ عَنْهُ الْمَاعِيْقِيْنَ مِنْ الْمَالِطَاعَتِهُ أَنْمُ يَبْعَثُهُ مُ اللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْهُ الْمُعَامِلُ مَا عَنْهُمُ اللَّهُ وَعُنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ الْمُعَلِيْهُ وَالْمُ الْمُ الْمُعْتَامِهُ وَيَعْفِي النَّذُونَ وَلِكُ الْمَالِقُولُولُولُ الْمُعْتَامِهُ وَاللَّهُ الْمُعْتَقِلُولُ الْمُعْتِهِ وَالْمُ الْمُعُمُ الْمُ الْمُ الْمُعُلِيْهِ وَالْمُعُمِلُولُ الْمُعَامِلُولُ الْمُعَامِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْتَامِهُ وَالْمُولُولُ الْمُعُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعْتَلِهُ وَالْمُولِ الْمُعِلِمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمُ اللَّهُ وَالْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعُلُولُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُل

অনুবাদ: আমাদের নবী হযরত মুহাম্মদ ক্রীট্রা -এর উম্মতের মধ্যে যারা কবীরা গুনাহ করবে তারা চিরকাল জাহান্নামে থাকবে না। যদি তারা একত্ববাদী অবস্থায় মৃত্যুবরণ করে। আর যদি তারা আল্লাহ তা'আলার পরিচয় লাভ করা সত্ত্বেও তওবা না করে থাকে, তাহলে কবীরা গুনাহের পাপীরা আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছার আওতাধীন। আল্লাহ তা'আলা চাইলে নিজ অনুগ্রহে তাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা তাঁর গ্রন্থে বলেছেন "তিনি কুফর শিরক অপরাধী ব্যতীত যাকে চান ক্ষমা করে দেন"। আর তিনি চাইলে ন্যায়বিচারের কারণে তাঁর অপরাধ অনুযায়ী শাস্তি দিতে পারেন। অতঃপর নিজ রহমত ও নেক বান্দাদের শাফায়াতক্রমে জাহান্নাম থেকে বের করে জানাতে পাঠিয়ে দিবেন।

# <sup>ক্তি</sup>্টু প্রাসঙ্গিক আলোচনা স্থিতি

ভারত মুহাম্মদ ক্রিট্রি -এর উমাত যারা কবীরা গুনাহ করেছে তারা তাদের কবীরা গুনাহর পাপ পরিমাণ শান্তি ভোগ করবে। এ ক্ষেত্রে শর্ত হলো সে মৃত্যুর সময় ঈমান অবস্থায় থাকতে হবে। এখানে প্রশ্ন উত্থাপিত হতে পারে যে— প্রশ্ন: আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে সকল নবীর উমাতকে ক্ষমা করে দিতে পারেন। তা সত্ত্বেও গ্রন্থকার (র.) বিশেষ করে আমাদের নবী ক্রিট্রে-এর উমাতের কথা উল্লেখ করা হলো কেন? উত্তর: এখানে উমাতে মুহাম্মদী-এর উমাতের কথা বিশেষ করে উল্লেখ করে অন্যান্য নবীগণের উমাতদেরকে বাদ দেওয়া উদ্দেশ্য নয়। এতে সব নবীর উমাতই শামিল রয়েছে। আর বিশেষ করে উমাতে মুহাম্মদী করে উল্লেখ করার কারণ হলো তারা সকল উমাতদের সর্বশেষ তাই তাদের কথা বিশেষভাবে করে উল্লেখ করার হয়েছে। এতে কোনো প্রশ্ন আর অবশিষ্ট রইল না।

#### কবীরা গুনাহ পরিচিতি :

আভিধানিক অর্থ : اَلْكَبِيْرَةُ শদটি عَلِيةً -এর ওজনে كَبَائِر -এর একবচন। অর্থ হলো বড়, বৃহৎ, বিরাট, বিশাল, মহান।

#### পারিভাষিক সংজ্ঞা :

- কাজী বায়্যাবী (র.) ভাষ্য মতে, কবীরা ঐসব গুনাহকে বলা হয় যেগুলোর ব্যাপারে
  শরিয়তে নির্দিষ্ট শাস্তির বিধান রয়েছে। যেমন হত্যার বদলে হত্যা হদ, দিয়ত ইত্যাদি।
- ২. হ্যরত ইবনে আব্বাস ও হাসান বসরী (র.) কবীরা গুনাহের সংজ্ঞা দিতে গিয়ে বলেন, কবীরা গুনাহ ঐসব গুনাহকে বলে, যার ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা অগ্নি-অভিশাপ দারা বান্দাকে ভীতি প্রদর্শন করেছেন।
- কতক আলেম বলেন, কবীরা গুনাহ বলা হয় যেসব পাপ নেক আমল তথা নামাজ, রোজা, হজ, জাকাত ইত্যাদির বরকতে মাফ হয় না। অবশ্য গুনাহে ছগীরা এগুলোর বরকতে মাফ হয়ে য়য়।
- ৪. ইমাম গাজালী (র.) বলেন, যেসব গুনাহ বান্দা ভয়হীনভাবে করে থাকে, তাকেই কবীরাগুনাহ বলা হয়।
- ৫. কেউ কেউ বলেন, কবীরা গুনাহ বলা হয় ঐসব পাপকে যার ক্ষেত্রে غَظِيْمُ কিংবা كَبِيْرُ কিংবা كَبِيْرُ কিংবা الله পদ ব্যবহৃত হয়েছে। অথবা বান্দা যেসব গুনাহের মাধ্যমে ধর্মের ইজ্জত হরণ করে ফেলে।

### কবীরা গুনাহের হুকুম:

- কবীরা গুনাহে লিপ্ত ব্যক্তি তওবা ছাড়া মারা গেলে জাহান্নাম তার জন্য অবধারিত। তবে গুনাহ পরিমাণ শান্তি ভোগ করে জান্নাতে যাবে।
- কবীরা গুনাহ তওবা ছাড়া মাফ হয় না ।
- \* কবীরা গুনাহকে হালাল মনে করে তাতে লিপ্ত হলে ঈমান নষ্ট হয়ে যায়।

#### কবীরা গুনাহের সংখ্যা :

হযরত ইবনে ওমর (রা.)-এর মতে, কবীরা গুনাহ নয়টি। কেউ কেউ বলেন সাতটি, কেউ বলেন সতেরটি ইত্যাদি ইত্যাদি। ১. আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করা [অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার সাথে অন্য কাউকে প্রভু মনে করা বা তাঁর সমকক্ষ মনে করা। ২. অন্যায়ভাবে কাউকে হত্যা করা। ৩. ব্যভিচার করা। ৪. নির্দোষ নারীকে ব্যভিচারের অপবাদ দেওয়া। ৫. জিহাদ থেকে পলায়ন করা। ৬. পিতা-মাতার অবাধ্য হওয়া। ৭. হেরেম শরীফে ফেৎনা সৃষ্টি করা। ৮. এতিমের ধন আত্মসাৎ করা। ৯. জাদু করা। হ্যরত আবৃ হুরায়রা (রা.)-এর মতে, উপরিউক্ত নয়টিসহ আরো তিনটি কবীরা গুনা রয়েছে। যেমন- ১. মদ পান করা। ২. সুদ খাওয়া। ৩. চুরি করা। অবশ্য এছাড়াও আরো কবীরা গুনাহ রয়েছে। তার মধ্য এতে এগুলো শীর্ষে। তাই এগুলো উল্লেখ করা হয়েছে। খারেজী ও মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের মতে কবীরা গুনাহ করার কারণে মু'মিন : قُولُهُ لاَ يَخْلُدُونَ المَ ঈমান হতে বের হয়ে যায় এবং তারা চিরকাল জাহান্লামে থাকবে। কোনো দিন তারা জান্লাতে যাবে না এবং ক্ষমাও পাবে না। তাদের এ কথার জবাব হিসেবে গ্রন্থকার (র.) বলেন, আল্লাহ তা'আলার একত্বাদে বিশ্বাসী কোনো কবীরা গুনাহগার বান্দা চিরকাল জাহান্লামে থাকবে না। যদিও সে তওবা ছাড়াই মৃত্যুবরণ করে। ِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغُفُرُ أَنْ يُشُرِكَ - वानुार जा'आला रेष्ठा कतरल जारक क्या करत मिरन । रययन- जिन वरलन े वर्षां९ निका आलां ठां आलां ठांत आरि भितिक केतातक क्रमां به وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ করবেন না। আর এছাড়া অন্য যা কিছু আছে যাকে ইচ্ছা তাকে ক্ষমা করে দিবেন। שَنْ مَسْدَتِهِ النَّحْ : अथी९ आन्नार ठा'आना गात्क देख्हा क्रभा करत निर्दा निक नगा उ अनुश्र দ্বারা। আর এটা তার উপর ওয়াজিব নয় যে, তিনি ক্ষমা করতেই হবে। আবার যাকে ইচ্ছা তার গুনাহ সমপরিমাণ শান্তিও দিতে পারেন। এটাই হলো প্রকৃত ঈমানদারদের বিশ্বাস। কিন্তু খারেজী ও মু'তাঘিলা সম্প্রদায় বলে, আল্লাহর উপর ওয়াজিব হলো নেক বান্দাদেরকে জান্নাত দেওয়া। এ বক্তব্য দ্বারা তাদের ভ্রান্ত মতবাদ প্রকাশ পেল।

# সকল মু'মিনের ইকতিদা বৈধ

ذُلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ جَلَّ جَلَالُهُ مَوْلًى لِأَهْلِ مَعْرِفَتِهِ وَلَمْ يَجْعَلْهُمْ فِي الدَّارِيْنِ كَاَهْلِ نُكِرَتِهِ الَّذِيْنَ خَابُوْا مِنْ هِدَايَتِهِ وَلَمْ يَنَالُوْا مِنْ وِلاَيَتِهِ اللَّهُمُ يَا وَلِيَّ الْاسْلَامِ وَاهْلَهُ مَسْكَنَّا بِالْإِسْلَامِ حَتَٰى نَلْقَاكَ بِهُ وَنَرَى الصَّلُوةَ خَلْفَ كُلِّ بِرِّ وَفَاجِرٍ مِن اهْلِ الْقِبْلَةِ عَلَى مَنْ مَاتَ مِنْهُمْ.

অনুবাদ: এর কারণ হলো, আল্লাহ তা'আলা তাঁর ঈমানদার বান্দাদের অভিভাবকত্ব বিশেষভাবে গ্রহণ করেছেন। তিনি তাদেরকে ইহকাল ও পরকালে ঐ কাফেরদের সমতুল্য করেননি। যারা তাঁর হেদায়েত তথা পথ প্রদর্শন থেকে নিজেকে বঞ্চিত করে এবং তাঁর অভিভাবকত্ব ও বন্ধুত্ব লাভ করতে পারেনি। হে আল্লাহ! হে ইসলাম ও মুসলমানদের অভিভাবক! তোমার সাথে সাক্ষাৎ করা পর্যন্ত আমাদেরকে এই ইসলামের উপর অনড় ও অবিচল রেখ। আমরা মুসলমানদের মধ্যে যে কোনো সৎ ও অসৎ ব্যক্তির ইকতিদা করাকে জায়েজ মনে করি। মুসলমানদের মধ্যে যারা মৃত্যুবরণ করবে তাদের জানাজার নামাজ পড়াকে জায়েজ মনে করি।

# <sup>৩)০)</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিও

ভাদাৰ কাজাৰ : قُولُهُ حَتَّى نَلْقَاكَ بِهِ الخ সাক্ষাং পাওয়া পর্যন্ত । এরপই দোয়া করেছেন হ্যরত ইউসুফ (আ.) । যেমন আল্লাহ তা'আলা اَنْتَ وَلِيَّ فِي الدُّنْيَا وَالْاخِرةِ تَوفُّنِيْ مُسْلِمًا وَالْحِقّْنِيِّ بِالصَّلِحِيْنَ. -वलन অর্থাৎ তুমিই আমার অভিভাবক দুনিয়া ও আখেরাতে। আমাকে মৃত্যু দান কর । মুসলমান অবস্থায় ও সৎকর্মশীলদের সাথে আমাকে মিলিয়ে দাও। -[সুরা ইউসুফ] ফেরাউন কুবলিত মু'মিনরা দোয়া করেছিল- رُبُنًا أَفْرُغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتُوفُنَا অর্থাৎ হে আমাদের প্রভু তুমি আমাদের উপর ধৈর্য বিস্তৃত করে দাও এবং আমাদেরকে মুসলমান অবস্থায় মৃত্যু দান কর। -[সুরা আ'রাফ] অতএব আয়াতধ্য় প্রমাণ দিচ্ছে যে, ঈমান অবস্থায় মৃত্যু কামনা করা বৈধ। সুতরাং গ্রন্থকার (র.) ভুল করেননি ঈমান অবস্থায় মৃত্যু কামনা করার কারণে। यिन कार्ता रिप्ता शाशी रश्, किश्वा काराज रश जत । قَوْلُهُ وَنُرَى الصَّلُوةَ المَ পেছনে নামাজ পড়া জায়েজ হবে কি-না? এর জবাবে গ্রন্থকার (র.) বলেন, যদি মু'মিন ব্যক্তি পাপী হয়, তাহলে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা মতে, তার পেছনে নামাজ আদায় করা জায়েজ। তিবে উক্ত ইমাম যদি প্রকাশ্যে কবীরা গুনাহ করে যেমন দাঁড়ি এক মৃষ্টির ভিতরে কাটা ইত্যাদি এবং সে ব্যতীত অন্য কোনো যোগ্য ইমাম থাকে তবে তার পেছনে ইকতিদা জায়েজ নেই । সেটার কথা ভিন্ন] কিন্তু এতে আকিদা বর্ণনা করতে গিয়ে গ্রন্থকার (র.) বলেন, তার পেছনে নামাজ জায়েজ।

#### मिलिल :

- \* আল্লাহ তা'আলা বলেন ﴿ الرَّكِعُوا مَعُ الرَّاكِعِيْنَ অর্থাৎ তোমরা রুক্'কারীদের সাথে রুক্' কর।

  -[সূরা বাকারা]
  উপরিউক্ত আয়াতে الرُّكُوَّ শব্দ দ্বারা যদি নামাজ উদ্দেশ্য হয়, তাহলে এতে সৎ মু'মিন বা গুনাহগার মু'মিনের কোনো পার্থক্য নেই। সুতরাং আকিদাগতভাবে গুনাহগার বান্দা তথা ফাসেক মু'মিনের ইকতিদা জায়েজ।
- \* হযরত রাসূল হ্মাম্ম বলেন- صُلُوا خُلُف كُلٌ بِرُ وَهَاجِر অর্থাৎ তোমরা প্রত্যেক সৎ ও ফাজের মু'মিনের পিছনে নামাজ আদার্য় কর।
- \* তাছাড়া সাহাবায়ে কেরাম (রা.) ফাজের তথা পাপিষ্ঠ মু'মিনের পেছনে নামাজ পড়েছেন। কিন্তু পরে তাঁরা উক্ত নামাজ পুনরায় আদায় করেননি। যেমন বুখারী শরীফে বর্ণিত রয়েছে হয়রত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) হাজ্জাজ বিন ইউসুফ -এর পেছনে নামাজ আদায় করেছেন। অথচ সে ছিল বড় জালেম ও ফাসেক বাদশাহ।
- শুরুর কর্মান কর্মান প্রত্তিবনে মাসউদ (রা.) ওয়ালীদ ইবনে আকাবা ইবনে মুঈত এর
  পেছনে নামাজ পড়েছেন। এরপর তারা নামাজ পুনরায় আদায় করেননি।
- \* হ্যরত রাসূল وَانْ مَا اصَابُوْا فَلَكُمْ وَلَهُمْ وَانْ वर्णन وَانْ الْبُخَارِيُ ) (رُوَاهُ الْبُخَارِيُ) সূতরাং প্রমাণিত হলো যে, ফাসেক এর পেছনে ইকতেদা সহীহ।
- نَ مَاتُ الْخُ وَعَلَى مَنْ مَاتُ الْخُ : ফাসেক মু'মিন যদি মৃত্যুবরণ করে তাহলে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা মতে তার জানাজা পড়া জায়েজ।

কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেছেন । দিনি নিমিন ত্রালান বলেছেন । তারা তা আল্লাহ তা'আলা বলেছেন। দুরা তালের ত্রালান বলেছেন। দুরা তাওবা। তারা তো আল্লাহ তা'আলার প্রতি অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করেছে, রাস্লের প্রতিও; বস্তুত তারা নাফরমান অবস্থায় মৃত্যুবরণ করেছে। —[সূরা তাওবা] উপরিউক্ত আয়াতে কাফেরের জানাজার নামাজ হতে বিরত থাকতে বলা হয়েছে। আর যখন কোনো বস্তু হতে বারণ করা হয় তখন তার বিপরীত বস্তু বৈধ থাকে। মৃত্রাং কাফেরের নামাজ পড়া নিষেধ হলে ফাসেক নিষেধ নয়। অতএব ফাসেকের জানাজার নামাজ পড়া জায়েজ হবে। তাছাড়া হয়রত নবী করীম ত্রালাভ্রালী বলেছেন, এক মুসলমানের উপর অপর মুসলমানের ৫টি হক বা পাওনা রয়েছে। তার মধ্য হতে একটি হলো তার জানাজায় শরিক হওয়া। এ ক্ষেত্রে রাস্লালাজায়েজ হতো তবে তিনি স্পষ্টভাবে তা বলে দিতেন। মৃত্রাং ফাসেকের জানাজা পড়া জায়েজ। তবে ইসলামি আইনজ্ঞদের অভিমত হলো, মু'মিনগণ যদি ডাকাত, ইসলামি রাষ্ট্রদ্রোহী কিংবা আত্রহত্যাকারী, আপন পিতা-মাতা হত্যাকারী হয় তাহলে তার জানাজা পড়া নিষেধ। যাতে তাদের থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে এসব অপরাধ থেকে অন্যান্য মুসলমান বিরত থাকে।

## কাউকে নিঃসন্দেহে জান্নাতী বা জাহান্নামী বলা অবৈধ

وَلاَ نُنَدِّرِ لُ اَحَدًا مِنْهُمْ جَنَّةً وَلاَ نَارًا وَلاَنشْهُ لَ عَلَيْهِمْ بِكُفْرٍ وَلا بِشِرْكِ وَلا بِنِفَاقٍ مَالَمْ يَظْهَرْ مِنْهُمْ شَيْءً مِن ذٰلِكَ وَنَذَرُ سَرَ الْبِرَهُمْ إِلَى اللّٰهِ تَعَالَى.

অনুবাদ: আমরা কোনো কিবলাপস্থি মু'মিনকে জান্নাতে বা জাহান্নামে অবতরণ করি না এবং তাদের কাউকে কুফর, শিরক এবং নিফাকের সাক্ষ্য প্রদান করি না। যতক্ষণ পর্যন্ত তাদের থেকে এ ধরনের কোনো কিছু প্রকাশ না পাবে। আর আমরা তাদের আভ্যন্তরীণ বিষয়াদি আল্লাহর উপর ন্যন্ত করব।

## ৺ প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিন্ত

ত্তিক "সে জান্নাতী বা জাহান্নামী" অকাট্যভাবে একথা আমরা বলব না। কারণ হতে পারে তার বাহ্যিক আমল, চরিত্র দেখে বুঝা যাবে সে জান্নাতী হবে। কিন্তু আল্লাহ তা আলা তার উপর অসন্তুষ্ট। অথবা বাহ্যিকভাবে দেখা যায়, সে খারাপ কাজ করছে কিংবা অচরিত্রবান, যার কারণে তাকে জাহান্নামী বলা যায়। কিন্তু আল্লাহ তার উপর সন্তুষ্ট। তাই কাউকে অকাট্যভাবে জান্নাতী বা জাহান্নামী বলা আদৌ ঠিক নয়। কারণ রাস্ল ﷺ বলেছেন– الْكَمَالُ بِالْخَوَاتِم অর্থাৎ আমল শেষ পরিণামের উপর নির্ভরশীল।

অর্থাৎ যদি সে শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগের সময় ঈমান অবস্থায় থাকে তবে সে জান্নাতী আর যদি ঈমান অবস্থায় না থাকে তাহলে জাহান্নামী। আর আল্লাহ ছাড়া অন্য কেউ একথা জানেনা যে, সে শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগের সময় ঈমান অবস্থায় ছিল কিনা? তাই কাউকে অকাট্যভাবে জান্নাতী বা জাহান্নামী বলা যাবে না।

কোনো ব্যক্তিকে জান্নাতী হওয়ার ব্যাপারে সালফ (পূর্বপুরুষ)-এর পক্ষ থেকে তিন ধরনের কথা পাওয়া যায়। যথা – ১. একমাত্র নবী রাসূলগণ ছাড়া অন্য কারো ব্যাপারে জান্নাতী হওয়ার সাক্ষ্য না দেওয়া। এ কথা মুহাম্মদ ইবনে হানাফিয়া ও আওজায়ী থেকে বর্ণিত। ২. ঐ সকল মুর্মন যাদের ব্যাপারে নস সাব্যস্ত হয়েছে। এটা হলো, অধিকাংশ আলেম ও মুহাদ্দিসের ভাষ্য। ৩. যাদের জন্য নস সাব্যস্ত তাদের জন্য। আর যাদের জান্নাতী হওয়ার ব্যাপারে মুর্মনগণ সাক্ষ্য প্রদান করেছে। যেমন: আশারায়ে মুবাশশারাহ এবং তাঁর সকল সাহাবীর ক্ষেত্রে ভিন্ন কথা। কারণ তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা বলেছেন – وَكُلُّ وَعَدَا اللّهُ الْكُمُ الْكُمُ الْكُمُ الْكُمُ الْكُمُ الْكُمُ الْكُمُ الْكُمُ الْمُ

তেনা মুসলমান অপর কোনো মুসলমানকে কাফের, মুশরিক বা মুনাফিক বলা জায়েজ নয়। হাঁ তার থেকে যদি এমন কোনো আচরণ, কথা বা কাজ প্রকাশ পায়, যা তাকে কাফের, মুনাফিক, মুশরিক বানিয়ে দেয়, তবে তাকে কাফের, মুনাফিক ও মুশরিক বলতে পারবে। কারণ আলাহ তা আলা ও তাঁর রাস্ল ক্ষ্মিএসব থেকে বিরত থাকতে আদেশ করেছেন।

- وَلاَ تَقَفُ مَا لَيُسَ لَكَ بِهِ عَلْمُ انَ السَّمَعِ रयभन আল্লাহ তা'আলা বলেন \*

  खान আं प्रें प्
- \* عَايَهُا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّنَ قَوْمٍ কাত্ৰ আল্লাহ তা'আলা বলেন يَايَهُا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّنَ قَوْمٍ عَسْنَى اَنَّ يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمٌ صَاءً अर्था९ (द ঈমানদারগণ তোমাদের কেউ যেন অপর কাউকে উপহাস না করে। হতে পারে সে উপহাসকারী হতে উত্তম। [সুরা হজুরাত]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন اِجْتَنْبُوا كَثِيْرًا مِّنَ الطُّنِّ তোমরা অধিক পরিমাণে ধারণা হতে বিরত থাক। –[সূরা হ্জুরাত]
- \* হ্যরত রাসূল اکیماً رَجُلِ قَالَ لاَخِیْه کَافِرُ هَقَدْ بَاءَ بِهَا اَحَدُهُمَا ﴿ عَلَيْهِ عَالَى الْحَدْهُمَا صَافَا الْحَدْهُمَا صَافَا الْعَدْمُ مَا الْعَدْمُ الْعَدْمُ الْعَدْمُ مَا الْعَدْمُ الْعَدْمُ الْعَدْمُ الْعَدْمُ الْعَدْمُ الْعَدْمُ مَا الْعَدْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُدُمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّ

অর্থাৎ যাকে কাফের বলেছে সে যদি তার যোগ্য হয় তাহলে তো তার কথা ঠিকই। আর যদি উক্ত ব্যক্তি কাফেরের যোগ্য না হয়, তাহলে যে অন্যকে কাফের বলল, সে কাফের হয়ে যাবে। মোটকথা কাফের বলার কারণে যে কোনো একজন কাফের হবেই।

অতএব প্রত্যেক মুসলমানের জন্য উচিত হলো, কাউকে গালমন্দ বা কাফের, মুনাফিক বা মুশরিক বলতে খুব চিন্তা ভাবনা করে বলা। রাগ বা হিংসাবশত অথবা অন্য কোনো কারণে এভাবে গালমন্দ করা একেবারেই অনুচিত। কিন্তু দেখা যায় বর্তমান রেজভী সম্প্রদায় যে কোনো কথাবার্তায়, বক্তৃতায় ও লেখনিতে কাফের শব্দ ব্যবহার করছে, তাদের জন্য হুশিয়ার হওয়া দরকার উক্ত হাদীস ও আয়াতের প্রতি লক্ষ্য করে।

ভেটি وَنَذَرُ سَرَائِرَهُمُ الْخَ : অর্থাৎ যেহেতু কারো থেকে কুফরি ও শিরকের কোনো আলামত প্রকাশ ব্যতীত তাকে কাফের ও মুশরিক আখ্যা দেওয়া যাবে না, তাই যদি তার অন্তরে কোনো কুফরি, শিরক ও নিফাক থেকে থাকে তা একমাত্র আল্লাহই ভালো জানেন। সুতরাং তা আল্লাহর উপর ছেড়ে দিবে। এটাই হলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা। কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেন– إِنَهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলাই অন্তর্যামী।

## মুসলিম হত্যা অবৈধ

وَلا نَرَى السَّيْفَ عَلَى احَدٍ مِنَ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ اللَّيْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ وَجَبَ عَكَيْهِ السَّيْفُ.

**অনুবাদ:** আমরা হযরত মুহাম্মদ ক্রীমান্ত্র এর উম্মতদের মধ্যে কারো উপর তরবারি উঠানোকে হালাল মনে করি না। হাঁা, যার উপর তরবারি উঠানো ওয়াজিব তার উপর তরবারি উঠানোকে হালার মনে করি।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <u>শ্রি</u>

خَوْلُهُ وَلاَ نَرَى السَّيْفَ النَّ السَّيْفَ النَّ السَّيْفَ النَّ : त्काता भूभिन व्यक्ति अन्नत त्काता भूभिन व्यक्ति जन्मांश्रावाद वा निर्विठादा रुजा कता रानान नग्न । आत এটাকে रानान मत्न कतां क्रुकित । कांत्रन जानार जां जाना अ अम्मदर्क वरनन مَا كَانَ لِمُؤْمِنَ اَنْ يُقَتُلُ مُؤْمِنًا اِلاَّ خَطَاً — अम्मदर्क वरनन مَا كَانَ لِمُؤْمِنَ اَنْ يُقَتُلُ مُؤْمِنًا اِلاَّ خَطاً — वर्षार कांत्रन अ्भित्त कांगु अन्व भूभित्त रुजा कर्जा रुजा कर्जा रुजा निजा । — [मृता निजा]

- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন هُوْ اَعُمَدًا مُتَعَمَّدًا مُتَعَمَّدًا مُوْمِنًا مُؤْمِنًا مُتَعَمَّدًا فَكَ مُلْء مُلْد مُوَاعِد كُمُ عَلَيْه وَاَعِد كُمُ عَلَيْه وَاَعِد كُمُ عَلَيْه وَاَعِد كُمُ عَذَابًا عَظِيْمًا صِفَاه (যে ব্যক্তি কোনো মু'মিনকে ইচ্ছা করে হত্যা করবে, তার প্রতিদান হলো জাহান্নাম।

  যাতে সে চিরকাল থাকবে। আর আল্লাহ তা'আলা তার উপর রাগ করেছেন এবং তাকে অভিসম্পাত করেছেন এবং তার জন্য ভয়ন্ধর শান্তি প্রস্তুত করে রেখেছেন। –[স্রা নিসা]
- \* रयत्राठ नती कतीम ﷺ तालन كُفْرُ صَلَالُهُ كُفْرُ अर्थार कें विक्रा केंद्री المُؤْمِنِ فُسُوقٌ وَقَتَالُهُ كُفْرُ अ्भिनत्क शालभन्म कता कारमकी এवং रुणा कर्ता कुकति।
- \* जना रामीरम वरलन الله ومَانَكُمْ وَامُوالَكُمْ حَرَامُ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَة يَوْمِكُمْ اللهُ وَالْكُمْ هَذَا فَى شَهْرِكُمْ هَذَا كَامُ عَلَيْهِ وَاللهِ صَالِحَةً اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

সুতরাং উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস প্রমাণ দিচ্ছে যে মুসলমানকে হত্যা করা হালাল নয়।

### মুসলমান হত্যার বিধান :

- ১. যদি কোনো মুমিন অপর মুমিনকে ইচ্ছা করে এমন অস্ত্র দারা হত্যা করে যা লৌহনির্মিত বা অঙ্গচ্ছেদের ব্যাপারে লৌহনির্মিত অস্ত্রের মতো। যেমন ধারালো বাঁশ, ধারালো পাথর ইত্যাদি তাহলে এই হত্যার কোনো কাফফারা নেই; বরং হত্যাকারী মনে প্রাণে আল্লাহ তা'আলার নিকট তওবা করবে।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ১৩-ক

কোনো মু'মিনকে হত্যা করা জায়েজ নেই। তবে শরিয়ত যদি কোনো ব্যক্তির উপর অস্ত্র ধারণ বা হত্যার নির্দেশ দিয়ে থাকে তবে তার উপর অস্ত্র ধারণ হালাল। এটাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা।

আর ঐ ধরনের হত্যার নির্দেশ শরিয়ত ঐ সময় দেয় যখন কোনো মু'মিন তিনটি কাজে লিপ্ত হবে। যথা— ১. বিবাহ সত্ত্বেও যদি কোনো ব্যক্তি ব্যভিচারে লিপ্ত হয়। ২. ইসলাম গ্রহণের পর মুরতাদ হওয়া। ৩. অন্যায়ভাবে কাউকে হত্যা করা।

#### प्रिलेश:

তাছাড়া অন্যায়ভাবে কাউকে হত্যা করলে হত্যাকারী মুসলমান হলেও তাকে হত্যা করা হালাল। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন يَايُهُا الَّذِينَ اٰمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ অর্থাৎ হে ঈমানদারগণ! তোমাদের উপর নিহতদের বেলায় কেসাস নির্ধারণ করা হর্যেছে। —[সূরা বাকারা]

উপরিউক্ত তিন প্রকার হত্যা ছাড়া অন্য কোনো প্রকার হত্যা শরিয়ত বৈধ করেনি।

## ইসলামি নেতৃত্বের প্রতি বিদ্রোহ অবৈধ

وَنَرَى الْخُرُوجَ عَلَى البَّيْتِنَا وَ وُلَاةِ الْمُوْرِنَا وَانْ جَأْرُواْ وَلَا نَدْعُوا عَلَيْهِمْ وَلَا نَنْزِعُ يِكًا مِنْ طَاعَتِهِمْ وَنَرى طَاعَتَهُمْ مِنْ طَاعَةِ اللهِ عَزَ وَجُلَّ فَرِيْضَةً مَا لَمْ يَأْمُرُواْ بِمَعْصِيتِهِ وَنَدْعُوالَهُمْ بِالصَّلَاحِ وَالْمُعَافَاتِ.

অনুবাদ: আর আমরা আমাদের ইমাম ও শাসনকর্তাদের বিদ্রোহ করাকে বৈধ মনে করি না যদিও তারা অত্যাচার করে। আমরা তাদেরকে অভিশাপ দেই না এবং তাদের আনুগত্য পরিত্যাগ করি না। আল্লাহ তা'আলার আনুগত্যের কারণে আমরা তাদের আনুগত্যকে ফরজ মনে করি। যতক্ষণ পর্যন্ত তারা পাপকাজের আদেশ না করে ততক্ষণ পর্যন্ত আমরা তাদের জন্য সৎ এবং বিশুদ্ধতার দোয়া করি।

# ক্রিন্টুর্ব প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>ক্রিন্টু</sup>র্

चर्डा हो के فَولُهُ وَلاَ نَرَى الْخُرُوْجَ النخ : অর্থাৎ যে রাষ্ট্র ইসলামি শরিয়াহ মোতাবেক পরিচালিত। সে রাষ্ট্রের পরিচালক তথা রাষ্ট্রপ্রধানের বিদ্রোহ করা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বৈধ মনে করে না। যদিও উক্ত রাষ্ট্রপ্রধান জুলুম অত্যাচার করে।

- \* এর কারণ বর্ণনা করতে গিয়ে মহান আল্লাহ তা'আলা বলেন يَايَهُ الَّذِينَ اَمَنُوا صَابَعُوا اللَّهُ وَاطِيعُوا اللَّهُ وَاطِيعُوا اللَّهُ وَاطِيعُوا اللَّهُ وَاطِيعُوا اللَّهُ وَاطِيعُوا الرَّسُولُ وَأُولِي الْأَمْرِ مَذْكُمُ تَعْالَمُ (তামরা আল্লাহ তা'আলার অনুসরণ কর এবং বাস্ল ﷺ -এর অনুসরণ কর এবং তোমাদের মধ্য থেকে [কুরআন সুন্নাহ অনুসারী] শাসকের অনুসরণ কর। -[সূরা নিসা]
- \* তাছাড়া যদি কোনো রাষ্ট্রের মুসলমানগণ রাষ্ট্রপ্রধানকে মান্য না করে তাহলে সে দেশে সবচেয়ে বেশি দাঙ্গা হাঙ্গামা দেখা দিবে আরু এ ধরনের ফেংনা মারাত্মক। যে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন– وَالْفَتَـٰنَةُ اَشَـٰكُ مِنَ الْفَتَـل مَن الْفَتَـل مَن الْفَتَـل صَل الْفَتَـل صَل الْفَتَـل مَن الْفَتَـل তবে হাঁ যদি উক্ত রাষ্ট্রপ্রধান তার অধীনস্ত ব্যক্তিদেরকে আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি করতে বাধ্য করে বা আদেশ দেয় তাহলে তার বিদ্রোহ করা জায়েজ।
- \* যেমন রাস্ল ক্ষিত্র বলেছেন على الْمَرْء الْمُسُلِم السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فَيْمًا الْمَرْء الْمُسُلِم السَّمْعُ وَلا طَاعَةُ وَيُمَا وَكُرهُ الْا انْ يُؤَمَّرُ بِمغْصِيةً فَانْ امْرَ بِمغْصِيةً فَلاَ سَنْمَعُ وَلا طَاعَة অথাৎ মুসলমানদের উপির কর্তব্য হলো শরিয়ত সম্মত শাসকের পছন্দ ও অপ্ছন্দ বিষয়ের ক্ষেত্রে তার কথা শুনা ও অনুসরণ করা। যতক্ষণ পর্যন্ত সে নাফরমানির আদেশ না দিবে। কিন্তু যদি কোনো পাপকাজের আদেশ করে তখন তার কথা শুনা ও আনুগত্য করা জরুরি নয়।
- \* صماعة لمخلوق في معصية الخالق अर्थाए आल्लार जांजात वाक्त الأطاعة لمخلوق في معصية الخالق अर्थाए आल्लार जांजात नाफतमानिए त्कांता मार्थन्तक आनुगठा र्दाण भारत ना । त्याप्ठिक्था त्कारना मार्थन्तक अनुमत्रक अनुमत्रक कत्रत्क शिरा आल्लार जांजाना नाफतमानि कता यारव ना ।

قُولُهُ وَانْ جَارُواً : ইসলামি রাষ্ট্রের শাসনকর্তা যদি অত্যাচারও করে তারপরেও তার বিদ্রোহ করা জার্মেজ নেই। কারণ তার বিদ্রোহ করা জুলুম নির্যাতন হতে মারাজ্যক। কারণ যখন তার সাথে বিদ্রোহ করার কারণে সমাজে ফেংনা-ফ্যাসাদ ও বিশৃঙ্খলা ভয়াবহভাবে দেখা দিবে, তখন দেশে অশান্তি বিরাজ করবে। সুতরাং ফেংনা-ফ্যাসাদ নিরসনের জন্য বিদ্রোহ করার চেয়ে তার জুলুম নির্যাতন সহ্য করে ধৈর্যধারণ করবে। কারণ এতে শাসিত প্রজাদের গুনাহ মোচন হয়। কেননা রাস্ট্রের শাসককে আল্লাহ তা'আলা ঐ সময়ই অত্যাচারী করে দেয় যখন দেশে ও শাসিত লোকদের মাঝে গুনাহ ও অসং কার্যকলাপ সয়লাব হয়ে যায়। যেমন وكَذَلَكُ نُولُ يَكُسُبُونَ الْكَالْمِيْنَ بِعَضًا بِمَا كَانُوا يَكْسُبُونَ هَا وَالْمَا الْمَا ال

অতএব বাদশাহের বিদ্রোহ না করে তার আনুগত্য করাই শ্রেয়।

خَاسُهُ وَلاَ نَدُعُو عَلَيْهِمْ كَالَةُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ مَالَقُهُ عَلَيْهِمْ مَالَقُهُمْ مَالَةُ عَلَى الْمَلُوكِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ مَالَكُ الْمَلُوكِ مَا اللهُ لاَ اللهُ لاَ اللهُ لاَ اللهُ لاَ اللهُ لاَ اللهُ لاَ اللهُ الله

অর্থাৎ আমিই আল্লাহ! আমি ছাড়া কোনো মাবুদ নেই। আমি বাদশাদের মালিক ও অন্তরসমূহের মালিক। বাদশাদের অন্তরসমূহ আমার হাতে। বান্দারা যখন আমার অনুগত হয়, তখন নিশ্চয় আমি তাদের শাসকের অন্তর তাদের প্রতি নম্রতা ও শান্তির জন্য ফিরিয়ে দেই। আর যখন আবার বান্দারা নাফরমানিতে লিপ্ত হয় তখন আমি তাদের শাসকদের অন্তর তাদের প্রতি অসন্তর্ম্ভি ও ক্ষুব্ধতার মাধ্যমে পাল্টে দেই। অতঃপর শাসক তাদেরকে নির্মম নির্যাতন করতে থাকে। অতএব তোমরা তাদেরকে অভিশাপ দিতে নিময় হয়ো না; বরং তোমরা আল্লাহ তা'আলার জিকির ও আহাজারিতে নিময় থাকো। তবেই আমি তোমাদের সমস্যার সমাধান করে দেব।

এ সম্পর্কে হযরত আবৃ জর (রা.) থেকে সহীহ মুসলিমে হাদীস বর্ণিত হয়েছে। তিনি বলেনاِنَ هُلِيْلَى اَوْصَانِیُ اَنَ اسَمَعَ وَاطِیْعَ وَانِ کَانَ عَبْدً احْبُشِیًا مَجْدَعَ الْاَطْرافِ

অর্থাৎ আমার বন্ধু আমাকে উপদেশ দেন যে, তোমার আমীরের হুকুম শোন, এবং মান। যদিও
সে নাক, কান কাটা হাবশী গোলাম হয়।

উপরিউক্ত হাদীস দারা বুঝা যায় অত্যাচারী বাদশাহের বিরুদ্ধে বদদোয়া না করে নিজে সংশোধন হয়ে এবং তওবা করে তাদের জন্য আল্লাহ তা আলার দরবারে তাদের ইসলাহ ও সংশোধনের দোয়া কর। এতে-ই সমস্যার সমাধান হবে। বদ দোয়ার মাধ্যমে সমাধান হবে না।

## আহলে সুনাত ওয়াল জামা'আতের অনুসরণ

# وَنَتَّبِعُ السُّنَّةَ وَالْجَهَاعَةَ وَنَجْتَنِبُ الشُّلُودُ وَالْخِلافَ وَالَّفِرْقَةَ.

অনুবাদ: আমরা সুত্রত ও জামাতের অনুসরণ করি। বিচ্ছিন্নতা, বিরোধ ও বিঘ্নতা সৃষ্টি করা থেকে বিরত থাকি।

# <sup>ক্র্যুক্ত</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শুক্তি

قُولُهُ وَنَتَبِعُ السُّنَةُ وَالْجِمَاعَةُ : অর্থাৎ আমরা সুরতে রাস্ল্ السُّنَةُ وَالْجِمَاعَةُ कित्र । সুরত হলো নবী করীম السُّنَةُ وَالْجِمَاعَةُ دُولُهُ وَنَتَبِعُ السُّنَةُ وَالْجِمَاعَةُ कित्र । সুরত হলো নবী করীম السُّنَةُ وَالْجِمَاعَةُ

জামাত : জামাত হলো হযরত রাসূল و -এর অনুগত ও ধর্মীয় জ্ঞানে জ্ঞানী সাহাবায়ে কেরাম (রা.) ও তাবেয়ীগণ। যেহেতু নবী করীম ক্রিছি -এর সুরত (তথা উত্তমাদর্শ) ও জামাত তথা সাহাবায়ে কেরাম তাবেঈন ও তাবেতাবেঈনের পথ অনুসরণে রয়েছে উভয় জাহানের শান্তি। তাই আমরা তাঁদের অনুসরণ করি। কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেন ত্রুলি নির্দ্দির নাই নির্দ্দির ত্রুলি নাই নাইনির নাইনির নাইনির নাইনির নাইনির নাইনির নাইনির তার্কির বাস্ল ক্রিটির নাস্ল করেব তার জন্য হেদায়েত প্রকাশিত হওয়ার পর এবং মু'মিনদের অনুসরত পথ ব্যতীত অন্য পথের অনুসরণ করবে তাহলে তাকে আমি সে দিকেই ফিরিয়ে দেব যেদিকে সে ফিরেছে এবং তাকে জাহান্নামে প্রবেশ করাব। আর জাহান্নাম কতইনা নিকৃষ্ট প্রত্যাবর্তনস্থল। -[সূরা নিসা] এ সম্পর্কিত এক হাদীসে নবী ক্রিমি বলেছেন-

لَيَأْتِينَ عَلَى اُمَّتِى كَمَا اَتَى عَلَى بَنِي اسْرَائِيلَّ حَذُّو النَّعْلَ بِالْبَعْلَ خَفَيُّ الْمَانِ عَلَى بَنِي اسْرَائِيلَ حَذْق النَّعْل بِالْبَعْلَ خَفَيْ النِّيةَ لِكَانَ فِي اُمْتِى مِنْ يَصَنَعُ ذَلِكَ وَانَ بِنِيْ السَرائِيلَ تَفْرَقُتُ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَنِعِينَ مِلْةً وَ سَتَفْتَرِقُ اُمْتِى عَلَى ثَلْبُ وَسَنِعِينَ مِلْةً وَ سَتَفْتَرِقُ اُمْتِى عَلَى ثَلْبُ وَسَنِعِينَ مِلْةً وَاحِدَةً قَالُوا مِنْ هِي يَا رَسُولَ اللّهِ وَاسْبَعِينَ مِلْةً وَاحِدَةً قَالُوا مِنْ هِي يَا رَسُولَ اللّهِ قَالَ مَا النَّا عَلَيْهِ وَاصْحَابِيْ.

উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস এ কথাই প্রমাণ করে যে, মুহাম্মদ ্বাম্মিতার সাহাবাদের পথ অনুযায়ী চললেই দুনিয়া ও পরকালে মুক্তি পাওয়া যাবে। এর বিপরীত কোনো পথ ও মতে শান্তি নেই। তাই যে ব্যক্তি তাঁদের পথ মেনে না চলবে কিংবা এটাকে ভ্রুচ্চেপ না করবে সে অবশ্যই বিপথগামী হয়ে যাবে। এতে কোনো সন্দেহ নেই। এ কারণে হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন–

مَنْ كَانَ مُسْتَنًا فَلْيِسَتْنَ بِمَنْ قَدْ مَاتَ فَإِنَّ الْحَي لِا تُؤْمَنُ عَلَيه الْفَتْنَةُ الْلِئِكَ الْصَحَابُ مُحَمَّد عَلَيْه الْفَتْنَةُ الْأُمَّةِ الْبُرُهَا قُلُوبًا وَأَعْمَلُهُا وَلَيْكَ الْمُ لَصُحَبَةَ نَبِيّهِ وَلِاقَامَة دينه فَاعْرِفُوْا عِلْمًا وَأَقَلُهُا وَاتَّبِعُوهُمْ عَلَى اثْرِهَم وَتَمَسُكُوا بِمَا اسْتَطَعْتُم مِنْ لَهُمْ فَضَلَهُمْ وَاتَّبِعُوهُمْ عَلَى اثْرِهَم وَتَمَسُكُوا بِمَا اسْتَطَعْتُم مِنْ اخْدَهُمْ وَتَمَسُكُوا بِمَا اسْتَطَعْتُم مِنْ اخْدَهُمْ وَتُمَسَكُوا بِمَا اسْتَطَعْتُم مِنْ اخْدَهُمْ وَتُمَسَكُوا بِمَا اسْتَطَعْتُم مِنْ اخْدَهُمْ وَلَمُسْتَقِيْمِ.

অর্থাৎ যদি কোনো ব্যক্তি কারো পথ অনুসরণ করতে চায় তাহলে সে যেন ঐ ব্যক্তির পথ অনুসরণ করে যে মৃত্যুবরণ করেছে। কারণ জীবিত ব্যক্তি ফেৎনা থেকে নিরাপদ নয়। আর ঐসব ব্যক্তিগণ হলেন, মুহাম্মদ ক্রিট্টি -এর সাহাবীগণ। তারা হলেন মুহাম্মদ ক্রিট্টি -এর উম্মতদের মধ্য হতে শ্রেষ্ঠতম উম্মত। তাঁরা অত্যন্ত পৃত পবিত্র আত্মার অধিকারী, প্রগাঢ় জ্ঞানের অধিকারী। অতিস্কল্প পরিমাণ বাহ্যিক প্রহীতা ছিলেন। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে আপন নবীর সাহচর্য এবং স্বীয় ধর্ম প্রতিষ্ঠায় মনোনীত করেছেন। অতএব তোমরা তাদের মর্যাদা উপলব্ধি কর, তাদের পথ অনুসরণ কর এবং সাধ্যনুযায়ী তাঁদের চরিত্রকে নিজের জীবনে প্রতিষ্ঠা কর। কারণ তাঁরাই ছিলেন সরল সঠিক পথ। —[মিশকাত] উপরিউক্ত হাদীস দ্বারা বুঝা যায়, সাহাবায়ে কেরামের পথ অনুসরণ ব্যতীত জাতির মুক্তি দুনিয়াতেও থাকবে না এবং আখেরাতেও থাকবে না। এ কারণে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত সাহাবাদের পথ অনুসরণ করে চলে।

ें अरमत वर्ग हाना वकाकी के وَنَجْتَذِبُ الشُّدُودَ अथारन : قَولُهُ وَنَجْتَذِبُ الشُّدُودَ الع করা। আহলে সুন্নুর্ত ওয়াল জামাতের একটি বৈশিষ্ট্য হলো নবীর সুন্নুত ও সাহাবাদের জামাত হতে বিচ্ছিন্ন ना হওয়া এবং একাকীত্বের পথ অবলম্বন না করা। কারণ এ থেকে আল্লাহ णं जाना म् मिनत्तुतक निरंवध करत्रष्ट्रन । रामन देतनाम वर्ष्ण कर्म وَأَنْ النَّذِينَ فَرْقُوا دِينَهُم وَ وَمِن تُ مِنْهُمْ فِي شِئْ إِنْمَا أَمْرُهُمْ اِلِّي اللَّهِ أَبُّمْ مَانُوْلَ مُفْعَلُونَ. अर्था९ निक्तं याता निरक्तर्पर्तं धर्मरक थेख-विथेख करतरह এवং अर्तिक मन स्रा গেছে। আপনার কোনো সম্পর্ক তাদের সাথে নেই। তাদের ব্যাপার আল্লাহ তা'আলার নিকট সমর্পিত। অতঃপর তিনি তাদের কৃতকর্ম সম্পর্কে অবহিত করবেন। وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِيْنَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلُفُوا مِنْ ﴿ صَالَةٍ عَالَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ صَالَةٍ عَامُهُمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ عَظِيمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ عَظِيمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ عَظِيمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ عَلَيْمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ عَلَيْمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ الْبَيْنَاتُ وَاوَلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ اللَّهُ اللَّهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْكُ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُمْ عَذَابٌ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا लाकित भएन राम ना याता क्षमाणिन जामा मालु विक्रिन्न राम तराहर वर मनियान করছে। এসব লোকদের জন্য রয়েছে মহাশাস্তি। -[সুরা আলে ইমরান] অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاعْتَصِمُوا بِكُبْلِ اللَّهِ جَمِيْعًا وَلا تَفَرَّقُوا -অর্থাৎ তোমরা আল্লাহ তা'আলার রজ্জুকে শক্ত করে আকড়ে ধর এবং তোমর্রা পরস্পর বিচ্ছিন্ন হয়ো না। –[সুরা আলে ইমরান] উপরিউক্ত আয়াতত্রয়ে বিচ্ছিন্ন না হওয়া ও ঐক্যবদ্ধ থাকার জন্য আদেশ ও নিষেধসূচক ক্রিয়া ব্যবহার করা হয়েছে। যা অপরিহার্য কর্তব্য বিষয় এবং তাতে আজাব ও শাস্তির হুমকিও দেওয়া হয়েছে। তাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত হতে বের হওয়া ও তাতে ফাটল সৃষ্টি করা একেবারে গর্হিত কাজ। যাকে ইসলাম কখনই সমর্থন করে না। অতএব আমাদের কর্তব্য হলো রাসূল ক্রিট্রেই -এর সুন্নাহ ও সাহাবাদের জামাতের উপর অটল ও অবিচল থাকা।

## ইসলামি রাষ্ট্রের রাষ্ট্রনায়কের প্রতি ভালোবাসা

وَنُحِبُّ اَهْلَ الْعَدْلِ وَالْاَمَانَةِ وَنُبَغِضُ اَهْلَ الْجَوْرِ وَالْخِيَانَةِ وَنَقُوْلُ اَلْلهُ اَعْلَمُ فِيْمَا اشْتَبَهَ عَلَيْنَا عِلْهُ هُ.

অনুবাদ: আমরা ন্যায়পরায়ণ ও বিশ্বস্ত ব্যক্তিকে ভালোবাসি এবং অত্যাচারী ও অবিশ্বস্ত ব্যক্তির সাথে বিদ্বেষ পোষণ করি। আর আমরা বলি, যে বিষয়ের জ্ঞান আমাদের নিকট অস্পষ্ট তা আল্লাহ তা'আলার নিকট সর্বাধিক পরিজ্ঞাত।

## ক্রিন্টু প্রাসঙ্গিক আলোচনা ট্রিন্টু

ভ তিন্দু : অর্থাৎ ন্যায়পরায়ণ ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার কাছে প্রিয়। তাই ন্যায়পরায়ণ ও বিশ্বন্ত ব্যক্তিকে আমরা ভালোবাসি। কারণ তাদেরকে ভালোবাসা রাসূল ﷺ -এর সুরতের অন্তর্ভুক্ত। তাই আহলে সুরত ওয়াল জামাতের বৈশিষ্ট্য হলো তাদেরকে ভালোবাসা। কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেন وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ وَالْ مَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ وَالْ مَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ وَالْمَقْسِطِيْنَ. وَاللَّهُ عَلَيْنَ وَالْمَقْسِطِيْنَ. وَالْمَقْسِطِيْنَ وَالْمَا مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ وَالْمَا مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ وَالْمَا مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ وَالْمَا الْمَقْسِطِيْنَ وَالْمَا الْمَقْسِطِيْنَ وَالْمَا الْمَقْسِطِيْنَ وَالْمُوالِّمِيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ وَالْمَا الْمَقْسِطِيْنَ وَالْمَا الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ وَالْمَا الْمَالِمُ اللَّهُ الللَّ

- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা বলেন وَعَهُدهِمْ رَاعُوْنَ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَيْ صَلُوتِهِمْ يُحَافِظُونَ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَيْ صَلَوْتِهِمْ يُحَدِّبُ مَكْرَمُونَ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَيْ صَلُوتِهِمْ يُحَدِّبُ مَكْرَمُونَ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَيْ صَلَاقِ مَكْرَمُونَ مَلَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ
- \* তাছাড়া রাস্ল ক্ষ্ণীবলেন للله وَمَانَة لَا مَنْ وَصَلَاناً وَصَلَاهُ الله وَمَنْ قَطَعَنَا قَطَعَهُ الله وَالله والله وال

## Free @ e-ilm.weebly.com

হলো আহলে সন্ধৃত ওয়াল জামাতের বিশেষ বৈশিষ্ট্য।

ন্যায়পরায়ণ ও আমানতদারীকে ভালোবেসে আল্লাহর সাথে সম্পর্ক বজায় রাখবো এটাই

ভালোবাসে না। আল্লাহ তা'আলা ও ভালোবাসেন না। কারণ নবী করীম المنظقة বলেছেন– তালোবাসেন না। আল্লাহ তা'আলা ও ভালোবাসেন না। কারণ নবী করীম المنظقة বলেছেন– তালোবাসেন না। কারণ নবী করীম আল্লাহ বলেছেন– তালাবাসেন না। কারণ নবী করীম আল্লাহ তার ঈমানও নেই। স্তরাং যে আমানতের খেয়ানতকারী ও অত্যাচারী সে আল্লাহর ভালোবাসা না পাওয়াই উচিত। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন– النّا اللّه لا يُحِبُّ الظّالِميْنُ الْمَانِيْنَ অর্থাৎ নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা জালেমদেরকে ভালোবাসেন না।

- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা বলেন إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْخَائِنِيْن जर्शर निक्त আল্লাহ
   তা'আলা খেয়ানতকারীকে ভালোবাসেন না।
  - সূতরাং যে ব্যক্তি ন্যায়পরায়ণ ও বিশ্বস্ত ব্যক্তিকে ভালোবাসবে অবশ্যই সে অত্যাচারী ও অবিশ্বস্ত ব্যক্তির সাথে শক্রতা রাখবে। কারণ তারা তার শক্র। আর এক্ষেত্রে প্রয়োজন বশত যুদ্ধও করবে।
- \* رَحْمَا اللّٰهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحَبُّوْنَهُ اَذِلَةٍ ﴿ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ وَلَا يَخَافُونَ عَلَى اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ فَى سَبِيْلِ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ عَلَى الْكُورِيْنَ يُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ فَى سَبِيْلِ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ عَلَى الْكُورِيْنَ يُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ عَلَى الْكُورِيْنَ يُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ عَلَى الْكُورِيْنَ يُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ وَلاَ يَخَافُونَ عَلَى اللّٰهِ وَلاَ يَخَافُونَ اللّٰهِ وَلاَ يَخْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَخْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَخْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَخْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهُ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰمُ يُعْمِلُ اللّهُ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهِ وَلاَ يَعْتَمُ اللّٰهُ وَلاَ يَعْتَمُ اللّ
- \* রাস্ল ﷺ এ সম্পর্কে বলেছেন مَنْ اَحَبُّ لِلَّهِ وَاَعْطٰى لِلَّهِ وَمَنْعَ అালার সম্ভাষ্টির জন্য لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكُمَلَ الْإِيْمَانَ ভালোবাসবে, আল্লাহ তা'আলার সম্ভাষ্টির জন্য বিদ্বেষ রাখবে, আল্লাহ তা'আলার সম্ভাষ্টির জন্য দান করবে এবং তাঁর সম্ভাষ্টির জন্যই দান হতে বিরত থাকবে, সেই ব্যক্তিই নিজের স্কমান পরিপূর্ণ করেছে।

উপরিউক্ত আয়াতদ্বয় প্রমাণ করে যে, আল্লাহ তা'আলা অত্যাচারী এবং আমানতের খেয়ানতকারীকে পছন্দ করেন না। সুতরাং আমরাও তাদের পছন্দ করবো না; বরং তাদের সাথে বিদ্বেষ রাখবো। আর উক্ত বিদ্বেষ শুধুমাত্র আল্লাহর জন্য রাখবো। তবেই আমাদের ঈমান পরিপূর্ণ হবে এবং সত্যিকারের মু'মিন হতে পারবো।

শরিয়তে অজানা বস্তু সম্পর্কে জানা এবং অনিশ্চিত বস্তু সম্পর্কে ধারণা করার সুযোগ নেই। কেননা আল্লাহ তা আলা বলেন وَلاَ تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ অর্থাৎ যে বিষয়ের জ্ঞান তোমার নেই তুমি তার পিছু নিও না।

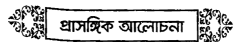
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَمَنْ اَضَلَّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَـوَاهُ بِغَيْرِ هُـدى अर्था९ তার চেয়ে বড় পথভ্ৰষ্ট কে যে আল্লাহ তা'আলার প্রদর্শন ছাড়া নিজের প্রবৃত্তির অনুসরণ করে। –[সূরা কাসাস]
- الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِيْ أَيَاتِ اللَّهِ -अना आशारा जाला जारा वर्लन \* الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِيْ أَيَاتِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ الَّذِيْنَ امَنُوْا مَا اللَّهِ وَعِنْدَ الَّذِيْنَ امَنُوْا اللَّهِ وَعِنْدَ الَّذِيْنَ امْنُوْا

আল্লাহ তা'আলার আয়াতসমূহের ক্ষেত্রে প্রমাণ ছাড়া বিবাদে লিপ্ত হয়, তাদের এ কাজ আল্লাহ ও ঈমানদারদের নিকট বড়ই জঘন্য। -[সুরা মু'মিন] উপরিউক্ত আয়াতত্রয় প্রমাণ করে যে, পূর্ণ জানা ব্যতীত কোনো জিনিস সম্পর্কে অনুমান নির্ভর কোনো ধারণা করা ঠিক নয়। কেননা যদি ধারণা করা হয় এক রকম কিন্তু উক্ত ধারণার বাস্তবতা হলো সম্পূর্ণ বিপরীত। তবেই এ ধারণা পাপ বলে পরিগণিত হবে। যেমন আল্লাহ তা'আলা वरलन- أَنُّ بَعْضَ الظَّنّ اثْمُ अर्था९ कराजक धात्रशा शांश रेव किছू नग्न । সুতরাং উক্ত বিষয় সম্পর্কে ধারণা না করে আল্লাহর উপর ছেড়ে দিবে। আল্লাহর রাসূল مَا النَّاسُ مَنْ عَلَّمَ حَرْهِ عَرْهُ عَرْهُ عَلَّمَ عَلَّمَ عَلَّمَ عَلَّمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَّمَ عَلَمُ عَل شَيْئًا فَلْيَقُلْ بِهِ وَمَنْ لَمْ يَعْلَمْ فَلْيَقُلْ اللَّهُ اَعْلَمُ فَإِنَّ مِنَ الْعِلْمِ اَنْ تُقُولَ لِمَا لاَ تَعْلَمُ ٱللَّهُ اعْلُمْ قَالُ اللَّهُ تَعَالُى لِنَبِيَّهِ قُلَّ مَا ٓ ٱسْئَلَكُمُ مِنْ অর্থাৎ হে মানুষ সকল! তোমাদের যে বিষয় সম্পর্কে أَجْرِ قُمَآ أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفُيْنَ. জ্ঞান রাখবে, সে ঐ বিষয় অন্যের কাছে বলবে। আর যে জানবে না সে অন্যের কাছে বর্ণনা করবে না; বরং বলবে আল্লাহই সর্বাধিক জ্ঞাত। কেননা জ্ঞানের পরিচয় হলো যে বিষয়ে জ্ঞান না রাখ সে বিষয়ে এই কথা বলা যে "আল্লাহই সর্বাধিক জ্ঞান।" কেননা আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবীকে বলেছেন, "বলুন আপনি! আমি তোমাদের কাছে কোনো প্রতিদান চাই না এবং আমি লৌকিকতাশ্রয়ী নই

## মোজার উপর মাসহ সম্পর্কে আকিদা

# 

অনুবাদ : আমরা ভ্রমণে ও নিজ লোকালয়ে থাকাবস্থায় মোজার উপর মাসাহ বৈধ মনে করি। যেমন হাদীসে এর উল্লেখ রয়েছে।



## মোজার উপর মাসহের সত্যতা :

মোজার উপর মাসহ করা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের নিকট বৈধ। কারণ এ ব্যাপারে যে হাদীসটি বর্ণিত হয়েছে তা হলো হাদীসে মুতাওয়াতির। যার বর্ণনাকারী প্রায় সত্তর জন। শুধু তাই না বরং যার বর্ণনাকারীকে কোনোক্রমেই মিথ্যাবাদী বলা যায় না।

যৌক্তিক দলিল : যে হাদীস প্রায় সন্তর জন সাহাবী বর্ণনা করেছেন সে হাদীস মিথ্যা হতে পারে না। কারণ হযরত নবী করীম ক্রিছেল বলেছেন اَصْحَابِي كَالنَّجُوْم অর্থাৎ আমার মোজা সম্পর্কিত হাদীস যে সন্তরজন সাহাবী বর্ণনা করেছেন তারাও اَصْحَابِي كَالنَّجُوْم -এর অন্তর্জুক্ত। অতএব উক্ত হাদীসকে গ্রাহ্য না করে চলা ভ্রষ্টতা ভিন্ন অন্ন কিছুই নয়।

## মোজার উপর মাসহের ব্যাপারে মনীষীদের অভিমত :

- ২০ হযরত ইমাম আবৃ হানীফা (র.) বলেন, যতক্ষণ পর্যন্ত মোজার উপর মাসহের হাদীস আমার নিকট দিবালোকের ন্যায় সুস্পষ্ট হয়ে উঠেনি ততক্ষণ পর্যন্ত আমি মোজার উপর মাসেহ করাকে বৈধ মনে করিনি। কারণ এর হাদীস অস্বীকারের কোনো যুক্তি প্রমাণ নেই।
- ২. ইমাম কারখী (র.) বলেছেন, যে ব্যক্তি মোজার উপর মাসহ করাকে অবৈধ মনে করবে আমি তার সম্পর্কে কুফরির আশঙ্কা করি। কারণ এ ব্যাপারের হাদীসসমূহ তাওয়াতুরের পর্যায়ে চলে গেছে। এ কারণেই ফকীহগণ মোজার উপর মাসেহের বৈধতাকে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বৈশিষ্ট্য মনে করা হয়।

## মোজার উপর মাসহের সময়সীমা :

যদি মোজার উপর মাসেহকারী ব্যক্তি মুসাফির হয়, তবে তিন দিন তিন রাত মাসহ করতে পারবে। আর যদি মুকীম তথা স্থায়ী বাসস্থানে অবস্থানকারী ব্যক্তি হয় তবে একদিন একরাত মাসহ করতে পারবে।

### একটি প্রশু ও জবাব :

প্রশ্ন: মোজার উপর মাসহ করা ধর্মের একটি প্রাসঙ্গিক বিষয় তা সত্ত্বেও গ্রন্থকার (র.) এটাকে বুনিয়াদী বিষয় হিসেবে উল্লেখ করলেন কেন?

#### উত্তর :

- ১. মোজার উপর মাসহের হাদীসটি তাওয়াতুরের পর্যায়ে পৌছে গেছে। আর হাদীসে তাওয়াতুরের হুকুম হলো তা অস্বীকারকারী কাফের অথচ উক্ত হাদীসকে অস্বীকার করতঃ রাফেজী ও শীয়া সম্প্রদায় মোজার উপর মাসহকে অবৈধ মনে করে। তাই এটি প্রয়োজনের তাকিদে বুনিয়াদী আকিদায় পরিণত হয়েছে।
- ২. অজুর ক্ষেত্রে উভয় পা টাখনুসহ ধৌত করা ফরজ। মোজার উপর মাসেহের কারণে পা টাখনুসহ ধৌত করার প্রয়োজন পড়ে না।

কিন্তু শীয়া ও রাফেজী সম্প্রদায় মোজার উপর মাসহ অবৈধ ঘোষণা দিয়ে উভয় পা টাখনুসহ ধৌত করাকে ফরজ বলেছে এবং এটি আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বিরুদ্ধে একটি স্থায়ী আলোচ্য বিষয় হিসেবে গণ্য করেছে। তাই এটি আকিদার রূপ ধারণ করেছে। যেহেতু এটিকে মান্য করা সকল মু'মিনের জন্য অপরিহার্য। তাই গ্রন্থকার (র.) এটিকে বুনিয়াদী আকিদা হিসেবে এখানে উল্লেখ করেছেন।

#### দ্বাদশ পাঠ

## হজ ও জিহাদ সম্পর্কে আকিদা

وَالْحَجُّ وَالْجِهَادُ فَرْضَانِ مَاضِيَانِ مَعُ اُولِي الْاَمْرِ مِنْ اَئِيَّةِ الْمُسْلِمِيْنَ بِرِهِمْ وَالْجِهَادُ فَرْضَانِ مَاضِيَانِ مَعُ اُولِي الْاَمْرِ مِنْ اَئِيَّةِ الْمُسْلِمِيْنَ بِيرِهِمْ وَفَاجِرِهِمْ اللهِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَ يُبْطِلُهُمَا شَيْ وَلاَ يُنْقِضُهُمَا.

অনুবাদ: হজ ও জিহাদ দু'টিই ফরজ। যা মুসলিম শাসকের অধীনে কিয়ামত পর্যন্ত জারি থাকবে। চাই সে সংকর্মশীল হোক বা অসংকর্মশীল। কোনো কিছুই এদু'টোকে বাতিল বা রহিত করতে পারবে না।

# ক্ষ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>স্ট্র</mark>ান্ত

غُولَهُ وَالْحَيُّ : এখান থেকে গ্রন্থকার (র.) হজ ও জিহাদ সম্পর্কে কি কি আকিদা পোষণ করতে হবে তার বর্ণনা শুরু করেছেন।

#### হজ ফরজ :

হজ হলো ইসলামের পঞ্চম রোকন। যে ব্যক্তি স্বীয় অবস্থান স্থল থেকে কা'বা শরীফে গমনাগমনের খরচ বহনের সামর্থ্যবান হবে, তার জন্য হজ করা ফরজ।

- \* नकली प्रतिल : आल्लार তা'আला वरलन وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ अर्थार आल्लार जा'आला कना का'वात रक कता मानूरसत कना अर्थार जालार का का'वात रक कता मानूरसत कना कतका (य जारू कक्ष्म रहारह।
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন- وَاتِشُوا الْحُتَّجُ وَالْعُمْرَةُ لِللهِ अন্যত্র আল্লাহ তা'আলার জন্য হজ ও ওমরা সম্পূর্ণ করা।
   -[সূরা বাকারা]

#### হজ কিয়ামত পর্যন্ত চলবে :

বায়তুল্লাহর হজ কিয়ামত পর্যন্ত বিরামহীনভাবে চলতেই থাকবে এতে কোনো ধরনের সন্দেহের অবকাশ নেই। এমনকি একটি পলকের জন্যও বায়তুল্লাহর হজ আল্লাহ তা'আলা বন্ধ রাখেননি এবং রাখবেনও না। আহলে সূন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা এটিই। এর বিপরীত আকিদা পোষণকারী বিপথগামী। আহলে সূন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা এটিই। এর বিপরীত আকিদা পোষণকারী বিপথগামী। ভালাই হয়, যা জীবনের জন্য বিনাশ স্বরূপ তখন ডাক্তার ও অনিচ্ছা সত্ত্বেও ক্যান্সার থেকে আরোগ্য দানের জন্য তার শরীরে অস্ত্র পাচারে বাধ্য হয়। ঠিক তদ্রুপ শস্য ও শরীর নামক ইসলামে যখন আগাছা ও ক্যান্সার নামক ইসলামের দুশমন কাফেররা ইসলামের বিরুদ্ধে উঠে পড়ে লেগে যায়। আর এর জন্য হরেক রক্মে পন্থা অবলম্বন করে যা ইসলাম নাশের জন্য যথেষ্ট, ঠিক সেই মুহূর্তে নিরূপায় হয়ে অনিচ্ছা সত্ত্বেও এই আগাছা ও ক্যান্সার নামক কাফেরদেরকে দূরীভূত করার জন্য ইসলামকে প্রতিষ্ঠা করার লক্ষ্যে আল্লাহ তা'আলা অস্ত্রপাচার ও কান্তে নামক জিহাদকে ফরজ করেছেন মুসলমানদের উপর। নিম্নে জিহাদ ফরজ হওয়ার স্বপক্ষে দলিল পেশ করা হলো।

- \* नकनी দिनन : আল্লাহ তা'আলা বলেন- كُرِّهُ لَّكُمُ كُرُهُ لَكُمُ অর্থাৎ তোমাদের উপর জিহাদকে ফরজ করা হয়েছে । অথচ তা তোমাদের নিকট অপছন ।
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা বলেন يَاْيَهُمْ وَمَاْوُهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمُصَيْدُ. अर्थार वालाह তा'আলা বলেন وَاغُلُظُ عَلَيْهِمُ وَمَاْوُهُمُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمُصِيْدُ. কাফের ও মুনাফিকদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করুন এবং তাদের সাথে কঠোরতা অবলম্বন করুন। তাদের ঠিকানা হলো জাহান্নাম। তাদের প্রত্যাবর্তনস্থল কতইনা নিকৃষ্ট। [সূরা তাওবা]

#### জিহাদের উদ্দেশ্য:

### জিহাদ কিয়ামত পর্যন্ত চলবে :

জিহাদ তথা ইসলাম ধর্মকে প্রতিষ্ঠাদানের জন্য যুদ্ধ কিয়ামত পর্যন্ত দুনিয়াতে চলবে। এতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। কারণ রাস্ল ﷺ বলেছেন– الْيُحِهَادُ مَاضٍ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَة অর্থাৎ জিহাদ কিয়ামত পর্যন্ত চলবে। شَلْثُ مِنْ اَصْلِ الْاَيْمَانِ اَلْكُفُّ عَمَّنْ قَالَ لَا اللهُ اِلّا عَلَيْهُ اللهُ ا

## একটি প্রশু ও তার জবাব :

প্রশ্ন : গ্রন্থকার (র.) হজ ও জিহাদ উভয়টিকে অন্যান্য ইবাদত হতে পৃথক করতঃ একত্রে উল্লেখ করার কারণ কি?

উত্তর: সকল ইবাদতকে সাধারণত তিনভাগে ভাগ করা যায়। যথা— ১. শারীরিক ইবাদত। যেমন— নামাজ ও রোজা। ২. আর্থিক ইবাদত। যেমন— জাকাত ও সদকা। ৩. শারীরিক ও আর্থিক উভয়ের সমন্বয়ে ইবাদত। যেমন— হজ ও জিহাদ। হজের ক্ষেত্রে যেমন অর্থ ব্যয় হয় তেমন শরীরের খাটুনিও প্রয়োজন। তেমন হজের ক্ষেত্রে সফর করতে হয় আর সাফা মারওয়ায় দৌড়াতে হয়। অনুরূপ জিহাদের ক্ষেত্রেও সফর করতে হয়, দৌড়াতে মেহনত করতে হয় এমনকি প্রচুর পরিমাণ অর্থও ব্যয় হয়। আর হজের মওসুমে সকল লোক একত্রে সমবেত হওয়ার মাধ্যমে সাক্ষাৎ সংঘটিত হয় জিহাদের ক্ষেত্রেও তা হয়। মোটকথা হজ শারীরিক ও আর্থিক ইবাদত অনুরূপ জিহাদও শারীরিক ও আর্থিক ইবাদত তাই উভয়টিকে একত্রে এবং অন্যান্য ইবাদত হতে ভিন্নভাবে উল্লেখ করেছেন।

ভিন্ত নিত্ত ভিন্ত ভিন্

হজ ও জিহাদ করতে হলে নেতৃত্বের অধীনে তা সম্পাদন করতে হবে এবং মুজাহিদের দলে শরিক হতে হবে। এতে নেতা নিম্পাপ হওয়া শর্ত নয়; বরং সে যদি ফাসেক, পাপী ও গুনাহগার হয় তবুও তার নেতৃত্ব মেনে নিতে কোনো আপত্তি উত্থাপন করবো না। এটাই হলো আহলে সুত্রত ওয়াল জামাতের আকিদা।

অপর হাদীসে রাসূল ৠবারী বলেন-

عَنْ عَوْف بْنِ مَالِكِ الْاَشْجَعِيِّ قَالَ سَمِعْتُ رَسُوْلَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ خِيَالُ اَئِمَّ تَكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهِمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهُمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهُمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهُمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهُمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهِمْ وَيَصِّلُونَ عَلَيْهُمُ وَشَرَالُ اَئِمَّتِكُمُ وَتَصِلُونَهُمُ وَيُبْغِضُونَكُمُ وَتَلْعَنُونَهُمُ وَيُبْغِضُونَكُمُ وَتَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَنُونَهُمُ وَيَلْعَلُهُمُ عَنْدَ ذَلِكَ قَالَ لَا مَا وَيَلْعَدُونَ هَامُ اللّهِ الْفَلَا تُنَابِذُهُمُ عِنْدَ ذَلِكَ قَالَ لَا مَا قَامُونَ فَاللّهُ وَاللّهُ الْمَالُونُ وَلَيْكُمُ النَّصَلَاةَ الْاَ مَنْ وُلِّي عَلَيْهِ.

উপরিউক্ত হাদীসদ্বয় দারা স্পষ্ট বুঝা যায় যে, মুসলমানদের নেতৃত্বদানকারী সৎকর্মশীল হওয়া শর্ত নয়; বরং সৎকর্মশীলও হতে পারবে। আবার অসৎকর্মশীলও হতে পারবে। কিন্তু রাফেজীও শিয়া সম্প্রদায়ের আকিদা হলো জিহাদ ও হজের নেতৃত্ব দানকারী ব্যক্তি বা ব্যক্তিবর্গ অবশ্য নিম্পাপ হতে হবে। তাদের এই অভিমতটি কুরআন সুন্নাহ বিরোধী, তাই তাদের অভিমতটি গ্রহণযোগ্য নয়। কারণ নবী রাস্লগণ ছাড়া কেউ নিম্পাপ নয়। অতএব তাদের মতে এ কথা প্রমাণিত হয় যে, সকল মুসলমানকেই নেতৃত্বহীন থাকতে হবে। অথচ এমনটি কখনো সম্ভব হতে পারে না।

## মালাকুল মাউত ও কিরামান কাতেবীন-এর প্রতি ইমান

وَنُوْمِنُ بِالْكِرَامِ الْكَاتِبَيْنِ وَإِنَّ اللَّهَ قَدْ جَعَلَهُمْ عَلَيْنَا حَافِظِيْنَ وَلِيَّ اللَّهَ قَدْ جَعَلَهُمْ عَلَيْنَا حَافِظِيْنَ وَلُغُومِنُ بِمَلَكِ الْمَوْتِ الْمُوكَل بِقَبْضِ اَرْوَاجِ الْعَالَمِيْنَ.

অনুবাদ: আমরা কিরামান কাতেবীন নামক সম্মানিত দুই ফেরেশতার প্রতি ঈমান রাখি। আর নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে আমাদের রক্ষক হিসেবে নিযুক্ত করেছেন এবং আমরা মালাকুল মাউত। আজরাঈল (আ.)] ফেরেশতার প্রতি ঈমান রাখি। যাঁকে জগৎবাসীর রহসমূহ কবজ করার জন্য নিযুক্ত করা হয়েছে।

## খ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শ্লেক</sup>

অर्था९ मानूष मिनिक ভाला-भम त्य काक वा : قُولُهُ وَنُؤُمِنُ بِالْكِرَامِ الْكَاتِبَيْنِ العَ কর্ম সম্পাদন করে তা লিপিবদ্ধ করার জন্য আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক মানুষের দুকাঁধে দু'জন সম্মানিত ফেরেশতা নিযুক্ত করে রেখেছেন। যাদেরকে কিরামান কাতেবীন নামে অবিহিত করা হয়। এই দুই সম্মানিত ফেরেশতার প্রতি ঈমান রাখা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বৈশিষ্ট্য। وَانَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظينَ كِرَامًا كَاتِبِيْنَ -अएत अम्भर्त जाल्लार जांजान रालन অর্থাৎ হে দুনিয়ার মানুষেরা নিশ্চয় তোমাদের উপর তত্ত্বাবধায়ক নিযুক্ত রয়েছে। তারা হলো কিরামান কাতেবীন। তারা ঐ সব বিষয়ে জানে যা তোমরা করে -[সুরা ইনফিতার] থাকো ৷ إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ -जाज आल्लार जा'जाला रेंतु भाम करतन वर्शा यथन पूजन السَّرِمَّال تَقَعِيْدُ مَا يَلُفِظُ مِن قَولِ اللَّ لَدَيْهِ رَقِيْبُ عَتِيْدُ-ফেরেশতা ডানে ও বামে বসে তার কার্যাবলি গ্রহণ করেন। সে যে কথাই উচ্চারণ করে তাই গ্রহণ করার জন্য তার কাছে সদা-সর্বদা প্রহরী প্রস্তুত রয়েছে। -[সূরা ক্বাফ] لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴿ عَلَفِهِ صَالَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ অনুসরণকারী রয়েছে তার অগ্রে ও পশ্চাতে। তারা আল্লাহ তা'আলার হুকুমে তাকে পাহারা -[সূরা রা'দ] দেয়। विना आय़ारा वाल्लार वा'वाला वारता वर्लन اِنَّ رُسُلَنَا يَكْتَبُوْنَ مَا تَمْكُرُونَ –वरा आय़ारा वाल्लार वा'वाला वारता वर्लन নিশ্চয় আমার আল্লাহ প্রেরিত দূতরাই লিখে রাখি যা তোমরা কৌশল কর। –[সূরা ইউনুস] এছাড়াও রাসূল খুল্মা কিরামান কাতেবীন ফেরেশতার কথা বহু হাদীসে বলেছেন। উক্ত দু'ফেরেশতার একজন বান্দার ডান কাধে থাকে এবং তার সৎকর্মসমূহ লিখেন। আর অপরজন বাম কাঁধে থাকেন এবং তার পাপসমূহ লিখেন। কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা বান্দার নিকট উক্ত আমলনামা প্রকাশ করবেন।

অন্যত্র আল্লাহ তা আলা আরো বলেন حَتَى إِذَا جَاءَ اَحَدُكُمُ الْمَوْتَ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا जर्णाव আল্লাহ তা আলা আরো বলেন المَوْتَ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا जर्णाद এমনকি যখন তোমাদের কারো নিকট মৃত্যু চলে আসে তখন তাকে আমার দূতগণই মৃত্যুদান করেন। এতে তারা শিথিলতা করে না বা অন্য মনস্কতা প্রদর্শন করেন।

—[সূরা আন'আম]

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা মালাকুল মাউত এর সত্যতা প্রমাণিত হলো। তিনি সকল সৃষ্টজীবের মৃত্যু দান করেন। তাকে এ দায়িত্ব দেওয়া হয়।

### একটি প্রশু ও তার জবাব :

প্রশ্ন: এ কথাটা তো চির সত্য যে, মালাকুল মাউত [আজরাঈল] ফেরেশতা হলেন একজন। আর একই সময়ে দেখা যায় অনেক প্রাণী মৃত্যুবরণ করে। তাহলে তাঁর একার পক্ষে এতজনের মৃত্যু দান কিভাবে সম্ভব হয়?

জবাব : এ প্রশ্নের জবাবে প্রখ্যাত মুফাসসির হযরত মুজাহিদ (র.) বলেন, কোনো ব্যক্তি যখন খাবার খেতে বসে তখন তার থালায় বিভিন্ন প্রকার খাবার থাকে। যেমন, থালার মধ্যে কমলা, আপেল, বেদানা, আঙ্গুর, পেঁপে ও আম ইত্যাদি। এমতাবস্থায় তার থালা হতে যে কোনো ফল খেতে তার বেগ পেতে হয় না। ইচ্ছা করলে সে এক সাথে কয়েকটি ফল খেতে পারে। ঠিক হযরত আজরাঈল (আ.)-এর সামনে গোটা বিশ্বকেই আল্লাহ তা আলা থালার মতো করে রেখেছেন। হুকুম হলেই হযরত আজরাঈল (আ.) একজনকে মৃত্যুদান করেন এবং হুকুম হলে একই সময় একাধিক মানুষকে মৃত্যুদান করেন। এতে তাঁর একটুও বেগ পৈতে হয় না। একটুক্ত হয় না। মুতরাং এখন আর এ ব্যাপারে কোনো প্রশ্ন অবশিষ্ট রইল না।

## কবরের সুখ শান্তি সত্য

وَنُوْمِنُ بِعَنَابِ الْقَبْرِ وَنَعِيْمِهِ لِمَنْ كَانَ لِلْالِكَ اَهْلًا وَبِسُوَالِ الْمُنْكُرِ
وَالْتَنكِيْرِ لِلْمَيِّتِ فِي قَبْرِهِ عَنْ رَبِّهِ وَلَبِيّبِهِ وَ دِيْنِهِ عَلَىٰ مَا جَاءَتْ بِهِ
الْآنكِيْرِ لِلْمَيِّتِ فِي قَبْرِهِ عَنْ رَبِّهِ وَلَبِيّبِهِ وَ دِيْنِهِ عَلَىٰ مَا جَاءَتْ بِهِ
الْآنكِيْرِ لِلْمَيْتِ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ اللهُ عَنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ اللّهُ عَنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ اللّهُ عَنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ اللّهُ عَنْهُمْ الْجَمَعِيْنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

অনুবাদ: আমরা কবরের আজাবও তার শাস্তির উপর ঈমান রাখি। যা প্রদত্ত হবে তার উপযুক্ত লোকদের উপর এবং আমরা মৃত ব্যক্তিকে কবরে তার রব বা প্রতিপালক, তার রাসূল ও ধর্ম সম্পর্কিত মুনকার নাকীর ফেরেশতাদ্বয়ের প্রশ্ন করার উপর ঈমান রাখি। রাসূল ক্ষ্মিট্র ও তাঁর সাহাবায়ে কেরাম (রা.) থেকে যে হাদীস এ সম্পর্কে বর্ণিত হয়ে আসছে তার উপর ভিত্তি করে। আর কবর হয়তো জায়াতের উদ্যানসমূহ হতে একটি উদ্যান হবে অথবা জাহায়ামের গর্তসমূহ থেকে একটি গর্ত।

## <sup>এই</sup> প্রাসন্থিক আলোচনা শ্লিক্ত

ضُوْلُهُ وَنُؤُمِنُ بِعَذَابِ الْقَبْرِ النَّعِ अर्था९ आमता करातत आजारित উপत क्रेमान ताथि। निप्ति वित अक्षर्भ अर्प्यार्क जालाठना कता राला।

#### কবরের আজাব:

কুরআন ও হাদীসের আলোকে আমরা পরকালীন জীবনের অনেক দিক সম্পর্কে জানতে পারি। এগুলো আমাদের ঈমানের অবিচ্ছেদ্য অংশ। এর মধ্যে রয়েছে মৃত্যুর পর পুনরুখানের আগের অবস্থা। মহান আল্লাহ তা'আলা বলেন ايَّتَ اللَّهُ الْخَيْنَ اَمَنُوا بِالْقَوْلِ الشَّابِتِ فِي الْحَيْنِ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُضَلُّ اللَّهُ مَا يَشَاءُ مَا يَشَاءُ আ্লাহ শাশ্বত বাণীতে সুপ্রতিষ্ঠিত রাখবেন ইহ ও পরজীবনে। আর আল্লাহ তা'আলা জালেমদেরকে বিল্রান্তিতে রাখবেন এবং তিনি যা ইচ্ছা করেন তাই করেন। —[সূরা ইবরাহীম]

এ আয়াত থেকে স্পষ্ট জানা যায় যে, ইহ জীবনের মতো পরজীবনেও শ্বাশ্বত বাণীর উপর প্রতিষ্ঠিত থাকার প্রয়োজন রয়েছে। বিভিন্ন হাদীস দ্বারা জানা যায় পরকালীন জীবনের শুরুতেই মুনকার নাকীর ফেরেশতাদ্বয়ের প্রশ্নের মাধ্যমে এ প্রতিষ্ঠা প্রমাণিত হবে।

অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন-

وَلُوْ تَرْكَى إِذِ الظَّالِمُوْنَ فِيْ غَمَرَاتِ أَلْمَوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ بَاسِطُوْا اَيْدَيْهِمْ اَحْرِجُوَا اَنْفُسَكُمْ الْيُوْمَ تُخْزَوْنَ عَدَابَ الْهُوْنَ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُوْنَ عَلَى اللّهِ عَيْرَ النَّمَوِّرَ فَي اللّهِ عَنْ النَّاتِمِ تَسْتَكُبُرُوْنَ.

অর্থাৎ যদি তুমি দেখতে, যখন জালিমরা মৃত্যু যন্ত্রণায় থাকবে। আর ফেরেশতারা হাত বাড়িয়ে বলবে, তোমাদের প্রাণ বের কর। তোমরা আল্লাহ তা'আলা সম্বন্ধে অন্যায় কথা বলতে এবং তাঁর নির্দেশ সম্পর্কে ঔদ্ধত্য প্রকাশ করতে। সে জন্য তোমাদেরকে অবমাননাকর শান্তি প্রদান করা হবে। –[সূরা আন'আম] এ আয়াতে মৃত্যুকালীন ও মৃত্যুর পরবর্তীকালীন আজাবের কথা জানা যায়।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ১৪-খ

حَتَّى إِذَا جَاءَ آحَدَكُمُ الْمَوْتُ قَالَ رُبُّ إِرْجِعُوْنِ لَعَلِّى أَعْمَلُ صَالِحًا فِيْمَا تَرَكُت كَلَّا إِنَّهَا كَلَّمَ أَلَمُوْنَ قَالَ رُبُّ إِرْجِعُوْنِ لَعَلِّى أَعْمَلُ صَالِحًا فِيْمَا تَرَكُت كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَائِلَهَا وُمِنْ وَرَائِهِمٌ بَرْزَخُ الِي يَوْمِ يُبْعَثُونَ.

অর্থাৎ যখন তাদের কারো মৃত্যু উপস্থিত হয় তখন সে বলে! হে আমার প্রতিপালক! আমাকে পুনরায় প্রেরণ কর। যাতে আমি সৎকর্ম করতে পারি যা আমি পূর্বে করিনি। না এটা হবার নয়। এতো তার একটি উক্তি মাত্র। আর তাদের সম্মুখে বরজখ থাকবে পুনরুখান দিবস পর্যন্ত। হযরত আবৃ হানীফা (র.) বলেন— মুনকার নাকীরের প্রশ্ন চির সত্য। যা কবরের মধ্যে হবে। কবরের মধ্যে বান্দার রহকে ফিরিয়ে দেওয়াও সত্য। কবরের চাপ ও কবরের আজাব সত্য। কাফেররা সবাই এ শাস্তি ভোগ করবে। কোনো কোনো পাপী মু'মিনও তা ভোগ করবে।

## মৃতকে কবরে জীবিতকরণ:

মৃত ব্যক্তিদেরকে তাদের কবরে জীবিতকরণ, তাদেরকে কবরে মুনকার নাকীরের জিজ্ঞাসাবাদ, কাফের, ফাসেকের জন্য কবরের আজাব প্রসঙ্গে আহলে সুনুত ওয়াল জামাত ও মুতাযিলা সম্প্রদায়ের মাঝে মতবিরোধ রয়েছে।

#### আহলে সুনুত-এর মতামত :

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের মতে মৃত ব্যক্তিদেরকে তাদের কবরে জীবিত করা হবে ও তাদেরকে মুনকার নাকীরের জিজ্ঞাসাবাদ এবং কাফের ও ফাসেকের জন্য কবরের আজাব সংঘটিত হওয়া এসব চির সত্য। এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

### মু'তাযিলাদের মতামত :

মু'তাযিলাদের অধিকাংশ মু'তাআখখীরিন বিশেষ করে যাবান ইবনে ওমর এবং বিশর আল মুবাইসী এর অভিমত হলো মৃতকে কবরে জীবিতকরণ, মুনকার নাকীরের জিজ্ঞাসাবাদ, কাফের ও ফাসেক এর কবরে আজাব সত্য নয়।

#### জুবাঈ ও তার পুত্রের মতামত :

আবৃ আলী আল জুবাঈ ও তার পুত্র ও বলখী মুনকার নাকীর ফেরেশতাদের নামকে অস্বীকার করেন। তারা বলেন, জিজ্ঞাসাবাদের সময় কাফের হতে যা প্রকাশ পায় তাই মুনকার। আর নাকীর হচ্ছে ফেরেশতাদ্বয়ের উত্যক্ত করা।

#### সালেহী ও অন্যান্যদের মতামত :

সালেহী, ইবনে জারীর তাবারী ও একদল কাররামিয়া বলেন যে, কবরে মৃতকে জীবিত করা ছাড়াই আজাব দেওয়া হবে।

## কালাম শাস্ত্রবিদদের মতামত:

দার্শনিক বা কালাম শাস্ত্রবিদগণ বলেন, কাফের ও ফাসেকের শরীরে অনুভূতি ছাড়াই শাস্তি দেওয়া হবে। অতঃপর যখন হাশরের ময়দানে উঠানো হবে তখন একবার শাস্তি অনুভব হবে।

#### আবু খ্যাইল ও অন্যান্যদের মতামত:

আবূল হুযাই আল আল্লাফ ও বিশর ইবনে মু'তামার এর এ ব্যাপারে অভিমত হলো– কাফেরদেরকে দু ফুৎকারের মধ্যবর্তী সময়ে শান্তি দেওয়া হবে।

### আহলে সুনুত-এর দলিল :

#### নকলী দলিল:

উপরে উল্লিখিত সকল প্রান্ত মতবাদের বিপরীতে আহলে সুন্নাহ এর অভিমত দলিল সহ নিমে উল্লেখ করা হলো- যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন- اَلنَّارُ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًا وَيُومَ السَّاعَةُ اَدُخُلُوا اَلَ فِرُعَوْنَ اَشَدَ الْعَذَابِ এর -سَاعَةُ الْمُوْتِ করি করির স্পুক্ত করে সকাল-সন্ধ্যায় শান্তি দেওয়ার কথা বলা হয়েছে। আর তা হবে কবরে।

वाता करदृत्त भाछि तुकाता ररारः । أَغُرقُوا فَأَدُخُلُوا نَارًا -प्राता करदृत्त भाछि तुकाता ररारः ।

- \* जना आयारा जाल्लार ठा'जाला जारता वरलन- يُثَيِّتُ اللَّهُ الَّذِيُنُ بُالْقَوْلِ الشَّابِتِ अना आयारा जाल्लार ठा'जाला जारता वरलन এ आयाराठी नाजिलार रियरह कवरतत आजाव अस्भर्ति।
- إِسْتَنْزِهُوا مِنَ الْبَوْلِ فَانَّ عَامَّةَ عَذَابِ الْقَبْرِ مِنْهُ मशनती रयत्र पूरामान क्षित \*
- الْقَبْرُ رَوْضَةً مِن رِيَاضِ اللَّجُنَّةِ اَوْ حُفْرَةً مِنْ حَفَرِ النَّارِ -जना शनीरन तामून " " "
- يُسَلُّطُ عَلَى الْكَافِرِ فِيْ قَبْرِهِ تِسْعَةً وَّتِسَّعِيْنَ تِنِّينُنَّا -अन्य शनीरम त्रामृत क्षिक्षेत्रा \*
- سَالْتُ عَائِشَهُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَذَابَ الْقَبْرِ वर्ণिष्ठ \* فَقَالَ نَعَمُ عَذَابُ الْقَبْرِ حُقُّ

উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দ্বারা যখন কবরের শান্তি সাব্যন্ত হলো তখন কবরে মৃতকে জীবিত করা ও জিজ্ঞাসাবাদ করা সাব্যন্ত করার বিষয়াদি প্রমাণিত হলো । এতক্ষণ পর্যন্ত কুরআন ও হাদীসের দলিল দ্বারা ভ্রান্তদের অভিমতকে প্রতিহত করা হয়েছে, আর এখন যৌক্তিক দলিল প্রদান করা হচ্ছে। কারণ যারা কবরের আজাব স্বীকার করে তারা মৃতকে জীবিতকরণ ও জিজ্ঞাসাবাদও স্বীকার করে। আর রাস্ল الْمَا اللَّهُ الْمَا الْمُدَانِ اَسْدُودَانِ اَنْرَقَانَ يُقَالُ لِاَ حَدِهِمَا الْمُدْكَرُ وَالْاَ خَرِ الشَّكِيْرِ،

#### যৌক্তিক দলিল:

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতগণ বলেন, কবরে আজাব দেওয়া আল্লাহ তা'আলার জন্য সম্ভব। কারণ তিনি সর্ব বিষয়ে ক্ষমতাবান। তাছাড়া এ সম্পর্কে যখন কুরআন ও হাদীসে বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে তখন তা মেনে নিতেই হবে। আর মৃতকে কবরে জীবিত করা হবে। কারণ জীবিত করা ব্যতীত মৃত লাশ জড় পদার্থের মতো। ফলে তাকে শাস্তি দেওয়া না দেওয়া সব সমান।

## মু'তাযিলাদের দলিল:

#### मिला नकनी :

মুতাযিলা সম্প্রদায় তাদের নিজেদের স্বপক্ষে দলিল পেশ করে বলেন- আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন- لَا يَذُوُفُونَ فِيها الْمَوْتَةَ الْاُولٰي এই আয়াত দ্বারা কেবল একবার মৃত হওয়ার কথা প্রমাণ হয়। কিন্তু যদি কবরে ব্যক্তিকে জীবিত করা হয় তাহলে দু'বার মৃত হওয়া আবশ্যক হয়। যা আয়াতের মর্মার্থের বিপরীত। অথচ আয়াতের বিপরীত কোনো বিষয় সংঘটিত হওয়া অসম্ভব।

#### যৌক্তিক দলিল:

যদি কাউকে গুলি করে হত্যা করা হয় এবং তার অঙ্গ প্রত্যঙ্গ ছিন্ন বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়। আর এমতাবস্থায় মৃতকে কোনোভাবেই শাস্তি দেওয়া সম্ভব নয়। তাছাড়া কাউকে বাঘে খেয়ে ফেললে বা অগ্নিতে পুড়ে ছাই হয়ে গেলে তাকেও শাস্তি দেওয়া সম্ভব নয়। কেননা যে বস্তুর প্রাণ নেই তাকে শাস্তি দেওয়া অর্থহীন; বরং বোকামীও। এজন্য যে, যে দেহে প্রাণ নাই সেই দেহ জড় পদার্থের ন্যায় আর জড় পদার্থের অনুভব ক্ষমতা নেই। অতএব অনুভবহীন দেহে শাস্তি দেওয়া গুধু অন্র্থকই নয় বরং বোকামীরও বহিঃপ্রকাশ।

#### মু'তাযিলাদের দলিলের জবাব :

ভারা যে আয়াত দ্বারা দলিল উত্থাপন করেছে সে আয়াতে জায়াতীদের গুণ বর্ণনা করা হয়েছে। فَيْهَا عَلَى عَلَيْهَا ইয়ার জায়াত-এর দিকে প্রত্যাবর্তন হয়েছে। আয়াতে অর্থ হবে لَا يَجْنَهُ فَي الْجُنَةُ فِي الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلِي الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلِي الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلِي الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَا الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلِي الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَيْ الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَى الْجُنَةُ وَلَا الْجُنَاقُ وَلَا الْجَنَاقُ وَلَا الْجُنَاقُ وَلَالْجُنَاقُ وَلَا الْجُنَاقُ وَلَاقُوا الْجُنَاقُ وَلَالْمُ وَالْعُلَاقُ وَلَاقُوا وَلَا الْجُنَاقُ وَلَا الْجُنَاقُ وَلَاقُوا وَلَا الْجُنَاقُ وَلَاقُوا وَلِي الْجُنَاقُ وَلِي الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى وَلِي الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِي وَلِي الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِي وَلِهُ وَل

## আল জুবাই ও তার পুত্রের জবাব :

আল জুবাঈ ও তার পুত্র যে মতামত ব্যক্ত করেছে তা সকল আলেমের ঐকমত্যের বিপরীত। অতএব তাঁদের মতামত পরিত্যক্ত বলে সাব্যস্ত হলো। কারণ সকল আলেমই মুনকার নাকীর ফেরেশতাদ্বয়কে স্বীকার করে নিয়েছেন।

#### সালেহীদের প্রতিউত্তর :

জীবিত করা ব্যতীত শাস্তি দেওয়া বিবেক বিরোধী। শর্মী সকল বিধি বিধান বিবেক সম্মত। মৃত লাশকে শাস্তি দেওয়া জড় পদার্থকে শাস্তি দেওয়ার মতো। তাই তা বিবেক বিরোধী বলে পরিগণিত।

#### কবরের আজাবের পদ্ধতি :

মৃতকে কবরে রাখার পর আল্লাহ তা'আলা তার শরীরে এই পরিমাণ অনুভূতি শক্তি দান করবেন যার দ্বারা সে কবরের শাস্তি বা শাস্তি অনুভব করতে পারে। অতঃপর সে অনুভূতির উপর আজাব বা শান্তি দেওয়া হবে। হাদীস শরীফে বর্ণিত আছে মৃতকে যখন কবরস্থ করা হয় তখন তার নিকট কালো ও নীল বর্ণের দুজন ফেরেশতা আসে এবং তাকে তার প্রভু, নবী ও ধর্ম সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করেন। যদি জবাব দিতে সক্ষম হয় তবে তার জন্য নিয়ামত দেওয়া শুরু হয়। আর যদি জবাব দিতে অক্ষম হয় তাহলে শাস্তি দেওয়া শুরু হয়। নিশ্চয় কবর জান্নাতের বাগানসমূহের একটি বাগান অথবা জাহান্নামের গর্তসমূহ হতে একটি গর্ত।

## পুনরুখান, আমলের প্রতিদান ও হিসাব সত্য

ونُوُمِنُ بِالْبَعْثِ وَجَزاءِ الْاَعْمَالِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالْعِرْضِ وَالْحِسَابِ وَقِرَاءَةِ الْكِتَابِ.

অনুবাদ: আর আমরা পুনরুথান, হাশরের দিন, প্রতিদান, আমলনামা পেশ, হিসাব নিকাশ এবং আমলানামা পাঠ করার প্রতি ঈমান রাখি।

## ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>শ্ল</mark>মিন্

పَوْلُهُ وَنُوُّمِنُ بِالْبَعْدِ الْخ : অর্থাৎ মানুষ মরে গেলে পুনরায় আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে কিয়ামতের পূর্ব মুহ্তে জীবন দান করবেন এবং তাদের বিচারকার্য সম্পাদন করবেন। এর উপর সকলের ঈমান রাখা ফরজ। কারণ এটি ঈমানের সপ্তম রোকন। যারা তা অস্বীকার করবে তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা ভয়ঙ্কর শাস্তি দিবেন বলে উল্লেখ করেছেন।

যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন— وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

উপরিউক্ত আয়াত একথাই প্রমাণ করে যে, পুনরুখান চিরসত্য। অতীতে পুনরুখান সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে। প্রয়োজন বোধে সেখানে দেখা যেতে পারে।

ভাগি আল্লাহ তা'আলা কিয়ামত দিবস সংঘটিত করবেন এবং সকল মানুষকে সমবেত করবেন যার যার আমলের প্রতিদান দেওয়ার জন্য। যদি সে সংকর্মশীল ও ন্যায়পরায়ণ হয়, তবে তাকে প্রতিদান সরপ জায়াত ও আল্লাহর রেজামন্দি বা সম্ভিষ্টি দান করবেন। আর যদি সে অসৎ কর্ম সম্পাদনকারী হয় তাহলে তাকে প্রতিদান হিসেবে জাহায়াম ও শাস্তি দিবেন। উক্ত দিবসে বান্দা ছোট বড়, প্রকাশ্য অপ্রকাশ্য যত কর্ম সম্পাদন করেছে সবই প্রকাশ হয়ে যাবে। চাই উক্ত কর্ম ভালো হোক কিংবা মন্দ। আর সেদিনের মালিক একমাত্র আল্লাহই থাকবেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন مَالِكَ يَوْم النِّذِيْن তিনি কিয়ামত দিবসের মালিক।

অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُوْنَ فِيْهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفَى كُلَّ – অর্থাৎ তোমরা জ দিনকে ভয় কর যেদিন তোমরা প্রত্যাবর্তিত হবে আল্লাহর দিকে। অতঃপর প্রত্যেককেই তার কৃতকর্মের ফল পুরোপুরিভাবে দেওয়া হবে। আর তারা অত্যাচারিত হবে না।

—[সূরা বাকারা]

وَيُوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى الَّذِيْنَ كَذَبُو ُ لُعَلَى اللَّهِ - जाव जाहार जा जाना जाता वलन وُجُوْهُ هُمْ مُ مُسْوَدَّةُ اَلَيْسَ فَى جَهَنَّمَ مَثُوَّى لِلْمُتَكَبِرِيْنَ - وَيُنَجَّى اللَّهُ وَجُوْهُ هُمْ مُ سُوَّةً السُّنُوءُ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ. وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ.

দিবসে যারা আল্লাহর প্রতি মিথ্যারোপ করেছে তাদেরকে দেখবেন তাদের চেহারা কালো। অহংকারীদের জন্য জাহান্নাম ঠিকানা হিসেবে নয়? আর যারা আল্লাহকে ভয় করে চলেছে তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা তাদের সফলতার সাথে মুক্তি দিবেন। তাদেরকে কোনো অমঙ্গল স্পর্শ করবে না এবং তারা না কোনো কারণে চিন্তিত হবে। —[সূরা যুমার] উপরিউক্ত আয়াতসমূহ প্রমাণ দিচ্ছে যে, আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই বান্দাদেরকে তাদের স্বীয় ভালোমন্দ আমলের প্রতিদান দিবেন। এটা আমরা বিশ্বাস করি।

হযরত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন لَيْ هَلَكَ اللّهُ هَلَكَ يَحَاسِبُ حِسَابًا يَسِيْرًا هَقَالَ إِنَّمَا ذَلِكَ فَلْتَ اَوَ لَيْسَ يَقُولُ اللّهُ هَسَوْفَ يُحَاسِبُ حِسَابًا يَسِيْرًا هَقَالَ إِنَّمَا ذَلِكَ مَنْ تُوقِشَ فَى الْحِسَابِ يَهَلِكُ. مَنْ تُوقِشَ فَى الْحِسَابِ يَهَلِكُ. مِرْ تُوقِشَ فَى الْحِسَابِ يَهَلِكُ. مِرْ تَوقِشَ فَى الْحِسَابِ يَهَلِكُ. مِرْ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَال

উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দ্বারা বুঝা যায়, প্রত্যেক ব্যক্তি থেকে তার কৃতকর্মের হিসাব নেওয়া হবে এবং আমলনামা তার সামনে পেশ করা হবে। এ ব্যাপারে সন্দেহের অবকাশ নেই। এতে সন্দেহ পোষণকারী প্রকৃত মু'মিনই নয়।

عول عَوْل عَوْ الْكِتَاب : অর্থাৎ কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক মানুষের কাছে তার আমলনামা পৌছে দিবেন এবং তা প্রত্যেককে পাঠের নির্দেশ দিবেন। আর সে তার আমলনামা পড়তে পারবে। এতে কোনো অসুবিধা হবে না। নিমে আমলনামার সত্যতা সম্পর্কে আলোচনা করা হলো।

### কিতাব (আমলনামা) সত্য:

পরকালে মানুষের আমলনামা যার যার হাতে দেওয়ার ব্যাপারে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত ও মু'তাযিলাদের মাঝে মতবিরোধ রয়েছে। তা নিম্নে প্রদন্ত হলো।

### আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের মতামত :

কিতাব তথা আমলনামা সম্পর্কে আহলে সুত্রত ওয়াল জামাতের অভিমত হলো রোজনামচা, আমলনামা বা কৃতকর্ম এটা চির সত্য। এতে মানুষের ভালোমন্দ কর্ম লিপিবদ্ধ থাকবে। আর এ আমলনামা মু'মিনদেরকে ডান হাতে এবং কাফেরদেরকে বাম হাতে দেওয়া হবে।

দ্লিল : মহান আল্লাহ তা'আলা বলেন وَنُضُرِّجُ لَهُ يَوْمَ الُقِيَامَةِ كِتَابًا يُلْقَاهُ जर्थाৎ আমরা তার জন্য কিয়ামত দিবসে কিতাব (আমলনামা) বের করব। যা তার সাথে প্রকাশিত হবে বিস্তৃত অবস্থায়। –[সূরা বনী ইসরাঈল]

- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন- الْيَوْمَ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ অর্থাং আজা তুমি তোমার আমলনামা পাঠ কর । আজ তুমিই তোমার হিসাবের জন্য যথেষ্ঠ । —[সূরা বনী ইসরাঈল]

সুতরাং বুঝা গেল আমলনামা দেওয়ার পর তা পাঠ করানো হবে।

#### মু'তাযিলাদের মতামত:

মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের আকিদা হলো পরকালে আমলনামা দেওয়ার ব্যাপারে যে সকল কথা প্রচলিত রয়েছে তা একেবারেই নিরর্থক ।

দিলিল : তারা তাদের স্বপক্ষে দলিল হিসেবে বলে, মানুষের আমলের বা কৃতকর্মের কোনো দেহাবয়ব বলতে কোনো কিছু নেই। তাই এগুলো লিপিবদ্ধ করে সংরক্ষণ করা নিরর্থক। অতএব আমলনামা বলতে কোনো কিছুই নেই।

#### মু তাযিলাদের জবাব :

তাদের জবাবে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতগণ বলেন, মহান আল্লাহর কার্যাবলি কোনো উদ্দেশ্য ভিত্তিক হয় না। তবে যদি এটা মেনে নেওয়া হয় যে তাঁর কার্যাবলি বিশেষ উদ্দেশ্য ভিত্তিক হয়। তাহলে একথা মেনে নিতে হবে যে, কিতাব তথা আমলনামা প্রদানের মধ্যে আল্লাহ তা'আলার মহা কৌশল বিদ্যমান। যা আমাদের চিন্তার বহির্ভূত। কিতাব সত্য হওয়ার ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করা সমীচীন নয়।

### কিতাব পাঠ :

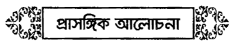
হযরত কাতাদা (রা.) বলেন, প্রতিদান দিবসে লেখা পড়া না জানা ব্যক্তিও স্বীয় আমলনামা পড়তে পারবে। যেমন আল্লাহ তা'আলা এর সত্যতার ঘোষণা দিয়ে বলেন فَمَنْ أُوتَى অর্থাৎ যাদেরকে তান হাতে কিতাব দেওয়া হবে তারা নিজেদের কিতাব পাঠ করবে। আর তারা সলিতা পরিমাণও অত্যাচারিত হবে না।

অতএব, কিতাব পাঠ সত্য। তা অস্বীকারকারী বিপথগামী।

## ছওয়াব, শাস্তি, পুলসিরাত ও মিজান সত্য

## وَالتَّنَوَاب وَالْعِقَابِ وَالتَّصِرَاطِ وَالْمِيْزَانِ.

**অনুবাদ:** আমরা ছওয়াব, শাস্তি, পুলসিরাত ও মিযান-এর প্রতি ঈমান রাখি।



ভাকি প্রতিদান তথা ছওয়াব প্রদান করবেন। এর প্রতি আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করে। কুরআন সুন্নাহর পরিভাষায় একে আজর বা প্রতিদান বলে। নিম্নে এর সত্যতা সম্পর্কে আলোচনা করা হলো–

#### ছওয়াব-এর সত্যতা :

#### नकली मिलन :

- \* আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاِنَّمَا تُوفَّوُنَ ٱجُوَّرَ كُمْ يَوْمَ الْقِيَامَة अथीं राजना वर्णने कर्जा रिंग (ठा प्रात्ति कर्जा अठिमान कर्जा रहा कि राजार मिन । [সূরা আলে ইমরান]
- \* वान्नात ভाला প্ৰতিদান প্ৰদৰ্শনের মাধ্যমে দেওয়া হবে। যেমন فَمَنْ يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة पर्थाৎ যে ব্যক্তি অনু পরিমাণ ভালো কর্ম করবে সে তা দেখতে পাবে i [সূরা যিলাযল]
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন- الْكَوْفَيٰ । الْجَرَاءَ الْاَوْفَيٰ अिलान पाउँ वाला ।
   \* অতঃপর তাকে প্রতিদান দেওয়া হবে পরিপূর্ণ প্রতিদান ।
- \* जन्य जारतक जासारज जाल्लार जा'जाला वरलन مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ اَمْتَالِهَا अपारतक जासारज जालार जांजान مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ اَمْتَالِهَا एय व्यक्ति अरकर्म प्रम्भामन कतरव जात जन्म जिला हुउसाव शांकरव । [पृता जान'जाम]
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وَمَنَ تَقَ السَّيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدُ رَحِمْتَهُ অর্থাৎ আপনি যাকে সেদিন অমঙ্গল থেকে বাঁচাবেন। কিন্তু আপনি তাকে অনুগ্রহ করবেন। আর এটাই মহা সফলতা।
- \* মু'মিনগণকে আল্লাহ তা'আলা চিরস্থায়ী জান্নাত প্রতিদান হিসেবে দান করবেন। যেমন ইরশাদ হচ্চে وَاَمَا الَّذِيْنَ سَعِدُوا فَفِي الْجَدَّةِ خَالِدِيْنَ فِيْها ज्ञर्शाष আর যারা হবে ভাগ্যবান তারা চিরকাল জান্নাতে থাকবে। —[সূরা হুদ] এছাড়া হযরত রাসূলে কারীম ﷺ -এর অসংখ্য হাদীসে সংকর্মশীলদেরকে আল্লাহ তা'আলা ছওয়াব হিসেবে প্রতিদান দেওয়ার কথা রয়েছে।

#### যৌক্তিক দলিল :

পৃথিবীর রীতি অনুযায়ী যদি কেউ মালিকের কাজ করে তাহলে মালিক তাকে নিয়মানুযায়ী প্রতিদান দিয়ে থাকে। অনেক সময় তার কাজে মালিকের মন সম্ভষ্ট হয়ে গেলে অতিরিক্ত প্রতিদানও দিয়ে থাকে। অনুরূপ সকল মানুষ আল্লাহ তা'আলার অধীন। যদি অধীনস্ত তার কার্যাবলি ঠিকভাবে আদায় করে তবে তিনিও বান্দাকে প্রতিদান দিবেন। যদি তিনি বান্দার উপরে সম্তুষ্ট হয়ে যান। তবে প্রতিদান আরো বেশি দিবেন। আর উক্ত প্রতিদানই হলো ছওয়াব। বান্দার ভাগ্রালার নাফরমানি করলে কিংবা তার আদেশ অনুযায়ী না চলার কারণে আল্লাহ তা'আলা বান্দাকে শান্তি প্রদান করবেন। এই কথার উপর মু'মিন বিশ্বাস রাখে।

#### শান্তি প্রদানের সত্যতা :

#### नकनी मिलन :

- \* মহান আল্লাহ তা'আলা এতদসম্পর্কে ইরশাদ করেন- وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْهُ فَانَهُ وَرْرًا. অর্থাৎ যে আল্লাহর স্মর্গ হতে বিমুখ থাকবে সে কিয়ামতের দিন পাপের বোঝা উঠাবে।
- আণু পরিমাণ মন্দ আমল করবে সে তা দেখতে পাবে।

  -[স্রা যিল্যাল]

  \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاَمَنَا النَّذِيْنَ اسْنَوَدَّتُ وُجُوْهُهُمْ اَكَفَرْتُمُ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ تَكَفُرُونَ अर्थार आत याम्त सूथमखल काला হবে, তাদেরকে বলা হবে তোমরা কি ঈমান আনার পর কাফের হয়ে গিয়েছিলে?

  অভএব তোমাদের কুফরির কারণে শান্তির স্বাদ গ্রহণ কর।

  -[সূরা হুদ]
- \* পাপকর্ম করার কারণে পরিপূর্ণ আজাব তথা প্রতিদান দেওয়া হবে। এতে সামান্যতমও হ্রাস করা হবে না এবং বৃদ্ধিও করা হবে না। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন— ثُمَّ ضَاءَ الْاَوْفَىٰ অতঃপর পরিপূর্ণ [মদের] প্রতিদান দেওয়া হবে।
  অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন— وَمَنْ جَاءَ بِالشَّبِيِّئَةِ فَلَا يُجُزَى الْاَ مِثْلَهَا ক্রান্ত আলাহ তা'আলা তারো বলেন— وَمَنْ جَاءَ بِالشَّبِيِّئَةِ فَلَا يُجُزَى الْاً مِثْلَهَا
- প্রতিদানই দেওয়া হবে। তারা এতে কোনো ধরনের অত্যাচারিত হবে না। -[সূরা আন'আম]

  \* অপর আয়াতে আল্লাহ বলেন فَاذَا جَاءَ أَمْرُ اللّهِ قَضِيَى بِالْحَقِّ وَخَسِيرَ هُذَالِكَ وَاللّهِ عَالَى الْمُبُطِلُونَ وَخَسِيرَ هُذَالِكَ وَاللّهُ عَلَى المُبُطِلُونَ مَا অথাৎ যখন আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে আদেশ আসবে তখন ন্যায় সঙ্গত ফয়সালা হয়ে যাবে। আর এতে সকল প্রকার বাতিল ধ্বংস প্রাপ্ত হবে। -[সূরা মু'মিন]
  অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন وفَيْهَا النّارِ لَهُمْ فِيْهَا النّارِ لَهُمْ فِيْهَا اللّهُ وَيُهَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ و

#### যৌক্তিক দলিল :

পৃথিবীর নিয়মানুযায়ী গোলাম তার মালিকের কার্যাবলি ঠিকমতো আদায় না করলে তাকে বেধরক মারপিঠ করে। আর আল্লাহ তা'আলা সকল মানুষের মালিক। যদি তাঁর কোনো আদেশ অমান্য করা হয় তবে তো তিনিও তাদেরকে তাঁর আদেশ অমান্য করার কারণে শান্তি দিতে পারেন। সুতরাং আল্লাহ তা'আলা অসৎ কর্ম সম্পাদনকারীকে শান্তি দিবেন। এতে বিচলিত বা সন্দেহ করার তো কিছু নেই।

ভাহান্নামের দাবানল জ্বছে। এর উপরই রয়েছে দীর্ঘ সেতু। এরই নাম আর অত্যন্ত তীক্ষ্ণ ও সূক্ষা। এর উপর দিয়ে মু'মিন ব্যক্তি বিজলীর ন্যায় পার হয়ে যাবে। কিন্তু কাফের ব্যক্তি পার পাবে না। আর এই সেতুর অস্তিত্ব সত্য হওয়া না হওয়া নিয়ে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত ও মু'তাযিলাদের মাঝে মতবিরোধ রয়েছে। নিমে তার আলোচনা করা হলো।

#### আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের মতামত:

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বলে পুলসিরাত চির সত্য। দোজখের আগুনের উপর সুদীর্ঘ পথ আর সৃতীক্ষ্ণ একটি পুল। यা চুলের চেয়ে চিকন এবং তরবারীর চেয়েও ধারালো। আর তা পাড়ি দিয়েই যেতে হবে সর্গে না হয় নরকে। দুলিল : তারা নিজেদের স্বপক্ষে আল্লাহ তা আলার বাণী উল্লেখ করেন, وَإِنْ مُنْدُكُمُ اِلّا وَارِدُهُا كَانَ اللهُ وَانْ مُنْدُكُمُ اِلّا وَانْ مُنْدُكُمُ اللهُ وَانْدُوا اللهُ ا

- \* অন্য এক হাদীসে রাসূল ্ক্র্ট্রেষ্ট্র বলেছেন যে, পুলসিরাত চুল থেকে তীক্ষ্ণ এবং তরবারি থেকে বেশি ধারালো। সুতরাং صَرَاطً চির সত্য এতে কোনো সন্দেহ নেই।

### মু'তাযিলাদের অভিমত:

মু'তাযিলা সম্প্রদায় তাদের চিরাচরিত নিয়ম অনুযায়ী বলে পুলসিরাত বলতে কোনো কিছু নেই।পুলসিরাতের অস্তিত্বই নেই।

#### मिलाः

- \* তারা তাদের অভিমতের স্বপক্ষে দলিল প্রদান করতে গিয়ে বলেন— لَا يُمْكِنُ الْعُبُورُ عَالَمُهَا অর্থাৎ এ পুলের উপর দিয়ে পার হওয়া সম্ভব নয়।
- \* وَإِنْ اَمْكُنَ فَهُوَ تُعْذِيْبُ لِلْمُؤُمِنَيْنَ जर्था९ यिष তা পার হওয়া সম্ভবও হয়, তবু তা মু'মিনের জন্য কষ্টকর হবে। আর আল্লাহ মু'মিনকে কষ্ট দিতে চান না। সূতরাং তা পার হওয়া যুক্তিযুক্ত নয়।

#### তাদের জবাব :

মৃতাযিলাদের এই প্রান্তির জবাবে আহলে হক বলেন, আল্লাহ তা'আলা হলেন সর্ববিষয়ে শক্তিমান। তিনি মৃ'মিনদের পুলসিরাত পাড়ি দেওয়ার সামর্থ্য দান করবেন। মূলত তা পার হওয়া মু'মিনদের জন্য হবে একেবারেই সহজ। এমনকি হাদীসের মধ্যে রয়েছে কোনো মু'মিন তা বিদ্যুতের ন্যায়, কেউ প্রবল বাতাসের ন্যায়, আবার কেউ দ্রুত অশ্বের ন্যায় পার হবে। অতএব তা চির সত্য প্রমাণিত হলো। কিয়ামত দিবসে আল্লাহ তা'আলা বান্দার আমল পরিমাপ করার জন্য মিজান স্থাপন করবেন। যার নেক পুণ্যের পাল্লা ভারি হবে সে মুক্তি পাবে। আর যার বদ বা পাপের পাল্লা ভারি হবে সে মুক্তি পাবে। আর যার বদ বা পাপের পাল্লা ভারি হবে সে মুক্তি পাবে না; বরং জাহায়ামে যাবে।" কিয়ামতের দিন "মিজান" স্থাপন করা হবে তা সত্য। কিয়্ত মু'তাযিলা সম্প্রদায় এতে দ্বিমত পোষণ করেন। নিম্নে এর আলোচনা করা হলো।

## আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের অভিমত :

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বলেন, "মিথান" চির সত্য। আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন "মিথান" স্থাপন করবেন। বান্দাদের নেক পরিমাপ করবেন। "মিথান" বলা হয় عُمَّا يُعْرَفُ يُعْرَفُ وَيُر الْاَعْمَالِ অর্থাৎ এমন যন্ত্র যা দ্বারা আমলের পরিমাণ জানা যায়। দ্বিল:

- \* आल्लार जा'आला हेतभाम करतन الْوَرُنُ يَوْمَئِذٍ الْحَقَّ فَمَنَ ثَقُلَتُ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ هُمَ अश्री हेतभाम करतन الْمُفْلِحُونَ अर्था९ ७७न कता हरन अिन हित अजा । अर्ण्य यास्मत शिल्ला छित हरन जाता अर्यनकां सरत ।
- अर्था९ तिम فَامَا مَنْ ثَقُلَتُ مَوَازْیُنَهُ فَهُوَ فِیْ عِیْشَةٍ زَاضِیَة -अनुज विलन कार्या विलन कार्या कार्या
- \* कालारम পारक আরো ইরশাদ হয়েছে وَنَضَعُ الْمَوَازِيْنَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيْمَةِ अर्थाए अपि कियामएठ पिन नग्रविष्ठारतत मानए७ প্রতিস্থাপন فَلَا تُخْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا कर्याए आपि कियामएठत पिन नग्रविष्ठारतत मानए७ প্রতিস্থাপন করবো। অতএব কারো প্রতি কোনো প্রকার অত্যাচার করা হবে না। —[সূরা আদিয়া]
- \* হযরত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন, এক ব্যক্তি রাস্ল্ ক্রান্ত্রী-এর দরবারে এসে বললেন, হে আল্লাহর রাস্ল আমার দুটি দাস আমাকে মিথ্যাবাদী বলে। কাজে ফাঁকি দেয়। আমার নির্দেশ অমান্য করে। এর ফলে আমি তাদেরকে গালমন্দ করি এবং মারধরও করি। আমার ও এই গোলামদ্বয়ের মাঝে ইনসাফ কিভাবে প্রতিষ্ঠিত হবে? রাস্ল ক্রান্ত্রী বললেন, তাদের নাফরমানি আর ফাঁকিবাজী ওজন করা হবে। এরপর তোমার গালমন্দ ও মারধর ওজন করা হবে। তুমি তাদেরকে যে শাস্তি দাও তা যদি তাদের অপরাধের কম হয়, তবে অবশিষ্ট অংশ অনুগ্রহ বলে গণ্য হবে। আর যদি বেশি হয় তবে তোমার বাড়াবাড়ির প্রতিশোধ গ্রহণ করা হবে। লোকটি একথা শুনে অন্যত্র গিয়ে কান্নায় ভেঙ্গে পড়ল। তখন রাস্ল ক্রান্ত্রী তাকে বললেন, তুমি কি এ আয়াত পাঠ করনি? 
  ত্রিমি তি আয়াত পাঠ করনি? তাদেরকে মুক্ত করা ছাড়া এই হিসাব থেকে মুক্তি পাওয়া সম্ভব নয়। অতএব আমি এখনই তাদেরকে মুক্ত করে দিলাম।

  —[তিরমীযী]

### মু'তাযিলাদের অভিমত:

মু'তাযিলা সম্প্রদায় বলে যে, পরকালে আমল ওজন করা হবে এটি অসম্ভব এবং অবাস্তব। দলিল:

- भू'তাযিলাদের দলিল হলো আমলসমূহ কায়া বা আকৃতিবিহীন বস্তু। আর য়ার কায়া তথা
   শরীর নেই তা কিভাবে ওজন করা হবে?
- \* সমস্ত আমল আল্লাহ তা'আলার পরিজ্ঞাত। আর আল্লাহ তা'আলার পরিজ্ঞাত বস্তুর ওজন দেওয়া নিরর্থক। তাদের জবাব:

اِنَّ كِتَابَ الْاَعْمَالِ تُوزَنُ অর্থাৎ নিশ্চয় আমলসমূহের কিতাব ওজন করা হবে। আর এ হাদীসের আলোকে বলা যায় যে, অবশ্যই আমলনামা ওজন করা হবে এতে কোনো ধরনের সংশয়, সন্দেহ বা দ্বন্দ্ব নেই। আমল পরিমাপ করার মধ্যে মহান আল্লাহর কৌশল নিহিত রয়েছে। আর এটা আমাদের বোধগম্য নয়। সুতরাং এটা আমাদের অজানা থাকলেই অসম্ভব বলা অনুচিত।

## স্বশরীরে পুনরুখান

## وَالْبَعْثُ هُو حشَّرُ الْأَجْسَادِ وَإِحْيَاءُها يَوْمَ الْقِيٰمَةِ.

অনুবাদ: বা'ছ বলতে কিয়ামত দিবসে শরীরসমূহ একত্রিত করা ও তা পুনর্জীবিত করাকে বুঝানো হয়।

## <sup>২০০</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্রিপ্ত

ভিটিই হলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আলাচনা করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা সকল মানুষকে কিয়ামতের দিন পুনরুখিত করবেন। আর এই পুনরুখানের পদ্ধতি হবে মানুষের শরীর পৃথিবীর যে প্রান্তেই থাকুক না কেন, সকল শরীরকে তিনি একত্রিত করবেন। আর উক্ত শরীর হবে দুনিয়াতে জীবিত থাকাবস্থায় যেরূপ ছিল তদ্রুপ। অতঃপর সকল শরীরে রূহ দিয়ে পুনর্জীবন দান করবেন। সকল মু মিনকে এ কথা দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস করতে হবে। এটাই হলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা বা বিশ্বাস।

#### मिन :

- শ আল্লাহ তা আলা এ সম্পর্কে বলেন وَإِنَّ اللَّهَ يَبِعَثُ مَنْ فِي الْقَبِّورِ অর্থাৎ নিশ্চয়
   যারা কবরস্থ রয়েছে তাদেরকে আল্লাহ তা আলা পুনরুখিত করবেন।
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন— وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةِ عَلَىٰ وَمُلْوَاهُمُ جَهَنَّمُ كُلُمَا خَبَتُ زِدْنَاهُمْ وَمُلُواهُمُ جَهَنَّمُ كُلُمَا خَبَتُ زِدْنَاهُمْ وَجُوْهِهِمْ عُمْيَا وَبُكُمَا وَصُمَّا وَمُلُواهُمُ جَهَنَّمُ كُلُمَا خَبَتُ زِدْنَاهُمْ وَجُوهُمُ كُلُمَا خَبَتُ زِدْنَاهُمْ وَجُوهُمُ كُلُمَا صَالَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা বলেন مَنُ يُّحْيِيهُمْ وَهِي رَمِيْمٌ قُلُ يُحْيِيهُمَ اللَّهِ अन्यद आल्लाह তা'আলা বলেন مَنُ يُحْدِيهُمْ وَهُمَ رَمِيْمٌ قُلُ يُحْيِيهُمَ اللَّهِ اللَّهُ اَوَلَ مَثْرَةً আপনি বলুন, তিনি সৃষ্টি করবেন যিনি প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন। -[সূরা ইয়াসীন]
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন । وَقَالُواْ أَاِذَا كُذَا عِظَامًا وَرُفَاتًا ءَاذَا حَجَارَةٌ اوَ حَدَيدًا اَوَ خَلْقًا مِّمَا كُمْ بُعُوْتُوْنَ خَلْقًا جَدِيدًا قَلْ كُونُوْا حِجَارَةٌ اوَ حَدَيدًا اَوَ خَلْقًا مِّمَا كُمْ وَقَا كُمْ وَوَ كُمْ وَلَوْنَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ اَوَلَ مَرَةً. يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُوْنَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ اَوَلَ مَرَةً. অথিৎ আর তারা বলে, যখন আমরা অস্থিতে পরিণত হবো এবং চূর্ণ বিচূর্ণ হয়ে যাব তখনও কি আমরা নতুন করে সৃজিত হয়ে পুনরুখিত হবো? আপনি বলুন! তোমরা পাথর হয়ে যাও কিংবা লোহা কিংবা এমন বস্তু যা তোমাদের ধারণায় খুবই কঠিন। তথাপি তারা বলবে, আমাদেরকে কে সৃষ্টি করবে পুনরার? বলুন, যিনি তোমাদের প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন তিনিই তোমাদেরকে পুনরায় সৃষ্টি করবেন। —[সূরা বনী ইসরাঈল]

\* রাস্ল্ রাজ্বলেছেন - يَحْشُرُ النَّنَاسُ يَوْمَ الْقَيْمَةِ حُفَّاةً عُرَلًا قَالَتْ يَا اللَّهِ الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ جَمِيْعًا يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ النَّي بَعْضٍ - فَقَالَ رَسُولَ اللَّهِ الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ جَمِيْعًا يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ النِي بَعْضٍ - فَقَالَ مَوْد عِرْدَ النَّي بَعْضِ النَّي بَعْضِ اللَّهِ الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ الْأَمْرُ اَشَدَّ مِنْ اَنْ يَنْظُرَ بَعْضُهُمْ النِي بَعْضِ مِنْ اَنْ يَنْظُرَ بَعْضُهُمْ النِي بَعْضِ مِنْ اَنْ يَنْظُر بَعْضُهُمْ النِي بَعْضِ مِنْ اللهِ مِوْد عِرْد عَمْد مِنْ اللهِ مَالِية اللهِ اللهِ اللهُ مَالِية اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ ও হাদীস এ কথারই প্রমাণ দিচ্ছে যে, কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা সকল শরীর একত্রিত করবেন এবং সেগুলোর মধ্যে ব্লহ ফুঁকবেন। অর্থাৎ পুনর্জীবন দান করবেন। এতে আল্লাহ তা'আলার কোনো কষ্ট হবে নাদা কারণ এটা বুঝাই যায় যে, কোনো কারিগর যদি কোনো কিছু তৈরি করে তবে সে প্রথমে মডেল দেখে তৈরি করে। এছাড়া তার পক্ষে কোনো জিনিস তৈরি করা সম্ভব নয়।

কিন্তু আল্লাহ তা'আলা মানুষকে সৃষ্টি করেছেন মডেল ছাড়া আর যেখানে আল্লাহ তা'আলা মডেল ছাড়াই সৃষ্টি করতে সক্ষম হয়েছেন সেখানে তো তৈরিকৃত মডেল দেখে পুনরায় মানুষকে সৃষ্টি করা একেবারেই সহজ। সুতরাং আল্লাহ তা'আলা মানুষকে স্বশরীরে পুনরুত্থান করবেন। এতে কোনো সন্দেহ নেই।

#### দার্শনিকদের অভিমত:

কিছু সংখ্যক দার্শনিক তাদের নিজস্ব অভিমত ব্যক্ত করে বলে যে, আল্লাহ তা'আলা পুনরুথান করবেন ঠিকই। কিন্তু এই পুনরুথান স্বশরীরে হবে না; বরং শরীর ছাড়াই পুনরুথান করবেন। দিলিল : তারা নিজেদের স্বপক্ষে দলিল পেশ করেন যে, আল্লাহ তা'আলা যদি স্বশরীরে পুনরুথান করতেন তাহলে অবশ্যই তিনি পূর্বেকার নবী-রাসূলগণকে এ সম্পর্কে অবহিত করতেন। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা এ সম্পর্কে পূর্বেকার কোনো নবী-রাসূলকে জানাননি। যার কারণে বুঝা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা পুনরুথান স্বশরীরে করবেন না।

#### দার্শনিকদের দলিলের জবাব:

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত দার্শনিকদের এ প্রশ্নের জবাবে বলেন, তাদের এ কথাটি একেবারেই ভিত্তিহীন, বিভ্রান্তিকর ও বানোয়াট। কারণ পূর্বেকার সকল নবী রাস্লগণই তাদের স্বীয় উন্মতদেরকে এ সম্পর্কে অবহিত করে গেছেন এবং উন্মতদেরকে জান্নাতের সামান বা উপকরণ প্রস্তুত করার জন্য তাগিদ দিয়ে গেছেন। পবিত্র কুরআনে এ সম্পর্কে বহু আয়াত রয়েছে। দিলল: যেমন আল্লাহ তা আলা হ্যরত আদম (আ.) কে নির্দেশ দিয়েছিলেন যে— الْمُبِطُنُ الْمَانِيَّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضُ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ اللَيْ حِيْنِ قَالَ فِيهَا بَمُوتُونَ وَمِنْهَا تَضُرُجُونَ. وَفِيْهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تَخْرَجُونَ. একে অপরের শক্ত্র। আর তোমাদের জন্য পৃথিবীতে বাসস্থান রয়েছে এবং এক নির্দিষ্ট সময়

পর্যস্ত ফল ভোগ করার সুযোগ রয়েছে। তিনি বললেন, তোমরা সেথায় জীবিত থাকবে এবং সেখানেই মৃত্যুবরণ করবে এবং সেখান থেকেই তোমাদের বের করা হবে। —[সূরা আ'রাফ]

- \* হ্যরত নূহ (আ.) নিজ জাতিকে বলেছেন- وَالْلُهُ اَنْبَتَكُمْ مِنَ الْاَرْضِ نَبَاتًا ثُمَّ అై-পৃষ্ঠ হতে উদ্গত করেছেন। অতঃপর তাতে তোমাদেরকে ফিরিয়ে নিবেন এবং তোমাদেরকে সেখান থেকে পুনরুখান করবেন।

  -[সূরা নূহ]
- \* عِنَا قَوْمُ اِنَّمَا هُذِهِ الْحَيْوةُ रयत्ता भूगा (आ.) निज সম্প্রদায়কে বলেছিলেন اللَّهُ وَالْ الْاَخْرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ अर्था९ (द आমात জाणि! এই পার্থিব জীবন তো কেবল উপভোগের বস্তু। আর পরজীবন হচ্ছে স্থায়ী বাসস্থান। -[সূরা মু'মিন]
- \* হ্যরত ইবরাহীম (আ.) আল্লাহ তা'আলা নিকট দোয়া করে বলেছেন- وَلَا تُحْرُنِيْ অর্থাৎ হে আমার প্রতিপালক পুনরুখানের দিন তুমি আমাকে লাঞ্ছিত করো না। —[সূরা গু'আরা]

উপরিউক্ত বর্ণিত দলিলসমূহ দ্বারা বুঝা গেল যে, আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক নবী রাসূল-এর নিকট পুনরুখানের সংবাদ দিচ্ছেন। যেমন এক আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন— اللهُمْ خَرَنتُهَا اَلُمْ يَاتِّكُمْ رُسُلُ مِّنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ اَيَاتٍ رَبِّكُمْ وَيُنْذِرُوْنَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هُذَا — قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ وَيُنْذِرُوْنَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هُذَا — قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ وَيُنْذِرُوْنَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هُذَا — قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هُذَا — قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ وَيُغِرِّنَ وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ وَيُغِرِينَ وَيُعِمِّ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ وَلَيْنَ وَلَكُنْ مَقَتْ كَلِمَةً اللهِ وَالْمَاكِنْ مَقَتْ كَلِمَةً الْعَذَابِ وَلَيْكُمْ لِقَاءً اللهُ وَلَيْنَ مَا اللهُ وَلَيْنَ مَا اللهُ وَلَيْنَ وَلَا لَهُ وَلَيْنَ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْنَ وَلَيْكُونُ وَلَكُمْ لِقَاءً اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَاكُونُ وَلَا اللهُ وَلَيْنَ وَقَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْنَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْنَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلِلْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَالله

বর্ণিত আয়াতসমূহ থেকে একথা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট হয়ে গেল যে, আল্লাহ তা'আলা হয়রত আদম (আ.) থেকে শুরু করে হয়রত মুহাম্মদ ক্ষুত্রীর পর্যন্ত সকল নবীকে পুনরুখান সম্পর্কে অবহিত করেছেন এবং সকল নবী নিজ নিজ সম্প্রদায়কেও সে সম্পর্কে যথাযথভাবে অবহিত করেছেন। পরকাল ও পুনরুখান সম্পর্কে ভীতি প্রদর্শনও করেছেন। তাঁদের মতো আল্লাহ তা'আলা মুহাম্মদ ক্ষুত্রীর কেও অসংখ্য আয়াত দ্বারা পুনরুখান সম্পর্কে অবহিত করেছেন। পার্থক্য শুধু এতটুকু যে মুহাম্মদ ক্ষুত্রীর -এর পর কোনো নবী রাসূল কিয়ামত পর্যন্ত আগমন করবেন না। এ কারণে আল্লাহ তা'আলা অসংখ্য আয়াতে পুনরুখান সম্পর্কে আলোচনা করেছেন এবং রাস্ল ক্ষুত্রীর হাদীসে বিস্তারিত ভাবে তা আলোচনা করেছেন। কিন্তু যে সকল দার্শনিক পূর্বেকার নবী রাসূলগণ পুনরুখান সম্পর্কে

কিছু বলেন নি বলেছেন, সে সকল দার্শনিকদের এটি ভ্রান্তি ও আল্লাহর রাসূলদের প্রতি

## Free @ e-ilm.weebly.com

অপবাদ দেওয়া ছাড়া আর কিছু নয়। (আল্লাহ তা'আলা আমাদের হেফাজত করুন)

## জান্নাত-জাহান্নাম আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট

## وَالْجَنَّلَةُ وَالنَّارُ مَخْلُوْقَتَانِ لَا يَفْنَيَانِ أَبَدَّا وَلَا يَبِيْهَانِ.

অনুবাদ: জান্নাত ও জাহান্নাম উভয়টিই সৃষ্ট। এ দুটো নশ্বর হবে না এবং কখনো। ধ্বংসও হবে না।

# ক্র্যুগ্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা ক্রিন্তুল

গ্রন্থকার ইমাম তৃহাবী (র.) জান্নাত ও জাহান্নাম সম্পর্কে আমাদের যে আকিদা থাকা দরকার তার আলোচনা শুরু করেছেন। নিম্নে এর আলোচনা সবিস্তার করা হলো–

### জান্নাত পরিচিতি:

## ँ শদের আভিধানিক অর্থ :

এর আভিধানিক অর্থ হলো– বাগান, উদ্যান, বাগিচা ইত্যাদি । جَنَّة

পারিভাষিক অর্থ- পরিভাষায় জান্নাত বলা হয় পরকালীন জীবনে আল্লাহ তা'আলা বান্দাকে তাঁর হুকুম মান্য করার কারণে প্রতিদান স্বরূপ যে বাগিচা দান করবেন এবং যাতে তারা চিরকাল অবস্থান করবে।

## জান্নাত সম্পর্কে আকিদা :

জান্নাত আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট। তিনি এটাকে সৃষ্টি করেছেন একমাত্র বান্দাদের নেক কাজের প্রতিদান হিসেবে দেওয়ার জন্য। যেমন— আল্লাহ তা'আলা জান্নাত সম্পর্কে বলেন— وَقُلْنَا صَنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُتَمَا. مَنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُتَمَا. مَنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُتَمَا. আমি বললাম হে আদম। তুমি এবং তোমার স্ত্রী জান্নাতে অবস্থান কর এবং সেখানে যা পাও পরিতৃপ্তি সহকারে খাও।

- \* هَا ذِكُرُ وَانَّ لِلْمُتَقَيِّنَ لِحُسْنُ بَعْدَا خِكُرُ وَانَّ لِلْمُتَقَيِّنَ لِحُسْنُ بَعْدَتُ عَدُنِ مَعْتَحَةً لَهُمُ الْاَبُوابُ هَا الْاَبُوابُ مَا اللهُ اللهُ
- \* অপর আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন الْكَوْدُونُ الْكَوْدُونُ الْكَوْدُونُ الْكَوْدُونُ الْمَانُونُ الْمُودُونُ अर्था९ यांता ঈমান এনেছে ও সংকর্ম করেছে তাদের জন্য ফেরদাউস নামক জারাত প্রস্তুত্ত রয়েছে। –[সূরা কাহাফ]
- \* একটি হাদীসে রাস্ল ক্ষ্মীর বলেছেন النَّ اَحَدَكُمُ اِذَا مَاتَ عُرضَ عَلَيْهُ مَقْعَدُهُ विलाहित (الْتَ الْتَ অর্থাৎ নিশ্চয় তোমাদের দুর্ঘার বর্গ করে তথন কর্বরে প্রতি সকাল ও সন্ধ্যায় তার ভবিষ্যৎ স্থান তার নিকট হাজির করা হয়। সে যদি জান্নাতীদের অন্তর্ভুক্ত হয় তাহলে জান্নাতীদের স্থান।
  -[বুখারী ও মুসলিম]

-[বুখারী ও মুসলিম]

\* রাসূল ব্রাজ্রী মে'রাজের তথা উর্ধ্বগমনের রাতে [যে রাতে নবী মুহাম্মদ ব্রাজ্রী সরাসরি আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে সাক্ষাৎ লাভে ধন্য হন] নিজ চক্ষুতে জান্নাত দেখেছেন বলে বর্ণিত আছে। উপরিউক্ত আয়াত ও হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের জন্য জান্নাত নির্মাণ করেছেন এবং কিয়ামতের দিন বান্দাকে তা প্রদান করবেন। এতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। এছাড়াও আরো বহু আয়াত ও হাদীসে আল্লাহ তা'আলা ও রাসূল ব্রাজ্রী জান্নাতের বিবরণ দিয়েছেন। যার বর্ণনা এই সংক্ষিপ্ত গ্রন্থে প্রদান করা সম্ভব নয়।

ইত্যি মু'মিনদের জন্য আল্লাহ তা'আলা যেরূপ জান্নাত রেখেছেন অনুরূপভাবে কাফের ও পাপীদের জন্য জাহান্নাম ও রেখেছেন। নিম্নে এর আলোচনা তুলে ধরা হলো।

#### নার পরিচিত:

এর আভিধানিক অর্থ : اَلْثَارُ এর আভিধানিক অর্থ হলো অগ্নি, আগুন।
শরিয়তের পরিভাষায় اَلثَّارُ বলা হয়, আল্লাহ তা'আলা প্রদত্ত আইন-কানুন অমান্য ও
অস্বীকার করার কারণে আল্লাহ যে বস্তুর মাধ্যমে শাস্তি প্রদান করবেন।

### নার বা জাহান্নাম সম্পর্কে আকিদা:

আল্লাহ তা'আলা জাহান্নামকে সৃষ্টি করেছেন যারা তাঁর আদেশ ও নিষেধ অমান্য করে চলবে তাদেরকে শান্তি দেওয়ার জন্য। এ আকিদাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত পোষণ করেন।

#### मिलल:

- \* আল্লাহ তা'আলা বলেন جَهنَّمَ يَصْلُونَهَا فَبِئُسَ الْمِهَادُ অর্থাৎ জাহারামেই
   তারা পৌছবে। আর জাহারাম কতইনা নিকৃষ্ট আবাসস্থল। -[সূরা ছোয়াদ]
- \* অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন– كَافُورِيْنَ نُزُلاً —আমি ত্তি আ্লাহ তা'আলা বলেন منافریْنَ نُزُلاً কাফেরদেরকে অভ্যর্থনা দেওয়ার জন্য জাহান্নামকে প্রস্তুত করে রেখেছি। —[সূরা কাহাফ]
- \* অন্যত্র আল্লাহ তা আলা আরো বলেন المُعَلَّلُهُ وَاعَالُهُ الْكَافِرِيْنَ سَلَّالِسِلَ وَاغَلَّلًا الْمَعْدِرَا وَسَعِيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعِيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَالَ مَا وَسَعِيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَالْعَالَمُ وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَيْرًا وَسَعَالَ وَسَعَيْرًا وَسَعَالِمَ وَسَعَالِمَ وَسَعَالِمُ وَسَعَالِمُ وَسَعَالِمُ وَسَعَالِمُ وَسَعَالِمُ وَسَعَالِمُ وَالْتَعْمِيْرًا وَسَعَالِمُ وَالْمَعْمِيلِ وَالْعَامِةِ وَالْعَامِةِ وَالْعَامِةِ وَالْعَامِةِ وَالْعَامِةِ وَالْعَامِةِ وَالْعَامِةُ وَالْعَامِ وَالْعَالِمُ وَالْعَلَالِمُ وَالْعُولِ وَالْعَلَامِ وَالْعَامِةُ وَالْعَامِ وَالْعَلَامِ وَلَامِ وَالْعَلَامِ وَال

এই হাদীস দারা পূর্ণভাবেই বুঝা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা জাহান্নাম সৃষ্টি করেছেন এবং তা এখনো বর্তমান রয়েছে। এছাড়াও হযরত রাস্ল্ ক্রাষ্ট্রিমে'রাজের রাতে জাহান্নামের ভয়াবহ দৃশ্য দেখার কথা বলেছেন। এছাড়াও তিনি বহু হাদীসে জাহান্নামের কথা বলেছেন।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ১৫–ক

তথায় পাঠাবেন।

## মু'তাযিলাদের অভিমত:

তারা বলে যে জান্নাত-জাহান্নাম আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন সৃষ্টি করবেন। এখনো পর্যস্ত আল্লাহ তা'আলা জান্নাত জাহান্নাম সৃষ্টি করেন নি।

#### তাদেৱ জবাব :

মু'তাযিলাদের উক্তির জবাবের আমরা বলবো, উপরে জাহান্নাম ও জান্নাত সৃষ্টির স্বপক্ষে আমাদের পক্ষ থেকে যে দলিল দেওয়া হয়েছে তা-ই তাদের জবাবের জন্য যথেষ্ট। যেহেতু তাদের মতামত কুরআন ও হাদীসের বিরুদ্ধে তাই তারা ভ্রান্ত বলে প্রমাণিত হলো।

قوله لَایَنْفِیَانِ اَبِدًا وَلَا یَبِیْدَانِ : আল্লাহ তা'আলা জান্নাত ও জাহান্নাম সৃষ্টি করেছেন তা চিরকাল থাকবে । এগুলো নশ্বর হবে না এবং ধ্বংসও হবে না ।

- \* صما आशारा बाल्लार ठा'आला वरलन عَطَاءً غَيْرَ مَجُذُوْذٍ अर्थार बाल्लार विष्टिन्न भरी मान ।
- \* जना जाशांत्र जानां कांता वरनन إِنَّ هُذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ تَفَادِ अर्था९ এটি जाমার প্রদন্ত রিজিক যার কোনো শেষ নেই।
- لَا يَذُوْقُوْنَ فِيْهَا الْمَوْتَ اِلْاَ الْمَوْتَةَ الْاُوْلِي -अन्य आय़ार् जाल्लार जा'आला आरता वरलन \* अर्थार जाता जातारु जारा मुज़ुत अपन धर्श कतरव ना । এक माज [পृथिवीत] क्ष्यम मुज़ु हाज़ा ।
- \* صما आशारा आलार ठा'आना आरात वरनन الْكُلُهَا دَائِئُمُ وَظِلُّهَا \*
- وَمَا هُمُ بِخَارِجِيْنَ مِنَ النَّارِ अना जाग़ात्व जालाश ठा'जाना जाता वतन
- النَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِديْنَ فَيْهَا إِلاَّ مَاشَاءً اللَّهُ -अপत आग्नार जां जाना जाता वरनन

উপরিউক্ত আয়াতসমূহ ও হাদীস দারা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট হলো যে, জান্নাত ও জাহান্নাম কখনো ধ্বংস হবে না। এটাই আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা। এর বিপরীত আকিদা পোষণ করা ভ্রান্ত।

## জানুাতী ও জাহানুামী পূর্ব হতে নির্ধারিত

وُإِنَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ خَلَقَ الْجُنَّةَ وَالنَّنَارَ قُبْلَ الْخَلْقِ وَخَلَقَ لَهُمَا اَهُلاَ فَمَنْ شَاءَ مِنْهُمْ لِلْجَنَّةِ فَضُلاً مِنْهُ وَمَنْ شَاءَ مِنْهُمُ لِلنَّارِ عَلْلاً مِنْهُ وَكُلُّ يَعْمَلُ لِمَا فَرَغُمِنْهُ وَصَارَ اللِي مَا خُلِقَ لَهُ وَالْخَيْرُ وَالشَّرُّ مُقَتَّدَرَانِ عَلَى الْعِبَادِ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা মানুষ সৃষ্টির পূর্বেই জান্নাত ও জাহান্নাম সৃষ্টি করেছেন এবং জান্নাত ও জাহান্নামের অধিবাসীদেরকে সৃষ্টি করেছেন। সুতরাং তাদের মধ্য হতে যাকে ইচ্ছা অনুগ্রহ করে জান্নাতে পাঠাবেন এবং তাদের মধ্য হতে যাকে ইচ্ছা ন্যায়বিচার অনুযায়ী জাহান্নামে পাঠাবেন। প্রত্যেক ব্যক্তি ঐ কাজই সম্পাদন করে যা তার জন্য পূর্ব হতেই নির্ধারণ করা হয়েছে। যার জন্য তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে সেদিকেই সে ফিরে। চিরকাল ভালো ও মন্দ সবই বান্দার ভাগ্যে নির্ধারিত হয়ে আছে।

# ক্র্যুগ্র প্রাস**হি**ক আলোচনা স্ট্রিগ্রু

وَسَحَّرَلَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ -प्यमन आल्लार जा'जाला वालन جَمْعًا مِنْنهُ जर्था९ जाममान ও जिमित या किছू ता किছूरें जामात जरीनस् स्ताहा । -[मृता जाहिता]

অতএব বুঝা গেল যে, আল্লাহ তা'আলা জান্নাত ও জাহান্নাম মানুষ সৃষ্টির আগেই সৃষ্টি করেছেন এতে কোনো প্রকার সন্দেহ নেই।

জাল্লাহ তা'আলা জান্নাত তথা পুণ্যবানদের জন্য উদ্যান বা স্বৰ্গ সৃষ্টি করেছেন এবং তার অধিবাসীও সৃষ্টি করেছেন। অনুরূপ জাহান্নাম সৃষ্টি করেছেন এবং তার অধিবাসীও সৃষ্টি করেছেন। অনুরূপ জাহান্নাম সৃষ্টি করেছেন এবং তার অধিবাসীও সৃষ্টি করেছেন।

- \* ( (اَنْ الْجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ प्यमन जाल्लार जा जाना वालन مَنْ مَكَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ अर्था९ जातक जिन ও मानुष जािम जाराज्ञारमां किंग (अर्थाध्वा [मृता जा ताक]
- إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ لِلْجَنَّةِ रयत्न आरागा (ता.) वर्णना करत्न रय, तागृल क्षित्व कर्ति करिति कर्ति करिति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति करिति कर्ति कर्ति करिति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति करिति करिति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति कर्ति करिति कर्ति करिति करिति

বংলা আরাব-বাংলা المعانية المنافقة الم সৃষ্টি করেছেন, তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন তারা তাদের পিতাগণের মেরুদণ্ডে থাকাবস্থায় এবং আল্লাহ তা'আলা জাহান্নামের অধিবাসী সৃষ্টি করেছেন। তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন তারা তাদের পিতাদের মেরুদণ্ডে থাকাবস্থায়। –[মুসলিম]

অতএব প্রমাণিত হলো যে, জান্লাত ও জাহান্লামের অধিবাসী পূর্ব থেকেই নির্ধারিত। अर्थाए या कारना जनहें या देवामठ वत्मिश हाता जान्नाएठ : قوله فَمَنْ شَاءً مِنْهُمُ الخ যাবে এমনটি নয়; বরং তিনি যাকে অনুগ্রহ করে জান্নাতে নিবেন সেই যেতে পারবে। مَا اَحَدُ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلاَّ بِرَحْمَةِ اللَّهِ -अम्भर्त्क आमारमत शिय़नवी ﴿ اللَّهِ عَرْضَة اللَّهِ ا অর্থাৎ এমন কোনো ব্যক্তি নেই যে আল্লাহ তা'আলার রহমত ছাড়া জান্নাতে যেতে পারবে। आत आलार ठा'आला यात रेह्हा जात काशातार मितन। قوله وَمَنْ شَاءَ مِنْهُمُ النخ আর তার এই দেওয়া হবে তাঁর ন্যায়বিচার অনুযায়ী। কাউকে তিনি পাপের অধিক শাস্তি দিবেন না। वर्शाप करतन ا وَلَا يُظْلَمُونَ فَتَيْلاً -रयभन जाल्लार ठा'जाला कूतजात रेत्रभाम करतन পরিমাণও তারা অত্যাচারিত হবে না। -[সরা বনী ইসরাঈল] वोन्मा य সব काज कर्म सम्भामन करत्र ( فَوَلُهُ وَكُلُّ يَعْمَلُ لِمَا فَرَغَ مِنْهُ الخ সব ফলাফল অর্জন হবে যা তার জন্য নির্ধারিত হয়ে গেছে। আর যার জন্য তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে সে ঐ দিকেই অগ্রসর হচ্ছে। সে তার চেষ্টা ও সাধনার মাধ্যমে কোনো পরিবর্তন كُلُّ مُيسَّرُ لِمَا خُلِقَ لَهُ -पिंग्ट शांतर ना । कांत्रण तामृन ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ ا فَسَنْدَيسِّرُهُ لِلْيُسْرُى – وَسَنْدَيسِّرُهُ لِلْعُسْرِى – अलाव र्जां आला व अम्भर्क विलन অর্থাৎ ভালো মন্দ দুটোই আল্লাহ তা'আলা পূর্বেই নির্ধারণ : قوله وَالْخَيْرُ وَالشُّرُّ المَّ করে রেখেছেন। যা কিছুই দুনিয়াতে অর্জন করবে কিয়ামতের দিন বান্দা সে অনুযায়ী ফলাফল وَتِلْكَ الْجَنَّةُ ٱلَّتِيُّ - पारव । रयमन जान्नार जा जाना जान्नाजीरमतरक मस्माधन करत वलरनन وَتِلْكَ الْجَنَّةُ ٱللَّتِيُّ عَالَمُ اللهِ الْعَلَى الْمَا كُنْتُمُ تَعُمَلُوْنَ صَالَحُنْ مَا كُنْتُمُ تَعُمَلُوْنَ صَالَحَةً مِ تَعُمَلُوْنَ তোমাদের ঐ আমলের কারণে যা তোমরা দুনিয়ার জীবনে সমাপন করেছিলে। আর জাহান্নামীদেরকে তিনি বলবেন- نَكْسِبُونَ تَكْسِبُونَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿अव जारान्नार्योग्ने किंदी व তোমরা তোমাদের উপার্জিত আজাবের স্বাদ আস্বাধন কর। উপরিউক্ত আয়াত্ত্বয় দারা বুঝা গেল যে, আল্লাহ তা'আলা মানুষকে কিয়ামতের দিন মানুষের আমলের ভিত্তিতে জান্লাত ও জাহান্লামের ফয়সালা দিবেন। তাকদীর অনুযায়ী নয়। কারণ আল্লাহ তা'আলার ইলম অনাদি হওয়ার কারণে তিনি প্রত্যেক মানুষের পূর্ণ জীবনের আমল কার্যাবলি সম্পর্কে অবগত। কোন সময় কি আমল করবে এবং কোথায় সে যাবে এবং কোথায় সে মারা যাবে। এসব তিনি জানতেন। এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে। প্রয়োজন

হলে সেখান থেকেই দেখে নেওয়া যেতে পারে।

## ত্রয়োদশ পাঠ

## বান্দার সামর্থ্য দু'প্রকার

وَالْإِسْتِطَاعَةُ ضَرْبَانِ اَحَدُهُمُنَا الْإِسْتِطَاعَةُ الَّتِيْ يُوْجَدُ بِهَا الْفِعْلُ نَحْوُ التَّوْفِيثْقِ الَّذِي لاَ يَجُوزُ اَنْ يُوضِفَ الْبَخُلُونَ بِه فَهِيَ مَعَ الْفِعْلِ وَامَّا الْإِسْتِطَاعَةُ الَّتِيْ مِنْ جِهَةِ الصِّحَّةِ وَالْوُسَعِ وَالتَّمَكُنُ وَسَلامَةِ الْالاَتِ فَهِيَ قَبْلَ الْفِعْلِ وَهُوكَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلَّا وُسُعَهَا.

আনুবাদ: আর (اَلْاسْتِطَاعَةُ) সামর্থ্য দু'প্রকার, একটি হলো এমন সামর্থ্য যার সাথে কর্ম পাওয়া যায়। যেমন— এমন তাওফীক যার সাথে বান্দা বা মাখলুক গুণাম্বিত হওয়া জায়েজ নেই। আর এই সামর্থ্যটি কর্মের সাথে সংশ্লিষ্ট হয়ে থাকে। দিতীয়টি হলো, ঐ সামর্থ্য যা সুস্থতা, সক্ষমতা এবং উপায় উপকরণের নিরাপত্তার দিক থেকে হয়ে থাকে। আর তা কর্মের পূর্বে পাওয়া যায়। আর এ সামর্থ্যের সাথে আল্লাহ তা'আলার আদেশ নিষেধ সম্পৃক্ত থাকে। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন, আল্লাহ তা'আলা সামর্থ্যের অধিক কাজের জিম্মাদারী দেন না।

#### ু প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রিপুরু শুরু

الْحُسْتِطَاعَةُ الْخَ এই গ্রন্থকার (র.) এখান থেকে أُلُوسْتِطَاعَةُ الْخَ প্রকারভেদ বর্ণনা শুরু করেছেন । নিমে এর আলোচনা করা হলো–

## : এর আভিধানিক অর্থ- الْاسْتَطَاعَةُ

َالْإِسْتِطَاعَةُ -এর শাব্দিক অর্থ হলো– সাধ্য, সামর্থ্য, ক্ষমতা, সক্ষমতা, যোগ্যতা। যেমন আল্লাহ তা'আলার বাণী– مَن اسْتَطَاعَ اللَّهِ سَيِبِيلًا

#### পারিভাষিক সংজ্ঞা ও প্রকারভেদ:

নাধারণত দুই প্রকার : যথা–

- ১. বান্দার মধ্যে এমন সামর্থ্য থাকা যাকে উপায় উপকরণ অঙ্গ প্রত্যঙ্গ ইত্যাদির নিরাপত্তা ও সুস্থতা দ্বারা ব্যাখ্যা করা হয় আর ঐ সকল গুণাবলি বান্দার মধ্যে পাওয়া যায় আর এই সমর্থনটি কর্মের পূর্বেই বিদ্যমান থাকে। এর উদাহরণ হিসেবে বলা যায়, ঐ বান্দা হজের জিম্মাদার যে এর জন্য প্রথম থেকেই উপায় উপকরণ ব্যবস্থা করে রেখেছে এবং সুস্থ ও নিরাপদ। যখন এগুলো বান্দার মধ্যে বিদ্যমান থাকবে তখনই তার জন্য হজ পালন সম্ভব হবে। আর যদি এগুলো বান্দার মধ্যে বিদ্যমান না থাকে তাহলে তার জন্য হজ পালন অসম্ভব। মোটকথা এই সামর্থ্য কর্ম সংঘটিত হওয়ার পূর্বেই পাওয়া যায়।
- বান্দার এমন সামর্থ্য থাকা, যা কোনো কাজ সংঘটিত হওয়ার উপায় উপকরণ পাওয়া
  যাওয়ার পর কর্মের সাথে সাথেই বিদ্যমান থাকে। একে ভিন্ন শব্দে খালক বলা হয়। এর

উদাহরণ এ ভাবে দেওয়া যায় যে, বান্দা যখন হজ করার ইচ্ছা করে অতঃপর সে হজের উপায় উপকরণ অবলম্বন করায় আল্লাহ তা'আলা উক্ত হজ বান্দার জন্য সহজ ও আসান করে দেন। (আল্লাহ তা'আলা সহজ করার কারণে যখন বান্দা কাজটি সম্পাদন করে তখন এ সম্পাদন করার শক্তিই হলো দ্বিতীয় প্রকার সামর্থ্য বা ইস্তিতায়াত)

- \* প্রথম প্রকার সামর্থ্য ব্যতীত কোনো কাজই সংঘটিত হয় না। এদিকে ইশারা করেই আল্লাহ তা'আলা বলেন— وَمَا كَانُوا يَسْتَطِيْعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يَبْصِرُونَ. অর্থাৎ এ সব লোক শুনার সামর্থ্য রাখে না এবং তারা দেখারও সামর্থ্য রাখে না। –[সূরা হুদ] উপরিউক্ত আয়াত শ্রবণ ও দেখার অঙ্গের অস্বীকার করা হয়নি বরং বাস্তব দেখা ও শ্রবণকে অস্বীকার করা হয়েছে।
- \* যখনই বান্দার উপর প্রথম প্রকার সামর্থ্য পূর্ণভাবে পাওয়া যাবে তখনই তার উপর আল্লাহ তা'আলার আদেশ, নিষেধ এর হুকুম বর্তাবে অন্যথায় তার উপর এই হুকুম কার্যকর হবে না।
  বেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন وَلِللّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِبِّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি কামনার্থে এসব লোকের জন্য বায়তুল্লাহর হজ করা কর্তব্য। যারা এই পর্যন্ত পৌছার সামর্থ্য রাখে। —[সূরা আলে ইমরান]
- \* দিতীয় প্রকার যেহেতু আল্লাহ তা'আলার তাওফীক, তাই এটি ব্যতীত ঐ কাজটি কখনো সংঘটিত হবে না। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন— وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبَّبَ الْمِيْكُمُ وَكُرَّهُ اللَّيْمَانَ وَالْمُلْكُ وَلَكُنَّ اللَّهُ وَيُ قُلُوبُكُمُ وَكُرَّهُ اللَّيْكُمُ اللَّكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ وَ أُولَئِكَ وَرَيَّتُنَهُ فِي قُلُوبُكُمُ وَكُرَّهُ اللَّيْكُمُ اللَّكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ وَ أُولَئِكَ وَرَيْتَنَهُ فِي قُلُوبُكُمُ وَكُرَّهُ اللَّيْكُمُ اللَّكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ وَ أُولَئِكَ مَ وَكَرَّهُ اللَّيْكِمُ اللَّهُ وَنِعْمَةً. هَمْ اللَّرَاشِنَوْنَ فَضُلاً مِّنَ اللَّهِ وَ نِعْمَةً. مَا اللَّهِ وَنِعْمَةً المُتَامِّةُ وَلَيْ اللَّهِ وَنِعْمَةً اللَّهُ وَنِعْمَةً اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِّةُ وَاللَّهُ وَالْمُعْمَالُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

উপরিউক্ত আয়াত দারা বুঝা যায় যে, তাওফীক ছাড়া কাজ সম্পাদন হয় না।

عوله وَالتَّوْفِيُق الَّذِيْنَ الْخ : অর্থাৎ তাওফীক [যার সাথে কোনো মাখলুক সম্পুক্ত নয়] হলো কোনো কার্য সম্পাদন করার ক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলার বিশেষ রহমত অনুগ্রহ ও ইহসান। এটি ছাড়া কোনো কাজই সম্পাদন হয় না। এর সাথে কোনো মাখলুক সম্পুক্ত নয়। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন وَمَا تَوْفَيُقَى الْأَ بِاللّٰهِ

কিন্তু মু'তাযিলা সম্প্রদায় মনে করে তাওফীক এটি সমগ্র মাখলুকের সাথে সম্পৃক্ত। এটি আল্লাহ ও মু'মিনদের মাঝে সীমাবদ্ধ নয়।

তাদের এই আকিদার প্রতি উত্তরে আমরা আহলে সুত্মত ওয়াল জামাত বলব কুরআন ও হাদীসের বিপরীত আপনাদের এই অভিমত গ্রহণযোগ্য নয়।

#### সারাংশ :

- ১. কাজের পূর্বে সামর্থ্য মানে উপায় উপকরণ, সরঞ্জাম প্রস্তুতি, সুস্থ ও নিরাপদ থাকা।
- ২. সামর্থ্য কাজের সাথে থাকা। এটি কাজের বাস্তব রূপ।
- ৩. সামর্থ্য, এটি হলো তাওফীক। এর সাথে কোনো মাখলুক সম্পৃক্ত নয়।

## কর্ম আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টি, বান্দার উপার্জন

وَافَعَالُ الْعِبَادِ هِى خَلْقُ اللّٰهِ وَكُسْبٌ مِنَ الْعِبَادِ. وَلَمْ يُكَلِّفُهُمْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ الْحَوْلَ وَلا قُوَةً وَاللّٰهِ الْعَلِيمُ لاَحَوْلَ وَلا قُوَةً لاَ حَدٍ وَلا حَوْلَ لِاَحَدِ وَلا حَركة لاَ عَنْ مَعْصِية اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَالثّٰهِ وَالثّٰبَاتِ عَلَى إِلَّا بِمَعُونَة اللّٰهِ وَالثّٰبَاتِ عَلَى إِلَّا بِمَعُونَة اللّٰهِ وَالثُّهِ وَالثُّبَاتِ عَلَى إِلَّا اللّٰهِ وَالثُّبَاتِ عَلَيْهَا إِلَّا بِتَوْفِيْقِ اللّٰهِ وَالثُّهِ وَالثُّهُ اللّٰهِ وَالثُّبَاتِ عَلَيْهَا إِلَّا بِتَوْفِيْقِ اللّٰهِ وَالثُّهِ وَالثُّهُ وَاللّٰهِ وَالثُّهُ وَاللّٰهِ وَالثُّهُ وَاللّٰهِ وَالثُّهُ اللّٰهِ وَالثُّهُ اللّٰهِ وَالثُّهُ وَاللّٰهِ وَالثُّهُ وَاللّٰهِ وَالثُّهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَالثُّهُ اللّٰهِ وَالثُّهُ اللّٰهِ وَالثُّواتِ عَلَيْهَا إِلَّا بِتَوْفِيْقِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَالثُّواتِ عَلَيْهَا إِلَّا بِتَوْفِيْقِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ الْعَلَادِ عَلَيْهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَالثُّواتِ عَلَيْهَا إِلَّا بِتَوْفِيْقِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ الْمُعَلّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ

আনুবাদ: বান্দার সকল কর্মকাণ্ড আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট এবং বান্দার উপার্জন। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে এমন কাজের জিম্মাদার বানিয়েছেন যা করতে তারা সক্ষম। আর তারা শুধু ঐ সব কাজ করতে সক্ষম, যেগুলোর জিম্মাদার তাদেরকে বানানো হয়েছে। এটিই হলো مَا اللّهُ وَالْا بِاللّهُ وَاللّهُ وَ

## ক্রিটা প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>ট্রিটি</mark>

ভেশান ন্ত্ৰ ক্ৰিন্ত্ৰ ক্ৰিন্ত্ৰ কৰিছিক নিয়াতে সম্পাদন করে সবগুলোর সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ তা'আলা, চাই উক্ত কার্যাবলি ভালো হোক বা মন্দ। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ অর্থাৎ তোমরা যতসব কাজ কর সবই আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি করেছেন এবং তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন। —[সূরা সাফফাত] অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন— وَاللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْعُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সকল বস্তুর স্রষ্টা। —[সূরা যুমার] আল্লাহ তা'আলা মানুষ ও সকল কর্ম ও কর্ম প্রণালী সৃষ্টি করেছেন। এখন যার ইচ্ছা সে ভালো কাজ করে ছওয়াব অর্জন করে কিয়ামতের দিন জানাতে যাক। কিংবা মন্দ কর্ম সম্পাদন করে কবরের আজাব ও জাহান্নামের শান্তি ভোগ করার উপযুক্ত হোক।

ప్పు আর্থাৎ আল্লাহ তা আলা ভালোমন্দ সকল কর্ম ও কর্মপ্রাণালী সৃষ্টি করেছেন। কিন্তু কাউকে বিশেষভাবে নির্দেশ করেননি যে তুমিই ভালোকর্ম সম্পাদন কর এবং তুমিই মন্দ কাজ সম্পাদন কর; বরং তিনি ব্যাপকভাবে সংকাজ করতে এবং তার আদেশ করতে এবং মন্দ কাজ পরিহার করতে ও মন্দ কাজ থেকে বারণ করার জন্য হুকুম করেছেন।

এখন যে মন্দ কাজ সম্পাদন করে আল্লাহকে অসম্ভুষ্ট করবে তা তারই অর্জন এবং যে ভালো কাজ সম্পাদন করে আল্লাহকে সম্ভুষ্ট করবে তাও তার অর্জন। সেটা অন্য কারো জন্য হবে না; বরং তা নিজের জন্যই হবে। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন لَهَا مَا كَتَسَبَتُ صَالَحَ عَالَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ صَالَا الْكَتَسَبَتُ وَعَلَيْهِا مَا الْكَتَسَبَتُ - [সুরা বাকারা]

উপরিউক্ত আয়াতদ্বয় সুস্পষ্ট প্রমাণ করে যে, মানুষ নিজ ইচ্ছায় যে সৎকর্ম সম্পাদন করবে তা তার জন্যই সে করবে। আর যে ব্যক্তি নিজ ইচ্ছায় অসৎ কর্ম করবে তার জন্য তাকে শাস্তি ভোগ করতে হবে। এটাই হলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা। এর বিপরীত আকিদা পোষণকারীরা বিপথগামী বলে গণ্য হবে।

#### জাবরিয়াদের মতামত:

ভ্রান্ত মতবাদী জাবরিয়া সম্প্রদায় বলে যে, মাখলুক যেসব কাজকর্ম করবে সবই আল্লাহ তা'আলার উপর বর্তাবে। মানুষ যা কিছু করে সবই আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে হয় এবং তার ইচ্ছাই সম্পন্ন হয়। মানুষের এতে কোনো হস্তক্ষেপ বা কর্তৃত্ব নেই। এজন্য মানুষকে কোনো জবাবদিহিতাও করতে হবে না।

দিলিল : তারা তাদের মতের স্বপক্ষে যুক্তি উত্থাপন করে বলেন-এর কারণ মানুষ হলো পাথর তথা জড়বস্তুর ন্যায় অকেজো। আর পাথরের কর্ম অগ্রহণীয়। তাই মানুষের কর্মও অগ্রহণযোগ্য।

#### মু'তাযিলাদের মতামত:

মু'তাযিলারা জাবরিয়াদের সম্পূর্ণ বিপরীত মতপোষণ করে বলে যে, বান্দার ইচ্ছাধীন কাজ বা কর্মসমূহ বান্দার সৃষ্টির মাধ্যমে সৃষ্টি হয়। আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টির মাধ্যমে নয়। আল্লাহ তা'আলার এতে কোনো হস্তক্ষেপ নেই।

দিলিল: বান্দার কাজ-কর্মের ক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলা অকেজো। তিনি সর্বপ্রকার কর্ম সম্পাদন থেকে অব্যাহতি নিয়েছেন। তাই সকল কর্ম এখন বান্দার থেকেই সৃষ্টি হয়। আল্লাহ কর্ম সমাপনের ব্যাপারে বেকার।

#### জাবরিয়াদের জবাব:

## মু'তাযিলাদের জবাব:

তাদের জবাবে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বলেন যে, আল্লাহ তা আলাই সকল কাজকর্ম সৃষ্টি করেন। তবে ভালোমন্দ গ্রহণের ইচ্ছা তাদেরকে দেওয়া হয়। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন–
وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعُمَلُونَ

चिश्वाजी या, কোনো মানুষ আল্লাহ তা'আলার আনুগত্য করা, ইবাদত করা ও এর উপর মৃত্যু পর্যন্ত অটল ও অবিচল থাকার কোনো ক্ষমতা রাখে না। হাঁা, যদি আল্লাহ তা'আলা তাকে তাওফীক দেয়, দয়া ও অনুগ্রহ করে তাহলে সে এক্ষেত্রে সক্ষম হবে। এ কথার প্রতি ইঙ্গিত করেই গ্রন্থকার (র.) বলেন — النخ

#### কাদরিয়াদের মতামত:

ভ্রান্ত মতবাদে বিশ্বাসী কাদরিয়ারা বলে যে কোনো কর্মের ক্ষেত্রে বান্দা পূর্ণ ক্ষমতার অধিকারী। তারা আল্লাহ তা'আলার তাওফীক ব্যতীতই কাজ করতে সক্ষম।

#### তাদের জবাব:

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত তাদের জবাবে বলেন যে, তাদের এই আকিদা সম্পূর্ণ ভ্রান্ত । কারণ আল্লাহ তা'আলা বলেন كَلَّ نُمِثُ هَٰـُوُلَاءً مِنْ عَطَاءً رَبِّكَ وَمَا كَانَ অর্থাৎ আমি এদেরকে ও ওদের স্বাইকে আল্লাহর দানে পৌছে দেই । আর আর্পনার রবের দান বিরত রাখা যাবে না । – [সূরা বনী ইসরাঈল] উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা বুঝা যায় আল্লহ তা'আলার দান ও সাহায্য ছাড়া কোনো কাজই সম্পূর্ণ হয় না ।

## সবকিছু আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছানুসারে হয়

وَكُلَّ شَيْ يَجْرِى بِمَشِيَّةِ اللهِ وَعِلْمُهُ وَقَضَائُهُ فَعَلَبَتْ مَشِيَّتُهُ اللهُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ اللهِ يَعْدَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْمَشِيْتُهُ عَيْدُ ظَالِمِ اَحَدًا اللهُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ عَيْدُ ظَالِمِ اَحَدًا لاَ يُسْتَلُ عَبَا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ.

অনুবাদ : প্রত্যেক জিনিস আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা ও জ্ঞান অনুসারে বাস্তবায়িত হয়। সুতরাং তার ইচ্ছা সকল ইচ্ছা ও তার ফয়সালা সকল কৌশলের উপর প্রাধান্য লাভ করে। আল্লাহ তা'আলা যা চান তাই করেন। তিনি কারো উপর অত্যাচারী নন। তিনি যা করবেন সে সম্পর্কে তিনি জিজ্ঞাসিত হবেন না। কিন্তু সকল সৃষ্টি তার কৃতকর্ম সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হবে।

# ক্রিট্রি প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>ট্রি</mark>ন্ট

الخ : ভূ-মণ্ডল ও নভো-মণ্ডলে যা কিছু রয়েছে সব কিছুই আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা ও জ্ঞানানুসারে পরিচালিত হয়। কোনো কিছুই তার ফয়সালার বিপরীত বা তাঁর অজানায় পরিচালিত হয় না এবং হওয়া সম্ভবও নয়। আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত এমনই আকিদা রাখেন।

তি কুলার (র.) এখানে قَضَاءُ वलराठ الْكَوْنِيُ তলতে الْقَضَاءُ উদ্দেশ্য الْقَضَاءُ الْكَوْنِيُ কলতে قَضَاءُ উদ্দেশ্য নিয়েছেন । আর قَضَاءُ হলো দু' প্রকার । যথা–

- -[স্রা হা-মীম সেজদা] (الْقَضَاءُ الْكُونِيُ (তথা প্রকৃতিগত সিদ্ধান্ত) যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন فَقَضْهُنَّ سَنَبْعَ سَمْوَاتٍ فِيْ يَوْمَيْنِ -[স্রা হা-মীম সেজদা]
- وَقَضُمَى -जिथा धर्मीय तिकाल] यमन- आल्लार जा'जाला वलन- اَلْقَضَاءُ الشَّيرُعِيُ . < رَبُكَ اَنْ لاَّ تَعُبُدُوْ اَ اِلْاَ اِيَّاهُ -[স্রা বনী ইসরাঈল]

অনুরূপভাবে اَمْـُ اللّه অর্থাৎ আল্লাহর আদেশ দু'প্রকার। যথা-

- الْأَمْرُ الْكُونِيُ (তথা প্রকৃতিগত আদেশ) यেম্ন- আল্লাহ তা'আলা বলেন- النَّمَا اَمْرُهُ إِذَا آرَادَ شَيْئًا اَنْ يَّقُولَ لَهَ كُنْ فَيَكُونَ -[সূরা ইয়াসীন]
- ২. وَالْمَا الشَّسْرِعِيُّ (তথা শরয়ি বিধানগত আদেশ) যেমন- আল্লাহ তা'আলা বলেন- الشَّسْرِعِيُّ (তথা শরয় বিধানগত আদেশ) যেমন- আল্লাহ তা'আলা বলেন- إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ [স্রা নাহল]

অনুরূপভাবে اِنْدُنَ اللَّه [অর্থাৎ আল্লাহর অনুমতি] দু'প্রকার। যথা–

- الْكُوْنِيُ الْكَوْنِيُ الْكَوْنِيُ الْكَوْنِيُ الْكَوْنِيُ الْكَوْنِيُ الْكَوْنِيُ الْكَوْنِيُ اللهِ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ إِلَّا إِلَّا إِلَا بِإِذْنِ اللهِ إِلَّهُ إِلَيْهِ مِنْ احْدِهِ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ مِنْ احْدِهِ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ إِلَيْهِ مِنْ احْدِهِ إِلَّا إِلَا بِإِذْنِ اللهِ إِلَيْ اللهِ إِلَيْهِ مِنْ احْدِهِ إِلَّا إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَا إِلَيْهِ إِلَى اللهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَا إِلَا إِلْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلَّهِ إِلَّهِ إِلْهِ إِلَّهِ إِلَّهِ إِلَّهِ إِلَّهِ إِلَّهِ إِلَّهِ إِلَّهُ إِلَا إِلْهِ إِلْهِ إِلَّهُ إِلَيْهِ إِلَّهُ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلَّهُ إِلَا إِلْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَّهُ إِلَيْهِ إِلَّهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهِ إِلَّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَا لِلْهُ إِلَٰهِ إِلَّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلَا هُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَا أَلْهُ إِلَا مِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَّهُ إ
- ج. وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

অনুরূপভাবে كِتَابُ اللهِ [অর্থাৎ আল্লাহর কিতাব] দু'প্রকার। যথা–

- [তথা প্রকৃতিগত কিতাব] যেমন– আল্লাহ তা'আলা বলেন) اَلْكِتَابُ الْكَوُنيُ وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَلَا يَنْقُصُ مِنْ عُمُرِهِ الْأَ فِي كِتَابٍ. عَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَلَا يَنْقُصُ مِنْ عُمُرِهِ الْآ فِي كِتَابٍ. عَمَا إِعْمَاءُ عَلَى إِلَا يَنْقُرُعِيَّ عَمُرِهِ الْآ فِي الْآ فِي الْآ السَّرْعِيُّ عَلَى عَلَى السَّرْعِيُ

وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيْهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ.

অনুরপভাবে کُکُمُ اللّٰهِ অর্থাৎ আল্লাহর নির্দেশ] দু'প্রকার। যথা-

১. اَلْكُونِيُّ [অর্থাৎ প্রকৃতিগত নির্দেশ] যেমন – আল্লাহ তা আূলা বলেন –

حَتَّى يُأْذَنَ لِيْ اَبِيْ اَوْ يَحْكُمُ اللَّهُ لِيْ وَهُوَ خَيْرُ الْحَكِمِيْنَ.
حَتَّى يُأْذَنَ لِيْ اَبِيْ اَوْ يَحْكُمُ اللَّهُ لِيْ وَهُوَ خَيْرُ الْحَكِمِيْنَ.
حَتَّى يُأْذَنَ لِيْ اَبِيْ السَّرِعِيْنَ مَحْلَمُ مَا يُرِيْدُ.

অনুরপভাবে تَحْرِيْمُ اللّه [অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক হারাম করা] ও দু'প্রকার। যথা–

ك. النَّكُونِيُمُ اللَّكُونِيُ [ प्रथीर প্রকৃতিগত হারাম] यেমন- আল্লাহ তা'আলা বলেন-فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمُ ٱرْبَعِيْنَ سَنَةً يَتِيْهُونَ فِي ٱلْاَرْضِ.

 ع. الشَّرْعِيَّ الشَّرْعِيَّ [ जर्थार भतिय विधान जनुभादत राताम] त्यमन जालार जा जाला रालन إلتَّ حُرْيُمُ الشَّرُعِيِّ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالتَّهُ وَلَحُمُّ الْخِنْزِيْرِ.

উপরিউক্ত আলোচনানুযায়ী একথা বলা যায় যে, বান্দার কার্যাবলি আল্লাহর ইলম, ইচ্ছা এবং তাঁর সিদ্ধান্ত ও হুকুম সবই প্রকৃতিগত এবং ধর্মীয় বিধি বিধান অনুযায়ী হয়ে থাকে।

বান্দা ও মাখলুকের ইচছার উপর মহান আল্লাহ : قوله فَغَلَيْتُ مَسْتَيْتُهُ ٱلْمَشْيُتَاتُ তা'আলার ইচ্ছা ও ফ্রুসালা প্রভাবশীল। কারণ বান্দা যখন ভালো মন্দ কিছু ইচ্ছা করে তখন ইচ্ছা করার কারণেই তা বাস্তবায়িত হবে না; বরং তা বাস্তবায়িত হতে আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা হতে হবে। তবেই তা বাস্তব রূপ পরিগ্রহ করবে। সুতরাং আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা মাখলুকের ইচ্ছার উপর প্রভাব বিস্তারকারী। (यमन आल्लार ठा'जाला तलन وَمَا تَشَاءُونْ إِلا آَنْ يَشَاءُ اللهُ رَبُّ الْعُلَمِيْنِ अर्थार ठा'जाला तलन কোনো কিছুই ইচ্ছা করতে পারবে না, জগতের প্রভু আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা করা ছাড়া। এই আয়াত দ্বারা বুঝা যায় বন্দার ইচ্ছার উপর আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা প্রভাবশীল। তবে এমনটি নয় যে, আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা বান্দার ইচ্ছা ও চাওয়ার অনুগত হয়। আর তখনই কাজ বাস্তবায়িত হয়। গুলাই তা'আলা যে ফয়সালা বা সিদ্ধান্ত দেন কোনো বান্দা বা : قوله غُلُبَ قَضَاءً মাখলুক উক্ত ফয়সালাকে কোনো কলাকৌশল, বৃদ্ধি বা চালাকি দ্বারা রদ করতে পারবে না; वें عَالِثُ عَالِثُ اللهُ عَالِثُ مَا का का का का का का का वाह का का वाह का विकासी शाकरत وَاللَّهُ عَالِثُ الله مُره وَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعُلُمُونَ अर्था९ आल्लाट जा जाना निक हेर्कूरात छे अते প্রভাবশীল কিন্তু অধিকাংশ মানুষ বুঝে না । -[সূরা ইউসুফ]

আল্লাহ তা'আলা যা ইচহা তাই করেনূ এতে কেউ বাধা : قوله يَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ प्ति प्रशांत प्रांत भिक्त वा नाहन तारथना । यमन- विनि वरलन- فَعَالُ لِنُمَا يُرِيدُ अर्थार पिन যা ইচ্ছা তাই করেন। -[সুরা বুরুজ]

তাঁ-ই করেন এবং বান্দাদের উপর অত্যাচারও করেন। অবশ্যই তা নয়; বরং তিনি কারো উপর

বিন্দুমাত্রও অত্যাচার করেন না এবং এর চিন্তাও করা যাবে না। যেমন আল্লাহ তা আলা বলেন الله كَالله لا يَطْلِمُ النّاسَ شَيْعًا مِلْكُمْ النّاسَ شَيْعًا অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা মানুষের উপর অত্যাচার করেন না। অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন وَمَا اَنَا بِطَلّامٍ لِللهُ يَعْدِم اللهُ عَلَيْمِ لَلْعَيْدِهِ অর্থাৎ আমি আমার বান্দাদের উপর অত্যাচারী নই।

-[সূরা বাকারা]

## একটি প্রশু ও তার উত্তর :

প্রশা: আল্লাহ তা'আলা বলেছেন যে, وَمَا اَنَا بِطَلَام لِّلْعَبِيْدِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা কোনো বান্দার উপর অত্যাচার করেন না। কিন্তু দেখা যায় মানুষের মধ্যে কতক মানুষ এমন রয়েছে যারা অপর মানুষের উপর জুলুম অত্যাচার করে। আল্লাহ তা'আলা বলেছেন— وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে এবং তোমাদের কর্মকে সৃষ্টি করেছেন। যার দারা বুঝা যায়, জুলুমটাও একটা কাজ হওয়ার কারণে তার স্রষ্টা আল্লাহ তা'আলাই হন। আর যেহেতু তিনি জুলুম সৃষ্টি করেছেন তাই তিনি জুলুম করা থেকেও মুক্ত নন; বরং তার সাথে তিনিও জড়িত (নাউযুবিল্লাহ) অতএব তার বাণী وَانَا بِطَالًا مِ لَلْعَبِيْدِ - এর মর্মার্থ ঠিক থাকে না। উত্তর: এর উত্তর দুভাবে দেওয়া যায়। যথা—

- ১. কোনো পরীক্ষক যদি তার প্রশ্ন পত্রে ভুল শুদ্ধ নির্ণয়ের ক্লুলামে ভুল ও শুদ্ধ উভয়টি উল্লেখ করেন তবে কারো দৃষ্টিতে উক্ত পরীক্ষক দোষী বলে বিবেচিত হন না। অনুরূপ আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াকে মানুষের জন্য পরীক্ষার কেন্দ্র স্বরূপ করেছেন এবং এতে ভুল ও শুদ্ধ তথা ভালো কাজ ও মন্দ কাজ পরীক্ষা স্বরূপ রেখেছেন। এতে আল্লাহ তা'আলা দোষী হতে পারেন না এবং যদি কোনো ব্যক্তি ভালো মন্দ হতে মন্দ কাজ করে তাতেও আল্লাহ তা'আলা দোষী হন না। কারণ প্রশ্ন পত্রের ভুল শুদ্ধ কলম হতে কেউ ভুলগুলোকে শুদ্ধের স্থানে লিখে দিলে পরীক্ষক দোষী হন না; বরং পরীক্ষার্থী দোষী হয়। অনুরূপভাবে বান্দাও মন্দ কাজ করার কারণে মহান পরীক্ষক আল্লাহ তা'আলা দোষী হতে পারেন না; বরং যে মন্দ কাজ সম্পাদন করেছে সেই দোষী হবে।
  - সূতরাং দুনিয়াতে কোনো বান্দা অপর বান্দার উপর জুলুম করলে আল্লাহ তা আলা জালেম সাব্যস্ত হবেন না; বরং অত্যাচার যে করেছে সেই জালেম বলে গণ্য হবে।
- ২. আসমান, জমিন, গ্রহ, নক্ষত্র এক কথায় সমগ্র জাহানের মালিক একমাত্র আল্লাহ তা'আলা। এতে কারো কোনো অংশীদারিত্ব নেই। আর জুলুম বলা হয় অন্যের মালিকানায় অন্যায়ভাবে হস্তক্ষেপ করাকে। আর যেহেতু সমগ্র জাহানই তার তাই তার জন্য এটা জুলুম হবে না। তিনি যা করেন সবই তার মালিকানায় করেন। এতে কারো মালিকানায় হস্তক্ষেপ হয় না।

ভাই তাঁকে অত্যাচারী বা জালেম বলা কারো জন্যই বৈধ হবে না; বরং এমন কথা বলাটাই হবে মারাত্মক জুলুম।
আৰু তা আলা যত সব কাজ করেন সবই তার
ইচ্ছানুযায়ী করেন। এতে কারো হস্তক্ষেপ করার অধিকার নেই এবং তাকে কেউ তাঁর কাজ
সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করার অধিকারও সংরক্ষণ করেনা। কারণ তাঁর প্রত্যেকটা কাজই ন্যায় সত্য
ও সঠিক হয়ে থাকে এবং এতে কোনো বিচ্যুতির অবকাশ নেই।

কিন্তু মানুষ কাজ করতে ভুল করে ও ন্যায় সঙ্গতভাবে করতে পারে না। তাই তারা কিয়ামতের দিন জিজ্ঞাসিত হবে। যেমন– আল্লাহ তা'আলা বলেন– لَا يَسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمُ يُسْئَلُونُ অর্থাৎ তিনি যা করেন সে সম্পর্কে তিনি জিজ্ঞাসিত হবেন না। আর তারা জিজ্ঞাসিত হবে।

## দোয়া মৃতের জন্য উপকারী

## وَفِيْ دُعَاءِ الْإِحْيَاءِ وَصَلَقَتِهِمْ مَنْفَعَةً لِلْأَمْوَاتِ.

**অনুবাদ:** জীবিতদের দোয়া ও সদকা করার মধ্যে মৃতদের জন্য উপকার রয়েছে।

# ক্ষুদ্ধি প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>ই</mark>নিং

ত্তি হয়েছেন যে, জীবিত ব্যক্তি মৃত ব্যক্তির জন্য যে কোনো পস্থায় মুক্তি কামনা করার কারণে তার উপকার সাধিত হয়। উক্ত পস্থা হতে হবে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের নির্দেশানুযায়ী। এর অনেকগুলো পস্থা রয়েছে গ্রন্থকার (র.) দু'টি পস্থা উল্লেখ করেছেন। নিমে তা প্রদন্ত হলো–

- مَا مِنْ مَيْتِ تُصَلِّى عَلَيْهِ أُمَّةٌ مِنَ الْمَسْلِمِيْنَ -रयता तामूल क्षिक वरल रहन के विकास के वितास के विकास के विकास के विकास के विकास के विकास के विकास के विका
- ২. জীবিত ব্যক্তি মৃতদের জন্য আর্থিক ইবাদতের ছওয়াব দান করবে। যেমন ওমরা, সদকা, দান ইত্যাদি করা। যেমন হ্যরত আয়েশা (রা.) হতে বর্ণিত হাদীসে রয়েছে যে, عَانِشَةَ قَالَتُ إِنَّ رَجُلاً قَالَ لِللَّبِي عَلَيْهِ إِنَّ اَمِّي اِقْتَتَلَتُ وَاَظُنَّهَا لَوْ تَكَلَّمَتُ ضَادُ وَعَلَيْهَا لَوْ تَكَلَّمَتُ مَا قَالَ نَعَمُ مَا وَالْمَنْهَا لَوْ تَكَلَّمَتُ مَا فَالَ نَعَمُ اللَّهِ وَالْمَنْهَا لَوْ تَكَلَّمَتُ وَاظُنَّهَا لَوْ تَكَلَّمَتُ مَا وَاللَّهُ وَللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

মু'তাথিলাদের মতামত : মু'তাথিলা সম্প্রদায় বলে যে, জীবিতরা মৃতদের জন্য দোয়া ও দান-খয়রাত করলে তাদের কোনো উপকারে আসে না। তারা দুনিয়ায় যা করে গেছে সেখানে তাই পাবে। তাদের জবাব : তাদের জবাবে বলা যায় যে, রাস্ল ক্রিট্রে যে হাদীস বলেছেন এবং আল্লাহর বাণীতে যা রয়েছে এর বিপরীত কোনো উক্তিই ইসলামে ধর্তব্য নয়।

ও দান-খয়রাত করলে তার অনেক উপকার হয়।

পূরণ করেন।

## আল্লাহ তা'আলার কয়েকটি গুণাবলি

وَاللهُ تَعَالَى يَسْتَجِيْبُ النَّعُواتِ وَيَقْضِى الْحَاجَاتِ وَيَمْلِكُ كُلَّ شَيْ وَلاَ يَسْتَجِيْبُ النَّعُواتِ وَيَقْضِى الْحَاجَاتِ وَيَمْلِكُ كُلَّ شَيْ وَلاَ يَسْلِكُهُ شَيْ وَمَنِ اسْتَغَنى عَنِ اللهِ طَرْفَةَ يَبْنِ وَمِنِ اسْتَغَنى عَنِ اللهِ طَرْفَةَ فَيْنِ وَمِنِ اسْتَغَنى عَنِ اللهِ طَرْفَةَ فَقَدْ كَفَرَ وَكَانَ مِنْ اهْلُ الْحِينُنِ.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা বান্দাদের দোয়াসমূহ কবুল করেন। তিনি সকল হাজত বা প্রয়োজন পূরণ করেন। তিনি সকল জিনিসের মালিক। কেউ তাঁর মালিক নয়। কেউ আল্লাহ তা'আলা থেকে এক মুহুর্তের জন্য উদাসীন থাকতে পারে না। যে ব্যক্তি এক মুহুর্তের জন্য আল্লাহ তা'আলা হতে উদাসীন থাকবে সে কাফের হয়ে যাবে এবং ধ্বংস হয়ে যাবে।

## ক্রিট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা <u>শ্রি</u>টিক

ভাকে এবং গুনাহ মাফের জন্য দোয়া করে তখনই আল্লাহ তা'আলা তার দোয়া করুল করেন। থেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন الْكُمُ অর্থাৎ হে আমার বান্দারা! অর্থাৎ হে আমার বান্দারা! তামরা আমাকে ডাকো আমি তোমাদের ডাকে সাড়া দেব। -[সূরা মু'মিন]
\* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন أَوْنُدُنُ قَرْيُبُ वर्थाৎ আমার সম্পর্কে তোমার নিকট প্রশ্ন করে তখন নিশ্বয় আমি নিকটে। আমি প্রার্থনাকারীর প্রার্থনা করুল করি। যখন সে আমার নিকট প্রার্থনা করে। -[সূরা বাকারা]

উপরিউক্ত আয়াতদ্বয় দারা বুঝা যায়, বান্দা যখনই প্রভুকে ডাকে তখনই তিনি সাড়া দেন।

\* একটি হাদীসে রাস্লাক্ষ্ণীবলেন عَلَيْهُ عَلَيْهُ অর্থাৎ যে ব্যক্তি আলাহ তা'আলার নিকট চায় না তার উপর আলাহ তা'আলা রাগান্বিত হন। –[ইবনে মাজাহ]

: বান্দা যখন আলাহ তা'আলার নিকট নিজের হাজত, বিপদ থেকে উদ্ধারের দোয়া করে তখন আলাহ তা'আলা তার হাজত পূরণ করেন এবং তাকে বিপদ হতে উদ্ধার করেন। যেমন আলাহ তা'আলা বলেন وَلَكُ وَيَكْشِفُ صَارَّا لَا لَا دَعَاهُ অর্থাৎ বলত কে অসহায়ের ডাকে সাড়া দেন, যখন সে আলাহকে ডাকে এবং তিনি আপদ দ্রীভূত করেন।

উপরিউক্ত আয়াতে প্রমাণ দিচ্ছে যে, আলাহ তা'আলাই আপদ দূর করেন এবং তিনি হাজত

আল্লাহ তা'আলা সব কিছুর মালিক। কিন্তু তার মালিক তেউ নয়। যেমন কুরআনে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন لله مُلُكُ السَّمُواتِ অর্থাৎ আসমান ও জমিন এবং এতদুভয়ের মাঝে যা কিছু রয়েছে সবকিছুর আধিপত্য আল্লাহ তা'আলার।

আন্য আয়াতে রাস্ল السَمْنُ مَّا فِي - কে সম্বোধন করে মহান আল্লাহ ইরশাদ হচ্ছে فَلُ لِمَن مَّا فِي قَلُ لِلَهِ عَلَى لِلْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

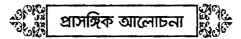
উপরিউক্ত আয়তদ্বয় প্রমাণ করে যে, আল্লাহই সব কিছুর মালিক। কিন্তু তাঁর মালিক কেউ নয়। গর্থা পথিবীতে যত মানুষ রয়েছে সকলে মহান আল্লাহ তা'আলার প্রতি মুখাপেক্ষী। কেউ তাঁর থেকে অমুখাপেক্ষী কিংবা আত্মনির্ভরশীল হতে পারবে না। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন— يَايَتُهَا النَّاسُ انْتُمُ الْفَقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُو অর্থাৎ হে লোক সকল। তোমরা সকলেই আল্লাহ তা'আলার প্রতি মুখাপেক্ষী। আর আল্লাহ তা'আলা অমুখাপেক্ষী প্রশংসিত।

—[সূরা ফাতির] এই আয়াত দ্বারা স্পষ্ট হয়ে গেল যে, আল্লাহ তা'আলার প্রতি সকল মানুষই মুখাপেক্ষী। কিন্তু তিনি কারো প্রতি মুখাপেক্ষী নন। এ সত্ত্বেও যদি কেউ মুহুর্তের জন্য আল্লাহ তা'আলা হতে অমুখাপেক্ষী বা আত্মনির্ভরশীল হতে চায় তবেই সে কাফের হয়ে যাবে। গুধু তাই নয় এমনকি তার ধ্বংস পর্যন্ত অনিবার্য হয়ে যায়।

## আল্লাহ তা'আলা ক্রোধান্বিত ও সন্তুষ্ট হন

## وَاللَّهُ يَغَيْضِبُ وَيَرْضَى لَا كَاحَدِمِ مِنَ الْوَرْي.

অনুবাদ: আল্লাহ তা'আলা ক্রুদ্ধ হন এবং সম্ভষ্টও হন। তবে বিশ্ব জগতের কারো মতো নয়।



قوله وَاللهُ يَغْضِبُ : আল্লাহ তা'আলা দুশ্চরিত্র ও নাফরমান বান্দার উপর কুদ্ধ ও অসন্তুষ্ট হন। তবে তাঁর কুদ্ধ হওয়ার ধরন দুনিয়ার মানুষের অসন্তুষ্টির মতো নয়। যেমন আল্লাহ তা'আলা কুরআনে পাকে ইরশাদ করেন مَنْ ذَٰلِكَ مَثُوْبَةً وَالنَّمَا وَيُوْرَةَ وَالنَّمَا وَيُرَدَةَ وَالنَّمَا وَيُرْرَ وَعَبَدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالنَّمَا وَيُورَ وَعَبَدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالنَّمَا وَيُورَ وَعَبَدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالنَّمَا وَيُورَ وَعَبَدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالنَّمَا وَيُورَ وَعَبَدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالنَّمَا وَيُورَا وَعَبَدَ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ اللهُ وَالنَّمَا اللهُ وَالنَّمَا وَيَعْمِبَ وَالْمَاعُوتِ السَّاعِ وَالْمَعْمَا اللهُ وَالْمُعَلِّمِ وَلَهُ اللهُ مَنْ لَعَنْ اللهُ مَا اللهُ وَالْمُعَلِيْمِ وَالْمُعَلِّمِ وَهُ وَالْمُعَلِّمِ وَالْمُعَلِمِ وَاللهُ وَالْمُعَلِمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالْمُعَلِمِ وَالْمَعَلَى اللهُ وَالْمُعَلِمِ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَلْهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

এই আয়াত স্পষ্ট প্রমাণ করে যে, আল্লাহ তা'আলা নাফরমান বান্দাদের প্রতি ক্ষুদ্ধ হন। : আল্লাহ তা'আলা যেরূপ কুদ্ধ হন, তেমনি তিনি সং ও নেক বান্দাদের প্রতি সম্ভষ্টও হন নবী করীম ক্লাম্ট্র-এর সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর উপর রাজি বা সম্ভষ্ট হওয়ার কথা আল্লাহ তা'আলা কুরআনে স্পষ্টভাবে উল্লেখ করেছেন। যেমন সাহাবায়ে কেরাম (রা.) হযরত নবী করীম ক্রুম্মে -এর হাতে ভূদায়বিয়ার সন্ধির সময় যখন শপথ গ্রহণ করেন, সে সময় আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর সন্তুষ্ট হয়ে গেলেন। আর আল্লাহ তা'আলা সাহাবাদের এই কর্মের প্রতি كَفَدْ رَضَى - সম্ভষ্ট হওয়ার কথা দুনিয়াবাসীকে জানানোর জন্য নিমোক্ত আয়াতে ইরশাদ করেন वर्ण निक्त जाला शू 'भिनरम्ब اللهُ عَنِ الْمُؤَمِنِيْنَ إِذْ يُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشُّجَرَةِ الشُّجَرَةِ প্রতি সন্তুষ্ট হয়েছেন। যখন তারা বৃক্ষের নিচে আপনার হাতে শপথ গ্রহণ করল। رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمٌ وَ رَضُوا - जा आशार्फ जाराह के इंख शहर के अहार के अहार के अहार के अहार के अहार के अहार ব্র্ন্ন্র্রুল অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাদের প্রতি সম্ভষ্ট। তারাও আল্লাহ তা'আলার প্রতি সম্ভষ্ট। উপরিউক্ত আয়াতদ্বয় দারা স্পষ্ট বুঝা যাচেছ যে, আল্লাহ তা'আলা সন্তুষ্ট হন এবং অসম্ভুষ্টও হন। তবে তাঁর সম্ভষ্ট হওয়া ও ক্ষুব্ধ হওয়া বান্দার মতো নয়। যেমন আল্লাহ তা আলা দেখেন, শুনেন এবং মাখলুকও দেখে এবং শুনে; কিন্তু তাঁর দেখা ও শুনা মাখলুকের মতো নয়। অনুরূপ আল্লাহ তা'আলা ক্রুদ্ধ হন ও সন্তুষ্ট হন তবে তাঁর ক্রুদ্ধ হওয়া ও সন্তুষ্ট হওয়া মাখলুকের মতো নয়; বরং তিনি তাঁর শান, মান, মর্যাদা ও অবস্থান অনুপাতে স্বীয় ক্ষুব্ধ ও সম্ভৃষ্টির গুণ প্রকাশ করে থাকেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন– کُمِثْلِهِ شَنْعُ তাঁর মতো কোনো কিছুই নেই। সুতরাং তাঁর কোনো গুণাবলির সাথে মাখলুকের তুলনা চলে না।

## চতুর্দশ পাঠ

## সাহাবায়ে কেরাম (রা.) সম্পর্কে আলোচনা

وَنُحِبُّ اَصْحَابَ رَسُوْلِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اَوْلَا نُفْرِطُ فِى حُبِّ اَحَدٍ مِّنْهُمْ وَلاَ نَتَبَرَّأُ مِنْ اَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنُبْغِضُ مَنْ يُبْغِضُهُمْ وَبِغَيْرِ الْحَقِّ يَنْكُرُهُمْ وَلاَ نَذْكُرُهُمُ الْآ بِالْخَيْرِ.

অনুবাদ: আমরা আল্লাহ তা'আলার রাসূল মুহাম্মদ ক্ষ্মী -এর সাহাবীদেরকে ভালোবাসি। ভালোবাসার ক্ষেত্রে তাদের কাউকে নিয়ে কোনো বাড়াবাড়ি করি না। আবার কারো ব্যাপারে অসম্ভণ্টিও প্রকাশ করি না। যারা তাদেরকে কটাক্ষ করে আমরা তার প্রতি বিদ্বেষ রাখি এবং যারা তাদেরকে অসংভাবে স্মরণ করে আমরা তাদেরকৈ ঘূণা করি। আমরা তদের সু আলোচনা করবো।

## ক্ষুণ্টি প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>স্ট্রি</mark>ণ্ড

আর্থ আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত : قوله وَنُحِبُ اَصُحَابَ رَسُولِ اللهِ ﷺ .... الخ রাস্ল ﷺ-এর সাহাবীদেরকে ভালোবাসেন। কারণ আল্লাহ তা আলা তদেরকে ভালোবাসেন এবং তারাও আল্লাহকে ভালোবাসে। নিম্নে সাহাবাগণের আলোচনা তুলে ধরা হলো–

#### সাহাবায়ে কেরামের পরিচিতি:

আভিধানিক বিশেষণ : مَصَابَ শদটি একবচন, বহুবচন أَصْحَابُ ; শদটির অর্থ হলো, সাথি, সঙ্গি, সহচর, অনুসারী, বন্ধু।

পারিভাষিক সংজ্ঞা : ইসলামি শরিয়তের পরিভাষায় সাহাবা বলা হয় তাদেরকে যাঁরা হযরত মুহাম্মদ ক্রিট্রেই -কে পেয়েছেন তার রেসালাতের উপর ঈমান এনেছেন তাঁকে ভালোবেসেছেন এবং ঈমানের উপর মৃত্যুবরণ করেছেন।

- \* গ্রন্থকার (র.) সাহাবীদের সম্পর্কে আহলে সুন্নত ওযাল জামাতের আকিদা বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন وَلاَ نَذْكُرُهُمُ إِلَّا بِخَيْرٍ وَحُبَّهُمُ دِيْنُ وَايْمَانُ وَايْمَانُ وَاحْسَانُ وَالْمُانَ وَالْمُانُ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُانَ وَالْمُعْيَانُ.
- \* ইমাম বুখারী (র.) বলেন مَنْ صَحِبَ النَّبِيِّ أَوْرَاهُ مِنَ الْمُسَلِّمِيْنَ فَهُوَ مِنْ অর্থাৎ যা। রাস্লে কারীম ﷺ কে নিজ চোখে দেখেছেন অথবা মুসলমান হিসেবে তাঁর সাথে ছিলেন তারাই হলেন সাহাবী।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-স্বাংলা) ১৬-ক

#### সাহাবায়ে কেরামের মর্যাদা :

সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর সম্মান ও মর্যাদার বিষয়টি অনেক গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। উন্মতের ঐক্যের পথনির্দেশ ও আজকের জটিল সমস্যা সমাধানে সাহাবায়ে কেরামের মর্যাদা ও তাদের জীবনী অনুসরণের বিকল্প নেই। যেমন আল্লাহ তা আলা তাদের সম্পর্কে বলেন ذُلِكَ وَمَثَلُهُمُ فِي الْإِنْجِيْلِ অর্থাৎ তাদের এই বৈশিষ্ট্য আলোচিত হয়েছে তাওরাত ও ইঞ্জিল গ্রন্থে।

—[সূরা ফাতহ]

#### তারা আকাশের ধ্রুব তারকা সদৃশ:

তাঁরা সকলে আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতে ধন্য। তারা নবীদের মতো মাসূম নন। তারা হয়তো কখনো মানবীয় দুর্বলতার কারণে ছোট খাট ভুল করে ফেলেছেন। কিন্তু তারা ঐ কাজ হতে বিরত হয়ে তাৎক্ষণিক এর জন্য তাওবা করেছেন।

আর রাস্ল التَّائِبُ مِنَ النَّنْبِ كَمَنْ لَّا ذَنْبَ لَهُ অতএব আল্লাহ তা'আলা তাদের তওবার কারণে তাদের সকল অপরাধ ক্ষমা করে দিয়ে তাদের প্রতি সম্ভষ্ট হয়ে গেছেন।

### তাঁরা উন্মতের জন্য আমানত :

## তাঁরা রাসূল ্বাল্ল –এর অতি প্রিয় :

সাহাবায়ে কেরামের প্রতি সম্মান প্রদর্শন করা ঈমানের বহিঃপ্রকাশ। তাঁদের বিষয়ে অসুন্দর ও অশালীন কথা বলা থেকে জিহ্বা ও কলমকে নিয়ন্ত্রণে রাখা অপরিহার্য কর্তব্য। যে হৃদয়ে রাসূল ক্র্মান্ত্র-এর মহব্বত ও ভালোবাসা রয়েছে সে হৃদয়ে কখনো সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ১৬-খ

#### তারা বিশেষভাবে নির্বাচিত :

হযরত নবী করীম ক্রিট্র -এর সাহাবী হওয়ার জন্য ও তাঁর দীনের সাহায্য করার জন্য আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে বিশেষভাবে নির্বাচিত করেছেন। এ সম্পর্কে হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন করিছিল ভান্টের নুর্নির নাহায্য করার জন্য মনোনীত তাদেরকে রাস্ল ক্রিট্র -এর সাহাবী হওয়া ও তাঁর দীনের সাহায্য করার জন্য মনোনীত করেছেন।

এছাড়াও রাস্লুল্লাহ الله على الله على الله على الله عَلَى شَرَّكُمُ. الله عَلَى شَرَّكُمُ. الله عَلَى شَرَّكُمُ

#### তারা বেহেশতের সুসংবাদ প্রাপ্ত:

রাসূল المعدد المعدد

#### তাদের ঈমানের দৃঢ়তা :

পর্বতমালা যেভাবে ভূপৃষ্ঠে অটল, অনুরূপ সাহাবায়ে কেরাম (রা.) ঈমানের উপর অটল ও অবিচল ছিলেন; বরং এর চেয়েও কঠিনভাবে ঈমান তাদের অন্তরে প্রথিত হয়েছিল। হয়রত কাতাদা (রা.) ইবনে ওমর (রা.)-কে ঈমানের পরিচয় জিজ্ঞাসা করলে বলেন— اَلْاِيْمَانُ فِيْ صَالَ فِيْ مَنَ الْحَبَلِ অর্থাৎ ঈমান তাদের হদয়ে এমনভাবে প্রতিষ্ঠিত ছিল যেমন পাহাড় জমিনে প্রতিষ্ঠিত।

## তারা একে অপরের প্রতি অনুগ্রহশীল :

## তারা কুফরির মোকাবিলায় আপসহীন :

সাহাবায়ে কেরাম (রা.) কাফেরদের বেলায় ছিলেন বজ্র কঠোর। তারা কখনো কাফেরদের সাথে আপস করতেন না। এ সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা তাদের প্রশংসা করে বলেন مُحَمَّمُ مُحَمَّمُ وَالْكِيْنَ مَعَهُ اَشِكَاءً عَلَى الْكَفّارِ অর্থাৎ মুহাম্মদ আল্লাহর রাসূল এবং তাঁর সাথে রয়েছে এমন একদল মানুষ যারা কুফরির সাথে আপসহীন তথা কাফেরদের উপর অত্যন্ত কঠোর।

মোটকথা কুফরির যে কোনো চ্যালেঞ্জকে তারা সবসময় সাহসিকতার সাথে মোকাবিলা করেছেন।

## তারা ছিলেন তাহাজ্বদ গুজার :

মুহাম্মদ ক্রিম্মের্ট্র -এর সাহাবীগণ ছিলেন তাহাজ্জুদ গুজার। তারা রুক্' ও সেজদা অবস্থায় রাত কাটিয়ে দিতেন। তাদের প্রশংসা করে আল্লাহ তা'আলা বলেন— تَرَاهُمُ رُكَّعًا شُخَدًا --[সূরা ফাতাহ] সকল সাহাবী নামাজে বলার অপেক্ষা রাখেনা যে, অত্যন্ত নিষ্ঠাবান ছিলেন। রাসূল ক্রিম্মের্ট্র -এর লক্ষাধিক সাহাবীর মধ্য থেকে একজনও খুঁজে পাওয়া যাবে না যিনি তাহাজ্জুদ গুজার ছিলেন

ना। তারা সালাত আদায়ের মাধ্যমে রাত কাটাতেন। যেমন কুরআনে ইরশাদ হচ্ছে تَبْتَغُونُ अर्थाৎ তাঁরা আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহ ও নিয়ামত তালাশ করেন।

## একমাত্র আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি কামনা :

সকল সাহাবায়ে কেরাম (রা.) একমাত্র আল্লাহ তা'আলার সম্ভিষ্টি কামনার্থে ইবাদত করতেন। কোনো মানুষের সম্ভিষ্টি অর্জনের জন্য করতেন না। যেমন আল্লাহ তা'আলা তাদের সম্পর্কে বলেন— يَبْتَغُونَ فَضَالٌ مِّنَ اللَّهِ وَ رَضْمَوانَا اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُؤَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُؤَالِمُ وَاللْمُؤْمُ وَاللْ

## তাদের চেহারায় ইবাদতের চিহ্ন পরিলক্ষিত হয় :

আল্লাহর নবী মুহাম্মদ ক্ষ্মান্ত্র -এর সাহাবায়ে কেরাম একমাত্র আল্লাহ তা'আলার সম্ভৃষ্টি অর্জনের জন্য আথাণ চেষ্টা করতেন। অধিক পরিমাণ রুক্' ও সেজদা করার কারণে তাদের চেহারায় আমলের চিহ্ন ফুটে উঠেছে। তাদের এমন কাজের প্রশংসা করে আল্লাহ তা'আলা বলেন— سِنْدِمَاهُمْ فِنَى وُجُوْهِهِمْ مِّنْ اَتَرِ السَّبُودِ

এছাড়া একান্ত আন্তরিকতা ও একাগ্রতার সাথে আমল করার কারণে তাদের মুখমগুলে আমলের লক্ষণ ফুটে উঠেছিল।

## তারা রাসূল 🚟 –এর পূর্ণ অনুসরণকারী :

সাহাবায়ে কেরাম (রা.) হয়রত রাসূল ক্রিট্র -এর পূর্ণ অনুসারী ছিলেন। তারা কোনো অবস্থাতেই রাসূল এর আদেশের বিরোধিতা করতেন না। তারা য়ে কোনো নির্দেশ শোনামাত্রই তার উপর ঈমান এনে আমল শুরু করতেন। তাদের জন্য আল্লাহ তা আলা বলেন وقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرانَكَ رَبَّنَا وَالْدِيْكَ الْمَصِيْرِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرانَكَ رَبَّنَا وَالْدِيْكَ الْمَصِيْرِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرانَكَ رَبَّنَا وَالْدِيْكَ الْمَصِيْرِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرانَكَ رَبَّنَا وَالْدِيْكِ الْمَصِيْرِ وَالْمَوْمِ وَالْدِيْكِ نَفْسَى بِيَدِهِ لَوْ اَمَرْتَنَا اَنْ تُخِيْضَ الْبَحْر لَاحْصَيْنَاهَا مَا مِنْ مَعْلَا عَلَيْكَ الْمَصِيْدِة وَالْمَا وَلَا وَلَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَلَيْ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَيْنَ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَالِقَ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَالِقُولُ وَالْمَالِقُولُ وَالْمَالِقُولُ وَلَا وَالْمَالِقُ وَالْمَالِقُ وَالْمَالِقُ وَالْمَالِقُ وَلَا وَالْمَالَا وَلَا وَلَالْمَا وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَالْمَالِقُ وَلَا وَلَا وَلَالْمِلْمِ وَلَا وَلَا وَلَالْمِلْمِ وَالْمَالِقُولُولُول

## তারা হাদীসের আমানতদার :

স্কল সাহাবী সবসময় সর্ববিষয়ে পরিপূর্ণ আমানতদার ছিলেন। তারা সর্বোচ্চ সতর্কতার সাথে হাদীস বর্ণনা করেছেন। কারণ রাসূল্ ক্রিট্র-এর সত্যতার স্বীকৃতি দিতে গিয়ে বলেন-

তাই সাহাবাগণ হাদীস বর্ণনায় খুবই সতর্কতা অবলমন করেছেন। এ কারণে সকল ওলামাগণ ঐকমত্য হয়েছেন যে, اَلَكُمُ مُ كُلُّهُمْ عَدُوْلً অর্থাৎ সকল সাহাবা ছিলেন ন্যায়পরায়ণ এবং এই ব্যাপারে ইজমা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

## ः पत्र जा के विकेट विकेट

কিছু সংখ্যক আলেম বলেন এ হাদীসটি সম্পূর্ণরূপে বিশুদ্ধ। অতএব এই হাদীসের অনুসরণে প্রত্যেক সাহাবী নক্ষত্রের মতো। আকাশের নক্ষত্র যেমন পথ হারা নাবিককে পথের সন্ধান দেয়। ঠিক তেমনিভাবে সাহাবায়ে কেরামের যে কাউকে যে কেউ অনুসরণ করবে সে সঠিক পথের সন্ধান পাবে।

তবে কোনো সাহাবীর ঘটে যাওয়া কোনো ভুলের অনুসরণ করা যাবে না। কারণ রাসূল বিলায়ে বলেছেন ঐ অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার অবাধ্য কাজে কোনো মাথলুকের আনুগত্য করা যাবে না। সুতরাং প্রমাণ হলো যে, সাহাবায়ে কেরামের যে কাউকে অনুসরণ করবে সঠিক পথ পেয়ে যাবে।

#### তাদের প্রতি ভালোবাসা :

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত সব সাহাবীকে ভালোবাসেন । এ সম্পর্কে পবিত্র কুরআনে ইরশাদ হয়েছে يَحِبُّونَهُ اَذِلَهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيِّنَ اعِزَةً عَلَى الْكَفِرِيْنَ -[সূরা মায়েদা] অতএব তাদের প্রতি ভালোবাসা রাখা একান্তই প্রয়োজন ।

আহলে সুন্নত ওযাল জামাত সাহাবায়ে কেরামকে ভালোবাসেন কিন্তু এতে বাড়াবাড়ি করেন না এবং কোনো সাহাবীকে হেয় ও অপর সাহাবীকে প্রাধান্য দেন না। কারণ সাহাবাদেরকে ভালোবাসা দীনের বিশেষ অংশ। আর দীন নিয়ে বাড়াবাড়ি করতে আল্লাহ তা'আলা নিষেধ করেছেন। যেমন ويُعِيْكُمُ – সূরা মায়েদা]

যারা হযরত সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর সাথে বিছেষ পোষণ করে আহলে সূর্ত ওয়াল জামাত তাদেরকে ঘূণা করেন। কারণ আল্লাহর রাসূল কলেছেন الله الله في اَصَحَابِي لاَ تَتَجِدُوْهُمْ غَرَضًا مِنْ بَعْدِي ... الخ عَرَاقَ الله وَيُ اَصَحَابِي لاَ تَتَجِدُوْهُمْ غَرَضًا مِنْ بَعْدِي ... الخ হাদীসে বলা হয়েছে যারা সাহাবাগণকে ভালোবাসবে তারা রাসূলকে ভালোবাসবে এবং যারা বিদ্বেষ রাখবে তারা রাসূল আল্লি -এর সাথে বিদ্বেষ রাখবে। অতএব এর দ্বারা বুঝা যায় যে, রাসূল আল্লি -এর সাথে বিদ্বেষ রাখবে। অতএব এর দ্বারা বুঝা যায় যে, রাসূল আল্লি -এর সাথে বিদ্বেষ পোষণকারীদের সাথে সম্পর্ক রাখা রাসূল আল্লি -এর সাথে বিদ্বেষ রাখার শামিল। তাই আহলে সূত্রত ওয়াল জামাত রাসূল আল্লি -এর বিদ্বেষীদের ঘূণা করেন। আর তাদেরকে ঘূণা করা ঈমানের দাবি।

ভাকওয়া হিসেবে পরীক্ষা করেছেন। তারা তাকওয়ার সর্বোচ্চ চূড়ায় পৌঁছে গেছেন। যার কারণে তাদের সমালোচনা ভ্রন্ত ভাড়া কিছু নয়। তাই আহলে সুত্রত ওয়াল জামাত তাদের গুণাগুণ ব্যতীত অন্য কোনো বিষয় নিয়ে আলোচনা করেন না। কারণ তাদের গুণাগুণ করা উন্মতের জন্য সফলতা কিন্তু তাদের সমালোচনা করের কারণ।

\* তাদের তাকওয়া সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন- اُولَٰئِكَ الَّذِیْنَ امْتَحَنَ اللهُ - তাদের তাকওয়া সম্পর্কে আল্লাহ তা'আল্লা কর্মান ক্রিয়ার জন্য মনোনীত করে নিয়েছেন। - [সূরা হুজুরাত]

আন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেন - وَالْنُرْمَهُمْ كُلِمَةَ النَّتَقُوٰى وَكَانُوْا اَحَقَ بِهَا অথাৎ তাদের জন্য তাকওয়ার বাক্য আল্লাহ তা'আলা অপরিহার্য করে দিয়েছেন। আর তারাই এর সর্বাধিক উপযুক্ত ছিলেন। -[সূরা ফাতাহ]

\* একটি হাদীসে হ্যরত নবী করীম اکْرِمَوْا اَصْحَابِی فَاتَهُمُ اللهِ বলেছেন اکْرِمَوْا اَصْحَابِی فَاتَهُ هُوَا مُعْلَمُ هُوَا مِنْ هَا اللهِ هُوَا مِنْ هُوَا اللهِ هُوَا مِنْ اللهِ هُوَا اللهِ اللهِ اللهِ مُوَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

আর একথা স্বীকৃত যে, কোনো মানুষকে সম্মান প্রদর্শন করা হয় তার গুণ ও প্রশংসা প্রকাশের মাধ্যমেই। তার দোষ চর্চা করার মাধ্যমে নয়। তাই আমরা সাহাবাদেরকে সম্মান করব এবং তাদেরকে মহব্বত করব।

## সাহাবা (রা.)–এর প্রতি মহব্বত ঈমানের বহিঃপ্রকাশ

وَحُبُّهُمْ دِيْنُ وَإِيْمَانُ وَاحْسَانُ وَبُغْضُهُمْ كُفْرُ وَنِفَاقُ وَطُغْيَانُ.

অনুবাদ: সাহাবা (রা.)-এর প্রতি ভালোবাসা দীন, ঈমান ও ইহসান এর বহিঃপ্রকাশ এবং তাদের প্রতি বিদেষ পোষণ করা কুফরি, কপটতা ও অবাধ্যতার নামান্তর।

## প্রাপ্তির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>প্রিপ্ত</mark>

نَوْلُهُ وَحُبُهُمٌ وَيُنَّ الْخَ : সমগ্র সৃষ্টি কুলের স্রষ্টা হযরত রাস্লে কারীম ﷺ -এর প্রতি ওহী নাজিল করেছেন। দীনের বিধি-বিধান অবতরণ করেছেন। উক্ত ওহী ও বিধি-বিধান নবী করীম ﷺ সর্বপ্রথম নিয়ে এসেছেন তাঁর প্রিয় সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর নিকট। তাঁরা কেউ উক্ত ওহীর বিধি বিধানের প্রতি অনিহা প্রকাশ না করে সব মেনে নিয়েছেন এবং তাঁর আনীত ওহী বা প্রত্যাদেশ অনুপাতে জীবন পরিচালনা করেছেন তথা আমল করেছেন। আর সাহাবায়ে কেরাম উক্ত ওহী ও বিধি-বিধান কিভাবে সকল মানুষের নিকট পৌছতে পারে সে চিন্তায় লেগে গেলেন। যার ফলে কেউ কেউ ওহী মুখস্থ করতে লাগলেন। আবার কেউ উক্ত বিষয়ের উপর নিজে আমল করে অপরকে আহ্বান ও উদ্বন্ধ করতে লাগলেন। কেউ হাদীস মুখস্থ ও লিখে পাণ্ডুলিপি জমা করতে লাগলেন। আবার কেউ কেউ ওহী লিখতে ও সংরক্ষণ করতে লাগলেন। যেমন হাদীসশাস্ত্রে হযরত আবৃ হুরায়রা, হযরত আয়েশা, হ্যরত ইবনে ওমর, হ্যরত আবূ সাঈদ খুদরী (রা.) প্রমুখগণও আসহাবে সুফফার অধিবাসীগণ বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তাঁরা সর্বদা হাদীস সংরক্ষণের কাজেই বেশি সময় কাটাতেন। অনুরূপ ওহী সংরক্ষণের ক্ষেত্রে হযরত মু'আবিয়া (রা.) সহ অনেক সাহাবী উল্লেখযোগ্য । মোটকথা ইসলামি শরিয়া সংরক্ষিত হয়েছে সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর মাধ্যমে। সুতরাং যেহেতু তাদের মাধ্যমে ইসলামি শরিয়া সংরক্ষিত হয়েছে তাই তাদের প্রতি মহব্বত ও ভালোবাসা রাখতে হবে। বিদ্বেষ রাখা যাবে না। কারণ তাদের প্রতি ভালোবাসা রাখার অর্থ হলো তারা খুবই বিশ্বস্ত লোক। আর বিশ্বস্ত লোকের মাধ্যমে আমানতের খেয়ানত হয় না। (কেননা রাসূল 🚟 বলেছেন সাহাবাদের নিকট দীন আমানত) আর সাহাবাদেরকে আমানতদার মেনে নেওয়াই হলো পূর্ণ ইসলামকে সত্য মেনে নেওয়া। ফলাফল দাড়াল সাহাবাদের প্রতি ভালোবাসা রাখা দীন, ইসলাম ও ঈমান। পক্ষান্তরে সাহাবাদের প্রতি বিদ্বেষ রাখা যাবে না। কারণ তাঁদের প্রতি বিদ্বেষ রাখার অর্থ হলো সাহাবায়ে কেরাম (রা.) তার নিকট অবিশ্বস্ত। আর অবিশ্বস্ত ব্যক্তির দ্বারা আমানতের খেয়ানত হয়ে থাকে। (কেননা দীন তাদের নিকট আমানত) আর কোনো ব্যক্তি সাহাবীদেরকে খেয়ানতকারী মনে করলে সে কখনো ইসলামকে সত্য বা খাঁটি ইসলাম হিসেবে মেনে নিতে পারে না। আর যে ইসলামকে সত্য বা খাঁটি ইসলাম হিসেবে মেনে নিতে পারবে না সে হলো কাফের। আর যারা ইসলামকে খাঁটি মনে করে কিন্তু সাহাবাদের সাথে পূর্ণ বিদেষ রাখে তাহলে বুঝতে হবে এটি তার মারাত্মক অজ্ঞতা ও নিফাকী। আর সে হলো মুনাফিক। (আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে হেফাজত করুন) সূতরাং বর্তমান সমাজে আমাদের চিহ্নিত করে নিতে হবে যে, কারা সাহাবায়ে কেরামকে বাদ দিয়ে ইসলামকে বুঝাতে চায়? এবং তাদেরকে সমাজ হতে বয়কট করতে হবে। শব্দ দুটির বিশ্লেষণ উক্ত বিষয় সংক্রান্ত আলোচনা ভূমিকা হতে দেখে : قوله كُفْرٌ وَ نَفَاقً নেওয়া যেতে পারে।

## প্রথম খলিফা হযরত আবূ বকর (রা.)

وَنُثْبِتُ الْخِلاَفَةَ بَعْدَ رَسُوْلِ اللهِ عَلَيْكُمُ اَوَلاً لِاَبِيْ بَكْرِ الصِّدِيثِ رَضِيَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْهُ تَفْضِيْكً لَهُ وَتَقْدِينَا عَلَى جَمِيْكِ الْأُمَّةِ.

অনুবাদ : আমরা রাসূল ্ল্ল্ল্লি -এর পরে সর্বপ্রথম হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর খেলাফতকে স্বীকার করি। তিনি সকল উন্মতের সর্বশ্রেষ্ঠ ও শীর্ষস্থানীয় হওয়া হিসেবে।

# এ প্রিক্তি প্রাসঙ্গিক আলোচনা স্থিতি

এখন থেকে গ্রন্থকার (র.) খোলাফায়ে রাশেদা সম্পর্কিত আকিদার আলোচনা শুরু করেছেন। কারণ সর্বশ্রেষ্ঠ যুগ হলো রাসূল المنظقة -এর যুগ। অতঃপর খোলাফায়ে রাশেদার যুগ। এরপর তার পরের যুগ। কারণ রাসূল خير বলেছেন الْقُرُوْنِ قَرْنِي ثُمُّ ٱلَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ ثُمَّ الَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ مُّمَّ الَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ

আবার খোলাফায়ে রাশেদীনের মধ্যে হযরত আবৃ বর্কর (রা.) অতঃপর হযরত ওমর ইবনে খাত্তাব (রা.) অতঃপর হযরত উসমান ইবনে আফফান (রা.) অতঃপর হযরত আলী ইবনে আবী তালেব (রা.) পর্যায়ক্রমে মর্যাদাশীল।

নবী রাসূলগণ ব্যতীত সকল মানুষের শ্রেষ্ঠ হলেন হযরত আবৃ বকর (রা.)। নিমে তার খেলাফত সম্পর্কে যৎকিঞ্চিত আলোকপাত করা হলো।

#### হযরত আবূ বকর (রা.) :

তাঁর নাম আব্দুল্লাহ। উপনাম আবৃ বকর, এ নামেই তিনি সর্বাধিক প্রসিদ্ধ। উপাধি সিদ্দীক। মকার এক সম্ভান্ত পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন।

#### ইসলাম গ্রহণ:

আল্লাহর নবী মুহাম্মদ ক্রিম্মি ঐশী বাণী প্রাপ্ত হওয়ার পর পুরুষদের মধ্যে তিনিই সর্বপ্রথম ইসলাম গ্রহণ করেন। তিনি ইসলাম গ্রহণের পর নিজের সমস্ত ধন দৌলত সবকিছু আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের জন্য উৎসর্গ করেছেন। তাব্কের যুদ্ধে সকল সাহাবীদের থেকে সাহায্য চাওয়া হলে তিনি নিজের কাছে থাকা সকল সম্পদ দিয়ে দিলেন।

### রাসূল 🚟 -এর বন্ধত্র :

তাঁর সাথে রাসূল ক্রিক্স -এর সম্পর্ক পূর্ব থেকেই খুব ভালো ছিল। হিজরতের সময় একমাত্র তিনি রাসূল ক্রিক্স -এর পার্থিব বন্ধু ছিলেন। তিনি মিরাজের কথা মক্কার কাফেরদের মুখ থেকে শোনার সাথে সাথেই তা সত্য বলে আখ্যা দিয়েছিলেন।

#### ত্যাগ স্বীকার :

তিনি ইসলাম গ্রহণ করার পর নিজে সকল ধন সম্পদ ইসলামের জন্য উৎসর্গ করে দিয়েছিলেন। তিনি রাস্ল ক্রিট্রা-এর সাথে মদিনায় হিজরত করেন। নিজের বাপদাদার বাসভূমির দয়ামায়া প্রত্যাখান করলেন। মদিনায় হিজরতের সময় তিনি 'গারে ছওরে' রাস্ল ক্রিট্রা-এর সঙ্গে অবস্থান করেছিলেন।

#### তাঁর মর্যাদা :

তিনি সকল নবী রাসূলগণের পর সর্বশ্রেষ্ঠ মানুষ। তিনি রাসূল ক্রিক্তর এর প্রাথমিক জীবনের বন্ধু ও জীবনের শেষ পর্বে শশুর ছিলেন। মদিনায় হিজরতের সময় তিনি রাস্ল ক্রিক্তর সিদ্ধি তিন বদরী সাহাবী ছিলেন। তাঁর সম্পর্কে রাসূল ক্রিক্তর বলেছেন তিনি কদরী সাহাবী ছিলেন। তাঁর সম্পর্কে রাসূল ক্রিক্তর বলেছেন তিন্তর্ক্তর আমার সঙ্গি তাঁকি তাঁকি কাওছারেও আমার সঙ্গি থাকবে।

—[তিরমিযী]

- \* অন্য হাদীসে রাস্ল ﷺ বলেন مَهْمَ اللهُ يَنْبَغِى لِقَوْمٍ فِيْهِمُ البُوْبِكُرُ إِنْ يَؤُمَّهُمَ
   অর্থাৎ কোনো সম্প্রদায়ের জন্য উচিত নয় য়ে, তাদের মধ্যে আবৃ বকর (রা.)
   উপস্থিত থাকাবস্থায় অন্য কেউ ইমামতি করবে।
- \* অন্য হাদীসে রাসূল ﷺ আরো বলেন– کَوْ کُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِیْلًا غَیْرَ رَبِی अवा হাদীসে রাসূল ﷺ আরো বলেন– کَایْدِلًا غَیْرَ رَبِی کُو خَلِیْلًا عَدْدُتُ اَبَابِکُر خَلِیْلًا هَاهِ مَهُ عَالَمُ اللّهُ عَلَيْدًا بَابَکُر خَلِیْلًا هَرَاهُ مَعْ مَاهُ مَاهُ مَاهُ مَاهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ
- \* هن هن الْأُمَّةِ بَعْدَ نَبِيَهَا اَبُوْبَكْرِ -जग जातिक रामीरम तामून الْفُضَلُ هٰذِهِ الْأُمَّةِ بَعْدَ نَبِيَهَا اَبُوْبَكْرِ -जर्थाए এই উন্মতের মধ্যে নবীদের পর আবু বকরই সর্বশ্রেষ্ঠ।
- \* অন্য এক হাদীসে রাস্ল ﷺ হযরত আবু বকর (রা.)-কে সম্বোধন করে বলেন الْمَا نَعْنَ الْمَتْنَى مَنْ الْمَتَىُ مَنْ الْمَتَى الْمُتَى الْمَتَى الْمَتَى الْمَتَى الْمَتَى الْمَتَى الْمَتَى الْمُتَى الْمُعَلِيقِ الْمَتَى الْمَتَى الْمَتَى الْمُتَلِيقِ الْمَتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمَتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمَتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمَتِيْمِ الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمَتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَلِيقِ الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمِتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَى الْمُتَلِيقِ الْمُتَى الْمُتَلِيقِ الْمُتَى الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمِتَى الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِيقِ الْمُتَلِيقِ الْمُتَلِي

#### খেলাফত পরিচিতি:

আভিধানিক অর্থ : فَعَالَةٌ শক্টি فِعَالَةٌ -এর ওয়নে এসেছে। এর মূল বর্ণ হলো خـلَافَةُ । যার অর্থ হলো প্রতিনিধিত্ব করা, উত্তরাধিকার বা স্থলাভিষিক্ত হওয়া।

#### খেলাফতের প্রকারভেদ:

#### খেলাফত সাধারণত দুই প্রকার:

- ك. বান্দাদের মধ্যে আল্লাহ তা'আলার খেলাফত। এই খেলাফত আল্লাহর নবী ও রাস্লগণের মধ্যে সীমাবদ্ধ। আল্লাহ তা'আলার সর্বপ্রথম খলিফা হলেন নবী রাস্লগণ। যেমন—আল্লাহ তা'আলা হ্যরত আদম (আ.)-এর খেলাফত সম্পর্কে বলেন— اِنْـَى جَاعِلُ فِي جَاعِلُ فِي اَكْرَجْن خَلِيْفَةً (الْرَجْن خَلِيْفَةً अর্থাৎ নিশ্চয় আমি পৃথিবীতে খলিফা নিযুক্ত করব। [সূরা বাকারা]
- \* عِلَادَاوُدُ اِذَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيْفَةً فِي अर्था वाक अम्भर्त वान الْاَرْضِ अर्था९ वर माउँन! आप्रि रह माउँन! अर्था (الْاَرْضِ
- \* হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর খেলাফত সম্পর্কে বলেন اِنِّیْ جَاءِلُکَ لِلنَّاسِ اِمَامًا অর্থাৎ নিশ্বয় আমি তোমাকে মানুষের ইমাম নিযুক্ত করব। –[সূরা বাকারা]
- হ্যরত মুহাম্দ ক্রিট্রে -কে আল্লাহ তা'আলা কিয়ামত পর্যন্ত অনাগত সকল মানুষের জন্য খলিফা হিসেবে নির্ধারণ করেছেন। কারণ তাঁর অনুসরণ করার মানে হলো আল্লাহ

তা'আলার অনুসরণ করা এবং তাঁর নাফরমানি করার অর্থই হলো আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি করা। যেমন এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন مَنْ يُطِعِ النَّهُ عَلَى فَقَدْ অর্থাৎ যে রাসূলের অনুসরণ করবে সে আল্লাহর অনুসরণ করবে। -[সূর্রা নিসা]

উপরে উল্লিখিত আয়াতে দুটি জিনিস প্রমাণিত হয়। যথা - ১. পুণ্যবান লোকদেরকে খোঁফত দান করা। ২. পূর্ববর্তী সকল নবীর পুণ্যবান উন্মতদেরকে আল্লাহ তা'আলা খেলাফত দান করেছেন। যেমন হযরত নৃহ (আ.)-এর উত্তরাধিকারী পুণ্যবান উন্মতদেরকে সম্বোধন করে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَجَعَلْنَا كُمْ خَلَائِفَ فِي الْاَرْضُ তামাদেরকে পৃথিবীতে প্রতিনিধি করেছি।

- \* হযরত ইবরাহীম (আ.) তাঁর আওলাদদের জন্য দোয়া করে বলেন–

قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِى قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِ التَّلْلِمِيْنَ.

### হযরত আবু বকর (রা.)-এর খেলাফত গ্রহণ :

উপরিউক্ত বিষয়ে বিশদ আলোচনা দ্বারা বুঝা গেল যে, নবীগণের পর তাদের পুণ্যবান উন্মতদের নিকটই খেলাফত অর্পিত হয়েছে। অপুণ্যবান উন্মতদের মধ্যে তা অর্পিত হয়েনি। যেমন হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়ার জবাবে আল্লাহ তা'আলা বলেন- لاَ يَنَالُ مَهْدِي অর্থাৎ জালেমদের পর্যন্ত আমার অঙ্গীকার [তথা খেলাফত দেওঁয়ার অঙ্গীকার] পৌছবে না; বরং পুণ্যবানদের নিকটই তা অর্পিত হবে।

সুতরাং হযরত মুহাম্মদ ক্রীষ্ট্র যখন আল্লাহ তা'আলার প্রতিনিধিত্ব করলেন এবং তা সমাপন হলো। তখন রাসূল ক্রীষ্ট্র -এর রেখে যাওয়া প্রতিনিধিত্ব -এর দায়িত্ব তাঁর পুণ্যবান উম্মতদের উপর অর্পিত হলো। আর তাঁর পুণ্যবান উম্মত হলো সাহাবায়ে কেরাম (রা.)। আর সাহাবাগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ মানুষ হলেন হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) (যার শ্রেষ্ঠত্বের বর্ণনা ইতঃপূর্বে বর্ণিত হয়েছে।) যেহেতু হযরত আবৃ বকর (রা.) শ্রেষ্ঠ মানুষ তাই সকল সাহাবায়ে কেরাম দলমত নির্বিশেষে তার হাতে (রাসূল ক্রিষ্ট্রেই -এর তিরোধানের চতুর্থদিনে) বায়াত গ্রহণ করেন এবং তিনি হলেন ইসলামি রাষ্ট্রের ও খেলাফতের প্রথম আমীর। তাঁর সংবিধান মহাগ্রন্থ আল কুরআন ও সুন্নাহ।

## খেলাফতের দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ খলিফা

ثُكَمَّ لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِى اللهُ عَنْهُ ثُكَّ لِعُثْمَانَ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ ثُكَّ لِعَلِيّ بْنِ أَبِى طَالِبِ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْخَلَفَاءُ الرَّاشِكُونَ وَالْأَئِيَّةُ الْمَهْدِدُيُّوْنَ

অনুবাদ: অতঃপর ওমর ইবনে খাত্তাব (রা.)-এর জন্য, এরপর হ্যরত ওসমান ইবনে আফফান (রা.)-এর জন্য। অতঃপর হ্যরত আলী ইবনে আবী তালিব (রা.)-এর জন্য খেলাফতকে স্বীকার করি। তাঁরা সকলেই খোলাফায়ে রাশেদীন ও হেদায়েত প্রাপ্ত ঈমানদার।

## ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>স্ট্রি</mark>ক্

عُولِه ثُمَّ لِيُعَمَّرُ الخَ : অর্থাৎ আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত হ্যরত ওমর (রা.)-কে খেলাফতে রাশেদার দ্বিতীয় খলিফা হিসেবে মান্য করেন। কারণ তিনি হ্যরত আবৃ বকর (রা.)-এর পর উন্মতের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ মানুষ। নিম্নে এর সংক্ষিপ্ত আলোচনা তুলে ধরা হলো।

### দ্বিতীয় খলিফা হযরত ওমর (রা.) :

তার নাম ওমর। উপনাম, আবৃ হাফস, উপাধি আল ফারাক। তাঁর পিতার নাম খাতাব। তিনি মকানগরীর এক সম্ভান্ত পরিবারে জন্ম গ্রহণ করেন।

#### ইসলাম গ্রহণ :

ইসলামের বিরুদ্ধে যখন মক্কার মুশরিকরা উঠে পড়ে লেগে গেল এবং ইসলামও দুর্বল ছিল। সে সময় তিনি মহানবী ক্র্মাট্রে -কে হত্যা করতে গিয়ে নিজেই মুহাম্মদ ক্র্মাট্রে -এর নিকট ইসলাম গ্রহণ করে চির ধন্য হয়ে গেলেন। তাঁর ইসলাম গ্রহণের ফলেই ইসলামের মেরুদণ্ড শক্ত ও সবল হয়ে গেল। তাঁর হিজরতের কারণে ইসলাম আরো শক্তিশালী হয়েছে।

#### তাঁর মর্যাদা :

তিনি হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর পর সকল উম্মতদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ। তাঁর মতানুসারে কুরআনে কয়েকটি আয়াত নাজিল হয়েছে। তিনি সর্বপ্রথম রাসূল المستجدّ ولا من المستجدة المستجدة

হ্যরত ওমর (রা.)-এর মর্যাদা হ্যরত আবৃ বকর (রা.)-এর পর হওয়ার প্রমাণ হিসেবে উপরিউক্ত হাদীসটিই যথেষ্ট।

## খেলাফতের দায়িত্ব গ্রহণ :

যেহেতু হযরত ওমর (রা.) হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর পর উদ্মতের মধ্যে শ্রেষ্ঠ মানুষ ছিলেন এবং সকল সাহাবী তাকে মান্য করতেন। তাই হযরত আবৃ বকর (রা.) মৃত্যুর পূর্বে তাকে

খেলাফতের দয়িত্ব গ্রহণ এবং সকল মুসলমানকে তাঁর বায়'আত গ্রহণ করার জন্য আহ্বান করেন। অতঃপর তিনি হ্যরত আবৃ বকর (রা.)-এর মৃত্যুর পরপরই খেলাফতের দায়িত্ব নেন এবং মুসলমানগণ তাঁর হাতে বায়াত গ্রহণ করেন।

ভারত ওয়াল জামাত হ্যরত ওমর (রা.)-এর পর হ্যরত ওসমান (রা.)-কে খেলাফতে রাশেদার তৃতীয় খলিফা হিসেবে স্বীকার করেন এবং তাঁকে হ্যরত ওমর (রা.)-এর পর সকল উন্মতের মধ্যে শ্রেষ্ঠ মানুষ হিসেবে মান্য করেন। নিমে এর সংক্ষিপ্ত আলোচনা করা হলো~

#### তৃতীয় খলিফা হযরত ওসমান (রা.) :

তাঁর নাম ওসমান, উপাধি যুন নূরাইন। পিতার নাম আফফান, তিনি মক্কা নগরীর সদ্রান্ত পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি খুবই লজ্জাশীল ছিলেন।

#### ইসলাম গ্রহণ:

তিনি রাস্ল ক্রিট্রা -এর পক্ষ থেকে ইসলামের দাওয়াত পেয়ে ইসলাম গ্রহণ করেন। অতঃপর নিজের বাসভূমি ত্যাগ করে সুদূর সিরিয়ায় হিজরত করেন। অতঃপর হ্যরত রাস্ল ক্রিট্রা মদিনায় হিজরত করার পর তিনিও মদিনায় হিজরত করেন। অবশ্য তিনি বদরের যুদ্ধে অংশগ্রহণ করতে পারেনিন।

#### তাঁর মর্যাদা :

তিনি হ্যরত নবী করীম ক্রাম্ম এর জামাতা ছিলেন। তাবৃকের যুদ্ধে যখন তিনি সর্বাধিক সম্পদ আল্লাহর সম্ভুষ্টির জন্য দান করলেন তখন আল্লাহ তা আলা তাঁর সম্পর্কে নিম্নোক্ত আয়াত নাজিল করলেন–

ٱلَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوالَهُمْ فِيْ سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ لاَ يُتْبِعُونَ مَاۤ اَنْفَقُواْ مَنَّا ۖ وَلاَ اَلْهِ ثُمَّ لاَ يُتْبِعُونَ مَاۤ اَنْفَقُواْ مَنَّا ۖ وَلاَ اَلَّهِ ثُمَّ لاَ يُتْبِعُونَ مَاۤ اَنْفَقُواْ مَنَّا ۖ وَلاَ اَلَّهِ مُا اللّٰهِ عُلَيْهِمُ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ.

হ্যরত ওসমান (রা.) সম্পর্কে রাস্ল হরশাদ করেন لِكُلِّ نَبِيِّ رَفِيْقُ فِي الْجُنَّةِ जर्थाए করেন وَرَفِيْقِي فِيْهَا عُنْمَانَ بُنَ عَفَانَ (رض) سَوْهُ وَلَهُ الْعَنْمَانَ بُنَ عَفَانَ (رض) مَقَانَ بُنَ عَفَانَ (رض) سَوْهُ وَلَهُ الله عَنْمَانَ بُنَ عَفَانَ (رض) سَوْهُ وَلَهُ الله عَنْمَانَ بُنَ عَفَانَ (رض) سَوْهُ الله عامرة الله عامرة والمحتال الله عامرة الله عامرة الله عامرة الله عامرة والمحتال الله عامرة الله

হযরত ওসমান (রা.)-এর মর্যাদা ও বৈশিষ্ট্য উপলব্ধি করেই সকল সাহাবায়ে কেরাম (রা.) তাঁকে খেলাফতে রাশেদার তৃতীয় খলিফা নির্ধারণ করতে ঐকমত্য পোষণ করেন। তাই হযরত ওমর (রা.)-এর পরলোক গমনের পর তাঁকে রাসূল করেন। এর তৃতীয় খলিফা হিসেবে নিযুক্ত করেন। হযরত আলী (রা.)-কে রাসূল এর চতুর্থ খলিফা হিসেবে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত মান্য করেন। কেননা তিনিই ছিলেন তৃতীয় খলিফা হযরত ওসমান (রা.)-এরপর সকল উন্মতের মধ্যে শ্রেষ্ঠ মানুষ। এ সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত আলোচনা নিম্নে পেশ করা হলো–

#### চতুর্থ খলিফা হযরত আলী (রা.) :

তাঁর নাম আলী, উপনাম আবৃ তুরাব। উপাধি হায়দার আলী ও আসাদুল্লাহ। তাঁর পিতার নাম আবৃ তালিব। তিনি মহানবী ক্রিষ্ট্র -এর চাচাতো ভাই ছিলেন। মক্কার বিখ্যাত কুরাইশ বংশে তিনি জন্মগ্রহণ করেন।

#### ইসলাম গ্রহণ:

হযরত আলী (রা.) যুবকদের মধ্যে সর্বপ্রথম ইসলাম গ্রহণ করেন। হযরত রাসূল ক্ষুম্রের মিদিনায় হিজরত করার সময় তাঁকে নিজের স্থানে রেখে যান। অতঃপর তিনিও কিছুদিন পর মিদিনায় হিজরত করেন।

#### তাঁর মর্যাদা :

তিনি হযরত মুহাম্মদ ها العلم الموردة والما الموردة والما الموردة والما الموردة والما الموردة والما الموردة والموردة وال

## খেলাফতের দায়িত্ব গ্রহণ:

হযরত সাহাবায়ে কেরাম (রা.) হযরত আলী (রা.)-এর মর্যাদার প্রতি লক্ষ্য করেই তাকে ওসমান (রা.)-এর খেলাফত সমাপ্ত হওয়ার পর রাস্লুলুলাহ ক্রিট্র -এর চতুর্থ খলিফা হিসেবে নিযুক্ত করার জন্য ঐক্যে পৌঁছলেন। যার ফলে তিনি হযরত ওসমান (রা.)-এর পরলোক গমনের পরপরই খেলাফতে রাশেদার চতুর্থ খলিফার দায়িত্ব গ্রহণ করেন।

#### খেলাফতে রাশেদা সম্পর্কে ভ্রান্ত মতবাদ :

বর্তমানে কিছু সংখ্যক শিয়া সম্প্রদায় খেলাফতে রাশেদার প্রথম ও দ্বিতীয় খলিফার খেলাফতকে মানতে নারাজ। তারা বলে আমরা আবু বকর ও ওমর (রা.)-এর খেলাফতকে বর্জন করলাম। তারা গায়ের জোরেই খেলাফতের দায়িত্ব নিয়েছেন। মূলত প্রধান খলিফা হওয়ার কথা ছিল হয়রত আলী (রা.)-এর।

দিল : তারা নিজেদের মতামতের স্বপক্ষে দলিল হিসেবে বলেন যে, রাসূল ক্রিট্রা - এর বাণী - وَمَنْ مُوْسَلَى اِلّا أَنَّهُ لَا نَدِيَّ بَعْدِى ضَاهُ اللّهُ اللّهُ لَا نَدِيَّ بَعْدِى ضَاهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ لَا نَدِيَّ بَعْدِى অর্থাৎ এ হাদীস দ্বারা ব্ঝানো হয়েছে যে, হয়রত মূসা (তা.) ত্র পাহাড়ে যাওয়ার সময় হয়রত হারন (তা.)-কে খলিফা নিযুক্ত করে যান। অতএব আমিও জিহাদে যাওয়ার সময় তোমাকে মদিনার খলিফা রেখে থাছি।

#### তাদের জবাব:

- ১. রাস্ল ক্রিট্রে জিহাদে যাওয়ার সময় হয়রত আলী (রা.)-কে পূর্ণ খলিফা বানাননি; বরং উপস্থিত সময়ের জন্য সাধারণ খলিফা হিসেবে দায়িত্ব দিয়েছিলেন। কারণ সে সময় রাস্লুল্লাহ ক্রিট্রে হয়রত আব্লুলাহ ইবনে উন্মে মাকতৃম (রা.)-কে ইমাম হিসেবে রেখে গিয়েছিলেন। সুতরাং তাঁকে পরিপূর্ণ খলিফা বানাননি।
- ২. হযরত আলী (রা.)-এর খেলাফতকে অগ্রাধিকার দিতে গিয়ে হযরত আবৃ বকর ও হযরত ওমর (রা.)-এর খেলাফতকে অস্বীকার করা যাবে না। কারণ রাসূল المنطقة -এর জীবদ্দশায়ই হযরত আবৃ বকর (রা.) ইমামতি করেছেন। অতএব তাঁর খেলাফতকে অস্বীকারের সুযোগ কোথায়। খেলাফায়ে রাশেদীন চার খালিফা তথা হযরত আবৃ বকর (রা.), হযরত ওমর (রা.), হযরত ওসমান (রা.) ও হযরত আলী (রা.)-এর খেলাফত কালকে বলা হয়। অনেক মুহাদ্দিসীন হযরত হাসান বিন আলী (রা.)-কেও তাদের অন্তর্ভুক্ত মনে করেন। তাঁদেরকে খোলাফায়ে রাশেদীন বলা হয় এজন্য যে, তারা পরিপূর্ণভাবে কুরআন ও সুন্নাহ অনুযায়ী শাসনকার্য সম্পাদন করেছেন। এ কারণেই হযরত নবী করীম ক্রাম্ব্রুজ্বত অনুসরণ করতে নির্দেশ দিয়েছেন।

ইরশাদ হচ্ছে— عَلَيْكُمْ بِسُنَتَى وَسُنَةَ خُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهْدِيِّيْنَ অর্থাৎ তোমাদের উপর জরুরি হলো আমার সূরত ও খোলাফায়ে রাশেদীন ওয়াল মাহদিয়ীন এর সুরতের অনুসরণ করা। এখন দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট হয়ে গেল যে, খোলাফায়ে রাশেদীন সঠিক পথ প্রাপ্ত ছিলেন। তাদের সাথে বিদ্বেষ রাখা গোমরাহী। (আল্লাহ তা'আলা আমাদের হেফাজত করুন)।

## জানাতের সুসংবাদ প্রাপ্তগণ

وَإِنَّ الْعَشَرَةَ الَّذِيْنَ سَبَّاهُمْ رَسُوْلُ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْكَالَةُ وَلَهُ الْحَقُّ وَهُمْ اَبُوْ ابَكْرٍ (رض) مَا شَهِكَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ طَلِيْكَةً وَقَوْلُهُ الْحَقُّ وَهُمْ اَبُوْ ابَكْرٍ (رض) وَعُمَرُ (رض) وَعُمْرُ (رض) وَعُمْرُ (رض) وَعُمْرُ (رض) وَعُمْرُ (رض) وَعُمْرُ (رض) وَعُمْرُ (رض) وَعَبْدُ التَّرْحُمْنِ بْنِ عَوْفٍ (رض) وَابُوْ عُبَيْدَةَ بْنِ وَسَعْدُ (رض) وَهُمْ أَمَنَاءُ هُنِهِ الْأُمَّةِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ.

অনুবাদ: রাস্লুল্লাহ ক্রিট্রে যে দশজন সাহাবীর নাম উল্লেখ করে তাদের জায়াতী হওয়ার সুসংবাদ দিয়েছেন। আমরা তাদের জন্য জায়াতের সাক্ষ্য প্রদান করি। আর এটা এ জন্য করি যে, তাদের জন্য রাস্লুল্লাহ ক্রিট্রেসাক্ষ্য প্রদান করেছেন। কেননা তাঁর বাণী সত্য। তাঁরা হলেন যথাক্রমে হযরত আবৃ বকর (রা.), হযরত ওমর (রা.), হযরত ওসমান (রা.), হযরত আলী (রা.), হযরত তালহা (রা.), হযরত যুবায়ের (রা.), হযরত সা'দ (রা.), হযরত সাঈদ (রা.), হযরত আবুর রহমান ইবনে আওফ (রা.) এবং হযরত আবু উবায়দা ইবনুল জাররাহ (রা.) এরা সবাই এই উন্মতের বিশ্বস্ত লোক। আল্লাহ তা'আলা তাদের সবাইকে বেহেশতের উচ্চ মাকাম দান কর্জন।

# <sup>ক্ত</sup>িপুর প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিনি

গ্রহণার (র.) এখানে এমন কতক বিশেষ বিশেষ সাহাবীর নাম উল্লেখ করেছেন যাদেরকে বিভিন্ন প্রেক্ষাপটে আল্লাহর রাস্ল ক্রিষ্ট্রে নাম ধরে জান্নাতের সুসংবাদ দিয়েছেন। তাদের এক বাক্যে আরবিতে বলা হয় الْعَشَرَةُ আর্থাৎ "দশ সুসংবাদ প্রাপ্ত"। তাদের সম্পর্কে মু'মিনের জন্য এই আকিদা পোষণ করা কর্তব্য যে, তারা নিঃসন্দেহে জান্নাতী। তারা সকলে ন্যায়পরায়ণ। তারা সকলে এই উন্মতের জন্য বিশ্বস্ত মানুষ।

\* কারণ রাসলুল্লাহ ্রাম্ম্রী তাদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ দিয়ে বলেছেন–

أَبُوْ بَكْرٍ فِي الْجَنَّةِ وَعُمَرُ فِي الْجَنَّةِ وَعَبْدُ الرَّحْمٰنِ بْنُ عَوْفٍ فِي الْجَنَّةِ وَعَلْمَةُ وَسَغَدُ بْنُ أَبِيْ فِي الْجَنَّةِ وَالنَّرَبِيْرُ فِي الْجَنَّةِ وَسَغَدُ بْنُ أَبِيْ فِي الْجَنَّةِ وَالنَّرَبِيْرُ فِي الْجَنَّةِ وَالنَّرَاحِ فِي الْجَنَّةِ وَابُو عُبَيْدَةً بَنُ الْجَرَاحِ فِي الْجَنَّةِ. وَابُو عُبَيْدَةً بَنُ الْجَرَاحِ فِي الْجَنَّةِ. وَابُو عُبَيْدَةً بَنُ الْجَرَاحِ فِي الْجَنَّةِ. وَسَعِيْدُ بْنُ زَيْدٍ فِي الْجَنَّةِ وَابُو عُبَيْدَةً بَنُ الْجَرَاحِ فِي الْجَنَةِ. وَابُو عُبَيْدَةً بَنُ الْجَرَاحِ فِي الْجَنَةِ. وَابُو عُبيدًة وَابُو عُبيدًا الْجَرَاحِ فِي الْجَنَةِ. وَسَعِيدُ بْنُ زَيْدٍ فِي الْجَنَّةِ وَابُو عُبيدًا اللّهِ هَا اللّهِ هَا اللّهِ عَالِم اللّهِ هَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ هَا إِلْمَ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

সুতরাং কেউ এর বিপরীত আকিদা পোষণ করলে সে প্রকৃত মু'মিনদের অন্তর্ভুক্ত হবে না; বরং পথ ভ্রষ্টদের অন্তর্ভুক্ত বলে গণ্য হবে ।

### সকল সাহাবীই জানাতী:

এখানে একটি কথা অত্যন্ত সুস্পষ্টভাবে বুঝে নিতে হবে যে, রাস্লুল্লাহ ক্রিট্রাউপরে যাদের নাম জান্নাতী বলে ঘোষণা করেছেন তাঁরা ব্যতীত অন্য সকল সাহাবী জান্নাতী। এতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। চাই উক্ত সাহাবী যতই নিমু স্তরের হোক না কেন।

দিলল: আল্লাহ তা'আলা সকল সাহাবীদের প্রতি সম্ভষ্ট হয়ে বলেছেন وَكُلُّ رَّعَدَ اللهُ الْحُسْلَى অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সকল সাহাবীর জন্য জান্নাতের (হুসনা) ওয়াদা করেছেন। –[স্রা নিসা] আর একথা চির সত্য যে, আল্লাহ তা'আলা কখনো ওয়াদা ভঙ্গ করেন না।

\* অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা বলেন رَضَى اللهُ عَنْهُمُ و رَضَى اللهُ عَنْهُمُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাদের প্রতি সম্ভন্ত হয়েছেন এবং তাঁরাও আল্লাহ তা'আলার প্রতি সম্ভন্ত হয়েছেন। –[সূরা তাওবা] আর এটা সর্বজন স্বীকৃত যে, আল্লাহ তা'আলা যাদের উপর রাজি হয়েছেন তাদেরকে অবশ্যই জারাত দান করবেন।

তাছাড়া দেখা যায় যে, রাসূল ক্ষ্মী বদরের যুদ্ধে অংশগ্রহণকারী বদরী সাহাবীদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ দিয়েছেন। যদি আশারায়ে মুবাশশারাই শুধু জান্নাতী হতেন তাহলে বদরী সাহাবীদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ দিতেন না।

উল্লেখ্য যে, রাসূল ক্ষ্মীয় 'আশারায়ে মুবাশশারা' -এর মর্যাদা সকল সাহাবীর নিকট প্রকাশের জন্য নাম ধরে ধরে জান্নাতী ঘোষণা করেছেন এবং তাও ছিল বিশেষ কিছু বৈশিষ্ট্য তাদের মধ্যে থাকার কারণে এবং এই সংবাদটি একই মজলিসে প্রকাশ করেছেন। তাই এর প্রচার বেশি হয়ে গেছে। তাই বলে এটা নয় যে, আশারায়ে মুবাশশারাই শুধু জান্নাতী অন্য সাহাবীগণ নন।

## মহানবী 🚟 ও সাহাবা সম্পর্কে বিরূপে মন্তব্য অবৈধ

وَمِنْ اَحْسَنَ الْقَوْلِ فِى اَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عُلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهَ اللهِ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَنْ السَّابِقِيْنَ السَّابِقِيْنَ وَاللَّهُ مِنَ السَّابِقِيْنَ وَاللَّهُ اللهَ اللهَ عَيْنَ وَمِنْ بَعْ يَهُمُ مِنْ اَهْلِ الْخَيْدِ وَالْاَثْدِ وَاهْلِ الْفِقْهِ وَالنَّنَا اللهَ عَيْنَ وَمِنْ بَعْ يَهُمُ مِنْ اَهْلِ الْخَيْدِ وَالْاَثْدِ وَاهْلِ الْفِقْهِ وَالنَّنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

অনুবাদ: যারা রাস্লুল্লাহ ক্রিট্র -এর সাহাবী, পৃত পবিত্রা স্ত্রীগণ এবং তাঁর সন্তান সন্ততি সম্পর্কে সু-আলোচনা করবে তারা নিফাক তথা কপটতা হতে মুক্ত থাকবে। পূর্ববর্তী ওলামাদের মধ্যে যারা সালফে সালেহীন ও তাদের সঠিক অনুসারী (তাবেঈন) এবং যারা তাদের পরে এসেছেন কুরআন, হাদীস ও ফিকহে পারদর্শী এবং গবেষক তাদেরকে সম্মানের সাথে স্মরণ করতে হবে। আর যারা অসম্মানের সাথে তাদেরকে স্মরণ করবে তারা বিপথগামী।

## 

चिन्न । قوله وَازْوَاجِه الخ : যারা রাস্ল ক্ষ্মিষ্ট -এর পৃত পবিত্র সহধর্মিণী ও তাঁর সন্তান সন্ততির প্রতি সুধারণা রাখবে এবং গাল মন্দ, সমালোচনা ও কটুক্তি থেকে বিরত থাকবে তারা নিফাক থেকে মুক্ত থাকবে।

কারণ রাস্লুলাহ ক্রাম্থ্র ইরশাদ করেছেন ﴿ الْمَالُ بَيْتِي لَحُبَى ﴿ صَالَةُ عَلَيْهِ صَالَةُ الْمَالُ بَيْتِي لَحُبَى ﴿ صَالَةُ الْمَالُةُ مَا اللّهُ الللّهُ الل

ইস. আকীদাতুত্ব ত্বাহাবী (আরবি-বাংলা) ১৭-ক

সুতরাং কেউ যদি রাসূল হুদ্ধী -এর পরিবারস্থদের প্রতি বিদ্বেষ বা হিংসা রাখে তাহলে সে নিফাকের সাথে জড়িত হবে। যার পরিণাম ফল হবে অত্যন্ত ভয়াবহ।

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত সাহাবায়ে কেরাম, সালফে সালেহীন, তাবেঈন, তাবে তাবেঈন, আইন্মায়ে মুজতাহিদীন, কুরআন হাদীস বিশারদগণকে যথাযোগ্য সম্মান করেন এবং তাদেরকে সম্মান ও ভালোবাসার সাথে স্মরণ করেন। সাহাবায়ে কেরামকে সম্মান করার কারণ হলো–

- ১. ताम्ल क्षिक वरलरहन- اَكْرِمُوْا اَصْحَابِيْ فَإِنَّهُمْ خِيَارُكُمْ [মিশকাত]
- তাবেঈন, তাবে তাবেঈন, আইন্মায়ে মুজতাহিদীন ও কুরআন এবং হাদীস বিশারদ গবেষকদেরকে সম্মান করা এজন্য কর্তব্য।

এই তিন যুগের সাথে সাহাবায়ে কেরাম, তাবেঈন ও তাবে তাবেঈনসহ আইন্মায়ে মুজতাহিদীন, মুহাদ্দিসীন, মুফাসসিরীন, ফিকহবিদগণও শামিল রয়েছেন। এ হিসেবে এদেরকেও সমালোচনার উদ্দেশ্যে স্মরণ করা যাবে না। অশুভ সমালোচনা করা যাবে না এবং সর্বযুগের আলেমও কুরআন হাদীস গবেষকের সমালোচনা করা যাবে না। কারণ রাসূল ক্রিষ্ট্রের বলেছেন– الْأَنْدَيْدَا الْأُنْدِيْدِاء তুলিছিল الْأَنْدَيْدَاء وَرَدْنَةَ الْاُنْدِيْدِاء অর্থাৎ ওলামাগণ নবীদের ওয়ারিশ। – [আবু দাউদ]

\* অন্যত্র রাসূল ক্রিষ্ট্রের বলেছেন– الشَّيْدُ عَلَى الشَّيْدِطَانِ مِنْ الْفِ عَادِد করা শ্রতানের পক্ষে এক হাজার দরবেশের চেয়েও কঠিন।

সুতরাং সর্বয়ুগের ওলামা মাশায়েখ ও মুফাসসিরীনগণকে সম্মান করা একান্তই জরুরি। বে ব্যক্তি আলেম ওলামা, ফিকহবিদ ও তাফসীরবিদদের সমালোচনা করবে সে বিপথগামী হবে এবং আহলে সুন্নত থেকে বের হয়ে যাবে। অতএব এ থেকে বিরত থাকাই ভালো।

## নবীগণ ওলীর চেয়ে উত্তম

وَلَا نُنفَضِّلُ آحَدًا مِنَ الْأَوْلِيَاءِ عَلَى الْآنْبِيَاءِ وَنَقُولُ نَبِيُّ وَاحِدُ اَفْضُلُ مِنْ كَرَامَاتِهِمْ وَصَحَّ اَفْضَلُ مِنْ كَرَامَاتِهِمْ وَصَحَّ عَنِ النِّقَاتِ مِنْ كَرَامَاتِهِمْ وَصَحَّ عَنِ النِّقَاتِ مِنْ رَوَايَاتِهِمْ.

অনুবাদ: আমরা কোনো ওলীকে নবীগণের উপর প্রাধান্য দিব না এবং আমরা বলি একজন নবী সকল ওলী থেকে উত্তম। আমরা ঐ সব অলৌকিক ঘটনাকে বিশ্বাস করি যা ওলীদের থেকে কারামত হিসেবে প্রকাশ হয় এবং নির্ভরযোগ্য বর্ণনাকারীর বর্ণনা দ্বারা প্রমাণিত।

# খ্রী প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>শু</mark>

ভেটি الغ الخ الغ । অর্থাৎ কোনো ওলী নবীর উপর প্রাধান্য লাভ করতে পারে না । প্রাধান্য দেওয়াও মারাজ্যক অপরাধ; বরং একজন নবী সমস্ত ওলীদের চেয়ে বহুগুণে প্রেষ্ঠ । এটাই আহলে সুন্ত ওয়াল জামাতের আকিদা । কারণ রাস্ল আমি বলেছেন বর্ণি । এটাই আহলে সুন্ত ওয়াল জামাতের আকিদা । কারণ রাস্ল আমি বলেছেন ত্রিকিমী । ত্রিরিমী আর নবী করীম আমি এব আগেও ওলী ছিল এবং পরেও ছিল, আছে এবং থাকবে । সুতরাং তিনি সকল ওলীদের থেকে উত্তম; বরং সকল নবীদের থেকেও তিনি উত্তম । কেননা নবী ও ওলীর মাঝে পার্থক্য রয়েছে । নিমে নবী ও ওলীদের মাঝে পার্থক্য তুলে ধরা হলো ।

#### মবী ও ওলীদের মাঝে পার্থক্য:

আভিধানিক পার্থক্য : اَلْأَنْجِيَاءُ শব্দটি ن ـ ب ـ ي -এর সমন্বয়ে ঘটিত। বহুবচন اَلْأَنْجِيَاءُ - এর অর্থ হলো- খবর, সংর্বাদ ইত্যাদি।

আর وَلَيْ শব্দটি وَلَيْكَاءُ -এর সমন্বয়ে ঘটিত। বহুবচন وَلَيْكَاءُ -এর অর্থ হলো বন্ধু, অভিভাবক, মালিক ইত্যাদি।

পারিভাষিক পার্থক্য : اَلنَّبِيُّ বলা হয় যিনি আল্লাহ তা'আলার বিধানসমূহ প্রচার করেন কিংবা আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর বান্দাদের মাঝে দৃত হিসেবে কাজ করেন।

أَنْوَلِيُّ বলা হয় রাসূল ﷺ -এর আনীত শরিয়তের সঠিক অনুসারী হয়ে আল্লাহর ইচ্ছায় আত্রনিয়োগকারী ব্যক্তিকে।

#### অন্যান্য পার্থক্য :

| নবীগণ                                                                                                             | ওলীগণ                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ol> <li>নবীগণ নবুয়ত প্রাপ্তের পূর্বে ও পরে নিম্পাপ থাকেন। তাদের থেকে কোনো ধরনের গুনাহ সংঘটিত হয় না।</li> </ol> | <ol> <li>ওলীগণ ওয়ালায়াতের পূর্বে ও পরে<br/>নিষ্পাপ থাকেন না; বরং গুনাহগার লোক<br/>কোনো সময় ওলী হতে পারে। আবার<br/>ওলী থেকেও গুনাহ সংঘটিত হতে পারে।</li> </ol> |

| <ol> <li>নবুয়ত রেসালাত কোনো মানুষ তার চেষ্টা ও সাধনার মাধ্যমে অর্জন করতে পারে না; বরং আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা তাকে এর জন্য মনোনীত করেন।</li> </ol> | ২. ওয়ালায়াত বা ওলী মানুষ নিজ চেষ্টা<br>সাধনার মাধ্যমে অর্জন করতে পারেন।                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ৩. নবীগণের অনুসরণ করা সকল উদ্মতের<br>জন্য ফরজ। তাদের অনুসরণ ব্যতীত<br>কেউ জান্নাতে যেতে পারবে না।                                                    | <ul> <li>ওলীদের অনুসরণ করা কোনো ব্যক্তির উপর ফরজ নয়; বরং তাদের অনুসরণ করা না করার চেয়ে উত্তম এবং তাদের অনুসরণ করা ব্যতীত জান্নাতে যেতে পারবে।</li> </ul> |
| নবীদের সাথে ফেরেশতারা সরাসরি     সাক্ষাৎ করেন এবং তারা নিজেদের     পরিচয় দেন                                                                        | <ol> <li>ওলীদের সাথে ফেরেশতারা সাক্ষাৎ<br/>করেন না। যদি করে তাহলেও পরিচয়<br/>দেয় না।</li> </ol>                                                          |
| <ul> <li>৫. নবীরা আল্লাহর সাথে কথা বলতে পারেন<br/>দুনিয়ায় থেকে ।</li> </ul>                                                                        | <ul> <li>৫. ওলীগণ আল্লাহর সাথে কথা বলতে<br/>পারেন না।</li> </ul>                                                                                           |

এছাড়াও নবী ও ওলীগণের মাঝে আরো অনেক পার্থক্য রয়েছে। যা এই সংক্ষিপ্ত গ্রন্থে উল্লেখ করা সম্ভব নয়।

## - এর পরিচিতি :

گُرُمَ এর **আভিধানিক অর্থ**: এটি বাব نَصَىرَ থেকে کَرُمَ মূল ধাতু হতে উদগত। এর অর্থ হচ্ছে বদান্যতা, মহাত্মা, দান করা ইত্যাদি।

#### পারিভাষিক সংজ্ঞা:

- ﴿ كَارِقٌ لِلْعَادَةِ يَظْهَرُ مِنَ الْوَلِيِّ غَيْرٍ عَالِهُ عَالِمَ الْمَارِةِ لِلْعَادَةِ يَظْهَرُ مِنَ الْوَلِيِّ غَيْرٍ عِاللَّهُ عَالِيَ الْمُعَادَةِ يَالْمُكُوفَ صَالِعَ الْمُلْكِةِ مَا اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ صَالَا اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ لَا دَعْوَى النَّبُوةِ صَالَا اللَّهِ صَالَا اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ لِللَّهِ عَلَى النَّبُوةِ مَا اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ عَلَى النَّبُوةِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّبُوةِ مَا اللَّهُ اللْمُعَلِي الللْمُعَلِّةُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِّ اللْمُعَلِي الللْمُعَلِّ ا
- यामूण जूलात श्रष्ट প্রণেতা বলেন مَوْ أَمْرُ خَارِقٌ لِلْعَادَة يَأْتِي بِهِ شَخْصً प्रश्रां प्रक्ति श्रुलात श्रुल श्रुलात श्रुल

কারামত-এর উদাহরণ : পবিত্র কুরআনে উল্লেখ রয়েছে যে, হযরত সুলায়মান (আ.)-এর এক সাহাবী আসিফ ইবনে বারখিয়া চক্ষুর পলকের মধ্যেই একমাসের দূরত্ব থেকে বিলকিস রাণীর সিংহাসন তার নিকট পৌছে দিলেন।

## : পরিচিতি مُعْجِزَةٌ

#### : এর আভিধানিক অর্থ - مُعْجِزَة

वें عُجَرَةٌ अपि वाव اِفْعَالُ शरक اِفْعَالُ वाव أَعَجُرَةٌ - وَاحِدْ مُؤَنَّتُ वाव اِفْعَالُ वाव أَعْجَرَةٌ ب عَجْرٌ بِهِ عَامِ عَجْرٌ عَجْرٌ بِهِ اللهِ عَرِي عَامِةٍ عَجْرٌ عِهِمَا عِهْرٍ عَجْرٌ عَالِمُ عَجْرٌ عَالًا عَ

অর্থ হলো, অক্ষমকারী।

মুজামুল ওয়াসীত গ্রন্থ প্রণেতা বলেন- مَا يُعْجِزُ الْبَشَرَ انْ يُأْتِي بِمِثْلِهِ বস্তু সমকক্ষ বস্তু আনতে মানুষকে অব্যর্থ করে দেয় ।

### এর পারিভাষিক সংজ্ঞা : مُعْجِزَةٌ

- ३. पू'क्यून उग्नाजी आर्लिशन श्रांजी वर्तन, أَمْنَ خَارِقٌ لِلْعَادَةِ يُطْهَرُهُ اللهُ अर्था प्रता वर्ता रग्ना रग्ने प्रांजी के वे घटनावितिक के घटनावितिक यो प्रांजी आता राजी आता राजी कि के प्रांजी प्रांजी प्रांजी आता प्रांजी आता प्रांजी के विकास के प्रांजी प्रांजी के प्रांजी प्र
- ত. কতক আলেম বলেন- هُوَ اَمْرُ خَارِقٌ لِلْعَادَةِ يَعْجِزُ الْإِنْسَانَ اَنْ يَّالَتِيَ بِمِثْلِهِ अ्षियात উদাহরণ : কুরআনে উল্লেখ রয়েছে হযরত রাস্ল ﷺ চাঁদকে দিখণ্ডিত করেছেন। اِسْتِدْرَاجٌ পরিচিতি
- اِسْتِدْرَاجٌ শদটি বাবে اِسْتِفْعَالُ -এর মাসদার যা و ع بِي بِهِ मृलधाकू হতে উৎকলিত। অর্থ হলো– প্রতারণা মূলক অস্বাভাবিক কাজ করা।

### : এর পারিভাষিক সংজা- اِسْتَدُرَاجٌ

- هُوَ اَمْرُ خَارِقٌ لِلْعَادَةِ يَخْرُجُ مِنَ الْكَافِر اَو रला रा. وَسُتِدْرَاجُ अर्थाश الْمُشْرِكِ حَسْبَ دَعُوتِهِ अर्थाश रिखमताज वला रा. खे आलोकिक घटनाविलक या कारकत, प्रश्तिक थरिक छारमत नावि अनुयाशी क्षकाशिक रा. ।
- কেউ কেউ বলেন, ইস্তেদরাজ বলা হয় য়ে আলৌকিক ঘটনাবলি ঈমান ও আমলের সাথে সম্পুক্ত নয়।

ইস্তেদরাজ-এর উদাহরণ: ফেরাউন তার আদেশে নীল নদে জোয়ার ও ভাটা দেখা ইত্যাদি। উপরোল্লিখিত সব কটির মাঝে ব্যাপক পার্থক্য বিদ্যমান। নিম্নে তা দেওয়া হলো–

#### মু'জিযা, কারামত ও ইস্তেদরাজ-এর মধ্যকার পার্থক্য :

#### আভিধানিক পার্থক্য :

- े ع ج ز थत या وَاحِدٌ مُؤَنَّثُ अलि वाव الْسُمُ فَاعِلْ एरा اِفْعَالُ वाव مُعْجِزَةٌ म्लिप क्र राज राज ا म्लिपाजू राज উৎकिन्छ । अर्थ राला – अक्षमकाती वार्यकाती ।
- ْ كُرَامَة শব্দটি বাব كُرُمَ থেকে على على يا মূলধাতু হতে উৎকলিত। অৰ্থ হলো– সম্মান, বদান্যতা।
- ِ اسْتِدْرَاجٌ শদটি বাব اِسْتِدْرَاجٌ থেকে د. د. ج মূলধাতু হতে উৎকলিত। অৰ্থ হলো– প্ৰতারণামূলক কোনো কাজ সংঘটন করা, ধোকা দেওয়া।
- পারিভাষিক পার্থক্য : ক্র্রুইন : আল্লামা তাফতাজানী (র.) বলেন- মু'জিযা ঐ অলৌকিক ঘটনাবলি যা নবীদের থেকে নুবয়ত দাবি করার পর প্রকাশিত হয়।

#### Free @ e-ilm.weebly.com

عُـرَامَـة : আল্লামা তাফতাজানী (র.) বলেন– কারামত ঐ অলৌকিক ঘটনাবলি যা নবুয়তের দাবি ব্যতীত ওলীদের থেকে প্রকাশিত হয়।

اسُتِدُراَجُ: আল্লামা তাফতাজানী (র.) বলেন– ইস্তেদরাজ অস্বাভাবিক ঐ ঘটনাবলি যা কোনো ঈমান ও পুণ্যকর্মের সাথে সম্পৃক্ত নয়; বরং কাফের ও নাফরমান থেকে প্রকাশ হয়।

#### অন্যান্য পার্থক্য:

- মু'জিযা নবীগণ থেকে প্রকাশ হয়। আর কারামত ওলীদের থেকে প্রকাশ হয়। আর
  ইস্তেদরাজ কাফের ও ফাসেক হতে প্রকাশ হয়।
- মু'জিয়া কাউকে শিখানো যায় না । আর কারামত কেউ শিখতে পারে না । আর ইস্তেদরাজ
   শিখানো যায় ।
- মুজিযা সত্যকে প্রমাণের জন্য। আর কারামত ওলীকে সাস্ত্রনার জন্য। আর ইস্তেদরাজ পার্থিব স্বার্থ অর্জনের জন্য।
- \* মু'জিযা প্রকাশকারী নবী বলে দাবি করেন। আর কারামত প্রকাশকারী নিজেকে ওলী বলে দাবি করতে পারে না। আর ইস্তেদরাজ প্রকাশকারী ব্যক্তি শয়তানি বলে অস্বাভাবিক ঘটনা প্রকাশের দাবি করে থাকে।
- \* মুজিযা বর্তমানে প্রকাশের কল্পনাই করা যায় না। যে মুজিযা প্রকাশের দাবি করবে সে কাফের। আর কারামত বর্তমানেও প্রকাশের সম্ভাবনা রয়েছে এবং প্রকাশ পাওয়া কারামতের দাবিদার কাফের নয়। আর ইস্তেদরাজ জাদুর বেশে এখনো প্রকাশ পায়।

উল্লেখ্য যে কারামত এর বাস্তবতা ও সত্যতা নিয়ে আহলে সুত্মত ওয়াল জামাতের ও মু'তাজিলা সম্প্রদায়ের মাঝে মতবিরোধ রয়েছে।

#### আহলে সুরুত ওযাল জামাত-এর মতামত:

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের মতে কারামত সত্য। এ বিষয়ে কুরআন ও হাদীসের মধ্যে অসংখ্য প্রমাণ রয়েছে।

#### मिनन:

- \* হ্যরত সুলায়মান (আ.)-এর সাহাবী আসফ বিন বারখিয়া তিনি বিলকিস রাণীর সিংহাসনকে চেখের পলকের মধ্যেই এক মাসের দ্রত্ব থেকে তাঁর নিকট পৌঁছে দিলেন। তাঁর সম্পর্কে কুরআনে স্পষ্ট বর্ণনা রয়েছে। যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন وَقَالَ الَّذِيْنَ হিন্দুরা নামল وَقَالَ النَّهُ يَنْدَهُ عِنْدَهُ عَنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدُهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدُهُ عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْدُهُ عَنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُهُ عِنْدُمُ عِنْدُهُ عَنْدُهُ عَنْ عَنْدُهُ عَنْدُهُ عَنْدُهُ عَنْدُهُ عَنْدُهُ عَنْ عَنْدُهُ عَنْد
- \* হ্যরত নবী করীম ﷺ চাঁদ দু'খও করেছেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন– اِقْتَرَبَت السَّاعَةُ وَانْشَتَقُ الْقَمَرُ
- \* হযরত মারইয়াম (আ.) একজন আল্লাহর ওলী ছিলেন, তাঁর নিকট সর্বদা বেমৌসুমী ফল এসে যেত। যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন– قَالَتْ هُمَوْ مِنْ عِنْدِ اللهِ
- إِتَّقُواْ فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَإِنَّهَ يَنْظُرُ بِنُوْرِ اللهِ \_तरलरहन ﷺ अरानवी ﴿

- \* হ্যরত ওমর (রা.) মদিনায় মসজিদের মিম্বরে দাঁড়িয়ে নাহাওয়ান্দ এলাকা দর্শন করেন এবং সেখানকার সেনাপতিকে সতর্ক হওয়ার নির্দেশ দান করেন।
- খলিফা হ্যরত ওমর (রা.) চিঠি দিয়েছিলেন নীলনদের কাছে, ফলে নীলনদ পুনরায় পানি
   প্রবাহিত করল।
- অনেক ওলীগণই পানির উপর দিয়ে চলা ফেরা করেছেন।
- সর্বময় কথা হলো এরকম অলিখিত অলৌকিক ঘটনা অসংখ্য অগণিত যা ওলীদের থেকে প্রকাশ হয়েছে।

#### মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের মতামত:

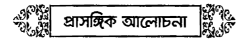
মু'তাযিলা সম্প্রদায় ওলীগণের কারামতকে অস্বীকার করে। তাঁরা বলে কারামত বা অলৌকিক ঘটনা নবী রাসূলদের থেকেই প্রকাশ পায়। ওলী আউলিয়াদের থেকে তা কখনো প্রকাশ পায় না। দিলিল: তারা নিজেদের স্বপক্ষে দলিল দিতে গিয়ে বলে, ওলীদের কারামত সত্য বলে স্বীকার করলে ওলীদের কারামত ও নবীদের মু'জিযা এক হয়ে যায় এবং নবীদের স্বতন্ত্র কোনো বৈশিষ্ট্য বর্তমান থাকে না।

তাদের জবাব: তাদের এই উদল্রান্ত যুক্তি একেরাবেই ঠিক নয়, কারণ ওলীর কারামত তখনই প্রকাশ পাবে যখন ওলী নবীদের আনীত শরিয়তের উপর পূর্ণভাবে অনুসরণ করবে। ফলে ওলীর কারামত ও নবীর মু'জিয়া মিলে যাওয়ার কোনো ভয় নেই। প্রকৃত পক্ষে ওলীর কারামত নবীর মু'জিয়ারই অংশ বিশেষ। আর মু'জিয়ার জন্য নবুয়তের দাবি শর্ত। কিন্তু কারামতের জন্য নবুয়তের দাবি পর্ত নয়। এমন কি কারামতের জন্য নবুয়তের দাবি তো দূরের কথা। ওয়ালায়াতের দাবিও আবশ্যক নয়।

#### কিয়ামতের নিদর্শনাবলি

وَنُوْمِنُ بِاَشْرَاطِ السَّاعَةِ مِنْ خُرُوْجِ البَّدَجَّالِ وَنُزُوْلِ عِيْسَى بُنِ مَرْيَمَ مِنَ السَّمَاءِ وَخُرُوْجِ يَأْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ وَنُوُمِنُ بِطُلُواْعِ الشَّمْسِ مِنْ مَعْبِرِبِهَا وَخُرُوْجِ دَابَّةِ الْاَرْضِ مِنْ مَوْضَعِهَا.

অনুবাদ: আমরা কিয়ামতের শর্তসমূহের প্রতি বিশ্বাস রাখি। ক. দাজ্জালের আবির্ভাব হওয়া। খ. আসমান হতে মারইয়াম তনয় হ্যরত ঈসা (আ.)-এর অবতরণ করা। গ. ইয়াজুজ ও মা'জুজের আবির্ভাব হওয়া এবং ঘ. দিগন্তের পশ্চিম দিক থেকে সূর্য উদিত হওয়ার প্রতি আমরা ঈমান রাখি। দাববাতুল আরদ নামক বিশেষ জন্তু তার স্থান হতে আবির্ভাব হওয়ার প্রতিও ঈমান রাখি।



#### কিয়ামতের পূর্বাভাসসমূহ :

কিয়ামত কখন সংঘটিত হবে সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই ভালো জানেন, কিয়ামত ও পুনরুখান অবশ্যই সত্য। এতে কোনো সন্দেহ নেই। তবে পুনরুখান ও কিয়ামত কবে হবে এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই ভালো জানেন। কুরআনে এ সম্পর্কে বারংবার আলোচনা হয়েছে। যেমন— আল্লাহ তা'আলা বলেন—

يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ السَّمَاعَةِ اَيَّانَ مُرْسُهَا قُلُ اِنَّماً عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّيٌ لَا يُجَلِّيهَا لَوُنْكَ لَوَقْتِهَا اللَّا هُو لَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ كَانَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا - قُلُ اِنَّماً عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ . كَانَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا - قُلُ اِنَّماً عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ . كَانَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا - قُلُ اِنَّماً عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ . كَانَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا - قُلُ اِنَّما عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ . كَانَّكَ حَفِي عَنْهَا مُوْنَ . كَانَّكَ حَفِي عَنْهَا مُونَ . عَلَاه وَاللَّهُ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ . عَلَاه وَلِي عَلَمُ اللهِ وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ . عَلَيْها وَلِي عَلَى اللهِ وَلٰكِنَّ اكْثُولَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ . عَلَيْها وَ عَلَيْها وَ اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا اللهِ وَلْكِنَّ الْكُونَ الْمُولِي السَّعْمَا وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُهَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ الللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ الللهُ وَلَا الللهُ اللهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَ

- \* سمايَ مَنْ فَى السَّمَوَاتِ وَالْاَرَضِ الْفَيْبَ صَمَا الْعَلْمَ مَنْ فَى السَّمَوَاتِ وَالْاَرَضِ الْفَيْبَ صَلَّا اللهُ وَمَا يَشْمُرُوْنَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ كَا يَشْمُرُوْنَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَا يَشْمُرُوْنَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَا يَشْمُرُوْنَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَا يَشْمُرُونَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَا مِهِ مِهِ اللهُ وَمَا يَشْمُرُونَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَالِمَةً وَمِهُ مِهِ اللهُ وَمَا يَشْمُرُونَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَا مِهِ اللهُ وَمَا يَشْمُرُونَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ مَا مِهِ اللهُ وَمَا يَشْمُونَ اللهُ وَمَا يَشْمُونَ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَمَا يَشْمُونَ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَمَا يَشْمُونَ اللهُ اللهُ وَمَا يَشْمُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا يَشْمُونَ الْمُنْ اللهُ اللهُ
- \* जना जाशात्व जालाश जांजाना जाता वत्नन اَيَّانَ -अना जाशात्व जांजाश जांजा जाता व्यान أَنْتَ مِنْ ذِكْرَاهَا اِلَّى رَبِّكَ مُنْتَهَاهَا.

#### Free @ e-ilm.weebly.com

\* কিয়ামতের পূর্বাভাস : কিয়ামত সম্পর্কে মহান আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীর মানুষকে কিছু জানাননি । তবে এর নিদর্শন স্বরূপ কিছু আলামত জানিয়ে দিয়েছেন । যেমন কুরআনে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন فَهُلْ يَنْظُرُوْنَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْتَةً وَهُلْ يَنْظُرُوْنَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْتَةً وَهُلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَشْرَاطُهَا فَانْتَى لَهُمْ إِذَا جَاّءَتُهُمْ نِكْرَاهُمْ. فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا فَانْتَى لَهُمْ إِذَا جَاءَتُهُمْ نِكْرَاهُمْ. همْ بَعْتَة مَرْدُونَ اللهُ مَاللهُ অর্থাৎ তারা কি কেবল এ জন্য অপেক্ষা করছে যে, তাদের নিকট কিয়ামত এসে পড়ুক আকন্মিকভাবে । আর কিয়ামতের শর্তসমূহ তো এসেই পড়েছে । আর যখন কিয়ামত এসেই পড়বে তখন তারা কিভাবে উপদেশ গ্রহণ করবে?

কুরআন ও হাদীসে কিয়ামত সম্পর্কে বিভিন্ন পূর্বাভাস সবিস্তারে বর্ণিত রয়েছে। কুরআন ও হাদীসের আলোকে ওলামা মাশায়েখগণ এগুলোর কিছু বিষয়কে عَلاَمَتُ صُغْرى অর্থাৎ বিশেষ আলামত নামে চিহ্নিত করেছেন। নিমে এর সংক্ষিপ্ত আলোচনা উপস্থাপিত হলো।

#### আলামতে সুগরা :

উপরে বর্ণিত আয়াত দ্বারা বুঝা যায় যে, কিয়ামতের পূর্বাভাস প্রকাশিত হয়েছে। এর মধ্যে সর্বশেষ আভাস হলো নবী করীম ্বারী এর আগমন। যেমন সাহল ইবনে ছায়দ আস সাঈদী بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَٰذِهِ مِنْ هَٰذِهِ أَوْ كَهَاتَيْنِ وَقَرَنَ بَيْنَ -वर्षिण राष्ट्र (ता.) वर्षार तार्ज्ल कार्ज् कार्ज कर्जिन والْوُسْطَى वर्षार तार्ज्ल कार्ज् করে বলেন, আমি প্রেরিত হয়েছি কিয়ামতের সাথে এভাবে পাশাপাশি। আমরা দেখেছি নবুয়তের ধারার পরিসমাপ্তি কিয়ামতের অন্যতম পূর্বাভাস। এ সকল হাদীস থেকে আমরা জানতে পারি যে, কিয়ামতের পূর্বে মানুষের আগণিত উন্নতি হবে । জীবন যাত্রা যাত্রার মান হবে কল্পনাতীত রকমের উন্মত । অল্প সময়ে মানুষ অনেক কাজ করতে সক্ষম হবে। অর্থনৈতিক উন্নতি ব্যাপক হবে। অধিকাংশ মানুষ স্বচ্ছল ও স্বাবলম্বী হবে। তবে ধার্মিকতা কমে যাবে। নৈতিক মূল্যবোধের ব্যাপক অবক্ষয় ঘটবে। পাপ অনাচার ব্যাপকভাবে বৃদ্ধি পাবে। মিথ্যা ও ভণ্ড নবীদের আর্বিভাব ঘটবে। হত্যা, সন্ত্রাস বৃদ্ধি পাবে ও বৃহৎ যুদ্ধ হতে থাকবে। এসব আলামত প্রকাশের এক পর্যায়ে বিশেষ আলামত প্রকাশ হবে। अर्था९ आमता आवरल मून्नाठ उग्नान जामाठ : قوله نُؤْمِنُ بِأَشْرَاطِ السَّاعَةِ الخ কিয়ামতের সকল নিদর্শনাবলির প্রতি ঈমান রাখি। কেননা এগুলো সব কুরআন সুনাহ দারা প্রমাণিত। এগুলোর প্রতি ঈমান না রাখলে প্রকৃত মু'মিন হওয়া যাবে না। গ্রন্থকার (র.) কিয়ামতের বড় আলামতগুলোর উল্লেখ করেছেন। নিমে এর বিস্তারিত আলোচনা করা হলো–

#### আলামতে কুবরা :

গ্রন্থকার (র.) যে সকল আলামত উল্লেখ করেছেন সেগুলোর প্রমাণ হিসেবে হযরত নবী করীম

\* হ্যরত হুজায়ফা বিন আসীদ (রা.) বলেন- হ্যরত নবী করীম ক্রাষ্ট্র বিদায় হজের সময় আরাফার ময়দানে অবস্থান করতে ছিলেন। আমরা তাঁর থেকে নিচু স্থানে অবস্থান করছিলাম। তিনি আমাদের দিকে দৃষ্টি দিয়ে বললেন, তোমরা কোন বিষয়ে আলোচনা করছ? আমরা বললাম, কিয়ামত সম্পর্কে। তখন তিনি বললেন—

لَنْ تَقُوْمَ السَّاعَةُ حَتَّى تَرَوا عَشَرَ ايَاتِ الدُّخَانَ - اَلدَّجَالَ - وَالدَّابَةَ - وَطُلُوْعَ الشَّمْسَ مِنْ مَغْرِبِهَا وَنُرُولَ عِيْسَلَى بْنِ مَرْيَمَ وَخُرُوْجَ يَاْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ وَخَلَافَةً كُسُوْفٍ خَسُوفً بِالْمَغْرِبِ وَخَسْفُ بِجَزِيْرَةَ الْعَرَبِ وَاخْرُ ذَلِكَ نَارٌ تَخْرُجُ مِنَ الْيَمَنِ يُطْرِهُ النَّاسَ اللَّي مَحْشَرِهِمْ.

অর্থাৎ যতক্ষণ পর্যন্ত দশটি নিদর্শন প্রকাশ না পাবে ততক্ষণ পর্যন্ত কিয়ামত সংঘটিত হবে না। যথা— ১. ধুম নির্গত হওয়া, ২. দাজ্জাল, ৩. ভূমির প্রাণী বের হওয়া, ৪. পশ্চিম দিগজে স্র্যোদয় হওয়া, ৫. মারইয়াম তনয় ঈসা (আ.) অবতরণ করা, ৬. ইয়াজ্জ মা'জ্জ আবির্ভাব হওয়া। তিনটি ভূমি ধবংস হওয়া, ৭. পশ্চিমে, ৮. পূর্বে, ৯. আরব উপদ্বীপে, ১০. এমন একটি অগ্নিকুণ্ড ইয়ামেন থেকে বের হওয়া যা সকল মানুষকে হাশরের দিকে তাড়াবে। —[মুসলিম] এ সকল আলামত সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা বিভিন্ন আয়াত ও হাদীসে দেওয়া হয়েছে। নিমে প্রত্যেকটি সম্পর্কে আলোচনা হলো।

- \* দাজাল : হ্যরত রাস্ল ﷺ বলেছেন وَاللّٰهِ لاَ يَخْفَى عَلَيْكُمْ أَنَّ اللّٰهَ لَيْسَ পাজাল : হ্যরত রাস্ল ﷺ وَاللّٰهِ لاَ يَخْفَى كَانَ عَيْنُهُ طَافِيةً بِاعْوَرَ وَإِنَّ الْمُسِيْحَ الدَّجَالَ اَعْوَرُ عَيْنِهِ الْيُمْنَى كَانَ عَيْنُهُ طَافِيةً অর্থাৎ আল্লাহর শপথ! তোমাদের নিকট গোপন নয় যে, আল্লাহ তা আলা অন্ধ নন। নিশ্চয় মাসীহ দাজ্জাল তার ডান চোখ অন্ধ। তার চক্ষুটি ফুলা অঙ্গারের মতো —[মুসলিম]
- \* ঈসা ইবনে মারইয়াম : তাঁর অবতরণ সম্পর্কে রাসূল ক্ষ্মীর্ট্র বলেছেন وَالَّذِيْ نَفْسَى بُنُ مَرْيَمَ حَكَمًا عَدْلاً अर्थार खे সন্তার بَيْدِهِ لَيُوشِكُنَّ اَنْ يُنْزِلَ فِيْكُمْ عِيْسَى بُنُ مَرْيَمَ حَكَمًا عَدْلاً শপথ! যার হাতে আমার প্রাণ, অতি সন্তর তোমাদের মাঝে মারইয়ামের পুত্র ঈসা ন্যায়পরায়ণ বিচারক হিসেবে অবতরণ করবেন। এর দিকেই ইঙ্গিত করে আল্লাহ তা আলা বলেন-

وَقُولُهُمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيْحَ عِيْسَىْ بِنَ مَرْيَمَ رَسُوْلَ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوْهُ وَمَا مَوْ مَا مَكْ مَلْكُمْ وَانَّ الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوْا فِي الْكِتَابِ لَفِيْ شَكِّ مَّنْهُ مَالَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ اللَّا اتِّبَاعَ النَّظَيِّ وَمَا قَتَلُوْهُ يَقِيْنًا - بَلْ رُّفَعَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَرْيُرًا حَكِيْمًا.

- \* ইয়াজ্জ মা'জ্জ : ইয়াজ্জ মা'জ্জ সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন حَتَّى اِذَا فُتِحَتْ অর্থাৎ এমনকি যখন ইয়াজ্জ يَأْجُوْجُ وَمُأْجُوْجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَب يَنْسِلُونَ ...... الخ ও মা'জ্জকে মুক্তি দেওয়া হবে এবং তারা প্রতিটি উচ্চভূমি হতে ছটে আসবে। –[সূরা আদিয়া]
- \* পৃতিম দিগতে সূর্যোদয় : এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন يَوْمَ يُأْتِى بُعْضُ بَعْضُ ﴿ كَسَبَتْ فَى الْكَاتَ رَبِّكَ لَا يَنْفُعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا لَمْ تَكُنْ اٰمَنَتْ مِنْ قَبْلُ اَوْ كَسَبَتْ فَيْ الْيَاتِ رَبِّكَ لَا يَنْفُعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا لَمْ تَكُنْ اٰمَنَتْ مِنْ قَبْلُ اَوْ كَسَبَتْ فَيْ الْيَاتِ رَبِّكَ لَا يَنْفُعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا كَثَيْرًا ضَاءَ অর্থাৎ যেদিন আপনার পালনকর্তার কোনো নিদর্শন এসে র্থান তিমন কোনো ব্যক্তির ঈমান ফলপ্রস্ হবে না। যে পূর্ব থেকে ঈমান আনেনি। অথবা নিজ স্কমান অনুযায়ী সৎকর্ম করেনি।

এ আয়াত দ্বারা বুঝা যায় কিয়ামতের একটি নিদর্শন প্রকাশ হলে তওবা কবুল হবে না। আল্লাহ তা আলা এখানে সে নিদর্শন সম্পর্কে কিছুই বলেননি। রাস্ল ﷺ এ সম্পর্কে বলেন أَنَّا خَلَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِيُ الْاَرْضُ الْاَ خَرَجُنَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيْمَانُهَا لَمْ تَكُنْ أَمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِيُ صَابَعا الْاَرْضُ وَاللَّهَا وَالدَّجَّالُ وَدَابَةُ الْاَرْضُ (কিয়ামতের) তিনটি নিদর্শন যখন প্রকাশ হবে তখন এ ব্যক্তির ঈমান ফলপ্রসূ হবে না যে এর পূর্বে ঈমান আনেনি; কিংবা ঈমান অনুযায়ী আমল করেনি। যথা – ১. পশ্চম দিগন্তে সূর্যোদয় হওয়া, ২. দাজ্জাল বের হওয়া ও ৩. ভূমির জীব বের হওয়া। –[মুসলিম]

- \* ভূমির প্রাণী বের হওয়া : এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন وَاذَا وَقَعَ الْقَوْلَ بِالْكِاتِذَا عَلَيْهِمْ اَنْ النَّاسَ كَانُواْ بِالْكِاتِذَا عَلَيْهُمْ اَنْ النَّاسَ كَانُواْ بِالْكِاتِذَا عَلَيْهُمْ اَنْ النَّاسَ كَانُواْ بِالْكِاتِذَا كَالْمُهُمْ اَنْ النَّاسَ كَانُواْ بِالْكِاتِذَا عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُعُلِّمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُمُ اللَّ
- \* ইমামে আজম হযরত আবৃ হানীফা (র,) বলেন–

خُرُوْجُ الدَّجَّالِ وَيْأَجُوْجَ وَمَنَّاجُوْجَ وَطُلُوْعُ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا وَنُزُوْلُ عِيْسِى بِن مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنَ السَّمَاءِ وَسَائِرُ عَلَامَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ مَاوَرَدَتْ بِهِ الْاَخْبَارُ الصَّحِيْحَةُ حَقُّ كَائِنٌ وَاللَّهُ تَعَالَى يَعْدِ مَنْ يَسَاءُ اللَّي صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ.

অর্থাৎ দাজ্জালের বহির্গমন, ইয়াজ্জ মা'জ্জ -এর বহির্গমন, অস্তগমনের স্থান থেকে সূর্যোদয়, আকাশ হতে হযরত ঈসা (আ.)-এর অবতরণ এবং কিয়ামতের অন্যান্য সকল পূর্বাভাস যা সহীহ হাদীসে বর্ণিত হয়েছে, সবই চির সত্য এবং ঘটবেই। মহান আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা সরল পথে পরিচালিত করেন। সুতরাং এসবই কিয়ামতের পূর্বাভাস এগুলোর উপর আমরা পূর্ণ বিশ্বাসী। আর যে এগুলো বিশ্বাস করবে না সে বিপথগামী।

### জ্যোতিষী ও শরিয়ত বিরোধীকে বিশ্বাস করা অবৈধ

ولا نُصَدِّقُ كَاهِنًا ولا عَرَّافًا ولا مَنْ يَّدَّعِى شَيْئًا يُخَالِفُ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ وَإِجْمَاعَ الْأُمَّةِ.

অনুবাদ: আমরা কোনো জ্যোতিষী, কোনো গণক এবং এমন কোনো ব্যক্তি যে কুরআন সুত্লাহ ও উদ্মতের ঐক্যের বিরুদ্ধে কথা বলে, তাদেরকে বিশ্বাস করি না।

# <sup>এ প্রি</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা স্ট্রিন্ত

খা ....। قوله وَلا نُصِدُق : যারা জ্যোতিষী, গণক এবং এমন ব্যক্তি যে সর্বদা ইসলাম তথা কুরআন সুনাহ ও ইজমায়ে উন্মতের বিরুদ্ধে কথা বলে, তাদেরকে বিশ্বাস করা ও তাদের কথা মেনে নেওয়া বৈধ নয়। এটাই হলো আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের আকিদা। কেননা এ সকল লোক আবান্তর অদৃশ্যে সংবাদ প্রদান করে; যার মূলত কোনো ভিত্তি নেই।

এদের ব্যাপারে আল্লাহ তা আলা ঘোষণা দিয়েছেন- قُلُ لاَّ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ पर्थार पाय पित्र एक् प्रध्तल उ ने हिंदि हैं। । चे के ब्रिंग के ब्रिंग के ब्रिंग के ब्रिंग के प्रधान प्रधान प्रधान प्रधान प्रधान प्रधान प्रधान के जातन ने प्रधान प्रधान के जातन ने प्रधान के प्रधान क

উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা স্পষ্ট প্রমাণ মিলে যে, আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত কেউ অদৃশ্যের সংবাদ জানে না। এমনকি হযরত নবী করীম ক্রাষ্ট্র ও জানতেন না। শুধু অদৃশ্যের যে সংবাদ তাকে দেওয়া হতো তাই তিনি জানতেন। এর বেশি কিছু নয়। তাহলে গণক ও জ্যোতিষী কিভাবে অদৃশ্যের খবর জানবে?

যারা জ্যোতিষী ও গণকের কথা বিশ্বাস করে তাদেরকে কঠোর হুশিয়ারি দিয়ে রাস্ল কলেছেন করে তাদেরকে কঠোর হুশিয়ারি দিয়ে রাস্ল করে তালেছেন কর্তি কোনো গণকের কাছে আসবে অতঃপর তাকে কোনো বিষয় সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করবে তবে তার চল্লিশ দিনের নামাজ কবুল করা হবে না।

—[মুসলিম]

অন্য এক হাদীসে রাসূল ক্ষ্ম বলেন لَا يَقُولُ أَوْ اَتْ বলেন لَا يَقُولُ أَوْ اَتْ كَاهِنَا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ أَوْ اَتْ مَلَا اللهِ اللهِ الْمَرَاتَهُ حَائِضًا فَى دُبُرِهَا فَقَدْ بَرِئَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدِ وَاللهِ অৰ্থাৎ যে ব্যক্তি কোনো গণকের কাছে আসবে অতঃপর তার কথাকে সত্য বলে বিশ্বাস করবে অথবা ঋতুবৰ্তী অবস্থায় তার স্ত্রীর সাথে সহবাস করবে কিংবা গুহ্যদ্বার দিয়ে সঙ্গম করবে নিঃসন্দেহে সে মুহাম্দে ক্ষ্মে -এর উপর অবতারিত দীন থেকে মুক্ত হয়ে গেল।

সুতরাং বুঝা গেল, জ্যোতিষী বা গণকের কাছে যাওয়া এবং তার নিকট থেকে কিছু জিজ্ঞাসা করা ঈমানের জন্য মারাত্মক হুমকি। তাই এ থেকে বিরত থাকাই বাঞ্ছনীয়। তাছাড়া আল্লাহ তা'আলা বলেছেন يَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِطِانِ فَاجْتَنِبُوهُ अर्था९ হে ঈমানদারগণ নিশ্বয় মদ, জুয়া, প্রতিমা এবং ভাগ্য নির্ধারক শরসমূহ এসব শয়তানের অপবিত্র কার্য ভিন্ন অন্য কিছু নয়। অতএব এ থেকে বিরত থাক।

—[সূরা মায়েদা : ৯০] এ আয়াতে ভাগ্য নির্ধারক শরকেও শয়তানের কাজ বলা হয়েছে। কারণ ভাগ্য নির্ধারণ একটি অদৃশ্য বস্তু নির্ধারণের শামিল। অনুরূপ গণক ও জ্যোতিষীও অদৃশ্য বস্তু নির্ধারণ করে তাই এটিও শয়তানের কাজের অন্তর্ভুক্ত হবে। আর কোনো মু'মিন শয়তানের কাজে লিপ্ত হতে পারে না। অবির শামেল হত্ত আই আমারে উন্মতের বিরোধী কথাবার্তা বলে। যেমন কোনো ব্যক্তি কুরআন ও সুন্নাহ তথা ইজমায়ে উন্মতের বিরোধী কথাবার্তা বলে। যেমন কোনো ব্যক্তি দাবি করল যে সে নিঃস্ব ব্যক্তিকে ধনী বানিয়ে দিতে পারে। নিঃসন্তান ব্যক্তিকে সন্তান দান করতে পারবে এবং ঘূর্ণিঝড় ইত্যাদির মোকাবিলা করতে পারবে। অনাবৃষ্টিতে সে জাতিকে বৃষ্টি দান করতে পারবে। তাহলে এ ব্যক্তিকে আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বিশ্বাস করে না। কারণ তার এসব কথাবার্তা শরিয়ত বিরোধী এবং কুফরি। এ ধরনের লোককে বিশ্বাস করাও কুফরি। (আল্লাহ তা'আলা আমাদের স্বাইকে হেফাজত করুন।)

### মুসলমান ঐক্যবদ্ধ থাকা কর্তব্য

## وَنَرَى الْجَمَاعَةَ حَقًّا وَصَوَابًا وَالْفِرْقَةَ زَيْغًا وَعَلَاابًا.

**অনুবাদ:** আমরা (মুসলমানদের) একতাবদ্ধ থাকাকে সত্য ও সঠিক মনে করি এবং একতাবদ্ধতা থেকে বিচ্ছিন্ন থাকা ভ্রষ্টতা ও আজাব মনে করি।

# ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>ই</mark>টিন্ট

-[সূরা আলে ইমরান]

- \* जमाज जाल्लार जा'जाला जारता रेतमान करतन وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِيِّنَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ जर्थान करतन وَمُنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيَنَاتُ जर्था९ याता ज्लाह पिलन जाजात পत्न विष्ठिन्न रस्राह এव९ मजर्ल पृष्ठि करतरह जाजाता जारन पर्या ना । -[जृता जाल रेप्रतान]
- \* তাছাড়া রাসূল্ ক্রিট্ট্রেএকতাবদ্ধতার প্রতি গুরুত্ব আরোপ করতে গিয়ে বলেছেন– لاَ اِسْلَاَمَ لاَ حَمَاعَهُ অর্থাৎ একতা ছাড়া ইসলাম হয় না।
- \* অন্য এক হাদীসে রাস্ল ﷺ আরো বলেছেন- يَدُ اللَّهِ عَلَى الْجَمَاعَةِ অর্থাৎ একভাবদ্ধতা মুসলমানের উপর আল্লাহর রহমত।

অতএব সকল মুসলমান একতাবদ্ধ হওয়া উচিত ৷

ভাগি আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বিচ্ছিন্নতাকে আজাব ও বক্রতা হিসেবে আখ্যা দেন। কারণ যে জাতির মধ্যে সহমর্মিতা, সহিঞ্চুতা, সমবেদনা ও সহানুভূতি রয়েছে সে জাতি সবচেয়ে শান্তিতে রয়েছে। তাদের মধ্যে শান্তি শৃঙ্খলা ও নিরাপত্তা রয়েছে এবং এরই ফলে তাদের মধ্যে ঐক্য ও একতা রয়েছে এবং তাদের মধ্যে কোনো দলাদলি, বিভেদ ও বিচ্ছিন্নতা নেই। কিন্তু যে জাতির মধ্যে সহমর্মিতা, সহিঞ্চুতা, সমবেদনা, ও সহানুভূতি নেই যেখানেই দেখা দিয়েছে দলাদলি, বিচ্ছিন্নতা ও বিভেদ।

আর এদের ব্যাপারে ইশিয়ার উচ্চারণ করে আল্লাহ তা আলা বলেন اِنَّ الَّذِيْنَ فَرَقُوْا اللّهِ ثُمَّ يُنَبِّنُهُمْ وَيُ شَعَ اِنَّمَا اَمْرُهُ اِلَى اللّهِ ثُمَّ يُنَبِّنُهُمْ وَيُ شَعَ اِنَّمَا اَمْرُهُ اِلَى اللّهِ ثُمَّ يُنَبِّنُهُمْ وَيُ شَعَ اِنَّمَا اَمْرُهُ اِلَى اللّهِ ثُمَّ يُنَبِّنُهُمْ وَيُ شَعَ اللّهِ سَمَا كَانُوا يَفْعَلُوْنَ وَيُعَمَّا اللّهِ سَمَا كَانُوا يَفْعَلُوْنَ وَيُعَمَّا اللّهِ سَمَا كَانُوا يَفْعَلُوْنَ وَيُعَمَّا اللّهِ سَمَا كَانُوا يَفْعَلُوْنَ وَعَلَيْنَ اللّهِ عَلَيْ وَمَا اللّهِ مُعَلِّمُ وَمَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

–[সূরা আন'আম]

#### একটি প্রশু ও তার জবাব :

প্রশ্ন : উপরিউক্ত আলোচনা দ্বারা বুঝা গেল যে, শরিয়তে মতভেদ সৃষ্টি করা একেবারেই অপছন্দ। কিন্তু আইন্দায়ে মুজতাহীদিন এর মধ্যে অনেক মতবিরোধ রয়েছে। এতে কি তারা উপরিউক্ত গর্হিত কাজের অন্তর্ভুক্ত হননি? এবং নিন্দনীয় ও বিচ্ছিন্নতার আওতায় পড়েন নি? জবাব:

- ১. উপরিউক্ত আয়াতে যে বিচ্ছিন্নতা ও মতবিরোধের কথা বলা হয়েছে তাহলো সে সব মতবিরোধ যা শরিয়তের মূলনীতিতে করা হয়। কিংবা নিজের স্বার্থ অর্জনের জন্য শরিয়তের শাখা প্রশাখায় করা হয়। আয়াতে বর্ণিত সুস্পষ্ট উজ্জ্বল প্রমাণ আসার পর" বাক্যটি দ্বারা একথা বুঝা যায়। কারণ শরিয়তের প্রমাণ উজ্জ্বল সুস্পষ্ট হয়ে থাকে। কিন্তু শাখা প্রশাখা রয়েছে যা এমন স্পষ্ট হয়ে থাকে যে, তাতে স্বার্থপরতা না থাকলে মতেবিরোধের কোনো প্রশ্নই থাকে উঠে না। কিন্তু যে শাখা প্রশাখা অস্পষ্ট তা সম্পর্কে কোনো আয়াত বা হাদীস না থাকার কারণে ইমামদের মাঝে যে মতবিরোধ দেখা দিয়েছে, তা উপরিউক্ত বর্ণিত মতবিরোধের আওতায় পড়ে না। কারণ তারা উক্ত মাসআলাটিকে সমাধান দেওয়ার জন্যই মতবিরোধ করেছেন; বয়ং তাদের এতে ছওয়াব হবে।
- ২. প্রত্যেক মতভেদই নিন্দনীয় নয়; বরং ঐ মতবিরোধই নিন্দনীয় য়া কু-প্রবৃত্তির তাড়নার বশীভূত হয়ে কুরআন সুনাহর বাহির থেকে হয়ে থাকে। কিন্তু য়িদ কুরআনের গণ্ডির ভিতরে থেকে রাসূল ক্রিট্রাই, সাহাবা, তাবেঈন (রা.) গণের ব্যাখ্যার অনুসরণ করে নিজের মেধা ও য়োগ্যতার আলোকে শরিয়তের শাখা-প্রশাখার মতবিরোধ করে তাহলে তা নিন্দনীয় নয়; বয়ং প্রশংসনীয়। ইসলাম একে সমর্থন করে। আর আইম্ময়ে মুজতাহিদগণের মতবিরোধ ছিল এই প্রকারেরই। আর তাদের এই মতবিরোধকে রহমত হিসেবে আখ্যা দেওয়া হয়েছে।
- ৩. আয়াতে বর্ণিত মতবিরোধের কারণে ভবিষ্যত প্রজন্ম হয়ে যায় বিভ্রান্ত এবং জাতি হয় ধ্বংস। কিন্তু আইন্মায়ে মুজতাহিদগণের মতবিরোধের কারণে ইসলামের বিধানগুলো হয়েছে জাতির জন্য সহজ-সরল ও সুস্পষ্ট। যার কারণে ভবিষ্যত প্রজন্ম হচ্ছে সঠিক পথ প্রাপ্ত এবং জাতি পাচ্ছে পরলৌকিক জীবনে মুক্তির সঠিক দিশা।

### ইসলাম আল্লাহ তা'আলার মনোনীত ধর্ম

دِيْنُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ وَاحِلُّ وَهُوَ دِيْنُ الْاِسْلَامِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ اِنَّ اللَّهِ الْاِسْلَامُ وَقَالَ تَعَالَىٰ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاِسْلَامَ وَيَعَالَىٰ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاِسْلَامَ وَيَعَالَىٰ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاِسْلَامَ وَيُعَالَىٰ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاِسْلَامَ وَيَعَالَىٰ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاِسْلَامَ وَيُعْتَى الْجَبْرِ وَالتَّهْ شِيبِهِ وَالتَّعْطِيْلِ وَبَيْنَ الْجَبْرِ وَالتَّهْ فِي السَّعَالَ اللَّهُ الْمَعْنِ وَالتَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْنَ وَالْمَالِي وَالتَّهُ اللَّهُ الْمَعْنِ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَعْنَ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنَ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنَ وَالْمَعْنَ وَالْمَعْنَ وَالْمَعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمَعْنَ وَالْمُعْنَ وَالْمُعْنَ وَالْمَعْنِ وَالْمَعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْلَامِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنَ وَالْمُعْنَ وَالْمُعْنَ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْلِي فَا وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْلِقِي وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْلِقِي وَالْمُعْلَى وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِقِي وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْم

অনুবাদ: আসমান ও জমিন সর্বত্রই আল্লাহ তা'আলার দীন এক। আর তা হলো ইসলাম। আল্লাহ পাক বলেন, "নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলার নিকট মনোনীত দীন ইসলাম।" এবং আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন– "আমি তোমাদের জন্য ইসলামকে দীন হিসেবে মনোনীত করলাম। এই দীন ইসলাম অতিরঞ্জন ও সংকোচন, তাশবীহ ও তা'তীল, জবর ও কৃদর এবং নিশ্ভিতা ও নৈরাশ্যের মধ্যবর্তী এক ধর্ম।

## খ্রী প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>খ্র</mark>ীপুরু

আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত এই আকিদা রাখে যে, আসমান ও জমিনে আল্লাহ তা'আলার দীন এক। তাঁর দীন ব্যতীত অন্য দীনের গ্রহণযোগ্যতা নেই। কারণ আসমান ও জমিনের স্রষ্টা, মালিক, বিচারক একমাত্র আল্লাহ। এতে অন্য কেউ শরিক নেই। যেহেতু তাঁর মালিকানায় কেউ শরিক নেই। তাহলে কিভাবে তার দীনে অন্য কেউ শরিক থাকবে? সুতরাং তার দীন আসমান ও জমিনে এক।

قوله هُـوَ دِيْنُ ٱلْاِسْـلاَمِ المَخ : অর্থাৎ আসমান ও জমিনে দীন এক, আর উক্ত দীন হলো ইসলাম। নিমে دَيْن দীন সম্পর্কে আলোচনা করা হলো।

### دئن –এর পরিচিতি :

\* ديْن -শব্দের আভিধানিক অর্থ :

دِیْن अर्थ राला- धर्म, धर्म विश्वाम, धार्मिकछा, ख्रशा उ अिषिनान । यिमन- आल्लार ण'आला वरलन- مَالِكِ يَوْم الدّيْن

\* পারভাষিক সংজ্ঞা: শরিয়তের পরিভাষায় وَيُنُ বঁলা হয়। হযরত আদম (আ.) থেকে শুরু করে শেষনবী হযরত মুহাম্মদ ক্রিক্রির পর্যন্ত সকল নবী-রাসূলগণের মধ্যে আল্লাহ তা'আলার যে বিধি-বিধান সমভাবে বিদ্যমান ছিল। যেমন– আল্লাহ তা'আলা বলেন–

شُرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّيْنِ مَا وَصَّى بِهِ نُوْحًا.

#### ইসলাম পরিচিতি:

\* اِسْـلَامْ -এর আভিধানিক অর্থ :

– থেরে অর্থ س ل ل م থেকে بَابُ اِفْعَالُ শব্দটি اِسْلُامٌ

مُذْعِنٌ . ७ वर्षा९ आज्ञममर्यन कता । ७ الْإِسْتِسْلاَمُ . ३ वर्षा९ आज्ञममर्यन कता । ७ اَلْإِنْقِيَادُ . ﴿ अर्था९ आज्ञममर्यन कता । ७ اَلْإِطَاعَةُ . ﴿ अर्था९ अर्था९ अर्था९ अर्था९ आज्ञममर्यनकाती । ८ قَبُوْل وَ अर्था९ जाज्ञममर्यनकाती । ८ الْخُضُوُعُ عَلَى السِّلْمِ . ﴿ अर्था९ तिना अर्था९ कता । ७ الْخُضُوعُ عَلَى السِّلْمِ . ﴿ السَّلْمِ كَافَةً وَالْمَا وَالْمُخُلُولُ فِي السِّلْمِ كَافَةً ﴿ अर्था९ व्याला व

\* اِسْـلَامْ -এর পারিভাষিক সংজ্ঞা :

الإسْلامُ هُوَ التَّصْدِيْقُ وَالْإِقْرَارُ بِاللَّهِ تَعَالِلٰى كَمَا هُوَ وَاقِعَ بِاسْمَائِهِ وَصَفَاته وَشَرَائعه.

অর্থাৎ ইসলাম বলা হয় আল্লাহ তা'আলাকে তাঁর নাম ও গুণাবলি অনুযায়ী মৌখিক স্বীকৃতি দেওয়া, অন্তরে বিশ্বাস করা এবং শরিয়তের আদেশ ও নিষেধসমূহ মেনে আপুন জীবন পরিচালনা করা ।

২. ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে-

اَلْاسْلَامُ هُوَ التَّسْلِيْمُ وَالْإِنْقِيَادُ لِاَوَامِرِ اللَّهِ وَبِرَسُولِهِ.

অর্থাৎ ইসলাম বলা হয় আল্লাহ ও তাঁর রাস্ল ব্লাট্রাট্র-এর আদেশসমূহ মেনে নেওয়া ও তার অনুসরণ করাকে।

- ७. मू'जामून उग्नानीठ शक्रकांत (त्र.) वरनन مُحَمَّدُ -पू بِهِ مُحَمَّدُ وَإِظْهَارُ الْخُصُوعِ وَالْقَبُولِ لِمَا اَتَىٰ بِهِ مُحَمَّدُ -पू
- श. बाल्लामा विकल्लीन आहेनी (त.) वरलन هُوَ الْإِنْقِيَادُ لِلَّهِ تَعَالَى بِقَبُوْلِ مَا جَاءَ بِه رَسُوْلُ اللَّهِ وَالتَّلَقُظُ بَكُمْتَى الشَّهَادَةِ وَالْإِتْيَانُ بِالْوَاجِبَاتِ وَالْإِمْتِنَاعُ عَنِ الْمُنْكَرَاتِ.
- الْإِسْلَامُ هُوَ تَصْدِيْقُ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لِلَّهُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ تَعَالَى .
- े الْاِسْلَامُ هُوَ الْإِنْقِيَادُ لِمَا اَخْبَرَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّه
- ٩. ফয়জ্ল গ্রহকার (র.) বলেন هُـوَ الْإِنْقِيادُ الظَّاهِرِيُ وَالتَّلَفُظُ بِالشَّهَادَتَيْنِ وَالْإِقْرَارُ بِمَا يَتَرَتَّبُ عَلَيْهَا هُـوَ الْإِنْقِيادُ الظَّاهِرِي وَالتَّلَقُظُ بِالشَّهَادَةِ ﴾ إلى السَّلَمُ \*
   ١ الْيَمَانُ اللهُ السَّلَمُ \*
- আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বলেন السُلَامُ শক্টি السُلَامُ -এর সাথে উহ্য মুতলাক।
   কেননা এতদুভয়ের শরিয়তে জাহির এর সাথে বাতিলের সম্পর্কের মতো। যা পরস্পর পৃথক করা যায় না।
- अभ्वत भूशिकिशीन वल्लन إِسْالُامٌ 8 إِيْمَانٌ अक्षा वक ए अिक्त ।
   मिलल : आल्लार छा'आला वल्लन إِسْالُمْ وَنِيْهَا مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ अक्षा वक ए अिल्ला ।
   فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِيْنَ

- ७. पूराकिक उलाभारा क्ताभ वर्लन إِسْلَامٌ अ إِيْمَانٌ উভয়ि विপয়ীতার্থক। কারণ উভয়ि विপয়ীতার্থক। কারণ إِيْمَانٌ इला অন্তরে विश्वास्त्रत नाम। इला ध्रकारण आनुगरा नाम।
   वोर्ट विश्वास्त्रत नाम। वोर्दे إِيْمَانُ عَرَابُ الْمَنْا قُلْ لَمْ تَؤْمِنُوا وَلٰكِنْ قُولُوا اَسْلَمْنَا (यमन)
- 8. ওলামায়ে আহনাফ বলেন- اِسْعَلَامٌ ٥ اِيْمَانْ -এর মাঝে عَامٌ خَاصٌ مُطْلَقْ সম্পর্ক। অর্থাৎ একজন মুর্মন পূর্ণাঙ্গ মুর্সলিম বলা যায় কিন্তু একজন মুসলিমকে পূর্ণাঙ্গ মুর্ণমন বলা যায় না।
- ৫. হাফেজ ইবনে হাজার আসকালীন (র.) বলেন– اِسْالُامُ ७ اِيْمَانْ শব্দ্দয় একত্রে ব্যবহৃত হলে ভিন্নার্থে এবং ভিন্ন ভিন্ন থাকলে একার্থে ব্যবহার হয়।
- ৬. মোল্লা আলী কারী (র.) বলেন- اِسْلَامٌ ও اِيْمَانُ -এর মাঝে পারস্পারিক সম্পর্ক হলো শরীর ও আতার সম্পর্ক।
- ٩. কতিপয় আলেম বলেন- اِسْلَامٌ ४ اِيْمَانٌ -এর মাঝে عَامٌ خَاصٌ مِنْ وَجْهِ -এর সম্পর্ক। অর্থাৎ একজন মুয়িন ক্ষেত্র বিশেষ মুয়লিয়ওঁ হতে পার। আবার একজন মুয়লয় ক্ষেত্র বিশেষও মুয়িন হতে পারে।

### : এর মধ্যকার পার্থক্য- اِسْـلَامٌ छ ایْمَانٌ

- ك. জাহমিয়াদের অভিমত : জাহমিয়াগণ বলেন اِيْمَانُ হলো بَسِيْط তথা তথ্ تَصْدِيْقٌ प्राता ويَالْجِنَانِ । আর যদি কেউ মৌলিকভাবে অস্বীকার করে তাহলে এমতাবস্থায় তাকে কাফের বলা যাবে।
- المَركَّبُ عَلَى الْمَالِمَ الْمَالِمَ الْمَالَّةِ الْمَالِمَةِ الْمَالِمَةِ الْمَالِمَةِ الْمَلِيَّةِ الْمُكَانِ اللَّمِيَّالِ الْمُكَانِ اللَّمِيَّالِ الْمُكَانِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّمِيَّالِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمِلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلِمِلْمُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِلْمُ ال

মোটকথা এ তিনটির প্রথম দু'টিকে ঈমান এবং তৃতীয়টিকে ইসলাম বলে। অতএব এই তিনটির সমন্বয়কেই اِسْلَام کَ اِیْمَانُ বলে।

### : এর তুলনামূলক আলোচনা- اِسْلَامْ अ اِيْمَانٌ

 ইমাম বুখারী (র.) বলেন إِسْلَامٌ اللهِ وَالْمَانُ একও অভিন্ন। কেননা প্রত্যেক মুর্শমিন মুসলিম এবং প্রত্যেক মুসলিম-ই মুর্শমিন।

मिना : غَيْرَ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤَمِّنِيْنَ فَمَا وَجَدْنا فِيهَا غَيْرَ وَالْمُؤَمِّنِيْنَ فَمَا وَجَدْنا فِيهَا غَيْرَ وَلَا الْمُسْلِمِيْنَ وَاللهِ إللهُ عَلَيْهِ مَنَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِنْ كُنْتُمُ بِاللهِ وَرَسُوْلِهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِنْ كُنْتُمُ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَعَلَيْهِ وَوَكَلُواْ إِنْ كُنْتُمُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

مُسْلِمينَ অত্ৰ আয়াতে মুসলিমকে মুমিন বলা হয়েছে।

ইস. আকীদাতুত্ব ত্ত্বাহাবী (আরবি–বাংলা) ১৮–খ

- ইবনে হাজার আসকালানী (त्र.) বলেন- إِسْالاًمُ السُّالاًمُ السُّالاًمُ السُّالاً अक्षरात प्रांत प्रांत प्रांत प्रंत (त्र.) विल्ला प्रांत प्रांत
- ত. আল্লামা আনওয়ার শাহ কাশাীরী (র.) বলেন إِيْمَان হচ্ছে عَامٌ এবং السَّلَامُ এবং عَامٌ হচ্ছে عَامٌ
   অতএব প্রত্যেক মুসলিম মু'মিন নয়। কিন্তু প্রত্যেক মু'মিন মুসলিম।
- কিছু সংখ্যক আলেম এ ব্যাপারে বলেন, ঈমান হলো অন্তরের সাথে সম্পৃক্ত এবং ইসলাম হলো বাহ্যিক কিছু কাজ কর্মের সাথে সম্পৃক্ত।
- ৫. আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত বলেন– اِسْلَامٌ ও اِيْمَانٌ -এর মাঝে আত্মা ও শরীরের ন্যায় সম্পর্ক।

উল্লেখ্য যে উপরিউক্ত আলোচনায় ঈমান ও ইসলামের সবিস্তার আলোচনা করা হয়েছে। এতে তালিবে ইলমদের নিকট বিষয়টা পরিষ্কার হয়েছে বলে আশা করি।

- \* অন্যত্ত আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন عَلَيْكُمْ وَيُنكُمْ وَيُندَا. الْكُمُ الْاسْلَامُ وَيُندًا. الْكُمُ الْاسْلَامُ وَيُندًا. وَهُمَتِيْ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاسْلَامُ وَيُندًا. وَهُمَتِيْ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْاسْلَامُ وَيُندًا. তামাদের জন্য তোমাদের জন্য তামাদের জন্য করে দিলাম এবং তোমাদের জন্য ইসলামকে দীন হিসেবে মনোনীত করলাম। -[সূরা মায়েদা] যেহেতু আল্লাহ তা'আলা একমাত্র ইসলামকেই ধর্ম হিসেবে মনোনয়ন করলেন, তাই কেউ অন্য ধর্ম অনুসরণ করলে তাঁর ধর্ম গ্রহণ করা হবে না। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন وَمُن يَّبْتَغِ غَيْرَ الْاسْلَامِ وَيْنا فَلَنْ يَقْبل مِنْهُ وَهُوَ فِي الْاٰخِرَةِ مِنَ الْخَسِريْنِ وَمُنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْاسْلَامِ وَيْنا فَلَنْ يَقْبل مِنْهُ وَهُوَ فِي الْاٰخِرَةِ مِنَ الْخَسِريْنِ وَمُنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْاَسْلَامِ وَيْنا فَلَنْ يَقْبل مِنْهُ وَهُو فِي الْاٰخِرَةِ مِنَ الْخَسِريْنِ وَمُنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْاَسْلَامِ وَيْنا فَلَنْ يَقْبل مِنْهُ وَهُو فِي الْاٰخِرة مِنَ الْخَسِرِيْنِ الْخَلُو الْخِ الْخَسِرِيْنَ الْخُلُو الْخَالِقُ الْخَالُو الْخَالُو الْخَالَقُ الْخَالُو الْخَالُولُ الْخَالُولُ الْخَلُولُ الْخَ
- ২. কোনো কাপড়ে কখনো নাপাকী লাগলে সেই কাপড় কাটা ব্যতীত তা পবিত্র হতো না। আরো অন্যান্য বিষয়ে অনেক কঠোরতা ছিল। পক্ষান্তরে হযরত ঈসা (আ.) -এর ধর্মে একেবারেই ন্মতা ছিল। যেমন-
- ১. পাপ করলে তওবার প্রয়োজন ছিল না।
- ২. কাপড়ে নাপাকী লাগলে ধৌত করতে হতো না।
- ৩. স্ত্রী সহবাসের পর গোসল করতে হতো না ইত্যাদি ইত্যাদি।

কিন্তু আমাদের নবী হ্যরত ক্রাম্মে -এর ধর্ম এতদুভয়ের মাঝে অবস্থিত। যেমন–

- ১. পাপ করলে উক্ত পাপের জন্য কায়মনো বাকে তওবা করলেই যথেষ্ট।
- ২. নাপাকী লাগলে সে অঙ্গ বা কাপড় ধৌত করলেই যথেষ্ট।
- ৩. স্ত্রী সহবাসের পর গোসল করলেই যথেষ্ট ইত্যাদি।
- يَّنُ التَّشَبِيَّهِ الخ : মুহাম্মদ আজু -এর ধর্ম মুশাব্বিহ ও মুয়ান্তিল ইত্যাদি সম্প্রদায়ের ধর্মের মধ্যবর্তী তাদের ধর্মের ন্যায় অতি কঠিনও নয় অতি সহজও নয়। কেননা–
- ১. তাশবীহ পস্থিরা সৃষ্টির সাথে আল্লাহ তা'আলার উপমা পেশ করে। আল্লাহর জন্য দেহ সাব্যস্ত করে। তাদের চরম পস্থিরা বলে আল্লাহ তা'আলার দেহ রয়েছে যেমন সৃষ্ট জীবের দেহ থাকে। তাদের একদল বলে আল্লাহর দেহ আছে ঠিক তবে মাখলুকের দেহের মতো নয়। আর রক্ত মাংসও রয়েছে তবে মাখলুকের মতো নয়।
- ২. আর তা'তীল সম্প্রদায় বলে আল্লাহ তা'আলা নিদ্রিয়। যেমন– একদল বুদ্ধিজীবীরা বলে আল্লাহ তা'আলা থেকে একে একে দশটি عَقْل প্রকাশিত হয়েছে। এর মধ্যে নয়টি নিদ্রিয় হয়ে গেছে। কিন্তু দশম عَقْل নিদ্রিয় হয়ে গেছে। কিন্তু দশম عَقْل নিদ্রিয় হয়ে গেছে। ক্রিয় দশম عَقْل নিদ্রিয় হয়ে শৃপ্রলা গ্রন্থি দশম عَقْل -ই ধারণ করে আছে।
- ৩. জাবরিয়া সম্প্রদায়ের মতে মানুষ জমাট পাথরের ন্যায়। তাদের না আছে সৃষ্টি ক্ষমতা এবং না আছে অর্জনের ক্ষমতা। সূতরাং সমস্ত কাজই আল্লাহ তা'আলা করে থাকেন। মানুষের এতে কোনো হাত নেই। তাই গুনাহের কারণে মানুষ শাস্তি ভোগ করতে হবে না।
- কাদরিয়া সম্প্রদায়ের মতে বান্দার সৃষ্টির ক্ষমতা রয়েছে। এক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলার কোনো হাত নেই। সুতরাং বান্দা যা কিছু করে সবই নিজের বল প্রয়োগ করে থাকে।

কিন্তু মুহাম্মদ ক্রীষ্ট্র -এর ধর্ম মতে, আল্লাহ তা'আলা দিক ও দেহ থেকে পৃত ঃ পবিত্র। তিনি সম্পূর্ণ সক্রিয়। সমগ্র সৃষ্টি জগতের শৃঙ্খলা তাঁরই হাতে ন্যস্ত। তিনি যা ইচ্ছে করেন তাই করেন। তার ইচ্ছার বিরুদ্ধে কারো কোনো কিছু করার ক্ষমতা নেই।

শুধু তাই নয়। আল্লাহ তা'আলাই একমাত্র সকল কাজ সৃষ্টি করেন। বান্দার এতে কোনো হাত নেই। তবে বান্দা কাজ অর্জনকারী। ইতিপূর্বে এর বিস্তারিত বিবরণ প্রমাণসহ আলোচনা অতিক্রান্ত হয়েছে।

উল্লেখ্য যে, বর্ণিত ভ্রান্ত দলগুলোর অস্তিত্ব বর্তমানে খুঁজে পাওয়া যায় না। তাই এদের বিস্তারিত আলোচনা করা হয়নি।প্রয়োজনবোধে বড় বড় কিতাব থেকে দেখা যেতে পারে।

### আমাদের বিশ্বাস

فَهٰذَا دِیْنُنَا وَاعْتِقَادُنَا ظَاهِرًا وَبَاطِنَا وَنَحْنُ بَرَاءُ اللهِ اللهِ مِنْ كُلِّ خَالِفِ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ وَبَيَّنَاهُ.

অনুবাদ: এটাই হলো আমাদের ধর্ম ও আমাদের আকিদা। যা আমরা প্রকাশ্যে ও অপ্রকাশ্যে পোষণ করি। আর আমরা ঐসব লোকের সম্পর্কচ্ছেদের ঘোষণা করছি যারা উপরিউক্ত বিষয়গুলোতে বিপরীত মত পোষণ করে। যা আমরা উল্লেখ করেছি এবং বর্ণনা করেছি।

## ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শুর্</sup>

שَلْمُ النَّهُ الْ

আর আল্লাহ তা'আলা সত্যবাদী মানুষের সাথে থাকার জন্য নির্দেশ দিয়েছেন। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন يَا يَكُونُواْ اللهُ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِيْنَ الْمَنُواْ اللهُ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِيْنَ الْمَنُواْ اللهُ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِيْنَ অর্থাৎ হে সমানদারগণ। তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং সত্যবাদীদের সাথে থাক। অতএব দেখা গেল উপরের আয়াত দু'টি একথাই প্রমাণ করে যে, সত্যিকারে মানুষের সাথে থাকা ও জালিমদের সঙ্গে ত্যাগ করা অত্যন্ত জরুরি।

#### শেষ কথা

وَيَعْشِمَنَا مِنَ اللّهَ تَعَالَى أَنْ يُشْبِتَنَا عَلَى الْإِيْمَانِ وَيَخْتِمَ لَنَا بِهِ وَيَعْشِمَنَا مِنَ الْاَهْوَاءِ الْمُخْتَلِفَةِ وَالْارَاءِ الْمُتَفَرِّقَةِ وَالْمَنَاهِ اللّهِ اللّهِ وَيُعَةِ مِثْلَ الْمُشَبَّهِةِ وَالْمُعْتَزِلَةِ (الْمُعَطَّلَةِ) وَالْجَهْمِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَالْجَبْرِيَّةِ وَعَيْرِهِم مِنَ النَّذِيْنَ خَالَفُوا السُّنَّةَ وَالْجَمَاعَة وَحَالَفُوا السُّنَا وَالْجَمَاعَة وَحَالَفُوا الشَّلَالَة وَالْجَمَاعَة وَحَالَفُوا السُّنَة وَالْجَمَاعَة وَحَالَفُوا السُّنَا وَالْجَمَاعَة وَحَالَفُوا الشَّلَالَة وَالْجَمَاعَة وَحَالَفُوا السُّنَا وَاللّهُ اللهِ اللّهُ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللّهِ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَسَلّى اللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَسَلّى اللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَسَلَّى وَسَلّى اللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَسَلّى وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَالْعَمْدُ لِللّهِ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَالْعَمْدُ لِللّهِ وَالْعَلَمْ وَالْحَمْدُ لِللّهِ وَالْعَمْدُ لِللّهِ وَالْعَمْدُ لِلّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّه

অনুবাদ: আর আমরা আল্লাহ তা'আলার দরবারে এ প্রার্থনা করছি যে, তিনি যেন আমাদেরকে ঈমানের উপর অটল রাখেন এবং আমাদেরকে ঈমানের সাথে, মৃত্যু দান করেন এবং আমাদেরকে বিভিন্ন মনোবৃত্তি বিভিন্ন চিন্তাধারা এবং বাজে মতাদর্শ থেকে নিরাপদ রাখেন। যেমন— মুশাব্বিহা, মু'তাযিলা, জাহমিয়া, জাবরিয়া ও কাদরিয়া ইত্যাদি দল। আর ঐ সকল উপদল বা জামাত যারা আহলে সুরুত ওয়াল জামাতের বিরোধী এবং গোমরাহীর সাথী অবস্থান করতেছে। আমরা এদের থেকে মুক্ত। এরা আমাদের নিকট গোমরাহী ও নিকৃষ্ট হিসেবে পরিচিত।

আর আমরা আল্লাহর নিকট নিরাপত্তা ও তাওফীক চাচ্ছি। আল্লাহ তা'আলা আমাদের মহান নেতা মুহাম্মদ ক্লিট্র -এর উপর রহমত ও শান্তি বর্ষণ করুন এবং তাঁর সাহাবায়ে কেরাম ও পরিবারবর্গের উপর শান্তি বর্ষণ করুন। সাথে সাথে তাঁর সাহাবায়ে কেরাম ও পরিবারবর্গের শান্তিও রহমত বর্ষিত হউক আর সমস্ত প্রশংসা আল্লাহ তা'আলার জন্য যিনি সমগ্র জাহানের প্রতিপালক।

## <sup>এং ক্ট্র</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা ট্রিক্ট্র

قوله وَنَسْكُلُ اللّهُ النّهُ النّه وَمَسْكُلُ اللّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّه وَمَعْمَ وَ مَعْمَةً وَاللّهُ وَمَسْكُلُ اللّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّه وَ مَعْمَةً وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ا

এতদ সম্পর্কিত একটি হাদীসে হযরত রাস্ল ক্রিম্মের বলেন, এমন কোনো অন্তর নেই যা আল্লাহ তা আলার দুই আঙ্গুলির মধ্যখানে নয়। তিনি যতক্ষণ ইচ্ছা করেন হেদায়েতের পথে রাখেন এবং যখন ইচ্ছা করেন বান্দাকে বিপথগামী করেন। তিনি যা ইচ্ছা তাই করেন। তিনি সর্বসময় ক্ষমতার অধিকারী। এ কারণেই রাস্ল ক্রিম্মের তাঁর স্বীয় উন্মতকে নিমোক্ত দোয়াটি বেশি বেশি পড়ার জন্য শিখিয়েছেন। الله على الله الموقعة الموق

- ১. মুশাব্বিহা : মুশাব্বিহা সম্প্রদায় স্রষ্টাকে সৃষ্টির সাথে সাদৃশ্য তুল্য মনে করে। তারা ইহুদি সম্প্রদায়ের মতো আল্লাহ তা'আলাকে মাখলুকের গুণে গুণান্ধিত করে। মেযন মাখলুক নড়া-চাড়া করে। এবং আন্তরিক আরাম আয়েশ অনুভব করে অনুরূপ আল্লাহ তা'আলাও নাড়া-চড়া, আশা-নিরাশা, আনন্দ উল্লাস রাগ- হাতাশ ইত্যাদি অনুভব করে থাকে। শুধু তাই নয়; বরং তারা আরো বলে যে, আল্লাহ তা'আলার চক্ষু অসুস্থ হয়েছে [নাউযুবিল্লাহ] যার ফলে ফেরেশতারা তাঁর সেবা করার জন্য তাঁর নিকট হাজির হয়েছে ইত্যাদি। আল্লাহ তুমি আমাদেরকে ঐ সমস্ত ধারণা পোষণ করা থেকে হেফাজত কর।
- ৩. জাহমিয়া সম্প্রদায় : এই ফিরকাকে জাহাম ইবনে সফওয়ান সমরকন্দীর দিকে সমন্ধ করা হয় । তিনি সিফাতকে স্বীকার করে এবং তা'তীল তথা স্রষ্টা কর্মশূন্য হওয়ার প্রবক্তা । এরা আল্লাহ তা'আলার গুণাবলিকে অস্বীকার করে এবং তারা মনে করে যে, আলাহ তা'আলা সকল কাজকর্ম কার্যকর করা থেকে অবসর গ্রহণ করেছেন ।

8. জাবরিয়া সম্প্রদায় : এই উপদল জাহমিয়াদের একটি প্রশাখা। তারা বলে যে, বান্দা সর্বদা জড়বস্তুর ন্যায়। এদের কোনো জ্ঞান নেই। যদি কোনো বান্দা কোনো কাজকর্ম করে তবে এসব হবে তার ইচ্ছার বাইরে। এতে তার কোনো হস্তক্ষেপ নেই। এরা হচ্ছে কাদরিয়া সম্প্রদায়ের সম্পূর্ণ বিপরীত। আবার কতেক রয়েছে যারা বান্দাকে স্রষ্টার মতো গুণাবলির অধিকারী মনে করে।

সুতরাং আমরাও সর্বদা দোয়া করবো আল্লাহ তা'আলা যেন আমাদেরকে এ সকল গোমরাহ ও বাতিল দল থেকে হেফাজত করে সঠিক সরল পথ প্রদর্শন করেন। কারণ তিনি নিজেই বান্দাকে সরল পথ প্রদর্শনের জন্য দোয়া শিখিয়েছেন। যেমন তিনি বলেন مَرَاطَ الْمُسْتَقَيْمَ صِرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ وَلَا النَّمَالِيْنَ الْمُعْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَا النَّمَالِيْنَ الْمُعْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَا النَّمَالِيْنَ

হতি হিন্দু হি

কারণ যখন তাঁরা ভ্রান্ডদের হেদায়েত থেকে নিরাশ হয়ে যান তখন দীনের পথে আহ্বান করার সাথে সাথে নিজেদেরকে গোমরাহীদের থেকে পবিত্র বলে ঘোষণা দেন। যেমন রাস্ল ক্রিট্রা সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেন فَانْ تَوَلِّوا افْقُولُوا اشْهَدُوْا بِأَنَّا مُسْلِمُ فَنَ صَالِّهُ وَالْمَالِمُ اللهُ الل

- \* عَلَىٰ تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِنْ اَجْرِى أَلًا عَلَى اللّهِ وَامْرْتُ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَأَوْدَ مَنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَأَوْدَ مَنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَلَا اللّهِ وَامُرْتُ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَرَا اللّهِ وَامُرْتُ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَرَا اللّهِ وَامُرْتُ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَرَا اللّهِ وَامْرُتُ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ. وَرَا اللّهُ عَلَى اللّهِ وَامُرْتُ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ اللّهَ اللّهِ وَامْرُتُ اللّهُ وَامُونَ مِنَ اللّهُ مَسْلِمِيْنَ. وَرَا اللّهُ عَلَى اللّهِ وَامُرْتُ اللّهُ اللّهِ وَامْرُتُ اللّهُ وَامْرُتُ اللّهُ اللّهُ وَامُونَ مِنَ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهِ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ
- \* হ্যরত ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন- وَإِذْ قَالَ اِبْرَاهِيْمُ بَرَاءً مُمَّا تَعْبُدُوْنَ اِلَّا الَّذِيْ فَطَرَنِيْ فَاللهُ سَيَهُدِيْن. لِلَّا الَّذِيْ فَطَرَنِيْ فَاللهُ سَيَهُدِيْن. وَقَوْمِهُ اِتَّنِيْ بُرَاءً مُمَّا تَعْبُدُوْنَ اِلَّا الَّذِيْ فَطَرَنِيْ فَاللهُ سَيَهُدِيْن. وَهُوَ وَهُ عَرَاءً مُمَّا تَعْبُدُوْنَ اِلَّا الَّذِيْ فَطَرَنِيْ فَالله سَيَهُدِيْن. وَهُوَ عَرَاءً كَامَةً عَلَم الله عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم عَلَم الله عَلَم ع

সুতরাং সকল মু'মিনদের জন্য উচিত হলো, তাঁরা নিজেদেরকে সকল গোমরাহী দল থেকে নিজেকে মুক্ত রাখা এবং আল্লাহ তা'আলার নিকট সরল পথ পাওয়ার দোয়া করা।

ভার বিশ্বাস্য বিষয়ক নাতিদীর্ঘ কিতাবটি সমাপ্ত করেছেন হযরত রাস্ল ক্রাড্রা -এর দরদ পেশ ও আল্লাহ তা'আলা প্রশংসা করার মাধ্যমে। কারণ মুফাসসিরগণ বলেন, মু'মিনের জন্য কর্তব্য হলো রাস্ল ক্রাড্রা -এর উপর দরদ ও আল্লাহ তা'আলার প্রশংসার মাধ্যমে যে কোনো বৈঠক, বৃক্ততা, লেখনী এবং যে কোনো কর্ম সম্পাদন করা। কেননা এতে বরকত ও রহমত নিহিত রয়েছে। আর দুনিয়ার নেককার, পরহেজগার এবং বুজর্গ ব্যক্তিদের কর্ম সম্পাদন এমন হয়। এতে কারো দ্বিমত নেই।



# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ مَبَانِى الْخِلَافَةِ وَالسِّلِياسَةِ الدِّيْنِيَةِ وَغَايَاتُهَا مِنَ الْمُحَشِّىُ مُدَّظِلُهُ.

#### হাশিয়া লেখক (র.) কর্তৃক লিখিত

### "খেলাফত ও ধর্মীয় রাজনীতি লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য"

وَمِنْ اِقْتِضَاءِ الْخِلَافَةِ الْاِسْتِخْلَافُ وَهُو نَصْبُ الْاِمَامِ عَلَى كُلِّ حَالٍ حَسْبَ الْاِمَامِ عَلَى كُلِّ حَالٍ حَسْبَ الْاِسْتِطَاعَة لِتُلَّا يَبْقَى الْقَوْمُ فَوْضَى.

অনুবাদ: খেলাফতের দাবি হলো 'ইসতেখলাফ'। আর ইসতেখলাফ বলা হয় সর্বাবস্থায় যথাসাধ্য জাতির পরিচালনার জন্য একজন আমীর বা ইমাম নিযুক্তকরেন। যাতে জাতি অরাজকতা ও বিশৃঙ্খলার মুখোমুখি না হয়।

## শুক্তু প্রাসঙ্গিক আলোচনা ট্রিক্

অর্থাৎ আপনি কি বনী ইসরাঈলের ঐ জামাতকে দেখেননি? যারা মূসা (আ.) -এর মৃত্যুর পরে তাদের এক নবীকে বলেছিল, আমাদের জন্য একজন আমীর বা বাদশা পাঠান আমরা (তাঁর সাহায্যে) আল্লাহর পথে লড়াই করব। —[সূরা বাকারা: ৩২৪]

আয়াতে مَلَكُ শব্দটি প্রবল ক্ষমতার অধিকারী ও ক্ষমতাধরের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। নেতৃত্ব কামনা, জার জবরদন্তির অর্থে ব্যবহৃত হয় নি। কেননা নেতৃত্ব বাপ দাদার সূত্রে কিংবা গোত্র সম্প্রদায়ের সূত্রে পাওয়া কোনো মিরাশ নয়; বরং দীন দিয়ানত, ইলম ও জ্ঞান-এর মাপকাঠিতে যে ব্যক্তি নেতৃত্বের যোগ্য বলে বিবেচিত হবে সেই এর যোগ্য। এর দলিল—

- মহান আল্লাহর বাণী اصطفاه عَلَيْكُمْ अर्था९ আল্লাহ তা'আলা তাকে তোমাদের জন্য নির্বাচন করেছেন।
- तामृल ﴿ يَعُرِفُ إِمَامَ زَمَانِهِ فَقَدْ مَاتَ مَيْتَةٌ جَاهِليَّةٌ अत तानी مَنْ لَمْ يَعُرِفُ إِمَامَ زَمَانِهِ فَقَدْ مَاتَ مَيْتَةٌ جَاهِليَّةً
   ताखि निक क्यानात है अपर्रक िनलना, रम रान कारिली पूरित मृजूरत पर्णा मृजूरत कतल।
- ৩. সাহাবায়ে কেরাম (রা.) রাসূল ্বাল্ট্রিকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন, হে আল্লাহর রাসূল। আপনার পরে আমরা কাকে আমীর বানাবো?

#### Free @ e-ilm.weebly.com

وَانِتِخَابُ الْاَصْلَحِ بِمِعْيَارِ الْعِلْمِ وَالْحِفْظِ وَتَفْوِيْضُ الْاَمْرِ الِّي مَنْ لَا يَبْتَغِيْهِ إِلَّا مَنْ يَطَلُبُهُ لِإِبْتِغَاءِ مَرْضَاةِ الله وَالنَّاسُ يَعْرِفُونَ بِصِدَقِهِ وَاخْلَاصِه وَيَلْزَمُهُ الشُّورِي لِدَفْعِ الْإِسْتِبْدَادِ وَعَلَيْهِ الْعَزِيْمَةُ وَالتَّرْجِيْحُ لِدَفْعِ الْإِنْتِشَارِ وَالْفَوْضُوْيَةِ وَالْقَانُونَ الْقَطْعِيُّ لِلتَّمَسُكِ وَالْتَدُرُ فَي الْاَنْتِهُ الْعَرْبَمَةُ لِلتَّهُ اللَّهُ وَالْقَانُونَ الْقَطْعِيُّ لِلتَّهُ سُكِ وَالْتُكُمُ الْعَرْبُهُ الْعَلَى الْفُوضُونِيةِ وَالْقَانُونَ الْقَطْعِيُّ لِلتَّهُ سُكِ وَالْتُكُمُ الْفَوْمُ وَيَهِ وَالْقَانُونَ الْقَطْعِيُّ لِلتَّهُ الْمُنْ الْفُومُ وَالْقَانُونَ الْقَطْعِيُّ لِلتَّهُ اللهِ مَا اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

অনুবাদ: কুরআন ও হাদীসের জ্ঞান-বিজ্ঞানের আলোকে যা (জনসাধারণের) জন্য অধিকযোগ্য আমীর নিযুক্তকরণ আল্লাহর সম্ভৃষ্টি অর্জনের লক্ষ্যে যে ব্যক্তি নেতৃত্ব কামনা করে কেবল তাকেই নেতৃত্ব প্রদান করা এবং জনগণ যার সততা ও একনিষ্ঠতা সম্পর্কে সম্যক অবগত। স্বেচ্ছাচারিতা প্রতিহত করার লক্ষ্যে আমীরের দায়িত্ব হলো প্রতি কাজে পরামর্শ করা। এবং পরামর্শকৃত বিষয়ের উপরে পূর্ণাঙ্গ অটল থাকবে হবে। (মনোনীত) একাধিক বিষয়ের মাঝে প্রাধান্য প্রদানে মূলনীতি অবলম্বন করতে হবে বিশৃঙ্খলা ও অরাজকতা প্রতিরোধ করার জন্য। খেলাফতের আরেকটি দাবি হলো বাস্তবায়ন যোগ্য অকাট্য সংবিধান থাকা এবং ন্যায়বিচার বাস্তবায়ন যদিও নিজেদের বিরুদ্ধে হয়।

## ক্ষ্মির প্রাসঙ্গিক আলোচনা <mark>স্ট্রি</mark>পুরু

الخ الخ الخ الخ الخ الخ الخ : मूजताः এ থেকে तूसा याग्न एवाकर्ज विकि छक्ष्वूश्र्व निर्वाठ विकि स्वाकर्ज विकि छक्ष्वूश्र्व निर्वाठ रिला हैरिल्याव वा कन्तां कन्तां विक्र किता । या भिता म्रा शिख्याव वख नग्न । अत्र मूं कि स्वान जालाह जा जाना हतान وَاللّٰهُ يُؤْتَى مُلْكُهُ مَنْ يَشَاء وَاللّٰه وَاللّٰهُ يُؤْتَى مُلْكُهُ مَنْ يَشَاء وَاللّٰه وَاللّٰهُ وَاللّٰه وَاللّٰهُ وَال

উল্লিখিত আয়াতে কারীমায় عَامٌ শব্দটি عَامٌ; যা কোনো বংশ, সম্পদ, পাত্র কিংবা জনগোষ্ঠীর মাধ্যমে বিমোহিত নয়।

রাস্লে কারীম ক্রিট্র -এর বাণী - رُحَيْثُ حَبْدُ حَبْثُ مَ عَلَيْكُمْ عَبْدُ حَبْشَى वर्णा (তামরা কথা/নির্দেশ শোন ও তার অনুগত হও যদি তোমাদের আমীর একজন হাবশী গোলামকেও নির্বাচন করা হয়।

সুতরাং হাদীসের আলোকেও ইস্তেখাব বিষয়টির প্রমাণিত হয়। আর ইস্তেখাব যা নির্বাচনের মাপকাঠি হলো যোগ্য হওয়া। গোত্র বা বংশ নয়। غُولَ عَمْعَيَارِ الْعِلْمِ : রাজনীতিতে যোগ্যতার মাপকাঠি হলো দিয়ানতদারীর সাথে রাজনৈতিক জ্ঞানে জ্ঞানী হওয়া। দেশ ও রাজত্ব টিকিয়ে রাখার শক্তি থাকা এবং শক্রকে প্রতিহত করার শক্তি থাকা।

আল্লাহ তা'আলা তাল্ত (আ.) সম্পর্কে হ্যরত দাউদ (আ.)-এর জবানে বলেন, اَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بِسَطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ (سُوْرَةُ الْبَقَرة : ٣٢) অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাকে তোমাদের জন্য নির্বাচন করেছেন এবং তাকে ইলম ও শারীরিক গঠনে মজবুতি দান করেছেন।

प्राता بَسْطَةٌ فِي الْعِلْمِ তথা ताजरेनिक ज्ञान ७ عِلْمُ السِّيَاسَةِ प्राता بَسْطَةٌ فِي الْعِلْمِ ज्ञा ताजरेनिक ज्ञान ७ عِلْمُ السِّيَاسَةِ प्राता भातीतिक भिक्त त्रुआरना स्टारह ।

ضَوْلُهُ تَفُویْضُ الْاَمْرِ اللَّي مَنَ لَا یَبْتَغَیْهُ وَهُویْضُ الْاَمْرِ اللَّي مَنَ لَا یَبْتَغَیْهُ প্রদানের কারণ স্বরূপ রাসূল ﷺ বলেন الْعُمَلِ (اَیْ বলেন مَنْ النَّعَمَلِ (اَیْ عَلْی هٰذَا النَّعَمَلِ (اَیْ عَلَی هٰذَا النَّعَمَلِ (اَیْ اَحَدًا حَرَصَ عَلَیْه (مِشْکُوة) अर्थार क्रमा शिष्ठी किश्वा क्रमा वात लाखी वाक्रिक আমি क्रमा थाना कित ना।

আর মানুষেরা হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সততা ও একনিষ্ঠতার পূর্ণাঙ্গতা সম্পর্কে অবগত ছিল। তিনি হলেন- اَلنَّبِيُّ الْكَرِيْمُ ابْنُ الْكَرِيْمِ ابْنِ الْكَرِيْمِ

وَشَاوِرُهُمْ فَي الْاَمْرِ (سُنورَة الْ عِمْرَانُ : দেশ পিরিচালনার জন্য পরামর্শ একটি অতি জরুরি ও গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। কারণ আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন - (۱۷ : الْ عِمْرَانُ : পরামর্শকৃত বিষয়ের উপর পূর্ণ অটল থাকার বিষয়টি মহান আল্লাহ তা'আলার বাণী - (۱۷ : قُولُهُ وَعَلَيْهِ الْعَزِيْمَةُ نَا عَزَمْتَ فَتَوَكُّلُ عَلَى الله (ال عِمْرَانُ : ۱۷) - আলার বাণী - (۱۷ : قُولُهُ الْقَانُوْنُ الْقَطْعِيُّ لِلتَّمَسُّكِ نَا الله الله (ال عِمْرَانُ : আর সংবিধান বা আইন হলো কুরআন হাদীস অতঃপর قَولُهُ الْقَانُوْنُ الْقَطْعِيُّ لِلتَّمَسُّكِ مِنْ دَا عَنْ الدين সিদ্ধান্ত এবং ইজতেহাদ (তবে তা পূর্ণ শর্ত মোতাবেক হতে হবে) এর দলিল –

হযরত মু'আয (রা.)-এর প্রসিদ্ধ হাদীস এর দলিল। ইয়ামানে তাকে বিচারকরপে পাঠানোর সময় রাসূল المنافقة তাকে বলেছিলেন, بَمَا تَقْضِى (তুমি কিসের ভিত্তিতে বিচারকার্য পরিচালনা করবে?) তিনি বলেন, بكتَابِ الله (কিতাবুল্লাহর মাধ্যমে) রাসূল الله বললেন, الله (যদি তুমি কিতাবুল্লাহর মধ্যে সমাধান না পাও?

बाह्मर जी जाला रालन, والله عَلَيْ الله وَأَطِيْعُوا الله وَأَطِيْعُوا الله وَأَطِيْعُوا الله وَأَطِيْعُوا الله وَأَطِيْعُوا الله وَأَطِيْعُوا الله وَأَعْلَى (الله وَالله النَّسِاءِ: ٨)

সুতরাং الله অর্থ হলো إطاعة كِتَابِ الله (আল্লাহর কিতাবের অনুগত হওয়া) আর اطاعة السُندة (আল্লাহর কিতাবের অনুগত হওয়া) আর السُندة (আল্লাহের ত্রানা ও হাদীসের আলোকে গৃহীত সিদ্ধান্তের অনুসরণ।

আর এগুলোই হলো قَانُون قَطُعِيُ বা অকাট্য সংবিধান। এতদভিন্ন সংগৃহীত সংবিধান শয়তানের ওয়াসওয়াসা ছাড়া কিছুই নয়।

আল্লাহ তা'আলা আরো বলেন, وَانْزَلَ مَعُهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بِينَ النَّاسِ (الْبَقَرة : ٢٦) अश्रीर विरताध्पूर्ण विरता क्य़जानात जन्म فيما اخْتَلَفُوا فِيْهِ (سُورَةُ الْبَقَرة : ٢٦) आल्लाহ তা'আলা আম্বিয়া (আ.)-এর সাথে কিতাব পাঠিয়েছেন।

وَعَلَى الْقَوْمِ السَّبُعَ وَالطَّاعَةُ عَلَى مُنَشَّطٍ وَمُكْرَهِ إِذَا لَمْ يُوْمَرُ بِمعْصِيَةِ الْخَالِقِ، وَيَلْزَمُهُ الْإِعْدَادُ الْمُسْتَطَاعُ لِلْحِفْظِ وَسُرِّ الثُّغُوْدِ.

অনুবাদ: জনসাধারণের দায়িত্ব হলো ইচ্ছা অনিচ্ছায় (সদা) আমীরের কথা মান্য করা ও তাঁর অনুসরণ করা। যতক্ষণ পর্যন্ত না তাদেরকে সৃষ্টিকর্তার অবাধ্যতার নির্দেশ দেওয়া হয় এবং আমীরের উচিত যথাসাধ্য দেশ ও সীমান্ত রক্ষার জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করা।

# প্রী প্রাসঙ্গিক আলোচনা ট্রিন্ট

शेषाला आश्वार । 'बेंबें के बेंबें के बें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के के बेंबें के बें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बेंबें के बें के बेंबें के बेंके के बेंबें के बें के के बें के के बें के बें

রাস্ল বিলেন, وُعَدِي أَجُدِي السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فَانَهُ مَنْ يَعشْ مِنْكُمْ بِعُدِي السَّهْعِ وَالطَّاعَةِ فَانَهُ مَنْ يَعشْ مِنْكُمْ بِسُنْتَةِ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ سَيْرَى الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْحُدِيْنَ مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ) مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ) مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ) مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ) مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ) مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ أَلَى مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ أَلَّمُ مِنْ بَعْدِي ، تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِدُ (الْحَدِيْثُ أَلَّمُ اللَّهُ مِنْ بَعْدِي أَلَى اللَّهُ الْحَدْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّه

এ সমস্ত আয়াত ও হাদীস দারা إطاعة -এর অপরিহার্যতা প্রমাণিত হয়।

- अतंतञ्चार : बें عَلَى مُنَشَطِ : अर्वतञ्चार : مُولُهُ عَلَى مُنَشَطِ

عَلَى الْمُرْأُ اِلْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيْمَا اَحَبُّ وَكُرِهَ , ताजून عَلَى الْمُرْأُ اِلْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيْمَا اَحَبُ وَكُرِهَ بِمَعْصِيةِ الْخَالِقِ مَالَمَ يُوْمَرُ بِمِعْصِيةِ الْخَالِقِ

جَايِعَنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى السَّمْعِ السَّمْعِ (ता.) वरलन, والسَّمْعِ عَلَى السَّمْعِ وَالمُكره. وَالمُنشَّطِ وَالمُكره. وَالمُنشَّطِ وَالمُكره.

- वाल्लार्ट्स व्यवाधाणां मृष्टि कीत्वर्त वनुसत्न व्यवे के बें के किला : قُولُهُ إِذَا لَمْ يُومَوْ

- لا طاعة لمَخلُون فِي مَعْصِية الْخَالِقِ (مِشْكُوة) अ. ताम्ल الله و و مُعْدِية الْخَالِقِ (مِشْكُوة)
- ان جاهداك على أن تشرك بنى ما كيس لك به المداك على أن تشرك بنى ما كيس لك به المداك على الناسورة القامان (٢٤)
   ان جاهداك على أن تشرك بنى ما كيس المداك ا

غُدادُ । শক্ত মোকাবিলায় প্রস্তুতি গ্রহণের নির্দেশ স্বরূপ সূরা আনফালে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন وَاَعِدُوا لَهُمُ مُنَا اسْتَعَطْتُمُ مِنَ قُوْةِ النّ অর্থাৎ তোমরা শক্ত মোকাবিলার জন্য যথাসাধ্য শক্তি অর্জন কর।

অনুবাদ: ফেতনা নিরসন ও আল্লাহর الله (الله) -এর বুলন্দির জন্য জিহাদ ফি সাবিলিল্লাহ করা। যারা হিজরত করতে চায় তাদের জন্য হিজরতের পথ সহজ করে দেওয়া। হিজরত চাই দেশ ত্যাগের মাধ্যমৈ কিংবা অন্য কোনোভাবে হোক। আখেরাতের হিসাব নিকাশের জন্য স্বাইকে সতর্ক করা। আর ধর্মীয় রাজনীতির লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য হলো দীনে ইসলামকে প্রতিষ্ঠিত করা, ইবাদত, মুআমালা ও মুআশারার ক্ষেত্রে ইসলামি সীমারেখা সংরক্ষণ করা। এবং সৎ কাজের আদেশ ও অসৎ কাজ থেকে বাধা দেওয়ার বিষয়টি সুশৃঙ্খল রূপ দেওয়া। এবং অন্যায় ও অপকর্ম দৃরীকরণের জন্য হদ কিসাস ও শাস্তির বিধান বাস্তবায়ন করা।

## গুণ্ডু প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>শ্লেন্</sup>

-জিহাদের আবশ্যকতার দলিল আল্লাহ তা'আলা বলেন : قُولُهُ ٱلْجِهَادُ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ وَجَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِيْنَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَاْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِنْيَرَ

অর্থাৎ তোমরা কাফের ও মুনাফিকদের বিরুদ্ধে জিহাদ কর এবং তাদের উপর কঠোরতা আরোপ কর। তাদের ঠিকানা জাহান্নাম। কতইনা নিকৃষ্ট তাদের প্রত্যাবর্তন স্থল।

: जाल्लार ठा'जाना वरनन, قوله لِدَفْعِ الْفَتْنَة

وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّى لاَ تَكُوْنَ فِتْنَةً وَيَكُوْنَ النِّينُ لِلهِ الخ (سُنَوَرَةُ الْبَقَرَةِ : ٢٤) अर्था९ रुठना नित्रम्न ७ नीन এक प्राठ जालारत रुउग्नत जान नर्ज कत ।

. जान्नार जांजाना उतन : قوله وَالتَّديْسِيْرُ لِلْهِجُرَةِ : जानार जांजाना उतन,

ومنْ يُّهَاجِرْ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الْاَرْضِ مُرَاغَمًّا كَثِيْرًا وَسَعَةً (سُنُورَةُ النِّسَاءِ: ٤) অর্থাৎ যারা আল্লাহর পথে হিজরত করবে তারা পাবে বহু আশ্র্যস্থল ও প্রশন্ততা।

হজরতে মাকানী যেমন রাস্ল ক্রিট্র সাহাবায়ে করামদের নিয়ে মদিনায় হিজরত করেন। আর مُعْنَوِيْنُ هِجْرَةٌ হলো, অন্যায় ও পাপ কাজ হতে বিরত থাকা। যেমন রাস্ল ক্রিট্রেবলেন,

الْمُهَاجِّرَ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللهُ عَنْهُ (الحديث)

قوله غَايَاتُهَا الخ : ইবাদত, মু'আমালা ও মুআশারার ক্ষেত্রে ইসলামি সীমারেখা সংরক্ষণ করার মানে হলো, এসব ক্ষেত্রে ফরজ, ওয়াজিব, সূরত ও আজাবের প্রতি যত্মবান হওয়া। যেমন বিবাহ সম্পর্কে ইসলামি সীমা সংরক্ষণ করার বিষয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—
تُلُكُ حُدُوْدُ اللهِ فَلَاتَعْتَدُ وُهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُوْدَ اللهِ فَاوُلَتُكُ هُمَ الشَّالِمُوْنَ -

অর্থ : এটা আল্লাহর দেওয়া সীমারেখা, সুতরাং তোমরা তা লজ্ঞন করো না। আর যারা আল্লাহর দেওয়া সীমারেখা লজ্ঞন করে তারা প্রকৃত জালেম। —[সূরা বাকারা : ২২৯] রোজার বিধানের ক্ষেত্রে ইরশাদ করেন, تُلُكُ مُدُودٌ اللهِ فَكُل تَقْرَبُوْهَا অর্থ : উহা আল্লাহর সীমারেখা, সুতরাং তোমরা এর নিকটবর্তীও হবে না। —[সূরা বাকারা] উত্তরাধিকার সম্পদের বিধানের ক্ষেত্রে বলেন.

تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَطِعِ اللهِ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِئُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا وَذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ لَ وَمَنْ يَتَعْصَ الله وَرَسُولَهُ الْاَنْهَارُ خَالِدًا فِيْهَا وَلَهُ عَذَابُ مَنُهِيْنَ (سُوْرَةُ النِسَاءِ) وَيَتَعَدَّ حُدُوْدَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيْهَا وَلَهُ عَذَابُ مَنُهِيْنَ (سُورَةُ النِسَاءِ) في عَذَابُ مَنُهِيْنَ (سُورَةُ النِسَاءِ) في تَعْدَ مُدُوْدَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيْهَا وَلَهُ عَذَابُ مَنُهِيْنَ (سُورَةُ النِسَاءِ) في تَعْدَ مُدُودَةً بين في الله وَرَسُورَةُ النِسَاءِ في الله وَيَعَالَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا الله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله و

হদ কায়েম করা যেমন, চুরির শাস্তি হিসাবে হদ, মদপান করার কারণে হদ, ব্যভিচারের কারণে হদ, হত্যার কারণে হদ, সতীসাধ্বী নারীকে অপবাদ দেওয়া সহ অন্যান্য কারণে হদ কায়েম করা। কেননা রাসূল ক্ষ্মী ইরশাদ করেছেন,

اَقِيْمُوا حَدُوْدَ اللهِ فِي الْقَرِيْبِ وَالْبَعِيْدِ وَلَاتَاخُذُكُمْ فِي اللهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ . معالا معاه তা'আলার পক্ষ থেকে নির্ধারিত হদ কায়েম কর। নিকটতম ও দ্রবতী আত্মীয়ের বেলায়ও। আল্লাহর বিধান পালনের ক্ষেত্রে যেন কোনো তিরস্কারকারীর তিরস্কার তোমাদের বাধা প্রদান না করে।

অপর হাদীসে রাস্ল ﷺ বলেন, إِقَامَةٌ حَدَّرِ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ خُيْرٌ مِنْ مَطَرِ اَربَعِيْن जर्थ : আল্লাহর দেওয়া হদসমূহের মধ্য থেকে কোনো একটি বাস্তবায়ন করা আল্লাহর জমিনে চল্লিশ রাত বারি বর্ষণের চেয়ে শ্রেষ্ঠ।

وَالرِّفْقُ وَالتَّطْبِيْبُ لِتَرْوِيْجِ الْمَعْرُوْفَاتِ وَالتَّعْبِمِيْمَ لِلتَّعْلِيْمِ وَالْإِكْرَاه فِيْ ضَرُّوْرِيَّيَاتِ الرِّيْنِ وَالتَّوْسِيْعُ فِي التَّبْلِيْغِ عَلَى التَّنْرِيْجِ حَسْبَ دَرَجَاتِهِ.

অনুবাদ: নেক ও সংকাজের বিস্তর ঘটানোর জন্য নম্র ও শান্ত আচরণ করা। দীনি ইলম শিক্ষাকে ব্যাপক করা। দীনের অত্যাবশ্যকীয় বিষয়গুলোকে বাধ্যতামূলক করা এবং পর্যায়ক্রমে তাবলীগের স্তর অনুযায়ী দীনের প্রচার প্রসারে ব্যাপকতা ঘটানো।

## ক্র্মুণ্ট্র প্রাসঙ্গিক আলোচনা <sup>ফুর্</sup>

হযরত মূসা (আ.) ও হারুন (আ.) কে কোজে বিস্তার ঘটানোর জন্য নম্ হওয়া। কেননা আল্লাহ তা'আলা হযরত মূসা (আ.) ও হারুন (আ.) কে ফেরাউনের কাছে ঈমানের দাওয়াত নিয়ে যাওয়ার সময় বলেছেন (٢٤ : وَقُوْلَا لَهُ قُوْلًا لَهُ قُوْلًا لَهُ قُوْلًا لَهُ قُولًا لَهُ قَوْلًا لَهُ عَلَا المَعْلَمُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা রাসূল খুলার্ট্র কে বলেন,

خُذِ الْعَفْوَ وَامْرُ بِالسُّعُرْفِ وَاعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِيْنَ (سُورَةُ الْاَعْرَافِ: ٢٤٤) অর্থাৎ আপনি ক্ষমা করে দিন, নেক কাজের আদেশ দিন এবং মূর্খলোকদেরকে উপেক্ষা করুন। অপর আয়াতে বলেন.

فَيمَا رَحْمَةٍ مَّنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتُ فَظًّا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوْا مِنْ حَوَّلِكَ
(١٧٤) فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَعْفِوْرُلَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْاَمْرِ. (سُوْرَةُ الْ عِمْرَانَ: ١٧٤)
অর্থাৎ আপনি আল্লাহ তা'আলার রহমতে ন্ম হয়েছেন। যদি আপনি রুঢ় ও কঠোর
হদয়ের হতেন তাহলে তারা আপনার কাছ থেকে দ্রে সরে যেত। সুতরাং আপনি
তাদেরকে ক্ষমা করেদিন ও তাদের জন্য মাগফেরাত প্রার্থনা করুন এবং যাবতীয় বিষয়ে
তাদের নিয়ে মশওয়ারা করুন।

নম্ ও কঠোর আচরণে পূর্ণাঙ্গ সমন্বয় করা রাসূল ﷺ -এর দ্বারা সম্ভব। কেননা তিনি বলেছেন: بُعِثْتُ مَرْحَمَةً وَمَلْحَمَةً ও কঠোর স্বভাব নিয়ে প্রেরিত হয়েছি।

मिन শिक्षात काश्वत कता। त्वनना आल्लाश जांजाना वलारहन, قوله اَلتَّعْمِيْمُ لِلتَّعْلِيُم لِلتَّعْلِيُم فَلَوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَة مَنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذُرُوا قَوْمَهُمُ فَلَوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَة مَنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذُرُوا قَوْمَهُمُ اللَّوْلَةَ التَّوْبَةِ: ١٠٤) إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهُمْ لَعَلَّهُمْ يَحَدْزُونَ

অর্থাৎ তাদের প্রত্যেক গোত্র থেকে কেন একটি উপদল বের হয় না যেন তারা দীনের তাফাক্কুহ অর্জন করে। এবং যখন তারা ফিরে আসবে তখন নিজ সম্প্রদায়কে ভীতি প্রদর্শন করবে যেন তারা সতর্ক হয়ে যায়।

দীনের গুরুত্বপূর্ণ বিষয়ে বাধ্যবাধকতা করবে। কেননা রাস্ল বলেছেন, طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةً عَلَى كُلِّ مُسْلِم (প্রত্যেক মুসলমান নর-নারীর উপর দীনি ইলম শিক্ষা করা ফরজ।)

এখানে ফরজ শব্দটি বলে রাসূল ক্ষ্মী দীনের গুরুত্ব পূর্ণ ইলম শিক্ষা করাকে আবশ্যকীয় করে দিয়েছেন। তা ফরযে আইন। আর মাসআলা মাসায়েল, এসবের দলিল ও হাকীকত তত্ত্ব সম্পর্কে পূর্ণাঙ্গ ইলম অর্জন করা ফরযে কেফায়া। অপর হাদীসে তিনি বলেন:

مُرُوْا صِبْبِيَانَكُمْ بِالصَّلَاةِ إِذَا بِلَغُوْا سَبْعًا وَاضْرِبُوْهُمْ إِذَا بِلَغُوْا عَشَرًا. তোমাদের সন্তানদের যখন সাত বছর হবে তখন তাকে নামাজের আদেশ দিবে আর যখন দশ বছরে উপনীত হবে তখন (নামাজ না পড়লে) তাদেরকে প্রহার কর।

الخ التَّوْسِيْعُ । দীনের প্রচার-প্রসার ঘটানো। কেননা আল্লাহ তা'আলা সমস্ত নবীর ব্যাপারে বলেছেন–

اَلَّذِيْنَ يُبَلِّغُوْنَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَ اَحَدًا إِلَّا اللَّهُ وَكَفىٰ بِاللَّهِ حَسِيْبًا (سُوْرَةُ الاَحْزَابِ: ٥٤)

অর্থাৎ যারা আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত বিধান অন্যদের পৌছিয়ে দেন এবং তারা আল্লাহকেই ভয় করে, আল্লাহ ব্যতীত অন্য কাউকে ভয় করে না। আর আল্লাহই তাদের জন্য যথেষ্ট।

التَّدْرِيْجِ الْخَ وَالَّهِ عَلَى التَّدْرِيْجِ الْخَ وَالْمَ وَالْمَا بَعْلَى التَّدْرِيْجِ الْخَ وَالْمَا بَعْلَى التَّدُرِيْجِ الْخَ مَعْرَا اللهِ وَالْمُعْلَى اللهُ وَالْمُولِيْجِ الْخَ مُعْرَا اللهُ وَالْمُولِيْجِ الْمَا مُعْرَا اللهُ وَالْمُولِيْجُ اللهُ وَالْمُولِيْجُ اللهُ وَالْمُولِيْجُ اللهُ وَالْمُولِيْجُ اللهُ وَالْمُولِيْجُ اللهُ وَالْمُولِيْجُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

অতঃপর নিজের দেশের মানুষকে যেমন ইরশাদ হয়েছে, التُنْذِرَ أُمَّ الْقَرَى অর্থাৎ যেন আপনি মক্কাবাসীকে সতর্ক করেন।

আতঃপর পাশের রাষ্ট্রের মানুষদেরকে তারপর পুরো পৃথিবীর সকল সৃষ্টিজীবকে। ইরশাদ হয়েছে– لَيْكُوْنَ لِلْعَالَمِيْنَ نَذِيْرًا অর্থাৎ যাতে আপনি পুরো পৃথিবীর জন্য সতর্ককারী হোন। পর্যায়ক্রমে দীন প্রচার এভাবে করা হয় যার উপর রাসূল ক্রিষ্ট্রী আমল করেছেন।

وَالتَّنْظِيْمُ بِالْاِعْتِصَامِ بِعَبْلِ اللهِ لِدَفْعِ الْفِرْقَةِ وَتَوْحِيْدِ الْاُمَّةِ وَتَرْبِيَةِ خَلْقِ اللهِ عَلَىٰ اَخْلَاقِ اللهِ

অনুবাদ: উম্মতকে ঐক্যবদ্ধ করা ও বিভক্তিকে দূর করার জন্য আল্লাহর রজ্জুকে আকড়ে ধরার এক সুবিন্যস্তরূপ দান করা। এবং আল্লাহর সৃষ্টিকে আল্লাহর চরিত্রে চরিত্রবান করা।

# <sup>২)(১)</sup> প্রাসঙ্গিক আলোচনা শ্লিন্ত

- जाहारत तिष्कुत जाकए धता। तिनना जाहार तत्वरून : قوله وَالتَّنَظِيَّمُ بِالْإِعْتِصَامِ الخ وَا عْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ (سُوْرَةُ اللهِ عِمْرَانَ: ١٤١)

অর্থাৎ তোমরা সকলে আল্লাহর রজ্জুকে আকড়ে ধরা এবং বিভক্ত হয়ো না।

সূতরাং মতানৈক্য ও বিভক্তিকে দূর করার উপায় হলো, আল্লাহর রজ্জুকে আকড়ে ধরা, আনুষ্ঠানিক সংগঠন-এর মাধ্যমে ঐক্যবদ্ধ করা সম্ভব নয়। যেমন আল্লাহ ইরশাদ করেছেন, (४६ عُمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحُمْنُ وُدًّا (سُوْرَةُ مَرْيَمُ تُكُو الْحَالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحُمْنُ وُدًّا (سُوْرَةُ مَرْيَمُ تُكُو الْحَالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحُمُنُ وُدًّا (سُوْرَةُ مَرْيَمُ تُكُو الْحَالِمَ الْحَمْنُ وُدًّا (سُورَةُ مَرْيَمُ عَرَيْكُ وَاللَّهُ الْحَمْنُ وَدُّا السَّوْرَةُ مَرْيَكُ خَلُقِ اللَّهِ النَّهُ الغ شَاهِ عَلَيْ مَكَارِمَ الْاَخْلُقِ مَدَادِقِ اللَّهُ الغ ضَادِ اللَّهُ المَعْ مَكَارِمَ الْاَخْلُقِ مَدَادِةً وَاللَّهُ الغ شَاهِ المَا المَعْالِمَ الْاَخْلُقِ مَدَادِةً وَاللَّهُ الغ الغ المَعْ السَّهُ المَا المَعْلَقُ مَكَارِمَ الْاَخْلُقِ مَدَادِةً وَاللَّهُ المَعْ السَّهُ المَا المَعْالِمَ الْاَخْلُقِ مَدَادِةً وَاللَّهُ الْمُعَلِّمُ مَكَارِمَ الْاَخْدُاقِ السَّامِ مَا الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ السَّعُونِ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعْلَقِ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ مَكَارِمَ الْاَخْدُوقِ وَلِهُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَقِ اللَّهُ الْمُعُلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ المُعَلِمُ اللَّهُ المَا المَعْلَمُ المُعَلِمُ الْمُعْلَقِ اللَّهُ الْمُعُلِمُ الْمُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ المَعْلَقُ المَعْلَقُ المَعْلَقُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ ا

অপর হাদীসে রাসূল رَحُنَّاقُوْا بِاَخْلاقِ اللهِ বলেন تَحَلَّقُوْا بِاَخْلاقِ اللهِ অর্থাৎ তোমরা আল্লাহর চরিত্রে চরিত্রবান হও।

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন : (১১১ : وَذَرُواْ ظَاهِرَ الْاِثْمِ وَبَاطِئَهُ (سَنُورَةُ الْاَنْعَامِ १८٤ : وَذَرُواْ ظَاهِرَ الْاِثْمِ وَبَاطِئَهُ (سَنُورَةُ الْاَنْعَامِ ١ عالِهِ ١ عالِهُ ١ عالِهِ ١ عالِهُ ١ عالَهُ ١ عالَهُ ١ عالِهُ ١ عالِهُ ١ عالِهُ ١ عالِهُ ١ عالِهُ ١ عالهُ ١ عالِهُ ١ عالِهُ ١ عالِهُ ١ عالَهُ عالَهُ ١ عالَهُ عالَهُ ١ عالَهُ ١ عالَهُ ١ عالَهُ ١ عالَهُ ١ عالَهُ عالَهُ ١ عالَهُ ١ عالَهُ ع

অনুবাদ: খেলাফতের ভিত্তিকে রাসূল ক্ল্মা ৫টি বিষয়ের মাঝে সীমাবদ্ধ করেছেন। আর সেগুলোই হলো ধর্মীয় রাজনীতির মৌলিক নীতিমালা। ১. জামাত তথা ঐক্যবদ্ধ থাকা ২. আমীরের নির্দেশ শ্রবণ ৩. আমীরে আনুগত্য প্রদর্শন ৪. হিজরত ৫. জিহাদ

# খ্যু প্রাসঙ্গিক আলোচনা খ্রুপ্র

হারেস আশ'আরী (রা.) হতে এক হাদীসে এই বিষয়টি সুস্পষ্ট ভাবে বর্ণিত হয়েছে। হাদীসটি বেশ দীর্ঘ হওয়ায় প্রয়োজন অনুপাতে নিমে তার সার সংক্ষেপ উল্লেখ করা হলো– রাসূল ﷺ বলেন, الله عَزَّوَجَلَّ اَمَرَ يَحْيَى بْنَ زَكْرِيَّا عَلَيْهِ السَّلَامُ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ اَنْ يَعْمَلَ اللهِ وَحْدَهُ لِللهِ وَحْدَهُ وَانْ يَّامُرَ بَنِى السَّرائِيْلَ اَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَ ١. بِعِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ لَا يُسْرَائِيْلَ اَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَ ١. بِعِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ لَا يُسْرَائِيْلَ اَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَ ١. بِعِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ لَا يَسْرَائِيْلَ اَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَ ١. وَبِالصَّيَامَ ٤. وَبِالصَّيَامَ ٤. وَبِالصَّيَامَ ٤ وَالْمَاعَةُ ٤ الْهِجُرَةُ ٥ وَالْجَهَادُ وَلَيْجَادُ وَلَا السَّيَاسَةِ وَالسَّمُعُ ٣ وَالطَّاعَةُ ٤ الْهِجُرَةُ ٥ وَالْجَهَادُ وَلَا اللهِ وَالْمَاعَةُ ٤ الْهِجُرَةُ ٥ وَالْجَهَادُ وَلَا السَّيَامَةُ وَلَا السَّيَامَةُ وَالسَّهُ وَلَا السَّيَامِةُ وَلَا السَّيَامِةُ وَلَا السَّيَامَةُ وَلِيَامَةً وَالْمَاعَةُ ٤ الْهُجُرَةُ ١ وَالسَّمَعُ ٣ وَالطَّاعَةُ ٤ الْهِجُرَةُ ٥ وَ وَالْجَهَادُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمُعْمَى الْمُعْرَافِقُ وَالْمُعْمِقِيَّةُ وَالْمُعْمِقِيَّةُ وَالْمَاعِقُولُ السَّيَامِةُ وَالْمُعْمِقُولُ السَّيَامِةُ وَلِمُ الْمُعْمَى الْمُعْمَلِقُ وَالْمُعْمِقِيَةً وَالْمُعْمِولُ السَّيَامِةُ وَالْمُعْمِقِيقِ اللْمُعْمِقِيقِ وَالْمُعْمِقِيقِ وَالْمُعْمِقِيقِ وَالْمُعْمِقِيقِ وَالْمُعْمِقِيقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقُولُ السَّيْمِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقُولُ الْمُعْمِلُولُ السَّيْمُ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقُ وَالْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِولُ الْمُعْمِقِ وَالْمُعْمِقُولُ وَالْمُعْمِولُ وَالْمُعْمِعُولُ الْمُعْمِعُولُ الْمُعْمِعِيقُول

- ১. এক আল্লাহর ইবাদত করা। তাঁর সাথে কোনো কিছুকে শরিক না করা ২. নামাজ ৩. রোজা ৪. সদকা ৫. বেশি বেশি আল্লাহর জিকির করা।
- আর আমি তোমাদেরকে ৫টি বিষয়ের নির্দেশ দিচ্ছি। যেগুলোর উপর আমল করার নির্দেশ আল্লাহ আমাকে দিয়েছেন-
- ك. দলবদ্ধ থাকা ২. আমীরের নির্দেশ শ্রবণ ৩. তাঁর কথা মানা ৪. হিজরত করা ৫. জিহাদ করা । এই হাদীসটিকে ইবনে কাছীর (র.) তাঁর প্রসিদ্ধ তাফসীর গ্রস্থ يَا يَكُمُ النَّذِي وَا رَبَّكُمُ النَّذِي خَلَفَكُمُ (اَلاٰيدَةُ)

আয়াতের অধীনে উল্লেখ করেছেন। কেননা দলবদ্ধতা বা জামাত ছাড়া ইসলাম প্রতিষ্ঠিত হয় না। আর জামাত ইমাম ছাড়া সম্ভব নয়।

আর ইমামের আনুগত্য ছাড়া ইমামের নেতৃত্ব টিকে থাকে না। আর আল্লাহর পক্ষ হতে সংবিধান না থাকলে ইমামের আনুগত্য কেউ করব না। আর আইন কানুন বিধি বিধান থাকলেই ফেংনা, গোলযোগ প্রতিরোধ সম্ভব। নিরাপত্তা বাস্তবায়ন সম্ভব। অন্যথায় হয় হিজরত নতুবা জিহাদের বিকল্প অন্য কোনো উপায় নেই।

#### → সমাপ্ত +