# http://islamiboi.wordpress.com



A STAN

আল্লামা জালালুদ্দীন মুহাম্মদ ইবনে আহমদ ইবনে মুহাম্মদ আল মহল্লী (র.)
[৭৯১—৮৬৪ হি. ১৩৮৯—১৪৫৯ খ্রি.]

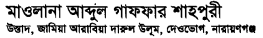
আল্লামা জালালৃদ্দীন আব্দুর রহমান ইবনে আবী বকর আস সুয়ৃতী (র.)

[৮৪৯-৯১১ হি. ১৪৪৫-১৫০৫ খ্রি.]



প্রথম পারা ● দ্বিতীয় পারা ● তৃতীয় পারা ● চতুর্থ পারা ● পঞ্চম পারা

• লেখকবৃন্দ



মাওলানা আমীরুল ইসলাম ফরদাবাদী সাবেক ভাইস প্রিন্সিপাল, জামিয়া ছুসাইনিয়া আশরাফুল উলুম বিড় কটোরা মাদরাসা) বড় কটোরা, ঢাকা

মাওলানা হাবীবুর রহমান হবিগঞ্জী উপ্তায়ুল হাদীস, দারুল উল্ম পাটলি মাদরাসা, সুনামণঞ

ইসলামিয়া সম্পাদনা পর্ষদ কর্তৃক সম্পাদিত



• প্রকাশনায় •

# ইসলামিয়া কুতুবখানা

৩০/৩২ নর্থব্রুক হল রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা ১১০০





# http://islamiboi.wordpress.com

#### তাফসীরে জালালাইন: আরবি-বাংলা

লেখকবৃন্দ মাওলানা আমীরুল ইসলাম ফরদাবাদী মাওলানা আব্দুল গাফফার শাহপুরী মাওলানা হাবীবুর রহমান হবিগঞ্জী

সম্পাদনায় 💠 ইসলামিয়া সম্পাদনা পর্ষদ

প্রকাশক 🌣 মাওলানা মুহাম্মদ মুস্তফা

সৌন্দর্য বর্ধনে 🌣 মাহমূদ হাসান কাসেমী

শব্দবিন্যাস 💠 আল মাহমূদ কম্পিউটার হোম, ৩০/৩২ বাংলাবাজার, ঢাকা ১১০০

মুদ্রণে 💠 ইসলামিয়া অফসেট প্রেস, প্যারীদাস রোড, ঢাকা ১১০০

হাদিয়া 🤣 ৬৫০.০০ [ছয়শত পঞ্চাশ টাকা মাত্র]

#### উপক্রমণিকা

#### الحمد لاهله والصلاة لاهلها اما بعد

পবিত্র কুরআনের তাফসীর জানার ক্ষেত্রে আল্লামা জালালুদ্দীন সুয়ৃতী ও জালালুদ্দীন মহল্লী (র.) প্রণীত তাফসীরে জালালাইন গ্রন্থটি একটি প্রাথমিক ও পূর্ণাঙ্গ বাহন। রচনাকাল থেকেই সকল ধারার মাদরাসা ও কুরআন গবেষণাকেন্দ্রে এ মূল্যবান তাফসীরটি সমভাবে সমাদৃত। কারণ বাহ্যিক বিচারে এটি অতি সংক্ষিপ্ত তাফসীর হলেও গভীর দৃষ্টিতে এটি সকল তাফসীরের সারনির্যাস। হাজার হাজার পৃষ্ঠা ব্যাপী রচিত কোনো তাফসীর গ্রন্থের অনেক পৃষ্ঠা অধ্যয়ন করে অতি কষ্টে যে তথ্যের খোঁজ পাওয়া যায়, তাফসীরে জালালাইনের আয়াতের ফাঁকে ফাঁকে স্থান পাওয়া এক-দুই শব্দেই তা মিলে যায় যেন মহাসমুদ্রকে ক্ষুদ্র পেয়ালায় ভরে দেওয়া হয়েছে। একাধিক সম্ভাবনাময় ব্যাখ্যার মধ্যে সর্বাধিক বিশুদ্ধ ও প্রাধান্যপ্রাপ্ত ব্যাখ্যাটি কোনো প্রকার অনুসন্ধান ছাড়াই অনায়াসে পাওয়া যায়। তাফসীর গ্রন্থসমূহের ব্যাপক অধ্যয়ন করলে এ সত্যটি সহজে অনুধাবন করা যাবে।

ছাত্রজীবন থেকেই তাফসীরে জালালাইনের প্রতি আমার বিশেষ আগ্রহ ছিল। জামিয়া শারইয়্যাহ মালিবাগের খ্যাতিমান উস্তাদ, মুহাক্কিক আলেম মাওলানা আহমদ মায়মূন সাহেবের উৎসাহ-উদ্দীপনায় জালালাইনের সর্ববৃহৎ আরবি শরাহ আল্লামা সুলাইমান জামাল প্রণীত الفتوحات الالهية بتوضيح تفسير الجلاليين للدقائق ওরফে 'হাশিয়াতুল জামাল' মুতালার সুযোগ হয়েছিল। একটু আধটু যাই বুঝেছিলাম তাতে এ অনুভূতি হয়েছিল যে, উর্দু কামালাইন আর আরবি হাশিয়াতুল জামাল কিছুতেই একটি অপরটির বিকল্প হতে পারে না। দুটি ভিনু ভিনু বস্তু। কিতাব 'হল' করতে হলে হাশিয়াতুল জামালের কোনো তুলনা হয় না। ফারাগাতের কয়েক বছর পর আল্লাহ তা'আলার মেহেরবানিতে বাংলাদেশের প্রাচীনতম দীনি শিক্ষাকেন্দ্র নারায়ণগঞ্জের ঐতিহ্যবাহী মাদরাসা দেওভোগে দরসী খেদমতের সুযোগ হয়। প্রথম বছরই আমার দায়িতে আসে সেই প্রিয় কিতাব তাফসীরে জালালাইনের প্রথম খণ্ড। আরবি-উর্দু শরাহ ও নানা তাফসীর গ্রন্থের সাহায্যে এক বছর যথাসম্ভব শ্রুম দিয়ে পড়ালাম। পরের বছর চিন্তায় এলো সহায়ক গ্রন্থাবলি থেকে সংগৃহীত তথ্য-উপাত্তগুলো যদি সুবিন্যস্তভাবে সংকলন করে রাখা যায় তাহলে ভবিষ্যতে মুতালা করতে সহজ হবে। এ চিন্তা থেকেই প্রথমে উলুমুল কুরআন তথা কুরআন ও তাফসীর সংক্রান্ত একটি ভূমিকা তৈরি করি, যা 'মুকাদ্দামায়ে জালালাইন' নামে ভিন্নভাবে ছাপা হয়েছে। তারপর মূল কিতাবের ব্যাখ্যা ও তাকরীর লিখতে শুরু করি। হাশিয়াতুল জামাল, হাশিয়াতুস সাবী, কামালাইন, তাফসীরে উসমানী, তাফসীরে মাজেদী, তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন [-মুফতী শফী (র.)] ও মা'আরিফুল কুরআন -[আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.)] ইত্যাদি তাফসীর গ্রন্থ ধারাবাহিক অধ্যয়নের মাধ্যমে অধ্যাপনার ফাঁকে ফাঁকে অল্প বিস্তর করে লেখা চলতে থাকল। কিছুদিন পর বাজারে এলো আরেকটি উর্দু শরাহ জামালাইন। তাও সংগ্রহ করলাম। যেহেতু কোনো একটি উর্দু শরাহ অনুবাদ করে প্রকাশ করার ইচ্ছা আমার ছিল না, তাই সবগুলো শরাহ গর্ভীরভাবে অধ্যয়ন করে যে কথা ও বিশ্লেষণগুলো যথার্থ পরিচ্ছন ও ছাত্রদের জন্য উপযোগী এবং জরুরি মনে হয়েছে, সেগুলোই কেবল স্বত্ত্বে সহজে উপস্থাপন করার চেষ্টা করেছি। এভাবে দীর্ঘ তিন বছরে তিলে তিলে সম্পন্ন হয় প্রথম তিন পারার ব্যাখ্যা।

# http://islamiboi.wordpress.com

#### উপক্রমণিকা

8

এ বিষয়ে বাংলাবাজারস্থ স্বনামধন্য প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান ইসলামিয়া কুতুবখানার স্বত্বাধিকারী মাওলানা মোস্তফা সাহেবের সাথে দীর্ঘ আলোচনার পর জানতে পারলাম যে, তিনি একাধিক লেখকের যৌথ প্রয়াসে তাফসীরুল জালালাইনের বাংলা ব্যাখ্যাগ্রন্থ ছাপার উদ্যোগ নিয়ে কাজ শুরু করেছেন।

ইতোমধ্যে তাঁর উদ্যোগে ঢাকাস্থ বড় কাটারা মাদরাসার সাবেক ভাইস প্রিন্সিপ্যাল মাওলানা আমীরুল ইসলাম ফরদাবাদী [দা. বা.] প্রথম পারার এবং দারুল উল্ম পাটলি মাদরাসা, সুনামগঞ্জ -এর মুহাদ্দিস, মাওলানা হাবীবুর রহমান হবিগঞ্জী [দা. বা.] চতুর্থ পারা ও পঞ্চম পারার অর্ধাংশের পাণ্ডুলিপি তৈরি করেছেন। এদিকে আমি প্রথম তিন পারার পাণ্ডুলিপি তৈরি করেছিলাম। আর কর্তৃপক্ষের পরিকল্পনা হচ্ছে প্রথম পাঁচ পারা একত্রে এক ভলিয়মে প্রকাশ করা। সেক্ষেত্রে আমাদের তিনজনের পাণ্ডুলিপি একত্রে মিলালে সাড়ে চার পারা হয়ে যায়। অবশিষ্ট রইল পঞ্চম পারার বাকি অর্ধাংশের কাজ। অবশেষে ইসলামিয়া কুতৃবখানার স্বত্বাধিকারীর অনুরোধে পঞ্চম পারার অসমাপ্ত কাজটুকু আমাকেই সম্পন্ন করতে হয়েছে।

এরপর আমাদের তিনজনের লেখা পাণ্ডুলিপিকে ইসলামিয়া সম্পাদনা পর্ষদের সুদক্ষ সম্পাদক মণ্ডলীর কাছে অর্পণ করা হয়। তাঁরা এতে প্রয়োজনীয় সংযোজন-বিয়োজন ও সংশোধন করে কিতাবটিকে যথাসাধ্য সুন্দর ও সমৃদ্ধ করার শেষ চেষ্টাটুকু করেছেন। এ বিষয়ে তাঁদের বিচক্ষণতাপূর্ণ দূরদৃষ্টি, বিজ্ঞতাসুলভ পদক্ষেপ ও সুন্দর পরামর্শের জন্য আমরা তাঁদের কাছে কৃতজ্ঞ। আল্লাহ তাঁদেরকে জাযায়ে খায়ের দান করুন!

আশা করি কিতাবটি ছাত্র-শিক্ষক উভয়েরই যথেষ্ট উপকারে আসবে। কিতাবটিকে নিখুঁত ও নির্ভুল করার আপ্রাণ চেষ্টা করা হয়েছে। তথাপি তথ্যগত কোনো ভুল কারো দৃষ্টিগোচর হলে তা আমাদেরকে অবগতির বিনীত অনুরোধ রইল। পরবর্তী সংস্করণে তা শুধরে দেব ইনশাআল্লাহ!

কিতাবটি প্রকাশনার এ আনন্দঘন মুহূর্তে আমি অত্যন্ত শ্রদ্ধা ভরে শ্বরণ করছি সেসব উন্তাদগণের কথা, যাঁদের কাছে আমি 'তাফসীরে জালালাইন' পড়েছি। আল্লাহ আসাতোযায়ে কেরামকে দুনিয়া ও আখিরাতে কল্যাণ দান করুন!

আল্লাহ এ কিতাবটিকে কবুল করুন! কিতাবটিকে এর লেখকমণ্ডলী, সম্পাদকমণ্ডলী ও প্রকাশকসহ এর সাথে সংশ্লিষ্ট সকলের নাজাতের অসিলা হিসেবে কবুল করে নিন! আমীন!

| বিনীত                 |
|-----------------------|
| 🕳 লেখকদের পক্ষে       |
| আব্দুল গাফফার শাহপুরী |

# সৃচিপত্ৰ

| প্রতী ও আসমানি কিতাৰ  তবি ব বন্ধান ওই শন্দের ব্যবহার  তবি ব বন্ধান ওই শন্দের ব্যবহার  তবি ব বন্ধান ওই শন্দের ব্যবহার  তবি ব বন্ধান পদ্ধতির দিক থেকে ওইর শ্রেণিরিভাগ  তবি ব্যান্তিনীয়তা ও শ্রেণিরিভাগ  তবি ব্যান্তিনীয়তা ও শ্রেণিরিভাগ  তবি ব্যান্তিনীয়তা ও ব্রাণিরিভাগ  তবি ব্যান্তিনির কিতাব  কুরমান নারিলের উদেশ্য ও ইতিহাস  প্রবিত্র কুরমানের বিরাম চিক্রসমূহ  পরিত্র কুরমানের বিরাম চিক্রসমূহ  পরিত্র কুরমানের বিরাম চিক্রসমূহ  কুরমান সারেলের উদ্দেশ্য ও ইতিহাস  পরিত্র কুরমানের বিরাম চিক্রসমূহ  তবি কুরমানের আয়াত ও সুরা সমূরের ভারতীর ও ধারাবাহিকভা  তহি তাফসীরের উভ্  তহি তাফসীরের উভ  তহি তাফসীরের উভ  তহি তাফসীরের উভ  তহি তাফসীরের বিরাম চিক্রমান  তবি তাফসীরের বিরাম চিক্রমান  তবি তাফসীরের বিরাম কিলাল  তবি তাফসীরের বিরাম কিলাল  তবি  মরী মননী সুরা বা আয়াত  তবি  যানীয়ার বা আয়াত  তবি  তবি  যানীয়ার বিরাম কিলাল  তবি  বি  যানীয়ার বিরাম ক্রমান মন্তর্গিন  তবি  তবি  যানীয়ার বিরাম ক্রমান  তবি  তবি  যানীয়ার বিরাম ক্রমান বিরাম ক্রমান  তবি  তবি  যানীয়ার বিরাম করামানের বাখানা  সুন্ধানিকরা সাবাধানের বেরামানের বিরাম করামনিক  তবি  যাবারে ক্রমানের বাখানা  তবি  যাবারে ক্রমানের বাতি  যাবারে ক্রমানের বাতি  তবি  তবি  তবি  যাবার ক্রমানের বাতি  তবি  তবি  তবি  যাবার বি  যাবা | বিষয়                                                                                           | পৃষ্ঠ         | n        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------|
| আলু কুৰআনে এই শিশের বাবহার                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ওহী ও আসমানি কিতাব                                                                              |               | <u>৯</u> |
| থহীর বাজনীয়তা ও প্রেণিবিভাগ  থহীর বাজনীয়তা ও প্রাম্পর বাজনীয়তা  থহালীয়েরের উৎস  থহালীয়েরের উৎস  থহালীয়েরের উৎস  থহালীয়ারের বাজনালাইন  যুবা বাজনার মাজলালুন্দীন মহালী (র)-এর জীবনী  থহালীয়ারের বাজনার মাজলালুন্দীন মহালী (র)-এর জীবনী  থহালীয়ারের বাজনার মাজলালুন্দীন মহালী (র)-এর জীবনী  থালীয়ারের বাজনার মাজলাল্রীয়ার বাজনাল  মালের বাজনার মাজলাল্রীয়ার বাজনাল  মালালীয়ার বাজনাল  মালের বাজনার মাজলাল্রীয়ার বাজনাল  মালের বিজনালাকের বাজনাল  মালের বিজনালাকের বাজনাল  মালের বিজনালাকের বাজনাল  মালের বাজনার বাজনাল  মালের বিজনার মাজনালের বাজনাল  মালের বিজনালের বাজনাল  মালের বিজনালাকের বাজনাল  মালের বাজনালের বাজনাল  মালের বিজনাল বাজনাল  মালের বাজনাল  মালান বাজনাল  মালের বালনাল  মালের বাজনাল  মালের বালের ব | আল কর্ত্তানে ওহী শব্দের ব্যবহার                                                                 | ১০            |          |
| থহাঁর প্রয়োজনীয়তা ও প্রেণিবিভাগ  অবুতীর্ণ হথারে পদ্ধতির নিক থেকে গুইর প্রেণিবিভাগ  এই, নাগম ও ইলহামের মধ্যে পার্থক্য  প্ররোজনীয়ক ভিল্ন নিক থেকে গুইর প্রেণিবিভাগ  এই, নাগম ও ইলহামের মধ্যে পার্থক্য  পরিরেল নি আসমানি কিতাবং  সুরবান নারিলের উদ্দেশ্য ও ইতিহাস  সুরবান নারিলের উদ্দেশ্য ও ইতিহাস  সুরবান নারিলের বিরাম চিক্রমৃত্ব  সুরবানের বিরাম চিক্রমৃত্ব  অধমারের পার্রা সমুক্রের তারতীর ও ধারাবাহিকতা  অধমীরের পরিচিত  অধমীরের পরিচিত  অধমীরের পরিচিত  অধমারির পরিচিত  অধমারির পরিচিত  অধমারির পরিচিত  অধমারির কিতাহাম ও ক্রমবিকাশ  অধ্যাত মুলাসারিরেল করেরাম  অধ্যাত মুলাসারিলে করেরাম  অধ্যাত মুলাসারিলে করেরাম  অধ্যাত মুলাসারিলে করেরাম  অধ্যাত মুলাসারিলে করেরাম  অধ্যাতির জাপালহিন  অধ্যাতির জাপালহিন  মুরা বাকারার কালাল্ট্নীন মহরী (র.)-এর জীবনী  হিতীয়ার্নের বেখক আল্লামা জালাল্ট্নীন মহরী (র.)-এর জীবনী  ত্যাত্মীরের পরিচিত  অধ্যাতির স্বর্গম  অধ্যাতর স্বর্গম  অধ্যাতর স্বর্গম  অধ্যাতর স্বর্গম  অধ্যাতর স্বর্গম  অধ্যাতর কলিলতসমূহ  বির্মানির সম্পর্কে বাল্ডবার্গ  ইয়ান ব ইললারে পার্থক্য  ত্যালার করিন না জালাত কঠিন?  সুন্মরের বেলার সত্যের মাপর্কাতি  অধ্যাতর স্বর্গম মত্যের মাপর্কাতি  অধ্যানর স্বর্গমে মত্যার মাপর্কাতি  অধ্যানর বার্গমের কেরামরে কোনাকে বিলাক  স্বান্ধরের বেলার মাত্যার মাপর্কাতি  অধ্যানর স্বর্গমের বান্তর্গত স্থিত আন্সাকিক ঘটনারিল  আমুন্মর বির্ম্বত্ব বির্ম্বত্ব  অধ্যান মাকরবেরে বার্গব  অধ্যান মাকরবেরে বার্গব  ১০০  মান্তর্গমের করেরা  অধ্যান মাকরবেরে বার্গব  অধ্যান মাকরবেরের বার্গব  অধ্যান মাকরবেরের বার্গব  অধ্যান মাকরবেরের বার্গব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ওহীর গুরুত্                                                                                     | 2;            |          |
| অবতীর্গ হৎয়ার পদ্ধতির দিত থেকে ওয়ির শ্রেণিবিভাগ তথ্য, মাণামণ ও ইলহামের মধ্যে পার্থক্য আস্মানি কিভাবগন্ ব্রুব্রন্য ক্ষিতির ক্ষার্থক বিভাগ কুরুব্রন্য নার্বিরের উদেশ ও ইতিহাস কুরুব্রন্য নার্বিরের উদেশ ও ইতিহাস কুরুব্রন্য নার্বিরের উদেশ ও ইতিহাস কুরুব্রন্য নার্বিরের উদ্দেশ ও ইতিহাস কুরুব্রন্য নার্বিরের উদ্দেশ ও ইতিহাস কুরুব্রন্য নার্বির ক্ষার্য তিহসমূহ পরিত্র কুরুব্রনারের বিরাম হিহুসমূহ থ ত প্রাহ্মীর বিরাম হিহুসমূহ ত ভাষসীর পরিত্রি ত ভাষসীর বার্বার্য ভ ত ভাষমীর বিষ্ঠান কুরুব্র ভ ত ভাষমীর বিষ্ঠান কুরুব্র বার্বার ভাষভাত বার্টিন কুরুব্রের প্রকার ভাষমীর বার্বার্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার ভাষমীর বার্বার্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্তব্য ভ ভাষমীর বিষ্কার বার্বার্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার ভাষমির বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বার্ত্বর বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বার্ত্বর বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বিষ্কার বার্ত্বর বার্ত্বর্য ভ ত ভাষমীর বার্ত্বর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্য্য ভ ত ভাষমীর বার্ত্বর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্ত্বর ভাষ্ট্রর বার্য্য ভ ত ভাষমীর বাষ্ট্র বাষ্ট্র বিষ্ট্রর বাষ্ট্র বাষ্ট্র বিষ্ট্র | ওহীর প্রয়েজনীয়তা ও শেণিবিভাগ                                                                  |               |          |
| তথ্য, কাশ্যন ও ইনহামের মধ্যে পার্থক্য আসামনি কিতারপম্ করমান পরিচিতি কুরমান পরিচিতি কুরমান সংকাল ও সংরক্ষণের ইতিহাস কুরমান মধ্যের উদেশ্য ও ইতিহাস কুরমানের মাধ্যেও ও সুরা সমূরের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাহসীরের পরিচিতি কুরমানের মাধ্যেও ও সুরা সমূরের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাহসীরের পরিচিতি তাহসীরের পর্তর তাহসীরের গর্ভক তাহসীর পরিচিতি তাহসীরের গর্ভক তাহসীরের লাল্লের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ তাহসীরের লাল্লের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৩ তাহসীরের লাল্লাইন ৩০ তাহসীরের লাল্লের ক্রমে ৩০ তাহসীরের লাল্লের ক্রমে ৩০ তাহসীরের লাল্লের ক্রমে ৪০ তাহসীরের লাল্লের করাল প্রধারের বেশক আল্লামা জালাল্লুমীন মুন্তুতী (র.)-এর জীবনী ৫০ তাহসীরের লাল্লের করাল সূরা বাকারার নামকরেরে কারল সূরা বাকারার ক্রমে ৩০ করমের ক্রমে ৩২ তারসিরের করাল ৩২ তারসিরের করাল ৩২ তারসিরের করাল তারস্করমানের সাল্লের করিল ৩২ তারসিরের করাল ৩২ তারসিরের করাল ৩২ তারস্করমানের সাল্লের করিল ৩২ তারসের করার ৩২ তারসেরের করার ৩২ তারসেরেরেরেরেরেরের                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                 |               |          |
| আসমানি কিতাবসমূহ বাইকেনি কি আসমানি কিতাব? বুৰজ্ঞান পৰিচিত্তি কুৰজ্ঞান নামিলেৰ উদেশণ ও ইতিহাস বুৰজ্ঞান নামিলেৰ উদেশণ ও ইতিহাস বুৰজ্ঞানৰ বিয়াম হিলসমূহ ক্ষানানৰ মাঞ্চত সুৱা সমূহের তাৰতীর ও ধারাবাহিকতা তাফগীরের উহন তাফগীরের উহন তাফগীরের উহন তাফগীরের উহন তাফগীরের উহন তাফগীরের বুজ্ঞান তাফগীরের ভালালাইন তাফগীরের জালালাইন বুল্ফানির জালালাইন বুল্ফানির জালালাইন বুল্ফানির জালালাইন ক্রিটীয়ার্থের লেখক আরামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী হে তাফগীরে জালালাইন ক্রিটীয়ার্থের লেখক আরামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী তাফগীরের ক্রেক্তান তাফগীরের ক্রেক্তান তাফগীরের ক্রেক্তান তাফগীরের ক্রেক্তান তামান্তির ক্রেক্তান ত্রমানের আম্মান্তির ক্রেক্তান ক্রমানের মন্তের পরিক্তা ক্রমানের মন্তের ক্রমেন ক্রমানের মন্তের ক্রমেন তামান্তির ক্রমেন তামান্তির ক্রমেন তামান্তির ক্রমেন ত্রমান্তির ক্রমেন তামান্তর ক্রমেন ক্রমানের মন্তের সাম্বিক্তা তামান্তর ক্রমেন ক্রমেন ত্রমান্তর ক্রমেন ক্রমেন ক্রমানের মন্তের মান্তর মান্তর ক্রমেন ক্রমানের মন্তের ক্রমেন ক্রমেন ক্রমানের মন্তর ক্রমেন ক্রমেন ক্রমেন ক্রমানের ক্রমেন ক্র | ওহী কাশফ ও ইলহামের মধ্যে পার্থক্য                                                               |               |          |
| কুরআন পরিচিতি কুরআন মারের উদ্দেশ্য ও ইতিহাস কুরআন সংকলন ও সংরক্ষণের ইতিহাস পরিত্র কুরআনের বিরাম চিহনসমূহ কুরআনের আয়ত ও স্বাসমূহের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাফসীর পরিচিত তাফসীরর কিহন তাফসীরর বর্গত তাফসীরর বর্গত তাফসীররর কিহন তাফসীররের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরার আয়ত তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরার হিত্র ইতিহাস তাফসীরার হিত্র ইতিহাস তাফসীরার হিত্র ইতিহাম তাফসীরার হিত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ই                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | আসমানি কিতাবসমূহ                                                                                |               |          |
| কুরআন পরিচিতি কুরআন মারের উদ্দেশ্য ও ইতিহাস কুরআন সংকলন ও সংরক্ষণের ইতিহাস পরিত্র কুরআনের বিরাম চিহনসমূহ কুরআনের আয়ত ও স্বাসমূহের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাফসীর পরিচিত তাফসীরর কিহন তাফসীরর বর্গত তাফসীরর বর্গত তাফসীররর কিহন তাফসীররের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরার আয়ত তাফসীরারের ইতিহাস তাফসীরার হিত্র ইতিহাস তাফসীরার হিত্র ইতিহাস তাফসীরার হিত্র ইতিহাম তাফসীরার হিত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ইত্র ই                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | राष्ट्रीयल कि जात्रभावि किजांत?                                                                 |               |          |
| কুরআন নাথিনের উদ্দেশ্য ও ইতিহাস ্রুবআন সংকলন ও সংরন্ধনের ইতিহাস প্রবাদ সংকলন ও সংরন্ধনের ইতিহাস প্রবাদর বিরাম চিহ্নসমূহ পুরবানের আয়াত ও পুরা সমূহের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাহসীর কিচিতি তাহসীরের উৎস তাহসীরের ইতিহাস অব্যান্তর গৃত্তীয় ও ক্রাবিকাশ ৪৬ বাহসীরের ইতিহাস ও ক্রাবিকাশ ৪৬ বাহসীরের ইতিহাস ও ক্রাবিকাশ ৪৬ বাহসীরের ইতিহাস ও ক্রাবিকাশ ৪৬ বাহসীরের জালালাইন ৪০ বাহসীরের জালালাইন বাহসীরের জালালাইন স্মৃত্তী (র.)-এর জীবনী বহ বাহসীরের জালালাইন বাহসির মার্লির বির্বাচন বাহসীর বির্বাচন বাহসীর বা | वाद्यम् । व वाद्यम् । व व्य                                                                     |               |          |
| কুবজানে সংকলন ও সংকলপের ইতিহাস পবিত্র কুবজানের বিরাম চিহনসমূহ কুবজানের বারাম চিহনসমূহ কুবজানের আয়াত ও সূরা সমূহের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাফসীরের পার্ভ্ত তাফসীরের পার্ভ্ত তাফসীরের গার্ভ তাফসীরের বার্ভ্ত তাফসীরের গার্ভ তাফসীরের বার্ভ্ত তাফসীরের ক্রালালইন তাফসীরের জালালাইন তাফসীরের জালালাইন তাফসীরের জালালাইন তাফসীরার জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী তাফসীরের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী তাফসীরের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী তাজতাত ও বেলিল্ট তাজাত ও ব্রহ্ত তালানের বার্ভ্ত তালানার বার্ত্ত তালানার বাল্ত তালানার বির্ত্ত তালানার বাল্ত তালানার বির্ত্ত তালানার বির্ত্ত তালানার ব  | মুন্তবাৰ নামাতত<br>ক্ষুত্ৰাল্য নামালক উদ্দেশ্য ও ইতিহাস                                         | 30            |          |
| পরির কুরআনের বিরাম চিহ্নসমূহ কুরআনের আয়াত পুরা সমূহের তারতীর ও ধারাবাহিকতা তাহনীর কিরিচিতি তাহনীরের উৎস তাহনীরের উৎস তাহনীরের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ রামনী সুরা বা আয়াত তাহনীরের উহেস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ রামনাস্থার হতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ রামার্যার ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ রামার্যার রামার জালালুন্দীন সুরুতী (র.)-এর জীবনী ৫২ রিতীয়ার্মের রেলখক আল্লামা জালালুন্দীন সুরুতী (র.)-এর জীবনী ৫২ রিতীয়ার্মের রেলখক আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী ৫০ তাহনীরের জারার জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী ৫০ তাহনীরের জারার জালাল্ বা নামকরেরের কারণ সূরা বাকারার নামকরেরের কারণ সূরা বাকারার ক্রম ৩২ তা আউয় ও তাসমিয়ার কুকুম ৩২ তা আউয় ও তাসমিয়ার কুকুম ৩২ ত্বমান্তের জাল্পতি প্রিরতের কুকুম ৩২ ত্বমানের আত্ম পরিসম স্করাতা আতের তাৎপর্য কুরমে মুকাপ্রাআতের তাৎপর্য কুরমের মুকাপ্রাআতের তাৎপর্য কুরমের মুকাপ্রাআবের বারণ থাক্সি সামার ও ইসলামের পার্থক্য তার কঠিন না জাকাত কঠিন? সুমরের বার্গার (র.)-এর ক্রমিন্তের ক্রম্ মান ও ইসলামের পার্থক্য তার কর্মার বার্গারের কেরমানের কেরমানের ক্রমান্তর তাৎপর্য নিফলে-এর ব্যার্গারেরে কেরমানেরে কেরমান দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহার্বায়ে কেরমান্তরের সংস্কর্ম তার্থীক কর্মান তার কর্মানেরের বিভাবক ঘটনাবলি ২২০ আদ্মন বাদ্দির বার্গার অবের ভ্রমব্যর কারণ ভারতের চার অবের্গ ভারতের চার অবের্গ ভারতের চার অবের্গ ভারতের কারণ আদম নামকরেরের কারণ ১৪৪ ১৪৫ ১৪৫ ১৪৪ ১৪৫ ১৪৫ ১৪৫ ১৪৫ ১৪৫ ১৪৫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                 |               |          |
| তাহুলীয়ন পার্বাচার্টত তাহুলীয়ন পার্বাহিন্ত তাহুলীয়নের শর্ত মন্ধী মননী সুরা বা আয়াত তাহুলীয়ন কর ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ প্রখ্যাত মুফাসসিরীনে কেরাম ৩২ প্রথমার্চের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন সুরুতী (র.)-এর জীবনী থহ বিত্তীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন সুরুতী (র.)-এর জীবনী থহ বিত্তীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী থ্ সূরা বাকারার মানকরণের কারণ সূরা বাকারার ফজিলও ও বৈশিল্ট্য তা আউয় ও তাসমিয়ার হকুম ৬২ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | भूतवान गर्भान ७ गर्भ मणात्र २(७५)                                                               |               |          |
| তাহুলীয়ন পার্বাচার্টত তাহুলীয়ন পার্বাহিন্ত তাহুলীয়নের শর্ত মন্ধী মননী সুরা বা আয়াত তাহুলীয়ন কর ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ প্রখ্যাত মুফাসসিরীনে কেরাম ৩২ প্রথমার্চের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন সুরুতী (র.)-এর জীবনী থহ বিত্তীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন সুরুতী (র.)-এর জীবনী থহ বিত্তীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী থ্ সূরা বাকারার মানকরণের কারণ সূরা বাকারার ফজিলও ও বৈশিল্ট্য তা আউয় ও তাসমিয়ার হকুম ৬২ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ाच्या पूर्वपातिक । प्राप्त प्रश्निक ।<br>क्रमण्डात प्राप्ताक क्ष प्रश्न प्रश्निक क्षांत्र विकास |               |          |
| তাফসীরের ফর্ডা তাফসীরের মার্চ যানী সুরা বা আয়াত তাফসীরের ফ্রের প্রত্যাস ও ক্রমবিকাশ প্রধ্যাত মুফার্সসিরীনে কেরাম তাফসীরের জালালাইন প্রথাত মুফার্সসিরীনে কেরাম তাফসীরের জালালাইন প্রথামরের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ প্রথাত মুফার্সসিরীনে কেরাম তাফসীরের জালালাইন প্রথমারের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীরনী ব্রে ভিট্যারের নেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীরনী ব্রে ভিট্যারের নেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.)-এর জীরনী ব্রে ভাষারের নামকরণের কারণ সূরা বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার ফ্রেলিভ ও বৈশিষ্টা তাজাইয় ও তাসমিয়ার কুক্রম ভব্ন ক্রমেন্তর কুক্রম ভব্ন ক্রমিলতসমূহ বিসমিল্লাহ সম্পর্কে গরিয়তের তুক্রম ভব্ন ক্রমেন্তর আত্ম পরিচয় স্কর্মানের মার্ভ্যা ত্রমানর সংজ্ঞা স্বানান আজাত কচিন ক্রমানের পার্থক) চাার কিনি না জাকাত কচিন ক্রমানের প্রথামর ক্রমেন বাগা মুনাফিকরা সাহাবারে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত; সাহাবারে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাজ্মীন গোল না চেন্টা হয়রত আহিয়া (যা)-এর অলৌকিক ঘটনাবিল জান্নত ও জাহান্নমের বাঙ্বতা ভাবনৈর কার্ন্ত্র ভাবনের কারম আন্তর্ম ত্রমান্তর ভ্রম্ম ভ্রমন গোল না চেন্টা হয়রত আহিয়া (আ)-এর অলৌকিক ঘটনাবিল জান্নত ও জাহান্নমের বাঙ্বতা ভাবনৈর কার্ন্ত্র আদ্যমন আ্যা, ও জাতের সৃষ্টি হয়রত আমিয়া (আ)-এর জনেলিক বটনাবিল জান্নত ও জাহান্নমের বাঙ্বতা ভাবনের কার্ন্ত্র প্রত্যা ভাবনের কার্ন্ত্র আর্বরা আদ্যমনা নামকরেরের কারণ আদ্যমনা স্বাম্বর বার্ন্ত্র বারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | જુરાવાતિય બારાઇ & ગુરા ગર્યુદ્ધ કાર્યકાર હ પારાચારપછા                                           |               |          |
| তাফসীরের শর্ত্ত স্থান বিষয়েত তাফসীরের শর্ত্ত হাস ও ক্রমবিকাশ প্রশ্ন স্থান সূরা বা আয়াত তাফসীরালের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ প্রশ্বত তাফসীরালের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ প্রশ্বত তাফসীরে জালালাইন ব্যথমার্বের লেথক আল্লামা জালালুদ্দীন সৃষ্ণুতী (র.)-এর জীবনী ব্যথমারের লেথক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী ব্যথমারের নামকরণের কারণ ব্যথমারের নামকরণের কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের নামকরণের কারণ ব্যথমারের নামকরণের কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের আত্ম পরিকার কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের আত্ম পরিকার কারণ বিরুদ্ধে ক্রমানের আত্ম পরিকার ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের কারণ ব্যথমারের কারণ বিরুদ্ধে ব্যথমার কারণারের কারণ বিরুদ্ধে ব্যথমার কারণারের কারণার কারণ বিরুদ্ধে বাখা মুনাদিকরা সাহাবারে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ তাওদীনই ইবাদতের উৎস্ব জামান তার কার মান্তার মানকরাকি কার্তানানের বাজ্বকা ভারনানিক ঘটনাবলি তারণার অর্জা ভারান্নের বাজ্বকা ভারনারিক বাটনাবলি তারণার কারণ বিরুদ্ধি কারা আদমন নাকরবের কারণ তারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | णिक्नाइ नाताज्ञ ।<br>                                                                           |               | -        |
| মন্ধী মননী সূরা বা আয়াত তাফসীরেশারের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ ৪৬ বখ্যাত মুফাসনিবীনে কেরাম তাফসীরে জালালাইন প্রথমার্মের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন সূত্বতী (র.)-এর জীবনী বিভীয়ার্মের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহন্তী (র.)-এর জীবনী বিভীয়ার্মের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহন্তী (র.)-এর জীবনী বিভীয়ার্মের লেখক আল্লামা জালালুন্দীন মহন্তী (র.)-এর জীবনী বিভাত প্রথম পারা বিভাত তার বিভাব করেন বিভাত তার বিভাব করেন বিভাত তার ক্রমেন বিভাব সম্পর্কের করেন বিসমিল্লাহ সম্পর্কে পরিয়েতের ক্রম ভ্রমেক মুকাল্লাআতের তাৎপর্য কুকানের আত্ম পরিসয় বিসমিলাহ সম্পর্কে পরিয়েতের ক্রমে কুকানের আত্ম পরিসয় বিসমিলার সংজ্ঞা বিসমিলার তার তাৎপর্য কুকানের আত্ম পরিসয় বিসমিলার করেন বিসমিলার সম্পর্কের ভিরমিন বিসমিলার সংজ্ঞা বিসমিলার করেন বিসমিলার বিস্তবর ভানির বাঙ্কবরতা বিসমিল বাজন করেন বিসমিলার বাঙ্কবরতা বিসমিল বাজনের বাঙ্কবরতা বিসমিল বাজনের বাঙ্কবরতা বিসমিলার বাজনের বাঙ্কবরতা বিসমিলার বাজনের বার্কবরতা বিসমিলার বাজনের বাহনির বিসমিলার বিসমিলার বিসমিলার বার্কবরতা বিসমিলার বার্কবর্গন বিসমিলার বার্কবরতা বিসমিলার বার্কবিকা বিসমিলার বার্কবর্গন বিসমিলার বার্কবর্গন বিসমিলার বার্কবর্গন  |                                                                                                 |               |          |
| তাফসীরশান্তের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ প্রধ্যাত মুফাসসিরীনে কেরাম তাফসীর জালালাইন প্রথমার্চের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন সৃষ্ট্রী (র.)-এর জীবনী বিতীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন সহল্লী (র.)-এর জীবনী বিতীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী বিতীয়ার্চের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী বিত্ত তাঙার বিত্ত বিশিল্পা কুরা বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার ক্রমে ক্রমে ডিলাত ও বৈশিল্পা তাজাইয় ও তাসমিয়ার কূর্ম ভালাইয়ার সম্পর্কে পরিয়তের ক্রম ভ্রমে মুকান্তা আতের তাঙ্কম ব্রমানের আত্ম পরিরুহ্ম ভ্রমমে মুকান্তা আতের তাঙ্কম ক্রমানের সংজ্ঞা বিসমিল্লার সম্পর্কার আতের তাঙ্কম ক্রমানের সংজ্ঞা বিসমিল্লার সংক্রম ব্যব্ধ বিক্রম ব | ৩/২সারের শত                                                                                     |               |          |
| প্রথানের ব্রহ্ম করন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                 |               |          |
| তাফদীরে জালালাইন প্রথমার্ধের লেথক আল্লামা জালালুদ্দীন সূমৃতী (র.)-এর জীবনী ক্রিতীয়ার্ধের লেথক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী ক্রিতীয়ার্ধের লেথক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী ক্রিতীয়ার্ধের লেথক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবনী ক্রিত্তা : প্রথম পারা ক্রিচে —৩৩৪]  সূরা বাকারার নামকরণের কারণ পূর্বা বাকারার ফজিলত ও বৈশিষ্টা তাজাউয় ও তাসমিয়ার হকুম ৬২ নাসমিল্লার সম্পর্কে পরিষ্কালত কর্ম ভ্রম্কে মুকাল্লা আতের তাৎপর্য ক্রমানের মাজ্লা পরিয়তের হকুম ভ্রম্কে মুকাল্লা আতের তাৎপর্য ক্রমানের মণ্ডেজা ক্রমানের মণ্ডেজা ক্রমানের মণ্ডেজা ক্রমানের মণ্ডেজা ক্রমানের মণ্ডেজা ক্রমানের ক্রমাকার করিন ক্রমারের রেক্তামন্ত্র করেন মোহরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য নিফাক-এর প্রকারসমৃহের ব্যাখ্যা মুনাফিকরা সাহাবারে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরাম সত্যের মাপকার্চি তাজীন ই বাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা হয়বত আল্লিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনারলি সহয়বত আল্লায় (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনারলি সহয়বত আল্লায় (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনারলি সহয়বত আল্লায় (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনারলি সহয়বত আল্লাম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ফ্রেক্তাল্যম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হয়বত আল্লার পরিচয় মানকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | তাফসারশাস্ত্রের হাতহাস ও ক্রমাবকাশ                                                              | 84            |          |
| হিল্প না বাকারা  ক্রির বাকারা  ক্রির বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার ফজিলত ও বৈশিষ্ট্য তা'আউয় ও তাসমিয়ার হকুম  করমে মুকাজাআতের তাৎপর্য করমান ও ইসলামের পার্থক্য ত্ব ত্ব ক্রমান ও ইসলামের পার্থক্য ত্ব ত্ব ক্রমান ও ইসলামের কারাকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরামকেরে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহানই ইবাদতের উৎস ক্রমেন গাল না চেন্টা হযরত আধিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জন্মত ও জাহান্নমের বান্তবতা জন্মত র জাহান্ত ও জাহান্তের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ত জাহান্ত ও জাহান্তমের বান্তবতা জন্মত ত জাহান্তমের বান্তবতা জন্মত বান্তবতা সাহাব্য হয়নত আদিম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ১০৮ ক্রেলেভার পরিচয় ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | প্রখ্যাত্ মুফাসাসরানে কেরাম                                                                     | 8             |          |
| হিল্প না বাকারা  ক্রির বাকারা  ক্রির বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার ফজিলত ও বৈশিষ্ট্য তা'আউয় ও তাসমিয়ার হকুম  করমে মুকাজাআতের তাৎপর্য করমান ও ইসলামের পার্থক্য ত্ব ত্ব ক্রমান ও ইসলামের পার্থক্য ত্ব ত্ব ক্রমান ও ইসলামের কারাকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরামকেরে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহানই ইবাদতের উৎস ক্রমেন গাল না চেন্টা হযরত আধিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জন্মত ও জাহান্নমের বান্তবতা জন্মত র জাহান্ত ও জাহান্তের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ত জাহান্ত ও জাহান্তমের বান্তবতা জন্মত ত জাহান্তমের বান্তবতা জন্মত বান্তবতা সাহাব্য হয়নত আদিম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ১০৮ ক্রেলেভার পরিচয় ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | তাফসারে জালালাহন                                                                                | ·········· &c |          |
| হিল্প না বাকারা  ক্রির বাকারা  ক্রির বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার ফজিলত ও বৈশিষ্ট্য তা'আউয় ও তাসমিয়ার হকুম  করমে মুকাজাআতের তাৎপর্য করমান ও ইসলামের পার্থক্য ত্ব ত্ব ক্রমান ও ইসলামের পার্থক্য ত্ব ত্ব ক্রমান ও ইসলামের কারাকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরামকেরে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলতঃ সাহাবারে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহানই ইবাদতের উৎস ক্রমেন গাল না চেন্টা হযরত আধিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জন্মত ও জাহান্নমের বান্তবতা জন্মত র জাহান্ত ও জাহান্তের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ও জাহান্তামের বান্তবতা জন্মত ত জাহান্ত ও জাহান্তমের বান্তবতা জন্মত ত জাহান্তমের বান্তবতা জন্মত বান্তবতা সাহাব্য হয়নত আদিম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ১০৮ ক্রেলেভার পরিচয় ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | প্রথমাধের লেখক আল্লামা জালালুদ্দান সুয়্তা (র.)-এর জাবনা                                        |               |          |
| সুরা বাকারা  সূরা বাকারার নামকরণের কারণ পূরা বাকারার মজিলত ও বৈশিষ্টা তা'আউব ও তাসনিমারার হক্কম তা'আউব ও তাসনিমারার হক্কম তা'আউব ও তাসনিমারার হক্কম ত্বর মান্তর কারণ পূর্বির্বানের কারণ ত্বর ফুক্ম ত্বর মান্তর কারণ ক্বমানের আআতের তাৎপর্য ক্বমানের কারা ক্বমানের কারা ক্বিন না জাকাত কঠিন? ক্বমারের প্রকার মাহেরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য ক্বমারের রাজ্য কঠিন না জাকাত কঠিন? ক্বমেরের প্রকার মাহরান্ধিত ও পর্যাবৃতকরণের তাৎপর্য কিত্তবির্বাহিত্ব তাল্পর্য কিত্তবির্বাহিত্ব তাল্পর্য কিত্তবির্বাহিত্ব তাল্পর্য কিত্তবির ক্রাম সত্যের মান্তর্য তাল্পর্য কিত্তবির্বাহিত্ব তাল্পর্য কর্মন পাল না চেন্টা হয়রত আম্বিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি হয়রত আম্বিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি হয়রত আম্বিয়া (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ক্বেন্পতার পরিচয় মাটির কান্না মান্তর্যর পরিচয় ১৪২ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | াঘতায়াধের লেখক আল্লামা জালালুদ্দান মহল্লা (র.)-এর জাবনা                                        | ········· &   | ೦        |
| সূরা বাকারার নামকরণের কারণ সূরা বাকারার ফজিলত ও বৈশিষ্ট্য তা'আউয ও তাসমিয়ার হকুম ৬২ ১০ তা'আউয ও তাসমিয়ার হকুম ৬৪ বিসমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হকুম ৬৭ হরুফে মুকার্আনের অভ্য পরিচয় কর্মানের সংজ্ঞা ৭৪ ক্যমানের আত্ম পরিচয় কর্মানের সংজ্ঞা ৭৭ ক্যমান ও ইসলামের পার্থক্য ৩০ ক্যান্তর রকার মেহরেন্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরাম কেকোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহীদই ইবাদতের উৎস জয়াত ও জাহান্নামের বাঙ্ববতা হয়রত আহিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি হয়রত আহিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি হয়রত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ফেরেম্পতার করিয়য় ১০৬ হয়রত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ২০১ মাটির কান্না ১০১ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                           |               |          |
| ভা'আউয ও তাসমিয়ার হুকুম  এ১  এ১  - এর ফজিলতসমূহ  ঠিমমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হুকুম  হরুফে মুকান্তা'আতের তাৎপর্য  কুরানের আত্ম পরিচয়  কুমানের সংজ্ঞা  কুমানের গর্থক্য  কুফরের প্রকার  মোহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  কুফরের প্রকার  মাহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  কিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা  ৯৭  মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত?  সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি  তাওহীদই ইবাদতের উৎস  ভাওহীদই ইবাদতের উৎস  ভারাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  জান্তর চার অবস্থা  ১০৭  হযরত আদিম (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  জান্তর চার অবস্থা  ১০৪  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হেরেশতার পরিচয়  মাতির কান্না  ১৪২  আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | স্রা বাকারা                                                                                     |               | Ь        |
| ভা'আউয ও তাসমিয়ার হুকুম  এ১  এ১  - এর ফজিলতসমূহ  ঠিমমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হুকুম  হরুফে মুকান্তা'আতের তাৎপর্য  কুরানের আত্ম পরিচয়  কুমানের সংজ্ঞা  কুমানের গর্থক্য  কুফরের প্রকার  মোহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  কুফরের প্রকার  মাহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  কিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা  ৯৭  মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত?  সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি  তাওহীদই ইবাদতের উৎস  ভাওহীদই ইবাদতের উৎস  ভারাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  জান্তর চার অবস্থা  ১০৭  হযরত আদিম (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  জান্তর চার অবস্থা  ১০৪  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হেরেশতার পরিচয়  মাতির কান্না  ১৪২  আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | স্বা বাকাবার নামক্রবণের কারণ                                                                    | O)            | <b>h</b> |
| ভা'আউয ও তাসমিয়ার হুকুম  এ১  এ১  - এর ফজিলতসমূহ  ঠিমমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হুকুম  হরুফে মুকান্তা'আতের তাৎপর্য  কুরানের আত্ম পরিচয়  কুমানের সংজ্ঞা  কুমানের গর্থক্য  কুফরের প্রকার  মোহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  কুফরের প্রকার  মাহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  কিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা  ৯৭  মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত?  সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি  তাওহীদই ইবাদতের উৎস  ভাওহীদই ইবাদতের উৎস  ভারাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  জান্তর চার অবস্থা  ১০৭  হযরত আদিম (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  জান্তর চার অবস্থা  ১০৪  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হেরেশতার পরিচয়  মাতির কান্না  ১৪২  আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | সরা রাকারোর ফজিলতে ও বৈশিষ্ট্য                                                                  |               |          |
| ন্যা - এর ফজিলতসমূহ বিসমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হুকুম হরফে মুকান্তা আতের তাৎপর্য কুরুআনের আত্ম পরিচয় ক্রিমানের সংজ্ঞা ক্রমানের সংজ্ঞা ক্রমান ও ইসলামের পার্থক্য তাল্লির কঠিন না জাকাত কঠিন? কুফরের প্রকার মাহরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য কিমানত এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহাদই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা হযরত আহিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জান্লাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা ২০০ হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ফেরেশতার পরিচয় মাটির কান্না ১৪০ আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | তা ভাড়িয় ও তাসমিয়ার ক্রম                                                                     | الم           |          |
| বিসমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হুকুম হরুকে মুকান্তা আতের তাৎপর্য ক্রমানের আত্ম পরিচয় ক্রমানের সংজ্ঞা প্র ক্রমানের সংজ্ঞা প্র ক্রমানের পার্থক্য প্র ক্রমান ও ইসলামের পার্থক্য প্র ক্রমান জাকাত কঠিন? কুফরের প্রকার মাহরাঙ্কিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা ৯৭ নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা ৯৭ ন্যাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি ৩৪ইনিই ইবাদতের উৎস ডাওহীনই ইবাদতের উৎস ডাওহীনই ইবাদতের উৎস ডার্মাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা হযরত আম্বিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি ১২৩ জান্নাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা হযরত আদ্বম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ফেরেশতার পরিচয় ১৪০ আদ্বম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ্যা। -এর ফজিলতসমূহ                                                                              |               |          |
| ভ্রুফে মুকাপ্তা'আতের তাৎপর্য ক্রমানের আত্ম পরিচয়  সমানের সংজ্ঞা  সমানের সংজ্ঞা  ত্যাক্স কঠিন না জাকাত কঠিন? কুফরের প্রকার  মাহরাদ্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা  ৯৭  মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত?  সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি  তাওহীদই ইবাদতের উৎস  জমিন গোল না চেন্টা  হযরত আহিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  জান্নাত ও জাহন্নামের বাস্তবতা  হযরত আহিয়া (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম (আ.) ও জগতের করিল  ১৪০  মাটির কান্না  ১৪০  মাটির কান্না  ১৪০  মাটির কান্না  ১৪০                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                 |               |          |
| কুরআনের আত্ম পরিচয়  স্নীনের সংজ্ঞা  স্নীনের সংজ্ঞা  স্নীন ও ইসলামের পার্থক্য  কুফরের প্রকার  মোহরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা  মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত?  সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি  তাওহীদেই ইবাদতের উৎস  জমিন গোল না চেন্টা  হযরত আহিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  জান্নাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম ম্মান্ম বার্ডবতা  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম ম্মান্ম বার্ডবতা  হযরত আনম্বর নার্ডবতা  হযরত মান্ম মান্ম করণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ক্রমের মার্কার্কার্কাতের ভাৎপর্য                                                                | , LI          |          |
| স্কমানের সংজ্ঞা  সমান ও ইসলামের পার্থক্য  ট্যাক্স কঠিন না জাকাত কঠিন?  কুফরের প্রকার  মোহরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য  নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা  ৯৭  মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত?  সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি  তাওহাদই ইবাদতের উৎস  সাহাবায়ে কোনা চেন্টা  হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম কান্নামন বান্ধবতা  হযরত আদম কান্নামন বান্ধবতা  হযরত আদম নামকরণের কারণ  ১৪০  মাটির কান্না  ১৪০  আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | করডারের আত্ম পরিচয়                                                                             | 95            |          |
| স্থান ও ইসলামের পার্থক্য ট্যাক্স কঠিন না জাকাত কঠিন? কুফরের প্রকার মাহরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা ৯৭ মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহাদই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি হয়রত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জান্নাত ও জারান্নামের বাস্তবতা হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হযরত আদম কার্না হয়রত বান্ধান করেনের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                 |               |          |
| ট্যাক্স কঠিন না জাকাত কঠিন? কুফরের প্রকার মাহরান্ধিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা ৯৭ মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহাদই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি ৯২৩ জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ১৯৪ মাটির কান্না ১৪২ আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                 |               |          |
| নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহীদেই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা ২১৯ হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি ১২৩ জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা ২৩৭ হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ২০৪ মাটির কান্না ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | िराख कठिन ना छाकां कर्किन                                                                       | h             |          |
| নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহীদেই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা ২১৯ হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি ১২৩ জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা ২৩৭ হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ২০৪ মাটির কান্না ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ত্যার বাংলা বাংলা ব্যক্তির                                                                      |               |          |
| নিফাক-এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? সাহাবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহীদেই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা ২১৯ হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি ১২৩ জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা ২৩৭ হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ২০৪ মাটির কান্না ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | भूभपत्रत्र भूभात<br>ज्ञानमञ्जूष्टिक ५ श्रवीयक्रकरार्ध्य कार्श्य                                 |               |          |
| সহিবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহীদই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি মাটির কান্না ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ভোগেলিক ও পানুস্থান্ত বাখা                                                                      | 30            |          |
| সহিবায়ে কেরাম সত্যের মাপকাঠি তাওহীদই ইবাদতের উৎস জমিন গোল না চেন্টা হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি মাটির কান্না ১৪০ মাটির কান্না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ार्याप-वर्ष य्याप्रमुब्द्रिय पार्या                                                             |               |          |
| তাওহাঁদই ইবাদতের উৎস  জমিন গোল না চেন্টা  হযরত আঘিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  ১২৩ জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  জগতের চার অবস্থা  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  মাটির কান্না  ১৪২ আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | भूगायपत्रा गर्यायाद्य एक्यायर्थर एक्या मुहिर्ड जार्यस्य रगेड?                                   | 300           |          |
| জমিন গোল না চেন্টা  হযরত আহিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি  ১২৩ জান্নাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা  জগতের চার অবস্থা  হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি  ফেরেশতার পরিচয়  মাটির কান্না  ১৪২ আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | শাব্যাদের দেখাৰ পতে)য় ৰা পণাত                                                                  |               |          |
| হযরত অম্বিয়া (আ.)-এর অলৌকিক ঘটনাবলি ১২৩<br>জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা ১২৮<br>জগতের চার অবস্থা ১৩৭<br>হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ১৩৮<br>ফ্রেশতার পরিচয় ১৪০<br>মাটির কানা ১৪২                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                 |               |          |
| জানাত ও জাহান্নামের বাস্তবতা জগতের চার অবস্থা হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ফেরেশতার পরিচয় মাটির কান্না অদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | আপে গোপা পা ৫০°০।<br>ক্যাব্রু আদিয়া (আ ) ্বে অলৌকিক সাক্রাবলি                                  |               |          |
| জগতের চার অবস্থা হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ফেরেশতার পরিচয় মাটির কান্না আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                 |               |          |
| হযরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি ১৩৮<br>ফেরেশতার পরিচয় ১৪০<br>মাটির কান্না ১৪০<br>আদম নামকরণের কারণ ১৪৫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | জগতের চার অবস্থা                                                                                | 75            |          |
| ফেরেশতার পারচয়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | হয়রত আদম (আ ) ও জগতের সঙ্কি                                                                    | 1/91          |          |
| মাটির কারা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ফেরেশতার পরিচয়                                                                                 |               |          |
| আদম নামকরণের কারণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                 |               |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                 |               |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                 |               |          |

| বিষয়                                                                                                                      | পৃষ্ঠা                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| শয়তানি যুক্তি ও ফিকহ সম্বন্ধীয় যুক্তির পার্থক্য                                                                          | ১৪৯                      |
| বোকাদেব বেহেশত                                                                                                             | 1/28                     |
| বনী ইসরাঈলের ঐতিহাসিক পরিচয়                                                                                               | 1/40                     |
| ঈসালে ছওয়াবের উপলক্ষে খতমে কুরআনের বিনিময়ে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ নেই<br>কুর্আন শিখিয়ে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ | ১৬২                      |
| কুরুআন শি্থিয়ে পা্রিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ                                                                               | ১৬২                      |
| বনী ইসরাঈলের ঐতিহাসিক যাত্রা                                                                                               | ১৭৩                      |
| হ্যরত মৃসা (আ.)-এর তাওরাত প্রাপ্তি ও তাঁর অনুসারীদের ভ্রষ্টতা                                                              | ১৭৫                      |
| তীহ প্রান্তবের ঘর্টনা                                                                                                      |                          |
| ইহুদিদের লাঞ্ছনা                                                                                                           |                          |
| আকৃতি রূপান্তরের ঘটনা<br>শরিয়তের দৃষ্টিতে হীলা                                                                            | ۲۶۹۱                     |
| পাথরের শ্রেণিবিন্যাস ও ক্রিয়া                                                                                             | 225<br>225               |
| আখিরাতে নাজাত লাভের মূলনীতি                                                                                                | 226                      |
| মৃত্যু কামনা করার শরয়ী বিধান                                                                                              | ২৪৮                      |
| যাদুবিদ্যা ও ইহুদি সম্প্রদায়                                                                                              | 3/40                     |
| যাদুবিদ্যা ও মু'জিযার মধ্যে পার্থক্য                                                                                       | 3,50                     |
| ্রত্ত্বিধের ব্যবস্থাপত্রের ন্যায় বিধানাবলির মধ্যেও পরিবর্তন আবশ্যক                                                        | ২৭৯                      |
| বর্তমান মসলমানদের কাদা ছডাছডি অবস্তা                                                                                       | ২৮৮                      |
| মসজিদে তালা লাগানো                                                                                                         | ২৯১                      |
| কিবলা নিয়ে বিতর্ক                                                                                                         | ২৯৩                      |
| কা'বা পূজা ও মূর্তি পূজার মধ্যে পার্থক্য                                                                                   | ২৯৫                      |
| হিংসুটে লোক্দের অযথা বিতর্ক                                                                                                |                          |
| হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পরীক্ষা                                                                                               | ৩১০                      |
| পয়গম্বরগণ (আ.)-এর ইসমত বা নিষ্পাপতা                                                                                       | ৩১০                      |
| হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া এবং এর সত্যায়ন                                                                                 | <b>৫</b> ১৩              |
| কা'বা নির্মাণের ইতিহাস                                                                                                     | ৩২০                      |
| । पिठीय शाता الجزء الثاني                                                                                                  |                          |
| [                                                                                                                          |                          |
| [৩৩৫–৫২৮]                                                                                                                  |                          |
| কিবলা পরিবর্তন ও অমুসলিমদের আপত্তি                                                                                         | ৩৩৬                      |
| কিবলা পরিবর্তনের ইতিহাস                                                                                                    | <i>ం</i> 85              |
| ইুবাদত ও কল্যাণুকর কাজ দ্রুত সম্পাদন করা উচিত                                                                              | ৩৫০                      |
| জিকিরের তাৎপর্য                                                                                                            |                          |
| ধৈর্য ও নামাজ যাবুতীয় সংকুটের প্রতিকার                                                                                    |                          |
| আলমে ব্রয়খে নবী এবং শহীদগণের হায়াত                                                                                       | <b>৩</b> ৫৮              |
| ওমরার বিধান                                                                                                                |                          |
| লা নতের বিধান                                                                                                              |                          |
| হালাল আহারের গুরুত্ব                                                                                                       |                          |
| দিক পূজার রহস্য                                                                                                            |                          |
| কিসাস জীবনের নিরাপত্তা বিধান করে<br>সিয়ামের বিধান                                                                         |                          |
| ার্গামের বিধান<br>চাঁদ দেখার মাসআলা                                                                                        |                          |
| শ্বিয়ানের দ্বিত্তিক সাদ্ধ ও সৌর হিসেবের গুরুত্ত                                                                           | 87/2                     |
| শরিয়তের দৃষ্টিতে চান্দ্র ও সৌর হিসেবের গুরুত্ববিদ'আতের মূল ভিত্তি                                                         | 828                      |
| হজ ও ওমরা একত্রে আদায় করার বিধান                                                                                          | 801                      |
| হজ আদ্যপান্ত আত্মার পরিশুদ্ধির অপূর্ব ব্যবস্থা                                                                             |                          |
| ইসলাম একটি পূর্ণাঙ্গ জীবন দর্শন                                                                                            | 869                      |
| জিহাদের বিধান                                                                                                              | ৪৭৩                      |
| মদ ও জুয়া দ্বারা সামাজিক ক্ষতি                                                                                            | 896                      |
| এতিমের সম্পদ ব্যয় নির্বাহের পদ্ধতি                                                                                        |                          |
|                                                                                                                            | 800                      |
| বিধর্মী ও মুশরিক নারী-পুরুষকে বিবাহ সম্পর্কীয় বিধান                                                                       | 8৮০<br>৪৮২               |
| বিধর্মী ও মুশরিক নারী-পুরুষকে বিবাহ সম্পর্কীয় বিধান<br>হায়েজের বিধান                                                     | ৪৮২<br>৪৮৩               |
| বিধর্মী ও মুশরিক নারী-পুরুষকে বিবাহ সম্পর্কীয় বিধান                                                                       | ৪৮২<br>৪৮৩<br>৪৮৮        |
| বিধর্মী ও মুশরিক নারী-পুরুষকে বিবাহ সম্পর্কীয় বিধান<br>হায়েজের বিধান                                                     | ৪৮২<br>৪৮৩<br>৪৮৮<br>৪৮৯ |

| াব্যয়                                                                                                                                                      | পৃষ্ঠা            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| তালাক প্রদান পদ্ধতি                                                                                                                                         | ৪৯৮               |
| হিল্লা বিয়ের বিধান                                                                                                                                         | ৫০১               |
| স্ভানদের স্তন্য দানের বিধান                                                                                                                                 | ८०५               |
| বিধবার ইন্দত কাল                                                                                                                                            | ৫০৮               |
| ইসলামে বিধবা নারীর মর্যাদা <u></u>                                                                                                                          | ৫১৬               |
| ं ११ ं । । । रहाहीय श्राप्त                                                                                                                                 |                   |
| الجرء الثالث : তৃতীয় পারা                                                                                                                                  |                   |
| [৫২৯–৬৭২]                                                                                                                                                   |                   |
| নবীগণের মধ্যে পারস্পরিক মর্যাদার তারতম্য                                                                                                                    | <i>ው</i>          |
|                                                                                                                                                             | ৫৩৬               |
| হযরুত উয়াইর (আ.) সম্পর্কে পবিত্র কুরআনের বর্ণনা                                                                                                            | ሳጸሱ               |
| উশরী ভূমির বিধান                                                                                                                                            | ፈንን               |
| মানতের বিধান                                                                                                                                                |                   |
| সুদের আলোচনা                                                                                                                                                | ৫৬৭               |
| ব্যবসা ও সুদের নীতিগত পার্থক্য                                                                                                                              | ৫৬৯               |
| সুদের অর্থনৈতিক ক্ষতি                                                                                                                                       | ৫৭০               |
| সুদের শাস্তি                                                                                                                                                | ¢98               |
|                                                                                                                                                             | _                 |
| সূরা আলে ইমরান                                                                                                                                              | ৫৮৭               |
|                                                                                                                                                             |                   |
| তাওরাত ও ইঞ্জিলের ঐতিহাসিক পটভূমি<br>মুহ্কাম ও মুতাশাবিহ আয়াত এবং নাজরান খ্রিষ্টান দল<br>কাফের সম্প্রদায় জ্বাহান্নামের ইন্ধন : ধনসম্পদ সেদিন কাজে আসবে না | ০৫১               |
| মুহ্কাম ও মুতাশাবিহ আয়াত এবং নাজরান খ্রিষ্ঠান দল                                                                                                           | የ৯8               |
| কাফের সম্প্রদায় জাহানামের হন্ধন : ধনসম্পদ সোদন কাজে আসবে না                                                                                                | ሪቃኦ               |
| ইহুদিরা তাদের ধর্মীয় গ্রন্থেরও অনুসরণ করে না                                                                                                               | ৬১০               |
| মানবজাতির শ্রেষ্ঠত্ব এবং ইবরাহীমী বংশধারার ইতিবৃত্ত                                                                                                         | ৬১৮               |
| বিবি মরিয়মের লালনপালন এবং তাঁর ইবাদত-বন্দেগী                                                                                                               | ৬২১               |
| বিবি মরিয়মের মাহাত্ম্য ও শ্রেষ্ঠত্ব                                                                                                                        | ७२०               |
| নবীগণের জ্ঞানের মূল উৎস ওহী                                                                                                                                 | ७२५               |
| হযরত ঈসা মসাংহর গুণাবাল<br>হযরত ঈসা (আ.)-এর মু'জিয়া                                                                                                        |                   |
| হ্যরত ঈসা (আ.)-এর বুরুজ্বা<br>হযরত ঈসা (আ.)-এর বিরুদ্ধে ইহুদিদের ষড়যন্ত্র                                                                                  |                   |
| ্বর্ম স্পা (আ.)-এর বিশ্লুরে স্থাপদের বড়বত্ত্র ——————————————————————————————————                                                                           |                   |
| হযরত ঈসা (আ.) জীবিত না মৃত                                                                                                                                  | 700               |
| ইহুদি জাতির প্রতি দুনিয়ার শাস্তি                                                                                                                           | 1100              |
| মুবাহালার পটভূমি                                                                                                                                            |                   |
| দাওয়াতের এক গুরুত্বপূর্ণ নীতি                                                                                                                              | ৬৫১               |
| 1 <del>- 5)</del>                                                                                                                                           | ৬ <b>৭</b> ০      |
| মুরতাদের তওবা গ্রহণযোগ্য                                                                                                                                    | ৬৭১               |
|                                                                                                                                                             | ح; ت              |
| । চতুর্থ পারা                                                                                                                                               |                   |
|                                                                                                                                                             |                   |
| [৬৭৩–৭৯৪]                                                                                                                                                   |                   |
| বেকার ও নিজের অপ্রয়োজনীয় বস্তু দান করার মধ্যেও ছওয়াব রয়েছে                                                                                              | <sub>1</sub> 59.5 |
| বা সাইটিকা রোগের চিকিৎসা                                                                                                                                    | hab               |
| বায়তুল্লাহ্ নির্মাণের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস                                                                                                                     | いんよう              |
| কা'বা শরীফের ফজিলত                                                                                                                                          | (h)m(9            |
| তাকওয়ার হক পালন কি রহিত?                                                                                                                                   | いかる               |
| আল্লাহর রশির ব্যাখ্যা                                                                                                                                       | いかつ               |
| কালো চেহারা ও সাদা চেহারাবিশিষ্ট কারা হবে?                                                                                                                  | ଜଜଧ               |
| <b>७</b> ट्म युक्ष                                                                                                                                          | 927               |
| বদর যদ্ধের সারমর্ম ও এর গুরুত্                                                                                                                              | 936               |
| বদর যুদ্ধের সারমর্ম ও এর গুরুত্ব<br>সুদ্দের চারিত্রিকু ও অর্থনৈতিক অনিষ্ট                                                                                   | 930               |
| কতিপয় সাহাবীর ইহকাল কামনার অর্থ<br>গাযওয়ায়ে হামরাউল আসাদের সংক্ষিপ্ত ঘটনা                                                                                | ৭৩২               |
| গাযওয়ায়ে হামরাউল আসাদের সংক্ষিপ্ত ঘটনা                                                                                                                    | 988               |

#### বিষয় পৃষ্ঠা গাযওয়ায়ে বদরে সুগরা 98% আসমান ও জমিন সৃষ্টির উদ্দেশ্য ..... 966 ছবরের অর্থ ও প্রকারভেদ ৭৬২ সূরা নিসা 960 ৭৬৭ বহু বিবাহ ও পবিত্র ইসলাম ৭৬৮ এক মুহিলার একাধিক স্বামী গ্রহণ নিষিদ্ধ হওয়ার কারণ -----৭৬৯ বিশ্বনবী ও বহু বিবাহ 990 উত্তরাধিকার বিধান 999 স্বামী স্ত্রীর ওয়ারিশী স্বত্ব **የ**৮১ সমকমিতার বিধান **ዓ**৮৫ দ্ধ পানের সময়সীমা ৭৯২ الجزء الخامس : পঞ্চম পারা [986-820] বিবাহের শর্তাবলি ------ባል৮ নিকাহে মুতা বা সাময়িক বিবাহ হারাম হওয়ার কারণ মৃতা ও শিয়া সম্প্রদায় কবীরা ও সগীরা গুনাহের সংজ্ঞা কবীরা গুনাহের সংখ্যা pop একটি গুরুত্বপূর্ণ চারিত্রিক নির্দেশনা নারীর উপর প্রক্রের শ্রেষ্ঠত্ব ..... 670 ইসলামে নারীর অধিকার 670 অবাধ্য স্ত্রী ও তার সংশোধনের পদ্ধতি ₽\$8 তায়াম্মমের বিধান ও এ উন্মতের বিশেষ বৈশিষ্ট্য ..... ৮২১ ইহুদিদের গুমরাহীর ব্যাখ্যা ৮২৩ জিবত ও তাগুতের ব্যাখ্যা ৮৩০ ইজতিহাদ ও কিয়াসের প্রমাণ ৮৩৭ **b**88 উড়ো কথা প্রচার করা মারাত্মক গুনাহ ও ফেতনার কারণ **৮৫৫** হত্যার প্রকার ও তার শরয়ী বিধান ৮৬৫ দিয়ত কি? ৮৬৭ কতলের কাফফারায় মু'মিন গোলাম আজাদ করার রহস্য ৮৬৮ রক্তপণের ওয়ারিশদের অংশীদারিত্ব ঘটনা তদন্ত না করে সিদ্ধান্ত নেওয়া বৈধ নয় b90 ুকবলার অনুসারীকে কাফের না বলার তাৎপর্য -------দীন ও ঈমান বাঁচানোর জন্য হিজরত করা ফরজ 696 বর্তমানে হিজরতের বিধান ৮৭৮ কসরের বিধান ppo শক্র আক্রমণের আশক্ষা দেখা দিলে সালাতের নিয়ম **७७७** সালাতুল খাওফের বিভিন্ন পদ্ধতি চচত তওবার তাৎপর্য ৮৯১ কুরআন ও সুনাহর তাৎপর্য ৮৯২ ইজমা মানা ফরজ শিরক মানুষকে চরম গুমরাহীতে ফেলে দেয় ৮৯৬ এতিম মেয়েদের বিধান ৯০২ প্রাতম মেরেন্স । বন্দ প্রাক ইসলামি আরবে নারী, শিশু ও এতিম দাম্পত্য জীবন সম্পর্কে কতিপয় পথনির্দেশ খোদাতীতি ও আথেরাতের প্রতি বিশ্বাসই বিশ্বশান্তির চাবিকাঠি ୯୦୯ 200 777 মুনাফুকী কুরে মুক্তি পাওুয়া যাবে না 846 কুফ্রির প্রতি মৌন সম্ভিও কৃফরি 274 মুনাফিকদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন মুনাফিকী **ह**देह

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِبْمِ

# ওহী ও আসমানি কিতাব

জ্ঞান লাভের ভিনটি যাধ্যম: জীবনযাত্রার অপরিহার্য জ্ঞান আহরণের জন্য মানুষ আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে তিনটি সূত্র ও উপায় প্রাপ্ত হয়েছে। তন্মধ্যে বাহ্যিক ও প্রাথমিক সূত্র হচ্ছে اَلْكُوْاسُ الْخَنْسَةُ বা পঞ্চ ইন্দ্রিয় । দ্বিতীয় সূত্র اَلْكَوْاسُ الْخَنْسَةُ মানুষের বিবেক-বৃদ্ধি, চিন্তা গবেষণা ও বিচার বিবেচনা। তৃতীয় সূত্র 🚅 🗓 ওহী।

ইন্দ্রিয় শক্তি হলো ৫টি। যথা- চক্ষু, কর্ণ, জিহ্বা ত্বক ও নাসিকা। এগুলো দ্বারা মানুষ নিকটস্থ ধরা-ছোঁয়া ব্যাপারগুলো অনুভব করে। ইন্দ্রিয়ের আওতা বহির্ভূত জিনিস সম্পর্কে জানতে হলে তাকে বিবেক ব্যবহার করতে হয়। এ বিবেকও নির্ধারিত একটি সীমানা পর্যন্ত কাজ দেয়। সেই সীমানার উর্ধ্বে অবস্থিত কোনো তথ্য জানার কাজে বিবেক ব্যর্থ। ইন্দ্রিয় ও বিবেক যেখানে সঠিক সিদ্ধান্ত দিতে ব্যর্থ, সেখানে মানুষকে নিশ্চিত ধারণা প্রদান করে ওহী।

মোটকথা, জ্ঞান আহরণের উপরিউক্ত তিনটি মাধ্যম যেমন পর্যায়ক্রমে বিন্যস্ত, তেমনি নিজ নিজ পরিমণ্ডলে সীমিত।

যেমন- কারো সম্মুখে যদি একজন লোক উপবিষ্ট থাকে, তবে তাকে দেখে সে দৃষ্টিশক্তির মাধ্যমে লোকটির আকৃতি, গঠন, রং, রূপ ইত্যাদি বলে দিতে পারে। ইন্দ্রিয় শক্তির ব্যবহারই এখানে যথেষ্ট। কিন্তু নিশ্চয় লোকটির একজন সৃষ্টিকর্তা রয়েছে, সৃষ্টিকারী ব্যতিরেকে কোনো সৃষ্টির অস্তিত্ব হতে পারে না; এ জাতীয় তথ্য সে ইন্দ্রিয় শক্তির দারা জানতে সক্ষম নয়; বরং তা বিবেকের দারা উপলব্ধি করে। আবার তার সেই সৃষ্টিকর্তা তাকে কেন, কি উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করেছেন? তিনি তার নিকট থেকে কোন কাজ পছন্দ করেন আর কোনটি পছন্দ করেন না; এ সকল প্রশ্নের সঠিক জবাব বিবেক দারাও অর্জন করা যায় না। অথচ মানুষ নিজের জীবনকে সফল ও সুচারুরূপে পরিচালনার জন্য এসব প্রশ্নের সদুত্তর জানা এবং সে মুতাবেক **জ্বিন্দেগী পরিচালনা করা আবশ্যক। কোনো সন্দেহ নেই**, ওহী হলো জ্ঞানার্জনের সেই উচ্চতম মাধ্যম, যা মানুষের এ **অনিবার্য প্রয়োজনকে পূরণ করে এবং বিবেকের সীমানা থেকে উর্ধ্বে অবস্থিত প্রশাবলির সুষ্ঠু সমাধান দিয়ে থাকে।** 

একদিকে যেমন ইন্দ্রিয় এবং বিবেক নির্দিষ্ট পরিমণ্ডলে সীমিত, অপরদিকে জ্ঞানের এ সূত্রদ্বয় সর্বদা নির্ভুল ও অভ্রান্ত সিদ্ধান্ত দিতে অক্ষম। অনেক সময় এরা মানুষকে নিতান্ত ভুল ও অবান্তব তথ্য পরিবেশন করে কখনো প্রতারিতও করে। যেমন-রোগাক্রান্ত ব্যক্তির মুখে স্বাদের বস্তু বিস্বাদ মনে হয়। এমনিভাবে দ্রুত গতিশীল গাড়ির আরোহীর দৃষ্টি প্রতারিত হয়। ফলে দুই পার্শ্বের স্থায়ী দণ্ডায়মান দৃশ্যাবলি দুরন্ত গতিতে ধাবমান বলে অনুভূত হয়। আর চলত্ত জাহাজ মনে হয় স্থির দণ্ডায়মান। এখানে মানুষের ইন্দ্রিয় তাকে প্রতারিত করছে। বিবেকের ব্যাপারটিও তদ্রপ। তাইতো আধুনিক দার্শনিক চিম্ভাধারা ও মতাদর্শ এক্ষেত্রে চরমভাবে দুর্দশাগ্রন্ত। এর কারণ হলো সঠিক সিদ্ধান্ত প্রদানে মানবীয় বিবেকের ক্রটিগ্রন্ততা। কাজেই জীবনের সর্বাঙ্গীন সফলতা ও কল্যাণে ইন্দ্রিয় ও বিবেকের উর্ধ্বে আরো এমন একটি জ্ঞানসূত্র আবশ্যক যা মানুষকে নিচিত ধারণা প্রদান করবে। বলা বাহুল্য, বিবেকের চেয়েও উচ্চশক্তি সম্পন্ন এবং নিশ্চিত জ্ঞান প্রদানকারী সেই মাধ্যমটি হলো ওহী। ওহীর আলোকে মানুষ জীবনে সফলতার প্রয়োজনীয় বিষয়ে নিষ্ঠিত জ্ঞান লাভ করে থাকে।

#### ওহী শব্দের বিশ্লেষণ:

ওহীর আভিধানিক অর্থ : 🔑 [ওহী] শব্দটি আভিধানিকভাবে বিভিন্ন অর্থের জন্য ব্যবহৃত হয়ে থাকে। ইঙ্গিত করা, লিখন, পৌছানো, কারো মনে কোনো কথা জাগ্রত করে দেওয়া, নিঃশব্দে কথা বলা এবং অন্যকে কোনো কথা বলা ও নির্দেশ করা ইত্যাদি সবই ওহী শব্দের আভিধানিক **অর্থের অন্তর্ভুক্ত। –[আল মু'জামুল** ওয়াসীত : ১০১৮]

আল্লামা কিসায়ী (র.) আরবদের একটি প্রবাদের উদ্ধৃতি দিয়ে বলেন-

يُفَالُ وَحَيْثُ اِلَيْهِ بِالْكَلَامِ اِذَا تَكُلَّمْتَ بِكَلَامٍ تُخْفِيْهِ مِنْ غَيْرِهِ.
عال عَامِهُ عَامِهُ عَامِهُ عَالَهُ وَحَيْثُ اِلَيْهِ بِالْكَلَامِ عَالَاهِ عَامَةُ عَامِهُ عَالْكُلامِ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَامَةً وَخَيْثُ اِلَيْهِ بِالْكَلامِ عَالَمَ عَالَمَ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْهُ إِلَيْكُومِ بِالْكَلامِ عَالَمُ عَلَيْهُ عِلَى عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلْكُلامِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ إِلْكُلامِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلَا لَكُلامِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عِلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ থেকে গোপন করে পেশ করছ।

**তাফসাঁরে জালালাইন আরবি–বাংলা** 

অভিধান বিশারদ আবৃ ইসহাক বলেন -ওহী শব্দের সকল প্রয়োগের মধ্যে মৌলিকভাবে যে অর্থটি বিদ্যমান, তাহলোল عَـُـرُمُ فِيْ خَفَارٍ অর্থাৎ অন্যদের শোনা থেকে গোপন রেখে কাউকে কোনো কিছু বলে দেওয়া। আল্লামা শাক্ষীর আহমদ উসমানী (র.) ওহী শব্দের সারনির্যাস ব্যাখ্যা করে বলেন- অভিধানে ওহী শব্দের প্রসিদ্ধ অর্থ হ

আল্লামা শাব্দীর আহমদ উসমানী (র.) ওহী শব্দের সারনির্যাস ব্যাখ্যা করে বলেন- অভিধানে ওহী শব্দের প্রসিদ্ধ অর্থ হলো الْإِعْلَامُ الْخَفِيْلُ অর্থাৎ গোপনভাবে জানানো।

এ অর্থের সাথে আরো একটি বিশেষণ যুক্ত করে ইবনুল কায়্যিম (র.) বলেন مُوَالْإِعْلَامُ الْخَفِيِّ السَّرِيْعُ السَّرِيْعُ ( هَوَالْإِعْلَامُ الْخَفِيِّ السَّرِيْعُ السَّرِيْعُ ( هَا مَا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ السَّرِيْعُ السَّرِيْعُ ( هَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعُلَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَمُ اللَّهُ اللَّ

এতে বুঝা গেল আভিধানিকভাবে ওহী শব্দের অর্থের মধ্যে তিনটি গুণ থাকা আবশ্যক। ১. ইঙ্গিত ২. দ্রুতগতি ও ৩.

ইঙ্গিত অর্থ কোনো জিনিসকে সংক্ষেপে বুঝিয়ে দেওয়া। এটি কখনো বিচ্ছিন্ন এক বা একাধিক অক্ষরের প্রয়োগে হতে পারে। যেমন— বি. এ. এম. এ. ইত্যাদি বলে দীর্ঘ কথা বুঝানো হয়। তেমনি হাত, চোখ ঠোঁট ইত্যাদি অঙ্গ প্রত্যঙ্গের বিশেষ ব্যবহার দ্বারাও হতে পারে। নবীগণ আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে ইঙ্গিত লাভ করেন এবং সে ইঙ্গিতের সঠিক অর্থ উপলব্ধি করে তা কথা ও কাজ বাস্তবায়ন করেন।

ওহী শব্দের আবশ্যকীয় দ্বিতীয় গুণ হলো দ্রুতগতি সম্পন্ন হওয়া। এ থেকে নবীগণের ওহীর তাৎপর্য অনুমান করা যায়। কারণ তাদের ওহীগুলো দ্রুতগতিতে অবতীর্ণ হতো।

হ্যরত শায়খ আকবর (র.) বলেন- নবী-রাস্লগণের উপর যখন ওহী অবতীর্ণ হতো, তখন তারা একই সময়ে ওহী মুখস্থকরণ, পূর্ণ উপলব্ধি-হৃদয়ঙ্গমকরণ এবং তা অন্যকে বুঝানোর উপযুক্ত ব্যাখ্যা ইত্যাদি সবকিছু একত্রে লাভ করতেন। ওহীর অর্থের তৃতীয় বৈশিষ্ট্য গোপনীয়তা। অর্থাৎ একটি ইঙ্গিত বিদ্যমান থাকবে, তবে তা অন্যদের দৃষ্টির আওতায় আসবে। নবীগণের ওহীতে এ বিশেষত্ব রয়েছে। কারণ ওহীর ব্যাপারটি কেবল নবী রাস্লগণই শুনতেন বা দেখতেন। অথচ পাশে বসা অন্য কেউ নবীর উপর ওহী অবতীর্ণ হচ্ছে বলে অনুভব করলেও বাস্তবে তিনি কিছুই শুনতেন না বা দেখতেন না। -[ফ্জলুলবারী, শরহে সহীহ বুখারী, খ. ১ম. প. ১২৯]

আল কুরআনে ওহী শব্দের ব্যবহার : পবিত্র কুরআন 🚓 শব্দটি বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যথা-

২. মনের অভ্যন্তরে কোনো কথা জাগ্রত করে দেওয়ার অর্থে। যেমন–

رِاذْ أَوْحَيْثُ إِلَى الْحَوَارِيِّيْنَ أَنْ أُمِنْوْ بِيْ وَبِرَسُولِيْ قَالُواْ أَمَنَّا وَاشْهَدْ بِمَانَّنَا مُسْلِمُونَ.

অর্থাৎ আরো শ্বরণ কর যখন আমি হাওয়ারীদেরকে এ প্রেরণা [ওহী] দিয়েছিলাম যে, তোমরা আমার প্রতি ও আমার রাসূলের প্রতি ঈমান আন। তারা বলেছিল- আমরা ঈমান আনলাম এবং তুমি সাক্ষী থাক যে আমরা আত্মসম্পর্ণকারী।

—[সুরা মায়েদা: ১১১]

৩. জানিয়ে দেওয়ার অর্থে যেমন–

اِذْ يُوْجِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلْئِكَةِ إَنِّى مَعَكُمْ فَتَيِّتُوا الَّذِينَ أَمَنُوا سَالُقِى فِى قُلُوبِ الَّذِينَ كَفُرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الْاَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ .

অর্থাৎ স্মরণ যখন কর তোমার প্রতিপালক ফেরেশতাদেরকে জানিয়ে [ওহী] দেন যে, আমি তোমাদের সাথে আছি। সূতরাং মুমিনগণকে অবিচলিত রাখ, যারা কুফরী করে আমি তাদের মনে ভীতির সঙ্কার করব। সূতরাং তাদের কাঁধে ও সর্বাঙ্গে আঘাত কর।

৪. কোনো জিনিসের প্রতি দ্রুত ইঙ্গিত করার অর্থে। যেমন-

نَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِيحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا .

অর্থাৎ অতঃপর সে কক্ষ থেকে বের হয়ে তার সম্প্রদায়ের নিকট আস এবং দ্রুত ইঙ্গিত [ওহী] করল, তারা যেন সকাল সন্ধ্যায় আল্লাহর মহিমা ঘোষণা করে। –[সূরা মারইয়াম : ১১]

৫. চুপিসারে কথা বলা ও প্ররোচনাদানের অর্থে। যেমন–

وَكُذْلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا شَلِطِيْنَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ يُوْجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرَفَ الْقَوْلِ عُرُورًا .

অর্থাৎ এভাবে আমি মানুষ ও জিনদের মধ্যে শয়তানদেরকে প্রত্যেক নবীর শক্র বানিয়েছি। প্রতারণার উদ্দেশ্যে তাদের একে অন্যকে চকমপ্রদ বাক্য দ্বারা প্ররোচিত [ওহী] করে। -[সূরা আনআম : ১১২]

**ওহী শব্দের প্রয়োগ ও ব্যবহারের ব্যাপকতা** : ওহী শব্দটি প্রয়োগ ও ব্যবহারের ক্ষেত্রেও এ ব্যাপকতা লক্ষণীয় ।

১. আভিধানিকভাবে ওহী শব্দটির প্রয়োগ শয়তানের জন্যও করা হয়েছে । যেমন-

অর্থাৎ শয়তান তাদের বন্ধুদেরকে তোমাদের সাথে বিবাদ করতে প্ররোচনা [ওহী] দেয়। যদি তোমরা তাদের কথমত চল, তবে তোমরা অবশ্যই মুশরিক হবে। -[সূরা আন আম : ১২১]

- ২. শরিয়তের দৃষ্টিতে গায়রে মুকাল্লাফ বা যার উপর শরিয়ত কার্যকর নয়, এমন প্রাণীর দিকেও ওহী শব্দের নিসবত করা হয়েছে। যেমন- وَٱوْحٰى رَبُّكَ اِلَى النَّاعْلِ ٱنِ اتَّخِذِيْ –থ্যাত বিয়ার প্রতিপালক মৌমাছিকে যা একটি গায়রে মুকাল্লাফ প্রাণী] তার অন্তরে ইঙ্গিত দ্বারা নির্দেশ দেন যে, তুমি গৃহ নির্মাণ কর পাহাড়ের বৃক্ষে এবং মানুষ যে গৃহ নির্মাণ করে তাতে। –[সূরা নাহল : ৬৮]
- ৩. কখনো কখনো এমন ব্যক্তি যে শ্রিয়তের দৃষ্টিতে মুকাল্লাফ তবে নবী নয়, তার দিকেও ওহী শব্দের নিসবত করা रसिर । रयमन अपित क्यें مَا يُرْخَيُ مَا يُرْخَعُ مَا يُرْخَعَى - रसिर । रयमन দিয়েছিলাম যা নির্দেশ করার। -[সুরা ত্বাহা : ৩৮]
- 8. কখনো তথুমাত্র নবীদের জন্য ওহী শব্দের প্রয়োগ করা হয়েছে। যেমন وَمَا كَانَ لِبَشَرِ اَنْ يُكَلِّمَهُ اللّٰهُ إِلَّا وَحْبًا اَوْ مِنْ অর্থাৎ মানুষের এমন মর্যাদা নেই যে, আল্লাহ তার সাথে কথা বলবেন, ওহীর মাধ্যম ব্যতিরেকে বা পর্দার অন্তরাল ব্যতিরেকে বা এমন দৃত প্রেরণ ব্যতিরেকে যে দৃত তাঁরই অনুমতিক্রমে, তিনি যা চান তা ব্যক্ত করেন। -[সুরা শূরা : ৫১]

মোটকথা, অর্থ ও প্রয়োগ উভয় দিক থেকে ওহী শব্দের মধ্যে ব্যাপকতা আছে। কিন্তু অভিধান বিষয়ের পণ্ডিতগণ বলেন, এগুলোর মধ্যে মূল অর্থটি হলো অন্যের অলক্ষ্যে চুপিসারে কোনো কথা বলা।

-[উলুমুল কুরআন : আল্লামা ইসহাক ফরিদী সম্পাদিত পূ. ৫৮, ৫৯]

**ওহীর পরিভাষিক অর্থ : هُوَ كَلَامُ اللَّهِ الْمُنَزَّلُ عَلَى نَبِيَ مِنْ اَنْبِيَائِم** আপাৎ আল্লাহ তা আলার সেই কালামকে ওহী বলে যা তার নবীগণের প্রতি অবতীর্ণ করা হয়েছে। —[উমদাতুলকারী লি শরহি সহীহ আল বুখারী, খ. ১ পৃ. ১৮]

আল্লামা তকী উসমানী [দা. বা.] ওহীর সংজ্ঞাকে আরো স্পষ্ট করে বলেন, ওহী মানুষের জন্য জ্ঞান আহরণের সেই সর্বোচ্চ মাধ্যম যা দ্বারা মানুষ এমন জিনিসের জ্ঞান লাভ করতে পারে যা তার ইন্দ্রিয় শক্তি ও বিবেকের দ্বারা অর্জন করা সম্ভব নয়। যে মাধ্যম, একমাত্র নবী-রাসূলগণই সরাসরি লাভ করেন। আর উন্মত নবী রাসূলগণের মাধ্যমে তা থেকে জ্ঞান অর্জন করে থাকে। -[উলুমূল কুরআন : মুফতি তকী উসমানী পৃ. ২৭]

এক কথায় আল্লাহ ও তার বান্দাদের মধ্যে জ্ঞান বিষয়ক একটি পবিত্র শিক্ষা মাধ্যমকে ওহী বলা হয়।

**ওহীর শুরুত্ব : শ**রিয়তের দৃষ্টিতে যে কথাটি ওহী হিসেবে সাব্যস্ত রয়েছে তার উপর বিশ্বাস করা ফরজ তথা অবশ্য কর্তব্য। ওহীর বাণী অবিশ্বাস করা বা তাতে **অহেতুক সন্দেহ পোষণ ক**রা স্পষ্ট কুফুরি। এ কারণে পবিত্র কুরআনের শুরুতেই বলা হয়েছে- الْكُمَّاءُ وَيْبَ وَيْبَ وَيْبُ وَيْبُ وَيْبُ وَيْبُ وَيْبُ وَيْبُ وَمُدَّى لِّلْمُتَّقِيْنَ সন্দেহ নেই। এটি মুক্তাকীগণের জন্য পথ প্রদর্শক। –[সূরা বাকারা– ১-২] এখানে کتاگ বলে ওহীকে নির্দেশ করা হয়েছে। ওহীর সত্যতাকে বিশ্বাস করার আদেশ দিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন-

يَّا النَّاسُ قَدْ جَا َ كُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَبِّكُمْ فَامِنُواْ خَيْرًا لَّكُمْ . অর্থাৎ হে মানুষ তোমাদের প্রতিপালকের নিকট থেকে রাসূল সত্যসহ/ওহী আগমন করেছেন। সুতরাং তোমরা তাতে বিশ্বাস স্থাপন কর এবং ঈমান আন, এটা তোমাদের জন্য মঙ্গলজনক। -[সুরা নিসা : ১৭০]

একই আয়াতে ওহীর অস্বীকার যে মূলত কুফরি হয় সেদিকে ইঙ্গিত করে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন-

وَإِنْ تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِللَّهِ مَا فِي السَّمَاوِتِ وَأَلاَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا .

অর্থাৎ আর তোমরা ওহীকে অস্বীকারপূর্বক কুফরীর পথ অবলম্বন করলে তাতে আল্লাহর কোনো ক্ষতি নেই; ক্ষতি তোমাদেরই তোমাদের মনে রাখতে হবে যে, আসমান জমিনে যা আছে সব আল্লাহরই। আল্লাহ সর্বজ্ঞ ও প্রজ্ঞাময়।

-[সূরা নিসা :১৭০]

মক্কাবাসীদের কাছে রাসূল ত্রান্ত ওহীর পয়গাম পেশ করলে প্রাথমিক পর্যায়ে তারাও ওহীকে অস্বীকার করেছিল। তখন তাদের অস্বীকারের ভয়াবহ পরিণামের দিকে ইঙ্গিত করে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

إِنَّا اوْحَيْنًا إِلَيْكَ كُمَّا اوْحَيْنًا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ .

অর্থাৎ হে নবী! আমি তোমার নিকট ওহী প্রেরণ করেছি যেমন ওহী প্রেরণ করেছিলাম হযরত নূহ (আ.) ও তাঁর পরবর্তী নবীগণের নিকট। –[সূরা নিসা ১৬৩]

মুহাদ্দিসগণ বলেন, এ আয়াতে প্রিয় নবীর ত্রু ওহীকে হযরত নূহ (আ.)-এর ওহীর সঙ্গে তুলনা করে একথা বুঝানো হয়েছে, ওহী অস্বীকার মানবজাতির জন্য প্রচণ্ড গজবের কারণ হয়ে থাকে। পূর্ববর্তীকালে হযরত নূহ (আ.)-এর উন্মতগণ তাঁর ওহীকে অস্বীকার করেছিল বিধায় তাদের উপয় মহাপ্লাবনের গজব আরোপিত হয়েছিল।

সূতরাং বুঝা গেল, নবীকে বিশ্বাস করা যেমন আবশ্যক তেমনি তার ওহীকেও বিশ্বাস করা আবশ্যক। এ কারণে ইসলামি শরিয়ত মতে কোনো মানুষ মুমিন হিসেবে গণ্য হওয়ার জন্য যেমন শেষ নবী হযরত মুহামদ — এর উপর নাজিলকৃত ওহীর সত্যতা বিশ্বাস করতে হয়, তেমনি তার পূর্ববর্তী নবীগণের উপর নাজিলকৃত ওহীকেও সত্যবাণী হিসেবে মেনে নেওয়া আবশ্যক। আল্লাহ তা'আলা বলেন—

يَّاآيَهُا الَّذِينَ أَمَنُوْا إِمالِكُم وَرَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِي اَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَّكُفُرْ بِاللّهِ وَمَلَيْكَتِهٖ وَكُتُيهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ صَلَالًا بَعِيدًا .

অর্থাৎ হে মুমিনগণ! তোমরা আল্লাহর উপর তার রাস্লের উপর, তিনি যে কিতাব তাঁর রাঁস্লের কাছে অবতীর্ণ করেছেন তার উপর এবং যে কিতাব তিনি ইতোপূর্বে [অন্যান্য নবীগণের কাছে] অবতীর্ণ করেছেন তার উপর ঈমান আন। কেউ যদি আল্লাহকে বা তাঁর ফেরেশতাগণকে বা তাঁর কিতাবসমূহকে তাঁর রাস্লগণকে বা পরকালকে অস্বীকার করে, তবে সেভীষণভাবে পথভ্রষ্ট হয়ে পড়ে। –[সূরা নিসা: ১৩৬]

ওহীর প্রয়োজনীয়তা: আল্লাহ তা আলা মানুষকে কেন কি উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করেছেন? তিনি তার কোন কোন কাজ পছন্দ করেন, কোনটি পছন্দ করেন না? মানুষের নিজের জীবনকে সফল ও সূচারুরূপে পরিচালনার জন্য এ সকল প্রশের সদ্তর জানা এবং সে মোতাবেক জিন্দেগী পরিচালনা করা আবশ্যক। কোনো সন্দেহ নেই, ওহী হলো জ্ঞানার্জনের সেই উচ্চতম মাধ্যম যা মানুষের এ অনিবার্য প্রয়োজনকে পূরণ করে এবং বৃদ্ধির সীমানা থেকে উর্ধ্বে অবস্থিত প্রশ্নাবলির সমাধান দিয়ে থাকে, এ দৃষ্টিকোণ থেকে ওহীর প্রয়োজনয়ীতা অনস্থীকার্য।

ওহী প্রেরণে আল্লাহ তা'আলার উদ্দেশ্য: ওহী প্রেরণে আল্লাহ তা'আলার উদ্দেশ্য মানুষকে তার রূহ জগতে স্বীকারোজির কথা শ্বরণ করিয়ে দেওয়া। তাকে ওহীর মাধ্যেমে আল্লাহর অনুগত্যের কারণে সুসংবাদ ও অবাধ্যতা অবলম্বনের কারণে সাবধানবাণী শুনিয়ে অজুহাত উত্থাপনের পথ বন্ধ করে দেওয়া। যেন কিয়ামতের বিচার দিবসে কোনো মানুষ এমন অজুহাত পেশ করতে না পারে যে, হে আল্লাহ! পৃথিবীতে এ কথাটি কেউ আমাদেরকে শ্বরণ করিয়ে দেয়নি। পবিত্র কুরআনে নবীগণের প্রতি ওহী প্রেরণের হিকমত বর্ণনা করে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন-

رُسُلًا مُبَشِرِيْنَ وَمُنْذِرِيْنَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ مُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ ط وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيمًا .

অর্থাৎ আমি সুসংবাদবাহী ও সার্বধানকারী রাসুলর্গণকে প্রেরণ করেছি যেন রাসূল আসার পর আল্লাহর কাছে মানুষের কোনো অভিযোগ করার কিছু না থাকে । আল্লাহ পরাক্রমশালী ও প্রজ্ঞাময় । –[সূরা নিসা–১৬৫]

এ হিকমতকে সামনে রেখেই প্রত্যেক যুগে আল্লাহ তা'আলা নবী ও আসমানি কিতাব প্রেরণ করেছেন।

-[ইজাহুল বুখারী খ. ১ পৃ. ৪৮]

ওহীর শ্রেণি বিভাগ: ওহী প্রথমত দু প্রকার-

े وَخُي تَكُويْنِي . د وَخُي تَكُويْنِي . د

২. وَحْي تَشْرِيْعِي अशिरा जानती' है ।

وَخْی تَکُوبْنِی বলতে বুঝানো হয় প্রাকৃতিক সাধারণ বিষয় সম্পর্কিত ওহীকে। আর وَخْی تَکُوبْنِی বলতে বুঝানো হয় ধর্মীয়ভাবে মানুষের জীবনপদ্ধতি সম্পর্কিত হুকুম আহকামকে।

হ্যরত আদম (আ.) থেকে হ্যরত নূহ (আ.)-এর পূর্বপর্যন্ত নবীগণের কাছে যে আসমানি ওহী নাজিল হয়েছিল তাতে وَخُونَى ই ছিল বেশির ভাগ। তৎকালের تَكُونُني তথা জগতকে গড়ে তোলা বিষয়ক ওহীর প্রয়োজনও ছিল বেশি। জগতে মানব বসতির সূচনাকারী হিসেবে যেহেতু হ্যরত আদম (আ.)-এসেছিলেন তাই তাকে দুনিয়ায় পদার্পণের পূর্বেই জগতের সকল বন্তুর নাম গুণাগুণ ইত্যাদির তালীম দেওয়া হয়। ইরশাদ হয়েছে تُكُونُنَا اُذَمُ الْاَنْمُ الْمُ الْمُرَا الْاَسْمَاءُ كُلُّهَا বন্তুজগতের পূর্ব জ্ঞান শিক্ষা দিলেন। -[সূরা বাকারা-৩১]

অন্যদিকে হ্যরত নূহ (আ.)-এর পূর্বকালে মানুষ স্বাভাবিক নিয়মেই আল্লাহকে বিশ্বাস করে চলত। কুফর, শিরক, খাহেশাতের অনুকরণ ও দুনিয়ার মোহ মানুষের মধ্যে তখনও প্রবলভাবে বিস্তার লাভ করেনি। তাই তৎকালে تَشْرِيْعِي [তাশরীয়ী] ওহীর প্রয়োজন কম ছিল। –[ফজলুল বারী, খ. ১, পৃ. ১৩৫]

হ্যরত নূহ (আ.)-এর আমল থেকে কুফর শিরকের প্রাদুর্ভাব সূচিত হয়। শুরু হয় ﴿ وَكُن تَشْرِيْكِي ﴿ (এই)য়ে তাশরীঈ] -এর ধারা। তাঁর আমল পর্যন্ত জগতে মানুষ বসবাস করার জন্য প্রয়োজনীয় যে সকল জাগতিক জ্ঞানের দরকার ছিল, তা ক্রমে ক্রমে মান প্রদান সম্পন্ন হয়ে হয়ে গিয়েছিল। সেগুলোর ভিত্তিমূলে মানুষ জ্ঞানচর্চা করেই পরবর্তী জাগতিক উনুতি উত্তরোত্তর সম্পন্ন করতে পারে। এ উনুতি বিধানের জন্য অতিরিক্ত ওহীর প্রয়োজন নেই। কেননা দুনিয়ার প্রতি মানুষের স্বভাবজাত মোহ ও আকর্ষণই তাদেরকে জাগতিক উনুতি বিধানের প্রতি উৎসাহিত করা অব্যাহত রাখবে। তবে তখন থেকে কুফর শিরকের সূচনা ঘটার কারণে শরিয়ত বিষয়ক সর্ব প্রথম রাসূল রূপে যিনি প্রেরিত হয়েছিলেন, তিনি হলেন হয়রত নূহ (আ.)। হয়রত নূহ (আ.) থেকে শেষনবী হয়রত মুহামদ শ্রম্ম পর্যন্ত ওহীর ধারা একই রক্মের ছিল। অর্থাৎ এ অধ্যায়ে তাকবীনী ওহীর তুলনায় তাশরীয়ী ওহীর পরিমাণ অধিক ছিল।

তাকবীন] বিষয়ক ওহী যা মোটেও ছিল না, তা নয়। স্বয়ং হযরত নূহ (আ.)-এর কাছে তাকবীন বিষয়ক ওহী নাজিল করা হয়। আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন- وَاصْنَعِ الْفُلْكُ بِاعْيُنِنَا وَوَخْيِنَا وَوَخْيِنَا وَوَخْيِنَا وَوَخْيِنَا وَهِ وَهِا كِلَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا

হযরত দাউদ (আ.) সম্পর্কে বলা হয়েছে যে- وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوْسٍ لَّكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلُ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ আর্থাৎ আর আমি তাকে তোমাদের জন্য কর্ম নির্মাণ শিক্ষা দিয়েছিলাম, যেন তা দ্বারা তোমরা যুদ্ধে নিজেদেরকে রক্ষা করতে পার। সুতরাং তোমরা কি কৃতজ্ঞ হবে নাং -[সূরা আশ্বিয়া : ৮০]

তাকবীনী ও তাশরীয়ী ওহীর উপরিউক্ত বিভক্তির দৃষ্টিকোণ থেকে যেহেতু হযরত নৃহ (আ.) থেকে হযরত মুহামদ ত্রুপর্যন্ত নবীগণের কাছে প্রেরিত ওহী একই ধারা ও একই শ্রেণিভুক্ত সেহেতু পবিত্র কুরআনের একটি আয়াতে মহানবী ত্রুবির নিকট প্রেরিত ওহীর প্রকৃতি নির্দেশ করে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন–

الله المراجة المراجة

অর্থাৎ আমি তোমার নিকট ওহী প্রেরণ করেছি যেমন ওহী প্রেরণ করেছিলাম নৃহ ও তৎপরবর্তী নবীগণের নিকট। আর ইবরাহীম, ইসমাঈল, ইসহাক, ইয়াকুব ও তাঁর বংশধরগণ, ঈসা, আইয়ুব, ইউনুস, হারুন এবং সুলাইমানের নিকট ওহী প্রেরণ করেছিলাম এবং দাউদকে জবুর দিয়েছিলাম। –[সূরা নিসা: ১৬৩]

অবতীর্ণ হওয়ার পদ্ধতির দিক থেকে ওহীর শ্রেণি বিভাগ: নবীগণের কাছে ওহী অবতীর্ণ হওয়ার বিভিন্ন পদ্ধতির দিক থেকে চিন্তা করেও ওহীর শ্রেণি বিভাগ করা হয়েছে। এ দৃষ্টিকোণ থেকে ওহী মোট তিন ভাগে বিভক্ত। যথা–

১. رَحْي فَلْبِي ওহীয়ে কালবী: ওহীয়ে কালবী হলো এমন ওহী যা কোনো প্রকার মাধ্যম ব্যতিরেকে আল্লাহর নিকট থেকে সরাসরিভাবে নবীর হৃদয়পটে এসে স্থান নেয়। এ পদ্ধতির ওহীর মধ্যে কোনো ফেরেশতা বা নবীর কোনো ইন্দ্রিয় শক্তির মধ্যস্থতা থাকে না। নবীর মনে কথাটি উচ্চারিত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে তিনি উপলব্ধি করেন যে, এটি আল্লাহর পক্ষ থেকে ওহী হিসেবে আগত হয়েছে। এ পদ্ধতির ওহী নবীগণের জাগ্রত বা নিদ্রিত উভয় অবস্থায় অবতীর্ণ হতো। সে কারণে নবীগণের স্বপুও ওহী হিসেবে গণ্য হয়ে থাকে।

- ২. وَخَى كَلَامِى ওহায়ে কালামী : ওহায়ে কালামী হলো এমন ওহা যা আল্লাহর পক্ষ থেকে নবীকে সরাসরি প্রদান করা হয়। এখানে ফেরেশতার কোনো মধ্যস্থতা থাকে না। তবে নবী আল্লাহর কুদরতি কালামের ধ্বনি শুনে থাকেন।
- ৩. وَحْي مَلْكِي وَالله وَله وَالله و وَالله وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله

অর্থাৎ মানুষের এমন মর্যাদা নেই যে, আল্লাহ তার সাথে কথা বলরেন ওহীর মাধ্যম ব্যতিরেকে বা পর্দার অন্তরাল ব্যতীত বা এমন দৃত প্রেরণ ব্যতিরেকে যে দৃত তাঁরই অনুমতিক্রমে, তিনি যা চান, তা ব্যক্ত করেন। –[সূরা শূরা : ৫১]

উপরিউক্ত আয়াতে مِنْ وَرَاْءِ حِجَابِ দ্বারা ওহীয়ে কালবীকে বুঝানো হয়েছে। তারপর مِنْ وَرَاْءِ حِجَابِ দ্বারা কালামে ইলাহীকে এবং بُرْسِلَ رُسُولًا দ্বারা ওহীয়ে মালাকীকে বুঝানো হয়েছে। –[উলুমুল কুরআন : মুফতি তকী উসমানী, ৩১-৩২]

প্রথারে মাতল্ ও গায়রে মাতল্ : প্রিয়নবী আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে যে ওহী লাভ করেছেন সেটি দু টি শাখায় বিভক্ত। ওহীয়ে মাতল্ এবং ওহীয়ে গায়র মাতল্। ওহীয়ে মাতল্ এমন ওহী যার শব্দ, বাক্য অর্থ ও মর্ম সবকিছুই আল্লাহর তরফ থেকে আগত। পরিভাষায় এটি আল-কুরআন নামে পরিচিত। আর ওহীয়ে গায়র মাতল্ এমন ওহী যার অর্থ ও মর্ম আল্লাহ প্রেরিত, তবে শব্দ ও বাক্য প্রিয়নবী এন এর ইসলামের পরিভাষায় এ প্রকারের ওহী হাদীসও সুনাহ নামে অভিহিত। উমতের কাছে উভয়বিধ ওহীই সংরক্ষিত অবস্থায় আছে এবং কুরআনে ব্যক্ত আল্লাহর নিজ দায়িত্ব সংরক্ষণের অঙ্গীকার বাণীর মধ্যে উভয়বিধ ওহী-ই অন্তর্ভুক্ত। এ দুপ্রকারের ওহীর মধ্যে মানগত পার্থক্য থাকলেও ওহী তথা আল্লাহর বাণী হওয়ার মধ্যে উভয়ের কোনো তফাৎ নেই। ইরশাদ হয়েছে- رَمُنَا يَنْظُونُ عَنِ الْهُورُ يَا أَنْ هُورُ الْا رَحْقَ يُرُونُ فَيْ يُرْدُنْ وَالْا رَحْقَ يُرُونُونَ الْمَاكِيَا لَا مَعْ وَالْا رَحْقَ يُرُونُونَ الْمُورُ الْا رَحْقَ يُرُونُونَ الْمُورُ الْا رَحْقَ يُرُونُونَ الْمُورُ الْا رَحْقَ يُرُونُونَ الْمُورُ الْا رَحْقَ يُرُونُونَ الْمَاكِيَا لَا مَعْ وَالْمُ الْمَاكِيَا لَا مُعْ وَالْمُ وَالْا رَحْقَ يُرُونُونَ اللّهُ وَالْمُ وَالْا رَحْقَ يُرُونُونَ اللّهُ وَالْالْمُ وَالْا وَالْمُ وَالْا رَحْقَ يُرْدُنُونَ الْمُورُ اللّهُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْا رَحْقَ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُول

-[সূরা নাজম : ৩ ও ৪]

প্রিয়নবী = -এর হাদীসেও এর সমর্থন বিদ্যমান। রাসূল = ইরশাদ করেন - أُرْتِيْتُ الْقُرْانُ وَمِثْلُهُ مُعَدُّ -এর হাদীসেও এর সমর্থন বিদ্যমান। রাসূল করি ইরশাদ করেন করেন আর্থাৎ আমাকে কুরআন প্রদান করা হয়েছে এবং কুরআনের সাথে অনুরূপ আরেকটি [অর্থাৎ হাদীস]।

-[উলুমুল কুরআন : মুফতি তকী উসমানী ৪০ ও ৪১]

রাসৃদ = -এর নিকট ওহী অবতীর্ণ হওয়ার বিভিন্ন পদ্ধতি: রাসূলুল্লাহ = -এর নিকট ওহী বিভিন্ন পদ্ধতিতে নাজিল হতো। আলেমগণের মতে প্রিয়নবী = -এর নিকট সাধারণত ৬টি পদ্ধতিতে ওহী অবর্তীর্ণ হতো। যেমন–

وَلَمُّنَّا جَأْءٌ مُوسِلِي لِمِيقَاتِنَا وَكَلُّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنبِي أَنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي،

অর্থাৎ মৃসা যখন আমার নির্ধারিত সময়ে উপস্থিত হলো এবং তাঁর প্রভু তার সাথে কথা বললেন তখন সে বলল, হে আমার প্রতিপালক! আমাকে দর্শন দাও। আমি তোমাকে দেখব। তিনি বললেন, তুমি দেখতে পাবে না। –[সূরা আরাফ : ১৪৩]

আল্লাহর সাথে সরাসরি কথোপকথনের এ নিয়ামত মিরাজ রজনীতে শেষনবী হযরত মুহাম্মদ 💥 📆 নিজেও লাভ করেন। 🗕 চজুল বরী ŧ ২ প্ ১৩১|

কালামের এ ধ্বনি কোন ধরনের তা নবী ব্যতীত অন্যদের পক্ষে নির্ণয় করা সুকঠিন। এতটুকু নিশ্চিত য়ে, এ ধ্বনি কোনো জীব-জন্ম বা সৃষ্ট বস্তুর
ধ্বনির মতো নয়।

আল্লামা ইবনুল কাইয়িয়ম (র.) বলেন, বিবিধ পদ্ধতির মধ্যে ওহীর এ পদ্ধতি শ্রেষ্ঠ।। কেননা এ পদ্ধতির মধ্যে সরাসরি আল্লাহর সাথে কথোপকথনের ব্যবস্থা থাকে। এ কারণে নবীগণকে ওহীর নিয়ামত প্রদানের আলোচনায় আল্লাহ তা'আলা ওহীয়ে কালামীকে বিশেষভাবে উল্লেখ করেছেন। ইরশাদ হয়েছে–

عَلَى بَعْضِ مُنْهُمْ مَّنْ كُلَّمَ اللَّهُ وَ अर्था९ এ ताम्लगरात प्राय्य आिं काउँरक कारता उपत टार्छेज पान करति । जापन अर्थ आहि यात आरथ आलाह [मतामित] कथा वर्लाहन। -[मृता वाकाता : २८०]

অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে - رَكُلُمُ اللّٰهُ مُوسَى تَكُلْبِكُ আর মূসার সাথে আল্লাহর সাক্ষাত বাক্যালাপ করে ছিলেন। - [সূরা নিসা-১৬৪] মাওলানা শাব্দীর আহমদ উসমানী (র.) বলেন- ওহীয়ে কালামীর এ পদ্ধতির মধ্যে নবীর শ্রবণেন্দ্রিয় ওহীর ধ্বনি শ্রবণের স্বাদ গ্রহণ করে, কিছু চাক্ষুষভাবে তিনি কোনো কিছু দেখতে পান না। তুর পর্বতে হযরত মূসা (আ.) আল্লাহর সাথে যে বাক্যালাপ করেছেন, সে মুহূর্তে তিনি আল্লাহকে চাক্ষুষভাবে দেখেননি। এ কারণেই তিনি পূন্বার আল্লাহকে দেখার জন্য দরখান্ত করেছিলেন। ইরশাদ হয়েছে—

- ২. ফেরেশতার মানবাকৃতিতে আগমন: হযরত জিবরীল (আ.) কখনো কখনো মানুষের আকৃতি ধারণ করে ওহী নিয়ে আসতেন। এ ধরনের পরিস্থিতিতে হযরত জিবরীল (আ.) সাধারণত সাহাবী হযরত দাহইয়ায়ে কালবী (রা.)-এর আকৃতি বেশি গ্রহণ করতেন। আল্লামা আইনী (র.) বলেন, কোনো কোনো সময় অন্য মানুষের আকৃতিতে আসার বর্ণনাও হাদীসে এসেছে। হযরত আবৃ আওয়ানা (র.) বলেন, এ পদ্ধতির ওহী ছিল সর্বাপেক্ষা সহজ পদ্ধতির ওহী।
- ত. ফেরেশতার নিজ আকৃতিতে আগমন : কখনো কখনো হযরত জিবরীল (আ.) ফিরিশতার আকৃতিতেই ওহী নিয়ে
  অবতরণ করতেন। প্রিয়নবী ==== -এর জীবনে এ ধরনের ওহীর ঘটনা মাত্র তিনবার ঘটেছে।
- 8. সত্য স্বপ্ন: প্রিয়নবী ক্রি কখনো স্বপ্নের মাধ্যমেও ওহী লাভ করতেন। নবীগণের স্বপ্নও ওহী। নবীগণের ঘুমন্ত অবস্থায় তাদের চোখ বন্ধ থাকত; কিন্তু হৃদয় থাকত সম্পূর্ণ জাগ্রত। হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, প্রিয়নবী ক্রি -এর নিকট ওহীর সূচনাও হয়েছিল সত্য স্বপ্নের মাধ্যমে। ঐ সময় তিনি রাতে যা স্বপ্ন দেখতেন পরদিন তারই বাস্তব প্রতিপালন প্রত্যক্ষ করতেন। মদীনা শরীফে ইহুদিরা তাঁর শরীরের উপর যে যাদুক্রিয়া চালিয়েছিল, সে সম্পর্কে অবগত হওয়া এবং এ যাদুর বিষক্রিয়া দূরীকরণের বিষয়গুলোও তিনি এ স্বপ্নের মাধ্যমেই লাভ করেছিলেন।
- ৫. আল্লাহর সরাসরি বাক্যালাপ: হযরত মৃসা (আ.)-এর ন্যায় প্রিয়নবী = আল্লাহর সাথে সরাসরি বাক্যালাপ করার গৌরব অর্জন করেন। বিশেষ মর্যাদা জাগ্রত অবস্থায় তিনি মি'রাজের সময় লাভ করেন। আর একবার স্বপ্নেও আল্লাহ তা'আলার সাথে তাঁর বাক্যালাপ ঘটেছিল।
- ৬. মানসপটে ওহী ফুঁকে দেওয়া : কখনো কখনো হযরত জিবরাঈল (আ.) কোনো ফেরেশতা বা কোনো মানুষের আকার অবলম্বন না করেই অদৃশ্য থেকে প্রিয়নবী الله -এর পবিত্র হৃদয়ে ওহী ফুঁকে দিতেন। যেমন একখানা হাদীসে নবীজী ইরশাদ করেছেন- الْفَدُسِ نَفَتُ فِي رُوْعِي النِح (وَعِي النِح ) অর্থাৎ রহুল কুদুস আমার অন্তরে একথা ঢেলে দিয়েছেন যে, তোমাদের মধ্যে কেউ তার জন্য বরাদ্ধ রিজিক সম্পূর্ণ ভোগ করা ব্যতীত মৃত্যুবরণ করবে না। -প্রাগুক্ত পৃ. ৩২-৪০]

ওহী কাশফ ও ইলহামের মধ্যে পার্থক্য : ওহীর সম্পর্ক শুধুমাত্র নবীগণের মধ্যেই সীমাবদ্ধ । নবী ব্যতীত অন্যকোনো মানুষ আধ্যাত্মিক পথে যত উন্নত মর্যদার অধিকারীই হোক না কেন তার কাছে ওহী আসতে পারে না ।

তবে আল্লাহ পাক তাঁর বিশেষ বান্দাদেরকে কখনো আধ্যাত্মিকভাবে কিছু বিশেষ জ্ঞান দান করে থাকেন। পরিভাষায় এগুলোকে কাশফ ও ইলহাম বলে।

কাশফ ও ইলহাম মৌলিকভাবে একই শ্রেণিভুক্ত হলেও হয়রত মুজাদিদে আলফে ছানী (র.) উভয়ের মধ্যে কিঞ্চিত পার্থক্য করেছেন, তার মতে কাশফের সম্পর্ক হলো ইন্রিয় গ্রাহ্য জিনিসের সাথে। অর্থাৎ কাশফের দ্বারা কোনো বস্তুর হাকীকত বা কোনো ঘটনার প্রকৃত রূপ ব্যক্তির নজরে ভেসে উঠে। পক্ষান্তরে ইলমের সম্পর্ক হলো মানুষিক অনুভূতির সাথে। অর্থাৎ ইলহামের ক্ষেত্রে কোনো জিনিস নজরে ভেসে উঠে না, তবে অন্তরের মধ্যে সে বিষয়টি সম্পর্কে একটা স্বচ্ছ ধারণা সৃষ্টি হয়। কাশফ ও ইলহামের মধ্যে তুলনামূলকভাবে ইলহাম কাশফ অপেক্ষা অধিকতর শক্তিশালী এবং অধিকতর বিভদ্ধ হয়ে থাকে।

ইলহাম নবী ও সাধারণ মানুষ উভয়ের মধ্যে পাওয়া যেতে পারে। নবীর ব্যাপারে যেমন এক হাদীসে প্রিয়নবী স্বয়ং দোয়া করে বলেছেন– اَلَّهُمْ اَلَّهِمْنِیْ رُشْدِیْ "আল্লাহ আমাকে সংপথে ইলহাম দান কর।"

পবিত্র কুরআনে ইরশাদ হয়েছে- فَانْهِمَهُا فُجُوْرَهَا وَتَقَوْهَا وَتَقَوْهَا সংকর্ম ও অসংকর্মের ইলহাম দান করেছেন।"

১. এ আওয়াজ কিসের ছিল, তা নিয়ে একাধিক অভিমত পাওয়া যায়। কারো মতে এটি কালামে ইলাহীর নিজস্ব আওয়াজ। কেউ কেউ এটিকে ফেরেশতা বা তাদের পাখার আওয়াজ বলে মত প্রকাশ করেছেন। হ্যরত শাহ ওয়ালীউল্লাহ (র.) বলেন, এটি বাইরের কোনো ধ্বনি নয়; বরং ওহী অবতরণের মুহূর্তে যেহেতু বাহ্য ইন্দ্রিয়সমূহকে জাগতিক সম্পর্ক থেকে বিচ্ছিন্ন করে একমাত্র ওহীর দিকেই মনোযোগী করে দেওয়া হতো, আর মানুষের বাহ্য ইন্দ্রিয় যেমন শ্রবণেন্দ্রিয়কে এভাবে বিচ্ছিন্ন করা হলে আপনা থেকেই তখন এ ধরনের ধ্বনি শ্রুত হয়ে থাকে। আল্লামা আনওয়ার শাহ কাশ্মীরী (র.)-এর মতে এটি বস্তুত কালামে রাক্বানীর নিজস্ব আওয়াজ। –িউলুমুল কুরআন: ৩৩]

এখান থেকে বুঝা যায়, ইলহাম নবীর জন্য একান্ত কোনো ব্যাপার নয়, ওলীদের জন্যও হতে পারে। তবে উভয়ের ইলহামের মধ্যে পার্থক্য এতটুকু যে, নবীগণের ইলহাম ওহীরই অন্তর্ভুক্ত, এটি নিশ্চিত ও ভ্রান্তিমুক্ত। কিন্তু ওলীদের ইলহাম ওহীর অন্তর্ভুক্ত নয় এবং নিশ্চিত ও ভ্রান্তিমুক্ত বলেও দাবি করা যায় না। কারণ শয়তানের পক্ষ থেকে হওয়ার আশক্ষা থাকে। ওলীগণের প্রাপ্ত ইলহামের মধ্যে কোনো ফেরেশতার মধ্যস্থতা থাকে কিনা? এব্যাপারে জ্ঞানী ওলামায়ে কেরাম বিভিন্ন অভিমত ব্যক্ত করেছেন। ইমাম গাজালী (র.)-এর মতে এখানে ফেরেশতার কোনো মধ্যস্থতা নেই। কিন্তু ইমাম মুহিউদ্দীন ইবনুল আরাবী (র.) তার ফুতহাত গ্রন্থে বলেন, ইমাম গাজালী (র.)-এর আভিমত সঠিক নয়। আমি পরীক্ষা করে দেখেছি যে, এখানে ফেরেশতার মধ্যস্থতা আছে । তিনি বলেন, বান্তব অভিজ্ঞতার আলোকে আরো জানা গেছে যে, ওলীর কাছে ইলহাম নিয়ে যে ফেরেশতা আগমন করেন, ওলী তাকে নিজ চোখে দেখেন না, তবে একজন ফেরেশতা যে তাঁর মনে কথাগুলো ঢেলে দিছেনে, তিনি সেটি অনুধাবন করেন।

শায়খ আকবর আরো লিখেছেন আমার জানা মতে আরো কতিপয় আলেমের প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা আছে যে, ইলহাম নিয়ে ফেরেশতা এসে থাকেন। তবে এ ফেরেশতা হযরত জিবরাঈল (আ.) নন, অন্য কোনো ফেরেশতা। হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর আগমন কেবল নবীগণের মধ্যেই সীমাবদ্ধ। অনুরূপভাবে ওলী কখনো ফেরেশতার দর্শন লাভ করেন না। ফেরেশতা দর্শনের ব্যাপারটিও একমাত্র নবীগণের জন্য প্রযোজ্য। যেহেতু ওলীগণ ইলহাম প্রদানকারীকে নিজ চোখে দেখেন না, সেহেতু তাদের ইলহাম নিশ্চিত ধারণা দিতে পারে না। কেননা এখানে ফেরেশতা না হয়ে কোনো শয়তান বা জিনের পক্ষ থেকে হওয়ার আশক্ষাও বিদ্যমান থাকে।

আল্লামা শাব্বীর আহমদ উসমানী (র.) বলেন, এ ব্যাপারে সার বক্তব্য হলো-

- ১. ওলীগণের ইলহামের মধ্যে বস্তুত আল্লাহর সাথে বাক্যালাপ ঘটে না। **ইবনুল কাইয়্যিম (র.) এ কথাটি স্পষ্ট ক**রে দিয়েছেন।
- ২. তাতে কোনো ফেরেশতার মধ্যস্থতাও সাধারণত থাকে না। যেমন ইমাম গাযালী (র.) তা **তুলে ধরেছেন।**
- ৩. আর কখনো ফেরেশতার মধ্যস্থতা থাকলেও ওলী সে ফেরেশতার দর্শন ও বাণী শ্রবণ একই সঙ্গে লাভ করেন না। এটি শায়েখ আকবর স্পষ্ট ব্যক্ত করেছেন। পক্ষান্তরে নবীগণের ইলহামের মধ্যে উপরিউক্ত সবগুলো বিশেষণ একই সময়ে বিদ্যমান থাকে। –প্রাপ্তক্ত ৩৯ ও ৪০]

### আসমানি কিতাবসমূহ

পৃথিবীতে প্রথম মানুষ ও প্রথম নবী হযরত আদম (আ.) থেকে শেষ নবী হযরত মুহামদ পর্যন্ত বহু নবী আগমন করেছেন। কুরআনের বর্ণনা মতে বিগত কালের এমন কোনো কওম বা জনপদ নেই, যাদের কাছে আল্লাহ তা আলা হেদায়েতের বাণী দিয়ে নবী প্রেরণ করেননি। ইরশাদ হচ্ছে – وَلَقَدُ بَعَثَنَا فِيْ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا

অর্থাৎ আমি প্রত্যেক জাতির মধ্যেই রাসূল পাঠিয়েছি। –[সূরা নাহল : ৩৬]

এই يَانٌ مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيْهَا نَذْيِرٌ وَ صَافًا مَا اللَّهِ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيْهَا نَذْيِرُ و

−[সূরা ফাতির−২৪]

একখানা হাদীসে তাদের সংখ্যা ১লক্ষ ২৫ হাজার বলে উল্লেখ করা হয়েছে। এ রাসূলগণের প্রত্যেকের সঙ্গেই ওহীর সম্পর্ক ছিল। তাঁরা উন্মতকে হেদায়েত করার মতো বহু সহীফা ও ধর্মগ্রন্থ প্রাপ্ত হয়েছেন। এসব সহীফা ও ধর্মগ্রন্থকৈই মূলত আসমানি কিতাব বলে আখ্যায়িত করা হয়ে থাকে।

আল্লাহ তা'আলা সর্বমোট একশত চারখানা কিতাব নাজিল করেছেন। তন্মধ্যে চার খানা সর্বাধিক প্রসিদ্ধ। যথা–১. তাওরাত ২. ইনজীল ৩. যাবূর ও ৪. কুরআন।

তাওরাত হ্যরত মৃসা (আ.)-এর প্রতি, ইনজিল হ্যরত ঈসা (আ.)-এর প্রতি, যাবৃর হ্যরত দাউদ (আ.)-এর প্রতি এবং কুরআন হ্যরত মুহাম্মদ 🚃 -এর প্রতি নাজিল করা হয়েছে।

এছাড়া বাকিগুলো হলো সহীফা। সহীফাগুলোর দশ খানা হযরত আদম (আ.) -এর উপর, পঞ্চাশ খানা হযরত শীস (আ.) -এর উপর, ত্রিশ খানা হযরত ইদরীস (আ.)-এর উপর এবং দশ খানা হযরত ইবরাহীম (আ.) উপর নাজিল করা হয়েছে।

আসমানি কিতাবসমূহের নাম এবং কোনটি কোন নবীর উপর নাজিল হয়েছিল এবং কোনটির ভাষা কি? মনে রাখার স্বিধার্থে একটি ছকের মাধ্যমে দেখানো হলো- فعم عنا اسعى السعى

প্রথম অক্ষর কিতাবের নাম, **ছিতীয় অক্ষর ভাষার নাম** এবং তৃতীয় অক্ষর নবীর নাম।

যেমন-

فعم : ف : فُرقَان ، ع : عَرَبِی ، م : مُحَمَّد تعم : ت : تُوْرَات ، ع : عِبْرَانِی ، م : مُوسی اسعی : ا : اِنْجِیْل ، س : سُریَانِی ، عی : عِیْسی زید : ز : زُبُوْر ، ی : یُونَانِی ، د : داود

[সূত্র : মিফতাহুত তাফসীর, শাইখুল হাদীস আল্লামা আলতাফ হুসাইন]

পূর্ববর্তী কিভাবসমূহ বিকৃত ও রহিত: একথা সন্দেহাতীতভাবে সত্য যে কুরআন মাজীদের আগে যেসব কিতাব নাজিল হয়েছিল, সেওলো সবই মানস্থ এবং রহিত হয়ে গেছে। অধিকত্ম বর্তমানে এগুলো বিকৃত এবং অনির্ভরযোগ্যও বটে। বাইবেল কি আসমানী কিভাব?: বর্তমানে 'বাইবেল শরীফ' বলে যে কিভাবটি প্রচার করা হচ্ছে তা আসমানি কিভাব নয়। ভাতে রব্রেছে ভাওরাত, যাব্র ও ইনজিল এই তিনটি কিভাব। উক্ত কিভাবত্রয়ের সমন্বয়ে সংকলিত বাইবেলের দুটি অংশ রব্রেছে। তন্ত্বের একটি অংশ ওল্ড টেন্টমেন্ট নামে পরিচিত।

আটব্রিশ বঙে সংকলিত বাইবেলের পুরাতন নিয়ম ওল্ড টেস্টমেন্ট-এর অন্তর্ভুক্ত। তাওরাত সম্বন্ধে গবেষকদের অভিমত এই বে, বখন বাবেল সমাট "বুখতে নাসর" বনী ইসরাঈলের উপর আক্রমণ করে হাজার হাজার নারী পুরুষকে নির্বিচারে হত্যা করে এবং বনী করে নিয়ে যায় অসংখ্য নিরাপরাধ ব্যক্তিকে, তখন তারা আল্লাহর ঘর মসজিদে আকাসায়ও হামলা করে এবং হযরত মৃসা (আ.)-এর উপর নাজিলকৃত আসমানি কিতাব তাওরাতসহ মসজিদে রক্ষিত যাবতীয় গ্রন্থাদি জ্বালিয়ে ভনীভূত করে দেয়। জনশ্রুতি রয়েছে যে, এ ঘটনার দীর্ঘদিন পর তাওরাতের একটি কপি তাদের হস্তগত হয়। এর পর পুনঃ পুনঃ তারা রোমী এবং গ্রীকদের দারা আক্রান্ত হয় এবং এতে তাওরাতের শেষ কপিটিও জ্বলে ছারখার হয়ে যায়।

তথন থেকে বাইবেল পুস্তক আকারে লিপিবদ্ধ হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত তা জনশ্রুতি তথা মানুষের শৃতিনির্ভর কাহিনী ছিল মাত্র। লোকমুখে প্রচলিত কাহিনী নয়শত বছরেরও বেশি সময় লাগিয়ে তা পুস্তক আকারে লিপিবদ্ধ করা হয়। খ্রিস্টপূর্ব দশম শতাব্দী থেকে খ্রিস্টপূর্ব প্রথম শতাব্দী পর্যন্ত বাইবেলের পুস্তকসমূহ বহুবার লিখন ও সংশোধনের পরে তা চূড়ান্ত রূপ লাভ করে। পুস্তক আকারে লিপিবদ্ধ করতে গিয়ে কিতাবটিকে মূল ভাষায় লিপিবদ্ধ না করে লেখকগণ এর অনুবাদ লিপিবদ্ধ করেছেন। এতে তারা তাহরীফ ও বিকৃতির আশ্রয় গ্রহণ করেছেন খুব বেশি। তারা তাদের নিজেদের স্বার্থে নিজস্ব যুগের এবং পরিবেশের প্রয়োজনে বর্ণিত বিষয়বস্তুর ব্যাপক অদল-বদল এমনকি সংযোজন ঘটাতেও বিন্দুমাত্র কুষ্ঠাবোধ করেনি। বিভিন্ন সূত্রে প্রকাশিত সমস্ত বাইবেলে-ই এ বিভ্রান্তকর কর্মকাণ্ড বিদ্যমান।

কুরআন মজীদের বর্ণনা হতে জানা যায় যে, তারা মূল হতে কিছু অংশ বাদ দিয়ে মূলে কিছু সংযোজন করে, মূলের অংশ বিশেষের স্থলে নিজেরা কিছু লিখে, উচ্চারণের বিকৃতি যোগে ভুল বুঝিয়ে এবং ভুল ব্যাখ্যা দিয়ে তাহরীফ সাধন করেছে।
-[ইজহারে হক: মাওলানা রহমত উল্লাহ কিরানভী (র.), বাইবেল ছ্যো কুরআন তক: মুফতি তকী উসমানী সূত্রে উলুমূল কুরআন, আল্লামা ইসহাক ফরিদী (র.) পৃ. ২০-২২]

কুরআন মাজীদে ইরশাদ হয়েছে–

َ اَ اَلْمِ ثُمَّ اِنَ يَوْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللّٰهِ ثُمَّ يُعَرِفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَمُ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ بَعْدِ مَا عَلَمُونَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَمُنْ بَعْدِ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَهُمْ يَعْلَمُ وَمُنْ يَعْلَمُ وَقُولُهُ وَمُعْمَا عَلَيْهِ وَمُعْمَا عَلَيْكُوا وَمُعْمَا عَلَيْكُوا وَمُعْمَا عَلَيْكُوا وَمُعْمَا عَلَيْكُوا وَمُعْمَا عَلَيْكُوا مُوا عَلَيْكُوا وَمُعْمَا عَلَيْكُوا وَمُعْمَالِهُ وَمُعْمَا عَلَيْكُوا وَمُعْمَا عُولُوا وَمُعْمَلِينَا فَعُلُوا مُعْمَاعُونَ وَكُوا مُعْلَمُ وَمُعُمْ وَمُعْمُ وَمُنْ عَلَيْكُوا مُعْلَمُ وَمُعْمَا عُلَمُونَ وَمُعْمَالِكُوا وَمُعْمَاعُوا وَمُعْمَاعُوا وَمُعْمُونَ وَمُعْمَاعُوا وَمُعْمَاعُوا وَمُعْمَاعُونُ وَمُعْمَاعُوا وَمُعْمَاعُوا وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمُ وَمُ

অন্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে–

فَوَيْلُ لِلَّذِيْنَ يَكْتُبُوْنَ الْكِتْبَ بِاَيْدِيْهِمْ ثُمَّ يَقُولُوْنَ هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِبَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا فَوَيْلُ لَّهُمْ مِّمَا كَتَبَتْ اَيْدِيْهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِّمَّا يَكْسِبُونَ .

প্র্র্যাৎ সূতরাং দুর্ভোগ তাদের জন্য, যারা নিজ হাতে কিতাব রচনা করে এবং তুচ্ছ মূল্য প্রাপ্তির জন্য বলে এটা আল্লাহর ব্রি নিকট হতে প্রাপ্ত। তাদের হাত যা রচনা করেছে, তার জন্য শাস্তি তাদের এবং যা তারা উপার্জন করে তার জন্য শাস্তির ও তাদের। –[সূরা বাকরা– ৭৯]

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম ম

```
يُحْرِفُونَ الْكُلِمِ عَنْ مُوَاضِعِهِ وَنُسُوا حَظًّا مِمَّا ذُكِرُوا بِهِ.
```

অর্থাৎ তারা শব্দগুলোর আসল অর্থ বিকৃত করতো এবং তারা যা উপদিষ্ট হয়েছিল তার এক অংশ ভুলে গিয়েছিল।

–[সূরা মায়েদা : ১৩]

আরো ইরশাদ হয়েছে - ﴿ يُكُرُونُ الْكُلِمَ عَنْ مُوَاضِعِهِ يَقُولُونَ اُوتِيتُمْ هٰذَا فَخُدُوهُ وَانِ لَمْ تُؤْتُوهُ فَاحْذَرُوهُ عَاضَا الْكَلِمَ عَنْ مُوَاضِعِهِ يَقُولُونَ اُوتِيتُمْ هٰذَا فَخُدُوهُ وَانِ لَمْ تُؤْتُوهُ فَاحْذَرُوهُ عَنْ مُوَاضِعِهِ يَقُولُونَ اُوتِيتُمْ هٰذَا فَخُدُوهُ وَانِ لَمْ تُؤْتُوهُ فَاحْذَرُوهُ عَنْ مُواضِعِهِ يَقُولُونَ الْكَلِمَ عَنْ مُواضِعِهِ يَقُولُونَ الْكَلِمَ عَنْ مُواضِعِهِ يَقُولُونَ الْكَلِمَ عَنْ مُواضِعِهِ يَقُولُونَ الْحَرَافِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللل

ড: মরিস বুকাইলী বলেন, বাইবেলের অন্তর্ভুক্ত সব পুস্তকই বেশ কয়েকবার করে সংশোধন ও সম্পাদনা করা হয়েছে এবং প্রতিবাবই বর্জিত বিষয় সম্পর্কে বলা স্থাছে: এই সব বাদ্ধুতি বিষয় সমুবত প্রবর্তী সময়ের সংযোজন ।

প্রতিবারই বর্জিত বিষয় সম্পর্কে বলা হয়েছে; ওই সব বাড়তি বিষয় সম্ভবত পরবর্তী সময়ের সংযোজন।
বস্তুত বাইবেলের কোথাও রয়েছে ঐতিহাসিক তথ্যের বিদ্রান্তি; কোথাও পুনরাবৃত্তির দোষ, কোথাও কাহিনীগত গড়মিল এবং
কোথাও রচনাগত তারতম্য। এক কথায় ইহুদিদের গির্জার যেমন বিভিন্নতা রয়েছে, তেমনি গির্জা ভিত্তিক বিভিন্ন সম্প্রদায়ের
জন্য রয়েছে সম্পূর্ণ পৃথক পৃথক বাইবেল। কেননা বাইবেল সম্পর্কে একেক গির্জার ধারণা একেক রকম। আর পারম্পরিক
ভিন্ন ধারণার কারণেই অন্য ভাষায় বাইবেল তরজমা করতে গিয়েও তাদের পক্ষে এক মতে পৌছা সম্ভব হয়নি। এই
পরিস্থিতি এখনো অব্যাহত রয়েছে। – বাইবেল, কুরআন ও বিজ্ঞান: ড. মরিস বুকাইলী।

বাইবেলের পুরাতন নিয়ম অর্থাৎ ওল্ড টেস্টমেন্টে তাওরাত ছাড়াও বিভিন্ন নবীর শিক্ষা সম্পর্কিত আরো কয়েকটি কিতাব এবং

আরো কিছু ঐতিহাসিক পুস্তক স্থান লাভ করেছে। এগুলোর অবস্থানও তাওরাত এবং যাবূরের অনুরূপই। বাইবেলের অপর অংশকে নিউ টেস্টমেন্ট [নতুন নিয়ম] বলা হয়। খ্রিস্টান সম্প্রদায়ের নিকট এটি ইঞ্জীল শরীফ হিসেবে

পরিচিত। হয়রত ঈসা (আ.)-কে আসমানে উঠিয়ে নেওয়ার সত্তর বছর পর নিউ টেস্টমেন্টের সুসমাচারসমূহ লিপিবদ্ধ করা হয়। পুস্তক আকারে লিপিবদ্ধ হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত এ ঐশী বাণীসমূহ জনশ্রুতি তথা মানুষের স্মৃতিনির্ভর কাহিনী ছিল মাত্র।

নিউ টেস্টমেন্টের এ সুসমাচারসমূহ কিভাবে লিপিবদ্ধ হয় তা বর্ণনা করতে গিয়ে ইক্যুমেনিক্যাল ট্রান্সলেশন অব দি বাইবেল এর অনুবাদকগণ এ অভিমত ব্যক্ত করছেন যে, ধর্মীয় শিক্ষা বিস্তারের তাগিদে ধর্মপ্রচারকগণ যেসব কাহিনী ও বিবরণ পেশ করতেন তাই লোক মুখে প্রচারিত হতো। আবার লোকমুখে এসব কাহিনী সংকলন করে ধর্মপ্রচারের উদ্দেশ্যে ব্যবহার করা

করতেন তাহ লোক মুথে প্রচারিত হতো। আবার লোকমুথে এসব কাহিনা সংকলন করে বমপ্রচারের ডব্দেন্যে ব্যবহার করা হতো। বাইবেলের নতুন নিয়মের সুসমাচারগুলো এমন ধরনেরই সংকলন। এভাবে অসংখ্য ধর্মপ্রচারক অসংখ্য বাইবেল সংকলন করে নেয়।

এগুলোর কোনটি বিশুদ্ধ, তা নিরূপণের জন্য পূর্বরোমের ফীলস শহরে ৩২৫ খ্রিস্টাব্দে পাদ্রীদের এক কাউন্সিল অনুষ্ঠিত হয়। এতে তিন শতাধিক পাদ্রী অংশ গ্রহণ করে। পাদ্রীগণ এ যাবত যত সুসমাচার লেখা হয়েছে, তা একত্র করে একটি স্তুপ দেয়। তারপর সর্বজন মান্য এক পাদ্রী সিজদাবনত অবস্থায় এ বলে মন্ত্র আওড়াতে থাকে যে, যেটি অসত্য তা যেন পড়ে যায়। এভাবে বলতে বলতে চারটি সুসমাচার ব্যতীত বাকি সবকটি মাটিতে পড়ে যায়। আর এ চারটি হলো মার্ক, মথি, লুক ও যোহনের সুসমাচারসমূহ। অভিজ্ঞ লেখকদের মতে এই চারটি সুসমাচার প্রামাণ্য গ্রন্থের মর্যাদা লাভ করেছে ১৭০ খ্রিস্টাব্দের দিকে।

বস্তুত এসব সুসমাচার হচ্ছে সেসব রচনার সমাহার, যেসব দ্বারা বিভিন্ন মহলকে সন্তুষ্ট করা হয়েছে। গির্জার প্রয়োজন মিটানো হয়েছে, ধর্মশাস্ত্র সংক্রান্ত নানা বক্তব্যের সমাধান দেওয়া হয়েছে। প্রয়োজনে বিরুদ্ধ পক্ষীয়দের উত্থাপিত নানা অভিযোগের জবাব দেওয়া হয়েছে এবং প্রচলিত ধর্মীয় ভুল-ক্রটিসমূহের সংশোধন পেশ করা হয়েছে। সুসমাচারের

লেখকগণ স্বস্থ দৃষ্টিভঙ্গি অনুসারে লোক নিয়ে নিজ নিজ পুস্তক সংকলন ও প্রণয়ন করেছেন। এতে একথা প্রতীয়মান হয় যে, এসব সুসমাচার হচ্ছে বিচ্ছিন্ন পরিকল্পনার এলোমেলো এক সাহিত্য কর্ম তো বটেই, সে

সাথে এগুলোতে রয়েছে অসংখ্য বৈপরীত্যেরও বিপুল সমাহার। এ মন্তব্য আমাদের নয়। এ মন্তব্য করেছেন 'ইক্যু মেনিক্যাল ট্রাঙ্গলেশন অবদি বাইবেলে'র শতাধিক বিজ্ঞ ভাষ্যকার। তারা বলেন, যেসব বাইবেল আমাদের হাতে এসে পৌছেছে, এর সবগুলোর রচনা ও বক্তব্য এক নয়; বরং একটির সাথে আরেকটির পার্থক্য সুস্পষ্ট। প্রাপ্ত বিভিন্ন বাইবেলের মধ্যে এই যে ভিন্নতা, তাও বিভিন্ন ধরনের। সংখ্যার দিক থেকেও সে পার্থক্য কম নয়; বরং প্রচুর। কোনো কোনো বাইবেলের মধ্যে ব্যাকরণ সংক্রান্ত ও ভাষাগত ভিন্নতা পরিলক্ষিত হয়। শব্দ চয়নে কিংবা শব্দের অবস্থানের ভিন্নতাও কম নয়। কোনো কোনো পার্থুলিপিতে এমন ধরনের পার্থক্যও বিদ্যমান যার ফলে দু'টি বাইবেলের গোটা একটা অনুচ্ছেদের অর্থ পুরোপুরি ভিন্ন রক্মের হয়ে দাঁড়ায়। এতে পরিক্ষারভাবে প্রমাণিত হয় যে, প্রচলিত বাইবেলের সুসমাচারসমূহ মূলত মানুষের রচনা। আল্লাহর পক্ষ হতে নাজিল কৃত ঐশীবাণী নয় এবং হয়রত ঈসা (আ.)-এর বাণীসমূহের হুবহু বর্ণনাও নয়।

্–[বাইবেল, কুরআন ও বিজ্ঞান সূত্রে উলুমূল কুরআন আল্লামা ইসহাক ফরিদী– ২৩-২৪]

# কুরআন পরিচিতি ও প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কুরআন শব্দের আভিধানিক অর্থ: আরবি কুরআন (قُرْأَنُ) শব্দটি قَرْءَ يَقْرَءُ ক্রিয়ার শব্দমূল (مَصْدَرُ)। সে হিসেবে قُرْأَنُ سَعْفُول ক্রিয়ার শব্দমূল (مَصْدَرُ)। সে হিসেবে قُرْأَنُ سَعْفُول পাঠ করা। শব্দটি তথা مَقْرُوزُ مَفْعُول পাঠ করা হয়ে বা পঠিত হয়, তাই একে কুরআন (قُرْأَنُ) বলে নামকরণ করা হয়েছে।

কুরআনের পারিভাষিক অর্থ : পরিভাষায় কুরআনের সংজ্ঞা হলো নিম্নরূপ-

اَلْكِتَابُ الْمِنْزُلُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنْهُ الْمَكْتُوبُ فِي الْمَصَاحِفِ الْمَنْقُولُ عَنْهُ نَقْلًا مُتَوَاتِرًا بِلاَ شُبْهَةٍ

অর্থাৎ কুরজান ঐ কিতাবকে বলা হয় যা রাসূল্ল্লাহ عليه -এর প্রতি নাজিল করা হয়েছিল এবং যা গ্রন্থাকারে লিপিবদ্ধ রয়েছে। আর যা সন্দেহাতীত "তাওয়াতুর" (تراتر) -এর সাথে বর্ণিত হয়ে আসছে। -[নুরুল আনওয়ার, পৃ. ৯ ও ১০]

ফাওয়ায়েদে কৃষ্ণ: উক্ত সংজ্ঞায় "যা রাস্লুল্লাহ = -এর প্রতি নাজিল করা হয়েছে" বলে পূর্ববর্তী আসমানি কিতাবসমূহ থেকে কুরআনকে আলাদা করা হয়েছে এবং "যা গ্রন্থাকারে লিপিবদ্ধ রয়েছে" বলে যা গ্রন্থকারে লিপিবদ্ধ নেই, সেগুলো থেকেও কুরআন মাজীদকে পৃথক করে দেওয়া হয়েছে । যেমন-ঐ সমস্ত আয়াত যেগুলোর বিধান বলবৎ আছে; কিন্তু তেলাওয়াত রহিত হয়ে গেছে। আর যা সন্দেহাতীতভাবে তাওয়াতুর -এর সাথে বর্ণিত হয়ে আসছে" বলে যা এই প্রক্রিয়ায় বর্ণিত নেই সেগুলো থেকে কুরআন মাজীদকে আলাদা করে দেওয়া হয়েছে।

এতে এ কথা প্রতীয়মান হয় যে গোটা কুরআনই মৃতাওয়াতিরভাবে প্রমাণিত এবং মাসহাফে উসমানীতে যা আছে, তা পুরোটাই মৃতাওয়াতিরভাবে প্রমাণিত। কুরআনের কোনো অংশই মাসহাফে উসমানী থেকে বাদ পড়ে যায়নি। এটাই গোটা মুসলিম উত্থাহর আকিদা ও অকাট্য সত্য। কাজেই শীয়া ইসমিয়্যা সম্প্রদায়ের বক্তব্য– "এই কুরআন আসল কুরআন নয়, আসল কুরআন আমাদের দ্বাদশ ইমামের নিকট রক্ষিত আছে" একান্তই মিথ্যা ও বানোয়াট। সর্বোপরি তাদের এ বক্তব্য কুরআন হেফাজতের ব্যাপারে ইলাহী প্রভিশ্রুতির বিরুদ্ধে প্রকাশ্য এক চ্যালেঞ্জ বটে। যারা এ আকীদায় বিশ্বাসী, তারা যে কাফের এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

কুরআন মাজীদের নামসমূহ: ইমাম আবৃ জাফর তাবারী (র.) বলেন, রাস্লুল্লাহ = -এর প্রতি অবতীর্ণ কুরআন মাজীদের চারটি নাম আল্লাহ তা'আলা কালামে পাকে উল্লেখ করেছেন। যথা-

- ك. আল কুরআন : ইরশাদ হয়েছে نَا الْقُرَانَ الْقُرَانَ الْقُرَانَ وَحُبُنَا الْقُرَانَ कुরআন শব্দিটি ব্যবহৃত হয়েছে।
- र जान क्तकान : रेतनाम रसिए النُوْنَ النُعُرِةُ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا
- النَّحَمْدُ اللَّهِ اللَّذِيُّ اَنْزَلُ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَّهُ عِوجًا -হয়েছে وَلَكِمَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوجًا
- إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ -८३ वाय विकत : इत्रभाम राख़ाइ اللَّهُ لَحْفِظُونَ

বহাড়াও গুণবাচক বহুনাম কুরআনে উল্লিখিত হয়েছে। যেমন-

التَّقَاءُ. اَلْهُدَى. اَلنُّورُ . كَلامُ اللهِ . اَلْمَحِيْدُ . حَبْلُ اللهِ . الْمُهَيْمِنُ . اَلْحَكِيْمُ . الْحَكَمَةُ . الْبَوْمُ اللهِ . الْمُحِيْدُ . حَبْلُ اللهِ . الصَّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمُ . الْمَرْعِظَةُ . الْحَقُ . الْحَقُ . الْكَوْمُ . الْحَوْمُ . الْعَرْمُ . الْعُرَامُ . الْعَرْمُ . الْعُرْمُ . اللهُ مُولِمُ . اللهُ مُولِمُ . اللهُ مُلْمُ مُ اللهُ . اللهُ مُلْمُ اللهُ . اللهُ اللهُ مُلْمُ مُ اللهُ اللهُ مُلْمُ اللهُ مُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ مُلْمُ اللهُ ا

ব্বিতারিত জানার জন্য দেখুন উলুমূল কুরআন : আল্লামা ইসহাক ফরিদী পূ. ৩৭-৫০]

কুরআন নাজিলের উদ্দেশ্য: ইমামুল হিন্দ হয়রত শাহ ওয়ালীউল্লাহ মুহাদ্দিসে দেহলভী (র.) বলেন কুরআন নাজিলের উদ্দেশ্য তিনটি- تَهْذِيْبُ النَّفُوسِ الْبَشَرِيَّةِ وَدَمْعُ الْعَقَائِدِ الْبَاطِلَةَ وَنَفْى الْاَعْمَالِ الْفَاسِدَةِ - আত্মার সংশোধন, বাতিল আকীদার মূলোৎপাটন এবং ভ্রান্ত আমলের মূলোচ্ছেদ'। – [আল ফাউজুল কাবীর] এ প্রসঙ্গে কুরআন মাজীদে ইরশাদ হয়েছে–

الّر . كِتَابُ اَنْزَلْنَهُ اِلنَّكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّوْرِ . بِإِذْنِ رَبِّهِمْ اللَّي صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ . وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْ

করে আনতে পার অন্ধকার হতে আলোকে তার পথে যিনি পরাক্রমশালী প্রশংসাময়। –[ সূরা ইবরাহীম : ১]

কুরআন নাজিলের ইতিহাস : সৃষ্টির সূচনা থেকেই আল কুরআন লাওহে মাহ্ফ্যে সুরক্ষিত হয়েছে। এ ব্যাপারে কুরআনে পাকে ইরশাদ হয়েছে مَجْبُدُ وَفَى لَوْح مَحْفُوظٍ وَاللّهُ وَفَى الْمُ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيْم صَعْفُوظٍ وَاللّهُ وَفَى الْمُ مَحْبُدُ وَفَى لَوْح مَحْفُوظٍ وَاللّهُ وَفَى الْمُ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيْم مَعْفُوظٍ وَاللّهُ وَفَى الْمُ عَلَيْكُ مَكِيْم مَعْفُوظٍ وَاللّهُ وَفَى الْمُ عَلَيْكُ مَكِيْم مَعْفُوظٍ وَاللّهُ وَفَى الْمُ عَلَيْكُ مَكِيْم وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا لَاللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَلّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ و

অন্যত্র ইরশাদ হচ্ছে – وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيْمُ صَالَا عَالَمُ عَالَمُ مَا الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيْمُ صَالَا عَالَمُ مَا الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيًّ حَكِيْمُ مَا الْكِتَابِ مَا الْكِتَابِ لَكَيْنَا لَعَلِيًّ حَكِيْمُ مَا الْكِتَابِ مَا الْكِتَابِ لَلْكِيْنَا لَعَلِيًّ حَكِيْمُ مَا الْكِيْنَا لَعَلِي مَا الْكِيْمُ الْكِيْمُ فِي الْمُؤْمِنِ الْكِيْنَا لَعَلِيْكُ مَكِيْمُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْكِيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّه

অতঃপর লাওহে মাহ্ফ্য থেকে দুই পর্যায়ে কুরআন নাজিল হয়েছে। প্রথম পর্যায়ে সম্পূর্ণ কুরআন একই সঙ্গে দুনিয়ার নিকটবর্তী আসমানের 'বায়তৃল ইয়্যাতে' নাজিল করা হয়। ৮

'বায়তুল ইযযা'-কে বায়তুল মামূরও বলা হয়। এটি কা'বা শরীফের বরাবর উপরে দুনিয়ার নিকটবর্তী আকাশে ফেরেশতাগণের ইবাদতগাহ্। এখানে পবিত্র কুরআন একসাথে লাইলাতুল কুদরে নাজিল করা হয়েছিল। অতঃপর দ্বিতীয় পর্যায়ে রাসূলুল্লাহ -এর প্রতি প্রয়োজন সাপেক্ষে অল্প অল্প করে দীর্ঘ তৈইশ-বছরে নাজিল হয়।

প্রথম অবতীর্ণ আয়াত : নির্ভরযোগ্যে বর্ণনা মতে রাসূল — -এর প্রতি সর্ব প্রথম যে আয়াতগুলোঁ নাজিল হয়েছে, সেগুলো ছিল সূরা আলাক্-এর প্রথম পাঁচ আয়াত। ইমাম বুখারী হয়রত আয়েশা (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেন, রাসূলুল্লাহ — -এর প্রতি প্রথম ওহী নাজিল হয়েছিল হেরা গুহায়। তিনি নির্জনে ইবাদতে মশগুল থাকতেন। রাতের পর রাত হেরা গুহায় কাটিয়ে দিতেন। এ অবস্থাতেই এক রজনীতে হয়রত জিব্রাঈল (আ.) হেরা গুহায় তাঁর নিকট এসে বলেন, তাঁক্তিনা বিদ্না বাসূলুল্লাহ ভিত্তরে বললেন, আমি পড়তে জানি না। এ উত্তর গুনে হয়রত জীব্রাঈল (আ.) রাসূল — -কে বুকে চেপে ধরেন। অতঃপর ছেড়ে দিয়ে আবারো বলেন الأرزاء (পড়ন)। রাসূল ভিত্তর বললেন, আমি পড়তে জানি না। তিন বারের পর রাসূল ভিত্তর করলেন, কি পড়বঃ নাজিল হলো—

إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِيْ خَلَقَ . خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ . إِقْرَأْ وَرَبُّكُ الْأَكْرَمُ .

পড়ুন আপনার প্রভুর নামে, যিনি সৃষ্টি করেছেন মানুষকে জমাট রক্ত থেকে। পড়ুন আপনার পালনকর্তা অত্যন্ত অনুগ্রহশীল। –[সুরা আলাক : ১-৩]

এই ছিল তাঁর প্রতি সর্বপ্রথম অবতীর্ণ কয়েকটি আয়াত। এর পর তিন বছর ওহী নাজিলের ধারা বন্ধ থাকে। এ সময়কে ফাতরাতুল ওহী'র কাল বলা হয়। তিন বছর পর পুনরায় রাসূল হুত্র জিবরাঈল (আ.)-কে আসমান ও জমিনের মধ্যস্থলে দেখতে পেলেন। ফেরেশতা তাঁকে সূরা মুদ্দাসসির -এর কয়েকটি আয়াত শোনালেন। এরপর থেকেই নিয়মিত ওহী নাজিলের ধারা ভক্ত হয়। -[বুখারী শরীফ খ. ১ম, প. ২-৩; উলুমুল কুরআন: ৫৬]

কুরআন নাজিলের পরিসমাপ্তি ও কুরআনের শেষ আয়াত : একাদশ হিজরিতে রাসূলে কারীম == -এর ইন্তেকালের একাশি দিন মতান্তরে নয় দিন পূর্বে কুরআন নাজিল সমাপ্ত হয়। শেষ আয়াত সম্পর্কে হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাস্লুল্লাহ == -এর ইন্তেকালের মাত্র ৯ দিন পূর্বে নিম্নোক্ত আয়াত অবতীর্ণ হয়।

১. ওহীর এ উভয়বিধ অবতরণের ভাবকে কুরআনুল কারীম দৃটি শব্দের মাধ্যমে প্রকাশ করেছে। একটি হলো ইনযাল অপরটি হলো তানযীল। ইনযাল শব্দের অর্থ− কোনো বস্তু বা বিষয়কে সম্পূর্ণ এক দফায় নাজিল করা। তানযীল শব্দের অর্থ− কোনো বস্তু বা বিষয়কে ধীরে ধীরে অল্প অল্প করে নাজিল করা। সুতরাং কুরআনের যেখানে ইনয়াল শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে, সেখানে সাধারণত লওহে মাহফুজ থেকে দুনিয়ার আসমানে অবতরণের কথা বুঝানো হয়েছে। আর যেখানের তানযীল শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে, সেখানে হজুর === -এর প্রতি ধীরে ধীরে অবতরণের কথা বুঝানো হয়েছে।

```
وَاتَّقُوا يَوْمًا رُوْمُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمَ لَا يُظْلُمُونَ
```

ঐ দিনকে ভয় কর, যেদিন তোমরা আল্লাহর কাছে প্রত্যাবর্তিত হবে। তারপর প্রত্যেকেই তার কর্মের ফল পুরোপুরি পাবে এবং তাদের প্রতি কোনো অবিচার হবে না। −[সূরা বাকারা : ২৮১]

এই আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার ৯ দিন পর রাসূলে কারীম 🎫 ইহলোক ত্যাগ করেন। তবে শেষ আয়াত সম্পর্কে সাধারণভাবে জানা যায় যে, সূরা মায়িদার নিম্নোক্ত আয়াতের অংশটুকু। অবতীর্ণ হয় সর্বশেষে

الْيَوْمَ اكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَرَضِيتُ لَكُمْ الْإِسْلَامَ دِينًا .

আজ আমি তোমাদের জন্য তোমাদের দীনকে পরিপূর্ণ করে দিলাম, তোমাদের প্রতি আমার অনুগ্রহ সম্পূর্ণ করলাম এবং ইসলামকে তোমাদের জন্য দীন হিসেবে মনোনীত করলাম। –[সূরা মায়িদা: ৩]

উল্লেখ্য, এ আয়াতটি নাজিল হয়েছিল দশম হিজরির জিলহজ মাসে আরাফাতের ময়দানে এবং একাধিক নির্ভরযোগ্য হাদীসের দ্বারা এ কথাও প্রমাণিত হয় যে, এরপরও কুরআনের আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে। তবে যেহেতু উল্লিখিত আয়াতটি নাজিলের পর শরিয়তের বিধান সম্বলিত অন্য কোনো আয়াত নাজিল হয়নি, এ জন্যই অনেকে ধারণা করেছেন যে, এটাই হচ্ছে কুরআনের নাজিলকৃত শেষ আয়াত। –িউমুল কুরআন, আল্লামা ইসহাক ফরিদী: ১১৩]

আল-কুরআনুল কারীম এক সাথে দুনিয়ার আসমানে নাজিল করা এবং পরে পর্যায়ক্রমে নাজিল করার তাৎপর্য : আল-কুরআনুল করীম এক সাথে দুনিয়ার আসমানে নাজিল করার তাৎপর্য বর্ণনা প্রসঙ্গে ইমাম আবৃ শামাহ (র.) বলেন, এর দারা আল-কুরআনের উচ্চতম মর্যাদা প্রকাশ করাই উদ্দেশ্য। তাছাড়া ফেরেশতাগণকেও এ তথ্য অবগত করানো উদ্দেশ্য ছিল যে, এটিই আল্লাহর শেষ কিতাব যা দুনিয়ার মানুষের হেদায়েতের জন্য নাজিল করা হয়েছে। শায়খ যুরকানী (র.) বলেন, এভাবে দুই বারে নাজিল করে একথাও বুঝানো উদ্দেশ্য ছিল যে, এই কিতাব সর্বপ্রকার সন্দেহ-সংশয়ের উর্দ্ধে। তদুপরি রাস্ল — এর পবিত্র বক্ষদেশ ছাড়াও আরো দু'জায়গায় তা সুরক্ষিত রয়েছে। লাওহে মাহফুয এবং বায়তুল মা'মূরে। রাসূল — এর বয়স ৪০ বছরে পৌছলে রমজান মাসে লাইলাতুর কুদরে কুরআন নাজিল শুরু হয়।

–[প্রাগুক্ত : ১১১<u>]</u>

কুরআনুপ কারীম পর্যায়ক্রমে নাজিপ হলো কেন? : পূর্বেই বর্ণিত হয়েছে, কুরআন একবারে নাজিল হয়নি, হয়েছে ধীরে ধীরে, পর্যাক্রমে; সুদীর্ঘ তেইশ বছরে। অন্যান্য আসমানি গ্রন্থ তথা তাওরাত, যাবৃর ও ইঞ্জিল লিপিবদ্ধ আকারে সম্পূর্ণ গ্রন্থ এক সঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছে। কিন্তু কুরআন নাজিল হয়েছে ধীরে ধীরে। কখনো এক আয়াত, কখনো দু'তিন আয়াত, আবার কখনো এক সুরা।

কুরআনের সর্বাপেক্ষা ছোট যে আয়াতের অংশ নাজিল হয়েছে তা ছিল সূরা নিসার ৯৫নং আয়াতের অংশ বিশেষ তথা– غَيْرُ أُولِى الضَّرِد অথচ অপরদিক সমগ্র স্রা আন'আম একই সঙ্গে নাজিল করা হয়েছে।

কুরআন শরীফকে একবারে নাজিল না করে অল্প অল্প করে নাজিল কেন করা হলো? এ প্রশ্ন আরবের মুরশরিকরাও রাসূল

-কে করেছিল। এর উত্তরে নিম্নোক্ত আয়াত নাজিল হয়—

وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذٰلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَادَكَ وَرَتَلْنُهُ تَرْتِيلًا وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ اِلَّا جِنْنُكَ بِالْحَقِّ وَاحْسَنَ تَفْسِيْرًا

"এবং কাফেররা বলে, কুরআন তাঁর প্রতি একবারে কেন নাজিল করা হলো না? এভাবে [ধীরে ধীরে আমি পর্যায়ক্রমে নাজিল করেছি] যেন আপনার অন্তরে তা দৃঢ়মূল করে দেওয়া যায় এবং আমি তা ধীরে ধীরে পাঠ করেছি। তাছাড়া এরা এমন কোনো প্রশ্ন উথাপন করতে পারবে না যার [মোকাবিলায় আমি যথার্থ সত্য এবং তার পরিপূর্ণ ব্যাখ্যা পেশ করবো না"।

—[সূরা ফুরকান: ৩২]

ইমাম ত্মাবারী (র.) উপরিউক্ত আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে কুরআন শরীফ পর্যায়ক্রমে নাজিল হওয়ার যে তাৎপর্য বর্ণনা করেছেন, তাই এখানে যথেষ্ট হবে বলে মনে করি। তিনি লিখেছেন–

- ১. রাসূল ত্রি ছিলেন। লেখাপড়া চর্চা করতেন না। এমতাবস্থায় কুরআন যদি একই সাথে একবারে নাজিল হতো, তবে তা স্মরণ রাখা বা অন্য কোনো পস্থায় সংরক্ষণ করা হয়তো তাঁর পক্ষে কঠিন হতো। অপরপক্ষে হয়রত মৃসা (আ.) য়েহেতু লেখাপড়া জানতেন, সে জন্য তার প্রতি 'তাওরাত' একই সঙ্গে নাজিল করা হয়েছিল। কারণ তিনি লিপিবদ্ধ আকারে তাওরাত সংরক্ষণে সমর্থ ছিলেন।
- ২. কুরআনের প্রধান অংশ বিধান সম্বলিত। তাই সেদিকে লক্ষ্য রেখে ধীরে ধীরে নাজিল করা হয়েছে, যেন বিধানের উপর আমল সহজ হয়ে যায়। এক সাথে নাজিল হলে সকল বিধানের উপর আমল করা দুষ্কর ছিল।
- ৩. বারবার ঘন ঘন হ্যরত জিব্রাঈল (আ.)-এর আগমন রাসূল 🚃 -এর মানসিক শক্তি বৃদ্ধির জন্য সহায়ক ছিল।
- 8. কুরআন শরীফের উল্লেখযোগ্য অংশ বিরুদ্ধবাদীদের বিভিন্ন প্রশ্নের উত্তর এবং বিভিন্ন ঘটনার প্রেক্ষিতে নাজিল হয়েছে। এমতাবস্থায় সে প্রশ্ন উত্থাপিত হওয়ার পর এবং সংশ্লিষ্ট ঘটনাবলি সংঘটিত হওয়ার মুহূর্তে সে সম্পর্কিত আয়াত নাজিল হওয়াই ছিল স্বাভাবিক ও যুক্তিযুক্ত। এতে একাধারে যেমন মুমিনদের অন্তর্দৃষ্টি প্রসারিত হয় তেমনি সমকালীন বিভিন্ন ঘটনার প্রেক্ষিতে অগ্রিম সংবাদ প্রদানের ফলে কুরআনের অভ্রান্ততা দৃঢ়ভাবে প্রমাণ হয়। প্রাশ্তক্ত: ১১২, ১১৩)

# কুরআন সংকলন ও সংরক্ষণের ইতিহাস

#### নবী যুগে কুরআন সংকলন ও সংরক্ষণ :

অর্থাৎ আমি তোমার উপর এমন এক কিতাব অবতীর্ণ করব, যা পানি ধুয়ে মুছে ফেলতে সক্ষম হবে না।

এ কথার ভাবার্থ এই যে, পৃথিবীর সাধারণ কিতাবপত্রের অবস্থা হলো দুনিয়াবী আপদ-বিপদের কারণে তা নষ্ট হয়ে যায়; কিন্তু কুরআনে কারীমকে সীনার মাধ্যমে এমনভাবে সংরক্ষণ করা হয়েছে যে, তা নষ্ট হওয়ার আশঙ্কা নেই। এ কারণে প্রথমত কুরআন হেফাজতের জন্য মুখস্থ করণের প্রতি সর্বাধিক জোর দেওয়া হয়েছিল।

ওহী অবতীর্ণের প্রাথমিক জামানায় মহানবী <u>জ্লে</u> ওহীর শব্দাবলি সঙ্গে সঙ্গে দ্রুত উচ্চারণ করতেন যেন তা অন্তরে বদ্ধমূল হয়ে যায়। এ অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে সূরা কিয়ামার এ আয়াত অবতীর্ণ হলো–

لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرَّانَهُ.

"তাড়াতাড়ি শিখে নেওয়ার জন্য আপনি দ্রুত ওহী আবৃত্তি করবেন না। এ সংরক্ষণ ও পাঠ আমারই দায়িত্ব"।

উক্ত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা মহানবী — -কে আশ্বাস দিচ্ছেন যে, কুরআন কণ্ঠস্থ করার জন্য ওহী অবতীর্ণ অবস্থায় শব্দাবলি সাথে সাথে উচ্চারণের কোনো প্রয়োজন নেই। আমি আপনার মধ্যে এমন প্রথর স্থৃতিশক্তি সৃষ্টি করে দিবে যে, একবার ওহী অবতীর্ণ হওয়ার পর আপনি তা কখনও ভুলবেন না। এ কারণে ওহী নাজিল হওয়ার সাথে সাথেই তা মহানবী — এর অন্তরে বদ্ধমূল হয়ে যেত। এভাবেই রাসূল — -এর সীনা মুবারক পবিত্র কুরআনের এমন এক সুরক্ষিত ভাগ্তারে পরিণত হয়ে গেল যে, তন্মধ্যে সামান্যতম সংযোগ ও ভুল-ভ্রান্তির আশক্ষাটুকুও বিদ্যমান ছিল না। এতদসত্ত্বেও মহানবী — অধিক সতর্কতার জন্য প্রতি রমজানে জীবরাঈল (আ.)-কে নাজিলকৃত ওহীর অংশ তেলাওয়াত করে শুনাতেন এবং হয়রত জীবরাঈল (আ.)-এর নিকট হতেও তেলাওয়াত শুনতেন। তিরোধানের বছর মহানবী হৃষ্ণরত জিবরাঈল (আ.)-কে সমগ্র কুরআন দু'বার শুনিয়েছেন এবং তার কাছ থেকে শুনেছেন।

রাসূলুল্লাহ প্রথমত সাহাবায়ে কেরামকে অবতীর্ণ ওহীর আয়াতগুলো মুখস্থ করাতেন, অতঃপর তার মর্মার্থ শিক্ষা দিতেন। নবীন সাহাবীদের মধ্যে কুরআন মুখস্থকরণ ও তার মর্মার্থ শিক্ষা করার অত্যন্ত আগ্রহ ছিল। এমন কি অনেক মহিলা সাহাবী পাত্রের প্রতি বিবাহের পর কুরআন শিক্ষা দেওয়ার শর্ত জুড়ে দিতেন।

হযরত উবাদা ইবনে সামিত (রা.) বর্ণনা করেন যে, পুণ্যভূমি মক্কা ছেড়ে কেউ হিজরত করে মদীনায় এলে কুরআন শিক্ষার জন্য তাকে একজন আনসারীর সাথে সম্পৃক্ত করে দেওয়া হতো। মসজিদে নববীতে অতি উচ্চকণ্ঠে কুরআন শরীফের শিক্ষা ও তেলাওয়াত হতো। অবশেষে রাসূল ==== নমনীয় করে তেলাওয়াতের নির্দেশ প্রদান করেছেন।

নিয়মিত অসাধারণ অধ্যাবসায় ও সীমাহীন আগ্রহ-উদ্দীপনার ফলে খুব সামান্য সময়ের ব্যবধানে নবীন সাহাবীগণের মধ্য হতে হাফেজে কুরআনের একটি দল প্রস্তুত হয়ে গেল। উক্ত জামাতের মধ্যে ৪ জন খলীফা ছাড়াও হযরত তালহা, সাআদ ইবনে মাসউদ, হ্যায়ফা ইবনে ইয়ামান, সালিম ইবনে উবাইদ, আবৃ হ্রায়রা, আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর, আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস, হযরত আমর ইবনুল আস, আব্দুল্লাহ ইবনে আমর, মুআবিয়া, আব্দুল্লাহ ইবনে যুবাইর,আব্দুল্লাহ ইবনে সায়িব, আয়েশা, হাফসা ও উম্মে সাল্মা (রা.) প্রমুখ সাহাবাদের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

সারকথা, নবুয়তের প্রাথমিক যুগে কুরআন সংরক্ষণের ক্ষেত্রে মুখস্থ করার প্রতি বিশেষভাবে গুরুত্ব দেওয়া হতো। কারণ সে যুগে একদিক থেকে লেখাপড়া জানা লোকের সংখ্যা ছিল খুবই কম। অপরদিকে বই পুস্তক প্রকাশের উপযোগী উপকরণের অস্তিত্বই ছিল না বলা চলে। সুতরাং এমতাবস্থায় যদি ওহী গুধু লেখার উপর নির্ভর করা হতো, তাহলে কুরআন সংরক্ষণ ও ব্যাপক প্রচার-প্রসারের ক্ষেত্রে মারাত্মক জটিলতা সৃষ্টি হতো। বিধায় কুরআন মুখস্থকরণের প্রতি অধিক পরিমাণ গুরুত্বই দেওয়া হয়েছিল। ফলে ওহী মুখস্থকরণের মাধ্যমে অতি অল্প সময়ের মধ্যে সমগ্র আরবের ঘরে ঘরে কুরআনের বাণী পৌছে দেওয়া সম্ভবপর হয়েছিল। —[উম্মুল কুরআন: তাকী উসমানী ১৭৩ ও১৭৪]

▶ কিতাবত বা লিপিবদ্ধকরণ: মাহানবী কুরআনে কারীম মুখস্থ করানোর সাথে সাথে লিপিবদ্ধ আকারে রাখারও সুব্যবস্থা করেছিলেন। তিনি বিশিষ্ট কয়েকজন লেখাপড়া জানা সাহাবীকে এ গুরুদায়িত্বে নিয়োজিত করেছিলেন। হযরত উসমান (রা.) বলেন, রাসূলুল্লাহ = -এর উপর কোনো আয়াত অবতীর্ণ হলে ওহী লিপিবদ্ধ করার দায়িত্বে নিয়োজিত সাহাবীকে ডেকে সংশ্লিষ্ট আয়াতখানা কোন সূরার কোন আয়াতের আগে বা পরে সংযোজন করতে হবে তা বলে দিতেন। ফলে সেভাবেই তা লিখা হতো।

ওহী লিখে রাখার পদ্ধতি সম্পর্কে হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) বর্ণনা করেন-

كُنْتُ اكْتُبُ الْوَخْى لِرَسُولِ اللّٰهِ ﷺ وَكَانَ إِذَا نَزَلَ عَلَيْهِ الْوَخْىُ اَخَذَتْهُ بَرْجًاءً شَدِيْدَةً وَعَرَقُ مِثْلَ الْجَمَانِ ثُمَّ سَرَى عَنْهُ فَكُنْتُ اَدْخُلُ عَلَيْهِ بِقِطْعَةِ الْكَتِفِ اَوْ كِسُوةٍ فَاكْتُبُ وَهُوَ يُمْلِي عَلَى فَمَا فَرَغَ حَتَّى تَكَادَ رِجْلِىْ تَنْكَسِرُ مِنْ ثِقْلِ الْعَرْأَ فِلَا عَرَغَتُ قَالَ إِقْرَأَ فَأَقْرَهُ فَإِنْ كَانَ فِيْهِ سِقْطُ اَتَكَمَهُ ثُمَّ اَخْرَجَ بِهِ إِلَى النَّاسِ. وَكُلْ وَيُعْلِ الْعَرَانُ فَالْا فَرَغُتُ قَالَ إِقْرَأَ فَأَقْرَهُ فَإِنْ كَانَ فِيْهِ سِقْطُ اَتَكَمَهُ ثُمَّ اَخْرَجَ بِهِ إِلَى النَّاسِ.

আমি ওহী লিখে রাখার কাজে নিয়োজিত ছিলাম। যখন মহানবী — -এর উপর ওহী অবতীর্ণ হতো তখন তার সর্ব শরীরে মুক্তার মতো বিন্দু বিন্দু ঘাম জমে যেত। এ অবস্থা শেষ হওয়ার পর আমি দুম্বার চামড়া, হাড় অথবা লিখে রাখার উপযোগী কোনো কিছু নিয়ে উপস্থিত হতাম। লেখা সমাপ্ত করার পর আমার শরীরে কুরআনের এমন ওজন অনুভূত হতো, যেন আমার পা ভেঙ্গে গেছে। আমি যেন চলার শক্তিটুকুও হারিয়ে ফেলেছি। লেখা শেষ হলেই মহানবী — বলতেন, আমাকে পড়ে তনাও। আমি পড়ে তনাতাম। কোথাও কোনো ক্রটি বিচ্যুতি থাকলে তিনি তৎক্ষণাৎ তা ঠিক করে দিতেন। এবং সংশ্লিষ্ট ওহীর অংশটুকু অন্যদের সামনে পাঠ করতেন। –িতাবারানী সত্রে উন্মুল কুরআন: তাকী উসমানী: ১৭৮]

হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) ছাড়াও প্রথম চার খলিফাসহ আরো কিছু সংখ্যক অন্যতম সাহাবী ওহী লিখে রাখার ভক্ষদায়িত্ব লাভ করেছিলেন। −[প্রাণ্ডক্ত : ১৭৮]

ষেসব বস্তুতে ও**হী দিপিবদ্ধ করা হত** : সে যুগে আরব দেশে কাগজ দুষ্পাপ্য ছিল বিধায় কুরআনের আয়াত প্রথমত : পাথর শিলা, শুকনো চামড়া, খেজুরের ডাল, বাঁশের টুকরা, গাছের পাতা ও পশুর হাড়ে লিখা হতো। ওহী লিপিবদ্ধকরণ কাজে কখনও কাগজের টুকরাও ব্যবহৃত হয়েছে বলে প্রমাণ পাওয়া যায়। −[প্রাশুক্ত : ১৭৯]

লিখিত পাণুলিপির সন্ধান : লিখিত পাণুলিপিসমূহের মধ্যে এমন একখানা পাণুলিপি ছিল, যা মহানবী তার বিশেষ তত্ত্বাবধানে একান্ত নিজের জন্য লিপিবদ্ধ করিয়েছিলেন। যা পরিপূর্ণ কিতাব আকারে ছিল না, বরং পাথর শিলা, চামড়া ও সে যুগের লিখন সামগ্রীর সমষ্টিরূপে সংরক্ষিত ছিল। ওহীর নিয়মিত লেখকমণ্ডলী ছাড়াও সাহাবীদের মধ্যে অনেকেই ব্যক্তিগত ব্যবহারের জন্য কিছু সংখ্যক আয়াত ও কোনো কোনো সূরা লিখে রাখতেন এবং এ ব্যক্তিগত লিখনের প্রচলন ইসলামের প্রাথমিক যুগ থেকেই ছিল। হযরত ইবনে ওমর (রা.) সূত্রে বর্ণিত−

₹8

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ نَهَى أَنْ يُسَافَرَ بِالْقُرْانِ إِلَى أَرْضِ الْعَدُّودِ.

অর্থাৎ রাস্লুল্লাহ 🚎 কুরআনে কারীম সঙ্গে করে শক্রদেশে গমন করতে নিষেধ করেছেন।

অন্যত্র মহানবী ্লাল্ট্র বলেছেন-

قِرَاءُ الرَّجُلِ فِي غَيْرِ الْمَصْحَفِ الْفُ دَرَجَةِ وَقِرَاءَ الرَّجُلِ فِي الْمَصْحَفِ بِضَاعِفُ عَلَى ذَٰلِكَ الْفَيْ دَرَجَةٍ.

অর্থাৎ কোনো ব্যক্তি কুরআনে কারীম না দেখে পড়লে এক হাজার গুণ ছওয়াব পাবে। আর দেখে পড়লে দুইাজার গুণ। উল্লিখিত দুটি বর্ণনা দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, মহানবী = এর যুগেই সাহাবীদের কাছে কুরআনের ব্যক্তিগত পাণ্ডুলিপি ছিল। যদি তা-ই না হতো তবে কুরআনে কারীম দেখে পড়া ও শক্রদেশে তা নিয়ে যাওয়ার প্রশ্নই আসতো না।

হযরত ওমর (রা.)-এর ইসলাম গ্রহণের ঘটনায় তার বোন ফাতেমা বিনতে খান্তাব (রা.) ও ভগ্নিপতি সাঈদ ইবনে যায়েদ (রা.)-এর হাতে সূরা তোয়াহার কতিপয় আয়াত সম্বলিত একটি পাণ্ডুলিপি ছিল বলে প্রমাণ পাওয়া যায়, যা হযরত খাব্বাব ইবনে আরত (রা.) পাঠ করেছিলেন।

হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.)-এর খেলাফতকালে কুরআন সংকলন ও সংরক্ষণ: যেহেতু মহানবী — -এর যুগে চামড়া হাড়, পাথর শিলা, গাছের পাতা ইত্যাদিতে লিপিবদ্ধ কুরআনে কারীমের পাণ্ডুলিপি পরিপূর্ণ কিতাব আকারে সংকলিত ছিল না এবং সাহাবীদের ব্যক্তিগত ব্যবহারের নুসখাও ছিল অপূর্ণাঙ্গ। অনেকেই আবার আয়াতের সাথে তাফসীরও লিখে রেখেছিলেন। তাই হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) সকল বিচ্ছিন্ন পাণ্ডুলিপিগুলো একত্র করে পরিপূর্ণ নুসখা প্রস্তুতকরণের তীব্র প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করেন এবং কুরআনে কারীমকে একত্রে সংকলন ও সংরক্ষণের প্রশংসনীয় উদ্যাগ গ্রহণ করেন। কি কারণে হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) কুরআন শরীফের একটি পরিপূর্ণ পাণ্ডুলিপি সংকলন ও সংরক্ষণের তীব্র প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করলেন এবং উক্ত গুরু দায়িত্ব কাদের দ্বারা কিভাবে সম্পাদিত হলো, সে সম্পর্কে হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) বলেন,

ইয়ামামার যুদ্ধের পরপরই হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) আমাকে জরুরি ভিত্তিতে আহবান করলেন। আমি সেখানে পৌছে হযরত ওমর (রা.)-কে দেখতে পেলাম। আমাকে দেখে হযরত সিদ্দীকে আকবার (রা.) বললেন, হযরত ওমর (রা.) এসে আমাকে বলছেন যে, ইয়ামামর যুদ্ধে বহু সংখ্যক হাফিজে কুরআন সাহাবী শাহাদাত বরণ করেছেন। এভাবে বিভিন্ন যুদ্ধে হাফিজ সাহাবী শহীদ হলে কুরআনের কিছু অংশ বিলুপ্ত হয়ে যাওয়া বিচিত্র নয়। সুতরাং আমি অভিমত ব্যক্ত করছি যে, আপনি জরুরি নির্দেশের মাধ্যমে পবিত্র কুরআনকে একত্রে সংকলনের সুব্যবস্থা গ্রহণ করুন!

এ মর্মে আমি হযরত ওমর (রা.)-কে বলছি, যে কাজ মাহনবী তাঁর জীবদ্দশায় সম্পাদন করেননি, তা আমার জন্য করা সমীচীন হবে কিনা, তা ভাবছি। হযরত ওমর (রা.) উত্তরে বললেন, আল্লাহর শপথ! এ কাজ অতি উত্তম। একথা তিনি বারংবার বলতে থাকায় আমার অন্তরে উক্ত কাজের দৃঢ় প্রত্যয় জন্মেছে। অতঃপর হযরত সিদ্দীকে আকবার (রা.) আমাকে [যায়েদ ইবনে সাবিত] বললেন, তুমি একজন তীক্ষ বৃদ্ধি সম্পন্ন উদ্যমী যুবক। তোমার সততা, সাধুতা সম্পর্কে আমাদের কোনো সন্দেহ নেই। এতদ্বিন্ন তুমি মহানবী তান এর যুগে ওহী লিপিবদ্ধকরণ কাজে নিয়োজিত ছিলে। সুতরাং তুমিই বিভিন্ন সাহাবীর নিকট হতে বিক্ষিপ্ত সূরা ও বিভিন্ন আয়াতসমূহ একত্র করত লিপিবদ্ধ করতে থাক।

হযরত যয়েদ ইবনে সাবিত (রা.) বলেন, আল্লাহর শপথ! তাঁরা যদি আমাকে একটি পাহাড়কে স্থানান্তরিত করার নির্দেশ দিতেন তাতেও আমার কাছে এতটুকু বোঝা মনে হতো না, যতটা কঠিন মনে হচ্ছে পবিত্র কুরআন লিপিবদ্ধ করার কাজটি। আমি বললাম, আপনি এ কাজ কিভাবে করতে চানং যা মহানবী কিলি করেননি। হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) উত্তর দিলেন। এ কাজ অতি উত্তম এ কথা তিনি বারংবার বলতে লাগলেন। এমনকি অবশেষে আল্লাহ তা'আলা হযরত আবৃ বকর ও ওমর (রা.)-এর অভিমতের যথার্থতা সম্পর্কে আমার মনে দৃঢ় প্রত্যয় সৃষ্টি করে দিলেন। তাই আমি খেজুরের ডাল, পাথর শিলা, চামড়া ও পশুর হাড় ইত্যাদিতে লিপিবদ্ধ বিচ্ছিন্ন সূরা ও আয়াতসমূহ একত্র করতে লাগলাম। সাহাবীদের স্বৃতিতে সংরক্ষিত কুরআনের সাথে যাচাই বাছাই করে সেগুলো ধারাবাহিকভাবে লিপিবদ্ধ করে সংকলনের কাজ শেষ করলাম। —প্রাগুক্ত: ১৮১ ও১৮২]

হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.)-এর পক্ষ হতে কুরআনে কারীম একত্রে লিপিবদ্ধ ও সংকলনের ব্যাপারে গৃহীত কার্যক্রম : এখানে হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.)-এর পক্ষ হতে কুরআনে কারীম একত্রে লিপিবদ্ধ ও সংকলনের ব্যাপরে গৃহীত কার্যক্রম সম্পর্কে সুম্পষ্ট ধারণা থাকা প্রয়োজন।

পূর্বেই আলোচনা হয়েছে যে, হয়রত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) একজন হাফেজে কুরআন সাহাবী ছিলেন। সুতরাং নিজের সৃতি থেকে পুরো কুরআন লিপিবদ্ধ করতে সক্ষম ছিলেন। তাছাড়াও বহু হাফেজে কুরআন সাহাবী বিদ্যমান ছিলেন। যাদেরকে সমবেত করে সমগ্র কুরআন একত্র করে লিপিবদ্ধ করা মোটেই কঠিন কাজ ছিল না। বিশেষ করে মহানবী ——এর প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে যে পাণ্ডুলিপি প্রস্তুত করা হয়েছিল, তা থেকেও তিনি লিখে নিতে পারতেন। কিন্তু তা না করে অধিকতর সতর্কতার জন্য তিনি সবগুলো উপকরণকে একত্র করে উক্ত সংকলনের কাজ সম্পাদন করেন। প্রত্যেকটি আয়াতের ক্ষেত্রেই তিনি নিজের স্কৃতি লিখিত নুসখা এবং অন্যান্য হাফেজদের তেলাওয়াত সবগুলোর সাথে যাচাই-বাছাই করে সর্বসন্মত বর্ণনার ভিত্তিতেই তার পাণ্ডুলিপি তৈরি করেন। মহানবী ————এর দরবারে যাঁরা কাতিবে ওহীর মর্যাদা লাভ করেছিলেন সাধারণ ঘোষণার মাধ্যমে তাঁদের নিকট হতে সবগুলো নুসখা সংগ্রহ করত হ্যরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) —এর নিকট উপস্থিত করা হয়। কাতিবীনে ওহী সাহাবীদের নিকট হতে সংগ্রহকৃত পাণ্ডুলিপিসমূহ নিম্নোক্ত চারটি পদ্ধতিতে যাচাই করা হয়—

- ১. হষরত যারেদ ইবনে সাবিত (রা.) সর্বপ্রথম তাঁর স্মৃতিতে রক্ষিত কুরআনের সাথে উক্ত পাণ্ডুলিপি যাচাই করতেন।
- ২. হধরত গুমর (রা.) ও হাকেজে কুরআন ছিলেন। ফলে হযরত আবৃ বকর (রা.) তাঁকেও হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.)-এর সাথে উক্ত কাজে নিয়োজিত করেছিলেন। তারা দু'জন যৌথভাবে লিখিত পাণ্ডলিপিসমূহ গ্রহণপূর্বক একজনের পর আরেকজন নিজ নিজ স্থৃতির সাথে যাচাই করতেন।
- ৩. কমপক্ষে দু'জন বিশ্বস্ত সাক্ষীর সাক্ষ্য গহণ করতেন, তারা এ মর্মে সাক্ষ্য দিত যে, এই আয়াতগুলো মহানবী === -এর সামনে লিপিবদ্ধ করা হয়েছে। দু'জনের সাক্ষ্য ব্যতীত কোনো আয়াত গ্রহণ করতেন না।
- 8. অতঃপর লিখিত আয়াতগুলো অন্যান্য সাহাবী কর্তৃক লিখিত পাণ্ড্লিপির সাথে সঠিকভাবে যাচাই করে মূল পাণ্ড্লিপির অন্তর্ভুক্ত করা হতো।

মোটকথা, হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) অত্যন্ত সাবধানতার সাথে কুরআনে কারীমের পরিপূর্ণ পাণ্ড্লিপি প্রস্তুত করত ধারাবাহিকভাবে কাগজে লিপিবদ্ধ করেন।

কিন্তু যেহেতু প্রত্যেকটি সূরা আলাদা করে লেখা হয়েছিল। এ কারণে তা অনেকগুলো সহীফায় বিভক্ত হয়ে গিয়েছিল। সে কালের পরিভাষায় উক্ত সহীফাগুলোকে "উম্ম" বা মূল পাণ্ডুলিপি বলে আখ্যায়িত করা হতো।

হযরত সিদ্দীকে আকবর (রা.)-এর উদ্যোগে সংকলিত এ পাণ্ডুলিপিটি তাঁর কাছে সংরক্ষিত ছিল। তাঁর ইন্তেকালের পর তা হযরত ওমর (রা.) তার নিজের হেফাজতে রেখে দেন। হযরত ওমর (রা.)-এর শাহাদাতের পর নুসখাটি উম্মূল মু'মিনীন হযরত হাফসা (রা.)-এর কাছে রক্ষিত থাকে।

অবশেষে হযরত উসমান (রা.) কর্তৃক সূরাসমূহের তারতীব অনুসারে লিখন পদ্ধতিসহ পবিত্র কুরআনের শুদ্ধতম পাণ্ণুলিপি তৈরি করে চারিদিকে বিতরণের পর হযরত হাফসা (রা.)-এর নিকট রক্ষিত নুসখাটি নষ্ট করে ফেলা হয়। কেননা সর্বসমত লিখন পদ্ধতিবিহীন ও সূরার তরতীববিহীন পাণ্ণুলিপি কারো কাছে অবশিষ্ট থাকলে সাধারণ মানুষ এতে বিভ্রান্তিতে পতিত হওয়ার তীব্র আশঙ্কা ছিল। —প্রাণ্ডক্ত: ১৮২–১৮৪]

হ্যরত উসমান (রা.)-এর যুগে কুরআন সংকলন ও সংরক্ষণ: হ্যরত উসমান (রা.)-এর খেলাফতকালে ইসলাম আরব ভূমির সীমানা পেরিয়ে রোম, ইরান ও প্রত্যন্ত অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়ে। প্রত্যেকটি নতুন এলাকার লোক ইসলাম গ্রহণের পর মুসলিম মুজাহিদ ও বণিকদের নিকট হতে কুরআনে কারীম শিক্ষা করতে আরম্ভ করেন। আমরা জানি, কুরআনে কারীম সাতটি কেরাতে অবতীর্ণ হয়েছিল। সাহাবীগণও বিভিন্ন কেরাতে মহানবী : এর নিকট হতে তেলাওয়াত শিক্ষা করে তদনুযায়ী লোকদেরকে শিখাচ্ছিলেন। এভাবে শুধু আরবেই নয়; বরং দূর দেশেরও বিভিন্ন কেরাতে কুরআনে কারীম তেলাওয়াত করা হচ্ছিল। এতে করে মানুষের মধ্যে কোথাও কোথাও কেরাতের ভিনুতাকে কেন্দ্র করে বিভিন্ন মতবিরোধ এমকি ঝগড়া বিবাদ পর্যন্ত শুরুক হয়ে যায়। প্রত্যেকেই নিজ নিজ কেরাত পদ্ধতিকে বিশুদ্ধ ও অপর পদ্ধতিকে ভুল বলে আখ্যায়িত করতে আরম্ভ করে। ফলে পারম্পরিক মতবিরোধ ও ভুল বুঝা-বুঝির অবসান ঘটানো ও আল্লাহর নবীর সমর্থিত কেরাত পদ্ধতিকে ভুল বলে অবহিত করার মতো মারাত্মক পাপ থেকে মানুষকে রক্ষা করা একটি জরুরি বিষয় হয়ে দাঁড়ায়। কিন্তু তখন পবিত্র মদিনায় রক্ষিত হয়রত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.) কর্তৃক লিপিবদ্ধ পাণ্ডুলিপি ছাড়া আর কোনো

তাফসীরে জালালাইন আরবি-বাংলা ১ম খণ্ড ।।

নির্ভরযোগ্য নুসথা ছিল না। উক্ত সমস্যার সমাধানের একটিই মাত্র পন্থা ছিল তা হলো এমন একটি লিপি পদ্ধতির মাধ্যমে কুরআনে কারীমকে লিপিবদ্ধ করে সমগ্র মুসলিম জাহানে ছাড়িয়ে দেওয়া, যে লিপি পদ্ধতির মাধ্যমে সাত কেরাতের তেলাওয়াত সম্ভবপর হবে এবং এ ক্ষেত্রে কোনো সমস্যা দেখা দিলে উক্ত পাণ্ডুলিপির মাধ্যমে সে সমস্যার সঠিক সামাধান দেবে। হযরত উসমান ইবনে আফফান (রা.) তাঁর খেলাফতকালে এ গুরুত্বপূর্ণ কাজটি সমাধা করেছেন।

এ উদ্দেশ্য হযরত উসমান (রা.) সর্বপ্রথম নবী পত্নী হযরত হাফসা (রা.)-এর নিকটে রক্ষিত হযরত আবু বকর (রা.) কর্তৃক লিপিবদ্ধ পাণ্ডুলিপিটি চেয়ে নিলেন। উক্ত পাণ্ডুলিপি সামনে রেখে সূরাসমূহের তারতীব ও বিশুদ্ধতম নুসখা তৈরির উদ্দেশ্যে কুরআনে কারীম সম্পর্কে বিশেষজ্ঞ সদস্যবিশিষ্ট বোর্ড গঠন করে তাদেরকে দায়িত্ব দিলেন। সদস্যগণ হলেন, সাহাবী হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত,আব্দুল্লাহ ইবনে যুবাইর, সাঈদ ইবনুল আস এবং আব্দুর রহমান ইবনে হারেস ইবনে হিশাম (রা.)। হযরত উসমান (রা.) উক্ত কমিটিকে নির্দেশ দিলেন যে, হযরত অ'বূ বকর (রা.) কর্তৃক সংকলিত নুস্খাকেই শুধুমাত্র এমন একটি সর্বসম্মত লিখন পদ্ধতিতে লিপিবদ্ধ করুন, যার সাহায্যে প্রত্যেকটি নুস্থা হল্ধ কেরতে পদ্ধতি অনুযায়ী পাঠ করা সম্ভব হয়।

উক্ত দায়িত্রপ্রাপ্ত চারজন সহাবীর মধ্যে হযরত যায়েদ ইবনে সবিত (রা.) ছিলেন আনসার। আর বাকি। তিনজন ছিলেন কুরাইশী। হযরত উসমান (রা.) বললেন, যদি লিখন পদ্ধতি নিয়ে হযরত যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.)-এর সাথে অন্যান্যদের মতবিরোধ দেখা দেয়, তবে কুরাইশদের লিখন পদ্ধতিই অনুসরণ করবে। কেননা পবিত্র কুরআন যার উপর অবতীর্ণ হয়েছে, তিনি হলেন কুরাইশী এবং কুরাইশদের ব্যবহৃত ভাষাই কুরআনে ব্যবহৃত হয়েছে।

প্রাথমিকভাবে উক্ত চারজনকে নুস্থা তৈরির দায়িত্ব দেওয়া হলেও আরো অনেকেই বিভিন্নভাবে তাদেরকে সহযোগিতা করছেন। তারা কুরআন সংকলনের ক্ষেত্রে নিম্ন বর্ণিত কাজগুলো সম্পাদন করেন।

- ১. হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর উদ্যোগে লিখিত পাণ্ডুলিপিতে সূরাসমূহ ধারাবাহিকভাবে না সাজিয়ে পৃথক পৃথক নুস্খায় লিখা হয়েছিল। আর উক্ত কমিটি সমস্ত সূরা ক্রমানুসারে একই মাসহাফে বিন্যস্ত করেন।
- ২. আয়াতসমূহ এমন এক লিখন পদ্ধতির অনুসরণে লিপিবদ্ধ করা হয়, যা দ্বারা সবগুলো বিশুদ্ধ কেরাত পদ্ধতিতে তেলাওয়াত সম্ভব হয়। এ কারণে অক্ষরসমূহে নুকতা, যবর, যের ও পেশ দেওয়া হয়নি।
- ৩. তখন পর্যন্ত পবিত্র কুরআনের নির্ভরযোগ্য ও সর্বসম্মত একটি মাত্র নুস্থা ছিল। উক্ত কমিটি একাধিক নুস্থা প্রস্তুত করেন। বর্ণনা অনুযায়ী হযরত উসমান (রা.) পাঁচটি নুস্থা তৈরি করান আবূ হাতেম সাজেস্তানীর মতে হযরত উসমান (রা.) সাতটি নুস্খা তৈরি করান। নুসখাগুলো মক্কা, সিরিয়া, বসরা ও কূফায় পাঠিয়ে দেওয়া হয় এবং একটি নুসখা অত্যন্ত যত্নসহকারে পবিত্র মদীনায় সংরক্ষণ করা হয়।
- ১. **হাদীস গ্রন্থসমূহে উক্ত গুরুত্পূর্ণ কার্য সম্পাদনপূর্বক বিরাজিত সমস্যার সমাধানের পটভূমি এভাবে বর্ণিত আছে হে, হংবত হুংংছফা ইবনে ইয়ামান** (রা.) আযারবাইজান ও আর্মেনিয়া এলাকায় জিহাদে লিগু ছিলেন। তিনি লক্ষ্য করলেন হে, কুরহাদে কানী মেব তেলাওয়াত নিয়ে মুসলমানদের মধ্যে মতভেদ, ঝগড়া-বিবাদ ও ভুল বুঝাবুঝির সৃষ্টি হচ্ছে। তিনি পবিত্র মদীনায় ফিরেই দর্বপ্রথম হচরত উদমান বেটা-এর দৰবারে উ**পস্থিত**। হয়ে আরজ করলেন, হে আমীরুল মুমিনীন! উদ্মতে মুহাম্মদী আল্লাহর কিতাব নিয়ে খ্রিস্টান ও ইহুনিকের মাতা মতবিরোধে দিও হওয়ার আগে আপনি এর সৃষ্ঠ সমাধানের ব্যবস্থা করুন।
  - হ্যরত উসমান (রা.) হ্যরত হ্যায়ফা ইবনে ইয়ামান (রা.) থেকে উক্ত ঘটনা বিস্তারিত জানতে চানা হ্যরত হ্যায়ফা (রা.) বলেন, হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাস্ট্রদ ও উবাই ইবনে কা'ব (রা.)-এর পৃথক পৃথক কেরাত পদ্ধতির অনুসরণকারীদের মাধা পাস্পরিক মতবিরোধ, একে অন্যকে কাফের বলে আখ্যায়িত করা পর্যন্ত গড়িয়েছে। তিনি বিস্তারিত জানার পর স্ঠিক সমাধানের জনা বিশিষ্ট সাহাবীদের জামায়েত করে। পরামর্শ চান। সাহাবীগণ ঘটনা জানার পর হযরত উসমান (রা.)-কে জিঞেস করলেন, আপনি এ বাপারে কি চিত্রা করেছেন। তিনি বললেন, আমার অভিমত হলো সকল বিশুদ্ধ বর্ণনা একত্র করে এমন একটি সর্বসন্মত পাঙুলিপি তৈরি করা, যাতে কেরাত পছতির মাধাও কোনো প্রকার মতানৈক্যের অবকাশ না থাকে। উপস্থিত বিশিষ্ট সাহাবীগণ সর্বসম্মতিক্রমে হযরত উসমান (রা. ৮এর অভিমত্রটী সমর্থন তরেন এবং এ ব্যাপারে সার্বিক সহযোগিতার অঙ্গীকার করেন।

হ্যরত উসমান (রা.) কর্তৃক গৃহীত সিদ্ধান্তের পর সর্বস্তরের জনসাধারণকে একত্র করে এ মর্মে এক ভাষণ দেন , তিনি বলেন, আপনারা মনীনায়। আমার অতি নিকটে অবস্থান করেও কুরআনে কারীম নিয়ে মতবিরোধ করছেন্ একে অন্যকে লেষারোপ করছেন। এতেই প্রতীয়মান হয দুরদেশে অবস্থানকারীরা আরো অধিক মতবিরোধ ও ঝগড়া বিবাদে লিও রয়েছে: সুতরং আসুন আমরা সবাই মিলে কুরআনে কারীয়ের এমন একটি নুসখা তৈরি করি, যে পাণ্ডুলিপিতে কারো পক্ষেই কোনো মতবিরোধ করার সুযোগ থাকরে না এবং সবার জন্য সেটি অনুসরণ করা জবস্থ কর্তব্য বলে গণ্য হবে।

- 8. লেখার সময় হয়রত আবৃ বকর (রা.) -এর জমানায় লিখিত নুস্খার অনুসরণের সাথে তার জমানার পদ্ধতির প্রতিও লক্ষ্য রাখা হয়। মহানবী 🚟 -এর যুগে সাহাবাদের কাছে যে সকল লিখিত অনুলিপি রক্ষিত ছিল, সেগুলো মূল নুস্খার সাথে মিলিয়ে যাচাই করা হয়।
- ৫. কুরআনে কারীমের এই সর্বসম্মত ও নির্ভরযোগ্য চূড়ান্ত নুসখা প্রস্তুত হওয়ার পর হয়রত উসমান (রা.) পূর্বেকার বিক্ষিপ্ত
  সকল নুসখা সংগ্রহ করে আগুনে পুড়িয়ে ফেলেন।

হযরত সাহাবায়ে কেরাম সর্বসম্মতভাবে হযরত উসমান (রা.)-এর কুরআন সংকলনের কাজকে সমর্থনপূর্বক সার্বিক সহযোগিতা প্রদান করেন। ফলে মুসলিম উম্মাহ হযরত উসমান ইবনে আফফান (রা.)-এর এ কাজকে প্রশংসার দৃষ্টিতে দেখেন। এ প্রসঙ্গে হযরত উসমান (রা.) সম্পর্কে মন্তব্য করতে গিয়ে হযরত আলী মুরতাজা (রা.) বলেছেন-

لاَ تَقُولُوا فِي عُشْمَانَ إِلَّا خَيْرًا فَوَاللُّومَا فَعَلَ الَّذِي فَعَلَ فِي الْمَصْحَفِ إِلَّا عَنْ مَلَامِنَا.

অর্থাৎ "হর্যরত উসমান গনী (রা.) সম্পর্কে ভালো ছাড়া কিছুই বলো না। কারণ আল্লাহর শপথ! তিনি কুরআন সংকলনের ব্যাপারে যা কিছু করেছেন, তা আমাদের সামনে আমাদের পরামর্শেই করেছেন।" – প্রাণ্ডক্ত: ১৮৭–১৯২]

তেলাওয়াত সহজীকরণ প্রচেষ্টা: হযরত উসমান (রা.) কর্তৃক মাসহাফ তৈরির কাজ চূড়ান্ত হওয়ার পর দুনিয়ার সর্বত্র তার অনুলিপির ব্যাপক প্রচারের ব্যবস্থা করা হয়। কিন্তু যেহেতু মূল উসমানী নুসখায় নুকতা এবং হরকত ছিল না, সে জন্য অনারবদের পক্ষে এ মাসহাফের তেলাওয়াত অত্যন্ত কঠিন এবং কষ্টকর ছিল। ইসলাম দ্রুত আরবের বাইরে ছড়িয়ে পড়ার সাথে সাথে উসমানী অনুলিপিতে নুকতা এবং হরকত সংযোজন করার তীব্র প্রয়োজনীয়তা অনুভূত হতে শুরু থাকে। সর্ব সংধারণের জন্য তেলাওয়াত সহজতর করার লক্ষ্যে মূল উসমানী মাসহাফে পর্যায়ক্রমে বিভিন্ন উনুয়ন ও সহজিকরণ প্রক্রিয়া স্বলম্বন করা হয়। সংক্ষেপে সেই প্রক্রিয়াগুলোর বিবরণ নিমন্ত্রপ্র

এএ নুকতা: আরবি ভাষাভাষীদের মাঝে হরফে নুকতা লাগানোর রীতি ছিল না। তাই লিখকগণ নুকতাবিহীন লেখায় অভ্যস্থ ছিলেন এবং পাঠকগণও এই নিয়মে পড়ায় এতই পারদর্শী ছিলেন যে, নুকতা ব্যতীত হরফ পড়তে কোনো ধরনের অসুবিধা হতো না।

শব্দের পূর্বাপরের সাহায্যে একই ধরনের বিভিন্ন হরফের মধ্যে পার্থক্য নির্ণয় অনায়াসেই করতে পারতেন। শুধু তাই নয়, এ ব্যাপারে তারা এতই অভিজ্ঞ ছিলেন যে, কখনো কখনো কেউ যদি তার লেখায় নুকতা দিতেন, তাহলে তাকে অনভিজ্ঞ বলে অভিহিত করা হতো।

সুতরাং মাসহাকে উসমানীও নুকতাবিহীন ছিল। তাছাড়া কুরআনে নুকতা না দেওয়ার আরো একটি কারণ হলো, যেন সকল কেরাতকেই অন্তর্ভুক্ত করা যায়। পরবর্তীতে আনারবী ও আরবি ব্যাকরণ সম্পর্কে অনবহিতদের সুবিধার্থে কুরআনে নুকতা দেওয়া হয়।

তবে সর্বপ্রথম কে কুরআনে নুকতা দিয়েছেন, এ সম্পর্কে বিভিন্ন মত রয়েছে। এক বর্ণনা মতে সর্বপ্রথম এ কাজ আঞ্জাম দেন আবুল আসওয়াদ দুওয়ায়লী (র.)। কেউ বলেছেন, এ কার্যাদি আবুল আসওয়াদ দুওয়ায়লী হযরত আলী (রা.)-এর তত্ত্বাবধানে সমাপ্ত করেছেন। ঐতিহাসিক আবুল ফর্য বলেন, ক্ফার গভর্নর তার দ্বারা এই কাজ করিয়েছেন। অন্য এক বর্ণনায় রয়েছে, এ কাজ হাসান বসরী, ইয়াহইয়া ইবনে ইয়ামুর ও নাদর ইবনে আছিম (র.)-এর দ্বারা হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফ করিয়েছেন।

এক বর্ণনা মতে আরবি রুসমুলখত্ব -এর প্রবর্তক হলেন বোলান গোত্রের মুরারা ইবনে মুররাহ আসলাম ও আমির ইবনে হাররাহ। মুরারাহ হলেন হরফের আকৃতির প্রবর্তক, আসলাম সংযুক্ত ও বিচ্ছিনুকরণের নিয়ম-নীতির প্রবর্তক এবং আমির হলেন নুকতার প্রবর্তক।

অন্য এক বর্ণনা মতে নুকতার সর্বপ্রথম প্রচলন হয় হযরত আবৃ সুফিয়ান ইবনে হরব -এর দাদা আবৃ সুফিয়া ইবনে উমাইয়া থেকে। তিনি শিখেছেন হিরার অধিবাসীদের থেকে।

حرکات হারাকাত বা যবর যের পেশ: নুকতার মতো কুরআনুল কারীমে হরকতের [যবর, যের, পেশ] প্রচলনও প্রথম জামানায় ছিল না। সর্বপ্রথম কে পবিত্র কুরআনে হরকত লাগিয়েছেন, এ ব্যাপারেও মতবিরোধ রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, পবিত্র কুরআনে সর্বপ্রথম আবুল আসওয়াদ দুওয়াইলী হরকত সংযোজন করেন। কেউ কেউ বলেন, ইয়াহইয়া ইবনে ইয়ামুর ২ নিজিব ইবনে আসেম লাইসী দ্বারা হাজ্জাজ ইবনে ইউসূফ এ কাজ করিয়েছেন।

সকল রেওয়ায়েতের প্রতি দৃষ্টিপাত করলে এ কথাই বুঝে আসে যে, হযরত আবুল আসওয়াদ দুওয়াইলী সর্বপ্রথম হরকত প্রবর্তন করেন।

তবে তৎকালের হরকত আর বর্তমান সময়ের হরকতের মাঝে রয়েছে যথেষ্ট পার্থক্য। তৎকালে যবরের জন্য হরফের উপর এক নুকতা, যেরের জন্য হরফের নীচে এক নুকতা, এবং পেশের জন্য তদ্রপ হরফের সামনে এক নুকতা এবং তানবীনের জন্য দুই নুকতার ব্যবহার প্রচলিত ছিল।

পরবর্তীতে খলীল আহমদ (র.) হামজা ও তাশদীদ-এর আলামত প্রবর্তন করেন এবং কিছু দিন পরে হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফ, ইয়াহইয়া ইবনে ইয়ামুরা, নাসির ইবনে আসম লাইসী ও হাসান বসরী (র.)-এর মাধ্যমে পবিত্র কুরআনে একই সময়ে নুকতা এবং হারাকাত লাগানোর নির্দেশ দেন। তখন হরকত প্রকাশের জন্য নুকতার পরিবর্তে বর্তমানের যবর, যের পেশ নির্ধারণ করা হয়। যাতে হরফের নুকতার সাথে এর সংমিশ্রণ না হয়।

عَرْبُ وَمُنْزِلً भानियन বা হিযব : সাহাবায়ে কেরাম (রা.) এবং তাবেয়ীগণ সপ্তাহে কমপক্ষে একবার কুরআর মাজীদ খতম [শেষ] করতেন। আর এ উদ্দেশ্যে তাঁরা দৈনন্দিন তেলাওয়াতের একটা পরিমাণ নির্ধারণ করেছিলেন, যাকে মান্যিল বা হিযব বলা হয়। তাই তাঁরা পাঠের সুবিধার্থে পবিত্র কুরআনকে ৭ মান্যিলে বিভক্ত করেছেন–

প্রথম মান্যিল: সূরা ফাতিহা হতে সূরা আন্নিসা -এর শেষ পর্যন্ত

দ্বিতীয় মান্যিল: সূরা মায়িদা হতে সূরা আত তাওবা -এর শেষ পর্যন্ত

তৃতীয় মান্যিল : সূরা ইউনূস হতে সূরা আন নাহল -এর শেষ পর্যন্ত

চতুর্থ মান্যিল: সূরা বনী ইসরাঈল হতে সূরা আল ফুরকান -এর শেষ পর্যন্ত

পঞ্চম মানযিল : সূরা আশ-ভআরা হতে সূরা ইয়াসীন -এর শেষ পর্যন্ত

ষষ্ট মান্যিল: সূরা আস্সাফফাত হতে সূরা আল হুজরাত -এর শেষ পর্যন্ত

সপ্তম মান্যিল : সূরা কাফ হতে শেষ সূরা পর্যন্ত।

বা পারা : পবিত্র কুরআনে ত্রিশটি অংশে বিভক্ত যাকে ত্রিশ পারা বলা হয়। পারার এই বিভক্তি অর্থের প্রতি লক্ষ্য রেখে করা হয়নি; বরং পড়তে যাতে সহজ হয় সেদিকে লক্ষ্য রেখে সমান অংশে কুরআনে কারীমকে বিভক্ত করা হয়েছে। নিশ্চিতভাবে বলা কঠিন যে, ত্রিশ পারার এই বিভক্তি সর্বপ্রথম কে করেছেন? তবে কারো কারো ধারণা এটা নবী জামাতা হযরত উসমান (রা.) মাসহাফ অনুকপি করানোর সময় পৃথক পৃথক ত্রিশটি পারায় [সহীফায়] লিপিবদ্ধ করিয়েছেন। কিন্তু আল্লামা তকী উসমানী [দা.বা.] বলেন, পূর্ববর্তী ওলামায়ে কেরামের কিতাবে আমি -এর কোন দলিল এ পর্যন্ত পাইনি

আল্লামা বদরুদ্দীন যারকাশী (র.) বলেন, কুরআনের ত্রিশ পারার এই নিয়ম প্রসিদ্ধভাবে ধারাবাহিকতার সাথে চলে আসছে এবং মাদরাসাসমূহের কুরআনী নুসখায়ও এটা প্রচলিত রয়েছে। বাহ্যত মনে হয় যেন এই বন্টনধারা সাহাব্য পর্বর্তী যুগুল শিক্ষাদানের সুবিধার্থে করা হয়েছে।

اَخْمَاسُ وَأَعْشَارُ अ्प्रुम এবং আ'শার : প্রথম যুগের কুরআনি নুসখায় আরেকটি প্রচলন ছিল, তা হলোন পাঁচ আয়াতের পরে হাশিয়াতে খামছ বা خِ এবং দশ আয়াত শেষে আ'শার বা و লেখা হতো

প্রথম প্রকারের চিহ্নকে اَخْشَار এবং দ্বিতীয় প্রকারের চিহ্নকে اَخْشَار বলে। —[মানাহিলূল ইরফান. ২. ১ম. পৃ. ৪০৩] পূর্ববর্তী ওলামায়ে কেরামের মাঝে এ ব্যাপারে মতবিরোধ পরিলক্ষিত হয়। কেউ কেউ বলেন, এই আলামতওলো স্থায়েজ, আবার কেউ কেউ বলেন, এগুলো মাকরহ। —[আল ইতকান, খ. ২য়, পৃ. ১/১৭]

কারণ মুসানাফে ইবনে আবী শায়বার বর্ণনা মতে, সাহাবা যুগ থেকেই এগুলোর প্রচলন ভরু হয় .

عَنْ مَسْرُوْقِ عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ أَنَهُ كُرِهُ التَّعِيْشَ فِي الْمَصْحَفِ. অর্থাৎ হ্যরত মাসরক (রা.) বলেন, হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) পাঙুলিপির মাঝে اعْشَارُ সংযোজন করতেন অপছন্দ করতেন। -[মুসান্লাফে ইবনে আবি শায়বা,খ. ২য়, পৃ. ৪৯৭]-এর দ্বারা প্রতীয়মান হয় য়ে, আশার সংহাবং য়ৢগে প্রচলিত ছিল।

رُكُوْع कुक्': আরেকটি চিহ্ন হচ্ছে রুক্'। যার প্রবর্তন পরবর্তীকালে করা হয়েছে এবং এ যাবত প্রচলিত হয়েছে। রুক্' গঠনে সাধারণত আলোচ্য বিষয়ের প্রতিও লক্ষ্য রাখা হয়েছে। অর্থাৎ যেখানে এক ধরনের আলোচনা শেষ হয়, সেখানেই হাশিয়াতে রুক্' এর চিহ্ন দেওয়া হয় আর তার সংকেত হচ্ছে (ج)। উল্মুল কুরআনের প্রণেতা হযরত মাওলানা তাকী ওসমানী [দা.] বলেন, আমি যথেষ্ট খোজাখুঁজি করেও নির্ভরযোগ্যভাবে জানতে পারিনি যে, কে কবে রুকুর সূচনা করেন। [তারিখুল কুরআন, পৃ. ৮১] কারো কারো ধারণা হচ্ছে, হযরত ওসমান (রা.)-এর সময়েই রুকু' নির্ধারণ করা হয়। মাওলানা তাকী উসমানী (দা.বা.) বলেন, রেওয়ায়েতে এর কোনো প্রমাণ আমি পাইনি।

অবশ্য একথা প্রায় নিশ্চিত যে, এই আলামতের উদ্দেশ্য হচ্ছে আয়াতের এমন একটি পরিমাণ নির্ণয় করা যা নামাজের এক রাকাতে পাঠ করা যায়। এই চিহ্নগুলোকে রুকৃ' এই জন্য বলা হয় যে, নামাজে এই স্থানে পৌছে রুকৃ' করা হয়।

বৈরাম চিহ্ন : কুরআন তেলাওয়াত ও তাজবীদের সহজকরণের নিমিত্তে আরেকটি উপকারী কাজ এটা করা হয়েছে যে, বিভিন্ন বাক্যের শেষে এমন কিছু চিহ্ন দেওয়া হয়েছে, যার দ্বারা বুঝা যাবে যে, এই স্থানে ওয়াকফ করাটা কেমন? এই চিহ্নগুলোকে রুম্য ও আওকাফ বলে। এর অন্যতম উদ্দেশ্য হলো একজন অনারবী ব্যক্তি যখন কুরআন মাজীদ তেলাওয়াত করবে, তখন যেন সে যথাস্থানে ওয়াক্ফ করতে পারে এবং ভুল স্থানে শ্বাস ত্যাগ করার কারণেও যেন অর্থের মাঝে কোনোরূপ পরিবর্তন সাধিত না হয়। এ ধরনের অধিকাংশ চিহ্নের প্রণেতা হলেন আবু আব্দুল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে তাইফুর সাজাওয়ান্দী (র.)।

#### পবিত্র কুরআনের বিরামচিহ্নসমূহ নিম্নরূপ:

- ়: বাক্যের শেষে এই চিহ্ন থাকে। এটা ওয়াকফ তাম -এর সংক্ষেপ। বিরতির চিহ্ন। একটি আয়াতের সমাপ্তি বুঝায়। কিন্তু এর উপরে অন্য কোনো চিহ্ন থাকলে সে অনুযায়ী আমল করতে হবে।
- 步: এটা ওয়াকফ মুতলাকের সংক্ষিপ্তরূপ: এর উদ্দেশ্য হলো এখানে ধারাবাহিক আলোচনা বা কথার মিল সমাপ্ত হয়েছে। তাই এরূপ চিহ্নিত স্থানে বিরতি করা উত্তম।
- 🥫 : এটা ওয়াকফ জায়িজ -এর চিহ্ন। এ চিহ্নিত স্থানে থামা না থামা উভয়েরই অনুমতি আছে। তবে থামাই ভালো।
- ্ঠ : ওয়াকফে মুযাওয়াযের ইহা সংক্ষিপ্তরূপ। এরূপ চিহ্নিত স্থানে থামা না থামা উভয়ই অনুমতি আছে । তবে এখানে না থামাই ভালো।
- ্রতা ওয়াকফে মুলাখখাসের চিহ্ন। এরূপ চিহ্নিত স্থানে না থেমে মিলিয়ে পড়া ভালো। তবে যেহেতু বাক্য দীর্ঘকার বা প্রলম্বিত হয়েছে সেহেতু নিঃশ্বাস রাখা সম্ভব না হলে বিরতি করা যায়।
- ়: এটা ওয়াক্ফে লাযেম -এর সংকেত। এরূপ চিহ্নিত স্থানে যদি ওয়াকফ করা না হয়, তবে কোনো কোনো ক্ষেত্রে আয়াতের অর্থ বিকৃত হওয়ার সমূহ আশঙ্কা থাকে। সুতরাং এ স্থানে বিরতি করা [ওয়াকফ্ করা] অতি উত্তম। কেউ কেউ একে ওয়াকফ ওয়াজিব নামেও অভিহিত করেছেন।
  - তবে এখানে ওয়াজিব বলতে পারিভাষিক ওয়াজিব বুঝানো হয়নি, যা না করলে শুনাহ হয়; বরং এখানে ওয়াজিব বলতে বুঝানো হয় যে, মাঝে মাঝে এই স্থানে ওয়াক্ফ করা অধিক উত্তম।
- য়: এটা تُوفَّ র্ম-এর সংক্ষেপ। অর্থ এখানে থেমো না। কিন্তু এর অর্থ এ নয় যে, এখানে ওয়াক্ফ করা নাজায়েজ; বরং এর অনেক স্থান এমন আছে, যেখানে ওয়াক্ফ করলে কোনো অসুবিধা নেই। এরূপ চিহ্নিত স্থানে যদি ওয়াক্ফ করতে হয় তবে উত্তম হলো একে পুনরায় মিলিয়ে পড়া। উপরোল্লিখিত বিরাম চিহ্নসমূহ সম্পর্কে বিশুদ্ধতম অভিমত হলো এর প্রবর্তনকারী হলেন আল্লামা সাজাওয়ান্দী (রা.)
- এমন স্থানে আনা হয়, যেখানে মিলিয়ে পড়লে অর্থের মাঝে ভুল হওয়ার সমূহ আশঙ্কা থাকে। কুরআনের ৪ স্থানে এটা আছে।
- قف: এ ধরনের চিহ্নিত স্থানে সাকতার থেকে সামান্য দীর্ঘ বিরতি করতে হয়। এ ধরনের স্থানে নিঃশ্বাস ত্যাগ করা যাবে না।
- ن : এটা وَبُولَ عَلَيْهِ -এর সংক্ষেপ। এখানে থামার বাংপারে মতভেদ রয়েছে কারে কারে মতে এবং চিহ্নিত হাদ বিরতি হবে, আর অনানাদের মতে বিরতি হবে ন
- ্ত্র অর্থ গ্রেম হাও এবন চিন্নিত স্থান গমা উচিত

صل : এটা [فَدْ يُوْصُلُ اَوْلَى কাদইউসালু -এর সংক্ষেপ। এরূপ স্থানে থামা না থামা উভয়টাই সঠিক তবে থামাই ভালো। ملی : এটা وَمُنْ اَوْلَى -এর সংক্ষিপ্ত রূপ। অর্থাৎ মিলিয়ে পড়া উত্তম এই অর্থ প্রকাশ করে।

এটা মু'আনাকা নামে অভিহিত। আয়াতের বা শব্দের ডানে বা বামে উক্ত তিন বিন্দু অথবা وعد -এর চিহ্ন থাকে অথবা বলা হয় এক আয়াতের দুটো তাফসীর যেখানে সম্ভব, সেখানে এই চিহ্ন লেখা হয়েছে। এক তাফসীর অনুযায়ী এক স্থানে ওয়াক্ফ হবে এবং অন্য তাফসীর অনুযায়ী অন্য স্থানে ওয়াক্ফ হবে।

তবে এ দুয়ের মাঝে যেকোনো এক স্থানেও ওয়াক্ফ করতে পারে; কিন্তু যদি এক স্থানে বিরতি করে তাহলে অন্য স্থানে ওয়াকফ করা জায়েজ নেই –[উলূমূল কুরআন, পূ.২০০] একে عَنَائِكُ নামেও অভিহিত করা হয়।

: কোনো কোনো রেওয়ায়েত মুতাবিক হযরত মুহাম্মদ 🕮 এখানে ওয়াক্ফ করেছিলেন।

े وَغُفُ جِبْرُنِيْل : এরপ চিহ্নিত স্থানে থামলে বরকত লাভ হয় বলে বর্ণিত আছে ।

ن وَتَفْ غُفُرَان : এর চিহ্নিত স্থানে ওয়াকফ করলে গুনাহ মাফ হওয়ার আশা করা যায়।

الربع : এক চতুর্থাংশ অর্থাৎ পারার এক চতুর্থাংশ।

النصف : অর্ধাংশ অর্থাৎ পারার অর্ধাংশ।

الثلث । : তিন চতুর্থাংশ অর্থাৎ পারার তিন চতুর্থাংশ । –[প্রাগুক্ত : ১৯৩–২০১]

অর্থাৎ "কুরআনের প্রত্যেক সূরা আয়াতসমূহের তারতিব আল্লাহর পক্ষ থেকে রাসূল 🚃 কে অবগত করানোর পর সুবিন্যন্ত হয়েছে। এ সম্পর্কে গোটা মুসলিম উম্মাহর মধ্যে কোনো দ্বিমত নেই। –[হাশিয়াতুল জামাল, খ. ১. পৃ. ১২]

কুরআনের প্রথম ৭টি সূরা বড়। পরিভাষায় এগুলোক بَنِع طَوَال বলা হয়। সূরা বাকারা হতে তওবা পর্যন্ত। তার পর কম বেশি একশত আয়াত সম্বলিত বৃহৎ সূরাগুলো রয়েছে। পরিভাষায় এগুলোক بَنْانِي [মিঈন] বলা হয়। এরপ সূরা -সূরা ইয়াসীন থেকে সূরা কাফ পর্যন্ত ২৪টি। তারপর রয়েছে শতের কম আয়াত সম্বলিত সূরাসমূহ এসব বলা হয় مَنَانِي [মাছানী] এ সূরাগুলোতে ঘটনাবলি ও উপদেশসমূহের পুনরুক্তি রয়েছে, তাই এগুলোকে মাছানী বলে নামকরণ করা হয়েছে। তারপর রয়েছে ছোট সূরাগুলো— এগুলোকে বলা হয় مُنَافِي মুফাসসাল। সূরা হুজরাত থেকে শেষ পর্যন্ত সূরাগুলোকে মুফাসসাল বলে।

#### মুফসসাল সূরাগুলো আবার তিনভাগে বিভক্ত:

- ك. طِرَال مُفَصَّل : সূরা হুজুরাত থেকে সূরা বুরুজ পর্যন্ত সূরাগুলোকে তিওয়ালে মুফাসসাল বলা হয়। এতে মোট ৩০টি সূরা রয়েছে।
- ২. اَوْسَط مُفَصَّل : সূরা বুরুজ থেকে সূরা বায়্যিনাহ [সূরা লাম ইায়াকুন] পর্যন্ত সূরাগুলোকে আওসাতে মুফাসসাল বলা হয় এতে মোট ১৩টি সূরা রয়েছে।
- ৩. قِصَار مُفَصَّل : সূরা বায়্যিনাহ [লাম ইয়াকুন] থেকে সূরা নাস পর্যন্ত সূরাগুলোকে কিসারে মুফাসসাল বলা হয়। এতে মোট ১৭টি সূরা রয়েছে। –[তাফসীর শাস্ত্র পরিচিতি : ই. ফা. বা]

### তাফসীর পরিচিতি

তাফসীর শব্দের আডিধানিক অর্থ : [عَفْرِيَّةً] তাফসীর শব্দটি একবচন, বহুবচনে [عَفْرِيَّةً] তাফাসীর। এর অর্থ – ব্যাখ্যা, বিশ্লেষণ বা ভাষ্য। ইসলামে তাফসীর শব্দটি এক বিশেষ পরিভাষা হিসেবে ব্যবহৃত হয়ে আসছে। তাফসীর শব্দটি দ্বারা কুরআনে কারীমের ব্যাখ্যা বিশ্লেষণকেই বুঝায়।

তাফসীর کَفْسِیْر শব্দটি کَبُوبِیْل -এর کَسُدُر শব্দমূল کَشُدُ থেকে গঠিত। অর্থ প্রকাশ করা, স্পষ্ট করা, উনুক্ত করা, বিস্তারিত ব্যাখ্যা করা, প্রসারিত করা। সাধারণ অর্থে কোনো কথা বা বাক্যকে সুস্পষ্টভাবে ব্যাখ্যা করাকে তাফসীর বলে। কারো কারো মতে کُشُرٌ শব্দ থেকে উল্টিয়ে کَشُرٌ গঠন করা হয়েছে। সকালের আলো উদ্ভাসিত হলে আরবের লোকেরা বলে اَسُفُرُ الصَّبَعُ

আরো বলা হয়- اَنَكُرُتُ الْكُورُ অর্থাৎ স্ত্রীলোকটি তার মুখমণ্ডল থেকে পর্দা সরিয়ে দিয়েছে। –[আল মুনজিদ : ৬৩৩] তাফসীর শব্দের পারিভাষিক অর্থ : আল্লামা যারকাশী (র.) লিখেন–

عِلْمَ يُعْرَفُ بِم فَهُمْ كِتَابِ اللّٰهِ الْمُنَزَّلِ عَلَى نَبِيّهِ مُحَمَّدٍ ﷺ مَعَانِيْهِ وَاسْتِخْرَاجُ أَحْكَامِهِ وُحُكْمِهِ . अर्था९ তাফসীর হলো, এমন শাস্ত্র যা দ্বারা কুরআনের বুঝ অর্জিত হয় এবং কুরআনের অর্থের ব্যাখ্যা, তার আহকামও হিকমতসমূহের উদঘাটন করা যায়। – আল বুরহান খ.১, পৃ. ১৩]

নবৃয়ত যুগের নিকটবর্তীতা এবং বিষয়ভিত্তিক শাস্ত্রগত রূপ পরিগ্রহ না করায় তাফসীর শাস্ত্রেরও কোনো শাখা-প্রশাখা ছিল না। কিন্তু পরবর্তী সময়ে যখন তাফসীরশাস্ত্র একটি বিধিবদ্ধ শাস্ত্রের রূপ ধারণ করে এবং এর বিভিন্ন দিকের প্রতি অনুসন্ধিৎসু গবেষকদের দৃষ্টি আকৃষ্ট হতে থাকে তখন এই শাস্ত্র অসংখ্য শাখা- প্রশাখায় সুবিস্তৃত হয়ে আত্মপ্রকাশ করে। সময়ের প্রয়োজনুপাতে এতে আরো অধিকতর ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ সংযোজিত হয়ে ব্যাপকতর হতে থাকে। এ সমুদয় বিষয়াবলির প্রেক্ষাপটে তাফসীরশাস্ত্রের পারিভাষিক সংজ্ঞা নিম্নরূপ-

اَلتَّفْسِيْرُ عِلْمُ يُبْحَثُ فِيْهِ عَنْ كَيْفِيَّةِ النُّطْقِ بِالْفَاظِ الْقُرَانِ وَمَذَّلُولَاتِهَا وَاحْكَامِهَا الْإِفْرَادِيَّةِ وَالتَّرْكِيْبَةِ وَمَعَانِيْهَا الْتَيْ عَلْمُ عَلَيْهِ خَالَةُ التَّرْكِيْبِ وَتَتِمَّاتُ لِذَالِكَ الْتَيْ

ভাষ্ণসীর এমন এক বিদ্যা, যার মাঝে কুরআনের শব্দাবলির গঠন পদ্ধতি, এর প্রকৃত অর্থ ও নির্দেশাবলি, শব্দ ও বাক্য বিন্যাস এবং এর মর্মার্থ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়। -[রহুল মাআনী খ. ১, পৃ. ৪]

- ্বার্ট্র সংজ্ঞার আ**লোকে নিম্নোক্ত বিষয়গুলো** তাফসীর শাস্ত্রের অন্তর্গত হয়েছে–
- ৯. কুরআনের শন্দাবলি উচ্চারণ পদ্ধতি: অর্থাৎ কুরআনের শব্দাবলিকে কোন নিয়ম ও পদ্ধতিতে পড়া যাবে এ সম্পর্কিত আলোচনা। এই বিষয়টি আলোচনা ও ব্যাখ্যার জন্য আরবিভাষী প্রাচীন তাফসীরকারগণ স্ব স্ব তাফসীরগ্রন্থে প্রতিটি আয়াতের সাথে এর গঠনরীতি ও উচ্চারণ পদ্ধতি সম্পর্কে বিশদ আলোচনা করতেন। এ উদ্দেশ্যে ইলমে কিরাত নামে একটি স্বতন্ত্র শান্ত্রও বিদ্যমান রয়েছে।
- ছ কুরআনের শব্দার্থ : অর্থাৎ কুরআনের শব্দসমূহের আভিধানিক অর্থ পরিজ্ঞাত হয়েছে এ জন্য অভিধানশাস্ত্রে পরিপূর্ণ জ্ঞান অপরিহার্য। মূলত এ কারণেই তাফসীর− গ্রন্থসমূহে অভিধান বিশেষজ্ঞদের অভিমত ও আরবি সাহিত্যের অধিকতর দৃষ্টি পরিলক্ষিত হয়।
- ্র শব্দের স্বতন্ত্র ও নিজ্ঞস্ব বিধান : অর্থাৎ প্রতিটি শব্দ সম্পর্কে অবগত হওয়া যে, শব্দটির মূলধাতু কিঃ বর্তমান গঠন আকৃতিতে কিভাবে আসলোঃ এর কাঠামোগত ধরন কিঃ আর এই ধরনের অর্থ ও বৈশিষ্ট্যই বা কিঃ এ বিষয়গুলো জানার জন্য সরফশাস্ত্রের জ্ঞান থাকা আবশ্যক।

শব্দের বাক্য বিন্যাস পদ্ধতি: অর্থাৎ প্রতিটি শব্দ সম্পর্কে অবগত হওয়া যে, শব্দটি অপর শব্দের সাথে সংশ্লিষ্ট হয়ে কোন অর্থটি প্রকাশ করছে? এর নাহুশাস্ত্রগত বিন্যাস কোন পদ্ধতির? শব্দটির উপর বর্তমান হরকতটি কেন আসলো ক্রমং কোন অর্থটির প্রতি ইঙ্গিত করছে? এ বিষয়গুলার জন্য ইলমে নাহু ও ইলমে মা'আনীর সাহায্য গ্রহণ করতে হয়।

**বিন্যন্ত অবস্থায় শব্দগুলোর সামষ্টিক অর্থ :** অর্থাৎ পুরো আয়াতটি তার পূর্বাপর সম্পৃক্ততার মাধ্যমে কোন অর্থটি প্রকাশ করছে। এ উদ্দেশ্যে আয়াতের বিষয়বস্তুর নিরিখে বিভিন্ন শাস্ত্র হতে সাহায্য গ্রহণ করা হয়। উপরোল্লিখিত শাস্ত্র ও 9

বিষয়বস্থু ছাড়াও কোনো কোনো সময় আরবি সাহিত্য ও অলঙ্কার শাস্ত্রের সাহায্য নেওয়া হয়। কোনো কোনো ক্ষেত্রে ইলমে হাদীস আবার কোনো কোনো সময় উসলে ফিকহের শরণাপনু হতে হয়।

৬. অর্থসমূহের পরিশিষ্ট: অর্থাৎ কুরআনি আয়াতের প্রেক্ষাপট এবং কুরআনে যে আয়াতটি সংক্ষিপ্তভাবে এসেছে এর ব্যাখ্যা প্রদান করা। এ উদ্দেশ্যে অধিকতর ক্ষেত্রে ইলমে হাদীসের সাহায্য নিতে হয়। কিন্তু এতদসত্ত্বেও বিষয়টি এতো ব্যাপক যে, এতে দুনিয়ার সমগ্র জ্ঞানও অভিজ্ঞতাই নিয়োজিত করা যায়। কেননা কোনো কোনো ক্ষেত্রে কুরআনুল কারীমে অতি সংক্ষিপ্ত একটি বাক্য ইরশাদ হয়েছে; কিন্তু তথ্য ও তত্ত্বের এক অসীম জাহান তার মধ্যে গুপ্ত রয়ে গেছে। যেমন–কুরআনে ইরশাদ হয়েছে- وَنَى اَنْفُرِسُكُمْ اَفَلَا تُبْصِرُونَ কর; তোমরা কি অনুধাবন কর না"।

এই সংক্ষিপ্ত বাক্যের ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণে জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিরাট অংশ এসে যাবে। এতদসত্ত্বে ও এ কথা বলা যাবে না যে, আল্লাহ তা'আলা এই আয়াতে তাঁর বৈচিত্র্যময় নিপুণ সৃষ্টির যে তত্ত্বের প্রতি ইন্সিত করেছেন তা যথাযথভাবে উদ্ঘাটিত হয়েছে। সুতরাং তাফসীরের এই দিকটিতে বুদ্ধি-জ্ঞান,অভিজ্ঞতা ও প্রামাণ্য তথ্যের মাধ্যমে বিশ্বয়কর বিষয়বস্তু অন্তর্ভুক্ত হবে। –িউলূমুল কুরআন: তাকী উসমানী ৩২৪-৩২৫

তাফসীর ও তা'বীলের মধ্যে পার্থক্য : প্রাথমিক যুগে তাফসীর অর্থে তাবীল শব্দটি সমভাবে ব্যবহৃত হতো। স্বয়ং কুরআনুল কারীম তাাঁর তাফসীর অর্থে এ শব্দটি ব্যবহার করেছে– وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيْلُمُ إِلَّا اللّهُ

ইমাম আবৃ উবাইদ (র.)-সহ কয়েকজন বিশেষজ্ঞের অভিমত হলো দুটি শর্দ্ধই অভিনু অর্থবোধক। তবে অন্যান্য পণ্ডিত ব্যক্তিগণ শব্দ দু'টির মধ্যে পার্থক্য নির্ণয়ের চেষ্টা করছেন। কিন্তু পার্থক্য নির্ণয় করতে গিয়ে পরস্পর বিরোধী অভিমত প্রকাশ করেছেন। সবগুলো অভিমত এখানে সন্নিবেশিত করা কঠিন ব্যাপার। দৃষ্টিান্তস্বরূপ এখানে কয়েকটি অভিমত তুলে ধরা হলো-

- ১. ভিন্ন ভিন্নভাবে প্রত্যেকটি শব্দের ব্যাখ্যা হলো তাফসীর। আর বাক্যের সমষ্টিগত ব্যাখ্যার নাম হলো তাবীল।
- ২. শব্দের বাহ্যিক অর্থ বর্ণনাকে বলা হয় তাফসীর। মূল উদ্দেশ্যের ব্যাখ্যা হলো তাবীল।
- ৩. যেসব আয়াতের একাধিক অর্থ হওয়ার সম্ভাবনা আছে সেসব আয়াতেরই শুধুমাত্র তাফসীর হয়। তা**'বীলের অর্থ হলো** আয়াতের যেসব ভিনু ভিনু ব্যাখ্যা হওয়া সম্ভব, এর মধ্যে কোনো একটিকে দলিল প্রমাণের দারা গ্রহণ করা।
- প্রত্যয়ের সাথে ব্যাখ্যা করাকে তাফসীর বলা হয়। আর তা'বীল বলা হয় বিষয়রবন্তু হতে নির্গত শিক্ষা ও ফলাফলের ব্যাখ্যাকে।

সারকথা, এ সম্পর্কিত আলোচনায় প্রকৃত প্রস্তাবে আবৃ উবাইদা (রা.)-এর অভিমতটিই সঠিক বলে অনুমিত হয় তাঁর মতে তাফসীর ও তাবীল শব্দ দু'টির মধ্যে ব্যবহারিক দিক থেকে প্রকৃত কোনো ব্যবধান নেই। যে সকল গবেষকগণ পার্থক্য নির্ণয়ের প্রয়াস পেয়েছেন, তাদের পরস্পর মতের ব্যবধানের প্রতি লক্ষ্য করলে বুঝা যায় যে, এটি কোনো সুনির্দিষ্ট মতৈক্যে প্রতিষ্ঠিত পরিভাষা হতে পারে না। উভয় শব্দের মধ্যে সত্যিই কোনো পার্থক্য থাকলে বিশেষজ্ঞদের মতানৈক্যের কোনো অর্থ হয় না। বিষয়টি এমন মনে হয় যে কোনো কোনো বিশেষজ্ঞ তাফসীর ও তা'বীল শব্দয়রকে ভিনু ভিনু পরিভাষা হিসেবে মর্যাদা দিতে সচেষ্ট ছিলেন। কিন্তু তা করতে গিয়ে পরস্পর বিরোধী এমন অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, কোনোটিই তার সামগ্রিক গ্রহণযোগ্যতা অর্জন করতে পারেনি। তাই দেখা যায় প্রথম থেকে বর্তমানকাল পর্যন্ত সকল তাফসীর বিশারদ তাফসীর ও তাবীল শব্দ দু'টিকে একটির স্থলে অন্যটি ব্যবহার করেছেন। সুতরাং এ বিষয়ে দীর্ঘ আলোচনার প্রয়োজন অবশিষ্ট থাকেনি। —[প্রাণ্ডক্ত: ৩২৫ ও ৩২৬]

তাফসীরের আলোচ্য বিষয় : آيَاتُ الْقُرْآنِ مِنْ حَيْثُ فَهُم مَعَانِيْهِ अर्था९ মর্ম ও ব্যাখ্যা জানার দিক থেকে আল কুরআনের আয়াতসমূহ তাফসীরের আলোচ্য বিষয় । –[হাশিয়ায়ে সাবী খ. ১, পৃ. ৪]

ইলমে তাফসীরের শরয়ী হুকুম : اَلْرَاجِبُ الْكِفَائِيُ অর্থাৎ কিছু সংখ্যক লোকের উপর ফরজে কেফায়া। কেউ না শিখলে সকলে গুনাহগার হবে।

الْفَوْرُ بِسَعَادَةِ الدَّارَيْنِ - اَمَّا لِدُيْنَا فَبِرِامْتِثَالِ الْأَوَامِرِ وَاجْتِنَابِ النَّوَاهِيْ، وَأَمَّا فِي الْأَخِرَةِ : णक्नीखित लक्ष छिल्मा । فَبِالْجَنَّةَ وَنَعِيْمِهَا -

অর্থাৎ উভয় জগতের সৌভাগ্য লাভে ধন্য হওয়া। দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলার আদেশ-নিষেধ পালন করতে এবং আথিরাতে জান্নাত ও তার নিয়ামতরাজি লাভে। –[হাশিয়ায়ে সাবী খ. ১, পৃ. ৪]

## তাফসীরের উৎস

তাফসীরের উৎস বলতে বুঝায় যা**র মাধ্যমে কোনো আয়াতের তাফসীর বা ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ** জানা যায়। তাফসীরের উৎসসমূহ নিম্নরূপ–

১. আল কুরআনুল কারীম: তাফসীর শাস্ত্রের উৎস বরং কুরআনুল কারীম অর্থাৎ কুরআনের কোনো কোনো আয়াত কোনো কোনো ক্ষেত্রে একটি আরেকটির ব্যাখ্যা প্রদান করে। এক স্থানে একটি কথা অস্পষ্টভাবে বলা হলো এবং অন্য স্থানে এই অস্পষ্টতাকে দূর করে স্পষ্ট করে দেঁওরা হলো। বেমন সূরা ফাতেহায় ইরশাদ হয়েছে-

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ. صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ.

हैंक व्यक्तारक व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्तारत व्यक्त हैंवनाम श्वरूप اُولَٰئِكَ الَّذِيْنَ اَنْعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصِّدِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ النَّهِمَ مِنْ رَبِّهِ كَلِمُتِ فَتَابَ عَلَيْهِ مِعَ المَامِعُ مَنْ رَبِّهِ كَلِمُتِ فَتَابَ عَلَيْهِ مَعَلَيْهِ وَالصَّلِحِيْنَ النَّهُ عَلَيْهِ وَالصَّلِحِيْنَ النَّهُ عَلَيْهِ وَالصَّلِحِيْنَ النَّهُ عَلَيْهِ وَالصَّلِحِيْنَ النَّهُ عَلَيْهِ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَلْحِيْنَ وَالصَّلِحِيْنَ وَالصَّلَامِ وَالْمَعِيْنَ وَالْمِنْ وَالْمَالِ وَالْمَالِمِيْنَ وَالْمِيْرِقِيْنَ وَالْمَلِيْنِ وَالصَّلِمِيْنَ وَالْمَلِمِيْنَ وَالْمَلِمِيْنَ وَالْمَلِمِيْنِ وَالْمَلِمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلِمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلِمِيْنَ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنَ وَالْمَلِمِيْنَ وَالْمَلِمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمَلِمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَالْمَلْمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَالْمَلِمِيْنِ وَالْمِلْمِيْنِ وَالْمُلْمِيْنِ وَال

किंदू त्नरे कालमा वा वाकाश्रता कि हिनाः এकथा वना रय़िनः अनाव এই कालमा वा वाकाश्रता अजाख म्लिष्ठ कत्त क्षिया रति कालमा वा वाकाश्रता अजाख म्लिष्ठ कत्त किंदी وَمُرْكَمُنَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنَ اللّهُ مِنْ الل

- ح. আল হাদীস: রাস্ল -এর জীবন কুরআন শরীফের বাস্তব ও জীবন্ত ব্যাখ্যা। রাস্ল -এর জীবদ্দশায় সাহাবায়ে কেরাম কোনো আয়াতের মর্ম উদ্ধারে জটিলতা অনুভব করলে তার নিকট যেতেন। তিনি সকল সমস্যা, সংশয় ও জটিলতার সমাধান করতেন। কারণ কুরআনের ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ্ও রাস্ল -এর দায়িত্বের অন্যতম। আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন وَٱنْزَلْنَا اِلْدِكْمُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلُ اللَّهِمْ
  - অতএব কুরআন দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, রাসূল ==== -এর শিক্ষা ও আদর্শ হচ্ছে কুরআন তাফসীরের একটি গুরুত্বপূর্ণ উৎস।
- ত. ﴿
  اَلْهُوْالُ السَّعَالِيَّ বা সাহাবায়ে কেরামের উক্তি: সাহাবায়ে কেরাম হলেন নবী করীম -এর নিকট সরাসরি কুর্রআনের তা'লীম প্রাপ্ত সৌভাগ্যবান পূত পবিত্র ব্যক্তিবর্গ। তাঁরা ছিলেন কুরআনের ভাষাভাষী। কুরআন অবতরণ ও সামগ্রিক পরিবেশ ও পরিস্থিতি সম্পর্কে সম্যক অবগত। এ জন্য তাদের উক্তি ও অভিমত তাফসীরের তৃতীয় গুরুত্বপূর্ণ উৎস হিসেবে ধর্তব্য। তাই সাহাবীগণ থেকে বিশুদ্ধ বর্ণনা পাওয়া গেলে তা মারফ্' হাদীস সমতুল্য হবে। তাঁদের বর্ণনাকে ব্যক্তিগত অভিমত বলে পরিত্যাগ করা যাবে না। কেননা তাঁরা কুরআন অবতীর্ণ হওয়ার গোপন রহস্যা, বর্ণনাভঙ্গি ও পদ্ধতি সম্পর্কে অবহিত ছিলেন। তাঁরা কুরআন নাজিলের প্রকৃত অবস্থা ও পরিস্থিতি স্বয়ং প্রত্যক্ষ করেছেন। এছাড়া আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে অসাধারণ স্বরণশক্তি ও মেধা দান করেছিলেন।
- 8. ﴿الْكَابِكِيْ النَّابِكِيْ তাবেয়ীগণের বন্ধব্য: যেসব মহৎ ব্যক্তিবর্গ সাহাবায়ে কেরামের মুখ থেকে কুরআনের ব্যাখ্যা শুনার সুযোগ পেয়েছেন তাঁরাই হলেন তাবেয়ী। এ কারণে তাবেয়ীগণের বক্তব্যও তাফসীরশান্ত্রে বিশেষ গুরুত্ব রাখে। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেন, তাবেয়ী কোনো সাহাবী হতে তাফসীর উদ্ধৃত করলে তা সাহাবায়ে কেরামের তাফসীরেরই অন্তর্ভুক্ত হবে। আর তাবেয়ী তাঁর নিজস্ব অভিমত ব্যক্ত করলে দেখা হবে, অন্যকোনো তাবেয়ীর অভিমত তাঁর বিরোধী কিনা? যদি কোনো অভিমত তার অভিমতের বিরোধী হয়, তবে তাবেয়ীর উক্তি বা অভিমত হজ্জত হিসেবে গণ্য হবে না। এমতাবস্থায় আয়াতের তাফসীরের জন্য কুরআনুল কারীম, আরবি অভিধান, হাদীসে নববী, সাহাবায়ে কেরামের উক্তি ও অন্যান্য শরয়ী দলিল প্রমাণের মাধ্যমে সিদ্ধান্তে উপনীত হতে হবে। আর তাবেয়ীগণের মধ্যে মতানৈক্য না হলে নিঃসন্দেহে তাঁর তাফসীর হজ্জত হবে। এই তাফসীরের অনুসরণ করা ওয়াজিব হবে।
- ৫. আরবি অভিধান : কুরআনের যেসব আয়াতের বিষয়বস্তু এতই সুস্পষ্ট ও সহজ্বোধ্য যে, যার আলোচ্য বিষয়ে কোনো প্রকার অস্পষ্টতা ও সংক্ষিপ্ততা নেই এবং বুঝার জন্য ঐতিহাসিক যোগসূত্রতা জানার প্রয়োজন নেই, সেখানে তাফসীরের জন্য আরবি অভিধান-ই একমাত্র উৎস। কিন্তু যেখানে কোনো অস্পষ্টতা ও সংক্ষিপ্ততা দেখা যায় বা যে আয়াত কোনো সংঘটিত ঘটনার সাথে সম্পুক্ত বা এর দ্বারা কোনো ফিকহী বিধান উদঘাটন করা হয়, সেখানে কেবল অভিধানের উপর নির্ভর করে কোনো সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায় না। এমতাবস্থায় উপরিউক্ত উৎসগুলোই মূল ভিত্তি হিসেবে সাব্যস্ত হবে।

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১**ম ২৩-০** 

فَوْرَ ना শান্ত ও পরিশুদ্ধ বিবেক বুদ্ধি: দুনিয়ার প্রতিটি কাজে কর্মেই শান্ত, পরিমার্জিত ও পরিশুদ্ধ বিবেক-বুদ্ধির একান্ত প্রয়োজন। পূর্বোক্ত উৎসণ্ডলোর দ্বারা উপকৃত হতে হলেও এই গুণটি ব্যতীত তা সম্ভব নয়। এতদসত্ত্বেও এটিকে একটি স্বতন্ত্র উৎস হিসেবে উল্লেখ করার উদ্দেশ্য হলো কুরআন শরীফ একটি সৃক্ষাতিসৃক্ষ্ম নিপুণ ও বৈচিত্র্যময় তথ্য ও তত্ত্বের অতলান্ত মহাসমুদ্রের ন্যায়। উপরোল্লিখিত পঞ্চ উৎসের মাধ্যমে প্রয়োজনানুযায়ী এর বিষয়বন্তু জানা যাবে; কিল্পু এর তথ্য ও তত্ত্ব, হিকমত ও দর্শনের বিষয়ে কোনো যুগেই একথা বলা যাবে না যে, এর প্রান্তসীমা আবিষ্কৃত হয়ে গেছে এ সম্পর্কে আর অধিক বলা বা আবিষ্কারের কোনো অবকাশ নেই। কিল্পু প্রকৃত ও বান্তব সত্য হলো কুরআনের তথ্য ও তত্ত্বের অনুসন্ধান, চিন্তা ও গবেষণার দ্বার কিয়ামত পর্যন্ত উদ্মুক্ত থাকবে। মহান আল্লাহ যাকে ইলম, জ্ঞান, বুদ্ধি ভয় ভীতি ও সান্নিধ্যের দৌলতে সৌভাগ্যশীল করবেন, তিনি এই উন্মুক্ত দ্বারে প্রবেশ করে নব বৈচিত্র্যময় দিগন্ত উন্মোচিত করতে সচেষ্ট হবেন। এভাবেই তাফসীরকারগণ যুগে যুগে নিজেদের আকণ্ঠ নিমগ্ন সাধনায় মানবজ্ঞানের ভাণ্ডারকে সমৃদ্ধ করে এসেছেন। এটি এমন এক মহাভাণ্ডার, যার জন্য আল্লাহর পেয়ারা হাবীব হযরত আন্মুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর অনুকৃলে দোয়া করেছেন । এটি এমন এক মহাভাণ্ডার, যার জন্য আল্লাহর পেয়ারা হাবীও হে আল্লাহ! একে তাফসীরের জ্ঞান ও দীনের প্রজ্ঞা দান কর্ফন।

শ্বরণ রাখতে হবে সমঝ, আকল ও বুদ্ধির উদঘাটিত যেসব তথ্য তত্ত্ব গ্রহণীয় হবে, সেওলো হেন শবিয়তের অন্যান্য মৌলনীতি ও উপরোল্লিখিত পঞ্চ উৎসের সাথে সাংঘর্ষিক না হয়। শরিয়তে মৌলনীতির উপর আঘাত করে যত তথ্য ও তত্ত্বই বর্ণনা করা হোক ইসলামে এর কোনোই মূল্য নেই। –[উল্মুল কুরআন: তাকী উসমানী ৩২৭-৩৪৩]

#### তাফসীরের অগ্রহণযোগ্য উৎসসমূহ:

- ইসরাঈলী রেওয়ায়েত: যে সকল রেওয়ায়েত ইহুদি বা খ্রিস্টানদের মাধ্যমে আমাদের নিকট পৌছেছে, সেগুলোকে বলা হয় اسْرَائِيْلِيَّاتُ [ইসরাঈলী বর্ণনা] এই বর্ণনাগুলোর কিছু সরাসরি বাইবেল বা তালমুদ নামক গ্রন্থ হতে নেওয়া হয়েছে। কিছু অর্থন এসেছে মুসনা বা তার ব্যাখ্যাগ্রন্থ হতে। কিছু বর্ণনা রয়েছে মৌখিক। আহলে কিতাবদের মাঝে কাল পরম্পরায় এগুলো বর্ণিত ও শ্রুত হয়ে আসছে। আরবের ইহুদি ও খ্রিস্টানদের মাঝে এগুলো ছিল খুবই প্রসিদ্ধ। প্রচলিত তাফসীর গ্রন্থসমূহে বিপুল পরিমাণে এই ইসরাঈলী রেওয়ায়েত দেখা যায়। সুবিখ্যাত গবেষক ও তাফসীরকার আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) এই রেওয়ায়েতগুলোর হুকুম বর্ণনা করতে গিয়ে লিখেন– এই ধরনের রেওয়ায়েত তিন প্রকারে বিভক্ত এবং প্রত্যেক প্রকারের হুকুম ভিনু ভিনু। যথা–
- ১. নির্ভরযোগ্য দলিল প্রমাণের দ্বারা যেসব ইসরাঈলী রেওয়ায়েত সত্যায়িত হয়েছে। যেমন
   কেরাউনের নদী বক্ষে নিমজ্জিত হওয়া, হয়রত মৃসা (আ.)-এর তুর পাহাড়ে গমন, যাদুকরদের সাথে তাঁর মোকাবেলা হওয়ার ঘটনা। এ সকল বর্ণনা এ জন্যেই গ্রহণযোগ্য হবে যে, কুরআনুল কারীম বা সহীহ হাদীস এগুলোর সত্যায়ন করেছে।
- ২. নির্ভরযোগ্য দলিলাদির দ্বারা যেসব ইসরাঈলী বর্ণনা মিথ্যা হিসেবে সাব্যস্ত হয়েছে। যেমন হযরত সুলাইমান (আ.) জীবনের শেষপ্রান্তে এসে [মাআযাল্লাহু] মূর্তিপূজায় লিপ্ত হয়ে পড়েন বাইবেল: কিতাব সালাতীন: ১/ ১১-১৩] কুরআন সুস্পষ্ট ভাষায় এই বর্ণনার প্রতিবাদ করেছে। সুতরাং এ ধরনের ইসরাঈলী রেওয়ায়েত সম্পূর্ণ বাতিল ও মিথ্যা বলে সাব্যস্ত হয়েছে।
- ত. নির্ত্র্যোগ্য দলিল প্রমাণের দ্বারা যেসব ইসরাঈলী বর্ণনার সত্য বা মিথ্যা হওয়ার কোনোটাই প্রমাণিত হয় না। যেমন তাওরাতের বিধানসমূহ। এমন ইসরাঈলী রেওয়ায়েত সম্পর্কে নবী করীম হা ইরশাদ করেছেন لَا تُصَدِّفُونُ وَلَا অর্থাৎ "এগুলোকে সত্যও বলো না, মিথ্যাও বলো না"।
   এই প্রকারের রেওয়ায়েত বর্ণনা করা জায়েজ আছে বটে, কিল্পু এগুলোর উপর কোনো শরয়ী বিষয়ের ভিত্তি করা যায় না, তেমনি এগুলো বয়ান করার দ্বারা বিশেষ কোনো উপকারও নেই।
- স্ফিয়ায়ে কেরামের তাফসীর: কুরআনুল কারীমের বিভিন্ন আয়াতের অধীনে স্ফিয়ায়ে কেরামের কিছু এমন কথা বর্ণিত হয়েছে, য়েগুলো বাহ্যত তাফসীর ই মনে হয়: কিছু তা আয়াতের বাহ্যিক ও বর্ণিত অর্থের পরিপন্থি হয়ে থাকে। য়য়য়য় কুরআনের ইরশাদ হয়েছে- قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُونَكُمٌ مِنَ الْكُفّارِ অর্থাৎ "তোমাদের নিকটবর্তী কাফেরদের সাথে য়ৢড় কর।"

এই আয়াতের অধীনে কোনো কোনো সূফী সাধক বলেছেন- قَاتِلُوا النَّنْسَ فَاتِلُوا النَّنْسَ فَاتِلُوا النَّنْسَ فَاتِلُوا النَّنْسَ فَاتِلُوا النَّنْسَ فَاتَهَا كَالِهُ الْاِنْسَانِ কর কেননা, এটা মানুষের সবচেয়ে নিকটবর্তী।"

▶ তাফসীর বির রায়: এ সম্পর্কে আলোচনা সামনে আসছে।

তাফসীরের শর্ত : তাফসীরের শর্ত বলতে মুফাসসির -এর শর্তকেই বুঝায়। অর্থাৎ যিনি তাফসীর করবেন তার কি কি জিনিস জানা থাকতে হবে? যা ছাড়া তাফসীর করলে তা তাফসীর বিররায় তথা নিজস্ব মনগড়া তাফসীর হিসেবে গণ্য হবে। আল্লামা সুয়ৃতী (র.) বলেন, যাদেরকে আল্লাহ তা'আলা শরিয়তের ইলম, আরবি সাহিত্য, ফিক্হ, নাহু, বালাগাত ইত্যাদি শাস্ত্রের গভীর জ্ঞান দান করেছেন, তারাই কেবল তাফসীর করার ক্ষমতা রাখেন।

পরবর্তী যুগের ওলামায়ে কেরাম একমত হয়েছেন যে, ১৫ টি বিষয়ে জ্ঞান না থাকলে কেউ মুফাসসির হওয়ার যোগ্যতা রাখে না।

#### বিষয়গুলো নিম্নরূপ:

- ১. ইলমে লুগাহ তথা ভাষা জ্ঞান। এর দারা কুরআনের একক শব্দসমূহের ার্থ জানা যায়।
- ২. ইলমে নাস্থ তথা আরবি বাক্য প্রকরণ শাস্ত্র। কেননা যের-যবরের ও পেশের পরিবর্তনে বাক্যের অর্থও পাল্টে যায়।
- ত. ইলমে তাসরীফ তথা আরবি শব্দ প্রকরণ শান্ত। কেননা শব্দ গঠন প্রণালীর বিভিন্নতার কারণে অর্থও ভিন্ন হয়ে যায়। আল্লামা যমখশরী (র.) তাঁর রচিত 'উজুবাতে তাফসীর'। কিতাবে একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন যে, এক ব্যক্তি ইলমে সরফ না জানার কারণে কুরআনের আয়াত (४١. بَنِي اِسْرَائِيْل بَامَامِهُم (بَنِي اِسْرَائِيْل প্র্যাৎ যে দিন আমি প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার ইমাম ও নেতাদের সাথে আহ্বান করব এর তাফসীর করল যে দিন আমি প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার মায়ের সাথে ডাকব এখানে সে إِنَامَ শব্দটিকে إِنَا إِسَاءً এর বহুবচন মনে করেছে। যদি সে ইলমে সরফ ভাল করে জানত তবে সে বুঝতে পারত যে, । -এর বহুবচন । আসে না।
- 8. ইলমে ইশতেকাক তথা শব্দসমূহের উৎস জ্ঞান। কেননা কোনো শব্দ যখন দুটি ধাতু হতে নির্গত হয়ে আসে, তখন তার অর্থ ভিন্ন হয়ে ষায়। ষেমন مَسْمَ একটি শব্দ। এটা مُسْمُ ধাতু হতে নির্গত হলে অর্থ হবে স্পর্শ করা এবং কোনো কিছুর উপর ভিজা হাত বুলানো। আর مُسَامَتُ হতে নির্গত হলে এর অর্থ হবে পরিমাপ করা।
- ৫. **ইলমে মা'আনী তথা শব্দসমূহের নিগু**ঢ় ভাব ও অর্থ জ্ঞান। এ ইলম দ্বারা অর্থ হিসেবে বাক্যের পরস্পর সম্পর্ক জানা যায়।
- ৬. **ইলমে বয়ান তথা আর**বি অলঙ্কার শাস্ত্র। এই ইলম দ্বারা বাক্যের স্পষ্টতা ও অস্পষ্টতা এবং তুলনা ও ইশারা-ইঙ্গিত **দ্বানা যায়।**
- ৭. ইলমে বদী তথা আরবি অলঙ্কার শাস্ত্র। এই শাস্ত্র দ্বারা ভাব-প্রকাশে বাক্যের সৌন্দর্য জানা যায়। মাআনী, বয়ান ও বদী এই তিনটিকে একত্রে ইলমে বালাগাত বলা হয়। কুরআন তাফসীরের জন্য এগুলো খুবই গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। কারণ কুরআন মাজিদ হলো সম্পূর্ণরূপে অলৌকিক গ্রন্থ। আর এ তিন শাস্ত্রের মাধ্যমে তার অলৌকিকত্ব জানা যায়।
- ৮. ইলমে কেরাত তথা কেরাতের বিভিন্নতা সম্পর্কে জ্ঞান। বিভিন্ন কেরাত দ্বারা বিভিন্ন অর্থ এবং এক অর্থের উপর অন্য অর্থের প্রাধান্য জানা যায়।
- ه. ইলমে উস্লে দীন তথা দীনের মূলনীতি সম্পর্কে জ্ঞান। কুরআনে অনেক আয়াত এমন আছে, যেগুলোর জাহেরী অর্থ আল্লাহ পাকের শানে ব্যবহার করা ঠিক হয় না। তাই এসব আয়াতের ব্যাখ্যা করার প্রয়োজন দেখা দেয়। যেমন ﴿ يَدُ اللّٰهِ فَوْقَ اَبِدْيْهُمْ اللّٰهِ فَوْقَ اَبِدْيْهُمْ اللّٰهِ فَوْقَ اَبِدْيْهُمْ ﴿ اللّٰهِ فَوْقَ اَبِدْيْهُمْ وَالْمُوالِمُ اللّٰهِ فَوْقَ اَبِدْيْهُمْ وَاللّٰهِ فَوْقَ اللّٰهِ فَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ فَاللّٰهُ فَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ
- ১০. ইলমে উসূলে ফিকহ তথা ফিকহ বা ইসলামি আইন শাস্ত্রের মূলনীতিসমূহ। এই শাস্ত্রদ্বারা দলিল প্রমাণের প্রয়োগ ও বিধি-বিধান আহরণের কারণসমূহ জানা যায়।
- ১১. শানে নুযূল বা কুরআন নাজিলের কারণ ও প্রেক্ষাপট সংক্রান্ত জ্ঞান। শানে নুযূলের দ্বারা আয়াতের অর্থ- অধিক সুস্পষ্ট হয়।
- ১২. নাসিখ ও মানসৃখ সম্পর্কিত জ্ঞান।
- ১৩. ইলমে ফিকহ তথা ইসলামি আইন শাস্ত্র। এই শাস্ত্র দ্বারা শাখাগত বিধানসমূহ আহরণ করা যায়।
- ১৪. আহাদীসে মানি'য়্যাহ । অর্থাৎ ঐ সকল হাদীস জানাও আবশ্যক, যেগুলো কুরআন মাজীদের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা সম্বলিত আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা হিসেবে বর্ণিত হয়েছে।
- ১৫. ইলমে মাউহুবী তথা ইসলাম সম্পর্কে আল্লাহপ্রদত্ত জ্ঞান। এটা আল্লাহ তা'আলার বিশেষ দান, খাস বান্দাদেরই এই ইলম দান করা হয়। নিচের হাদীস শরীফে এই দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে—

مَنْ عَمِلَ بِمَا عَلِمَ وَرِّثَهُ اللَّهِ عِلْمَ مَا لَمْ يَعَلَمْ.

অর্থাৎ যে ব্যক্তি নিজের জানা বিষয়ের উপর আমল করে আল্লাহ তা'আলা তাকে অজানা বিষয়ের ইলেম দান করেন।

উপরে বর্ণিত শাস্ত্রগুলো একজন মুফাসসিরের জন্য হাতিয়ার স্বরূপ। এগুলো জানা ব্যতীত কেউ কুরআনের তাফসীর করলে তা তাফসীর বিররায় [মনগড়া তাফসীর] বলে গণ্য হবে, যা নিষেধ করা হয়েছে। —[ফাজায়েলে কুরআন শায়খুল হাদীস আল্লামা জাকারিয়া (র.) পূ. ২৫, ২৬, ২৭]

#### তাফসীরের কতিপয় পরিভাষা :

مُحْكُمُ মুহকাম : অর্থ স্পষ্ট অর্থাৎ যার ভাষা এত সুদৃঢ় ও শক্তিশালী যে, আরবি ভাষা সম্পর্কে সম্যক জ্ঞাত শ্রোতার কাছে তার অর্থ, মর্ম ও দাবি অস্পষ্ট থাকে না। অনেক সময় এত স্পষ্ট থাকে যে, চিন্তা ছাড়াই বুঝে আসে। যেমন ক্রআনের কারীমের আয়াত- قُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ

অর্থাৎ বলুন, তোমরা এসো তোমাদের প্রতিপালক তোমাদের উপর যা নিষিদ্ধ করেছেন তা পড়ে শুনাই।

আবার কখনো সামান্য চিন্তা ও অনুসন্ধান করলেই বুঝে আসে। শারে' [বিধানদাতা]-এর পক্ষ থেকে ব্যাখ্যা বিশ্লেষণের প্রয়োজন পড়ে না যেমন আল্লাহ তা'আলার বাণী–

वर्षा पुरुष ७ नाती कात, कामता जातत राज करि नाए। وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا آيَدْيَهُمَا

এই আয়াতে একটু চিন্তা করলেই স্পষ্ট হয়ে যায় যে, পকেটমারও এর অন্তর্ভুক্ত। এ হিসেবে উস্লে ফিকহ এর পরিভাষায় যাহির, নস, মুফাসসার, মুহকাম, খফী ও মুশকিল এগুলো মুহকামের অন্তর্ভুক্ত হয়। মুহকামের এই ব্যাখ্যা হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর ব্যাখ্যা হতেই সংগৃহীত।

হযরত জাফর ইবনে যুবায়ের (রা.) বলেন, মুহকাম ঐ আয়াতকে বলে, যা একাধিক ব্যাখ্যার অবকাশ রাখে না। কেউ কেউ বলেন, যার অর্থ প্রসিদ্ধ আর সুস্পষ্ট দলিল হতে পারে এবং তার স্পষ্ট দলিল রয়েছে তাই মুহকাম।

⊸[তাফসীরে মাযহারী : খ. ১]

নাসখ: পরিভাষায় رَفْعُ الْحُكُمُ الْفُرُعِيّ بِدَلْيْلِ شَرْعِيّ بِدَلْيْلِ شَرْعِيّ بِدَلْيْلِ شَرْعِيّ بِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيْلِ شَرْعِيّ بِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلِيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيْلِ شَرْعِيّ مِدَلْيُلِ شَرْعِيّ مِدَلْيُلِ شَرْعِيّ مِدَلِيْلِ شَرْعِيّ مِدَلِيلِ شَرْعِيّ مِدَلِيْلِ شَرْعِيّ مِدَلِيْلِ شَرْعِيّ مِدَلِيلِ شَرْعِيّ مِدَلِيلِ شَرْعِيّ مِدَلِيلِ شَرْعِيّ مِدَلِي مِنْلِيلِ مُعْلِيلِهِ مِعْلِيلِهِ مِنْلِيلِهُ م

বস্তুত আল্লাহর কিতাবে নাসখ কয়েক অর্থ ব্যবহৃত হয়েছে। একটি হক্ষে কোনো স্বায়াত তিলা শুয়াতের বিধান রহিল ইরিত ইওয়া এবং বর্ণনা করা বিধান বহাল থাকা। যেমন— আয়াতে রজমের বিধান বহাল রয়েছে এবং এব তেলাওয়াত বহিত ইয়েছে কিংবা শুধু বিধানের শেষ সীমা বর্ণনা করা এবং তেলাওয়াত বহাল থাকা। যেমন— নিকটোকীয়ালের জনা অফিবিত করাব আয়াত এবং আয়াতে ওফাতের ইদ্দত এক বছর বলা হয়েছে। অথবা তেলাওয়াত ও বিধান উভয়াইবি শেষ সীমা বর্ণনা করা। যেমন— বলা হয়ে থাকে যে, দুটোই রহিত হয়েছে।

যে আয়াতের বিধান রহিত বা ক্রিকার হয় তা দুই প্রকার-

- রহিত বিধানের স্থলে অন্য কোনো বিধান থাকা। যেমন নিকটান্মীয়কে স্কলিয়ত করের বিধান মিবাদ এর আহাত হারা
  রহিত হয়েছে।
- ২. অন্য কোনো বিধান না থাকা। যেমন− স্ত্রীদের পরীক্ষা করার বিধান প্রথমে চালু ছিল পরে তা রহিত হায় গোছে। عِلَى ক রহিত হওয়া আদেশ নিষেধের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য, সংবাদের ক্ষেত্রে নয়। –[তাফসীরে মাষহারী, ব-১ম]

সাত কেরাত: উম্বতের সর্বশ্রেণির লোকের জন্য তেলাওয়াতে কুরআন সহজতর করার উদ্দেশ্যে আল্লাহ রাব্বেল আলামীন পবিত্র কালামের কিছু সংখ্যক শব্দকে বিভিন্ন উচ্চারণে পাঠ করার সুযোগ দান করেছেন। অনেকের জন্য বিশেষ পদ্ধতির মাধ্যমে অক্ষর বিশেষের সঠিক উচ্চারণ করা সম্ভব হয় না। এমতাবস্থায় তারা নিজেদের পক্ষে সহজ পাঠ্য কোনো উচ্চারণে কুরআন তেলাওয়াত করলে তা শুদ্ধ বলে পরিগণিত হবে। রাসূল ক্রিয়ান করেন–

إِنَّ هٰذَا الْقَرْأَنَ ٱنْزِلَ عَلَىٰ سَبْعَةِ ٱخْرُفٍ فَاقْرَءُواْ مَا تَبَسَّرَ مِنْهُ .

অর্থাৎ এই কুরআন সাত হরফে নাজিল করা হয়েছে, তোমাদের যার পক্ষে যে হরফে তেলাওয়াত করা সহজ হয়, সে ভাবেই তেলাওয়াত কর। –[বুখারী, ফাজাইলে কুরআন অধ্যায়]

উক্ত হাদীস শরীফে উল্লিখিত 'সাত হরফ' শব্দটির অর্থ কি? এ সম্পর্কে আলেমগণ বিভিন্ন ব্যাখ্যা পেশ করেছেন। তন্মধ্যে তত্ত্বদর্শী ও মুহাক্কিক ওলামার মতে সর্বাধিক গ্রহণযোগ্য ব্যাখ্যা হচ্ছে— আল্লাহ তা আলা পবিত্র কুরআন যে নির্দিষ্ট কেরাতের মাধ্যমে নাজিল করেছেন, তার মধ্যে পারম্পরিক উচ্চারণ— পার্থক্য সর্বাধিক সাত ধরনের হতে পারে। কেরাত যদিও সাতের অধিক রয়েছে। কিন্তু কেরাতসমূহের মধ্যে যে ভিন্নতা তা সাত ধরনের অনুমোদিত, সেই সাতটি ধরন নিম্নলিখিত ভিত্তিতে রূপান্তরিত হওয়া সম্ভব—

- ১. বিশেষ্যের উচ্চারণে তারতম্য । এতে একবচন, দ্বিচন, বহুবচন, পুংলিঙ্গ, স্ত্রীলিঙ্গ প্রভৃতির ক্ষেত্রে তারতম্য হতে পারে । যেমন– এক কেরাত وَتَسَّتُ كَلَمَتُ كَلَمَتُ رَبِّكَ वाয়াতে 'কালিমাতু' শব্দটি একবচন ব্যবহৃত হয়েছে । কিন্তু অন্য কেরাতে এই শব্দটি বহুবচন উচ্চারিত হয়ে وَتَسَّتُ كَلَمَتُ رَبِّكَ व্যবহৃত হয়েছে ।
- ত. রীতি অনুযায়ী হরকত বা যের-যবর পেশ ইত্যাদি প্রয়োগের ক্ষেত্রে মত-পার্থক্যের কারণে কেরাতে বিভিন্নতা সৃষ্টি
   হয়েছে । যেমন لَا يُضَارُ -এর স্ত্রলে কেউ কেউ لَا يُضَارُ তেলাওয়াত করেছেন । এমনিভাবে الْعَرَشُ الْعَجِيْد अर्थे । وَوَ الْعَرَشُ الْعَجِيْد अर्थे । الْعَرَشُ الْعَجِيْد अर्थे । अर
- 8. कात्ना कितात भक्ति हान वृक्षिण शरहाह । स्यमन الْاَنْهَارُ ﴿ अपनन الْاَنْهَارُ ﴿ अपनन الْاَنْهَارُ ﴿ وَالْعَ الْاَنْهَارُ ﴿ وَالْعَالَ ﴿ وَالْعَالَ الْاَنْهَارُ ﴿ وَالْعَالَ الْاَنْهَارُ ﴾ (الْاَنْهَارُ ﴿ وَالْعَالَ الْعَالَ ﴿ وَالْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ ﴾ (الْاَنْهَارُ ﴿ وَالْعَالَ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الْ
- ﴿. কোনো কোনো কোনে কোনে শতের পূর্বাপরও হয়েছে । ফেমন يَخَا مَنْ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ بِالْمَوْتِ ﴿ مَكَا مَا كُولَ الْمَوْتِ ﴿ مَا مَا كُلُولُ الْمَوْتِ ﴿ مَا كُلُولُ الْمُوْتِ الْمَوْتِ ﴿ مَا لَا مَا مَا لَا مَا مَا لَا مَا مَا مَا مَا لَا مَا مَا لَا مَ
- ७. में क्वर मिर्क हारहार कर्ष १८० करा १८० में के ८२० क्वर १८० क्वर क्वर १८० करा १८० हारहार १८०० व्यापन وَيُ طَعْ ١٤٠٠ وَيُ طَعْ ١٤٠٤ وَيْ طَعْ ١٤٠٤ وَيُ طَعْ ١٤٠٤ وَيُ طَعْ ١٤٠٤ وَيُ طَعْ ١٤٠٤ وَيُ طُعْ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيُ طُعْ ١٤٠٤ وَيُ عُمْ اللّهُ ١٤٠٤ وَيُ عُلْمُ ١٤٠٤ وَيُ وَيُ عُمْ ١٤٠٤ وَيُ عُمْ ١٤٠٤ وَيُ عُمْ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيُ عُمْ ١٤٠٤ وَيُ عُمْ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيْ اللّهُ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيَا لِلْمُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيُو اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيْ اللّهُ ١٤٠ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠٤ وَيَ اللّهُ ١٤٠ وَيَ اللّهُ ١٤٠ وَيُ اللّهُ ١٤٠
- ৭. উচ্চারণে পার্থক্য। যেমন কেন্ট্রনা কোনো শব্দের উচ্চারণ ভিন্নিতা লন্ধ্য, খাটো, হালকা, শব্দ প্রভৃতি ক্ষেত্রে বিভিন্নতা সৃষ্টি হয়েছে। এতে মূল শব্দের মাধা কোনো পরিবর্তন হয়নি, শুধু উচ্চারণে বিভিন্নতা সৃষ্টি হয়েছে। যেমন مُوسَّلُ শব্দটি কোনো কোনো উচ্চারণে ক্রিন্ট্রনার ক্রিন্ট্রনার কানো কোনো উচ্চারণে ক্রিন্ট্রনার ক্রেন্ট্রনার ক্রেন্ট্রনার ক্রিন্ট্রিন্ট্রনার ক্রিন্ট্রনার ক্রেন্ট্রেন্ট্রনার ক্রিন্ট্রনার ক্রিন্ট্রনার ক্রিন্ট্রনার ক্রিন্ট্রনার ক্র

মোটকথা সাত কেরাতের উচ্চারণের সুবিধার্থে যেসর পার্থকা অনুমোদন করা হয়েছে, সেগুলোর মধ্যে অর্থের কোনো উল্লেখযোগ্য পরিবর্তন হয় না বিভিন্ন এলাকা ও শ্রেণি~ গোষ্ঠীর মধ্যে প্রচলিত উচ্চারণ ধারার প্রতি লক্ষ্য রেখেই সাত কেরাত পদ্ধতির প্রবর্তন করা হয়েছে —[উলুমুল কুরআন : তাকী উসমানী ১০৬-১০৯]

মকী মদনী সূরা বা আয়াত: অধিকাংশ মুফাসসিরীনের পরিভাষায় মকী সূরা বা আয়াত বলতে বুঝায় যেসব সূরা বা আয়াত হয়র হা মক্কা থেকে মদীনায় হিজরত করে যাওয়ার পূর্ব পর্যন্ত সময়ে নাজিল হয়েছে এবং মদনী সূরা বা আয়াত বলতে বুঝায়, যেওলো মদীনায় হিজরত করে যাওয়ার পর নাজিল হয়েছে।

কোনো কোনো লোক মক্কী আয়াত বলতে যেগুলো মক্কা শহরে নাজিল হয়েছে এবং মদনী আয়াত বলতে যেগুলো মদীনা শহরে নাজিল হয়েছে, সেগুলোকে বুঝে থাকেন। বস্তুত অধিকাংশ মুফাসসিরীনের উপরিউক্ত পরিভাষা অনুযায়ী এ ধারণা ঠিক নয়। কেননা কতিপয় আয়াত এমন রয়েছে যেগুলো মক্কা শহরে নাজিল হয়নি; তবুও হিজরতের পূর্বে নাজিল হওয়ার

কারণে সেগুলোকে মক্কী বলা হয়। এমনিভাবে যেসব আয়াত মিনা, আরাফাত ইত্যাদি জায়গায় অথবা মে'রাজের সফরে নাজিল হয়েছে. এমনকি হিজরতের উদ্দেশ্যে মক্কা ত্যাগ করার পর মদীনায় পৌছার পূর্ব পর্যন্ত পথে পথে নাজিল হয়েছে, সেগুলোকেও মক্কী বলা হয়।

অনুরূপ অনেক আয়াত এমনও রয়েছে যেগুলো মদীনা শহরে নাজিল হয়নি; অথচ সেগুলোকে মদনী বলা হয়। হিজরতের পর হুয়র আনেক সময় সফরে বের হতেন। তখন মদীনা থেকে শত শত মাইল দূরেও চলে যেতেন। এসব স্থানে অবতীর্ণ আয়াতগুলোকেও মদনী বলা হয়। এমনকি যেসব আয়াত মক্কা বিজয় হুদায়বিয়ার সন্ধি প্রভৃতি সময়ে খোদ মক্কা শহরের ভিতরে অথবা তার আশ পাশে নাজিল হয়েছে, সেগুলোকেও মদনী নামে আখ্যায়িত করা হয়।

মক্কী মদনী সূরার কতিপয় পরিচয় : মুফাসসিরীনে কেরাম মক্ক মদনী সূরাসমূহের এমন কতিপয় বৈশিষ্ট্যের বর্ণনা দিয়েছেন যার মাধ্যমে অতি সহজেই অনুধাবন করা যায় যে, কোন সূরা মক্কী আর কোনটি মদনী।

#### মক্কী সূরার কতিপয় পরিচয়:

- ১. যে সূরায় সিজদার আয়াত রয়েছে সেটা মঞ্চী।
- ২. যে সূরায় 'علا' শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে সেটা মক্কী।
- ত. সম্বোধনের উদ্দেশ্যে কেবল মাত্র النّاسُ ব্যবহার করা। اللّهُ قَالَتُهُ النّاسُ व्यवহाর করা মদনী স্রার একটি অন্যতম পরিচিতি। সুতরাং সূরা হজ ব্যতীত অন্য কোনো মক্কী সূরায়।
   نَايَتُهَا الّذَيْنَ امَنُوْا المَنُوْا काउठ्य পরিচিত। সুতরাং সূরা হজ ব্যতীত অন্য কোনো মক্কী সূরায়।
- ৪. সূরা বাকারা ব্যতীত যেসব সূরায় আম্বিয়ায়ে কেরাম ও তাদের উন্মতগণের বর্ণনা এবং হয়রত আদম (আ.) ও
  শয়্রতানের বিভিন্ন ঘটনা বর্ণিত হয়েছে তা মক্কী।
- ৫. মক্কী সূরার একটি অন্যতম বৈশিষ্ট্য হচ্ছে এসব সূরাতেই তাওহীদ, রিসালাত, আথিরাত, জান্নাত, জাহান্নাম ইত্যাদির আলোচনা করা হয়েছে।

#### মদনী সূরার কতিপয় পরিচিতি:

- ১. জিহাদের অনুমতি প্রদান বা জিহাদ সংক্রান্ত আলোচনা মাদানী সূরা সমূহের একটি অন্যতম পরিচিতি।
- ২. একমাত্র মদনী সূরাসমূহের মধ্যেই ধর্মীয়, সামাজিক, রাষ্ট্রীয় বিধিবিধান সংক্রান্ত আলোচনা রয়েছে।
- ৩. শর্য়ী বিধানের হিক্মত বর্ণনাও মদনী সূরার একটি বৈশিষ্ট্য কেবল মাত্র মদনী সূরাগুলোভেই মুনাফিকদের আচার-আচরণ, অভ্যাস-চরিত্র, চাল-চলন ও রীতিনীতি ইত্যাদি বর্ণিত হয়েছে।
- 8. কেবল মাত্র মদনী স্রাগুলোতেই উন্মতে মুহাম্দীকে সম্বোধন করা হয়েছে।
- ৫. মদনী সূরাসমূহ অধিক দীর্ঘ। -[উলুমুল কুরআন : তাকী উসমানী ৫৯-৬৪]

কুরআনের আয়াতসমূহের স্থান ও কালভিত্তিক শ্রেণি বিভাগ: কুরআনুল করীমের আয়াত ও সূরাসমূহকে মঞ্চী ও মদনী ছাড়াও মুফাসসিরগণ আরো কয়েক প্রকারে বিভক্ত করেছেন। যেমন—

- ১. 🚅 -এর বাসস্থানে অবস্থানকালে অবতীর্ণ হয়েছে।
- ২. ﴿ যেগুলো হজুর 🚐 -এর সফরকালে নাজিল করা হয়েছে ৷
- ৩. نَهَارِي যেগুলো দিনের বেলায় নাজিল করা হয়েছে।
- 8. کَیْلیْ যেগুলো রাত্রিতে নাজিল করা হয়েছে।
- ে. کَیْفی যেগুলো গ্রীষ্মকালে নাজিল করা হয়েছে।
- ৬. شتانًى যেগুলো শীতকালে নাজিল করা হয়েছে।
- १. فراشي यश्वा विष्ठानाग्न अवञ्चानकाल नाजिल कता श्राह ।
- ৮. نَوْمَيْ যেগুলো নিদ্রা অবস্থায় নাজিল করা হয়েছে।
- ৯. تسكاوي যেগুলো মে'রাজের সময় আকাশে অবস্থানকালে নাজিল করা হয়েছে।
- ১০. فَضَائِيْ. শূন্যে অবতীর্ণ আয়াত। প্রাণ্ডক ৬৪-৬৬]

#### চিত্রে পবিত্র কুরআনের শুরুত্বপূর্ণ কয়েকটি বিষয়ের পরিসংখ্যান

| সূরা        | <b>&gt;&gt;</b> 8 | যবর    | ৫৩২৪২                |
|-------------|-------------------|--------|----------------------|
| রুক্'       | ¢80               | যের    | ৩৯৫৮২                |
| মদনী আয়াত  | <b>৬</b> ২১8      | (পশ    | 8०४४                 |
| মক্কী আয়াত | ७२२১              | মাদ্দ  | <b>১</b> 99 <b>১</b> |
| বসরী আয়াত  | ৬২২৫              | তাশদীদ | <b>&gt;</b> 202      |
| শামী আয়াত  | ৬২২৬              | নোক্তা | <i>\$৫৬</i> ৮8       |
| মোট শব্দ    | ৭৭,৪৩৯            | হরফ    | ৩,৬৪,২১৯             |

শানে নুযূল : অবতরণের দিক দিয়ে কুরআনের আয়াতসমূহ দুপ্রকার। শানে নুযূলবিহীন আয়াত ও শানে নুযূল বিশিষ্ট আয়াত। কুরআনের বেশিরভাগ আয়াতই এমন, যেগুলো আল্লাহ তা আলা নিজেই বান্দার প্রতি দয়াপরবশ হয়ে তাদের হেদায়েতের উদ্দেশ্যে অবতীর্ণ করেছেন। অর্থাৎ কোনো ঘটনার বিবরণ কিংবা কোনো সমস্যার সমাধান এসব আয়াতের সাথে সম্পৃক্ত নয়। পক্ষান্তরে অন্যান্য আয়াতসমূহ এরূপ যেগুলো কোনো সমস্যার সমাধান বা কোনো প্রশ্নের জ্বাব প্রদান কিংবা বিশেষ কোনো ঘটনাকে কেন্দ্র করে অবতীর্ণ হয়েছে। মূলত আয়াত নাজিলের পটভূমির এসব সমস্যা, উত্থাপিত প্রশ্ন ও সংশ্লিষ্ট ঘটনাবলিকে তাফসীর শান্তের পরিভাষায় বলা হয় শানে নুযূল।

نَوْسَرُ بِالرَّانِ -এর অর্থ হলো, কোনো আয়াতের ব্যাখ্যায় নিজের অনুমান ও মতামতকে প্রাধান্য দেওয়া এর বৈধতা সম্পর্কে ওলামায়ে কেরামের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। কেউ কেউ ঢালাওভাবে এরপ তাফসীরকে নাজায়েজ বলেন। আবার কেউ কেউ শর্ত সাপেক্ষে জায়েজ বলেন। তবে এ মতপার্থক্যের সারকথা এই যে, تَوْسَرُ بِالرَّانِ (ব্যক্তিগত অভিমত বা বুদ্ধিভিত্তিক তাফসীর) ঐ সময় হারাম বা নিষিদ্ধ হবে যখন তাফসীরকার সঠিক প্রমাণ ব্যতীত দৃঢ়তার সাথে বলেন যে, আয়াতের অর্থ এটাই, কিংবা যখন তাফসীরকার ভাষাগত মৌলনীতি ও শরিয়তের মৌলিক বিধি-নিষেধ সম্পর্কে অজ্ঞ হওয়া সত্ত্বেও তাফসীর করার ধৃষ্টতা দেখায়। অথবা যখন তাফসীরকার বিদ'আতের সপক্ষে কুরআনের আয়াত বিকৃতরূপে পেশ করে।

যারা তাফসীর বির রায়কে নাজায়েজ বলেন তাদের প্রমাণ : যারা মস্তিষ, প্রসূত তাফসীরকে শর্তহীনভাবে নাজায়েজ বলেন, তাদের দলিল নিম্নরপ–

প্রথম দিলল: ইজতিহাদ ও রায়ের দ্বারা তাফসীর করা ঠিক নয়। কারণ মুজতাহিদ নিশ্চিত বিশ্বাসের সাথে বলতে পারেন না যে, এটাই আল্লাহ তা'আলার উদ্দেশ্য। আর এমনভাবে না জেনে ধারণা করে আল্লাহর উপর কোনো কথা বলা জায়েজ নেই। কুরআনে তা নিষিদ্ধ ঘোষিত হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে–

দিলিল খণ্ডন: তাফসীর বির রায় আল্লাহ সম্বদ্ধে কিছু না জেনে বলার নামান্তর— একথা গ্রহণযোগ্য নয়। কারণ কোনো বিষয়ে যদি সুস্পষ্ট দিলিল না পাওয়া যায়, তাহলে শরিয়ত সমত ইজতিহাদের ভিত্তিতেই ফয়সালা দিবে। সে ক্ষেত্রে তাই হহণযোগ্য বলে বিবেচিত হবে। তা আল্লাহ সম্পর্কে না জেনে বলার নামান্তর হবে না। কারণ মানুষ তার সাধ্যের বাইরে কোনো কাজের জন্য বাধ্য নয়। আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন— ছিলু কুল মুকাল্লাফ কাউকে বনান না।"

হাদীসও এর সমর্থন করে। নবী কারীম ক্রে বলেছেন مَنِ اجْتَهَدَ وَأَخْطَا لَهُ اَجْرَ وَمَنْ اَصَابَ فَلَهُ اَجْرَان অর্থাৎ "যে ইজতিহাদ করবে এবং ভুল করে ফেলবে সেও একটি ছর্ত্তয়াব পাবে। আর যদি ঠিক করে, তাহলে সে দু টি ছওয়াবের অধিকারী হবে।"

এতে একথাই প্রতীয়মান হয় যে, ইজতিহাদের দ্বারা তাফসীর করা আল্লাহ সম্বন্ধে কিছু না জেনে বলা নয়। তাই উক্ত আয়াত তাফসীর বির রায়ের বিপক্ষে নয়।

षिতীয় দলিল: তারা নাজায়েজ হওয়ার উপর দু'টি হাদীস প্রমাণ হিসেবে পেশ করেন। যথা-

١. عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِ عَلَى قَالَ اتَّغُوا الْعَدِيثَ عَلَى إلَّا ماَ عَلِمْتُمْ فَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعِيمًا فَلْبَتَبَوَاْ مَعْفَدَهُ مِنَ النَّارِ - وَفِيْ رَوَايَةٍ مَنْ تَكَلَّمَ فِي الْقُرانِ بِغَبْرِ عِلْمٍ مِنَ النَّارِ وَمَنْ قَالَ فِي الْقُرانِ بِغَبْرِ عِلْمٍ عِلْمٍ فَلْبَتَبَوَاْ مَعْفَدَهُ مِنَ النَّارِ فَلْبَتَبَوَاْ مَعْفَدَهُ مِنَ النَّارِ

٢. وَعَنْ جُنْدَبٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ قَالَ فِي الْقُرْأُنِ بِرَأْيِهِ فَاصَابَ فَقَدْ أَخْطَأ ـ رَوَاهُ أَبُودَاؤُدُ

**দলিল খণ্ডন :** প্রথম হাদীসের দু'টি অর্থ হতে পারে।

যে ব্যক্তি কুরআনের দুর্বোধ্য স্থানের ব্যাখ্যা করে, যা সে জানে না, তবে সে আল্লাহর ক্রোধে নিপতিত হবে।

-[খাষিন, রহুল মা'আনী]

২. যে ব্যক্তি নিজের মতাদর্শ প্রমাণ করার জন্য কুরআনকে ঢাল হিসেবে ব্যবহার করে জেনে-তনে তুল ব্যাখ্যা দেয়, সে যেন জাহানামে আপন ঠিকানা নির্ধারণ করে নেয়। ─িরহুল মা'আনী।

দ্বিতীয় হাদীসটি সহীহ নয়। 'আল মাদখাল' নামক গ্রন্থে বলা হয়েছে হাদীসটির ক্ষেত্রে আপত্তি রয়েছে। তার সনদের মধ্যে দুর্বলতা আছে। হাদীসটিকে সহীহ হিসেবে মেনে নিলেও এর বিভিন্ন অর্থ করা যায়।

এক সে ভুল করার অর্থ হলো যে, সে তাফসীরের পদ্ধতি ভুল করেছে। কারণ একক শব্দের ব্যাখ্যার পদ্ধতি হচ্ছে ভাষাবিদ ও সাহিত্যিকদের অনুসরণ করা। তাদের উক্তি খোঁজ করা। আর নাসেখ মানস্থের তাফসীর করার পদ্ধতি হলো ইতিহাস তালাশ করা এবং আয়াতের উদ্দেশ্য বর্ণনা করার জন্য আবশ্যক হলো বিধানদাতার কথার প্রতি লক্ষ্য করা। অথবা এখানে ভুল বলতে বুঝানো হয়েছে— যে ব্যক্তি নিজের মাযহাবের মনগড়া ব্যাখ্যা দিয়ে তার সমর্থনে তাফসীরকে কাজে লাগায় এবং মাযহাবকে ঢাল স্বরূপ ব্যবহার করে— তার তাফসীর কোনোভাবেই গ্রহণযোগ্য নয়; বরং তা একেবারে প্রত্যাখ্যাত হবে। অতএব সে ভুল করেছে। অথবা, ভুল করার অর্থ হলো যে এমন দ্বি-অর্থবাধক আয়াতের তাফসীর করে ইজতিহাদ দারা, যার অর্থ আল্লাহ ছাড়া আর কেউ জানেন না। তাহলে সে ভুল করেছে অথবা হাদীসের উদ্দেশ্য হলো দলিল ব্যতীত নিশ্বিত কোনো ফায়সালা দেওয়া।

তৃতীয় দিলল: সাহাবাগণের কথা ও কাজ এবং তাবেয়ীনদের কথা দ্বারাও বুঝা যায় যে, তাফসীর বির্ রায় নাজায়েজ। যেমন— হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.), সাঈদ ইবনুল মুসায়িয়ব (র.), শা'বী (র.) -এর কথা বিশেষভাবে লক্ষণীয়। বর্ণিত আছে— হযরত আবৃ বকর (রা.)-কে কোনো এক আ্য়াতের তাফসীর সম্পর্কে প্রশ্ন করা হলে তিনি প্রতিউত্তরে বলেছেন— હি আছে— হযরত আবৃ বকর (রা.)-কে কোনো এক আ্য়াতের তাফসীর সম্পর্কে প্রশ্ন করা হলে তিনি প্রতিউত্তরে বলেছেন— હি আছি— তাই কি আছিল তাই কি আছিল তাই কি আছিল তাইলে কোন অন্তর্গীক আশ্রেষ্ঠি বিশ্ব আমায়ং কোন ধারিত্রীতে হবে আমার ঠাইং"

অনুরূপভাবে সাঈদ ইবনুল মুসাইয়ি্যব (র.) বলেছেন– آنَا لَا اَقُولُ فِي ٱلْقَرْانِ شَيْنًا অর্থাৎ "আমি কুরআন সম্বন্ধে কিছুই বলি না।"

তদ্রপ শা'বী (র.) বলেছেন, তিনটি জিনিস সম্পর্কে আমি মৃত্যু পর্যন্ত কিছু বলব না। কুরআন, রহ এবং স্বপু।

-[মানাহিলুল ইরফান]

দিলল খণ্ডন: উল্লিখিত উক্তিসমূহের বিভিন্নভাবে উত্তর দেওয়া যায়-

- ১. সাহাবী ও তাবেয়ী হলেন পর্যায়ক্রমে শ্রেষ্ঠ উদ্মত। খওফে ইলাহির তাড়নায় প্রকম্পিত ছিলেন তারা সবচে' বেশি। সবক্ষেত্রে সতর্কতাও অবলম্বন করেছেন বেশি। তাঁদের সতর্কতামূলকভাবে কুরআনের কোনো আয়াত সম্পর্কে মতামত না দেওয়ার সাথে তাফসীর বির রায়ের বৈধতার সাথে কোনো বিরোধ নেই।
- ২. এও বলা যায় যে, যে সকল আয়াতের ক্ষেত্রে তাদের সঠিক ব্যাখ্যা জানা ছিল না, সে ক্ষেত্রে তাঁরা এ উক্তি করেছেন। তাই বলে যার ব্যাখ্যা জানা ছিল তার তাফসীর করতে পিছপা হননি। যেমন– হযরত আবূ বকর (রা.)-কে যখন সূরা নিসার এক আয়াতে উল্লিখিত اَلْكُلُالُ শব্দের ব্যাখ্যা জিজ্ঞাসা করা হলো, তিনি উত্তরে বলেছিলেন, আমি কালালাহ

অথবা বলা যায় বিনা প্রয়োজনে তাঁরা কোনো তাফসীর করতেন না, প্রয়োজন হলে করতেন। তাদের এ সকল উক্তি দ্বারা
 একথা প্রমাণিত হয় যে, তাফসীরের ক্ষেত্রে অবশ্যই সতর্ক থাকা বাঞ্ছনীয় – কথাটির অর্থ হলো আল্লাহর ভয় রাখা অবশ্য
 কর্তব্য। - বিসুত্র: উলুমূল কুরআন ফরিদী ২১৯-২২২]

তা**ফসীর বির রাম্ন জায়েজ হও**য়ার পক্ষে দ**লিলসমূহ** : কুরআন, সুন্নাহ ও যুক্তির আলোকে তাফসীর বির-রায়ের বৈধতা প্রমাণিত আছে। ধারাবাহিকভাবে এর দলিলগুলো পেশ করা হলো–

প্রথম দলিল : কুরআনের অনেক আয়াত তাফসীর বিররায় বৈধ হওয়ার প্রমাণ বহন করে। নিম্নে এমন কতিপয় আয়াত উল্লেখ করা হলো~

**বিতীয় দলিল:** হাদীস ও আছারে সাহাবা দ্বারা তাফসীর বির রায়ের বৈধতা প্রমাণিত হয়।

- হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন مَا عَلَىٰ اَحْسَنَ وُجُوْمِهِ عَلَىٰ اَحْسَنَ وُجُوْمِهِ ﴿ كِي اَحْسَنَ وُجُوْمِهِ ﴿ كِي اَحْسَنَ وَجُوْمِهِ ﴿ كِي اَحْسَنَ وَجُوْمِهِ ﴿ كِي الْحَالَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُو
- ২. রাসূল عَلَّمُ الْدَيْنِ رَعَلَّمُ التَّاوِيْلِ व्यत्र आसूल्ला है हैं रात आक्ताम (ता.)-এর জন্য দোয়া করেছেন وَاللَّهُمُ فَقَهُمُ فَى الْدَيْنِ رَعَلَّمُ التَّاوِيْلِ وَعَلَّمُ التَّاوِيْنِ وَعَلَيْهُ فَي التَّذِينِ وَعَلَّمُ التَّاوِيْنِ وَعَلَيْمُ عَلَيْمُ التَّاوِيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَالْعَلِيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعَلِّيْنِ وَعَلَيْمُ التَّاوِيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعَلِّيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعَلِّيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعَلِيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعِلِّيْنِ وَالْمُعَلِّيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَعَلَيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعِلِّيْنِ وَالْمُعِلِّيِ التَّامِيْنِ وَالْمُعِلِّيِّ التَّامِيْنِ وَالْمُعِلِّيِّ فَلِيْمُ التَّامِيْنِ وَالْمُعِلِّيِّ التَعْلِيْنِ وَالْمُعِلِّيِّ فَالْمُعِلِّيْنِ وَمِنْ التَّامِيْنِ وَالْمُعِلِّيْنِ وَالْمُعِلِّيْنِ وَالْمُعِلِّيِّ فَالْمُعِلِّيْنِ وَلِمُلِيْنِ وَالْمُعِلِّيِّ فَالْمُعِلِّيْنِ وَلِمُعِلِّيْنِ وَلِمُلِيْلِيْكُولِيْلِيْلِيْلِيْكُولِيْكُولِيْلِيْكُولِيْكُولِي عَلَيْنِهُ مِنْ اللْمُعِلِّيْكُولِيْكُمِيْكُولِيْكُولِيْلِيْلِيْكُمِيْكِلِيْكُولِيْكُلِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُ

— মিশকাত শরীফ খ. ২

এ সকল সাহাবাগণের কথা থেকে সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয় যে, তা**ফসীর বির রায় জায়েজ**।

তৃতীয় দলিল: যুক্তির আলোকেও তাফসীর বির রায়ের বৈধতা প্রমাণিত হয়। কেননা নবী করীম সকল আয়াতের তাফসীর করে যাননি। অথচ অনেক আয়াত বিধান সম্বলিত, যার ব্যাখ্যার প্রয়োজন। যদি ইজতিহাদ দ্বারা তাফসীর করা নাজায়েজ হয়, তাহলে ঐ আয়াতের বিধি বিধানগুলো পাওয়া যেত না। এ জন্য রাসুল ইরশাদ করেছেন–

مَن اجْتَهَدَ فَلَهُ اَجْرُ وَإِنْ اَصَابَ فَلَهُ اَجْرَانِ.

অর্থাৎ "মুজাতাহিদ যদি ভুল করে, তাহলে এক ছওয়াব, আর ঠিক করলে দ্বিগুণ ছওয়াব।"

আমরা উপরোল্লিখিত আয়াতসমূহ, হাদীস, আছারে সাহাবা এবং যুক্তির আলোকে এ কথার সিদ্ধান্ত নিতে পারি যে, যে ব্যক্তি শর্তানুযায়ী ইজতেহাদের যোগ্যতা রাখে, সে তাফসীরের যোগ্যতাও রাখে।

ই'জাযুল কুরআন [কুরআনের অলৌকিকতা] : اعْبَازُ [ই'জাযুন] শব্দের অর্থ অক্ষম করে দেওয়া, মুজিযা, অলৌকিক কাও। ই'জায বা মুজিযা সেই সকল কাজকে বলা হয় যার দ্বারা বিরুদ্ধবাদীদের চ্যালেঞ্জকে নিদ্রীয় করে দেওয়া হয়।

কুরআন নাজিলের পর কাফেররা বিদ্রূপের সূরে বলতো, কুরআন মুহাম্মদের নিজস্ব রচনা। আমরাও এমন একটি তৈরি করতে পারি। তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের চ্যালেঞ্জ ছুড়েন এবং নিজেই ঘোষণা ক্রেছেন যে, কিয়ামত পর্যন্ত এ চ্যালে র জবাব দিতে সক্ষম হবে না। ইরশাদ হচ্ছে—

اَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيْتٍ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كَنْتُمْ صُدِقِيْنَ . (هود: ١٣)

তাফসীরে জালালাইন আরবি-বাংলা ১ম খণ্ড-

-क्त्रआत्नत ७ ठाालात्क्षत পितित्थिक्षित् जन्तन मगि भृता छिलञ्चाभन कतत् यथन जाता तार्थ दला. जथन देतगान दला وَإِنْ كُنْتُمْ فِيْ رَبْبٍ مِمَّا نَتَزْلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَاْتُواْ بِسُوْرَةٍ مِّنْ مَيْطُلِمُ وَادْعُوا شُهَدَآ ۚ كُمْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيبُنَ فَإِنْ لَمُ تَفْعَلُواْ وَلَنْ تَفْعَلُواْ فَاتَقَوُا اللَّهَارَ الَّتِيْ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أَعِدَّتُ لِلْكَفِرِيْنَ. (البقرة: ٣٣)

তাফসীর বিশারদদের মতে, এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা কাফেরদেরকে চ্যালেঞ্জ করে বলেছেন যে, তোমরা কুরআনের ক্ষুদ্রতম সূরা [কাউসার] -এর ন্যায় একটি সূরা এনে পেশ কর। তারা সকলে একত্র হয়ে সর্বাধিক প্রচেষ্ট চালিয়েও কাউসারের ন্যায় একটি ক্ষুদ্র সূরা বানাতে পারল না। তখন তারা সকলে এক বাক্যে ঘোষণা আকারে কা'বার দেয়ালে লটকিয়ে দিয়েছিল তাঁত বান্টিক প্রান্ধিক এটি মানব রচিত কোনো গ্রন্থ নয়।

ভাষা ও অলংকার শাস্ত্রবিদ খ্যাতনামা আরব্য কবি ও পণ্ডিতরাও যখন কুরআনের অনুরূপ একটি স্রাও রচনা করতে ব্যর্থ قَلْ لَئِينِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اَنْ يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْاٰنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ – হলো, তখন ইরশাদ হলো – وَلَوْ كَانَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ – (بني اسرائيل : ٨٨) بَعْضَهُمْ لِبَعْشِ ظَهِبْراً ۔ (بني اسرائيل : ٨٨)

অনুরূপ আরো অনেক আয়াত রয়েছে, যার মধ্যে আল্লাহ তা'আলা কুরআন বিরোধীদের প্রতি চ্যালেঞ্জ করেছেন, তারা যেন কুরআনের অনুরূপ অন্তত একটি সূরা রচনা করে। কিন্তু শত চেষ্টা করেও তারা অনুরূপ একটি আয়াত রচনায়ও সক্ষম হয়ন। ই'জাযের প্রকৃতি: কি কারণে এবং কিসের ভিত্তিতে পবিত্র কুরআন রাসূলুল্লাহ —এর সর্বশ্রেষ্ঠ জীবন্ত ও অনন্য মু'জিয়া হিসেবে স্বীকৃত? আর কেনইবা কুরআন সর্বযুগে অপরাজেয় এবং সমগ্র বিশ্ববাসী কেন এর নজির পেশ করতে সক্ষম হয়নি? পৃথিবীর কবি, সাহিত্যিক, পণ্ডিত-বুদ্ধিজীবী ভাষাবিদ, গবেষক, দার্শনিক ও বিজ্ঞানীরা কেন হতবাক হয়েছেন এবং থমকে গেছেন কুরআনের সুদীপ্ত চ্যালেঞ্জের মোকাবিলায়? প্রাচীনকাল থেকে কুরআনের ভাষ্যকার, বিশেষজ্ঞগণ নিরন্তর গবেষণায় আত্মনিয়োগ করেছেন এবং শত শত গ্রন্থ রচনা করে বিশ্ববাসীকে উপহার দিয়েছেন। আর তাঁরা প্রত্যেকেই স্ব স্ব রুচি ও বর্ণনাভঙ্গিতে এর বিশ্বেষণ ও বিবরণ দিয়েছেন। বন্ধুত কুরআনের মুজিযার সকল প্রকৃতি (বৈশিষ্ট্য) বা প্রকার সম্পর্কে সম্যুক জ্ঞান লাভ করা কোনো মানুষের পক্ষে সম্ভবপর নয়। তারপরও গবেষণার আলোকে নিম্নে কয়েকটি বৈশিষ্ট্যের উপর আলোকপাত করা হলো—

শব্দ ও শব্দ প্রয়োগের অলৌকিকত্ব : গদ্য, পদ্য এবং ভাষা সম্পর্কে যার সাধারণ ধারণা আছে, তারই এ সত্যটা জানা আছে যে, পৃথিবীর কোনো ভাষারই কোনো সাহিত্যিক কিংবা কবি এমন দাবি করার জোর রাখে না যে, তার রচনার কোথাও কোনো অশুদ্ধ কিংবা অমার্জিত অথবা অশোভন শব্দের একটি ব্যবহারও হয়নি। এটা সম্ভব নয়। কারণ মনের ভাব ফোটাতে গিয়ে বাধ্য হয়েও কখনো কখনো এমনটা করতে হয়। ভাবটা ঠিকই ফুটে উঠে, সঙ্গে থেকে যায় শব্দের অশুদ্ধতা কিংবা অশোভনত্বের দোষ। এ ক্ষেত্রে বিশ্বয়করভাবে ব্যতিক্রম হচ্ছে আল কুরআন। শুধু অশুদ্ধ শব্দের প্রয়োগমুক্তই নয়; বরং আলহামদু থেকে শেষ পর্যন্ত প্রতিটি শুদ্ধ শব্দেরই প্রয়োগ উপযোগিতার ও অলঙ্কারের দিক থেকে এমনই লাগসই, যুৎসই ও অনিবার্য যে, তার কোনো সফল বিকল্প ও ব্যতিক্রমের অবকাশ নেই। পৃথিবীর জীবন্ত ও সর্বোচ্চ বিত্তবান ভাষাসমূহের একটি আরবি ভাষা। যেই আরবি ভাষার বিপুল শব্দের ভাণ্ডার থেকে নিজস্ব মর্ম ও উদ্দেশ্যকে প্রকাশের জন্য কুরআনে করীম সেই শব্দটিই নির্বাচন করেছে, যা পূর্বাপর ধারাবাহিকতা, অর্থের পূর্ণাঙ্গতা ও নির্দিষ্টতা এবং ভাষাশৈলীর প্রাঞ্জলতা ও গতিময়তার দৃষ্টিকোণ থেকে সবচেয়ে উপযোগী ও সর্বোচ্চ যথাযথ। শব্দগত এই অলৌকিকত্বের কয়েকটি উদাহরণ দেখা যেতে পারে–

১. মৃত্য বা মরণ এর অর্থ দেওয়ার জন্য জাহেলী যুগে প্রায় চব্বিশ পঁচিশটি শব্দ ব্যবহৃত হতো। যেমন-

هَلَاكْ . مَوْت . سَامً . مَنُوْن . حَمَام . حَتْف . فَنَاءُ . شَعُوب قَاضِيةُ . هَمْغ . يَنْط . فَوْد . مِقْدَاْد . جَبَازْ . فَيَينُم . حَلَّاقْ . طَلاطِلْ . طَلاَظَلَتْ . عَوْل . ذَامٌ . كَفُت . جَرَاع . جَزَرْة . خَالِجْ .

সকল শব্দের অধিকাংশের প্রয়োগ যেই মৃত্যুকে বুঝানো হতো, সেই মৃত্যু হলো দ্বিতীয়বার উত্থান ও জীবন লাভের সম্ভাবনা রহিত একটি সর্বাত্মক নাশ বা ধ্বংস। জাহেলী যুগের আরবদের প্রাচীন পরকালহীনতার বিশ্বাস সে সব শব্দে ফুটে উঠতো। মৃত্যুকে বুঝানোর জন্য কুরআনে কারীমেই প্রথম একটি সংক্ষিপ্ত অথচ ব্যাপক ও যথাযথ অর্থবাধক শব্দ উপহার দিয়েছে। সেই শব্দটি হলো وَفَاوَ विশ্বাসকে তুটিয়ে তোলা হার অর্থ কোনো বস্তুর পূর্ণাঙ্গ পরিশোধ ও উস্ল করে নেওয়া। এর দ্বারা ইসলামের পরকালবাদী বিশ্বাসকে ফুটিয়ে তোলা হয়েছে এবং মৃত্যুর মূল স্বরূপ তুলে নেওয়া হয়েছে। ইহকালীন জীবনের পাঠ পূর্ণ করাই হচ্ছে ওফাত। এরপরই মানুষের পরকালীন জীবনের যাত্রা শুরু হয়। পবিত্র কুরআনের আগে মৃত্যুকে বুঝানোর জন্য এই শব্দটির প্রয়োগের কোনো ইতিহাস পাওয়া যায়নি।

- ২. সকল ভাষাতেই কিছু শব্দ এমন থাকে, যেগুলো শ্রুতিমধুর হয় না. স্বর ও ধ্বনির দিক থেকে শুদ্ধ ও শোভন হয় না। কিন্তু বিকল্প শব্দের অভাবে প্রতিশব্দের অনুপস্থিতিতে বাধ্য হয়েই উদ্দেশ্য স্পষ্ট করতে গিয়ে সেই শব্দের প্রয়োগ অনিবার্য হয়ে উঠে। কিন্তু এ ক্ষেত্রে কুরআনে কারীম এমনই আকর্ষণীয় অভিব্যক্তি ও বর্ণনা উপহার দেয়, যা সাহিত্য ও উপলব্ধির সুরুচির কাছে তাক লাগানো ও কাঙ্কিত্তে দিগন্তের সন্ধান লাভের আনন্দ দান করে। যেমন ভবন নির্মাণের জন্য যে পাকা ইটের দরকার হয়. সেই ইটের অর্থ দানকরী আরবি শব্দগুলোর প্রায় সবকটিকেই ভারি, দুরুহ অপছন্দযোগ্য মনে করা হয়ে থাকে। যেমন اَجْرِ مُرْبِ وَرُبِ وَرُبِ وَرُبِ وَرَبِ وَ وَالْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِّ وَالْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلْمُؤْمُولُ وَلَامُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَلِيْ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْ
- و আর্বি ভাষার এন কিছু দুক্ত রারছে যেওলো একবচনে হদ্ধ, শোভন ও প্রাঞ্জল হলেও বহুবচনে সেটি ভারি ও দুর্রহ দুক্তর বহুবচন হলো ارض একবচনে ارض একবচনে المرض শব্দটি সাবলীলও প্রাঞ্জল হলেও বহুবচনবেংধক উভর দুক্তর কঠিন শব্দাবলির অন্তর্ভুক্ত। কথার প্রাঞ্জলতা বাঁধাগ্রস্ত হয় এগুলো দ্বারা। বহুবচনের অর্থ প্রক্রান্তর করেনে করেরি. সেখানে অনিবার্যভাবেই আরব সাহিত্যগণ বাধ্য হন এইসব শব্দ প্রয়োগে। কিন্তু কুরআনে করেনিফের উপস্থাপনা ও অভিব্যক্তির ধারা এ ক্ষেত্রে ভিন্ন। ন্ত্র্টিকের সাথে ارض একবচনের শব্দের প্রয়োগ হরেছে বহু স্থানে। একটিমাত্র অনিবার্য ও বিকল্পহীন ক্ষেত্র ব্যতীত কোথাও ارض مِعْلَهُ وَالْمُ مِعْلَهُ وَالْمُ مُعْلَهُ وَالْمُ مُعْلَةً وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُؤْلِ وَمِنَ الْاَرْضُ مِعْلَهُ وَالْمُ وَالْمُعْلَةُ وَالْمُؤْلِةُ وَالْمُؤْلِةُ وَالْمُؤْلِةُ وَمِنَ الْاَرْضُ مِعْلَهُ وَالْمُؤْلِةُ وَالْمُلْمُؤْلِةُ وَالْمُؤْلِةُ وَالْمُؤْلِقُولُهُ وَالْمُؤْلِةُ وَالْمُؤْلِقُولُهُ وَالْمُؤْلِقُولُولُهُ وَالْمُؤْلِقُولُول

ম্ব**র্থাৎ আল্লাহ সেই সন্তা**, যিনি সেই সাত আকাশ সৃষ্টি করেছেন এবং জমিনের মধ্যে থেকে তত সংখ্যক।

পবিত্র কুরআনের শব্দ প্রয়োগ ও শব্দের ব্যবহারের ভাষা ও অলংকারের বুৎপত্তি নিয়ে গভীরভাবে লক্ষ্য করলে আকর্ষণীয় চমৎকার, অত্যুজ্জ্বল ও যুৎসই শব্দ ব্যবহারের এক অনির্বাচনীয় স্বাদ ও রুচির দিগন্ত উম্মোচিত হতে বাধ্য। বিশেষত বিচ্ছিন্ন ও এককভাবে শ্রুতিকটু ও ভারি হিসেবে গণ্য কিছু কিছু শব্দের প্রয়োগ পূর্বপির সামঞ্জস্য ও উপযোগিতায় এতই আকর্ষণীয়ভাবে পবিত্র কুরআনে এসেছে যে, সে স্থানে কোনো শব্দেরই বিকল্প প্রয়োগ ব্যর্থ হতো।

ভারকীব বা বাক্যের অলৌকিকত্ব: শব্দের পরে আসে বাক্য, বাক্যের গঠন প্রকৃতি ও সৌন্দর্যের কথা। বাক্যের ব্যবহার ও তার সৌন্দর্য ও মিষ্টতার ক্ষেত্রেও কুরআন মাজীদের অবস্থান সাহিত্য ও নান্দনিকতার চূড়া। পবিত্র কুরআনের বাক্যসমূহের প্রাঞ্জলতা, সাবলীলতা মধুরতা, অর্থের ব্যাপকতা এবং রূপ-সৌন্দর্যের কোনো বিকল্প নজির পেশ করা সম্ভব নয়। কুরআন মাজীদ থেকে শুধু একটি মাত্র উদাহরণ আমরা দেখতে পারি। হত্যাকারীর হত্যার বদলা গ্রহণ করা আরবদের মাঝে ছিল অত্যন্ত প্রশংসাযোগ্য বিষয়। তাই হত্যার বদলা গ্রহণের উপকারিতার কথা উল্লেখ করে আরবিতে একাধিক বাগধারা ও কথা প্রসিদ্ধ হয়ে আছে। যেমন—

হত্যা সমাজের জন্য জীবন স্বরূপ] اَلْفَتْلُ اِحْبَاءُ لِلْجَمْبِعِ [হত্যা হত্যাকে থামায়] اَلْفَتْلُ اَنْفَى لِلْفَتْلِ

[অধিক হত্যাকাণ্ড করো, যেন হত্যা কমে যায়] اَكْثُرُوا الْقَتْعَلَّ لِيَقَلَّ الْقَتْـلُّ

আবরদের মাঝে এই বাক্যগুলোর গ্রহণযোগ্যতা এত বেশি যে, মানুষের মুখে মুখে এগুলোর প্রচলন ছিল এবং এই বাক্যগুলোকে অলঙ্কারপূর্ণও মনে করা হতো। কিন্তু এ বিষয়টাকেই কুরআনে কারীম উপস্থাপন করেছে অপরূপ সুন্দর وَلَكُمُ فَوَى الْقَصَاصِ তাৎপর্যপূর্ণ অর্থের ধারক এবং অলঙ্কার ও শিল্পের চূড়ান্ত অবস্থানকারী একটি বাক্যে। সেটি হলো– وَلَكُمُ فَوَى الْقَصَاصِ اللهَ عَلَيْهَ अর্থাৎ আর কিসাস বা হত্যার বদলে মৃত্যুদণ্ডের মাঝে রয়েছে তোমাদের জন্য জীবন।

এই বাক্যে সংক্ষিপ্ততা, ব্যাপকতা, সাবলীলতা এবং সৌন্দর্যই যে, চূড়ান্ত পর্যায়ে ফুটে উঠেছে, তাই নয়; বরং এতে হত্যার শান্তি হিসেবে মৃত্যুদণ্ড বাস্তবায়ানে মানব জীবনের যে কল্যাণ নিহিত ও সংরক্ষিত আছে, তাও কুরআনের নিজস্ব ধারা ও বিশ্লেষণে ফুঠে উঠেছে। হত্যাকারীর শান্তি হিসেবে হত্যাকারীকে বধ করায় কোনো প্রতিশোধ চেতনা কিংবা রিপুতাড়িত প্রবণতাকে উক্ষে না দিয়ে এখানে বৃহত্তর মানব সমাজের জীবনের সংরক্ষণ ও স্থিতির সুন্দর লক্ষ্যের কথাই উদ্ভাসিত হয়েছে। হত্যার বদলা সম্পর্কিত যেসব বাক্য আরবি ভাষায় চালু আছে সেগুলোর সকল বাক্যই এই একটি বাক্যের সৌন্দর্য ও সুষমার সমনে তুচ্ছ হয়ে গেছে।

ভাষাগত শৈলীর অলৌকিকত্ব : ক্রআনে করীমের ভাষাগত অলৌকিকত্বের সবচেয়ে প্রধান ও উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত হচ্ছে. ক্রআনের গদ্যশৈলী, বর্ণনার স্টাইল ও রীতি। পবিত্র ক্রআনের ভাষাগত মাধুর্যের এই একটি দিক এমন যে, সে সম্পর্কে প্রত্যেকেই অল্প বিস্তর অনুধাবন ও অনুভব করতে সক্ষম হয়। এমনকি ক্রআনে কারীমের তেলাওয়াত শুনে এই মাধুর্যের পরশ তার হৃদয়ে অনুভব করতে পারে। পবিত্র ক্রআনের অলৌকিক ভাষাশৈলী, স্টাইল ও গদ্যরীতির উল্লেখযোগ্য বৈশিষ্টোর ক্যেকটি হলো—

- পরশ তার হৃদয়ে অনুভব করতে পারে। পবিত্র কুরআনের অলৌকিক ভাষাশৈলী, স্টাইল ও গদ্যরীতির উল্লেখযোগ্য বৈশিষ্ট্যের কয়েকটি হলো—
  ক. পবিত্র কুরআন মূলত এমন একটি গদ্য বর্ণনার সমষ্টি, ব্যাকরণসিদ্ধ আরবি, কবিতা ও কাব্যের কোনো নিয়ম-নীতির সুনির্দিষ্ট ও সুস্পষ্ট বিবেচনা ও অবলম্বন না থাকলেও যার মাঝে বিরাজ করছে এমনই স্বাদ, মিষ্টি দ্যোতনা, যা কবিতার চেয়েও অধিক, কবিতার চেয়েও উর্ম্বে। ভাষার যাবতীয় রূপ ও প্রকাশের মধ্য থেকে একমাত্র কবিতাই হচ্ছে এমন যার মাঝে দ্যোতনা ও হৃদয়ের গুরুত্ব সর্বোচ্চ, তার সঙ্গে থাকে আবার নানা মিল ও ওয়নের বাধ্যবাধকতা। দেশ, রুচি, ও অঞ্চল ভেদে কবিতার ক্ষেত্রে নানা ধরনের নিয়ম ও ওয়নের বাধ্য বাধকতা বিদ্যমান। এক্ষেত্রে আরবি-ফার্সি কবিতায় আটো সাটো ও সমৃদ্ধি ব্যাকরণ সবচেয়ে বেশি ক্রিয়াশীল। কিন্তু সকল ভাষার কবিতারই মূল বৈশিষ্ট্য হচ্ছে তাতে শব্দসমূহের পারস্পরিক সামপ্তর্পার ভিত্তিতে এমন একটি স্বর ও ধ্বনি দ্যোতনার উপস্থিতি থাকরে যে, মানুষ তা পাঠ ও শ্রবণ করার পর তার রুচির স্লিশ্বতা ও কোমলতায় তা বিশেষভাবে বরণযোগ্য, অনুভবযোগ্য হয়ে উঠবে। কবিতার এই অনিবার্য বৈশিষ্ট্যটিকে অবলম্বন করার জন্য প্রচলিত, বিরাজমান, স্বীকৃত কাব্যবিধি অনুসরণ করা কবিদের পক্ষে জরুর হয়ে যায়। কবিতার জন্য এই সীমাবদ্ধতা ও নিয়ন্তুণকে উপেক্ষা করা কবির পক্ষে সম্ভব নয়। কিন্তু পবিত্র কুরআনের গদ্যে বর্ণাত্য ও অতুলনীয় ভঙ্গিতে কবিতার এই মূল বৈশিষ্ট্যটির উপস্থিতি লক্ষ্য করা যায়, কোনো ভাষার কোনো কাব্যবিধির নিয়ন্ত্রক ও সীমাবদ্ধতা অনুচিত না হওয়া সত্ত্বেও। এটি পবিত্র কুরানের গদ্যশৈলীর এক অনির্বচনীয় ব্যাপক সৌন্যর্, যা শুধু আরবরাই নয়: বরং দুনিয়ার যে কোনো ভাষাভাষী মানুষই কিছু না কিছু অনুভব করতে সক্ষম হন এবং পবিত্র কুরআনের তেলাওয়াত শ্রবণ মাত্রই অসাধারণ এক স্বাদ ও প্রভাব অনুভব করেন।
- খ. অলংকারবিদগণ গদ্যশৈলীর তিনটি প্রকার নির্ধারণ করেছেন। প্রকার তিনটি হলো, বক্তৃতামূলক, সাহিত্যমূলক, জ্ঞান-বিজ্ঞান ও পাণ্ডিত্যমূলক গদ্যের এই তিনটি শৈলীর প্রতিটিরই ক্ষেত্রে পরিধি ও চরিত্র আলাদা। একই গদ্যে তিনটি রীতির সমন্বয় সম্ভব নয়। কিন্তু কুরআনে কারীমের অলৌকিকত্ব হলো এই তিনটি শৈলীরই অপূর্ব সমন্বয় ও সমাবেশ তাতে সফলভাবে বিদ্যমান। একটি গদ্যেই বক্তৃতার জোর, সাহিত্যের সৌরভ এবং জ্ঞান-বিজ্ঞানের ভারত্ব একই সঙ্গে সচল থাকে এবং কোনটাতেই কোন ধরনের ক্রটি বা অপূর্ণতা পরিলক্ষিত হয় না।
- গ. কুরআন মাজীদের সম্বোধিত শ্রেণি হচ্ছে গোটা মানব জাতির সকল শ্রেণি। অশিক্ষিত, গ্রাম্য, শিক্ষিত এবং উচ্চ শিক্ষিত ও নানা বিষয়ে পারদশী পণ্ডিতদের সকলেই পবিত্র কুরআনের সম্বোধিত শ্রেণি। পবিত্র কুরআনের একটি শৈলী একই সঙ্গে সকল শ্রেণির মানুষকেই বিমোহিত করে থাকে, প্রভাবিত করে থাকে। এ দিকে অশিক্ষিত ও স্বল্প শিক্ষিত মানুষ কুরআন মাজীদের মাঝে সরল ও সাদা বাস্তবতা খুঁজে পায় এবং ভাবে যে, কুরআন আমার জন্যই নাজিল হয়েছে। অপরদিকে জ্ঞানী ও গবেষক শ্রেণি যখন গভীর মনোযোগ ও অনুসন্ধিৎসা নিয়ে কুরআন শরীফ পাঠ করেন, তুঁখন তারা তার মাঝে বহু প্রজ্ঞানীপ্ত সৃক্ষাতত্ত্বের সন্ধান লাভ করেন এবং ভাবেন যে, এই গ্রন্থ খানা ইলম এবং জ্ঞান-বিজ্ঞানের এমন সব সৃক্ষ্ম তথ্য ও তত্ত্বপূর্ণ যে, মামুলি শিক্ষা-দীক্ষা নিয়ে কেউ কুরআন শরীফ বুঝতেই পারবে না।
- ঘ. একটি বিষয়কেই বারবার উল্লেখ করা এবং তাতে পূর্ণ আকর্ষণ বজায় রাখা একজন সর্বোচ্চ সাহিত্য প্রতিভাসম্পন্ন মানুষের পক্ষেও কঠিন। শ্রোতা বা পাঠকের বিরক্তি কিংবা অনীহা এক্ষেত্রে অনিবার্য হয়ে উঠে। বক্তব্যের শক্তি ভেঙ্গে যায়। প্রভাব ও ক্রিয়া কমে যায়। কিন্তু এ ক্ষেত্রে কুরআনে কারীমের মুআমালা হলো এই যে, তাতে একই বিষয়, একই প্রসঙ্গ, এই কাহিনী বারবার কোনো কোনো ক্ষেত্রে বিশবার পর্যন্ত পুনরোল্লেখ হয়েছে: কিন্তু প্রতিবারই কুরআন নতুন ধরন, নতুন স্বাদ এং নতুন প্রভাব ও ক্রিয়া উপস্থাপন করেছে।
- ঙ. কোনো কথা ও সত্যের শক্তি ও প্রাচুর্য এবং সূক্ষতা ও মিষ্টতা ভিন্ন দুটি বৈশিষ্ট্য। দুটি বৈশিষ্ট্যের প্রত্যেকটির জন্য ভিন্ন স্টাইল ও শৈলী অবলম্বন করতে হয়। এই উভয় বৈশিষ্ট্যকে একটি মাত্র গদ্যে একত্র ও একীভূত্ করা মানবীয় শক্তি বহির্ভূত কাজ। কিন্তু শুধুমাত্র কুরআনিক গদ্যশৈলীর অলৌকিক অনন্যতা যে, কুরআনের মাঝে এই উভয় গুণ বৈশিষ্ট্যের উপস্থিতি অত্যন্ত উজ্জ্বল ও চমৎকারভাব বিদ্যমান।
- চ. কিছু কিছু বিষয় ও প্রসঙ্গ এমন রয়েছে যে, যেগুলো বর্ণনার ক্ষেত্রে হাজার চেষ্টা করলেও কোনো মানবীয় মেধা ও মন্তিষ্ক সাহিত্যের স্বাদযুক্ত করতে সক্ষম হয় না। পবিত্র কুরআন এ ধরনের বিষয় নিয়েও সাহিত্য ও অলঙ্কারের চূড়ান্ত দৃষ্টান্ত পেশ করেছে। উদাহরণস্বরূপ উত্তরাধিকার বিষয়ক আইনকানুনের কথা বলা যেতে পারে। এটি একটি মারাত্মক পর্যায়ের Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

- ছ. প্রত্যেক কবি ও সাহিত্যকের জন্য উপযোগিতা ও অলংকারের একটি নির্দিষ্ট ময়দান বা অঙ্গন থাকে। সেই অঙ্গনে শিল্প ও সাহিত্যিক কারুকাজে পারঙ্গমতার স্বাক্ষর রাখতে তিনি স্বাচ্ছন্য বোধ করেন। কেউ রোমান্টিক কাব্যে, কেউ কথা সহিত্যির সাধারণ বিষয়ে, কেউ জীবন গঠনমূলক সাহিত্যে, কেউ বা ইতিহাস ঐতিহ্য বিষয়ে সাহিত্য সৃষ্টিতে স্বাচ্ছন্য বোধ করেন। আরবি সাহিত্যেও ইমরুল কায়েস, নাবেগা, আ'শা, যুহায়েরের কাব্যে এই প্রক্রিয়ায় ভিন্ন ভিন্ন অঙ্গন ও বিষয় চিহ্নিত হয়ে উঠেছে। কিন্তু কুরআন কারীমের মাঝে এ পরিমাণ বিভিন্ন ও বিচিত্র বিষয় সন্নিবেশিত হয়েছে, যা গণনা ও আয়ত্ত করা দারুণ দুরহ; কিন্তু সকল বিষয় ও প্রসঙ্গেই কুরআন কারীমের বর্ণনা অলংকার ও ভাষা শিল্পের উচ্চমান ও মাপের বাহক হয়ে আছে।
- জ, সংক্ষিপ্ততা এবং বাহুল্য বর্জন কুরআন শরীফের স্টাইল ও শৈলীর অনন্য বৈশিষ্ট্য। এই বৈশিষ্ট্যে কুরআন মাজীদের অলৌকিকত্ব বিশেষভাবে লক্ষণীয়। সংক্ষিপ্ত এক একটি বাক্যে সুবিস্তৃত বিষয় ও বক্তব্য এতো চমৎকারভাবে ধারণ করেছে যে, সকল যুগ ও কালের মানুষই সেখান থেকে হেদায়েত লাভ করতে পারে। কুরআন মাজীদের ইতিহাসগ্রন্থ নয়: কিন্তু ইতিহাসের নির্ভর্বোগ্য ও প্রামাণ্য উৎস: রাষ্ট্রনৈতিক বিধি-বিধানের গ্রন্থ নয়, কিন্তু কুরআন মাজীদের কয়েকটি সংক্ষিপ্ত বাক্যের রাষ্ট্রনীতি ও জগৎ গড়ার এমন সব নীতিমালা উপস্থাপিত হয়েছে, য নুনিয়ার শেষ নিন পর্যত্ত মানুষ্ট্রনিয়ার করে যাবে। কুরআন মাজীদ দর্শন এবং বিজ্ঞানের গ্রন্থ নয়, কিন্তু তার মারে নশন ও বিজ্ঞানের কর্মারী করে যাবে। কুরআন মাজীদ দর্শন এবং বিজ্ঞানের গ্রন্থ নয়, কিন্তু তার মারে নশন ও বিজ্ঞানের কর্মারী উন্দোচিত হয়েছে। কুরআন মাজীদ অর্থনীতি ও জীবন জীবিলার কোনো গ্রন্থ না কিন্তু উত্তর বিষয়েই শবিত হতে এবং বার্থিক বিদ্যালয় করি বিষয়ের বিষয়ের ক্রিক্ত করেনের ক্রিক্ত ক্রিক্ত করেনের ক্রিক্ত ক্রিক্ত করেনের ক্রিক্ত ক্রি

ধারাবাহিকতা ও পরশার অলৌকিকত্ব : পরিত্র কুর্মানের একটি মতিসুক্ষ ও গতির মানিকিবের কিন্দি ভাসা করমানের আয়াতসমূহের মাঝে পরেম্পরিক সামপ্তসা, সহন্ধ, ধারাবাহিকতা, পরশার বিদ্যান করিব তিরু কিন্দি ভাসা করা চোথে কুরআন শরীফ তেলাওয়াত করে যেতে থাকলে দৃশ্যত মনে হতে থাকরে প্রতিটি মায়াতই করিংসম্পূর্ণ পূর্ব ও পরের সাথে তার কোনো সম্পর্ক নেই : মাবার গতিরভাবে, সুক্ষারে লক্ষ্য করলে দেখা যাবে, আয়াতসমূহের মাঝে গভীর সৃক্ষ ও কোমল একটি সম্বন্ধ বিদ্যানন বিদ্যানন চমংকার ধারাবাহিকতা, পরম্পরা ও বিন্যাস। একই সাথে প্রত্যেক আয়াতের ক্ষয়ংসম্পূর্ণতা, পূর্বাপরের প্রতি অনির্ভরতা এবং পরশারা ও ধারাবাহিকতার এই অনন্য বৈশিষ্ট্যটি পবিত্র কুরআনের এমনই অলৌকিক বিশেষত্ব যা মানবীয় সামর্থ্যের বহু উর্ধের বিষয়। ভবিষ্যত সংবাদ প্রদান : কুরআনে কারীম ভবিষ্যৎ ঘটনাবলি সম্পর্কে যেভাবে সংবাদ দিয়েছে, ঠিক সেভাবেই তা যথাসময়ে সংঘটিত হয়েছে। আধুনিক জ্ঞান বিজ্ঞানের চরম উৎকর্ষতায় পৌছেও বর্তমানে কেউ ভবিষ্যতের সঠিক সংবাদ দিতে পারছে না। এটি একমাত্র কুরআনের পক্ষেই সম্ভব হয়েছে। বিরুদ্ধবাদীরাও তা অকপটে স্বীকার করতে বাধ্য হয়েছে। যেমন রোমকদের বিজয় সংবাদ, রাসূলুল্লাহ ক্ষা -কে হেফাজতের ওয়াদা, বদর যুদ্ধে জয়লাভের সুসংবাদ ইত্যাদি।

বিগত জাতিসমূহের বৃত্তান্ত: কুরআনে কারীম অতীত জাতিসমূহ সম্পর্কে এমন নির্ভুল তথ্য দিয়েছে, যা আজ পর্যন্ত কেউ দিতে পারেনি। যেমন- আসহাবে কাহাফ, হযরত ইউসূফ (আ.), যুল কারনাইন, লুকমান (আ.) ও খিজির (আ.)-এর বিবরণ তার উজ্জ্বল প্রমাণ।

প্রভাব বিস্তার ক্ষমতা : কুরআনের তেলাওয়াত বা শ্রবণ পাঠক-শ্রোতাকে গভীরভাবে প্রভাবিত করে। যা পৃথিবীর কোনো গদ্যের কিংবা পদ্যের গ্রন্থে এহেন স্থায়ী প্রভাব ও আকর্ষণীয় শক্তি, মাধূর্য ও মহত্ত্ব নেই।

পুনঃ পুনঃ পাঠের স্বাদ: কারো কোনো রচনা যতই অলঙ্কার ও সাহিত্যমণ্ডিত হোক না কেন, মানুষ তা দু' এক বার পড়া বা শোনার পর আর পড়ে না বা ওনতে চায় না: বরং তার প্রতি এক ধরনের বিরক্তি বোধ হয়। কিন্তু কুরআনে কারীম একমাত্র গ্রন্থ, যা যা বারবার পাঠে বা শ্রবণে নতুন স্বাদ অনুভব করা যায়। পড়ার প্রতি সমান আগ্রহ বিরাজ করে

স্থায়িত্ব ও চিরন্তনতা : আলকুরআন এমন একটি গ্রন্থ যা চিরকাল অবিকৃতভাবে বিদ্যুমান থাকরে। অন্যান্য আসমানি কিতাবও এ বৈশিষ্ট্য লাভ করতে পারেনি। ইরশাদ হয়েছে– الله أَنْ لَهُ لَمَا اللّهُ كُرُ وَاتُ لَهُ لَمَا يُظُونُ لَا اللّهُ كُرُ وَاتُ لَهُ لَمَا يُظُونُ الْمُحَالِقُونَ অর্থাৎ আমিই কুরজন অবতীর্ণ করেছি এবং আমিই এর সংরক্ষক। – সুরা হিজর : ৯ সুর্ত্ত : – উলুমুল কুর্বআন : তাকী উসম্নি ২৪৮-২৭৬

8৬

# তাফসীর শাস্ত্রের ইতিহাস ও ক্রমবিকাশ

কুরআন নাজিলের সময় থেকেই রাসূলুল্লাহ তাঁর জীবনে স্বীয় বাণী দারা কুরআনে কারীদের ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন এভাবে সাহাবায়ে কেরাম নবুয়তে মুহাম্মদি ও নূরে রিসালাতের আলোকে কুরআনের তাফসীর করেছেন তারেষ্ট্রীগণের মুগে তাফসীরের মধ্যে আরো সম্প্রসারণ ঘটতে থাকে। এভাবে প্রতিটি যুগে তার পূর্ববর্তী যুগের তুলনায় নতুন নতুন বাখ্যা ও তথ্য কুরআন থেকে উদঘাটিত হতে থাকে। এ অফুরন্ত অমূল্য রতন থেকে লাভবান হওয়ার জন্য সকল শেবির জ্ঞানী-ওণি ও পণ্ডিতবর্গ দিবানিশি প্রচেষ্টা চালাতে থাকেন। সে ধারা আজ পর্যন্ত চলছে। আর কিয়ামত পর্যন্ত সনবরত চলতেই থাকবে। কারণ এই নিখিল ধারার সকল মানুষ ও সমগ্র জাতি একত্র হয়েও যদি কুরআন ব্যাখ্যায় আপন আশন জীবনকে উৎসর্গ করে দেয় তবুও তার ব্যাখ্যা অপূর্ণই থেকে যাবে। এ কথার প্রতিই রাসূলুল্লাহ ক্রিটিত করে বলেন — তুলি স্বাখ্যা ও আশ্বর্য প্রকাশের কোনো পরিধি নেই]

#### তাফসীরের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস :

রাসূল — -এর যুগে তাফসীর : পবিত্র কুরআন আরবি ভাষায় নাজিল হয়েছে। কুরআন অবতরণের যুগে সাহাব্যক্ত ক্রোম আয়াতের অর্থ ও মর্ম অতি সহজেই অনুমান করে নিতেন। কোথাও কোনো অস্পষ্টতা থাকলে কিংবা অবোধগম্ম হলে বাসূল — -এর দরবারে উপস্থিত হয়ে জেনে নিতেন। আল্লাহ তা আলা রাসূল — -কে কুরআনের ধারক বাহক হিসেবে প্রেরণ করার সাথে সাথে এ কথাও রাসূল — -কে জানিয়ে দিয়েছেন যে, মানুষের কাছে কুরআনকে স্পষ্টভাবে বর্ণনা হুরে কি:

সাহাবায়ে কেরামের যুগে তাফসীর: রাসূলুল্লাহ — এর মৃত্যুর পর খেলাফাতে রাশেদার যুগে যখন চতুর্দিকে ইসলামের বিজয় শুরু হলো আর সাহাবায়ে কেরাম বিশ্ব মানবের কাছে ইসলামের বাণী নিয়ে ঝাপিয়ে পড়লেন, তখন ইসলামি সভ্যতা ও কৃষ্টি কালচারের ক্ষেত্র ও পরিধি বাড়তে থাকল। তখন দ্রুতগতিতে দলে দলে মানুষ ইসলামের সুশীতল ছায়ায় অনুপ্রবেশ করতে লাগল। দৈনন্দিন জীবনে বেশ কিছু সমস্যা দেখা দেয়। নতুন নতুন সমস্যার সমাধানকালে সাহাবায়ে কেরাম কুরআনে কারীমের আহকাম সম্পর্কিত আয়াতসমূহের মাঝে গবেষণা করার বিশেষ প্রয়োজন অনুভব করেন এবং রাসূল — এর হাদীসের আলোকে তার ব্যাখ্যা দিতে শুরু করেন। হাদীসে পাওয়া না গেলে ইলমে নববীর আলোর উদ্বাসিত ইজাতিহাদ দ্বারা ব্যাখ্যা দেন।

সে যুগে দশজন সাহাবা এমন ছিলেন যাঁরা এ বিষয়ে পারদর্শী ও প্রজ্ঞাবান ছিলেন। বিশেষভাবে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) ছিলেন এ ময়দানের অগ্রগামী, অন্যতম শ্রেষ্ঠ মুফাসসির। রাসূল তাঁকে তাফাকুহ ফিদ্দীন দিীনি ইলমে পান্তিত্য] হাসিলের জন্য দোয়া করেন। তাই তাঁকে বলা হয় রঙ্গসুল মুফাসসিরীন। তিনি খোদাপ্রদন্ত বিজ্ঞতা, দক্ষতা ও তথ্যবহল জ্ঞানের অধিকারী ছিলেন। তাফসীর বিষয়ে তাঁর কথাকে ঐক্যবদ্ধভাবে সাধারণত অগ্রাধিকার দেওয়া হয়। কিন্তু তখনো কিতাব আকৃতিতে কোনো তাফসীর লিপিবদ্ধ হয়নি; বরং তা সাহাবায়ে কেরামের নিকট বিভিন্ন উপায়ে সংরক্ষিত ছিল। ধীরে ধীরে যখন তাফসীরের মধ্যে সম্প্রসারণ ঘটতে লাগল, তখন বিশেষভাবে তা লিপিবদ্ধ করার প্রয়োজন হয়ে পড়ে।

তাফসীর সংকলনের যুগ: এ যুগ ছিল ঐ যুগ, যে যুগে সত্যিকারার্থেই তাফসীরের ক্ষেত্রে বিশেষ গবেষণা ও তাফসীরের প্রসারের ব্যাপকতা লাভ করে। আর এ যুগটা খেলাফতে উমাইয়ার শেষলগ্ন থেকে খেলাফতে আব্বাসিয়ার শুরু পর্যন্ত। তাফসীর প্রথমে হাদীস শাস্ত্রেরই একটি শাখা ছিল। পরবর্তীতে এ বিষয়ের ব্যাপকতা সৃষ্টি হলে এবং বিষয়বস্তুর বিস্তার ঘটলে সে যুগের বিজ্ঞ মনীষীগণ তাফসীরশাস্ত্রকে হাদীসশাস্ত্র থেকে আলাদা করে অন্য একটি আলাদা ও ভিনু শাস্ত্রের রূপ দেন। অনেকেই গ্রন্থ আকারে তাফসীর লিখেছেন। যেমন— তাফসীরে ইবনে জারীর তাবারী। যা একটি উল্লেখযোগ্য, প্রসিদ্ধ ও জনপ্রিয় তাফসীরগ্রন্থ

তাফসীর উদ্ভাবনের পরবর্তী যুগ: এখান থেকে তাফসীরের পঞ্চম যুগ শুরু হয়। আর তা খেলাফতে আব্বাসিয়ার শুরুলণ্ন থেকে বর্তমান যুগ পর্যন্ত চলে আসছে। এর আগের যুগে তাফসীর শুধুমাত্র রেওয়ায়েত, আছার এবং আহাদীসের মাঝেই সীমাবদ্ধ ছিল। এ যুগে তার সাথে ইজতিহাদ, আকল ও ব্যক্তি মতামতের সৃষ্টি হয়। তার সাথে সাথে অন্যান্য আরো কিছু বিষয়ের সংমিশ্রণ হয়। যেমন- নাহু, সরফ, লুগাত, দর্শন, হিকমত ও ইতিহাস ইত্যাদি।

হযরত উসমান (রা.)-এর শাহাদাতের পর দীন ইসলামের মাঝে বিভিন্ন ফেতনা ও বিপর্যয় দেখা দেয় এবং হক বাতিলের দুন্দু শুরু হয়। আবিষ্কার হতে থাকে নানা দৃষ্টিকোণ। শুরু হয় মুসলমানদের মাঝে অ্যাচিত লড়াই। এ ধারা ক্রমপর্যায়ে খিলাফতে আব্বাসিয়ার যুগে আরো চাঙ্গা হয়ে উঠে। তখন দলগত গোড়ামি এবং স্বজনপ্রীতি চরম আকার ধারণ করে। প্রত্যেকেই কুরআনী ব্যাখ্যা দ্বারা নিজ নিজ মতবাদ ও দৃষ্টিকোণ এবং আদর্শকে প্রতিষ্ঠিত করতে চেষ্টা করে। প্রতিটি শাস্ত্রে গবেষক ও পণ্ডিতগণ কুরআনের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে তার শাস্ত্রকে ফুটিয়ে তোলার জন্য আপ্রাণ চেষ্টা চালিয়ে যান। মুহাদ্দিসগণ তাদের প্রণীত তাফসীরগ্রন্থে শুধুমাত্র হাদীস সংক্রান্ত তাফসীর সন্নিবিষ্ট করেছেন। যেমন- তাফসীরে ইবনে কাসীর, তাফসীরে ইমাম বুখারী ইত্যাদি। ফকীহগণ তাদের বর্ণিত তাফসীরগ্রন্থে ফিকহী মাসায়েল তুলে ধরেছেন এবং নাহুবিদগণ যে সমস্ত তাফসীরগ্রন্থ প্রণয়ন করেছেন, তাতে নাহুর মাসায়িল তুলে ধরেছেন। আনুষঙ্গিকভাবে অন্যান্য বিষয় নিয়েও আলোচনা করেছেন। যেমন প্রসিদ্ধ নাহুবিদ যুজাজ তার কিতাবে আর ওয়াহেদী তার কিতাব বসীত-এর মধ্যে আব্ হাইয়ান তার কিতাব আল বাহরুল মুহীতে নাহুর কায়দা কানুন ও তথ্যাবলি পেশ করেছেন। আর যারা উল্মে আফলিয়াহ ও যুক্তিবিদ্যায় পারদর্শী, তারা তাদের তাফসীরগ্রন্থে যুক্তির নীতিমালা ব্যাখ্যা করেছেন দক্ষ হাতে। ইমাম ফখরুদ্দীন রাযীর কিতাব এ ধারার একটি বিশেষ নুমনা। তাতে তিনি আকলী-নকলী সকল প্রকারের দলিল পেশ করেছেন।

স্ফীগণ তাঁদের প্রণীত তাফসীরগ্রন্থে আধ্যাত্মিক জ্ঞানের সমাহার ঘটিয়েছেন। যেমন— ইসলামের নামধারী বাতিল মতাদশীরাও তাদের ভ্রান্ত মতাদর্শ ও দৃষ্টিকোণকে প্রমাণ করতে গিয়ে তাফসীর লিখেছে, যাতে একমাত্র তাদেরই মতাদর্শ স্থান পেয়েছে। যেমন— শীয়ারা তাদের গ্রন্থাদিতে শীয়া মতবাদকে জায়গা দিয়েছে। মু'তাজিলারা তাদের মতাদর্শকে সামনে রেখে কুরআনের ব্যাখ্যা করেছেন। আবুল আলা মওদুদী সাহেবও এ ধারারই একজন। নিজের ভ্রান্ত মতবাদ প্রমাণ করার জন্য কুরআনকে হাতিয়ার হিসেবে ব্যবহার করেছেন তিনি।

তাফসীরগ্রন্থের শ্রেণি বিন্যাস: তাফসীরগ্রন্থসমূহ মূলত দু ভাগে বিভক্ত । যথা–

- ১. তাফসীর বিল মাসূর অর্থাৎ ঐ সকল তাফসীরগ্রন্থ যাতে তথু কুরআন হাদীসের আলোকে তাফসীর করা হয়েছে; সেখানে রায়, কিয়াসের দখল নেই।
- ২. তাফসীর বিল মাকুল অর্থাৎ যাতে শুধু দেরায়াত ও আকলিয়াতের উপর নির্ভর করা হয়েছে।
- ৩. রেওয়ায়েত এবং দৈরায়াত উভয়টির সমন্বিত তাফসীর। [এটি সবচেয়ে বেশি উচ্চ স্তরের]

তাফসীর গ্রন্থের আরো একটি শ্রেণি বিন্যাস : তাফসীরের কিতাবসমূহ তিন রকমের হয়ে থাকে। যথা-

- ১. مُخْتَمَصُر وَ اُوْجَز . অতি সংক্ষিপ্ত তাফসীর। যেমন- জালালাইন শরীফ। এর মতন এবং তাফসীরের শব্দসমূহ সমান সমান।
- ২. اَوْسَطْ মধ্যম স্তরের তাফসীর। যেমন– তাফসীরে বায়্যাবী, মাদারেক, কাশশাফ, তাফসীরে কুরতুবী ইত্যাদি।
- ৩. مَبْسُوْط وَ مُفَصَّلْ অধিক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ সম্বলিত তাফসীর, যেমন ইমাম রাযী (র.)-এর তাফসীরে কাবীর, তাফসীরে ইমাম রাগেব ইম্পাহানী (র.) ইত্যাদি।

#### প্রসিদ্ধ তাফসীরগ্রন্থসমূহ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

তাফসীর বিল মাসুর সম্পর্কে কতিপয় প্রসিদ্ধ গ্রন্থাদি:

```
    ١. جَامِعُ الْبَيَانِ فِيْ تَفْسِيْرِ الْقُرْانِ - اَبِنُ جَرِيْرِ طَبَرِي (رح)
    ٢. بَحْرُ الْعُلُوْمِ - اَبُو اللَّيثَ سَمَرْقَنَدِيْ (رح)
    ٣. اَلْكَشُفُ وَالْبِيَانُ عَنْ تَفْسِيْرِ الْقَرانِ - اَبُوْا سِحَاقَ تَغْلِيى (رح)
    ٤. مُعَالِمُ التَّنْزِيْلِ - اَبُوْ اسِعَاقَ حُسَيْنَ بَغْوِى (رح)
    ٥. اَلْمُحَّرِدُ الْوَجِيئُ فِيْ تَغْسِيْرِ الْكِتَابِ الْعَزِيْزِ - إِبْنُ عَظِيَّهُ انْدُلُسِيْ (رح)
    ٢. تَغْسِيْرَ الْقُرْانِ الْعَظِيْمِ - حَافِظ ابْنَ كَثِيْرَ (رح)
    ٧. اَلْجَوْهَرُ الْحَسَّانُ فِيْ تَغْسِيْرِ الْعَالَٰوِ . عَبْدُ الرَّحْمُنِ ثَعْلَيِي (رح)
    ٨. اَلدُّرُ الْمَنْتُورُ فِي التَّقْسِيْرِ الْمَاتُورِ - جَلَالُ الَّذِيْنَ سُيْوِطِيّ (رح)
```

85

#### তাফসীর বিররায় সম্পর্কিত প্রসিদ্ধ কিতাবসমূহ :

- ١٠. مَفَاتِيعُ أَلْفَيْبِ . الْإِمَامُ فَحُرُ النَّدِيْنِ رَازِي (رح) .
  - ٢. أَنُوارُ التَّنُزيُل بينضاوي (رح)
- ٣. مَذَارِكُ التَّنَيْزِيْلِ وَحَفَائِقُ التَّاوِيْلِ. إمَامٌ نَسَفِيْ (رح)
  - ٤. لُبَابُ التَّاوِيل فِي مَعَانى الْتَّنَزِيل خَازُنُ (رح)
    - ٥. اَلْبَحُرُ الْمُحِبْطُ . اَبُوْ حَبَّانُ (رح)
  - ٦. غَرَائِبُ ٱلْقُرَانِ وَرَغَائِبُ الْفُرْقَانِ . نيسَابُورَيْ (رح)
- ٧. تَفْسِيْرُ ٱلْجَلَالَيْنِ . جَلَالُ الدِّينَ مَحَلِيْ وَجَلَالُ اليَّدِينَ سُيُوطِيْ (رح)
  - ٨. اَلسَرَاجُ الْمُنْبِرُ اَلْخَطِيبُ الشَّرِيْنِي (رح)
- ٩. إِرْشَادُ الْعَقَلُ السَّلِيْمِ الى مَزَاياً الْقُرَانِ الْكَرِيمِ . أَبُو السَّعَوْدِ (رح) .
  - ١٠ رُوحُ الْمَعَانِي . الْوَسَى (رح) .

সুফিয়ায়ে কেরামের তাফসীর: সুফিয়ায়ে কেরাম এ ক্ষেত্রে কম যাননি। তারাও তাফসীরের ক্ষেত্রে কলম ধরে তাসাউফের বিষয়টিকে প্রতিষ্ঠিত করেছেন। অনেকের তাফসীর পড়লে তো মনে হবে কুরআনে তাসাউফ বর্ণনাই মূল উদ্দেশ্য। নিম্নে তাদের কিছু কিতাবের তালিকা দেওয়া হলো–

- كَ مَرَائِسُ الْبَيَانِ فِي حَفَائِق الْفَرَانِ . ﴿ রচয়িতা : আবৃ মুহাম্মদ রোযাবাহান ইবনে আবৃ জাফ্র নসর বাকৃলী সিরাজী সৃফী (র.)। তিনি ৩০৬ হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন।
- ২. اَلتَّاوِيلَاتُ النَّجَيِّةُ এই তাফসীর গ্রন্থটি দু'জনের রচিত, নাজমুদ্দীন দায়াহ (র.) এর রচনা আর**ঞ্জ করেন। তার মৃ**ত্যুর পর আলাউদ্দীন রাযী তা পরিপূর্ণ করেন। শায়েখ নাজমুদ্দীন আবৃ বকর ইবনে আব্দুল্লাহ আসাদী রাষী দায়ার উপাধিতে প্রসিদ্ধ ছিলেন। তিনি ৬৫৪ হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন। আলাউদ্দীন হলো অপর জনের উপাধি। নাম মুহাম্মদ আহমান, নিস্বত শামস। তিনি ৬৫৯ হিজরিতে জন্মলাভ করেন এবং৭৩৬ হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন।

ফুকাহায়ে কেরামের তাফসীর: কুরআনের একটি অংশ জুড়ে রয়েছে আহকামের আয়াত তথা উন্মতে মুহান্দণীকে দেওয়া বিধি বিধান। এগুলোই হলো কুরআনের মূল অংশ। ফুকাহায়ে কেরাম এ আয়াতগুলোর আলোকে মাসআলা ইসতিস্বাত করেছেন। এ আয়াতগুলোর উপর রচিত হয়েছে আলাদা তাফসীরগ্রন্থ। এর কিছু বিবরণ তুলে ধরা হলো−

- كَ الْفَرْانِ . ﴿ [আহকামুল কুরআন] লিখক : আবৃ বকল আহমদ ইবনে আলী রাযী। তিনি ৩০৫ **হিজরিতে জন্ম গ্রহণ** করেন এবং ৩৭০ হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন।
- ২. اَحْكَامُ الْفُرْانُ আহকামুল কুরআন] লিখক : ইমামুদ্দীন আবুল হাসান আলী ইবনে মুহাম্মদ ইবনে আলী ইবনে তাবারী (র.)। তিনি ৪৫০ হিজরিতে জন্ম গ্রহণ করেন এবং ৫০৪ হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন।
- ا أَحْكَامُ الْقُرَانُ . ৩ [আহকামূল কুরআন] লিখক : আবূ বকর মুহাম্মদ ইবনে আব্দুল্লাহ ইবনুল আরবি (র.) । তিনি ৪৬৮হিজরিতে জন্ম গ্রহণ করেন।
- 8. اَلْجَامِعُ لِأَحْكَامِ الْقَرُانِ लिখক : আব্ আব্দুল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে আহমদ আনসারী খায়রদী কুরতৃবী মালেকী (র.)। তিনি ৬৭১ হিজরিতে জন্মগ্রহণ করেন।
- ৫. كَنْزُ ٱلعُرْفَان فَيْ فِتْه ٱلْقُرْأُن ﴿ وَالْعُرْفَانِ فَيْ فِتْهِ ٱلْقُرْأُنِ ﴾
- ৬. اَلْقَوْلُ الْوَجِيْزُ فِي أَحْكَامِ الْقَرْأَنِ الْعَزِيْزِ . ﴿ लिथक : শিহাবুদ্দীন আবুল আব্বাস আহমদ ইবনে ইউসুফ হালিবী। তিনি ৭৫৬ হিজরির মৃত্যুবরণ করেন।
- ৭. اَحْكَامُ الْكِتَابِ الْمَبِيْنِ [আহকামূল কিতাবিল মুবীন] লিখক : আলী ইবনে আব্দুল্লাহ ইবনে মুহাম্মদ শানকফী (র.)।
- ৮. الْإِكْلِيْلُ فِي إِسْتِنْبَاطِ التَّنْزِيْلِ
   الْإِكْلِيْلُ فِي إِسْتِنْبَاطِ التَّنْزِيْلِ
   الْعُنْزِيْلِ
   الْعُنْزِيْلِ

# প্রখ্যাত মুফাসসিরীনে কেরাম

- হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) : তিনি হিজরতের তিন বছর পূর্বে জন্মগ্রহণ এবং তিনি মতান্তরে ৬৮/৭০/৭১
  হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন।
- ২ হ্যরত আলী (রা.): চতুর্থ খলিফা। কুরআনের তাফসীর বিষয়ে তার মর্যাদা অত্যন্ত উঁচু। প্রথম তিন খলিফার ইন্তেকাল হয়েছিল খুব তাড়াতাড়ি। এ জন্য তাদের থেকে তাফসীর সম্পর্কিত রেওয়ায়েত খুবই কম বর্ণিত হয়েছে। তিনি রাস্লুল্লাহ 🚟 -এর নবুয়ত লাভের দশ বছর পূর্বে জন্মগ্রহণ করেন এবং হিজরি ৪০ সনের ১৮ই রমজান শুক্রবার ফজর নামাজে যাত্রাপথে আব্দুর রহমান ইবনে মূলজিম নামক থারিজী ঘাতকের তলোয়ারের আঘাতে আঘাতপ্রাপ্ত হয়ে তিন দিন পর তিনি শাহাদাতবরণ করেন।
- ৩. হ্যরত আয়েশা (রা.) : তিনি মতান্তরে ৫৭/ ৫৮ হিজরিতে ৬৬ / ৬৭ বছর বয়সে মৃত্যুবরণ করেন।
- 8. **হ্বরত আত্মপ্রাহ ইবনে মাসউ**দ (রা.) : সাহাবী
- e. হ্ৰত্ত উৰাই ইবনে কা'ব (রা.) : সাহাবী
- ৬. **হবরত সুজাহিদ (র.) : তাবে**য়ী। জন্ম ২১ হিজরি, মৃত্য ১০৩ হিজরি। তিনি হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বিশিষ্ট শিষ্য ছিলেন।
- ৭. হবরত সাঁদি ইবনে বুবাইর (র.): প্রসিদ্ধ তাবেয়ী। মৃত্যু ৯৪ হিজরি। তিনি খলিফা আব্দুল মালেক ইবনে মারওয়ান
  -এর অনুরোধে একটি তাফসীর লিখেছিলেন।
- **৮. হ্যরত ইকরিমা (র.)** তাবেয়ী।
- **১. হ্যরত তাউস (র.)** ইয়েমেনের অধিবাসী।
- ১০. হ্যরত আতা ইবনে রাবা (র.) : জন্ম হ্যরত উসমান (রা.)-এর খেলাফতের শেষ পর্যায়ে, ইন্তেকাল ১১৪ হিজরি।
- **১১. হ্যরত সাঈদ ইবনে মুসাইয়াব (র.)** : তাবেয়ী ।
- ১২. হ্যরত মুহাম্মদ ইবনে সীরীন (র.) : বসরার অধিবাসী । তিনি তাবেয়ী ছিলেন। ১১০ হিজরিতে তিনি ইন্তেকাল করেন।
- ১৩. হ্যরত যায়েদ ইবনে আসলাম (র.) : তাবেয়ী।
- **১৪. হযরত আবৃদ আলীয়া (র.) :** বসরার অধিবাসী, জাহেলী যুগে জন্ম গ্রহণ করেছেন কিন্তু রাসূল ্লাট্ট্র -এর ওফাতের দু বছর পর মুসলমান হয়েছেন।
- ১৫. হ্যরত উরওয়া ইবনে যুবাইর (র.) : তাবেয়ী ।
- ১৬. হ্যরত কাতাদা (র.) : হাসান বসরী (র.) তাবেয়ী। মৃত্যু ১১৮ হিজরি।
- ১৭. হ্যরত আলকামা (র.) : মক্কার অধিবাসী, তাবেয়ী।
- ১৮. হ্যরত নাফে (র.) : তাবেয়ী। নিশাপুরের অধিকারী তিনি ১১৭ হিজরিতে মৃত্যুবরণ করেন।
- ১৯. হ্যরত শা'বী (র.) : তাবেয়ী। তিনি হ্যরত ইমাম আবু হানীফা (র.) -এর উস্তাদ ছিলেন।
- ২০. **হযরত আবী মুলাইকা (র.)** : মক্কাবাসী। তাবেয়ী। ইন্তেকাল ১১৭ হিজরি।
- ২১. হ্যরত **ইবনে জুরাইজ (র**.) : তাবেয়ী i
- ২২. **হযরত যাহহাক (র.) :** খেরাসানের অধিবাসী। মৃত ১০২ হিজরি এবং ১০৬ হিজরির মধ্যবর্তী সময়ে।
- ২৩. কাষী আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর বায়যাবী (র.) : তিনি পারস্যের বায়যা নামক স্থানে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি শাফেয়ী মাযহাবের অনুসারী ছিলেন। ৬৮২ হিজরি মতান্তরে ৬৮৫ হিজরিতে তিবরিজ নামক স্থানে ইন্তেকাল করেন।
- ২৪. **হাফিয ইবনে কাছীর (র.)** : তিনি ৭০০ হিজরি মুতাবিক ১৩০০ খ্রিস্টাব্দে সিরিয়ার বসরা শহরে এক সম্ভ্রান্ত শিক্ষিত পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন এবং ৭৭৪ হিজরি মুতাবিক ১৩৭২ খ্রিস্টাব্দের ২৬ শে শাবান রোজ বৃহস্পতিবার তিনি ইন্তেকাল করেন।

(3) (4)

- ২৫. ইমাম তাবারী (র.) : তিনি ২২৪/ ২২৫ হিজরি মুতাবিক ৮৩৮/ ৮৩৯ খ্রিস্টাব্দে অষ্টম আব্বাসী খলীফা মু'তাসিম বিল্লাহর শাসনামলে ইরানের কাম্পিায়ান সাগরের তীরবর্তী পাহাড় ঘেরা তাবারিস্তানের আমুল শহরে এক অভিজাত পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন এবং ৩১০ হিজরি মুতাবিক ৯২৩ খ্রিস্টাব্দে অষ্টাদশ আব্বাসী খলীফা আল মুকাতাদির বিল্লাহর আমলে ইন্তেকাল করেন।
- ২৬. আল্লামা জালাপুদ্দীন মহল্লী (র.) : তিনি ৭১৯ হিজরি শাওয়াল মাসে মিশররের কায়রোতে জন্মগ্রহণ করেন এবং ৮৬৪ হিজরির রমজান মাসের ১৫ তারিখে ইন্তেকাল করেন।
- ২৭. আল্লামা জালাল উদ্দীন সুয়্তী (র.): তিনি মিশরের নীল নদের পশ্চিম প্রান্তে অবস্থিত খাথিরিয়া নামক গ্রামে ১লা রজব ৮৪৯ হিজরি সনে মাগরিব নামাজের পর জন্মগ্রহণ করেন এবং তিনি ৯১১ হিজরি সনের ১৯ শে জুমাদাল উলায় ইন্তেকাল করেন।
- ২৮. হ্যরত শাহ ওয়ালীউল্লাহ মুহাদ্দীসে দেহলভী (র.): তিনি ১৭০৩ ইং সনে উত্তর ভারতে অবস্থিত [তার নানার বাড়ি] মুযাফফর নগর জেলায় জন্মগ্রহণ করেন এবং তিনি ১১৭৬ হিজরির ৯ই মুহাররম যোহরের সময় দিল্লীতে ইন্তেকাল করেন।
- ২৯. শায়খুল হিন্দ মাহমূদ হাসান (র.) : তিনি তরজমায়ে শাইখুল হিন্দ -এর লেখক।
- ৩০. হাকীমুল উত্মত আশরাফ আলী থানভী (র.) : তিনি বয়ানুল কুরআনের লেখক। জন্ম ১২৮৫ হি.।
- ৩১. আল্লামা ছানউল্লাহ পানীপতী (র.): তিনি তাফসীরে মাজহারীর লেখক।
- ৩২. আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.) : তিনি তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআনের লেখক।
- ৩৩. মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.) : তিনি তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআনের লেখক। জন্ম ১৩৫৩ হি.।

#### তাফসীরে জালালাইন

তাফসীরে জালালাইন গ্রন্থ পরিচিতি: এ কিতাবের লিখক দু'জন। দু'জনের নামই জালালুদ্দীন। একজন জালালুদ্দীন মহল্লী। অপরজন হলেন জালালুদ্দীন সুয়ৃতী (র.)। তাঁদের নামের প্রথম অংশ হচ্ছে— জালাল, আর আরবিতে জালাল-এর দ্বিচন হলো জালালান। যেহেতু তাদের দু'জনের প্রতি তাফসীরকে إِضَافَتُ করা হয়েছে তাই مُكَانُ الْبُهِ كَلُبُنِ وَتَعَالَى করা হয়েছে তাই مُكَانُ الْبُهِ وَتَعَالَى করা হয়েছে তাই مُكَانُ الْبُهِ وَتَعَالَى করা হয়েছে। জালাল নামক দু'জন ব্যক্তি লিখা বিধায় তাকে الْجُهَالَ الْجُهَالَ مُعَانُ الْبُهِ وَتَعَالَى خَرَيْتُ وَالْبُهُ وَتَعَالَى أَلْفُهُ وَلَا يَعْلَى الْجُهَا الْجَهَا الْجَهَالِي وَالْجَهَا الْجَهَا الْجَهَ

তাফসীরে জালালাইন -এর স্তর: পূর্বেই বলা হয়েছে যে, তাফসীরের কিতাবসমূহ তিন রকমের হয়ে থাকে-

- . أُوْجَزُ । এই কুনু কুনু অতি সংক্ষিপ্ত তাফসীর।
- ২. র্ন্নির্ন মধ্যম স্তরের তাফসীর।
- ৩. مُنْسُوط وَمُفَصًل الله অধিক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ সম্বলিত তাফসীর।
- যে স্তরের তাফসীর: উপরিউক্ত স্তরসমূহের মধ্যে তাফসীরে জালালাইন প্রথম স্তরের তাফসীর। এর মতন এবং তাফসীরের শব্দসমূহ সমান সমান সংক্ষিপ্ত।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### তাফসীরের কিতাবের আরো একটি শ্রেণি বিন্যাস রয়েছে :

- ১. তথুমাত্র রেওয়ায়েত ও নকলিয়াত নির্ভর।
- ২. শুধুমাত্র দেরায়াত ও আকলিয়াত নির্ভর।
- ৩. রেওয়ায়েত ও দেরায়াত উভয়টির সমন্ত্রিত। [এটি সবচেয়ে উচ্চস্তরের]

যে স্তরের তাফসীর: উপরিউক্ত স্তরসমূহের মধ্যে জালালাইনকে তৃতীয় প্রকারের মধ্যে গণ্য করা হয়।

তাফসীরে জালালাইনের বৈশিষ্ট্য: কুরআন মাজীদের ভাষা, শব্দগঠন, বাক্যগঠন রীতি ইত্যাদি ভাষাগত এবং ব্যাকরণ ও অলঙ্কারগত বিষয়াবলির ক্ষেত্রে জালালাইন -এর সহজ ও অনন্য বৈশিষ্ট্যের কারণেই আজ পর্যন্ত পৃথিবীর প্রায় সব দীনি মাদরাসার পাঠ্যসূচির একটি গুরুত্বপূর্ণ গ্রন্থ হিসেবে তা সর্বজন স্বীকৃতি লাভ করেছে। নিম্নে এর কতিপয় বৈশিষ্ট্যের দিকে দৃষ্টি আকর্ষণ্ করা গেল–

- ক. কুরআন মাজীদে মোট যত শব্দ প্রায় তত শব্দেই তাফসীরটি সমাপ্ত হয়েছে।
- খ. একাধিক অর্থবোধক শব্দের ক্ষেত্রে সংশ্লিষ্ট স্থানে কোন অর্থ প্রযোজ্য হবে তৎবোধক সমার্থসূচক শব্দ উল্লেখ করে তা চিহ্নিত করা হয়েছে।
- গ. কেরাত বা পঠনরীতি উল্লেখ করা হয়েছে।
- ঘ্র সরফ বা শব্দ প্রকরণতত্ত্বের উল্লেখ করা হয়েছে।
- নাহ বা শব্দ গঠন ব্যবছেদ বিশ্লেষণ করা হয়েছে ।
- 5. বালাগত বা আলম্ভারিক বিশ্লেষণও এতে রয়েছে।
- ছ. আরবি ভাষা রীতি অনুসারে কুরআনের যে স্থানে যে শব্দ বা বাক্য উহ্য রয়েছে, তা যথাযথ স্থানে উল্লেখ করে চিহ্নিত করে দেওয়া হয়েছে।
- **ভ. প্রয়োজনীয় শানে নুযূল বা আয়াত ও সূরা সংশ্লিষ্ট ঘটনাও অতি সংক্ষেপে উল্লেখ করা হয়েছে।**
- প্রয়েজনীয় মাসআলা-মাসাইলেরও ইঙ্গিত রয়েছে।

জালালাইনের উৎস: শায়থ মুওয়াফফাকুদ্দীন আহমাদ ইবনে ইউসূফ (র.) রচিত তাফসীরে সীগার হলো জালালাইন -এর উৎস। এর উপর নির্ভর করে আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.) তাঁর অংশটির তাফসীর লিখেছেন। আল্লামা জালালুদ্দীন সুয়ৃতী (র.)-ও প্রধানত এটিরই অনুসরণ করেছেন।

#### জালালাইন -এর ব্যাখ্যাগ্রন্থসমূহ :

- ১. جَمَالَيْن লেখক- মোল্লা নূরুদ্দীন আলী ইবনে সুলতান মুহাম্মদ আল হারাবী ওরফে মোল্লা আলী কারী (র.)। মৃত্যু ১০১৪ হিজরি ৷ রচনাসাল-১০০৪ হিজরী ৷
- حَيْسُ النَيْرِيَنْ 2. خَيْسُ النَيْرِيَنْ लथक : শाয়খ শামসুদ্দীন মুম্মদ ইবনে আলকামী (র.) রচন সাল ৯৫৩ হিজরি ।
- ৩. الْبَحْرَيْن وَمَطْلَعُ الْبَدْرَيْن وَمَطْلَعُ الْبَدْرَيْن وَمَطْلَعُ الْبَدْرَيْنِ وَمَطْلَعُ الْبَدْرَيْن
- 8. الْغُنيَّةُ وَعَالَتُ الْخُنيَّةُ लिथक : नाग्नथ সুलाहेमान जाल जामाल। मृजूर الْجُلَالَيْنِ لِلدَّقَائِقِ الْخُفيَّةِ . अ الْفُتُوحَاتُ الْالْهِيَّةُ وَعَالِمِ الْجُلَالَيْنِ لِلدَّقَائِقِ الْخُفيِّةِ . अ ১২০৪ হিজরি।
- ৫. کَمَالِیْن লেখক : শায়খ সালামুল্লাহ ইবনে শায়খুল ইসলাম ইবনে আব্দুস সামাদ ফখরুদ্দীন আল হানাফী। মৃত্যু ১২২৯ হিজরি। তিনি আব্দুল হক মুহাদ্দিসে দেহলভী (র.)-এর সুযোগ্য নাতী ছিলেন।
- ৬. حَاشَيَةُ الصَّاوِي (লখক : আল্লামা শায়খ আহমদ মুহাম্মদ আস সাবী [১১৭৫-১২৪১]।
- व. تَعْلَيْل بَرّ جَلَالَيْن लिथक : মৌलভी অছী আলী ইবনে হাকীম মুহাম্মদ ইউসূফ মালিহাবাদী।
- ৮. اُرُدُوْ شَرْح) كَمَالَبَن লেখক : মাওলানা নাঈম সাহেব। উস্তাদ, দারুল উলুম দেওবন্দ, ভারত।
- ه. اُرْدُوْ شَرْح) جَمَالَبَن ه. (اُرْدُوْ شَرْح) लथक : মাওলানা জামালউদ্দীন, উস্তাদ, দারুল উল্ম দেওবন্দ, ভারত।

#### তাফসীরে জালালাইনের লেখক পরিচিতি

#### প্রথমার্ধের লেখক আল্লামা জালালুদীন সুয়ৃতী (র.)-এর জীবনী:

বিদ্যার্জন: পাঁচ বছর সাত মাস বয়সে তথা ৮৫৫ হিজরিতে তার পিতা আবৃ বকর মুহামদ কামালুদ্দীন তাকে এতিম করে পরপাড়ে পাড়ি জমান। পিতার ইন্তেকালের পর পূর্ব অসিয়ত মোতাবেক পিতার সাথী-সঙ্গীগণ জালালুদ্দীন সুযূতী (র.)-এর পড়ালেখার দায়িত্ব গ্রহণ করেন। বিশেষভাবে শায়খ কামালুদ্দীন ইবনুল হুমাম হানাফী তার প্রতি সার্বিকভাবে দৃষ্টি রাখেন। আট বছর বয়সেই তিনি পবিত্র কুরআন হিফজ সম্পন্ন করেন। অতঃপর বালাগাত, ফিকহ, ফারায়েজ, হাদীস, তাফসীর, তাসাউফ, আকাইদ, চিকিৎসা ইত্যাদি বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। জালালুদ্দীন সুযূতী (র.) বলেন, আমি হজের সময় এ নিয়তে জমজম কূপের পানি পান করেছি যে, ফিকহ শাস্ত্রে শায়খ সিরাজুদ্দীন বালকিনীর পর্যায়ে, হাদীস শাস্ত্রে হাফেজ ইবনে হাজার আসকালানীর পর্যায়ে পৌছতে পারি। তিনি আরো বলেন, আল্লাহ তা'আলা আমাকে সাতটি শাস্ত্রে তথা তাফসীর, হাদীস, ফিকহ, নাহু, মা'আনী, বয়ান এবং বদী' শাস্ত্রে বুৎপত্তি দান করেছেন।

তিনি প্রথর মেধাশক্তির অধিকারী ছিলেন। ইলমে হাদীসের জগতে তৎকালীন জমানার সবচেয়ে বড় আলেম ছিলেন। তিনি নিজেই বলেন, আমার দুলাখ হাদীস মুখস্থ আছে যদি এর চেয়েও অধিক হাদীস আমি পেতাম, তাও মুখস্থ করতাম। সম্ভবত তথন এর চেয়ে বেশি সংখ্যক হাদীস বিদ্যমান ছিল না।

ইলম শেখার জন্য তিনি বহুদেশ ও অঞ্চল সফর করেছেন। বহু উন্তাদের সান্নিধ্য ও সংশ্রব গ্রহণ করেছেন। তিনি পাঁচশত উন্তাদ ও শায়খের কাছ থেকে ইলম অর্জন করেছেন। তনাধ্যে কামাল ইবনে হুমাম, শামস শাইরামী, শামস মিরজাবানী আল হানাফী, সাইফুদ্দীন মুহাম্মদ ইবনে মুহাম্মদ, আল্লামা তকী শামনী, শায়খ শিহাবুদ্দীন শারমসাহী, শরফুদ্দীন মানাবী এবং মহিউদ্দীন কাফিজী (র.) প্রমুখগণ বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

উল্লেখ্য যে, তিন বছর বয়সে তার পিতা তাকে ইবনে হাজার (র.)-এর মজলিসেও উপস্থিত করেছিলেন।

একটি ভুল ধারণা নিরসন: কোনো কোনো জীবনী লেখক লিখেছেন যে, আল্লামা সুয়ৃতী হাফেজ ইবনে হাজার আসকালানী (র.)-এর শিষ্য ছিলেন, তবে ইতিহাসের কষ্টিপাথরে এ মন্তব্য সঠিক নয়। কারণ হাফেজ ইবনে হাজার (র.) ৮৫২ সনে ইন্তেকাল করেছেন। আর আল্লামা সুয়ৃতী (র.) জন্মলাভ করেছেন ৮৪৯ হিজরি সনে। কাজেই মৃত্যুকালে তার বয়স ছিল মাত্র ৩ বছর। আর এ বয়সে আল্লামা ইবনে হাজরের ছাত্র হওয়ার কোনো প্রশ্ন উঠে না।

অধ্যায়ন, অধ্যাপনা ও ফতোয়া প্রদান: আল্লমা সুয়ৃতী (র.) ছাত্রজীবন শেষ করার পর ৮৭০ সনে ফতওয়া দেওয়ার কাজ শুরু করেন এবং ৮৭২ সন থেকে ফতওয়া ইত্যাদি লেখার কাজে নিয়োজিত হন। ৪০ বছর বয়সে তিনি বিচার ও ফতওয়ার কাজ থেকে অব্যাহতি লাভ করে নির্জনতা অবলম্বন করেন এবং রিয়াজত ও মুজাহাদা এবং ইবাদত ও হেদায়েতের কাজে আত্মনিয়োগ করেন। পরহেজগারিতাও অল্পে তৃষ্টির ক্ষেত্রে তার অবস্থা এই ছিল যে, বিভিন্ন আমীর-উমারা ও ধনাঢ্য ব্যক্তিবর্গ তার খেদমতে আসতেন এবং অতি মূল্যবান হাদিয়া ও উপঢৌকন পেশ করতেন। কিন্তু তিনি তা গ্রহণ করতেন না। সুলতান ঘোরী এক নপুংশক গোলাম এবং এক হাজার স্বর্ণ মুদ্রা তার খেদমতে পাঠিয়েছিলেন, তিনি স্বর্ণমুদ্রা ফেরত - দেন এবং গোলামকে আজাদ করে তাকে রাসূলে কারীম — এর হুজরা মোবারকের খাদিম হিসেবে মনোনীত করেন।

যেমন ছিল তার মেধা শক্তি তেমন ছিল লিখনী শক্তি। খুব দ্রুত লিখতে পারতেন। জ্ঞানের প্রায় সবশাখায় তিনি কলম ধরেছেন। এভাবে তিনি প্রায় পাঁচশত গ্রন্থ রচনা করেছেন। নিম্নে তার কতিপয় উল্লেখযোগ্য গ্রন্থের নাম পেশ করা হলো–

৫৩

একই সঙ্গে তিনি একজন বড় মাপের কবিও ছিলেন। তার রচিত বহু কবিতা রয়েছে। অধিকাংশ কবিতা مُوَائِدٌ عِلْمِئِهُ उ تَحْكَامُ شُرُعِيَّةُ সংক্রান্ত।

সর্বোপরি তিনি আল্লাহর বড়মাপের একজন ওলী ছিলেন। আধ্যাত্মিক সাধক ছিলেন। অধিক সংখ্যকবার [৭০ বার] তিনি স্বপুযোগে রাসূল 🚃: -এর জেয়ারত লাভে ধন্য হয়েছেন।

এছাড়া তাঁর একটি কেরামত প্রসিদ্ধ রয়েছে। তাঁর বিশেষ খাদেম মুহাম্মদ ইবনে আলী হাব্বাক বর্ণনা করেন, একদিন দুপুরে খাবারের পর তিনি বললেন, যদি তুমি আমার মৃত্যুর পূর্বে কারাে নিকট এ রহস্যের কথা ব্যক্ত না কর, তাহলে আজ আসরের নামাজ তােমাকে মকা শরীফে পড়ার ব্যবস্থা করব। সে বলল, ঠিক আছে। তিনি বললেন চােখ বন্ধ কর। তিনি আমার হাত ধরে প্রায় ২৭ কদম সামনে অগ্রসর হওয়ার পর বললেন: চােখ খোল। চােখ খুলে দেখি আমরা বাবে মুয়াল্লায় দগ্রায়ান। অতঃপর হেরেম শরীফ পৌছে তওয়াফ করলাম, জমজমের পানি পান করলাম। অতঃপর তিনি বললেন, আমাদের জন্য জমিন সংকুচিত হয়ে গেছে। এতে আশ্চর্যবােধ কর না: বরং হরমের আশাে পাশাে আমাদের পরিচিত মিসরের বহু লােক রয়েছে। তারা আমাদেরকে চিনতে পারেনি। তারপর তিনি বললেন, তুমি ইচ্ছা করলে আমার সঙ্গে চলাে, অন্যথায় হাজীদের সঙ্গে চলে এসাে! আমি বললাম, আপনার সঙ্গেই যােব। আমরা রওয়ানা হলাম। বাবে মুয়াল্লা পর্যন্ত যাওয়ার পর বললেন, চােখ বন্ধ কর। চােখ বন্ধ অবস্থায় মাত্র সাত কদম সামনে অগ্রসর হয়ে বললেন, এবার চােখ খােল! চােখ খুলে দেখি আমরা মিসরে পৌছে গেছি।

ইন্তেকাল: হাতের মাঝে ফোড়া হয়ে ৯১১ হিজরি সনের ১৯ শে জুমাদাল উলা বৃহস্পতিবার এ ক্ষণজন্যা মণীষী ইন্তেকাল করেন। –[যাফরুল মুহাসসিলীন, মাওলানা হানীফ গান্ধুহী (র.)]

#### দিতীয়ার্ধের লেখক আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.)-এর জীবন:

নাম : নাম মুহাম্মদ উপাধি জালালুদ্দীন: পিতার নাম আহমদ।

বংশ: মুহাম্মদ ইবনে আহমদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে ইবরাহীম ইবনে আহমদ ইবনে হাশিম ইবনে শিহাব ইবনে কামাল আল-আনসারী মহল্লী।

পশ্চিম মিসরের সুপ্রসিদ্ধ শহর মহল্লা কুবরা-র সাথে সম্পর্কিত করে তাকে মহল্লী বলা হয়। তিনি তার উপাধি জালা**লুদ্দীন** নামে সর্বাধিক প্রসিদ্ধি লাভ করেন।

জন্ম: তিনি শাওয়াল ৭৯১ হিজরি সনে কায়রোতে জন্মগ্রহণ করেন।

জ্ঞানার্জন: কুরআন মাজীদ হিফজয করার পর তৎকালীন রীতি অনুসারে ইসলামি শিক্ষার বিভিন্ন দিক সম্পর্কে আলাদা আলাদা উস্তাদের নিকট শিক্ষা গ্রহণ করেন। তার প্রসিদ্ধ শিক্ষকগণের মধ্যে অন্যতম হলেন ইবনে জামআ, ওয়ালী ইরাকী ও আল্লামা বিজুরী (র.)। ইলমে নাহব অধ্যয়ন করেন শিহাব আজমী ও শাম্স শাতকুনী -এর নিকট এবং ইলমে ফরায়েজ ও গণিতশান্ত অধ্যয়ন করেন নাসির উদ্দিন ইবনে আনাস মিশরী হানাফী -এর নিকট। মানতেক, তর্কশান্ত্র, মাআনী, বয়ান ও উরুজ বদর মাহমূদ আকসেরায়ী এর নিকট এবং উসূলে ফিকহ ও তাফসীর অধ্যয়ন করেন আল্লামা শামস বিসাতি (র.) প্রমুখের নিকট। এছাড়াও আরও বিভিন্ন ওলামায়ে কেরামের নিকট থেকে বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞান লাভ করেন।

কর্ম জীবন: শিক্ষা সমাপ্তির পর তিনি কিছুদিন কাপড়ের ব্যবসা করেন। ক্রান্তি বা বিচারক পদের প্রস্তাব পাওয়া সত্ত্বেও তিনি তা গ্রহণ করেননি। তিনি বহুগ্রন্থ ও ভাষ্যগ্রন্থ রচনা করেন। তন্যুধ্য ক্রান্ত্রন্থ জাওয়ামি, মিনহাজ, ওয়াফায়ত প্রভৃতি উল্লেখযোগ্য।

ইন্তেকাল: ডায়রিয়ায় আক্রান্ত হয়ে ১৫ ই রমজান ৮৬৪ হিজারি সানে তিনি ইাত্তকাল করেন গ্রাবে নাসর এ জানাযার পর জুজানের নিকট নির্মিত করবস্থানে পূর্ব পুরুষদের পাশেই তাকে লাফন করা হয় —(প্রাক্তক্ত)

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

آلْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا مُوَافِيًا لِنِعَمِهِ، مُكَافِيًا لِمَزِيْدِهِ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلاَمُ عَلَىٰ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَّالْهِ وَصَحْبِهِ وَجُنُودِهِ. أَمَّا بَعْدُ فَهٰذَا مَا اشْتَذَقُ اللَّهِ حَاجَةُ الرَّاغِبِيْنَ فِيْ تَكْمِلَةِ تَفْسِيْرِ الْقُرَانِ الْكَرِيْمِ الَّذِيْ اَلْفَهُ الْإِمَامُ الْعَلَّمَةُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ الْمُعَوِّقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَتَتَيْعِمَ مَا فَاتَهُ وَهُو مِنْ أَوْلِ سُورَةٍ الْمُعَوِّقُ اللهُ الدِينَ مُحَمَّدُ بُنُ اَحْمَدُ الْمُحَلِّقُ الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ اللهُ ، وَتَتَيْعِمَ مَا فَاتَهُ وَهُو مِنْ أَوْلِ سُورَةٍ الْمُعَوِّقُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

অনুবাদ: সব ধরনের সকল প্রশংসা আল্লাহ তা'আলার। আমরা তার এমন প্রশংসা করি, যা তাঁর প্রদানকৃত নিয়ামতরাজির সমপরিমাণ হয়। আমরা তার এমন প্রশংসা করি, যা তাঁর প্রদানকৃত অতিরিক্ত অনুগ্রহসমূহের জন্যও যথেষ্ট হয়। প্রিয়নবী সায়্যিদুনা মুহাম্মদ্ম্ম্র্র তাঁর পরিবার, পরিজন, সাহাবী ও তাঁর অনুগত অনুসারীদের উপর দর্মদ ও সালাম।

হামদ ও সালাতের পর আরজ এই যে, এটা সেই কিতাব, যার প্রতি আগ্রহীদের প্রয়োজন তীব্রতর হয়েছিল। তা হলো কুরআনে কারীমের ঐ তাফসীরের পরিপূর্ণতার প্রতি, যা সূক্ষ্মদর্শী গবেষক ইমাম আল্লামা মুহাম্মদ জালালুদ্দীন মুহাম্মদ ইবনে আহমদ মহল্লী শাফেয়ী (র.) রচনা করেছেন এবং এটা সে অংশের পূর্ণতা যা মহল্লী (র.) অপূর্ণ রেখে গেছেন। তথা সূরা বাকারা হতে সূরা ইসরার শেষ পর্যন্ত। তি৷ পরিপূর্ণ করা হয়েছে। একটি পরিশিষ্ট সহ। যা তাঁরই অনুসৃত পদ্ধতি অনুসারে সম্পন্ন হয়েছে।

সারকথা, সৃক্ষদশী গবেষক আল্লামা জালালুন্দীন মুহাম্মদ ইবনে আহমাদ ইবনে মহল্লী আশ শাফেয়ী কুরআনে কারীমের যে তাফসীর রচনা শুরু করেছিলেন তা সমাপ্ত করার এবং সূরা আল বাকারা হতে সূরা আল ইসরার শেষ পর্যন্ত যে অংশটুকুর তাফসীর তিনি করে যেতে পারেননি, সেই অংশটি তাঁর অনুসৃত পদ্ধতি অনুসারে সম্পন্ন করার জন্য লোকদের মাঝে যে অত্যন্ত আগ্রহ পরিলক্ষিত হয়েছে এ হলো সেই কিতাব। আল্লামা মহল্লী তাফসীর রচনার ক্ষেত্রে যে রীতি অবলম্বন করেছেন, তা হলো যতটুকু বিষয়ে উল্লেখ করলে আল্লাহ তা'আলার কালাম বুঝা সম্ভব, ততটুকু বিষয়ের জন্য সর্বাধিক নির্ভরযোগ্য মতামতের উল্লেখ করা। প্রয়োজনীয় ই'রাব ব্যাকরণিক বিবরণ ও প্রসিদ্ধ কেরাত বা পঠনরীতির দিকে ইঙ্গিত করা সূক্ষভাবে এবং সংক্ষিপ্ত বর্ণনায়। এর সঙ্গে অপছন্দনীয় মতামত এবং বিস্তারিত ব্যাকরণিক বিবরণ ও বিশ্লেষণ উল্লেখপূর্বক আলোচনা দীর্ঘায়িত না করা। কেননা বিরাট বিরাট আরবি ভাষাতত্ত্ব সম্বন্ধীয় গ্রন্থসমূহ হলো বিস্তারিত ব্যাকরণগত বিশ্লেষণের উপযুক্ত স্থান। আল্লাহ তা'আলার কাছে দোয়া করি তিনি যেন অনুগ্রহ ও মেহেরবানি করে এর দ্বারা আমাদেরকে জাগতিক জীবনেও উপকৃত করেন এবং পরকালীন জীবনেও এর উত্তম বদলা দান করেন। আমীন!

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चं चें के विकास प्रश्नी (त.) "হামদ" বা প্রশংসা জ্ঞাপনের অন্যান্য পদ্ধতি ও ধরন বাদ দিয়ে উক্ত পদ্ধতি ও বাক্যে হামদ প্রকাশ করার কারণ হলো, 'হামদ' -এর উক্ত বাক্যটিকে হাদীস শরীফে اَفْضَلُ الْمُعَامِدِ वा সর্বোত্তম 'হামদ' বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। যেন এ বাক্যটি নিম্নোক্ত হাদীস শরীফ থেকে চয়ন করা হয়েছে–

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا يُوَافِي نِعَمَهُ وَيُكَافِي مَزيده .

ওলামায়ে কেরাম বলেছেন, কেউ যদি মানুত করে যে, সে সর্বোত্তম হামদ দ্বারা আল্লাই তা আলার প্রদংসা করবে অথবা কসম করে যে, সে আল্লাহ তা আলার সর্বপ্রকার প্রশংসা করবে, তাহলে তার মানুত ও কসম পূরণের পদ্ধতি হলো, সে বলবে— مَنْ مَنْ الْمُعْدُ لِللَّهِ مَنْدًا يُوَافِي نِعْمَهُ وَيُكَافِي مَنِيْدَهُ وَيُكَافِي مَنِيْدَهُ عَلَيْدَ وَالْمَا يَعْمَهُ وَيُكَافِي مَنِيْدَهُ عَلَيْدَ بَالْمَا عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْدًا يُوافِي نِعْمَهُ وَيُكَافِي مَنِيْدَهُ عَلَيْدَهُ مَا يَصَرُّفُ عَلَيْدًا عَلَيْهِ مَنْدُ اللَّهُ مَنْدَةً وَلِكَافِي مَنْدُدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدًا عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْدَةً عَلَيْدًا عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدَةً عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْكُونُ عَلَيْدُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْدًا عَلَيْكُونُ عَلَيْدُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْدُ عَلَيْكُونُ عَ

উত্তর : মুফাসসির (র.)-এর এ বাক্যটি হাদীস নয়: বরং এতে হাদীস থেকে اوْتَتِبَاسُ বা শব্দ গ্রহণ করা হয়েছে মাত্র। আর এতে প্রয়োজনানুপাতে পরিবর্তন জায়েজ আছে। –প্রাণ্ডক্ত অর্থাং এমন 'হামদ' যা আল্লাহ তা আলার নিয়ামত ও অন্থহসমূহের অনুযায়ী হয়। এভাবে যে, বর্তমান নিয়ামতের মধ্য থেকে কোনো নিয়ামত হামদ বিহীন না থাকে। যেন এ হামদটি আল্লাহ তা আলার প্রতিটি নিয়ামতের মোকাবেলায় হয়ে যায়। বস্তুত এমনটি মোবালাগা স্বরূপ বলা হয়েছে। অন্যথায় প্রত্যেক নিয়ামতের জন্যই ভিন্ন ভিন্ন হামদের প্রয়োজন রয়েছে। —প্রাগুভা

يَ مُمَاثِلًا وَمُسَاوِيًا لَهُ: مُكَافِيًا لِمَزِيْدِهِ অর্থাৎ আগামীতে যেসব নিয়ামত প্রদান করা হবে সেগুলোরও বরাবর ও সমপ্রিমাণ হয়।

বলা হয় - مَصْدَرْ مِبْمِي অৰ্থ - أَلَدُهُ اللَّهُ الْخَبْرَ . زَادَهُ اللَّهُ النَّعْمَ বলা হয় - مَصْدَرْ مِبْمِي অৰ্থ : قَوْلُهُ مَزِيْد मकि وَهِ अख्या । النَّمْ وَ هُمَ عَلَيْهُ ఆবং يَادَهُ فَا وَهُ اللَّهُ النَّعْمُ وَعِمَ عِلَى اللَّهُ النَّعْمُ وَهُ اللَّهُ النَّعْمُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَدَى [অপর বস্তুকে বৃদ্ধি করেছ] زَادَ الشَّغَدَى (অপর বস্তুকে বৃদ্ধি করেছ) وَمُتَعَدَّى (অপর বস্তুকে বৃদ্ধি করেছ) مُتَعَدَّى (আত্তু مُتَعَدَّى (আত্তু مُتَعَدَّى عَدَى اللَّهُ مَرْيَد

্মাটকথা الْعَمْدُ للَّهُ বাক্যটি যেন বর্তমান ও ভবিষ্যতে প্রাপ্য সকল নিয়ামতের জন্য যথেষ্ট হয়ে যায়।

إِسْم حِنْس مله جُنْد : عَنْوُلَهُ وَجُنُودَ : عَنْوُلُهُ وَجُنُودَ وَالْمُعُودَ : عَنْوُلُهُ وَالْمُؤُلِّهُ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤُلِّهُ وَالْمُؤْلِقُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤُلِّهُ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤُلِّهُ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلِونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَلُونَا وَالْمُؤْلُونَ وَالْمُؤْلُونَ وَلُونَا وَالْمُؤْلُونَ وَلُونَا وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلُونَا وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُونَا وَلُولُونَا وَالْمُؤْلِونَا وَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَالْمُونَا وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُونَا وَالْمُونُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُونُ وَلِهُ وَلِمُ وَالْمُولُولُونَا وَالْمُؤْلِونَا وَلِلُهُ وَالْمُؤْلِمُ وَلِلْمُ وَالْمُولُولُونَا وَلِلْمُولُولُونَا وَلِلْمُ وَالِ

ছারা দীনের সাহায্যকারীদের বোঝানো হয়েছে। নবী যুগ থেকে অদ্যাবিধি যারা অন্ত্র, ইলম, কলম, বক্তৃতা ইত্যাদির মাধ্যমে দীনের হেফাজত ও সংরক্ষণ করছেন তারা সকলেই এতে শামিল। -[প্রাগুক্ত]

عَوْلُهُ أَمَّا بَعْدُ काনো কোনো নোসখায় أَمَّا بَعْدُ নেই। সেখানে عَوْلُهُ أَمَّا بَعْدُ কোনো কোনো নোসখায় عُ আর যে নোসখায় عَرْزاءُ وَاهَ خَرْن شَرْط হেব أَمَّا بَعْدُ লেখা আছে, সেখানে أَمَّا بَعْدُ তার أَمَّا بَعْدُ (লেখা আছে, সেখানে أَمَّا بَعْدُ

ं विख्न মুফাসসির هَذَا ইসমূল ইশারাহ দ্বারা ঐ فَنَّى ইবারতসমূহের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন, যা মহল্লীর তাফসীরের পূর্ণতার জন্য তার যেহেনে مُسْتَحْضَرُ ছিল। (٤ وَمَاشِيَةٌ جُلاَلِيْنَ ٤)

طَنَّ عَهُودٌ فِي النَّهْنِ হলো مُشَارٌ إِلَيْهِ عَلَى - طَنَّ या খুবই নিকটবর্তী। আর তা হলো সূরা বাকারা থেকে নিয়ে সূরা ইসরার শেষ পর্যন্ত। الشَّمَدُتُ وَهُنِيْ এখানে تَا الْمُمَدَّدُ وَهُنِيْ अवात تَا الْمُمَدَّدُ وَهُنِيْ अवात الله عَلَى الْمُمَدَّدُ وَهُنِيْ अवात تَا وَالله مَا الْمُمَدَّدُ وَالله مَا الله مَا الله عَلَى مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله عَلَى مَا الله مَا الله مَا الله عَلَى مَا الله مَا الله عَلَى مَا الله عَلَى الله مَا الله عَلَى مَا الله عَلَى مَا الله مَا الله عَلَى مَا الله مَا الله عَلَى الله مَا الله عَلَى الله مَا الله عَلَى الله مَا الله عَلَى الله عَلَ

َ عَبَيْمَ أَبِهِ الشَّنَّىُ अर्थाৎ যার ঘারা কোনো বন্ধ পরিপূর্ণ করা হয় তাকে তাকমিলা বলা হয়। -[মু'জামুল ওয়াসীত] عَوْلُهُ أَلامًا وَ السَّمَّةُ عَلَيْهُ مَا يَتِمَّ بِهِ الشَّنَّةُ (আগে পেশকৃত, অগ্রভাগ।

পরিভাষায় ইমাম বলা হয় - مَنْ بَلَغَ رُتْبَةَ اَهْلِ الْفَضْلِ अर्था९ यिनि কোনো ব্যাপারে মর্যাদাপূর্ণ স্তরে পৌছেছেন। مُبَالَغَةْ فِي الْعِلْم، وَمَعْنَاهُ الْجَامِعُ بَيْنَ الْمَعْقُولِ وَالْمَنْقُولِ بِاَبْلُغُ وَجْهٍ (حَاشِيَةُ الصَّاوِيِّ ص٧ جـ١) : قَوْلُهُ الْعَلَّامَةُ عِمْاوَ وَالْمَالَغَةُ فِي الْعِلْم، وَمَعْنَاهُ الْجَامِعُ بَيْنَ الْمَعْقُولُ وَالْمَنْقُولِ بِاَبْلُغُ وَجْهٍ (حَاشِيَةُ الصَّاوِيِّ ص٧ جـ١) : قَوْلُهُ الْعَلَّمَةُ عِمْاوَ وَالْمَالَةُ فِي الْعِلْم، وَمَعْنَاهُ الْجَامِعُ بَيْنَ الْمَعْقُولُ وَالْمَنْقُولِ بِاللَّهِ عَلَى الْمُعْقَولُ وَالْمَالَةُ عَلَيْهِ الْمَعْقَولُ وَالْمَالِقُ وَالْمَالِقُ الْمُعْلَّمُ وَاللَّهُ الْمُعْلَقُ وَلَا الْمُعْلَقُ وَلِي اللَّهُ الْمُعْلَقُ وَاللَّهُ الْمُعْلَقُ وَلِي اللَّهُ الْمُعْلَقُ وَاللَّهُ الْمُعْلِقُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُولُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

َ قَوْلُهُ ٱلْمُحَقِّقُ (حَاشِيَةُ الصَّاوِي صـ٧ جـ١) : قَوْلُهُ ٱلْمُحَقِّقُ (حَاشِيَةُ الصَّاوِي صـ٧ جـ١) : قَوْلُهُ ٱلْمُحَقِّقُ الْمُحَقِّقُ : এটি তার উপাধি। জালাল অর্থ– মহিমা, বড়ড্ব, সন্মান।

مَعْنَاْهُ ذُوْ جَلاَلَةٍ فِي الذِّيْنِ أَوْ مَجْلِ وَمَعْظَمْ لَهُ لِأَثَهُ شَبِّدَهُ وَاظُهَرَ قَوَاعِدَهُ (حَاشِيَةُ الصَّاوُى ص٧ ج١)
مَعْنَاْهُ ذُوْ جَلاَلَةٍ فِي الذِّيْنِ أَوْ مَجْلِ وَمَعْظَمْ لَهُ لِأَثَهُ شَبِّدَهُ وَاظُهَرَ قَوَاعِدَهُ (حَاشِيَةُ الصَّاوُى ص٧ ج١)
مَعْنَاهُ الْمُحَلَّةُ الْكَبْرِي మُّادِهِ اللهُ الْمُحَلِّيُ (بِفَتْحَ الْحَاءِ) الْحَاءِ اللهُ الْحَاءِ اللهُ الْحَاءِ اللهُ اللهُ

مَا اشْتَدَّتُ الِيُهِ حَاجَةُ الرَّاغِبِيْنَ অবস্থায় رَفْع । উভয়িট হতে পারে وَفَع শব্দে تَشْعِيْم : قَوْلُهُ وَتَسْمِيْم مَا فَاتَهُ -এর এর উপর عَطْف হবে । আর جَرْ অবস্থায় الْقُرْآنِ অবস্থায় جَرْ অবস্থায় عَطْف এর উপর عَطْف পরে হওয়ার কারণে مَجْرُور পরে হওয়ার কারণে مَجْرُور

खाতব্য : বিজ্ঞ মুফাসসির (র.)-এর বক্তব্য الْمَحَلَىُ الْمَحَلَىُ वाक्य تَعَمِيمُ वाक्य : विজ्ঞ মুফাসসির (র.)-এর বক্তব্য الْمَحَلَىُ वाक्य وَتَعَمِيمُ वाक्य وَتَعَمِيمُ वाक्य وَمَا الْمَحَلَىُ व्यांष प्रश्ली (त.) या ছেড়ে দিয়েছেন তার পরিশিষ্ট লিখেননি; বরং مَا الْمَحَلَىُ वर्ण प्रश्ली (त.) या (तं स्थ গেছেন তার পরিশিষ্ট লিখেছেন।

মোটকথা ইমাম মহল্লী (র.) যা রচনা করেছেন পরিপূর্ণ করেছেন, যা লিখেননি তা পরিপূর্ণ করেননি। কারণ مَا نَاتَ الْمَعَلِّمُ -এর অংশ হয়ে থাকে। আর আল্লামা সুয়ৃতীর পরিশিষ্ট অর্থাৎ প্রথম অর্ধেক مَا نَاتُ -এর অংশ নয়: বরং مَا فَاتَ الْمُعَلِّمُ অর্থাৎ শেষ অর্ধেকের পরিশিষ্ট। –[হাশিয়াতুস সাবী, খ. ১, পৃ. ৭]

وَهُوَ مِّسُ اَوْلِ क का مَا فَاتَهُ का مَا فَاتَهُ का اللهِ -এর দিকে ফিরেছে। উভয়টির মেসদাক একই। তাহলো সুয়্তীর তাফসীর। –িহাশিয়াতুল জামাল খ. ১, পৃ. ১০।

َ عَوْلُهُ مِنَّ اَوَّلِ سُوْرَةِ الْبَقَرَةِ : সূরা ফাতিহার তাফসীর আল্লামা মহল্লী (র.) করেছেন। তাই আল্লামা সুয়ূতী (র.) তা শেষাংশের সাথে জুড়ে দিয়েছেন এবং তিনি সূরা বাকারা থেকে রচনা শুরু করেন।

উল্লেখ্য সূরা ইসরার শেষে মুসান্নিফ (র.) উল্লেখ করেছেন যে, তিনি এ অংশের তাফসীর সম্পন্ন করেছেন مِفْدَارً مِبْعَادِ তথা ৪০ দিনে। তখন তাঁর বয়স ছিল প্রায় ২২ বছর। এটিই তাঁর প্রথম তাফসীর। তিনি ৮৭০ হিজরির রমজানের প্রথম তারিখ বুধবার এর রচনা শুরু করেন এবং ১০ শাওয়াল সমাপ্ত করেন। ইমাম মহল্লীর ইন্তেকালের ছয় বছর পর একিতাব রচনা করেন। –[হাশিয়াতুল জামাল খ. ১, পৃ. ১০]

এর অরে। مُعَ عَلَقُ হরফটি غُولُهُ بِتَتِيَّةً

اَى هٰذَا اَلتَّتَمِيْمُ الَّذِیْ اَتَی بِهِ السَّیُوْطِیِّ تَفَسِیْرًا لِلنِّصَّفِ اْلاَوَّلِ مُصَاحِبُ لِتَتِمَّةٍ (حَاشِبَةُ الْجُمُلِ ص ١٠٠) আর تَتِمَّة श्वा উদ্দেশ্য হলো সূরা ইসরার শেষে তিনি تَتِمَّة शें के مَذَا أُخِرُ مَا كملت بِهِ تَفَسِيْرُ اللَّهْرَانِ الع বলে যে আলোচনা করেছেন, সে অংশটুকু । - প্রাণ্ডন্ত

َ عُطْف হয়েছে। مَجْرُورُ এটা يَفْهُمُ الْقَوْلَهُ اَلْإَعْتِمَادُ وَكُمْ مَا يُفُهُمُ الْفَوْلَهُ اَلْاِعْتِمَادُ وَكُمْ مَا يُفُهُمُ الْفَوْلَهُ الْعُتِمَادُ وَكُمْ مَا يُغُمَّامُ الْعُتَامُ الْفِيرَاءَةِ الْمُشْهُورَةِ अवि এবং وَكُمْ الْعُرَابُ مَا يَخْتَامُ الْفِيرَاءَةِ الْمُشْهُورَةِ अवि এবং وَكُمْ وَعُلَا يَكُمُ الْفَيْدِ الْمُشْهُورَةِ अवि अवि : فَكُمْ الْفَيْدِ الْمُشْهُورَةِ अवि अवि : فَكُمْ اللّهُ ال

عُطْف अवश्वलात وَكُرُ عَنْبِيْهُ وَالْإَعْرَابُ وَالْإِعْرَابُ وَالْعُرَابُ وَالْإِعْرَابُ وَالْإِعْرَابُ وَالْإِعْرَابُ وَالْإِعْرَابُ وَالْعُوالُوبُ وَالْمُعْرَابُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُعْرَابُ وَالْمُوالُوبُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْرَابُ وَالْمُعْرَابُ وَالْمُعْرِابُ وَالْمُعْرِابُ وَالْمُعْرِعِينَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرَابُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْمِونُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْرِقُونُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِقُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِقُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُومُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعِلَّامِ وَالْمُعِلَّامُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّذِي وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلَّ وَلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَا

উল্লেখ্য এখানে ক্রিক্রা উস্লে হাদীস ও ফিকহের পারিভাষিক কর্নাক্রিক্রা উদ্দেশ্য নয়; বরং আভিধানিক অর্থ প্রিসিদ্ধ ও সুম্পষ্ট] উদ্দেশ্য। কারণ মাসহাফে লিখিত সকল কেরাতই মুতাওয়াতিরভাবে প্রমাণিত।

ः কেরাতের ভিন্নতার তাৎপর্য : আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কুরআন যে নির্দিষ্ট কেরাতের মাধ্যমে 🦠 নাজিল করেছেন, তার মধ্যে পারস্পরিক উচ্চারণ পার্থক্য সর্বাধিক সাত ধরনের হতে পারে। অনুমোদিত সেই সাতটি ধরন নিম্নলিখিত ভিত্তিতে রূপান্তরিত হওয়া সম্ভব-

- বিশেষ্যের উচ্চারণে তারতম্য। এতে একবচন, দ্বিচন, বহুবচন, পুংলিঙ্গ, স্ত্রীলিঙ্গ প্রভৃতির ক্ষেত্রে তারতম্য হতে পারে। যেমন, এক কেরাতে وَتَسَّتُ كَلِمَةٌ رَبَّكَ কালিমাতু শব্দটি একবচন ব্যবহৃত হয়েছে। কিন্তু অন্য কেরাতে এই শব্দটি বহুবচন উচ্চারিত হয়ে ﴿ اللَّهَ كُلِّمَاتُ كُلِّمَاتُ رَبُّكَ (كَانَةُ عَرِيمَةُ مَا مَعَمَاهُ مَا مَعَمَاهُ مَ
- كَ. هَ عَلَا بَاعِدُنَا بَيْنَ अविषाज काला विजिञ्जा अवनिष्ठ श्राहा (स्थमन श्रुविक क्रिवार्क) وَبَنَا بَاعِدُنَا بَيْنَ ्र शठिक श्राह अथरा ( رَيَّنَا بَعِدْ بَيْنَ الْسَفَارِنَا कांकिक श्राह अवर अ वाबाकरे वना क्वारक اَسْفَارِنَا বিষতে পঠিত রয়েছে। ﴿ وَاتَّخِدُوا अभाउद्ये वर्गत (করাতে وَاتَّخَدُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيْمَ निवारं वर्गत (করাতে وَاتَّخَدُوا
- এ. প্রীতি অনুকারী হরকত বা বের-ববর, শেশ ইত্যাদি প্রয়োগের ক্ষেত্রে মত পার্থক্যের কারণে কেরাতে বিভিন্নতা সৃষ্টি হয়েছে। এর স্থলে কেউ কেউ कि يُضَارُّ তেলাওয়াত করেছেন। এমনিভাবে الْ يُضَارُّ এর স্থলে े ज्यावद्यां करत्रस्य हे हे किन्
- نَجُرِيْ تَحْتَهَا अ. क्यांना क्यांना क्वांक चिक्त आम-वृक्षि शराह । यमन- أَلْأَنْهَارُ अत श्राह वत श्राह ومَعْرَقُ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ । তেলাওয়াত করা হয়েছে।
- وَجَائَتْ سَكْرَةُ अत स्वात्न कात्ना কেরাতে শব্দের আগ-পরও হয়েছে। যেমন- يَجَائَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِلْمِوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَاتِ الْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِالْمَوْتِ بِلْمَ । পড়া হয়েছে الْحَقّ بالْمُوتِ
- ৬. শব্দের পার্থক্য হয়েছে। অর্থাৎ এক কেরাতে এক শব্দ এবং অন্য কেরাতে অন্য শব্দ পঠিত হয়েছে। যেমন فَتَبَيَّنُواْ - هِيْ طَلْعِ अठिंक राय़ وَيْ طَلْعِ अवि وَيَعْ طَلْعِ अवे وَيَعْبَتُوا अव
- ৭. উচ্চারণ পার্থক্য : যেমন কোনো কোনো শব্দের উচ্চারণ ভঙ্গিতে লম্বা খাটো হালকা, শক্ত প্রভৃতি ক্ষেত্রে বিভিন্নতা সৃষ্টি হয়েছে। এতে মূল শব্দের মধ্যে কোনো পরিবর্তন হয়নি, শুধু উচ্চারণে বিভিন্নতা সৃষ্টি হয়েছে। যেমন– مُوْسُى শব্দটি কোনো কোনো উচ্চারণে مُوسِيَّى রূপে উচ্চারিত হয়েছে।

উল্লেখ্য সাত কেরাতের মাধ্যমে উচ্চারণের সুবিধার্থে যেসব পার্থক্য অনুমোদন করা হয়েছে সেগুলোর মধ্যে অর্থের কোনো উল্লেখযোগ্য পরিবর্তন হয় না। বিভিন্ন এলাকা ও শ্রেণি-গোষ্ঠীর মধ্যে প্রচলিত উচ্চারণ-ধারার প্রতি লক্ষ্য রেখেই সাত কেরাত পদ্ধতি প্রবর্তন করা হয়েছে। –[উলূমুল কুরআন : মুফতি তকী উসমানী : ১০৬–১০৯]

বা সংক্ষিপ্ত বুঝানো تَصِيْرِ प्राता এখানে يَطِيْف प्राता कर्ने आप्रातित माप्रातित नात्थ এत সম্পর্ক। تَوُلُهُ عَلَى وَجَّه لَطَيْف - এর বিপরীত। ضَخَامَهُ الشَّرِيُّ (ك) - يَطُفَ الشُّرِيُّ (ك) रहाँग इउग्ना, সृन्त इउग्ना। এটि صَخَامَهُ

। ইরেছে عَطَف تَغْسَيْر अणि : قَوْلُهُ وَتَعْبَيْر وَجَيْزِ

হিসেবে ব্যবহৃত। এভাবে عَطْف تَفْسبْرِيْ वीपे ، এব উপর এবং এট عَظف का : كَوْلُهُ وَتَرَّكِ التَّفْوِيْلِ या, عَلَىٰ وَجْدٍ لَطِيَّفٍ وَتَعْبِيْرِ وَجِيْنِ छथा مَعْطُون عَلَيْ عَلَىٰ وَجْدٍ لَطِيَّفٍ وَتَعْبِيْرِ وَجِيْنِ সে বিষয়টি مَعْطُون তথা وَتُرْكِ التَّطُوبِلَ -এর মাঝে বিস্তারিত এবং সুস্পষ্টভাবে বর্ণিত হয়েছে। কেননা কোনো বস্তু সংক্ষিপ্ত হওয়া মানে দীর্ঘ না হওয়া।

- এর সাথে সাথে। تَطُويُل -এর সম্পর্ক হলো تُولُهُ بِذَكْرِ أَقُوال

اَيْ عِنْدَ الْمُفَسِّرِيْنَ : قَوْلُهُ غَبْرٌ مَرْضَيَةٍ

লখা রয়েছে। অথচ مَحَالُهَا হয়েছে। হিন্দুন্তানী নোসখাগুলোতে مَحَالُهَا हिখा রয়েছে। অথচ আরবি সকল নোসখাতেই مَعَلَٰهُ রয়েছে এবং এটাই সঠিক।

: अर्थाए नाहर वालागाठ देछाि भाखित किछावसपृह। تَوْلُمُ كُتُبُ الْعُرَبَيَّةِ

- عَوْلُهُ وَاللَّهُ اَسْأَلُ النَّفْعَ به : قَوْلُهُ وَاللَّهُ اَسْأَلُ النَّفْعَ به

তাফসারে জালালাইন আর্রাব–বাংলা



### তাহকীক ও তারকীব

عَمْرَةُ الْبَقَرةِ अवरत आउँग़ाल এवং مِأْتَانِ अवरत आउँग़ाल ومُأْتَانِ अवरत हानी নগর-প্রাচীর] থেকে أَلْبَلُدِ वा سُورُ الْبَلَدِ वा وَاوَ वा وَاوَ وَاوَ الْبَلَدِ वा وَاوَ الْبَلَدِ الْمَدِيْنَةِ الْمَوْرَةُ وَالْمَاعِيْنَ وَاوَ الْمَاعِدِيْنَةِ الْمُورَةِ عَلَى الْمُورَةِ عَلَى الْمُورَةِ وَالْمُعَامِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعِلِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعَامِيْنِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِيْنِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِيْنِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِيْنِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِيْمِ وَالْمُعِلِيْمِ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِلِيِ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِلِيِّ وَالْمُعِلِيْمِ وَالْمُعِلِيْمِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِيْمِ وَالْمُعِلْمِيْمِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمِيْمِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلْمِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمِنْعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَال উদ্ভুত। নগর-প্রাচীর যেমন পুরো শহরকে বেষ্টিত করে রাখে, তেমনি কুরআনের এক একটি সূরা কুরআনের একটি অংশকে বা সংশ্লিষ্ট সূরার অভ্যন্তরস্থ বিষয়বস্তুকে বেষ্টন করে আছে। আর যদি مَهْمُوزُ الْأَصْلِ হয় এবং ক্রিক্র ভারা পরিবর্তন করে নেওয়া হয়, তাহলে অর্থ হবে وَيُطْعَتُهُ الشُّنَّ وَقِطْعَتُهُ वस्त অবশিষ্ট অংশ বা খও। –|হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১. পৃ. ১২

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হেন কুরআনের গুতিটি অধায় স্বতন্ত মর্যাদার উচু الرَّفْعَةُ (لِسَان) স্বার আরেকটি অর্থ-উচ্চতা। وَمُولُهُ سُورَةُ স্থানে অধিষ্ঠিত। -[তাফসীরে মাজেদী খ. ১. পু. ৭]

١. هِمَى ضَيْفَةً مِنَ الْقُرْانِ لَهَ آوَّةً وَأَخِرُ اجعل جا ص١) - (٢٠٠ عِلَى ضَيْفَةً مِنَ الْقُرْانِ لَهَ ٢. قَالَ الْجُعَيْرِيُّ : حَدُّ السَّورَةِ قُرْانَ يَشْتَمِلُ عَلَى أَيْ ذِيْ فَاتِحَةٍ وَخَاتِمَةٍ وَاقَلُهَا ثَلَاثُ أَيَاتٍ . (حَاشِيَة جُلاَلَيْنِ) পরিভাষায় সূরার সংজ্ঞা : পরিভাষায় সূরা বলা হয়-অর্থাৎ সূরা হলো পবিত্র কুরআনের বিশেষ অংশ যার ভরু ও শেষ রয়েছে এবং যার মধ্যে কমপক্ষে তিনটি আয়াত রয়েছে। राकाता] अन्ता वाकातात नामकतलात कातन : এ সূরার নাম أَنْرُةُ (दाकाता) अन्य इस्स्टर य. এব এক স্থানে أَنْبُقُرُوْ গাভীর আলোচনা এসেছে। এটা আরবি কায়দা تَسْوِيَةُ الْكُلِّ بِإِلْمِ الْجُزْءِ [তথা অংশ বিশেহের নামে পূর্ণ বন্ধুর নামকরণ] হিসেবে হয়েছে। এটা বিষয়ভিত্তিক নাম নয়; বরং প্রতীকি নাম। কুরআনের প্রতিটি সূরায় এ পরিমাণ ব্যাপক ও অধিক বিষয়সমূহ বর্ণিত হয়েছে যে, বিষয়বস্তুর দিক দিয়ে সে সূরার জন্য সমৃদ্ধ কোনো শিরোনাম নির্ধারণ করা যায় না । এটা মানবীয় ক্ষমতার উর্চ্বে। তাই রাসূল 🚟 আল্লাহ তা'আলার তত্ত্বাবধান ও দিক নির্দেশনায় অধিকাংশ সূরা জন্য শিরোনামের বদলে নাম নির্ধারণ করেছেন। যা কেবল আলামত ও নিদর্শনের কাজ দেয়। এ সূরাকে সূরা বাকারা বলে নামকরণের উদ্দেশ্য এই নয় যে,

ফায়দা : সূরার নাম ও বিন্যাস : বিশুদ্ধ মতে সূরার নাম ও পারস্পরিক বিন্যাস হুর্টু ব্যাপার। অর্থাৎ স্বয়ং রাসূল 🚎 থেকে হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর ইঙ্গিতে সাব্যস্ত। যখন কোনো সূরা শেষ হতো, তখন হযরত জিবরাঈল (আ.) নবীজী 🚟 -কে বলতেন- إجْعَلْ هٰذِهِ السُّورَةَ كَذَا وَقَبْلَ سُورَةَ كَذَا وَقَبْلَ سُورَةِ كَذَا وَعَبْلَ سُورَةِ كَذَا وَقَبْلَ سُورَةِ كَذَا اجْعَلْ لَمْذِهِ -কে বলতেন وَيَعْلُ مُذِهِ -হযরত জিবরাঈল (আ.) নবীজী 🚟 -কে বলতেন এ আয়াতটিও অমুক আয়াতের পরে কিংবা পূর্বে স্থাপন করুন! وَأَنْكُمُ الْمُؤْكُذُا وَفُبْلُ الْمُؤكِّدُا

এখানে গাভীর বিধান স্বরূপ, উপকারিতা ও বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে; বরং তার উদ্দেশ্য হলো এটা ঐ সূরা

যেখানে গাভী শব্দটির উল্লেখ রয়েছে। –[তাফসীরে মাজেদী, জালালাইন খ. ১, পু. ৩৮]

উল্লেখ্য আয়াত এবং সূত্রর তারতীর তাওকীফী হওয়ার বিষয়তি 🚕 ু রা অগ্রাধিকারপ্রাপ্ত মতের ভিত্তিতে, অনাধায় এ সম্পর্কে মতভেদ রয়েছে । য়েমন - কেই কেই বলেছেন, সূরাও আয়াতেই তবিতীৰ সংঘাৰতে কেরামের ইজতিহাদে নির্মিত হারাছ ত্তে সাহার্য়ে কেরাম (রা.)-এর কুরুলানের নোসখায় সূরার নাম দেখা ছিল না প্রবর্তীতে। হা≆াজ ইবনে ইউসুল ত লিখেছেন রেমনিভারে সে কুরমান্তে 🚅 🛍 ৣ৾৾ ইতানিতে বিভঙ্ক করেছে 🗕 হাশিত্যে সমল 🕟 ১. ৪ ১২

উল্লেখ্য, সূরার নামসমূহ تُوْتِيْفِي বলতে প্রসিদ্ধ নামটি। অন্যথায় সাহাবা এবং তাবেঈনের এক জামাত নিজেদের পক্ষ थरक किलश प्रतात नाम किर्तिष्टिलन । यमन इयाग्रका (ता.) प्रता छउवात नाम त्तरथरहन الْعَنَابِ এवे الْفَاضِحَةُ على على المُعَاطُ الْفَرَّانِ ववे على على على المُعَاطُ الْفَرَّانِ ववे على على على المُعَاطُ الْفَرَّانِ ववे على على المُعَاطُ الْفَرَّانِ ववे على على المُعَاطُ الْفَرَّانِ ववे على المُعَاطُ الْفَرَّانِ وَالْمُعَاطُ الْفَرَّانِ وَالْمُعَالَّانِ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَّانِ الْمُعَالَّانِ الْمُعَالِّذِي الْمُعَالِّقِيْنِ الْمُعَالِّمُ اللّهُ الْمُعَالِقِيْنِ اللّهِ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِقُونِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

আবার কিছু সূরার একাধিক নামও রয়েছে। যেমন সূরা ফাতেহার নামসমূহ নিম্নরূপ-

भूता ठाउवात नाम وَصُوال مُفَصَّل ववर إلْسَابِعَةُ ववर मृता देखन्म - वत नाम وَالْعَدَابِ ववर الْفَاضِعَةُ ववर بِطَوال مُفَصَّل সাতিটি সূরার সপ্তম সূরা। সূরা ইসরার নাম الْمَكْرِكُمُ الْمُوالِيُلُ সূরা সাজদার নাম المضاجع । সূরা ফাতিরের নাম الْمَكْرِكُمُ মু'মিনের নাম الشَّرِيْعَةُ সূরা জাছিয়ার নাম الْغَافِرُ ইত্যাদি।

আবার কখনো কয়েকটি সূরার সমন্তি নামও রুয়েছে। যেমন সূরা বাকারা ও আলে ইমরান -এর নাম الزهراوين এবং সূরা বাকারা থেকে আ'রাফ পর্যন্ত সাতটি সূরার নাম الطُّوالُ ইত্যাদি। -[হাশিয়াতে জামাল : খ. ১, পৃ. ১৩]

কুরআন শরীফের ভরতিব : পবিত্র কুরআনের আয়াত ও সূরাসমূহের তরতিব দু'প্রকার-

- সংকলনের, অর্থাৎ সূরা ফাতিহা থেকে সূরা নাস পর্যন্ত যে তরতিব পবিত্র কুরআন বর্তমানে আমাদের সামনে বিদ্যমান আছে। এ ভরতিবও সঠিক বর্ণনা মতে এবং হযরত জিরাঈল (আ.) ও নবী করীম 🚃 -এর নির্দেশ অনুসারে।
- ২. **অবতরণের, অর্থাং যে ত**রতিকে **বান্তবে আয়াত ও সূরাসমূহ অবতীর্ণ হয়েছে, তা হচ্ছে– সূরা 'আলাক, কলম, মুযযাশ্মিল,** মুকাসনির, কাহাব, কুভভিরাত, আলা, ওয়াল লাইল, ওয়াল ফাজর, ওয়াদ দুহা, আলাম নাশরাহ, ওয়াল 'আছর, ওয়াল <u>ভ্রান্থিত, কাউছার, তাকাছুর, মাউন, কাফিরুন, ফীল, ইখলাস, নাজম, 'আবাসা, কদর, বুরুজ, তীন, কুরাইশ, কারিয়াহ, </u> মুক্তমালত, কাফ, কিয়ামাক, কালান, তারিক, কামার, সোয়াদ, আ'রাফ, জিন, ইয়াসীন, ফুরকান, ফাতির, মারইয়াম, তাহা, **জ্ঞোকিআহ. ত'আরা, নামল, কাসাস, বনী ইসরাঈল, ইউনুস, হুদ, ইউসুফ, হিজর, আন'আম, ওয়াস সাফফাত, লুকমান,** স্বা, **যুমার, মু'মিন, হামীম** সিজদা, হামীম 'আঈন-সীন-কাফ, যুখরুফ, দুখান, জাছিয়া, মু'মিনূন, তানযীল, আসসিজদা, ্**তৃর, মুলক, হাক্কাহ**, মা'আরিজ, নাবা, নাযি'আত, ইনফিতার, ইনশিকাক, রূম, মুতাফফিফীন ও 'আনকাবৃত। উক্ত ৮৩ টি সূরা মক্কী। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) মক্কী সূরাগুলোর মধ্যে সর্বশেষ সূরা 'আনকাবৃতকে বলেছেন, আর হযরত ষাহহাক (র.) ও হযরত 'আতা (র.) সর্বশেষ সূরা সূরা মু'মিনূনকে বলেছেন।

মাদানী সূরাগুলো অবতীর্ণের তারতীব হচ্ছে- সূরা বাকারা, আনফাল, আলে ইমরান, আহ্যাব, মুমতাহিনা, নিসা, যিল্যাল, হাদীদ, মুহাম্মদ, রা'দ, রাহমান, দাহর, তালাক, বাইয়্যিনাহ, হাশর, ফালাক, নাস, নছর, নূর, হজ, মুনাফিকূন, মুজাদালাহ, হজুরাত, তাহরীম, ছাফ, জুমু আহ, তাগাবুন, ফাতহ, তওবা, মায়িদা কেউ কেউ সূরা মায়িদাকে সূরা তাওবার পূর্বে উল্লেখ **করেছে**ন। সূরা ফাতিহার অবতরণ মক্কা ও মদীনা দু'স্থানে হয়েছে বিধায়– তাকে মক্কীও বলা যায় এবং মাদানীও বলা যায়, আর কিছু সংখ্যক সূরা সম্পর্কে মতানৈক্য রয়েছে। –[কামালাইন, খ. ১, পূ. ১০]

সূরা বাকারা নাজিল হওয়ার সময়কাল : সূরাটির অধিকাংশ আয়াতই নাজিল হয়েছে রাসূল 🚃 -এর মদীনা শরীফে হিজরতের প্রথম দিকে। অবশ্য এর কিছু অংশ পরবর্তীকালে নাজিল হলেও বিষয়বস্তুর মিল থাকার কারণে তা এই সূরার সাথে সংযুক্ত করা হয়েছে। যেমন– সূদ নিষিদ্ধ করে যে আয়াতগুলো নাজিল হয়েছে, সেগুলোও তার মাঝে শামিল করা হয়েছে। অথচ সে আয়াতগুলো নাজিল হয়েছে রাসূল 🚟 -এর জীবনের একবারে শেষের দিকে। সূরার উপসংহারে যে কয়টি আয়াত সন্নিবিষ্ট হয়েছে, সেগুলো নাজিল হয়েছিল হিজরতের পূর্বে মক্কায়। কিন্তু বিষয়বস্তুর মিল থাকার কারণে সে আয়াতগুলোও এই সূরার সাথে যুক্ত করা হয়েছে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৭]

সূরা বাকারার ফজিলত ও বৈশিষ্ট্য: কুরআনের প্রতিটি সূরা স্বতন্ত্র মর্যাদা ও ফজিলতের অধিকারী হলেও আলোচ্য সূরাটি হলো শীর্ষ মর্যাদার সূরাগুলোর অন্যতম। আকীদা-বিশ্বাস ও আমল-কর্ম উভয় ক্ষেত্রে ইসলামের সবচেয়ে গুরুত্বপূর্ণ শিক্ষাসমূহের বলতে গেলে সবটুকুই সূরা বাকারাতে এসে গেছে। বিভিন্ন হাদীসে এ সূরার বড় ফজিলত বর্ণিত হয়েছে। যেমন-

رانَّ السَّبِطَانَ يَفِرُّ مِنَ الْبَيْتِ الَّذِي تُقَرَأُ فِيهَا سُورَةُ الْبَقَرَةِ -वरलन وَمَا عَلَيْهُا سُورَةُ الْبَقَرَةِ السَّبِطَانَ يَفِرُ مِنَ الْبَيْتِ الَّذِي تُقَرَأُ فِيهَا سُورَةُ الْبَقَرَةِ অর্থাৎ যে ঘরে সূরা বাকারা পড়া হয়, সেখান থেকে শয়তান পলায়ন করে। -[মুসলিম, তিরমিযী] কেননা শয়তান হলো আঁধার আর সূরা বাকারা হলো 'নূর'। আর বলাই বাহুল্য নূর ও আঁধার একত্র হতে পারে না।

- ২. হযরত আবূ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ 🚟 ইরশাদ করেছেন-
  - لاَ تَجْعَلُوا بِيُوتَكُمْ قَبُورًا فَإِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي تُقَرَأُ فِيهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ لاَ يَدْخُلُهُ الشَّيْطَانُ . (مُسْلِمُ بَابُ إِلَّا مِنْ مَا لَكُ بَابُ صَلُودَ النَّافِلَةِ فِي بَيْتِمِ)

অর্থাৎ তোমরা নিজেদের ঘরকে কবরে পরিণত করো না। নিশ্চয় যে ঘরে সূরা বাকারা পাঠ করা হয়, তাতে শয়তান প্রবেশ করতে পারে না।

- ৩. হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) সূত্রে আরও বর্ণিত আছে। রাস্লুল্লাহ 🥶 বলেছেন– وَكُلِّ شَنْ سِنَامُ الْقُرَّانِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ عَرْبَةُ عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبَةً الْبَقَرَةِ عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبَةً عَرْبُهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَرْبُهُ عَر
- 8. হ্যরত খালিদ ইবনে মা'দান (রা.) বর্ণনা করেন-
  - إَقْرُوْا سُورَةَ الْبَقَرَةِ فَإِنَّ أَخَذَهَا بَرَكَةً وَتَرْكَهَا حَسْرَةً وَلاَ تَتَسْتَطِيعُهَا الْبُطْلَةُ وَهِى فُسُطَاطُ الْقُرَانِ .
    অর্থাৎ তোমরা সূরা বাকারা তেলাওয়াত করো! কেননা তা গ্রহণে বরকত, আর বর্জনে হাসারাত-অনুতাপ। অকর্মরা এটা
    বহনে সক্ষম নয়। এটা কুরআনের শামিয়ানা। -[দারিমী]
- ৫. অপর একটি বর্ণনায় আছে مَيْكَةُ الْكَاتِ الْكُوْلِيَّ অর্থাৎ কুরআনের আয়াতসমূহের সরদার হলো আয়াতুল কুরসী। বালাবাহুল্য, এটি সূরা বাকারারই অন্যতম আয়াত। -[তির্মিযী]
- ७. विषयुष्ठ ७ भाभारात्वत िक निरयु भूता वाकाता अभग क्वआत अनन रिविष्ठा ७ भर्यानात अधिकाती । इवरन आतावी (त.) वरनन سُورَةُ الْبَعْبَ الْبُعْبُ الْبُعْبُ وَالْفُ حِكُم وَالْفُ حِكُم وَالْفُ حِكْم وَالْفُ خِبَر أَخْذُهَا بَرَكَةٌ وَتَرْكُهَا حَسْرَةٌ لَا تَسْتَطِيعُ الْبُطْلَةُ وَهُمُ السَّحَرَةُ سُمُوا بِذَالِكَ لِمَجِينِهِمْ بِالْبُاطِلِ . إذا قُرِأَتْ فِيْ بَيْتٍ لَمْ تَدْخُلُهُ مَرَدَةُ الشَّبَاطِينُ ثَلَاتَة ِ وَهُمُ السَّبَاطِينُ ثَلَاتَة مِنْ بَيْتٍ لَمْ تَدْخُلُهُ مَرَدَةُ الشَّبَاطِينُ ثَلَاتَة مِنَا السَّبَاطِينُ ثَلَاتَة مِنَا إِلَى الْمَاعِدِينِ فَاللَّهُ الْمُ الْمُعَالِمِينَ الْمُ الْمُولِ . إذا قُرِأَتْ فِيْ بَيْتٍ لَمْ تَدْخُلُهُ مَرَدَةُ الشَّبَاطِينُ ثَلَاتَة مِنْ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُولِ . (جمل: صـ18)

অর্থাৎ এ সূরায় এক হাজার (اَلَهُ) আদেশ এক হাজার (نَهَى) নিষেধ, এক হাজার হেকমত, এক হাজার সংবাদ ও কার্হিনী রয়েছে। তা গ্রহণে বরকত এবং বর্জনে অনুতাপ। জাদুকররা তা বহন করতে পারে না। কোনো ঘরে তা পাঠ করা হলে, শয়তান সেখানে তিনদিন পর্যন্ত প্রবেশ করে না। হয়রত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) এ সূরার মর্ম আয়ন্ত ও অনুধাবন করতে আট বছর সময় ব্যয় করেছেন। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১৩]

- ৭. বুখারী ও মুসলিম শরীফে বর্ণিত যে, হযরত উসাইদ ইবনে হ্যাইর (রা.) রাতে সূরা বাকারা পড়ছিলেন, হঠাৎ তাঁর কাছে বাঁধা অশ্বটি ভয়ে ছটফট আরম্ভ করল, তখন তিনি তেলাওয়াত বন্ধ করে দিলেন, আর অশ্বটিও শন্ত হয়ে গেল, পরে যখন আবার তিনি তেলাওয়াত আরম্ভ করলেন, তখন অশ্বও ভয়ে ছটফট আরম্ভ করল এবং নিকটেই তার ছেলে ইয়াহয়া নিদাবস্থায় ছিল। তিনি চিন্তা করলেন যে, তাঁর ছেলের কোনো অসুবিধা হয় কিনা, তাই তিন তেলাওয়াত বন্ধ করে উপরের দিকে দৃষ্টি করলে একটি উজ্জ্বল ছায়ানীড় দেখতে পেলেন, যার মধ্যে আলো দানকারী চেরাগ ছিল, তিনি এ দৃশ্য দেখার জন্য ঘর থেকে বের হয়ে আসলে পরে ওটা অদৃশ্য হয়ে গেল। সকালে এ ঘটনা রাস্ল হায়ানত এন নরকরে বললেন। তখন রাস্ল হায়া বললেন যে, ফেরেশতা তোমার তেলাওয়াতের আওয়াজ তনতে এসেছিল, যদি তুমি তেলাওয়াত করতে থাকতেন তবে সকাল পর্যন্ত ফেরেশতাগণ উপস্থিত থাকতেন এবং লোকেরা তাঁদেরকে স্বচক্ষে-বাস্তবে দেখতে পারতো। সুতরাং তুমি নিয়মিত সূরা বাকারা পড়তে থাক!
- ৮. মুসলিম শরীফ হযরত আবৃ উমামা (রা.) থেকে বর্ণিত। নবী করীম করে বলেছেন, সূরা বাকারাহ ও আলে-ইমরান নিজ পাঠকারীদের জন্য কিয়ামতের দিন সায়েবানের কাজে আসবে, সূরা বাকারা পড়তে থাক, এটা পাঠ করার মধ্যে বরকত এবং তেলাওয়াত ছেড়ে দেওয়ার মধ্যে আফসোস রয়েছে। এর বরকতে প্রতারকের ধোঁকা চলতে পারে না।
- عَمْرُتُّکُ : সূরার বেশির ভাগ বরং প্রায় সবগুলো আয়াতই রাসূলুল্লাহ فَا عَمْرُكُ : সূরার বেশির ভাগ বরং প্রায় সবগুলো আয়াতই রাসূলুল্লাহ وَعُمُونَ : সূরার বেশির ভাগ বরং প্রায় সবগুলো আয়াতই রাসূলুল্লাহ وَعُمُونَ : সূরার বেশির ভাগ বরং প্রায় সবগুলাই এক দুটি মন্ধী আয়াতের অন্তর্ভুক্তি সূরাটি মাদানী হওয়ার অন্তরায় নয়।

এ**ক নজরে পবিত্র কুরআনের পরিচিতি** : পবিত্র কুরআনের সমস্ত সূরাগুলো নাসিখ-মানসূখ অর্থাৎ রহিতকারী ও রহিত হওয়ার দৃষ্টিতে চার প্রকার । যথা−

প্রথম প্রকার: যে সূরাগুলোতে শুধু (کَرِبُّے) রহিতকারী আয়াতসমূহ রয়েছে, এমন সূরার সংখ্যা ৬টি ংথা– সূরা ফাতহ, হাশর, মুনাফিকুন, তাগাবুন, তুলাক ও আ'লা - দিতীয় প্রকার: যে স্রাগুলোতে নাসিখ মানস্থ উভয় প্রকার আয়াতসমূহ রয়েছে, এমন স্রার সংখ্যা— ২৫টি। যথা— স্রা আল বাকারা, আল আল ইমরান, আন নিসা, আল মায়েদা, আল আনফাল, আত তওবা, ইবাহীম, মারয়াম, আল আম্মান, আল হজ. আন নূর, আল ফোরকান, আশ ভ'আরা, আল আহ্যাব, আস সাবা, আল মু'মিন, আয় যারিয়াত, আততূর, আল মুজাদালা, আল ওয়াকিআহ, আল মুযযামিল, আল মুদাসসির, আত তাকভীর ও আল আছর।

তৃতীয় প্রকার: যে স্রাগুলোতে ৬ধু মানস্থ আয়াতসমূহ রয়েছে, এমন স্রার সংখ্যা ৪০টি। যথা – স্রায়ে আন'আম, আ'রাফ, ইউনুস, হুদ, রা'আদ, হিজর, নহল, ইসরা, কাহফ, তাহা, মু'মিনূন, নামল, কাছাছ, 'আনকাবৃত, রোম, লুকমান, আলিফ লাম মীম সিজদা, ফাতির, সাফফাত, সোয়াদ, যুমার, হামীম সিজদা, ৬রা, যুখরুফ, দুখান, জাকিয়া, আহকাফ, মুহাম্মদ, ক্বাফ, নাজম, কামার, মুমতাহিনা, মা'আরিজ, কিয়ামাহ, ইনসান, 'আবাসা, তারিক, গাশিয়াহ, তীন, কাফিরুন।

চতুর্থ প্রকার: যে স্রাগুলোতে মানস্থ আয়াতও নেই এবং নাসিখ আয়াতও নেই, এমন স্রার সংখ্যা ৪৩টি। যথা স্রা ফাতিহা, ইউসুফ, ইয়াসীন, হুজরাত, রাহমান, হাদীদ, সাফ, জুমু আহ, তাহরীম, মুলক, হাকা, নৃহ, জিন, মুরসালাত, নাবা, নাযি আত, ইনফিতার, মুতাফফিফীন, ইনশিকাক, বুরজ, ফাজর, বালাদ, শামস, লাইল, দুহা, আলাম নাশরাহ, কালাম, ঝাদর, বাইয়িনাহ, যিল্যাল, আদিয়াত, কারিআহ, তাকাছুর, হুমাযাহ, ফীল, কুরাইশ, মাউন, কাউছার, নাসর, লাহাব, ইখলাস, ফালাক নাস। পবিত্র কুরআনে সর্বমোট সূরা ১১৪টি।

#### সূরাসমূহের বিশ্লেষণ:

প্রথমত সূরাসমূহকে সময় ও স্থান হিসেবে ভাগ করা হয়েছে। যেমন যে সূরাসমূহে মক্কাবাসীকে সম্বোধন করা হয়েছে ঐ সূরাতলো মক্কী, আর যে সূরাসমূহে মদীনাবাসীকে সম্বোধন করা হয়েছে ঐ সূরাতলো মাদানী।

দ্বিতীয়ত যে সূরাগুলো মক্কা ও তার আশেপাশে যেমন– মীনা ইত্যাদি স্থানে অবতীর্ণ হয়েছে– ঐ সূরাগুলো মক্কী, আর যে সূরাগুলো সূরা মদীনা ও তার আশেপাশে অবতীর্ণ হয়েছে– ঐ সূরাগুলো মদনী।

তৃতীয়ত যা সবচেয়ে অধিক বিশুদ্ধ, তা হচ্ছে নবী করীম — -এর মদীনায় হিজরতের পূর্বে যতগুলো সূরা অবতীর্ণ হয়েছে— ঐ সবগুলো মন্ধী, আর তার হিজরতের পর যতগুলো সূরা নাজিল হয়েছে— যদিও তা মন্ধাতেই অবতীর্ণ হয়ে থাকে— ঐ সবগুলো মাদানী।

জালালাইন-এর সিদ্ধান্ত: জালালাইন-এর বর্ণনা মোতাবেক ২০টি সূরা নিঃসন্দেহে মাদানী, আর ৭৭টি সূরা নিঃসন্দেহে মক্কী এবং ১৭টি সূরা সম্পর্কে মতানৈক্য রয়েছে।

স্রাসমৃহের নাম: যেমনভাবে বড় আকারের বই ও কিতাবাদিকে সহজ করার লক্ষ্যে বিভিন্ন অধ্যায় ও বিভিন্ন পরিচ্ছেদে বিভক্ত করা হয় এবং বিভিন্ন শিরোনামের অধীনে বিষয়গুলোকে পৃথকভাবে বর্ণনা করা হয়। যাতে করে কোনোরূপ বিশৃত্থালা সৃষ্টি না হয় এবং পাঠকদের বৃঝতে ও আয়তে আনতে সুবিধা হয়। তদ্রূপ অবস্থাই হচ্ছে পবিত্র কুরআনের সূরা ও আয়াতসমূহের, আর এ সূরাসমূহকে পরম্পর পৃথক করার লক্ষ্যে পৃথক পৃথক নামে নামকরণ করা হয়েছে এবং এ নামকরণের মধ্যে বিভিন্ন বিষয়াদির প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। কোথাও প্রথম শব্দের প্রতি লক্ষ্য করে সূরার নাম রাখা হয়েছে। যেমন— সূরা ইয়াসীন, সোয়াদ, নূন, যাকে আরবিতে বলা হয় الْكُولُ بِالْمُ اللَّهُ الْكُولُ بِالْمُ اللَّهُ الْكُولُ بِالْمُ الْمُهُولُ الْجُورُة আর কোনো ঘটনার প্রতি লক্ষ্য করে ঐ সূরার নাম রাখা হয়েছে। যেমন— সূরা বাকারা।

ভিন্ন । এ মতভেদের উৎস হলো– হৈনি আয়াত সংখ্যার ব্যাপারে মতভেদের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। এ মতভেদের উৎস হলো– কোনো কোনো আয়াতের শুরুভাগে মাসহাফে কৃফী ও অপর পর মাসহাফের ভিনুতা।

ं : আয়াত অর্থ চিহ্ন, নিদর্শন। পথিকদের চলার সুবিধার্থ রাস্তার পার্থে যে চিহ্ন প্রতিষ্ঠিত করা হয় তাকে আয়াত বলা হয়। পরিভাষায় أَنَا عَشَا وَمَا عَنَا الْفَرَانِ مُتَمَبَّرَةً بِفَصْلِ - وَالْفَجْرِ. وَالضَّحْى. وَالْفَصْرِ - الْمَرِّ - الْمَرِّ - وَالْفَجْرِ. وَالضَّحْى - وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْى - وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْى - وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْى - وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْ . وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْلِ . وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْلِ . وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْلِ . وَالْفَحْرِ . وَالضَّحْلِ . وَالْفَحْرِ . وَالضَّعْلِ . وَالْفَحْرِ . وَالْفَحْرِ . وَالضَّعْلِ . وَالْفَحْرِ . وَالْفَرْدِ وَالْفَحْرِ . وَالْفَرْدِ وَالْفَحْرِ . وَالْفَرْدِ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدِ وَالْفَرْدِ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَلْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُونُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُونُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُونُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَرْدُ وَالْفَالِقُلْدُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَلْدُونُ وَالْفِرْدُونُ وَالْفَالِدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفُلْدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفُلْدُ وَالْفَالِدُ وَالْفُلْدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفُلْدُونُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالْدُونُ وَلْمُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَالْدُونُ وَالْفَالِدُونُ وَالْفَالْذُونُ وَالْفَالْفَالْدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالُونُ وَالْفَالِدُونُ وَالْفَالِدُ وَالْفَالِدُونُ وَالْفَالِقُلْد

# অনুবাদ : পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ভরু করছি।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তা আওউয ও তাসমিয়া-এর হুকুম : পবিত্র কুরআন তেলাওয়াতের পূর্বে بَيْوَا نَوْا الله عَلَى السَّبِطَانِ الرَّجِيْمِ السَّبِطَانِ السَّلِمِ السَّبِطَانِ الرَّجِيْمِ السَّلِمِ السَّبِعَ السَّلِمِ السَّلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَلَّمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَلَّمِ السَّلِمِ السَّلِمِ السَلْمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَّلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلْمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلْمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَّلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلْمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ السَلِمِ السَلَّمِ

وَامَّا بَنْزَغَنَّكُ مِنَ الشَّبْطَانِ نَزْعُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ سَمِينَعُ عَلِيْمٌ - إِنَّ الَّذِيْنَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَأَنِفُ مِّنَ الشَّبْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ . (اَلْآعَرَافُ : ٢٠١-٢٠١)

জমহুরের মতে নামাজে ॐ পড়া সুনুত। ইচ্ছাকৃত বা ভূলে না পড়া হলে নামাজ নষ্ট হবে না। আর নামাজের বাহিরে ক্রিড়া পড়া মোস্তাহাব। হযরত আতা (র.) বলেন, নামাজের ভেতর এবং বাহিরে উভয় জায়গায়ই ওয়াজিব। হযরত ইবনে সীরীন (র.) বলেন, জীবনে একবার পাঠ করলেও ওয়াজিব আদায় হওয়ার জন্য যথেষ্ট হবে। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১৪]

পড়ার সময় : জমহুর ওলামায়ে কেরামের মতে নামাজের ভেতরে কিংবা বাহিরে সর্বত্র কেরাতের পূর্বে كَعُونُ পড়বে। তবে আয়াতের বাহ্যিক বর্ণনাধারার প্রতি লক্ষ্য করে ইমাম নাখঈ ও দাউদ (র.) কেরাতের শেষে خُورُ পড়ার মত দিয়েছেন।

—[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১. প. ১৪]

্র্কু -এর বাক্য কি হবে? : এ ব্যাপারে উলামায়ে কেরামের বিভিন্ন মতামত পরিলক্ষিত হয়। নিম্নে তা তুলে ধরা হলো-

- كُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّبِطَانِ الرَّجِيْمِ अ अभ आवृ হানীফা ও ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে তা আউয -এর শব্দগুলো হচ্ছে
- ২. আর ইমাম আহমাদ ইবনে হাম্বল (র.)-এর মতে الشَّيطَانِ الرَّحِيْم مِنَ الشَّيطَانِ الرَّحِيْم عَن الشَّيطَانِ الرَّحِيْم عَن السَّيطَانِ الرَّحِيْم عَن عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ السَّمِيْعَ المَّامِةِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ السَّمِيْعِ المَّامِةِ عَنْ السَّمِيْعِ المَّامِةِ عَنْ السَّمِيْءِ عَنْ السَّمِيْءِ المَّامِةِ عَنْ السَّمِيْءِ المَّامِةِ عَنْ السَّمِيْءِ السَلِمِيْءِ السَّمِيْءِ الْمَاءِ السَائِمِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ السَائِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ السَائِمِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ السَائِمِيْءِ السَّمِيْءِ السَّمِيْءِ

وَإِمَّا يَنْزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْعُ ٩٦٠ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْأَنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ (اَلنَّحُلُ : ٩٨) وَإِمَّا يَنْزَعُنُكُ : ٣٦) فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ (فُصِّلَتْ : ٣٦)

৩. ইমাম আওযায়ী (র.) ও ইমাম ছাওরী (র.)-এর মতে, উত্তম হচ্ছে এভাবে বলা-

اَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ السَّيطَانِ الرَّجِيْمِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمِ.

# - التّعود : - এর মর্ম ও বিশ্লেষণ -

عَاذَ بِهِ (ن) عِبَادًا رَمَعَاذًا -এর ওজনে। غَاذَ بِهِ (ن) عِبَادًا وَمُعَاذًا - عَالَ يَغُودُ : قَوْلُهُ اَعُودُ اللهَ عَادَ يَعُودُ : قَوْلُهُ اَلُهُ عَادَ اللهَ عَادَ اللهُ اللهُ اللهُ عَادَ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ ا

পরিভাষায় শয়তানের সংজ্ঞা হলো- ١ ج ١ جا الشَّيْطَانُ اِسْمُ لِكُلِّ عَاتٍ مِنَ الْجِنُ وَالْإِنْسِ حَاشِيَةُ الصَّاوِيُّ ص الج السَّامِ السَّامِ المَّامِ الْعَاتِ مِنَ الْجِنُ وَالْإِنْسِ حَاشِيَةُ الصَّاوِيِّ ص اللهِ السَّامِ المَّامِ المَامِ المَامِونِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المُعْرَامِ المَامِونِ المَّامِ المَّامِ المَامِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المَامِونِ المَامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِونِ المَّامِ المَامِ

এ। قُولُهُ اَلرَّجِيْمِ بِالْوَسُوسَةِ وَالسُّرِ । এর ওজনে فَاعِل এর ওজন فَعِيْلٌ अहि : قَولُهُ الرَّجِيْمِ بِالْوَسُوسَةِ وَالسُّرِ । এর ওজনে فَاعِل এর ওজনে نَاعِل মানব মনে অসওয়াসা ও অনিষ্ট তেলে দেয় ।

কেউ বলেন- الْعَنَابِ आজाব দ্বারা আক্রান্ত।

কেউ ব্দেন- مَرْجُومٌ بِمَعْنَى مَطْرُودٍ عَنِ الرَّحْمَةِ وَعَنِ الْخَبْرَاتِ وَعَنْ مَنَازِلِ الْمَكِزِ أَلْأَعْمَى - কেড ব্ল্যাণ এবং ফ্রেশতাদের সমাজ থেকে বিতাড়িত । -[হাশিয়ায়ে সাবী খ.১, পৃ.১০]

َ وَالْمَا الْمَا ال الْمَا الله الْمَا اللهُ الْمَا الْمَالِمَ الْمَا الْمَالِمُ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا ا

এছাড়াও কুরআনে কারীম হলো আল্লাহ তা'আলার কালাম। তা তেলাওয়াতের পূর্বে জবান এবং কলবের পবিত্রতা আবশ্যক। তাই কুরআন তেলাওয়াতের পূর্বে إِنْسَيْفَاذَة -এর হুকুম দেওয়া হয়েছে. যাতে জবান এবং কলব পবিত্র হয়ে যায়।

– মাআরিফুল কুরআন, ইদরীস কান্ধলভী (র.) খ. ১, পৃ. ৬]

ন্ত্র তাৎপর্য: আল্লামা সুলায়মান জামাল (র.) বলেন–

وَمِنْ لَطَانِفِ الْاسْتِعَاذَةِ اَنَّ قَوْلَهُ اَعُوْدُ بِاللَّهِ إِقْرَارُ بِالْعَجْزِ وَالطُّعْفِ وَاعْتِرَافُ مِنَ الْعَبْدِ بِقُدْرَةِ الْبَارِي عَزَّ وَجَلَّ وَانَّهُ الْعَبْدِ أَيْضًا بِانَّ الشَّيْطَانَ عَدُوَّ مُبِبْنُ فَفِى الْعَبْدِ أَيْضًا بِانَّ الشَّيْطَانَ عَدُوَّ مُبِبْنُ فَفِى الْغَنِيَ الْعَبْدِ أَيْضًا بِانَّ الشَّيْطَانَ عَدُوَّ مُبِبْنُ فَفِى الْغَنِيَ الْعَبْدِ أَلِمَ الْعَادِرِ عَلَى دَفْعِ وَسُوسَةِ الشَّيْطَانِ الْغَوِيِّ الْفَاجِرِ وَانَّهُ لَا يَفْدُرُ عَلَى دَفْعِهِ الْعَبْدِ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى - (حَشِبَةُ الْجَعَلِ ١٤/١)

আল্লামা শায়খ আহমদ ইবনে মুহাম্মদ সাবী আরো সংক্ষেপে এভাবে বলেন–

فَحِكْمَهُ الْإِسْتِعَادُةِ تَطْهِبْرُ الْقَلْبِ مِنْ كُلِّ شَنْ يَشْغَلُ عَنِ اللّهِ تَعَالُى، فَإِنَّ فِي تَعَوُّو الْعَبْدِ بِاللّهِ إِقْرَادًا بِالْعَجْزِ وَالصُّعْفِ وَإِغْتِرَافًا بِقُدْرَةِ الْبَارِى وَانَّهُ الْغَنِّيُّ الْقَادِرُ عَلَى دَفْعِ الْسُطَرَاتِ وَانَّ الشَّبْطَانَ عَدُّوْ مُهِيْنُ وَقَدْ ذَخَلَ مِنْهِ فِي الْحِصْنِ الْحَصِيْنِ . (حَاشِبَهُ الصَّاوِقُ ص ١٠ ج١)

অর্থাৎ পবিত্র কুরআন তেলাওয়াতের পূর্বে আউযু বিল্লাহ পড়ার তাৎপর্য ও হেকমত হলো, বান্দার অন্তরকে গাইরুল্লাহ থেকে পবিত্র করা। কেননা عَمُوُّذ -এর মধ্যে বান্দার পক্ষ থেকে অক্ষমতা প্রকাশ এবং আল্লাহর শক্তি ও ক্ষমতার স্বীকারোক্তি রয়েছে। সেই সাথে বান্দা এটাও স্বীকার করে যে, একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই সকল অনিষ্ট হতে রক্ষা করতে পারেন।

: قَوْلُهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

তারকীব : بِعْلِ خَاصَ এব بِعْلِ خَاصَ মাহযুফ রয়েছে। তা بِعْلِ عَامَ ও হতে পারে অথবা اللّه - এ হতে পারে। উক্ত চারটি পদ্ধতি مُتَعَلِّق -এর সহীহ ও বিশুদ্ধ সূরত। জুমলায়ে وَعَلِيَّهُ - এ হতে পারে অথবা জুমলায়ে وَعَلِيَّهُ এ হতে পারে। মোট আটটি পদ্ধতিই হয়, কিন্তু সর্বোৎকৃষ্ট পদ্ধতি হচ্ছে আম ভ্রা এবং শেষে مُقَدَّم اللّه مَقَدَّم اللّه مُقَدَّم عامان مَقَدَّم اللّه مُقَدَّم عامان مَا الله عَامَ সংযুক্ত করা যাবে। —[কামালাইন খ. ১, প. ১২]

বিসমিল্লাহ -এর পূর্বে উহ্য থাকা শব্দের خَبَيْنِ [সর্বনাম] সম্পর্কে: আরবি ভাষার নিয়মে যে বাক্যের শুরুতে بِ অক্ষরটি রয়েছে, তা কোনো একটি ক্রিয়া পদের সাথে مَعَيْنِ বা সংশ্লিষ্ট হওয়া আবশ্যক, তা উহ্য হোক বা প্রকাশমান। উহ্য হলে ক্রিয়া পদের সর্বননাম (خَبِيْر) এখানে দুটি অবস্থার যে কোনো একটি হতে হবে। হয় কান্তের সংবাদদান পর্যায়ের হবে, না হয় হবে কাজের আদেশ। সংবাদদান পর্যায়ের হলে বাকাটি হবে الله عَبْرُ عَبْرُ عَبْرُ عَمْرُ عَمْرُ وَمُ مَعْ عَا وَالْعَالَ عَبْرَةَ وَالْعَالَ عَبْرَةً وَالْعَالَ عَبْرَةً وَالْعَالَ وَالْعَالُ وَالْعَالَ وَ الْعَلَا وَالْعَالَ وَالْعَالْمُ وَالْعَالَ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالَ وَالْعَالُ وَالْعَالَ وَالْعَالُ وَالْعَالَ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُولُوالِكُونَا وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالُ وَالْعَالُولُ وَالْعَلَا وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَالُ وَالْعَلَا وَالْعَلَ وَالْعَالُ وَالْعَلَا وَل

এ দু'টি সম্ভাবনার যে কোনো একটি হতে পারে। সূরা পাঠ করার নিয়মানুসারে মনে হয় এখানে আদেশসূচক শব্দই উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ বলা হয়েছে আল্লাহ তা'আলার নাম নিয়ে পড়াশুনা কর। যেমন সূরা ফাতিহার শব্দ اَبُولُ نَعْبُرُ অর্থাৎ হে আল্লাহ আমরা কেবলমাত্র তোমারই দাসত্ব করছি। এর পূর্বে 'তোমরা বল' উহ্য ধরা হয়েছে। 'বিসমিল্লাহ' বাক্যেও এই সম্বোধন উহ্য আছে বলা যায়। কুরআন মাজীদের বিভিন্ন স্থানে এই আদেশ স্পষ্ট ভাষায় উদ্ধৃত রয়েছে। যেমন اَبُولُ بِالْمِ رَبِّلُ مِالِم وَالْمُ الله وَالله وَالل

পক্ষান্তরে যদি সংবাদদানের তাৎপর্য অনুযায়ী 'আমি পড়া শুরু করছি' এই কথা উহ্য ধরা হয়, তাহ**লেও তাতে আদেশ নিহিত** রয়েছে মনে করা যায়। কেননা যখন জানা যাবে যে, আল্লাহ নিজেই আল্লাহর নামে পড়া শুরু করেছেন, তখনই সেই আল্লাহর নামে গুরু করার জন্য আমাদের প্রতি আদেশ করা হচ্ছে বোঝা যাবে। কেননা তাঁর নাম করে পাঠ শুরু করলে তাতে বরকত হবে। আমাদেরকে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, আমরাও যেন তাই করি।

উপরিউক্ত দুটি তাৎপর্যের উভয়ই এখানে বৈধ মনে করাও সমীচীন নয়। অর্থাৎ এখানে যেমন সংবাদ দেওয়া হয়েছে, তেমনি তা করার আদেশও করা হচ্ছে। শব্দের গঠন প্রণালিতে এই দু'টিরই সমান সম্ভাবনা বিদ্যমান।

–[আহকামূল কুরআন, জাসসাস ব. ১, পৃ. ১৫]

# এর ফজিলতসমূহ :

- ১. মুসলিম শরীফে বর্ণিত, যে খাদ্যে বিসমিল্লাহ পড়া না হয়, সে খাদ্যে শয়তানের অংশ থাকে।
- ২. আবৃ দাউদ শরীফে বর্ণিত। নবী করীম -এর খানার মজলিসে জনৈক সাহাবী (রা.) বিসমিক্সাহ ব্যক্তীত বানা খাওয়া আরম্ভ করেছেন, পরে যখন শ্বরণ হয়েছে, তখন বলেছেন "বিসমিল্লাহি মিন্ আউয়ালিহী ওয়া আবিরিহী" তখন রাস্পূল এ অবস্থা দেখে হাসতে লাগলেন এবং বললেন যে, শয়তান যা কিছু খেয়েছিল তিনি [সাহাবী] বিসমিক্সাহ পদ্ধর সাথে দাঁড়িয়ে সব বমি করে দিয়েছে।
- ৩. তিরমিয়া শরীফে হযরত আলী (রা.) থেকে বর্ণিত। পায়খানায় প্রবেশকালে বিসমিল্লাহ পড়লে জিন জাভিও শরতানদের দৃষ্টি তার গুপ্তাঙ্গ পর্যন্ত পৌছতে পারে না।
- 8. ইমাম রায়ী (র.) তাফসীরে কাবীরে লিখেছেন, হযরত খালিদ ইবনে ওয়ালীদ (রা.)-এর বিশক্ষে শক্ষ যুদ্ধের ময়দানে অপেক্ষা করছিল এবং বিষে ভরা একটি শিশি দিয়ে হযরত খালিদ ইবনে ওয়ালিদের ধর্মের সভতার পরীক্ষা করতে চেয়েছিল। হযরত খালিদ (রা.) শিশির সম্পূর্ণ বিষ বিসমিল্লাহ পড়ে পান করেছেন; কিন্তু বিসমিল্লাহ -এর বরকতে বিষের বিন্দুমাত্র প্রভাবও তাঁর উপর হয়নি।
  - কিন্তু বর্তমানে এ ধরনের ঘটনা বাস্তবে দেখা যায় না বলে উল্লিখিত ঘটনাটি যে কাল্পনিক, তা নয়, বয়ং তা সঠিক চিন্তার মাধ্যমে বৃঝতে হবে যে, কোনো বস্তুর ক্রিয়া পেতে হলে অবশ্যই ঐ বস্তুর জন্য কিছু শর্ত ও উপকরণাদি থাকে এবং প্রতিবন্ধকতা দূর করতে হয়। যেমন— রোগ দূর করা ও সুস্থতা লাভ করার জন্য শুধু ঔষধ কখনো কার্যকরী হতে পারে না— যতক্ষণ পর্যন্ত তার জন্য ক্ষতিকারক উপকরণাদি থেকে বিরত না থাকবে। ঠিক এ স্থানেও বিসমিল্লাহ কার্যকর হওয়ার জন্য শর্ত হচ্ছে— খালেছ নিয়ত, সুদৃঢ় বিশ্বাস, আল্লাহর সাথে মজবৃত সম্পর্ক এবং পরিপূর্ণ ঈমান। আর লোক দেখানো, ক্—ধারণা, কল্পনা ও অবিশ্বাস ইত্যাদি থেকে বিরত থাকতে হবে। অর্থাৎ সব জিনিসই শর্ত সাপেকে কাজ করে, তদ্রূপ উল্লিখিত ঘটনায় বিসমিল্লাহ কার্যকর হওয়ার জন্য যা কিছু থাকার প্রয়োজন এবং যা কিছু থেকে বিরত থাকা দরকার, ঐসব বিষয় হযরত খালিদ (রা.)-এর মধ্যে বিদ্যমান ছিল, যার কারণে উক্ত ঘটনা সত্য ও বাস্তব হওয়া স্বাভাবিক ব্যাপার।
- ৫. আহমদ ইবনে মৃসা ইবনে মারদুয়াওয়াইহ নিজ তাফসীর গ্রন্থ 'মারদুওয়াই' হতে হযরত জ্ঞাবির ইবনে আব্দুল্লাহ (রা.) থেকে বর্ণনা করেন যে, বিসমিল্লাহ যখন অবতরণ হয়েছে— তখন মেঘমালা দ্রুত গতিতে পূর্বদিকে দৌড়তে ছিল, সাগরগুলো উত্তাল অবস্থায় ছিল সকল প্রাণী নিস্তদ্ধভাবে দাঁড়িয়ে গুনতে ছিল, শয়তানকে দূরে বিতাড়িত করা হয়েছিল এবং আল্লাহ তা'আলা নিজ ইজ্জত ও জালালিয়াতের কসম খেয়ে বলেছেন, যে জিনিসের উপর বিসমিল্লাহ পড়া হবে, ঐ জিনিসে অবশ্যই বরকত দান করবো। লেখার ক্ষেত্রে যদি কোনোস্থানে "বিসমিল্লাহ" লিখলে বে-আদবী হওয়ার সম্ভাবনা থাকে, তবে ঐ স্থানে ওলামায়ে সলফের অনুকরণ করে আবজাদের হিসাব অনুযায়ী বিসমিল্লাহ এর অক্ষরসমূহের মান— সংখ্যা ৭৮৬ লিখে দেওয়াটাও বরকতের উৎস। —িকামালাইন খ. ১, পৃ. ১২]

বিসমিল্লাহ নাজিল হওয়ার পূর্বের কথা : হাদীসে বর্ণিত হয়েছে, হযরত জিবুরাঈল (আ.) সর্বপ্রথম কুরআন নিয়ে যখন নবী করীম وَعُرُا وَمُ أَنَا بِقَارِيْ وَهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللللّ

নবী করীম করি চিঠিসমূহের শুরুতে প্রথমে লিখতেন بِالْمِينَ اللَّهُمَّ بِعَالِينَ بِعَالِهِ بِعَلَاهِ بِعَلَى الْمُودِ عَلَى الْمُودِ عَلَى الْمُعَلِّمُ بِعَلَى الْمُعَلِّمِ بَعَلَاهِ بِعَلَى اللّهِ مَجْرِهُا وَمُؤْمِنَا فَا اللّهُ اللّهِ مَجْرِهُا وَمُؤْمِنَا فَا اللّهُ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَعْلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّ

অতঃপর রাস্ল بنم الله أو الكُف أو الرَّفْ من विশতে শুরু করেন। পরে নাজিল হলো فَلْلِ ادْعُوا اللهُ أَو الرَّفُ من অর্থাৎ বল! وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

পরে তিনি চিঠির উপর আল্লাহ তা'আলার পর 'রহমান'-ও লিখতে থাকেন। পরে সূরা নামলের আয়াত وَازِّمَّ بِاسْمِ اللَّهِ عِنْ تَا تَعْمَ تَا الرَّحْمُ نِ الرَّحِيْمِ यখন নাজিল হলো তখন তিনি পূর্ণ 'বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' লিখতে শুরু করেন।

ছদায়বিয়ার সন্ধিকালে তাঁর ও সুহাইল ইবনে আমর -এর মধ্যকার চুক্তিপত্র রচনার সময় হযরত আলী ইবনে আবৃ তালিব (রা.) কে বললেন, প্রথমে 'বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' লিখ। সুহাইল বললো, না, অর্থাৎ "হে আল্লাহ তোমার নামে" লিখতে হবে। কেননা আমরা রহমানকে চিনি না। নবী করীম সুহাইলের কথা মেনে নিলেন। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, 'বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' বাক্যটি পূর্বে কুরআনে নাজিল হয়নি। পরে সূরা আন-নামল নাজিল হওয়ার পরই তা ব্যবহৃত হতে থাকে। উল্লেখ্য, সূরা নামল মঞ্চায় হিজরতের পূর্বে নাজিল হওয়ার কথা সর্বসম্বত।

-[আহকামুল কুরআন, জাসসাস, খ. ১, পৃ. ১৮]

মুশরিকদের বিসমিল্লাহ : আরবের মুশরিকরা নিজেদের মনগড়া মাবুদগুলোর নামে بِاسْمِ اللَّاتِ وَالْعُزَّى বলে সর্বপ্রকার কাজ আরম্ভ করত।

বিসমিল্লাহর ক্ষেত্রে কি নবী করীম করান্য ধর্মের অনুকরণ করেছেন? : জড়বাদী ধর্মাবলম্বীদের ও অগ্নিপূজকদের কিতাবের প্রতিটি লিখনীতেও এমন ধরনের [বিসমিল্লাহ'র মতো] কিছু শব্দ আছে। যেমন— بنام ایزد بخشانشکر ইত্যাদি এবং বর্তমান ইঞ্জীলের কোনো কোনো গ্রন্থের প্রাথমিক শব্দগুলোতেও কিছু এমন শব্দাবলি [বিসমিল্লাহ'র ন্যায়] রয়েছে, যদ্ধারা সন্দেহ হতে পারে যে, রাসূল করেছেন অথবা পারসিকদের কিতাব থেকে হয়তো উপকার লাভ করেছেন এবং বিসমিল্লাহ দারা পবিত্র কুরআন আরম্ভ করার মাধ্যমে হয়তো তাদের অনুকরণ ও অনুসরণ করেছেন।

কিন্তু প্রথমত মনে রাখতে হবে যে, ইঞ্জীলের অতি পুরাতন গ্রন্থগুলো এ ধরনের নয়, যদ্ধারা উল্টো প্রমাণিত হয় যে, প্রিস্টান সম্প্রদায় মুসলমানদের দেখাদেখি পবিত্র কুরআনের অনুকরণ করেছে। হাা, পারস্যবাসীদের কিতাব সম্পর্কে যতটুকু জানা যায়—তা হচ্ছে নবী করীম ক্রান ইরান যাননি এবং তৎকালে অগ্নিপুজক কোনো আলেম বা পণ্ডিত আরবে বসবাসও করেনি, তৎকালে তাদের কোনো লাইব্রেরী বা কোনো পাঠশালার নাম-নিশানও আরবে ছিল না।

ঐ কালে তো অগ্নিপূজকদের কিতাবাদির প্রচারের প্রথা ও রেওয়াজ তাদের দেশের মধ্যে এবং তাদের জাতির মধ্যেও ছিল না। বিশেষ বিশেষ লোকেরা অন্যান্য লোকদের দৃষ্টি থেকে নিজ ধর্মীয় কিতাবাদিকে লুকিয়ে রাখত, যাতে করে অন্য কেউ দেখতে পর্যন্ত না পারে, আরব দেশ পর্যন্ত তাদের কিতাব পৌছা তো অনেক দূরের কথা।

তারপর স্বয়ং রাসূল নিজ ভাষায় পড়তে ও লিখতে পারতেন না। এখন একটি বিষয়ই রয়েছে— তা হচ্ছে হ্যরত সালমান ফারসী (রা.)-এর ব্যাপারটি? তিনি তো ছিলেন ক্রীতদাস, কোনো ধর্মীয় আলেম ছিলেন না। এমতাবস্থায় যদি স্বয়ং রাসূল তার থেকে উপকার লাভ করতেন, তবে উল্টো সালমান ফারসী কেন রাসূল -এর ভক্ত হয়েছেন? এবং নিজ মালিকের পক্ষ থেকে অসহনীয় কন্ট সহ্য করে নবী করীম -এর খেদমতে থাকাকে কেন গৌরবের উৎস মনে করেছেন?

ত্র তাছাড়া রাসূল ক্রি যদি অন্যদের অনুকরণে এমন করেও থাকেন, তবে এর দ্বারা রাসূল ক্রি এর গুণাবলি আরও বৃদ্ধি হয়েছে। আর এ অনুকরণের দ্বারা নবী করীম ক্রিএএর ন্যায়পরায়ণতার অন্তরের প্রশস্ততার উচুঁ চিন্তাধারার আন্দাজ করা যায় হৈ তিনি অন্যান্য লোকদের উত্তম গুণাবলি থেকে দূরে থাকতেন না; বরং সেগুলোকে নিজের মধ্যে স্থাপন করতে সচেষ্ট হিলেন ক্রং মনে প্রাণে ঐ গুণাবলিকে গ্রহণ করে অন্যদেরকেও সেগুলো গ্রহণ করতে পরামর্শ দিতেন। একজন গোঁয়ার,

তাফসারে জালালাহন আরাব-বাংলা ১ম খ্য

উগ্রবাদী, হিংসুটে ব্যক্তি দ্বারা কখনো এ ধরনের উচু আদর্শের আশা করা যায় না। আর ইসলাম কখনো নিজেকে সম্পূর্ণ নতুন বলে ঘোষণা করেনি, পুরানো ও ঐতিহ্যবাহী হওয়ার কারণে গৌরব করেছে। অর্থাৎ ইসলামের সমস্ত বিধানবলি পুরাতন যেগুলোর তাবলীগও প্রচার সর্বদাই হযরত আম্বিয়া (আ.) করে আসছেন এবং নতুন কোনো কথা এর মধ্যে নেই। হাা, অতীতের বর্বর লোকেরা যে বিধানগুলোকে গোপন করে রেখেছিলো, ইসলাম সেগুলোকে প্রকাশ করে দিয়েছে এবং প্রকৃত বাস্তবতাকে উজ্জ্বল করেছে।

সূতরাং হতে পারে যে, পূর্বের জমানায় অতীতের ধর্মগুলোতে শুরু বা আরম্ভ আল্লাহর নামেই হতো, তারপর উক্ত লোকেরা এ বিসমিল্লাহ বা আল্লাহর নামে শুরুকে রহিত করে দিয়েছিল। পরবর্তী সময়ে ইসলাম এসে অতীতের সেই আসল বিধানের আল্লাহর নামে আরম্ভ করা বা বিসমিল্লাহর সাথে শুরু করার] অনুকরণ করেছেন! এতে প্রতিবাদের বা আপত্তির কি আছে? কিছুই নেই। —[কামালাইন খ. ১, পু. ১৩-১৪]

বিশ্লেষণ: সকল সৃষ্টি ও মানুষের তিনটি অবস্থা, প্রথমত সৃষ্টির পূর্বে না থাকার অবস্থা। দ্বিতীয়ত দুনিয়াবী জীবনে থাকার অবস্থা। তৃতীয়ত পরকালের চিরস্থায়ী অবস্থা। বিসমিল্লাহি......-এর তিনটি শব্দ দ্বারা ঐ তিনটি অবস্থার দিকে ইঙ্গিত পাওয়া যায়। الله শব্দের মধ্যে প্রথম অবস্থার দিকে ইঙ্গিত। অর্থাৎ তিনিই সকল বিদ্যমানকে অনস্তিত্ব থেকে অস্তিত্ব দান করেছেন, তিনি অস্তিত্ব দান না করলে কিছুই হত না।

وَمُونَا وَالْحُونِ وَالْمُونِ وَلِمُ وَالْمُونِ وَلِمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُوالِمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ

দু'সূরার মাঝে বিসমিল্লাহ পড়ার সূরত : দু'সূরার মাঝে বিসমিল্লাহি ...... পড়া/ না পড়ার মধ্যে চারটি প্রকার হতে পারে, ১. كُلُ عَصْل كُلُ كَلَ عَصْل كُلُ عَصْل كَانِي 8. هَصْل أَوْل فَصْل كَانِي السَّل كَانِي ...

বিসমিল্লাহ কি সূরা ফাতিহাসহ অন্যান্য সূরার অংশ : 'বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহিম' কুরআনের একটি আয়াত- এই বিষয়ে কোনো মতপার্থক্য নেই। সূরা আন-নামলে পূর্ণ আয়াত এইভাবে উদ্ধৃত রয়েছে-

إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيثِمِ (النمل: ٣٠)

'এই চিঠি সুলায়মানের নিকট থেকে এসেছে এবং তা দয়াময় মেহেরবান আল্লাহ তা'আলার নামে শুরু করা হয়েছে। কিন্তু بِسْمِ اللَّهِ الرَّحَمُّنِ الرَّحِيْمِ সূরা ফাতিহাসহ অন্যান্য সূরার অংশ কিনা? এ বিষয়ে বিশেষজ্ঞদের বিভিন্ন মত রয়েছে। নিম্নে তা আলোচনা করা হলো—

মাযহাব: ১. ইমাম আবৃ হানীফা (র.) এবং মদীনা, বসরা ও শামের ফুকাহায়ে কেরামের মতে بِسْمِ اللَّهِ সূরা ফাতিহা ও অন্যান্য সূরার অংশ নয়। শুধু বরকত লাভের ও দু'সূরার মাঝে পার্থক্য সৃষ্টি করার জন্য নাজিল কর্রা হয়েছে। তবে এটি সূরা নামলের আয়াত এ বিষয়ে কোনো মতভেদ নেই।

#### मिन :

- ك. তাবারানী ইবনে খুয়াইমা এবং আবৃ দাউদ (র.)-এর বর্ণনা হতে প্রমাণিত হুজুর بنام الله আজে আজে পাঠ করতেন এবং الْحَمَّدُ لِلّهِ সদদে পড়তেন। এ থেকে জানা গেল بنام সূরা ফাতিহা কিংবা অন্যান্য সূরার অংশ নয়। যদি সূরার অংশ হতো, তাহলে সূরার কিছু অংশ সশব্দে এবং কিছু নিঃশর্দে কেন পড়তেনং অথচ এভাবে পড়া কারো মতেই শুদ্ধ নয়। এজন্য এ মতটি অধিকতর শক্তিশালী।
- ২. হযরত আবূ হুরায়রা (রা.) বর্ণনা করেন– নবী করীম ক্রে বেলছেন, আল্লাহ তা আলা বলেছেন, সালাত আমার ও আমার বান্দার মধ্যে দুইভাগে ভাগ করে দেওয়া হয়েছে। তার অর্ধেক আমার জন্য আর অপর অর্ধেক আমার বান্দার জন্য। আমার বান্দার জন্য তা-ই আছে, যা সে চেয়েছে। সে যখন الْمُعَمَّدُ رِلْمُ رَبُ الْمُلْمِيْنَ विल, তখন আল্লাহ তা আলা বলেন,

আমার বান্দা আমার হামদ প্রশংসা] করেছে। যখন সে বলে اگر حَمْنِ الرُحِيْمِ वलে, তখন আল্লাহ তা আলা বলেন, আমার বান্দা আমারে বান্দা আমারে বান্দা আমারে বান্দা আমারে বান্দা আমারে হান্দা করেছে। যখন সে বলে مَالِكَ يَوْمِ الدِّيْنِ ্তখন আল্লাহ তা'আলা বলেন, আমার বান্দা আমার নিকট সবকিছু সোপর্দ করেছে। যখন সে বলে– إِيَّاكُ نَعْبُدُ وَإِيَّاكُ তখন আল্লাহ তা আলা বলেন, এই কথাটি আমার ও আমার বান্দার মধ্যকার ব্যাপার। আমার বান্দা যা চেয়েছে তा-है সে পাবে। এরপর বান্দা ﴿ الْمُونَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْم صَاعَة अतुतात भिष्ठ পড়ে, তখন আল্লাহ তাআলা বলেন, আমার বান্দা তা-ই পাবে, যা সে চেয়েছে।

বিসমিল্লাহ ......যদি সূরা ফাতিহার একটি আয়াত হতো, তাহলে সূরাটির আয়াতসমূহের উল্লেখ করলে সেটিও উল্লেখ হতো। এ থেকে প্রমাণিত হলো যে, বিসমিল্লাহ ......সূরা ফাতিহার অংশ নয়। আর একথা তো সকলেরই জানা যে, উপরোল্লিখিত হাদীসে 'সালাত' বা নামাজকে দুই ভাগে ভাগ করার কথা বলে সূরা ফাতিহা-ই বুঝিয়েছেন। আর তাকেই দুই ভাগ করার কথা বলেছেন। 'বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' যে সূরা ফাহিতহার অংশ নয় এবং তা তার মধ্যকার কোনো আয়াত নয়, তা এ প্রেক্ষিতে অকাট্যভাবে প্রমাণিত হলো। মোটকথা, দুটি দিক দিয়ে কথাটির ব্যাখ্যা করা যায়। প্রথমত উক্ত বিভক্তিতে তা উল্লেখ করা হয়নি। দিতীয়ত তা এই বিভক্তিতে থাকলে তা দু'ভাগে বিভক্ত হতো না। কেননা তাতে বান্দার অংশের তুলনায় আল্লাহ তা'আলার অংশ অনেক বড় । এই বিসমিল্লাহ .....আল্লাহ তা'আলার গুণ বর্ণনা সম্বলিত : তাতে বান্দার কোনো অংশ নেই

৩. হয়রত আৰু হুরয়েরা (রা.) সূত্রে বর্ণিত। তিনি নই, কুরীম 🎫 -এর এই কথাটি বর্ণনা করেছেন–

سُورَةً في الْقُوْانِ ثَلَاثُونَ اٰبِهَ شَفَعَتْ لِصَاحِبِهَا حَتْى غَفَر لَهُ تَبُونَ الَّذِي بِيدِهِ الْمُلْكُ . علام عِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْمُلْكُ . عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه علام عَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ তা আলা ত্যকে মাৰু করে লিকেন 🕻

<del>তুরুজনের সব কারীই এ বিষয়ে সম্পূর্ণ</del> একমত যে, যে ত্রিশটি আয়াতের কথা বলা হয়েছে, তাতে নিশ্চয় বিসমিল্লাহ ....... কথার বিপরীত হয়ে যাবে। উপরত্ন সমস্ত দেশ ও নগরের কারী এবং ফিকহবিদ একমত হয়ে বলেছেন, সূরা আল-কাওছার **তিন আয়াতবিশিষ্ট, সূরা ইখলাসে**র মাত্র চারটি আয়াত। বিসমিল্লাহ ...... যদি সূরার আয়াত গণ্য হতো, তাহলে এ দুটি সূরার আয়াত সংখ্যা একটি করে বেশি ধরতে হতো, অথচ তা ধরা হয়নি। —[আহকামুল কুরআন, জাসসাস : খ. ১, পৃ. ১৯-২২-২৩] মাযহাব : ২. ইমাম শাফেয়ী, আব্দুল্লাহ ইবনে মোবারক এবং মক্কা ও কুফার কারীগণের অভিমত হলো بِسُمِ اللَّهِ সূরা ফাতিহাসহ অন্যান্য সূরার অংশ। এজন্য তারা নামাজে সশব্দ بِشْمِ اللَّهِ পড়তেন। তাদের কাছেও দলিল ও প্রমাণ রয়েছে। কিন্তু রাসূল 🔤 এবং চার খলীফার কারো এ ব্যাপারে সুস্পষ্ট কোনো বক্তব্য নেই।

অতঃপর যারা بِسْمِ اللَّهِ -কে সূরা ফাতিহার অংশ মনে করেন, তাদের মধ্যে কারো মত হলো بِسْمِ اللَّهِ अठঃপর যারা بِسْمِ اللَّهِ مَبُ اللَّهِ مَبْ اللَّهِ مَبْ اللَّهِ مَبْ اللَّهِ مَبْ اللَّهِ مَبْ اللَّهِ مَبْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

বিসমিল্লাহ সম্পর্কে শরিয়তের হুকুম : বিসমিল্লাহ.....পড়ে সব কাজ শুরু করাই শরিয়তের হুকুম। তা বরকতের জন্য এবং আল্লাহ তা আলা বড়ত্ব প্রতিষ্ঠিত করার জন্য। পশু-পাখি জবাই করাকালে তা বলা দীন-ই ইসলামের বিশেষত্ব ও মর্যাদাসম্পন্ন নিয়ম, তা দ্বারা শয়তান তাড়ানো হয়। নবী করীম ্ব্রু থেকে বর্ণিত হয়েছে, তিনি বলেছেন, খাওয়ার সময় বান্দা যদি আল্লাহ তা'আলার নাম উচ্চারণ করে, তাহলে শয়তান তার সাথে খেতে বসতে পারে না, তাঁর নাম উচ্চারণ না করা হলে শয়তান অবশ্যই খাওয়ায় শরিক হবে। মুশরিকরা তাদের কাজ-কর্ম শুরু করে তাদের দেব-দেবী মূর্তির নামে, যাদের ওরা পূজা করে। ওদের বিরোধিতা করা হবে যদি আল্লাহর নাম উচ্চারণ করে কাজ শুরু করা হয়, তা ভীতুকে সাহসী বানায়, তা উচ্চারণ করলে বান্দা একান্তভাবে আল্লাহমুখী হয়ে যেতে পারে। তাঁর নিয়ামতের স্বীকৃতি হয়, তাঁর নিকট আশ্রয় চাওয়া হয়।

রাসূলুল্লাহ 🚃 বলেছেন, যে কাজ বিসমিল্লাহ ব্যতীত আরম্ভ করা হয়, তাতে কোনো বরকত থাকে না। এক হাদীসে ইরশাদ হয়েছে, ঘরের দরজা বন্ধ করতে বিসমিল্লাহ বলবে, বাতি নেভাতেও বিসমিল্লাহ বলবে, পাত্র আবৃত করতেও বিসমিল্লাহ বলবে। কোনো কিছু খেতে, পানি পান করতে, উজু করতে, সওয়ারীতে আরোহণ করতে এবং তা থেকে অবতরণকালেও বিসমিল্লাহ বলার নির্দেশ কুরআন-হাদীসে বার বার উল্লেখ করা হয়েছে।

কুরতুবী সূত্রে মাআরিফুল কুরআন, মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.)

# এর প্রকৃত মর্ম সম্পর্কে بِذَالِكَ . ١ चिन्ना । ১. <u>আলিফ লাম মীম</u> এর প্রকৃত মর্ম সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা-ই অধিক অবহিত রয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র : সূরা ফাতিহার সাথে সূরা বাকারার বিশেষ সম্বন্ধ রয়েছে। তাহলো সূরা ফাতিহাতে যে হেদায়েতের জন্য দরখাস্ত করা হয়েছিল, সূরা বাকারাতে এর মঞ্জুরি দেওয়া হয়েছে অথবা এমনও বলা যায় যে, এ সূরার তৃতীয় রুক্ থেকে আল্লাহ তা আলার জাহিরী ও বাতিনী, সাধারণ ও বিশেষ নিয়ামতসমূহের যে ধারাবাহিক বর্ণনা শুরু হয়েছে, প্রকৃতপক্ষে ঐসব الْعَالَمُ اللهُ وَاللهُ و

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ . صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ . غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ .

–এর স্পষ্ট ও উজ্জ্বল বর্ণনা।

শানে নুষ্ণ : মন্ধী জীবনে রাসূল — এর দু'ধরনের লোকদের সাথে সম্পর্ক ছিল। তাঁর পরিপূর্ণ অনুসারী অথবা সম্পূর্ণ বিরোধী, অর্থাৎ প্রকাশ্য ও গোপনে সর্বাবস্থায় তাঁর অনুসরণকারী অথবা সর্বাবস্থায় বিরোধী ও শক্র। কিছু হিজরত করে যখন তিনি পবিত্র মদীনায় আগমন করলেন, তখন সেখানে নতুন ও নিকৃষ্ট তৃতীয় একটি দলের সাথে সাক্ষাৎ হয়। তারা হলো মুনাফিক সম্প্রদায়, যাদের অধিকাংশ ইহুদিদের মধ্যে গণ্য ছিল, আর তাদের নেতা ছিল 'আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই, সে পূর্ব থেকেই নিজ ক্ষমতা ও নেতৃত্বের স্বপ্ন দেখতেছিল।

কিন্তু রাসূল ক্রি মদীনায় আগমনের কারণে যখন তার [আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই-এর] আশার গুড়ে বালি পড়ে গেল, তখন সে অত্যন্ত রাগানিত হলো। অবশেষে প্রতিদ্বন্দিতার ক্ষমতা না পেয়ে আড়ালে বিরোধিতায় মেতে উঠল। এ সূরাতে যে যে স্থানে মু'মিন ও কাফেরদের আলোচনা করা হয়েছে, ঐসব স্থানে এ খারাপ অন্তর, ইসলামের শক্র, তৃতীয় দলটির গোপন ষড়যন্ত্রের পর্দাও পুঙ্খানুপুঙ্খভাবে উন্মোচন করে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ এ সূরার প্রথম রুকৃ'তে মু'মিন ও কাফের উভয় দলের সংক্ষিপ্ত আলোচনা রয়েছে এবং দ্বিতীয় রুকু থেকে ১৩টি আয়াতে মুনাফিকদের আলোচনা রয়েছে।

(اَلَمَ) হরুফে মুকান্তা 'আত প্রসঙ্গ : কুরআনে কারীমের ২৯টি সূরার শুরুভাগে কতগুলো বিচ্ছিন্ন হরফ উল্লিখিত হয়েছে। যথা— حُرُوْن مُفَطَّعات এগুলোকে কুরআনের পরিভাষায় حُرُوْن مُفَطَّعات বলা হয়। এ হরফগুলোর প্রত্যেকটিকে পৃথক পৃথকভাবে সাকিন পড়া হয়, একত্রে যুক্ত অবস্থায় লেখা হলেও। যথা— عِبْم - لَام مَلَطَعات –(মাআফুল কুরআন : মুফতি শফী (র.)] এগুলোকে حُرُوْن تَهَبِّي -এর মতো পৃথক পৃথকভাবে পড়া হয় বিধায় مُفَطَّعات বলা হয়।

-[মাআরিফুল কুরআন, ইদরীস কান্ধলভী (র.) : খ. ১, পৃ. ২৯]

এগুলো মোট ১৪টি হরফ। যা আরবি বৃর্ণমালার অর্ধেক। কতক সূরার শুরুতে একটি হরফ রয়েছে। যেমন نَائِي এটিকে أَحَادِي विला হয়। কতক সূরার শুরুতে দুটি হরফ রয়েছে। যেমন أَحَادِي विला হয়। কতক সূরার শুরুতে তিনটি হরফ রয়েছে। যেমন ثُكْرِي এবিং اخْمَاسِي এবং اخْمَاسِي এবং الْحَمَاسِي । এর চেয়ে বেশি হয় না। কেননা আরবি ভাষায় পাঁচ হরফের বেশি কোনো শব্দ নেই। – [জামালাইন খ.১, প. ২৯]

#### হুরুফে মুকাত্তাআতের তাৎপর্য :

বা رَاجِع قَوْل সম্পর্কে সর্বাধিক। غَرُوْف مُفَطَّعات (. व বাক্যটি দ্বারা মুফাসসির (র.) قَوْلُهُ اللَّهُ اَعْلَمُ بِسُرَادِه بِنَلِك अম্পর্কে বক্তব্যের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। আর তা হলো এই সমস্ত হরফ مُتَشَابِه শ্রেণির অন্তর্ভুক্ত। যার মর্ম সম্পর্কে একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই অবগত রয়েছেন। নিম্লোক্ত উক্তিসমূহে এর সমর্থন পাওয়া যায়–

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

قَالَ الشَّعْيِيُّ وَجَمَاعَةُ: اللَّمَ وَسَائِرُ خُرُوفِ الْهِجَاءِ فِى اَوَائِلِ السُّودِ مِنَ الْمُتَشَابِهِ الَّذِي إِسْتَأْثَرُهُ اللَّهُ بِعِلْمِهِ وَهُوَ رِسُّ الْقُرْأَنِ فَنَحْنُ نُؤْمِنُ بِظَاهِرِهَا وَنَتَّكِلُ الْعِلْمَ فِيْهَا إِلَى اللَّهِ.

قَالَ أَبُو بَكُو الصِّدِيْقُ (رض): فِي كُلِّ كِتَابٍ سِرُّ وَسِرُ اللَّهِ فِي الْفُرَانِ أَوَائِلُ السُّورِ.

وَقَالَ عَلِيُّ (رضا) : إِنَّ لِلْكُلِّ كِتَابِ صَفْوَةٌ وصَفْوَة هٰذِهِ الْكِتَابِ حُرُوفُ النَّهَجِيْ .

قَالَ دَاوْدُ ابْنُ آبِیْ هِنْدٍ : كُنْتُ اَسْأَلُ الشَّغْبِیَّ عَنْ فَوَاتِحِ السُّورِ فَقَالَ يَا دَاؤُدُ لِكُلِّ كِتَابٍ سِرُّ وَاَنَّ سِرَّ الْقُرانِ فَوَاتِحِ السُّورِ فَقَالَ يَا دَاؤُدُ لِكُلِّ كِتَابٍ سِرُّ وَاَنَّ سِرَّ الْقُرانِ فَوَاتِحِ السُّورِ فَدَعْهَا وَسُلْ مَا سِوٰى ذَٰلِكَ . (حَاشِيَة جَلَالَيْنَ عَلَى صَفْحَة (دقم : ٤)

মোটকথা, জমহুরের মতে এগুলো প্রথম স্তরের মুতাশাবিহ -এর অন্তর্ভুক্ত। অর্থাৎ এর প্রকৃত অর্থ উদঘাটন অন্যদের সাধ্যের বাহিরে, বরং তা আল্লাহ ও তাঁর রাসূল ﷺ -এর মধ্যে সীমাবদ্ধ এক গোপন রহস্য, যা কোনো সঠিক কল্যাণ ও সুষ্ঠু পরিকল্পনার ভিত্তিতে প্রকাশ করা হয়নি। –িতাফসীরে উসমানী, পূ. ৩

#### আরো কিছু মতামত:

- ২. কোনো কোনো আলেম বলেছেন, এণ্ডলো আল্লাহ তা আলার নাম. বরকতের জন্য সূরার শুরুতে উল্লেখ করা হয়েছে। যেমন– বর্ণিত আছে যে, দোয়ার শুরুতে হযরত আলী (রা.) ياكهيعص - حمعسق বলতেন।
- ৩. কোনো কোনো আলেমের মতে, এগুলো আল্লাহর নামের অংশ. যেমন– হষরত সাঈদ ইবনে যুবায়ের (রা.) বলেছেন যে, الرَّدْ الْمَانَ এগুলোর সমষ্টি হলো
- 8. কিছু সংখ্যক আলেমের মন্তব্য হচ্ছে যে, এসব পবিত্র কুরআনের নাম, হযরত মন্বী (র.) সাদ্দী (র.) ও কাতাদাহ (র.) এ মন্তব্য করেছেন।
- ৫. কিছু সংখ্যক আলেমদের ধারণা যে, উক্ত পৃথক পৃথক হরফগুলোর দ্বারা বাক্যসমূহের দিকে ইঙ্গিত হতে পাবে। যেমন—
  حُرُّف مُغَطَّعَات -এর উপরিউক্ত জমহুরের মত ছাড়াও মুফাসসিরীনে কেরামের আরো কিছু মতামত রয়েছে। সেগুলোও জানা আবশ্যক। নিম্নে তা উল্লেখ করা হলো—

  - অথবা اَلِف षाता আল্লাহ هُمْ षाता জিবরাঈল (আ.) এবং هِنْم षाता হযরত মুহামদ ্রা উদ্দেশ্য হতে পারে, অর্থাৎ আল্লাহর কালাম হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর মাধ্যমে হযরত মুহামদ ্রা -এর উপর নাজিল হয়েছে।
- ৬. কুতরুব (র.)-এর মত হচ্ছে যে, একটি বিষয়ের আলাপ শেষ করে অন্য বিষয়ে আলাপ আরম্ভকালে শ্রোতাদেরকে সতর্ক করার লক্ষ্যে আরববাসী উক্ত হরফগুলো ব্যবহার করতেন।
- ৭. আবুল আলিয়া (র.) বলেন, اَلْبَكُنُّ [আবজাদ]-এর হিসেব মতে উক্ত হরফগুলোতে [হুরুফে মুক্বান্তাআতে] জাতি ও ধর্মসমূহের ইতিহাস, তাদের উত্থান ও পতনের কাহিনী লুক্ষিত হয়েছে। যেমন কানো ইহুদি যখন রাসূল এর দরবারে উপস্থিত হয়েছে এবং তিনি তাদের সামনে الله পড়েছেন, তখন তারা বলতে লাগলো যে, যে ধর্মের স্থিতিকাল মাত্র ৭১ বছর সে ধর্ম আমরা কিভাবে গ্রহণ করবোং এ কথা শুনে তিনি মুচকি হাসি দিলেন। তারপর যখন তাঁর কাছ থেকে আরো কিছু জানার আগ্রহ প্রকাশ করা হলো, তখন তিনি المر المالية । পড়ে শুনালেন, তখন তারা বলতে লাগলো যে, এ হরফগুলোর সংখ্যা ১৬১ ও ২৭২ এবং প্রথমটির চেয়ে বেশি, তাই ব্যাপারটি এখন আমাদের উপর জটিল হয়ে গেল। অতএব, এখন আমরা এর কোনো ফয়সালা করতে পারছি না। [কামালাইন: খ. ১, পৃ. ১৬]

- ৮. কেউ কেউ মনে করেন, যখন কুরআনে কারীম নাজিল হয়েছে, সে যুগের বর্ণনাধারায় এ ধরনের বিচ্ছিন্ন হরফের ব্যাপক ব্যবহার ছিল। বক্তা এবং কবিগণও এ ধরনের পদ্ধতি অনুসরণ করত। তাই তো এখনো পর্যন্ত সংরক্ষিত জাহিলী যুগের কবিতায় তার নমুনা পাওয়া যায়। যেমন জনৈক কবি বলেন وَ الْكُونُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّه
  - হাদীস শরীফেও এরপ ব্যবহার রয়েছে। যেমন مَنْ اَعَانَ عَلَى قَتْل مُسْلِم بَسْطُر كَلَمَة অহ্ কেউ কাউকে হত্যার ব্যাপারে أَنْ عَلَى قَتْل مُسْلِم بَسْطُر كَلَمَة वलाর পরিবর্তে أَوْ वलल। এটাও হত্যায় সহযোগিতা বলে ধর্তব্য হবে। এ থেকে জানা গেল যে, حُرُون অভ্তপূর্ব কোনো বস্তু নয় যে, বক্তা ছাড়া তা কেউ বুঝরে না, বরং শ্রোতারা অনায়াসেই তার মর্ম বুঝতে সক্ষম হতেন। আর এ কারণেই নবী যুগের কুরআন বিদ্বেষীদের কেউ এমন আপত্তি তোলেনি যে, তোমার কুরআনে এ অর্থহীন শব্দ কেন ব্যবহৃত হয়েছে। একই কারণে সাহাবায়ে কেরাম থেকেও এ মর্মে কোনো বর্ণনা নেই যে, তারা নবী করীম —এর কাছে এগুলোর অর্থ জানতে চেয়েছেন। আর হুজুর থেকেও এগুলোর কোনো তাফসীর বর্ণিত হয়নি। পরবর্তীতে ক্রুমান্বয়ে আরবি ভাষা থেকে এ পদ্ধতি বাদ পড়তে থাকে। এ সুবাদেই মুফাসসিরদের নিকট সেগুলোর অর্থ নির্ণয় কররা দুষ্কর হয়ে পড়ে। –[জামালাইন: খ. ১, প. ৩৯]
- ৯. আল্লামা ইদরীস কান্ধলবী (র.) বলেন, আমার ধারণা মতে এ সকল মন্তব্য ও মতামত যথাস্থানে প্রতিটিই সঠিক। আরবি
  ভাষার দিক দিয়ে এগুলো خُرُوْن تَهُجَى -এর নাম। আর শরিয়তের বাহ্যিক বিধানানুসারে এগুলো مُحَرُوْن تَهُجَى এবং
  আল্লাহর গোপন রহস্য, যার মর্ম সম্পর্কে সাধারণভাবে মানুষকে অবহিত করা হয়নি। আর না তাদের মাঝে সে যোগ্যতা
  আছে। এ জন্য এগুলোর প্রতি ঈমান আনা আবশ্যক। এগুলো মর্ম অনুসন্ধান ও ঘাটাঘাটি করা নিবেধ।

–[তাফসীরে মাআরিফুল কুরআন খ. ১, পৃ. ৩১] মান্যবর মুফাসসির জালালুদ্দীন (র.) وَاللّهُ اَعَلَمُ بِمُرَادِه بِذَٰلِكَ विल এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন। যেহেতু এর মর্ম না জানলে দীনের মৌলিক বিষয়ে কোনো সম্প্র্যা দেখা দেয় না। এজন্য কোনো আপত্তি করা ও এর মর্ম উদ্ধারে লেগে থাকা সমীচীন নয়। –[কামালাইন খ. ১, পৃ. ১৭]

- ১০. কেউ কেউ বলেন- এণ্ডলো সংশ্লিষ্ট সূরার বিষয়বস্তুর সার-সংক্ষেপ। -[মাআরিফুল কুরআন: ইদ্রীস কান্ধলভী: খ. ১, পৃ. ৩১]
- ك. (কউ কেউ বলেন, এগুলো দ্বারা اعْجَازُ الْعُرْانِ -এর প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। অর্থাৎ পবিত্র কুরআনের কতিপয় সূরা বিচ্ছিন্ন হরফ দ্বারা শুরু করার মাঝে কুরআনের অলৌকিকতার প্রমাণ রয়েছে। যেন কাফেরদের লক্ষ্য করে বলা হয়েছে- এই কুরআন মাজীদ, যেটি আল্লাহর কালাম হওয়ার ব্যাপারে তোমরা সন্দেহ কর, সেটি এমন কিছু হরফের সমন্বয়েই রচিত, যেসব হরফ দিয়ে তোমরা নিজেদের কথা ও বাক্য গঠন করে থাক। সূতরাং যদি এ কুরআন আল্লাহর কালাম না হয়ে থাকে, তাহলে তোমরা এর অনুরূপ আয়াত বা সূরা রচনা করতে অক্ষম কেনং তাছাড়া এটাও লক্ষ্য করে দেখ যে, যিনি এ حُرُونُ مُقَطَّعات সম্বলিত কুরআনের বাহক, তিনি তো একজন নিতান্তই উদ্মী মানুষ। যিনি কোনো দিন কোনো পাঠশালায় গমন করেনি কিংবা কোনো শিক্ষক-শুরু বা লেখক ও কবি সাহিত্যিকদের কাছে কিছু পড়াশুনাও করেনি। অথচ তোমরা হলে সুসাহিত্যিক বাগ্মী ও সুপণ্ডিত। নিরক্ষর উদ্মী নবী যেসব হরফ পেশ করেছেন সেগুলার মাঝে এমন এমন তত্ত্ব ও সূক্ষ্ণ বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়েছে যেগুলোর প্রতি বড় বড় ভাষাবিদ, সাহিত্যিক, কবি ও পণ্ডিতরাও লক্ষ্য রাখে না। মাআরিফুল কুরআন, ইদ্রীস কান্ধলভী খ. ১, পৃ. ৩০

আল্লামা সুলায়মান জামাল (র.) উক্ত কথাটিই খুব সংক্ষেপে বলেছেন-

وَإِنَّ فَائِدَتَهَا إِعْلَامُهُمْ بِانَّ هٰذَا الْقُرْانَ مُنْتَظِمُ مِنْ جِنْسِ مَا تَنْتَظِمُونَ مِنْهُ كَلَامَكُمْ وَلٰكِنْ عَجَزْتُمْ عَنْهُ . (حَاشِيَةُ الْجَمَلِ صـ١ ج١)

একটি সংশয় ও নিরসন : যদি এ সংশয় জাগে যে, حُرُون مُقَطَّعَا -কে আল্লাহ তা আলার গোপন রহস্য মনে করা হলে তো কুরআন مُفْهُومُ । الْمُعْنَى থাকল না । কুরআন ترجو আমাদের উদ্দেশ্য করে অবতীর্ণ, সেহেতু এ হরফগুলোও আমাদের বোধগম্য হওয়া অপরিহার্য। এগুলোর অর্থ অজ্ঞাত থাকলে এগুলো নাজিল করার দ্বারা ফায়দা কিং

জবাব: কুরআন নাজিলের উদ্দেশ্য শুধু অর্থ বুঝার মাঝে সীমাবদ্ধ নয়; বরং কুরআনের বহু স্থান এমন আছে, যেগুলোতে শুধু বান্দার ঈমান আনাই উদ্দেশ্য। অনুরূপভাবে خُرُون مُقَطَّعَات নাজিল করার উদ্দেশ্য ও হলো মানুষ এগুলোর উপর ঈমান আনবে এবং এগুলো আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে হওয়ার কথা একীন করবে। যাতে বান্দার পরিপূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ পায়।

–[তাফসীরে মাআরিফুল কুরআন : আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী– খ. ১, পৃ. ৩১]

ें وَلِكَ أَيْ هَٰذَا الْكِتْبُ الَّذِيْ अबि وَلِكَ يَعْدَأُ أَيْ هَٰذَا الْكِتْبُ الَّذِيْ يَعْدَأُهُ مُحَمَّدُ عَلِيهِ لا رَيْبَ شَكَّ فِيهِ أَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَجُمْلَةُ النَّنْفِي خَبَرُ مُبْتَداهُ ذٰلِكَ وَالْإِشَارَةُ بِهِ لِلتَّعْظِيْمِ . هُدًى خَبرُ ثَانِ هَادٍ لِلْمُتَقِيْنَ ـ ٱلصَّائِرِيْنَ إلَى التَّقُوٰى بِإِمْتِثَالِ الْأَوَامِرِ وَاجْتِنَاب النَّوَاهِي لِإِيِّقَائِهِمْ بِذٰلِكَ النَّارَ -

মুহাম্মদ 🚟 পাঠ করেন কোনো সন্দেহ সংশয় নেই এতে এ ব্যাপারে যে. এটা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকেই ضَمَرُ مُعَامِعُ مُع -এর فَبُكُ عرضا فَاللَّهُ عَلَى अहे فُرِكُ भक्षि আরবি ভাষায় দূরবর্তী ইঙ্গিতের জন্য ব্যবহৃত হয়, তবে আল-কুরআনের সম্মানার্থে এই স্থানে এরূপ ব্যবহার করা হয়েছে। পথ নির্দেশক گدی শব্দটি উক্ত المشكر বা উদ্দেশ্যের দ্বিতীয় বা اِسْم فَاعِل अहे। তবে এই স্থানে مَصْدُر الله خَبُر কর্ত্বাচক বিশেষ্য مَادِ পথ নির্দেশক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। মুত্তাকীদের জন্য। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার নির্দেশসমূহ পালন করে এবং নিষেধসমূহ হতে বিরত থেকে যারা তাকওয়ার অধিকারী হতে যাচ্ছে তাদের জন্য। কেননা এই তাকওয়া অর্জনের মাধ্যমেই তারা জাহানাম হতে মুক্তি পাবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

مَكْتُوْبُ कथाना এর দ্বারা كِتَابُ اللِّمِ عَلَيْكُ - प्रान्त अयमन कुडबाल दास्राह : فَوْنُهُ أَنْكِتَابُ वा निधिष्ठ तकु दूकारना इह - کُنْیَبُ دُو الْجَیْشِ अपूर्व वर्ष अकड कहा - अ प्राप्त کُنْیُ - এর ব্যবহার হয়। আর পরিভাষায় كُتَابَة चर्राक्षाय़ क्रिक्त : ४. ১. পू. ১৪] ضَمُ بَعْضِ خُرُوْلِ الْهِيكَ، إِلَى بَعْضٍ - इर्राक्षाय़ क्रिक्त : ४. ১. পू. ১৪] वना النَّهُ مُنَمُ النُّهُمَاءِ अतरानम्ह कता, मश्यार कता । अतिভाषाय النَّهُ مُنَمُ النُّهُمَاءِ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُمَاءِ عَلَى النَّهُمَاءِ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُمَاءِ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ لَا رَبْبُ هُوَ التَّرَدُّو بَيْنَ النَّقِيْضِ لاَ تَرْجِيْحَ لِأَحَدِهِمَا عَلَى الْأَخْرِ عِنْدَ الشَّكِّ -हरा - अ अरथँ रामी वर्गि राहा - قَلُقُ النَّفْسِ وَاضْطِرَابُهَا - राहा वर्गि राहा । هَلُقُ النَّفْسِ وَاضْطِرَابُهَا

دُعْ مَا يُرِيبُكُ إِلَى مَا لَا يُرِيبُكُ .

কেউ বলেন- رَبْ -এর মাঝে তিনটি অর্থ রয়েছে- ১. اَلشَّكُ २. أَلشَّكُ १. أَنْقَلَقُ وَالْإِضْطَرَابُ ٥ اَلْتُهُمَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَ لاَ فَيْدِ উদ্দেশ্য যেহেতু সন্দেহ প্রকাশ অনুচিত হওয়ার বিষয়টি জোরদার করা, এ কারণে বাক্য বিন্যাসে وَبُبُ فِيْه ना বলে کُبُ فِبُو ना বলে کُرُبُ خِسْدِ বলা হয়েছে। কেননা দ্বিতীয় বাক্য বিন্যাসটি অধিকতর দৃঢ়তা জ্ঞাপক, অনেক শক্তিশালী। এর সিফত অথবা آلَمُ الْحُرُونِ (الْحُرُونِ খবর মউস্ফ, اَلْكِتَابُ এর সিফত অথবা آلَمُ الْمِرَوْنِ (الْحُرُونِ عُلَيْ الْمُعَالِيَةِ الْحُرُونِ عُلِيْهِ الْحُرُونِ الْمُعْرُونِ عُلِيْهِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِةِ الْمُعْرِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْمِ الْمُعْرِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْرِقِ الْم আউয়াল, আর نُرِكُ খবরে ছানী কিংবা বদল এবং الْكِتَابُ -এর সিফত। ﴿ بَنْكُ الْهُ عَلَى الْهُ عَامِهُ الْمُعَالِّةُ عَامِ الْمُعَالِّةُ عَامِ الْمُعَالِّةُ عَامِ الْمُعَالِّةُ عَامِ الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَلِّةُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِّةُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِمِ عَلَى الْمُعَالِقُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَيْهُ عَلَى الْمُعَلِّقُ عَلْمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعِلِمُ عَلَى الْمُعِلَّمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعِلِمُ عَلَى الْمُعِلَّمُ عَلَى الْمُعِلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِي عَلِي عَلِمُ عَلِمُ عَلِي عَلِي عَلِمُ عَلِي عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِي عَلِمُ عَلِمُ عَلِي عَلِي عَلَيْكُوا عَلِمُ عَلِمُ عَلَيْكُمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِي عَلِمُ عَلَى عَلِمُ عَل فِيْه , মউসূফ এবং فِيْهِ সিফত, দু'টো মিলে الْمُتَّقِيْنَ आत لِلْمُتَّقِيْنَ খবর এবং فَدَّى হাল, কিংবা فِيْهِ সিফত এবং খবর মাহযুফ, তবে এমতাবস্থায় نِيْهِ খবরে মুক্বাদ্দাম হয়ে যাবে مُدَّى -এর, অথবা বলা যায় যে, ذَالِكَ विखरना वाठीं الْكِتَاكُ कुमना रास थवरत الْكِتَاكُ कुमना रास थवरत الْكِتَاكُ कुमना रास थवरत الْكِتَاكُ াৰ ও সন্থাৰৰ ব্য়েছে, কিতৃ সৰ্গ্ৰেষ্টে উত্তম তৰকীৰ এটা যে, উক্ত চাৱটি বাক্যকে [জুমলাকে] যদি পৃথক পৃথক কৰা হয়, তৰে

পরের প্রত্যেকটি জুমলাকে দলিল বলা যাবে। অর্থাৎ الَّهُ প্রথম জুমলা ও সর্বপ্রথম দাবি যে, এ অতুলনীয় কালাম হচ্ছে আর الْكِتَابُ দিতীয় জুমলা, এর চ্যালেঞ্জ করার দলিল বা প্রমাণ এবং স্বয়ং দাবিও বটে। نَالُهُ الْكِتَابُ তৃতীয় জুমলা উক্ত দলিলের দলিল, অর্থাৎ সকল কিতাবের দাবির দলিল, শর্ত হচ্ছে প্রকৃতি যদি ন্যায়-প্রায়ণ হয় এবং রুচি যদি যথার্থ ও সাদাসিধে হয়। কুৎসা, পক্ষপাতিত্ব ও হিংসার কথা ভিন্ন।

ত- مُوَنَّتُ এর মাসদার। শব্দটি অধিকাংশই مُذَكَّر সাব্যস্ত করেছেন। আর কেউ কেউ مُوَنَّتُ এর মাসদার। শব্দটি অধিকাংশই مُذَكَّر সাব্যস্ত করেছেন। আর কেউ কেউ مُوَنَّتُ فَيَقُولُ هُذِه هُدَّى। সাব্যস্ত করেছেন। وَفِي السَّمِيْنِ : أَنَّهُ يُذَكُّرُ وَهُوَ الْكَثِيْرُ وَبَعْضُهُمْ يُونَيْثُ فَيَقُولُ هُذِه هُدَّى। সাব্যস্ত

لاَ رَيْبَ فِيْهِ आत مُبْتَدَا राला दें لِكَ الْكِلِّتُ . এत प्राता आग्नात्वत जातकीत्वत मितक स्किंज करतिहान त्य خَبَر ثانِي مَانِي عَرْضَا عَمْدًى عَمْد اللهُ عَبْر اوَّل हिला जित مُدَّى عَبْر اوَّل हिला الْمَاتِي عَبْر ا

غَوْلُهُ اَى هَادِ : এর দ্বারা মুফাসসির (র.) বোঝাতে চাচ্ছেন যে, هُدى মাসদারটি هَادِ ইসমে ফায়েলের অর্থে ব্যবহৃত। আর ﴿ وَمَا عَادِلٌ عَادِلٌ عَادِلٌ दिসেবে। যেমন وَمَا عَدلُ الله عَامِل -এর স্থলে هُدَى -এর স্থলে هُدَى -এর স্থলে هُدَايِتُ -এর স্থলে هُدَايِتُ -এর স্থলে مُبَالَغَة । -এর মাঝে এমন উত্তীর্ণ যে, যদি এটাকে وَصُف هِدَايِت করা হয়। مُبَالَغَة ، মনে করা হয়, তাহলেও অসম্ভব কিছু নয়। -কামালাইন : খ. ১, পৃ. ১৮

َ عُوْلُهُ لِلْمُتَّقِيْنَ : এটি مُتَّقِ -এর বহুবচন। الْوِفَايَةُ विका করা মাসদার থেকে ইসমে ফায়েল। যেহেতু মুত্তাকি ব্যক্তি নিজেকে জাহানাম থেকে বাঁচিয়ে রাখিন, তাই তাকে মুত্তাকি বলা হয়।

नाम कानिमा তথা मृन হরফ। আর অপরটি گُوَّهُ । তাতে দুইটি کُدُر রয়েছে। একটি کُدُو नाम कानिमा তথা मृन হরফ। আর অপরটি বহুবচনের আলামত। লাম কালিমায় তথা প্রথম کُدُر، এর মাঝে کُدُر، পড়া কঠিন বিধায় কাসরাকে হযফ করা হয়েছে। অতঃপর দুই সাকিন একত্র হওয়ায় একটিকে প্রথমটিকে] হযফ করা হয়েছে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# এর স্থলে يُن ব্যবহারের তাৎপর্য :

चें हाता করার তাংলা وَلَى لَمْذَا الْكِتُبُ : সাধারণত কোনো দূরবর্তী বস্তুকে ইশারা করার জন্য وَلَى اَيْ لَمْذَا الْكِتُبُ : সাধারণত কোনো দূরবর্তী বস্তুকে ইশারা করার জন্য وَلَمْ مَا الْكُتُبُ । আর্থ – ঐ। এখানে الْكَتُب দারা কুরআনে কারীমকে বোঝানো হয়েছে। এটি বাহ্যত দূরবর্তী ইশারার স্থান নয়। কারণ ইশারা কুরআন শরীফের প্রতিই করা হয়েছে। যা মানুষের সামনেই রয়েছে। তাহলে দূরবর্তী ইশারার শব্দ ব্যবহার করা হলো কেন্য এ ব্যাপারে মুফাসসিরগণের বক্তব্য হলো–

- كُن بِوَمَ بِوَمَوَّا كَهُ بَوْدَ الْرَبُ الْمُ عَلَى الْمَعَ الْمَعْ الْمُعْ الْمَعْ الْمُعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمَعْ الْمُعْ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ
- خَانِق -এর স্থলে اسْم اِسْم اِسْم
- ৩. দূরবর্তী ইশারার শব্দ نُلِيَ ব্যবহার করে এ কথাই বুঝানো হয়েছে যে, সূরাতুল ফাতিহাতে যে সীরাতুল মুম্ভাকীমের প্রার্থনা করা হয়েছিল, সমগ্র কুরআন শরীফ সে প্রার্থনারই জবাব এবং এটি সীরাতুল মুম্ভাকীমের বিস্তারিত ব্যাখ্যাও বটে। অর্থাৎ

- আমি তোমাদের প্রার্থনা শুনেছি এবং হেদায়েতের উচ্ছ্বল সূর্যসদৃশ পবিত্র কুরআন অবতীর্ণ করেছি। যে ব্যক্তি হেদায়েত লাভে ইচ্ছুক সে যেন এ কিতাব অনুধাবন করে এবং তদনুষায়ী আমল করে। –[মাআরিফুল কুরআন মুফতি শফী (র.)]
- كَانَ اللّٰهُ قَدْ وَعَدَ نَبِيَّهُ ﷺ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْهِ كِتَابًا لَا يَمْحُوهُ الْمَاءُ وَلَا يَخْلَقُ عَنْ كَثَرَةِ الرَّدِ -श. रुगाम कातता वालन فَلَمَّا أُنْزِلَ الْقُرْأُنُ قَالَ هٰذَا ذٰلِكَ الْكِتَابُ الَّذِي وَعَدْتُكَ . (خَاشِيَة جَلَالَيْن)
  - অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা স্বীয় নবীকে প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন যে, তাঁর প্রতি তিনি এমন কিতাব নাজিল করবেন, যাকে পানি মুছে ফেলতে সক্ষম হবে না এবং যা অধিক হাত বদল ও ব্যবহারের কারণে পুরাতন হবে না। কুরআন নাজিল হওয়ার পর আল্লাহ তা'আলা বলে দিলেন, এটি সেই কিতাব, যা নাজিলের ওয়াদা আপনাকে করেছিলাম।
- ৫. সূরা বাকারা ফননী। এ সূরা ফদীনার অবতীর্ণ হয়েছে। আর ফদীনায় অধিকহারে ইহুদিদের বসবাস ছিল। যাদের ধর্মগ্রন্থ ভাওরাতে কুরআন শরীফ নাজিল হওয়ার সংবাদ প্রদন্ত হয়েছিল। যা বহুদিন অতিবাহিত হয়ে গেছে। সেই প্রতিশ্রুত কিচাবের দিকে ইঙ্গিত করার জন্য خُرِكُ إِسْمَ إِشَارَةَ بَعِيْد ব্যবহার করা হয়েছে। অন্যথায় أَمَدُا مَا عَامِكَ مَا اللهُ الل
- ७. **অথবা এটাও বলা যায় যে**, مُشَارٌ اِلَيْدِ ২লো সূরা বাকারার পূর্বে নাজিলকৃত সূরাসমূহ যেগুলোকে কাফেররা **অবীকার করেছে, মিধ্যা বলেছে**। এখানে তাদের জন্য বলা হচ্ছে, সে সকল সূরা বা আয়াত সন্দেহাতীত। –প্রাগুক্ত]
- 9. کِتَاب শব্দের প্রতিও ইঙ্গিত হতে পারে। তখন ইসমে ইশারা মুজাক্কার আনাটা کِتَاب শব্দের প্রতি লক্ষ্য করে হবে। –[প্রাশুক্ত]

#### কুরআন সুসংরক্ষিত গ্রন্থ :

غُولًا الْكِيَّانِ : কুরআন মাজীদ নিছক মৌখিক বর্ণনা কিংবা শৃতিচারণের সমষ্টি নয়; বরং তা সুবিন্যস্ত ও সুরক্ষিত গ্রন্থ, বিশ্বিত আকারেও মুখস্থ আকারেও। অন্যান্য ধর্মের ইলহামী গ্রন্থের মতো নয় যে, ধর্ম প্রবর্তকের শৃতিতে শুধু বিষয় ও ভাব সংরক্ষিত ছিল আর তাদের কাছ থেকে একেক বর্ণনাকারী একেক অংশ একেক রকম বর্ণনা করেছে। এমনকি কয়েক শতান্দী পরে সংকলন ও গ্রন্থনার পালা শুরু হলে ভাষা ও শব্দগত বিশুদ্ধতা তো দূরের কথা, স্বয়ং ভাব ও বিষয়বস্তুই বিকৃতির শিকার হয় এবং আসমানি কিতাবের নাম ধারণ করলেও তার বিন্যাস ও রচনায় কত শত মানুষের লেখনী ও মস্তিষ্ক কাজ করছে তা আল্লাহ পাকই ভাল জানেন। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৮]

الَّذِي يَقَرَأُهُ مُحَمَّدٌ क्षीन। এর দ্বারা অন্যান্য আসমানি কিতাবকে খারিজ করা হয়েছে। যথা– তাওরাত, যাবুর ও ইঞ্জীল। হয়েছে। অর্থাৎ এ দৃষ্টিকোণ থেকে কোনো সন্দেহ নেই بَدُّل আদ্বীহ তা আলার পক্ষ থেকে অবতীর্ণ।

#### সংশয় নিরসন:

প্রশ্ন : উক্ত আয়াতে কুরআনকে সন্দেহাতীত বলা হয়েছে অথচ প্রতি যুগেই কিছু কিছু মানুষ এতে সন্দেহ ও সংশয় প্রকাশ করেছে। যদি সন্দেহ না থাকত, তাহলে তো সকল মানুষই মুসলমান হয়ে যাওয়ার কথা ছিল।

- ك. সম্মানিত মুফাসসির (র.) এই সংশয় অপনোদনের লক্ষ্যেই الله عَنْد الله विश्वाहन। এখানে তিনি বলতে চাচ্ছেন যে, সন্দেহ নেই দ্বারা ব্যাপকভাবে সন্দেহকে নাকচের দাবি করা উদ্দেশ্য নয়; বরং এ কথার দাবি করা হচ্ছে যে, এটা কালামে ইলাহী হওয়াটা সন্দেহাতীত। আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে নাজিল হওয়ার মাঝে কোনো প্রকার সন্দেহ নেই।
  - -[জালালাইন পু. 8]
- ২. ব্যাপকভাবে সকল প্রকার সন্দেহকেই নাকচ করা উদ্দেশ্য। অর্থাৎ কুরআনে কারীমের সকল কথাই সত্য, সঠিক, সন্দেহমুক্ত। দুনিয়ার মানুষ তাতে সন্দেহ করলে সেটা তার বুদ্ধিমন্তা ও জ্ঞানের স্বল্পতার কারণে হবে। মূলত কুরআন সন্দেহের বস্তু নয়। তারপরও যদি কোনো দুর্ভাগা তাতে অন্য কিছু দেখে, তবে দোষ সূর্যালোকের নয়, দোষ তীর্যক দৃষ্টির বাঁদুড়ের দৃষ্টি শক্তির। এজন্যই একথা বলা হয়নি যে, এ বিষয়ে কারো কোনো দ্বিধা-সন্দেহ হবে না; বরং শুরু বলা হয়েছে যে, খোদ এ মহান কিতাব ও তার বিষয়বস্তু সকল সংশয়-সন্দেহের উর্মেণ্ড । —িতাফসীরে মাজ্ঞেদী খ. ১, পৃ. ২৯; কামালাইন খ. ১, পৃ. ১৮]



ط উত্তরটি তাফসীরে উসমানীতে এভাবে দেওয়া হয়েছে যে, কোনো কথার মধ্যে সন্দেহ হওয়ার নৃটি কারণ থাকতে পারে। এক. হয়তো সে কথার মধ্যেই কোনো ভ্রান্তি বা ক্রটি নিহিত আছে দুই, অথবা শ্রোতার বোধশক্তিতে ক্রটি আছে, বুরের ভুলেই কোনো বর্ণনা সম্বন্ধে সন্দেহ জাগে। প্রথম অবস্থায় বর্ণনা-ই সন্দেহের ক্রেত্র পক্রান্তরে, বিতীয় অবস্থায় শ্রোতার বোধশক্তি-ই সন্দেহের উৎস। একটি সন্দেহাতীত বর্ণনাকে সে নিজের বুন্ধির সেকে-ই সন্দেহ করছে। উক্ত আয়াতে সন্দেহের প্রথম কারণ নিরসনেই ঘোষণা করা হয়েছে— المواقع والمواقع و

#### কুরআনের আত্মপরিচয়:

فَدَّى لِنَاسِ : কুরআনের এই প্রথম আত্মপরিচয় থেকেই কুরআন অধ্যায়নকারীকে বুঝে নিতে হবে যে, এটা কোনো ইতিহাসগ্রন্থ নয় যে, তাতে সন-তারিখসহ অতীত ঘটনাবলির সুবিন্যন্ত বিবরণ পরিবেশিত হবে। নয় কোনো বিজ্ঞানগ্রন্থ যে, তার পাতায় পাতায় পদার্থ বিদ্যা, রসায়ন বিদ্যা এবং গণিত শাস্ত্রের বিভিন্ন প্রশ্নের সমাধান তালাশ করা হবে। নয় কোনো দর্শনগ্রন্থ যে, গ্রীক ও ভারতীয় দর্শনের বিভিন্ন কল্প তত্ত্বের জটিলতায় ঘোরপাক খেতে হবে। তদ্রুপ নয় কোনো গল্প ও প্রবন্ধ সঞ্চয়ন যে, তা পাঠককে চিত্তবিনোদনের খোরাক যোগাবে; বরং কুরআনের মৌলিক পরিচয় কেবল এই যে, তা হেদায়েতের আলোকে প্রোজ্জ্বল ও পূর্ণাঙ্গ এক জীবন বিধান। —[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩০]

- এর পরিচয় ও স্তর : تَوْلَى -এর আভিধানিক অর্থ বেঁচে থাকা, রক্ষণাবেক্ষণ করা। পরিভাষায় ঐ সকল বস্তু থেকে বেঁচে থাকাকে তাকওয়া বলা হয়। যেগুলো আখিরাতের দৃষ্টিতে ক্ষতিকর হয়। চাই সেটা আকাঈদ ও আখলাক সংক্রান্ত হোক কিংবা কথা, কাজ ও অবস্থা সংক্রান্ত হোক। আর ক্ষতির যেমন বিভিন্ন স্তর রয়েছে, সে হিসেবে তাকওয়ার ও বিভিন্ন স্তর রয়েছে।

প্রথম স্তর : প্রথম স্তর হলো কুফর থেকে তওবা করে ইসলামে প্রবেশ করা এবং নিজেকে চিরস্থায়ী আজাবের ক্ষতি থেকে বক্ষা করা। এটাই কুরআনের বাণী وَٱلْرَمَنَهُمْ كُلِمَةَ النَّقَوٰي -এর মর্ম।

षिठीय छत : षिठीय छत হলো নফসকে কবীরা গুনাহে লিপ্ত হওয়া এবং ছগীরা গুনাহের উপর إَضْرَار করার ক্ষতি থেকে রক্ষা করা। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেছেন وَلَوْ اَنَّ اَهْلَ الْقُرَى اُمَنُوْا وَاتَّقَوْا শব্দ দ্বারা সাধারণভাবে এটাকেই বুঝানো হয়েছে।

হযরত ওমর (রা.) সাহাবী হযরত উবাই ইবনে কা'ব (রা.)-এর কাছে তাকওয়ার হাকীকত ও স্বরূপ সম্পর্কে জানতে চাইলে তিনি জবাবে বলেন, হে আমীরুল মু'মিনীন! আপনি কি কখনো কাটাযুক্ত পথ দিয়ে হেঁটেছেন? তিনি বললেন, অবশ্যই হেঁটেছি। হযরত উবাই (রা.) শুধালেন চলার পথে আপনি কি কি করেছেন? বললেন. আমি গায়ের কাপড় গুটিয়ে সতর্কভাবে কদম ফেলেছি। কাঁটার আঘাত থেকে বাঁচার জন্য আমার পূর্ণ চেষ্টা ব্যয় করেছি। হযরত উবাই (রা.) বলেন, হে আমীরুল মু'মিনীন! এটাই হলো তাকওয়া। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি থেকে বাঁচার জন্য নিজের সম্পূর্ণ শক্তি ব্যয় করে দেওয়ার নাম হলো তাকওয়া। আর 'আল্লাহর নাফরমানী থেকে বেঁচে থাকার জন্য।' শর্তটুকু আরোপ করে বুঝানো হয়েছে যে, পার্থিব লাঞ্ছনার ভয়ে কোনো বর্জন করাকে তাকওয়া বলা হবে না।

তৃতীয় স্তর: তাকওয়ার তৃতীয় স্তর হলো কলবকে ঐ সকল বস্তু থেকে বাঁচিয়ে রাখা, যেগুলো আল্লাহ তা'আলার স্মরণ থেকে গাফিল করে দেয়। কুরআনের আয়াত – يَا يَهُا الَّذِيْنَ أُمَنُوا اللَّهَ مَقَ تُقَاتِم -এর মাঝে এ স্তরের তাকওয়ার কথাই বলা হয়েছে।

বস্তুত খওফে ইলাহীই হলো হেদায়েদের পূর্বশর্ত এবং সর্বপ্রকার কল্যাণের উৎসধারা। তাই তো হযরত নূহ (আ.), হৃদ (আ.), সালেহ (আ.), লূত (আ.) এবং শোয়াইব (আ.) প্রমুখ নবীগণ নিজেদের কওমকে সর্বপ্রথম নসিহত করে বলেছেন المُنافَّرُونَ (অর্থাৎ তোমরা কি আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করে اللهُ وَاَطِعْيُونَ [অর্থাৎ তোমরা কি আল্লাহ তা'আলাকে ভয় কর এবং আমার অনুসরণ কর। কেননা আল্লাহ তা'আলার ভয় ছাড়া নসিহত কার্যকরী হয় না। যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেছেন سَيَدُّكُرُ مَنْ يُعْشَى اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا اللهُ اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا اللهُ ال

অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা مُدَّى لِلنَّاسِ -এর স্থলে مُدَّى لِلنَّاسِ বলেছেন। এতে ইঙ্গিত করেছেন যে, যে মুব্তাকী নয় প্রকৃত পক্ষে সে মানুষই নয়। মানবতার দাবীই হলো নিজের সৃষ্টিকর্তা এবং মালিককে ভয় করা। আর যে আহকামুল হাকিমীনকে ভয় করে না, সে মানুষ নয়; বরং চতুল্পন পত্ত। এমনকি চতুল্পদ পত্ত থেকেও নিকৃষ্ট। ইরশাদ হয়েছে - اُولَئِكُ كَالْاَنْكَامِ بَلْ مُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكَ كَالْاَنْكَامِ بَلْ مُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكَا لَاَنْكَامِ بَلْ مُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكَ كَالْاَنْكَامِ بَلْ مُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ كَالْاَنْكَامِ بَلْ مُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ كَالْاَنْكَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ كَالْاَنْكَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ كَالْاَنْكَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ ع

#### সংশয় নিরসণ:

# فَولُه الْصَاتِرِينَ إِلَى التَّقُوي

প্রস্থা: আরা বলাই বাহুল্য যে, হেদায়েতপ্রাপ্তদেরকেই মুন্তাকী বলা হয়। ক্রেনিকাবে হেদায়েতপ্রাপ্তদেরকেই মুন্তাকী বলা নিরর্থক। এতে تَعْرِي লাজেম আসে। কুরআন প্রকলন প্রহারা ব্যক্তির জন্য হেদায়েতের কারণ হতে পারে; কিন্তু تَقُولُي -এর স্তরে পৌছার পর হেদায়েত লাকের আর্ব কিঃ

- ك. মুকাসসির (র.) উক্ত সংশয়টি নিরসন কল্পেই লিখেছেন— النَّوَاهِرُ وَاجْتِنَابِ النَّوَاهِرُ وَاجْتِنَابِ النَّوَاهِرُ وَاجْتِنَابِ النَّوَاهِرُ وَاجْتِنَابِ النَّوَاهِرُ وَاجْتِنَابِ النَّوَاهِرُ وَهُمْ النَّهُ وَ هُمْ النَّهُ وَ النَّةُ وَ النَّهُ وَاللَّهُ وَالنَّهُ وَالْ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ النَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُ اللَّهُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُولُولُولُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُولُولُولُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُولُولُولُولُ الْمُ
- ২. জবাবে এ কথাও বলা যায় যে, হেদায়েত ও তাকওয়া উভয়িটিরই বিভিন্ন স্তর রয়েছে। যথা اَدْنَى بَاوْسَطَ اَوْسَطَ কুরআনের কারণে প্রত্যেকে যখন নিম্নস্তর থেকে উঁচু স্তরে উপনীত হবে, তখন কুরআনকে মুন্তাকীদের জন্য مُدَّى বলাটা সঠিক হবে। অর্থাৎ নিম্ন স্তরটি হিসেবেই সে মুন্তাকী এবং উঁচু স্তরটির হিসেবে সে হেদায়াত পেয়েছে।

—[কামালাইন খ. ১, পৃ. ১৮]

- ৩. এ হেদায়েত গ্রন্থ থেকে কেবল তারাই উপকৃত হবে, যাদের অন্তরে আল্লাহভীতি বিদ্যমান। যদিও এটি সমগ্র বিশ্বের জন্য অবতীর্ণ এবং গোটা মানবজাতিকে লক্ষ্য করেই তার উদান্ত আহ্বান। কিন্তু কার্যত তা থেকে লাভবান কেবল তারাই হবে, যাদের হৃদয়ে আছে সত্যের অনুসন্ধিৎসা। নইলে প্রভাতী সূর্যের কাঁচা আলো যত ঝলমলেই হোক, চোখের আলো যাদের নিভে গেছে, তাদের জন্য তা অর্থহীন। ভূমি যদি অনুর্বর হয় বৃষ্টিপাত যেমনই হোক, তাতে তো আর সবুজ বাগিচা সৃষ্টি হতে পারে না। হজম শক্তি বিপর্যন্ত হলে পৃষ্টিসমৃদ্ধ খাবার তাদের জন্য অর্থহীন, এমনকি ক্ষতিকারকও হতে পারে।
  - –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩০]
- 8. যারা আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করে এ কিতাব তাদের জন্য নূর ও হেদায়েতের আলোকবর্তিকা। যতক্ষণ পর্যন্ত অন্তরে আল্লাহ তা'আলার ভয় না থাকবে, ততক্ষণ পর্যন্ত হেদায়াতের পথ দৃষ্টিগোচর হবে না। এজন্য আল্লাহকে ভয়কারীরাই হেদায়েত পাবে। –[মাআরিফুল কুরআন: আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.): খ. ১, পৃ. ৩৪]

يُوْلُهُ لِاتِّفَائِهِمْ بِذُٰلِكُ النَّارِ : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে মুত্তাকীকে মুত্তাকী বলার কারণ বর্ণনা করা হয়েছে। অর্থাৎ যেহেতু মুত্তাকীকে তার নেক আমলের মাধ্যমে জাহান্নাম থেকে রক্ষা করা হবে, এ জন্য তাকে মুত্তাকী বলা হয়।

اِجْتِنَابُ التَّوَاهِى ، এবং اِمْتِثَالُ الْأُمُورِ राला مُشَارُ الِنْهِ هَاء ذٰلِكَ अर्था९ اَى بِالْاِمْتِثَالِ وَالْاِجْتِنَابِ : قَوْلُهُ بِذٰلِكَ وَالْجَتِنَابِ الْمُتَوَالُ الْأُمُورِ राला مُشَارُ الِنْهِ عَلَه - الْمُتَقِيْنَ अर्था९ (थरक तूआ याय وَ قُولُهُ النَّارَ -এর مَفْعُول بِه के वि छेश त्रायाह । ইবারতের মূলর প এমন হবে - الْمُتَقِيْنَ النَّارَ अर्था९ এ कि ठाव वे अकल मानुस्वत जन्म रिलाय्ड, याता निष्कात्मत्रत जाशन्नाम थिए तक्का करत ।

### অনুবাদ :

- रण ७. याता विश्वाम करत अठा वरल थठाय श्राभन करत غَابَ عَنْهُمْ مِنَ الْبَعْثِ وَالْجَنَّةِ وَالنَّار قَيْمُوْنَ الصَّلْوةَ أَيْ يَأْتُونَ بِهَ بِحُقُوقِهَا وَمِمَّا رَزَقْنُهُمْ اعْطُيْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ فِيْ طَاعَةِ اللَّهِ .
  - অদৃশ্যে [সেই সকল বিষয়ে] যে সকল জিনিস আজ তাদের থেকে অদৃশ্যান্ অর্থাৎ পুনরুত্থানে, জানাতে, জাহানুমে সালতে কায়েম করে অর্থাৎ সকল প্রকার আহকাম-আরকান ও আদাবসহ যথায়থভাবে তা সম্পাদন করে এবং তাদেরকে যে জীবনোপকরণ দিয়েছি প্রদান করেছি, তা হতে ব্যয় করে আল্লাহ তা আলার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শনে

#### তাহকীক ও তারকীব

- الَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ : এই ইবারতটুকুর এরাব কয়েকভাবে হতে পারে। যথা الَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ

- جُرّ शिलात صِفْت अ. مُتَّقِبْنَ . لا
- بِتَقْدِيْدِ أَعْنِيْ ـ نَصْب विस्मत مَفْعُول वत فِعْل مَحْذُون . ﴿
- بِتَقْدِيْرِهِمْ رَفْع रिलात مُبْتَدَأ مُسْتَانِفَة . ७

اولئك عَلَى هُدًى الع عَهَمَ خَبَر হবে তখন তার وَحَبَلَة مُسْتَأْنِفَة विসেবে মুবতাদাও হতে পারে। তখন তার خَبَر

এর অর্থ শুধু নামাজ পড়া নয়; বরং নামাজকে সার্বিকভাবে শুদ্ধ করার নাম হলো ইকামত। আল্লামা - إِنَّامَت : يُقِيمُونَ বায়জাবী (র.) اقامَت -এর চারটি অর্থ করেছেন–

١. تَعْدِيْلِ اَرْكَانِ ٢. اَلْمُواظَبَةُ ٣. النَّشَمُّرُ لِآداءِ الصَّلاةِ ٤. اداءُ الصَّلَاةِ مُطْلَقًا .

- 3. প্রথম অর্থের মুল কথা হলো تُعْدِيْل أَرْكَان يعْدِلُونَ أَرْكَانَ الصَّلَاةِ अर्था يُقِيْمُونَ الصَّلَاة अर्थ कर्था राला يعْدِلُونَ أَرْكَانَ الصَّلَاةِ अर्था يعْدِيْل أَرْكَان ها عَدِيْل أَرْكَان الصَّلَاةِ अर्थ अर्थ कर्था इरला নামার্জের রোকনসমূহ এমন সঠিকভাবে আদায় করা, যাতে তার মাঝে কোনো রকমের কম বেশি না পাওয়া যায়। আর এর অর্থটি بَمَعْنَى قَوْمَهُ अमर वला হয়, यथन कर्ष्ट्र समन कता হয় وأقامَتُ والعُودَ بِمَعْنَى قَوْمَهُ واقامَت এবং তার বক্রতা দূর করা হয়। مُشْتَقَ مِنْه ও مُشْتَق مِنْه الله সামঞ্জস্য হলো ন্যেভাবে عَنْوِيْد عُنُود -এর মধ্যে সামঞ্জস্য হলো ন্যেভাবে عَنْوِيْد عُنُود বেমনভাবে কাঠ বা খুঁটি সোজা হয়ে যায়, এমনিভাবে تُعُويْل أَرْكَان -এর মাঝেও নামাজের ক্রিয়াসমূহ সচিক হয়ে যায়।
- ২. مَوَاظَبَت -এর অর্থটি اَفَمَتُ السُّوَى থেকে নির্গত। এটি ঐ সময় বলা হয়, ফ্রন কেউ বছার্কে চালু করে সার চালু করা বা প্রচলিত বস্তু প্রিয় ও গুরুত্বপূর্ণ হয়ে থাকে। অনুরূপভাবে যে বস্তু নিয়মিত করা হয়, তাও আকর্ষণীয় ও গুরুত্বপূর্ণ হয়ে থাকে।
- ৩. يُقِبُونَ -এর তৃতীয় অর্থ হলো يَقْبُكُرُ لِلْأَدَاءِ তথা কোনো প্রকার অলসতা ও উলাসীনতা ছাড়া নামাজ আদায় করা। এ অর্থটি 🚅 হিন্দু থেকে নির্গত। একথাটি আরবরা ঐ সময় বলে থাকে, যখন কেউ কোনো কাজ শক্তির সাথে সম্পাদন করে থাঁকে। তার বিপরীত فَقَدُ عَنِ الْأَمْرِ ঐ সময় বলা হয়, হখন কেউ অলসতা প্রদর্শন করে কোন কাজ করে।
- 8. চতুর্থ অর্থ আদায় করা। অর্থাৎ اِقَامَت দারা اَدَاء صَلاَة উদ্দেশ্য। এভাবে কে. يُقِنْدُنُ এর जन । عَيْسُونَ الصَّلاة प्रप्ति कहा । बाह قِيبًام उक्त अर्थ रला नामाजक قِيبًام प्रप्ति कहा । बाह قِيبُمُونَ الصَّلاة अमां अंदिक के الركِعيْن مَمَ الركِعيْن व्यामां इराह । यामनी अविक कूतवास्त عُلُ वर्ण جُر عَمُ الركِعيْن -এই सारि করা হয়েছে। -[দরসে জালালাইন খ. ১, পৃ. ৩২]

99

ं وَصَلَوهُ : এটি হয়ত আভিধানিক صَلُوهُ [তথা দোয়া] থেকে নিৰ্গত হয়েছে। কেননা নামাজ তো দোয়ারই সমষ্টি। অথবা الصَلَاةُ (থেকে নিৰ্গত) وصُلُوة হয়ে صَلُوة হয়ে صَلُوة হয়েছে। আর নামাজকে صِلُوة এজন্য বলা হয় যে, এটি বান্দা এবং আল্লাহর মাঝে সেতুবন্ধন। আর وَصُلَة হলো صِلَة [সম্পর্ক]-এর অর্থে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

غُولُمُ ٱلَّذِيْنَ يُوْجِئُونَ الْخِ : এখান থেকে মুত্তাকীদের পরিচয় প্রদান করা হচ্ছে সূরায়ে ফাতেহার মাঝে বান্দাদের পক্ষ থেকে আল্লাহ তা আলার প্রশংসা জ্ঞাপন করা হয়েছিল। সূরা বাকারাতে আল্লাহর পক্ষ থেকে মু'মিন বান্দাদের প্রশংসা করা হচ্ছে। সুবহানাল্লাহ! আল্লাহ নিজেই স্বীয় দয়া ও অনুগ্রহে বান্দাকে ঈমান এবং তাকওয়া প্রদান করেছেন এবং নিজেই তার স্বস্তি প্রকাশ করেছেন। –[তাফসীরে মাআরিফুল কুরআন, ইদরীস কান্ধলভী (র.) খ. ১, পৃ. ৩৪]

ঈমানের সংজ্ঞা : أَمْنُ শুক্টি بَابِ افْعَال -এর মাসদার। أَمْنُ থেকে নির্গত। যার অর্থ- নিরাপদ ও আশ্বস্ত হওয়া। যেমন কুরআনে রয়েছে- بَابِ [তারা কি আল্লাহ তা আলার কৌশল থেকে নিরাপদ হয়ে গেছে?] যখন এ শব্দটি بَابِ بَابِ থেকে ব্যবহৃত হয়েছে, তখন এটি مُتَعَدِّى হয়ে গেছে। এখন অর্থ হবে- নিরাপদ করা বা নিরাপত্তায় প্রবেশ করা।

শরিয়তের পরিভাষায় বিভিন্নরূপে ঈমানের সংজ্ঞা প্রদান করা হয়েছে। সবগুলোর সারনির্যাস প্রায় একই। তা হলো–

اللِّيْمَانُ هُوَ التَّصْدِيْقُ بِمَا جَاء بِهِ النَّبِي عَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي

অর্থাৎ নবী করীম ৄৣ যা নিয়ে এসেছেন, তা তাঁর প্রতি আস্থা রেখে বিশ্বাস করা। ⊣িদরসে মিশকাত, পৃ. ৩৭, খ. ১] আভিধানিক ও পারিভাষিক অর্থের মাঝে সামঞ্জস্য : যে ব্যক্তি হুজুর ৄৣৣ -এর প্রতি ঈমান আনল, সে হুজুরকে মিথ্যা সাব্যস্ত হওয়া থেকে নিরাপ্ত করে দিল এবং নিজেকে জাহান্নাম থেকে নিরাপ্ত করল। ⊣িপ্রাগুক্ত]

অনুভূতিগ্রাহ্য ও দৃশ্যমান কোনো বস্তুতে কারো কথায় বিশ্বাস করার নাম ঈমান নয়: মু'মিনের পরিচয় দিতে গিয়ে আয় তে নু'টি শব্দ ব্যবহৃত হাছে। يُوْمِنُوْنَ بِالْغَيْبِ অর্থাৎ ঈমান এবং গায়ব। এ থেকে বোঝা গেল, অনুভূতিগ্রাহ্য ও দৃশ্যমান কোনো বস্তুতে কারো কথায় বিশ্বাস স্থাপন করার নাম ঈমান নয়। উদাহরণস্বরূপ বলা হয় যে, কোনো ব্যক্তি যদি এক টুকরো সাদা কাপড়কে সাদা এবং এক টুকরো কালো কাপড়কে কালো বলে এবং আর এক ব্যক্তি তার কথা সত্য বলে মেনে নেয়, তাহলে একে ঈমান বলা যায় না। এতে বক্তার কোনো প্রভাব বা দখল নেই। অপরদিকে রাসূল : এর কোনো সংবাদ কেবলমাত্র রাসূল : এর উপর বিশ্বাসবশত মেনে নেওয়াকেই শরিয়তের পরিভাষায় ঈমান বলে।

–[মাআরিফুল কুরআন : মুফতি শফী (র.)]

স্কমান ও ইসলামের পার্থক্য: অভিধানে কোনো বস্তুতে আন্তরিক বিশ্বাস স্থাপন স্কমান এবং কারো অনুগত হওয়াকে ইসলাম বলে।
সমানের আধার হলো অন্তর, আর ইসলামের আধার অন্তরসহ সকল অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ। কিন্তু শরিয়তে সমান ব্যতীত ইসলাম এবং
ইসলাম ব্যতীত ঈমান গ্রহণযোগ্য নয়। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা ও তাঁর রাসূল ত্রুত্র -এর প্রতি আন্তরিক বিশ্বাস ততক্ষণ পর্যন্ত
গ্রহণযোগ্য নয়, যতক্ষণ পর্যন্ত এ বিশ্বাসের মৌখিক স্বীকৃতির সাথে সাথে কর্মের দ্বারা আনুগত্য ও তাবেদারী প্রকাশ করা না হয়।
মোটকথা, আন্তিধানিক অর্থে ঈমান ও ইসলাম স্বতন্ত্র অর্থবাধক বিষয়বস্তুর অন্তর্গত। অর্থগত পার্থক্যের প্রিপ্রেক্ষিতে
কুরআন-হাদীসে সমান ও ইসলামের পার্থক্যের উল্লেখ রয়েছে। কিন্তু শরিয়ত ঈমানবিহীন ইসলাম এবং ইসলামবিহীন সমান
অনুমোদন করে না।

প্রকাশ্য আনুগত্যের সাথে যদি অন্তরের বিশ্বাস না থাকে, তবে কুরআনের ভাষায় একে নিফাক বলে। নিফাককে কুফর হতেও বড় অন্যায় সাব্যস্ত করা হয়েছে। বলা হয়েছে– الدُرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ অর্থাৎ মুনাফিকদের স্থান জাহান্নামের সর্বনিম্ন স্তর।

আনুরপভাবে আন্তরিক বিশ্বাসের সাথে যদি মৌখিক স্বীকৃতি এবং আনুগত্য না থাকে. কুরআনের ভাষায় একেও কুফরি বলা হয়।
বলা হয়েছে— يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَانُهُمْ অর্থাৎ কাফেররা রাসূল ক্রি এবং তার নবুওয়েতের যথার্থতা সম্পর্কে এমন
সুম্পষ্টভাবে জানে, যেমন জানে তাদের নিজ নিজ সন্তান্দেরকে।

অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে - وَجَعَنُوا بِهُ وَاسْتَنِقَنَتُهَا انْفُسَهُمْ طُلْمًا وَعَلُوا उदार जाता द निर्मान वा आয়ाতসমূহকে অস্থান করে, অংচ তাদের অভারে এর পূর্ণ বিশ্বাস রয়েছে। তাদের এ আচরণ কেবল অন্যায় ও আহংকারপ্রসূত।

ঈমান ও ইসলামের ক্ষেত্র এক, কিন্তু আরম্ভ ও শেষের মধ্যে কিছুটা পার্থক্য বিদ্যমান। অর্থাৎ, ঈমান যেমন অন্তর থেকে আরম্ভ হয় এবং প্রকাশ্য আমল পৌছে পূর্ণতা লাভ করে, তদ্ধপ ইসলামও প্রকাশ্য আমল থেকে আরম্ভ হয় এবং অন্তরে পৌছে পূর্ণতা লাভ করে। অন্তরের বিশ্বাস প্রকাশ্য আমল পর্যন্ত না পৌছলে তা গ্রহণযোগ্য হয় না। অনুরূপভাবে প্রকাশ্য আনুগত্য ও তাবেদারী আন্তরিক বিশ্বাসে না পৌছলে গ্রহণযোগ্য হয় না। ইমাম গাজালী এবং ঈমান সুবকী (র.)-ও এ মত পোষণ করেছেন। —[মা'আরিফুল কুরআন: মুফতি শফী (র.)]

জ্ঞাতব্য: ত্বাকওয়ার দু'টি অংশ। একটি হচ্ছে ভালো কাজগুলো করা। আরেকটি হচ্ছে মন্দ কাজগুলো থেকে বিরত থাকা। আর কোনো কোনো আদেশাবলির সম্পর্ক অঙ্গসমূহের রাজা তথা ক্লবের সাথে এবং কোনো কোনোটির সম্পর্ক অঙ্গ-প্রত্যন্তের সাথে। প্রথম প্রকারকে ঈমান বলা হয়। অর্থাৎ আকিদা, চিন্তা-ভাবনা ও আন্তরিক বিশ্বাস সম্পর্কীয় আদেশাবলির সম্পর্ক ক্লবের সাথে হয়। وَأَ فِي الْجَسَدِ । يَا فِي الْجَسَدِ । يَا فِي الْجَسَدِ ।

আর যেগুলোর সম্পর্ক শারীরিক ইবাদতের সাথে কিংবা আর্থিক ইবাদতের সাথে, ঐ কার্যাবলি কে বলা হয় আমল يُغِيْمُونَ । ছারা শারীরিক ইবাদতসমূহ এবং مِمَّا رَزَفَهُمْ يُنْفِقُونَ । ছারা শারীরিক ইবাদতসমূহ এবং مِمَّا رَزَفَهُمْ يُنْفِقُونَ

এমনিভাবে যারা (مُتَّقِبْنُ) মুন্তাকীন তারা চিন্তাশক্তি ও আমল শক্তি উভয়টিকে পরিপূর্ণ করেন। আক্বিদা বা বিশ্বাসসমূহকে সংশোধন করার নাম عِلْمُ الْكُلَامِ অর্থাৎ ধর্মতন্ত্ব এবং আমলসমূহকে সংশোধন করার অধ্যায়কে عِلْمُ الْكُلَامِ ফিকহশাস্ত্র বলা হয়। আন্তরকে পবিত্রকর্প ও আভ্যন্তরকে পরিষ্কারকর্গে عِلْمُ الْاَخْلَاقِ চারিত্রিক তন্ত্ব, যাকে اِخْسَان که تَصَوُّف কলা হয়। উচন্তরের মুন্তাকী উক্ত তিনটিরই পরিপূরক। –িকামালাইন খ. ১, পৃ. ১৯

অদৃশ্যের উপর ঈমান : ঈমান দু'প্রকার– তন্মধ্যে এক প্রকার হচ্ছে– اِیْمَان اِجْمَالِی অর্থাৎ সংক্ষেপে বিশ্বাস করা, যেমন উপরিউক্ত আয়াতে উদ্দেশ্য হচ্ছে নবী করীম 🎫 যা কিছু নিয়ে এসেছেন– ঐ সবগুলোকে বিশ্বাস করা।

षिठीয় প্রকার হচ্ছে— اِیْمَان تَغْیِبِی विশদভাবে বিশ্বাস করা, অর্থাৎ সকল আনুষঙ্গিক ও খুঁটিনাটি বিষয়াদির উপর পৃথক পৃথক ও পুজ্থানুপুজ্থভাবে ঈমান আনা বা বিশ্বাস করা। সুতরাং ঈমান শুধু সত্য জানার নাম নয়; বরং সত্য মানা ও সত্য বুঝাৰে ঈমান বলা হয়। ঈমান একটি পৃথক বিষয়, আর আমল আরেকটি পৃথক বিষয়। আর اِیْمَانٌ بِالْغَیْبِ [আদৃশ্যের প্রতি ঈমান] হচ্ছে— জ্ঞান ও অনুভূতির মাধ্যমে অদৃশ্য ও গোপন বিষয়াদিকে শুধু আল্লাহ ও রাসূল — এর নির্দেশের কারণে সত্য ও সঠিক হিসেবে মেনে নেওয়া গায়েব বা অদৃশ্যের এক অর্থ অন্তরও আসে, কেননা অন্তর তো অদৃশ্য। — প্রাশুক্ত]

يُصَدِّقُونَ अिथात्तत जिलिए اِيْسَان -এর ব্যবহার يُصَدِيْق এবং يُصُدِّقُ पूषि অর্থের ক্ষেত্রেই হয়। মুফাসসির (র.) بَاء विक्ट विक्रिक हित्राह्न त्य, এখানে يُصُدِّقُونَ অর্থিটি প্রযোজ্য। কেননা صِلَه -এর مِسَدُّ وَاللهُ اللهُ الل

এছাড়াও ঈমানের হাকীকত সম্পর্কে ওলামায়ে কেরামের মাঝে মতভেদ রয়েছে। জমহুর মুতাকাল্লিমীনের মতে ঈামন কেবল - تَصْدِبْق قَلْبِی -কে বলা হয়। আর জমহুর মুহাদিসীনের মুতাজিলা ও খারেজীদের মতে ঈমান হলো তিন জিনিসের সমষ্টির নাম। সেগুলো হলো يُصَدِّفُون শব্দ উল্লেখ্য করে এ দিকে ইঙ্গিত দিয়েছেন যে, এখানে ঈমান বলতে শুধু تَصْدِيْق قَلْبِی উদ্দেশ্য; وَاقْرَار بِاللِّسَانِ مَصْدِیْق قَلْبِی উদ্দেশ্য নয়।

–[দরসে জালালাইন : ৩০]

গায়েবের সংজ্ঞা ও পরিচিতি : 'গায়েব'-এর আভিধানিক অর্থ অজ্ঞাত, অদৃশ্য ও গোপন। কুরআনে خَيِّب শব্দ দারা সে সমস্ত বিষয়কেই বুঝানো হয়েছে, যেগুলোর সংবাদ রাসূল হ্রা দিয়েছেন এবং মানুষ যে সমস্ত বিষয়ে স্বীয় বুদ্ধিবলে ও ইশ্রিয়গ্রাহ্য অভিজ্ঞতার মাধ্যমে জ্ঞান লাভে সম্পূর্ণ অক্ষম।

নিম্নে এ মর্মে ওলামায়ে কেরাম প্রদত্ত কতিপয় সংজ্ঞা উল্লেখ করা হলো।

তাফসীরে ইবনে কাছীরে উল্লেখ রয়েছে-

أَمَّا الْغَيْبُ : فَمَا غِيْبَ عَنِ الْعِبَادِ مِنْ آمْرِ الْجَنَّةِ وَآمْرِ النَّارِ وَمَا وُكِرَ فِي الْقَوْانِ . (تَفْسِيْر إبْن كَثِيْر) অর্থাৎ গায়েব বলা হয় ঐ জিনিসকে, যা বালা থেকে গোপন রয়েছে। যেমন- জান্নাত-জাহান্নামের অবস্থাসমূহ এবং কুরআনে কারীমে বর্ণিত বিষয়াবলি ।

হাশিয়ায়ে জালালাইনে উল্লেখ বয়েছে-

أَى مَا غَابَ عَنِ الْحِسِّ وَالْعَقْلِ غَيْبَةً كَامِلَةً بِحَيْثُ لَا يُدْرَكُ بِوَاجِدٍ مِنْهُمَا إِبْتِدَاءَ الْبَدَاهَةِ. حَاشِبَة جَلَالْبَن . वाल्लामा काकी रारगरे (त.) निरथन - الْعَقْل الْعَرْق لا يُدْرِكُهُ الْعِشُ وَلا يَقْتَضِيْهِ بَدَاهَةُ الْعَقْل (त.) निरथन (त्र.) जाल्लामा काकी रारगरे (त.) অর্থাৎ মানুষের পঞ্চ ইন্দ্রিয় শক্তি এবং মেধা শক্তি দ্বারা যা কিছু জানার উপায় নেই, তাকে গায়েব বলে। –[বায়জাবী পূ. ১৮] সুবিখ্যাত গ্রন্থ শরহে আকাঈদ নাসাফীর ভাষ্যগ্রন্থ -নেবরাসে উল্লেখ রয়েছে-

وَالتَّحْقِيْتُ أَنَّ الْغَيْبَ مَا غَابَ عَنِ الْحَوَاسِ وَالْعِلْمِ الظُّرُودِيِّ وَالْعِلْمِ الْإِسْتِذَلَالِي وَامَّا مَا عُلِمَ بِحَاسَةٍ أَوْ ضُرُودَةٍ أَوْ دُلْیْل فَکَیْسَ بِغَیْبِ (نِبْرَاس: ٥٧٥) অর্থাৎ যা পঞ্চ ইন্দ্রিয় বা অন্য কোনো দলিল ব্যতীত সাধারণতভাবে জানা যায় না, তাকে গায়েব বলা হয়। আর যা কোনো ইন্দ্রিয়

বা দলিল দ্বারা জানা যায়, তা গায়েব নয়। —[নিবরাস : ৫৭৫]

হানাফী মাযহাবের প্রসিদ্ধ তাফসীরগ্রন্থ তাফসীরে মাদারেকে বলা হুয়েছে-

ٱلْغَيْبُ هُوَ مَا لَمْ يَقُمْ عَلَيْهِ دَلْيِلٌ وَلَا إِطَّلَعَ عَلَيْهِ مَخْلُونً .

অর্থাৎ ঐ জিনিসকে গায়েব বলা হয়. যার উপর কোনো দলিল বিদ্যুমান নেই এবং কোনো মাখলুক সে বিষয়ে অবগত নয়। মোটকথা, কোনো দলিল প্রমাণ ও মাধ্যম ছাড়া যা জানা যায়, তাকেই গায়েব বলা হয়। কোনো সূত্রে বা দলিল প্রমাণ ও নিদর্শনের মাধ্যমে জানা গেলে তা আর গায়েব থাকে না। কারণ আল্লাহ তা আলা নিজ ওহীর মাধ্যমে হজুর 🚟 -কে গায়েবের খবর জানিয়েছেন। ওহী হলো জানার একটি দলিল। আর দলির দ্বারা যা জানা যায় তা গায়েব নয়। যেমন কবরের অবস্থা আমাদের জন্য গায়েব ছিল। আল্লাহ তা আলা হুজুর 🕮 কে কবর সম্পর্কে জানিয়ে দিয়েছেন। হুজুর 🕮 বলেছেন, কবরে মুনকার নাকীর নামে দু'জন ফেরেশতা এসে মৃত ব্যক্তিকে জিন্দা করার পর জিজ্ঞেস করবে– তোমার রব কে? তুমি কোন ধর্মের অনুসারী ছিলে? এবং হুজুর 🏥 -কে দেখিয়ে বলবে ইনি কে? একথাগুলো একদিন গায়েব ছিল। দুনিয়ার মুসলমানরা জেনে যাওয়ার পর আর তা গায়েব থাকেনি। তবে প্রত্যেকের কবরে প্রতি মুহূর্তে কি হচ্ছে এটা এখনো গায়েব হিসেবেই রয়েছে।

গায়েবের প্রকার : গায়েব দু প্রকার । ১. غَيْب مُطْلَقْ ، বা নিরক্নশ গায়েব । ২. غَيْب إضَافِي বা আপেক্ষিক গায়েব । নিরক্ষশ গায়েব বলতে বুঝায় তা, যা কম্মিনকালেও ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য হয় না। যা বস্তুগত যন্ত্রপাতি বা উপায়-উপকরণ দ্বারাও প্রত্যক্ষ করা যায় না। যা কোনোক্রমেই ইন্দ্রিয়ের আওতাধীন হওয়ার নয়। হওয়া সম্ভবপরও নয়। যেমন আল্লাহ তা'আলার সন্তা, তাঁর পবিত্রতা ইত্যাদি।

আর আপেক্ষিক গায়েব বলতে বুঝায়, একটি জিনিস কোনো কোনো সূত্রে ও পরিবেশে গায়েব হলেও অন্য ক্ষেত্রে ও পরিবেশে তা 'গায়েব' নাও হতে পারে। আবার কোনো কোনো ব্যক্তির জন্য যা গায়েব, অন্য ব্যক্তির জন্য তা গায়েব নাও হতে পারে। যেমন শুক্রকিট, অতীতে তা 'গায়েব' অদৃশ্য যা অগোচরীভূত ছিল। বর্তমানে তা নয়। কেননা তা যতই সৃক্ষ হোক বর্তমানে অনুবীক্ষণ যন্ত্রে দৃশ্যমান হয়ে উঠে। বর্তমান বিজ্ঞান-উদ্ভাবিত যন্ত্রপাতিতে তা আর 'গায়েব' থাকেনি। ইন্দ্রয়গ্রাহ্য জিনিসে পরিণত হয়েছে। অনুরূপভাবে সৌরলোকের নানা স্থানে অবস্থিত অনেক অবয়ব এবং পৃথিবীরও অনেক সৃক্ষ জিনিস কেবল অনুবীক্ষণ ও দূরবীক্ষণ যন্ত্রেই ধরা পড়ে. তার বাইরে এখনও তা গায়েবই রয়ে গেছে। কেননা সাধরণ খোলা চোখে তা দৃষ্টিগোচর হয় না।

পক্ষান্তরে নিরঙ্কুশভাবে 'গায়েব' যা এই দুনিয়ায় কখনো প্রচ্ছনুতার অন্ধকার থেকে বেরিয়ে আসবে না। তার এই 'গায়েব' হওয়া অবস্থার মধ্যে কখনোই কোনো পার্থক্যের সৃষ্টি হয় না। ক্ষেত্র ও অবস্থানে যতই পার্থক্য হোক না কেন। এই পর্যায়ের জিনিসসমূহের প্রতি মানুষকে অবশ্যই ঈমান আনতে হবে। যদি তার অস্তিত্ব ও অবস্থিতি পর্যায়ে অকাট্য প্রমাণ পাওয়া যায়। কেননা তা কখনই এই দুনিয়ায় প্রত্যক্ষ হবে না। এ দুনিয়ায় তার সত্যতা ও বাস্তবতা ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে জানা সম্ভব নয়। কেননা এই জিনিসসমূহ বস্তু-অতীত আর মানুষ বস্তুগত আবরণে পরিবেষ্টিত। এ আচরণ দীর্ণ না পাওয়া পর্যন্ত মানুষের পক্ষে তা সায়েবই থেকে যাবে, কখনো ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য হবে না। সে আবরণ দীর্ণ হওয়ার প্রথম পর্যায় হচ্ছে মৃত্যু তথা বস্তুগত দেহের বন্ধন ংকে মুক্তি লাভ 🕒 আল কুরআনে নবুয়ত ও বিসালাত : পু. ১৯৫. ১৯৬ মাওলানা মুহাম্মদ আব্দুর রহীম]

60

জালালাইনের হাশিয়াতে আরেকটি ভাগের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। নিম্নে ইবারতটুকু বিবৃত হলো-

وَهُو قِسْمَانِ قِسْمُ لاَ دَلِيْلَ عَلَيْهِ وَهُو الَّذِي أُرِيدَ بِقَوْلِهِ سُبْحَانَهُ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا الَّا هُو وَقِسْمُ تُصِبَ عَلَيْهِ دَلِيْلٌ كَالنَّصَانِعِ وَصِفَاتِهِ وَالنُّبُواتِ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا مِنَ الْاَحْكَامِ وَالشَّرَاثِعِ وَالْيَوْمِ الْاَخِرِ وَاحْوالِهِ مِنَ الْبَعْثِ وَالنُّوْرِ وَالْحِسَابِ وَالْجَزَاءِ وَهُوَ الْمُرَادُ لِهُهُنَا . (رُوحُ الْبَيَانِ؛ حَاشِيَة جَلَالَيْن)

উল্লেখ্য কোনো কিছু গায়েব হওয়ার ব্যাপাটি কেবল মানুষের ক্ষেত্রে হয়ে থাকে। আল্লাহর ক্ষেত্রে গায়েব-অদৃশ্য বা অজ্ঞাত বলতে কিছুই নেই। কোনো বস্তু থাকতে পারে না তাঁর অগোচরে। এ কারণেই তাঁর পরিচিতিতে বলা হয় তাঁর ভার ভারতি ভারত ভারতিত ভারতেত ভারতিত ভারতি

#### সন্দেহ নিরসন:

এক্স-বে, আন্ট্রাসনোগ্রাফি ও বিভিন্ন যন্ত্রের মাধ্যমে প্রাপ্ত রিপোর্ট ইলমে গায়েব নয়? অনেকে গায়েব শব্দটি আভিধানিক অর্থে বৃঝে নিয়ে যেসব বস্তু আমাদের জ্ঞান দৃষ্টির অন্তরালে তাকে 'গায়েব' বলে অভিহিত করে। ফলে নানা প্রশ্নের উদয় হয়। যেমন রোগীর শরীর দেখে, এক্স-রে করে বা আল্ট্রাসনোগ্রাফী করে রোগী সম্পর্কে বিভিন্ন খবর বা আবহাওয়াবিদদের প্রদন্ত ঝড়-বৃষ্টির সংবাদ শুনে অনেকে মনে করেছে যে, গায়েবের ইলম আল্লাহ তা আলার সাথে নির্দিষ্ট করা হয়েছে; অবচ এবন তা মানুষও জানে। এসব প্রশ্নের উত্তর হলো, পূর্বে বলা হয়েছে 'ইলমে গায়েব' বলা হয়, যা জানার জন্য কোনো দলিল নেই। বৃষ্টির খবর আবহাওয়াবিদরা দলিল দারা জেনে বলে থাকে অথবা অনুমানের ভিত্তিতে বলে। অর্থাৎ ঝড়-বৃষ্টির নিদর্শন ও প্রমাণ পাওয়ার পর তারা ঝড়-বৃষ্টির খবর দেয়। তাদের এ খবর নিদর্শনের উপর ভিত্তি করে। নিদর্শন বৃষ্টির দলিল। গায়েব বলা হয়, যা জানার জন্যে কোনো দলিল নেই। সুতরাং তাদের বৃষ্টি সম্পর্কিত এ সংবাদ 'ইলমে গায়েব' নয়। ঝড়-বৃষ্টির নিদর্শন ও প্রমাণ পাওয়ার পূর্বেই আল্লাহ তা আলা জানেন যে, কখন বৃষ্টি হবে। এটা হলো 'ইলমে গায়েব'। এ ইলম আল্লাহ তা আলা ছাডা অন্য কারো নেই। এটা আল্লাহ তা আলার জন্য খাস।

অনুরূপভাবে এক্সরে ইত্যাদির মাধ্যমে গর্ভজাত সন্তানটি ছেলে মেয়ে বা হওয়ার সংবাদ জানা ইলমে গায়েব নয়; কারণ ডাক্তারগণ এ সংবাদ দিতে পারে সন্তানের দেহে রহ দেওয়ার পর। রহ ফেরেশতাদের মাধ্যমে প্রদান করা হয়। সূতরাং তখন ফেরেশতারা জানতে পারে এ গর্ভের সন্তানটি ছেলে না মেয়ে। ইলমে গায়েব তো আল্লাহ তা আলার সাথে খাস। যখন ফেরেশতা জেনে ফেলে তখন আর গর্ভের সন্তানের খবরটি আল্লাহ তা আলার সঙ্গে খাস রইল না। তায়ুলে কুরআনে বর্ণিত ফেরেশতা জেনে ফেলে তখন আর গর্ভের সন্তানের খবরটি আল্লাহ তা আলার সঙ্গে খাস রইল না। তায়ুলে কুরআনে বর্ণিত এই কালার পূর্বে রহ প্রদানের আগে একমার্ক্তালাইই জানেন যে, গর্ভের সন্তানটি ছেলে হবে নাকি মেয়ে হবে। রহ প্রদানের সময় ফেরেশতাদেরকে আল্লাহ তা আলা জানিয়ে দিলেন। ফেরেশতাদের মাধ্যমে রহ না দিলে তারা জানত না। মোটকথা, যখন ফেরেশতারা জানল, তখন অন্যরাও জানতে পারে। কারণ তখন এটা গায়েবের অন্তর্গত রইল না। রহ প্রদানের পূর্বে গায়েব ছিল। আল্লাহ তা আলা ফেরেশতাদেরকে জানানের কারণে এটা আর গায়েব রইল না।

সার কথা হলো, আবহাওয়া বিভাগের খবর, শিরা দেখে বা এক্স-রে করে রোগীর শারীরিক অবস্থা বলে দেওয়া, গর্ভের সন্তান ছেলে নাকি মেয়ে, তা নির্ণয় করা ইত্যাদি হলো উপরকরণ ও যন্ত্রপাতির মাধ্যমে অর্জিত ইলম। এটা ইলমে গায়েব নয়। আবহাওয়া বিভাগের কর্মকর্তা ও হাসপাতালের ডাক্তাররা এসব খবর দেওয়ার সুযোগ তখনই পায় যখন এসবের উপকরণ সৃষ্টি হয়ে প্রকাশ পায়। তবে তখন ব্যাপকভাবে প্রকাশ পায় না। তথু বিশেষজ্ঞরা যন্ত্রপাতির মাধ্যমে জ্ঞানতে পারে। কিন্তু স্কূল দৃষ্টিসম্পান সাধারণ লোকের নিকট এগুলো অজানা থাকে। অতঃপর উপকরণ যখন শক্তিশালী হয়, তখন সকলের দৃষ্টিতেই প্রকাশ পায়। কিন্তু উপকরণ ও লক্ষণাদি প্রকাশিত হওয়ার পূর্বে তার খবর দেওয়া যায় না। সেটি একমাত্র আল্লাহ তা আলাই জানেন। উপরিউক্ত আলোচনার পরিপ্রেক্ষিতে এখন ঈমান বিল-গায়েব বা অদৃশ্যে বিশ্বাসের অর্থ এই দাঁড়ায় য়ে, রাস্লুল্লাহ বিদায়েত এবং শিক্ষা নিয়ে এসেছিলেন, সে সবগুলোকে আন্তরিকভাবে মেনে নেওয়া। তবে শর্ত হচ্ছে য়ে, সেগুলো রাস্ল্বাত্র-এর শিক্ষা হিসেবে অকাট্যভাবে প্রমাণিত হতে হবে। আহলে-ইসলামের সংখ্যাগরিষ্ট দল ঈমানের এ সংজ্ঞাই দিয়েছেন। আকিদাতুত-তাহাবী'ও 'আকায়েদে-নসফী' -তে এ সংজ্ঞা মেনে নেওয়াকেই ঈমান বলে অভিহিত করা হয়েছে। এতে স্পষ্ট হয়ে য়ায় য়ে, তথু জানার নামই ঈমান নয়। কেননা খোদ ইবলীস এবং অনেক কাফেরও রাস্ল্ -এর নবুয়তকে সত্য বলে আন্তরিকভাবে জানতো, কিন্তু না মানার কারণে তারা ঈমানদারের অন্তর্ভুক্ত হতে পারেনি।

এখানে يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ দারা ঈমানের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। যার মধ্যে আল্লাহ তা'আলার অন্তিত্ব ও সন্তা, সিফাত বা গুণাবলি এবং তাকদীর সম্পর্কিত বিষয়সমূহ, বেহেশত-দোজখের অবস্থা কিয়ামত এবং কিয়ামত অনুষ্ঠিত হওয়ার ঘটনাসমূহ, ফেরেশতাকুল, সমন্ত আসমানি কিতাব, পূর্ববর্তী সকল নবী ও রাসূলগণের বিস্তারিত বিষয়় অন্তর্ভুক্ত, যা সূরা বাকারার أَمْنَ الرَّامُولُ আয়াতে দেওয়া হয়েছে। এখানে ঈমানের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা এবং শেষ আয়াতে ঈমানের বিস্তারিত বর্ণনা দেওয়া হয়েছে।

্রান্ত বেশি প্রসংশনীয় করে বেশি প্রসংশনীয় করে বেশি প্রসংশনীয় করে বিশ্বাস করা বা মেনে নেওয়া এত বেশি প্রসংশনীয় কাজ বছে তথু কেউ বলার কারণে মেনে নেওয়া বা বিশ্বাস করা। কেননা প্রথম পদ্ধতিতে তো নিছ চন্দু ও বিবেকের উপর ভরসা করা হলো। নবী করীম ক্রা এবং উপর প্রকৃত ঈমান আনার অর্থ এটাই যে, শুধু তিনি করার করে নেওয়া এবং অন্য কোনো প্রমাণাদির অপেক্ষা না করা।

وَيَمَانُ بِالْغَيْبِ - এর মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব সম্পর্কে নিম্নে কয়েকটি হাদীস উদ্ধৃত হলো–

- ১. ত্বাবারানী (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, একবার সফরে যাত্রীদলের জন্য পান করার পানিও শেষ হয়ে গিয়েছিল। তালাশ করে তথু একটি ভাওে সামান্য পানি পাওয়া গেল। রাসূল ক্রি সে পানির পাত্রে নিজ হাতের অঙ্গুলী রেখেছিলেন, যাঁর বরকতে ঐ পানি ফোয়ারার ন্যায় উদ্বেলিত হতে লাগলো এবং সকলের প্রয়োজনের জন্য যথেষ্ট হয়ে গেলো, যাদের সংখ্যা ছিল শত শত।
  - রাসূল সাহাবা (রা.)-কে জিজ্ঞেস করেছেন যে, কাদের ঈমান সবচেয়ে বেশি বিশ্বয়কর? তাঁরা বললেন. ফেরেশতাদের। তিনি বললেন, ফেরেশতারা আল্লাহর দরবারে উপস্থিত থাকেন, তাঁর আদেশাবলি পালনে লিপ্ত থাকেন, তারা ঈমান কেন আনবে না? সাহাবাগণ (রা.) আরজ করলেন যে, তাহলে আপনার সহচরদের ঈমান অধিক বিশ্বয়কুর। তিনি বললেন যে, আমার সাথীগণও শত শত মু'জিযা ও অলৌকিক ঘটনাবলি দেখতেছে, তাদের ঈমান আনার মধ্যে বিশ্বয়ের কি আছে? তারপর তিনি নিজেই ইরশাদ করলেন যে, বিশ্বয়কর ঈমান তাদের হবে, যারা আমাকে দেখেনি, আমার পরে আগমন করবে; কিন্তু আমার নাম শুনে সত্য অন্তরে আমার উপর ঈমান আনবে, তারা আমার ভাই এবং তোমরা আমার সাথী। –িকামালাইন খ. ১, পৃ. ২০
- ৩. আবৃ দাউদ (র.)-এর বর্ণনা যে, এক ব্যক্তি হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.)-এর দরবারে উপস্থিত হয়ে বলতে লাগলো যে, আপনি কি রাসূল والمنطقة -কে স্বচক্ষে দেখেছেনং স্বয়ং তাঁর সাথে কথা বলেছেনং এবং নিজ হাত দারা তাঁর বরকতময় হাত ধরে বায় আত হয়েছেনং তিনি সব ক'টি প্রশ্নের উত্তরে "হাঁ" বলেছেন। প্রশ্নকারী একথা শুনে অতিশয় কাঁদতে লাগলেন এবং তার উপর এক আবেগের অবস্থা প্রকাশ হলো। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বললেন, আমি তোমাকে একটি সুসংবাদ ভনাচ্ছি, যা রাসূল (থেকে আমি শুনেছি, রাসূল বলেছেন, যে ব্যক্তি আমাকে দেখে স্কমান গ্রহণ করলো তার জন্য সুসংবাদ, আর যে আমাকে না দেখে স্কমান আনলো তার জন্য অনেক বেশি সুসংবাদ। উল্লিখিত হাদীস ও বর্ণনাগুলো দ্বারা বুঝা গেল যে,

হয়েছে যে, বাস্তবজীবনে সালাতের প্রতি তারা নিষ্ঠাবান। افائد বা প্রতিষ্ঠা অর্থ শুধু নামাজ আদায় করা নয়; বরং নামাজকে সকল দিক দিয়ে ঠিক করাকে প্রতিষ্ঠা করা বলা হয়। ইকামত অর্থে নামাজের সকল ফরজ, ওয়াজিব, সুনুত, মোস্তাহাব পরিপূর্ণভাবে আদায় করা, এতে সব সময় সুদৃঢ় থাকা এবং এর ব্যবস্থাপনা সুদৃঢ় করা— সবই বুঝায়। ফরজ, ওয়াজিব, সুনুত ও নফল প্রভৃতি সকল নামাজের জন্য একই শর্ত। এক কথায় নামাজে অভ্যস্ত হওয়া ও তা শরিয়তের নিয়ম মতো আদায় করা এবং এর সকল নিয়ম-পদ্ধতি যথার্থভাবে পালন করাই ইকামতে সালাত। মুফাসসির (র.) بَانُوْنَ بِهَا بِحُقُوْتِهَا وَكَامَةُ كَاهُوَ مَرَاهُ وَمَا الْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمُامُ وَالْمَامُ وَالْمُامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُونُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ وَالْمُامُ

- ১. জাহেরী বা বাহ্যিক হক। যেমন- নামাজের শর্ত, আদাব ও রোকনসমূহ।
- ২. বাতেনী বা আভ্যন্তরীণ হক। যেমন- খুড, খুজ় ও ইখলাস ইত্যাদি। এ সব ধরনের হক আদায় করে নামাজ পড়াকেই إِقَامَةُ الصَّلُوةِ वला হয়।

اًى بِحَقُوقِهَا الظَّاهِرَةِ كَالشُّرُوطِ وَالْاَوَابِ وَالْاَرْكَانِ وَالْبَاطِنَةِ كَالْخُشُوعَ وَالْخُطُوعِ وَالْإِخْلَاصِ. (صَاوِى صـ١٢ جـ١) وَعَوْفُونَ الطَّلُوةَ عَمِهِ عَلَى عَمِيهُ وَالْخُطُوعِ وَلَّهُ وَالْخُطُوعِ وَالْطُعُوعِ وَالْخُطُوعِ وَالْخُوعِ وَالْخُطُوعِ وَالْطُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْطُعُومِ وَالْمُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُومِ وَالْمُعُلِمُ و

نَوْنَهُمْ يُنْفِقُونَ : মুত্তাকীদের তৃতীয় গুণ-বৈশিষ্ট্য এই যে, আল্লাহ বাহ্যিক ও আত্মিক যত নিয়ামতই তাদের দিয়েছেন, তারা সেগুলোকে আল্লাহরই দীনের জন্য, সত্যের পথে ব্যয় করে; আল্লাহর নাফরমানিতে গর্হিত কাজে ব্যয় করে না। పَوْلُهُ يُنْفِقُونَ : আল্লাহর পথে ব্যয় অর্থে এখানে ফরজ, ওয়াজিব এবং নফল দান-খায়রাত প্রভৃতি যা আল্লাহ তা আলার রাস্তায় ব্যয় করা হয়, সে সবকিছুই বোঝানো হয়েছে। কুরআনে সাধারণত انْفَاق শব্দ নফল দান-খয়রাতের জন্যই ব্যবহৃত হয়েছে। যেখানে ফরজ জাকাত উদ্দেশ্য সেসব ক্ষেত্রে خَرْدَة وَ الْعَامَة وَرَاعَامُهُ وَالْمُواَعِيْنَ الْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُوَاعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُواَعِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَلَالْمُعَامِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّقُواْنَا وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَلِيْهُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِيْنَ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِيْهُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِّةُ وَالْمُعَامِل

رزَّق শব্দটি আরবি ভাষায় এত ব্যাপক যে, বাহ্যত ও আত্মিক সর্ব প্রকার দান ও নিয়ামত এর অন্তর্ভুক্ত ়যেমন বাহ্যিক ও বস্তগত সম্পদ, স্বাস্থ্য, সন্তান এবং আভ্যন্তরীণ ও আত্মিক যেমন– জ্ঞান, প্রজ্ঞা, বিশুদ্ধ বোধ ইত্যাদি। এমনকি সে নিয়ামত দুনিয়ারও হতে পারে, আখিরাতেরও হতে পারে।

ফায়দা: রিজিককে নিজ সন্তার সাথে সম্পৃক্ত করে আল্লাহ তা'আলা বলে দিলেন, যত প্রকারের এবং যত পরিমাণের নিয়ামতই মানুষ পেয়ে থাকে, সবই আল্লাহ তা'আলার দান ও করুণার ফল, মানুষের নিজস্ব কিছুই নেই। ─[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩৩] আরো চিন্তার বিষয় হলো, এখানে ব্যয় করতে বলা হয়েছে আল্লাহ তা'আলার দেওয়া রিজিক থেকে। এ থেকে বোঝা যায়, 'রিজিক' নাম হতে পারে শুধু মুবাহ [অ-নিষিদ্ধ] রিজিকের। নিষিদ্ধ রিজিক এই পর্যায়ে গণ্য নয়। যা অপহরণ করা হয়েছে এবং যা অন্যের উপর জুলুম করে নেওয়া হয়েছে, তা রিজিক গণ্য হতে পারে না। কেননা তা আল্লাহ তাকে রিজিক হিসেবে দেননি। তার রিজিক হলে তা ব্যয় করাও জায়েজ হবে। অন্যকে দান হিসেবে দেওয়া সঙ্গত হবে। তা দিয়ে আল্লাহ তা'আলার নৈকট্য লাভের আশা করাও অসমীচীন হবে না। কিন্তু মুসলিম সমাজ এ ব্যাপারে সম্পূর্ণ একমত য়ে, অপহরণকারীর অপহত

মাল-সম্পদ সদকা করা হারাম। নবী করীম 🚐 তাই বলেছেন– لَا تُغْبُلُ صَدَفَةً مِنْ غُلُولِ অর্থাৎ "অপহৃত ধন-মালের সদকা কবুল হয় না।" –[আহকামুল কুরআন সূত্রে মাআরিফুল কুরআন : মুফতী শফী (র.)]

মুফাসসির (র.)-এর اعْطَيْنَاهُمْ শব্দেও এ দিকে ইঙ্গিত রয়েছে। কেননা হাশিয়ায়ে জামালে اعْطَيْنَاهُمْ क مَلَكُنَاهُمْ مَلَكُنَاهُمْ مَلَكُنَاهُمُ

**জাকাতের তত্ত্ব : মানুষ যেহেতু স্বভাবগত দিক দিয়ে কৃপণ হয়, নিজ রক্ত ও ঘর্মসিক্ত পরিশ্রমের দ্বারা উপার্জিত একটি পয়সাও** কাউকে দেওয়া সহ্য করতে পারে না, চামড়া ছিলে যাক তবু অর্থের উপর আঘাত না আসুক। তাই আল্লাহ তা'আলা অর্থ ব্যয়ের এমন চিত্তাকর্ষক শিরোনাম রেখেছেন, যদ্ধারা এ ত্যাগ সহজ হয়. অর্থাৎ এগুলো আমারই দেওয়া সম্পদ, যেগুলোকে ব্যয় করার নিদের্শ দেওয়া হচ্ছে। মায়ের গর্ভ থেকে উলঙ্গ দেহ শূন্য হাতে আসে, তারপরও যদি সম্পদ উপার্জনের উপর অহংকার থাকে, তবে স্মরণ রাখা উচিত যে, উপার্জনের ক্ষমতা তো আমারই দেওয়া। তারপরও এ ধারণা বা অহংকার কেন? আমি যদি সমস্ত উপার্জন তলব করতাম, তাও তো ঠিক ও ন্যায়সঙ্গত ছিল ্

شعر : جان دي، دي پوئي اسكي تهيي ـ حق تو يه بيكه حق ادا نهيس بوا ـ

**অর্থ : প্রাণ দিয়েছ্, প্রাণ তে তারই দেওয়াছিল, সত্য ও সঠিক এটা যে, হক্ (প্রাপ্য) আদায় (পরিশোধ) হয়নি**।

(কামালাইন খ. ১, পৃ. ২১)

ট্যাব্র কঠিন না কি জাকান্ত কঠিন? : সর্বপ্রকার সম্পদের উপর জাকাতের নির্দেশ দেওয়া হয়নি, তথু এক বিশেষ প্রকার, অর্থাৎ সেসব সম্পদে জাকাতের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, সকল প্রয়োজন থেকে পূর্ণ এক বছর [বেশি] উদ্বৃত্ত থাকে, একটি নির্দিষ্ট পরিমাণের পর শতকরা আড়াই টাকা নেয়. যা সরকারের ধার্যকৃত ট্যাক্সসমূহের মোকাবিলায় অতি নগণ্য একটি পরিমাণ।

মোটকথা জাকাতের সূচনায় সহজ করাও লক্ষ্য, আর খরচের মিতাচারের শিক্ষা দেওয়াও লক্ষ্য, যা দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে-সংকাজে ব্যয় করো. অতিরিক্ত ও নাম ছড়ানোর স্থানে ব্যয় করো না এবং এত অধিক ব্যয় করো না যে, আগামীতে তুমি স্বয়ং মুখাপেক্ষী হয়ে অন্যের কাছে হাত বাড়াতে যাও। উপরিউক্ত দু'টি সূক্ষতা 💪 তাবঈযিয়্যাহ দ্বারা বুঝে আসলো।

সাধারণ মু'মিনগণ চল্লিশ টাকা থেকে শুধু একটি টাকা জাকাত দেয়, আর বিশেষ মু'মিনগণ চল্লিশ টাকা থেকে এক টাকা স্বয়ং রাখেন, আর অবশিষ্ট ঊনচল্লিশ টাকা দান করে দেন। কিন্তু বিশিষ্টতর লোকেরা জানমাল সব আল্লাহর পথে দান করেছেন। তাঁদের দৃষ্টিতে 🚣 তাবঈিযয়্যাহ নয়; বরং বয়ানিয়াহ। –[প্রাণ্ডক্ত]

বিদ্যার জাকাত : এমনইভাবে الله -এর ব্যাপকতার মধ্যে প্রকাশ্য ও গোপন ইলমের উপকার পৌছানোও গণ্য, অর্থাৎ একজন আলেম ও শায়খের উপরও ইলমের দৌলত এবং বাতিন থেকে শিক্ষার্থীদেরকে দান করা অতীব জরুরি। –[প্রাগুক্ত] -বা কারণ বর্ণনা উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে نِیْ এখানে فِیْ বরফটি بِیْ طَاعَةِ اللَّهِ

أَىْ يُنْفِقُونَ مِنْ اَجْلِ طَاعَةِ اللَّهِ لَا رِبَاءً وَلَا سُمْعَةً .

জ্ঞাতব্য : আল্লাহ তা আলা মুন্তাকীদের গুণাগুণ বর্ণনা করতে গিয়ে প্রথমে إِنْ مَانُ بِالْغَانُ بِاللّهِ وَاللّهِ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعُلُومَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَاللّهُ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَاللّهُ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَاللّهُ وَالْعَالَ وَاللّهُ وَالْعَالَ وَاللّهُ وَا হিসেবে। কেননা এটি সকল আমলের মূলভিত্তি। তারপর আমলের আলোচনা এসেছে কারণ তাকওয়া এবং পরিপূর্ণ ঈমানের জন্য আমলেরও প্রয়োজন রয়েছে।

এখানে একটি প্রশু জাগে, তাহলো আমলের পরিধি তো অনেক দীর্ঘ। ফরজ ওয়াজিব ইত্যাদির সংখ্যা অধিক। এতদসত্ত্বেও আমলসমূহের মধ্যে শুধু দুটি আমল তথা নামাজ ও আল্লাহর পথে ব্যয়ের কথা বলে ক্ষান্ত করার কারণ কি?

উত্তর: মানুষের জিম্মায় যতগুলো আমল ওয়াজিব বা ফরজ হিসেবে আরোপিত রয়েছে, সেগুলোর সম্পর্ক হয়ত মানুষের 'যত' তথা শরীর ও সন্তার সাথে সম্পৃক্ত। শারীরিক ইবাদতের মধ্যে সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ হলো নামাজ। আর্থিক ইবাদতের সকল শাখা-প্রশাখা إُنْفَاق শব্দের মাঝে নিহিত রয়েছে। তাই দু'টি আমলের কথা উল্লিখিত হলেও সমস্ত আমলই তাতে অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। সুতরাং আঁয়াতের মর্ম হবে এই মুত্তাকী ঐসকল লোক, যাদের ঈমান পরিপূর্ণ হওয়ার পাশাপাশি আমলও পরিপূর্ণ। আর ঈমান-আমলের সমষ্টিই হলো ইসলাম। যেন এ আয়াতে ঈমানের পূর্ণাঙ্গ বিবরণ দেওয়ার সঙ্গে সঙ্গে ইসলামের প্রকৃত মর্মের প্রতিও ইঙ্গিত করা হয়েছে।

وَمَّا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ أَيِ التُّورَاةِ وَالإِنْجِيلِ وغَيْرِهِمَا وَبِالْاخِرَةِ هُمْ يُوْقِنُونَ يَعْلُمُونَ .

مِّنْ رَّبِّهِمْ وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٱلْفَائِزُوْنَ بِالْجُنَّةِ النَّاجُوْنَ مِنَ النَّارِ .

- 8. وَالَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِمَا انَّزِلَ الَّيْكَ أَي الْقُرَانِ ٤ كَا. وَالَّذِيْنَ يُؤْمِنُونَ بِمَا انَّزِلَ الَّيْكَ أَي الْقُرَانِ তাতে অর্থাৎ কুরআনুল কারীম এবং তোমার পূর্বে যা অবতীর্ণ হয়েছে [তাতে] অর্থাৎ তাওরাত, ইঞ্জীল ইত্যাদি আসমানি কিতাবসমূহে ও পরলোকে যারা নিশ্চিত বিশ্বাসী অর্থাৎ নিশ্চিত বলে প্রত্যয় করে।
- ৫. <u>তারাই</u> অর্থাৎ উল্লিখিত গুণাবলিতে গুণান্ধিতরা <u>তাদের</u> ও ৫. <u>তারাই</u> অর্থাৎ উল্লিখিত গুণান্ধিতরা <u>তাদের</u> প্রতিপালক নির্দেশিত পথে অধিষ্ঠিত এবং তারাই সফলকাম জান্নাত অর্জন করে সফলকাম ও জাহান্নাম হতে মুক্তি লাভকারী।

#### তাহকীক ও তারকীব

তিনীয় মউসূল, مَا أُنْزِلَ اللَّهِ মা'তৃফ আলাইহি, الَّذِينَ মা'তৃফ, উভয়টি মিলে اللَّذِينَ এর মাফউল হয়েছে, এটা পুরো জুমলা হয়ে সেলা হয়েছে এবং প্রথম عَلَى هُدًى يُعْمِنُونَ মুবদাতা এবং عَلَى هُدًى يُعْمِنُونَ कतरक नाग्व थवत, এমনিভাবে विछीय أُرلْتِكَ युवामारा हानी, مِنْ رَبِّهمْ छात थवत, पू'ि क्रूमना मा पृक रसारह ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَّا أُنْزِلُ إِلَيْكَ وَمَّا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ

यোগসূত্র : এ অংশটুকু প্রথম عَطْف -এর সাথে عَطْف হয়েছে। এরা হলো মুক্তাকীদের দ্বিতীয় প্রকার। এ আয়াত তাদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে যারা হযরত ঈসা (আ.)-এর উপর ঈমান এনেছিল এবং আখেরী নবী 🚃 -কে পেয়ে তাঁর প্রতিও ঈমান এনেছিল। যেমন– হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম, আশ্মার ইবনে ইয়াসার, সালমান ফারসী ও নাজ্জাসী প্রমুখ। আর প্রথম প্রকার হলো আরবের মুশরিকরা। যাদের কাছে হযরত মুহাম্মদ 🚃 ব্যতীত কোনো নবী আগমন করেনি। প্রথম আয়াত তাদের সম্পর্কেই নাজিল হয়েছে। -[ছাবী খ. ১, পৃ.১৩]

তথা মাজির সীগা ব্যবহার করা হলো কেনং অথচ তখন পূর্ণ কুরআন নাজিল হয়নি; وَأُنْزِلَ اللَّهِ عَلَّهُ بِمَا أُنْزِلَ اللَّهِ كَ বরং কিছু অংশ নাজিলের অপেক্ষায় ছিল।

نُزِلَ الْمُستَقْبِلُ مَنْزِلَةَ الْمَاضِي لِتَحَقُّقِ الْوُقُوعِ لِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ تَمَّ نُزُونُهُ (صَاوِي) -खेबु अत जवात्व आन्नामा हावी वत्वन অর্থাৎ যেগুলো এখনো অবতীর্ণ হয়নি, সেগুলো অবতরণ অবশ্যম্ভাবী হওয়ার কার্নেই مُسْتَغْبِلُ -কে মাজির স্থলে রাখা হয়েছে। –[হাশিয়ায়ে সাবী খ. ১, পৃ. ১৩]

আল্লামা সুলায়মান আল জামাল (র.) বলেন-

وَالتَّعْبِيْرُ عَنْ إِنْرَالِهِ بِالْمَاضِى مَعَ كُوْنِ بَعْضِهِ مُتَرَقِّبًا حِيْنَئِذِ لِتَغْلِيْبِ الْمُحَقِّقِ عَلَى الْمُقَدَّرِ অথাৎ আরবি নিয়ম تَغْلِيْبُ হিসেবে এমনটি করা হয়েছে। অথাৎ নাজিলকৃত আয়াতসমূহকে নাজিল করা হয়নি এমন আয়াতের উপর প্রাধান্য দিয়ে এভাবে ব্যবহার করা হয়েছে। যেমন কুরআনের অন্য আয়াতে জিনদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে– (٣٠ : الْاَحْقَافُ : ٣٠) অথচ জিনেরা তখন পূর্ণ কুরআন শ্রবণ করেনি। এমনকি তখন পূর্ণ কুরআন নাজিলও হয়নি। সেখানে একই নিয়মে বলা হয়েছে। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১৯]

ফায়দা: এ আয়াতের বর্ণনা রীতিতে মৌলিক বিষয়ে মীমাংসাও প্রসঙ্গক্রমে বলা দেওয়া হয়েছে। তারা হচ্ছে হজুর 🚃 -ই শেষনবী এবং তাঁর নিকট প্রেরিত ওহীই শেষ ওহী। কেননা কুরআনের পরে যদি কেনো আসমানী কিতাব অবতীর্ণ হওয়ার সম্ভাবনা থাকতো, তবে পরবর্তী কিতাবসমূহের প্রতি ঈমান আনার কথাও একইভাবে বলা হতো; বরং এর প্রয়োজনই ছিল

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

বেশি। কেননা তাওরাত ও ইঞ্জীলসহ বিভিন্ন আসমানি কিতাবের প্রতি ঈমান তো পূর্ব থেকেই বর্তমান ছিল এবং এগুলো সম্পর্কে কম-বেশি সবাই অবগতও ছিল। তাই হুজুর ক্র্রান্ত -এর পরেও যদি ওহী ও নবুয়তের ধারাবাহিকতা অব্যাহত রাখা আল্লাহ তা আলার অভিপ্রায় হতো, তবে অবশ্যই পূর্ববর্তী কিতাবসমূহ এবং নবী রাস্লগণের প্রতি ঈমান আনার বিষয়টির মতো পরবর্তী কিতাবও নবী-রাস্লের প্রতি ঈমান আনার বিষয়টিরও সুম্পষ্টভাবে উল্লেখ করার প্রয়োজন হতো, যাতে পরবর্তী লোকেরা এ সম্পর্কে বিভ্রান্তির কবল থেকে নিরাপদ থাকতে পারে।

কিন্তু কুরআনের যেসব জায়গায় ঈমানের উল্লেখ রয়েছে, সেখানেই পূর্ববর্তী নবীগণের এবং তাদের প্রতি প্রেরিত কিতাবসমূহেরও উল্লেখ রয়েছে। কিন্তু কোথাও পরবর্তী কোনো কিতাবের উল্লেখ নেই। কুরআন মাজীদে এ বিষয়টি অন্যূন পঞ্চাশটি স্থানে উল্লেখ রয়েছে। সর্বত্রই হযরত ==== -এর পূর্ববর্তী নবী ও ওহীর কথা বলা হলেও কোনো একটি আয়াতেও পরবর্তী কোনো ওহীর উল্লেখ তো দূরের কথা, কোনো ইশারা-ইঙ্গিতও দেখা যায় না।

-[মা'আরিফুল কুরআন : মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.)]

ं عَرْكُمْ وَالَّذَيْنَ مِنْ تَعْبُلِكَ : অর্থাৎ অন্যান্য নবীদের উপর, তাঁরা যে দেশের যে জাতির এবং যে সময়েরই হোন। এখানে কুরআন এটা পরিষ্কার করে দিয়েছে যে, খোদায়ী বাণী তথা হেদায়েত ও তাবলীগের এ ধারা নতুন জন্মলাভ করা কিছু নয়; বরং পৃথিবীর বুকে মানুষের প্রথম পদচারণা থেকেই তার সূচনা। পৃথিবীতে মানুষের নিবাস যত প্রাচীন, ওহী খোদায়ী বাণীর বয়সও তত প্রাচীন। সূতরাং শুধু আখেরী নবীর প্রতি ঈমানই মু'মিনের জন্য যথেষ্ট নয়; বরং এক কথায় হলেও সকল নবী-রাস্লের উপরও ঈমান আনতে হবে। সূতরাং মুক্তাকীদের পঞ্চম পরিচয় হলো, ইহুদি-খ্রিষ্টান জাতির বিপরীতে অন্যান্য নবী-রাস্লের বাণী এবং শিক্ষায়ও তারা ঈমান পোষণ করে। –িতাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩৩]

ভীবনধারার অবসানের পর শুরু হবে। তাকে আখিরাত বা আলমে আখিরাত তথা পরকাল বা পরজগৎ, যা বর্তমান জীবনধারার অবসানের পর শুরু হবে। তাকে আখিরাত বলা হয় শুধু এজন্য যে, এই জড় জীবনের অবসানের পর তার সূচনা হবে। শাস্তি ও পুরস্কারের জন্য স্বতন্ত্র একটি দিবস সমাগত, এটা ঈমান ও বিশুদ্ধ দীনের অপরিহার্য অঙ্গ। এখানে ঐসব বাতিল ধর্মকে খণ্ডন করা হয়েছে, যেগুলো নামে ধর্ম হলেও কর্মে ও প্রতিদানেই বিশ্বাসী নয়। অথবা বিশ্বাসী হলেও এই পৃথিবীকেই তার প্রতিদানক্ষেত্র মনে করে। নব্য বাতিলপন্থি দল কাদিয়ানীরা এর তরজমা করেছে শেষ যুগের ওহী বলে, যাতে তাদের মনগড়া নবুয়তের লাইসেন্স কুরআন থেকেই সংগ্রহ করা যায়। এটা আরবি ভাষার সাথে বিদ্ধুপ ছাড়া আর কিছুই নয়।

–[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩৪]

اِتْفَانُ الْعِلْمِ بِنَفْىِ الشَّدِ وَالشُّبَهَةِ عَنْهُ نَظْرًا - বলা হয় وَقَانُ الْعِلْمِ بِنَفْى الشَّدِ وَالشُّبَهَةِ عَنْهُ نَظْرًا - বলা হয় وَالْمَانِيَّةُ وَالْمُ يُوقِئُونَ : قَوْلُهُ يُوقِئُونَ : عَوْلُهُ يُوقِئُونَ : عَوْلُهُ يُوقِئُونَ अर्था९ সন্দেহ ও সংশয় দূর করে দলিল প্রমাণের মাধ্যমে ইলমকে সুদৃঢ় করা, বিষয় লছক যুক্তিতর্কে ধরাশায়ী হয়ে মেনে নেওয়া কিংবা অগভীর ও ভাসা ভাসাভাবে মগজ থেকে শুধু শব্দসর্বস্ব স্বীকৃতি দেওয়া নয়, যেমনটি প্রায়শ ঘটে দার্শনিক বাদ-মতবাদের ক্ষেত্রে; বরং এ একীন অর্থ হলো – মনে-প্রাণে এমনভাবে বিশ্বাস করা যে, ইচ্ছা, অনুভূতি ও মস্তিষ্ক সব কিছু তাতে বিস্তার লাভ করবে। মোটকথা সন্দেহাতীত জ্ঞানকে একীন বলা হয়।

–[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩৪]

وَبِالْأَخُرَةَ هُمْ يُوْفِئُونَ : একীন এমনিতেই নিছক জ্ঞানের তুলনায় বলীয়ান। তার স্থান জ্ঞানের অনেক উধ্বে তদুপরি এখানে করে করে আগে আনা হয়েছে خَصْر -এর জন্য। সেই সাথে حُمْ -এর সংযোজন তা আরো কয়েক গুণ বর্ধিত করে দিয়েছে। সূতরাং অর্থ দাঁড়ায়, মুত্তাকী মু'মিনদের কাছে আখিরাত এতই গুরুত্বপূর্ণ যে, ঐ একটি বিষয়েই যেন তারা স্কমান পোষণ করে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৩৪]

আর বাক্যটি إِنْفَاق থেকেও উচ্চতর।
अর বাক্যটি الْمُسْتَقِيْم রপে ব্যবহার করার কারণ এই যে, আখিরাতের প্রতি বিশ্বাস الْمُسْتَقِيْم থেকেও উচ্চতর।
বলে সিরাতুল মুস্তাকীম লাভের প্রথিনা করা হয়েছিল। বান্দার প্রথিনা মঞ্জুর করে আল্লাহ নাজিল করলেন হেদায়েতগ্রন্থ আল-কুরআন। ইরশাদ করলেন مُدَّى صَالَ الْمُسْتَقِيْنَ তারপর বলে দেওয়া হলো যাদের মাঝে ৬টি গুণ বা আলামত পাওয়া যাবে, তারাই হেদায়েতপ্রাপ্ত।

শন উল্লেখ করে একটি গুরুত্বপূর্ণ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। সেটি হলো عَنْ الْبَقِنْونَ: فَوْلُهُ يَعْلَمُونَ وَمَا كَالْهَا بِهِ الْبَقِنُونَ: فَوْلُهُ يَعْلَمُونَ وَمَا الْبَقِنْونَ: فَوْلُهُ يَعْلَمُونَ করেছেন। সেটি হলো يَقِنْون الْبَقِنْون عَنْ الْبَعْقِيْدُ وَالْمُ الْبَقِنْون عَنْ الْبَعْقِيْدِ وَالْمُ الْبَعْقِيْدِ وَالْمُ الْبَعْقِيْدُ وَالْمُ الْبَعْقِيْدِ وَالْمُ الْبَعْقِيْدِ وَالْمُ الْبَعْقِيْدِ وَالْمُ الْبَعْقِيْدُ وَالْمُ الْبَعْقِيْدُ وَالْمُ الْبَعْقِيْدِ وَالْمُ الْمُعْلِيْدُ وَالْمُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِم

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

এ অবস্থার বিশ্বাসকে বল عَيْنُ الْيَقِيْنِ বলে। তারপর সে নিজেই নিজের আঙ্গুল আগুনে দিয়ে দেখল যে. বাস্তবেই আগুন পুড়িয়ে দেয়। এ অবস্থার বিশ্বাসকে বলে حَقُ الْيَقِيْنِ

এ পর্যায়ের একীন ও বিশ্বাস সকলের দ্বারা সম্ভব হবে না। কেবল নবীগণই এমন একীনের অধিকারী হতে পারেন। এ সমস্যার কারণে মুফাসসির (র.) يَعْلُمُ "गम উদ্দেশ্য করে বুঝিয়ে দিলেন যে, শরিয়তের উস্লের সাথে সামঞ্জস্য রেখে এখানে এব তনটি স্তর থেকে এখানে প্রথম স্তর তথা عِلْمُ الْيَقِيْنِ -এর তিনটি স্তর থেকে এখানে প্রথম স্তর তথা عِلْمُ الْيَقِيْنِ

–[শায়খুল হাদীস মাওলানা আলতাফ হুসাইন [দা. বা.]-এর মুখনিঃসৃত]

এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, এ সকল লোক হেদায়েতকে পরিবেষ্টন করে আছে এবং হেদায়েতের উপর মজবুতভাবে স্থির আছে। –[মাআরিফুল কুরআন : ইদরীস কন্ধলভী (র.) খ. ১. পৃ. ৫]

এখানে کَکَرَه ব্যবহার করার উদ্দেশ হলো হেলায়েতের মর্যাল ও গুরুত্ বুঝানো করার উদ্দেশ হলো হেলায়েতের মর্যাল ও গুরুত্ বুঝানো ا عُدَّى হয়ে ظُرْف مُسْتَقِرْ মিলে مَجُرُوْر १٩٥ جَارَ : قَوْلُهُ مِنْ رَبِهِمْ

প্রমি: مِنْ رَبُهُمْ (থিকে বুঝা গোল যে. হেদায়েত দ্বারা আল্লাহর হেদায়েত উদ্দেশ্য এবং হেদায়েতদাত হলেন আল্লাহ তা আলা। অথচ একথাটি مِنْ رَبُهُمْ উল্লেখ না করলেও বুঝে আসে। কেননা কুরুআনের আয়াত مِنْ رَبُهُمْ -এর মাঝে অন্যের থেকে হেদায়েতকে নাচক করা হয়েছে এবং وَلْكِنَّ اللَّهُ يَهُدِى اللَّهُ يَهُدِى اللَّهُ يَهُدِى -এর মাঝে তা শুমাত্র আল্লাহ তা আলার জান্তই সাব্যস্ত করা হয়েছে। যা দ্বারা বুঝা যায় হেদায়েত আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো কাছে পাওয়া যায় না। অধিকত্ব এখানে هُمُنَّى ব্যবহার করে বড় ধরনের হেদায়েতকে বুঝানো হয়েছে। যা অন্য কারো কাছে পাওয়া যাওয়ার প্রশুই উঠে না। অতএব এখানে مِنْ رَبُهُمْ বলার প্রয়োজন বা হেকমত কিং

উত্তর: এখানে مِنْ رَبَّهُمْ শব্দটি تَعْبِيْنَ هَادِي वা হেদায়েতকারীকে নির্ণয় করার জন্য ব্যবহৃত হয়নি: বরং كَرُهُ صَادِّ عَدِّيْ مَاذِي হিসেবে যে সম্মান ও বড়ত্বের অর্থ রয়েছে, তাকে আরো জোরদার করার জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। আর তা এভাবে যে এ হেদায়েতের সম্পর্ক আল্লাহ তা আলার সাথে। তিনিই তা প্রদানকারী। আর যে জিনিস আল্লাহর সাথে সম্পৃক্ত, তা খুবই মর্যাদাপূর্ণ। এই কিন্দি তা তালাভাবে পৌছতে সক্ষম হয় এবং এতে কোনো প্রকার প্রতিবন্ধকতা ও ক্রটি দেখা দেয় না।

وَالْمُغُلِّحُونَ -এর পূর্ণ ভাব প্রকাশ করা কঠিন। আরবি অভিধান শাস্ত্রের ইমাম যুবায়দীর মতে আরবি ভাষায় সমগ্র কল্যাণ বোঝানোর জন্য فَرَحَ -এর চেয়ে উত্তম ও সমৃদ্ধ কোনো শব্দ নেই। –[তাফসীর মাজেদী : খ. ১. পৃ. ৩৫] শব্দিটি এখানে একদিকে পার্থক্যকারী ভূমিকা পালন করেছে। [যাতে صَفَة খবরটি صِفَة খবরটি مُعْمَ مُرَّمُ অপরদিকে

শব্দি এখানে একদিকে পার্থক্যকারী ভূমিকা পালন করেছে। [যাতে الْمُفْلِحُونَ খবরটি صِفَة বলে ভ্রম না হয়] অপরদিকে নিসবত বা বাক্যসংযোগকে জোরদার করেছে এবং الْمُفْلِحُونَ মুসনাদ ইলাইহির সাথে সম্পৃক্ত, এ কথা বুঝিয়ে দেয়।

कायमा: اُولَيْكُ عَلَى هُدَّى مِنْ رَبُهِمْ : مَالِمَ عَلَى هُدَى مِنْ رَبُهُمْ : مَالِمَ عَلَى هُدَى مَنْ رَبُهُمْ : مَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَ مَالِمَ مَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمِي مَالِمُولَ مَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمِي مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَ مَالِمَالِمَالِمَالِمَ مَالِمَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمَالِمِي مَالِمِي مَالِمُ مَالِمُولِمُ مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالْمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالْمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مَالِمِي مِي مَالِمُ مَالِمِي مَالِمِي مَالِمُ مَالِمِي مَالْمِي مَالِمِي مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمِي مَالِمُ مَلِي مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَلِي مَالِمُ مَلِي مَالِمُ مَلِي مَالِمُ مَلِي مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَلِي مَالِمُ مَلِي مَلِي مَلِي مَالِمُ مَلِي مَلِي مَالِمُعِلَّا مِلْمُ مَلِي مَالِمُ مَلِي مَلِي مَلِي مَلِي مَلْ

অবশেষে আল্লাহ তা'আলা সাময়িক, অস্থায়ী ও সীমিত বিধানাবলিকে খত্ম করে একটি বলিষ্ঠ ও স্থায়ী; বরং আন্তর্জাতিক বিধান [কুরআন] দিয়ে নবী করীম : -কে দুনিয়াতে পাঠিয়েছেন এবং আমাদেরকে ওধু তাঁর অনুকরণ, ও বাধ্যগত থাকার নির্দেশ দিয়েছেন। এ হচ্ছে ইসলামি তা'লীমের [শিক্ষার] সারমর্ম।

স্তরাং ইসলামে প্রবেশ হওয়ার জন্য যেমনিভাবে নবী করীম — এর সত্যায়ন অত্যাবশ্যক, তেমনিভাবে অতীতের সকল ধর্ম ও সকল নবী (আ.)-এর সত্যায়ন অপরিহার্য। কেননা সকল পয়গায়র (আ.)-এর নবয়য়ত একই ছিল, তাই এক নবীকে মিথ্যাবাদী বলা অন্যান্য সকল নবী কে মিথ্যাবাদী বলার সমতুল্য, যা বাস্তবের পরিপন্থি। এটি ইসলাম ধর্মের একটি পৃথক সৌন্দর্য যে, এর ভিত্তি হচ্ছে সকল পয়গায়র (আ.)-কে মেনে নেওয়ার উপর, কাউকে মিথ্যা ও প্রত্যাখ্যান করার উপর নয়; র্ম কর্তি হচ্ছে সকল পয়গায়র (আ.)-কে মেনে নেওয়ার উপর, কাউকে মিথ্যা ও প্রত্যাখ্যান করার উপর নয়; রহছিন-নাসারাদের বিপরীত, এজন্য যে, ওরা পরম্পর একে অপরকে যে, ওধু মিথ্যাবাদী বলে ও প্রত্যাখ্যান করে তা-ই নয়; বরং একে অপরের ধর্মকে অস্বীকার করে হয়তো ইহুদি হয় বা খ্রিস্টান হয় النَّصَارِي عَلَى تَعْمَرُ اللهُ وَلَا الْمُهُودُ لَيْسَارِي عَلَى تَعْمَرُ اللهُ وَالْمَا لَوْكَا لَمْ الْمُودُ لَا الْمَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا لَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُ لَا اللهُ وَالْمُودُ لَا لهُ وَالْمُودُ لَا لهُ وَالْمُودُ لَا لهُ وَالْمُودُ لَا لهُ وَالْمُ وَالْمُؤْدُ لَا لهُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ لُكُودُ لَا لهُ وَالْمُودُ لَا لهُ وَالْمُؤْدُ وَالْمُؤُدُ وَالْمُؤْدُ وَالْمُودُ وَالْمُؤْدُ و

দু'টি সৃদ্ধবিষয় : কিন্তু এ স্থানে দু'টি সৃক্ষ্মতা সামনে রাখা উচিত। একটি হচ্ছে যে, অতীতের কিতাবগুলোকে সত্যায়ন দ্বারা উদ্দেশ্য প্রকৃত কিতাবগুলো, বিকৃতগুলো নয়। রদ, পরিবর্তন ও বিকৃত করার পর তো সেগুলো মূলত কালামে এলাহীই থাকেনি। আর একটি বিষয় হচ্ছে যে, অতীতের আসমানি কিতাবগুলো বিকৃত হওয়ার পূর্বে হক্ব ও সত্য ছিল— বিশ্বাস পোষণকে এতটুকু পর্যন্ত সীমিত রাখা উদ্দেশ্য। সেগুলোকে আমলে বাস্তবায়ন করা অথবা অনুকরণ করা উদ্দেশ্য নয়। কেননা অনুকরণের ব্যাপারটি গুধু রাসূল এর সাথেই নির্দিষ্ট ও খাছ।

উক্ত ধারা মোতাবেক ফিকহী মাসায়েল ও আধ্যাত্মবাদের ক্ষেত্রে অতীত ধর্মগুলোর বুযুর্গ ও পীরমাশায়েখ এবং হেদায়েতের ইমামগণকেও সঠিক ও সত্য বলে বিশ্বাস করতে হবে, তবে এর জন্য শর্ত হচ্ছে তাঁরা যদি তাঁদের নবী (আ.)-এর সুনুত ও ইখলাছের উপর থাকেন। এটা চির সত্য যে, অনুকরণ ও আনুগত্য শুধু নিজ ইমাম ও শায়খেরই হওয়া উচিত। হাঁা, যদি শায়খ ও ইমামগণ মনের পূজারী ও বিদ'আতী কার্যাবলিতে লিপ্ত হয়, তবে তাদেরকে সত্যায়নও করা যাবে না, তারা সত্যবাদী বলে বিশ্বাসও করা যাবে না এবং তাদের অনুসরণও করা যাবে না। উপরিষ্ট্ত সমস্ত মন্তব্যগুলোর বিশ্বন্ধতার প্রমাণ হচ্ছে হ্যরত ওমর ফারুক (রা.)-এর তওরাত কিতাব পাঠের ক্ষেত্রে রাসূল : এর অস্তুষ্টি প্রকাশ করা। — কামালাইন খ. ১, প. ২২

মুন্তাকীদের প্রকাশ্য পরিচয়: ত্বাকওয়ার নযরী, ইলমী ও جَائِم كَانِ সংজ্ঞা ছাড়া মুফাসসির আল্লাম (র.) সহজ ও পরিষ্কার পন্থা এটা অবলম্বন করেছেন যে, এর সত্যায়ন ও প্রমাণাদি বলে দিয়েছেন এবং একে অনুভবযোগ্য করে দেখিয়ে দিয়েছেন যে, যাদের মধ্যে এসব গুণাবলি পাওয়া যায়, তাঁরাই মুন্তাকী। তাছাড়া عَلَى শব্দ দ্বারা তাঁদের হেদায়েতের উপর প্রতিষ্ঠিত হওয়া এবং সরল-সোজা হওয়াকে বলে দিয়েছেন যে, যেমনিভাবে আরোহী সওয়ারীর উপর ক্ষমতাশীল ও প্রতিষ্ঠিত হয়, তদ্রূপ মুন্তাকীগণ হেদায়েতকে সওয়ারির ন্যায় করে নিয়েছেন। এ সংজ্ঞার মধ্যে তাঁদের স্বনির্ভরতা, সঠিক হওয়া ও দৃঢ় হওয়ার দিকেই ইন্ধিত রয়েছে। অর্থাৎ হেদায়েতের অনুকরণ করতে করতে তাঁরা এখন হক্ব ও সত্যের কেন্দ্র এবং হেদায়েতের মাপকাঠি হয়ে গেছেন, হেদায়েতের লাগাম যেদিকে তাঁরা ফেরান, হক্ব ঐ দিকে চলে। —[প্রাণ্ডক্ত]

কেরকায়ে মু তাযিলাকে খণ্ডন : فِعْل এবং مُمُ الْمُغْلِكُونَ مُمْ يُوفِئُونَ مُمْ يُوفِئُونَ -এর জমীর দারা পরিপূর্ণ হেদায়েত ও পরিপূর্ণ কল্যাণের সীমাকে বুঝানো হয়েছে। সাধারণ হেদায়েত ও কল্যাণকে নয়, অর্থাৎ এ হচ্ছে বিশ্বাস ও কল্যাণের পরিপূর্ণতা। তাই এ শব্দগুলো দ্বারা মু তাযিলা সম্প্রদায়ের নিজ কর্ম পন্থার উপর দলিল পেশ করা যথাযথ। এজন্য যে, কল্যাণ ও হেদায়েত শুধু ঐ ধরনের ব্যক্তিবর্গের জন্যই খাছ। পাপী মু মিন অথবা গুনাহগার এর থেকে বহিষ্কৃত ও দোজখের যোগ্য।

মূলকথা হচ্ছে, এখানে সাধারণ কল্যাণের সীমা বর্ণনা করা উদ্দেশ্য নয়, যার দু'টি তালিকা হবে, একটি কামেল [মু'মিন পাপী নয়], অপরটি নাকেস [মু'মিন পাপী], বরং কল্যাণের পরিপূর্ণতার সীমা বর্ণনা করা উদ্দেশ্য। অতএব, পাপী মু'মিন কল্যাণের পরিপূর্ণতা থেকে অবশ্যই বহিষ্কৃত ও বঞ্চিত থাকবে, কিন্তু তা সত্ত্বেও সাধারণ কল্যাণের নগণ্য একজন হিসেবে থেকে যাবে, এ মতই হচ্ছে আহলে সুনুতের। –[প্রাণ্ডক্ত]

وَنْتِهَا ، النَّاجُوْنَ مِنَ النَّارِ উভয় প্রকার নাজাত ও যুক্তি উদ্দেশ্য । অর্থাৎ মুত্তাকীরা শুরু (وَنْتِهَا وَهُمَا النَّابُوْنَ مِنَ النَّاجُوْنَ مِنَ النَّامِ । অর্থাৎ মুত্তাকীরা শুরু অনাদি অনন্তকাল পর্যন্ত জাহান্নাম থেকে বেঁচে থাকবে । পক্ষান্তরে পাপী মুমিনগণ শুরুতে জাহান্নামে প্রবেশ করবে । তারপর পরিত্র হয়ে তা থেকে মুক্তি পাবে ।

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كَابِي جَهْلِ وَابِيْ لَهُ وَابِيْ لَهُ وَابْدُالِ الْهَبُ وَنَحْوِهِ مَا سَوَاءُ عَلَيْهِمْ وَابْدَالِ النَّانِيَةِ الْفًا وَتَسْهِيْلِهَا وَادْخَالِ النَّانِيَةِ الْفًا وَتَسْهِيْلِهَا وَادْخَالِ النَّانِيَةِ الْفًا وَتَسْهِيْلِهَا وَادْخَالِ النَّانِيةِ الْفًا وَتَسْهِيْلِهَا وَادْخَالِ النَّانِيةِ الْفَا وَتَسْهِيْلِهَا وَادْخَالِ النَّانِيةِ النَّفَا وَتَسْهِيْلِهَا وَادْخَالِ النَّانِيةِ النَّالَةِ مِنْهُمْ بَيْنَ الْمُسَهَّلَةِ وَالْأُخْرَى وَتَرْكُهُ امْ لَمُ النَّهُمْ تَنْذُوهُمْ لَا يُنُومُنُونَ لِعِلْمِ اللَّهِ مِنْهُمْ وَالْإِنْذَارُ وَلَا نَذَارُ وَالْإِنْذَارُ وَالْمُرْمَعُ تَخُوينِي .

#### অনুবাদ

৬. যারা কুফরি করেছে যেমন আবৃ জাহেল, আবৃ লাহাব ও তাদের মতো অন্যান্যরা তাদের পক্ষে উভয়ই সমান; তুমি তাদেরকে সতর্ক কর اَانَدُرْتُوْنَا -এ ব্যবহৃত হামজাদ্বরকে অলদ অলদ স্পষ্টভাবে বা দ্বিতীয়টিকে আলিফ -এ রূপান্তরিত করে বা তাকে তাসহীলসহ বা তাসহীলকৃত ও তার পরবর্তী হরফটির মাঝে আলিফ বৃদ্ধি করে বা তাসহীল পরিত্যাগ করে পাঠ করা যায়। বা তাদেরকে সতর্ক না কর, তারা ঈমান আনরে না। যেহেতু এদের সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা অবগত আছেন। সুতরাং তাদের ঈমান আনয়নের আর আশা করো না। الْانْدُارُ অর্থ হুমিকি বা ভয় প্রদর্শনসহ কাউকে কোনো বিষয় সম্পর্কে অবহিত করা।

# তাহকীক ও তারকীব

قَّهُ عَمْرَهُ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا مُسْتَوَى عَلَيْهُمُ انْذَارُكَ وَعَدَمُ अवार. উভয়ি মিলে يَفَعَل शक्ति الَّذِيْنَ كَفَرُوا مُسْتَوَى عَلَيْهُمُ انْذَارُكَ وَعَدَمُ अव श्वत । भूल वाका এभन रत عَدَوْ عَلَيْهُمُ انْذَارُكَ وَعَدَمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا مُسْتَوَى عَلَيْهُمُ انْذَارُكَ وَعَدَمُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ انْذَارُكَ وَعَدَمُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ الْفَالِ عَلَيْهُمُ الْذَارُكَ وَعَدَمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُعَلِّ الْعَرَابُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّ الْعَلَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

- थतः انذرتهم अवर سُواء مصدر بمعنى اسم فاعل .
- । এत वाक्जीत वा वार्णा أنْذُرْتُهُمْ वेव أَي الْأَمْرُانِ سَوَاءً وَالْمَارُانِ سَوَاءً वेव بَعَوَاء فَي الْأَمْرُانِ سَوَاءً

َ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ प्रवामा এবং أَأَنْذُرْتَهُمْ এর জন্য এসেছে। اِسْتِفْهَام تَسْوِيَة यूवामा এবং أَأَنْذُرْتَهُمْ अवत्त पूर्वाक्ति । এভাবেও হতে পারে যে, ان মাসদারের স্থলাভিষিক্ত এবং أَأَنْذُرْتَهُمْ এবং أَأَنْذُرْتَهُمْ -এর عَبُر عَامَہُ عَلَيْهِمُ

اندار المسلم ا

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খণ্ড ১২

اَنذَار ِ عَمَّا َ عَارَ بِالْعَذَابِ -এর মাঝে পার্থক্য : ﴿ اَنْذَار ﴿ مُخَوَّف مِنْه عَلَى الْعَبَارُ بِالْعَذَابِ अग्रं खीिं প্রদর্শনকে বলা হয়, যখন اَمْر مُخَوَّف مِنْه [ভয়ংকর বস্তু] থেকে বেঁচে থাকা সম্ভব হয়। অন্যথায় তাকে إَخْبَارُ بِالْعَذَابِ वला হবে। –[হাশিয়ায়ে সাবী]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ं रयाण पृतः : स्वाण स्वाण पृतः : स्वाण पृ

রাসূল ত্রত্তিতাবে কামনা করতেন যেন সকল মানুষ মুসলমান হয়ে যায়। এ হিসেবে তিনি চেষ্টাও চালিয়ে যেতেন। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা বলে দেন যে, ঈমান তাদের নসীব হবে না।

कुक्त ও কাকেরের পরিচয় : کُنْر -এর শাব্দিক অর্থ গোপন করা। না-শুকরী বা অকৃতজ্ঞতাকেও কুফর বলা হয়। কেননা এতে ইংসানকারীর ইংসান গোপন করা হয়। শরিয়তের পরিভাষায় কুফর বলতে বোঝায়, الرَّسُونِ مَجِئُ (ব সমস্ত বিষয়ে বিশ্বাস স্থাপন করা ফরজ, এর যে কোনোটিকে অস্বীকার করা। যথা সমানের সার্রকথা হচ্ছে যে, রাস্ল আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক প্রাপ্ত ওহীর মাধ্যমে উন্মতকে যে শিক্ষাদান করেছেন এবং যেগুলো অকাট্যভাবে প্রমাণিত হয়েছে, সেগুলোকে আন্তরিকভাবে স্বীকার করা এবং সত্য বলে জানা। কোনো ব্যক্তি যদি এ শিক্ষামালার কোনো একটিকে হক বলে না মানে, তাহলে তাকে কাফের বলা যেতে পারে। –িতাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন : কান্ধলভী খ. ১, পৃ. ৪৯

কৃষ্ণরের প্রকার: ওলামায়ে কেরাম কৃষ্ণরের পাঁচটি প্রকার বর্ণনা করেছেন-

- كُفْر تَكْذِيْب. لا अर्था९ नवी ताम्लरमतक भिथा। मावाख कता। यामन आल्लाङ ठा'आला देतशाम करतन كُفْر تَكْذِيْب. لا وَقَالَ الْكَافِرُونَ هٰذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ. إِنْ كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ.
- کُفْر اِسْتِكْبَار عالله অর্থাৎ অহংকারের কারণে আল্লাহ এবং তার রাস্লের হুকুম অমান্য করা ও গ্রহণ করতে অস্বীকৃতি জানানো। যেমন ইরশাদ হয়েছে آبَيٰ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِيْنَ
- ৩. كُفْر اِعْرَاض অর্থাৎ পয়গাম্বরদেরকে সত্যবাদী বা মিথ্যাবাদী কোনোটাই না বলা; বরং উপেক্ষা করা ও মনযোগ না দেওয়া। ইরশাদ হয়েছে–
  - وَالَّذِينَ كَفُرُوا عَمَّا أُنذِرُوا مُعْرِضُونَ . قُلْ اَطِيعُوا اللَّهَ وَاطِيعُوا الرَّسُولَ . فَإِنْ تَوَلَّوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِيْنَ এ আয়াতে উপেক্ষকারীদেরকে কাফের বলে সাব্যস্ত করা হয়েছে।
- 8. كُفْر اِرْتِيكَاب অর্থাৎ পয়গাম্বরদের ব্যাপারে সত্যবাদী কিংবা মিথ্যাবাদী কোনোটাই বিশ্বাস না করা; বরং সন্দেহ ও সংশয় করা। এটাও কুফর। তাই তো কুরআনে وَقَدْ كَفَرَ رَبَّدُ -এর কারণ বর্ণনা করেছে এভাবে– اِنَّهُمْ كَانُوا فِيْ شَكٍّ مُرِيْب
- ৫. كُغْرِ نِفَاق অর্থাৎ মুখে ঈমানের কথা স্বীকার করা এবং অন্তরে অস্বীকার করা । ইরশাদ হয়েছে–

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَمَا هُمْ بُمُومِنِيْنَ -

এ আয়াত থেকে ১৩টি আয়াত পর্যন্ত এ কুফরে নেফাক সম্পর্কেই আলোচনা হবে।

-[মা'আরিফুল কুরআন, ইদরীস কান্ধলভী : ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৯-৫০]

: قُولُهُ كَابِي جَهْلٍ وَابِنَى لَهَبٍ وَنَحْوِهِمَا

একটি প্রশ্ন ও তার উত্তরের ব্যাখ্যা: মুফাসসির জালাল (র.) كَبُى جَهُلُ الخ সন্দেহটি হচ্ছে এই যে, আমরা দেখছি যে, দীনের তাবলীগের পর অনেক কাফের ঈমান গ্রহণ করেছে; বরং সকল সাহাবায়ে কেরাম রাসূল والماء -এর তাবলীগের পরই ঈমান গ্রহণ করেছেন। তারপর আল্লাহ পাকের এ কথা বলা "আপনি সতর্ক করুন কিংবা না করুন এরা ঈমান আনবে না" কিভাবে সঠিক হতে পারে?

আম্বিয়া (আ.)-এর অন্তর যেহেতু স্নেহ ও দয়ায় পরিপূর্ণ থাকে, তাঁরা যদি অধিক মহব্বত ও স্নেহ করে থাকেন, ঈমানের আশা পোষণ করেন, তারপর এর বিপরীত হলে কত বড় ও অসহনীয় দুঃখ তাঁদের মনে আসতে পারে ! তাই এ স্থানে তাবলীগের ব্যাপারে সংযমী হওয়ার তা'লীম দেওয়া হয়েছে। –[কামালাইন খ. ১, পৃ. ২৩]

غُوْلُمُ وَنَحُوهِمَا : অর্থাৎ আবৃ জেহেল ও আবু লাহাবের মত ঐসব লোকও এ হুকুমের অন্তর্ভুক্ত, যাদের ঈমান না আনার বিষ্যুটি আল্লাহর ইলমে রয়েছে।

তাবলীগের উপকারিতা : কিন্তু এর অর্থ এটা নয় যে, এখন তাদের কাছে রাসূল তাবলীগও করবেন না এবং তার জন্য তাবলীগ করা অথথা ও অর্থহীন কাজ। কেননা অর্থহীন কাজ ঐ সময় বলা হয় – যখন এর মধ্যে কোনো প্রকার উপকার না থাকে, অথচ তার জন্য এ কাজের বিনিময় ও ছওয়াব সদা – সর্বদার জন্যই রয়েছে। তাই مُرُبَّ वला হয়েছে, آرُاً عُلْبُكُ वला হয়নি। সারকথা হচ্ছে, তাবলীগ রাসূল ত্রি -এর নিজের জন্য উপকারী। কিন্তু আবু জাহলের ন্যায় লোকদের জন্য নিক্ষল। –প্রাগুক্ত]

এখানে মোট পাঁচটি কেরাত রয়েছে। عَوْلُهُ بِتَحْقِبُقِ الْهُمَزَنَيْنِ الخ এখানে মোট পাঁচটি কেরাত রয়েছে। যথা–

- উভয় হামজা ম্পষ্ট করে পড়বে। এ সূরতে দু'টি কেরাত হবে। এক. দুই হামজার মাঝে আলিফ দাখেল করে পড়বে।
  দুই. হামজা দাখেল না করে পড়বে।
- দ্বিতীয় হায়জা তাসহীল করে পড়েবে। এ সূরতেও দু'টি কেরাত। এক, আলিফ দাখেল করে। দুই, আলিফ দাখেল না
  করে। এ হলো চারটি কেরাত।
- তাসহীল না করে দ্বিতীয় হামজাকে আলিফ দ্বারা পরিবর্তন করে।

উপরিউক্ত পাঁচটি কেরাতকে মুফাসসির (র.) নিম্নোক্ত তারতীবে বর্ণনা করেছেন-

١. بِتَحْقِبْقِ الْهَمْزَتَيْنِ (يَعْنِى تَحْقِبْقَ مَحْضٍ بِلَا إِذْخَالٍ)
 ٢. إِبْدَالُ ثَانِيةٍ بِالْآلِفِ مَعَ الْمَدِ .

٣. تَسْهِبُلُ مَحْضٍ (بِلَا إِذْخَالِ الَّفِي)

- ٤. تَسْهِيْلُ ثَانِي مَعَ إِدْخَالِ النِهِ ـ
- ٥. تَحْقِبْقُ الْهَمْزَتَيْنِ مَعَ إِدْخَالِ النِّهِ أَى تَرْكِ التَّسْهِيْلِ مَعَ إِنْقَاءِ الْأَلِفِ بَيْنَ الْهَمْزَتَيْنِ .

ইস. তাফসীরে জালালাইন আরবি বাংলা (১ম খণ্ড) – ৭(খ)

أَى مَعَ مُدَّةٍ بِبِنَهُمَا مَدًّا طَبْعِيًّا: تَحْقِيقِ الْهَمْزَةِ

আধার্মিকতার অভিযোগ আল্লাহর উপর নর, বাল্যানের উপর : يَزُمِنُونَ بَيْنَ الْهَمْزَةِ وَالْهَاءِ : تَسْهِيْل অধার্মিকতার অভিযোগ আল্লাহর উপর নর, বাল্যানের উপর : يَزُمِنُونَ بَرْ -এর ব্যাপারে এ সন্দেহ করা উচিত হবে না যে, যখন আল্লাহ স্বয়ং তাদের ঈমান গ্রহণ না করার কথা বলেছেন, তার সংবাদের বিপরীত হওয়া যেহেতু অসম্ভব, তাই ঈমান গ্রহণ না করার ক্ষেত্রে এখন তাদেরকে অপারগ মনে করতে হবে এবং তাদের উপর কোনো ধরনের অভিযোগ নেই।

এ ইবারত দারা ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, আল্লাহ তা আলা উক্ত আয়াতে রাসূল ক্রি-কে কাফেরদের সমানের ব্যাপারে নিরাশ করছেন। প্রশ্ন জাগে যখন তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা বা না করা উভয়টি সমান হলো তাহলে ভীতি প্রদর্শনের উপকারিতা কিঃ

উত্তর: এর উপকারিতা হলো الزَامِ حُجَّتُ বা তারা যেন কিয়ামতের দিন কোনো অনুজাত পেশ করতে না পারে। দ্বিতীয় জবাব হলো ভীতি প্রদর্শনের দ্বারা কাফেরদের উপকার না হলেও ভীতির উপকার তাতে নিহিত রয়েছে। দাওয়াত ও তাবলীগের প্রতিদান তিনি প্রাপ্ত হবেন। আর এজন্য আল্লাহ তা আলা আয়াতে سَرَاءٌ عَلَيْهُمْ বলেছেন سَرَاءٌ عَلَيْهُمْ

অধিকাংশ মুফাসসির يَ يُوْمِنُونَ বাক্যকে পূর্ববর্তী বাক্যের ব্যাখ্যা ও তাকীদ হিসেবে গ্রহণ করেছেন। কেউ কেউ অবশ্য ভিন্ন একটি তারকীব করেছেন। তা হলো- يَ يُوْمِنُونَ আংশটি الَّذِيْنَ كَفُرُوا মুবতাদার খবর। আর উভয় বাক্যাংশের মাঝে অংশটি مَعْتَرِضَة বা একটি স্বভন্ত ও মধ্যস্থিত বাক্য। অবশ্য মূল বক্তব্যের বিচারে উভয় বিন্যাসই অভিন্ন। –[বায়জাভী পূ. ২৩]

এর অর্থ বর্ণনা করেছেন। بَابِ إِنْعَالُ শব্দটি بَابِ إِنْعَالُ -এর অর্থ বর্ণনা করেছেন। بَابِ إِنْعَالُ اعْلَامُ مَعَ تَخْوِيْفٍ -এর মাসদার। অর্থ কাউকে বস্তুকে ভয় দেখানো। পরিভাষায় إِنْدَار বলা হয় আল্লাহর বিধিবিধান সম্পর্কে সতর্ক করা এবং শুনাহে লিপ্ত হওয়ার শান্তি সম্পর্কে ভীতি প্রদর্শন করা।

#### প্রশ্ন ও উত্তর :

थन : রাসূল = -এর গুণাবলির মধ্যে بَشِيْر ও بَشِيْر ও ডভয়িট রয়েছে। এখানে اِنْذَار এর সাথে بَشِيْر -ও উল্লেখ করা উচিত ছিল। কিন্তু তা না করে কেবল একটির উপরই ক্ষান্ত করা হলো কেনং

٧. خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ طَبَعَ عَلَيْهَا وَاسْتَوْثَقَ فَلَا يَدْخُلُهَا خَيْرٌ وَعَلَى سَمْعِهِمْ مَ أَيْ مَوْضِعِهِ فَلَا يَنْتَفِعُونَ بِمَا يَسْمَعُونَهُ مِنَ الْحَقِّ وَعَلَى بِمَا يَسْمَعُونَهُ مِنَ الْحَقِّ وَعَلَى ابْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ غِطَاءً فَلَا يُبْصِرُونَ الْحَقَّ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ . قَوِيٌ دَائِمٌ.

#### অনুবাদ:

৭. আল্লাহ তা'আলা তাদের হৃদয় মোহর করে দিয়েছেন ছাপ মেরে দিয়েছেন, সুদৃঢ়ভাবে রুদ্ধ করে দিয়েছেন। সুতরাং এতে কল্যাণকর কিছু প্রবেশ করতে পারছে না এবং তাদের কর্ণে অর্থাৎ শ্রবণেন্দ্রিয়ে। ফলে সত্য সম্পর্কে তারা যা কিছু শুনে তা দ্বারা কোনো উপকার লাভ করতে পারছে না। এবং তাদের চক্ষুর উপর আবরণ আচ্ছাদন [বিদ্যমান] ফলে তারা সত্য অবলোকন করতে পারে না। আর তাদের জন্য রয়েছে মহাশান্তি যা কঠোর ও চিরস্থায়ী।

#### তাহকীক ও তারকীব

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

وَاللّهُ عَلَى قُلُوهِمْ : এখানে কাফেরদের ঈমান গ্রহণ না করার কারণ বর্ণনা করা হয়েছে। যেহেতু কুফর ও নাফরমানিতে সদা-সর্বদা লিপ্ত থাকার কারণে তাদের অন্তরসমূহ হক গ্রহণের যোগ্যতাশূন্য হয়ে পড়েছিল, তাদের কানসমূহ হক কথা শ্রবণ করতে উদ্বুদ্ধ ছিল না এবং তাদের দৃষ্টিসমূহ পৃথিবীতে বিরাজমান আল্লাহ তা আলার নিদর্শনসমূহ অবলোকন করতে অক্ষম, সেহেতু তারা কিভাবে ঈমান আনতে পারে? ঈমানতো ঐ সকল লোকদের অর্জন হতে পারে যারা আল্লাহপ্রদন্ত যোগ্যতাসমূহের সঠিক ব্যবহার করে থাকে। মোটকথা خَمَا اللهُ عَلَى قُلُونِهُمْ এবং এর পরবর্তী বাক্য পূর্বের ইল্লত বা কারণ হিসেবে বিবেচ্য, অর্থাৎ এ সকল লোক ঈমান না আনার্র কারণ তাদের অন্তরে মোহর অন্ধিত করা হয়েছে।

عَلَى الشَّى عَلَى الشَّى -এর প্রকৃত অর্থ হলো النَّاتَ عَلَى الشَّى वर्थाৎ কোনো বস্তুর উপর মোহর বা সীল দিয়ে সেটিকে নির্ভরযোগ্য বানানো। مَثَنَ -এর দ্বিতীয় অর্থ হলো শেষ সীমা পর্যন্ত পৌছানো। অর্থাৎ কোনো বন্তু পূর্ণাঙ্গ হওয়া এবং শেষ সীমা পর্যন্ত পৌছার ক্ষেত্রেও মাজাযী বা রূপক অর্থে خَتَ بَعْ শব্দ ব্যবহৃত হয়। যেমন বলা হয় - اَلَقُرَانُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ الْمُوبِيةِ مُّ الْمُوبِيةِ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُوبِيةِ مُّ الْمُوبِيةِ اللَّهُ الْمُؤْبِيةِ مُّ اللَّهُ الْمُؤْبِيةِ اللَّهُ الْمُؤْبِيةِ اللَّهُ الْمُؤْبِيةِ اللَّهُ الْمُؤْبِيةِ اللَّهُ الْمُؤْبُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُ وَالْمُؤْبُ الللْمُؤْبُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُ وَالْمُؤْبُ الْمُؤْبُونُ الْمُؤْبُ الْمُؤْبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُ الْمُؤْبُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُ اللَّهُ الْمُؤْبُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْبُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الْمُؤْبُولُ اللَّهُ الْمُؤْبِولُ الللْمُؤْبِولُ الللْمُؤْبُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْبُولُ الللْمُؤْبُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْبُولُ الللْمُؤُبُولُ

কর্থনো غُلُب দারা বিবেক ও মারেফাত উদ্দেশ্য হয়ে থাকে। যেমন পবিত্র কুরআনের অন্যত্র রয়েছে–

اَنْ فِيْ ذَٰلِكُ لَذِكُرُى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُّ الح . প্রশ্ন : মোহর লাগানো বলতে কি বোঝানো হয়েছে? আজ পর্যন্ত তো কোনো কাফেরের অন্তরই মোহর অঙ্কিত দেখা যায়নি । কেননা অস্ত্রোপচারের মাধ্যমে অনেকের অন্তরই দেখা গেছে।

উত্তর: এখানে কলব দ্বারা চিকিৎসা শাস্ত্রের পরিভাষায় হৃদপিও উদ্দেশ্য নয়, বরং এখানে কলব মানে সেই হৃদয়, যা অনুভূতি, জ্ঞান ও ইচ্ছার উৎস। যেমন আল্লামা সুলাইমান জামাল (র.) উল্লেখ করেছেন্–

فَكْنِيسَ الْمُرَادُ بِهِ الْجِسْمُ الصَنَوْبَرِيُّ الشَّكِّلِ بَلِ الْمُرَادُ بِالْقُلُوْبِ الْمُقَوْلُ وَهِى اللَّطِيفَةُ الرَّبَّانِيَّةُ الْقَانِمَةُ بِالشَّكْلِ الصَّنَوْبَرِيِّ قِيَامُ الْعَرْضِ بِالْجَوْهَرِ أَوْ قِيَامُ خَرَارَةِ النَّارِ بِالْفَحْمِ . (حَاشِيَة الجَمَل ص٢٢ ج١)

غَلَيْهَا عَلَيْهَا فَ وَ فَرَادُ طَبَعَ عَلَيْهَا : এ ইবারত দ্বারা মুসান্নিফ (র.) خَتَمَ -এর আসল অর্থ বর্ণনা করেছেন। অর্থাৎ কোনো বস্তুতে মোহর এটে সেটি সুদৃঢ় করা, কিন্তু এখানে প্রকৃত অর্থ উদ্দেশ্য নয়; বরং اسْتِعَارُه ইসেবে রূপক অর্থ উদ্দেশ্য। আর সেটি হলো আল্লাহ তা আলা তাদের গোমরাহীর কারণে তাদের অন্তরে এমন একটি অবস্থা সৃষ্টি করে দিয়েছেন, যা তাদেরকে কুফর ও নাফরমানির প্রতি আকৃষ্ট এবং ঈমান ও আনুগত্যের প্রতি বিদেষী করে রেখেছে। এখন সে অবস্থাটিক ضَرُبُ الْخَاتَمِ عَلَى عَدَمُ الشَّبِي وَهَا الشَّهُ عَلَى الشَّهُ عَلَى السَّمَاءِ وَالسَّمَاءِ وَالْمَاءِ وَالْمَاءِ وَالسَّمَاءِ وَالْمَاءِ وَالْمَاءُ وَالْ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

মল্লামা সুলাইমান জামাল (র.) বলেন

هٰذَا بَيَانُ لِمَعْنَى الْخَتَمِ فِي الْأَصْلِ وَهُو وَضُعُ الْخَاتَمِ عَلَى الشَّىٰ وَطَبْعُهُ فِبْ وَصِيَانَةٌ لِمَا فِبْهِ - وَلَيْسَ هُذَ الْمَعْنَى مُرَادًا هُنَا بَلِ الْمُرَادُ بِالْخَتَمِ عَدَمُ وُصُولِ الْحَقَ الِي قُلُوبِهِمْ وَعَدَمُ نَفُوذٍهِ وَاسْتِقْرَارِهِ فِيْهَا - فَشُيِّهَ هٰذَ الْمَعْنَى بِضَرْبِ الْخَاتَمِ عَلَى الشَّيْرَ تَشْبِيهُ مَعْقُولٍ بِمَحْسُوسٍ وَالْجَامِعُ إِنْتِفَاءُ القَبُولِ لِمَانِعِ مِنْهُ وَكَذَا يُقَالُ فِي الْخَتَمِ عَلَى الْإِسْمَاعِ وَجَعْلِ الْغِشَاوَةِ عَلَى الْاَيْصَارِ . (جَمَل يَصِرَى ٢٢ جـ١)

#### মোহরাঙ্কিত ও পর্দাবৃতকরণের তাৎপর্য :

- 📱 জমহুর উলামা, মুফাসসিরীন ও মুতাকাল্লিমীন বলেন, আয়াতে বর্ণিত خَتَ এবং عَشَاوَة -এর মর্ম এই নয় যে, আল্লাহ তা'আলা বাস্তবেই অন্তর ও কানে মোহরাঙ্কিত করে দিয়েছেন এবং তাদের চোখের উপর কোনো পর্দা দিয়েছেন; বরং এর মর্ম হলো, এ সকল অহংকারী বিদ্বেষী প্রবৃত্তিপূজারী ও হক-হেদায়েতের দুশমনরা নিজের প্রকৃতিগত ও স্বভাবজাত বক্রতার কারণে এ পর্যায়ে উপনীত হয়েছে যে. মন্দ স্বভাবসমূহ তাদের অন্তরে মজবুত স্থির হয়ে গেছে। ফলে প্রত্যেক অন্থীলতা ও গর্হিত কার্যকলাপ তাদের কাছে ভালোও সুন্দর মনে হয় এবং আল্লাহ তা আলার নাফরমানি মজাদার মনে হয়। তাদের অবস্থা নাপাকির মাঝে বসবাসকারী পোকার মতো। দুর্গন্ধের সাথে যার প্রকৃতিগত আকর্ষণ ও আসক্তি রয়েছে এবং সুঘ্রাণের সাথে রয়েছে প্রকৃতিগত ঘূণা। অনেক সময় তো এই পোকা আতরের তীব্র ঘ্রাণ সইতে না পেরে মরে যায়। অনুরূপ অবস্থা সেসব কাফেরের। কুফুরির নাপাকিতে আসক্ত এবং হক-হেদায়েতের খুশবুর প্রতি অনাসক্ত। আল্লাহ তা'আলা কাফেরদের এই অবস্থাটি اِسْتِعَارَة স্বরূপ غَشَارَة এবং غَشَارَة দ্বারা ব্যক্ত করেছেন। এর মর্ম হলো মোহর এবং পর্দা যেভাবে বাইরের বস্তুর ভিতরে প্রবেশে প্রতিবন্ধক হয়ে থাকে তেমনি তাদের এ অবস্থা ও অন্তরে ঈমান ও হেদায়েত প্রবেশ করতে দেয় না এবং ভেতরের কুফরিও বাইরে আসতে দেয় না। এমনিভাবে তাদের কান হক কথার প্রতি ভ্রুক্ষেপ করে না। চোখ কোনো হক দেখতে প্রস্তুত নয়। সুতরাং এমন লোকদের ভীতি প্রদর্শন করা না করা সমান।
- 📱 ইমাম হাসান বসরী (র.) বলেন, আয়াতে উল্লিখিত خُتَہ এবং غِشَاوَ বাহ্যিক ও বাস্তবের উপর ধর্তব্য। কাফেরদের অন্তর ও কানে বাস্তবেই একটি মোহর রয়েছে এবং চোখে বাস্তবেই পর্দা দেওয়া হয়েছে, যার আকৃতি অজ্ঞাত এবং যা আমাদের দৃষ্টির আড়ালে। আল্লাহর ফেরেশতারা সে মোহর এবং পর্দা দর্শন করেন এবং তা দেখে তারা বুঝে ফেলেন যে, এ কাফের কখনো ঈমান আনবে না। তাই তারা তার প্রতি অভিসম্পাত করেন। যেমনিভাবে তারা মু'মিনের অন্তকরণে ঈমানের চিত্র ا وُلْنِكَ كَتَبَ فِيْ قُلُوْيِهِمُ الْإِنْتَانَ - अहिंक फिर् कात कात का कार काता करता । अविव क्त्राता देतभाम राष्ट স্তরাং মু'মিনের অন্তরে ঈমান লিপিবদ্ধ করা ও অঙ্কিত করার বিষয়টি যেমন বাস্তব, অনুর্রপর্তাবৈ কার্ফেরদের অন্তরে মোহর ও চোখে পূর্দার বিষয়টিও বাস্তব। كِعَابِت كُفْر وَخَتَم عروة عروة -এর মতো كِفْر وَخَتَم اللهِ اللهِ اللهِ عليه اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال অন্তরের মোহর এবং পর্দাও বাস্তবে প্রত্যক্ষ করেন।

ইমাম বায়হাকী (র.) শোআবুল ঈমানের মাঝে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেন, রাসূল 🚃 ইরশাদ করেন, মোহর অঙ্কনকারী ফেরেশতা আরশের খুঁটি ধরে দণ্ডায়মান থাকেন। যখন কেউ আল্লাহর হুকুমের অমর্যাদা করে, প্রকাশ্যে তাঁর নাফরমানিতে লিপ্ত হয় ও তাঁরি সাথে বেয়াদবি ও দুঃসাহসিকতা প্রদর্শন করে, তখন আল্লাহ তা'আলা দুঃসাহসী কাফেরের অন্তরে মোহর অঙ্কন করে দেওয়ার নির্দেশ করেন। যার ফলে সে কোনো হক গ্রহণ করতে পারে না। [অবশ্য ইমাম বায়হাকী (র.) এ হাদীসটির সনদ জয়ীফ বলে আখ্যা দিয়েছেন]।

সহীহ হাদীসসমূহেও এ বিষয়টির সমর্থন পাওয়া যায়। হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত, রাসূল 🏬 ইরশাদ করেন, মু'মিন যখন কোনো গুনাহ করে তখন তার অন্তরে একটি কাল দাগ পড়ে যায়। পরবর্তীতে সে তওবা করলে এবং গুনাহ থেকে ফিরে এলে তা মুছে যায় এবং আরো কোনো শুনাহ করলে সে দাগ বাড়তে থাকে। এমনকি এক পর্যায়ে তা তার পুরো অন্তরটিকে ঘিরে ফেলে। আরু এটিই হলো সেই মরিচা যার কথা নিম্নোক্ত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেন– کُلّا بُـلّاً [তিরমিযী] رَانَ عَلَى قُلُوْبِهِمْ مَا كَأُنُوا يَكْسِبُونَ

আমরা যেভাবে বাহ্যিক কৃষ্ণতা ও মরিচা নিজেদের চোখে অবলোকন করি, তেমনিভাবে ফেরেশতারা আমাদের চেয়েও অধিক পরিমাণে বনী আদমের অন্তরের শুভ্রতা-কৃষ্ণুতা ও মরিচা প্রত্যক্ষ করে থাকেন। ইমাম মুজাহিদ (র.) বলেন, 🚅 [মরিচা] - এর স্তর وَعُفَال हाला अधिकर्णत कर्छात ا فَغُفَال - এत स्वत - طَبَع - وطبَع - وطبَع - طبَع - طبَع - طبَع - وطبَع - وطبَع - طبَع वि عَلَى قَلُوبِهِمْ أَقْفَالُهَا -आज्ञार जां जाना रेतनां करतन

ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন,হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.)-এর সূত্রে বর্ণিত রাসূল 🚃 ইরশাদ করেন, বান্দা যখন মিথ্যা বলে, তখন তার দুর্গন্ধের কারণে ফেরেশতারা তার কাছ থেকে এক মাইল দূরে চলে যায়। –[তিরমিযী]

হযরত জাবের (রা.) বর্ণনা করেন, আমরা এক সফরে রাসূল ত্রান্ত -এর সাথে ছিলাম। হঠাৎ একটি দুর্গন্ধ ভেসে এলো। হুজুর ত্রিশাদ করলেন, তোমরা জান এটা কিসের দুর্গন্ধ? অতঃপর বললেন, এ দুর্গন্ধ ঐ সকল লোকদের মুখ থেকে আসছে, যারা এ মুহূর্তে মুসলমানদের গিবত করছে। অর্থাৎ মুনাফিকদের মুখ থেকে। -[মুসনাদে আহমদ]

আমরা যদিও আমাদের অন্তর্দৃষ্টির অভাবে মিথ্যা এবং গিবতের দুর্গন্ধ অনুভব করতে পারি না; কিন্তু আল্লাহর ফেরেশতা ও নবী রাসূলগণ তা পরিপূর্ণভাবেই অনুভব করতে পারতেন। অনুরূপভাবে আমরা আমাদের অন্তর্দৃষ্টির অভাবে কাফেরদের অন্তর মোহরান্ধিত দেখতে না পেলেও ফেরেশতারা তা দেখতে পান।

—[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন : মাওলানা ইদরীস কান্ধলভী (র.). খ. ১, পৃ. ৫২] কাম্ফেরদের অন্তর কি প্রথম থেকেই মোহরাঙ্কিত ছিল? : প্রথম থেকেই আল্লাহর পক্ষ থেকে কাফেরদের অন্তর মোহরাঙ্কিত ও চোখ পর্দাবৃত ছিল না; বরং এটি তাদের উপক্ষো-অহংকার ও অস্বীকৃতির শান্তি স্বরূপ ছিল। যেমন নিম্নোক্ত আয়াতসমূহে ইরশাদ হয়েছে :

١. فَيِمَا نَقْضِهِمْ مِيْفَاقَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِإِيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الْأَنْبِيّاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَقُولِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ الْأَنْبِيّاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَقُولِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُوْمِنُونَ إِلَّا قِلِيلًا .

٢. فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعُ اللَّهُ قُلُوبُهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقُومَ الْفَاسِقِينَ .

٣. وَنُقَرِّبُ الْفَيْدَتَهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ كُمَا لَمْ يَوْمِنُوا بِهِ أُولَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ـ

বর্ণিত আয়াতসমূহের সুস্পষ্টভাবে বলা হয়েছে থেঁ, তাদের অন্তরের মোহর ও চোঝের পর্দা তাদের অন্ধীকার ভঙ্গ, নবী হত্যা এবং অন্তরের বক্রতার শান্তিস্বরূপ ছিল। তাদের প্রকাশ্য নাফরমানি এবং দুঃসাহসিকতার ফলে তাদেরকে চিরদিনের জন্য হেদায়েত থেকে বঞ্চিত করে দেওয়া হয়েছে এবং অন্তরে মোহর লাগিয়ে হেদায়েত গ্রহণের যোগ্যতাই বিলোপ করে দেওয়া হয়েছে, মারেফাত এবং হেদায়াতের সকল পথ তাদের বন্ধ করে দেওয়া হয়েছে। ফলে তারা সত্য তনতেও পায় না, অনুভবও করতে পারে না এবং দেখতেও পারে না। এজন্য এখন তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা না করা উভয়টাই বরাবর।

এটা কি জুপুম হবে? : যদি মেনেও নেওয়া হয় যে, আল্লাহ তা আলা শুরু থেকে কারো অন্তরে মোহর লাগিয়ে দিয়েছেন এবং স্বীয় তৌফিক এবং হেদায়েত থেকে মাহরুম করে দিয়েছেন তবুও তা বিন্দু পরিমাণ জুলুম হবে না। যেমন হযরত আতা ইবনে রাবাহ (র.) বর্ণনা করেন, আমি হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কাছে বসা ছিলাম। এমন সময় এক ব্যক্তি এসে প্রশ্ন করল, আল্লাহ তা আলা যদি আমার জন্য হেদায়েত বন্ধ করে দেন এবং আমার ভাগ্যে গোমরাহী লিপিবদ্ধ করে দেন, তবে কি এটা জুলুম হবে না! হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) জবাব দিলেন, আল্লাহ তা আলা যদি তোমার অধিকারভুক্ত কোনো বন্ধু নিয়ে নেন, তাহলে এটা জুলুম হবে। আর যদি তিনি নিজের অধিকারভুক্ত বন্ধুকে নিয়ে নেন, তাতে কোনো জুলুম হবে না। কারণ সেটা তার অধিকারভুক্ত। যাকে ইচ্ছা দিবেন, যাকে ইচ্ছা দিবেন না। যেমন আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন— وَاللّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللّهُ وَالل

وَلُوْنَ এটা عَلْبَ -এর বহুবচন, অর্থ – বহুরূপী হওয়া, অন্তরও যেহেতু পরিবর্তন হয় এবং গতিসম্পন্ন থাকে, তাই অন্তরের অর্থ হয়ে গেছে। কিন্তু এ عَلْب দারা এ স্থানে গোশতের টুকরা ও দেহের অংশ উদ্দেশ্য নয়। কেননা ওটা তো সকল প্রাণীর মধ্যেই হয়; বরং আল্লাহপ্রদন্ত সৃক্ষ বোধশক্তি সম্পন্ন ক্ষমতা উদ্দেশ্য, য় গোশ্তের টুকরার সাথে এমনভাবে সংযুক্ত, য়েমনভাবে আন্তন কয়লার সাথে।

আর্থাৎ কোনো প্রাণীকে লাঞ্ছিত ও অপদস্থ করার اِيْصَالُ الْأَلِمِ اللَّي حَيْ هَوَاناً وَذِلّاً देना रेस عَذَاب : قُولُهُ وَلُهُمْ عَذَابً الْإِلَمِ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

ضِيْدُ অবস্থার কঠোরতার জন্য আসে বা ব্যবহার হয়, এর বিপরীত হচ্ছে حَقِيْد [তুচ্ছ, হীন, নগণ্য] আর পরিমাণের আধিক্যের জন্য كَبِيْد ওবেক অধিক صُغِيْد و كَبِيْد (থকে অধিক صُغِيْد و كَبِيْد (থকে অধিক مُبَالَغَه রয়েছে। যেমন مُبَالَغَه -এর তুলনায় مُبَالَغَه عَامَ মধ্যে অধিক مُبَالَغَه عَامَ اللهِ -এর তুলনায় مُبَالَغَه عَامُ مُبَالَغَه عَامَ اللهُ الله

বর্রযথের আজাবের তুলনায় বড়। আথিরাতের তুলনায় দুনিয়ার আজাব তুচ্ছ ও ছোট। ﴿﴿ ) : অর্থাৎ তাদের আযাব চিরস্থায়ী হবে। পক্ষান্তরে মুমিনদের আযাব হবে অল্প দিনের জন্য।

তিনটি অঙ্গের উল্লেখ করা হলো কেন? আল্লামা সূলায়মান জামাল (র.) বলেন-

وَإِنَّمَا خَصَّ اللَّهُ تَعَالَى هٰذِهِ الْأَعْضَاءَ بِالدِّكْرِ لِأَنَّهَا طُرُقُ الْعِلْمِ بِاللَّهِ فَالْقَلْبُ مَحَلٌّ لِلْعِلْمِ وَطَرِيقُهُ إِمَّا السِّمَاعُ وَإِمَّا السِّمَاعُ وَإِمَّا السِّمَاعُ وَإِمَّا السِّمَاعُ وَإِمَّا اللَّهِ مَا لَكُ مُعَلِّلُ لِلْعِلْمِ وَطَرِيقُهُ إِمَّا السِّمَاعُ وَإِمَّا السِّمَاعُ وَإِمَّا السِّمَاعُ وَامَّا السَّمَاعُ وَإِمَّا السَّمَاعُ وَامَّا السَّمَاعُ وَامَّا

অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা এ তিনটি অঙ্গকে বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ হলো, এ তিনটি অঙ্গ হলো জ্ঞান লাভের মাধ্যম ও উপায়। অন্তর হলো ইলমের 'মহল' বা স্থান। আর এ ইলম অর্জিত হয় দুভাবে– ১. কানে ওনে, ২. চোখে দেখে।

[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ২২]

অন্তর এবং কানে মোহর আর চোখে পর্দা দেওয়া হলো কেন? জালালাইন শরীফের হাশিয়াতে এর জবাব এভাবে রয়েছে–

وَلَمَّا اشْتَرَكَ السَّمْعُ وَالْقَلْبُ فِي الْإِذْرَاكِ مِنْ جَمِيْعِ الْجَوانِبِ جُعِلَ مَا يَمْنَعُهَا مِنْ خَاصٍّ فِعْلِهِمَا الْخَتُمُ الَّذِيْ يَمْنَعُ مِنْ جَمِيْعِ الْجِهَاتِ وَإِذْرَاكُ الْاَبْصَارِ لَمَّا اخْتُصُّ بِجِهَةِ الْمُقَابَلَةِ جُعِلَ الْمَانِعُ مِنْهَا عَنْ فِعْلِهَا الْغِشَاوَةِ الْمُخْتَصَّةِ بِيَلْكَ الْجِهَةِ. (صه حَاشمة ٣)

অর্থাৎ অন্তর এবং শ্রবনেন্দ্রিয় সকল দিক থেকে জ্ঞান লাভ করে থাকে। তাই তা বন্ধ করার জন্য এমন প্রতিবন্ধক বস্তু আনা হয়েছে। যেটা আনা হয়েছে, সেটা চতুর্দিক থেকেই বারণকারী হয়। আর তা হলো ঠে কোনো বস্তুতে মোহর লাগানো হলে তাতে আর কিছু প্রবেশের সুযোগ থাকে না। আর চোখ কেবল এক দিক থেকে তথা সম্মুখ দিক থেকে অনুভব করে থাকে বিধায় তার জন্য নুট্ শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা এক দিক বন্ধ করতে হলে পর্দাই যথেষ্ট।

কল্যাণ ও অনিষ্টের দর্শন: ঔষধ ও পথ্যসমূহের ন্যায় নেকী ও বদির প্রতিক্রিয়া হয়, যা আধ্যাত্মিক ক্ষমতাসম্পন্ন লোকেরা আধ্যাত্মিক চোখে দেখেন ও অনুভব করেন। যেহেতু সব জিনিসের স্রষ্টা আল্লাহ তাই — এর সংযোগও নিজের দিকে করেছেন; কিন্তু এ কারণে বান্দা কোনোভাবেই দায়িত্ব থেকে মুক্ত হতে পারে না। আল্লাহ তো হেদায়েত ও পথভ্রষ্টতা এবং এর উপকরণসমূহ সৃষ্টি করেছেন এবং বান্দাকে পার্থক্য করার ক্ষমতা দিয়েছেন। বান্দা নিজ ক্ষমতা ও ইচ্ছায় যে পথকে অবলম্বন করবে, সে ওটারই জিম্মাদার হবে।

পশুর মধ্যে কিংবা ছোট শিশু ও স্বল্পবুদ্ধির লোকদের মধ্যে যেহেতু এতটুকু উপলব্ধি বা অন্তর্দৃষ্টি থাকে না, যা দ্বারা এদের উপর ভার অর্পণ করা যায়। তাই এরা এ দায়িত্ব থেকে মুক্ত।

এখন এ প্রশ্ন করা যে, যেমনিভাবে কোনো মন্দকাজ করা মন্দ ও অন্যায়, এমনিভাবে মন্দকে সৃষ্টি করাও মন্দ এবং অন্যায় হওয়া উচিত। এ প্রশ্ন সঠিক নয়। কেননা মন্দকাজ করার মধ্যে উল্লেখযোগ্য বাস্তব কোনো মঙ্গল নেই। পক্ষান্তরে অনিষ্টতার সৃষ্টির মধ্যে অজস্র কল্যাণ রয়েছে যেগুলো যদিও আমাদের জানা নেই। কিন্তু যখন অনিষ্টতার সৃষ্টাকে আমরা সাধারণত প্রজ্ঞাবান হিসেবে বিশ্বাস করি, আর وَعَمُونُ الْمُحَمِّمُ لَا يَعْفُلُ الْمُحِيِّمِ لَا يَعْفُلُ الْمُحِيِّمِ لَا يَعْفُلُ عَنِ الْمُحِيِّمِ لَا يَعْفُلُ عَنِ الْمُحِيِّمِ لَا يَعْفُلُ الْمُحْتَمِّمِ اللهِ وَمَا اللهِ وَمُواللهِ وَمَا اللهِ وَمُعْلِمَ اللهِ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِلْمُ الللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِلْمُ اللهُ وَمِا اللهُ وَمِلْمُ اللهُ وَمِلْمُ ا

### অনুবাদ :

- ে وَنَزَلَ فِي الْمُنَافِقِيْنَ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ 🔥 ﴿ وَنَزَلَ فِي الْمُنَافِقِيْنَ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُّفُولُ أَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْأَخِرِ أَيْ يَوْمِ الْقِيامَةِ لِإَنَّهُ أَخِرُ الْأَيَّامِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ رُوعِيَ فِيهِ مَعْنَى مَنْ وَفِيْ ضَمِيْرِ يَقَولَ لَفْظُهَا ـ
- . يُخْدِعُونَ اللُّهَ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا بِإِظْهَارِ خِلَافِ مَا اَبْطَنُوهُ مِنَ الْكُفْرِ لِيَدْفَعُوا عَنْهُمْ أَحْكَامَهُ الدُّنْيَوِيَّةَ وَمَا يَخْدَعُونَ اِلَّا اَنْفُسَهُمْ لِاَنَّ وَبَالَ خِدَاعِهِمْ رَاجِعُ اِلَيْهِمْ فَيَفْتَضِحُونَ فِي الدُّنْيَا بِاطِّلَاعِ اللّهِ نَبِيَّهُ عَلٰي مَا أَبِطُنُوهُ وَيُعَاقَبُونَ فِي أَلْاخِرَةِ وَمَا يَشْعُرُونَ . يَعْلَمُونَ أَنَّ خِدَاعَهُمْ لِآنْفُسِهِمْ وَالْمُخَادَعَهُ هِنَا مِنْ وَاحِدٍ كَعَاقَبْتُ اللِّصَّ وَذِكْرُ اللَّهِ فِيهَا

تَحْسِيْنُ وَفِيْ قِرَأَةٍ وَمَا يَخْدَعُونَ ـ

- এমন কতিপয় লোক রয়েছে যারা বলে, আমরা বিশ্বাস স্থাপন করলাম আল্লাহ ও শেষ দিবসে অর্থাৎ কিয়ামত দিবসে। কেননা এটাই সর্বশেষ দিন <u>অথচ প্রকৃতপক্ষে</u> তারা বিশ্বাসী নয় এখানে 🔑 শব্দটির অর্থের প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। তাই ঠুইনুই শব্দটি বহুবচনরূপে ব্যবহার করা হয়েছে তাই পূর্বে كُوْرُكُ ক্রিয়া পদটি একবচনরূপে ব্যবহার করা হয়েছে।
- 🖣 ৯. তারা প্রতারিত করতে চায় আল্লাহ ও বিশ্বাসীগণকে স্বীয় মনের প্রকৃত বিশ্বাস কুফরির বিপরীত বিষয় ঈমান প্রকাশ করে, তাদের [কাফেরদের] সম্পর্কে ইসলামের জাগতিক বিধান [হত্যা যুদ্ধ ইত্যাদি] বিষয়সমূহ নিজেদের হতে প্রতিহত করার উদ্দেশ্যে। <u>তারা প্রকৃতপক্ষে নিজেদেরকে</u> ছাড়া কাউকেও প্রতারিত করছে না কেননা এই প্রতারণার অন্তভ পরিণাম তাদের উপরই প্রত্যাবর্তিত হবে। অনন্তর তারা এই পৃথিবীতেই লাঞ্ছিত ও অপমানিত হবে রাসূলুল্লাহ = -কে আল্লাহ তা আলা তাদের গোপন অভিসন্ধি সম্পর্কে অবহিত করার মাধ্যমে আর পরকালে তাদেরকে শান্তি প্রদান করা হবে অথচ এটা তারা বুঝতে পারছে না। অর্থাৎ নিজেদের সাথেই যে মূলত এই প্রতারণা করছে তা তারা উপলব্ধি করতে পারছে না। আর্থ পরস্পর প্রবঞ্চনা করা; তবে] -এ স্থানে এটা এক পক্ষ হতে প্রবঞ্চনা করার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যেমন চারকে শান্তি প্রদান করেছি, অর্থ পরস্পর শান্তি প্রদান নয়। اَلَلَهُ এর মধ্যে اللّه শব্দটির উল্লেখ অর্থাৎ আলঙ্কারিক সৌন্দর্য বর্ধনের উদ্দেশ্যে করা تُحْسِبُن হয়েছে। بُخَادِعُونَ ক্রিয়াটি অপর এক কেরাত অনুসারে وُمَا ্রু । কুপে পঠিত রয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

يَقْدِيْرِ । ब्रुया श्राहिक श्रय तका नानकाती श्रयं क्राना श्रय तिका وَمِنَ النَّاسِ अभना श्रयं يَقُولُ أُمَنَّا بِاللَّهِ , अडिगृक مَنْ إِنَّ राहरू किश्वा عَمَطُف अब उपत - الَّذِيْنَ वात्कात निर्क्षभव] وَمِنَ النَّاسِ نَاسٌ अभन عَمَطُف अभव (वात्कात निर्क्षभव) كَلام ् छात क्षेत्र مِنْ عَظْف २८३८ वित كُمْ अड म्लउ राज भारत । الَّذِيْنَ كَفُرُوا - এत छेभत عَظْف २८३८ वे الَّذِيْنَ كَفُرُوا এর অর্থ : গোপনের বিপরীতকে প্রকাশ করা। আরববাসীরা বলেন– خِناع تعام যখন গুইসাপ এক গর্ভ দিয়ে ঢুকে अना गर्ज फिरा त्वत रहा : مُخْدَعُ الْبَيْتِ गर्फात्नत विरमिष शालन मिताछलाक वल الْبَيْتِ الْبَيْتِ

ं रला वह्रवहन हिन्न । भक्षणञ्जाद এর কোনো একবছন নেই । اَنَاسِ وَمَوْلُهُ اَلنَاسِ اللهِ वह्रवहन । यत वह्रवहन । वह क्षण्य का विक्रवहर्ष हें विक्रवहरूष हो विक्रवहरूष हें विक्रवहरूष हैं विक्रवहरूष हें विक्रवहरूष हैं विक्रवहरूष है विक्रवहरूष हैं विक्रवहर

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: এ পর্যন্ত কুরআনে দু'ধরনের মানুষের আলোচনা করা হয়েছে।

- ১. আল্লাহর বিধানের অনুগত, ফরমাবরদার মু'মিন।
- ২. নাফরমান কাফের, তথা আল্লাহর বিধানের বিরুদ্ধে বিদ্রোহকারী। এখান থেকে তৃতীয় প্রকার লোকদের বর্ণনা, যাদের প্রকাশ্য রূপ ছিল ভিন্ন এবং গোপন রূপ ছিল ভিন্ন। যেমন- হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ও মা'তাব ইবনে কোশাইর প্রমুখ। যাদেরকে মুনাফিকীন বলা হয়। এখানে থেকে মুনাফিকদের কতিপয় ইতর স্বভাব সম্পর্কে আলোচনা শুরু হয়েছে। তন্মধ্যে এ আয়াতে خِنَاع বা ধোঁকার কথা বলা হয়েছে।

নিফাক -এর প্রকারসমূহের ব্যাখ্যা : নিফাক দু'প্রকার হয়। যথা-

প্রথম প্রকার হচ্ছে- نِفَاقٌ نِي الْعَمَلِ কাজ বা কার্যক্ষেত্রে নিফাক্] যার বাস্তবতা বা সংগঠন বর্তমানে অনেক।

षिठीय প্রকার হচ্ছে— إِنَّا تَ فِي الْرِغْ تِفَادِ [বিশ্বাস পোষণে নিফাক্] এর তিনটি আকৃতি বা রূপ। একটি হচ্ছে- মুহাম্মদ সত্য পয়গাম্বর হওয়ার ব্যাপারে অন্তরে একেবারেই বিশ্বাস ছিল না; বরং অস্বীকারকারী ছিল। কিন্তু দুনিয়াবী কোনো কোনো কল্যাণকে সামনে রেখে হৃদয়ের ঐ আবেগের বিপরীত প্রকাশ করা হয়েছে। দ্বিতীয়টি হচ্ছে অন্তরের দিধা, এমন যে মুসলমানদের ভালো অবস্থা দেখে কোনো কোনো সময় অন্তর তাদের দিকে ধাবিত হয়ে যায়, কিন্তু দুরবস্থাসমূহ সামনে আসলে পরে পুনরায় মুসলমানদের প্রতি খারাপ ধারণা এসে যায়।

তৃতীয়টি হচ্ছে– অন্তরে রাসূল ﷺ -এর সততার কিছুটা আলো তো আছে কিন্তু দুনিয়াবী স্বার্থ পুনরায় প্রবল হয় এবং তাকে ইসলামের বিরোধিতার উপর আগে বাড়িয়ে দেয়। –িকামালাইন খ. ১, পৃ. ২৭]

নিষ্ণাকের সূচনা ও উৎপত্তিস্থল: সূরা বাকারা হচ্ছে মাদানী সূরা। মদীনায় বিস্তর মুনাফিক ছিল। রাসূল-বিদ্বেষ ও ইসলাম বৈরিতায় এরা প্রকাশ্য কাফেরদের চেয়ে মোটেই পিছিয়ে ছিল না; বরং এক ধাপ এগিয়েই ছিল। নিফাক তথা ইসলামের মিথ্যা দাবি মক্কায় ছিল না। সেখানে বরং অবস্থা এই ছিল যে, মু'মিনরাও ঈমান গোপন রেখে কাফেরদের মাঝে মিশে থাকত। নিফাকের সূচনা হয় মদীনায়। আর তাও বদর যুদ্ধের পরে। ইসলামের ক্রমবর্ধমান শক্তি ও মর্যাদা বৃদ্ধির কারণে কিছু সুযোগসন্ধানী লোক নিছক ছলনাবশত নিজেদেরকে মু'মিন ও মুসলিম বলে পরিচয় দিত। ঈমান ও বিশ্বাসের কোনো বালাই ছিল না তাদের। এ দলটির নটবর ছিল খাযরাজ গোত্রের নেতা আব্দুল্লাই ইবনে উবাই ইবনে সালূল। প্রতিপক্ষ গোত্রেও তার অপ্রতিহত প্রভাব-প্রতিপত্তি ছিল। সে ছিল সমসাময়িক আরবদের এক সফল নেতা। গোটা জনপদ তার নেতৃত্বের অনুগত ছিল এমনকি তাকে বাদশাহ ঘোষণা করার আয়োজনও সম্পনু হয়ে গিয়েছিল প্রায়। ঠিক সেই মুহূর্তে দেখতে দেখতে মদীনায় ইসলাম দৃঢ়মূল হলো। নিজের সাজানো বাগান লণ্ডভণ্ড হতে দেখে নিজ অনুসারীদের কানে সে মন্ত্রণা দিল অন্তরে নিজস্ব আকীদা বদ্ধমূল রেখে মুখে ইসলামের কালিমা গেয়ে বেড়াও। আওস-খাজরাজের বাইরে ইহুদিদের একদল বিবেক-বেচা গানার স্বতঃক্তর্ভভাবে লাব্রাইক বলে এ আন্দোলনে যোগ দিল। তবে মক্কার কোনো মুহাজির এতে ছিল না।

তাষ্ণ্যারে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খণ্ডে–১৩

ইসলামের নিকৃষ্ট শক্র: এ তিন প্রকার লোক রাসূল এর কল্যাণময় যুগে বিদ্যমান ছিল এবং এ লোকগুলো ইসলামের নিকৃষ্ট শক্র ও আস্তীনের সর্প প্রমাণিত হয়েছিল। এ পর্দার আড়ালের শক্র দ্বারা ইসলাম ও মুসলমানদের যে পরিমাণ ক্ষতি হয়েছে, প্রকাশ্য শক্রদের দ্বারা তত্ত্বকু ক্ষতি হয়নি। তাই সূরা মূনাফিকৃন, সূরা তওবা ও সূরা বাক্বারার পূর্ণ এক রুকৃ' এবং অন্যান্য অনেক আয়াতের মধ্যে তাদের মুখোশ উন্মোচন করা হয়েছে, আর وَالْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ مَنَ النَّالِ مَنَ النَّارِ مَنَ الْمَنَانِ مِنْ النَّارِ مَا الْمَنَانِ مِنَانِ الْمَانِ مَنَا النَّارِ مَنْ النَّارِ الْمَنْ النَّارِ مَنْ النَّارِ الْمَنْ الْمَانِيْ مَا مَا النَّارِ مَنْ النَّارِ مَنْ النَّارِ الْمَانِقِيْلِ مَنْ النَّارِ مَا الْمَانِقِيْلِ مَنْ النَّارِ مَا النَّارِ مَا النَّارِ مَا النَّارِ مَا النَّارِ مَا النَّارِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِقِيْلِ مَا النَّارِ مَا النَّارِ مَا النَّارِ مِنْ النَّارِ مِنْ النَّارِ مَا النَّارِ الْمَانِ النَّالِ الْمَانِي الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْم

: सूनांक्करमत अधम ठितिव : مَنْ يَقُولُ أَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِأَلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَمَا هُمْ بِمُوْمِنِيْنَ

قَوْلُهُ أَنْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ प्राता يَوْمُ الْوَرَةِ प्राता يَوْمُ الْوَرَةِ प्राता يَوْمُ الْقِيَامَةِ উদ্দেশ্য। অর্থাৎ হিসাব কিতাব এবং আমলের প্রতিদানের দিন। আর এই দিনের প্রতি ঈমান রাখা দীনের অপরিহার্য বিষয়।

এইবারত দ্বারা يَوْمُ الْأَخِرَةِ এর নামকরণের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

এখানে একটি ইশকালের জবাব দিয়েছেন। ইশকালটি হলোআয়াতের শুরুতে وَمَا هُمْ بِمُوْمِنِيْنَ अখানে একটি ইশকালের জবাব দিয়েছেন। ইশকালটি হলোআয়াতের শুরুতে وَمَا هُمْ بِمُوْمِنِيْنَ नक वक्ष्ता আনা হয়েছে এবং শেষে وَمَا هُمْ بِمُوْمِنِيْنَ

এর জবাবে মুসান্নিফ (র.) উক্ত ইবারতটি উল্লেখ করেছেন। অর্থাৎ এখানে من শব্দটির অর্থের প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। তাই مُوْمِنِيْنَ শব্দটি বহুবচনরূপে ব্যবহার করা হয়েছে। আর عَنْ شَعْدُ ক্রিয়া পদটির সর্বনামে তার مُوْمِنِيْنَ

প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে, তাই পূর্বে يَغُولُ ক্রিয়া পদটি একবচনরূপে ব্যবহার করা হয়েছে।

এখানে মুনাফিকদের দিতীয় পরিচয় দেওয়া হয়েছে, তা হলো ধোঁকা দেওয়া। وَمُولُمُ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِيْنَ أُمَنُوا وَمُونَ اللَّهَ وَالَّذِيْنَ أُمَنُوا مَنُاكُمُ مَا مَا مَا مَنَاكُمُ مَا مُنَاكُمُ مَا مُعَامُلُهُ مَا مُنَاكُمُ الدُّنْيُوِيَّةَ وَاللَّهُ لِيَذْفُعُوا عَنْهُمْ أَخْكَامُهُ الدُّنْيُوِيَّةَ

ইত্যাদি বিষয়সমূহ] নিজেদের হতে প্রতিহত করার উদ্দেশ্যে।

ত্র ক্রিণাম তাদের উপরই বর্তাবে। আর সে ক্ষতি হলো আখেরাতের আজাব এবং দুনিয়াতে লজ্জিত হওয়া ইত্যাদি।

এখানে يَعْلَمُونَ না বলে يَعْلَمُونَ ব্যবহার করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, মুনাফিকদের এই প্রতারণা ও ধোঁকাবাজিতে যে ক্ষতি হচ্ছে, তা বস্তুগত হওয়ার পাশাপাশি সম্পূর্ণ সুম্পষ্ট ব্যাপার। কিন্তু এই নির্বোধরা গাফলতির আধিক্যতায় এটাও অনুভব করে না। –[কাশশাফ সূত্রে তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৪০]

عُبِّرَ بِالشُّعُودِ دُونَ الْعِلْمِ إِشَارَةً إِلَى أَنَّهُمْ لَمْ يَصِلُواْ إِلَى رُتْبَةِ الْبَهَائِمِ فَإِنَّ الْبَهَاثِمَ يَمْتَنِعُ عَنِ الْمُضَارِّ فَلَا نَقْرُبُهَا لِشُعُودِهَا بِخِلَانِ هُؤُلَاءِ ـ (صَاوِي) এই অংশটুকু वृिक्ष करत এकि আপত্তির জবাব দেওয়া হয়েছে। قَوْلُهُ ٱلْمُخَادَعَةُ هِنَا مِنْ وَاحِدٍ

প্রশ্ন : بَابِ مُفَاعَلَة কিয়া بَابِ مُفَاعَلَة কিয়া بَابِ مُفَاعَلَة কিয়া বিনিময়। মুনাফিকদের পক্ষ থেকে ধোঁকা প্রতারণার বিষয়টি তো বুঝে আসে; কিন্তু আল্লাহ তা'আলার প্রতি এই মন্দ স্বভাবের নিসবত করাটি বুঝে আসে না। কেননা ধোঁকা ও প্রতারণা হলো ইতর স্বভাবের অন্তর্ভুক্ত। যা থেকে আল্লাহ তা'আলা পবিত্র।

# ٱلمُفَاعَلَةُ لِإِفَادَةِ الْمُبَالَغَةِ فِي الْكَيْفِيّةِ (أَبُو السَّعُودِ)

# ر ور ور وه ر الله عنون الله

প্রস্ন : উপরের জবার থেকে তে বোরা গোলা, আল্লাহ ধোঁকা দেন না কিন্তু প্রশ্ন থেকেই যায়, তা হলো আল্লাহ তা আলা তো হলেন অন্তর্বানী, ভার কাছে কোনো বিষয়-ই গোপন থাকে না ৷ তাহলে মুনাফিকরা তাঁকে কিভাবে ধোঁকা দেয়?

#### हेस्त्र :

- ك. সত্যের অব্যাহত বিরুদ্ধাচারণ এবং সত্যকে অস্বীকার করার ঔদ্ধত্য তাদের এতটাই বেড়ে গিয়েছিল যে, নিজেদের আত্মপ্রসাদ আর ধারণা মতে আল্লাহ তা আলাকে পর্যন্ত তারা প্রতারিত করেছে। তাই মূল তরজমা হবে- তারা প্রতারিত করতে চায়। (اِجْتَرُوْا عَلَى اللَّهِ حَتَّى ظَنُوا يَخْدَعُونَ اللَّهَ (اِبنُ جَرِيْر عَنِ ابْنِ عَبَاسٍ)
- ২. এমন অর্থও হতে পারে যে, রাসূল 🚃 -এর সাথে প্রতারণার অপচেষ্টাকে কুরআন খোদ আল্লাহ তা আলার সাথে প্রতারণা বলে ধরে নিয়েছে। এর আরো দৃষ্টান্ত কুরআনে আছে। প্রকৃত উদ্দেশ্য হলো কর্মটির জঘন্যতা প্রকাশ করা।

#### অনুবাদ

- . فِي قُلُوبِهِم مُّرَضٌ شَكُّ وَنِفَاقُ ১০. তাদের অন্তরে রয়েছে ব্যাধি সন্দেহ ও কপটতা, ফলে এ ব্যাধি তাদের অন্তর রোগাক্রান্ত অর্থাৎ দুর্বল করে দেয়। فَهُوَ يُمَرِّضُ قُلُوبَهُمْ أَيْ يُضْعِفُهَا অতঃপর আল্লাহ তাদের ব্যাধি আরো বৃদ্ধি করেছেন কুরআনের যে অংশ [নতুন নতুন] নাজিল করেছেন তার فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ، بِمَا أَنْزَلَهُ مِنَ দ্বারা, কেননা [যতবারই নতুন বিধান ও আয়াত নাজিল হয়েছে] তারা সেটাকে অস্বীকার করেছে 🖂 এই অস্বীকৃতি ও কৃষ্ণরির দরুন তাদর ঐ ব্যাধি বৃদ্ধি প্রেয়ে চলছে ও الْقُرْانِ لِكُفْرِهِمْ بِهِ وَلَهُمْ عَذَابُ اَلِيْمُ ত্রুদের জন্য রয়েছে কষ্টদায়ক যন্ত্রণাকর শান্তি, কারণ তারা किराणित ; रतकि) जाममीनम्र । مُولِمٌ بِمَا كَانُوْ يَكْذِبُوْنَ بِالتَّشْدِيْدِ ్ట్ ఎర్ క్రాం గర్గ్ డ్రాబ్యాన్లు గర్త్ కణ్ এর মর্ম হরে আল্লাহর নবীকে অস্থীকার করার দরুন তাদের এই أَيْ نَبِي اللَّهِ وَبالتَّخْفِينِ أَيْ فِي পরিণতি আর ; হরফটি তাখফীফ অর্থাৎ তাশদীদ বাতিরেকে লঘু আকারে [باب كركر হতে গঠিত ক্রিয়ারূপ] قَوْلِهِمْ أُمَنَّا . পঠিত হলে এর মর্ম হবে ঈমান এনেছে বলে তাদের মিথ্যা ভাষণের দরুন 🗆
- ত্ত লোকদেরকে আশান্ত সৃষ্টি করো না পৃথিবীতে, সত্য প্রত্যাখ্যান এবং ঈমান হতে লোকজনকে বাধা প্রদানের মাধ্যমে তারা বলে, আমরা তো সংশোধনবাদী মাত্র। আমরা যে কাজ করছি সেটা বিশৃঙ্খলা নয়। আল্লাহ তা আলা তাদের প্রতিবাদ করে ইরশাদ করেন।
- তারাই সতকীবাচক অব্যয়: তারাই এ। শব্দি সতকীবাচক অব্যয়: তারাই আশান্তি সৃষ্টিকারী, কিন্তু তারা তা বুরে না।

#### তাহকীক ও তারকীব

الله كَانَ مُعَنَّمُ مَا مَهُمُ لَكُ مُرَفَّ مُعَنَّمُ اللهُ الْمُؤَلِّمِ المَامَةِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال مَعْمَةِ عَنْهُ مَا مَعَهُ مَعْمُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ إِلَيْهُ الْمُؤَلِّمِ اللهِ اللهُ الل عَرُض २८२ کَهُ (ব্যাধি) শরীরের অস্বাভাবিক ও অসামঞ্জস্য অবস্থা ا مَرَض (রূপকার্থে) আত্মিক বদ অভ্যাসগুলোকেও বলে । এ স্থানে এটাই উদ্দেশ্য ।

مَرَض এর ব্যাখ্যায় এ দুটি শব্দ উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে مَرَض (র.) عَوْلُهُ شُكُّ وَنِفَاقَ দ্বারা রহানী ব্যাধি উদ্দেশ্য।

وَالْ وَالْ الْمُوَالِّ الْمُوالِّ الْمُوَالِّ الْمُوالِّ الْمُوالِي الْمُوالِّ الْمُوالِّ الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُوالِي الْمُولِي الْمُلِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُل

رَادُ - طَعَيْلُ - طَعَيْلُ - طَعَ عَدَابِ - طَالَقَ الْمَالِعَ الْمُلْمِعُ مُعُمَّلُهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَمَّلُهُ الْمُعَمَّلُهُ الْمُعَمَّلُهُ الْمُعَمَّلُهُ الْمُعَمَّلُهُ اللهُ الله

بالتَشْدِيْدِ : অর্থাৎ بَكْذِبُونَ -এর মধ্যে কুটি কেরাত রয়েছে একটি হলো তাশদীদসহ অপরটি তাশদীদ ছাড়া। প্রথম করাতটি [তাশদীদসহ ) بَكْذِبُثِ اللّهِ (এর এটি بَكْذِبْثِ মিথ্যা প্রতিপন্ন করা) থেকে এই সূরতে এটি مُتَعَبِّر হরে এজনা মুফাসরি (র) وَكُنْبِي اللّهِ ( উল্লেখ্য করে তার মাফউলের দিকে ইঙ্গিত করেছেন

وَوَالْتُغُوِّيُونَ : এটি ইমাম আদেম এবং বিদাঈ (র.)-এর কেরাত। এ সূরতে অর্থ হতে তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক। শান্তি এ করেণে যে, তারা মিথ্যা বলে।

اُمَنًا بِاللَّهِ अर्था وَ اَمْ فَا بِاللَّهِ अर्था اللَّهِ -এর কেরাত অনুযায়ী আয়াতের অর্থ হবে তারা নিজেদের বক্তব্য اُمَنًا بِاللَّهِ الْمَنَّا بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُو

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَبْدِي الْنَاسِ.

َ عَوْلُهُ اَلَّتَعُونُقُ - مِابِ تَفْعِبُل : فَوْلُهُ اَلَّتَعُونُقُ - مِابِ تَفْعِبُل : فَوْلُهُ اَلَتَعُونُق مَا عَوْدُقُ الْعُبُرِ عَنَ الْإِنْمَانَ - مَا الْعُبُرِ عَنَ الْإِنْمَانَ - का अधिक अभाग (शिक कितिस ताथा) وَعُونُقُ الْعُبُرِ عَنَ الْإِنْمَانَ - वार्ष क्यां का अधिक अभाग (शिक कितिस ताथा)

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

عَذَابُ اَلَيْمُ مُوْلَمُ - ব্যথা অনুভব করা। اَلَيْمُ مُوْلَمُ عَذَابُ اَلَيْمُ مُوْلَمُ عَذَابُ اَلَيْمُ مُوْلَمُ عَذَابُ الَيْمُ مُوْلِمُ عَذَاب - এর সিফত হিসেবে اَلَيْمُ مُوْلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَذَاب عَذَاب عَذَاب أَسُوْمُ اللهُ اللهُ عَذَاب عَذَاب عَذَاب عَذَاب أَسُوْمُ مَا اللهُ عَذَاب عَذَاب عَذَاب أَسُوْمُ مَا اللهُ عَذَاب عَذَاب أَسُوْمُ مَا اللهُ عَذَاب عَذَاب اللهُ عَذَاب عَذَاب اللهُ اللهُ اللهُ عَذَاب اللهُ عَذَاب اللهُ عَذَاب اللهُ عَذَاب اللهُ عَذَاب اللهُ عَذَاب اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

উত্তর: এ সংশয় নিরসনকল্পেই বিজ্ঞ মুফাসসির (র়) مُؤْرِّ শব্দটি বৃদ্ধি করে বুঝিয়ে দিয়েছেন যে, মূলত শব্দটি إلْكُ إِلَا वार्या দেওয়া] থেকেই কিন্তু মোবালাগা স্বরূপ এখানে أَرْبُ वार्यात করা হয়েছে। অর্থাৎ এমন কঠিন শান্তি, যার প্রচণ্ডতার কারণে স্বয়ং আজাবও কন্তু অনুভব করে।

স্বয়ং আজাবও কষ্ট অনুভব করে। وَ وَجَهُ الْمُبَالَغَةِ اَنَّ اِفَادَةَ الْأَلَمِ بَلَغَ الْغَايَةَ حَتَّى سَرَى مِنَ الْمُعَذَّبِ إِلَى الْعَدَ بِ لَمُنْعَبِّذِ مَ حَالَى الْعَدَ بِ الْمُعَدِّذِ مَ حَالَى الْعَالَةَ الْعَالَةَ عَلَى سَرَى مِنَ الْمُعَذَّبِ إِلَى الْعَدَ بِ الْمُعَالِمَةِ مَا الْعَالَةِ مَا الْعَالَةِ عَلَى الْعَلَا بِ الْعَالَةِ عَلَى الْعَلَا بِ الْعَالَةِ عَلَى الْعَلَا بِ الْعَلَا بِ الْعَلَا بِ الْعَلَا الْعَالَةَ الْعَالِمَ الْعَلَا الْعَلَالِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ ফায়দা : পূর্বে ৭নং আয়াতে কাফেরদের ব্যাপারে যে আজাবের সংবাদ দেওয়া হয়েছে, তার সিফত غَظِيْم ব্যবহার করা হয়েছে। আর এখানে মুনাফিকদের যে আজাবের ধমকি দেওয়া হচ্ছে, তার সিফত اَلِيْم ব্যবহার করা হয়েছে। আর বেদনাদায়ক শাস্তি। যেন তার মাঝে শাস্তির দিকটা অধিক। এর কারণ এই যে, যারা মুনাফিক, তারাও কাফের। কিন্তু তাদের অপরাধ অনেক জঘন্য ও সাংঘাতিক। কেননা তারা কুফরির পাশাপাশি ধোঁকা, প্রতারণা ও ঠাট্টা-বিদ্রূপ করেছে। আল্লাহ তা'আলা মুনাফিকদের পরিণতি সম্পর্কে আগাম সংবাদ দিয়ে বলেছেন : إِنَّ الْمُنَافِقِيْنَ فِي الدُّرِكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ تَا صَافِقَةِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِ নিশ্চয় মুনাফিকরা জাহান্নামের নিম্নতর স্তরে থাকবে। –[সূরা নিসা : ১৪৫]

বাস্তবের বিপরীত কথাকে کذِّب বলে এবং কারো কারো দৃষ্টিতে বিশ্বাসের বিপরীত, আর কারো কারো দৃষ্টিতে বিশ্বাস ও বাস্তবের বিপরীত উভয়টি (کَذْب) মিথ্যার জন্য শর্ত। এমনিভাবে এর বিপরীত صِدْق -এর মধ্যেও তিনটি ব্যাখ্যা হবে। कुञ्जी বায়যাবী (র.) ও আল্লামা যমখ্শারী (র.) ব্যাখ্যা করেছেন যে, এর দ্বারা (كذْب) মিথ্যা ব্যাপকভাবে ও সাধারণভাবে হারাম হওয়া বুঝা গেল । কিন্তু বিশুদ্ধ কথা হচ্ছে এটা যে, (کِذْب) মিথ্যার বিভিন্ন পদ্ধতি রয়েছে, কোনোটি হারাম, কোনোটি মাক্রহ, কোনোটি মুবাহ। কোনোটি মনদূব, কোনোটি ওয়াজিব, ব্যবহারের স্থান বিশেষে পার্থক্য হবে। <mark>ফেমনটি ফেকহর</mark> কিতাবে বর্ণিত হয়েছে।

कर्त्तरहन الله । वेवश यि بالتَّخْفِيْفِ वेवश यि بالتَّخْفِيْفِ हैंश. जित हूनाही प्रकातताम थिरक । وَ نَبِيَّ اللهِ ا عَوْلُهُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُوْنَ : এখানে بَارِيَّهُ وَعَمَاكَ أَنُوا يَكْذِبُوْنَ : عَوْلُهُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُوْنَ এজন্য যে, তারা মিথ্যা কথা বলত। এখানে মিথ্যা বলা ক্রিয়া পদের দ্বারা ইসলাম গ্রহণের নাবি অর্থাৎ মহান আল্লাহ ও আখিরাতের প্রতি তাদের ঈমানের মিথ্যা দাবির প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। অর্থাৎ মর্মন্তুদ শাস্তি বাস্তবিক পক্ষে তাদের কপ্টতার জন্য: সাধারণভাবে মিথ্যা বলার জন্য নয় । –[তাফসীরে উসমানী পু. ৪, টীকা. ৮]

يَوْلُهُ وَإِذَا قِيْلُ لَهُمْ : মুনাফিকদের কতিপয় গহিঁত স্বভাব ও কর্মের কথা তুলে ধরা হলে وَوْلَهُ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ হয়েছে। এখনি দ্বিতীয় স্বভাবটি উল্লেখ করা হয়েছে। তা হলো নিজেরা সন্ত্রাসী হওয়া স**ত্তেও অপরকে সন্ত্রাসী বলে আখ্যা দেওয়া**। মাজহুলের সীগাহ। অর্থাৎ যখন তাদেরকে বলা হয়, এখন কং হলো قَائِل : قَائِل لَهُمْ بِيالُ لَهُمْ তিনটি সম্ভাবনা রয়েছে 🛘 ১. আল্লাহ তা আলা ২. রাসূল🏬 ৩. কতিপয় মুমিন 🔻

كُوْلُمُ لِهُوُلًا: মুফাসসির (র.) এ ইবারত দ্বারা এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে. এ আয়াতের মেসদাক ঐ সকল মুনাফিক, যারা পূর্বের আয়াতের মেসদাক ছিল এবং لَهُمْ -এর জমিতে মুন্তাসিল, তাদের দিকে ফিরেছে।

خُرُوجُ النَّبِسَى عَن الْإِعْتِدَالِ (صَاوِى) خُرُوجُ الشَّىْ عَنِ الْحَالَةِ اللَّاتِقَةِ - वर्ष فَسَاد : قَوْلُهُ لَا تُفْسِدُوا فِي الْاَرْضِ ضايع عَن الْإِعْتِدَالِ (صَاوِي) خُرُوجُ الشَّنْ عَنِ الْحَالَةِ اللَّاتِقَةِ व्याहिक एन तरक रय विम्ध्यना र्थरक वांत्र कहा राष्ट्र वा द्वाता उपलम् क्रकि उ वर्णात क्रियान विरुद्ध (جَمَلٍ) প্রতিবন্ধক হওয়া। কেননা কুফর এবং নাফরমানির কারণে জমিনে বিশৃঙ্খলা ও অশান্তি ছড়ায়। পক্ষান্তরে ঈমান ও আল্লাহর আনুগত্য দ্বারা শান্তি-নিরাপত্তা ও স্বস্তি বিস্তার করে। এমনিভাবে মু'ম্রিনদের গোপন খবরা-খবর কাফেরদের নিকট প্রকাশ করে দেয় এবং তাদেরকে মুসলমানদের বিরুদ্ধে উত্তেজিত করাও يُكَاد -এর অন্তর্ভুক্ত।

আল্লামা সুলাইমান জামাল (র.) বলেন-

وَالْمَرَادُ بِسَا نُهُوْا عَنْهُ مَا يُؤَدِّيْ إِلَى ذَٰلِكَ مِنْ إِفْشَاءِ اَسْرَارِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِلَى الْكُفَّارِ وَإِغْرَائِهِمْ عَلَيْهِمْ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ مِنْ أَفْسَكَ بِيَدِكَ وَلا تُلْقِ نَفْسَكَ فِي النَّارِ (جَمَل صِ٢٤ جِ١) .

মুনাফিকরা কয়েকভাবে বিশৃঙখলা সৃষ্টি করত। তনাধ্যে হতে দুটি পদ্ধতির কথা মুসান্নিফ (র.) وَالتَّعْوِيْقِ উল্লেখ করেছেন।

- ১. কুফর: মুনাফিকদের কুফর ছিল বড় ধরনের বিশৃঙ্খলা। কুফরীর কারণে তারা কাফেরদেরকে মুসলমানদের বিরুদ্ধে উত্তেজিত করত এবং কাফেরদের কাছে মুসলমানদের খবরা-খবর ফাঁস করে দিত। কাফেরদের আপত্তিসমূহ মুসলমানদের সামনে উল্লেখ করত, যাতে তাদের ঈমানে দুর্বলতা আসে।
- ২. ঈমানের পথে অন্তরায় হওয়া : অর্থাৎ মুনাফিকরা অন্যদেরকে ঈমান গ্রহণ থেকে বারণ করত। যা বিশৃঙ্খলার কারণ ছিল। কেননা কুফরের কারণে বিশ্বের শৃঙ্খলায় বিঘু ঘটে। এ ছাড়াও মুনাফিকী বা দ্বিমুখী স্বভাব দীনি এবং দুনিয়াবী সকল ক্ষেত্রেই বিশৃংখলার কারণ।

ে প্রত্যেক যুগের ধর্মবিদ্বেষী ও মুন্যফিকদের চরিত্রই হালা নিজের বিশৃঙ্খলা ও يُولُه قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ অশান্তিমূলক কর্মকাও করেও শান্তি ও উন্নতির দাবি করা। তারা যেন মদের কোতলে শরবতের লোকে নিতে চত । মদীনার মুনাফিকদের অবস্থা তাই ছিল। যখন তাদেরকে কেউ বলত, মুনাফেকি করে জমিনে বিশুঞ্জল করে না, তথন তারা অকুষ্ঠভাবে জবাব দিত- انَّمَا نَحُن مُصَلِحُونَ وَلَكِنْ لا يَشْعُرُونَ صَالِحُونَ عَلَيْهُمْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لا يَشْعُرُونَ علام اللهَ اللهُ الله একমাত্র বিশৃঙ্খলাকারী; কিন্তু তাদের অনুভূতি নেই যে, তারাই বিশৃঙ্খলাকারী। তাদের বিবেক বুদ্ধি এ পরিমাণ লোপ পেয়েছে যে, তারা বিশৃঙ্খলাকে শৃঙ্খলা এবং অশান্তিকে শান্তি মনে করছে। যেমন কুরআনের অন্যত্র এসেছে-

اَفَمَن زَيِن لَهُ سُوءَ عَمْلِهِ فَرَاهُ حَسَنًا (فَاطِر: ٨)

এর কারণ এই ছিল যে, কিছু বিষয় তো এমন রয়েছে যেগুলোকে প্রত্যেক মানুষ-ই মনে করে যে, এগুলো ফিতনা ও ফ্যাসাদ। যেমন, হত্যা রাহাজানী, চুরি, ডাকাতি, জুলুম, অন্যায়, ধোঁকা, প্রতারণা ইত্যাদি। প্রত্যেক বুদ্ধিমান ব্যক্তি বলতেই এগুলোকে খারাপ ও ফেতনা ফ্যাসাদ মনে করে। প্রত্যেক ভদ্র মানুষ এণ্ডলো থেকে বিরত থাকার চেষ্টা করে। আর কিছু বিষয় এমন রয়েছে, যেগুলো বাহ্যিক দৃষ্টিতে ফেতনা ফ্যাসাদ নয়: কিন্তু সেগুলোর কারণে মানুষের আখলাক চরিত্র বিন**ষ্ট হয়ে যায়**। <mark>যার</mark> ফলে সব রকমের ফেতনা ফ্যাসাদের দার উনাক্ত হয়ে যায়। মুনাফিকদের অবস্থা অনুরূপ ছিল। তারা চুরি-ডাকাতি, অন্যায়-অবিচারসহ অন্যান্য খারাপ কাজ থেকে বিরত থাকত এবং সেগুলোকে দৃষণীয় মনে করত। তাইতো তারা বেশ জোর দিয়েই নিজেদের বিশৃঙ্খলাকারী হওয়াকে অস্বীকার করেছে। বস্তত যখন মানুষ চরিত্রগত বিপর্যয়ের **শিকার হয়, তখন নিজের** মনুষ্যবোধকে হারিয়ে ফেলে। -[জামালাইন খ. ১, পু. ৫৬]

प्राता जाकी प्रता कि के المُعْدَد السَّمِيَّة १ अना कि कता जारात के काणि إنَّمَا الْمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ করেছে। আল্লাহ তা'আলাও তাদের জবাবে এমন خَنْتُ ব্যবহার করেছেন, যা চারটি তাকিদ সম্বলিত। আর তা হলো–

اللهِ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ ١. اللهُ جَرْفُ التَّنْسِنِيهِ . ٢. إِنَّ حَرْفُ الْمُشَبِّهِ بِالْفِعلِ . ٣. هُمْ ضَمِيْرُ الْفَصْلِ . ٤. تَعْرِيْفُ الْخَبَرِ بِالْالِفِ وَاللَّامِ . ١. اللهُ عَرْفُ الْخَبَرِ بِالْالِفِ وَاللَّامِ .

لِلتَّنْبِيهِ : أَيْ تَنْبِيهُ الْمُخَاطَبِ لِلْحُكِمِ الَّذِي يُلْقَى بَعْدَهَا

إَلاَ حَرِفُ تَنْبِينِهِ وَاسْتِفْتَاجَ وَلَيْسَتْ مُرَكِّبَةً مِنْ هَمَزةِ الْإِسْتِفْهَا ِهِ وَلَا الشَّائِحة بَلْ هِي بَسِيطَةً؛ وَلَكِنَّهَا لَفْظُ مُشْتَرَكُ بَيْنَ التَّنْبِيْهِ وَالْاسْتِفْتَاجِ فَتَدْخُلُ عَلَى الْجُمْلَةِ السَّبِيَّةَ كَانَتْ أَوْ فِعَلِيَّةً "جَمَلَ بِحُوالَةِ السَّمِيْنَ) أَى بِانَّهُمْ مُفْسِدُونَ أَوْ بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالِى يَطِّلِعُ نَبِيَهُ عَلَى فَسَادِهِمْ (جَمَل) : بِذَٰلِكَ

উল্লেখ করে এদিকে ইপিত করেছেন اَنْكُوبِي ﴿ يَوْلُهُ ٱصْحَابُ النَّبِي عَلَيْهُ اَصْحَابُ النَّبِيِّي عَلَيْهِ যে, النَّاسُ -এর মাঝে الَفِ - لاَمْ الْفِ - لاَمْ الْفَاسُ -এর মাঝে الْفِ - لاَمْ الْفَاسُ -এর মাঝে الْفَاسُ । আর তার দ্বারা উদ্দেশ্য হলো রাসূল হলে। বাসূল তার করাম (রা.)। এতে মুনাফিকদের বুদ্ধিমন্তার বাতিল দাবির জবাব দেওয়া হরিছে। আয়াতে চারটি তাকিদ ব্যবহার করে মুনাফিকদের নির্বৃদ্ধিতার কথা জোরালোভাবে বর্ণনা করা হয়েছে যে, এরা এ পরিমাণ বেকুব যে, নিজেদের লাভ ক্ষতিও পরখ করতে পারে না।

মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরাম (রা.) -কে কোন দৃষ্টিতে আহমক বলত? : মুনাফিকরা সাহাবায়ে কেরামকে নির্বোধ মনে করার কারণ হলো কেবল ইসলামের খাতিরে গোটা দেশের মানুষকে দুশমন বানানো তাদের দৃষ্টিতে নিতা<mark>ন্তই বোকামির কাজ</mark> ছিল। তারা বুদ্ধিমন্তা বলতে মনে করতো হক– বাতিলের আলোচনা না করা এবং শুধু নিজের স্বার্থের প্রতি লক্ষ্য রাখা।

। ত্রটা ছিলো যুগের পাক্কা ও সাচ্চা মুসলমানদের প্রতি, রাস্লের সাহাবীদের প্রতি কটাক্ষ وَغُولُهُ أَنُوْمِنُ كَمَا أَمَنَ السُّفَهَا وُ এই রীতি আজো বহাল আছে। প্রগতিবাদী ও নব্যপন্থিদের দরবার থেকৈ স্থবির, প্রতিক্রিয়াশীল, সেকেলে চিন্তাধারা, মৌলবাদী ইত্যাদি কত কিসিমের কিতাবই না বিতরণ করা হয় নিবেদিতপ্রাণ খাঁটি ঈমানদারদের প্রতি। --[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পু. ৪৫] তাই وَلْكِنْ لاّ يَعْلَمُونَ –এর তাফসীর। যেহেতু আল্লাহ তা'আলা মুনাফিকদের সম্পর্কে বলেছেন– شُفَهَاء এটি : اَلْجُتَّهَالُ

মুফাসসির (র.) এখানে السُفَهَا वाता أَلْجُهَا وَالْعَالَ -এর তাফসীর করেছেন।

فُسِّرَ السَّفُهُ بِالْجُهلِ أَخْذًا مِنْ مُقَابَلَتِهِ بِالْعِلْمِ وَفُسِّرَ غَيْرُهُ بِنَقْصِ الْعَقْلِ لِأَنَّ السَّفَهَ خِفَّةً وَسَخَافَةٌ رَأْيٍ يَقْتَضِينُهُمَا نُقْصَانَ الْعَقْلِ وَالْحِلْمِ يُقَابِلُهُ . (جَمَل : ٢٩١)

এর বহুবচন। ﴿ السَّفَهَا -এর বহুবচন। ﴿ السَّفَهَا -এর অর্থ বুদ্ধি স্বল্প হওয়া।

قَالُ ابْنُ جَرِيْرٍ السَّفِيْهُ الْجَاهِلُ ضَعِيْفُ الرَّأَي قَلِيْلُ الْمَعْرِفَةِ जिर्शा९ سَفِيْهُ الْجَاهِلُ ضَعِيْفُ الرَّأَي قَلِيْلُ الْمَعْرِفَةِ जिर्शा९ سَفِيْهُ वना दश त्न निर्ताधरक, त्य निर्कात जालाभन भूता माठाश वुवराठ जक्त ।

وَانْكَارِيُ اَنْفَعَلُ كَفِعْلِهُمْ । ﴿ وَهُمَا اِنْكَارِيُ এর দারা এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, اَنْغُعُلُ كَفِعْلَهُمْ اللهُ الْعُفْلُ كَفِعْلَهُمْ । হিসেবে ব্যবহৃত। وَمُولُدُ وَلْكُونُ لاَ يَعْلَمُونَ : তাদের বোকামি আর নির্দ্ধিতা লক্ষণীয়। আগে তো অরাজকতাকে সংশোধন বলেছিল এবার নির্দ্ধিতার পরাকাষ্ঠা দেখাল আকল ও বুদ্ধিমত্তাকে বুদ্ধিহীনতা আখ্যা দিয়ে।

ফারদা : এখানে একটি ইশকাল হয় যে, পূর্বের আয়াতে يَعْلُمُونَ বলা হয়েছে এবং এখানে يَعْلُمُونَ দ্বি হলো কেনং জবাব : এ আয়াতে عَمْمَ عِلْمُ वा নির্বুদ্ধিতার আলোচনা হয়েছে আর مَنْاهُتُ वा নির্বুদ্ধতা عَمْمَ عِلْمُ عَلْمُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَال

আল্লামা সুলাইমান জামাল (র.) বলেন-

عُبِرَ هِنَا بِنَفْيِ الْعِلْمِ، وَ ثُمَّ بِنَفِي الشَّعُورِ، فِأَنَّ الْمُسْتِ لَهُمْ هُنَاكَ هُوَ الْإِفْسَادُ وَهُوَ مِمَّا يُدْرَكُ بِالْحُواسِ مُبَالَغَةً فِي تَجْهِيلِهِمْ وَهُو مِنَ الْمَحْسُوبَ الَّتِي قَدْ تَبَتَ لِلْبَهَانِمِ مَنْفِي عَنْهُمْ مَا يُدْرَكُ بِالْحُواسِ مُبَالَغَةً فِي تَجْهِيلِهِمْ وَهُو أَنَّ الشَّعُورَ الَّذِي قَدْ تَبَتَ لِلْبَهَانِمِ مَنْفِي عَنْهُمْ وَالْمُشْيِتُ هِنَا هُو السَّفْهُ وَالْمَصَدُرُ بِهِ هُو الْأَمْرِ بِالْإِنْمَانَ وَ ذَٰلِكَ مَمَّا يَحْتَاجُ إِلَى الْمَامُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ وَ ذَٰلِكَ مِمَّا يَحْتَاجُ إِلَى الْعِلْمِ عَنْهُمُ الْمَامُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ وَ الْإِنْمَانُ وَالتَّصْدِيْقِ وَلَمْ يَقَعْ مِنْهُمُ الْمَأْمُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ فَالْمَانُ وَلَا يَعْفَى الْعِلْمِ عَنْهُمْ الْمَأْمُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ وَالتَّصْدِيْقِ وَلَمْ يَقَعْ مِنْهُمُ الْمَأْمُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ وَالتَّصِدِيْقِ وَلَمْ يَقَعْ مِنْهُمُ الْمَأْمُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ وَالتَّصِدِيْقِ وَلَمْ يَقَعْ مِنْهُمُ الْمَأْمُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ وَالتَّصْدِيْقِ وَلَمْ يَقَعْ مِنْهُمُ الْمَأْمُورُ بِهِ وَهُو الْإِنْمَانُ فَالْمَانُ لَا لَيْكُولُ لَنْهُ لَعَلَى الْعِلْمِ عَنْهُمُ الْمَامُ وَلَا يَعْلَى الْمُعْلِي وَلَى الْمُعْلِي وَلَا لَعْلَى الْمُعْلِي وَلَى الْمِلْمِ عَنْهُمُ الْمَامُ وَلَا يَعْلِمُ وَالْمُ لَالِمُ الْمُؤْلِقُ لَى الْمُعْلِي وَلَا لَا عِلْمَ عَنْهُمْ الْمَالُولُولُ الْمُعْلِي عَلَى السَّعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي وَالْمُ لِي الْمُعْلِي عَلَيْهِا مِعْلَى الْمُعْلِي الْمِلْمِ الْمُعْلِي وَالْمُ الْمِلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمِلْمُ الْمُؤْمِلِي الْمُعْلِي مِنْ الْمُعْلِي الْمِلْمُ الْمُ الْمُعْلِي الْمُلْمُ الْمُؤْمِ الْمُولِمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ وَلَمْ الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُلْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمِنْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُلِمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ

থুনি : ﴿ وَلِكَ অর্থাৎ مُشَارُ إِلَيْهُ عِنْهُا ، ﴿ وَلِكَ عِنْهُمْ مُنْفَهَا ، ﴿ وَلِكَ

ফায়দা : মুনাফিকরদেরকে দুভাবে নসিহত করা হয়েছে-

كُمْرُ بِالْمَعْرُونِ ١. अक्षि । তा राला ঈमान श्र पाउरा पाउराव अमान ।

२. عَنَ الْمُنْكَرِ পদ্ধতিতে। তা হলো-বিশৃঙ্খলা না করা।

সাহাবায়ে কেইসম (রা.) সত্যের মাপকাঠি: ১৩ নং আয়াতে তথা أَمَنُ النَّاسُ -এর মাঝে সঠিক ঈমানের একটি মাপকাঠি দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ সাহাবায়ে কেরামের মতো ঈমান আন। এতে জানা গেল, সাহাবায়ে কেরামের ঈমান অন্যদের জন্য একটি মাপকাঠি। সঠিক এবং অসঠিক ঈমানকে যাচাই করার এক কষ্টিপাথর। বর্তমান যুগের মুনাফিকরা তো এ প্রোপাগাণ্ডা চালাচ্ছে যে. [নাউয়বিল্লাহ] সাহাবায়ে কেরাম ঈমানের সম্পদ থেকে মাহরুম ছিলেন। এটা শিয়াদের আকীদা।

সন্ত্রাস সৃষ্টিকারী কে? : কু-জন্মা ব্যক্তি দ্বারা সর্বদা সন্ত্রাস হওয়াই সম্ভাব্য; কিন্তু যদি হিতাকাজ্জী লোক আবেগে বাধ্য হয়ে এ কু-জন্মা লোকদের মঙ্গলের চিন্তা করে তাদেরকে বুঝায় যে, তোমাদের এ অসৎ কার্যাবলির কারণে জমিনে অশান্তি ও সন্ত্রাস বিস্তার হচ্ছে। তাই তোমরা ফিরে এসো! তখন এরা চূড়ান্ত বোকামি ও নির্বৃদ্ধিতার কারণে নিজেদের দোষগুলোকে গুণ হিসেবে প্রকাশ করে বড় জোরে শোরে উত্তর দেয় যে, আমাদের কাজ তো গুধু সংশোধন করা; সন্ত্রাস নয়। এ জেহলে মুরাক্কাব ও ধ্বংসের অপেক্ষাকারীর কি চিকিৎসা? যে, অজ্ঞতাকে জ্ঞান, সন্ত্রাসকে সংশোধন, তিক্তকে মিষ্টি এবং কালোকে সাদা বুঝতেছে।

شعر : برکس که نداند وبداند که بداند ـ در جهل مرکب ابد الدبر بماند

অর্থ : যে ব্যক্তি স্বয়ং অজ্ঞ এবং নিজকে মনে করে যে সে পণ্ডিত, সে অজ্ঞতা চিরকাল মিশ্রিতাবস্থায় থেকে যাবে। এ চিকিৎসাহীন রোগ থেকে বাঁচার ও বের হওয়ার কোনো ব্যবস্থা নেই।

#### অনুবাদ :

- كَقِيْرًا कि शिष्ट كَتُوا कि कि धेर के के के के के के के के के कि शिष्ट وإذا لَعَدوا أَصْلُهُ لَقَدُوا حُذفَت
- مُهُونَ . يَتُردُدُونَ تُحَيِّرًا حَالًا
- ١٦. أولَيْكَ الَّذِيثُنَ اشْتُرُوا النَّكُلُكُ بالْهُدِي ـ إِسْتُبْدَلُوهَا بِهِ فَكَمَا رَبِحُتْ تُجَارَتُهُمْ أَى مَا رَبِحُوا فِيهَا بَلْ خَمِسُوا لِمُصِيرِهِمُ إِلَى النَّارِ الْمُؤَيِّدَةِ عَلَيْهِمْ -وَمَا كَانُوا مُهْتَدِيْنَ فِيمًا فَعَلُوا .

- ব্রুপে ছিল। ८ -এর মাঝে পেশ উচ্চারণে কঠিন বিধায় তাকে বিদূরিত করে দেওয়া হয়, অতঃপর ্য, সাকিনের সাথে তার একত্র হওয়ায় দুই সাকিন একসঙ্গে উচ্চারণ হয় না বলে তাকেও বিলুপ্ত করে দেওয়া হয়েছে। বিশ্বাসীগণের সাথে, তখন বলে 'আমরা বিশ্বাস স্থাপন করেছি' আর যখন পৃথক হয় বিশ্বাসীগণ হতে এবং প্রত্যাবর্তন করে <u>তাদের শয়তানের নিকট</u> অর্থাৎ তাদের দলপতিগণের নিকট তখন বলে. 'আমরা তোমাদের সাথেই রয়েছি ধর্ম বিশ্বাসে। তাদের সাথে আমরা শুধু ঠাট্টা-তামাশা করছি বাহ্যত ঈমানের কথা প্রকাশ করে।
- ১৫. আল্লাহ তাদের পরিহাস করেন অর্থাৎ তিনি তাদের এই তামাশার শাস্তি দান করবেন আর তাদেরকে তাদের অবাধ্যতায় অর্থাৎ কৃফরি করে সীমালজ্ঞন করার মধ্যে অবকাশ ঢিল দিয়ে রেখেছেন আর তারা বিভ্রান্ত হয়ে ্ ঘুরছে অর্থাৎ হতবুদ্ধি হয়ে ঘুরে বেড়াছে। ప్రేహహహ [তারা বিভ্রান্ত হয়ে ঘুরে বেড়াচ্ছে] এই বাক্যটি ১৯৯ বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ।
- ১৬. তারাই সৎ পথের বিনিময়ে ভ্রান্ত পথ ক্রয় করেছে। অর্থাৎ হেদায়েতকে শুমরাহী দ্বারা পরিবর্তিত করে নিয়েছে সুতরাং তাদের এই ব্যবসা লাভজনক হয়নি অর্থাৎ এতে তারা লাভবান হয়নি: বরং ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে। কারণ তার দরুন তারা সদা-সর্বদার জন্য জাহান্নামে নিপতিত হতে যাচ্ছে এবং তারা সৎ পথেও <u>পরিচালিত নয়</u> তাদের এই কর্মে।

### তাহকীক ও তরকীব

কঠিনের কারণে مَكْسُور এর পূর্বে يَاى مَضْمُوم ,ছিল لَقِيْبُوا হয়েছে আসলে يَعْلِيْل এর মধ্য بَقُولُهُ لَقُوا र्यक करत निरस्रष्ट, كُنُوا , रास्र्रें करत करत निरस्रष्ट سَاكِن पूरि وَاو , विवर كِنَا ، रयक करत निरस्रष्ट وَسُمَّه قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ अया, أَخَلُوا إِلَى شَيَاطِيْنِهِمْ अया, مَا عَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ अ्त्रना नर्ड إَذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِيْنِهِمْ यूबाकाम अथवा اللَّهُ अं के اللَّهُ वमन किश्वा जिकिम, उख्य मिल काख्यात ने اللَّهُ اللَّهُ अ्वाकाम अथवा اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ अ्वाकाम अथवा اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ अवाकाम अथवा اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال এর - فِنْي طُغْبَانِهِمْ , জুমলা খবর, মা'তৃফ 'আলাইহি وَاو আতেফাহ يَسْتَهُ হাল। يُعْبُمُونُ ,হাল।

**ার্ড জনানাই**ন [১ম খণ্ড] ১৪

- مُعْدَد و طُغْيَان و - مُعْد و طُغْيَان و صُعْد و طُغْيَان - طُغْيَان و صُعْد و طُغْيَان

: এ ব্যাপারে ভাষাবিদগণের দুটি মন্তব্য, একটি হচ্ছে غَيْعَال - شَيْطَان -এর ওজনে, অর্থ بُعُدُ অর্থাৎ ن আসল অক্ষর। দ্বিতীয়টি হচ্ছে যে ن অতিরিক্ত باطل অর্থ باطل (আকেজো-অসত্য) এ নামে নামকরণের কারণ স্প্রত্বে দৃষ্টিতে সে হচ্ছে আবূল জিন [জিন জাতির পিতা]

عَنْدُ وَ عَنْدُ وَ عَنْدُ وَ عَنْدُ وَ الْمَارِقِ الْمَادِ وَ عَنْدُ وَ عَنْدُ وَ عَنْدُ وَ الْمَادِ وَ الْمَدُونُ وَ الْمَادِقُ الْمَادِقُ الْمَادِقُ الْمَادِقُ الْمَادِقُ الْمَادِقُ الْمُعَلِّمُ وَ الْمُعْلِمُ وَ النَّاسُ عَلَيْهَا ﴾ والمُعْلِمُ والمُعِلِمُ والمُعْلِمُ والمُعِ

اسْتِبْدَال عامَ مَا مَرْسُبِحُتْ تَجَارَت كَا وَاسْتِعَارَهُ تَرْشُبِحُيّهُ - هُمَارِحَتْ تَجَارَتُهُمْ بِهُا पूर्गाव्तिर - هُمَا هُمَا هُمَا مُعَالِمُ بَعُنُوا ( तत देशि करतिष्ठ । पूर्गाप्तित कालाल (त.) اَنْ نَمَا رَبِحُوْ وَهُمُ اللّهُ السَّنَادُ مِعَامُ مَا مُعَالِمُ مَعَالِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ الل اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وَامْدَدْنَا بِاَمْوَالِ وَبَنِيْنَ وَامْدَدْنَاهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَلَحْمِ (اَلْطُورُ: ٢١) . أَنْ يُعِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلَاثَةِ اٰلَافٍ (اٰلِ عِمْرَان: ١٢٤) وَامْدُدْنَا بِاَمْوَالِ وَبَنِيْنَ وَالْمَعْرَانَ : الطُّغْيَانُ وَالْعَيْمَانَ وَالْعَيْمَانَ عَلَى عَلَيْهُ وَاللّهِ عَلَى الطُّغْيَانُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ وَاللّهِ عَلَى الطُّغْيَانُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمَى عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَيَعْمَ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَل عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَل

اَلطُّغْیَانُ مَصْدَرٌ طَغْی یَطْغی طُغْیَانًا وَطِغْیَانًا بِکَسْرِ الطَّاءِ وَضَیِّهَا وَلاَمَطْغٰی قِیْل یَاءٌ وَقِیْلَ وَاوُ (س ف) عَنْهًا (مُضَارع جَمْع مُذَكُر غَانِب) : «یَعْمَهُون» (س ف) عَنْهًا (مُضَارع جَمْع مُذَكُر غَانِب) : «یَعْمَهُون» अाखा ना পেয়ে অন্ধের মতো ছোটাছুটি করাকে।

আল্লামা কুরতুবী লিখেন- إلْعَيْنِ وَالْعَمْهُ فِي الْعَيْنِ وَالْعَمْهُ فِي الْعَلْبِ আল্লামা সুলাইমান জামাল (র.) লিংখন-

وَالْعَمْهُ نَتْرَدُدُ وَاسْتَعْبُرُ وَهُوَ قَرِيبٌ مِنَ الْعَمْيِ وَإِلَّا انَّ بَيْنَهُمَا عَمُومًا وَخَصُوصًا، لِأَنَّ الْعَمْيَ يَظْلُقُ عَلَى ذَهَابٍ صُوْءِ الْعَبْنِ وَعَنَى الْخَطْرِ فِي الْرَأْيِ. وَالْعَمْهُ لَا يَضْلُقُ إِلَّا عَلَى الْخَطْرِ فِي الرَّأْيِ.

مَفَعُولَ لَهُ किश्ता حَالَ مُؤَكَّدَة अवि لِيَتَرَدُّونَ विष्ठे : قُولُهُ تَحَيُّرًا

آي الْمَوْصُولُورَ بِالصِّفَاتِ السَّابِعَةِ مِنْ قَوْلِمٍ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَنًا : أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرُوا الطَّلَالَةَ بِالْهُدَى إلى هِذَ

षर्था९ الْمَنَّ يَقُولُ الْمَنَّ يَقُولُ الْمَنَّ عَلَيْهِمُ -এর মাঝে যাদের বিবরণ এসেছে তারাই হলো مُثَنَّ يَقُولُ الْمَنَّ عَلَيْهِمُ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ الْمَنَّا : الْمُنَا عَلَيْهِمُ السَّمِ مَفْعُولُ : وَاحِدْ مُوَنَّتُ : اَلْمُنَادَةِ لَا كَانِيدًا (اِسْمِ مَفْعُولُ : وَاحِدْ مُوَنَّتُ : اَلْمُنَادَةِ تَا كَانِيدًا (اِسْمِ مَفْعُولُ : وَاحِدْ مُوَنَّتُ : اَلْمُنَادَةِ تَا كَانِيدًا (اِسْمِ مَفْعُولُ : وَاحِدْ مُوَنَّتُ : اَلْمُنَادَةِ تَا كَانِيدًا (اِسْمِ مَفْعُولُ : وَاحِدْ مُوَنَّتُ : اَلْمُنَادَةِ تَا كَانِيدًا (اِسْمِ مَفْعُولُ : وَاحِدْ مُوَنِّدُ اللَّهُ وَاحِدُ مُوَنِّدُ : وَاحِدُ مُوَنِّدُ اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِّلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللْمُولِ الللْمُعُلِّلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُعُلِلْ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُعُلِي الللْمُعَلِي الللْمُعَلِي اللل

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য বিষয়: মুনাফিকরা মু'মিনদের সাথে কি আচরণ করত এবং কাফেরদের সাথে কি আচরণ করত এখানে তার বিবরণ দেওয়া হচ্ছে। আর আলোচনার শুরু তথা حَمْنَ النَّاسِ مَنْ يَغُولُ الْمَنَّا النخ -এর মাঝে তাদের নিফাকী মতবাদ ও তার স্বরূপ তুলে ধরা হয়েছে। সুতরাং আলোচনায় তাকরার বা দিরুক্তি নেই।

ত তার সহচরদেরকে নিসহত করে জন্য গেলেন । সাক্ষাৎ করে বললেন, হে উবাই! তুমি এবং তোমার সাথীরা আমাদের সাথে খাঁটি ঈমান নিয়ে করক কর তবন ইবনে সাল্ল হয়রত আবৃ বকর (রা.)-কে সম্বোধন করে বলল مَرْضَبًا بِالشَّيْخِ এবং হয়রত জমর (ব্ল্ নু সাক্ষাৎ করে বলল علم وَرَفَي الْفَارُونِ الْفَالِ الْفَارُونِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالْفِي الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالِ لَوْلِ الْفَالِ الْفِي الْفَالِ الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالِ الْفِلْ الْفَالِ الْفَالِ الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفِي الْفِي الْفَالِ الْفَالْفِي الْفِي الْفِي الْفَالْفِي الْفِي الْفِي الْفَالِ الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالْفِي الْفَالْفِي

- شربُواً हिल, کَوْلُهُ لَغُواً : पूकामित (त.) শব্দটির পূর্ণ তালীল করেননি। পূর্ণ তালীল এভাবে کَوْلُهُ لَغُواً ছিল, کَوْلُهُ لَغُواً -এর ভিলন بَاء -এর উপর مَنْدُ কঠিন মনে করে সহজ করণার্থে হজফ করে দেওয়া হয়েছে। এখন بَاء -এর মাঝে দুই সাকিন একত্রিত হওয়ায় একটিকে [তথা يَا يُرُهُ] ফেলে দেওয়া হয়েছে। আর مَار এর মুনাসাবাতে عَان -এর কাসরাকে দুশা দ্বারা পরিবর্তন করা হয়েছে।

شَيْطَان শক্টির মূলধাত হলো شُطْنُ অর্থ- হক এবং কল্যাণ থেকে দূরে থাকা। আরবি ভাষায় شَيْطَان শক্টি অনেক ব্যাপক অর্থবাধক শক্ষ। شُطْن وَالدُّوابُ شَيْطَان অর্থাৎ প্রত্যেক অবাধ্য উদ্ধৃত্যকে حَمَّرُدٍ مِنَ الْجِرُنَ وَالْإِنْسِ وَالدُّوابُ شَيْطَان বলা হয়। জিন ইনসান এমনকি জীব-জন্তুর ক্ষেত্তেও এর ব্যবহার রয়েছে। হাদীস শরীফে একাকী সফরকারীকেও শয়তান বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে।

তারা ইসলাম ও মুসলমানদের বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্র করত।

আর এদেরকে শয়তান বলে আখ্যায়িত করার কারণ হলো–

- ১. তাদের প্রত্যেকের সাথে একটি করে শয়তান রয়েছে, যে তাকে প্ররোচিত করে ও ষড়যন্ত্র-প্রতারণা শিক্ষা দেয়।
- ২. কেউ কেউ বলেন, তাদেরকে শয়তান বলে আখ্যায়িত করার কারণ হলো তারা মানুষকে গোমরাহ ও পথভ্রষ্ট করার ক্ষেত্রে শয়তানের মতো। আর সে যুগে এ সকল নেতৃবৃদ ছিল পাঁচজন: মদীনায় কা'ব ইবনুল আশরাফ, জুহাইনা গোত্রে আব্দুদ দার, বনী আসলামে আবু বুরদাহ, বনী আসাদে আউফ ইবনে আমের, আর শামে আব্দুল্লাহ ইবনে আসওয়াদ।

–[হাশিয়ায়ে সাবী- খ. ১, পৃ.১৭; জামালাইন- খ. ১, পৃ. ১৮]

অর্থ ঠাউা-বিদ্রুপ ও উপহাস করা। অর্থাৎ সাধারণ মুনাফিকরা যখন স্বীয় সর্দারদের সঙ্গে নির্জনে মিলিত হতো, তখন বলত, আমরা মনেপ্রাণে আপনাদের সঙ্গেই আছি। তবে মুসলমানদেরকে বোকা বানানোর জন্য তাদের সঙ্গে তাদের পছন্দ অনুযায়ী কথা বলে থাকি।

: এ ইবারতটুকু মূলত একটি প্রশ্নের জবাব। প্রশ্ন : আল্লাহ তা আলা কিভাবে ঠাট্টাবিদ্রুপু করেন? وَمُولُمُ يُجَازِيُهُم بِالسِّيِّهُ زَائِهُمْ ঠাট্টা-বিদ্রপ করাতো আল্লাহর শানের খেলাফ। মুফাসসিরীনে কেরাম এর জবাব এভাবে দিয়েছেন যে, এখানে مُشَاكَلُةٌ فِي يُجَازِيهِ يَّ তথা কথার জওয়াব অনুরূপ কথা দিয়ে দেওয়া হয়েছে, যদিও তার আসল অর্থে নয় তার আসল অর্থ হবে,

তিনি তাদেরকে এভাবে শাস্তি দিবেন।

অন্যত্ত রয়েছে- فَكُنْ اعْتَدُى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ "यে লোক তোমাদের উপর সীমালজ্ঞন করেছে, তোমরা তার উপর সীমালজ্ঞন কর [করতে পার], যেমন সে তোমাদের উপর সীমালজ্ঞন করেছে। -[সূরা বাকারা : ১৯৩] সীমালজ্ঞানের এই দ্বিতীয় কথাটি মূলত সীমালজ্ঞান নয়, অনুরূপ কথা।

আরো ইরশাদ হয়েছে- فَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُنْقِبْتُمْ بِهِ अर्थाৎ তোমরা যদি প্রতিশোধ লও, তাহলে প্রতিশোধ নেবে ততটা, যতটা তোমরা নিপীডিত হয়েছে।

এখানে প্রথম প্রতিশোধ কথাটি কিন্তু মূলত পীড়নের প্রতিশোধ, আসলে প্রতিশোধ নয়। প্রতিশোধ শব্দের মোকাবিলায়ই তা বলা হয়েছে। আরবরা বলে থাকে الْجَزَاءُ بِالْجَزَاءُ कথাৎ প্রতিফল প্রতিফলের দ্বারা। প্রথমটা কিন্তু প্রতিফল নয়। নিম্নের কবিতা ছত্রটিও অনুরূপ। اَلاَ لاَ يَجْهَلُنَّ احَدُّ عَلَيْنَا \* فَنَجْهَلُ فَوْقَ جَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ । সাবধান : কেউ যেন আমাদের উপর মূর্খতা না করে। তাহলে আমরাও আমাদের মূর্খদের মূর্খতার উপরের মূর্খতা করব।

- ১. এ কথা জানাই আছে যে, কবি মূলতই মূর্খতাচ্ছন্ন হননি। কিন্তু কথার সাথে মিল রেখে জওয়াবী কথা বলাই আব্রদের অভ্যাস বিধায় এরপ বলা হয়েছে।
- ২. কারো কারো মতে, ঠাট্টা-বিদ্রূপের অণ্ডভ ফল যেহেতু তাদেরই ভোগ করতে হবে, তখন বলা যেতে পারে যে, তাদের সাথেও ঠাট্টা-বিদ্রপই করা হয়েছে।
- ৩. এর জবাবে এও বলা হয়েছে যে, ওরা যখন দুনিয়ায় যথেষ্ট সময় অবকাশ পেয়ে গেছে, খুব দ্রুত ও তাৎক্ষণিকভাবে আজাবে লিপ্ত হয়নি, অন্যান্য মুশরিকের ন্যায় হত্যার সম্মুখীন হয়নি, তাদের শান্তি বিলম্বিত হয়েছে, তারা এতে ধোঁকায় পড়ে গেছে, ফলে তাদের সাথেও যেন ঠাট্টা-বিদ্রূপই করা হয়েছে, এমনই হয়ে গেল। -[আহকামূল কুরআন : খ. ১, পু. ৪৪-৪৫]

কারদা : اللَّهُ يَسْتَهْزِ الْهِمْ -এর ব্যাখ্যা । অর্থাৎ তারা যেমন মুসলমানদের সাথে ঠাট্টা-বিদ্রূপ করে তেমনি আল্লাহও তাদের সাথে এক ধরনের উপহাসমূলক আচরণ করেন। আর তা হলো তাদেরকে অপরাধ ও অবাদ্ধতার অবকাশ দিয়ে রেখেছেন, যাতে তাদের নাফরমানি পূর্ণ করে পরিপূর্ণ শাস্তির যোগ্য হয়ে যায়।

আল্লাহ তা'আলা তাকবীনী বিধান অনুসারে মাখলুককে স্বাধীনতা ও এখতিয়ার দিয়েছেন, তাতে তিনি শুধু শুধু হস্তক্ষেপ করেন না। সাপের দংশন করা বিষের প্রতিক্রিয়ায় মৃত্যু এবং আগুনের দাহ্য ক্ষমতা সেই তাকবীনী বিধান অনুসারেই।

এ অংশটি বৃদ্ধি করে এ দিকে ইঙ্গিত দিয়েছেন যে, এখানে إِشْتِرَاء এর মাজাযী বা রূপক অর্থ উদ্দেশ্য । অর্থাৎ এখানে إِسْتِبْدَال দ্বারা اِسْتِبْدَال পরিবর্তন] উদ্দেশ্য । যা - شِرَاء এর জন্য লাজেম বা আবশ্যিক বিষয় । যেমন الْسَتِبْدَال कर तूसाता राखार । आतरता य काता तकम विनिभासत जना الزَّم वरल مُلُزُومُ দ্বারাও উদ্দেশ্য হলো প্রাধান্য দেওয়া। অর্থাৎ হেদায়েত এবং গোমরাহী উভয়টির পথ তাদের সম্মুখে খোলা ছিল। কিন্তু তারা নিজেদের মর্জি মোতাবেক গোমরাহীকেই প্রাধান্য দিয়েছে ৷

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

প্রশ্ন: বর্ণনাধারায় বোঝা যায়, তাদের কাছে পূর্ব থেকেই হেদায়েত ছিল। পরে তারা তা বাদ দিয়ে গোমরাহী গ্রহণ করেছে। বিষয়টি কি এমন?

#### উত্তর :

- এর একটি উত্তর তো এক্ষণি প্রদান করা হলো যে, হেদায়েত এবং গোমরাহী উভয়টির পথ তাদের সমুখে খোলা ছিল।
  কিন্তু তারা নিজেদের মর্জি মোতাবেক গোমরাহীকেই প্রাধান্য দিয়েছেন।
- ২. আরেকটি জবাব হলো, রাসূলে কারীম হা ইরশাদ করেছেন كُلُّ مَوْلُودٍ يُـوْلُدُ عَلَى الْغِطْرَةِ حَتَّى يُـهَوُدَانِهِ ٱبْوَاهُ অর্থাৎ প্রত্যেকটি শিশু ইসলামের উপর জন্মলাভ করে। পরবর্তীতে তার পিতা-মাতা বিভিন্ন ধর্মে দীক্ষিত করে।
- ৩. তাছাড়াও রহের জগতে আল্লাহ তা আলা যখন বলেছিলেন– اَلَسْتُ بِرَبُكُمْ [আমি কি তোমাদের প্রভু নই?] তখন সকলেই সাড়া দিয়ে বলেছিল– بَـلْي [হাঁা, আপনিই আমাদের প্রভু ।] এখানে হেদায়েত দ্বারা সেই স্বীকারোক্তি উদ্দেশ্য হতে পারে। তাহলে কোনো প্রশ্নুও থাকে না।

: فَولُهُ فَمَا رَبِحَتْ تِبَجَارَتُهُمْ أَى مَا رَبِحُوا فِيهَا

প্রশ্ন : এখানে بَجَارُت বা ব্যবসায় প্রতি رَبَح তথা লাভের নিসবত করা হয়েছে। অথচ লাভবান বা ক্ষতিগ্রস্ত হওয়া ব্যবসায়ীর গুণ, ব্যবসার নয়। এর জবাব কিং

উত্তর: এখানে مَجَازِ عَقَلِي হিসেবে ব্যবসার প্রতি লাভের নিসকত করা হয়েছে। যেমনটি مَجَازِ عَقَلِي -এর মাঝে হয়েছে। আরবদের মাঝে এ ধরনের ব্যবহার রয়েছে। তারা বলেন مَفَقَتُكَ صَفَقَتُكَ وَخَسَرَتُ صَفَقَتُكَ أَنْ عَمْ رَبِحُوا فَيْهَا उराह । তারা বলেন الله অর্থাৎ মুনাফিকরা খাঁটি ঈমানের প্রকৃত মূল্য মেকী ঈমান দ্বারা আদায় করার দুঃস্বপু দেখে ব্যবসা মাটি করল। অধিকত্তু তাদের ধোঁকাবাজি জনসমক্ষে প্রকাশ হওয়ার কারণে অপদস্থও হলো। সত্যিকার ঈমান আনলে কিত্তু তারা আল্লাহর কাছে. মানুষের কাছে দুনিয়াতে ও আথিরাতে লাভবান হতো। তাদের একুল ওকুল উভয়টি-ই রক্ষা হতো।

মোটকথা এখানে بَبُ বলে শুরাদ নেওয়া হয়েছে। কেননা ব্যবসা হলো লাভ-ক্ষতির কারণ।

فَوْلُهُ لِمَصِيْرِهِمْ إِلَى النَّارِ لِمُوَيَّدَةٍ عَلَيْهِمْ : এটি হলো লাভবান না হওয়ার ইল্লুত বা কারণ . অর্থাং তারা তো মুনাফিকী করে নিজেদেরকে রক্ষা করতে পারবে না । কারণ দুনিয়াতে যতই সুবিধা ভোগ করুক না কেন্ পরকালে তো জাহানামই তাদের প্রত্যাবর্তনস্থল । এটাতো কোনো লাভের লক্ষণ নয় ।

ভিত্ত কি আর ক্তিগ্রন্থতাই রয়েছে। অর্থাৎ লাভ এবং মূল পুঁজি উভয়টাই ধ্বংস হয়ে গেছে। কেননা ব্যবসার উদ্দেশ্য হলো পুঁজি এবং মুনাফা উভয়টির সংরক্ষণ। এসব মুনাফিকরা উভয়টিই হারিয়েছে। কেননা তাদের পুঁজি হলো সুস্থ ফিতরত এবং বিবেক। যখন তারা নানা গোমরাহীতে বিশ্বাসী হয়েছে, তখন তাদের বিবেক লোপ পেয়েছে। যেন তাদের পুঁজি নিঃশেষ হয়েগেছে। আর পুঁজি হারালে লাভের তো প্রশুই উঠে না। হক গ্রহণে পরিপূর্ণ ব্যর্থ হয়েগেছে।

أَى لِطُّرُقِ البِّبَجَارَةِ، فَإِنَّ الْمَقْصُودَ مِنْهَا سَلَامَةُ رَأْسِ الْمَالِ وَالرَّبِعِ، وَهُؤَلاء قَد اَضَاعُوا الطَّلَبَتَيْنِ لَأَنَّ رَأْسَ مَالِهِمُ الْفِطْرَةُ السِّلِيْمَةُ وَالْعَلْمَ وَاخْتَلَ عَقْلُهُمْ وَلَمْ يَبْقَ لَهُمْ الْفِطْرَةُ السِّلِيْمَةُ وَالْعَلْمَ وَاخْتَلَ عَقْلُهُمْ وَلَمْ يَبْقَ لَهُمْ رَأْسُ مَالٍ يَتَوصَّلُونَ بِمِ اللَّي إِذَراكِ الْحَقِّ وَنَيْلِ الْكَمَالِ، فَبَقُوا خَاسِرِيْنَ أَيْبِسِيْنَ مِنَ الرِّيْحِ فَاقِدِيْنَ الْأَصْلَ . (بَيْضَاوِي، جَمَل : ج١، ص٣)

إِشْتَرُوا विशास এकि श्रन्न रस या, आसार्ट ठाकतात तसारह । किनर्ना إِشْتَرُوا अथारन এकि श्रन्न रस या, आसार्ट ठाकतात तसारह । किनर्ना إِشْتَرُوا مُهْتَدِيْنَ विता रहनासां ठाकतात तसारह । विका रिका विश्व विश्व विका शका तुका यास ।

উত্তর: এখানে হেদায়েতে দ্বারা দীনি হেদায়েত উদ্দেশ্য ছিল। আর এখানে ব্যবসার পদ্ধতি সংক্রান্ত হেদায়েত উদ্দেশ্য। অর্থাৎ ব্যবসার পুঁজি কিভাবে সংরক্ষিত থাকরে সেটাও তারা বুঝাত না। সূতরাং কোন তাকরার নেই।

### অনুবাদ :

الَّذِي اسْتَوْقَدَ أَوْقَدَ نَارًّا فِي ظُلْمَةٍ فَلُمُّا أَضَّاءَتْ أَنَاءَتْ مَا حَوْلُهُ فَأَبْصَرَ وَاسْتَدْفَأُ وَآمِنَ مِمَّا يَخَافُهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ اَطْفَأَهُ وَجَمْعُ الضَّمِيرِ مُرَاعَاةً لِمَعْنَى الَّذِي وَتَركَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَّا يُبْصِرُونَ مَا حَوْلَهُمْ مُتَحَيِرِيْنَ عَنِ الطُّريْقِ خَائِفِيْنَ فَكَذَالِكَ هُؤُلَّاءِ أُمَنُوا بِإظْهَارِ كُلِمَةِ الْإِيْمَانِ فَإِذَا مَاتُوا جَاءَ هُمُ الْخُوفُ وَالْعَذَابُ

. هُمْ صُمُّ عَنِ الْحَقِّ فَلَا يَسْمَعُونَهُ سِمَاعَ قُبُولٍ بُكُمُ خَرَسٌ عَنِ الْخَيْرِ فَلاَ يَقُولُونَهُ عُمْنَي عَنْ طَرِيْقِ الْهُدِي فَلاَ يَرُونَهُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ عَنِ الضَّلَالَةِ.

যেমন এক ব্যক্তি অন্ধকারে অগ্নি প্রজ্জুলিত করতে চাইল অর্থাৎ আগুন জ্বালাল যখন তার চ্তুর্দিক আলোকিত করল ফলে সে চারিদিক দেখতে পেল, তা হতে উষ্ণতা লাভ করল এবং ভীতি হতে নিরাপদ হলো আল্লাহ তখন তাদের জ্যোতি অপসারিত কুরলেন অর্থাৎ নির্বাপিত করে দিলেন। اَلَّذِیٰ -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য করে بنوره এর কর্ক তাদের] সর্বনামটি বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে। এবং তাদেরকে ঘোর অন্ধকারে ফেলে দিলেন, তারা কিছুই দেখতে পায় না তাদের চতুম্পার্শ্বের পথ সম্পর্কে তারা বিভ্রান্ত, ভীত-সন্ত্রস্ত। তেমনি তারাও মুনাফিকগণ বাহ্যত কালিমা উচ্চারণ করে ঈমান আনয়ন করেছে বলে প্রদর্শন করছে; কিন্তু যখন তারা মারা যাবে ভীতি ও শাস্তি তাদের উপর এসে আপতিত হবে ৷

১৯. তারা সত্য সম্পর্কে বিধির গ্রহণ করার উদ্দেশ্যে তা শ্রবণ করে না, মুক কল্যাণকর বিষয় সম্পর্কে অতএব তারা তা উচ্চারণ করে না, অন্ধ হেদায়েতের পথ সম্পর্কে, ফলে তারা তা দর্শন করে না সুতরাং তারা ফিরবে না পথভ্রম্ভতা হতে।

# তাহকীক ও তরকীব

এর অর্থের মধ্যে পরে কুনুর - مَثِيَّل - مِثْل - مَثَل <mark>উপমা এবং কোনো আশ্চর্যময়</mark> ও বিরল প্রসিদ্ধ ঘটনাবলির সাথে তুলনা দেওয়ার জন্য ব্যবহার হতে লাগলো। ইলমে বালাগাতে পণ্ডিতগণের দৃষ্টিতে کَکُرُم مُکرِکُب ਖ਼ੁਖ کَکُرُم مُکرکُب با এবং মুক্রাদ ও মুরাক্কাব উভয়টির জন্য ব্যবহার হয়। এর দ্বারা একটি কাল্পনিক ও অনুভবযোগ্য নয় এমন বস্তুও অনুভবযোগ্য হয়ে সামনে এসে যায়। তাই [ভাষার] অলঙ্কার শাস্ত্রবিদগণ এর ৰাক্যে এবং অতীতের [আসমানি] কিতাবগুলোতেও পবিত্র কুরআনের মত অনেক উপমা পাওয়া যায়। মুফাস্সির (র.) عَنَل -এর পরে عَنْهُ এনে এর অর্থের দিকে ইঙ্গিত করেছেন اِسْتَوْقَدُ ভিখে বলে দিয়েছেন যে, এর মধ্যে وعَنْهُ व्यं जता मुकाम्मित (त.) देकि करतिहा - اضاءَتُ । अ्वं अस्ता نُورٌ वर्ष मुकाम्भित (त.) देकि करतिहिन طُلُب - ت যে, أَضَا عَنْ क्ষाल মৃতাআদী যমীর ফায়েল। مَا خُولَدُ এর মধ্যে لَمْ تَكَان মউসূলা অর্থাৎ مُكَان মাফউল। عُولَدُ अफ एश्टर पूर्व مُمْ तत्र करत देकि करतरहन रय, এটা মুবতাদা মাহ্যুফ عَنِ الضَّلَالَةِ तत्र करत देकि करतरहन रय, وَالْمَا يَرْجِعُنُونَ

এসব মিলে শर्छ : 

حَبُ اللّهُ दर्ज पूषि জুমলাই মা'তৃফ আলাই হয়ে জওয়াবে اللّهُ ; كُمُ بِمِعْوُن भूवजाना सारयृक هُمْ -এর খবর এবং نَهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ कूमलायः सून्छानिकारः।

وَمَ عَلَى الْأَوْنُ (س) صَمَعًا ا صَمَاءُ - वर्षत । वर्षन । वर्षन वर्षत । खीलिक - أَصَّمُ الْأَوْنُ (س) صَمَعًا : وَمَ पृष्टिमिक नष्ट राला । وَكُمُ : وَالْهُ نُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

نُولُدُ مَثُلُهُ : এখান থেকে দুটি উদাহরণ দিয়ে মুনাফিকদের কার্যকলাপকে সুস্পষ্টরূপে চিত্রিত করা হয়েছে। পূর্বের আয়াতে মুনাফিকদের পরিচয় ও স্বরূপ সম্পর্কে আলোচনা হয়েছে। যার দ্বারা عُفْلِي ভাবে মুনাফিকদের সম্পর্কে জ্ঞান অর্জন হয়েছে। যেহেতু عُفْل -এর তুলনায় الحَمْدَ اللهُ -এর সাথে মানুষের সম্পর্কে বেশি। এজন্য উপমা ও দৃষ্টান্ত দিয়ে পুনরায় তাদের স্বরূপ তুলে ধরা হয়েছে। মুনাফিকদের দু'শ্রেণির লোকের পরিপ্রেফিতেই এখানে পৃথক দুটি উপমা পেশ করা হয়েছে। প্রথম উদাহরণটি ঐ শ্রেণির লোকদের বেলায় প্রয়োজ্য যার' কুফরিতে সম্পূর্ণরূপে নিমগ্ন থাকা সম্ব্রেও মুসলমানদের কাছ থেকে আর্থিক স্বার্থ উদ্ধারের লক্ষ্যে মুখে ঈমানের কথা প্রকাশ করত। আর দ্বিতীয় উদাহরণটি ঐ শ্রেণির মুনাফিকদের সম্পর্কে যারা ইসলামের সত্যতায় প্রভাবিত হয়ে কখনো প্রকৃত মু'মিন হওয়ার ইচ্ছা করতো; কিন্তু দুনিয়ার উদ্দেশ্য তাদেরকে এ ইচ্ছা থেকে বিরত রাখতো। এভাবে তারা কিংকর্তব্যবমূঢ় অবস্থায় দিনাতিপাত করতো।

প্রথম উপমার বিশ্লেষণ: হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর বর্ণনার আলোকে প্রথম উদাহরণের মর্ম এই যে, রাসূল হিজরত করে মদীনায় আগমনের পর কুফর শিরক ও জুলুমের আঁধার কাটতে শুরু হয়। ফলে সত্য-মিথ্যা হেদায়েত-গোমরাহীর মাঝে সুস্পষ্ট পার্থক্য সূচিত হয়। চক্ষুমানের সামনে সকল বাস্তবতা পরিস্কার হয়ে ধরা দেয়। কিছু মুশরিকরা অন্ধের মতো আত্মপূজার মাঝে ডুবে থাকে। এ উজ্জ্বল আলোর মাঝে তারা কিছুই দেখতে পেল না। তাদের মধ্য থেকে কিছু লোক মুসলমান হয়ে আবার দ্রুত মুরতাদ ও মুনাফিক হয়ে যায়। তাদের দৃষ্টান্ত ঐ ব্যক্তির মতো যে অন্ধকারে নিপতিত ছিল। ইতোমধ্যে সে অগ্নি প্রজ্বলিত করল ফলে আশপাশ আলোকিত হলো। উপকারী ও ক্ষতিকর জিনিসসমূহ তার সামনে উদ্ধাসিত হলো। অতঃপর হঠাৎ করে সে আলোক রশ্মি নিভে গেলে সে, প্রচন্ড অন্ধকারে নিমজ্জিত হয়ে পড়ল। মুনাফিকদের অবস্থাও হুবহু অনুরূপ ছিল। প্রথমে তারা শিরকের অন্ধকারে নিমজ্জিত হয়ে পড়ল। যখন মুসলমান হয় তখন যেন আলোতে প্রবেশ করল। সে আলোতে হালাল-হারাম, ভালো-মন্দের পরিচয় লাভ করল। অতঃপর আবার কুফর ও নিফাকের দিকে ফিরে গেল। যেন পুনরায় সকল আলো দূর হয়ে গেল। —[জামালাইন খ. ১, পু. ৬৪, ৬৫]

فَقَدْ أَمِنُوا مِنَ الْقُعْلِ والسِّبلِي وَانْتَفَعُوا بِأَخْذِ الْغَنَائِدِ وَالزَّكَاةِ فَازَا مَاتُوا فَقَدْ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ فَلَمْ يَأْمَنُوا مِنَ الْقَبْرِ (صَاوِى ١٩٠١) النَّارِ وَلَمْ يَنْتَفِعُوا بِالْجَنَّةِ وَتَرَكَهُمْ فِى ظُنُمَ تِ ثَلَاثٍ : ظُلْمَةِ الْكُفْرِ وَالنَفِقَاقِ وَالْقَبْرِ (صَاوِى ١٩٠١) النَّارِ وَلَمْ يَنْتَفِعُوا بِالْجَنَّةِ وَتَرَكَهُمْ فِى ظُنُمُ مِنْ ثَلَاثٍ وَلَمْ يَنْتَفِعُوا بِالْجَنَّةِ وَتَرَكَهُمْ فِى ظُنُمُ مِنْ عَلَيْهِمْ فِى نِفَاقِهِمْ مِنْ مُنْلُمُ مِنْ اللّهِ عَلَيْهِمُ فِى نِفَاقِهِمْ مِنْ فَاللّهُمْ وَلَيْ فَاللّهُمْ وَلَيْ فِقَاقِهِمْ مِنْ فَلَامِهُ مِنْ فَاللّهُمْ وَلَاللّهُ مَا لَهُ مَنْ لَهُ اللّهُ مَا لَكُونُ وَالنّوفِي وَالْفَلْمِ وَالنّوفِي وَالْمَالِقِيمُ وَلَيْ فَالْمُ مِنْ لَا عَلَيْهِمُ مِنْ فَيْ فِي فِقَاقِهِمْ وَلَا مُنْ لَا مُنْ اللّهُ مُنْ لَا مَالِهُ مَنْ فَاللّهُ مِنْ فَاللّهُ مَا لَهُ مِنْ فَاللّهُ مَا لَهُ مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ فَاللّهُ مِنْ فَاللّهُ مُنْ لَا مُنْ لَاللّهُ مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لِلْمُ اللّهُ مُنْ لَا مُنْ لَا اللّهُ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لَمُنْ لَا مُنْ لَا لَمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَاللّهُ مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُعْلِمُ اللّهُ مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَاللّهُ مُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَالْمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَالْمُنْ لِمُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ

তাফসীরে আবুস সাউদ -এ উল্লেখ আছে- الْإِضَاءُ أَ فَرْطُ الْإِنَارَةِ अर्था अर्थ- अर्थक আলোকিত করা। কুরআনের আয়াতেও এর প্রমাণ রয়েছে। যেমন ( وَيُونُس : ٥) - هُوَ الَّذِي جُعَلَ الشَّمْسَ ضِبَاءً وَالْقَمَرُ ثُورًا ( يُؤنُس : ٥)

আत تُذَاثُت अथवा مُوَّنَّتُ النَّارُ نَفْسَهَا । अका जावाख करत تَار अथवा **रख़ार** क्ता शख़र करत المَاكِثُ अथवा النَّارُ نَفْسَهَا المَّاكِثُ الْاَثْمَاكِثُ الْاَصْاكِةُ وَالْاَصَاكِةُ النَّارُ الْمُعَالَّةُ وَالْاَصَاكِةُ الْاَصْاكِةُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْمُعَالَّةُ وَالْاَصَاكِةُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْمُعَالَّةُ وَالْاَصَاكِةُ الْعَلَامُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

قُولُهُ إِسْتُدُفَا : উপকার লাভ করল, উষ্ণতা লাভ করল ا يَدُفَا (س) يَدُفَأُ (سَيْدُفَا : अपकात लाভ कরल, উষ্ণতা লাভ করল ا يَدُولُهُ إِسْتَدُفَا (سَامَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَال

জর্থাৎ আয়াতের শক্তকতে مَثُلَه একবচন শব্দ ব্যবহার করে শেষে وَمُرَاعَاةً الْمَعْنَى يَخَافُهُ -এর মাঝে مُمْ সর্বনামটি বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে الْذِيُ -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য করে।

এর বহুবচন অর্থ অন্ধকার। এখানে ইশকাল হয় وَالْمُاتُ वহুবচন ব্যবহারের দারা وَالْمُاتُ : قُولُهُ فِي ظُلُمَاتٍ वহুবচন ব্যবহারের দারা বুঝা যায় সেখানে অনেকগুলো অন্ধকার ছিল। সেগুলো কিঃ

١. بِإِعْتِبَارِ ظُلُمَةِ اللَّيْلِ وَظُلْمَةٍ تَرَاكُمُ الْغَمَامُ وَظُلْمَةِ انْطِفَاءِ النَّارِ.
 ٢. وَفِي الْبَيْضَاوِيْ : وَظُلْمَاتُهُمْ ظُلْمَةُ الْكُفرِ وَ ظُلْمَةُ النِّفَاقِ وَظُلْمَةُ بَوْمِ الْقِبَامَةِ كَمَا لِلْمُوْمِنِيْنَ نُورٌ . قَالَ تَعَالَى . يَوْمَ الْقِبَامَةِ تَرَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بَسْعٰى نُورُهُمْ بَيْنَ اَيْدِيْهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ .

٣. أُو ظُلْمَةُ الضَّلَالِ وَظُلْمَةُ سَخَطِ اللَّهِ وَظُلْمَةُ الْعِقَابِ السَّرْمَدِي .

٤. أَوْ ظُلْمَةُ شَدِيدَةً كَأَنَّهَا ظُلُمَاتُ مِتْراكُمةً . (جُمَل : ص٣٦ ج١)

श्यारह। خَالَ مُوكِّدُه अवि ظُلْمًا वि : قَولُهُ لاَ يَبْصِرُونَ

এবং خَبَر ثَانِی হলো بُکُم اَ الله عَنْ الل

#### वनुवान :

📏 🗘 ১৯. কিংবা তাদের উপমা যেমন মুষলধারে বৃষ্টি অর্থাৎ বৃষ্টির মাঝে নিপতিত ব্যক্তিবর্গের ন্যায় 🚅 [মুষলধারে वृष्टि। भक्षि मूला कें कें कें किल । विषे मूला कें कें के [নামা, অবতরণ করা] ক্রিয়াপদ হতে উদগত শব্দ। অর্থাৎ যা বর্ষিত হচ্ছে। আকাশ অর্থাৎ মেঘমালা হতে: তাতে অর্থাৎ ঐ মেঘে রয়েছে নিবিড় অন্ধকার, রা'দ রা'দ হলো মেঘ-বৃষ্টির দায়িত্বে নিয়োজিত ফেরেশতা। কেউ কেউ বলেন, তার ধ্বনি ও বিদ্যুৎ অর্থাৎ যে বেত্রদণ্ড দ্বারা ঐ ফেরেশতা মেঘ হাঁকিয়ে নিয়ে যান তার ছটা। তারা অর্থাৎ বৃষ্টির মাঝে নিপতিত ব্যক্তিরা অঙ্গুলি প্রবেশ করায় অর্থাৎ আঙ্গুলের অগ্রভাগ তাদের কর্ণে বজ্রধ্বনিতে রা'দের প্রচণ্ড নিনাদের কারণে যেন তা আর তাদেরকে শুনতে না হয়। মৃত্যু ভয়ে মৃত্যুর আশঙ্কায় তা শুনে। তদ্রপ তারাও [মুনাফিকরা] যখন কুরআন [আয়াত] নাজিল হয় আর এতে রয়েছে কৃষ্ণরের আলোচনা যার উপমা হলো ঘোর অন্ধকার, এতদসম্পর্কে হুমকির -যার উপমা হলো রা'দ [বজ্রধ্বনি] আরো রয়েছে সুস্পষ্ট ও অখণ্ডনীয় প্রমাণাদির বর্ণনা যেগুলোর উপমা হলো 'বারক' [বিদ্যুৎ প্রভা] তখন তারা নিজেদের কান বন্ধ করে ফেলে যেন তা তনতে না পায় এবং ঈমান আনয়নের প্রতি কোনোরূপ অনুরাগের সৃষ্টি না হয়। আর এটা [অর্থাৎ স্বধর্ম ত্যাগ করা] তাদের নিকট মৃত্যুর শামিল। <u>আল্লাহ তা'আলা</u> সত্য- প্রত্যাখ্যানকারীদেরকে পরিবেষ্টন করে রয়েছেন জ্ঞান ও শক্তি উভয়বিদভাবে। সূতরাং তারা তাঁকে কিছুতেই এড়িয়ে যেতে পারবে না।

২০. বিদ্যুৎ চমক তাদের দৃষ্টিশক্তি প্রায় কেড়ে লয় অর্থাৎ দ্রুত যেন ছোঁ মেরে নিয়ে যায়। যখনই বিদ্যুতালোকে তাদের সম্মুখের বস্তু উদ্ভাসিত হয় তারা তখনই চলে অর্থাৎ এর আলোকে এবং যখন অন্ধকারাচ্ছনু হয় তখন থমকে দাঁড়ায় থেমে পড়ে। কুরআনে বর্ণিত প্রমাণসমূহ তাদের হৃদয় আন্দোলিত করে তোলে, এতে নিজেদের পছন্দনীয় বিষয়াবলির বর্ণনা ভনে তৎপ্রতি তাদের যে বিশ্বাস এবং তাদের নিকট অনভিপ্রেত বিষয়সমূহ সম্পর্কে তাদের যে বিরতি এস্থানে তাদের ঐ অবস্থারই বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে তাদের বাহ্যিক শ্রবণ <u>শক্তি</u> অর্থাৎ শ্রবন্দ্রিয়সমূহ <u>ও দৃষ্টি হরণ করে নিতেন</u>। যেমন তিনি তাদের অন্তর-চক্ষু হরণ করে নিয়েছেন। আল্লাহ তা'আলা সকল বিষয়ে যাতে তিনি চান সর্বশক্তিমান তনাধ্য হতে উল্লিখিত ইন্দ্রিয়সমূহের বিনাশও অন্যতম।

وَاصِلُهُ صَيُوبٌ مِنْ سَابَ يَصُوبُ اَيْ يَنُولُ مِنَ السَّمَا وَ السَّمَ السَّمَا وَ الْمَسَامِ وَالْمَ الْمَسَلِمُ السَّمَا وَ السَّمَا وَ السَّمَا وَ الْمَسَلِمُ السَّمَا وَ الْمَسَلِمُ السَّمَا وَ الْمَسَلِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَسَلِمُ الْمَالِمُ الْمُ الْمَلْمُ الْمَالِمُ وَ اللَّهُ مُعِيْمُ الْمُ الْمُسَلِّمُ الْمُسَالِقُ الْمُسَامِ وَاللَّهُ مُ وَاللَّهُ مُعِيْمُ الْمُ الْمُسَامِ وَالْمُ الْمُ الْمُسَامِ وَاللَّهُ مُعِيْمُ الْمُ الْمُسَامِ وَاللَّهُ مُعِيْمُ الْمُ الْمُلِمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلِمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُل

بالكافرين عِلماً وَقَدْرَةً فَلَا يَفُوتُونَهُ

তাকসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ১৫

# তাহকীক ও তরকীব

وَ -এর ব্যাপারে ৫টি মন্তব্য রয়েছে কিন্তু উত্তম এটা যে, وَ সন্দেহের জন্য নয়, বরং সাধারণত দুটি বস্তুর মধ্যে সমকক্ষতার জন্য ব্যবহৃত হয়। যেমন جَالِسُ الْبِحَسَنِ اَوِ ابْنِ سِيبُرِيْن

এটা عَبُعِلُ -এর ওজনে صَوْبً صَوْبً অর্থ - ثَنُولُ এংকে বের হয়েছে। বৃষ্টি মেঘকে বলা হয়। মুফাস্সির জালাল (র.) كَاضَحَاب مَطَرِ প্রকাশ করে এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, مُضَاف মাহ্যুফ এবং صَبَب عَهُ अर्थ মেঘ নয়, বরং বৃষ্টি। মূলে أَنْفَام কল اِدْغَام কর اِدْغَام করিবর্তন করে يَا - وَاو हिल, كَانَ وَاو हिल, يَا - وَاو وَهُ صَبَوْبًا

سَمَاءً وَا اَسَمَاءً وَا اَسَمَاءً وَالْمَاءَ وَالْمَاءً وَالْمَاءً وَالْمَاءَ وَالْمَالِ وَالْمَاءَ وَالْمَالِمَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءُ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءُ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَالْمَاءَ وَال

وَ يَغُوتُونَهُ وَمَا عَالَهُ اَنْ يَنْفُولُونَ وَمَعْيُلِيَّة বর করে এটা প্রকাশ করা উদ্দেশ্য যে, এ আয়াতে السَّعْارَهُ تَمُعْيُلِيَّة হচ্ছে এর মাফউল মাহযূফ, যার উপর فَ এর উত্তর নির্দেশনা করছে اللهُ اَنْ يَنْهَبُ بِسَمْعِهُم وَابْصَارِهُمْ لَذَهَبَ اللهُ اَنْ يَنْهُبُ بِسَمْعِهُم وَابْصَارِهُمْ لَذَهَبَ اللهُ اَنْ يَنْهُبُ اِللهُ اَنْ يَنْهُبُ بِسَمْعِهُم وَابْصَارِهُمْ لَذَهَبَ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اَنْ يَنْهُبُ بِسَمْعِهُم وَابْصَارِهُمْ لَذَهَبَ عَلَيْهِ اللهُ الل

এর পরে هُاءَ षाরা এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, شَيْئ শব্দটি [যা ইস্মে] এটা ইস্মে مَفُعُول -এর অর্থে, আর এর 

षाরা সমস্ত الشَياء এমনভাবে উদ্দেশ্য নয় যে, আল্লাহ তা আলার জাতও এর মধ্যে গণ্য হয়ে যাবে। বরং আল্লাহর জাতিকে

বাদ দিয়ে অন্যান্য সকল বস্তু (اَشْيَاء) উদ্দেশ্য হবে। অর্থাৎ আল্লাহ নিজ সত্ত্বাকে ব্যতীত সকল বস্তুসমূহের উপর ক্ষমতা
রাখেন। সত্ত্বা ও গুণাবলির মধ্যে পরিবর্তন যেহেতু দোষ ক্রটিকে অবধারিত করে। তাই সেটা ক্ষমতা থেকে ব্রহিরে হাক্রে।

كُانُ: أَوْ مَثَلُهُمْ كُمْثُوا اصْحَابِ صَبِّبِ مِنَ المَّهِ وَمَعَ عَلَهُمْ عَلَهُمْ المَّمَاءِ مَثَلُهُمْ عَلَهُمْ عَلَهُمْ عَلَهُمْ عَلَهُمْ عَلَمُ وَمَنَا السَّمَاءِ مَثَلُهُمْ عَلَامَ عَلَمُ مَتَعَلِق प्रकृष्णात्तत आर्थ مُتَعَلِق عَلَمُ وَمَنَ السَّمَاءِ عَلَمُ عَلَمُ عَرَفَهُمُ عَرَفُهُمُ عَرَفُهُمُ عَلَمُ السَّمَاءِ عَلَمُ عَل

প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কুরআনের উপমাসমূহের সম্পর্ক ও ব্যাখ্যা: এ উপমা দ্বিতীয় প্রকারের মুনাফিকনের সম্পর্কে যারা প্রকাশভাবে তো ইসলাম ধর্মকে গ্রহণ করেছে কিন্তু অন্তরে সন্দিহান। যখনই তারা ইসলাম ও মুসলমানদের কোনো সৌন্দর্য ও বিছয়ে নেখতে তখন অন্তর কিছু কিছু ইসলামের দিকে ধাবিত হতে লাগতো। পরে যখন স্বার্থের বিরোধিতার প্রকটতা কিংবা কষ্ট ও বিপদসমূহের সম্মুখীন হতো, তখন ঐ অগ্রসরতা অস্বীকারের রূপ নিত। সূতরাং যেমনিভাবে কেউ তুফান ও করে পছে গেলে কখনো সুযোগ পেলে বিদ্যুৎ চম্কিলে আগে বাড়তে থাকে। আবার কখনো অন্ধকারে গর্জনে ভীতু হয়ে চলা থেকে বিরত থাকে, ঠিক এ অবস্থাই এ মুনাফিকুদের। কেননা যখনই এরা ইসলামের আলোর উজ্জ্বলতা দেখতে পায়, তখন সত্যের দিকে আগে বাড়তে থাকে। কিন্তু হীনস্বার্থ ও মনের চাহিদার অন্ধকারে পড়ে পুনরায় সত্য থেকে ফিরে যায়।

للهُ لَذَهُبَ العُ لَذَهُبَ العُ اللهُ لَذَهُبَ العُ اللهُ لَذَهُبَ العُ اللهُ لَذَهُبَ العُ اللهُ لَذَهُبَ الع تعمام वाहरत त्यराज शांतर ना वाहर

- ১. উত্তর সন্তব্যের মধ্যে সমন্বয় সাধন। আর তা হচ্ছে উভয় মন্তব্যই সঠিক। অর্থাৎ আমাদের সামনে অনুভব হয় বৃষ্টি মেঘ থেকে আসছে। কিন্তু প্রকৃত পক্ষে স্বয়ং মেঘসমূহের মধ্যে আকাশ থেকে বৃষ্টি পড়ছে। গর্শন করা নিকটের প্রকাশ্য সূত্রসমূহকে বর্ণনা করছে। আর পবিত্র কুরুআন ও শরিয়ত দূরের প্রকৃত সূত্রসমূহকে বর্ণনা করছে।
- ২. বৃষ্টি কখনো মেঘ থেকে বর্ষিত হয়। আবার কখনো আকাশ থেকে। এক প্রকারকে অর্থাৎ প্রাকৃতিক সূত্রগুলোকে দর্শন শাস্ত্র বর্ণনা করছে, আর অন্য প্রকারকে অর্থাৎ মৌলিক সূত্রসমূহকে শরিয়ত বর্ণনা করছে এবং সূত্রসমূহের মধ্যে প্রতিবন্ধকতা হয় না। কেননা এক বস্তুর বিভিন্ন সূত্র ও উপকরণসমূহ হতে পারে। বৃষ্টির সূত্রগুলোও বিভিন্ন ও অনেক। এক প্রকার শরিয়ত বর্ণনা করেছে। অন্য প্রকারকে বিজ্ঞান বর্ণনা করেছে। প্রথম নির্দেশনার উপর সূত্র ও সূত্রের কথা বলা যায় এবং দিতীয় নির্দেশনার উপর দুটি সমকক্ষের সূত্র মেনে নেওয়া যায়। অথবা এমন বলা যায় যে, প্রত্যেক বস্তুর দুটি দিক থাকে। একটি প্রকাশ্য অপরটি গোপন। বৃষ্টির প্রকাশ্য ও বাহ্যিক সূত্রকে দর্শন বর্ণনা করছে এবং পবিত্র কুরআন মূল ও প্রকৃত সূত্রকে বর্ণনা করছে।
- ৩. বৃষ্টি ওধু মেঘ থেকে আসে। যেমনটি দেখা যায়। আর মেঘের জন্য আকাশের অর্থ লওয়া যায় এবং আভিধানিকভাবে এর সম্ভাবনা রয়েছে। কেননা প্রত্যেক উপরের বস্তুকে আকাশ বলা হয়।

একটি সন্দেহ এবং তার উত্তর : এ সন্দেহটি রয়ে গেল যে, আধুনিক বিজ্ঞান তো আকাশের অন্তিত্বকে অস্বীকার করে এবং কুরআন দ্বারা আকাশ বরং আকাশসমূহের অন্তিত্ব ও সংখ্যাধিক্যতা বুঝা যায়। সুতরাং উত্তরে শুধু এতটুকু বলাই যথেষ্ট ইন্টিরিনি কোমবা সকলোদী হও তবে প্রমাণ প্রেশ্ব করা

এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। سُوَال مُقَدّر উল্লেখ করে একটি شَاءٌ এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

উত্তর: বস্তুর شَنْ দারা ঐ شَنْ -কে বুঝানো হয়েছে, যা আল্লাহ তা আলার مَشْنَ বা ইচ্ছার অধীন। আর আল্লাহ তা আলার ক্তিত তার مُشْبِيّت -এর অন্তর্ভুক্ত নয়। কেননা যে বস্তু مَشْبِيّت বা ইচ্ছার অন্তর্ভুক্ত হয়ে গেছে সেটা خَادِث নশ্বর হবে আর ক্রিছাহ তা জালা হলেন কাদীম ও অবিনশ্বর।

وَجُونُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ انْشَأَكُمْ وَلَمْ. تَكُونُوا شَيئًا وَخَلَقَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ . بِعِبَادَتِهِ عِقَابَهُ وَلَعَلَّ فِي الْأَصْلِ لِلتَّرَجِّيُّ وَفِيْ كُلَامِه تَعَالَى لِلتَّحْقِيقِ

শक्षि فِرَاشًا निष्ठी الْكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا ٢٢ عَلَ خَلَقَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا حَالً بِسَاطًا يَفْتَرِشُ لاَ غَايَةَ لَهَا فِي الصَّلَابَةِ أَوِ اللِّينُونَةِ فَلَا يُمْكِنُ الْإِسْتِقْرَارُ عَلَيْهَا وَالسَّمَّاءَ بِنَاءً سَقْفًا وَأَنْزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ أَنْواعِ الشُّمَراتِ رِزْقًا لَّكُمْ تَأْكُلُونَهُ وَتَعْلِفُونَهُ بِهِ دُوابَّكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أنكادًا شُركاء فِي الْعِبَادةِ وَأَنْتُكُمُ تَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْخَالِقُ وَلَا يَخْلُقُونَ وَلَا

يَكُونُ إِلْهًا إِلَّا مَنْ يَخْلُقُ.

دُوا ﴿ ٢١ كَا يَكُهُا النَّاسُ أَيْ اَهُلُ مَكَّةَ اعْبُدُوا ﴿ ٢١ يَا يَهُا النَّاسُ أَيْ اَهُلُ مَكَّةَ اعْبُدُوا এক ও অদ্বিতীয় বলে বিশ্বাস স্থাপন কর তোমাদের সেই প্রতিপালকের, যিনি সৃষ্টি করেছেন তোমাদেরকে তোমাদের উদ্ভব ঘটিয়েছেন এমন অবস্থায় যে, তোমরা কিছুই ছিলে না। <u>এবং</u> সৃষ্টি করেছেন তোমাদের পূর্ববর্তীগণকে যাতে তোমরা আত্মরক্ষা করতে পার তাঁর ইবাদত করে তাঁর শাস্তি হতে। এ স্থানে يَرَجِّى মূলত تَرَجِّى মূলত يَرَجِّى অশাব্যঞ্জক] অর্থবোধক শব্দ। তবে অল্লাহ তা'আলার কালামে তা নিশ্যয়তা অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে।

الحَال ভাব ও অস্থাবাচক পদ]। অর্থাৎ উপযোগী শয্যারূপে বিছিয়ে দিয়েছেন। অতি কঠিন নয়, কোমলও নয় যাতে তঅবস্থান করা অসম্ভব। এবং আকাশকে ছাদরূপে গঠন করেছেন এ স্থানে 🕮 অর্থ ছাদ। এবং আকাশ হতে বারি বর্ষণ করেন। অনন্তর তা দ্বারা তোমাদের জীবিকা হিসাবে বিভিন্ন প্রকারের ফল-মূল উৎপাদন করেন তোমরা যা নিজেরাও আহার কর এবং তোমাদের প্রদেরও তৃণরূপে আহার দান কর। সূতরাং কাউকেও তার <u>সমকক্ষ দাঁড়</u> করো না। উপাসনায় শরিকরূপে, অথচ <u>তোমরা জান</u> যে, তিনিই সৃষ্টিকর্তা আর এ**গুলো** দেব-দেবী কিছুই সৃষ্টি করে না : আর একমাত্র তিনিই আল্লাহ তা'আলা হতে পারেন, যিনি সৃষ্টি করেন [তিনি ব্যতীত আর কেউ ইলাহ বা উপাস্য হতে পারে না।

# তাহকীক ও তারকীব

रा'कुक आनाहि । الَّذِيْنَ مِنْ تَبْلِكُمْ ، أَي الَّذِيْنَ مِنْ خَلَقَهُمْ مِنْ قَبْلِ خُلْقِكُمْ الص - এর সিফত হয়েছে । الَّذِيْنَ १ दे हेम्ম, تَتَقُونَ हिम् كُمْ , مُشَبّه بِالْفِعْلِ वि الْعَلْ १ अवत । الَّذِيْنَ দ্বিতীয় সিফত হয়েছে। نَدَادُ दिश ও সন্দেহ, দোদুল্যতা ও আকাঙ্খার স্থানসমূহে আসে। انْدَادُ বহুবচন بَ -সমকক্ষের প্রতিদ্বন্দ্বী । اَلَزِيُّ মাসদার, উঁচুস্থান, তাঁবু الَّذِيُّ নসবের স্থান- সিফতের উপর ভিত্তি করে এবং মহল্লে رُفِّع হতে পারে মুবতাদাকে মাহ্যুফ নির্ধারণের মাধ্যুমে।

فَائِدَةً : إِنَّ النِّدَاءُ عَلَى سَبْعَةً مَرَاتِبَ : نِدَاءُ مَدْحِ وَ نَدَاءُ ذَمْ، تَنْبِيْهِ، وَنِدَاءُ اِضَافَةٍ، وَ نِدَاءُ نِسْبَةٍ، وَ نِدَاءُ تَسْبَيَةٍ، وَ نِدَاءُ تَسْبِيةٍ، وَ نَدَاءُ تَسْبِيةٍ، وَ نَدَاءُ تَعْنِيفِ ـ فَالْأَوْلُ كَقُولِهِ : يَا أَيُّهَا النَّنِيُّ، يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ، وَالنَّالِيُ كَفُولِهِ يَا أَيُّهَا النَّاسُ وَالرَّابِعُ كَفُولِهِ يَا عَبَادِيْ وَالْخَامِسُ: كَقُولِهِ يَا أَيُّهَا النَّاسُ وَالرَّابِعُ كَفُولِهِ يَا أَيْهَا النَّاسُ وَالرَّابِعُ كَفُولِهِ يَا عَبَادِيْ وَالْخَامِسُ: كَقُولِهِ يَا أَيْهَا النَّاسُ وَالرَّابِعُ كَفُولِهِ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ـ (جَمَل : ٣٧) بَنِي إِسْرَائِيلُ، وَالسَّادِسُ : كَقُولِهِ يَا دَاؤُدُ يَا إِبْرَاهِيتُم، وَالسَّابِعُ : كَقُولِهِ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ـ (جَمَل : ٣٧) بَنِي أَشَالُ وَالسَّادِسُ : كَقُولِهِ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ـ (جَمَل : ٣٧) بَنِي أَوْدُ يَا أَيْمُا النَّذِينَ أَمُنُوا عَمِي اللَّاسُ وَالسَّابِعُ : كَقُولِهِ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ـ (جَمَل : ٣٧) عَبْرِي أَوْدُ يَا أَيْدُينَ أَمُنُوا عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمُنُوا عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمُنُوا عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمْنُوا عَلَيْهُا النَّاسُ عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمْنُوا عَلَيْهُا النَّوْدُ عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمْنُوا عَلَى الْمَالِعُ عَلَيْهُا النَّاسُ عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمْنُوا عَلَيْهُا النَّذِينَ أَمْنُوا عَلَى النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَيْهُا النَّاسُ عَلَيْهُا النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَيْهُ النَّاسُ عَلَيْهُ النَّاسُ عَلَيْهِ عَلَى النَّاسُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَى النَّاسُ عَلَى الْمُعْلِمُ النَّيْنُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّذِينَ الْمُنْ الْمُولِمِي الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُلِعِلِمُ الْمُلُولِمُ الْمُعْمِي الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা ও যোগসূত্র: প্রথুমে তিনটি দুলের অবস্থা পৃথক পৃথক বর্ণনা করার পর এখন ঐ সবগুলোকে সমিলিতভাবে সম্বোধনের সাথে ইসলামের দুটি মৌলিক ভিত্তি অর্থাৎ একত্ববাদ ও রিসালাতের দিকে আহ্বান করা হচ্ছে। আল্লাহর ইবাদত ও অনুগ্রহসমূহের ব্যাখ্যা : প্রথম তাওহীদের আলোচনা, যা স্বাভাবিক ও পরিষ্কার মর্মস্পর্শী ভাব-ভঙ্গিতে বর্ণনা <mark>করা হচ্ছে যে, মহৎ লোক</mark> স্বভাবত ও স্বাভাবিকভাবে অনুগ্রহকারীর দিকে ধাবিত হয় এবং অনুগ্রহকারীও তিনিই যিনি **অস্তিত্তের** ন্যায় বিরাট দৌলত দান করেছেন যে. এটা ব্যতীত সকল নিয়ামত তুচ্ছ এবং তারপর অস্তিত্বের টিকে থাকার সকল সামানাদি দান করেছেন। চ'ই ঐ নিয়ামতগুলো প্রকাশ্য ও শারীরিক হোক, যেমন– পানাহারের বস্তুসমূহ অথবা আধ্যাত্মিক ও বাতেনী <mark>আহারাদি</mark> হোক, অর্থাৎ আহকামে শরিয়ত, যেগুলো রিসালাত ও নুবয়তের উপর নির্ভরশীল। অর্থাৎ যখন একথা সর্বজন স্বীকৃত যে, স্রষ্টা ভধু আল্লাহ। তবে ম' বূদ ও ভধু আল্লাহই হওয়া চাই। মা'বূদ হওয়া ভধু স্রষ্টার জন্য খাছ, আর দাস হওয়া সৃষ্টির অবস্থার<mark>যোগ্য।</mark> وَالْكُوْلُ -এর ব্যাখ্য মক্রাবাসী দ্বারা করা সূরা বাক্বারার বিপরীত নয়। হয়রত আবুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর যে রেওয়ায়েত হাকিম (র.) পেশ করেছেন যে. اَلْكُوْلُ দ্বারা সম্বোধন মক্কাবাসীকে এবং الْلَوْلُونُ الْمَنُوُّا দ্বারা সম্বোধন মদীনাবাসীকে সম্বোধন করা হয়। এর উদ্দেশ্য পরিপূর্ণ সংবিধন নয়: বরং অধিকাংশ রীতিনীতি উদ্দেশ্য হয়। তাই এ রেওয়ায়েতটিও উক্ত ব্যাখ্যার বিপরীত নয়। তাওহীদই [একত্বাদই] ইবাদতের উৎস: اَعْبُدُوا -এর ব্যাখ্যা -এর ব্যাখ্যা وَحُدُوا -এর দ্বারা এ জন্য করেছেন যে, হযরত ইবনে عِبَادَت कार्ताशील व्ये कार्ताशील كُلُ ما وَرَدَ فِي الْقُرانِ مِنَ الْعِبَادَةِ فَمَعْنَاهُ التَّوْجِبُدُ क्वर्वात व्य कार्ताशील শব্দটি এসেছে, এর হার উদ্দেশ্য তাওহীদ। কেননা কোনো ইবাদত তাওহীদ ব্যতীত সম্ভব নয়। তাওহীদই ইবাদতের উৎস। তাই তাওহীদকে عَبُون - এর 🌠 দ্বারা ব্যক্ত করা মাজায হয়েছে অথবা এ অর্থ লওয়া যায় যে, শুধু এক এর ইবাদত কর, অন্যকে এর মধ্যে অংশীনার করকে না এবং ইবদতের অর্থ শুধু উপাসনা নয়; বরং আনুগত্য ও ভক্তি। যার মধ্যে নামাজ, রোজা, হজ, জাকাতও এসে গ্রাহ্ম: এবং বিয়ে, ত্বালাকু, আদান-প্রদান, ক্রয়- বিক্রয় ইত্যাদি সকল বিধানাবলি এসে গেছে। রাজকীয় পরিভাষাসমূহ : 🚅 মেহেতু দলেহ ও সংশয়ের জন্য রচিত, তাই কালামে এলাহীর মধ্যে এর ব্যবহার আপত্তির কারণ, মুফাস্সির আল্লাম (র. بِلْتَعْفِيْتِي -এর নির্দেশনার দ্বারা -এর অপসারণ করেছেন। অর্থাৎ কুর্আন কারীমে এটাকে এর সমর্থবোধক বুর্কতে হবে . অর্থাৎ সন্দেহের জন্য নয়; বরং 'নিশ্চিত' এর জন্য, কিন্তু মুফাস্সির (র.) -এর এ বর্ণনা অধিকাংশের হিসেবে তো বিহুদ্ধ: কিন্তু অকাট্যের উপকারী নয়। তাই কেউ কেউ এ নির্দেশনা দিয়েছেন যে.

আকৃতি বর্ণনা করা বা নভোমগুলীয় ও ভূমগুলীয় রহস্য-প্রকৃতি বর্ণনা কর উদ্দেশ্য নয়। উদ্দেশ্য শুধু এ কথা বৃথিয়ে দেওয়া যে, আকাশ বা পৃথিবী কারো জন্য মানুষকে সৃষ্টি করা হয়নি। আসল লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য হচ্ছে মানুষ। কোনো কিছু নিজে নিজে সৃষ্টি হয়নি। সবই আল্লাহর সৃষ্টি এবং সেই সর্বসময় ক্ষমতাবানেরই অধীনে। সুতরাং যে আসমান জমীন আল্লাহর নির্দেশে মানুষের খেদমতে নিয়োজিত সেই সেবকের সামনেই মাথানত করা এবং তাকে ইলাহর মর্যাদায় পূজা করা কেমন ভীষণ বোকামী, তা বুলার অপেক্ষা রাখে না। –[মাজেদী]

चि خُلُق शक्षि فَرَاشًا शक्षि عَلَى دَرَة शक्षि عَلَى الْاُرْضَ शक्षि عَلَى الْاُرْضَ शक्षि فَرَاشًا शक्षित कि المعتقدي بنام على المعتقدي المعتقدي بنام على المعتقدي بنام على المعتقدي بنام المعتقدي بنام على المعتقدي بنام المعتقد المعتقدد المعتقد المعتقد المعتقد المعتقد المعتقد المعتقد المعتقد المعت

কায়দা: এ আয়াতে জমীনকে زَرَاش [চাদর] বলা হয়েছে। আর চাদর চতুষ্কোণ বিশিষ্ট হয়ে থাকে। তাই زَرَاش শদ্দের ব্যবহারে এ কথা আবশ্যক হবে না যে, জমীন গোলাকার নয়। কেননা, ভূ-পৃষ্ঠের এ বিশাল আয়তন গোলাকার হওয়া সত্ত্বেও দেখতে বিস্তৃত (مُسَطَّم) মনে হয়। আর কুরআনের বর্ণনাধারার আকর্ষণীয় পদ্ধতি এই যে, কুরআন প্রত্যেক বস্তুর ঐ অবস্থাটি বর্ণনা করে, থাকে যা আলেম-জাহিল নির্বিশেষে সকলেই অনুভব করতে সক্ষম হয়। মোটকথা, জমীনের আয়তন বড় হওয়ায় গোলাকার হওয়া সত্ত্বেও বিস্তৃত ও হড়ানোই মনে হবে। এ হিসেবে জমীনকে গোলাকার এবং مُسَطِّح বা বিস্তৃতও বলা যাবে। —[জামালাইন] పَرُلُهُ سَنَفًا : অন্য আয়াতে এ শব্দ এসেছে। আর এখানে بَنَا الْ الْمَاكِيْنَ الْمَاكُوْنُ الْمُنْفَاقُهُ : অন্য আয়াতে এ শব্দ এসেছে। আর এখানে

اَعُكُمُ اَعُلُوْنَ بِهِ دُوابَكُمُ [পশুকে ঘাস খাওয়ানো] عَلُوْنَ : تَعْلُوْنَ بِهِ دُوابَكُمُ ঘাস, গবাদি পশুর عَلُوْنَ بِهِ دُوابَكُمُ খাদ্য, তৃণ । এ বাক্যটুকু উল্লেখ্য করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, اَنَّهُمُواتُ দ্বারা জমীনের সব ধরনের উদ্ভিদ ও উৎপন্ন বস্তু বুঝানো হয়েছে ।

তে লিটি بَعَلُوا لِلَّهِ اَنْدَادُا : এ বাক্যের সম্পর্ক পূর্বে উল্লিখিত اُعَبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِيُ -এর সাথে। এখানে بَعَلُوا لِلَّهِ اَنْدَادُا : এর সাথে। এখানে بَعَعَلُوا لِلَّهِ اَنْدَادُا : এর সাথে। এখানে এখানে কিটি নাফউলের এর অর্থে। আবুল বাকা (র.) سَمْ شِيْ অর্থেরও অবকাশ আছে বলে মত দিয়েছেন। যাহোক, بَعَلَ দুটি মাফউলের দিকে মুতআদ্দী হবে। প্রথমটি হলো اَنْدَادًا আর দিতীয়টি তার পূর্বের مَجْرُور ও جَار এখানে দিতীয় মাফউলটি প্রথমটির পূর্বে হওয়া ওয়াজিব।

এটা : এটা نَدُ -এর বহুবচন। অর্থ – সমান, প্রতিদ্বন্দ্বী, শরীক। যাত বা সন্তাগত অংশিদারীত্বকে نِدَ বলা হয় আর সব ধরনের সাধারণ অংশিদারিত্কে غَنْهِ বলা হয়।

اَلَخُالُونَ اَلُهُ الْخُالِقُ -এর জমীন থেকে عَالَ হয়েছে। অর্থাৎ স্বভাবসুলভ ইলহাম এবং সাধারণ মানবীয় অনৃভূতির মাধ্যমেই তোমাদের এটা জানা যে. সকলের সৃষ্টিকর্তা (خَالِق) এবং সকলের শাসকর্তা (خَالِق) তিনিই। প্রতিটি মানবহৃদয়ে এতটুকু বিচার ও বোধশক্তি গচ্ছিত রাখা হয়েছে, যা তাকে তাওহীদ পর্যন্ত পৌছাতে পারে যদি না ভুল শিক্ষা ও দূষিত পরিবেশ মুল স্বভাবকেই বিকৃত করে না ফেলে। –[মাজেদী]

প্রত্যেক বস্তুর আসল হচ্ছে হালাল হওয়া : نَكُمُ الْاَرْضَ فِرَاشًا -এর মধ্যে আলেমগণ দুটি সূক্ষ্তা বর্ণনা করেছেন। প্রথমটি হচ্ছে, লামে نَفْع দ্বারা ইঙ্গিত এ দিকে যে, শরিয়তের দৃষ্টিতে সকল বস্তুর ক্ষেত্রে আসল হচ্ছে হালাল ও বৈধ হওয়া। হারাম হওয়া আকস্মিক ও দলিলের মুখাপেক্ষী।

আল্লামা যমখশারী ও মাদাররিক গ্রন্থকার (র.) এটাকে আবূ বকর রাযী (র.) এবং মু'তাযিলাদের দলিল হিসেবে সাব্যস্ত করেছেন। ইমাম ফখরুল ইসলাম (র.) বিরোধিতার আলোচনায় বলেছেন যে, হালাল ও হারামের বিষয়টি যখন পরস্পর বিরোধ হয়ে যায়। তখন হারাম, পশ্চন্তাগ ও রহিতকারী মনে করে অগ্রাধিকার দেওয়া হবে এবং "হালাল" মূল হওয়ার কারণে অগ্রবর্তী ও রহিত হবে। নতুবা "হারাম" কে মূল ধরলে দু'বার নস্থ [রহিত করা] স্বীকার করতে হবে। বিস্তারিত বর্ণনার জন্য কিতাবসমূহ মুতালা'আহ করা দরকার।

জমিন গোল না চেন্টা: আর দ্বিতীয় সৃক্ষাতাটি হচ্ছে, وَرَاشِ শব্দ দ্বারা জমিনের আকৃতি গোল হওয়া কিংবা সমতল হওয়া জরুরি হয় না। আর এ وَرَاشِ হওয়াটা ঐগুলো থেকে কোনোটির বিপরীত নয়। জমিন وَرَاشِ -এর রূপে হওয়া আর এর উপর উঠা, বসা, শোয়া উক্ত দুটি রূপে সাধন হতে পারে। যে পৃষ্ঠের পুরত্ব অনেক ছোট হয়, ওটার وَرَاشُ মুশকিলের কারণ হতে পারে। কিন্তু যখন বিরাট আকারের পৃষ্ঠ হয়। তখন এর উপর অগণিত সৃষ্টি সুবিধা মতো থাকতে পারে। সুতরাং সাগরের পৃষ্ঠদেশ থেকে উঁচু জমিনের একটি বিরাট অংশ বিষুব রেখা থেকে উত্তর দিকে এবং সামান্য অংশ দক্ষিণ দিকে অবস্থিত। যার মধ্যে সকল সৃষ্টি বসবাস করছে। এ জমিন মূলত গোল বানানো হয়ে ছিল, কিন্তু বোঝা-চাপা ও জলোচ্ছ্বাসের আক্ষিক ঘটনাবলির কারণে জমিনের মধ্যে উঁচুতা ও নীচুতা সৃষ্টি হয়ে গেছে এবং প্রকৃত গোল আকৃতি স্ব অবস্থায় রয়নি।

পৃথিবীর বিস্তৃতি: পৃথিবীর বিস্তৃতির অনুমান নিম্নোক্ত আলোচনা দ্বারা করা যেতে পারে। পূর্ব-পশ্চিমে এর ব্যাস হলো ১২৭৫২ কিঃ মিঃ এবং উত্তর-দক্ষিণে ১২৭০৯কিঃমিঃ। এর আয়তন প্রায় ১৯ কোটি ২০ লক্ষ বর্গমাইল বা ৪৯৭২৬০৮০০ বর্গ কিঃ মিঃ এর পরিধি হলো ২৫০০০ মাইল। পৃথিবীর ব্যাস এত বিশাল হওয়ায় দর্শকের নজরে তা সমতল অনুভব হয়। এ করেনেই পৃথিবীকে গোলু এবং সমতল উভয় বলা যেতে পারে।

তা আলার সৃষ্টি। এ সকলের সৃষ্টিতে না কোনো দেব-দেবীর দখল আছে, আর না কোনো পীর বা পয়গাম্বরের। যখন এ বিষয়টি প্রমাণিত ও স্বীকৃত যা তোমরা নিজেরাও স্বীকার কর, তাহলে তোমাদের ইবাদত-বদেগী তার জন্যই হওয়া উচিত। আন্য কেই এর হকদার হতে পারে না। তোমরা তার উপাসনা করবে এবং অন্যদেরকে আল্লাহ তা আলার শরিক বা তার সমকক্ষ স্থির করবে। আল্লাহ তা আলার খলিফা যখন তার নিজ স্থান ও মর্যাদা বিচ্যুত হয়ে অধঃপতনের শিকার হয়েছেন, তখন সে লাঞ্ছনার ও অবনতির সমস্ত সীমা পার হয়ে গিয়েছে। সে তার সেজদার বস্তু বানিয়েছিল কখনও চন্দ্র-সূর্যকে, কখনও নদ-নদীকে, কখনও আকাশ ও মাটিতে, কখনও বৃক্ষরাজিকে, কখনও পশু ও নিজীব বস্তুকে, কখনও সাপও আশুনকে। মোটকথা তারা নদ-নদীকেও ছাড়েনি, এমনকি লজ্জাস্থানকেও ছাড়েনি। কুরআন সমস্ত বোকামী ও মনগড়া বিষয়াদির ব্যাপারে তাদেরকে সতর্ক করেছে।

কুরআনের আলোচ্য বিষয় : কিন্তু এসব তদন্তের ময়দান ভূগোল ও দর্শন হতে পারে। জমিন গোল কিংবা সমতল। জমিন চলমান কিংবা স্থির। আকাশের অস্তিত্ব আছে কিংবা নেই। সূর্য, চন্দ্র, তারকা ও নক্ষত্রসমূহের চলন এবং পরিমাপের সমস্যাবলি। মোটকথা যে সকল বিষয়টি কুরআনের আলোচ্য বিষয় থেকে বহির্ভূত, ঐগুলোর জন্য কুরআনকে আসল বানানো কোথাকার ইনসাফ? এ অনুসন্ধান তো দৈনন্দিন পরিবর্তন হতে থাকে। সঠিক কথা অশুদ্ধ এবং অশুদ্ধ কথা শুদ্ধ হচ্ছে। তবে কি! আল্লাহর কালামও এমনি ধরনের যে, যখন ইচ্ছা করবে ও যতটুকু ইচ্ছা টেনে লম্বা করবে এবং যখন ইচ্ছা কৃঞ্চিত করবে

مِنْ ٱنْوَاعِ الشَّمْرَاتِ षात्रा জালাল মুফাস্সির (র.) مِنْ ٱنْوَاعِ الشَّمْرَاتِ বয়ানিয়া হওয়ার দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, ব্যাপক বকুসমূহ উদ্দেশ্য । সাই মানুষের খোরাকের হোক কিংবা পভর আহার হোক। আর কারে কারো নৃষ্টিতে فِيْ তাবহী হিয়া ، হুৰ্ধং লোন কোন ফল

#### অনুবাদ :

মুহাম্মদ 🚐 -এর প্রতি যা অবতীর্ণ করেছি তাতে অর্থাৎ আল-কুরআন সম্পর্কে। এ মর্মে যে এটা আল্পাহ তা'আলার তরফ হতে অবতীর্ণ, তাহলে তোমরা তার অনুরূপ সূরা আনয়ন কর অর্থাৎ অবতীর্ণ কুরআনের মতো। শব্দটি بَيَان বা বিবরণমূলক। অর্থাৎ সেটি [অস্বীকারকারীগণ রচিত স্রা] ভাষালংকার, বাক্যের মনোহর বিন্যাস এবং অজ্ঞানা ও গায়েব সম্পর্কে সত্য সংবাদ দানে তার [আল-কুরআনের] অনুরূপ হবে। আল কুরআনের একটি খণ্ডিত অংশের নাম; যার সুনির্দিষ্ট ত্তরু ও শেষ রয়েছে। ন্যুনতমপক্ষে তা তিন আয়াত বিশিষ্ট হয়ে থাকে। তোমরা আহ্বান কর তোমাদের সকল সাক্ষীকে তোমাদের ইলাহগণকে যাদের তোমরা উপাসনা করে থাক, আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অর্থাৎ তাঁকে ছাড়া অন্যদেরকে, তোমাদের সাহায্য করার জন্য তোমরা যদি সত্যবাদী হও এই কথায় যে, মুহাম্মদ 🚐 নিজে রচনা করে এই কথা বলেছেন তাহলে তোমরাও তা করে দেখাও। কারণ তোমরাও তো তাঁর মতো আরবি ভাষা-ভাষী এবং অলঙ্কার-শাস্ত্রবিজ্ঞ।

ে ২৪. [শত চেষ্টার পরও] যখন তারা তা হতে এই চ্যালেঞ্জ গ্রহণে] অপারগ হয়ে গেল তখন আল্লাহ তা'আলা এতদসম্পর্কে ইরশাদ করেন, যদি তোমরা তা আনয়ন না ক্র উল্লিখিত অপারগতার দরুন আর কখনই তোমরা ক্রতে পারবে না তা কোনো কালেই সম্ভব নয় কুরআনের ইজায প্রকাশ পেয়ে যাওয়ায় । وَكُنْ تَغْمُلُوا । বাক্যরূপে ব্যবহৃত হয়েছে। <u>তবে তোমরা</u> আ**ন্না**হ তা'আলার উপর ঈমান এবং কুরআন যে মানব রচিত না এই কথার উপর বিশ্বাস স্থাপনপূর্বক সেই আগুন হতে আত্মরক্ষা কর, মানুষ অর্থাৎ সত্য-প্রত্যাখ্যানকারীগণ ও পাথর অর্থাৎ পাথর নির্মিত তাদের প্রতিমাসমূহ যার ইন্ধন অর্থাৎ এই অগ্নি সীমাতিরিক্ত উষ্ণ হবে। তা দুনিয়ার আগুনের মতো কাষ্ঠ ইত্যাদি দারা প্রজ্বলিত করা হবে না; বরং উল্লিখিত দ্রব্যসমূহ হলো তার ইন্ধন। সত্য প্রত্যাখ্যানকারীগণের জন্য তা প্রস্তুত করে রাখা হয়েছে। এর মাধ্যমে তাদেরকে শান্তি প্রদান করা হবে। اُعِدُّتُ অর্থ প্রস্তুত করে রাখা হয়েছে। এই বাক্যটি خَنْلُة এমন ভাবও حَالَ لَازِمَة नवगठिं वाका वा مُسْتَانِفَة অবস্থাবাচক বাক্য, যে অবস্থা তার্দের জন্য অবশ্যম্বাবী :]

۲۳ ২৩. <u>यिन তোমাদের সন্দেহ সংশয় হয়, আমি আমার বান্দার</u> عَلَى عَبْدِنَا مُحَمَّدٍ مِنَ الْقُرانِ أَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَأَتُّوا بِسُورةٍ مِّنْ مَثِلِه أي الْمُنَذَّرُلِ وَمِنْ لِلْبَيَانِ آيُ هِي مِثْلُهُ فِي الْبَلَاغَةِ وَحُسْنِ النَّنظْمِ وَالْإِخْبَارِ عَنِ الْغَيْبِ وَالسُّورَةُ قِطْعَةُ لَهَا أُولًا وَاخِرُ وَاقَلُهَا ثَلْثُ أَيَاتٍ وَادْعُوا شُهَدّاً عَكُمُ الهَتَكُمُ الَّتِي تَعْبُدُونَهَا مِّنْ دُونِ اللَّهِ أَىْ غَيْرِهِ لِتَعَيَّنِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ . فِي أَنَّ مُحَمَّدًا قَالَهُ مِنْ عِنْدِ نَفْسِهِ فَافْعَلُوا ذلِكَ فَإِنَّكُمْ عَرَبِيُّونَ فُصَحَاءُ مِثْلَهُ

#### তাহকীক ও তারকীব

وَفَيْ رَبْبِ وَمَا مِنْ مَثْلِهِ اللهِ هَمْ هَا اللهِ الهُ اللهِ الله

শব্দগতভাবে মাজির সীগা হলেও অর্থ হবে ভবিষ্যৎ কালের।

वानाना रायाह । যেহেতু কাফেরদের পক্ষ থেকে অধিক পরিমাণে संस्ट প্রকাশ পেত তাই بِمُنْزِلَةٍ مَكَانٍ नाताल रायाह । यात সন্দেহ তাদেরকে পরিবেষ্টন করে আছে । بِمُنْزِلَةٍ مَكَانٍ नावाल कता रायाह । यान সন্দেহ তাদেরকে পরিবেষ্টন করে আছে । — [জামাল]

र्यों । اَبْعَطِظيّة व्यात्न مِنْ : قَوْلُهُ مِمّا تَزْلُنَا وَالْتَكِدَاءُ الْغَايَةِ व्यात्न مِنْ : قَوْلُهُ مِمَّا تَزْلُنَا प्रात्न ना الله مِنْ الْمُثَامُ لِأَجْلِ । यात्व ना الله وَرْتُبُتُمْ لِأَجْلِ ا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বোগসূত্র: পূর্বেই বলা হয়েছে যে, এই পবিত্র কালামে [কুরআনে] সন্দেহের কারণ হয়ত এ হতে পারত যে, খোদ এ বাণীর মাঝেই কোনো সংশয়পূর্ণ কথা থেকে থাকবে, যা দূরীভূত করার জন্য দুর্বা বিদ্বেষ ও শত্রুতার কারণে সন্দেহের সৃষ্টি হয়ে থাকবে। এ আয়াতে শেষোক্ত কারণিটর প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। যেহেতু এটা সম্ভবপর, বরং এটা বাস্তবেই বিদ্যমান ছিল, তাই তা দূর করার একটি সহজ ও উৎকৃষ্ট পদ্ধতি বলে দেওয়া হয়েছে যে, তোমাদের ধারণায় এ কুরআন আল্লাহ তা আলা বাণী না হলে অবশ্যই তা মানব রচিত হবে। আর একজন মানুষের পক্ষে যখন এমন রচনা সম্ভব, তখন অন্যদের পক্ষেও তা সম্ভব হবে নিঃসন্দেহে। আর সেখানে জ্ঞান, মেধা ও প্রজ্ঞায় শ্রেষ্ঠ মানব দলের সমাবেশ হলে তো কথাই নেই। সূতরাং তোমরাও এরপ বিশুদ্ধ ও সাহিত্যালংকার পূর্ণ অন্তত তিন আয়াত সম্বলিত একটি সূরা রচনা কর তো দেখি! তোমরা ভাষা ও সাহিত্যালংকারে সুদক্ষ হওয়া সন্ত্বেও যখন একটি ক্ষুদ্র সূরার মোকাবিলা করতেও অক্ষম হয়ে পড়েছে, তখন হৃদয়াঙ্গম কর যে, এটা আল্লাহ তা আলারই বাণী, কোনো মানুষের রচনা নয়। –[তাফসীরে উসমানী, তাফসীরে মাজেদী]

শানে নুযুগ: তাওহীদের পর এখান থেকে নবুয়ত ও রিসালাতের মাসআলা আরম্ভ হচ্ছে। নবুয়তের উজ্জ্বল প্রমাণ যেহেত্ মু'জিয়া হয়। অন্যান্য আম্বিয়া (আ.)-কে নিজ নিজ কালের উপযোগী যেমনিভাবে হাজার হাজার মু'জিয়া দেওয়া হয়েছে। যেগুলো তাদের জন্য নবুয়তের দলিল হয়েছে। এমনিভাবে নবী করীম — কে অসংখ্য মু'জিয়া দেওয়া হয়েছে। এগুলোর মধ্যে থেকে সবচেয়ে বড় ইলমী মু'জিয়া হচ্ছে পবিত্র কুরআন, যা তাঁর নবুয়তের সবচেয়ে বড় প্রমাণ, পবিত্র কুরআন দলিল হওয়ার ব্যাপারে বিরোধীদের যেহেত্ এ সন্দেহ ছিল যে, মুহাম্মদ — সাধারণ রচনাকারীদের ন্যায় কুরআনকে নিজেই অল্প অল্প করে রচনা করেছেন। যে কারণে পবিত্র কুরআন কালামে ইলাহী ও মুজিয়া হওয়ার বিষয়টি সন্দেহ এবং সমালোচনার পাত্র হয়ে গেছে। তাই নবুয়তের দলিলই ধরতে গেলে সন্দেহযুক্ত হয়ে গেছে। এ আয়াতে ঐ সন্দেহকে দলিল থেকে উৎখাত করছেন। যাতে নবুয়তের দলিল পরিষ্কার হয়ে যায়।

وَازُرُالُ वना হয় শ্রমিনিভভাবে একবার অবতীর্ণ করাকে। আর اَنُوْالُ वना হয় প্রয়োজন অনুপাতে অল্প অল্প করে ধীরে ধীরে অবতীর্ণ করাকে। পবিত্র কুরআনের উক্ত দু'টি গুণই রয়েছে। এর অবতরণ প্রথম লওহে মাহ্মুথ থেকে দুনিয়ার আকাশে সমষ্টিগত ও পরিপূর্ণভাবে একবারেই হয়েছে। তাই কোনো কোনো স্থানে তাকে وَازُولُ وَاللّهُ مِنْ مَا عَرَيْهُ وَاللّهُ وَاللّمُ وَاللّهُ وَالل

#### ইস. তাফসীরে জালালাইন আরবি বাংলা [১ম খণ্ড] – ৯(ক)

ক্ষমতাও আছে এবং তাঁর অভ্যাসও এটাই। যেমন-তাওরাত একবারই লিখে দিয়ে দেওয়া হয়েছিল। অতএব, তারা বলতো مُوْلَا ٱنْزِلَ عَلَيْهِ الْقُرَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً [কেন নবী করীম عَنْهُ الْعَرَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً] (কেন নবী করীম جُمْلَةً وَاحِدَةً

চ্যালেঞ্জেরে মধ্যে এ সন্দেহটাকেই দূর করা উদ্দেশ্য, اَنَرْنَا -এর স্থানে عَبْدِنَ বলা হয়েছে। عَبْدِ -এর মধ্যে রাসূল -এর ব্যক্তিত্বকে عُبْدُ দ্বারা ব্যক্ত করে এবং এটাকে যমীর -এর দিকে عُبْنَانَ করে রাসূল -এর সন্মান, মর্যাদা ও সন্মান প্রদর্শনের সামজস্যতার প্রতি ইঙ্গিত করে দিয়েছেন। অর্থাৎ রাসূল মা বৃদিয়াতের স্থানে নন; বরং আন্দিয়াতের [গোলামিয়াতের] স্থানে আছেন। যা সকল স্থানের মধ্যে সর্বোচ্চতর স্থান এবং আমার বিশেষ বান্দা বা গোলাম। আল্লাহ যাকে আপন আখ্যায়িত করেন। তার উপাসনার ব্যাপারে আর কি প্রশ্ন করার থাকে।

بَيَان اللهِ عَنْ اللّهِ أَوْ اَنَّهُ مِنْ عِنْدِ نَفْسِهِ (جَمَل : ٩٥٠ ) وَوُلُهُ اَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللّهِ اَقْ اَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ أَوْ اَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهُ الللّهِ اللللّ

خَرْنَ بَغُولُم: সমতুল্যতার ভিত্তি: এর ব্যাখ্যায় মুফাসসিরদের মতামত সাধারণভাবে অলংকার ও সুবিন্যাসের মধ্যেই নিবদ্ধ বটে, কিন্তু কুরআনের ভাব ও মর্মগত দিকটাও তার সার্বজনীন চ্যালেঞ্জের অন্তর্ভুক্ত; বরং এটিই মূখ্য, এছাড়া অন্য সবকিছু তার আনুষঙ্গিক রূপ মাত্র। কেননা কুরআন শুরুতেই নিজের কেন্দ্রীয় পরিচয় দিতে গিয়ে বলেছে এএক হেদায়েতগ্রন্থ। তাই এখানেও নিজের কেন্দ্রীয় চরিত্রটি তুলে ধরেই উদাত্ত ভাষায় ঘোষণা করছে আমার এক একটি সূরায় সত্যের যে আলোক বিচ্ছুরণ আছে, সম্দিলিত প্রচেষ্টাযোগেও যদি তোমরা তার সমতুল্য কিছু পেশ করতে পার, তাহলে কর দেখি। কুরআনের আরেকটি আয়াত থেকেও সমতুল্যতার ভিত্তি সম্পর্কে জানা যায়। ইরশাদ হচ্ছে

وَفِي الْبَيْضَاوِيْ : اَلشُّهَدَاءُ جَمْعُ شَهِيدٍ بِمَعْنَى الْعَاضِرِ أَوِ الْقَائِمِ بِالشَّهَادَةِ أَوِ النَّاصِرِ أَوِ الْإَمَامِ وَكَأَنَّهُ سَمِّى بِهِ لِأَنَّهُ يَخْضُرُ الْمَجَالِسَ وَتُبَرِّمُ بِمَخْضَرِهِ الْأَمُورُ .

وِ عَالِمَ الْأَيْةِ: وَاذْعُوا إِلَى مُعَارَضَةِ مَنْ حَضَرَكُمْ أَوْ رَجَوْتُمْ مَعُونَتَهُ مِنْ إِنْسِكُمْ وَجِيْكُمْ وَالِهَتِكُمْ غَيْرَ اللَّهِ أَوِ الْعُونَةُ مَعُونَتَهُ مِنْ إِنْسِكُمْ وَجِيْكُمْ وَالِهَتِكُمْ غَيْرَ اللَّهِ أَوِ الْعُونَةُ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَمَالُى عَلَى زَعْمِكُمْ . (جَمَل)

فَافْعَلُوا ذٰلِكَ - विष् गर्ज । जात जवाव भाश्यृक आहि । जाश्ला : إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ

न्जत সাথে সংযুক্ত। এ আদেশ দ্বারা উদ্দেশ্য অক্ষম করা। فَافَعَلُوا ذَٰلِكَ সম্পর্কে مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ وَمَا أَدْعُوا أَلْكُ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ بِهِ अलर्ज क्ष्यार्थ (तं.) हिन्न करतहरूत या, এটা أَنْ كُنْتُمْ صَادِقَيْنَ क्ष्यर्द्द्रत पृष्टिर्छ وَمُوْء क्ष्यर्द्द्रत पृष्टिर्छ وَمُنُوء क्ष्यर्द्द्रत प्राय्य পठेन, অर्थाए हेक्न [कांठ] এवर क्ष्यां क्ष्यर्द्द्रत क्ष्यां त प्राय्य व्यव्य व्यव्यव्य व्यव्यव्य व्यव्यव्य व्यव्य व्यव्य व्यव्यव्य व्यव्य व्यव्य व्यव्यव्य व्यव्यव्य व्यव्यव्य व्यव्यव्यव्यव्य व्यव्यव्यव्यव्यव्य व्यव्यव्यव्य

-এর উল্লেখ করা উপহাস করা হিসেবে অথবা মানুষের অভ্যাসের উপর ভিত্তি করে। কেননা চিন্তা-ভাবনার পূর্বে তাদের অক্ষমতা প্রমাণিত হয়নি। নতুবা প্রকৃত পক্ষে কালামে ইলাহীর মধ্যে এ ধরনের সন্দেহের শব্দ আসা প্রশ্নেব কারণ হবে। اَنْتَارُ সূরায়ে বাক্বারাহ যেহেতু মাদানী। তাই এ স্থানে مَعُرُفُ আনাটা বিশুদ্ধ। আর সূরায়ে তাহরীম মক্কী। সেখানে প্রথমবার اَنْتَارُ উল্লেখ করা হয়েছে। তাই عُرُهُ -এর সাথে উল্লেখ করেছ। مُعُرَّفُ بِاللَّمِ আনার কোনো প্রশুই আসে না।

এর পরে জালাল (র.) যে عِبَارَتْ প্রকাশ করেছেন এর উদ্দেশ্য হচ্ছে তাক্ত্ওয়ার মাধ্যম যে ঈমানকে নির্ধারণ করা হয়েছে। সেটার মু'মানবিহী [যার সাথে ঈমান আনতে হবে] দুটি, একটি হচ্ছে— আল্লাহর প্রতি ঈমান আনা। দ্বিতীয়টি হচ্ছে—কুরআন আল্লাহর কালাম হত্তয়া এবং মানুষের অর্থাৎ মুহাম্মদ على المرابعة -এর কালাম না হত্তয়া। اَرْحَالًا لاَزِمُنَا اللهُ اللهُ

হওয়ার কারণে مَعْ بَرُفَوْ وَكَانِكَةً مِشْلُهُ وَادْعُوا بُسُورَةً بِسُورَةً بِاللّهِ عَالَم اللّهِ عَامِل বানানো যাবে না। কেননা যমীর মুযাফ ইলাইহি এবং মুযাফ ইসমে جَامِد হওয়ার কারণে مَعْ مَا نَزْلُنَا , শাঁক وَأَبُوا بِسُورَةٍ بِاللّهِ عَامِل यমীরকে হযফ করার সাথে جَر وه وه الله عامِل यমীরকে হযফ করার সাথে وَمَا اللّهُ وَادْعُوا شُهَدَاء كُمْ اللّهُ اللّهِ عامِل সফত وَيْ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

অতঃপর রাসূল পবিত্র কুরআনের সবচেয়ে ছোট আয়াত বিশিষ্ট সূরা কাউছার লিপিবদ্ধ করিয়ে আরবের প্রথানুযায়ী পবিত্র কা বার দু-দরজায় লটকিয়ে দিলেন। অনেকদিন অনবরত লট্কানো ছিলো। কিন্তু কারো কোনো উত্তর নেই। মনে হয় সকলকে বিষধর সাপে ছোবল দিয়ে অজ্ঞান করে ফেলেছে। অবশেষে কোনো এক বাগ্মী কবি একটি বাক্য كَنْ مِنْ مِنْ مِنْ وَهِمَ لَا مُنْ مُنْ مِنْ وَهِمَ هَمَا لِمُ الْمُنْ الْمِنْ وَهِمَ هَمَا لَا الْمُنْ الْمَالِمُنْ الْمُنْ الْمُن

এর মধ্যে যেহেতু অদৃশ্যের সংবাদ ও ভবিষ্যদ্বাণী রয়েছে। তাই এটা পৃথক পরাজয়ের সংবাদ দেওয়া হয়েছে। পরে বারংবার তাদেরকে ডাকা হয়েছে। উত্ত্যক্ত করা হয়েছে। লজ্জা দেওয়া হয়েছে। অপমান করা হয়েছে এবং এসব শুনেও তাদের মধ্যে কিছু মাত্র উত্তেজনারও সৃষ্টি হয়নি।

প্রাণ ও সম্পদের সীমাহীন উৎসর্গকারী জাতি- যারা অতি স্লেহের যুবক সন্তান ও অতি মূল্যবান সম্পদসমূহ মুহামদ === -এর বিরোধিতায় লেলিয়ে দিয়েছে। আর যারা এ ধরনের সুবর্ণ সুযোগের অপেক্ষায় ছিল। তারা আল্লাহপ্রদন্ত চ্যালেঞ্জের কোনো মোকাবিলাই করতে পারল না।

হ্যরত আম্বিয়া (আ.)-এর আলৌকিক ঘটনাবলি : প্রত্যেক যুগের পয়গাম্বরগণ (আ.) ঐ সকল বিষয় দ্বারাই নিজ নিজ উম্মতকে পরাজিত করেছেন যে, বিষয়ের উপর উম্মতগণ পরিপূর্ণ পারদর্শী ও প্রসিদ্ধ ছিল। হ্যরত দাউদ (আ.)-এর যুগে লোহার কারুকার্য সফলতার চূড়ান্ত সীমায় ছিল। কিল্প رَائَتُ لَهُ الْحَدِيْدُ দ্বারা এ ব্যাপারে তার সর্বোচ্চ মর্যাদা প্রকাশ করা হয়েছে। ঐ যুগের গোটা পৃথিবী তাঁর লোহার কারুকার্যের সামনে হার মেনেছে।

হযরত মৃসা (রা.) যুগে যাদু ও যাদুকরদের বিস্ময়কর কার্যকলাপ চালু ছিল। কিন্তু হযরত মৃসা (আ.) এর عُصُى عُصُى عُصُلَة السَّعَرَةُ سَاجِدِيْنَ -এর সামনে وَالْقَى السَّحَرَةُ سَاجِدِيْنَ

হযরত ঈসা (আ.) এর যুগ- ডাক্তারী, চিকিৎসা ও ঝাড়ফুঁকের উর্ধ্বগমনের যুগ ছিল। কিন্তু যে রুগীদের কোনো চিকিৎসা ছিল না [যে রুগীদের চিকিৎসা ক্ষেত্রে জগদ্বাসী অক্ষম ছিল]। হযরত ঈসা (আ.) কোনো ঔষধ ও পথ্য ব্যতীত ঐ রুগীদেরকে শুধু সুস্থই করেননি; বরং মৃতদেরকে পর্যন্ত জীবিত করে সমস্ত বাহ্যিক চিকিৎসার রেকর্ড ভঙ্গ করেছেন। হাা এসব আমলী কার্যাবলি

ছিল। যা নির্দিষ্ট একটি সময় পর্যন্ত ছিল, বিশেষ লোকেরা দেখেছেন। পরবর্তী সময়ে এগুলো ইতিহাস হিসেবে রয়ে গেছে। আল্লাহর শত্রুদের মধ্যে ব্যাকুশতা: কিন্তু রাসূল ত্রু এর কল্যাণময় যুগ, তিনি যে দেশে ও যে গোত্রে ভূমিষ্ট হয়েছেন তাদের বাক-শক্তি ও জ্বালাময়ী ভাষণের এ অবস্থা ছিল যে, তারা নিজেদের মোকাবিলায় সমস্ত জগদ্বাসীকে বোবা ও নির্বাক মনে করতো এবং বলতো তাদের যুবক ও বৃদ্ধ পুরুষরা তো ছিলই। অপর দিকে তাদের সমাজের নারীরাও অগ্নিবর্ষি বন্ধা ও কবি ছিল।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

কিছু রাসূল — -এর অবস্থা এই ছিল যে, শিক্ষা-দীক্ষা তো দূরের কথা এর প্রকাশ্য উপকরণ থেকেও তিনি বঞ্চিত ছিলেন। না মাতা, না পিতা. না বোন, না ভাই, দাদা এবং চাচাও তার পক্ষে ছিলেন না । তারাও বিরোধীই ছিলেন। এমতাবস্থায় তিনি সাহিত্যের ও দর্শনের নজিরবিহীন মু'জিযা পেশ করেছেন। যা নিঃসন্দেহে তিনি তার নবুয়তের দলিলকে পরিপূর্ণকারী ও প্রমাণকে শক্তিশালী কারী হিসেবে গণ্য হবেন যে, সকলে তার এ চ্যালেঞ্জকে সামনে নিয়ে বসে আছে। এটা অকাট্য দলিল পবিত্র মুকাবিলায় কেউ কিছু লিখে ছিল এবং ওটা বিনষ্ট হয়ে গেছে। কেননা বর্তমানের ন্যায় সর্বযুগেই পবিত্র কুরআনের হেফাজতকারীর সংখ্যা কম ও বিরোধী বেশি রয়েছে। তবে কুরআন এর হেফাজতকারী কম হওয়া সত্ত্বেও যখন কুরআন সংরক্ষিতাবস্থায় চলে আসছে? তবে যে বিরোধী লেখার হেফাজতকারী অধিক এটা বিনষ্ট হয় কিভাবে? তাই এ সম্ভাবনা অনর্থক ও অযথা। আর যার মনে চায় আজও পরীক্ষা করতে পারে; বরং নিজের ভাগ্য পরীক্ষা করে দেখতে পারে। আর যারা পরীক্ষা করেছে, তাদের মুখে দাগ পড়েছে।

কাক চলেছে হাসের চলনে: সুতরাং ইয়ামামার এক ব্যক্তি মুসাইলামা কায্যাব কুরআনের ধারায় কিছু আয়াত পেশ করার অওভ প্রচেষ্টা চালিয়েছে ! যেমন–

এমনিভাবে শিয়া সম্প্রদায়ের কোনো কোনো আলেম সূরা ফাতেমা ও সূরা হাসানাইন তৈরি করে পবিত্র কুরআনে সংযোজন করার অণ্ডভ চেষ্টা করেছে। কিন্তু ইলম ও আদবের জগৎ থেকে তাদের চেহারা চূর্ণবিচূর্ণ করে দেওয়া হয়েছে।

কোনো কোনো বুদ্ধিহীন লোকেরা মাক্বামাতে হারীরীর ন্যায় সাহিত্যের পুস্তকগুলোকে ক্রআনের সমকক্ষ হিসেবে রাখার পরামর্শ দিয়েছে। যে পরামর্শের মূল্য مدعى جست رگراه جست رگراه جست رگراه بست الازمان و তাআলার কার্যাবলি যেমনভাবে অতুলনীয়। তার কালামও নজিরবিহীন। আমরা কাগজ ইত্যাদি দ্বারা গোলাপ বানাতে পারি এবং অনেক সুন্দর বানাতে পারি বটে, কিন্তু পানির একটি ফোঁটা যদ্ধারা খোদায়ী কুদরতী গোলাপের উজ্জ্বলতা ও সৌন্দর্যতা ফুটে উঠে আমাদের কাগজের তৈরি গোলাপের সৌন্দর্যকে নষ্ট করে দেওয়ার জন্য যথেষ্ট। এ কাগজের গোলাপে এক ফোঁটা শিশির পড়লে তা কুঞ্চিত হয়ে যায়। আর কুদরতী গোলাপের লাল বর্ণ আরো উজ্জ্বল হয়ে উঠে এবং সুঘাণ আরো ছড়িয়ে পড়ে। এর দ্বারা আসল ও নকলের পার্থক্য প্রকাশ হয়ে সামনে আসে। এ অবস্থাই কালামে ইলাহীর

কুরআনের নবীন বাহার : পবিত্র কুরআনের এ মু'জিয়া অন্যান্য সাময়িক ও মামুলী মু'জিয়াসমূহের ন্যায় নয়; বরং এটি একটি ব্যাপক ও চিরস্থায়ী মু'জিয়া। এর সুন্দর বাহার, যা প্রথম দিন ছিল তা আজো আছে।

মাজির সীগা, এর প্রকৃত অর্থের হিসেবে প্রমাণ করেছে যে, বেহেশত ও লেজখ উভয়টিই সৃষ্টি হয়ে গেছে অভঃশর মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের এটা বলা যে, পুরস্কার ও শাস্তির সময়ের পূর্বে এগুলোকে সৃষ্টি করা অয়থা ও নিম্প্রয়োজন আরু নিম্প্রয়োজন কাজ করা থেকে আল্লাহ তা'আলা মুক্ত। তাদের এ দলিল প্রেশ করা একেবারে বাতিল ও অবৈধ

আর পূর্ব থেকে সৃষ্টি করে রাখা অযথাও নয়। এটা কি কম উপকার যে, মানুষকে উৎসাহিত করার ও ভয়-ভীতি প্রদর্শনের কাজ নেওয়া হচ্ছে। যেমন বাদশাহ নিজ রাষ্ট্র শক্তিশালী করার লক্ষ্যে পূর্ব থেকেই জেলখানা তৈরি করানা এ সময় তো কেউ সন্দেহ ও আপত্তি করে না যে, যখন কেউ চুরি করবে, তখন জেলখানা তৈরি করা হবে। যখন কেউ বিদ্রোহ করবে, তখন ফাঁসির কার্চ্চ ঝুলানো হবে।

عَشَف اللهِ هِهِ هِمَالُو الْعَلَو الْعَ

উদ্দেশ্য। কেননা وَحَبَرَازُ مِنَ الْفَسَادِ ष्टांता إِنَّفَاءُ النَّارِ षाता إِنْفَاءُ النَّارِ षाता إِنْفَاءُ النَّارِ षाता إِنْفَاءُ النَّارِ षाता إِنْفَاءُ النَّارِ قَامَة المَّهِ উদ্দেশ্য। কেননা ফেতনা-ফাসন ইত্যানি সাহান্মমের দিকে ধাবিত করে। ত হরফটি পরিণতি নির্দেশ করছে। অর্থাৎ কুরআনের দাবি ও প্রমাণ খঙ্গন করতে এবং নিজেদের দাবির সপ্রক্ষে প্রমাণ তুলে ধরতে যেহেতু ব্যর্থ হলে, সেহেতু এখনো সত্যকে অস্বীকার করা থেকে বিরত থাক। আর যদি বিরত না থাক, তাহলে এ বিদ্বেষপ্রসূত সত্য প্রত্যাখ্যানের স্বাভাবিক অনিবার্য শান্তি জাহান্নাম ছাড়া আর কি হতে পারে। –[তাফসীরে আবুস সাউদ]

وَجُدَارَةً : فَوَلُهُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةً : পাথর الْحَجَارَةَ : عَوْلُهُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةَ وَالْمُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةَ وَالْمُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةَ وَالْمُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةَ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالَّمِ وَالْمُولَةِ وَالْمُولَةِ وَالْمُولِّةِ وَاللّٰمِ وَالْمُولِّةِ وَاللّٰمِ وَلَّا مِلْمُ اللّٰمِ وَاللّٰمِ وَالْمُولِمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِي وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِلْمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَل

إِنْكُم وَمَا تَعَبَدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَطَبٌ جَنَّهُم .

জাহানামের আসল খোরাক তো হবে খোদ কাফের-মুশরিকরাই। শাস্তি ভোগও করতে হবে তাদেরই। তবে শাস্তির প্রচণ্ডতা বৃদ্ধির এটাও একটি উপায় যে, তাদের ঠাকুর মূর্তিগুলোকেও জাহানামে নিক্ষেপ করে বলা হবে, নাও! দুনিয়াতে যাদের পূজা করেছো, তাদের বলো এখান থেকে উদ্ধার করতে। –[মাজেদী]

এর জবাবে بَسُوال مُقَدَّر সর্বদা কোন بَعْلَة مُسْتَانِفَة আর প্রত্যেক بَعْلَة مُسْتَانِفَة সর্বদা কোন سُوال مُقَدَّر এটি بُعْلِينَ आর প্রত্যেক بُعْلَة مُسْتَانِفَة সর্বদা কোন سُوال مُقَدَّر عالم الله عالم الله الله عالم الل

থেন প্রস্ন করা হয়েছে- १ أَيْنَارُ الْتِنْ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ؟ তার জবাবে বলা গয়েছে-

أَعِدُّتْ لِلْكَافِرِيْنَ

وَ اَ مُؤَلَّمُ لَا يَ عُوْلُمُ لَا يَ عُوْلُمُ لَا يَعْ الْحَالِيِّ : এ শব্দটি বৃদ্ধি করে একটি সংশ্যের অবসান করা হয়েছে। সুতরাং মুসলমানদের আর চিন্তিত হওয়ার কোনো প্রয়োজন নেই। যদিও তারা ফাসেক-ফাজের হোক না কেন।

উত্তর, حَالَ لَازَمَة عِلَى الْحَالِ प्रात्य थाक فَو الْحَالِ प्रात्य थाक فَر الْحَالِ प्रात्य थाक क्ष्य क्ष्य

অনুরূপভাবে জাহান্নামের আগুন কাফেরলের জনা লাজেম কিছু খাস নয়। অর্থাৎ জাহান্নামের আগুন তো ذُرُامًا ও إَصَالُنَا কাফেরদের জন্যই প্রস্তুত করা হয়েছে . তথাপিও غرضی ভাবে পরিড্র করার জন্য ফাসিক-ফাজি মুমিনদেরকেও তাতে প্রবেশ করানোটা তার প্রতিবন্ধক নয়। –[তাফসীরে মাজেনী]

যেমন রহুল মাআনীতেও উল্লেখ আছে - وكُونُ الْإَعْدَادِ لِلْكَافِرِيْنَ لَا يُنَافِى دُخُولُ عَبْرِمِدْ فِنْهِ عَلَى جِهَةِ التَّطَفُّلِ - এর মাঝে কাফের হারা সাধারণ আছের তথা আভিধানিক ও পারিভাষিক উভয়টি ধরা হলে কোনো আপত্তিই থাকে না। পারিভাষিক কাফেরের প্রবেশটা স্থাই বাবে আরু আভিধানিক কাফের তথা অকৃতজ্ঞ ও নাফরমানের প্রবেশটা হবে পরিতদ্ধ ও পবিত্র করণার্থে সামহিকভাবে

#### অনুবাদ :

२० २०. <u>आत সुসংবাদ দাও তাদেরকে, याता क्रेमान এन्नर्छ</u> مَرَشِّرِ ٱخْبِرُ الَّذِيْنَ أَمَنُوْا صَدَفُوْا بِاللَّهِ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنَ الْفُرُوْضِ وَالنُّوافِلِ أَنَّ أَيْ بِأَنَّ لَهُمْ جَنُّتٍ حَدَائِقَ ذَاتَ شَجَر وَمَسَاكِنَ تَجْرِيٌ مِنْ تَحْتِهَا اَيْ تَحْتَ اشْجَارِهَا وَقُصُورِهَا الْأَنْهَارُ آي الْمِيكَاهُ فِيْهَا وَالنَّهْرُ الْمَوْضِعُ الَّذِيْ يَجْرِي فِيْهِ الْمَاءُ لِأَنَّ الْمَاءَ يَنْهُرُهُ أَيْ يَحْفِرُهُ وَالسِّنَادُ الْجَرْيِ اِلَيْهِ مَجَازٌ كُلُّمًا رُزِقُوْا مِنْهَا أُطْعِمُوْا مِنْ تِلْكَ الْجَنَّاتِ مِنْ ثَمَرةٍ رِّزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِيْ اَيْ مِثْلُ مَا رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ اَيْ قَبْلُهُ فِي الْجَنَّةِ لِتَشَابُهِ ثِمَارِهَا بِقَرِيْنَةِ وَأُتُواْ بِه جِينُوا بِالرِّزْقِ مُتَشَابِهًا يَشْبَهُ بعَضُهُ بَعْضًا لَوْنًا وَيَخْتَلِفُ طَعْمًا وَلَهُمْ فِيهَا أَزُواجُ مِنَ الْحُورِ وَغَيْرِهَا مُّطُهُّرةً مِنَ الْحَيْضِ وَكُلِّ قَذْرِ وَهُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ـ مَاكِثُونَ اَبَدًا لَا يَفْنُونَ رَ رَوْو. رَ وَلَا يَخْرَجُونَ ـ

আল্লাহ তা'আলার উপর বিশ্বাস স্থাপন করেছে [ও] ফরজ, নফল সব ধরনের <u>সৎকর্ম করেছে</u> ্ট্র শব্দটি এস্থানে মূলত 🖟 অর্থে ব্যবহৃত এ সুসংবাদ যে, তাদের জন্য রয়েছে জান্নাত সৌধমালা ও বৃক্ষরাজি সুশোভিত উদ্যানসমূহ <u>যার নিম্নদেশে প্রবাহিত</u> অর্থাৎ তার সৌধ ও বৃক্ষরাজির তলদেশে <u>ন্</u>দী তার বারিরাশি। যে স্থান দিয়ে নদীর পানি প্রবাহিত হয় সেই স্থানটিকে 'নহর' বলে। কারণ পানি এই স্থানটিকে 'নাহারা' অর্থাৎ খুঁড়িয়ে ফেলে : এখানে "প্রবাহিত হওয়া" ক্রিয়ার সম্বন্ধ নাহরের দিকে মাজায বা রূপকার্থে করা হয়েছে। কেননা মূলত প্রবাহিত হয় পানি, নহর নয়।

যখনই তাদেরকে উক্ত উদ্যানরাজির ফলমূল আহার করতে দেওয়া হবে<u>,</u> তখনই তারা <u>বল</u>বে, আমাদেরকে পূর্বে ইতোঃপূর্বে জান্নাতে জীবিকারূপে যা দেওয়া হয়েছে তা তো এটাই অর্থাৎ এরই অনুরূপ ছিল। কেননা বে**হেশত-উদ্যানের ফলসমূহ দে**খতে একটি আরেকটির ন্যায় হবে। বস্তুত তাদের নিকট আনা হবে অর্থাৎ তাদেরকে জীবিকার্মপে প্রদান করা হবে একই ধরনের ফল এইগুলোর রঙ হবে একটি আরেকটির মতো, তবে স্বাদ হবে বিভিন্ন ধরনের। এবং সেখানে তাদের জন্য রয়েছে ঋতুস্রাব এবং সকল প্রকার আবিলতা হতে সুপবিত্রা সঙ্গিনী হুর ইত্যাদি; তারা সেখানে স্থায়ী হবে সর্বদা তারা সেখানে অবস্থান করবে। ধ্বংস হবে না তাদের এবং সে স্থান হতে তারা কখনো বহিষ্কৃতও হবে না।

# তাহকীক ও তারকীব

ক্রমন গুণবাচক الْبَشَارَةُ । সুসংবাদ প্রদান করুন । أَلْبَشَارَةُ । শব্দ থেকে নির্গত । وَاحِد مُذَكّر حَاضِر) بَشَارَةُ : بَشِيْر বিশেষ সংবাদ যা ব্যক্তিকে আনন্দ ও সুখ দেয়। প্রথম আনন্দদায়ক সংবাদকে كَارَة বলার কারণ এই যে, সে সুংবাদের প্রভাবটি ﴿ তথা চেহারার মাঝে প্রকাশ পায়। সু-সংবাদের ফলশ্রুতিতে শ্রোতার মুখমণ্ডলে আনন্দ ও মুখ উদ্ভাসিত হয়ে উঠে। অবশ্য কখনও সাধারণ সংবাদের অর্থেও তা ব্যবহৃত হয়, শর্তাধীন হয়ে। যেমন– فَبَشِرْهُمْ بِعَذَابٍ اليِّرِ

हे'तावून क्त्रजात উল्लंখ ताय़ ( النَّهُ وَ السَّارُ الَّذِي يَظْهَرُ بِهِ أَثَرُ السُّرُورِ فِي الْبَشَرَةِ - अत विभत्तीण नक انْذَار नक الْنَارة السَّارَة السَارَة السَّارَة السَارَة السَّارَة السَّارَاء السَّارَة السَّارَة السَّارَة السَّارَة السَّارَة السَّارَة

এর পরে أَخْبِر বলে প্রশ্নকে প্রতিহত করার দিকে ইঙ্গিত করেছেন। أَخْبِر খূশির সংবাদকে বলা হয়। এ স্থানে তো এর কেন্দ্র তদ্ধ ও বাস্তব। কিন্তু بَكْنَارٍ مُمْ بِعَدَابٍ ٱلِيَّمِ -এর মতো স্থানে মাজায হিসেবে اَخْبِر -এর অর্থে নিতে হবে কিংবা পরিহাস ও ঠাট্টা উদ্দেশ্য হবে।

َانَ -এর ব্যাখ্যায় بَانَ বলে এদিকে ইঙ্গিত করছে যে, "بَشُر" -এর মা'মূল হরফে জার মুকাদ্দারের সাথে- যখন হরফ خُذْف হয়ে গেছে। তখন بِعُل -এর আমল সরাসরি হয়ে গেছে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

طَنَّة -এর মূল হরফ جَنَّه -এর মধ্যে গোপনের অর্থ অবশ্যই থাকবে। সূতরাং بَنَّ অর্থ ও দৃষ্টি থেকে বুকানো। বাগ কিংবা বাগান বৃক্ষরাজি দারা ঠাসা থাকে। জিন জাতিকেও মানুষের তুলনায় লুকানো [গোপন] মনে করা হয়। أَنَّهُ وَاقَامُ وَاقَامُ مَا الْعَامُ وَاقَامُ وَاقَامُ الْعَامُ وَاقَامُ الْعَامُ وَاقَامُ الْعَامُ وَاقَامُ الْعَامُ وَاقَامُ الْعَامُ وَقَامُ الْعَامُ الْعَامُ وَقَامُ الْعَامُ وَقَامُ الْعَامُ وَقَامُ الْعَامُ وَقَامُ الْعَامُ وَقَامُ الْعَامُ وَقَامُ اللّهُ وَقُومُ اللّهُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُمُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُمُ وَاقُومُ وَاقُمُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَاقُومُ وَقُومُ وَقُومُ وَا

এর পরে اَشْجَارِهَا وَتُصُورُهَا বের করে [প্রকাশ করে] জালাল (র.) একটি সন্দেহকে প্রতিহত করতে চাচ্ছেন যে, বার্গান থেকে নীচে নহর প্রবাহিত হওয়া এত অধিক সৌন্দর্যও আনন্দনায়ক হয় না। যতটুকু চিত্তাকর্ষক বাগানের ভিতর নহর প্রবাহিত হলে হয়। প্রতিরোধের কারণ স্পষ্ট যে, এবারতটি মুযাফ مُتَدَّر -এর সাথে, অর্থাৎ বাগানের ভিতর বৃক্ষরাজি ও বালাখানাসমূহের নীচে প্রবাহিত হওয়া উদ্দেশ্য। الْاَنْهَار -এর পরে مُتَدَّر ভারা ঐ দিকে ইঙ্গিত যে, নহর প্রবাহের মধ্যে মাজাযে مُجَازِي -ইসনাদে مَجَازِي রয়েছে। অর্থাৎ উদ্দেশ্য নহরের পানি প্রবাহিত। সামনে নহরের নামকরণের কারণ বলছেন যে, যেহেতু নহর -এর অর্থ খনন করা, পানি অনবরত চলার ও উঠা নামার দ্বারা কাঁচা মাটির মধ্যে গর্ত হতেই থাকে, তাই নহরকে "নহর" বলা হয়েছে।

এর একটি পদ্ধতি তো এটা যে, স্বাদ ও আকৃতি একই হবে। এটা এত অধিক আশ্চর্যময় নয়, যতটুকু আশ্চর্যতা রয়েছে রং এক রকম হওয়া এবং স্বাদ ভিন্ন হওয়ার মধ্যে। কি আম বা ব্যাপক রাখা উত্তম, যা সর্বপ্রকার অপবিত্রতা Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

954

ও নাপাকী থেকে। প্রকাশ্য পবিত্রতা হোক কিংবা অসৎ চরিত্রসমূহ থেকে পাক পবিত্র হোক। কেননা উভয়টিই দোষের মধ্যে গণ্য। বিশেষভাবে মহিলাদের মধ্যে চারিত্রিক অবনতি কষ্ট ও বিপদের কারণ হয়।

যোগসূত্র ও শানে নুযুল: পূর্বের আয়াতে অস্বীকারকারীদের জন্য দোজখের ভীতিপ্রদর্শনের বর্ণনা ছিল। উক্ত আয়াতে স্বীকারকারীদের জন্য বেহেশতে সুসংবাদ দেওয়া হচ্ছে, যাতে দিন্দি । টিন্দি এর রীতি-নীতি দ্বারা কথার উভয়দিক পরিপূর্ণ হয়ে যায়। আর যাতে করে রাব্বুল আলামীন থেকে বাধ্যগত বান্দাগণ কর্খনো দুশ্ভিষ্ণগ্রন্ত ও বিরক্ত না হয়ে যায়। তাই পবিত্র কুরআনের সাধারণ অভ্যাস যে, কুরআন তরগীবও তারহীব উভয়টিকে সমপর্যায়ে রাখে। যাতে আল্লাহর উভয় শান জালালী ও জামালী প্রকাশ হতে থাকে।

প্রত্যেক শুরুর শেষ আছে। সূতরাং এ জগতের যখন শুরু আছে, তবে এর শেষ ও অবশ্যই হবে। <mark>যাকে শরিয়তে আ</mark>লমে আখিরাত বলা হয়।

জগতে ভালো ও মন্দ এর ব্যাখ্যা: এ জগতে যে পরিমাণ ভালো ও মন্দ অথবা নিয়ামত ও মসিবত এর সংব্যা রয়েছে— সবই একটি অপরটির প্রভাবের সাথে সংযুক্ত। একটি জিনিস এক হিসেবে ভালো, তবে অন্য হিসেবে ওটাই মন্দও হয়। অথবা যে বস্তুটি এক হিসেবে মন্দ ও বিপদের কারণ। ঐ বস্তুটিই অন্য হিসেবে নিয়ামত এবং ভালোও হয়। কোনো বস্তু নিজ সন্তার দিক দিয়ে একেবারে ওধু ভালোও না এবং একেবারে ওধু মন্দও না।

তাই অতি জরুরি যে, এগুলোর জন্য এমন কিছু উৎস থাকা যেখানে ভালোই থাকবে। ওখানে মন্দের নাম-নিশানা ও যেন না থাকে। এমনইভাবে যেখানে মন্দ-থাকবে, সেখানে ভালোই কখানো না থাকে। উক্ত দৃটি কেন্দ্রকে শরিয়তের পরিভাষায় জানাত ও জাহানাম বলা হয়। এ জানাত ও জাহানাম দার্শনিক ও খ্রিস্টান সম্প্রদায়ের বাানানো ভ্রু কাল্পনিক ও আধ্যাত্মিক নয়; বরং প্রাকৃতিক ও সন্তাগত। এ জগতের মূল ও আকৃতির স্থায়িত্ব নেই এবং এগুলো ঘটমান ও নতুন হওয়ার কারণে পরিবর্তন ও ধ্বংস হচ্ছে। কিন্তু ঐ চিরস্থায়ী জগতের প্রতিটি বন্তু স্থায়ী। ঐ জগৎকে এ জগতের উপর অনুমান করাটা فَنَا لَكُونَ لَا الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْم

জারাত ও জাহারামের বান্তবতা : জান্নাতে সকল সুস্বাদু, শান্তি ও নিয়ামতের সমান্তি হবে। আর জাহান্নামের সকল কঠোরতা ও বিপদের সমান্তি ঘটবে। হাদীস مَا لَا عَيْنَ رَأْتُ وَلَا أَذُنَ سَمِعَتْ وَلَا عَلٰي قَلْبِ بَشَرٍ خَطَرَتْ اَوْ كَمَا قَالَ ।

এবং আয়াতে কারীমা رَبُهُ الْمُنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه

দুনিয়াদার কিংবা মূর্খ সাধক: মানুষ দুনিয়াদার হওয়ার কারণে অথবা নির্বোধ সাধক হওয়ার কারণে জান্নাত কিংবা জান্নাতের সুস্বাদু নিয়ামতসমূহ থেকে নাসিকা ও ভ্রুক্জন করার সঠিক কোনো ভিত্তি নেই। হাঁ, যে সকল সুভাগ্যবান ব্যক্তিদের গায়ে খাঁটি আধ্যাত্মিকতার বাতাস লেঘে যায়, তারা এ দুনিয়ায় থেকেও জ্ঞান ও গুণসমূহের দ্বারা জান্নাতের বালাখানার স্বাদ আস্বাদন করতেন। কোনো কোনো বর্ণনা দ্বারা তা মনে হয় যে, জান্নাত একটি খালি মাঠ, দুনিয়ার আমলসমূহ জান্নাতের নিয়ামতসমূহের রূপ ধারণ করবে। এটার এ উদ্দেশ্য নয় যে, জান্নাতে বাস্তবে শূন্য; বরং উদ্দেশ্য এটা যে, আমলকারীর ক্ষেত্রে যতক্ষণ পর্যন্ত সে আমল না করবে, শূন্য অবস্থায় থাকবে। সে নিজের জন্য আমল করেও জান্নাত সুসজ্জিত করতে পারবে।

সূরার শুরুতে ও ঈমানের আলোচনা এসেছিল, কিন্তু প্রসঙ্গত ও সংক্ষিপ্তভাবে এসেছিল। মূল উদ্দেশ্য ছিল কুরআনের ফজিলত ও মর্যাদা এবং হেদায়েতের পরিপূর্ণতা বর্ণনা করা। কিন্তু এ স্থানে ঈমানের ফজিলত ও ফলাফলের বর্ণনাই মূল উদ্দেশ্য। তাই প্রকৃত পক্ষে পুনকুক্তিতে গণ্য নয়। হাাঁ, ঈমান শুধু আন্তরিক সত্যায়ন, বিশ্বাস ও বশবর্তী হওয়ার নাম। মুখ ঘারা স্বীকার করা-মূলত আল্লাহর নিকট ঈমানের জন্য তো শর্ত নয়। হাাঁ, প্রকাশ্য ঈমানের জন্য শর্ত। আর নেক আমলসমূহ করা একটি পৃথক বিষয়। এগুলোকে ঈমানের জন্য পরিপূরক বলা যায়। কিন্তু এগুলোকে শর্ত অথবা ঈমানের শর্ত বলা যাবে না। ঈমান ও ইসলাম -এর পার্থক্য এবং ঈমানের হ্রাস বৃদ্ধি ঘটার আলোচনা অন্যকোনো স্থানে ইন্শা-আল্লাহ আসবে।

همूবाদ : همرور الْمَهُودِ الْمُهُودِ الْمُهُودِ الْمُهُودِ الْمُهُودِ الْمُعْمُودِ الْمُهُودِ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُ الْمُعْمُودِ الْمُعْمُ عُلِي الْمُعْمُ الْمُعُمُ الْمُعْمُ الْمُعِمُ الْمُعْمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعُمُ الْمُع اللُّهُ الْمَثَلَ بِالذَّبَابِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى وَإِنْ يُسَلِّبُهُمُ الذُّبَابُ شَيئًا وَالْعَنْكُبُوتُ فِيْ قَولِهِ تَعَالَى كَمَثَلِ الْعَنْكُبُوتِ مَا أرَادَ اللَّهُ بِذِكْرِ هٰذِهِ الْأَشْيَاءِ الْخُسِيْسَةِ إِنَّ اللَّهُ لَا يُسْتَحْبَى أَنْ يُصّْرِبَ يَجْعَ مَثُلًا مَفْعُولُ أَوَّلُ مَا نَكِرَةً مَوْصُوفَ بَمَا بَعْدَهَا مَفْعُولً ثَانِ آيْ آيٌ مَثَلِ كَانَ أَوْ زَائِدَةٌ لِتَاكِيْدِ الْخِسَةِ فَمَا بَعْدُهَا المُسَفَّعُولُ الشَّانِيُ بَعِيوضَةً مَفْرَدُ الْبَعُوْضِ وَهُوَ صِغَارُ الْبَقّ فَمَا فَوْقَهَا اَيْ اَكْبَرُ مِنْهَا اَيْ لَا يَتُرُكُ بَيَانَهُ لِمَ فِيْدِ مِنَ الْحُكْمِ فَأَمَّا الَّذِيْنَ أُمُّنُوا فَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ إِي الْمِثْلُ الْحَقُّ الثَّابِتُ الْـُواقِـُعُ مَـُوقَـُعَـهُ مِـنْ رَّبِيِّهِـمْ وَأَمَّا الَّـذِيْنَ كُفُرُوا فَيَسَقَّوْلُونَ مَاذًا أَرَادُ اللَّهُ بِلَهُ لًا ـ تَـمُـيـزُ أَيْ بِـهُـذَا ِ الْـمِـثُـلِ وَمَ الَّذِىْ بِصِلَتِهِ خُبُرُهُ أَيْ أَيُّ فَائِدَةٍ فِيْهِ قَالَ تُعَالَى فِي جَوَابِهِمْ يُضِ بِهٰذَا الْمِثْلِ كَثِيْرًا عَنِ الْحَقِّ لِكَفَ ہِه وَيَسْهِدِي ہِه كَيْشَيْرًا مِّنَ الْمُؤْمِنِ لِتَصْدِيْ قِرِهِمْ بِهِ وَمَا يُسْضِ الْفَاسِقِيْنَ - الْخَارِجِيْنَ عَنْ طَاعَتِهِ

আল্লাহ তা আলা [বিভিন্ন আয়াতে কতিপুর বিষয়কে] মাছির সাথে যেমন .... الذَّبَابُ شُبِيتًا তাদের প্রতিমাদের নিকট হতে মাছি যদি কিছু নির্মে চলে যায় তবে তারা এত অসহায় ও অক্ষম যে. তাও তারা তার নিকট হতে উদ্ধার করতে পার্বে না ু [সূরা হজ্জ : ৭৩] এবং মাকড়সার সাথে যেমন যারা আল্লাহর পরিবর্তে অপরকে অভিভাবকরপে গ্রহণ করে তাদের দৃষ্টান্ত মাকড়সা, সে নিজের জন্য ঘর বানায় এবং ঘরের মধ্যৈ মাকড্সার ঘরই তো দুর্বলতম, যদি তারা জানত। [সূরা আনকাবৃত: ৪১] এসব উপমা দিয়েছেন। ইহুদীগণ [শ্লেষভরে] বলত এই ধরনের হীন বিষয়ের উদাহরণ দিয়ে আল্লাহ তা'আলা কি বুঝাতে চাচ্ছেন? [ইহুদিদের এই শ্লেষের প্রতিবাদে আল্লাহ পাক নাজিল করেনা আল্লাহ মশা কিংবা তার উচ্চপর্যায়ের অর্থাৎ তা হতে বড় যে কোনো বস্তুর উপমা দিতে সংকোচ বোধ করেন না। অর্থাৎ এ সকল উপমায় যেহেতু শিক্ষা ও তাৎপর্য বিদ্যমান তাই আল্লাহ তা'আলা এই স্কল বিষয়েরও উপমা প্রদান পরিত্যাগ করেন না। اَنْ يُضِولُ বা مُفْعُنُول اول ক্রিয়ার اَنْ يَضْرِبَ শব্দটি مَثَلًا এব مَثَلًا প্রথম কর্ম। 🗘 শব্দটি کَکِّرُة বা অনির্দিষ্টবাচক শব্দ। তা তৎপরবর্তী বিশ্লেষণ (بَعُوْضَةً فَمَا فَأُولَتُهَا) -এর সহিত্যুক্ত হয়ে উক্ত ক্রিয়ার مَفْعُوْل ثَانِي বা দ্বিতীয় কর্ম। অর্থাৎ মশা বা তদূর্ধ্ব যে কোনো উপমা হোক না কেন? অথবা 🖒 শব্দটি نائذ: বা অতিরিক্ত। বস্তুটির তুচ্ছতার تاكِيْد [জোর ও নিশ্চয়র্তা] বুঝানোর জন্য এই স্থানে এর ব্যবহার করা হয়েছে। এমতাবস্থায় পরবর্তী শব্দ (بُعُوضَة فَمَا فُوتَهَا) উক্ত ক্রিয়ার بَعُوضٌ বা ক্রিয়ারূপে পুণ্য হবে। যে أَعُوضَةُ वा ক্রিয়ারূপে পুণ্য হবে। য -র্এর একবচন; ছোট কীট, মশক। সুতরাং <u>যারা</u> বিশ্বাস করে তারা জানে যে, নিশ্চয়ই এটা অর্থাৎ এই উপমা সত্য, অর্থাৎ সঠিক ও যথার্থস্থানে ব্যবহৃত তাদের প্রতিপালকের নিকট হতে এসেছে: কিন্তু যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করে তারা বলে যে, এই উপমা দানে আল্লাহ তা'আলা কি অভিপ্রায় রাখেন? كُنْ لَنْكُرُ مًا وه - مَاذَا ، असि مَشَرُ वा वित्यवाष्ट्रक अन ا أَخُدُ - هِمَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ শব্দিট اَسْتِغْهَام اِنْكَار বা অসন্মতি সূচক প্রশ্নবোধক শব্দ। এটা अञ्चात اللَّذِي र्वा फॅल्मगा । اللَّذِي नकि كُنِيتُدَا नश्याग वाठक সর্বনাম] -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এটা তার 🛶 বা সংযোজনীয় ক্রিয়া (১০০০) -এর সাথে যুক্ত হয়ে উক্ত । [উদ্দেশ্যের] -এর 🎉 বা বিধেয়। অর্থাৎ এ ধরনের উপমা প্রদানে কি আর উপকারিতা নিহিত রয়েছে? আল্লাহ তা আলা তাদের উত্তরে ইরশাদ করেন, এটা এই উপমা দ্বারা এতদ্বিষয় অস্বীকার করার কারণে অনেককেই তিনি সত্য সম্পর্কে বিভ্রান্ত করেন, আবার বহু লোককে মু'মিনদেরকৈ এতিছিষয়ে বিশ্বাস স্থাপনের দরুন <u>সং পথে</u> পরিচালিত করেন। বস্তুত তিনি সত্য-পথ পরিত্যাগকারীরা অর্থাৎ যারা আল্লাহ তা'আলার অনুগত্যের গণ্ডি থেকে বের হয়ে গেছে, তাঁরা ব্যতীত আর কাউকেও বিভ্রান্ত করেন না।

এর] শকটি পূর্ববতী الله والله الله عنه الله الله عنه الله عنه الله من الله من الله من الله من الله من

الدِين بعد يسططون عهد اللهِ مَن الْإِيْمَانِ عِمَدَهُ إِلَيْهِمْ فِي الْكِتَابِ مِنَ الْإِيْمَانِ بِمُحَمَّدٍ عَلَيْهِمْ وَيَقْطَعُونَ مَا اَمَرَ اللّهُ بِهِ اَنْ عَلَيْهِمْ وَيَقْطَعُونَ مَا اَمَرَ اللّهُ بِهِ اَنْ يَعْدِ مِيثَاقِهِ. تَوكِيدِهِ عَلَيْهِمْ وَيَقْطَعُونَ مَا اَمَرَ اللّهُ بِهِ اَنْ يَعْدِ مِيثَاقِهِ عَلَيْهِمْ وَيَقْطَعُونَ مَا اَمْرَ اللّهُ بِهِ اَنْ يَعْدِ مِنْ الْإِيْمَانِ بِالنّبِي عَلِيْهُ وَالرّحْمِ وَعَنْ الْإِيْمَانِ بِالنّبِي عَلِيْهُ وَالرّحْمِ وَعَنْ الْإِينَ مَانِ اللّهِ يَعْدِ اللّهِ مِنْ ضَعِيدِهِم وَيَعْ عَنْ الْإِينَ مَا الْمُونِي عَنْ الْإِينَ مَانِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

বিশেষণ ভঙ্গ করে আল্লাহ তা'আলার সাথে কৃত অঙ্গীকার মুহাম্মদ ভাল্ল -এর উপর ঈমান আনা সম্পর্কে পূর্ববর্তী কিতাবসমূহে তাদের নিকট হতে যে অঙ্গীকার নেওয়া হয়েছিল দূঢ়বদ্ধ হওয়ার পরও জোরদার করার পরও এবং ছিন্ল করে যে সম্পর্ক অক্ষুণ্ণ রাখতে আল্লাহ তা'আলা আদেশ করেছেন, তা অর্থাৎ রাস্লাহ ভাল্লাহ -এর উপর ঈমান আনা, আত্মীয়তার বন্ধন রক্ষা করা ইত্যাদি। এ স্থানে ঠি শব্দি করে বিশ্বায় অশান্তি সৃষ্টি করে বেড়ায় পাপকর্ম করে ও ঈমান হতে বাধা প্রদানের মাধ্যমে তারাই উল্লিখিত বিশেষণে যুক্ত ব্যক্তিগণই ক্ষতিগ্রস্ত । চিরস্থায় জাহান্লামের আন্তনের দিকে প্রত্যার্পিত হওয়ায়।

# তাহকীক ও তারকীব

আরবিতে বলে থাকে -এর মূল হচ্ছে একটি বস্তুকে অপর একটি বস্তুক তেন্দ্র উপর সংঘটিত করা। (حَبَاء) লজ্জা -মানুষের ঐ মিতাচারী অভ্যাস কে বলা হয়, য়ার মাধ্যমে দুর্নাম ও মন্দের তরে বরং ব্যক্তিত্বর মধ্যে পরিবর্তন ঘটে। خَجَالَتُ অনুতপ্ত হওয়া এর চেয়ে নিম্নন্তরের এবং وَقَاحَتُ ধৃষ্টতা -এর চেয়ে উপরের বিশেষণ যে, মানুষ মন্দকাজের উপর দুঃসাহসী ও নির্লজ্জ হয়ে যাবে। আল্লাহ তা আলার শানে এর ব্যবহার প্রকৃত পক্ষে ভারেজ নেই। ভাই মুফাস্সির (র.) مَنْ يَتُرُكُ بَيَانَهُ বিল مَنْ يَتُرُكُ بَيَانَهُ কিগত হয়েছে (থেকে, য়ার অর্থ হছে اللهُ وَقَامَتُ এটা মূলে মাফউলের ওজনে সিফতের আর্থ ছিল। অর্থাৎ وَمُعَامِنَ নির্গত হয়েছে المَعْرَفَة বিগতি হয়েছে المَعْرَفَة (থেকে, য়ার অর্থ হছে اللهُ اللهُ عَنْ مَنْ اللهُ ا

- ১. تَغَالِي অর্থাৎ মন্দ জানা সত্ত্বেও গুনাহের কাজে লিপ্ত হওয়া।
- ২. انْهِمَاك অর্থাৎ গুনাহ করার অভ্যন্ত হয়ে যাওয়া এবং কোনো ভ্রাক্ষেপ না করা।

৩. کُوّد অর্থাৎ শুনাহের মন্দতা অন্তর থেকে দূর হয়ে যাওয়া এবং এর সৌন্দর্যতা প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাওয়া। এ তৃতীয় স্তরটি কুফর -এর সাথে সংযুক্ত।

يَهْدِى كَيُضِلُ ا কে অন্তর্ভুক্তকারী শর্তের জন্য, তাই খবরের উপর ফায়ে জায়াইয়া নেওয়া অত্যাবশ্যক। يَهْدِى كَيُضِلُ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র ও শানে নুষ্ণ: পূর্বে উল্লিখিত আয়াতে পবিত্র কুরআন কালামে এলাহী হওয়া দলিল দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে। দাবিদারের দায়িত্ব দাবিকে প্রমাণিত করার জন্য যেমনভাবে দলিল পেশ করা জরুরি, তেমনিভাবে প্রতিপক্ষের সন্দেহগুলার উত্তর দেওয়া জরুরি। অতএব কোনো কোনো প্রতিপক্ষ সন্দেহ প্রকাশ করতো যে, যদি এ কুরআন কালামে ইলাহী হয়, তবে এর পবিত্রতা, শোভা ও প্রাঞ্জলতা এ বিষয়ের দাবিদার হবে যে, এর মধ্যে হীন ও তুচ্ছ বিষয়াদির আলোচনা মোটেই না আসা চাই। মশা ইত্যাদির উপমা বর্ণনা করতে আল্লাহ তা'আলার লজ্জা লাগলো নাঃ সূতরাং এ স্থানের চাহিদা এটা যে, নিজ দলিল পেশ করে প্রতিপক্ষের ঐ আপত্তিকর দলিলের উত্তর দেওয়া হোক। অতএব এর জন্য উক্ত আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে।

উপমার প্রকৃত অবস্থা ও এর উপকারিতার ব্যাখ্যা: স্পষ্ট কথা হচ্ছে, উপমা দারা উদ্দেশ্য ও চাহিদার বিশ্লেষণ করা জরুরি। এ জন্য উপমার মধ্যে ঐ বস্তুর সাথে সম্পর্ক তালাশ করতে হবে। যে বস্তুর জন্য এ উপমা, উপমা পেশকারীর সাথে উপমার সম্পর্ক হওয়া জরুরি নয়। যেমন যখন কারো দুর্বলতার কথা বর্ণনা করতে হয় তখন আরশ, কুরসি, আকাশ-জমিন, বাঘ-হাতি উপমার মধ্যে আনা যাবে না; বরং পিপীলিকা ও মশার আলোচনা করা সুন্দর বাচনভঙ্গি ও বাগ্মিতা হবে। সুতরাং পবিত্র কুরআন ও মূর্তিগুলোর অসহায় হওয়া এবং মূর্তিপূজা অথর্ব হওয়ার বিষয়টি প্রমাণিত করার জন্য মাকড়সা ও তার বিস্তৃত করা জালের বর্ণনা করতে হবে।

সকল আম্বিয়া (আ.) এবং সকল বিজ্ঞ ও অলঙ্কার শাস্ত্রবিদগণের কথাবার্তায় এ ধরনের উপমাসমূহ ভরপূর রয়েছে এবং الْحَقُ -এর অর্থ এটাই যার দিকে মুসান্নেফ (র.) ইঙ্গিত করেছেন। যেমনিভাবে الْحَقُ এরপরে فَيَعْلَمُونَ এরপরে وَالْحَقُ वना ইয়েছে। أَمَّا الَّذِيْنَ كَفُرُوا -এর পরে فَيَعْلَمُونَ -এর পরে فَيَعْلَمُونَ বলা উচিত ছিল। যাতে প্রতিদ্বন্দ্বিতা শুদ্ধ হয়। কিন্তু এর পরিবর্তে আল্লাহ তা'আলা فَيَغُولُونَ বলেছেন, যাতে এর দ্বারা ওদের নির্বৃদ্ধিতা ও মূর্খতা প্রকাশ হয়ে যায়।

আল্লাহ তা'আলা প্রদন্ত প্রতিশ্রুতি ও চুক্তি: প্রতিশ্রুতি দ্বারা উদ্দেশ্যব্যাপক নেওয়া যায়। যার মধ্যে আল্লাহ তা'আলা ও বান্দার মাঝে যে ﴿ اَلَمُ اللّٰهُ হয়েছে তাও এসে যাবে এবং অতীতের পয়গান্বরগণ (আ.) থেকে যে অঙ্গীকার রাস্ল ক্রি-কে সমর্থন ও সাহায্যের ব্যাপারে নেওয়া হয়েছিল তাও শামিল হয়ে যায়। অথবা পরস্পর বান্দাদের মধ্যে চাই শরীয়া হোক, যেমন আত্মীয়ের সাথে সদ্ব্যবহার ইত্যাদি, কিংবা ব্যক্তিগত হোক, যেমন ক্রয়-বিক্রয়, ভাড়া, ঋণ ইত্যাদি আদান-প্রদানের মাঝে যে চুক্তি হয়।

সম্বোধিত ব্যক্তি যদি ন্যায়পরায়ণ ও সত্যের অনুসন্ধানী হয়, তবে উত্তর জ্ঞানীসুলভ হওয়া সময় উপযোগী হয়। কিন্তু সম্বোধিত ব্যক্তি যদি গোঁয়াড়-হিংসুটে ও দুই হয়, তবে তার জন্য জ্ঞানীসুলভ উত্তর যথেষ্ট ও উপকারী হয় না। এস্থানেও সম্বন্ধ ও ইতিহাস এ ধরনের লোকদের সাথেই হয়েছে। তাই উত্তরের পদ্ধতি পরিবর্তন করে বিদ্দেপ বচন ও বাক-ভিন্দি অবলম্বন করা হয়েছে, তোমরা জেনে বুঝে এটা জিজ্ঞেস করছ, এ উপমা বর্ণনা করা দ্বারা আল্লাহর উদ্দেশ্য কি হতে পারে। অতঃপর শুন! আমার উদ্দেশ্য এর দ্বারা এটা يُضِيّرُ النّج كَنْ النّج النّح النّج النّج النّج النّح النّح

হয়েছে। যাতে স্থান্টির অপছন্দনীয়তা প্রকাশ হয়ে যায়। এটা এমনই- যেমন কোনো বিবেকহীনকে বারংবার বুঝানোর পর বলে দেওয়া হয় যে, এ বস্তুটি আমি অমুক অমুক উপকারের জন্য তৈরি করেছি। কিন্তু তারপরও একগুঁয়েমীর কারণে ফিরে না আসলে এটাই বলে দেওয়া হবে যে, তোমার মাথায় আঘাত করার জন্য আমি এ বস্তু বানিয়েছি। উক্ত আয়াতই সৃফীগণের ঐ অভ্যাসের মূল যে, তারা ঐ উপমা বর্ণনা করার ক্ষেত্রে মোটেই ভ্রুক্ষেপ করেন না।

এর অর্থ শুধু এতটুকই যে, বান্দা যখন স্বেচ্ছায় ভ্রান্তপথের পথিক হতে চায়, তখন আল্লাহ তা আলা: عُولُهُ يُضِلُ بِه كَثِيْرًا তার উপকরণ যুগিয়ে দেন। -[তাফসীরে মাজেদী]

بِ -এর সর্বনামের উদ্দেশ্য گُفْت শব্দটি। অর্থাৎ এর দ্বারা এবং এ ধরনের অন্যান্য কুরআনী উদাহরণ দ্বারা অনেককে গোমরাহ করেন এবং অনেককে হেদায়েত করেন।

مَحَلّ اللهِ عَمْل اِعْرَاب হরফিট مَحَلَ اِعْرَاب বা হেতু প্রকাশক। এখন কথা হলো এ জুমলাদ্বয়ের بَعْر निरें। কেননা উভয়টি পূর্বের اُعُرَابً দারা শুরুকৃত বাক্যের বয়ান হয়েছে এবং এ দুটি আল্লাহ তা'আলার কথা বলে গণ্য أَى مَشَكُّر يَفْتَرِقُ النَّاسُ : এর সিফত হয়েছ - مَشَكُّر عَدا باعْرَاب हरव । किউ तलन, জুমলাদ্বয়ে بمَثَكَّر শन (थरक) وبه مَا الله , ज्येन जा कारफ्रत्रामत कथा विरविष्ठ इरव । आल्लामा आवृत्न वाका (त.) वर्तनन الله अन (थरक أَى مُضِلًّا بِهِ كَثِيْرًا وَهَادِيًا بِهِ -হওয়ারও অবকাশ আছে حال

आयाज निर्फार अतिकांत वर्तन निरग्नरह एय, शामतारी अधू जारमतर निराय निराय : قُوْلُهُ وَمَا يُضِلُّ بِهُ إِلَّا الْفُسِيقِينَ নিজেরাই গোমরাহ থাকতে চায়' নিজের থেকে আল্লাহ তা'আলা কারো উপর গোমরাহী চাপিয়ে দেন না। অব্যাহতভাবে স্বেচ্ছাকৃত অব্যাধ্যতার পরিণতিতে অন্তরের আলো নিভে যায় এবং স্বভাব থেকে সত্যের অনুসন্ধিৎসা বিলুপ্ত হয়ে যায়। এমনকি বিপরীতগামী হয়ে তাতে মিথ্যা ও অসত্য জমাট বাঁধতে শুরু করে এবং কুফরির পর্যায়ে তার পরিণতি ঘটে।

–[তাফসীরে মাজেদী]

إِسْتِشْنَا، वें अभि काततात मरा والسَّتِشْنَا، مُفَرَّع वर विर विर إِسْتِشْنَا، وَكُا अभि الْفُسِقِيْنَ अभि الْفُسِقِيْنَ وَمَا يُضِلُ بِهِ أَحَدُ إِلَّا -शिरात मानमृत रूट शादा विश्व مُسْتَقَنَّى مِنْه विरात मानमृत रूट शादा विश्व के कि [হাশিয়ায়ে জামাল : ১/৪৯]

এর সংজ্ঞাও জানা গেল। অর্থা। এ থেকে فَاسِق এর সংজ্ঞাও জানা গেল। অর্থাং : قُوْلُهُ ٱلْخَارِجِيْنَ عَنِ الطَّاعَةِ বলা হয় আনুগত্যের পরিধি বারবার যে লঙ্ঘন করে সেই হলো ফাসিক। আর আয়াতে মুনাফিকও কাফেরকে ফাসেক فَاسِق বর্লার কারণ হলো এরা তাদের রবের অনুগত্য থেকে বেরিয়ে গেছে। -[ইবনে জারীর সূত্রে তাফসীরে মাজেদী]

উল্লেখ্য যে, ফাসেকের তিনটি স্তর রয়েছে-

- ১. কখনো কখনো কবীরা গুনাহে লিগু হয়। তবে তা খারাপ ও গুনাহ মনে করেই।
- বেপরওয়াভাবে তাতে মগ্র হয়।
- ্ত. হঠকারিতার সাথে কাজটি সঠিক মনে করে তাতে লিপ্ত হয়। এ স্তরের ফাসিক হলো কাফের। আয়াতে এদের কথাই বলা राष्ट्र । यमन जामानाहत উल्लंथ আছে- এখান فاسِق كامِل हाता فاسِق كامِل উদ্দেশ্য । আत فاسِق كامِل हाना कारणत মুশরিকরা। গুনাহগার মু'মিন ফাসিকে কামিল নয়। অর্থাৎ এখানে نِسْق -এর আভিধানিক অর্থ উদ্দেশ্য। পারিভাষিক অর্থ नय़। रामन क्त्रजात्नत जनत जायां ضَمُ الْفَاسِقُونَ مُمُ الْفَاسِقُونَ अया मूनांकिकरक कांत्रिक वना शराह । जयह মুনাফিকরা সম্পূর্ণভাবে ইসলামের গণ্ডি বহির্ভূত।

َالْفَاسِقِيْنَ অর্থাৎ اَلْفَاسِقِيْنَ এর সিফত বা বিশেষণ। এ হিসেবে এটি নসবের স্থলে হবে। কেননা الْفَاسِقِيْنَ শব্দটি يُضِلُّ -এর মাফউল হিসেবে নসবযুক্ত।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

وَا الْخَذَ رَبُّلُ الْخَذَ رَبُّلُ الْمَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُورِمِمُ اللّهِ اللهِ ال

বাদশাহ তাঁর অধিনন্ত এবং প্রজাদের প্রতি যে হুকুম জারি করেন আরবি ভাষায় তাকে क শদ্দে ব্যক্ত করা হয়। আর তা পালন করা প্রজাদের উপর আবশ্যক হয়ে থাকে। এখানে क এই অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে। আর আল্লাহ তা আলার অঙ্গীকার বলতে তার ঐ সকল স্বতন্ত্র ফরমানকে বুঝানো হয়েছে যেগুলোর আলোকে তাবৎ মানবজাতি কেবল তাঁরই বন্দেগি করার প্রতি আদিষ্ট।

এ অংশটুকু بَيَان وَالنَّبِيِّ [বিবরণ]। অর্থাৎ তারা ঐ বস্তুকে বিচ্ছিন্ন করে, যেটা জুড়ে দেওয়ার হুকুম করা হয়েছিল। আর তা হলো নবী করীম المناب والمناب والمنابق المنابق المنابق والمنابق والمناب

بَدْل এখানে এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, اَنْ يُوْصَلُ নাক্যটি بِهِ -এর যমীর থেকে بَدْل عَوْمَا مَا اَنْ يُوْصَلُ بَدُلُ مِنْ ضَمِيْرِ بِهِ হওয়ার কারণে مَنْصُوْب হয়েছে। مَا থেকে بَدْل عَامِهَ مَا عَنْصُوْب नয়।

عَمْ بَعْدِ مِبْثَاقِهِ -এর সাথে مُتَعَلِّق श्राह । अर्थ - प्रक्ष्ण अत्रीकात आवन्न शुरु । स्वि : فَوْلُهُ مِنْ بَعْدِ مِبْثَاقِهِ -এর সাথে وَبُثَاقِهِ -এর यমীর عَهْد -এর দিকেও ফিরতে পারে এবং الله -এর দিকেও । প্রথম সূরতে এটি মাসদার হবে এবং মাফউলের দিকে إضَافَت হবে । আর विতীয় সূরতে فاعِل হবে । আর विতীয় সূরতে فاعِل -এর দিকে إضَافَت হবে ।

يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ व जारम क्रिक् वृक्षि करत এकि سُوال مُقَدَّر व जारम क्रिक् वृक्षि करत এकि يَنْقُضُونَ عَهْد اللَّهِ مِنْ व जाराष्ट्र و عَلَيْهِمْ -এ जाराष्ट्र व जाराष्ट्र व क्यां مِیْثَاقِهِ मम पूित जर्थ এकरे। जर्थ এভाবে रत य, जार्ता जालार जा जालात जिल्ला कर्जिकारतंत अत । वनावाल्ला এ कथात काराना मर्स रहा ना। अनु रुष्ट्र - এখানে সমার্থবোধক पूरि मम একত্রে আনার হেতু কি?

উত্তর: এখানে عُبِيَاق অর্থ তাকিদ এবং মজবৃতী। অর্থাৎ তারা আল্লাহ তা'আলার অঙ্গীকারকে মজবৃত করার পর ভঙ্গ করে দেয়। আর এ অর্থটি সঠিক ও যথার্থ। এ প্রসঙ্গে হাশিয়ায়ে জামালে উল্লেখ রয়েছে–

وَالْمِيْنَانُ إِسْمُ لِمَا تَقَعُ بِهِ الْوَثَاقَةُ وَهِيَ الْأَحْكَامُ وَالْمُرَادُ بِهِ مَا وَثَقَ اللّٰهُ بِهِ أَى قَوْى بِهِ عَهْدَهُ مِنَ الْاَيَاتِ وَالْكُتبِ
أَوْمًا وَتُقُوهُ بِهِ مِنَ الْإِلْتِزَامِ وَالْقَبُولُووَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ بِمَعْنَى الْمَصْدَرِ (جَمَل)

غُولُهُ وَغُولُهُ وَغُلِيرٍ وَٰلِكَ : যেমন মু'মিনদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করা, সত্যায়নের ক্ষেত্রে আসমানি কিতাব ও রাস্লগণের মাঝে ভিন্নতা সৃষ্টি না করা।

خَاسِر : فَوْلُهُ ٱلْخُسِرُونَ বলা হয় সম্পদ, শরীর এবং আকল এ তিনটির যে কোনো একটিতে ক্ষতিগ্রস্ত ব্যক্তিকে। এরা আকলের দিক দিয়ে ক্ষতিগ্রস্ত। خُسْرُ অর্থ– ক্রটি, অপূর্ণতা। –[জামাল]

ప్రేహ్మంలో : অর্থাৎ তাদের এসব তৎপরতায় তাদেরই ক্ষতি। ইসলামের সুনাম কিংবা উত্মতের পুণ্যতা অর্জনের মর্যাদা নষ্ট হবে না। –[তাফসীরে উসমানী]

অস্বীকার কর অথচ তোমরা ছিলে প্রাণহীন অর্থাৎ وَقَدْ كُنْتُمْ أَمْوَاتًا نُطْفًا فِي الْأَصْلَابِ পিতার পৃষ্ঠদেশে শুক্রাকারে <u>তিনি তোমাদেরকে</u> فَاحْيَاكُمْ . فِي الْاَرْحَامِ وَالدُّنْيَا بِنَفْخ তোমাদের দেহে প্রাণ সঞ্চার করে মাতার গর্ভথলিতে এবং এই পৃথিবীতে <u>জীবন দান করেছেন</u>। সুস্পষ্ট الرُّوْحِ فِيكُمْ وَالْإِسْتِفْهَامُ لِلتَّعَجُّبِ مِنْ প্রমাণ প্রতিষ্ঠার পরও তাদের কুফরি ও অস্বীকৃতির উপর বিম্ময় ও ভর্ৎসনা প্রকাশের উদ্দেশ্যে এস্থানে كُفْرِهِمْ مَعَ قِيَامِ الْبُرْهَانِ وَالتَّوْبِيْخِ ثُمَّ প্রশ্নবোধক کَیْفَ শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। <u>আবার</u> يُمِيثُكُمْ عِنْدَ إِنْتِهَاءِ أَجَالِكُمْ ثُلَمَّ তোমাদের নির্দিষ্ট বয়সসীমা শেষ হওয়ার পর মৃত্যু ঘটাবেন। অতঃপর পুনরুত্থানের মাধ্যমে পুনরায় يُحْيِينُكُمْ بِالْبَعْثِ ثُمُّ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ তোমাদেরকে জীবিত করবেন, অতঃপর تُرَدُّونَ بَعْدَ الْبَعْثِ فَيْجَارِيْكُمْ পুনরুত্থানের পর তাঁর দিকেই তোমরা ফিরে যাবে প্রত্যার্পিত হবে। অতঃপর তিনি তোমাদের باعْمَالِكُمْ . কৃতকর্মের প্রতিফল দিবেন।

२० اوقالَ تَعَالَى دَلِيْلًا عَلَى الْبَعْثِ كَمَا ٢٩ كه. وقالَ تَعَالَى دَلِيْلًا عَلَى الْبَعْثِ كَمَا ইরশাদ করেন যখন তারা তা অম্বীকার করেছে। তিনি ঐ সত্তা যিনি তোমাদের জন্য সৃষ্টি করেছেন প্রথবীতে অর্থাৎ পৃথিবী এবং এতে যা কিছু বিদ্যমান যাবতীয় সবকিছু যেন এগুলোর মাধ্যমে তোমরা উপকৃত হতে পার এবং শিক্ষা গ্রহণ করতে পার। তারপর পৃথিবী সৃষ্টির পর তিনি আকাশের দিকে মনোযোগ দেন অর্থাৎ আকাশ সৃষ্টির অভিপ্রায় করলেন। <u>তারপর তাকে সপ্তাকাশে বিন্যস্ত করলে</u>ন অর্থাৎ গঠন করলেন। যেমন, অন্য একটি আয়াতে উল্লেখ রয়েছে పేపేపే [অনন্তর তিনি তৈরি করলেন] ৯ তাদেরকে] সর্বনামটি এ স্থানে । বিশেষ্যের পরিবর্তে ব্যবহৃত হয়েছে।\_\_\_। শব্দটি যদিও একবচন তবুও আগত অবস্থা হিসেবে তাকে বহুবচন অর্থে গণ্য করা হয়েছে। আর তিনি সর্ববিষয়ে সবিশেষ অবহিত সংক্ষিপ্ত ও বিস্তারিত সকল বিষয়ে। এই বিষয়টি কি তোমরা লক্ষ্য কর না যে, তোমাদের অপেক্ষা বৃহৎ এই সকল কিছু যিনি শুরুতে সৃষ্টি করতে সক্ষম ও ক্ষমতাশীল তিনি তোমাদেরকে পুনরায় সৃষ্টি করতেও সক্ষম?

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

# তাহকীক ও তারকীব

صابعی المحرف ا

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে আল্লাহ তা'আলার অন্তিত্ব তাওহীদ এবং রেসালাতের সুস্পষ্ট দলিলসমূহ এবং অস্বীকারকারীদের প্রান্ত চিন্তাধারার খণ্ডন সম্পর্কিত আলোচনা ছিল। এ দৃটি আয়াতে আল্লাহ তা'আলা স্বীয় ইহসান এবং অনুগ্রহসমূহের আলোচনা করে এ বিষয়ে বিশ্বয় প্রকাশ করেছেন যে, এতসব অনুগ্রহ প্রাপ্ত হয়েও এরা কিরুপে কুফর এবং অস্বীকারের দুঃসাহসিকতা প্রদর্শন করে? সেই সঙ্গে এ ব্যাপারেও সতর্ক করা হয়েছে যে, যদি দলিল প্রমাণের প্রতি চিন্তা-ভাবনার সুযোগ না হয়, তাহলে কমপক্ষে অনুগ্রহকারীর অনুগ্রহ স্বীকার করা, তবে সম্মান ও আনুগত্য করাও তো প্রত্যেক ভদ্রতাও সুস্থ মন্তিষ্কের দাবি। এমনকি একটি বিবেকহীন প্রাণীও তার অনুগ্রহকারীর অনুগ্রহ ও কৃতজ্ঞতা স্বীকার করে থাকে। কিন্তু এ সকল মানুষ আকল ও বুদ্ধির দাবিদার হওয়া সত্ত্বেও স্বীয় প্রকৃত অনুগ্রহকারীর অনুগ্রহ অস্বীকার করার দুঃসাহকিতা কিভাবে করে?

کَیْفَ : کَیْفَ : کَیْفَ প্রশুসূচক হরফ। অবস্থা সম্পর্কে প্রশ্ন করার জন্য ব্যবহৃত হয়। কিন্তু কুরআনে অস্বীকার ও দুঃসাহসিকতার উপর বিশ্বয় প্রকাশের জন্য এর অধিকতর ব্যবহার হয়েছে।

فَكَانَهُ قَالَ : لاَ يَنْبَغِى أَنْ تُوجَدَ فِيْكُمُ الصِّفَاتُ الَّتِي يَقَعُ عَلَيْهِ الْكُفُرُ فَلاَ يَنْبَغِى أَنْ يَصْدُرَ مِنْكُمُ الْكُفُرِ (حَمَّا: ٥٠)

ত্তি নির্দিষ্ট নির্দান তিতা করলে বুঝতে পারবে যে, সৃষ্টির সূচনা এ নিম্প্রাণ অণুকণাসমূহ থেকেই হয়েছে যা আংশিকভাবে জড় বস্তুর আকৃতিতে আংশিকভাবে প্রবহমান বস্তুর আকৃতিতে আংশিকভাবে খাদ্যের আকৃতিতে সারা বিশ্বে জুড়িয়ে আছে। মহান আল্লাহ তা'আলা সেসব বিক্ষিপ্ত নিম্প্রাণ অণুকণাসমূহকে বিভিন্ন স্থান থেকে একত্র করেছেন। অবশেষে সেগুলোতে প্রাণ সংযোগ করে জীবন্ত মানুষে রূপান্তরিত করেছেন। এ হলো মানব সৃষ্টির সূচনা পূর্বের কথা। অতঃপর তিনি তাদের নির্দারিত কাল পেরিয়ে গেলে তোমাদের জীবনশিখা নিভিয়ে দিবেন এবং এক নির্দারিত সময়ের পর কেয়ামতের দিন দেহের নিম্প্রাণ বিক্ষিপ্ত কণাগুলোকে আবার সমন্থিত করে তাদের পুনরুজ্জীবিত করবেন। প্রথম মৃত্যু হলো সৃষ্টিধারায় সূচনাপর্বের নিম্প্রাণ ও জড় অবস্থা যা থেকে আল্লাহ পাক তোমাদের জীবন দান করেছেন। আর দ্বিতীয় মৃত্যু হলো মরজগতে মানুষের আয়ু শেষ হয়ে যাওয়াকালীন মৃত্যু। বস্তুত তৃতীয়বার জীবন লাভ হবে কিয়ামতের দিন। –িতাফসীরে মা'আরিফুর কুরআন: মুফতী শফী (র.)]

रान रुख्या ति حَال مَاضِي हान रुख्या प्रिक नय़। এখात وَعُل مَاضِي हान रुख्या حَال का- فِعْل مَاضِي : यम

উত্তর : 💃 শব্দগতভাবে থাকা জরুরি নয়। উহ্য থেকেও 🏒 হতে পারে। এখানে 🂃 উহ্য রয়েছে। এদিকে ইঙ্গিত করেই মুফাসসির (র.) 💃 উল্লেখ করেছেন। আরেকটি জবাব এটাও হতে পারে যে, 🂃 উহ্য থাকা ব্যতিরেকেও এ৮ হওয়া সঠিক আছে। काরণ এখানে अधु كُنْتُمْ أَمْوَاتًا كَنْتُمْ أَمْوَاتًا अधि । काরণ এখানে अधु كُنْتُمْ أَمْوَاتًا كَنْتُمْ أَمْوَاتًا अधि । काরণ এখানে अधु كَنْتُمْ أَمْوَاتًا كُنْتُمْ أَمْوَاتًا وَكَالَةُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ أَمْوَا وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ أَمْوَا وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّالِيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ واللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَالِهُ عَلَالِهُ عَلَّا عَلَالْمُ عَلَّا عَلَا عَلَالْمُ عَلَّا عَلَالْكُمْ عَلَّا عَلَا عَلَاكُ عَلَاكُمْ عَلَّا عَلَاكُمْ عَلَالِهُ عَلَّا عَلَّا عَلَاكُمُ عَل

اَمْوَاتًا : لاَ بُدُّ مِنَ التَّاوِيْلِ عَلْى مَا فَسَرَهُ أَى وَكَانَتْ مَوَادُ أَبْدَانِكُمْ أَوْ أَجْزَائِهَا اَمْوَاتًا وَالظَّاهِرُ الْحَمْلُ عَلَى التَّشِينِهِ فَيَكُونُ الْمَعْنِي كُنْتُمْ كَالْامْوَاتِ . فَلا يَرِدُ السَّوَالُ كَيْفَ قِيْلَ اَمْوَاتًا فِي حَالِ كُونِهِمْ جَمَادًا إِنَّمَا يُقَالُ مَيْتُ فِيمًا تَصِعُ فِيْهِ الْعَبَاةُ مِنَ الْبنبيةِ . (جَمَل : ٥١)

् এत वह्रवहन । अर्थ পतिकार्त ७ क्रष्ट शांनि । এमन वर्षु या उभरक अर्फ् । فَطُفًا فِي الْأَصْلَابِ अथरन عُلُق مَنِي विभारन عُلُف مَنِي वो वीर्य वुकारना इराहि : نُطُفُد ا वा वीर्य वुकारना इराहि । فُطُفَة مَنِي

رَكُنْتُمْ عَلَقَةً فَمُضْغَةً فَاحْبَاكُمْ পরেত এর উপর مُرَبَّبْ হয়েছে। তাকদীরী ইবারত এরপ : قَوْلُهُ فَأَحْبَاكُمْ এভাবে তাকদীরী ইবারত উল্লেখ করার প্রয়োজন ও কারণে দেখা দিয়েছে যে, বীর্য তৎক্ষণাৎ জীবন প্রাপ্ত হয় না; বরং মাতৃগর্ভে ১২০ দিন সময়ের পরিসরে বিভিন্ন স্তর অতিক্রম করার পর জীবন লাভ করে থাকে।

चंदें وَلْكُوْرِيْمُ وَالْاِسْتِفْهَامُ لِلتَّعَجُّبِ مِنْ كُفْرِهِمْ مَعَ قِيَامِ الْبُرْهَانِ وَلِلتَّوْبِيْخ অকৃতজ্ঞতা করার দুঃসাহস প্রদর্শন করা বিক্ষয়ের ব্যাপার । অথবা استفهام টি توبيخ বা ধমক ও ভর্ৎসনার জন্য এসেছে । কারণ বিশ্বয় তো ঐসব স্থানে প্রকাশ করা হয় যেখানে بَنْبَابٌ বা কারণসমূহ লুকায়িত থাকে। আর আল্লাহ তা'আলার কাছে তো কোনো বস্তুর কারণ গোপন নেই। সুতরাং এখানে ভর্ৎসনা করার উদ্দেশ্যে প্রশ্ন ছুঁড়েছেন।

বা বিশায়ের মূল কারণ। কেননা আল্লাহ তা আলার এককত্বের দলিল مَنْشَا التَّعَجُّبِ এটিই হলো تَوْلُهُ مَعَ قِيَامِ الْبُرْهَانِ প্রমাণ সাব্যস্ত হওয়ার পরও কৃফর বা তার সাথে শরিক করা বিস্ময়ের ব্যাপার। আর بَرْمَان দ্বারা উদ্দেশ্য আল্লাহর বাণী– অর্থাৎ যিনি জীবন ও মৃত্যু দান করেছেন, একমাত্র তিনিই ইলাহ হওয়ার যোগ্য। তিনি ছাড়া অন্য কেউ বা কোনো মূর্তি ইলাহ হতে পারে না। –[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পু. ৫১]

বয়েছে, যার সূচনা হবে কিয়ামতের দিন থেকে। কিন্তু যে ক্বরদেশের প্রশোত্তর এবং পুরস্কার ও শান্তির কথা কুরআন পাকের বিভিন্ন আয়াতে এবং বিশুদ্ধ ও নির্ভরযোগ্য হাদীস দ্বারা প্রমাণিত- এখানে তার কোনো উল্লেখ নেই কেন?

উত্তর : উক্ত প্রশ্নের জবাব আয়াতের শব্দের মাঝেই নিহিত আছে। একটু চিন্তা করলেই উত্তর বেরিয়ে আসবে। অবশ্য ثُمَّ يُمِينَكُمْ - अत अत वना रायाह - فَأَحْيَاكُمْ , अवारा प्र जीवत्नत कथा नतानित ना वत्न देशिए वना रायाह । अवारव रा আর عُنْ هُ مُ مَعْامَة مُ কথার দালালত করে যে, রহ প্রদান ও মৃত্যু প্রদানের মাঝে সময়ের একটি পরিসর অতীত হয়েছে। আর তা হলো দ্নিয়ার জীবন। এমনিভাবে مُنَّ يَحْدِيْكُمْ -এর مُنْ دَاهِ وَهُ مُعْمُونَ কথা বোঝা যায় যে, মৃত্যু এবং তারপর পুনরায় জীবন লাভের মাঝে একটি সময় ছিল। আর তাহলো বরজখী বা কবরের জীবন। অনুরপভাবে تُمَّ اِلَيْدِ تُرْجُعُونَ -এর মাঝেও আরেকটি সময়ের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। তা হলো হাশর-নাশর ও হিসাব কিতাব। সুতরাং আর ইশকাল থাকল না। তবে সে সময়গুলোর উল্লেখ ভিনুভাবে করা হয়নি। গুরুত্বপূর্ণগুলোর উল্লেখ করেই ক্ষান্ত করা হয়েছে।

: অর্থাৎ পূর্বে প্রদত্ত দলিল যেহেতু ভূমিকা স্বরূপও সংক্ষিপ্ত ছিল তাই সেটা কাফেরুদের পছন্দ হয়নি। বিধায় এখানে সে বিষয়টি বিশদভাবে দূলিল দারা প্রমাণিত করা হয়েছে। আর کُنْعُول بِد শন্টি مُنْعُول بِد أَى لِأَجْلِ الدَّلِيْلِ أَوِ الْإِسْتِدْلَالِ वं खरह مَنْصُوب

এখানে এমন এক সাধারণ ও ব্যাপক অনুগ্রহের বর্ণনা দেওয়া হয়েছে যা মানুষের জন্য সীমাবদ্ধ নয়; বরং সমগ্র প্রাণীজগত সমভাবে এর ছারা উপকৃত। এ জগতে মানুষ যত অনুগ্রহ লাভ করেছে বা করতে পারে তা এই একটি শব্দের মাধ্যমে ব্যক্ত করা হয়েছে। কেননা মানুষের আহার-বিহার, পোশাক-পরিচ্ছদ, ঔষধপত্র, বসবাস ও সুখ-স্বাচ্ছদ্যের জন্য প্রয়োজনীয় যাবতীয় উপকরণ ও মাটি থেকেই উৎপন্ন ও সংগৃহীত হরে থাকে।

-এর আর مُتَعَلِّن राग़रह। আর पे पि राला ا अत مُتَعَلِّق राग़रह مُتَعَلِّق अत नात्थ لَكُمْ : قَوْلُهُ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَيكُمْ مَّا فِي الْاَرْضِ অথি। تُعْلِينُكُ وَالْإِبَاحَة টি তথু উপকার লাভযোগ্য বন্তুর সাথেই খাস হবে। আর কেউ বলেন, الخبيصاص -এর অর্থে।

مَفْعُول بِهِ अत خَلَقَ शला مَا فِي أَلْاَرْضِ आत فِي الْاَرْضِ उता क्वा صِلَد अव ववः जात مَا مَوْصُولَة विष्टि : مَا حَال مُوَكَّدَة छश ضَا فِي الْاَرْضِ छश مَفْعُول अरि । के व्याह विवः عَالَ مُوكَّدَة عَالَ مَا فِي الْاَرْضِ छश مَفْعُول الله : جَمِيْعًا रख़ि । कनना مَا فِي ٱلْأَرْضِ वाकाणि वाजिक ।

জগতের চার অবস্থা : যেমন একটি দলিল এটা যে, মানুষের চারটি অবস্থা, দুটি অনস্তিত্বান আর দু'টি অস্তিত্বান ! এটা দুনিয়াবী অস্তিত্ব ও অনস্তিত্বের মাঝে সীমিত। তারপর পরজগতের অস্তিত্ব স্থায়ী হবে, এর উপর অনস্তিত্বের আবরণ আসতে পারবে না। এ বিভিন্ন অবস্থাদির উপরে মানুষকে লক্ষ্য করতে হবে যে, কে এ পরিবর্তন করছে? সে মালিক ও খালিকুকে চিনো! আচ্ছা আর যদি ঐ প্রমাণাদির ব্যাপারে চিন্তা-ভাবনা করতে না পারো. কেননা এগুলো মধ্যে বিবেক শক্তি ব্যয় করতে হয়। আর অত মেহনতের কাজ কে করে। ভাল কথা, তবে অবদান কারীর অধিকারকে স্বীকার করা তো প্রাকৃতিক বিধান। তথু এটা ভেবে আল্লাহর দিকে ধাবিত হয়ে যাও!

সামনে সাধারণ ও বিশেষ নিয়ামতসমূহের বর্ণনা শুরু হচ্ছে জগতে বিদ্যমান সকল বস্তু কোনো না কোনো উপকারের জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে। যেগুলোর মধ্য থেকে অধিকাংশের মেনে নেওয়া যায় যে, কোনো বস্তুর উপকারিতা জানাও না যায়। তবে এর দ্বারা ঐ বস্তুটির উপকার থেকে খালি হওয়া তো অপরিহার্য হয়ে পড়ে না। জানা না থাকাবস্থায়ই এর দ্বারা উপকার হচ্ছে, হাঁ। সকল বস্তুর উপকারিতা সম্পর্কে আল্লাহ জানেন। خَلَقَ لَكُمُّ -এর "লাম" উপকারের জন্য, এর দ্বারা আলেমগণ এটা বুঝেছেন যে, প্রতিটি বস্তুর মধ্যে (اَبَاحَتُ) বৈধ ঘোষণা হচ্ছে আসল। আর নিষিদ্ধতা আসল নয়। অর্থাৎ শরিয়ত যে বস্তুকে ক্ষতিকারক বুঝবে, সেটাকে নিষেধ করে দেবে।

একটি সন্দেহ এবং এর উত্তর : এক্ষেত্রে কেউ এ সন্দেহ করবে না যে, যখন সকল বস্তুই উপকারী, তবে সকল বস্তুই হালাল হওয়া উচিত। মূল কথা হচ্ছে এটা যে, কোনো বস্তুউপকারী হলে ওটা ব্যবহারযোগ্য হওয়া জরুরি নয়। সর্বশেষ বিষ ইত্যাদির মধ্যেও কিছু না কিছু উপকারিতা অবশাৃই আছে। কিন্তু এতদসত্ত্বেও এর অপকারিতা অধিক হওয়ার প্রতি লক্ষ্য করে এর ব্যবহার থেকে বাধা দেওয়া হয়। এ অবস্থাই শরয়ী দৃষ্টিতে নিষিদ্ধ বস্তুসমূহের। এগুলোর মধ্যে কিছু না কিছু উপকারিতাও রয়েছে বটে। কিন্তু ক্ষতি অধিক হয়। তাই ওগুলোকে নিষিদ্ধ সাব্যস্ত করা হয়েছে এবং এ ব্যাপারে যেমনিভাবে চিকিৎসক অথবা ডাক্তারের জানা যথেষ্ট মনে করা হয়, তদ্রপ শুধু বিধানকর্তার জানাই যথেষ্ট, সাধারণদের অবগত হওয়া জরুরি নয়।

। জমীন দ্বারা উদ্দেশ্য ভূ-পৃষ্ঠ। আর فَيْهُا দ্বারা জীব-জন্তু, উদ্ভিদ ইত্যাদি উদ্দেশ্য। - عَامٌ कता रायाए : قَوْلُهُ وَتَعْتَبِرُوا : এशान خَاصٌ अगात عَطْف कता रायाए عَطْف कता रायाए : قَوْلُهُ وَتَعْتَبِرُوا

إِسْتَـوَى -अर्था वला हरा واسْتَـقَام وَاعْتَدُلَ -अर्थ वािंडधािनक वर्थ اِسْتَـقَام وَاعْتَدُلَ -अर्थ वािंडधािनक वर्थ استوى : قُولُهُ اِسْتَـوْى -[उँठू र्राला]। र्यमन क्त्रवाति वानी عَلَا وَارْتَفَعَ ,िकाठें अमान राला (الْعُوْدُ

فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ (مُؤْمِنُون : ٢٨) لِتَسْتُوا عَلَى ظُهُورِةِ (الرَّخْرُفُ : ١٣)

এখানে اسْتَوْى -এর অর্থ عَمَدُ وَقَصَدُ विष्ठा कर्तला। আর তার ফারেল হুলো এমন জমীর, যা আল্লাহর দিকে ফিরবে। আর আল্লাহ তা আলার ক্ষেত্রে ইচ্ছার অর্থ – الْمَعْدَرِيِّ الْمُعْدَرِيِّ الْمُعْدَرِيْ الْمُعْدَدِيْ الْمُعْدَرِيْ الْمُعْدَدِيْ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرُ الْمُعْدَدِيْ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرُ الْمُعْدَدِيْرُ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرُ الْمُعْدَدِيْرِ الْمُعْدِدِيْرِ الْمُعْدَدِيْرُ الْمُعْدِدِيْرُ الْمُعْدِيْرِ الْمُعْدِدِيْرُ الْمُعْدِدِيْرُ الْمُعْدِدِيْرُ الْمُعْدِدِيْرِ الْمُعْدِدِيْرُ الْمُعْدِدُونِ الْمُعْدِدُونِ الْمُعْدِدِيْرُ الْمُعْدِدُونِ الْمُعْدُونِ الْمُعْدِدُونِ الْمُعْدُونُ الْمُعْدُون

वेना হয়নি। যেমনটি পূর্বের আয়াতে রিয়েছে। وَمَا نِعْبَهَا वेना হয়েছে। قُولُهُ بَعْدَ خَلُقِ ٱلْأَرْضِ র্এদিকে ইঙ্গিত করার জন্য যে, জমীনের মধ্যস্থিত বস্তুগুলো আসমান সৃষ্টির পূর্বে সৃষ্টি হয়নি: বরং তার পরে হয়েছে

উল্লেখ্য, আল্লাহ তা'আলার দু'দিনে জমীনের অবয়ব সৃষ্টি করেছেন। তারপর দু'দিনে আসমান সৃষ্টি করেছেন। তারপর দু'দিনে জমীনের মধ্যস্থিত সকল বস্তু সৃষ্টি করেছেন। যেমনটা সূরা আম্বিয়ার আয়াত থেকে বোঝা যায় : ইরশান হয়েছে-

أُولَمْ بَرَ الَّذِبْنَ كَفُرُوا أَنَّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ كَأَنْتَا رَبَّقًا فَفَتَقْنَاهُمَا (الْأَنْبِيَاءُ: ٢١)

[এ ব্যাপারে আরো ইশকাল জবাবের জন্য দ্রষ্টব্য হাশিয়ায়ে জামাল : ৫৩]

এইবারত দ্বারা একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে। فَوَلُهُ لِاَنَّهَا فِي مَعْنَى الْجَمْع

र्थन: السَّمَاءِ अत किएत किएतए السَّمَاءِ अत किए किएतए وَيُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوْهُنَّ : र्थिन জমীর ব্যবহৃত হয়েছে বহুবচনের। সুতরাং مَرْجِع এবং صُمِيْد -এর মাঝে সামঞ্জস্যতা পাওয়া যাচ্ছে না।

উত্তর: السَّمَاء -এরপর সাত আসমান অস্তিত্ব লাভ করে। অন্যত্র বলা فَقَطْهُنَّ سَبْعَ سَمُواتٍ - रसिष्ट

আরেকটি জবাব এও হতে পারে যে, السَّمَّاءِ এর أُلِف لَام جِنْسِي اللهُ اللهُ اللهُ على তাই বহুবচনের ক্ষেত্রেও ব্যবহৃত হওয়া সঙ্গত আছে।

أَى مُذَكِّرُ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَمَا بَعْدَهَا : عَلَى خَلْقِ ذَلِكَ ﴿এর অথ وَسَرَّاهُنَّ वि : قُولُهُ أَي صَيّرَهَا

হ্যরত আদম (আ.) ও জগতের সৃষ্টি: অধিকাংশ আয়াত দ্বারা আকাশ ও জমিন এবং জগতের সৃষ্টি হয়দিনে হয়েছে বুকা যায়। মুসলিম শরীকের হাদীস দ্বারা বুঝা যায় যে, সপ্তমদিন শুক্রবার আছর ও মাগরিব এর মধ্যবঁটী সমায়ে হয়রত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করা হয়েছে। য দ্বারা জগতের সৃষ্টি সাত দিনে পরিপূর্ণ হওয়া বুকা যায়

কাজী ছানাউল্লাহ পানিপতী (র.) তাফসীরে মাযহারীতে এ জটিলতার সমাধান এভাবে করেছেন মে, এ ওক্রবার ফার মধ্যে হ্যরত আদম (আ.)-এর সৃষ্টি বাস্তবায়িত হয়েছে, জরুরি নয় যে, ঐ ছয় দিনের সাথে ঐ বক্রবার টি সংযুক্ত হোক, বরং হতে পারে যে, অনেক কাল পরে কোনো এক শুক্রবার হয়রত আদম (আ.)-এর সৃষ্টি হয়েছে সুতরং জগতের সৃষ্টির জন্য ছয় দিনই সীমিত থাকবে ৷ এ বিশ্লেষণ দারা আরো একটি সন্দেহকেও দূর করা হয়ে গেল যে. হয়রত আদম । আ এবং দৃষ্টির পূর্বে এবং জমিন ও আকাশের সৃষ্টি পরে জিন জাতির দীর্ঘকাল পর্যন্ত জমিনে বসবাস করার বিষয়ে মারাশ্বক সন্দেহ ছিল কিন্তু এখন বলা যাবে যে, জমিন ও আকাশের সৃষ্টির পর জিন জাতির সৃষ্টি হয়েছে । এবং এরা হাজার হাজার বছর ছিল । তথন কোনো এক শুক্রবারে হযরত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করা হয়েছে।

আকাশও জমিনের সৃষ্টির ধারাবাহিকতার বর্ণনা প্বিত্র কুরআনে তিনটি স্থানে এসেছে। তনুধ্যে একটি হাস্থে উক্ত আয়াতে। দ্বিতীয়িট خَمْ السُّجْدَة তে এবং তৃতীয়টি وَالنَّوْعَاتِ তে। এ আয়াতগুলোর প্রতি দৃষ্টি দিলে কিছুই বেংগামের বিপরীত ও বুঝা যায়। কোনো কোনো আলেম এর উর্ত্তম নির্দেশনা এ দিয়েছেন যে, সর্বপ্রথম জমিনের উৎস্থিরি তৈরি করা হয়েছে। তারপর আকাশের উৎসগিরি যা ধোঁয়ার আকৃতিতে ছিল তৈরি করা হয়েছে। তারপর জমিনের উৎস্থিরি হারা বর্তমান আকৃতির উপর বিস্তৃিত করা হয়েছে এবং এর পাহাড়, বৃক্ষ ইত্যাদি সৃষ্টি করা হয়েছে। এরপর ঐ বহমান উৎস্পিরি দ্বারা সাত আকাশ সৃষ্টি করেছেন। অবশিষ্ট সৃষ্টিগুলোর প্রাথমিক অবস্থাদির বিস্তারিত ব্যাখ্যা শরিয়ত এ জন্য বর্ণনা করেনি যে, এওলো প্রয়োজন ছিল না।

#### অনুবাদ :

. ७० . وَ اَذْكُرْ يَامُحَمَّدُ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَ ٣٠ وَ اَذْكُرْ يَامُحَمَّدُ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْم إنَّى جَاعِلُ فِي الأَرْضِ خَلِ فِي تَنْفِيْذِ آحْكَامِيْ فِيهَا وَهُوَ أَدُمُ قَالُوا بالْمُعَاصِى وَيَسْفِكَ الدِّمَاءَ ـ يُرِيْقُهَا بِالْقَتْلِ كُمَا فَعَلَ بَنُو الْجَانُ وَكَانُوا فِيسَهَا فَلَمَّا أَفْسَدُوا أَرْسَلَ اللَّهُ إِلَيْهِمُ المُلْتِكُةُ فَطُرُدُوهُمُ إِلَى الْجُزَائِرِ وَالْجِبَالِ نَقُولَ سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ وَنُقَدِّسُ لَكَ. نَنْزِهُكَ عَمَّا يَلِيْتُ بِكَ فَاللَّامُ زَائِكَةُ وَالْهِ مُلِنَّةُ حَالٌ أَى فَنَحَنُ أَحَقَّ بِالْإِسْتِخِلَافِ قَالَ تَعَالِي إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلُمُونَ . مِنَ الْمُصْلَحَةِ فِي اسْتِخْلَافِ أَدُمَ وَأَنَّ ذُرِيَّتَهُ فِيْهِمُ الْمُطِيعُ وَالْعَاصِي فَيَظْهَرُ الْعَدْلَ بَيْنَهُمْ فَقَالُوا لَنْ يَخْلُقَ رَبُّنَا خَلْقًا اكْرَمُ عَلَيْهِ مِنَّا وَلَا أَعْلُمُ لِسَبَقِنَا لَهُ وَرُؤْيَتِنَا مَا لَمْ يَرَهُ فَخَلَقَ تَعَالَى أَدُمَ مِنْ آدِيْمِ الْأَرْضِ أَيْ وَجْهِهَا بِأَنْ قُبَضَ مِنْهَا قَبْضَةٌ مِنْ جَمِبْعِ ٱلْوَانِهَا وَعُجِنَتْ بِالْمِياهِ الْمُخْتَلِفَةِ وَسَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيْهِ الرُّوحَ فَصَارَ حَيَوَانًا حَسَّاسًا بَعْدَ أَنْ كَأَن جَمَادًا.

ফেরেশতাদের বললেন, আমি পৃথিবীতে প্রতিনিধি সৃষ্টি করছি যেজন এতে বিধি-বিধানসমূহ কার্যকরী করার বিষয়ে আমার প্রতিনিধিত্ব করবে। আর তিনিই হলেন হযরত আদম। তারা বলল আপনি কি এমন কাউকেও সৃষ্টি করবেন যে অশান্তি ঘটাবে অবাধ্যচার করবে ও রক্তপাত ঘটবে হত্যা করবে রক্ত প্রবাহিত করবে? ইতিপূর্বে যেমন জিন সন্তানরা তা করেছিল। পূর্বে জিনেরা এই জনপদসমূহে বাস করত। তারা পৃথিবীতে বিশৃঙ্খলার সৃষ্টি করলে আল্লাহ তা'আলা তাদের বিরুদ্ধে ফৈরেশতা প্রেরণ করেন। তারা তাদেরকে দ্বীপপুঞ্জ ও পাহাড-পর্বতের দিকে বিতাড়িত করেন। আমরাইতো আপনার হামদসহ তাসবীহ [স্ততি] পাঠ করি অর্থাৎ আমরা "সুবহানাল্লাহি ওয়া বিহামদিহী" পাঠ করি ও আপনার পবিত্রতা ঘোষণা করি। অর্থাৎ যা আপনার উপর আরোপ করা ঠিক নয়, সেই সমস্ত জিনিস হতে আমরা আপনার পবিত্রতা বর্ণনা করি। وَنَحْنُ -এই বাক্যটি خَال বা ভাব ও অবস্থাবাচক বাক্য। كُنُ عُدُسُ لُك । এর ل অক্ষরটি অতিরিক্ত। মোটকথা আমরাই আপনার প্রতিনিধিত্ব করার অধিক যোগ্যতার অধিকারী। তিনি [আল্লাহ তা'আলা] বললেন, নিশ্চয় আমি যা জানি, <u>তোমরা তা জান না।</u> অর্থাৎ আদমকে প্রতিনিধি করার পিছনে কি কল্যাণ ও রহস্য বিদ্যমান, তা কেবল আমিই জানি। আদম-সন্তানের মধ্যে বাধ্য- অবাধ্য উভয় ধরনের ব্যক্তি থাকবে। সুতরাং তাদের মাঝেই আমার 'আদল ও ন্যায়ের প্রকাশ ঘটবে। যা হোক, ফেরেশতাগণ বলাবলি করলো, প্রভু কখনো আমাদের অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ ও অধিক জ্ঞানের অধিকারী কোনো মাখলুক সৃষ্টি করবেন না। কারণ আমাদেরকে পূর্বে সৃষ্টি করা হয়েছে এবং এমনসব জিনিস আমরা অবলোকন করেছি, যা অন্য কেউ করেনি। অনন্তর আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীর উপরিভাগের [স্তরের] মাটি দারা আদমকে সৃষ্টি করলেন। সকল প্রকার মাটি হতে এক মুঠ মাটি নিয়ে বিভিন্ন ধরনের পানির সাহায্যে মণ্ড [খামীরা] তৈরি করা হলো। তাকে সুগঠিত করে তাতে তিনি প্রাণ ফুৎকার করলেন। ফলে তা নিষ্প্রাণ অবস্থা হতে অনুভৃতিশীল এক প্রাণীরূপে আত্মপ্রকাশ করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

আর কেউ কেউ أَذْكُرُ निয়তি হিসেবে মানা এ জন্য জরুরি যে, إِذْ بَا بِهُ निয়তি হিসেবে মানা এ জন্য জরুরি تا - عَالُوا अवर कारता मृष्टिर्फू अिर्तिक । आत الله عَلَمَ الْهُ عَالُ الله -अंगिरक प्रवेठामारा प्रारम् বহুবচনের জন্য। যদি এটাকে مَلَكُ তথা شِكَة থেকে নির্গত মানা হয়। তবে হাম্যা" অতিরিক্ত হবে। আর যদি الركة। তথা يكاكة (থাকে নির্গত করা হয়, তবে كال ছিল। পরে এটার পরিবর্তন করা হয়েছে। مَا أُو الْبَشَر তিনি أَبُو الْبَشَر এবং একজন ব্যক্তি, বস্তুবাদীদের ন্যায় তার মানবজাতির নাম বলা শুদ্ধ নয়। তার বয়স ৯৬০ বছর إِنَىٰ جَاعِلُ فِي الْاَرْضِ कारान رَبُّك कर्राह वर्त्र निर्कात विनाय श्रात (النَّنْ جَاعِلُ فِي الْاَرْضِ कारान كَنْكَ क्रायन كَالْكَ مَا الْمُرْضِ ब्रामा प्राक्त वर्षा عَلَيْهَ क्षेत्रमा प्राक्त वर्षा عَلَيْهَا الله عَلَيْهُ क्ष्रमा प्राक्त वर्षा عَلَيْهُا وَ عَلَيْهُا وَ عَلَيْهُا الله عَلِيْهُا الله عَلَيْهُا اللهُ عَلَيْهُا الله عَلَيْهُا اللهُ عَلَيْ সবগুলোর সারাংশ মুখ, অন্তর এবং অসসমূহ দারা আল্লাহ তা'আলার পবিত্রতা বর্ণনা করা।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে সত্তাগত ও সাধারণ নিয়ামতসমূহের বর্ণনা ছিল। এখান থেকে মৌলিক নিয়ামতসমূহের বর্ণনা প্রদান করা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা হয়রত আদম (আ.)-কে ইলম এবং বুযুগী দান করেছেন। তাকে ফেরেশতাগণের সেজ্দার স্থান বানিয়ে সম্মানি করেছেন এবং তোমাদেরকে তার সন্তান হওয়ার গৌরব দান করেছেন।

আদম সৃষ্টি প্রসঙ্গ: এবারে একটি শ্রেষ্ঠ নিয়ামতের উল্লেখ করা হচ্ছে, যা সমগ্র মানব জাতিকে প্রদান করা হয়েছে। অর্থাৎ হ্যুরত আদম (আ.)-এর সৃষ্টি সংঘটন। –[তাফসীরে উসমানী]

কুরআনে مَفْعُنول بِه ফলের اُذْكُر তার إِذًا আর إِنْ আর إِنْ আর إِنْ عَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلً কারীমের বর্ণিত ঘটনাসমূহের ওরুতে এই তারকীবই অধিক প্রযোজ্য

مَلَكُ किन । সহজকরণাথে - مَلَكُ -का वह्रवहन । भूनठ مَلْكُ -এর ওজনে مَلْكُ किन । সহজকরণাথে : ٱلْمُكَرِّكُةُ করা হয়েছে। এ শব্দটি الركة থেকে নির্গত । الركة অর্থ পয়গাম্বরী, রিসালাত। তাহলে مكريكة -এর আভিধানিক অর্থ বার্তাবাহক। ফেরেশতারাও আল্লাহ তা'আলার পয়গাম মানুষের কাছে পৌছানোর কাজে নিয়োজিত এবং সৃষ্টির মাঝে সেতৃবন্ধনের কাজ দেয় এই হিসেবে তাদেরকে کرکځ বলা হয়। –[হাশিয়ায়ে জামালাইন]

स्मात्रभाषात भित्रिष्ठा : इमलामि भित्रिष्ठायाय स्मात्रभाषात भित्रिष्ठि शला - ﴿ إِنْ مُتَشَكِّلٌ بِأَشْكَالٍ مُخْتَلِفَةٍ ﴿ - अंतिष्ठां अंतिष्ठां स्मात्रभाषात भित्रष्ठां स्मात्रभाषात अंतिष्ठां स्मात्रभाषात अंतिष्ठां स्मात्रभाषात अंतिष्ठां स्मात्रभाष्ठा स्मात्रभाष् بعد الله من الله من المركفة ويفعلون من الله من الله من المركفة ويفعلون ما يُومُرون الله من المركفة ويفعلون ما يُؤمُرون কখনো আল্লাহর নির্দেশের বিরুদ্ধাচারণ করেন না; বরং সর্বদা আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ পালনে রত থাকেন'।

−[কাওয়াইদুল ফিকহ : ৫০৪] বস্তত ফেরেশতা নূর বা জ্যোতি থেকে সৃষ্টি। তাঁরা সাধারণত অদৃশ্য, তাঁদের কোনো আকার নেই। তবে তাঁরা বিভিন্ন আকার ধারণ করতে পারেন। তাঁরা আমাদের মতো রক্ত-মাংসের সৃষ্টি নন। তাঁদের কামনা-বাসনা, ক্ষুধা-তৃষ্ণা, নিদ্রা-তন্ত্রা কিছুই নেই । তাঁরা সবসময় আল্লাহ তা'আলার ইবাদতে মশগুল থাকেন । আল্লাহ তা'আলা যখন যা হুকুম করেন, তাঁরা তাই পালন করেন। এই পৃথিবীতে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে রহমত অথবা শাস্তি যা কিছু নাজিল হয়, তা এই ফেরেশতাগণের মাধ্যমে নাজিল করা হয়। আল্লাহ তা'আলা নবী-রাসূলগণের প্রতি যেসব কিতাব নাজিল করেছেন, তা তাঁদের মাধ্যমে করেছেন। তাঁরা বান্দাব আন্দা লিপিবদ্ধ করেন এবং জান কবজ করেন। বিচার দিনে তাঁরা বান্দার ভালো-মন্দ আমলের সাক্ষ্য দিবেন।

ফেরেশতাদের সংখ্যা ও নাম : ফেরেশতাগণের প্রকৃত সংখ্যা সম্পর্কে কেবল আল্লাহ তা'আলাই অবগত আছেন। ইরশাদ रायाह - وَمَا يَعْلَمُ جُنُودٌ رُبِكَ إِلَّا هُو अर्था९ आप्तनात প্রতিপালকের বাহিনী সম্পর্কে একমাত্র তিনিই জানেন।

চারজন বড় বড় ফেরেশতাসহ কতিপয় ফেরেশতার নাম আমরা জানি। যেমন-

১. হযরত জিবরাঈল (আ.), তিনি নবী-রাসূলগণের নিকট আল্লাহ তা'আলার বাণী পৌছানোর দায়িত্বে নিয়োজিত। তাঁকে রূহ বা রহুল আমীনও বলা হয়।

⊣সূরা মুদ্দাসসির : ৩১]

২. হযরত মীকাঈল (আ.), তিনি সকল জীবের জীবিকা বণ্টনের দায়িত্বে নিয়োজিত।

- ৩, হযরত আজরাঈল (আ.). তিনি সকল জীবের জীবন বা ব্লহ কবজ করার দায়িত্বে নিয়োজিত।
- 8. হ্যরত ইসরাফীল (আ.), তিনি শিঙ্গায় ফুঁক দেওয়ার দায়িত্বে নিয়োজিত আছেন। তিনি আল্লাহ তা আলার হুকুমের সাথে সাথে শিঙ্গায় ফুঁক দিবেন এবং তৎক্ষণাৎ পৃথিবী ধ্বংস হয়ে যাবে, এরপর কিয়ামত কায়েম হবে।

উপরে বর্ণিত চারজন ফেরেশতা ছাড়াও আরো কতিপয় ফেরেশতার উল্লেখ রয়েছে। যেমন– কিরামান কাতিবীন, যারা মানুষের ভালো-মন্দ আমল লিপিবদ্ধ করেন। মুনকার ও নাকীর: তাঁরা মৃত্যুর পর কবরে প্রশু করেন। জাহানুমের রক্ষক ফেরেশতার নাম মালিক এবং জানুাতের জিম্মাদার ফেরেশতার নাম রিজওয়ান। এমনিভাবে দুনিয়া ও আখিরাতের সকল কাজ আঞ্জাম দেওয়ার জন্য আল্লাহ তা আলার অগণিত ফেরেশতা রয়েছেন।

অর্থাৎ যে কারো ﴿ الْخَلِيْفَةُ مَنْ يَخْلُفُ غَيْرَهُ وَ يَنُوبُ مَنَابَهُ فَعِيْلٌ بِمَعْنَى فَاعِلٍ وَالتَّاءُ لِلْمَبَالَغَةِ : خُلِيْفَةُ अलाভিষিক্ত হয়, তাকে খলীফা বলা হয়।

এ স্থলাভিষিক্ত হওয়া বিভিন্ন কারণে হয়ে থাকে - ১. অনুপস্থিতি ২. মারা যাওয়া ৩. অক্ষম হওয়া এবং ৪. عُنْتُوْنَىُ -এর সম্মান প্রকাশ করা। ইমাম রাগিব (র.) -এর ভাষায় –

اَنْحِلَافَةُ النِّيابَةُ مِنَ الْغَيْرِ إِمَّا لِغَيْبَةِ الْمَنُوْبِ عَنْهُ وَ إِمَّا لِمَوْتِهِ وَإِمَّا لِعَجْزِهِ إِمَّا النَّسْرِيْفُ الْمُسْتَخْلِفُ . (رَاغِب) এখানে শেষোক্তি উদ্দেশ্য । সসীম বান্দার মধ্যে আল্লাহ তা'আলার অসীম সন্তার কাছ থেকে উল্ম ও আহকাম সরাসরি লাভ করার যোগ্যতা না থাকার কারণে আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীতে তাঁর খলীফা নিযুক্ত করেছেন । রুটি যেমন সরাসরি আগুনে দিলে পুড়ে ভন্ম হয়ে যায় এবং সঠিক উপায়ে রুটি ভাজার জন্য মধ্যখানে তাওয়া বা কড়াইয়ের মধ্যস্থতার প্রয়োজন হয়; অনুরূপভাবে বান্দারও সরাসরি আল্লাহ তা'আলার নূর তথা উল্ম আহকাম লাভে অক্ষম বিধায় নবী-রাসুলদেরকে মধ্যস্থতা করা হয়েছে ।

ভিল না। যেমনটি কেউ কেউ মনে করেছেন। কারণ ফেরেশতারো গোস্তাখী করতেই পারে না; বরং ফেরেশতা এ উক্তিতে পরিপূর্ণ সমর্পন, আত্মতাগ ও ওয়াফাদারীর পরিচয় ছিল। জনৈক মুহাক্কিক আলেম বলেন–

এ প্রসঙ্গে অধিকতর সুন্দর জবাব দিয়েছেন হাকীমূল উম্বাত আশারাফ আলী থানভী (র.)। তিনি লিখেন, কেউ না কেউ বিশৃঙ্খলা সৃষ্টিকারী ও বুনাখুনিকারী হবে খেলাফতের দায়িত্ব আমাদেরকে দেওয়া হলে আমরা সর্বাত্মকভাবে তা আঞ্জাম দিব। আর মানবজাতির সকলে তা অজাম দিব লাং বরং যারা অনুগত হবে তারাই কেবল মনে প্রাণে দায়িত্ব পালন করবে; কিত্ব যারা বিশৃঙ্খলা সৃষ্টিকারী ও জালম হবে, তানের থেকে সে দায়িত্ব পালনের কি আশা করা যায়। সারকথা, যখন দায়িত্ব পালন করার মতো একটি দল বিদ্যমান রয়েছে, তখন একটি নতুন মাখলুক- যাদের কেউ দায়িত্ব পালন করবে কেউ করবে না- এ দায়িত্বের জন্য সৃষ্টি করার কি প্রয়োজন রয়েছে? এটা আপতি স্বরূপ বা নিজেদের অগ্রাধিকার দাবি স্বরূপ ছিল না; বরং বিষয়টি এমন যেমন কোনো হাকেম নতুন একটি প্রকল্প করে তার জন্য স্বত্ত আমলা নিয়োগ করার সিদ্ধান্ত নিয়ে পুরাতন আমলাদের সামনে ব্যক্ত করলেন, তখন তারা স্বীয় আত্মত্যাগের পরাকাষ্ঠ্য প্রদর্শন করে নিবেদন করল- জাহাপনা! এ কাজের জন্য যাদেরকৈ নিযুক্ত করছেন, তাদের সম্পর্কে আমরা কোনো সূত্রে জানতে পেরেছি যে, তনুধ্যে কতিপয় ভালোভাবে দায়িত্ব পালন করবে আর কতিপয় বিশৃঙ্খলা সৃষ্টি করবে। এতে জাহাপনা মন অপ্রসন্ধ হবে। এ সবের কি দরকার। আমরাইতো আছি। সর্বদা জাহাপনার জন্য জান বিসর্জন দিতে প্রস্তুত। যে কোনো কাজ আমরা সানন্দে পালন করব: – তিফেনীরে মাজেদী খ. ১, প. ৭০)

فُوْت غَضَبِيَّه : عَفْلِيَّه الدِّمْ وَيُسْفِكُ الدِّمَا : عَفْلِيَّه عَفْلِيَّه الدِّمَا : عَفْلِيَّه عَفْلِيَّه عَمْراتِيَّه : عَفْلِيَّه عَمْراتِيَّه - عَفْلِيَّه الدَّمَا عَنْدُ عَضْبِيَّه - عَفْلِيَّه الدَّمَا عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَنْدُ عَضْبِيَّه - عَفْلِيَّه الدَّمَا عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ الللللْمُعَلِّمُ الللْمُلِلْمُ اللللْمُلِلْمُ الللللْمُلِمُ الللِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِ

غَلُهُ كُمَا فَعُلُ بَنُو الْجَازَ الْعَ : প্রশ্ন : ফেরেশতারা আদমের ব্যাপারে যে বনী সকল মন্তব্য করেছিল, এটা কি তারা গায়েব জানার ভিত্তিতে বলেছিল?

উত্তর: ফেরেশতারা গায়েব জানে না। তারা গায়েবের ভিত্তিতে এ কথা বলেননি; বরং মানবজাতির পূর্বে পৃথিবীতে জিনদের বসবাস ছিল। তারা পৃথিবীতে বিভিন্ন ধরনের অন্যায় অবিচার ও বিশৃঙ্খলামূলক কাজ করেছিল। জিন্দের কর্মকাণ্ডের প্রতি কিয়াস বা ধারণা করেই তারা এ মন্তব্য করেছিল। আল্লামা সুষ্তী (র.) كَمَا فَعَلَ بَنُو الْجَازِ فَقَاسُوا الشَّاهِدَ عَلَى الْفَائِبِ مَا الشَّاهِدَ عَلَى الْفَائِبِ أَنْ سُبَوَ مَنْ سُبَوَ الْجَازِ فَقَاسُوا الشَّاهِدَ عَلَى الْفَائِبِ أَنْ سُبَوَ مَنْ سُبَقَ صُرْفَ سُبَقَ مَنْ سُبَقَ حَرَم مَا الْمَارَةِ فَقَاسُوا الشَّامِةِ وَالْهُمْ قَاسُوهُمْ عَلَى مَنْ سُبَقَ الْمَارَةُ فَقَاسُوا الشَّامِةِ وَالْهُمْ قَاسُوهُمْ عَلَى مَنْ سُبَقَ الْمَارَةُ وَالْهُمْ وَالْهُمْ عَلَى مَنْ سُبَقَ الْمَارِقِ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمُ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمْ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْمُعَالِقُولَ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْمُولِ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْهُمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعَامِّ وَالْمُعَامِلُ وَالْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعَامِلُ وَالْمُولُولُ وَالْمُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعَامِلُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُعُمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعَامِولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُعَامِلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَلَيْ وَالْمُولُ وَالْمُعُلِّ وَالْمُولُولُ وَالْمُعُلِّ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعُلِّ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعُلِّ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِ

بُنُو الْجَانَ : মানুষের মাঝে আদমের অবস্থান যেমন, জিনদের মাঝে جَانَ -এর অবস্থানও তেমন। সে জিনদের আদি পিতা। যেমন হযরত আদম (আ.) মানবজাতির আদি পিতা। কেউ বলেন, তাদের আদি পিতা হলো ইবলীস। আর ইবলীসেরই আরেক নাম হলো শয়তান। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ৫৬]

আদম সৃষ্টি প্রসঙ্গে ফেরেশতাদের সাথে আলোচনার তাৎপর্য: একথা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য যে, ফেরেশতাদের সমাবেশে আল্লাহ পাকের এ ঘটনা প্রকাশ করার তাৎপর্য কি এবং এতে কি উদ্দেশ্য নিহিত ছিল? তাদের থেকে পরামর্শ গ্রহণ, না তাদেরকে এ সম্পর্কে নিছক অবহিত করণ না ফেরেশতাদের ভাষায় এ সম্পর্কে তাঁদের অভিমত ব্যক্ত করানো?

একথা সুম্পষ্ট যে কোনো বিষয় বা সমস্যা সম্পর্কে পরামর্শের প্রয়োজনীয়তা তখনই দেখা দেয়, যখন সমস্যার সমস্ত দিক কারো কাছে অম্পষ্ট থাকে; নিজস্ব অভিজ্ঞান ও জ্ঞান সম্পর্কে পূর্ণ বিশ্বাস ও আস্থা না থাকে। আর তখনই কেবল অন্যান্য জ্ঞানী-গুণীদের সাথে পরামর্শ করা হয়। অথবা পরামর্শ গ্রহণের প্রয়োজনীয়তা সেখানেও হতে পারে, যেখানে অন্যান্য ব্যক্তিবর্গ সমঅধিকার সম্পন্ন হয়। তাই তাদের অভিমত জানার উদ্দেশ্য পরামর্শ করা হয়। যেমনটি বিশ্বের বিভিন্ন সংস্থা ও সংগঠনের সাধারণ পরিষদসমূহে প্রচলিত। কিন্তু একথা সুম্পষ্ট যে, এ দুটোর কোনোটাই এ ক্ষেত্রে প্রযোজন্য নয়। মহান আল্লাহ তা'আলা গোটা বন্তুজগতের স্রষ্টা এবং প্রতিটি বিন্দুবিসর্গ সম্পর্কে তাঁর পরিপূর্ণ জ্ঞান রয়েছে। তাঁর প্রজ্ঞা ও দূরদশির্ততার সামনে প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য, দুশমনি ও অদৃশ্য সবকিছুই সমান। তাই তার পক্ষে কারো সাথে পরামর্শ করার কি প্রয়োজনীয়তা থাকতে পারে। অনুরূপভাবে এখানে এমনও হয় যে, সংসদীয় সরকার প্রতিষ্ঠিত- যেখানে প্রত্যেক সদস্য সমাধিকার সম্পন্ন বলে প্রত্যেকের পরামর্শ গ্রহণ করা আবশ্যক হতে পারে। কেননা, আল্লাহ পাকই সবকিছুর স্রষ্টাও মালিক। ফেরেশতা ও মানব-দানব সবই তাঁর সৃষ্টি এবং সবই তার আয়ত্তাধীন। তাঁর কোনোকাজ বা পদক্ষেপ সম্পর্কে কারো কোনো প্রশ্ন তোলার অধিকার নেই যে এ কাজ কেন করা হলো বা কেন করা হলো না। তাঁক কানের কৃতকর্ম সম্পর্কে প্রশ্নের সম্মুখীত হতে হবে।

সারকথা, প্রকৃত প্রস্তাবে এখানে পরামর্শ গ্রহণ উদ্দেশ্যও নয় এবং এর কোনো আবশ্যকতাও ছিল না। কিন্তু রূপ দেওয়া হয়েছে পরামর্শ গ্রহণের যাতে মানুষ পরামর্শরীতি এবং তার প্রয়োজনীয়তা শিক্ষা লাভ করতে পারে। যেমন কুরআন পাকে রাসূলে কারীম — কে বিভিন্ন কাজে ও ক্ষেত্রে সাহাবায়ে কেরামের সাথে পরামর্শ করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, অথচ তিনি ছিলেন ওহীর বাহক। তাঁর সব কাজকর্ম এবং তাঁর প্রত্যেক অধ্যায় ও দিক ওহীর মাধ্যমেই বিশ্লেষণ করে দেওয়া হতো। কিন্তু তাঁর মাধ্যমে পরামর্শ গ্রহণ রীতির প্রচলন করা এবং উন্মতকে তা শিক্ষা দেওয়ার উদ্দেশ্য তাঁকেও পরামর্শ গ্রহণের তাকীদ দেওয়া হ্যেছে। — মাআরিফুল কুরআন: মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.)

পবিত্রতা বর্ণনার সাথে সাথে প্রশংসার সদা সঙ্গতা প্রকাশের জন্য (أَيْ تَسْبِيْحًا مُقَيَّدُ بِحَمْدِكَ وَمُتَلَبُسُ بِهِ) विज्ञा वर्ণनाর সাথে সাথে প্রশংসার সদা সঙ্গতা প্রকাশের জন্য (مَتَلُبُسُ بِهُ وَالْكَانُ مَفْعُولُ نَقَدِّسُ : قُولُهُ فَالْلاَمُ زَائِدَةً وَالْكَانُ مَفْعُولُ نَقَدِّسُ : قَولُهُ فَالْلاَمُ زَائِدَةً وَالْكَانُ مَفْعُولُ نَقَدِّسُ : قَولُهُ فَاللّامُ زَائِدَةً وَالْكُانُ مَفْعُولُ نَقَدِّسُ : অর্থাৎ وَالْجُمْلَةُ وَالْكَانُ مَفْعُولُ نَقَدِّسُ عَطُونَ عَلَيْه عَلَيْهُ عَلَيْه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ ع

তা আলার জাঁত ও সিফাত সম্পর্কে পবিত্রতার বিশ্বাস রাখা।

وَفَاثِدَةُ الْجَمْعِ بَيْنَ التَّسْبِيْحِ وَالتَّقْدِيْسِ وَإِنْ كَانَ ظَاهِرٌ كَلَامُهُمْ تَرَادُفُهُمَا أَنَّ التَّسْبِيْعَ بِالطَّاعَاتِ وَالْعِبَادَاتِ، وَالتَّعْدِيْسِ بِالْمُعْدِيْسِ بِالْمُعَارِفِ فِي ذَاتِ اللَّهِ وَصِفَاتِهِ وَأَفْعَالِهِ أَي التَّكَفُّرُ فِي ذَٰلِكَ . (جَمَل ٥٦)

بِأَنْ এ অংশটুকুর সম্পর্ক হলো الكُرمُ عَلَيْهِ وَيُنَا مَا لَمْ يَرَهُ عَلَوْهُ لِسَبَقِنَا لَهُ بِأَنْ এই সম্পর্ক وَرُوْيَتِنَا مَا لَمْ يَرَهُ يَرَهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَنَّا اللهُ عَلَيْهِ وَنَّا اللهُ عَلَيْهِ وَنَّا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا مِنْهُ قَبْضَاً لَهُ عَلَيْهِ وَلا مِنْهُ قَبْضَاً لَهُ عَلَيْهِ وَلا مِنْهُ قَبْضَاً لَهُ

মাটির কারা: হযরত ওহাব ইবনে মুনাব্বিহ (রা.) বলেন, আল্লাহ তা আলা যখন হযরত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করার ইচ্ছা করলেন, তখন মাটিকে অবহিত করে বললেন, হে মাটি! আমি তোমার থেকে এমন এক জাতি সৃষ্টি করবো, যাদের মধ্যে আমার অনুগত ও নাফরমান উভয় ধরনের লোক হবে। যে আমার আনুগত্য করবে, আমি তাকে জানাতে প্রবেশ করাব। আর যে আমার নাফরমানি করবে, তাকে জাহান্নামে দিব। তখন মাটি বলল, হে আল্লাহ! আপনি আমার দারা এমন জাতি সৃষ্টি করবেন, যারা জাহান্নামের আগুনে জ্বলবে। আল্লাহ তা আলা বলবেন, হাা। তখন মাটি কাঁদতে শুরু করে। তার কানার অশ্রুধারা থেকেই পৃথিবীতে ঝর্ণাসমূহ বয়ে চলছে। –িতাফসীরে খাজিনের সূত্রে হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ৫৬

#### অনুবাদ :

দিলেন এমন কি বড় ছোট পেয়ালা, চামচ ও বাতকর্মের শব্দ সম্পর্কে পর্যন্ত তিনি শিক্ষা দিলেন। অর্থাৎ তাঁর হৃদয়ে এগুলোর বোধ ও জ্ঞান সঞ্চার করলেন। তৎপর প্রকাশ করলেন সে সমুদয় **অর্থাৎ এ** বিষয়সমূহ। এ স্থানে عُرْضُهُمْ সর্বনামটি वावशत कता रायरह - र्रोडंडी रंडी का ताधमल्लान्न थाणीमगुरुद्ध थाधाना धर्मान करत। ফেরেশতাদের সম্মুখে এবং তাদেরকে নিশ্চুপ ও লাজা-ওয়াব করার উদ্দেশ্যে বললেন, এই সমুদয় বিষয়সমূহের নাম আমাকে বলে দাও আমাকে অবহিত কর যদি তোমরা সত্যবাদী হও যে. তোমাদের অপেক্ষা অধিক জ্ঞানসম্পন্ন কোনো মাখলুক আমি সৃষ্টি করব না বা তোমরাই প্রতিনিধিত করার অধিক যোগ্যতা রাখ।

এই আয়াতে শর্তবাচক إِنْ كُنْـةُ উপর পূর্ববতী বাক্য ٱلْبُئُونِيُ ই क्टिंववर । সুতরাং পুনর্বার সর্বনামটি ব্যবহার করা হয়েছে।

করা হতে আপনি পবিত্র! আমাদেরকে যা যে বিষয়ে শিক্ষা দিয়েছেন তা ছাড়া আমাদের তো কোনো জ্ঞান নেই। বস্তৃত আপনিই জ্ঞানময় ও প্রজ্ঞাময়। কোনো বিষয়ই তার জ্ঞান ও সৃক্ষদর্শিতার বাইরে নয়। مَنْ -এর عَنْ अंकि وَانَّكُ -এর দ্বিতীয় পুরুষবাচক সর্বনাম ا عكد الله عادة ما الله عليه الله على ফেরেশতাদেরকে এগুলোর [এই বিষয়সমূহের] নাম বলে দাও। অনন্তর তিনি প্রতিটি জিনিসের নাম এবং তা সৃষ্টির তাৎপর্য বর্ণনা করে দিলেন। [যখন সে ফেরেশতাদেরকে সমস্ত বস্তুসমূহের নাম বলে দিলেন, তিনি [আল্লাহ তা'আলা] ভর্ৎসনার স্বরে বললেন, আমি কি তোমাদেরকে বলিনি যে, আকাশ ও পৃথিবীর অদৃশ্য বস্তু অর্থাৎ এতদোভয়ের মাঝে যা কিছু অগোচর সেই সম্বন্ধে আমি অবহিত এবং তোমরা যা ব্যক্ত কর অর্থাৎ আপনি কি সেখানে এমন কাউকে সৃষ্টি করবেন যে অশান্তি ঘটাবে ও রক্তপাত করবে' এই যে কথা তোমরা প্রকাশ করেছিলে তা এবং যা তোমরা গোপন কর লুকিয়ে রাখ, যেমন, তোমাদের এই ধারণা করা যে, আমাদের অপেক্ষা অধিক মর্যাদাসম্পন্ন ও জ্ঞানী কোনো কিছু আমাদের প্রভু সৃষ্টি করবেন না। তাও নিশ্চিতভাবে আমি জানি।

ত্রং তিনি আদুমকে যাবতীয়ু বিষয়ের নাম শিক্ষা و عَلَّمَ أَدَمَ الْأَسْمَا ءَ أَيْ اَسْمَاءَ الْمُسْمَياتِ كُلُّهَا حَتَّى الْقُصْعَةَ وَالْقَصْبِعَةَ وَالْفَسُوةَ وَالْفُسَيْةَ وَالْمِغْرَفَةَ بِأَنَّ الْقَلَى فِي قَلْبِهِ عِلْمَهَا ثُمَّ عَرْضُهُمْ أي الْمُسَمِّيَاتِ وَفِيْهِ تُعْلِيْبُ الْعُقَلَاءِ عَلَى الْمَلْئِكَةِ فَقَالَ لَهُمُّ تَبْكِيتًا أَنْبِئُونِي أَخْبِرُونِي بِاَسْمَ مرس أور مركب المسمّيات إنّ كُنتم صدِقِينَ . فِي أَنِي لَا أَخْلُقُ أَعْلَمَ مِنْكُمْ أَوْ أَنَّكُمْ أَحْقُ

بِالْخِلَافَةِ وَجَوَابُ الشُّرْطِ دَلَّ عَلَيْهِ مَا قَبْلَهُ ـ শে ৩২. তারা বলল, আপনি মহান। আপনার কর্ম সম্পর্কে প্রশ الْإعْتِرَاضِ عَلَيْكَ لا عِلْمَ لَنَا إلَّا مَا عَلَّمْتَنَا رِايَّاهُ إِنَّكَ اَنْتَ تَاكِبْدُ لِلْكَافِ الْعَلِيْمُ الْحَرِكْيْمُ

الَّذِيْ لَا يَخْرُجُ شَيُّ عَنْ عِلْمِه وَحِكْمَتِهِ.

णण ৩৩. बाल्लार वाला वनलिन, तर बानम! ठांतनतत्व. قَالَ تَعَالَى لِنَادُمُ أَنْبِئُهُمْ أَي الْمَلْئِكَةَ بِاَسْمَائِهِمْ اَيِ الْمُسَمَّيَاتِ فَسَمَّى كُلَّ شَيْ بِإِسْمِهِ وَذَكَّر حِكْمَتُهُ الَّتِي خُلِقَ لَهَا فَلَمَّا أَنَّبَأَ هُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ تَعَالَى لَهُمْ مُ زَبِّخًا اَكُمْ اَقُـلْ لَّكُمْ إِنِّيَّ اَعْلُمُ غَيْ السَّلْمُوْتِ وَالْأَرْضِ مَا غَابَ فِيْهَا وَأَعْلُمُ مَا تُبَدُّوْنَ تُظْهِرُوْنَ مِنْ قَولِكُمْ أَتَجْعَلُ فِيهَا الخ وَمَا كُنْتُمْ تَكُنُّمُونَ - تُسِرُونَ مِنْ قَولِكُمْ لَنْ يَخْلُقَ رَبُّنَا خَلْقًا أَكْرَهَ عَلَيْهِ مِنَّا وَلَا أَعْلَمَ

٣٤ ৩৪. <u>আর</u> স্মরণ কর <u>যখন ফেরেশতাদের বললাম وَ اذْكُرْ إِذْ قُـلْنَا لِلْمَلْئِ</u> هُـوَ أَبُو الْحِيِّ كَانَ بَيْنَ الْمَلْ إِمْتَنَعَ مِنَ السَّجُودِ وَاسْتَكْبَرَ تَكَبَّرَ عَنَهُ وَقَالَ أَنَا خُيرٌ مِنْهُ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِيْنَ فِي عِلْم اللَّهِ تَعَالَى.

আদমকে সেজদা কর মাথা ঝুঁকিয়ে সম্মানসূচক সেজদা কর। ইবলীস ব্যতীত সকলেই সেজদা করল; সে জিন সম্প্রদায়ের আদি পিতা। ফেরেশতাদের মাঝে বসবাসরত ছিল। সে অমান্য করল সেজদা করতে অস্বীকার করল ও অহংকার করল আত্মম্বরিতা প্রদর্শন করল এবং বলল, আমি তার অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ, আর আল্লাহ তা'আলার জ্ঞানে পূর্ব হতেই সে কাফেরদের অন্তরভুক্ত ছিল।

# তারকীব ও তাহকীক

تَبْكِيتًا : أَى تَوْبِيخًا وَاسْكَاتًا يُقَالُ بَكَّتُهُ بِكَذَا وَ بَكَّتُهُ عَلَيْهِ أَى قَرْعَهُ عَلَيْهِ - وَالْزَمَهُ حَتَّى عَجَزَ مِنَ الْبِجَوابِ (جَمَل) े अर्थ अश्वान । आत خَبُر अर्थ खक़जूशूर्व সংবान । आत نَبَأُ : قُولُهُ أَنْبُونِيْ حَيَّاكَ اللَّهُ वि : عَنَّى يُحَتَّى وَ अत गामनात । अर्थ मानाम ता अिंवामन का भन कता । वला दश حَيَّاكَ اللَّه

হওয়ার ব্যাপারে মতভেদ রয়েছে। সঠিক মত হলো এটি অনারবি غَيْر مُشْتَق এবং مُشْتَق এবং تُوْلُهُ إِبْلِيسَ শব্দ। اِبْلاَس [নেরাশ্য ও হতাশা] থেকে নির্গত হয়ে থাকে, তাহলে مُنْصُرف হবে।

عَلَى الْحَذْفِ - وَال आत السُّرْطِ وَلَا अराह جَوَابِ شَرْط अत- إِنْ كُنتُمْ طَدِقِيْنَ अर्थार : وَجَوَابُ السُّرْطِ وَلَّ عَلَيْهِ مَا قَبْلَهُ ्वा छेश शाकात প্রতি দালালতকারী বাক্যটি হলো পূর্বের أَنْبِؤُنِي कर्य़न । ইবারতটি হবে এভাবে إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ اَنْبِؤُنِيْ আর ইমাম সিবওয়াই -এর মতে যেহেতু مُقَدَّم করা জায়েজ আছে সেহেতু جُوَابُ الشُّرْطِ করা জায়েজ আছে সেহেতু প্রয়োজন নেই; বরং পূর্বে বর্ণিত وَجَوَابُ الشَّرْطِ السِّح ( ই তার جُوَابُ الشَّرْطِ হবে। মুসান্নিফ (র.) مرجَوَابُ الشَّرْطِ السخ শেষোক্ত মতের খণ্ডন করেছেন।

- এর স্লনীতির আলোকে হয়েছে : إِسْتَكْبَرُ مُعَلَّوْل राला देला जात الْمَعَلَّمُ राला देला مُعَلِّول राला देला

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা হযরত আদম (আ.)-কে ভূ-পৃষ্ঠের অন্তর্গত সৃষ্ট বন্তুসমূহের নাম, গুণাগুণ, বিস্তারিত অবস্থা ও যাবতীয় লক্ষণাদি সম্পর্কে সম্যক জ্ঞান দান করলেন। এ শেখানোটা ছিল কোনো মাধ্যম ছাড়া সরাসরি ইলহামের মাধ্যমে।

💫 : এটি অনারবি নামু। তার থেকে কোনো শব্দ নির্গত হয় না এবং গায়রে মুনসারিফ।

হ্যরত আদম (আ.)-এর পরিচয় : হযরত আদম (আ.) প্রথম মানব। এজন্য তাঁকে বলা হয় আবুল বাশার [মানবের পিতা]। খলীফাতুল্লাহ উপাধির প্রথম ধারক এই প্রথম মানব হযরত আদম (আ.) জান্নাত থেকে পৃথিবীতে আগমন করলেন, তখন সম্ভবত দাজলা-ফুরাত বিধৌত অঞ্চলে বসবাস করেন, বর্তমানে যাকে ইরাক বলা হয়। তাওরাতে হাবীল, কাবীল ও শীছ তাঁর এই তিন সন্তানের নাম পাওয়া যায়। একই সূত্র মতে তাঁর আয়ুষ্কাল ছিল ৯৩০ বছর। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৭২]

আদম নামকরণের কারণ : আরবি ভাষায় প্রথম মানবের নামের সার্থকতা কি? কেউ বলেন, ভূ-ত্বক তথা 🚅 এথেকে সৃষ্ট বলেই তিনি আদম। আর কারো কারো মতে দেহের পিংগল বর্ণের (اُدُرُمَة) কারণে। –প্রাণ্ডক্ত]

্ছারা কেবল বস্তুর নাম উদ্দেশ্য নয়; বরং তার তারা উদ্দেশ্য وَمُسَمَّيَات তথা ব্যক্তি বা বস্তুর নাম, গুণাগুণ, উপকারিতা ইত্যাদি। অর্থাৎ নামের সঙ্গে সঙ্গে গুণাগুণ ও উপকারিতা সম্পর্কে জ্ঞান দান করা হয়েছে। কেননা শুধু নামতো একটি ধ্বনিমাত্র। এ ধ্বনি শ্রবণে মনের মাঝে কোনো আকৃতি উদয় হয় না। আল্লামা রাগিব (র.) এ বিষয়টিই এভাবে বলেছেন- رَانٌ مُعْرِفَةَ الْاُسْمَاءِ لَا تَحْصُلُ اِلَّا بِمَعْرِفَةِ الْمُسْمَى وَحُصُولٍ صُورَتِهِ فِي الصَّمِيْرِ.

আর নামের সঁঙ্গে বস্তুর আকৃতি ও লক্ষ্যণাদি শেখানোর ফলেই তোঁ হযরত আদম (আ.) জির্জ্ঞাসা করার সঙ্গে সঙ্গে সবকিছুর নাম বলতে সক্ষম হয়েছেন। -[প্রাণ্ডক্ত]

عَرُضَ ٩٤٦ - مُضَاف إِلَيْه اللهِ كُمْ ٩٤٦ - الْاَسْمَاء الْمُسْمَاء الْمُسْمَيَاتِ अंत प्रांता व निरक देकि कता रसिरह स्य, المُسْمَيَاتِ कि الْمُسْمَيَاتِ कि مُضَاف إِلَيْه الْمُسْمَيَاتِ হিসেবে। আর مُضَاف إِلَيْه कि रला الْمُسْمَيَاتِ वर्षाए आज्ञार ठा'आला रयत्र जानम (আ.)-कে नंकल तख्रुत नाम निका দিয়েছেন।

হাশিয়ায়ে জামালে উল্লেখ আছে, আল্লামা সুলায়মান (র.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা হযরত আদম (আ.)-কে পৃথিবীর সকল ভাষাও শিক্ষা দিয়েছিলেন। কিন্তু তার সন্তানরা তাতে ভিন্নতা সৃষ্টি করেছে। কেউ আরবি ভাষাকে গ্রহণ করেছে এবং বাকিগুলো ভুলে গেছে। কেউ তুর্কী ভাষা গ্রহণ করেছে এবং বাকিগুলো বর্জন করেছে।

এর তাকীদ। সকল বস্তুকে অন্তর্ভুক্ত না করার সন্দেহকে দূর করার জন্য ব্যবহৃত أَسْمًا ، كُلُهًا : حَتَّى الْقُصْعَة হয়েছে। কেননা কারো সংশয় হতে পারত যে, সম্ভবত সম্মানিত ও বড় বড় বস্তুর নাম শিক্ষা দিয়েছেন. তুচ্ছ ও ছোট ছোট বস্তুর विल्या छे राहि । এই সংশয় नित्रमता कनार كُلُها विक्षित है (त.)- و حَتَى الْقَصَعَةُ الله عَلَى विक्ष कारक तिननि । अहे এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

حُتَّى الْقَصَعَةُ الخ : أَي حُتَّى الْوَضِيْعَ وَالْحَقِيرَ وَحَتَّى الذَّوَاتَ وَالْمَعَانِيُّ .

অর্থ বড় পাত্র, আর وَصُنِعَة অর্থ – ছোট পাত্র।

الْفُسَوةَ : وَفِي الْمِصْبَاحِ : فَسَا يَفْسُو مِنْ بَابٍ عَدَا يَغُدُو وَأَلِاسُمُ الْفَسَاءُ وَهُو رِيْحُ يَخُرُجُ مِنْ غَيْرِ صَوْتٍ - (جَمَل : ص٧٥ ج١)

-এর সীগাহ অর্থ - চামচ। اسم ألك वि ٱلْمِغْرَفَة : قَولَهُ ثُمُّ عَرَضُهُمْ رَفِيهِ تَغْلِيبُ الْعُقَلَاءِ

প্রশ্ন : আল্লাহ তা আলা عَرَضَهُمْ বললেন কেন? এতে তো মনে হয় নামের জিনিসগুলো ذَوِى الْعُقُولِ বা বিবেকবান জাতীয়। কেননা 🅰 শব্দটি তাদের ক্ষেত্রেই ব্যবহৃত হয়, বিবেক-বৃদ্ধিহীন জিনিস সম্পর্কে ব্যবহৃত হয় না।

উত্তর : মূলত বিবেকবান ও বিবেক-বুদ্ধিহীন সব জিনিসকেই তাতে শামিল করা হয়েছে। আরবি নিয়মে একে তাগলীব তথা একটির উপর অপরটির প্রাধান্য দান বলা হয়। যেমন আল্লাহ তা আলার বাণী-

وَاللَّهُ خَلَقَ كِهُ وَأَنْ مِنْ مُنَا عِنْهُمْ مُنْ يُمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِى عَلَى رِجْلَيْنِ - وَمِنْهُمْ مَنْ يُمْشِى عَلَى أَرْبُع (النُّورُ : ٤٥)

অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা সমস্ত জীব-জন্তুকে পানি দিয়ে সৃষ্টি করেছেন। পরে তাদের মধ্যে কেউ পেটের উপর ভর করেঁ হামাণ্ডড়ি দিয়ে চলে, কেউ দুই পায়ের উপর ভর দিয়ে চলে, আবার কেউ চলে চার পায়ের উপর ভর দিয়ে।

এতে বিবেকবান ও বিবেকহীন উভয় শ্রেণির সৃষ্টিই শামিল রয়েছে; কিন্তু সকলকেই বিবেকবান পর্যায়ের ধরা হয়েছে। মুসানিফ (র.) وَيْبِهِ تَغْلِيْبُ الْعُقَلَاءِ (র.) দারা এ দিকেই ইঙ্গিত করেছেন। کرونر، ویر رزگرکو ( : قوله ثم عرضهم

বস্তুসমূহ কিভাবে পেশ করা হয়েছিল? : হাদীস শরীফে এসেছে, আল্লাহ তা আলা বস্তুগুলোকে পিপীলিকার মতো ক্ষুদ্রাকারে পেশ করেছিলেন। اذات বা বাহ্যিক অস্তিত্ব সম্পন্ন বস্তুসমূহের ক্ষেত্রে তো পদ্ধতিটা সুস্পষ্ট। কিন্তু যেগুলো مَعَانِي -এর অন্তর্ভুক্ত। যেমন আনন্দ, জ্ঞান, অজ্ঞতা, শক্তি ইচ্ছা- সেগুলো পেশ করার অর্থ হলো আল্লাহ তা আলা হযরত আদম (আ.) -এর মনে সেগুলোর ধরন ও প্রকৃতি প্রক্ষেপন করেছিলেন। ফলে তিনি তা অনুভব ও উপলব্ধি করতে পেরেছিলেন এবং আল্লাহ তা'আলা সেগুলোর নাম শিথিয়ে দিয়েছেন।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

হযরত আদম (আ.)-কে সকল বস্তুর নাম শিক্ষা দিয়ে এবং তার মুখে সেগুলোর নাম উচ্চারণ করিয়ে ফেরেশতাদের সামনে আদম সৃষ্টির রহস্য উন্মোচন করে দিয়েছেন। অপর দিকে পৃথিবী পরিচালনার জন্য ইলমের প্রয়োজনীয়তা ও গুরুত্বের প্রতি ইপ্নিত করেছেন। যখন ফেরেশতাদের সামনে আদম সৃষ্টির রহস্য ও ইলমের গুরুত্ব উদ্ভাসিত হলো তখন তারা নিজেদের জ্ঞান ও অনুভবের অসম্পূর্ণতা স্বীকার করে নিল।

रहा वावक्र । سُبُحَانَكُ : विष्ठि भाजमात । विष्ठि अवर्मा مُنْصُوب अवर بُسُبُحَانَكُ

سُبْحَانَكَ : وَسُبْحَانَ مَصَدَّرُ كَغُفُرانَ وَلَا يَكَادُ يُسْتَعْمَلُ إِلَّا مُضَافًا مَنْصُوبًا بِإضْمَارِ فِعْلِه . كَمَعَاذَ اللّهِ وَتَصْدِيرُ الْكَلَامِ بِهِ إِعْتِذَارٌ عَنِ الْإِسْتِفْسَارِ وَالْجُهلِ بِحَقِيْقَةِ الْحَالِ . وَلِذَٰلِكَ جُعِلَ مِفْتَاكُ التَّوْبَةِ . فَقَالَ مُوسَى صَلَوَاتُ اللّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ . «سُبْحَانَكَ أَبْتُ الْبَكَ» (الاعرافُ : ١٤٣) وَقَالَ يُونُسُ عَلَيْهِ السَّلَامُ . «سُبْحَانَكَ أَبْتُ الْبَكَ» (الاعرافُ : ١٤٣) وَقَالَ يُونُسُ عَلَيْهِ السَّلَامُ . «سُبْحَانَكَ إِنِّى كُنْتُ مِنَ الظَّلِمِيْنَ» (الإنْبِيَامُ : ٨٧) جَمَل . بِحَوَالَةِ الْبَيْضَادِيِّ .

ইলমি বা জ্ঞানগত শ্রেষ্ঠত্ব সাব্যস্ত হয়েছে। তারপর আল্লাহ তা আলা আমলী দিক দিয়েও হযরত আদম (আ.)-এর ফজিলত ও শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণিত করার জন্য ফেরেশতা ও জিনদের মাধ্যমে তার বিশেষ ধরনের সন্মান দেখিয়েছেন। যার দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, হযরত আদম (আ.) উভয়দিক দিয়েই কামিল মুকান্মাল। এ আয়াতে হযরত আদম (আ.)-এর আমিলি সন্মান সাব্যস্ত করা হয়েছে।

শব্দ উল্লেখ : অর্থাৎ হযরত আদম (আ.)-এর সেজদার তাৎপর্য : সেজদার ব্যাখ্যায় । শব্দ উল্লেখ করে এ দিকেই ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে تَذَلُّلُ مَعَ تَطَامُنٍ তা হলো وَ تَذَلُّلُ مَعَ تَطَامُنٍ वा नठ قَالَ اَبُوْ عَمْرِو : سَجَدُراذَا طَأَطَأَ نَفْسَدُ । হওয়া ا

এমনিভাবে হযরত ইউস্ফ (আ.)-এঁর ভাই ও পরিবারবর্গ হযরত ইউসুফ (র.) প্রতি যে সেজদা করেছিল, তা ও এই পর্যায়েরই কাজ ছিল। সেজদার আভিধানিক অর্থই এখানে উদ্দেশ্য। কেননা ইবাদত আল্লাহ তা'আলা ছাড়া অন্যের জন্য জায়েজ নেই। তবে সম্মান ও মর্যাদা প্রদর্শন জায়েজ। নত হয়ে সম্মান করা পূর্ববর্তী জাতির মাঝে প্রচলন ছিল। উমতে মুহাম্মদিয়াতে তা জায়েজ নেই। হাদীস দ্বারা তা মানসুখ হয়ে গেছে। এ উমতের সম্মান প্রদর্শন ও অভিবাদন হলো সালাম-মোসাফাহা।

مَا يَنْبَغِي لِبَشَرِ أَنْ يَسْجُدُ لِبَشَرِ وَلُو صَلَّعَ لِبَشَرٍ أَنْ يَسْجُدَ لِبَشَرٍ لَامُرْتُ الْمُرَاةَ أَنَّ वरलरहन أَنَّ वरलरहन أَنَّ مَثْلُم لِبَشَرٍ لَامُرْتُ الْمُرَاةَ أَنَّ عَظِم حَقِّم عَلَيْهَا .

অর্থাৎ কোনো ব্যক্তির জন্য উচিত নয় অপর ব্যক্তিকে সিজদা করা। এক ব্যক্তির তারই মতো অপর ব্যক্তিকে সিজদা করা যদি ন্যায়সঙ্গত হতো, তাহলে আমি নিশ্চয় স্ত্রীকে হুকুম দিতাম তার স্বামীকে সেজদা করার জন্য। কেননা স্ত্রীর উপর স্বামীর তো অনেক অধিকার রয়েছে।

কেউ বলেন, এখানে সেজদা দ্বারা শরয়ী অর্থ তথা — وَضُعُ الْجَبِّهَةِ عَلَى الْارْضَ উদ্দেশ্য। তাহলে থি -এর মাঝে থি -এর মাঝে । এর অর্থে হবে। অর্থাৎ সেজদা তো আল্লাহ তা আলার জন্যই করা হয়েছিল, হয়রত আদম (আ.) ছিলেন তাদের জন্য কিবলা স্বরূপ। যেমন বায়তুল্লাহর দিকে অভিমুখী হয়ে আল্লাহ তা আলাকে সেজদা করা হয়ে থাকে। কিন্তু এ অভিমতটি দুর্বল ও অগ্রহণযোগ্য। কেননা তাহলে তাতে হয়রত আদম (আ.)-এর প্রতি মর্যাদা প্রদানের ব্যাপারটি প্রমাণিত হয় না। অথচ এখানে হয়রত আদম (আ.)-এর সম্মান প্রদর্শনই ছিল সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। আর এ জন্যই তো ইবলীস বলেছিল—

(٦٢ - ٦١ : أَالْإِسْرَاءُ : अर्था९ আমি कि সিজদা করবো তাকে যাকে তুমি মাটি থেকে সৃষ্টি করেছো? তুমি কি লক্ষ্য করনি, এতে করে তুমি আমার উপর তাকে বেশি সম্মানিত করে দেবে। একথা বলে ইবলীস জানিয়ে দিয়েছে যে, সে যে সিজদা করা থেকে বিরত থাকছে তার কারণ হচ্ছে হযরত আদম (আ.)-কে সেজদা করার জন্য আল্লাহ তা'আলার এই আদেশ দ্বারা হযরত আদম (আ.)-কে অধিক মর্যাদা ও সম্মান দেওয়া হবে। হযরত আদম (আ.)-কে কেবলার স্তানে দাঁড করিয়ে সেজদাকারীদেরকে সেজদা করার আদেশ করা হলে, তাতে হযরত আদম

(আ.)-এর কোনো ব্যাপার থাকতো না, মর্যাদা দানের ব্যাপারও হতো না, যাতে করে ইবলীসের হিংসা হওয়ার কারণ হতো। যেমন– কাবাকে কিবলা হিসেবে নির্দিষ্ট করা হয়েছে, তার প্রতি মুখ করেই তো নামাজ পড়া ও সিজদা দেওয়া হয়। তাতে কাবার কোনো মর্যাদা হয় না।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

```
P86
ফায়দা: সেজদার নির্দেশ প্রদানের পর সর্বপ্রথম সেজদা করেছিলেন যথাক্রমে হ্যরত জিবরাঈল (আ.), হ্যরত মিকাঈল
(আ.), হ্যরত ইসরাফীল (আ.) ও হ্যরত আজরাঈল (আ.)। তারপর নিকটতম ফেরেশতা ও অন্যান্যরা। আর সেজদা
প্রদানের দিনটি ছিল শুক্রবার দ্বিপ্রহর থেকে আসর পর্যন্ত । -[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পু. ৫৯]
عُنْدَى مُنْقَطِع হলো وَالْدِابِسُ হলো مِعْادِهِ कुष्ठि করে একথা বুঝালেন যে, الْمَوْ اَبُو الْجِزُ كَانَ بَيْنَ الْمَلَاتِكَة
অর্থাৎ ইবলীস ফেরেশতাগণের জ্ঞিনস বা গোত্রভুক্ত ছিল না: বরং ফেরেশতাদের মার্ঝে বসবাস কর্ত ا تَغْلِبُبًا
ফেরেশতাদের অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে। বিজ্ঞ মুফাসদির كَانَ بَيْنَ الْسَكْرِكَةِ বলে এ দিকেই ইঙ্গিত করেছেন।
विख् অধিকাংশ মুফাসসির যেমন বাগাতী. ওয়াহেদী ও কাজি বায়জাতী প্রমুখ বলেন - إِسْتِفْنَاء مُتَّصِل قَا إِسْتِفْنَاء
অর্থাৎ ইবলীস ফেরেশতাদের অন্তর্ভুক্ত হিল । অন্যথায় ফেরেশতাদের প্রতি নির্দেশিত সিজদার বিধান তাঁকে শামিল করত না
এবং তাদের থেকে ইসভিদনা করাও সহীহ হতো না। অবশ্য সূরা কাহাফে যে إِلَّا إِبْلِيْسُ বলা হয়েছে তার জবাবে তারা
বলেন, এর দ্বারা এ ব্যাব্যার অবকাশ আছে যে. সে কর্মের দিক নিয়ে জিনদের অত্তর্ভুর্ক্ত ছির্ল আর نُرُّع বা ধরনের দিক দিয়ে
ফেরেশতাদের স্বন্তর্ভ্রক ছিল । তারা এর আরেকটি জবাব প্রদান করলেন যে, আভিধানিক অর্থে ফেরেশতাদেরকেও জিন বলা
হয় : কেননা ভারাe গোপন ধাকেন। –[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পৃ. ৬০]
কেরেশতাদের মাঝে ইবলীসের বসবাস ও তার ঔদ্ধত্যের কারণ : তার এ ঔদ্ধত্যের কারণ এই ছিল যে, পৃথিবীতে জিন
জ্বতির কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠিত ছিল। আসমানেও তাদের যাতায়াত ছিল। অবশেষে তারা ক্রমে ফেতনা-ফ্যাসাদ ও রক্তারক্তিতে
考 ভূরে পড়ে। ফেরেশতাগণ আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে তাদের কতককে নিপাত করে এবং কতককে মরুভূমি, পাহাড় ও
ইপস্থলে তাড়িয়ে দেয়। তাদের মধ্যে ইবলীস ছিল শ্রেষ্ঠ জ্ঞানী ও ইবাদতগুজার। সে নিজে জিনদের অন্যায়-অনাচারে জড়িত
ছিল না বলে প্রকাশ করল। ফলে ফেরেশতাগণ তার জন্য সুপারিশ করল। সে নিষ্কৃতি পেয়ে গেল। এরপর থেকে সে
কেরেশতাদের মাঝেই থাকতে লাগল। এবারে সমস্ত জিনের স্থলে সে একাই হবে পৃথিবীর দণ্ডমুণ্ডের কর্তা। এ লালসায় সে
নিরলস পরিশ্রমে ইবাদত-বন্দেগী করে যেতে লাগল এবং পৃথিবীর খেলাফতের স্বপু দেখতে থাকল। অবশেষে যখন আল্লাহ
তা'আলা হ্যরত আদম (আ.) সম্বন্ধে খেলাফতের ফরমান ঘোষণা করলেন, তখন সে নিরাশ হয়ে গেল এবং তার লোক
দেখানো ইবাদত নিক্ষল হওয়ার কারণে হিংসায় ও ক্ষোভে যা করার করল ও অভিশপ্ত হলো। -[উসমানী পৃ. ৮, টীকা-৫]
শব্দটি স্পষ্ট করে দিল যে, আদেশ وَاسْتَكْبَرَ । শব্দটি স্পষ্ট করে দিল যে, আদেশ وَاسْتَكْبَرَ
অমান্যকরণের ভিত্তি কোনো ভুল ধারণা কিংবা দ্বিধা-সংশয় নয়; বরং আত্ম-অহংকারই ছিলো এর ভিত্তি। শ্রেষ্ঠত্ববোধ থেকেই
এসে ছিল এ অস্বীকৃতি। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৭৮]
প্রস্ন : নিয়ম অনুযায়ী عَلَّتُ টি عَلَّتُ -এর উপর মুকাদ্দাম হয়ে থাকে। বিপরীতটি হয় না। এখানে إبَاء -কে আগে এবং
-কে পরে এনে তারতীবের খেলাফ করা হয়েছে। কেননা অহংকার আগে করা হয় তারপর অস্বীকার করা হয়।
এর ব্যাখ্যায় تَكْبَرُ উল্লেখ করে এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে إِسْتَكْبَرُ -এর খাসিয়াত
অনুযায়ী অর্থ হবে না; বরং তা جُبَائَغَة স্বরূপ ব্যবহৃত হয়েছে। –[হাশিয়ায়ে জামাল]
: وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِيْنَ فِي عِلْمِ اللَّهِ
প্রশ্ন : আমর্রা জার্নি ইবলীস তো প্রথমে বড় আবেদ ছিল। অথচ এখানে বলা হচ্ছে সে কাফের ছিল। সমাধান কি?
উত্তর : এ প্রশ্নের উত্তরের প্রতি ইঙ্গিত করেই মুফাসসির (র.) فِيْ عِنْمِ اللَّهِ অংশটি বৃদ্ধি করেছেন। অর্থাৎ মহান আল্লাহ
তা আলার জ্ঞানে সে পূর্ব থেকেই কাফের ছিল, যদিও অন্যদের কার্ছে প্রকাশ পেয়েছে এই ক্ষণে। আর কেউ কেউ বলেন-
كَأَنْ بِمَعْلَى صَارً অর্থাৎ প্রথম থেকেই সে কাফের ছিল এমনটি নয়; বরং নাফরমানি ও আল্লাহ তা'আলার আদেশের
অস্বীকৃতি তাকে এখন কাফেরদের দলভুক্ত করে দিয়েছে। নিছক আমল [সিজ্ঞদা] তরক করার কারণে নয়; বরং অস্বীকার ও
```

ঈমানের গণ্ডি থেকে বের করে কুফরির গণ্ডিতে নিয়ে যাওয়ার জন্য আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের মতে যথেষ্ট নয়। -[তাফসীরে উসমানী পু. ৮. টীকা. ৬: তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পু.৭৮]

প্রত্যাখ্যানের কারণেই ইবলীসকে কাফের আখ্যা দেওয়া হয়েছে। কেননা আমল তরক করার কাজ যতই গুরুতর হোক,

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

সিজদার হুকুম কি জিনদের প্রতিও ছিল? : এ আয়াত যদিও ফেরেশতাদের প্রতি সেজদার নির্দেশ সুস্পষ্টভাবে রোঝা যায় কিছু । তবে ফেরেশতাদের কথা বলেই ক্ষান্ত করা হয়েছে। কারণ ফেরেশতারা তখন জিনদের থেকে উত্তম ও শ্রেষ্ঠ ছিল। আর যখন উত্তমকে সিজদার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, তখন অনুত্তম এমনিতেই উক্ত নির্দেশের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায়।

ব্যবস্থাপনা সংক্রান্ত যোগ্যতার মাপকাঠি: সারকথা এটা যে, পরিচালক ও সংশোধনকারীর জন্য ঐ কাজের তত্ত্ব এবং এর উত্থান ও পতন সম্পর্কে অবগত থাকা একটি জরুরি বিষয়। এ ছাড়া পরিপূর্ণভাবে পরিচালনা করা ও সংশোধন করা আদৌ সম্ভব নয়।

এমনিভাবে শরিয়তকে পরিচালনা করার জন্য হালাল ও হারাম, বস্তু -সামগ্রীর অপকারিতা, উপকারিতা, বিশিষ্টতা ও প্রভাব সমূহের অধ্যয়ন, বিভিন্ন পরিভাষা ও ভাষাসমূহ সম্পর্কে অবগতি -এ সমস্ত ব্যাপারে মানুষ যতদূর পর্যন্ত অবগত হতে পারে জিন কিংবা ফেরেশ্তা এর সংবাদও রাখতে পারে না। ফেরেশ্তাগণের মধ্যে তো ঐ পরিবর্তনসমূহই নেই। যা দ্বারা বিভিন্ন পরিস্থিতির সমূখীন হবে। ফেরেশ্তাদের না ক্ষুধা লাগে, না কামভাব হয়। তারা তো ঐ সমস্ত স্বভাবসমূহ থেকে একেবারে অজ্ঞাত।

জিনদের মধ্যে অবশ্যই ঐ সমস্ত পরিবর্তন রয়েছে বটে; কিন্তু এদের স্বভাব মন্দের দিকে অত অধিক ধাবিত যে, মানুষের মতো ভালো দিকে অনুরাগ ও আকর্ষণ থেকে অনেক দূর।

আল্লাহ তা'আলার প্রতিনিধিত্বের যোগ্য মানুষ, ফেরেশ্তা নয়: তাই আল্লাহর প্রতিনিধিত্বের বিরাট মর্যাদার যোগ্য এ অতিশয় জালিম ও অতিশয় অজ্ঞ মানুষই সাব্যস্ত হয়। এর উপর এ সন্দেহ করা ঠিক হবে না যে, ফেরেশতাগণের মধ্যে যখন এ ধরনের যোগ্যতাই নেই, তখন ওহীর বহন করা যা সংশোধনের ভিত্তি, তাদের কাছে কিভাবে অর্পিত হলো?

উত্তর হচ্ছে যে, ফেরেশ্তাদের এ ব্যাপারে শুধু বার্তা বহনেরই যোগ্যতা রয়েছে যার জন্য কোনো যোগ্যতার প্রয়োজন হয় না। হাাঁ, হযরত আম্বিয়ায়ে কেরাম যাদের দায়িত্বে সংশোধন ও দাওয়াতের কাজ অর্পণ করা হয়। তাদের জন্য যোগ্যতা ও দায়িত্বের সাথে সম্পুক্ত থাকার পর পূর্ণ অবগতি অত্যাবশ্যক এবং ঐসব তাদের মধ্যে সম্পুর্ণভাবে বিদ্যমান থাকে।

এমনিভাবে এ সন্দেহও করা যাবে না যে, যেমনিভাবে রুচিবোধ ভিন্ন হওয়ার কারণে জিনরা মানুষের সংশোধন করতে পারে না, মানুষও জিনদের সংশোধনের জন্য যথেষ্ট ও দরকারি হতে পারে না?

উত্তর এটা যে, এতদসত্ত্বেও মানুষ ও জিনের মধ্যে এ পার্থক্য রয়েছে যে, মানুষের মধ্যে যে পরিপূর্ণতা পাওয়া যায়, তা জিনদের মধ্যে নেই। তাই মানুষ জিনদেরকে সংশোধন করতে পারে। জিন মানুষকে সংশোধন করতে পারে না। যেমন মন্দের শক্তি তো উভয়ের মধ্যে সংমিশ্রিত আছে বটে; কিন্তু ভালোর গুণে জিন থেকে মানুষ আগে বেড়ে গেছে। অতএব জিনদের মন্দ্র সমূহের ব্যাপারে মানুষ অবগত। তাই এর সংশোধন ও পরিচর্যা করতে পারে। হাাঁ, কারো এ খটকা হয় যে, যেমনিভাবে হয়রত আদম (আ.)-কে আল্লাহ তা'আলা বহু জ্ঞান দান করেছেন এবং তিনি প্রতিনিধিত্ব লাভ করেছেন। এমনিভাবে ফেরেশ্তাগণকেও যদি শিক্ষা দেওয়া হতো তবে তারাও হয়রত আদম (আ.)-এর মোকাবিলায় সফলকাম হতে পারতেন এবং প্রতিনিধিত্বের দায়িত্ব বহন করতে পারতেন?

এর উত্তর হচ্ছে যে, ঐ ইলমের জন্য যে বিশেষ যোগ্যতার প্রয়োজন। তা মানুষের মধ্যে তো সৃষ্টি করা হয়েছে: কি**তু** ফেরেশ্তাদের ভাগ্যে জুটেনি। তাই আল্লাহর রীতি নীতি অনুযায়ী পরিপূর্ণ যোগ্যতাকেও তো দেখতে হবে। যা সবচেয়ে বড় শর্ত। এ জন্য আল্লাহর উপর কোনো বাধ্যবাধকতা নেই এবং হয়রত আদম (আ.)-এর শ্রেষ্ঠতু প্রদানও প্রমাণিত হয়ে গেল

সন্দেহসমূহের নিরসন: এর উপর এ সন্দেহ করা যে, ঐ বিশেষ ক্ষমতা ও যোগ্যতা যা আল্লাহর প্রতিনিধিত্বের উৎস হয়েছে। ফেরেশ্তাদের মধ্যে কেন সৃষ্টি করা হয়নিং উত্তরে বলা যায় যে, ঐ যোগ্যতাটিও মানুষের বৈশিষ্টা। যেমন— অনুভূতি ও নড়া-চড়া জীব-এর বৈশিষ্টা। যদি ফেরেশতাদের মধ্যে সেটা সৃষ্টি করে দেওয়া হতো, তবে ফেরেশতা আর ফেরেশতা থাকতো না, বরং মানুষ হয়ে যেত। যেমন-প্রাণহীন বস্তুসমূহের মধ্যে অনুভূতি ও নড়া-চড়ার ক্ষমতা সৃষ্টি করে দিলে সেগুলো প্রাণহীন বস্তুর স্থলে প্রাণী হয়ে যেত। সারকথা হলো— আল্লাহ তা'আলা এ ফেরেশ্তাদেরকে মানুষ কেন বানাননিং এটা একটি অযথা প্রশু। কেননা ফেরেশ্তাদেরকে সৃষ্টি করার মধ্যে তাৎপর্য ও যুক্তিসিদ্ধতা রয়েছে। তা এমতাবস্থায় নিক্ষল হয়ে যেত। ঐ অযোগ্যতার ও অক্ষমতার কারণে হয়রত আদম (আ.)-এর মতো ফেরেশতাদের কাছে ঐ নামগুলো পেশ করা সত্ত্বেও তারা পরীক্ষায় অকৃতকার্য রয়েছে। আর তারা স্পষ্ট ভাবে স্বীকার করেছে যে. [য়ে প্রতিপালক!] আপনার উপর কোনো অভিযোগ নেই: বরং আমাদের মধ্যে সৃষ্টিগত যোগ্যতা যতটুকু রয়েছে সে অনুযায়ী ক্রান প্রদান করুন। আপনার কাছে সর্বপ্রকারের ইলম ব্যান্ছ আপনি প্রভ্রময় যে রে কাকের গেগে, তাকে তা-ই লিয়েছেন

্রিন্দ্র ব্যাপারে এ প্রশ্ন হতে পারে যে, ফেরেশ্তাদের মধ্যে যখন ঐ বিশেষ জ্ঞানের যোগ্যতা ও ক্ষমতাই নেই, তারপর তাদেরকে বলে দেওয়ার দ্বারা কি উপকারিতা রয়েছে? আর যদি উপকারিতা থাকে তবে অসঙ্গতের দাবি ভুল। মৃলকথা হচ্ছে যে, কোনো সময় মানুষ কোনো বিষয়কে নিজে তো বুঝে না। কিন্তু ইঙ্গিতসমূহ ও হাবভাব দ্বারা অন্যের ব্যাপারে বিশ্বাস দ্বারা এটা বুঝে আসে যে, সে এ ব্যাপারে বিজ্ঞ এবং সে ভালোভাবে বুঝে গেছে। অতঃপর বলে দাও যে, এখানে এ অর্থ নয় যে, হে আদম (আ.)! ফেরেশ্তাদেরকে বুঝিয়ে দাও কিংবা শিখিয়ে দাও; বরং অর্থ এটা যে, এদের সামনে এটা প্রকাশ করো। যাতে তোমার পাণ্ডিত্ব অতি স্পষ্টভাবে তাদের কাছে প্রকাশ হয়ে যায়। কমপক্ষে তারা এতটুকু বুঝে যায় যে, হয়রত আদম.(আ.) এ বিদ্যায় পণ্ডিত এবং আমরা অক্ষম।

পৃথিবীর সর্বপ্রথম মাদরাসা শিক্ষক ও ছাত্র: আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথম শিক্ষক হওয়া. হযরত আদম (আ.) সর্ব প্রথম ছাত্র হওয়াটা, ভাষাতত্ত্ব সর্ব প্রথম ইল্ম হওয়া জানা গেল। এমনিভাবে জ্ঞানসংক্রান্ত পরীক্ষায় হযরত আদম (আ.)-এর সফলকাম এবং ফেরেশ্তাগণের বিফলকাম হওয়া জানা গেল যে, এটা হচ্ছে এ ব্যাপারে প্রমাণ যে, প্রতিনিধিত্বের পরিধি হচ্ছে বিদ্যা ও বৃদ্ধি এ শর্তের সাথে যে, এর সাথে অপকর্ম মিশ্রণ হতে পারবে না। আমলী সাধনা ও প্রচেষ্টাসমূহ প্রতিনিধিত্ব লাভের পরিধি নয়। তুরীকৃতের মুরব্বীগণ খলীফা বানানোর ক্ষেত্রে এর প্রতিই অধিক লক্ষ্য রাখেন।

পুরস্কার বিতরণ কিংবা পাগড়ি বিতরণ উপলক্ষে জলসা : যখন এ সফলতার উপর হ্যরত আদম (আ.)-এর জন্য দস্তার নির্ধারিত হয়ে গেল। তখন পুরস্কার বিতরণী জলসা হওয়়া জরুরি। যার মধ্যে হ্যরত আদম (আ.)-এর আমলী উঁচু মর্যাদার প্রকাশ হয়। তাই প্রতিনিধিত্বের আসনে বসার পূর্বে একটি দস্তারবন্দির জলসার ব্যবস্থা করা হয়েছে। যার মধ্যে ফেরেশতাদেরকে সরাসরি এবং কোনো কোনো বর্ণনা মোতাবেক জিনদেরকেও পরোক্ষভাবে বিশেষ বিশেষ রাজকীয় নিয়মাবলি পালনের জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, ইবলীসকে ব্যতীত। সকলেই কর্মক্ষেত্রে হয়রত আদম (আ.)-এর নেতৃত্ব ও সরদারি মেনে নিয়েছে। সাধারণ জিনদের আলোচনা পবিত্র কুরআনে সম্ভবত এজন্য করা হয়নি য়ে, জ্ঞানীরা নিজেরাই বৃঝতে পারবে য়ে, ফেরেশ্তাদের উত্তম জামাতকে এ নির্দেশ [সিজদা করার হুকুম] দেওয়া হয়েছে, তবে জিন জাতি যারা ফেরেশতাদের চয়েয় উৎকৃষ্ট নয়। তারা তো পরিপূর্ণরূপে এ নির্দেশের মধ্যে গণ্য হবে। পরিক্ষার ব্যাখ্যার প্রয়োজন নেই। শয়তান হুকুম অমান্য করেছে। এ জন্য বিশেষভাবে তার নাম উল্লেখ করা হয়েছে; বরং এটা হছে জিন জাতি এ নির্দেশে গণ্য থাকার নিদর্শন। এমতাবস্থায় এস্কেস্না করেছে, তাই সে চির বিতারিত হয়েছে। এর দারা অহংকারের বিদ্বেষ আরো বৃদ্ধি হওয়া বরং সমস্ত গুনাহের মূল হওয়া বুঝা গেল। এখনো যদি কেউ শরিয়তের হুকুমের বিরোধিতা ও অস্বীকার করে তাকেও কাফের আখ্যা দেওয়া হবে। –[কামালাইন খ. ১, প. ৫৩]

শয়তানি যুক্তি ও ফিকহ সম্বন্ধীয় যুক্তির পার্থক্য : এর ব্যাখ্যা অহংকার সম্বন্ধীয় অন্য আয়াতে বলা হয়েছে, যা দ্বারা আল্লাহর ঐ হুকুমের বিরুদ্ধে বিচক্ষণতা ও যুক্তিসিদ্ধতা হওয়া ফুটে উঠে। যার সারাংশ কয়েকটি প্রস্তাবনা দ্বারা মিশ্রিত কিয়াস।

- 3. প্রথম প্রস্তাবনা এটা যে, خَلَقْتَنِيْ مِنَ النَّارِ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِيْنِ अর্থাৎ আমাকে আগুন দারা এবং হ্যরত আদম (আ.) কে মাটি দারা সৃষ্টি করেছ।
- ২. দ্বিতীয় প্রস্তাবনা এটা যে, আগুন মাটি থেকে উত্তম।
- উৎকৃষ্টের শাখা উৎকৃষ্ট এবং নিকৃষ্টের শাখা নিকৃষ্ট হয়।
- ৪. উৎকৃষ্ট দ্বারা নিকৃষ্টের সম্মান করানো জ্ঞান ও বিচক্ষণতার পরিপন্থি।

ফলাফল এটা যে, আমাকে হযরত আদম (আ.)-এর সামনে সিজদা করার নির্দেশ দেওয়া বিচক্ষণতার খেলাফ। বিচক্ষণতার দাবি এটা যে, হুকুম এর বিপরীত হতো, অর্থাৎ হযরত আদম (আ.)-কে আমার সম্মান করার জন্য হুকুম দেওয়া উচিত ছিল। অঞ্চ এ যুক্তির প্রথম প্রস্তাবনা ব্যতীত সমস্ত প্রস্তাবনা বাতিল। তাই ক্রিয়াসটি অযৌক্তিক। তারপর ফলাফল কিভাবে বিশুদ্ধ বের

হতে পারে? ঐ শয়তানী ভ্রান্ত ক্বিয়াস দ্বারা বিশুদ্ধ ও ফিক্হ সম্বন্ধীয় যুক্তিকে বাতিল করার উদ্দেশ্যে প্রমাণ পেশ করা সম্পূর্ণরূপে ভুল ও অশুদ্ধ । —[প্রাণ্ডক্ত : ৫৫]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

হাওয়া, এটা মদ্দ ও দীর্ঘালয়ে পড়া হয়। তাঁকে আল্লাহ তা'আলা হ্যরত আদম (আ.)-এর বাম পাঁজরের হাড় হতে সৃষ্টি করেছিলেন। জান্নাতে বসবাস কর এবং তার যেথা ইচ্ছা প্রচুর ও বাধাহীন আহার কর । 亡 🗘 🗘 -এই আয়াতটিতে نَتُ যমীর বা সর্বনামটি 🚉 🚅 নির্দেশক ক্রিয়া পদটিতে উহ্য 🕰 যমীর বা সর্বনামের زُوْجُكَ [জाর সৃष्টित जन्य] त्रा পরবর্তী শব্দ زُوْجُكَ -কে তার সহিত عُطُّف বা অন্বয় সাধনের উদ্দেশ্যে ব্যবহার করা হয়েছে। عَدُرٌ শব্দটি মূলত 🌿 ক্রিয়াপদের ভेश مَنْعُوْل مُطْلَق वा সমধार्कुल कर्म اكَلَّا -এऱ বিশেষণ। এই দিকে ইঙ্গিত করার জন্য মাননীয় তাফসীরকার غَدًا , শব্দটির পূর্বে اکگر -এর উল্লেখ করেছেন। আর আহার করতে এ বৃক্ষের নিকটবর্তী হয়ো না ৷ এটা গম বা আপুর বা অন্য কোনো বৃক্ষ ছিল। নিকটবর্তী হলে তোমর সীমালজ্ঞনকারীদের অন্যায়কারীদের অন্তর্ভুক্ত হবে।

📉 ৩৬. কিন্তু শয়তান অর্থাৎ ইবলীস তা হতে অর্থাৎ জান্নাত হতে তাদের পদশ্বলন ঘটাল অর্থাৎ তাদের উভয়কে সরিয়ে দিল। اَزُلُهُمَا ক্রিয়াটি অপর এক কেরাতে রূপে পঠিত হয়েছে। এর অর্থ হলো উভয়কে সরিয়ে নিয়ে গেল। তাদেরকে প্রতারণা করে ইবলীস বলেছিল, আমি কি তোমাদেরকে স্থায়ী করার বৃক্ষ প্রদর্শন করব? সে তাদের উভয়ের নিকট শপথ করে বলল, নিশ্চয় আমি তোমাদের হিতকামীদের একজন। ফলে তারা উভয়ে এই বৃক্ষ হতে ভক্ষণ করল। এবং তারা যে সুখ-স্বাচ্ছন্দের আবাসে ছিল সেখান হতে তাদেরকে বহিষ্কৃত করল। আমি বললাম, পৃথিবীর দিকে তোমরা তোমাদের অনাগত সন্তান-সন্ততিসহ নেমে যাও একজন অপরজনের উপর অত্যাচার-উৎপীড়ন করার কারণে একে অন্যের বংশধরদের একজন অপরজনের শত্রুরূপে এবং পৃথিবীতে তোমাদের বসবাস অবস্থানস্থল ও জীবিকা রইল অর্থাৎ তার উপর উদগত বৃক্ষলতা ও শস্যাদি যা তোমরা উপভোগ করবে তা কিছু কালের জন্য অর্থাৎ তোমাদের নির্দিষ্ট বয়ঃসীমা শেষ হওয়া পর্যন্ত।

. ٣٥ ৩৫. <u>এবং আমি বললাম, 'হে আদম! তুমি ও তোমার স</u>िकती لِلضَّمِيْرِ الْمُستَتِرِ لِيَعْطِفَ عَلَيْهِ وَ زَوْجُكَ حَوَّاءً بِالْمَدِّ وَكَانَ خَلَقَهَا مِنْ ضِلْعِهِ الْآيْسَرِ الْجَنَّةَ وَكُلًا مِنْهَا أَكُلًّا رَغَدًا وَاسِعًا لَا حَجَر فِيْدِ حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقُرَبَا لَهِذِهِ الشَّجَرَةَ بِالْأَكْلِ مِنْهَا وَهِيَ الْحِنْطَةُ أَوِ الْكَرَمُ أَوْ غَيْرُهُمَا فَتَكُونَا فَتَصِيْرًا مِنَ الظُّلِمِيْنَ الْعَاصِيْنَ.

. فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ إِبلِيسُ أَذْهَبَهُمَا رَفِيْ قِرَاءَ قٍ فَازَالَهُمَا نَحَاهُمَا عَنْهَا أي الْجَنَّةِ بِأَنْ قَالَ لَهُمَا هَلْ أَدُلُّكُمَا عَلٰى شَجَرةِ الْخُلْدِ وَقَاسَمَهُمَا بِاللَّهِ أنَّهُ لَهُمَا لَمِنَ النَّاصِحِيْنَ فَأَكَلَا مِنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيْدِ. مِنَ النَّعِيْمِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا إِلَى الْأَرْضِ أَيْ أَنْتُمَا بِمَا اشْتَمَلْتُمَا عَلَيْهِ مِنْ ذُرِّيَّتِكُمَا بَعْضُكُمْ بَعْضُ الذَّرِيَّةِ لِبَعْضٍ عَدُوُّ. مِنْ ظُلْمِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا وَلَكُمْ فِي الْاَرْضِ مُسْتَقَرُّ مَوْضِعُ قَرَارٍ وُمَتَاعُ مَا تَمَتُّعُونَ بِهِ مِنْ نَبَّاتِهَا إِلَى حِيْنٍ وَقْتُ إِنْقِضَاءِ أَجَالِكُمْ.

#### তাহকীক ও তারকীব

ফেয়েল ও ফায়েল وَكُلاَ क्यूमना মা'তুফ আলাইহি يَاذَمُ اسْكُنْ اَنْتُ وَزُوجُكَ الْجَنَّةَ क्यूमना মा'তুফ । وَكُلاَ क्यूमना মा'তুফ আলাইহি يَادَمُ اسْكُنْ اَنْتُ وَزُوجُكَ الْجَنَّةَ क्यूमना মा'তুফ। كُلاً মাসদার মাহযুফের সিফত হওয়ার প্রতি মুফাস্সির (র.) ইঙ্গিত করেছেন। كُلاً عَيْثُ عَرْكَ بِهِ عَيْثُ دُول بِهِ عَيْثُ دُول بِهِ عَيْدُل بِهِ عَيْدُلُ بِهِ عَيْدُلُ مِنْ عَيْدُل بِهِ عَيْدُل بِهِ عَيْدُل بِهِ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُل بِهِ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُل بِهِ عَيْدُلُ بِهِ عَيْدُلُ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُلُ بِهُ عَيْدُلُ بِهِ عَيْدُلُ عَيْدُلُ مِيْدُلُولُ مِيْدُلُولُ مِنْ مُنْكُنُ اللّهُ عَيْدُلُ بَهُ عَيْدُلُ مِيْدُلُولُ مِيْدُلُ مِيْدُلُولُ مِيْ

क्ष हैं। पूर्वत जूमना وَذَ قُلْنَا لِلْمَكَّرِكَةِ النَّخَ وَهُ وَلَدُ رَقُلْنَا يَا أَدُمُ कि 'लात छेलत وَمُلْنَا يَا أَدُمُ مَا اللهَ وَهُ وَاللهُ وَقُلْنَا يَا أَدُمُ اللهُ وَهُ وَهُ وَاللهُ وَهُ أَلْنَا يَا أَدُمُ اللهُ عَلَى الْفِعْلِ عَلَى اللهِ وَمُعَلِّلُونَ وَمَا اللهِ وَمُعَلِّلُونَ وَمَا إِنَّا اللهُ وَمُعَلِّلُونَ وَمَا اللهُ وَمُعَلِّلُونَ وَمَا اللهُ وَمُعْلِدُ وَالْمُعُلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِعُ وَالْمُعُلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وَمُعْلِدُ وكُولُونُ وَالْمُعُلِدُ وَمُعْلِدُ وَالْمُعْلِدُ وَالْمُعْلِدُ وَالْمُعُلِدُ وَالْمُعُلِدُ وَالْمُعُلِدُ وَالْمُعُلِدُ وَالْمُ

وَاذْكُرْ وَقَتَ قَوْلِنَا لِلْمَلَآتِكَةِ اسْجُدُوا وَقَوْلِنَا لِأَدْمَ اسْكُنْ أَى أَذْكُرِ الْوَقْتَيْنِ وَمَا وَقَعَ فِيهِمَا (جَمَل : ٦١) مَحْلٌ اِعْرَاب ٩٩- بِعَضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوً أَىْ إِهْبِطُوا مُتَعَادَيْنَ ا किराज्य মানসূব كَالْ الْعَبْطُوا مُتَعَادَيْنَ ا किराज्य মানসূব كَال ٤.

२. مَحَلًا إعْرَاب शिरात काला جُمْلَة مُسْتَأْنِفَة ١٤ عَرَاب اللهُ عَلَيْهُ مُسْتَأْنِفَة عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِعِلَا عِلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: قَوْلُهُ انْتَ تَاكِيدً لِلصَّمِيْرِ الْمُسْتَتِرِ لِبَعْطِفَ عَلَيْهِ

প্রশ্ন : أَسْكُنُ -এর পরে اَنْتُ যমীর আনা হলো কেন?

উত্তর : مَعْطُون عَلَيْه ফে'লের পরে وَزُوجُك -এর মাঝে সামঞ্জস্য জরুরি। এ জন্য أَسْكُنْ ফে'লের পরে وَرُوجُك -এর পূর্বে তাকিদ স্বরূপ ইসমে জমীর ব্যবহার করা হয়েছে। যাতে ইসমের عُطْف ইসমের সঙ্গে হয়।

হযরত হাওয়া (আ.)-এর অবস্থান ছিলো کابِ বা অনুবর্তিনীয়। উক্ত আয়াতে জান্নাত শ্যরত আদম ও হাওয়া (আ.) উভরের বসবাসের স্থান হওয়ার কথা বর্ণিত হয়েছে। যাকে আরবিতে সংক্ষেপে الْنَحُنَّ الْجَنَّ वेला যেতো। যেমন کَکُنَ এবং لَا تَعْرَلُ تَهُ 'বলা যেতো। যেমন الْکُنَّ تَهُ 'ফ'লদ্বয়ের মাঝে উভয়কে একই সীগায় সম্বোধন করা হয়েছে। এখানে তা না করে اَنْتُ وَ زُوجُكُ क সম্বোধন করা হয়েছে। এখানে তা না করে الله الله تَعْرَلُ الله শব্দ ব্যবহার করে তথু হ্যরত আদম (আ.)-কে সম্বোধিত সাব্যস্ত করা হয়েছে এবং এ শব্দেই বলা হয়েছে যে, তোমার স্ত্রীও তোমার সাথে জান্নাতে থাকবে। এ থেকে নিম্নোক্ত দুটি মাসআলার ইপিত পাওয়া যায়–

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### দুটি মাসআলা :

১ স্ত্রীর বসবাসের ব্যবস্থা করা স্বামীর দায়িত।

২. এই বসবাসের মাঝে স্ত্রী স্বামীর অনুবর্তিনীয়। যে ঘরে স্বামী থাকবে, স্ত্রীকে সেই ঘরেই থাকা উচিত। —[জামালাইন] : এর শান্দিক অর্থ এমন যে কোনো বাগান, যার গাছগাছালি মাটি ঢেকে ফেলে।

كُلُ بُسْتَانٍ ذِى شَجِرٍ يَسْتُرُ بِاشْجَارِهِ الْاَرْضَ . (راغب)
শরিয়তের পরিভাষায় জান্নাত হলো অফুরন্ত নিয়ামতে পরিপূর্ণ সেই সুমহান উদ্যান, যা পরকালে পুণ্যবানদের জন্য নিধারিত, তবে ইহজগতে আমাদের দৃষ্টি থেকে আচ্ছাদিত। জান্নাত নামকরণ হয়ত এজন্য **হয়েছে যে, দূরতম হলেও পৃথিবী**র উদ্যানের সাথে তার সাদৃশ্য রয়েছে। কিংবা হয়ত এজন্য যে, জান্নাতের নিয়ামতরাজি আমাদের দৃষ্টি থেকে এখন আচ্ছাদিত আছে। ইমাম রাগিবের ভাষায়-

[जकनीत यास्कि] سُمِيت الْجَنَّةُ إِمَّا تَشْبِيهًا بِالْجَنَّةِ فِي الْاَرْضِ وَإِنْ كَانَ بَيْنَهُمَا وَامَّا لِسَتْرِ نِعَمِهَا عَنَّا এজন্যই প্রতিটি পুরুষের বাম পাঁজরের একটি হার কম। প্রত্যেকের ডান পাশে ১৮টি হাড় থাকে এবং বাম পাশে থাকে ১৭টি। -[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পৃ. ৬১]

হযরত হাওয়া (আ.)-এর সৃষ্টি যেভাবে হলো : আল্লাহ তা'আলা হযরত আদম (আ.)-এর চোখে গভীর মুম দিয়ে দিলেন। তারপর বাম পাঁজর থেকে একটি হাড় খুলে নেন। সে হাড় থেকে সৃষ্টি করেন হযরত হাওয়া (আ.)-কে। আর হষরত আদম (আ.)-এর সে হাড়ের জায়গাটি গোশত দিয়ে ভরাট করে দেন। -[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পৃ. ৬১]

থেকে قُرْب مَكَانِي বিজ্ঞ মুফাসসির এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে বুঝিয়েছেন যে, لَا تَقُرُلُهُ بِالْأَكُلِ مِنْهَا নিষেধার্জা উর্দ্দেশ্য নয়; বরং ভক্ষণ না করার অর্থকে জোরালো করা উদ্দেশ্য। মূলত ফ**ল খাওয়াটাই ছিল নিষিদ্ধ কিন্তু স**তর্কতা স্বরূপ বৃক্ষের কাছে ঘেষা থেকে বারণ করা হয়েছিল। যেমনটি রয়েছে আল্লাহ তা্রালার বাণী – وَلَا تَقْرَيُوا الزِّنَ الْجَرَبُ الْجِرَبُ الْجَرَبُ اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُل এজন্যই মাশায়েখে এজাম কখনো কখনো বৈধ বিষয় থেকে বারণ করে থাকেন, যাতে **অসতর্কতাবশত অবৈধতার** সীমায় প্রবেশ না ঘটে।

खर्या जाएत अखर्ज़ श्रिक वाता वालाहत एकूमरक वाता वालाह कि وَعُلَّمُ فَتَكُوْنَا مِنَ الظَّلِمِيْنَ وَالظُّلِمِيْنَ रली - وَضَعُ الشَّيْ فِي غَيْرِ مَعَلِه काता वञ्चरक ठात निर्धातिज ञ्चात ना ताथार रला जूनू ।

এই স্পষ্ট ঘোষণা থেকে এটাও পরিষ্কার হয়ে গেল যে, এখনকার মতো তখন জান্নাত পুরস্কার বা অমরত্ব লাভের নিবাস ছিল না, বরং সেখানে আহকাম ও আদেশ-নির্দেশ ছিল। এই যখন ছিল জান্নাতের সে সময়ের স্বরূপ, তখন জান্নাতে শয়তানের প্ররোচনার অনুপ্রবেশ কিংবা আদমের সেখান থেকে বহিস্কার ইত্যাদির কারণে কোনো প্রশ্ন উত্থাপনের অবকাশ নেই।

-[তাফসীর **মাজেদী : ব. ১,** পু. ৭৯]

থেকে নির্গত। অর্থ স্থানচ্যুত করল, পদস্থালন ঘটাল। অবাধ্যতা কিংবা ইচ্ছাকৃত আদেশ লহ্মনের অর্থ তাতে নেই। পিচ্ছিল পথে অনিচ্ছাকৃত পদশ্বলনের মতোই এটা।

-এর দুটি অর্থের বর্ণনা দেওয়া হয়েছে أَزَلَّهُمَا وَوَازَالَّهُمَا وَوَازَالُّهُمَا وَوَازَالُّهُمَا

১. পদশ্বলন ঘটানো।

বের করে দেওয়া।

عُوْلُمْ زُلَّالًا : অর্থ– পদশ্বলন, হোঁচট ، اِزْلَال অর্থ পদশ্বলন ঘটানো । আয়াতের অর্থ হলো– শয়তান হযরত আদম (আ.) ও হাওয়া (আ.)-এর পদশ্বলন ঘটিয়েছে। কুরআনে কারীমের এ শব্দ থেকে সুস্পষ্টভাবে প্রতীয়মান হয় যে, হযরত আদম ও হাওয়া (আ.)-এর এ বিরুদ্ধাচারণটি সাধারণ পাপীদের মতো ছিল না; বরং শয়তানের প্ররোচনায় কোনো ধোঁকায় লিপ্ত হয়েই निषिष्क वृरक्षत यन त्थरा रकतन ।

প্রশ্ন ও জবাব : এখানে একটি প্রশ্ন জাগে যে, শয়তান তো হযরত আদম (আ.)-কে সিজদা না করার পরিণতিতে পূর্ব থেকে জানাত থেকে বহিষ্কৃত ও বিতাড়িত হয়েছিল। এরপর হযরত আদম ও হাওয়া (আ.)-কে প্ররোচিত করার জন্য কিভাবে জানাতে পৌছল?

উত্তর : যদিও এ মর্মে কোনো সুস্পষ্ট বক্তব্য নেই যে, শয়তান জান্নাতে প্রবেশ করে তাদেরকে সামনাসামনি প্ররোচিত করেছে, নাকি ওয়াসওয়াসার মাধ্যমে প্ররোচিত করেছে, তবুও প্ররোচিত করার কয়েকটি পদ্ধতি হতে পারে। যথা–

- সাক্ষাৎ করা ছাড়াই তাঁদের মনে ওয়াসওয়াসা প্রদান করেছে। –[জামালাইন খ. ১, প. ১০০]
- ২. শয়তান তার নিজস্ব আকৃতি পরিবর্তন করে জান্নাতের কোনো প্রাণীর আকৃতি ধারণ করে [কারো মতে ময়ূর ও সাপের সাথে যোগসাজস করে] প্রবেশ করেছে এবং তাঁদেরকে সামনাসামনি প্ররোচিত করেছে । আর قَاسَمَهُمَا إِزُنْي لَكُمَا كَبِنَ التَّاصِحِيْنَ । দ্বারাও বাহ্যত এটি বুঝে আসে যে, শয়তান ওধু ওয়াসওয়াসা দিগেই ক্ষান্ত হয়নি এবং মৌখিক কথাবার্তা বলে এবং কসম খেয়ে তাদেরকে প্রভাবিত করেছে। –[জামালাইন খ. ১, পৃ. ১০০]
- ৩. হযরত আদম ও হাওয়া (আ.) জান্নাতে পায়চারি করছিলেন। এক পর্যায়ে তারা জান্নাতের দরজার নিকটবর্তী হন। আর শয়তান বাহির থেকে জান্নাতের দরজার কাছে দণ্ডায়মান ছিল। তখন সে তাদের সাথে কথাবার্তা বলে তাদেরকে প্ররোচিত করে ৮-[হাশিয়ায়ে জামাল- খ. ১, পৃ. ৬২]

প্রশ্ন : এখানে প্রশ্ন উঠে, হযরত আদম (আ.) তো মাসুম ও নিষ্পাপ ছিলেন। এতদসত্ত্বেও তিনি কিভাবে আল্লাহ তা আলার নিষেধাক্তা লক্ষ্যন করলেন?

#### উত্তর :

- ك. তिनि মনে করেছিলেন, نَهْى تَنْزِيْهِى ছिल نَهْى تَنْزِيْهِى তাহরীমী নয়।
- ২. তিনি নিষেধাজ্ঞার কথা ভুলে গিয়েছিলেন।
- ৩. ইবলীস কর্তৃক আল্লাহর নামে কসম খাওয়ার কারণে তিনি মনে করেছিলেন নিষেধাজ্ঞাটি রহিত হয়ে গিয়েছে। কেননা তিনি বিশ্বাস করতেন আল্লাহ তা আলার নামে কেউ মিথ্যা কসম খেতে পারে না । –[হাশিয়ায়ে জামাল খ.১, পৃ. ৬৩]

: শয়তানের পরিচয় : শয়তান হলো সেই দুষ্ট সত্তা, যে আল্লাহ তা আলার করুণা থেকে দূরে সরে গেছে। شَيْطُنُ أَى تَبَاعِدُ (رَاغِب) اَلسَّبْطَانُ فَبْعَالُ مِنْ شَطْنٍ أَى بَعُدَ سُمِّى بِهِ لِبُعْدِهِ عَنِ الْخَبْرِ وَعَنِ الرَّحْمَةِ (مَعَالِم) পূর্বোক্ত ইবলীসকেই এখানে গুণবাচক **নামে উল্লেখ ক**রা হয়েছে। নাফরমানির কারণে জান্নাত থেকে সে বহিষ্কৃত হয়েছে। মানবের প্রতি রয়েছে তার সৃতীব্র বিদ্বেষ। এ**খন তার** নাম হয়েছে শয়তান। পৃথক কোনো ক্ষমতা নেই তার। মানুষকে সে বিন্দুমাত্র মজবুর বা বাধ্য করতে সক্ষম নয়। তবে প্রচারণা ও প্ররোচনা শিল্পের সে শ্রেষ্ঠ শিল্পী। পাপকর্মে মানুষকে প্রলুব্ধ করা এবং **অসুন্দরকে সুন্দরের মোড়কে তুলে ধরার কাজে সে অ**ত্যন্ত সুনিপুণ। ওয়াসওয়াসা ও চিত্তবিক্ষেপ ঘটানোর ক্ষমতা তার এবং অনুশরকে নুশরের নোড়কে তুলা বরার কারে তার তার । দ্র ও নিকট যে কোনো স্থান থেকেই উদ্দেশ্য সা এবং স্থল প্রতিবন্ধকতা যে কোনো ধরনেরই হোক, তার উ এবং স্থল প্রতিবন্ধকতা যে কোনো ধরনেরই হোক, তার উ লক্ষ্ণ । এর মাঝে হি হরফটি নুন্ন বা হেতু জ্ঞাণ সম্পৃক্ত। অর্থাৎ সেই গাছের কারণে এবং মাধ্যমে শয়তান কেউ কেউ ৯ সর্বনামের উদ্দেশ্য জান্নাতও ধরেছেন। তব কিউ কেউ ৯ সর্বনামের উদ্দেশ্য জান্নাতও ধরেছেন। তব মি নির্মিন ইন্দিন তারা ছিলেন, তা থেকে। উভয় ব্যাখ্যাই বর্ণিত হয়েছে এ তারা ছিলেন, তা থেকে। উভয় ব্যাখ্যাই বর্ণিত হয়েছে এ তারা ছিলেন, তা থেকে। ভাল্য ব্যাখ্যাই বর্ণিত হয়েছে এ তারা ছিলেন, তা থেকে। তাকসীরে মাজেদী খ. ১, প্. ৭৯) তীব্র। দূর ও নিকট যে কোনো স্থান থেকেই উদ্দেশ্য সাধনে সে পারঙ্গম। দূরত্ব ও ব্যবধান তার জন্য কোনো সমস্যাই নয় এবং স্থুল প্রতিবন্ধকতা যে কোনো ধরনেরই হোক, তার উদ্দেশ্যের পথে তা অন্তরায় হতে পারে না। –[তাফসীরে মাজেদী]

এর মাঝে شَبَجَرَة হরফটি سَبَب বা হেতু জ্ঞাপক, অর্থ হলো- তার কারণে। আর 🛦 সর্বনামটি شَبَب -এর সাথে সম্পুক্ত। অর্থাৎ সেই গাছের কারণে এবং মাধ্যমে শয়তান হযরত আদম ও হাওয়া (আ.)-কে পদস্খলনে নিমজ্জিত করেছে। কেউ কেউ 🍒 সর্বনামের উদ্দেশ্য জান্নাতও ধরেছেন। তখন অর্থ দাঁড়াবে, শয়তান তাদেরকে জান্নাত থেকে বিচ্যুত করল।

-[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পু. ৭৯]

أَىْ قَسَمَ لَهُمَا فَالْمُفَاعَلَةُ لَيْسَتْ عَلَى بَابِهَا لِلْمُبَالَغَةِ: قَوْلُهُ وَقَاسَمُهُمَا

এর দু'ধরনের অনুবাদ হতে পারে, যে নিয়ামতের মাঝে তাঁরা ছিলেন, তা থেকে কিংবা যে মর্যাদায় : غُولُمُ مِسًا كَانَا فِيَّهِ أَى مِنَ النَّعِيْمِ وَالْكُرَامَةِ إَوْ مِنَ السَّوِيْمِ وَالْكُرَامَةِ إَوْ مِنَ النَّعِيْمِ وَالْكُرَامَة إ ছিবচনের পরিবর্তে বহুবচনের সর্বনাম ব্যবহার করে যেন বুঝিয়ে দেওয়া হলো যে, এ সম্বোধনের পাত্র এখন একা হ্যরত আদম ও হাওয়া (আ.)-ই নন; বরং তাদের অনাগত বংশধরও সম্বোধনের আওতাভুক্ত।

خوله بعضكم لبعض عدو : পরস্পরে শক্রতার মর্ম এও হতে পারে যে. শয়তান এবং বনী আদম পরস্পরে একে অপরের শক্র হবে। আর এও হতে পারে যে, বনী আদম-ই পরস্পরে শক্রতা ও দুশমনি রাখবে। –[জামালাইন, খ. ১. পৃ. ১০১]

হ্যরত আদম (আ.) যে অঞ্চলে অবতরণ করেছেন : হ্যরত আদম এবং হাওয়া (আ.) পৃথিবীর কোন ভূখওে অবতরণ করেছেন? এ ব্যাপারে বিভিন্ন ধরনের বর্ণনা রয়েছে।

অধিকাংশ বর্ণনা ভারত ভূখণ্ডের ব্যাপারে পাওয়া যায়। নিম্নে সেগুলোর বিবরণ দেওয়া হলো–

- ইবনে আবী হাতেম ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণনা করেন, হয়রত আদম (আ.)-কে সাফা পাহাড়ে এবং হয়রত হাওয়া
  (আ.) মারওয়া পাহাড়ে অবতরণ করানো হয়েছিল।
- ২. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) ও হযরত আলী (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, হযরত আদম (আ.)-এর অবতরণ ভারত ভূখওে হয়েছে ৷ –[ফাতহুল কাদীর, শাওকানী]
- ৩. অপর একটি বর্ণনায় রয়েছে, হযরত ইবনে আবী হাতেম থেকে বর্ণিত, মক্কা ও তায়েফের মধ্যবর্তী স্থানে হযরত আদম (আ.)-এর অবতরণ হয়েছে।
- 8. আর ইবনে আবী সা'য়াদ এবং ইবনে আসাকির (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেন, যে হযরত আদম (আ.) ভারতে অবতরণ করেছেন এবং হযরত হাওয়া (আ.) জিদ্দায় অবতরণ করেছেন। পরবর্তীতে হযরত আদম (আ.) হাওয়া (আ.)-এর খোঁজে জিদ্দায় আগমণ করেন।
- ৫. তাফসীরে খাজিনে আছে হযরত আদম (আ.) ভারতের সরন্দীপ এ এবং হযরত হাওয়া (আ.) জিদ্দায় অবতরণ করেন ৷ আর ইবলিস অবতরণ করে বসরার আয়লা নামক স্থানে ৷ −[তাফসীরে খাজিন খ. ১, পৃ. ৫]

উপরিউক্ত বর্ণনাসমূহ ছাড়াও আরো অনেক পরম্পর বিরোধী বর্ণনা পাওয়া যায়। কিন্তু সেগুলোর মাঝে সামঞ্জস্য বিধান করাও সম্ভব। এ কথা স্পষ্ট যে, প্রকৃত অবতরণ এক-ই জায়গায় হয়েছে। পরবর্তীতে বিভিন্ন স্থানে স্থানান্তরিত হয়েছেন বিধায় জায়গার কথা বলেছেন। –[জামালাইন খ. ১. পৃ. ১০২]

বোকাদের বেহেশত: মু'তাযিলা সম্প্রদায় ও বস্তুবাদী সম্প্রদায় বেহেশতকে অস্থীকার করে। তাদের ধারণ্য তো আদ্ন বলতে সিরিয়া ও মিশরের কোনো বাগান উদ্দেশ্য। যেখানের আনন্দ থেকে এ দু'জনকে বের করা হয়েছে। এমনিভাবে যারা বেহেশ্ত থেকে তাদের অবতরণ করাকে স্বীকার করে তারপর তারা এ ব্যাপারে বিভিন্ন মত পোষণ করে যে, সর্বপ্রথম কোপ্রায় অবতরণ করেছেন? কেউ বলে ইরান, কেউ বলে মিশর এবং অধিকাংশ ঐতিহাসিকগণ হিন্দুস্তানের ভূ-খণ্ড সরন্দীপের কথা বলেন। তারপরও আরাফাতে হয়রত আদম ও হাওয়া (আ.)-এর সাক্ষাৎ হয়েছে। তাই এ স্থানকে আরাফাত বলা হয়। আর ওখানেই কোনো স্থানে হয়রত হাওয়া (আ.)-এর ওফাত হয়েছে "জিদ্দাহ" তে তার কবরের চিহ্ন আছে। বলা হয় এ শহর এর নামকরণের কারণও এটাই। এ ব্যাপারে এটা একটি নিদর্শন যে, হয়রত আদম (আ.)-ও হেজায়েই কোথাও হয়তো অবস্থান করেছেন এবং ইন্তেকালও করেছেন।

সীমানার সংরক্ষণ : ﴿ كَا تُوْرُكُ اللّٰ আয়াত দ্বারা প্রকৃত শায়খগণের ঐ অভ্যাসের মূলনীতি বের হয়ে আসে যে, কোনো কোনো সময় তারা শরিয়তের পক্ষ থেকে অনুমোদিত কার্যাবলি থেকেও বিরত থাকেন। যাতে করে অনুমতিবিহীন কাজের দিকে ধাবিত না হয়ে যায়। যেমন উল্লিখিত বৃক্ষের নিকটে যাওয়া সরাসরি কোনো প্রকার মন্দ কাজ ছিল না; বরং বৈধ ছিল। কিন্তু খাওয়া থেকে বিরত রাখার জন্য এটাকেও নিষেধ করে দিয়েছেন।

আয়াতে এ কথার প্রমাণ রয়েছে যে, যাকে নিষেধ করা হয়েছে সেও যেন নিজেকে শয়তানি ষভযন্ত থেকে নিরপদ মনে না করে

فَتَلَقُّى ادَّمُ مِنْ رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ ٱلْهَمَهُ اِيَّاهَا وَفِيْ قِرَاءَ وِبِنَصْبِ أَدَمَ وَرَفْعِ كَـلِمَاتٍ أَيْ جَاءَ تُـهُ وَهِـىَ رَبُّـنَـ ظَلَمْنَّا انْفُسنَا (اللَّايَة) فَدَعَا بِهَا فَتَابَ عَلَيْهِ م قَبِلَ تَوْبَتَهُ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ عَلْى عِبَادِهِ الرَّحِيمُ بِهِمْ -

তে তে আমি বললাম, তোমরা সকলেই এই স্থান অর্থাৎ জান্নাত وَ الْجَلَّةِ عَلْنَا اهْبِطُوْا مِنْهَا مِنَ الْجَلَّةِ جَبِيعًا كَرُّرُهُ لِيَعْظِفَ عَلَيْهِ فَوِمَّ فِينُهِ إِذْغَاءُ نُوْدِ إِنِ الشُّرُطِيُّةِ فِي مَا الْمَزِيْدَةِ يَأْتِيَنَّكُمْ مِينَىٰ هُدًى كِتَابُ ورسولُ فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَامُنَ بِي وَعَمِلَ بِطَاعَتِي فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ فِي الْأَخِرَةِ بِأَنَّ

يَدْخُلُوا الْجَنَّةَ. ত৯. याता সত্য প্রত্যাখ্যান করে ও আমার নির্দেশসমূহকে. وَالَّذِيْتَنَ كَفُرُوا وَكُذَّبُوا بِايَاتِنَا كُتُبِنَا أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالِدُونَ مَاكِثُونَ ابَدًا لَا يَفْنُونَ وَلَا يُخْرِجُونَ ـ

্ 🏲 🗸 ৩৭. অতঃপর আদম তার প্রতিপালকের নিকট হতে কিছু বাণী প্রাপ্ত হলো। অর্থাৎ এই বাণীসমূহ আল্লাহ তা আলা তার উপর ইলহাম করেন। অপর এক কেরাতে 🔏 শব্দটি 🚅 এবং শন্টি رُفْع শন্টি کلِمَات সহকারে পঠিত রয়েছে। এতদনুসারে এর মম হলো হ্যরত আদম (আ.) -এর নিকট কিছু বাণী আসল نَهُ طَلَمْنَا النَّهُ سَنَا وَإِنْ لَّمْ হলো رَبْنَا ظُلَمْنَا انْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ व्यार ए تَغْفِهُ لَنَا وَتُرَحَّمَنَا لَنَكُوْنَنَّ مِنَ الْخَاسِرِيْنَ আর্মাদের প্রভূ! আমরা নিজেদের প্রতি অন্যায় করেছি। যদি তমি আমাদেরকে ক্ষমা না কর তাহলে অবশ্য আমরা ক্ষতিগ্রস্তদের অন্তর্ভুক্ত হবো। অনন্তর হযরত আদম (আ.) এই বাণীসমূহের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলার নিকট দোয়া করলেন। আল্লাহ তা'আলা তার প্রতি ক্ষমাপরবশ হলেন অর্থাৎ তিনি তাঁর দোয়া কবুল করলেন। নিশ্চয় তিনি তার বান্দাদের প্রতি অত্যন্ত ক্ষমা পরবশ এবং তাদের সাথে পরম দয়ালু।

> হতে নেমে যাও। పేపే পরবর্তী বাক্যটিকে এর সাথে করার উদ্দেশ্যে এই বাক্যটির تَكْرَار বা পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে ৷ অনন্তর যখন আমার পক্ষ হতে তোমাদের নিকট সংপ্রের ক্যোনো নির্দেশ কিতাবও রাসূল আস্বে. তখন যারা আমার সংপ্রের নির্দেশ অনুসরণ করবে অর্থাৎ আমার উপর বিশ্বাস স্থাপন করবে এবং আমার আনুগত্য অবলম্বন করবে পরকালে তাদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না অর্থাৎ তারা জান্নাতে প্রবেশ করবে। مَا زَائِدَة শব্দটি শর্তবাচক শব্দ نُا -এর ن অক্ষরটিকে مَا زَائِدَة বা অতিরিক্ত مَا -এর م -এ أُدغُام الله वा সন্ধি করা হয়েছে।

আমার কিতাবসমূহকে অস্বীকার করে তারাই জাহানুামবাসী। সেখানে তারা স্থায়ী হবে। অনন্তকাল সেখানে তারা অবস্থান করবে । তাদের বিনাশও হবে না এবং তারা বের হতেও পারবে না।

### তাহকীক ও তারকীব

مَنْصُوب এবং حَال হওয়ার কারণে مُقَدَّم ক্লয়েল مِنْ رَبِّم মাফউল মাউসূফ مِنْ رَبِّم সফত। কিন্তু أُدَرُ ফায়েল التواب الرَّحِيْمُ الكَامِ مُتَّصِل তাকীদ فَصْل তাকীদ اللهُ عَلَى ﴿ ﴿ فَهُ مُو الْحَارِينَ كَلُبُو كَا تَعَ ال نَامًا राष्ट्र مَفَوْلَه वात عامَالَ कात कालाल (त.) এ वाकािरिक विठीयवात वानात काता كُرَرَهُ وَالْمَا বিঙদ্ধ হওয়া বলছেন يَأْتِينَّ كُمْ জুমলার عَطْف বিঙদ্ধ হওয়া বলছেন يَأْتِينَّ كُمْ <mark>ব্যবস্থাও প্রয়োগ</mark> করানো হচ্ছে। কেননা দয়াশীল মনিব যখন কাউকে বহিষ্কারের নির্দেশ দেন<sub>,</sub> তখন সাথে সাংথই বিছানা-পাটি বাহিরে নিক্ষেপ করান না। অথবা তথু হুকুমের তাকিদের জন্য দ্বিতীয়বার এনেছেন, কিংবা خُبُوط أُول वाরা উদ্দেশ্য বেহেশ্ত থেকে দুনিয়ার [ নিম্নের] আকাশে অবতরণ এবং দ্বিতীয় خُبُوْط দ্বারা উদ্দেশ্য দুনিয়ার আকাশ থেকে জমিনে নেমে আসা। فَرِمًا ও মাফ্উল এবং يَأْتِيَنُّكُمْ এর মধ্যে بَنْ الْعِل শর্তিয়ার তাকিদের জন্য مَا এসে এর মধ্যে সংযুক্ত হয়ে গেছে। ফেয়েল مَ अूर्णाम فَمَنْ تَبِعَ ا अव्हाय مُتَعَلِّق مَتَعَلِّق مَتَعَلِّق क्रमनारत्र भर्जिशाह فَمَنْ تَبِعَ ا अूर्णाम مُتَعَلِّق - এর জওয়াব হয়েছে । وَالَّذِينُنَ يُبِعَ क्रूयला وَالَّذِينُنَ عَطْف এর উপর - فَمَنْ تَبِعَ

: शक्षा अ - दें । अ दें ।

الْخُونُ عَمْ يَلْحُقُ الْإِنْسَانَ مِنْ تَوَقُّعِ أُمْرٍ فِي الْمُسْتَقِّبِلِ وَالْحُزْنُ غَمُّ يَلْحَقُّهُ مِنْ فَوْتٍ فِي الْمَاضِيُّ (جَمَل) কোনো বিপদ আপতিত হওয়ার আগে তজ্জন্য যে কষ্ট ও আশঙ্কা হয়, তার নাম خُوْف আর আপতিত হওয়ার পর যে দুঃখ হয় তাকে বলা হয় خُزُن যেমন– কোনো রুগু ব্যক্তির মরে যাওয়ার কল্পনায় যে কষ্ট অনুভূত হয়. সেটা خُزُن আর মরে যাওয়ার পর যে বেদনা সঞ্চার হয় তাকে خُزُن বলা হয় । –[তাফসীরে উসমানী পৃ. ৯. টীকা. ৫]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আদম (আ.) এর তওবা : হ্যরত আদম (আ.) যখন লজ্জিত হয়ে দুনিয়াতে আগমন ﴿ فَوَلُمْ فَتَلَقَّى أَدُمُ مِنْ رَبِّهِ كُلِمَاتٍ করলেন্তখন তিনি তওবা ইস্তিগফারে লিপ্ত হয়ে গেলেন : সে সময়েও আল্লাহ তা'আলা তাকে পথ-নির্দেশ দিয়ে ক্ষমা চাওয়ার কিছু বাক্য শিখিয়ে দিয়েছেন।

- এটি বিশুদ্ধতম মত অনুযায়ী । কেউ বলেন, সে বাক্যটি ছিল নিম্নরপ : فَوْلُهُ وَهِيَ رَبُّنَا ظُلُمْنَا ٱنفُسَنَا الغ سِبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَسِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُكَ لَا إِلَهُ إِلَّا اَنْتَ ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرلِي إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبُ

: পূर्द वर्षिण कारना এक कातरं यिनिंउ ह्यतं आहें। وَمُولُهُ فَتَابُ عَلَيْهِ : भूर्द वर्षिण कारना এक कातरं यिनिंउ ह्यतं आहें। وَمُولُهُ فَتَابُ عَلَيْهِ ছিল না; কিন্তু তা তার জন্য অনুমতি ছিল। তাই বাহ্যত সেটাকে عُفْصِيَت বা গুনাহ বলেই আখাহিত করা হয়েছে এবং জান্নাত থেকে বের করে দিয়ে সেই গুনাহের শাস্তি দেওয়া হয়েছে। মূলত এটি وَحَسَنَاتُ الْاَبْتُوارِ سَيِئَاتُ الْمُعَرِّبِيْنَ وَالْمُعَالِيَةِ وَالْمُعَالِّيَةِ الْمُعَالِّيِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينِ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِّينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينِ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَاقِينَ وَالْمُعَلِّينِ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَا وَالْمُعَالِينِ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينَ وَالْمُعَالِينِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلَّيْنِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينَ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِّينِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُ **মূলনীতির আলো**কে বিবেচ্য।

কেউ বলেন, হ্যরত আদম (আ.) পৃথিবীতে অবতরণ করার পর ৩০০ বংসর পর্যন্ত লক্ষায় আকাশের নিকে মাথা উত্তোলন করেননি। কেউ বলেন্ গোটা জমিনবাসীর চোখের অশ্রু একত্র করা হলেও হয়রত লাউদ (আ্র-এর চোখের অশ্রু অধিক হবে। আর হযরত দাউদ (আ.)-সহ সকল মানুষের অশ্রু একত্র করা হলে হয়রত আদম।আ.া-এর আশ্রু রেশি হাবে

–্তাফসীরে থামিন সূত্রে হাশিয়ারে জামাল ২ ১, পৃ. ৬৪}

মানবজাতির আবাসস্থল দুনিয়া : আল্লাহ তা'আলা হযরত আদম (আ.)-এর তাওবা কবুল করলেন্ কিন্তু তখনই জানুতে প্রবেশ করার অনুমতি দিলেন না: বরং দুনিয়াতে বসবাস করার যে নির্দেশ দিয়েছিলেন তা বহাল রাখলেন কেননা এটাই তার প্রক্রা ও সার্বিক কল্যাণের অনুকূল ছিল। বলাবাহুল্য, তাঁকে পৃথিবীর জন্য খলিফা বানানো হয়েছিল, জানুণতের জন্য নয়

– তফসারে উসমানী

প্রস্ন : ভুল তো করেছিলেন দুজন। কিন্তু দোয়ার মাঝে তওবা ইন্তেগফারকে একজন তথা হযরত আদম (আ.)-এর প্রতি সম্পক্ত করা হলো কেন?

উত্তর : নারীগণ পুরুষের অনুগামী হয়ে থাকে। আর مُتُبُوّع -এর আলোচনায় تابع এমনিতেই অন্তর্ভুক্ত থাকে। তাই হযরত সাদম (আ.)-এর কথা বলেই ক্ষান্ত করা হয়েছে। তবে সূরা আরাফের আয়াতে উভয়ের কথাই বলা হয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে-قَالًا رَبُّنَا ظُلُمْنَا ٱنْفُسْنَا (أَعْرَاف : ٣٣)

এর জুবাব প্রদান করা করেছেন। প্রশ্নের ভূমিকা : আয়াতে سُؤَال مُقَدَّر व বাক্যে একটি দ্বারা سُؤَال مُقَدَّر ক विতীয়বার উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথম مُبُوط দ্বারা মেহনত ও চেষ্টা সাধনার ক্ষেত্র দুনিয়ার দিকে অবতরণকে বুঝানো হয়েছে। যেখানে জীবিকা নির্বাহের জন্য বহু মেহনত করতে হবে। পরস্পরে একে অপরের লড়াই-ঝগড়া হবে। আর এ 🚅 টি হবে একটি নির্ধারিত সময়ের জন্য। আর দ্বিতীয় 🚅 টি দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এ অস্থায়ী ও সাময়িক অবস্থানের মাঝে মানুষ শরিয়তের বিধি-বিধানের ও মুকাল্লাফ হবে। এ থেকে বুঝা গেল যে, দুবার অবতরণের উদ্দেশ্য ভিন্ন ভিন্ন।

প্রশ্ন : উভয় মাকসাদকে একই گُنُول দ্বারা সম্পুক্ত করা হলো কেন?

উত্তর : এমনকি করা সম্ভব ছিল। কিন্তু মধ্যখানে وَمُتَلَقِّى أُدَمُ مِنْ رَّبِّه जूमलाख़ মু'তারিজাটি এসেছে বিধায় - هُبُوْط - ক তাকরার করা হয়েছে। যাতে দ্বিতীয় মাকসাদটি দ্বিতীয়টির সাথে এবং প্রথম মাকসাদটি প্রথমটির সাথে মিলিত হয়। এ वाकाि वृक्षि करत्रष्ट्त । এখान عَطَف مَطَف कर्ष वाता शाति لِيعَطِفَ عَلَيْهِ वाकाि वृक्षि करत्र हुन । এখान عَطْف عَطْف الله عَلْم والمعالمة والمع [अरराग] त्याता उत्मा। عَطْف अंक ने ने عَطْف अंक के के विकार के के विकार के विकार के विकार के विकार के विकार के

আর কেউ বলেন, প্রথম অবতরণের নির্দেশ ছিল জান্নাত থেকে দুনিয়ার আকাশে আর দ্বিতীয় অবতরণের নির্দেশ ছিল সেখান থেকে জমিনে।

: যেন বলা হচ্ছে– আমি তোমাদেরকে জান্নাত থেকে বের করে দিলেও তোমাদেরকে আমার এমন হেদায়েত ؛ فَإِمَّا يَأْتِينُكُمْ দারা ধন্য করব, যা তোমাদেরকে পুনরায় জান্লাতে পৌছাবে। আর সে পৌছানোটা হবে চিরস্তায়ী।

-[খাজিন সূত্রে হাশিয়ায়ে জামাল]

भूना اِنْ مَا हिन اِنْ عَرَطِيَّة आत مَا عَلَيْ अवितिक । ठाकिरमत कना आना रख़रह । आत এ कातरार अरतत إِنَّ الْمَا ফে'লকেও তাকিদসহ আনা হয়েছে।

এর وإنْ شَرْطِيَّه হয়ে جُمْلَة شَرْطِيَّه جَزَارْتِيَّة থ বাক্যিটি : فَمَنْ تَسِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ २८३८ছ ।

। এর সম্পর্ক হলো يَكُونُكُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ এর সম্পর্ক হলো يِمَانْ يَدْخُلُوا الْجَنَّةَ

وَمَنْ لَمْ يَتَبِعْ بَلْ كَفُرُوا بِاللَّهِ وَكَذَّبُوا بِأَيَاتِهِ –अत সाथि। यन वना राग़ष्ड عَطْف ٩- وَالَّذِيْنَ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

# অনুবাদ :

- 80. হে বনী ইসরাঈল! অর্থাৎ ইয়া কুব সন্তানগণ <u>আমার সেই অনুগ্রহকে তোমরা স্মরণ</u> কর যা দ্বারা <u>আমি অনুগ্রহ করেছি তোমাদের</u>কে তোমাদের পিতৃ পুরুষদেরকে। যেমন– ফিরআউনের অত্যাচার হতে মুক্তি প্রদান, সমুদ্র বিদীর্ণ, মেঘের ছায়্ম প্রদান ইত্যাদি, অর্থাৎ আমার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন করত, আমার কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর। এবং আমার অঙ্গীকার পূরণ কর মুহাম্মদ ভাল-এর উপর ঈমান আনয়ন সম্পর্কে আমার সাথে তোমাদের যে অঙ্গীকার হয়েছিল আমিও তোমাদের সাথে এর বিনিময়ে জানুতে প্রবেশ করানোর যে অঙ্গীকার করেছিলাম সেই অঙ্গীকার পূরণ করব, এবং তোমরা শুধু আমাকেই ভয় কর। অঙ্গীকার প্রতিপালন না করার বিষয়ে আমাকেই ভয় কর, অন্য কাউকে নয়।
- . ১১ ৪১. আর ঈমান আনয়ন কর তার প্রতি, ষ্ণ আমি অবতীর্ণ করেছি অর্থাৎ আল কুরআন সমর্থকরূপে যা তোমাদের নিকট আছে তার অর্থাৎ তাওরাতের স্কারণ তাওহীদ ও নবুয়ত সম্পর্কে এই দুই কিতাব একটি আর একটির অনুরূপ। <u>আর</u> কিতাবীদের মধ্যে <u>তোমরাই এর প্রথম</u> প্রত্যাখ্যানকারী হয়ে না কেননা তোমাদের পরবর্তীগণ তোমাদের অনুগত ও অনুবতী সুতরাং তাদের পাপ তোমাদের উপরই বর্তাবে এবং তোমরা আয়াতের অর্থাৎ তোমাদের প্রতি অবতীর্ণ কিতাবে মুহামদ 🚐 সম্পর্কে যে প্রশংসা ও বিবরণ রয়েছে তার বিনিময় ক্রয় কর না অর্থাৎ এর পরিবর্তে গ্রহণ করো না তৃচ্ছ মূল্য জগতের এই অতি সামান্য বিনিময়। অর্থাৎ ভক্ত ও অনুবর্তীগণের নিকট হতে যে উপটৌকন পাও. তা হারাবার ভয়ে এ সমস্ত আয়াত গোপন করো না। তোমরা তথু আমাকে ভয় কর অর্থাৎ এই বিষয়ে কেবল আমাকেই ভয় কর অন্য কাউকে নয় :
  - 8২. তোমরা সত্যকে যা আমি তোমাদের নিকট অবতীর্ণ করেছি. তা মিথ্যার সাথে যা তোমরা নিজেরা গড়.

    <u>মিশ্রিত করো না</u> অর্থাৎ তার সংমিশ্রণ করো না এবং

    সত্য অর্থাৎ হযরত মুহাম্মদ 
    বিবরণসমূহ গোপন করো না, অথচ তোমরা জান যে,
    তা সত্য।

- يَبَنِي إسرائِيلَ أولاً يَعْقُوبَ اذْكُرُوا يَعْمَتِي الْبِي انْعَمَتُ عَلَيْكُمْ أَيْ عَلَى الْعَمَتُ عَلَيْكُمْ أَيْ عَلَى الْبَحْرِ وَتَظْلِيْلِ الْغَمَامِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ بِانْ الْبَحْرِ وَتَظْلِيْلِ الْغَمَامِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ بِانْ الْبَحْرِ وَتَظْلِيْلِ الْغَمَامِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ بِانْ تَسْكُرُوهَا بِطَاعَتِيْ وَاوْفُوا بِعَهْدِي الْإِيْمَانِ النَّذِي عَهَدَّتُهُ النِّذِي عَهَدَّتُهُ النِّذِي عَهَدَّتُهُ الْبِيكُمْ مِنَ الْإِيْمَانِ بِمُحَمَّدٍ عَهَدَّتُهُ الْبِيكُمْ مِنَ الْإِيْمَانِ النَّيْوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ الْبِيكُمْ مِنَ النَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِياكُمْ مِنَ النَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِياكُمْ مِنَ النَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِيَاكُمْ مِنَ الشَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِياكُمْ مِنَ الشَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِياكُمْ مِنَ الشَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِياكُمْ مِنَ الشَّوابِ عَلَيْهِ بِدُخُولُ الْجَنَّةِ وَلِيَاكُمْ مِنَ الشَّونِ خَافُونِ فِي تَركِ الْمَانِ عَيْرِي دَافُونِ فِي تَركِ الْوَفَاءِ بِهِ دُونَ غَيْرِي .
- المَّا مَعَكُمْ مِنَ التَّورَةِ بِمُوافَقَتِهِ لَهُ فِي التَّورِةِ بِمُوافَقَتِهِ لَهُ فِي التَّوجِيدِ وَالنُّبُوّةِ وَلاَ تَكُونُوا اَولُ فِي التَّوجِيدِ وَالنُّبُوّةِ وَلاَ تَكُونُوا اَولُ كَافِرُ بِهِ مِنْ اهْلِ الْكِتَابِ لِاَنَّ خَلْفَكُمْ تَبَعَ لَكُمْ فَلاَ تَشْتَرُوا تَبْعَ لَكُمْ وَلاَ تَشْتَرُوا تَبْعَ لَكُمْ وَلاَ تَشْتَرُوا تَبْعَ لَكُمْ وَلاَ تَشْتَرُوا تَبْعَ لَكُمْ وَلاَ تَشْتَرُوا مِنْ الْمُنْ الْبَيْعِي الَّتِي فِي كِتَابِكُمْ مِنْ نَعْتِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ تُمَا قَلْيلًا عَرَفَ مَنْ سَفَلَتِكُمْ وَلاَ تَشْتَرُوا مِنَ الدُّنْيَا أَيْ لاَ تَكْتُمُوهَا عَرَفَ فَوَاتِ مَا تَأْخُذُونَهُ مِنْ سَفَلَتِكُمْ وَالنَّا اللَّانِي فَا تَقُونِ فِي ذَلِكَ دُونَ غَبْرِي . وَلاَ تَلْبِسُوا تَخْلِطُوا الْحَقّ الَّذِي اَنْزَلْتُ عَلَيْكُمُ بِالْبَاطِلِ اللَّذِي تَفْتَرُونَهُ وَلا تَكْتُمُوا الْحَقّ الَّذِي اَنْذَلْتُ مَحْمَدٍ عَلَيْ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْكُونَ الْحَقّ الَّذِي اللَّالِي اللَّذِي اللَّهِ وَالْتَهُ وَالْتُهُ وَالْكُونَ الْمُؤْلِ اللَّذِي تَفْتَرُونَهُ وَلاَ تَعْمَوا الْحَقّ الْذِي الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللَّذِي تَفْتَرُونَهُ وَلا تَكْلُمُوا الْحَقّ الْذِي تَفْتَرُونَهُ وَلا تَكْتُمُوا الْحَقّ الْحَقّ الْحَقْ الْحَقْ الْحَقّ الْمُؤْلِ اللّهِ فَي الْمُؤْلِ اللّهِ وَالْتَابُ وَالْتُولُ الْحُولُ الْحَقْ الْحَقْ الْحَقْ الْمُؤْلِ الْحَقّ الْحَقْ الْحَدُولُ الْحَقْ الْحَدَالِ الْحَقْ الْحَقْ الْحَالَةُ وَلَا لَاحِقُ الْحَقْ الْحَقْ الْحُولُ الْحَلْدُ الْحَلَى الْحَدَى الْعَلَامُ الْحَقْ الْحَدَالَةُ الْحُولِ الْحَلَى الْحَلْمُ الْحَقْ الْحَدْلُ الْحَلَقَ الْحَدُولُولُولُولُ الْحَدْلُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُولُ الْحَلَالَةُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَى الْمُولُولُ الْحَلَى الْمُولُولُ الْحَلَالَةُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَالَةُ الْحَلْمُ الْحَلَى الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَى الْحَلَالَةُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَى الْحَلَالَ الْحَلَامُ الْحَلْمُ الْحَل

## তাহকীক ও তারকীব

نَبُنِي إِسْرَائِبُلُ : অর্থাৎ হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর সন্তান ইবরানী বা হিক্ত ভাষায় ইয়াকৃব (আ.)-এর নাম ইসরাঈল। عُبُدُ اللّهِ শব্দটি আরবি, না আজমি: এ নিয়ে মতভেদ আছে। বিভদ্ধ মতে শব্দটি আজমি বা অনারবি। এটি عُبُدُ এবং اِسْرَائِبُلُ শব্দটি আরবি, না আজমি: এ নিয়ে মতভেদ আছে। বিভদ্ধ মতে শব্দটি আজমি বা অনারবি। এটি عُبُدُ اللّهِ বা আল্লাহর বানা। হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পুত্র হযরত ইসহাক (আ.)-এর বংশোদ্ভৃত, তাদেরকে তার ইবরানী নামানুসারে বিনি ইসরাইল বলা হয়

ें : তোমরা পূর্ণ কর। এ শব্দটি إِنْفَا، মাসদার গেকে أَوْنُوا : তোমরা পূর্ণ কর। এ শব্দটি أُونُوا : আমি পূর্ণ করব। এটিও أُونِ মাসদার গেকে أُونِ : আমি পূর্ণ করব। এটিও أُونِ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- যোগসূত্র:

  -এর সম্বোধন ছিল ব্যাপেক, তার অধীনে সেই সব নিয়ামতের উল্লেখ করা হয়েছিল, যা সমগ্র মানব জাতির প্রতি ব্যাপক ছিল, যেমন পৃথিবী, আকাশ এবং অপরাপর বস্তু নিচয়ের সৃষ্টি। তারপর হয়রত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করে খলীফারূপে মনোনয়ন ও জানাতে ঠাই দান প্রভৃতি। এবারে বিশেষভাবে বনী ইসরাঈলকে বিভিন্ন সময়ে পুরুষানুক্রমে তাদের প্রতি যে অনুগ্রহ করা হয় এবং তারা যে অকৃতজ্ঞতা প্রদর্শন করেছে, তা বিশদভাবে উল্লেখ করা হলো। কেননা মানব সন্তানের সকল শাখা-প্রশাখার মাঝে বনী ইসরাঈলকেই সবচেয়ে মর্যাদাবান জ্ঞান ও কিতাবের অধিকারী, নবুয়ত লাভকারী এবং আম্বিয়া (আ.) সম্পর্কে বেশি জানাভনা সম্প্রদায়রূপে গণ্য করা হতো। হয়রত ইয়াকুব (আ.) হতে হয়রত ঈসা (আ.) পর্যন্ত প্রায় চার হালের নবীর আবির্ভাব কেবল তাদের মধ্যেই হয়েছিল। আরব জাহানের দৃষ্টি তাদের দিকেই নিবদ্ধ ছিল যে, তারা হয়রত মুহাম্মল ্রা: এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে, না তাকে প্রত্যাখ্যান করে। এ কারণেই তাদের প্রতি বর্ষিত অনুগ্রহরাজি ও তাদের দেষক্রটি বিশ্বদভাবে তুলে ধরা হয়েছে, যাতে তারা লজ্জিত হয়ে ঈমান আনে, আর না হলে অন্যান্য লোক তাদের চরিত্র সম্পর্কে অবগত হয়ে তাদের কথার গুরুত্ব না দেয়। –িতাফসীরে উসমানী।
- ২. মু মিন কাফের নির্বিশেষে সাধারণভাবে সকল মানব জাতিকে তাওহীদের প্রতি দাওয়াত প্রদান ও তাদের আদি উৎস সম্পর্কে আলোচনা করার পর এখানে বিশেষভাবে বনি ইসরাঈল তথা ইহুদিদেরকে দাওয়াত দেওয়া হচ্ছে। এখান থেকে দ্বিতীয় পারা পর্যন্ত তাদের আলোচনাই চলবে। কখনো তাদেরকে ন্মভাবে এবং তাদের ও তাদের পূর্বপুরুষদের প্রতি কৃত অনুগ্রহসমূহ স্বরণ করিয়ে দাওয়াত দেওয়া হয়েছে। কখনো ভয় দেখিয়ে, কখণে তাদের মন্দ কর্মের কারণে ধমক দিয়ে এবং তাদের শাস্তির কথা স্বরণ করিয়ে দাওয়াত দেওয়া হয়েছে।
- ৩. প্রথম রুকুতে বর্ণিত হয়েছে যে, প্রকৃতপক্ষে মানবজাতি দু'ভাগে বিভক্ত ১. নেক ও মু'মিন ২. মন্দ ও কাফের। নেক ও মু'মিন তারাই, যারা কুরআনে কারীমকে জীবন পদ্ধতি হিসেবে বিশ্বাস করে। আর যারা তা অস্বীকার করে, তারাই হলো বদ ও কাফের। দ্বিতীয় রুকুতে কাফেরদেরই একটি বিশেষ শ্রেণির আলোচনা ছিল, যাদেরকে মুনাফিক বলা হয়। তাদের বাপোরে বলা হয়েছে যে, এ সকল লোকও ঈমান এবং মুক্তি থেকে বঞ্চিত থাকেবে। তৃতীয় রুকু'তে তাবৎ মানব গোষ্ঠীকে সহে কে করে কুরআন মাজীদের অসল প্রগাম তথা তাওহীদ রেসালাতের আলোচনা করা হয়েছে। চতুর্থ রুকু'তে মানব

্তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড

সৃষ্টির ইতিহাস ও উদ্দেশ্য সম্পর্কে আলোচিত হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে যে, মানব সৃষ্টির মূল উদ্দেশ্য হলো পৃথিবীতে আল্লাহ তা'আলার বিধি-বিধানের বাস্তবায়ন এবং তাঁর খেলাফত প্রতিষ্ঠা করা। কিন্তু সামান্য অসতর্কতা ও উদাসীনতার সুযোগে মানবকে তার চিরশক্র শয়তান পরান্ত করতে পারে, সত্যের পথ থেকে অসত্যের পথে এবং আলোর রাজ্য থেকে অন্ধনরের রাজ্যে টেনে নিয়ে যেতে পারে। পক্ষান্তরে সামান্যতম মনোবল ও মনোযোগও যদি মানুষ নিবদ্ধ করে এবং নবী রাসূলদের প্রদর্শিত সিরাতুল মুন্তাকীমের সহজ সরল পথে অবিচল থাকতে সচেষ্ট হয়, তাহলে সেই হবে আল্লাহ তা'আলার মদদ পৃষ্ট ও বিজয়ী। এখন পঞ্চম রুক্' থেকে ধারাবাহিক কয়েকটি রুক্'তে বিস্তারিতভাবে এ বিষয়ে আলোচনা শুরু হচ্ছে যে, দীর্ঘ কয়েক যুগ ধরে আল্লাহ তা'আলার এক প্রিয় ও মাকবুল বান্দার সন্তানাদির এক বিশেষ জনগোষ্ঠীকে তাওহীদের নিয়ামত দ্বারা ধন্য করা হয়েছিল। কিন্তু সে জাতি তাদের অযোগ্যতার পরিচয় দিয়েছে। তাদেরকে বরাবর সুযোগ দেওয়ার পরও তারা সে নিয়ামতকে হাতছাড়া করেছে। এমনকি তাদের বংশধারার সর্বশেষ নবী হযরত ঈসা (আ.)-এর বিরোধিতায় চরমভাবে তারা সীমালন্ডন করেছে। দীর্ঘ ও ধারাবাহিক শৈথিল্য প্রদর্শন ও সুযোগ দানের পর আল্লাহ তা'আলার বিধান এক নতুন পদ্মা গ্রহণ করে এবং অবাধ্য অকৃতজ্ঞ ও অপরাধজীবী এ জাতিকে তাদের দায়িত্ব ও মর্যাদার আসন থেকে সরিয়ে দেওয়া হয়েছে এবং তাদের নিকট থেকে উক্ত নিয়ামত ছিনিয়ে নিয়ে এক ইসমাঈলী পয়গাম্বরের মাধ্যমে পৃথিবীর সকল জাতি ও জনগোষ্ঠীর জন্য তা সার্বজনীন করে দেওয়া হয়। –[মাজেদী খ. ১, পু. ৮৫-৮৭]

বনী ইসরাঈলের ঐতিহাসিক পরিচয় : সুপ্রসিদ্ধ নবী হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বসবাস ছিল বথাক্রমে ইরাক, সিরিয়া ও হিজাযে [২১৬০-১৯৮৫ খ্রিস্টপূর্ব]। তার ঔরস থেকে সুপ্রসিদ্ধ দৃটি বংশধারা নেমে এসেছে। প্রথমটি মিসরীয় স্ত্রী হাজেরার গর্ভে জন্মগ্রহণকারী হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর মাধ্যমে। এ বংশধারা বনূ ইসমাঈল নামে পরিচিত।

পরবর্তীতে তারই একটি শাখারূপে আত্মপ্রকাশ করেছে কুরাইশ। তাদের অধিবাস ছিল আরবে। দ্বিতীয়টি ইরাকী স্ত্রী সারার গর্ভে জন্মগ্রহণকারী হযরত ইসহাকের পুত্র হযরত ইয়াকুব ওরফে হযরত ইসরাঈল (আ.)-এর মাধ্যমে। এটি বনু ইসরাঈল নামে পরিচিত। এ বংশের অধিবাস ছিলো সিরিয়া। প্রাচীন ভূগোলে ফিলিস্তীন নামে স্বতন্ত্র কোনো দেশের অন্তিত্ব ছিলো না. সিরিয়ারই অংশ ছিল তা। তৃতীয় একটি বংশধারাও নেমে এসেছিল তৃতীয় স্ত্রী কাতুরা -এর মাধ্যমে। তবে বনু কাতুরা নামে পরিচিত এ বংশধারা ইতিহাসে তেমন গুরুত্ব লাভ করেনি।

হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পৈত্রিক জন্মভূমি ছিল ইরাক। তাঁর পৌত্র হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর ছেলে ইউসুফ (আ.) কুদরতিভাবে মিসর গমন করেন। এক পর্যায়ে তিনি মিসরের শাসনকর্তা নিযুক্ত হন। মিসরের দুঃসময়ের সফল শাসক হিসেবে তার সুনাম ছড়িয়ে পড়ে বিভিন্ন দেশে। হযরত ইউসুফ (আ.) পিতা হযরত ইয়াকৃব (আ.)-কে মিসরে নিয়ে আসেন। সে সুবাদে বনী ইসরাঈলরা মিসরের অবস্থান করতে থাকে। সুদীর্ঘ চারশত বছর বনী ইসরাঈলরা মিসরের শাসনকার্য পরিচালনা করে। পরবর্তীতে শাসন ক্ষমতা চলে যায় ফিরআউনদের হাতে। ফিরআউন নামক মিসরের শাসকরা জালেম ছিল। বনী ইসরাঈলদের উপর নিপীড়ন নির্যাতন চালাতো নিয়মিত। একদা ফিরআউন নামধারী সর্বশেষ শাসক একটি স্বপ্ন দেখে। স্বপ্নের ব্যাখ্যা অনুযায়ী করণীয় ঠিক করতে হুকুম হয়, বনী ইসরাঈলদের বিরুদ্ধে। বনী ইসরাঈলের কোনো পুত্র সন্তান জন্মালে তাকে তৎক্ষণাৎ হত্যা করতে হবে। কারণ সে বিশ্বাস করত বনী ইসরাঈলের কোনো সাহসী সন্তানের হাতে তার পতন ঘটবে। এ অনিবার্য পতন ঠেকানোর জন্যই ছিল তার এমনি পাশবিক ঘোষণা। কিন্তু কুদরতের কারিশমা বোঝা বড় দায়। যার হাতে ফেরআউনের পতন হবে, তিনি ফিরআউনের হাতেই লালিত-পালিত হলেন।

সময়ের চাকা ঘুরে এক সময় হযরত মূসা (আ.) মুখোমুখী হন ফেরআউনের। নিপীড়িত বনী ইসরাঈলকে মুক্ত করার দৃঢ় প্রত্যয় ঘোষণা করেন। সংগঠিত করেন অবহেলিত ইসরাঈলীদের। ফেরাউনের কবল থেকে তাদেরকে নিয়ে তিনি হিজরত করেন। খবর পেয়ে সেনা বাহিনীসহ ফিরআউন হযরত মূসা (আ.)-এর পিছু নেয়। সামনে পড়ে লোহিত সাগর। হতোদ্যম হয় বনী ইসরাঈল। সাহস হারালেন না হযরত মূসা (আ.)। আল্লাহ তা'আলার উপর ভরসা করে অগ্রসর হলেন সমুখ পানে। তিনি আল্লাহ তা'আলার করুণায় সমুদ্রের উপর দিয়ে মুহূর্তে রাস্তা হয়ে গেলেন। ঐ রাস্তা দিয়ে সমুদ্র পাড়ি দিল বনী ইসরাঈলরা। একই পথ অনুসরণ করতে গিয়ে সর্বস্ব হারাল ফেরাউন। নির্মমভাবে নিমজ্জিত হলো দলবলসহ সমৃদ্রে।

সমুদ্র পাড়ি দিয়ে সিনাই অঞ্চলে আশ্রয় নিল বনী ইসরাঈল। সিনাই মিসরেরই একটি দ্বীপাঞ্চল। এখানেই শুরু বনী ইসরাঈল -এর কাল যাপন।

মোটকথা বনী ইসরাঈলের উত্থান বহু শতাব্দী ধরে অব্যাহত ছিল এবং এ জাতিই পৃথিবীতে তাওহীদের পতাকাবাহী ছিল। একে একে বহু নবী-রাসূল তাদের মাঝে প্রেরিত হয়েছেন। বড় বড় আবিদ-জাহিদের আবির্ভাব যেমন হয়েছে, তেমনি নামী-দামী বাদশাহ এবং সেনাপতিও বরাবর জন্ম নিয়েছেন। স্বদেশ থেকে বিতাড়িত হয়ে তারা ইরাক ও মিসর প্রভৃতি অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়েছিল। তাদের কোনো কোনো গোত্র হিজায ও পার্শ্ববতী অঞ্চলে বিশেষত ইয়াছরিব [পরবর্তীতে মদীনা] ও পার্শ্ববর্তী অঞ্চলগুলোতে এসে আবাদ হয়েছিল। বনী ইসরাঈল ছিল তাদের জাতীয়ও বংশীয় পরিচয়। ধর্মত তারা ছিলো ইহুদী ও কিতাবী। বিকৃত আকারে হলেও তাওরাত কিতাব তাদের মাঝে বিদ্যমান ছিলো। ওহী ও নবুয়তের ধারা এবং শান্তি-পুরস্কার সম্পর্কিত আকীদা-বিশ্বাসে কোনো না কোনোভাবে তারা বিশ্বাসী ছিল। নবী-ওলীদের জ্ঞান ও ইলমের ধারা তাদের মাঝে

অব্যাহত ছিলো। মহাজনি কারবারের অধিকারী সম্পদশালী সম্প্রদায়রূপে পরিচিত হলো। সেই সাথে জাদুটোনা ও অন্যান্য নীচ কর্মে পটু ছিলো। ব্যবসাকর্মে ও তাদের বেশ দক্ষতা ছিলো। এই ধর্মীয় ও পার্থিব শ্রেষ্ঠত্বের কারণে হিজায অঞ্চলে সে সময় তাদের গুরুত্ব ও প্রতিপত্তি যথেষ্ট পরিমাণেই ছিল। সাধারণ অধিবাসীরা ছিল মুশরিক ও মূর্তিপূজক। তারা একদিকে যেমন ইহুদিদের ধর্মজ্ঞান দ্বারা প্রভাবিত ছিল, অন্যদিকে তেমনি প্রায়শ তাদের কাছে ঋণ আবদ্ধ থাকতো। ফলে জাগতিক ও ধর্মীয় উভয় ক্ষেত্রের বেশির ভাগ প্রয়োজনে তাদেরকেই তারা শেষ ভরসা মনে করতো। তাছাড়া সুসংগঠিত ও শক্তিশালী জাতির সভ্যতা-সংস্কৃতি দ্বারা দুর্বল ও অসংগঠিত জাতিসমূহ প্রভাবিত হবে, এটাই হচ্ছে সাধারণ রীতি। আরবের মুশরিক সম্প্রদায়ও ইসরাঈলী রীতি, চরিত্র, ধর্ম ও বিশ্বাস দ্বারা যথেষ্ট প্রভাবিত ছিল এবং বহু ক্ষেত্রে তাদেরকেই আদর্শ বিবেচনা করতো। সর্বোপরি ইহুদীদের ধর্মগ্রন্থ এবং পবিত্র লোক কাহিনীগুলোতে এক সমাগত নবীর সুসংবাদ বিদ্যমান ছিল এবং তারা তার আবির্ভাবের প্রতীক্ষায় ছিল। —[তাফসীরে মাজেদী]

وَرُورُو الْمُعْتَى وَمُورُوهُمَا بِطَاعَتِي وَمُورُوهُما بِطَاعَتِي وَمُورُوهُما بِطَاعَتِي وَمُورُوهُما بِطَاعَتِي الْكُرُوهُما بِطَاعَتِي وَمُ مَا مِطَاعَتِي وَمُ مَا مِطَاعَتِي وَمُ مَا مَا وَمُعْتَى وَمُ أَمْ مَا وَمُ مَا مِطَاعَتِي وَمُعْتَى وَعُمْتَى وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَعُمْتَى وَمُعْتَى وَعُمْتِي وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَعُمْتَى وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَعُمْتَى وَعُمْتِي وَعْتَعِي وَعُمْتِي وَمُعْتَى وَمُعْتَى وَعُمْتَى وَعُمْتَى وَعُمْتِي وَعُمْتِي وَعُمْتِي وَعُمْتِي وَعُمْتِي وَعُمْتِي وَعُمْتِهِ وَمُعْتَعِي وَعُمْتِي وَعُمْتُهُمْ وَمُعْتَعِمُ وَمُعْتَعِلِعُ وَعُمْتُهُمْ وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُمُ وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُ وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُ وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُمْ وَمُعْتَعِلِعُمْ وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُمُ وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُمْ وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُمْ وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَعُمْتُهُمُ وَالْعُمْعِمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَالْعُمْعِمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتَعِلًا وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعِمْ وَمُعْتُمُ وَاعِمُ وَاعِمُ وَاعْتُمُ وَاعِمُ وَمُعُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَمُعْتُمُ وَاعُمُ وَمُعُ

এখানে এ প্রশ্নের জবাব হয়ে গেল যে, ইহুদিরা তো সর্বদাই এ সকল নিয়ামত শ্বরণ করে আসছে। সুতরাং যে জিনিস তারা ভুলেনি, তা শ্বরণ করানোর উদ্দেশ্য কি ছিল? জবাবে মুসান্নিফ (র.) এ ইবারতটুকু উল্লেখ করেছেন। উত্তরের সারকথা হলো, এখানে নিয়ামত শ্বরণ করার দ্বারা তার শোকর আদায় করা উদ্দেশ্য। কেননা তারা তার যথাযথ শোকর আদায় করেনি। যেন তারা তা ভুলেই গিয়েছিল। এজন্য তাদেরকে শ্বরণ থাকা সত্ত্বেও বিশ্বতদের অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে।

-এর जीव प्रथमी वृक्षि करत এकि - سُوَال مُقَدّر -এর जीव प्रथमी वृक्षि करत এकि : قَوْلُهُ عَلَى أَبَانِهُم

প্রন্ন : اَنْعَنْتُ عَلَيْكُمْ । দ্বারা রাস্ল ها -এর যুগের ইহুদিদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। আর এ বাক্যের ব্যাখ্যায় যে সকল নিয়ামতসমূহকে গণনা করা হয়েছে সেগুলো হতে একটিও নবী যুগের ইহুদিদের মাঝে বিদ্যমান ছিল না। এর পরও নবী যুগের ইহুদিদেরকে সম্বোধন করে انْعَنْتُ عَلَيْكُمْ । বলা কেমন করে শুদ্ধ হবে?

উত্তর : এখান مُضَاف -هَ أَنْعَمْتُ عَلَى ابْاَئِكُمْ कर्ता হয়েছে । মূল ইবারত এভাবে হবে مُضَاف ने के مُضَاف पूठताং এখন কোনো প্রশ্ন বাকি রইল না ।

وَایّای فَارْهَبُونِ अथात वे عَصْر এর প্রতি ইঙ্গিত করা হচ্ছে যা وَایّای فَارْهَبُونِ -এর মাঝে মাফউলকে মুকাদ্দম করার
। অবা বাবে আসে।

ं क्ष्मत প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত সকল অবস্থায় অত্যন্ত বীভৎস। সব মানুষকেই তা করতে নিষেধ কর্রী হয়েছে। তবে প্রথম দিকে যারা কুফরি করে, পরবর্তী লোকেরা তারই অনুসরণ করে। এ কারণে প্রথম কুফরিকারীর অপরাধ সর্বাধিক বেশি। অপর আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেছেন–وَالْمُنَّ مُنَّ الْمُنْكُ اللّهِ اللّهِ اللّه الللّه الللّه اللّه اللّه الللّه اللّه الللّه الللّه اللّه اللّه الللّه الللّه الللّه الللّه اللّه اللل

এর জবাব দেওয়া হয়েছে। سُوال مُقَدَّر এ অংশটি বৃদ্ধি করে একটি سُوال مُقَدِّل أَهْلِ الْكِتَابِ

প্রম: রাস্ল — এর আবির্ভাব ঘটেছে মক্কায় এবং তিনি সর্বপ্রথম মক্কায়ই নবুয়তের দাওয়াত দিয়েছেন। কৃষ্ণফারে মক্কা তাঁর দাওয়াত অস্বীকার করেছে, এ হিসেবে তো সর্বপ্রথম অস্বীকারকারী হলো কৃষ্ণফারে মক্কা মদীনার ইহুদিগণ নয় ইহুদীগণ নয়। উত্তর: এখানে প্রথম অস্বীকারকারী দ্বারা আহলে কিতাবগণ উদ্দেশ্য। অর্থাৎ আহলে কিতাবদের মধ্য থেকে প্রথম অস্বীকারকারী হয়ো না।

উল্লেখ করার দারা উদ্দেশ্য এদিকে ইঙ্গিত করা যে, এখানে اغَوْلُهُ «وَلاَ تَشْتَرُوْا» تَسْتَبُدِلُوْا بِالْبِتِيْ ثَمَنًا قَلْبِلاً উল্লেখ করার দারা উদ্দেশ্য এদিকে ইঙ্গিত করা যে, এখানে বেচা-কেনার প্রকৃত অর্থ উদ্দেশ্য নেওয়া সম্ভব নয়, কারণ با عَمَن এর তিপর দাখেল হয়। এখানে দাখেল হয়েছে الْبَاتِيْ এর উপর। সুতরাং الْبَاتِيْ ছামান হবে এবং الْبَاتِيْ মবী হবে। অর্থাৎ আয়াতের বিনিময়ে ছামান খরিদ করো না। আর এটা বাস্তবে অসম্ভব। সুতরাং الشَّتِبَدَال দারা রূপক অর্থে الشَّتِبَدَال পরিবর্তন উদ্দেশ্য।

غُوْلًا وَكُوْلًا وَكُولًا وَكُوْلًا وَكُولًا وَكُوْلًا وَكُوْلًا وَكُولًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللّالِي وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللّ وقالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَا

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

ত্রী বিশ্ব প্রাণ্টির কারে ইবনে আশরাফসহ ইহুদি আলেম ও নেতৃস্থানীয় ব্যক্তিবর্গ সাধারণ ভনগণ ও অশিক্ষিতদের থেকে বিভিন্ন হাদিয়া তোহফা গ্রহণ করত। প্রতি বছর তারা তাদের থেকে নির্দিষ্ট পরিমাণে ফসল, ফলফলানি ও নগদ অর্থ গ্রহণ করত। তাই তারা আশস্কা করল যে, যদি আমরা মুহামদ ক্রে এর প্রকৃত ওণাবলি তাদেরকে বলে নিই তাহলে উক্ত পার্থিব স্বার্থ ক্ষুণ্ন হবে। ফলে তারা তাওরাতে তাঁর ওণাবলি বিকৃত করে লিখে রাখে। তাদের কাছে কেউ মুহামদ ক্রে এর বর্ণনা ও বিবরণ জানতে চাইলে তারা প্রকৃতরূপ গোপন করে বিকৃতভাবে বলে দিত। ন্হাশিয়ায়ে ভামাল খ. ১, পৃ. ৬৮)

ঈসালে ছওয়াব উপলক্ষে খতমে কুরআনের বিনিময়ে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ নেই: পারিশ্রমিকের বিনিময়ে মৃতদের ঈসালে ছওয়াবের উদ্দেশ্যে কুরআন খতম করানো বা অন্য কোনো দোয়াকালাম ও অজিফা পড়ানো হারাম। কারণ এর উপর কোনো ধর্মীয় মৌলিক প্রয়োজন নির্ভরণীল নয়। আর কুরআন শিক্ষাদান বা অনুরূপ অন্যান্য কাজের বিনিময়ে পারিশ্রমিক গ্রহণের যে অনুমতি পরবর্তীকালের ফকীহণণ দিয়েছেন, তার কারণ এমন এক ধর্মীয় প্রয়োজন যে, তাতে বিচ্যুতি দেখা দিলে গোটা শরিয়তের বিধান-ব্যবস্থার মূলে আঘাত আসবে। সুতরাং এ অনুমতি এসব বিশেষ প্রয়োজনের মধ্যেই সীমাবদ্ধ রাখা আবশ্যক। এখন যেহেতু পারিশ্রমিকের বিনিময়ে কুরআন পড়া হারাম। সুতরাং যে পড়বে এবং যে পড়াবে, তারা উভয়ই গুনাহগার হবে। বস্তুত পারিশ্রমিকের আশায় যে পড়ছে, সেই যখন কোনো ছওয়াব পাছে না, তখন মৃত আত্মার প্রতি সে কি পৌছাবে? কবরের পাশে কুরআন পড়ানো বা পারিশ্রমিকের বিনিময়ে খতম করানোর রীতি সাহাবী, তাবেঈন এবং প্রথম যুগের উন্মতের কোথাও বর্ণিত বা প্রমাণিত নেই। সুতরাং এগুলো নিঃসন্দেহে বিদআত। —[তাফসীরে মা আরিফুল কুরআন, মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.)]

কুরআন শিখিয়ে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ: কুরআন শিক্ষা দিয়ে বিনিময় বা পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ কিনা? এ সম্পর্কে ফকীহগণের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। ইমাম মালেক, শাফেয়ী ও আহমদ ইবনে হাম্বল (র.) জায়েজ বলে মত প্রকাশ করেছেন। কিন্তু ইমাম আবৃ হানীফা (র.) প্রমুখ কয়েকজন ইমাম তা নিষেধ করেছেন। কেননা রস্কুলে কারীম ক্রেজনাক জীবিকা অর্জনের মাধ্যমে পরিণত করতে বারণ করেছেন।

অবশ্য পরবর্তী হানাফী ইমামগ্র বিশেষভাবে পর্যবেক্ষর করে দেখলেন যে, পূর্বে কুরআনের শিক্ষকমঞ্জীর জীবন-যাপনের ব্যয়ভার ইসলামি বায়তুল মাল বা ইসলামি ধন-ভাগর হতে নির্বাহ হতে। কিছু বর্তমানে ইসলামি শাসন করেন্থার অনুপস্থিতিতে এ শিক্ষকমঞ্জী কিছুই লাভ করেন না ৷ ফলে যদি তারা জীবিকার আভ্বাহরে চাকরি, বাবসা -বার্নিজ্য বা অনা পেশায় আত্মনিয়োগ করেন, তাবে ছেলেল মেয়েদের কুরআন শিক্ষার ধারা সম্পূর্বরূপে বন্ধ হয়ে যাবে এজনা কুরআন শিক্ষার বিনিময়ে প্রয়োজনানুপাতে পারিশ্রমিক গ্রহণ করা জায়েজ বলে সাব্যন্ত করা হয়েছে

অনুরূপভাবে ইমামতি, আজান, হানীস ও ফিকহ শিক্ষাদান প্রভৃতি হেসব কাজের উপর নীন ও শরিষ্টের হাত্রিত্ব ও অভিত্ব নির্ভর করে, সেগুলোকেও কুরআন শিক্ষাদানের সাথে সংযুক্ত করে প্রয়োজন মতো এগুলোর বিনিমায়েও বেতন গ্রহণ করার অনুমতি দেওয়া হয়েছে। –[দুরুরে মুখতার ও শামীর সূত্রে তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন মুফতী মুহামন শহী। রাট্

শব্দের মূল অর্থ হলো কোনো কিছুকে ঢেকে ফেলা। (اعْنَا الْعَنَّ الْكَبْسُوا الْعَقَّ क्रिक অর্থ হলো, অসম্পূর্ণ ও অম্পষ্ট কথা বলা, যাতে বক্তব্য ও উদ্দেশ্য বিগড়ে যায়। কিংবা মিথ্যকে শব্দের চাকচিকো সত্য বলে চালিয়ে দেওয়া, যা অনেক সময় নির্ভেজাল মিথ্যার চেয়ে মারাত্মক বিদ্রান্তির কারণ হয়ে দাঁড়ায়। ঠিক এ ধরনের কর্মকাওকে বর্তমানের পরিভাষায় প্রোপাগান্তা বা অপপ্রচার বলা হয়। আজকের ফিরিংগী জাতির মতো ইহুদিরাও এই অপপ্রচারণ শিক্সর নিপুণ শিল্পী ছিল। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, প. ৮৯]

এ আয়াত দারা প্রমাণিত হয় যে, শ্রোতা ও সম্বোধিত ব্যক্তিকে বিভ্রান্ত করার উদ্দেশ্যে সত্যকে মিৎ্যার সাথে মিশ্রিত করে উপস্থাপন করা সম্পূর্ণ নাজায়েজ। অনুরূপভাবে কোনো ভয় বা লোভের বশবর্তী হয়ে সত্য গোপন করাও হারাম ্

–[মা'আরিফুল কুরআন]

অঙ্গীকার পূর্ণ করা : অঙ্গীকার পূর্ণ করার বিভিন্ন স্তর রয়েছে। বান্দার পক্ষ থেকে সর্বনিম্ন স্তর হচ্ছে কালিমায়ে শাহাদাত এর স্বীকারোক্তি করা। আর আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে জান ও মালের হেফাজত করা। বান্দাদের পক্ষ থেকে সর্বশেষ (সর্বোচ্চ) স্তর হচ্ছে নিজকে আল্লাহর পথে নিঃশেষ করে দেওয়া। আর আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে তার সিফাত ও আসমার আলো দারা বান্দাকে সুসজ্জিত করা। আর অন্যান্য স্তরগুলো মধ্য পর্যায়ের। অথবা এটা বলা যায় যে, বান্দাদের পক্ষ থেকে প্রথম স্তর হচ্ছে আমলসমূহ দারা তাওহীদকে আল্লাহর একত্বাদকে প্রমাণ করা। আর মধ্যম স্তর হচ্ছে গুণাবলি দারা তাওহীদকে প্রকাশ করা। আর সর্বশেষ স্তর হচ্ছে সঞ্জার একত্বাদ।

আর আল্লাহর পক্ষ থেকে ঐ পরিচয় ও আচরণ যা প্রতিটি স্তরের জন্য সামঞ্জস্যময়, তা ঐ স্তরের বান্দার উপর বর্ষণ করা। 🕟

#### অনুবাদ :

سُونُ أَنْفُسُكُم تَسْرِكُونَهَا فِلا تَامَرُو بِم وَأَنْتُمْ تُتَكُونُ الْكِتَابُ الْوَعِيدُ عَلَى مُخَالَفَةِ الْقُولِ الْعَمَلَ افَلاَ لُونَ سُوءَ فِعُلِكُمْ فَتَرْجِعُونَ فَجَم النِّسْيَانِ مُحَلُّ الْإِسْتِفْهَامِ الْإِنْكَارِي .

بِٱلصَّبْرِ الْحَبْسِ لِلنَّفْسِ عَلَى مَا تَكُرُهُ والصَّلُوة لِهِ افْرُدُهَا بِالذِّكْرِ تَعْظِيمًا لِشَانِهَا وَفِي الْحَدِيْثِ كَانَ عَلَيْهُ إِذَا حَزَبَهُ أَمْرُ بَادَر إِلَى الصّلوة وقيل الخطاب لِلبّهود لمّا عَاقُهُمْ عَينِ الْإِيْسَانِ السَّسْرَهُ وَجُبُّ الرِّيَاسَةِ فَأُمِرُوا بِالصَّبْرِ وَهُوَ الصَّوْمُ لِأَنَّهُ يُكَسِّرُ السَّهَوةَ وَالصَّلْوةَ لِاَنَّهَا تُوْرِثُ الْخُشُوعَ وَتَنْفِي الْكِبْر وَإِنَّهَا اَي الصَّلُوةُ لَكَبِيْرَةٌ ثَقِيلُةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِيْنَ السَّاكِنِيْنَ اللَّهَ الطَّاعَةِ -

১ ১ ১ ৪৬. তারাই যারা ধারণা করে বিশ্বাস করে যে, পুনরুখানের بِ الْسَعْثِ وَأَنَّهُمْ إِلَيْدِ رَاجِعُونَ فِي الْآخِرَةِ

. ১ ৪৩. তোমরা সালাত কায়েম কর ও জাকাত দাও এবং যারা অবনত হয় তাদের সাথে অবনত হও। মুসল্লিগণের সাথে অর্থাৎ হযরত মুযামদ 🚃 ও তাঁর সাহাবীগণের সাথে সালাত আদায় কর। তাদের সমাজের পুরোহিত ও আলেমদের সম্পর্কে এই আয়াত নাজিল হয়। তারা নিজেদের মুসলিম আত্মীয়বর্গকে বলত, মুহামদের ধর্মের উপর সুদৃঢ় থাক। কারণ তা সত্য ধর্ম।

১১ ৪৪. কি আকর্য! তোমরা মানুষকে সংকাজের নির্দেশ দাও মুহামদ 🕮 -এর উপর বিশ্বাস স্থাপনের আর নিজেরা বিশ্বত হও অর্থাৎ নিজেরা তা পরিত্যাগ কর. নিজেনেব্ৰকে এতদ সম্পৰ্কে নিৰ্দেশ দাও না অথচ হোমরা কিতাব অর্থাৎ তাওরাত অধ্যয়ন কর তাতে কথার সাথে কাছের বৈপরীত্যের শান্তির হুমকি রয়েছে : তোমরা কি তোমাদের এই কাজ মন্দ হওয়া সম্পর্কে বৃঝ না<u>ং</u> বৃঝলে তোমরা ফিরে আসতে। নিজেদের বিশ্বত হওয়ার বিষয়টিই এই আয়াতে ستبغهام انكارى অর্থাৎ অসম্বতিসূচক প্রশ্নের অবতারণার মূল স্থান।

٤٥ 8৫. <u>তোমরা সাহায্য প্রার্থনা কর</u> অর্থাৎ তোমাদের বিষয়াদিতে সাহায্য চাও। সবর অর্থাৎ নাফসের নিকট অনভিপ্রেত বিষয়সমূহের উপর নিজেকে স্থির রেখে ও সালাতের মাধ্যমে। সালাতের গুরুত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব বুঝাবার জন্য এই স্থানে আলাদাভাবে তা উল্লেখ করা হয়েছে। হাদীসে বর্ণিত হয়েছে রাসূল 🚃 যখনই কোনো সমস্যায় পড়কেন শীঘ্র সালাতের প্রতি ধাবিত হতেন। কেউ কেউ বলেন, এই আয়াতে মূলত ইহুদিদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। লোভ ও ক্ষমতার স্পৃহা ছিল তাদের ঈমানের পথে অন্তরায়। ফলে তোমাদেরকে সবর অর্থাৎ সওমের নির্দেশ দেওয়া হয়। কেননা সওমের মাধ্যমে লোভ প্রশমিত হয়। আর সালাতেরও নির্দেশ প্রদান করা হয়। কেননা এটা মানুষের মধ্যে বিনয়ের জন্ম দেয় এবং অহংকার বিদূরিত করে। এবং বিনয়ীগণ অর্থাৎ ইবাদতের প্রতি যারা আনুগত্য ও অনুরাগ রাখে, তারা ব্যতীত আর সকলের নিকট নিশ্চিতভাবে এটা সালাত কঠিন ভারি বোঝা।

মাধ্যমে তাদের প্রতিপালকের সাথে নিশ্চিতভাবে তাদের সাক্ষাৎ ঘটবে এবং পরকালে তার দিকেই তারা ফিরে যাবে। অনস্তর তিনি তাদেরকে প্রতিফল দান করবে।

# তাহকীক ও তারকীব

إِقَامَةُ الصَّلُوةِ । जूमलारा हेन्गाहेग्नाह मां कूम लालाहेहि إقامَةُ الصَّلُوةَ । जूमलारा हेन्गाहेग्नाह أَقِيمُوا الصُّلُوةَ প্রকাশ্য অপ্রকাশ্য বিধানাবলি ও শর্তাবলি, সুনুত, ওয়াজিব ও ফরজ সবকিছুর লক্ষ্য ও সময়ের বাধ্যবাধকতা এবং নিরবচ্ছিনুতার সাথে নামাজ আদায় করা। أَدُكُ عُوا مُعَ الرَّاكِعِيْنَ अूमलाय़ इनमा-इय़ मा कृष-आलाइहि। الزَّكُونَ अूमलाय़ इनमा-इय़ मा कृष-आलाहिहि। إِذَكُ عُوا مُعَ الرَّاكِعِيْنَ ইন্শা-ইয়া মা'তুফ, রুকু' এর অর্থ– অবনত হওয়া । মুফাসসির (র.) صُلُواً -এর সাথে অর্থ করে ইঙ্গিত করেছেন যে. এটা হয়েছে। আর যেহেতু ইহুদিদের নামান্ত রুকু ও দিন্তদা ছাড় ছিল। তাই বলেছেন যে, সুসলমানদের ন্যায় নামাজ পড়। আর জানাযার নামাজে রুকু' ও দিজনা নেই · তাই সেটা ফরজে কিফায়াহ্ ﴿ وَكُورَةِ ﴿ [জাকাত] এর অর্থ অধিক হওয়া ও বৃদ্ধি হওয়া। যেমন বলা হয় - زُكَى "رُرَّعُ (শস্য বৃদ্ধি হয়েছে)। আর কারো কারো মতে زَكْوة তাহারাত [পবিত্রতা] এর অর্থ থেকে নির্গত হয়েছে। জাকাত এর মধ্যে বরকত ও পবিত্র করা দুটি গুণ পাওয়া যায়। تَأْمُرُونَ اَفَلَا ;حَال खूमला मां कृष जालाहेरि ؛ وَيُنْسَونَ ؛ या शम्यात मानथूल, मां कृष النَّاسَ بِالْبِبِّر اِلَّا আত্ফ হয়েছে إِنَّهَا لَكَبِّيرَةً । এর উপর أَذْكُرُوا আত্ফ হয়েছে إِسْتَعِبْنُوا । জুমলায়ে মু তারিযা تُعْقِلُونَ व्हारक এरछम्ना। عَلَى الْخَاشِعِيْنَ पडिम्ल ও সেলाহ भिरल निकर्ण, अमर भिरल عَلَى الْخَاشِعِيْنَ -এর মুস্তাসনা। - سَاكِنِيْنَ वाता वर्ष कतरहन مَلْزُوم वरल مَلْزُوم वरल مَلْزُوم वरल عَاشِعِيْنَ । এत रेष्ट्रा करत و مَلْزُوم वरण مَلْزُوم वरण مَلْزُوم المعالِم ا षाता خُشُوع अजनारे وَخَشَعَتِ الْاَصْوَاتُ أَيْ سَكَنَتْ वार्या । भाखि भाख्या سُكُون अर्था سُكُون अर्था - خُشُوع षाता عَظْنُونَ वाता بَطْنُونَ वाता بَوْقِنُونَ । अत्र-श्रव्या दश وَخُضُوع काता خُضُوع काता عَلْبُ وارح করে ইঙ্গিত করেছেন যে, يَقِينُ এ স্থানে يَقِينُن -এর অর্থে এবং এটা এ অর্থে অধিক ব্যবহার হয়। অন্য কেুরাতে যে, ظَنَى عِلْمُ وَ عَلْمُ وَ तराह, এ अर्थ वे अर्थत अरक । व भक द्वाता न्याथा कतात अरधा मृक्षा टरष्ट विष्ठा रव, भतकारनत ও যখন তাদের মধ্যে خُشُوْع সৃষ্টি করতে পারে, তখন جنرم ی عِلْم يَقِيْس তো আরো উত্তমভাবে নামান্ত সহজ হওয়ার উৎস হবে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: এ পর্যন্ত ঈমানের মূল মন্ত্রের আহ্বান ও কুফর থেকে বিরত থাকার উপদেশ ছিল, যেটাকে এক হিসেবে **উসূলই** বলা যায়। এখন কিছু গুরুত্বপূর্ণ শাখাসমূহের নির্দেশ দেওয়া হচ্ছে। যাতে করে সমষ্টির পরিপূর্ণ ঈমান হওয়ে বুঝা যায়

ইবাদত ও পুণ্যবানদের মহন্ধতের গুরুত্বের ব্যাখ্যা: শাখা-প্রশাখার বিধানাবলি দু'প্রকার। কোনো কোনো আমল প্রকাশ্য। তারপর প্রকাশ্য আমাল ও দু'প্রকার, শারীরিক ইবাদত কিংবা আর্থিক ইবাদত তিজ তিনটি মৌলিক ইবাদতের মধ্য থেকে এক একটি আনুষঙ্গিকভাবে এ স্থানে উল্লেখ করেছেন। নামাজ শারীরিক ইবাদত। জাকাত আর্থিক বা মালী ইবাদত। خُشُوْع এবং خُشُوْع আধ্যাত্মিক ও ক্বলবী ইবাদত। যেহেতু আধ্যাত্মিক পদ্ধিদেরকে সংজ্ঞাই এ ব্যাপারে কার্যকর ও খাঁটি স্বর্ণের মর্যাদা রাখে। তাই ওটাকেও হুকুমের মধ্যে গণ্য করা হয়েছে।

ইকামাতে সালাতের অর্থ : آَوَيْسُوا الصَّلُوة : কুরআনে কারীমে যতবার নামাজের তাকিদ দেওয়া হয়েছে, সাধারণত افاكت ملاه শব্দের মাধ্যমেই দেওয়া হয়েছে। নামাজ পড়ার কথা শুধু দু'এক জায়গায় বলা হয়েছে। এজন্য افاكت صَلُوة [নামাজ কায়েম করা] -এর মর্ম অনুধাবন করা উচিত। افاكت -এর শান্দিক অর্থ সোজা করা, স্থায়ী করা। সাধারণত যেসব খুঁটি কোনো দেওয়াল বা গাছ প্রভৃতির আশ্রয়ে সোজাভাবে দাঁড়ানো থাকে, সেগুলো স্থায়ী থাকে এবং পড়ে যাওয়ার আশঙ্কা কম থাকে। এজন্য افاكت স্থায়ী ও স্থিতিশীলকরণ অর্থেও ব্যবহৃত হয়।

নামাজের এ ফল ও ক্রিয়ার তখনই প্রকাশ ঘটবে, যখন নামাজ উপরে বর্ণিত অর্থে প্রতিষ্ঠা করা হবে। এজন্য অনেক নামাজিকে অশ্লীল ও ন্যক্কারজনক কাজে জড়িত দেখে এ আয়াতের মর্ম সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করা ঠিক হবে না। কেননা তারা নামাজ পড়েছে বটে; কিন্তু তা কায়েম করেনি।

এর শাব্দিক অর্থ প্রার্থনা বা দোয়া। শরিয়তের পরিভাষায় সে বিশেষ ইবাদত, যাকে নামাজ বলা হয়।

غَوْلَا وَالْوَا الزَّوْلَوَ : আভিধানিকভাবে জাকাতের অর্থ দু'রকম— পবিত্র করা বর্ধিত করা। শরিয়তের নির্দেশানুসারে সম্পদ থেকে জাকাত বের করা হয় এবং শরিয়ত মোতাবেক খরচ করা হয়। যদিও এখানে সমসাময়িক বনী ইসরাঈলদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে, কিন্তু তাতে একথা প্রমাণিত হয় না যে, নামাজ ও জাকাত ইসলাম পূর্ববর্তী বনী-ইসরাঈলদের উপরই ফরজ ছিল। কিন্তু সূরা মায়েদার আয়াতের দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, বনী-ইসরাঈলের উপর নামাজও জাকাত ফরজ ছিল। অবশ্য তার রূপ ও প্রকৃতি ছিল ভিন্ন।

ভূমি । এই আর্থাং নিশ্য় আল্লাহ পাক বনী ইসরাঈল থেকে প্রতিজ্ঞা গ্রহণ করেছিলেন এবং আমি তাদের মধ্য থেকে বার জন দলপতি মনোনীত করে প্রেরণ করলাম। আর আল্লাহ পাক বললেন, যদি তোমরা নামাজ প্রতিষ্ঠা কর এবং জাকাত আদায় কর, তবে নিশ্যুই আমার সাহায্য তোমাদের সাথে থাকবে। –[সূরা মায়েদা : ১২]

وَكُوعٍ : فَوَلُمْ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِمِيْنَ -এর শাব্দিক অর্থ ঝুঁকা বা নত হওয়া। এ অর্থের পরিপ্রেক্ষিতে এ শব্দ সিজদার স্থলেও ব্যবহৃত হয়। কেননা সেটাও ঝুঁকারই সর্বশেষ স্তর। কিন্তু শরিয়তের পরিভাষায় ঐ বিশেষ ঝুঁকাকে রুক্' বলা হয়, যা নামাজের মধ্যে প্রচলিত ও পরিচিত। আয়াতের অর্থ এই যে রুক্'কারীগণের সাথে রুক্' কর।

এখানে প্রণিধানযোগ্য যে, নামাজের সমগ্র অঙ্গপ্রত্যঙ্গের মধ্যে রুকু'কে বিশেষভাবে কেন উল্লেখ করা হলো?

উত্তর এই যে, এখানে নামাজের একটি অংশ উল্লেখ করে গোটা নামাজকেই বুঝানো হয়েছে। যেমন, কুরআন মাজীদের এক জায়গায় رُوْرَانَ الْفَجْرِ ফিজর নামাজের কুরআন পাঠ।] বলে সম্পূর্ণ ফজরের নামাজকে বুঝানো হয়েছে। তাছাড়া হাদীসের কোনো কোনো রেওয়ায়েতে 'সিজদা' শব্দ ব্যবহার করে পূর্ণ এক রাকাত বা গোটা নামাজকেই বুঝানো হয়েছে। সুতরাং এর মর্ম এই যে, নামাজিগণের মাঝে সাথে নামাজ পড়। কিন্তু এরপরেও প্রশ্ন থেকে যায় যে, নামাজের অন্যান্য অংশের মধ্যে বিশেষভাবে রুকু'র উল্লেখের তাৎপর্য কি?

উত্তর: পূর্বের কোনো শরিয়তে জামাতের সাথে সালাতের বিধান ছিল না। আর ইহুদিদের নামাজে সিজদাসহ অন্যান্য সব অঙ্গই ছিল, কিন্তু রুক্ ছিল না। রুক্ মুসলমানদের নামাজের বৈশিষ্ট্যসমূহের অন্যতম। এজন্য رَاكِعِيْن শব্দ দারা উন্মতে মুহাম্মদীর নামাজিগণকে বুঝানো হবে, যাতে রুক্ ও অন্তর্ভুক্ত থাকবে। তখন আয়াতের অর্থ হবে এই যে, তোমরাও উন্মতে মুহাম্মদীর নামাজিগণের সাথে নামাজ আদায় কর। অর্থাৎ প্রথমে ঈমান গ্রহণ কর, পরে জামাতের সাথে নামাজ আদায় কর। ত্র্পাৎ প্রথমে ঈমান গ্রহণ কর, পরে জামাতের সাথে নামাজ আদায় কর। ত্রিফসীরে উসমানী।

নামাজের জামাত সম্পর্কিত নির্দেশবলি: নামাজের হুকুম এবং তা ফরজ হওয়া তো وَاَقَيْسُوا الصَّلُوءَ শব্দের দ্বারাই বুঝা গেল। এখানে مَعْ الرَّالِوفِيْنَ ক্রক্ করিলের সাথে। শব্দের দ্বারা নামাজ জামাতের সাথে আদায়ের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এ হুকুমটি কোন ধরনের? এ বরপারে ওলামা ও ফকীহগণের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। সাহাবা (রা.), তাবেয়ীন এবং ফুকাহায়ে কেরামের মধ্যে একদল নামাজের জামাতকে ওয়াজিব বলেছেন এবং তা পরিত্যাগ করাকে কঠিন পাপ বলে অভিহিত করেছেন। কোনো কোনো সাহাবা (রা.) তা শ্রিয়তস্মত ওজর ব্যতীত জামাতহীন নামাজ জায়েজ নয় বলেও মন্তব্য করেছেন। যারা জামাত ওয়াজিব হওয়ার প্রকল্প এ মায়াতটি তাদের দলিল।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

অধিকাংশ আলেম, ফকিহ, সাহাবা ও তাবেয়ীনের মতে জামাত হলো সুন্নতে মুয়াক্কাদাহ। কিন্তু ফজরের সুন্নতের ন্যায় সর্বাধিক তাকীদপূর্ণ সুন্নত। ওয়াজিবের একেবারে নিকটবর্তী। –[মা'আরিফুল কুরআন: মুফতী মুহাম্মদ শফী (র.)]

غُولًا أَنَّا النَّاسَ : এখানে ইহুদীদেরকে-ই সম্বোধন করা হচ্ছে। আহলে কিতাব হওয়ার সুবাদে ইহুদী আলেম ও ধর্মনেতারা ছিলো আরব মুশরিকদের বিশেষ শ্রদ্ধার পাত্র এবং অনুকরণীয় আদর্শ। ইয়াছরিবের [মদিনার] অধিবাসীরা প্রায়শ তাদের খিদমতে রাসূল ও তার নবুয়তের সত্যতা সম্পর্কে জানার আগ্রহ নিয়ে বিভিন্ন প্রশ্ন করতো এবং তাঁকে তারা গ্রহণ করবে কি করবে না, সে বিষয়ে পরামর্শ চাইতো। এ ধরনের ক্ষেত্রে ইহুদি আলেমরা অনেক সময় এমন পরামর্শ দিয়ে ফেলতো যে, আমাদের ধর্মগ্রন্থে বর্ণিত আলামতগুলো তাঁর মাঝে পাওয়া তো যাচ্ছে, স্বৃতরাং তোমরা তাঁর অনুগামী হও। এ ধরনের গোপন পরামর্শ দান প্রসঙ্গেই আয়াতটি নাজিল হয়েছে। –[তাফসীরে মাজেদী]

এ আয়াতে ইহুদি পণ্ডিতদের একটি বিভ্রান্তি নিরসন করা হয়েছে। তারা মনে করতো আমাদের দিক নির্দেশনায় যখন বহু লোক শরিয়ত মেনে চলছে বা ইসলাম গ্রহণ করছে, তখন التُعْبُرِ كَفَاعِلِهِ [ভাল কাজের পথ নির্দেশক ভাল কাজের কর্তা তুল্য] -এ নিয়ম অনুসারে তা আমাদের-ই কাজ বলে গণ্য হবে। এ আয়াতে তাদের এ বিভ্রান্তি নিরসন করা হয়েছে।

আল্লামা শাব্বির আহমদ উসমানী (র.) বলেন, 'আয়াতের মর্ম হলো উপদেশদাতার নিজকে তার উপদেশ অনুযায়ী কাজ অবশ্যই করতে হবে। পক্ষান্তরে এর অর্থ এ নয় যে, পাপী ব্যক্তি উপদেশ দিতে পারবে না। -{তাফসীরে উসমানী]

عُورٌ : ٱلْبِرُ - এর শান্দিক অর্থ– পুণ্য। অর্থাৎ সকল প্রকার উত্তম আমল ও সৎকর্ম।

أي التَّوَسُّعُ فِي الْخَيْرِ الْكَامِلِ (رَاغِب) هُوَ إِسْمُ جَامِعُ لِآعْمَالِ الْخَيْرِ (كَبِيْر) يَتَنَاوَلُ جَمِيْعَ اَصَنَافِ الْخَيْراتِ. (إِبْن مُسْعُود)

এখানে الْبُرُ বলতে উদ্দেশ্য হলো ইসলাম গ্রহণ এবং মুহাম্মাদী নবুয়তে বিশ্বাস স্থাপন। -{তাফসীরে উসমানী}

এবাক্যের অর্থ হলো অস্বীকৃতির সম্পর্কটা وَنَجْمُلُهُ النَّسْيَانِ مَحَلُ الْاِسْتِفْهَا مِ الْاِنْكَارِيُ وَالنَّاسُ وَمَا الْاِسْتِفْهَا مِ الْاِنْكَارِيُ وَالنَّاسُ وَمَا الْاِسْتِفْهَا مِ الْاِنْكَارِيُ وَالنَّاسُ وَمَا النَّاسُ وَمَا الْمُعَلِّمُ وَمَا اللَّهُ وَمَا الْمُعَلِّمُ الْمُؤْمِنُ وَمَا النَّاسُ وَمَا اللَّهُ الْمُعَلِّمُ وَمَا اللَّهُ وَمَا الْمُعَامِ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُؤْمِنُ وَمَا اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ الْعُرُونُ النَّاسُ وَمِيْ وَمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ الْمُعَلِّمُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا الْمُعَلِّمُ وَمَا الْمُعَلِّمُ وَمَالِمُ وَمَا الْمُعَلِيْ وَمُوالْمُ الْمُعَلِّمُ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَالْمُوالِمُ الْمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْم

সন্মানের লোভ ও সম্পদের লোভের অতুলনীয় চিকিৎসা: নামাজ দ্বারা সন্মানের লোভ, জ্বাকাত দ্বারা সম্পদের লোভ এবং বিনয় দ্বারা অহংকার ও ঈর্যা [যা সকল অনিষ্টের মূল] হ্রাস পায়। তাই উক্ত বিধানাবলি অত্যন্ত ন্যায়সহত ও পরিমিত হয়েছে। কেননা তাদের অসুস্থার মূলে এ দুটি রোগই ছিল। অর্থাৎ সন্মানের লোভ এবং সম্পদের লোভ। এগুলোর কারণেই হিংসা ও অহংকার জন্মেছে যে, যখন আমরা রাসূল ক্রি -এর অনুকরণ ও আনুগত্য করবো। তখন এসব উপটোকন ও কৃতজ্ঞতা বখ্নিশ বন্ধ হয়ে যাবে। তাই ধৈর্য ও নামাজ দ্বারা উক্ত রোগ দুটির চিকিৎসা করা হয়েছে। ক্রি [ধৈর্য] দ্বারা সম্পদের মহব্বত এবং নামাজ দ্বারা সন্মানের মহব্বত হ্রাস পাবে। আর যখন এর অভ্যন্ত হয়ে যাবে, তখন সন্মানের মহব্বত হাা সমন্ত ঝগড়া ও অশান্তির মূল] কেটে যাবে। সববের মধ্যে আরও অনেক কাজ করতে হয়। আর বৃদ্ধিভিত্তিক নীতি হচ্ছে যে, কাজ করার তুলনায় কাজ ছেড়ে দেওয়া সহজ। তাই নামাজকে কঠিনতম মনে করা হয়েছে এবং এ কঠিনকে সহজ করার ব্যবস্থাপনার দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে।

। এর জবাব - سُوَال مُقَدَّر विष्ठि वकि : أَفُرَدُهَا بِالذِّكْرِ

প্রশ্ন : ইবাদতের মধ্যে ওধু নামাজকে পৃথকভাবে কেন উল্লেখ করা হলো?

উত্তর: মুসান্নিফ (র.) এ প্রশ্নের জবাবে বলেছেন - اَفْرَدُهَا بِالنَّرِكُرِ تَعُظِيْمًا لِشَانِهَا অর্থাৎ নামাজের শুরুত্বের প্রতি লক্ষ্য করে তা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে।

হাশিয়ায়ে জামালে আরো বিস্তারিত জবাব দেওয়া হয়েছে-

لِأَنَّهَا جَامِعَةً لِأَنْوَاعِ الْعِبَادَاتِ النَّفْسَانِيَّةً وَالْبَدَنِيَّةِ مِنَ الطَّهَارَةَ وَسَتْرِ الْعُورَةِ وَصَرْفِ الْمَالِ فِيْهِمَا وَالتَّوَجُّهِ إِلَى الْكَعْبَةِ وَالْعُلُوعِ وَالْحَلَاقِ النَّعْبَةِ وَالْعُلَافِ وَمُجَاهَدَة الشَّبْطَانِ وَمُنَاجَاةِ الْكُعْبَةِ وَالْعُلْقِ وَالْعُلْقِ وَالْعُلْفِ وَمُجَاهَدَة الشَّبْطَانِ وَمُنَاجَاةِ الْمُعْبَةِ وَالْعُلْقِ وَالْعُلْقِ وَالْعُلْقِ وَالْعُلْمِ وَالتَّكُلُمِ وَالشَّهَادَتَبْنِ وَكُفِّ النَّفْسِ عَنْ شَهْوَتِي الْفَرْجِ وَالْبَطْنِ (جَمَل عَلَا مِلا جَلا) السَّهَادَتَبْنِ وَكُفِّ النَّفْسِ عَنْ شَهْوَتِي الْفَرْجِ وَالْبَطْنِ (جَمَل عَل مَلا جَلا)

# http://islamiboi werdpress.com

নামাজের কথা ভিন্নভাবে উল্লেখের কারণ হলো এটি বিভিন্ন রকমের ইবাদতের সমন্বয়কারী। তার মাঝে আত্মিক এবং শারীরিক ইবাদত তথা তাহারাত ও সতর আবৃত করা, সম্পদ ব্যয় করার অভিমুখী হওয়া, ইবাদতের জন্য অবস্থান করা, বিনয় নম্রতা, নিয়তের ইখলাস, শয়তানের সাথে লড়াই, কুরআন তেলাওয়াত, কালেমা পাঠ এবং নফসকে গুপ্তাঙ্গ এবং পেটের কামনা-বাসনা থেকে বিরত রাখা ইত্যাদি আমল রয়েছে।

ভিত্তা করলে বুঝা যাবে যে, মানবমন কল্পনারাজ্যে স্বাধীনভাবে বিচরণ করতে অভ্যন্ত । আর মুক্তভাবে বিচরণ করতে প্রয়াসী। নামাজ এরপ স্বাধীনভার সম্পূর্ণ পরিপন্থি। না বলা, না হাসা, না খাওয়া, না চলা প্রভৃতি নানাবিধ বাধ্যবাধকতার ফলে মন অতিষ্ঠ হয়ে উঠে এবং মনের অনুগত অঙ্গত এক্স এ কষ্ট বোধ করতে থাকে।

সারকথা, নামাজের মধ্যে ক্লাভি ও শ্রাভি বোধের একমাত্র কারণ হচ্ছে মনের বিচ্ছিন্ন চিন্তাধারার অবাধ বিচরণ। এর প্রতিবিধান মনের স্থিরতার দ্বারাই হতে পারে خَنْسُوْع বা বিনয়কে নামাজ সহজসাধ্য হওয়ার কারণরূপে বর্ণনা করা হয়েছে :

এখন কথা হলো, মনের স্থিরতা অর্থাৎ বিনয় কিভাবে লাভ করা যায়ং একথা অভিক্রতার দ্বারা প্রমাণিত যে, যদি কোনো ব্যক্তি তার অন্তরের বিচিত্র চিন্তাধারা ও কল্পনাকে তার মন থেকে সরাসরি দূরীভূত করতে সায়, তবে এতে সফলতা লাভ করা অসম্ভব; বরং এর প্রতিবিধান এই যে, মান্বমন যেহেতু একই সময়ে বিভিন্ন দিকে ধাবিত হতে পারে না, সূতরাং যদি তাকে একটি মাত্র চিন্তায় মগু ও নিয়োজিত করে দেওয়া যায়়, তবে অন্যান্য চিন্তা ও কল্পনা আপনা থেকেই বেরিয়ে যাবে। এজন্য বা বিনয়ের বর্ণনার পর এমন এক চিন্তার কথা ব্যক্ত করা হয়েছে, যাতে নিমগু থাকলে অন্যান্য চিন্তা ও কল্পনা পদমিত ও বিলুপ্ত হয়ে যাবে এবং এগুলো দমে যাওয়ার ফলে হাদয়ের অস্থিরতা দূর হয়ে স্থিরতা জন্মাবে। স্থিরতার দক্ষন নামাজ অনায়াসলব্ধ হবে এবং নামাজের উপর স্থায়িত্ব লাভ হবে। আর নামাজের নিয়মানুবর্তিতার দক্ষন গর্ব-অহঙ্কার এবং যশ-খ্যাতি মোহও হাস পাবে। তাছাড়া ঈমানের পথে যেসব বাধা-বিপত্তি রয়েছে তা দূরীভূত হয়ে পূর্ণ ঈমান লাভ সম্ভব হবে।

-[মা'আরিফুল কুরআন : মুফতী মুহাম্মদ শফী (র.)]

ひらて

٤٧ ৪৭. হে বনী ইসরাঈল! আমার সেই অনুগ্রহ স্বরণ কর আমার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন করত কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে। যা দ্বারা আমি তোমাদেরকে অনুগৃহীত করেছি এবং তোমাদেরকে অর্থাৎ তোমাদের পিতৃ পুরুষদেরকে বিশ্বে অর্থাৎ তাদের সময়কার পৃথিবীতে শ্রেষ্ঠতু দিয়েছি।

دَمُ عَافُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي فِيهِ ١٤٨ 8٠. وَاتَّقُوا خَافُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي فِيهِ যেদিন কোনো প্রাণী কোনো প্রাণীর কাজে আসবে না অর্থাৎ কিয়ামত দিবস এবং কারও সুপারিশ স্বীকৃত হবে না তাদের পক্ষে কোনো সুপারিশই হবে না গৃহীত তো দূরের কথা। لَا يُعْبَلُ किय़ा পদটি ८ অর্থাৎ নাম পুরুষ পৃথলির ও ত অর্থাৎ নাম পুরুষ **ব্রীলিঙ্গ উভয় রূপেই পঠিত রয়েছে।** অন্য এক আয়াতে ब्रिय़ व्य, जावा वनात فَمُا لَنَا مِنْ شَافِعِيْنَ [হায়! আমাদের কোনো সুপারিশকারী নেই] এবং কারো নিক্ট হতে ক্ষতিপূরণ মুক্তিপণ গৃহীত হবে না এবং তারা কোনো প্রকার সাহায্য পাবে না। আল্লাহ তা আলার আজাব হতে তাদেরকে রক্ষা করবে।

# يلبني إسرائيل اذكروا نعمتي التيي

أنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ بِالشُّكْرِ عَلَيْهَا بِإِطَاعَتِي وَانِينَ فَضَّلْتُكُمْ أَيْ عَلْي أَبَاءِكُمْ عَلَى الْعَلَمِيْنَ عَالَمِي زَمَانِهِمْ.

نَفْسُ عَنْ نَفْسِ شَيئًا هُو يَوْمُ الْقِيمَةِ وَلَايُقْبَلُ بِالتَّاءِ وَالْيَاءِ مِنْهَا شَفَاعَةً أَى لَيْسَ لَهَا شَفَاعَةً فَتُقْبَلُ فَمَا لَنَا فِـكَاءُ وَّلاً هُـم يُـنْـصَـرُونَ يُـمنَـ عَذَابِ اللَّهِ .

### প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

যোগসূত্র: বনী ইসরাঈল, যাদের মধ্যে প্রায় ৭০ হাজার পয়গাম্বর হযরত মূসা ও ঈসা (আ.)-এর মধ্যবর্তী সময়ে পাঠানো হয়েছে এবং অসংখ্য বাদৃশাহ এ এক গোত্রেই সৃষ্টি করা হয়েছিল। পূর্বের রুক্'তে এ খান্দানের উপর প্রদত্ত নিয়ামতসমূহের সংক্ষিপ্ত আলোচনা করা হয়েছিল। এখান থেকে ঐ নিয়ামতগুলোরই বিস্তারিত তালিকা আরম্ভ করা হচ্ছে। তৃতীয় 🛴 পর্যন্ত প্রায় ৪০টি ঘটনা উল্লেখ করা হবে। যেগুলোর মধ্যে একদিকে আল্লাহর প্রতিদানের দৃষ্টিকোণ থাকবে এবং অপরদিকে তাদের অযোগ্যতাসমূহতের দৃষ্টিকোণ থাকবে।

সেই সাথে তাদেরকে কিয়ামত দিবসের ব্যাপারে ভীতি প্রদর্শন করানো হচ্ছে। যেদিন কেউ কারো কোনো কাজে আসবে না, কারো সুপারিশ গৃহীত হবে না এবং মুক্তিপণও গ্রহণ করা হবে না। বস্তুত বনী ইসরাঈলীদের বিপর্যয়ের বড় একটি কারণ এই ছিল যে, পরকাল সম্পর্কে তাদের আকিদা-বিশ্বাস খারাপ হয়ে গিয়েছিল। তারা এমন চিন্তায় নিমজ্জিত ছিল যে, আমরা বিশিষ্ট নবীদের সন্তান, বড় বড় ওলী ও নেক বান্দাদের সাথে আমাদের সম্পর্ক। তাঁদের অসিলাতেই আমাদের ক্ষমা হয়ে যাবে এবং কোনো শাস্তি হবে না। তাদের এহেন ভ্রান্ত চিন্তাধারা ও বিশ্বাসকে খণ্ডন করার জন্যই আল্লাহ তা'আলা তাদের প্রতি তাঁর নিয়ামত ও অনুগ্রহসমূহ উল্লেখ করার পর বলেন-

وَاتَّقُوا يَومًا لَّا تَجْزِى نَفْسَ عَنْ نَّفْسٍ شَيئًا ولا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً ولا يؤخذُ مِنْهَا عَدلُ ولا هُم ينصرونَ ـ

ভিন্ত হিন্দু : বলা বাহল্য, এখানে কিয়ামত দিবসের কথাই বলা হয়েছে। খুবই উপযুক্ত সময়ে কিয়ামতের কথা শ্বরণ করানো হয়েছে। বিচার দিবসের শান্তি-পুরস্কারের বিশ্বাসই হলো মানুষের মনে দায়িত্বোধ সৃষ্টির একমাত্র নিয়ামক। কিন্তু ইসরাইলীদের হৃদয় খেকেই শুধু নয়, বলা উচিত যে তাদের পবিত্র ধর্মগ্রন্থ থেকে পর্যন্ত মুছে গিয়েছিল এ বিশ্বাস। সামনে কিরামত দিবসের যে সকল বৈশিষ্ট্য আলোচিত হয়েছে, সেগুলোর মাধ্যমে কোনো না কোনো ইসরাইলী আকিলা ও বিশ্বাস খঙল করাই হলো উদ্দেশ্য। ইন্দুইটে ইন্ট্রিটির গ্রামান করা স্বিক্তা ও বিশ্বাসকে আঘাত করা হয়েছে, যা আরু পর্যন্ত ইন্দিদের বিশ্বকোষে এতাবে লিখে আসা হচ্ছে। অনেকে তাদের পূর্ববর্তীদের আর অনেকে তাদের প্রবর্তীদের সুরাদে পরিশ্বশ লাত করবে।

- ইহদি ধর্মের বিশ্বকোষ খ. ৬ পৃ. ২১ -এর বরাতে তাফসীরে মাজেদী]

ত্র আকদা নাকচ করা হয়েছে যে, আমল ও আকিদা যেমনই হোক, পুণ্যাত্মা পূর্ববন্ধীরা সুপারিশ করে তাদের পরিত্রাণের ব্যবস্থা অবশ্যই করবেন। সুপারিশের এই অতিরঞ্জিত ধারণাই খ্রিস্টধর্মে এসে চ্ড়ান্ত ক্রপ পরিগ্রহ করেছে। এভাবে পাপ মোচনের ন্যায় সুপারিশের ধারণার উপরই তৈরি হয়েছে গোটা খ্রিস্টধর্মের ভিত্তি।

-এর জন্য মূলত কোনো শাফায়াতের অধিকারই নেই। কবুল হওয়া তো দূরের কথা। এর ব্যাখ্যা এও হতে পারে যে, نَفْس مُؤْمِن কথা। এর ব্যাখ্যা এও হতে পারে যে, نَفْس مُؤْمِن কথা। এর ব্যাখ্যা এও হতে পারে যে, نَفْس مُؤْمِن

আর হাদীসে যে রয়েছে – اَلْمَرُ مُنَ اَحَبُ صَعْ اَلْمَدُ مَنَ اَحَبُ अर्थाৎ যে যাকে ভালোবাসবে সে তার সাথে থাকবে এর অর্থ হলো যাকে ভালোবাসবে, সে যদি মু'মিন হয়, তাহলে একত্রে থাকবে, অন্যথায় নয়।

चैं चें عُدُلُهُ प्रिक्त आपाठ कर्ता श्राहित । এখানে মূলত ইহুদী ধর্ম ও খৃষ্টধর্মের পাপ মোচন সংক্রান্ত আকিদাকেই আঘাত করা হয়েছে। খ্রিষ্ট ধর্মের পাপ মোচন আকিদার গুরুত্ব তো বলাই বাহুল্য। এমনকি ইহুদিদেরও একটা বিরাট অংশ উপরিউক্ত ভ্রান্ত আকিদায় বিশ্বাসী হয়ে পড়েছিল। –ইহুদি ধর্মের বিশ্বকোষ খ.২ পৃ. ২৭৮-এর সূত্রে তাফসীরে মাজেদী]

হয়নি, তারা কোনো দিক থেকেই সাহায্য পাবে না, যাতে তাদের শান্তি লাঘব হতে পারে, পুনঃ পরিত্রাণ তো দূরের কথা।

আয়াতের সারকথা : যখন কোনো ব্যক্তি কোনো বিপদে পড়ে, তখন তার বন্ধু অধিকাংশ ক্ষেত্রে এটাই করে যে, বন্ধু হিসেবে তার দায়িত্ব ও কর্তব্য আদায়ে সচেষ্ট হয়। এটা নিচ্চল হলে সুপারিশ দ্বারা তাকে রক্ষা করার তদবির করে। এটাও যদি ব্যর্থ হয়, তখন ক্ষতিপূরণ দিয়ে তাকে ছাড়িয়ে আনে। শেষ পর্যন্ত যদি এতেও কাজ না হয়, তখন তার সাহায্যকারীদের একত্র করে বাহুবলে তার মুক্তির ব্যবস্থা করে। আল্লাহ তা আলা পর্যায়ক্রমে এসবের উল্লেখ করে ঘোষণা করেন, কোনো ব্যক্তি মহান আল্লাহ তা আলার যতই নিকটতম হোক না কেন, উপরিউক্ত চার পদ্ধতির কোনো পদ্ধতিতেই মহান আল্লাহ তা আলার অবাধ্য কোনো কাফেরের উপকার করতে পারবে না। বনী ইসরাঈলরা বলত, আমরা যত পাপই করি, আমাদের শান্তি হবে না। আমাদের পূর্বপুরুষ নবী-রাস্লগণ আমাদের মুক্তির ব্যবস্থা করবেন। আল্লাহ তা আলা ঘোষণা করেন, তোমাদের সে ধারণা ভান্ত। তবে আহলে সুনুত ওয়াল জামাত যে শাফাআতের কথা বলেন, এ আয়াত দ্বারা তা রদ হয় না। কারণ অন্যান্য আয়াতেও তার উল্লেখ আছে। ত্বিফসীরে উসমানী পূ. ১০, টীকা. ৫

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খণ্ড–২

বনী ইসরাঈলকে প্রদত্ত নিয়ামতসমূহের বিবরণ : পৃথিবীতে এমনটা খুব কমই ঘটে যে, দীন ও দুনিয়ার নেতৃত্ব উভয়েটি কোনো এক স্থানে একত্র হয়ে যায়। এমনটি একেবারেই বিরল যে, উভয়টির মধ্যে এমন ধারাবাহিকতা হবে যে, কয়েক পুরুষ ও বংশ পরম্পরায় চলতে থাকরে। কিন্তু বনী ইসরাঈলের শত শত বংসরের ইতিহাস সাক্ষ্য দেয় যে, আল্লাহ তা আলা এ জাতিকে এত দীর্ঘকাল পর্যন্ত গর্বিত করে রেখেছেন যে, এত দীর্ঘকাল পর্যন্ত সম্ভবত ঐ গর্ব পৃথিবীর অন্য কোনো জাতির ভাগ্যে জুটেনি। আর এটাও সম্ভবত তাদেরই ইভিহাসের বৈশিষ্ট্য যে, যত বড় অপরাধী ও অবাধ্য এরা হয়েছে, সকল গোতের ইতিহাস এর তুলনা বা দৃষ্টান্ত পেশ করতেও অক্ষম রয়েছে। সৃষ্টিগতভাবে এত অধিক গর্বের পাত্র হওয়াটাই ইয়তো এ জাতির ধ্বংসের কারণ হতে পারে। এতে আক্রর্যের কিছু নেই। এ সত্যকে পবিত্র কুরুআন অভিযোগের স্বরে ব্যক্ত করছে যে, ক্রিটিটির বিশিষ্টা বিশ্বের উপর)।

বিপদ থেকে মুক্তির চারটি পছা: প্রথম আয়াতে উৎসাহ প্রদানকারী বক্তব্য রয়েছে এবং দ্বিতীয় আয়াতে ভীতি প্রদর্শন করছেন যে, দুনিয়াতে কোনো বিপদ থেকে রক্ষার চারটি পত্না হতে পারে। যথা— ১. আবেদন ২. প্রতিদান ৩. সুপারিশ এবং ৪. সাহায্য। কিন্তু পরকালে ঈমান না থাকলে তোমাদের জন্য এ সব রাস্তা বন্ধ থাকবে। তাই এখন থেকে এর চিন্তা ও ব্যবস্থা করে নাও। কেননা মূল উদ্দেশ্য হচ্ছে বর্তমান অবস্থা দ্বারা তাদেরকে নিরাশ ও হতাশা করা।

স্পারিশকে অস্বীকার এবং এর উত্তর: উপরিউক্ত বক্তব্যের পর মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের জন্য উক্ত আয়াত হরা এবং । اَلَّ الْ الْإِلَا الْاَلْ الْمُعْلِمُ وَالْمُ الْالْإِلَا الْمُ الْلَّالِيَّ الْمُعْلِمُ وَالْمُ الْلَّالِيَّ الْمُعْلِمُ وَالْمُ الْلَّالِيَّ الْلَّالِيَّ الْمُعْلِمُ وَالْمُ الْلَّالِيَّ الْمُعْلِمُ وَالْمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ و

আরু বুদ্ধিভিত্তিকভাবেও মু তায়িলা সম্প্রদায়ের সুপারিশকে [শাফাআতকে] ইনসাফের পরিপন্থি বলা ঠিক নয়। কেনন আল্লাহ তা আলার হক বা অধিকার হলো– স্বয়ং আল্লাহ তা আলা নিজ দয়া ও অনুগ্রহে ক্ষমা করে দেবেন এবং নিজ হককৈ ক্ষমা করা জুলুম নয়। আর একে জুলুম বলা হয় না; বরং দান ও বর্খশিশ এবং মুক্ত করা বলা হয়। হাঁা, বান্দার হক তো আল্লাহ তা আলা ক্ষমা করবেন না; বরং হকুদারকে এ পরিমাণ খুশি করে দেবেন যে, সে স্বয়ং সভুষ্ট হয়ে আনন্দচিত্তে ক্ষমা করে দেবে। এর মধ্যে মুতার্থিলাদের কি ক্ষতি হচ্ছে?

মূল অসন্তুষ্টির শিকড় ও ভিত্তি: অতঃপর যখন ইহুদিদের মন-মানসিকতার মধ্যে সাহিব্যাদাহ ও নবীয়াদাহর গন্ধ ছিল। তাই বাতিল আশা সমূহের শিকড় কেটে দেওয়া হয়েছে যে, ঈমান ব্যতীত কোনো ভরসা কাজে আসবে না। হাঁ।, ঈমানদার ও নেককার হলে। তবে অল্প কিছু ক্রটি ক্ষমা হতে পারে। ঈমান ও আমল ব্যতীত শুধু বংশের উপর অহংকারকারী পীর্যাদাহদের উক্ত আয়াত থেকে স্বক নেওয়া উচিত। তাই শাফায়াতকে এ আয়াতে প্রথম উল্লেখ করা হয়েছে। এবং শেষ তুর্ভ তুর্ভি আয়াত শাফায়াতকে পরে উল্লেখ করা হয়েছে। যাতে করে সেই অহংকারের একেবারে মূলেচ্ছেন হয়ে যাহ

#### অনুবাদ:

১৭ ৪৯. আর স্বরণ কর যখন আমি নিষ্কৃতি দিয়েছিলাম তোমাদেরকে অর্থাৎ তোমাদের পিতৃ-পুরুষকে এখানে এবং পরবর্তীস্থানে রাসুলুল্লাহ 🚟 -এর কালে জীবিত ইহুদিদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে এবং তাদের পিতৃ-পুরুষদের উপর যে অনুগ্রহ হয়েছে, সে সম্পর্কে তাদেরকে সংবাদ দেওয়া হয়েছে যেন তারা ঈমান আনে। ফেরাউন সম্প্রদায় হতে, তারা তোমাদেরকে মর্মান্তিক যন্ত্রণা দিত ভোগ করাত। সর্বনাম كُمْ এএ- نَجَيْنَاكُمْ বাক্যটি يَشُومُونَكُ হতে ১৯৯০ বা ভাব ও অবস্থাবাচক বাক্যরূপে ব্যবহৃত হয়েছে। তোমাদের পুত্র সন্তানদেরকে নবজাতক পুত্র সন্তানদেরকে জবাই করত ও তোমাদের নারীদেরকে জীবিত রাখত ছেড়ে দিত। يُذْبِّعُونَ বাক্যটি পূর্ববর্তী বাক্য بَسُونُونُونُكُمْ اللهِ এর বিবরণ । জনৈক গণকের কথায়। [গণক ফেরাউনকে বলেছিল] বনী ইসরাঈলের মধ্যে এমন এক সন্তান ভূমিষ্ট হবে যে তোমার সাম্রাজ্য বিনাশের কারণ হবে। এবং তাতে উক্ত উৎপীড়ন বা উক্ত নিষ্কৃতিদানে <u>তোমাদের প্রতিপালকের</u> পক্ষ হতে এক মহাসংকট পরীক্ষা বা অনুগ্রহ ছিল।

০০. <u>আর</u> স্মরণ কর <u>যখন তোমাদের জন্য</u> তোমাদের কারণে <u>সাগরকে বিদীর্ণ করেছিলাম</u> দ্বিধা বিভক্ত করেছিলাম। আর শক্র-ভয়ে পলায়নপর অবস্থায় তোমরা তাতে প্রবেশ করলে <u>অনন্তর তোমাদেরকে</u> ভুবে যাওয়া হতে <u>উদ্ধার করেছিলাম ও ফেরাউনকে</u> তার <u>সম্প্রদায়সহ করেছিলাম আর তোমরা</u> তাদের সমুদ্রের দ্বারা আবৃত হওয়া প্রত্যক্ষ করছিলে।

০ ১ ৫১. যখন মুসার জন্য চল্লিশ রাত্রি নির্ধারিত করেছিলাম যে, এই সময়সীমার শেষে তাকে তাওরাত প্রদান করব, যেন এতদনুসারে তোমরা আমল করতে পার। <u>তারপর</u> অর্থাৎ আমার নির্ধারিত সময় পূরণার্থে মূসার প্রস্থানের পর <u>তোমরা তখন গো-বৎসকে</u> সামিরী যা তোমাদের জন্য গড়েছিল, তাকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করেছিলে। আর তাকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করায় <u>তোমরা হলে জালিম, সীমালজ্ঞানকারী</u> কারণ আল্লাহ তা'আলার জন্য যে ইবাদত তা তোমরা মাখলুকের জন্য নির্ধারণ করেছিলে।

এই আয়াতে اَلُف اللهِ -এর পর وَعُدْنَا صَالَهُ عَلَيْهُ -এর পর الْمُغَاعَلُهُ وَاعَدْنَا مُحَجَّرُد . بَابِ ব্যতীত الْفُغُاعَلُهُ وَاعَدْنَا (الْمُغَاعَلُهُ) وَاعَدْنَا (مُحَجَّرُد . بَابِ উভয়রপেই পাঠ করা যায়।

٥. وَ اذْكُرُوا إِذْ فَرَقْنَا بِكُمْ بِسَبِكُمْ اللَّهِ كُمْ بِسَبِكُمْ اللَّهِ الْمُولُا الْبَحْرِ حَتَّى دَخَلْتُمُولُا هَارِبِيْنَ مِنْ عَدْرَقَ وَاغْرَقَنَا عَدْرَقَ وَاغْرَقَنَا الْغُرْقِ وَاغْرَقَنَا الْغُرْقِ وَاغْرَقَنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

انْطِبَاقِ الْبَحْرِ عَلَيْهِمْ.

٥. وَإِذْ وَعَدْنَا بِالْفِ وَدُونَهَا مُوسَى
 الْبَعْيْنَ لَيْلَةً نُعْطِيْهِ عِنْدَ إِنْقِضَائِهَا التَّوْرُةَ لِتَعْلَمُوا بِهَا ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجُلَ الْبَدِيْ صَاغَهُ لَكُمُ السَّامِرِيُ الْهَا مِنْ بَعْدِهِ أَيْ بَعْدَ ذَهَابِهِ اللَّي مِيْعَادِنَا وَأَنْتُمْ ظَلِمُونَ بِاتَخَاذِهِ لِوَضْعِكُمُ الْعِبَادَةَ فِي غَيْرِ مَحَلِّهَا ـ
 فِيْ غَيْرِ مَحَلِّهَا ـ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

- ৩٢ ৫২. مِعَوْنَا ذُنُوْبَكُ مِّنْ بَعْدِ ذَٰلِكُ الْإِيِّخَاذِ لَعَلُّكُمْ تَشْكُرُوْنَ نِعْمَتَنَا عَلَيْكُمْ.
- অર্থণ واذ اتَيْنَا مُوْسَى الْكِتَابَ التَّوْرةَ وَإِذْ اتَيْنَا مُوْسَى الْكِتَابَ التَّوْرةَ وَالْفُرْقَانَ عَطْفُ تَفْسِيْرِ آيِ الْفَارِقُ بَيْنَ النَّحَقِّ وَالْبَاطِلِ وَالْحَلَالِ وَالْحَرام لَعَلَّكُمْ تَهُتَدُونَ بِهِ مِنَ الضَّلَالِ.
- আমি তোমাদেরকে ক্ষমা করেছি তোমাদের পাপসমূহ বিলীন করে দিয়েছি। <u>যাতে তোমরা</u> তোমাদের উপর আমার অনুগ্রহের কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন কর।
- عَطْف تَفْسِيْر अकि ٱلْفُرْقَانُ अकि عَطْف تَفْسِيْر বা বিবরণমূলক অব্যয়। অর্থাৎ এমন এক গ্রন্থ, যা সত্য ও অসত্য এবং হালাল ও হারামের মধ্যে পার্থক্য করে দেয়। যাতে তোমরা তার মাধ্যমে গুমরাহী হতে হেদায়েত লাভ করতে পার।

# তাহকীক ও তারকীব

بَكْرِ : এ**র অর্থ :** দাসী বানানো অথবা লজ্জার পর্দা উঠানো. حِبَا যের এর স্যথে মহিলার লজ্জাস্থানের অর্থে : وَاسْتِحْبَاء واعدنا । আসলে اخْتِياً (বাছাই) এর অর্থে আসে। পরীক্ষা কখনো নিয়ামতের মধ্যে হয় এবং কখনো মসিবতের মধ্যে । বাবে غُنَاعَكَ থেকে যদি হয়, তবে উভয় পক্ষ থেকে অঙ্গীকার উদ্দেশ্য হবে। হয়রত মৃস্য (আ.) উপস্থিতির অঙ্গীকার করেছেন, এবং আল্লাহ তা'আলা কিতাব দেওয়ার অঙ্গীকার করেছেন আর যদি وَعُدُنَ ছুলাছী মুজাররাদ থেকে হয়় তবে ভধু **এক পক্ষ থেকে অঙ্গীকার উদ্দেশ্য হবে**।

এটা ইবরানী ভাষার শব্দ مُوْ هَوْ صَوْ اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى مُوْسَى اللّ ছিলেন। যিনি হ্যরত ইয়াকৃব (আ.)-এর নাতি ছিলেন। ইরানের বাদশা মনুচেহের-এর জন্মানায় হ্যরত ঈসা (আ.)-এর ১৫৭১ বংসর পূর্বে জন্মগ্রহণ করেছিলেন।

অথবা الْ فِرْعَدُون হরেছে كَالْ بِعِيْمَ وَسُومُونَكُم سُوءَ الْعَذَابِ । এর মৃতা আল্লাক نَجْيِنْكُمْ وَاوِ وَهَ وَهُ مَا يَكُمُ وَنَكُمْ عَظِيمٌ وَهُ وَاللَّهُ مَا يَدَبُعُونَ अवर اللَّهُ مَا يَجَبُلُكُمْ عَظِيمٌ مُقَدَّم अवरत وَ عَالِمَة اللَّهُ مَا رَبُكُمْ عَظِيمٌ مُقَدَّم अवरत وَ تَاللَّهُ عَالِمَة اللَّهُ عَظِيمٌ مُقَدَّم अवरत وَ تَاللَّهُ عَظِيمٌ مُقَدَّم अवरत وَ تَاللَّهُ عَظِيمٌ مُقَدَّم अवरत اللّهُ وَاغْرَقْنَا अवरल शनी البُحَر السّه وَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَل विकारान عَفَرْنَا प्रांणांक्षित राष्ट्र عَفَرْنَا कारान مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ मुजांआक्षित राष्ट्र حَال কেয়েলের । আর الْكِتَابُ وَالْغُرْفَانَ মা'তৃফ আলাইহি ও মা'তৃফ মিলে মাফউলে ছানী ।

- عَنْعِبْل कियाि : ضَغْفِبْل -এর ক্রিয়ামূল থেকে নির্গত। পর্যায়ক্রমে হওয়া হলো نَغْفِبْل -এর অন্যতম ?বিষ্টা। কতিপয় ঐতিহাসিকগণ বলেন যে, সকল ইসরাঈলী মিসর থেকে একসাথে বের হয়নি; বরং ধীরে ধীরে বিভিন্ন দলে বিভক্ত হয়ে বেরিয়ে আসছিলো। সবার শেষে সবচেয়ে বড় দলটি বের হয়েছিলো হযরত মূসা (আ.)-এর নেতৃত্বে এবং পথ ভূলে তারা নদী পথে পার হয়েছিল।

: قَرُكُ الَ فِرْعَوْنَ শব্দ দুটি আভিধানিকভাবে সমার্থক; পরিবার-পরিজন, অনুগত জন, স্বগোত্রীয় জন, কিংবা একই प्रिंगारा अनुमाती : اللهُ اللهُ اللهُ مَا نِعْبِهِ अर्थका अर्थका अर्थका अर्थका और हो الْمُلُ الرَّجُلِ عَالَةً وَأَتْبَاعُهُ وَأَوْلِيَانُهُ عَالِبًا অর্থাৎ احل শব্দটি সর্বত্র প্রযোজ্য; পক্ষান্তরে ال শব্দটি অভিজাত ও বিশিষ্ট জনদের বেলায়ই শুধু প্রযোজ্য হয়।

CPG

-এর সীগাহ। এর দু'টি অর্থ রয়েছে مُضَارِع جَمْع مُذَكَّر غَانِبُ अधि (ن) تَوْلُهُ يَسُومُونَكُمْ

- ك. ﴿ عَلَيْ عَالَمُ السَّلْعَةَ إِذَا طَلَّبَهَا ﴿ عَلَيْكُمْ السَّلْعَةَ إِذَا طَلَّبَهُا ﴿ عَلَيْكُمْ الطَّلُبُونَ اَى يَطَلُبُونَ تَعَذِيبَكُمْ الطَّلُبُونَ اَى يَطَلُبُونَ تَعَذِيبَكُمْ ﴿ عَرَا الطَّلَبُونَ الْعَالَبُونَ تَعَذِيبَكُمْ ﴿ عَرَا الطَّلَبُونَ الْعَالَبُونَ تَعَذِيبَكُمْ ﴿ عَرَا الطَّلَبُونَ الْعَالِمُ الطَّلْبُونَ الْعَالِمُ الطَّلْبُونَ الْعَالَمُ الطَّلْبُونَ الْعَالَمُ الطَّلْبُونَ الْعَالَمُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلْمُ الْعُلِيدُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَالِكُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلِيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلِيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلِيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُ الْعُلْ
- يُدِيْمُونَ تَعَذِ يُبَكُمُ অধাৎ স্থায়িত্ব এ থেকেই سَائِمَةُ الْعَذَابِ অধাৎ স্থায়িত্ব এ থেকেই الْدُوامُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য বিষয়: পূর্বের আয়াতসমূহে বনী ইসরাঈলীদের প্রতি যেসব নিয়ামত ও অনুগ্রহের কথা সংক্ষেপে বর্ণিত হয়েছে, এখান থেকে ধারাবাহিকভাবে কয়েক রুকু' পর্যন্ত তার বিস্তারিত বিবরণ দেওয়া হচ্ছে।

বনী ইসরাঈলের ঐতিহাসিক যাত্রা: ফেরাউন ও মিসরীয় প্রশাসনের উৎপীড়ন-নিপীড়ন বছরের পর বছর ভোগ করার পর অবশেষে হযরত মুসা (আ.)-এর নেতৃত্বে গোটা ইসরাঈলী সম্প্রদায় মিসর ত্যাগ করে পিতৃভূমি সিরিয়া ও ফিলিস্তিনে চলে যাওয়ার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করল এবং পূর্ণ গোপনীয়তা বজায় রেখে নৈশকালে যাত্রা শুরু করল। তখনকার যুগে বর্তমান কালের মতো নিয়মিত সডক পথ ও ল্যাম্প পোস্টের ব্যবস্থা ছিল না। ফলে রাতের আঁধারে ইসরাঈলীরা পথ ভুল করলো এবং উত্তর দিকে আরো কিছু দূর অগ্রসর হয়ে নিজেদের ডানে পূর্ব দিকে মোড় নেওয়ার পরিবর্তে প্রথমেই এদিকে মোড় নিয়ে বসলো। অন্যদিকে খবর পাওয়া মাত্র ফেরাউন স্বয়ং বাহিনী পরিচালনাপূর্বক প্রচণ্ড বেগে পিছু ধাওয়া করে এসে উপনীত হলো। এখন ইসরাঈলীদের সামনে অর্থাৎ পূর্ব দিকে সমুদ্র ছিলো, ডানে ও বামে তথা উত্তরে ও দক্ষিণে ছিলো পর্বতশ্রেণী এবং পশ্চাতে অর্থাৎ পশ্চিম দিকে ছিলো মিসরীয় বাহিনী। উক্ত ঐতিহাসিক ঘটনার প্রতিই ইঙ্গিত করা হয়েছে উক্ত আয়াতে। তাওরাতে এটাকে ইসরাঈলীদের যাত্রা বলে অভিহিত করা হয়েছে। নিশ্চিত করে যাত্রার সময় ও কাল নির্ণয় দুরূহ ব্যাপার। আধুনিক গবেষণার আলোকে খিস্টপূর্ব প্রজনশ শতাব্দীর মধ্যভাগ সাব্যস্ত করা হয়েছে। কেউ কেউ সাহস করে সন-বছরও উল্লেখ**পূর্বক** এটাকে খ্রিস্টপূর্ব ১৪৪৭ সালের ঘটনা বলেছেন। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পু. ৯৭-৯৮]

: [ফেরাউন] নির্দিষ্ট কোনো বাদশার ব্যক্তিগত নাম নয়: বরং এটা প্রাচীন মিসর অধিপতিদের উপাধি বিশেষ যেমন আমার্দের যুগে এই সেদিনও জার্মান অধিপতিকে সিজার এবং রুশ অধিপতিকে জার বলা হতো। পাশ্চাত্য ঐতিহাসিকদের ধারণায় একজন নয়, বরং পরপর দু'জন বাদশা ছিল হযরত মুসা (আ.)-এর সমসঃময়িক।

হ্যরত মূসা (আ.)-এর সমকালীন ফেরাউনের নাম : আহলে কিতাবদের মতে হ্যরত মূসা (আ.)-এর সমকালীন ফেরাউনের নাম ছিল عَابُوس (গুলীদ ইবনে মাসআব وَلِيْدُ بْنُ مَصْعَبِ ابْنِ رَبَّانَ हिनातूम)। ওয়াহাব বলেন, তার নাম ছিল ইবনে রাইয়ান]।

এর ব্যাখ্যায় الْعَذَابِ উল্লেখ করে একটি প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো, আজাবতো পুরোটাই মন। এর তো কোনো ভালো দিক নেই। তাহলে سُوْءَ الْعَذَابِ এর অর্থ কিং জবাবে মুসান্নিফ (র.) ইঙ্গিত করেছে سُوْءَ الْعَذَابِ দারা سُوْءَ الْعَذَابِ উদ্দেশ্য।

لِأَنَّهُ أَقْبَحُهُ بِالْإِضَافَةِ إِلَى سَائِرِهِ

غَوْلُهُ بَيَانُ لِمَا قَبْلُهُ : অর্থাৎ এটি পূর্বে উল্লিখিত বিষয়ের ব্যাখ্যা ও বিবরণ। এখানে يَوْلُهُ بَيَانُ لِمَا قَبْلُهُ নয়। এখানকার বিবরণটি পরিপূর্ণ নয়, আংশিক। ওয়াহাব ইবনে মুনাব্বিহ বলেন, ফেরাউনের কর্মচারী হিসেবে বনী ইসরাঈলরা বিভিন্নভাগে বিভক্ত ছিল। যারা শক্তিশালী ও কর্মক্ষম ছিল তাদেরকে বিভিন্ন কাজে নিয়োজিত করে রেখেছিল। কেউ পাহাড় থেকে পাথর কেটে আনত। কেউ ফেরাউনের প্রাসাদ নির্মাণের জন্য পাথর ও মাটি বহন করে আনত। কেউ ইট তৈরি করত। কেউ কাঠ মিস্ত্রি ও কামারের কাজ করত। আর যারা ছিল দুর্বল তাদের উপর আরোপ করা হয়েছিল বিভিন্ন কর ও ট্যাস্ক। মহিলারা নিয়োজিত ছিল সূতাকাটা ও কাপড় বুনার কাজে। সুতরাং মুফাসসির (র.)-এর বক্তব্য بَيَانُ لِمَا عَبْلُهُ -এর মর্ম राला بَعْضُ بَيَانٍ لِمَا قَبْلُهُ अर्था९ जनात्था राज किছू वर्गना।

ক্রাউনের স্বপ্ন : একবার ফেরাউন একটি ভয়ন্কর স্বপ্ন দেখল যে, বায়তুল মুকাদাসের দিক থেকে একটি আগুনের কুণ্ডলি বের হয়ে গোটা মিসরকে ঘিরে ফেলেছে। বিশ্বয়ের ব্যাপার হলো সে আগুন কেবল মিসরের আদি অধিবাসী কিবতিদেরকেই জ্বালিয়ে দিচ্ছে: কিন্তু বনী ইসরাঈলের কাউকে স্পর্শ করছে না । গণকরা ভবিষ্যদ্বাণী করল যে ইসরাঈল বংশে এমন এক ছেলে জন্ম হবে য়ে, যার হাতে তোমার রাজ্যের পতন ঘটবে এজন্য ফেরাউন নবজাতক পুত্র সন্তান্দেরকে হত্যা করতে আরম্ভ করল। আর যেহেতু মেগ্নেদের দিক থেকে কোনো রক্ম আশস্কা ছিল, না তাই তাদের সম্পর্কে নিশ্বপ রইল। এরপর হয়রত মূসা (আ.)-এর মাধ্যমে ঘনী ইসরাঈলরা সে নিশীড়নের হাত থেকে রক্ষা পায়। বর্ণিত আয়াতে সে অনুগ্রহের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে।

اَبْرِی اَ ا আর উদ্ধার করার প্রতি ইঙ্গিত হলে এর অর্থ হবে অনুগ্রহ। আর উভয়ের সমৃষ্টির প্রতি ইঙ্গিত করা হলে অর্থ নেওয়া হবে পরীক্ষা। –িতাফসীরে উসমানী।

বনী-ইসরাঈলের দাসত্ত্বের যুগ: উক্ত তিনটি আয়াতে তিনটি ঘটনার দিকে সংক্ষিপ্তভাবে ইন্সিত করা হচ্ছে। প্রথম ঘটনা তো হয়রত মূসা (আ.)-এর জনোর পূর্বে কঠিন পরীক্ষার ছিল। যার মধ্যে পুরো জাতি আক্রান্ত ছিল। বনী-ইসরাঈলের গোঁত্র দাসত্বের জিঞ্জিরে পূর্ব থেকেই কষে বাঁধা ছিল। এর মধ্যে যা কিছু ক্রটি ছিল, তা ঐ কঠোর প্রতিশোধমূলক ব্যবস্থাপনা পরিপূর্ণ করে দিয়েছে। যা হয়রত মূসা (আ.)-এর আবির্ভাবের আশঙ্কাকে রোধ করার ব্যাপারে ফেরাউনের লোকজনের পক্ষ থেকে বনী ইসরাঈলের উপর আপতিত হয়েছিল। অজ্য নিম্পাপ ও নিরপরাধ শিওদেরকে শুধু হয়রত মূসা (আ.) হতে পারেন-এ সন্দেহে ইত্যা করা হয়েছিল।

আকবর এলাহারাদী (র.) বুদ্ধিমন্তার ভাষায় বলেন- يون تو قتل سے بچوں کے وہ بدناء نہ ہوتا ।

افسوس که فرعون ئے کالج کی ته سوجها .

অর্থ ্র এভাবে শিশুদের হত্যার কারণে যত অধিক দুর্ণাম তার হয়েছে, ততো অধিক দুর্নাম তার হতো না। আফস্যেস যে, ফেরআউন বর্তমান পাশ্যাত্যের ন্যায় কলেজ স্থাপুন করে মানুষকে পুথভ্রষ্ট করার চিন্তা করেনি।

অর্থাৎ মুসা (আ,) ভূমিষ্ট হলে মানুষ হেদায়েতের পথে চলে আসবে। আর ফেরাউনের জুলুম ও কুফরের রাজ্র ধ্বংস হবে। তাই ফেরাউন দেশবাসীকে পথল্রষ্টতার ধোঁকার উদ্দেশ্যে হ্যরত মুসা (আ.) নামের সেই শিশুটি যাতে জনা না হতে পারে, সে পরিকল্পনা নিয়ে অসংখ্য শিশুকে হত্যা করে অনেক দুর্নামের ভাগী হয়েছে। তাই আল্লামা আকবর এলাহাবাদী (র.) আক্ষেপ করে বলেছেন যে, মানুষকে পথল্রষ্ট করার জন্য ও পথল্রষ্টতায় রাখার জন্য ফেরাউনের অসংখ্য শিশুকে হত্যা করার প্রয়োজন ছিল না; বরং বর্তমানে পাশ্চাত্যের ন্যায় কলেজ স্থাপন করেও দেশবাসীকৈ পথল্রষ্ট করতে পারতো। যদি ফেরাইনের কলেজ স্থাপনের ক্ষরতি জানা থাকতো। তথু তাই নয়; বরং দাসত্ত্বের জিঞ্জিরগুলোকে আরো অধিক কষাণোর জন্য এবং নিজেদের কামনা-বাসনাসমূহের শিকার বানানোর জন্য মেয়েদেরকে জীবিতাবস্থায় ছেড়ে দেওয়া হত্যে। সম্ভবত এর উদ্দেশ্য রাজনৈতিক সূত্র ও অল্পগুলোকে অধিক শক্তিশালী করা। আর এটাও যে, যে সকল উর্যানিত লোকদের ধ্যনীতে গরম রক্ত হবে। অদ্বের কোমর ভেঙ্কে দেওয়ার জন্য যথেষ্ট সামানাদি তৈরি করে দেওয়া হয়েছিল।

দাসত্ব থেকে মুক্তি: মোটকথা আল্লাহ তা আলা ঐ নিকৃষ্ট বিপদ থেকে বনী ইসরাঈলকে মুক্তি দিয়েছেন। তারপর ছিত্রীয় আয়াতে সে দ্বিত্রীয় ঘটনার দিকে ইপিত রয়েছে যে, হযরত মুসা (আ.) বনী-ইসরাঈলকে সাথে নিয়ে তাদের পৈত্রিক জন্মভূমি সিরিয়ার অন্তর্গত কেনআনের দিকে যা মিশর থেকে ৪০ দিনের পথ [দূরত্ব] উত্তর দিকে ছিল ভ্রমণ করতেছিলেন। ইয়েরত ইউস্ফ (আ.) -এর বরকতময় লাশের বাক্সও সাথে ছিল। এমতাবস্থায় লোহিত সাগর সামনে পড়ল এবং ফেরাউনের বিরাট সৈন্যদল পেছন থেকে সসৈন্যে তাদেরকে গ্রেফতার করার জন্য চলে আসতেছিল। কঠোর হতবৃদ্ধিতা ও বিশৃত্যলা দেখা দিল। কিন্তু হয়েরত মুসা (আ.)-এর দোয়ার বরকতে ও তার লাঠির আঘাতে লোহিত সাগরের মাঝে বারটি খান্দানের জন্য বারটি শুষ্ক রাস্ত্রা খুলে দেওয়া হলো। যেওলোর দারা বনী-ইসরাঈল তো নিরাপদে পার হয়ে গেল। কিন্তু ফেরাউনের বিরাট সৈন্য বাহিনী ডুবে মারা গেল। কিন্তু ক্রেটি ভালেম ও শক্রদের পড়কুটু আবর্জনা কমেছে জগৎ পবিত্র হয়েছে। জালেম ও শক্রদের ধ্রংসকৈ এমনভাবে নিজ নয়নে দর্শন করা দ্বিণ্ডণ নিয়ামত।

ক্রিটা হিন্দু । ইন্টাই : হযরত মূসা (আ.)-এর সঙ্গে বনী ইসরাঈল মিসর ত্যাগ করে যাওয়ার সময় ফেরাউন সৈন্য-সামন্ত নিয়ে তাদের পাচাদ্ধাবন করে। পথিমধ্যে পড়ে সাগর। আল্লাহ তা আলা ইচ্ছায় সাগর দিধাবিভক্ত হয়। মধ্যখানে সৃষ্টি হয় তক্ষ রাজ্য। বনি ইসরাঈল পার হয়ে যায় আর ফেরাউন সে পথ ধরে পার হতে চাইলে দলবলসই ডুবে মরে।

আলুমে আকুর মাজেন (র.) বলেন এটা এমন খুব একটা অস্বাভাবিক ও প্রকৃতি বিরুদ্ধ ঘটনা নুয়, যার দৃষ্টান্ত দূর ও নিক্টা অভাতে কোণাও পাভয় যায় না। সামুদ্রিক ভূমিকপ্রের [সুনামি] সময় এ ধরনের অবস্থা প্রায়ই দেখা দিয়ে থাকে। ১৯৩৪ সালের অনুমারীতে [রমজান ১৩৫২ হিজরি] ভারতের বিহার ও পার্শ্ববর্তী অঞ্চলে যে ভয়ন্ধর ভূমিকম্প হয়েছিলো, তখন প্রদেশের কেন্দ্রীয় শহর প্রাটনায় দিনে দুপুরে প্রায় আড়াইটার সময় এক বিরাট জনসমষ্টি স্বচক্ষে দেখতে পেয়েছিল যে, গুসার মত সুবিশার নদীর পানি চোখের পলকে অদৃশ্য হয়ে ভন্ধ তলদেশ বেরিয়ে এলো এবং কয়েক সেকেভ নয়; বরং চার থেকে পাঁচ মিনিট স্থায়ী হয়েছিলো এ অস্বাভাবিক ও ভয়ন্ধর দৃশ্য। অবশেষে একই রকম অবিশ্বাস্য গতিতে তলদেশ থেকে পানি বেরিয়ে এলো এবং নদী স্বাভাবিকভাবে পুনঃ প্রবাহিত হতে লাগল।

[লক্ষ্ণৌ থেকে প্রকাশিত ইংরেজি দৈনিক পাইওনিয়ার ১৯৩৪ সালের ২০ জানুয়ারী সংখ্যায় ঘটনার বিস্তারিত বিবরণ প্রকাশ হয়েছে।] –[তাফসীরে মাজেদী খ.১, পৃ. ৯৮-৯৯]

ত্রি নি ইসরাঈল কোন নদী পাড়ি দিয়েছিল : বাহর দারা এখানে নীল নদের কথা বুঝানো হয়নি; বরং লোহিত সাগরের কথা বুঝানো হয়েছে। কেননা ইসরাঈলীদের আবাসভূমির পশ্চিমে ছিল নীলনদের অবস্থান। পক্ষান্তরে ইসরাঈলীদের সিরিয়া অভিমূখী পথ ছিল পূর্ব দিকে। নীলনদের সাথে সে পথের বিন্দুমাত্র সম্পর্ক ছিলো না। মিসর থেকে সিরিয়া অভিমুখী পথের নিকটেই ছিল লোহিত সাগর। এর সংকীর্ণ উত্তর মাথার প্রতিই এখানে ইন্সিত করা হয়েছে। মিসরের পূর্বাংশে যেখানে বর্তমানে সুয়েজ খালা খনন করা হয়েছে, তার সংলগ্ন দক্ষিণ দিকের মানচিত্রে সমুদ্র দুই ত্রিভুজের আকারে বিভক্ত দেখা যায়। উক্ত ত্রিভুজদ্বয়ের পশ্চিম ত্রিভুজটিই এখানে উদ্দেশ্য। ইসরাঈলীরা সেটা পার হয়েই সিনাই উপদ্বীপে উপনীত হয়েছিলো। প্রাণ্ডক্ত

ত্র প্রাটি টেন্দেশ্যহীন নয় কিংবা নিছক ছন্দ রক্ষার উদ্দেশ্য নয়; রবং অত্যন্ত জোরদারভাবে এ স্ত্র্যু তুলে ধরা উদ্দেশ্য যে, এমন অমিত বিক্রম শক্রবাহিনীর ধ্বংসলীলার দুর্লভ দৃশ্য স্বচক্ষে অবলোকন করা আল্লাহ তা'আলার বিশেষ মদদ ছাড়া সম্ভব নয়। অথচ নিজের চোখেই তোমরা তা দেখছো।

হথরত মৃসা (আ.)-এর তাওরাত প্রাপ্তি ও তাঁর অনুসারীদের ভ্রন্থতা : এ ঘটনা ঐ সময়ের যখন ফেরাউন সমুদ্রে নিমজ্জিত হওয়ার পর বনী ইসরাঈলরা কারো কারো মতে মিসরে ফিরে এসেছিল। আবার কারো কারো মতে অন্য কোথাও বসবাসাকরিছিল। তখন হয়রত মৃসা (আ.)-এর খেদমতে বনী ইসরাঈলরা আরজ করলো যে, আমরা এখন সম্পূর্ণ নিরাপদ ও নিশ্চিত্ত । ফিন আমাদের জন্য কোনো মারিছেন দার্বির হয়, তবে আমাদের জীবন বিধান হিসেবে আমরা তা গ্রহণ ও বরণ করে দ্রেরাে । ইবরত মৃসা (আ.)-এর আরেননের পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ পাক অঙ্গীকার প্রদান করলেন যে, তুমি তুর-পর্বতে অবস্থান করে একমাস পর্যন্ত আরাংকার প্রকার সামানে আরাংকার পরিপ্রেক্ষিতে অবস্থান করে তোমাকে একটি কিতার দান করবাে। হয়রত মৃসা (আ.) তাই-করলেন, ফলে তা ওরাত লাভ করলেন । কিছু অতিরিক্ত নশ দিন উপাসনা-আরাধনায় মগ্ন থাকার নির্দেশ দেওয়ার কারণ ছিল-এই যে, হয়রত মৃসা (আ.) একমাস রোজাং রাখার পর ইত্তার করে ফেলেছিলেন। আল্লাহ তাাআলার কাছে রোজাদারের মুখের গন্ধ অজ্যন্ত পছন্দনীয়ে বিধায় হয়রত মৃসা (আ.)-কে আরেন দানিন রোজা রাখাতে নির্দেশ দিলেন, যাতে পুনরায় সো গন্ধের উৎপত্তি হয়। এভাবে চল্লিশ দিন পূর্ণ হলা হয়রত মুসা (আ.) তা ওদিকে তুর-পর্বতে রইলেন, এদিকে সামেরী নামক এক ব্যক্তি সোনা-রূপা দিয়ে গো-বংলের একটি প্রতিমৃতি তৈরি করলাে এবং তার কাছে পূর্ব থেকে সংরক্ষিত হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর ঘোড়ার পুরের তলার কিছু মাটি প্রতিমৃতির ভেত্রে চুকিয়ে দেওয়ার পর সেটি জীবন্ত হয়ে উঠলাে এবং অশিক্ষিত বনি ইসরাঈল্রা তারই পূজা করতে আরম্ভ করে দিল। –[মাআরিফুল কুরআন : মুফ্তি মুহাম্মদ শ্রফী (র.)]

ত্রতি : মূসা ইবনে ইমরান হলেন ইমরান্টলী সিলসিলার সর্বাধিক খ্যাত ও মর্যাদার অধিকারী প্রগান্ধর। তাওরাত মতে একশ বিশ বছর বয়স পেয়েছিলেন তিনি। ঐতিহাসিক ও প্রত্নতাত্তিকদের অনুমান মতে হযরত মূসা (আ.)-এর সময়কাল ছিলো খ্রিস্টপূর্ব পঞ্চদশ ও মোড়শ শতান্দী। জন্ম ও মৃত্যু সম্ভবত যথাক্রমে খ্রিস্টপূর্ব ১৫২০ ও ১৪০০ সালে। –িতাফসীরে মাজেদী। ভিল : অর্থাৎ দিবারাত্রি চল্লিশ দিন। কোনো কোনো তাফসীরকারের বর্ণনা মতে অবস্থানের সময়টা ছিল জিলকদের পূর্ণমাস এবং জিলহজের প্রথম দশদিন। হাকীমূল উন্মত থানভী (র.) বলেন, সুফী-সাধকদের সুপরিচিত চিল্লার উৎসমল এটাই।

উৎসমূল এটাই।
বনী ইসরাঈলের মাঝে গো-বৎস পূজা যেভাবে এলো: এ গুমরাহীর অনুপ্রবেশ ইসরাঈলীদের মধ্যে ঘটলো কিভাবে? এ প্রশ্নের বিভিন্ন উত্তর দেওয়া হয়েছে।এক বর্ণনা মতে মিসরীয়দের গো-পূজারই প্রতিবিম্ব ছিলো এটা। অন্যমতে এটা ছিল কেনানী [ফিলিন্তিনী] মুশরিক সম্প্রদায়ের প্রতিবেশি হওয়ার প্রভাব। তৃতীয় মতে গো-বৎস মূলত চন্দ্র প্রতিমূর্তি ছিল এবং গো-বৎস পূজা চন্দ্র পূজারই সমার্থক ছিলো। অনুপ্রবেশের উৎস যাই হোক, কুরআন এটাকে ছালা কিবে বলেই আখ্যাহিত করেছে, হোক না তা নিউয়ুবিল্লাই। এক আল্লাহর কল্পিত মূর্তিরূপেই নির্মিত।

296

(العُولَةُ مُعُونًا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ : [তোমাদের তওবা-ইসতিগফার এবং তোমাদের একটি বিশেষ দলের সাজা ভোগের পর] গো-বংস পূজা ও শিরকের মতো জঘন্যতম অপরাধের শান্তি তো গোটা সম্প্রদায়েরই পাওয়া উচিত ছিল। কেননা একদলের অপরাধ ছিল শিরক করা, পক্ষান্তরে অন্যদের অপরাধ ছিল দর্শকের ভূমিকা পালনপূর্বক অপরাধের সহযোগিতা করা। অথচ বান্তবে নির্দিষ্ট একটা দলকেই শান্তি দেওয়া হয়েছে। অবশিষ্টরা তওবা ও ইসতিগফারের মাধ্যমে নিস্তার লাভ করেছে। অথক বান্তবে নির্দিষ্ট একটা দলকেই শান্তি দেওয়া হয়েছে। অবশিষ্টরা তওবা ও ইসতিগফারের মাধ্যমে নিস্তার লাভ করেছে। কিংবা ভারা সেই শর্মী বিধানকে বুঝানো হয়েছে, যার দ্বারা বৈধ-অবৈধের জ্ঞান লাভ হয়। কিংবা হয়রত মূসা (আ.)-এর মুজিজাসমূহকে ফুরকান বলা হয়েছে, যার দ্বারা সত্যবাদী মিথ্যাবাদী ও কাফের-মু মিনের পার্থক্য বুঝা যায়। কিংবা তাওরাতকেই ফুরকান বলা হয়েছে। তাওরাত যেমন মহান আল্লাহ তা আলার কিতাব, তেমনি তার দ্বারা সত্য-মিধ্যার পার্থক্যও হয়ে যায়। —[তাফসীর উসমানী]

نَوْلُهُ الْغُرْقَانُ : শকার্থের দিক থেকে ফুরকান মানে এমন যে কোনো বিষয়, যা দ্বারা সৃত্য-মিধ্যা ও হক-বাতিলের মাঝে পার্থক্য করা যেতে পারে, (کَلُ مَا نُوْلُهُ الْغُرْقَانُ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ فَهُو فُرْقَانٌ (لِسَان) কুরআনেরও অপর নাম হচ্ছে ফোরকান। হক-বাতিল তথা সত্য-মিথ্যার মাঝে পার্থক্যকারী যে কোনো আসমানি গ্রন্থকেই ফোরকান বলা যেতে পারে। [রাগিব]। এখানে الْفُرْقَانُ الْعَانَ -এর বিভিন্ন ব্যাখ্যা দেওয়া হয়েছে। الْفُرْقَانُ ও الْكِتْبُ -এর কিভিন্ন ব্যাখ্যা দেওয়া হয়েছে। الْفُرْقَانُ ও الْكِتْبُ -এর সম্পর্ক এবং উভয় শব্দেরই উদ্দেশ্য হচ্ছে তাওরাত। আর তাওরাতের দুটি গুণগত দিক। প্রথমত তা আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে অবতীর্ণ হিসেবে আল-কিতাব, দ্বিতীয়ত তো সত্য ও মিধ্যার মাঝে পার্থক্য সৃষ্টিকারী হিসেবে আল-ফুরকান।

কওমের দুজন মৃসা, যাদের নাম এক এবং কর্ম ভিন্ন: পরের আয়াতে একটি তৃতীর ঘটনার আলোচনা করা হয়েছে যে, লোহিত সাগর থেকে মুক্তি ও শক্রদের ধ্বংসের পর গোত্রের লোকেরা হযরত মৃসা (আ.)-এর কাছে একটি আসমানি কিতাবের আবদার করেছে। অতঃপর তাদের আবদার গৃহীত হয়েছে এবং হযরত মুসা (আ.) চল্লিশ দিন পর্যন্ত তৃর পর্বতে ভৃষিত হয়ে তাওরাত কিতাব নিয়ে ফিরে এসেছেন। তখন এ ৪০ দিনের মধ্যেও হযরত মৃসা (আ.)-এর অনুপস্থিতিতে] মৃসা সামিরী যার নাম হযরত মৃসা (আ.)-এর নামের সাথে মিল ছিল। সে একটি গো-বংসের প্রতিমূর্তি তৈরি করে দিল এবং বনী ইসরাঈলরা তার পূজা করতে লাগল।

ప్రేట్ : সামিরীর আমল নাম মৃসা। সে ছিল হযরত মৃসা (আ.)-এর যুগের মুনাফিক। জন্মগতভাবে সে ছিল জারজ সন্তান। বংশগতভাবে ইসরাঈলী ছিল। তার মা লজ্জা এবং দুর্নামের ভয়ে তাকে পাহাড়ের গুহায় প্রসব করে সেখানেই ফেলে আসে। হযরত জিবরাঈল (আ.) তাকে লালন-পালন করেছিলেন এবং সে স্বর্ণকার ছিল। জাতিকে একটি নতুন হাঙ্গামায় লিপ্ত করে দিল। অর্থাৎ স্বর্ণ—রৌপ্য দ্বারা একটি গো-বৎস তৈরি করে জাতিকে এর উপাসনায় লাগিয়ে দিল। যা দ্বারা হযরত মৃসা (আ.)-এর প্রতিষ্ঠিত তাওহীদের ভিত্তি কম্পিত হয়ে গেল। সূতরাং ফিরে আসার পর হযরত মৃসা (আ.) যখন এ দৃশ্য দেখেছেন, তখন অত্যন্ত রাগানিত হয়ে এবং অসভুষ্টির কারণে অগ্নিশর্মা হয়ে গেলেন। হযরত মৃসা (আ.) তাদেরকৈ বুঝানোর পর গোত্রের লোকেরা তওবাকারী হয়েছে।

্যোগ্য পথ প্রদর্শক দারা শূন্য ক্রিস্মত ওয়ালার কি উপকার হবে?] تهى دستيان قسيمت را چه سود از ربير كامل. راذِ الْمَرْءُ لَمْ يُخْلَقْ سَعِيْدًا مِنَ ٱلْأَزَلِ \* فَقَدْ خَابَ مِنْ رَبَىْ وَخَابَ الْمُزَمَّلُ

অর্থ: যখন সে মানুষটিকে অবিনশ্বর এর পক্ষ থেকে সৌভাগ্যবান করে সৃষ্টি না করা হবে, তখন অবশ্যই ব্যর্থ হবে লালন পালনকারী এবং নিরাশ হবে আশার পাত্র।

فَسُمُوسَى الَّذِي رَبَّاهُ جِبْرِيْلُ كَافِرٌ \* وَمُوسَى الَّذِي رَبَّاهُ فِرعُونُ مُرسَلُ ـ

অতএব ঐ মৃসা যাকে লালন-পালন করেছেন হযরত জিব্রাঈল (আ.), সে হয়েছে কাফের আর ঐ মৃসা (আ.) যাকে লালন-পালন করেছে ফেরাউন, তিনি হয়েছেন পয়গাম্বর।

#### অনুবাদ :

وَاذَ قُلْتُمْ وَقَدْ خَرَجْتُمْ مَعَ مُوسَى لِتَعْتَذِرُوْا إِلَى اللّٰهِ مِنْ عِبَادَةِ الْعِجْلِ وَسَمِعْتُمْ كَلَامَهُ يَلُمُوسَى لَنْ تُؤْمِنَ لَكَ وَسَمِعْتُمْ كَلَامَهُ يَلْمُوسَى لَنْ تُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللّٰهَ جَهْرَةً عِينًا فَاخَذَتْكُمُ السَّعِقَةُ الصَّيْحَة فَلُمْتُمْ وَانْتُمْ السَّعِقَةُ الصَّيْحَة فَلُمْتُمْ وَانْتُمْ السَّعِقَةُ الصَّيْحَة فَلُمْتُمْ وَانْتُمْ

٥٦. ثُمَّ بَعَثْنَكُمْ أَحْيَيْنَاكُمْ مِنَ بَعْدِ مَنْ تِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ نِعْمَتَنَا بِذٰلِكَ. ৫৪. যখন মূসা আপন সম্প্রদায়ের সেই লোকদেরকে বলল, যারা গো-বৎসের উপাসনা করেছিল হে আমার সম্প্রদায়! গো-বৎসকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করে তোমরা নিজেদের প্রতি অনাচার করেছ। সুতরাং তোমরা তাওবা কর তোমাদের প্রতিপালকের কাছে তোমাদের স্রষ্টার নিকট এর উপাসনা হতে এবং নিজেদেরকে তোমরা হত্যা কর অর্থাৎ তোমাদের নির্দোষজন দোষীজনকে যেন হত্যা করে। এটাই অর্থাৎ উক্তরূপে হত্যা করাই তোমাদের স্রষ্টার নিকট শ্রেয়। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে এই কাজ করার তৌফিক দিলেন। হত্যা করার সময় একজন অপরজনকে দেখে যেন কোনোরূপ দয়ার উদ্রেক না হয়. সেই উদ্দেশ্যে ঘনকাল একখণ্ড মেঘ আল্লাহ তা আলা তোমাদের উপর প্রেরণ করেন। ফলে প্রায় সত্তর হাজার লোক তখন তোমাদের নিহত হয়। অনন্তর তিনি তোমাদের প্রতি ক্ষমাপরবশ হলেন অর্থাৎ তোমাদের তওবা কবুল করলেন তিনি অত্যন্ত ক্ষমা পরবশ, পরম দয়ালু।

উপাসনা সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলার নিকট ওজর ও কৈফিয়ত প্রদানের উদ্দেশ্যে মূসার সঙ্গে বের হয়েছিলে এবং আল্লাহ তা'আলার কালামও তনতে সক্ষম হয়েছিলে। হে মূসা! আমরা আল্লাহকে প্রত্যক্ষভাবে সামনাসামনি দর্শন না করা পর্যন্ত তোমাকে কখনো বিশ্বাস করবো না। অনন্তর তোমাদেরকে বজ্র মহা হুল্কার গ্রাস করল। ফলে তোমরা মারা গেলে <u>আর</u> তোমাদের উপর কি আপতিত হলো তা তোমরা নিজেরাই দেখছিলে।

৫৬. মৃত্যুর পর তোমাদেরকে পুনরুখিত করলাম জীবন দান করলাম <u>যাতে তোমরা</u> আমার এ অনুগ্রহের কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন কর। ०४ ৫٩. আমি ছाয়ा विखात कतलाम তোমাদের উপর মেঘ हाता وَظَلَّانَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ سَتَرْنَاكُمْ

بِالسَّحَابِ الرَّقِيْقِ مِنْ حَرِ الشَّمْسِ فِي التَّيْهِ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ فِيهِ الْمَنَّ وَالطَّيْرُ وَالسَّلُوى. هُمَا التُّرنْجِبِيْنُ وَالطَّيْرُ وَالصَّيْرِ وَالْقَصْرِ وَقُلْنَا كُلُوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ. وَلَا تَدَخِرُوا فَكَفَرُوا النِّعْمَةَ وَادَّخُرُوا وَلَا كُلُونَ كَانُوا انْفُسَهُمْ وَمَا ظَلُمُونَا بِذَلِكَ وَلَاكُنْ كَانُوا انْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ لِآنً وَانْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ لِآنً وَانْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ لِآنً

क्रियालं انْفُسْوُنْ रिला نُظْلُمُونَ रिक्स गाया विकास

তীহ ময়দানে সূর্য-তাপ হতে রক্ষা করার জন্য হালকা একখণ্ড মেঘ দারা তোমাদের ঢেকে রেখেছিলাম. এবং তোমাদের নিকট সেখানে মাননা ও সালওয়া প্রেরণ করলাম এই দুইটি হলো তুরানজবীন [বরফের ন্যায় সাদা মধুর মতো এক প্রকার দ্রব্য] এবং সুনামী পক্ষি [কবুতর হতে কিছুটা ছোট পাখি বিশেষ] লঘুভাবে এবং تَخْفَيْف লম্ভাবে এবং হস্ত স্বরে পঠিত হয়। আর বলেছিলাম, তোমাদেরকে জীবনে পকরণরূপে যা দান করেছি, তা হতে পবিত্র বস্তু আহার কর আর তা সঞ্চয় করে রেখ না। কিন্তু তারা আল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহের প্রতি অকুজ্ঞতা প্রদর্শন করল এবং তা সঞ্চয় করে রাখল। ফলে তা বন্ধ হয়ে গেল। যাই হোক তাদের এই কর্ম দ্বারা তারা আমার উপর কোনো জুলুম করেনি; বরং তারা নিজেদের প্রতিই অন্যায় করেছিল। কেননা তাদের এই আচরণের মন্দ পরিণাম তাদের নিজেদের উপরই বর্তাবে।

# তাহকীক ও তারকীব

। प्रयोक हेलाहेरि مَا رَزَقَذْكُمْ, प्रयोक طُيِبَاتِ - مِنْ طَيِبَاتِ الغ प्राह्म । এর বয়ान كُلُوا . غَمَامَ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: উক্ত আয়াতগুলোতে পঞ্চম, ষষ্ট, সন্তম, অষ্টম ও নবম নিয়ামতের দিকে ইঙ্গিত রয়েছে।

ें : এই ক্রম দারা বিশেষভাবে সেই লোকদের বুঝানো হযেছে, যারা বাছুরকে পূজা করেছিল। –[তাফসীরে উসমানী]

زَرُنَ الْبَرِيُ مِنْكُمُ الْبَجْرِ : যেভাবে তওবার হত্যা সংঘটিত হয় : উক্ত তাওবার হত্যার পদ্ধতি হলো— যারা বাছুরকে পূজা করেনি, তারা পূজাকারীদেরকে হত্যা করবে। উল্লেখ্য বনী ইসরাঈলে তিনদল লোক ছিল, একদল বাছুর পূজা হতে নিজেরাও বিরত থেকে ছিল অন্যদেরকেও বাধা দিয়েছিল। দিতীয়দল, বাছুর পূজায় লিপ্ত হয়েছিল। তৃতীয় দল, নিজেরা পূজা করেনি, তবে অন্যদেরকে বাধাও দেয়নি। দিতীয় দলকে নির্দেশ দেওয়া হয় যে, তোমরা আত্মহত্যা কর। তৃতীয় দল সম্পর্কে নির্দেশ হয় যে, তাদেরকে হত্যা কর, যাতে তাদের নীরবতা অবলম্বনের তওবা হয়ে যায়। প্রথমদল এ তওবার অন্তর্ভুক্ত ছিল না, যেহেতু তাদের তওবার প্রয়োজন ছিল না। —[জামালাইন]

غَبْلُ مُ عَلَيْكُمْ فَبْلُ تَوْبَعُكُمْ : অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে যারা নিহত হয়েছে, তাদের তওবা গৃহীত হয়েছে এবং অপরাধীদের মধ্যে যারা নিহত হয়নি, তাদেরকে হত্যা ছাড়াই ক্ষমা করে দেওয়া হয়েছে।

যখন হযরত মূসা (আ.) অপরাধীদেরকে হত্যার নির্দেশ দিলেন তখন তারা বলল, আল্লাহ তা'আলার হকুম মানার ধৈর্য আমাদের নেই। তখন হযরত মূসা (আ.) তাদেরকে দুই হাতে হাঁটু বেঁধে বসার নির্দেশ দিলেন এবং বললেন, যে তার বাঁধন খুলবে কিংবা হত্যাকারীর দিকে তাকাবে, সে অভিশপ্ত হবে। তার তওবা গ্রহণ করা হবে না। ফলে সকলে সেভাবে বসলো এবং হত্যাকারীরা তাদেরকে হত্যার জন্য উদ্যত হলো। কিছু আত্মীয়তার খাতিরে অন্তরের দয়া-মমতার কারণে তাদের পক্ষে হত্যা করা সম্ভব হয়নি। তখন তারা হযরত মূসা (আ.)-এর কাছে আবেদন করলেন, আমরা তো এ বিধান পালন করতে পারছি না। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা কালো মেঘমালা দিয়ে পুরো এলাকা ঢেকে দিলেন। যাতে হত্যাকারী নিহতকে চিনতে না পারে। এভাবে সকাল থেকে সন্ধ্যা পর্যন্ত ৭০ হাজার অপরাধীকে হত্যা করা হয়। সেদিন গোটা এলাকায় মাতম ও শোকের ছায়া বিরাজ করতে থাকে। এ করুণ অবস্থায় হযরত মূসা (আ.) এবং হযরত হারুন (আ.) আল্লাহ তা'আলা কাছে কায়মনোবাক্যে তাদের মুক্তির জন্য দোয়া করেন। ফলে মেঘমালা সরে যায় এবং তাদের তওবা গ্রহণের ঘোষণা প্রদান করা হয়। আল্লাহ তা'আলা হযরত মূসা (আ.)-এর কাছে এ মর্মে ওহী প্রেরণ করলেন আপনি কি এতে সন্তুষ্ট নন যে, আমি নিহত ও হত্যাকারী উভয়কেই জান্নাত দান করবং এরপর যারা নিহত হলো তারা শহীদ হিসেবে আখ্যা পেলেন। অবশিষ্টরা ক্ষমা লাভে ধন্য হলো। পঞ্চম নিয়ামতের সারাংশ হচ্ছে এটা যে, গো-বংসের উপাসনার শান্তির ব্যাপারে। সকলের নিহত হওয়া জরুরি ছিল। কিছু আমি ছয় লক্ষ থেকে শুধু ৭০ হাজার হত্যা হওয়ার পর ক্ষান্ত করেছি এবং নিহত ও আহত সকলকে ক্ষমা করে দিয়েছি। উক্ত আয়াত দ্বারা তাদের সে সময়ের আকিদা যে বাতিল তা বুঝা যাচ্ছে। সম্ভবত -গরু, বলদ ও বিড়ালের পুন্তাই মিশরীয়দের এ বিশ্বাসই ছিল।

বনী-ইসরাঈল যেহেতু উগ্রপন্থি গোত্র ছিল এবং লাথির ভূত কথায় মান্য করত না। তাই কঠোর শান্তির সিদ্ধান্ত হয়েছে এবং তওবার পদ্ধতি "কতল" নির্ধারণ করা হয়েছে। যেমন আমাদের শরিয়তের কোনো কোনো অপরাধের শান্তি তওবা সত্ত্বেও "কতল" নির্ধারণ করা হয়েছে। যেমন قَتُولُ عَمْد -এর শান্তি ভূত্রীত আর কোনো কোনো অবস্থায় জিনার শান্তি হচ্ছে পাথর মেরে হত্যা করা।

এ শাস্তির রহস্য এটা ছিল যে, শিরকে লিপ্ত হয়ে তোমরা চিরস্থায়ী জীবনকে ধ্বংস করে দিয়েছ। তাই এর শাস্তি স্বরূপ নিজ দুনিয়াবী জীবনকে বিলীন করে দাও।

লাত্মায়েফ-এর মধ্যে ইমাম কুশাইরী (র.) বলেন, এ উম্মতের ওলীগণ বর্তমানেও 'মন' কে বিসর্জন এবং নফসে আশ্মারাকে বিলীন করতেছেন।

ওজরখাহী করতে গিয়ে আল্লাহ তা'আলাকে দেখার ধৃষ্ঠতাপূর্ণ দাবি : এটা বাছুর পূজার পরবর্তী সময়ের ঘটনা। আল্লাহ তা'আলা হয়রত মূসা (আ.)-কে নির্দেশ দিয়েছিলেন, বনী ইসরাঈলের কিছু লোককে নিয়ে তার কাছে বাছুর পূজার ব্যাপারে ওজরখাহী করার জন্য। হয়রত মূসা (আ.) সত্তরজন লোক মনোনীত করে তাদেরকে মহান আল্লাহ তা'আলার কাছে ওজরখাহী করার জন্য তূর পাহাড়ে নিয়ে গিয়েছিলেন। মহান আল্লাহ তা'আলার বাণী শুনে তারা সত্তরজনেই বলল, হে মূসা! আড়াল থেকে খনা আমরা যথেষ্ট মনে করি না। তুমি আমাদেরকে মহান আল্লাহ তা'আলাকে চাক্ষুস দেখাও। এর ফলে তাদের উপর বজ্রপাত হয় এবং তারা ধ্বংস হয়ে যায়। মোটকথা এখানে فَانِلُ مُوسَٰى سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيْفَارِنَـٰ তারাছেত্ব রয়েছেত্ব বির্বাচিত সত্তরজন ব্যক্তি। যেমন অন্য আয়াতে রয়েছেত্ব

অর্থ ভয়ন্ধর বিকট শব্দ। সূরা আরাফে বর্ণিত হয়েছে. তারা তথা ভ্-কম্পনে মারা গিয়েছে। উভয়টির মাঝে এভাবে সামঞ্জস্য বিধান করা যায় যে, হয়তো বিকট শব্দ ও ভূ-কম্পন উভয়টিই হয়েছিল।

ত্র ক্রিটির ত্রি ক্রিটির তার প্রতিত হওয়ার প্রাথমিক অবস্থাসমূহ দেখছিলো ৷ কিংবা তোমরা এক্তন ত্রপরজনের দিকে দেখছিলে যে, কিভাবে তার মৃত্যু হচ্ছে ৷ এরপর তোমাদের সকলেই মারা যায় ৷

কেউ কেউ اَخُذُ صَاعِفَة । তারা বেহুঁশ হওয়া মুরাদ নিয়েছেন। তারা اَخُذُ صَاعِفَة । তার اَخُذُ صَاعِفة । काরা বহু अभाग পেশ করেছেন এবং مَوْنَتُمُ تَنْظُرُونَ । কে তার تَرِيْنَة সাব্যস্ত করেছেন। কেননা اَنْظُرُونَ । তে خَشْتُ كُدُ صَاعِفَة । কারা মৃত্যু উদ্দেশ্য নিয়েছেন। এবং পরে উল্লিখ্ড مَوْرَبُنَة সাব্যস্ত করেছেন। এটিই রাজেহ বা অগ্রাধিকারপ্রশৃত্ত অভিমত

: قَولُهُ «ثُمَّ بَعَثْنَكُمْ» احْيَيْنَاكُمُّ «مِنْ بَعْدِ مَوْيَكُمْ»

বজ্বাহতদের পুনর্জীবিত হওয়ার ঘটনা : হযরত মূসা (আ.) আল্লাহ তা আলার দরবারে নিবেদন করলেন, বনী ইসরাঈল এমনিতেই আমার প্রতি কুধারণা পোষণ করে থাকে। এখন তারা ভাববে যে, এই লোকগুলোকে কোপাও নিমে গিয়ে কোনো উপায়ে আমিই স্বয়ং ধ্বংস করে দিয়েছি। সুতরাং আমাকে মেহেরবানিপূর্বক এ অপবাদ থেকে রক্ষা করুন। তাই আল্লাহ পাক দয়াপরবশ হয়ে তাদেরকে পুনর্জীবিত করে দিলেন।

আল্লাহর দর্শন এবং মু'তাযিলা ও বস্তুবাদী সম্প্রদায় : মু'তাজিলারা المُعَادُنُكُ वाরা আল্লাহর দর্শন অসম্ভব হওয়ের বাপারে প্রমাণ পেশ করেছে। অর্থাৎ যেহেতু অসম্ভবের আবদার করেছিল। তাই তাদের উপর এ বজ্র পড়েছে। কিন্তু ব্যাপার এটা নয়: বরং দুনিয়াতে আল্লাহর দীদার যুক্তির নিরিখে সম্ভব। যেমন হযরত মুসা (আ.) -এর আবদার رَبِّ اَرْنِي -এর উপর প্রমাণ বহন করেছে। হাা, দুনিয়াতে আল্লাহকে দেখার ক্ষমতা মানুষের মধ্যে নেই। এ উদ্ধত্যের কারণে যে, নিজ ক্ষমতার চেয়ে অধিক তারা নির্ভীকভাবে প্রশ্ন করেছে। তাই তারা এ শাস্তি পেয়েছে। তারপর বাস্তববাদীদের এ ব্যাখ্যা করা যে, তাদের মৃত্যু হয়নি; বরং বজ্রের আঘাতে তারা ওধু অজ্ঞান হয়ে পড়েছিল এবং সে পাহাড়িট অগ্নি বিচ্ছুরণকারী পাহাড় ছিল বলে এর থেকে সর্বদা এমন অগ্নিশিখা বের হতে থাকত। এটা আল্লাহর তাজাল্লী [ঝলক] ছিল না: এসব দৃষ্টিদানের যোগ্য কল্পনা নয়। – কামালাইন খ. ১, পৃ. ৭১]

তাওয়াকুল এবং গুদামজাত করণ: সপ্তম ও অষ্টম নিয়ামতের সারাংশ এটা যে, এ পরিষ্কার-পরিচ্ছন্ন ময়দানে তীহ্ যেখানে কোথাও কোনো বৃক্ষ ও ছায়া ছিল না এবং পানির কোনো চিহ্ন ছিল না, সেখানে আল্লাহ তা'আলা একটি হালকা মেঘকে তাদের উপর ছায়া বিস্তারকারী করে দিলেন। যার কারণে না রৌদ্রের তাপ স্পর্শ করেছিল, না অন্ধাকারের বিপদে অসুবিধায় পড়েছিল। আর ক্রেশ ব্যতীত পানাহারের এ ব্যবস্থা করেছেন যে, এক প্রকার মিষ্টি খামির ও ঝাঁকে ঝাঁকে পাখী। অতি মোলায়েম ও অধিক সুস্বাদ্ নিয়ামতের দস্তরখান হিসেবে ব্যবস্থা করা হয়েছে। এ দুটি বস্তুই পরিমাণ ও গুণ-মানের দিক দিয়ে যেহেতু অসাধারণ ছিল তাই এটা মুজিযা হয়েছে। কিন্তু এ নির্দেশও দেওয়া হয়েছে যে, গুদামজাত করা তাওয়াকুলের মর্যাদার পরিপন্থি। এ গায়েরী ভাগ্যরের উপস্থিতিতে কক্ষনো এমনটি না করা চাই। এমন করলে নিয়ামতের না-শুক্রী হবে। কিন্তু তারা-এর কুদর না করে হুকুমের বিরোধিতা করেছে। তাই আল্লাহ তাদের থেকে এসব নিয়ামত ছিনিয়ে নিয়েছেন। —[প্রাগুক্ত]

তীহ প্রান্তরের ঘটনা : বনি ইসরাঈলের আদি বাসস্থান ছিল শাম দেশে। হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর সময়ে তারা মিসরে এসে বসবাস করতে থাকে। আর 'আমালেকা' নামক এক জাতি শাম দেশ দখল করে নেয়। ফেরআউনের ডুবে মরার পর যখন এরা শান্তিতে বসবাস করতে থাকে. তখন আল্লাহ পাক আমালেকাদের সাথে জিহাদ করে তাদের আদি বাসস্থান পুনর্দখল করতে নির্দেশ দিলেন। বনি ইসরাঈল এতদুদ্দেশ্যে মিসর থেকে রওয়ানা হলো। শামের সীমান্তে পৌছার পর আমালেকাদের শৌর্য-বীর্যের কথা জেনে তারা সাহস হারিয়ে হীনবল হয়ে পড়লো এবং জিহাদ করতে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করলো। তখন আল্লাহ পাক তাদেরকে এ শান্তি প্রদান করলেন। তারা একই প্রান্তরের চল্লিশ বছর হতবুদ্ধি হয়ে দিক-বিদিক জ্ঞানশূন্যভাবে বিচরণ করতে থাকে। ঘরে ফেরা আর তাদের ভাগ্যে জোটেনি। সে সময় হযরত মূসা (আ.)-এর দোয়ায় আল্লাহ তা'আলা সে প্রান্তরের সাদা সাদা মেঘমালা দ্বারা তাদেরকে ছায়া প্রদান করেন। যাতে সূর্যের তাপযন্ত্রণা লাঘব হয়। আর সেখানে তাদের আহারের জন্য মান্না-সালওয়া নাজিল করেন। সেই সঙ্গে অন্ধকার রাতে পথ চলার জন্য একটি আলোর স্তম্ভও তৈরি করে দেন।

–[মাআরিফুল কুরআন : মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.), কওমে ইয়াহুদ আওর হ্যাম।]

অর্থাৎ তীহ প্রান্তরটি শাম ও মিসরের মধ্যবর্তী স্থানে هُوَ الْأَرْضُ بَيْنَ الشَّالِم وَالْمِصْرِ وَقَدْرُهُ تِسْعُ فَرَاسِخَ : قَوْلُهُ فِي البَّيْدِ অর্থাৎ তীহ প্রান্তরটি শাম ও মিসরের মধ্যবর্তী স্থানে অবস্থিত, তার পরিমাণ হলো নয় ফারসাথ।

والسَّلُوى এক প্রকার সুস্বাস্থ্যকর খাদ্য, যা ধনিয়ার সদৃশ শিশির বিন্দুর ন্যায় তাদের চারপাশে পড়ে জমে থাকতো। سَلْرُى এক প্রকার পাখি, যাকে বটের (بنير) বলা হয়। সন্ধ্যাকালে তাদের চারপার্শে হাজার হাজার এসে জমা হতো। অন্ধকার হলে তারা সেগুলো ধরে আনত এবং কাবাব বানিয়ে খেত। বহুদিন যাবত এটাই ছিল তাদের খাদ্য।
–(তাফসীরে উসমানী পৃ. ১১, টীকা. ৭)

পাপের সাথে নিয়ামত এটা আল্লাহর পক্ষ থেকে সুযোগ দেওয়া : উপরিউক্ত আয়াত এ ব্যাপারে প্রমাণ যে, গুনাহ্সমূহ থাকা সত্ত্বেও নিয়ামতসমূহ চালু থাকা প্রকৃত পক্ষে সুযোগ দেওয়া। যা চিন্তা ও ভয়ের কারণ, খুশি ও শান্তির উৎস নয়। যারা গুনাহ করা সত্ত্বেও সম্পদ ও সম্মানের আধিক্যেকে গৌরবের উৎস মনে করে তারা একেবারেই নির্বোধ।

#### অনুবাদ :

তাদেরকে বললাম তীহ প্রান্তর হতে . وإذ قلنا له নিজ্রমনের পর এই জনপদে বায়তুল মুকাদাস কিংবা আরীহা প্রবেশ কর, যেথা ইচ্ছা স্বাচ্ছন্দ্যে প্রচুর আহার কর এতে কোনো বাধা নেই এবং তার দারে প্রবেশ কর সেজুদাবনতভাবে নতশিরে এবং বল আমাদের প্রার্থনা হলো, ক্ষমা অর্থাৎ আপনি আমাদের পাপসমূহ বিদুরিত করে দিন আমি তোমাদের অপরাধ ক্ষমা করব এবং আনুগত্য প্রদর্শনের ফল্শ্রুতি স্বরূপ সংকর্ম পরায়ণ লোকদের পুণ্যফল বৃদ্ধি করব।

> নাম পুরুষ, পুংলিস ও الماية ক্রিয়াটির من নাম পুরুষ, পুংলিস পুরুষ, স্ত্রীলিঙ্গ] সহকারে পাঠ করা হয়েছে। এই উভয় অবস্থায় ক্রিয়াটি مَجْهُول বা কর্মবাচ্যরূপে পড়া হবে।

التِّييْهِ ادْخُلُوا هٰذِهِ الْقُرْيَةُ بَيْ الْمَقْدِسِ أَوْ ارِيْحَا فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَاسِعًا لَا حَجَرَ فِيهِ وَادْخُلُوا الْبَابُ أَيْ بَابَهَا سُجَّدًا مُنْحَنِينَ وَقُولُوا مَسَأَلَتُنَا حِطَّةً أَى أَنْ تُحِطْ عَنَّا خَطَايَانَا نَكْفِوْر تُوفِي قِراء قِ بِالْيَاءِ وَالتَّاءِ مَبْنِيَا لِلْمَفْعُولِ فيهما لَكُمْ خَطياكُمْ وَسَنَزِيدٌ الْمُحْسِنِينَ بِالطَّاعَةِ ثَوَابًا

ত १ ०९ هه. के खू ठामत याता अनार करति हन ठाता ठामत कर हो فَ بَدُّلُ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَقَالُوا حَبَّةٌ فِي شُعُرةٍ وَدَخُلُوا يَرْحَفُونَ عَلَى أَسْتَاهِهِمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا فِيْهِ وُضِعَ الظَّاهِرُ مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ مُبَالَغَةً فِي الطَّاهِرُ تَقْبِيْحِ شَانِهِمْ رِجْزًا عَذَابًا طَاعُونَا مِّنَ السَّمَّاءِ بِمَا كَأُنُوا يَفْسُفُونَ بسبب فِسْقِهِمْ أَيْ خُرُوْجِهِمْ عَنِ الطَّاعَةِ فَهَـلَكَ مِنْهُمْ فِيْ سَاعَةٍ سَبِعُونَ الْفًا أَوْ أَقَـلًا.

বলা হয়েছিল, তার পরিবর্তে অন্য কথা বলল। তারা বলেছিল, আমাদের প্রার্থনা হলো যবের দানা। আর তারা নতশিরে প্রবেশ করার পরিবর্তে শিডদাড়া সোজা রেখে নিতম্বের উপর ভর দিয়ে চেছডিয়ে প্রবেশ করেছিল। সুতরাং অনাচারীদের প্রতি আমি প্রেরণ করলাম আকাশ হতে শাস্তি আজাব অর্থাৎ প্লেগ মহামারি কারণ তারা সত্য ত্যাগ করেছিল তাদের ফিসক অর্থাৎ আনুগত্য পরিত্যাগ করার কারণে এই অবস্থা হয়েছিল। ফলে মুহুর্তের মধ্যে তাদের সত্তর হাজার বা কিছু কম সংখ্যক লোক ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়। তাদের অবস্থার হীনতার আধিক্য (مُبَالَغَة) প্রকাশার্থে এই স্থানে সর্বনাম ব্যবহার করার স্থলে [অর্থাৎ عَلَيْهِمْ না বলে] করার স্থলে [আর্থাৎ স্পষ্টভাবে বিশেষ্যের অর্থাৎ اَلَّذِیْنَ ظَلَمُوا ব্যবহার করা হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আল্লাহর নিয়ামতের অবমূল্যায়নের পরিণামের ব্যাখ্যা : কোনো কোনো মুফাস্সিরের মন্তব্যে এটাও ময়দানে তীহের ঘটনা। যথন মান্না ও সালওয় ধ্বেতে থেতে তালের মন নিরানন্দ ও বিরক্ত হতে লাগল, তখন তারা অভ্যাস মোতাবেক খানার জন্য আবদার করতে লাগল। তখন হকুম হলে যে. তেমের যে খাদ্যের আবদার করছ। সেটা নগরবাসীর খাদ্য। সেটা তো নগরেই পাওয়া সম্ভব। এ পরিক্ষার ময়দানে সে খাদ্য কোথায় পাবে? যদি তোমাদের সে খাদ্যের প্রয়োজন থাকে, তবে তোমাদের সামনে যে শহর রয়েছে, সেখানে যাও! কিন্তু প্রবেশকালে কথায় ও কাজে আদব রক্ষা করতে হবে। হাঁ, শহরের মধ্যে গিয়ে পানায়রের প্রশস্ত ব্যবস্থা করে নেবে। আর কোনো কোনো মুফাস্সির এ ঘটনাকে সে শহরের সাথে সংযুক্ত মনে করেছেন, যে শহরে জিহাদের গুরুত্বপূর্ণ কাজে জয় করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল। অতএব ৪০ বৎসর পর্যন্ত ময়দানে তীহের মধ্যে দিশেহারা ও অস্থির অবস্থায় ঘুরতেছিল। প্রায় ছয় লক্ষের এ বিশাল বাহিনী এ ময়দানেই ময়ে পচে শেষ হয়ে গেল। ওধু বিশজন বঁচে ছিল। হযরত মূসা ও হারুন (আ.)-এর ওফাতও এখানেই হয়েছে। তাদের ওফাতের পর তাদের স্থলাভিষ্কিত হয়রত ইউশা বিন নূন (আ.)-এর নেতৃত্বে এ জিহাদের গুরুলাতির সমাপ্ত হয়েছে। তাদের তাতালা তার হাতে বিজয় দান করেছেন। যেন শহরে প্রবেশের এ নির্দেশ তার মাধ্যমে হয়েছে যে, অহংকারী ও বিজয়ীরূপে কক্ষণো প্রবেশ করবে না; বরং নম্র ও বিনীতভাবে চুকতে হবে। এমন করলে অতীতের গুনাহ্ আমি ক্ষমা করে দেব এবং ভবিষ্যতে একাপ্রতার সাথে নেক আমলকারীদের করাবিক পুরয়ার দেব। কিন্তু আবাধ্যাতার মন্দ পরিগাম প্রেগ ও আসমানি বালারূপে ফুটে টেছে। বর্ণতি আছে, এরা নিজেদের বাসস্থান মিসরে পৌছার জন্য সারা দিন চলার পর রাতে কোনো মঞ্জিলে অবস্থান করত: কিন্তু ভারে উঠে দেখেতে পেত, যেখান থেকে যাত্রা শুরু করেছিল সেখানেই রয়ে গেছে। এভাবে চল্লিশ বছর পর্যন্ত এ প্রান্তরে

কিংক র্তব্যবিষ্ণু হয়ে শ্রান্ত ও ক্লান্তভাবে বিচরণ করছিল। –[কামালাইন খ্রু, প্র্

দ্বারা নগর প্রাচীরের প্রবেশদ্বার বুঝানো হয়েছে। প্রাচীনকালে নগরের চার পাশে সুউচ্চ প্রাচীর নির্মাণ করা হতো। শহরে প্রবেশ করতে হলে সে প্রবেশদ্বার দিয়েই প্রবেশ করতে হতো।

غُولُمْ : তাফসীরে খাজিনে উল্লেখ রয়েছে এখানে সিজদা দ্বারা মাটিতে কপাল রাখা উদ্দেশ্য নয়; বরং রুকুর মত মাথা ঝুঁকানো উদ্দেশ্য । –[হাশিয়ায়ে জামাল]

ইংসবে নসব হয়েছে। اَوْ اَلْمُ مُنْوَا ضِعِيْنَ : فَوْلُهُ مُنْوَيِيْنَ : فَوْلُهُ مُنْالُتُنَا حِطَّةً । হবह عِلَّةً । হবह عِلَّةً । হবह عِلَّةً । হবह عَلَّةً । হবह عِلَّةً । হবह عَلَّةً । হবह عِلَّةً । হবह عَلَّةً । হবह عَلَّةً । হবह عَلَّةً । এর তাৎপর্য এই ছিল যে, অন্তরের বিনয়ের সাথে মুখেও তওবা-ইন্তিগফার করতে করতে প্রবেশ করবে। কেউ কেউ হবহ عِلَّةً । শক্টিই উচ্চারণ করার কথা বলেছেন। তবে প্রথম অভিমতটিই অধিকতর গ্রহণযোগ্য।

रामाधिष् ि किता । वूतक खत कता । وَحُفًا : قُولُهُ وَدُخُلُوا يَرْحَفُونَ عَالَمُ وَدُخُلُوا يَرْحَفُونَ

े नाधात्रणভाবে त्रव धत्रत्व बाजावतक رِجْزًا » عَذَابًا طَاعُونَا : माधात्रणভाবে त्रव धत्रत्व बाजावतक رِجْزًا »

وَالسَّمَاءِ: قَوْلُهُ مِنَ السَّمَاءِ: عَوْلُهُ مِنَ السَّمَاءِ: عَوْلُهُ مِنَ السَّمَاءِ: عَوْلُهُ مِنَ السَّمَاء প্রাকৃতিক কোনো কারণে সৃষ্টি হয়নি; বরং তা আসমানি প্রভুর পক্ষ থেকে আপতিত হয়েছে।

نَوْلُهُ بِمَا كَانُوْا يَفْسُفُونَ : এ থেকে সুস্পষ্টভাবে বুঝা যায় যে, মহামারির প্রকৃত কারণ প্রাকৃতিক ছিল না; বরং তার কারণ ছিল রহানী ও আখলাকী বিপর্যয় এবং আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১১৩]

রোগ ও মহামারি ইত্যাদির প্রকৃত কারণ : মহামারী যেখানেই আসে সেখানে, চিকিৎসা বিজ্ঞানের মতে, প্রাকৃতিক অনেক কারণ হয়ে থাকে। সম্ভবত আল্লাহর নাফরমানি এবং গুনাহ্সমূহও এর প্রকৃত মৌলিক কারণ হতে পারে। যেমন–

١. فَبِظُلْمٍ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ فِي .
 ٢. ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَيْرِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ اَبْدِى النَّاسِ الخ

ইত্যাদি মূল সূত্রগুলো এর উপর প্রমাণ করছে এবং হাদীসের দৃষ্টিতে এ মহামারিসমূহ নেক লোকদের জন্য রহমত আর অপরাধীদের জন্য অশান্তির উৎস।

#### অনুবাদ:

৬০. আর স্মরণ কর যখন মূসা (আ.) তার সম্প্রদায়ের জন্য পানি চাইলেন প্রার্থনা করলেন। তারা তীহ ময়দানে পিপাসিত হয়ে পড়েছিল। আমি বললাম, তোমার লাঠি দ্বারা পাথরে <u>আঘাত কর।</u> এটি সেই পাথর যে পূর্বে একবার তার [মৃসা (আ.)-এর] কাপড়-চোপড়সহ পলায়ন করেছিল। তা ছিল মস্তকাকৃতির পাতলা, চতুষ্কোণ একটি সাদা বা মসৃণ পাথর। অনন্তর হরযত মূসা (আ.) তাতে আঘাত করলেন। <u>ফলে তা হতে</u> উপগোত্রসমূহের সংখ্যা হিসেবে বারোটি ঝর্না ধারা প্রবাহিত হলো অর্থাৎ তা ফেটে গেল এবং পানি বয়ে চলল। প্রত্যেক লোক তাদের প্রতিটি গোত্র নিজ নিজ <u>স্থান</u> পানি পান করার নির্ধারিত স্থান <u>চিনে নিল।</u> এতে একদল অপরদলের সাথে শরিক ছিল না। আর তাদেরকে বললাম আল্লাহ তা'আলা প্রদত্ত জীবিকা হতে তোমরা পানাহার কর এবং বিশৃঙ্খলা সৃষ্টিকারী হয়ে পৃথিবীতে অনর্থ সৃষ্টি করে বেড়িয়ো না।

كُ অর্থাৎ كَامِل वा তার مُفْسِدِيْنَ अर्था९ كَا مَعُامِل कर्णे এই স্থানে তার مُفْسِدِيْنَ वर्था९ كَا مَعُنْدُا عَدَة عَدَد تَعْنَدُوا معالِم مُؤكّدة হতে تَعْنَدُوا معالِم معالِم معالِم المعالِم المع

ضَيْق ক্রিয়াটির মধ্যাক্ষর ث তে যের, যবর পেশ এই তিনটি হরকতেরই ব্যবহার রয়েছে। এর অর্থ, অনর্থ সৃষ্টি করা।

১ ৬১. যখন তোমরা বলেছিলে, হে মূসা! আমরা একই খাদ্যে অর্থাৎ একই প্রকারের খাদ্য মান্না ও সালওয়ায় [কখনও ধৈর্য ধারণ করব না। সুতরাং তুমি তোমার প্রতিপালকের নিকট আমাদের জন্য প্রার্থনা কর! তিনি যেন আমাদের জন্য উৎপাদন করেন কিছু ভূমিজাত দ্রব্য, শাক-সবজি, কাঁকুর, ফুম গম মসুর ও পেয়াজ হযরত মূসা (আ.) তাদেরকে বললেন, তোমরা কি উত্তম উৎকৃষ্টতর বস্তুকে নিম্নতর নিকৃষ্টতর বস্তুর সাথে বদল করতে চাও? শেষ পর্যন্ত তার পরিবর্তে এটা গ্রহণ করতে চাও? শেষ পর্যন্ত ইসরাঈলীগণ তাদের দাবি হতে ফিরে আসতে অসম্মতি জ্ঞাপন করল। তারপর হযরত মূসা (আ.) আল্লাহ তা'আলার দরবারে দোয়া করলেন। আল্লাহ তা'আলা বললেন, তোমরা নেমে যাও অবতরণ কর শহরসমূহের কোনো একটি শহরে। তোমরা যা চাও অর্থাৎ শাক-সবজি ইত্যাদি তথায় তা আছে

٦٠. وَ أَذْكُرُ إِذِ اسْتَسْقَى مُوْسَى أَيْ طَلَبَ السُّقْيَا لِقَوْمِ وَقَدْ عَطَسُوا فِي التِّيْهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ م وَهُوَ الَّذِيْ فَرَّ بِثَوْبِهِ خَفِيْفٌ مُرَبَّعُ كُرَأْسِ رَجُلِ رَخَامُ اَوْ كَذَانُ فَضَرَ بَهْ فَانْفَجَرَتْ إنشَقَّتُ وسَالَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَشُرَةَ عَيْنًا دبعَدَدِ الْأَسْبَاطِ قَدْ عَلِمَ كُلُّ اناسِ سَبطُ مِنْهُمْ مُشْرَبُهُمْ و مُوضِعُ شُرْبِهِمْ فَلَا يُشْرِكُهُمْ فِيْهِ غَيْرُهُمْ وَقُلْنَا لَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رُزْقِ اللَّهِ وَلاَ تَعْثُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ . حَالُ مُنَوِّكُدَةً لِعَامِلِهَا مِنْ عَثِي بِكُسْرِ الْمُثَلَّثَةِ اَفْسَدَ .

رُوزُ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ اَيْ نَوْعِ مِنْهُ وَاحِدٍ. وَهُو الْمَنُ وَالْمَدُ وَاحِدٍ. وَهُو الْمَنُ وَالْمَدُ وَالْمَا وَالْمُؤْمُ مُوسَى اللّهُ مَا مُوسَى اللّهُ اللّهُ مُوسَى اللّهُ اللّهُ مُوسَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُوسَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

بِالَّذِيْ هُوَ خَيْرً الشَّرَفُ أَيْ تَأْخُذُونَهُ بَدْلَهُ وَالْهَمْزَةُ لِلْإِنْكَارِ فَابَوْا أَنْ يُرْجِعُوا فَدَعَا اللُّهَ فَقَالَ تَعَالَى إِهْبِطُوْا إِنْزِلُوْا مِصْرًا مِنَ الْأَمْصَارِ فَإِنَّ لَكُمْ فِيْهِ مَّا سَأَلْتُمْ م مِنَ النَّبَاتِ وَضُرِبَتْ جُعِلَتْ عَلَيْهِمُ اللَّالَّهُ اللَّالَّهُ اللَّهُ اللَّالَّهُ وَالْهَوَانُ وَالْمُسْكَنَّةُ آيُ آثَرُ الْفَقْرِ مِنَ السَّكُوْنِ وَالْخِزْيِ فَهِيَ لَازِمَةٌ لَهُمْ وَانْ كَانُوا اغْنِياءَ لَزُوْمَ الكُرْهُمِ الْمُضْرُوبِ لِسِكَّتِه وَبَا ءُوا رَجَعُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللّهِ مَ ذَٰلِكَ اي الطُّرْبُ وَالَّغَضُبُ بِأَنَّهُمْ أَيْ بِسَبَبِ أَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِأَيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينْ كُزُكُرِيًّا وَيَحْيلي بِغَيْرِ الْحَقّ م أيّ ظُلْمًا ذٰلِكَ بِمَا عَصَوْا وَّكَانُوا يَغْتَدُونَ. يَتَجَاوَزُنَ الْحَدَّ فِي الْمَعَاصِيُ وَكُرِرَهُ لِتَاكِيْدٍ.

। বা বর্ণনাত্মক بَيَان বা বর্ণনাত্মক وَمْنْ بُقْلِكِها نَسْتَبُدلُوْنَ : এই স্থানে প্রশ্নবোধক [হামজাটি] انْكار বা অসম্বতিসূচক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আর ছাপ মেরে দেওয়া হলো তাদের উপর লাঞ্ছনার অবমাননার ও দুর্বলতার এবং দরিদ্রের । বিশিশী শব্দটি المُحْوِن হতে উদগত। অর্থাৎ দারিদ্র ও লাঞ্চনার আছর তাদের উপর আপতিত থাকবে। মুদ্রার সাথে যেন তার ছাপ ওতপ্রোতভাবে জড়িত, বিচ্ছিনু হয় না কখনো: তেমনি তারা [বাহ্যত] সম্পদশালী হলেও এই অবস্থা [মানসিক দরিদ্রতা] সব সময় তাদের সাথে অবিচ্ছিন্ন হয়ে থাকবে , আর তারা আল্লাহ তা'আলার ক্রোধ সহকারে প্রস্থান করল ফিরল এটা অর্থাৎ তাদের উপর এই ছাপ ও ক্রোধ এই জন্য যে, তারা আল্লাহ তা'আলার আয়াত অস্বীকার করত এবং নবীগণকে যেমন হযরত জাকারিয়া ও ইয়াহইয়া (আ.) আন্যায়ভাবে জুলুম করে হত্যা করত। অবাধ্যতা ও সীমালজ্ঞানের পাপাচারের সীমা অতিক্রম করার দরুন তাদের এই পরিণতি।

وَالْهُمْ - এর بِ عَسَمَةَ হৈতু অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

ا عَصُوا ﴿ عَلَيْهُ عَلَى الْهُ بِمَا عَصُوا ﴿ وَالْهُ بِمَا عَصُوا ﴿ وَالْهُ بِمَا عَصُوا ﴿ وَالْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

## তাহকীক ও তারকীব

قُولُمُ الْحَجَرَ : হতে পারে এর দ্বারা বিশেষ কোনো পাথর বোঝানো হয়েছে। এ সূরতে اَلْفَ لَهُ عَوْلُمُ الْحَجَرَ আহদী। আবার নির্দিষ্ট কোনো পাথর না হওয়ারও সম্ভাবনা রয়েছে। এ সুরতে الْفِ لَهُ الْفِ لَهُ الْحَجَرُ টি আলিম লামে জিনসী। আর এমনটি হওয়াই মু'জিয়ার জন্য অধিক প্রযোজ্য।

আবৃ ওয়াহ্যাব বলেন, এটি নির্দিষ্ট কোনো পাথর ছিল না; বরং হযরত মূসা (আ.) যে কোনো পাথরে আঘাত করলেই তা থেকে কর্না সৃষ্টি হতো। কেউ কেউ বলেন, সেটি নির্দিষ্ট পাথর ছিল। মূসা (আ.) সেটি তাঁর থলের ভেতর রাখতেন। পানির প্রয়োজন হলে তাতে লাঠি দিয়ে আঘাত করতেন। ফলে তা থেকে পানি নির্গত হতো। প্রয়োজন শেষে ফের আঘাত করলে পানির প্রবাহ বন্ধ হয়ে যেত।

أَى بِالنَّسِسَبَةِ إِلَى الْاَسْبَاطِ । টেক্টেড كُلُّ أَفْرَادِيْ নারা كُلَّ اَنَاسِ

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

चें कें مَوْضِعَ شُرَبِ -এর ব্যাখ্যায় مَوْضِعَ شُرَبِ উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, ظُرْف শব্দটি طُرْف خَرْدِية بَا اللهِ مَصْدُر مِنْمِي করেছে, مَصْدُر مِنْمِي নয়। কেননা مَصْدُر مِنْمِي -এর সূরতে অর্থ শুদ্ধ হয় না।

قَا عَنْ الْفَجْرَتُ وَالْفَجْرَتُ وَالْفَالِمُ وَالْفَالِمُ وَالْفَجْرَةُ وَالْفَجْرَةُ وَالْفَالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِم

-এর উপর মেহেতু এ অপত্তি রয়েছে যে, বাদ্য একটি ছিল না; বরং تُرَنَّجُبِبُنْ এবং بِنبِر দু' প্রকার খানা ছিল। মুফদেনির (ব্র) দে আপত্তিকে নূর করেছেন যে, উদ্দেশ্য হচ্ছে এক ধরন। অর্থাৎ طَعَام وَاحِد বলে স্বাদ উপভোগকারী সুখী ও ধনীনের বান্ন উদ্দেশ্য কেননা গরিব মানুষ তো যা সহজে পায়, তার উপরই পরিতৃত্তি করে নেয়। গরিবের কাছে রকম বক্তমের প্রনা-খাদ্যের যোগান কঠিন ব্যাপার এর বিপরীত হচ্ছে ধনীদের ব্যাপার। যেমনটা কাজী বায়্যাবী (ব্র) বলেছেন।

সম্পুর রহমান ইবনে যায়েদ (র.)-এর অভিমত হচ্ছে, طُعُام وَاحِد দারা উদ্দেশ্য, উভয় বস্তুকে মিশ্রিত করে এক প্রকার খানা তৈরি করতো। مُثَنَّ শব্দ বের করে ইঙ্গিত করেছেন। مِثْن তাবঈিয়্যাহ। مُثَنَّ এর অর্থ মুফাসসির (র.) গম বলেছেন। আর কোনো কোনো আভিধান বেত্তা এর দ্বারা "রসুন" এর অর্থ নিয়েছেন। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে 🝰 -ও এসেছে এবং তাওরাত কিতাবে "রসুন" ই উদ্দেশ্য। مِصْر দারা উদ্দেশ্য যে কোনো শহর, নির্দিষ্ট মিশর দেশ উদ্দেশ্য নয়। مِثْمَا একটি নিম্নাঞ্চল ও সবুজ শ্যামল এলাকা, যার মধ্যে ফসলাদি অধিক হতো, হযরত ইউশা এর হাতে এর বিজয় অর্জিত হয়েছিল। তাই كُوْرُمُ الدِّرْهُمَ / اِسْتِعَارَه سَتِعَارَة تَبْعِيْضَه تَصْرِيْحِيَّه عَلَيْه -এর মধ্য مُعْرِيْحِيَّه व्यवशेत कता राखा وَهُبِطُوا الْمُبِطُوا مَعْمَا الْمُعْرَوْبِ عَلَيْهُ الدِّرْهُمِ الْمُطْرُوبِ عَلَيْهُ السِّكَةِ لِلدِّرْهُمِ الْمُطْرُوبِ عَلَيْهِ الْمَعْرَوْبِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِلْوَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُعْرَوْبِ عَلَيْهُ الْمُعْرَوْبِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ السِّكَةِ لِلدِّرْهُمِ الْمُطْرُوبِ عَلَيْهِ الْمُعَامِدِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الْمُعْرَوْبِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ سِكُكُ করা হয়েছে। سِكَه [মুদ্রা] যার উপর সরকারি ছাপ লাগানো হয়। বহুবচনে سِكَكُ वियमन وَأُسْرِبُ النَّح व्यवकन مُثُلُّن व्यव्यवकन وَإِذْ اسْتَسْقَى ا व्यात्म سِدَرٌ व्यव्यवकन سِدُرةُ रात यूग्राकामार राष्ट्र र्य عُدِينَ । कार्राल مُفْسِدِيْنَ । कार्राल यूगाहिशाज, اثْنُجَرَتْ - مُفُولُه कार्राल إِثْنَتَا عَشَرَهُ يُخْرِجُ , कार्यन रो केर्टी क्षायन وَكُنْتُم अर्थ क्ष्मनात है केर्टी के खेश مُنْصُوبُ الْمَحَلِّ عَلَى الْحَالِ तग्नान مِنْ بَقْلِهَا । अवार् تُنْبِتُ अप्रणार् مَا । त्यानिग्नार مِنْ العَلِهَا । अपर्य्ष شَيأً এর। ﴿ وَمُ الْذُوعُ अख़शात الْمُرُ अख़शात يُخْرِجُ । এর বয়ান হয়েছ - شُينًا عَالَمُ عَالِمًا تُنْبِيتُ الْإَرْضُ كَانِنًا مِنْ بَقْلِهَا তाই মাজ্যুম হয়েছে إِخْبِطُوا ، क्यालां عَالَ श्रां अूता ज्ञूम مُقُولَه श्रां अूता ज्ञूम أَتَسْتَبُدِلُونَ الخ بَاوُا بِغَضَبٍ । সিফত مِنَ اللَّهِ अपता غَضَبٍ - مُسْتَأْنِفَه জুমলায়ে ضُرِبَتْ । إِنَّ সৈফত مَا سَأَلْتُمْ - إِنَّ अवत्त यूव्जामा بِغَيْرِ الْحَقِّ अवत بِغَيْرِ الْحَقِّ शल इ७ शांत काता परल रिएमत بَانَّهُمُ الن अवत بِغَيْرِ الْحَقّ रवात्रा عَصْوا सूत्रामा ولك ا يَقْتُلُونَهُمْ مُبْطِلِينَ मूत्रामा ولك ا يَقْتُلُونَهُمْ مُبْطِلِينَ

خَفِيْف : পাতলা। مُرَبَّع : চার কোনো বিশিষ্ট। চতুর্দিকে এক গজ দীর্ঘ। رُخَام : শুন্র, সাদা। كُذَان নরম, কোমল। خُفِيْف এবং (س) عَمْدُكُر حَاضِر مَعْدُون থেকে عَمْدُون এবং (س) عَمْدُكُر حَاضِر مَعْدُوا (ن) : لاَ تَعْمَدُوا (ن) : وَمُعْمَدُونَ এবং (س) عَمْدُكُر حَاضِر مَعْدُوا (ن) : لاَ تَعْمَدُوا (ن) : وَمُعْمَدُونَ এবং (س) عَمْدُكُر حَاضِر مَعْدُوا (ن) : لاَ تَعْمَدُوا (ن) : وَمُعْمَدُونَ عَمْدُونَ اللهِ عَمْدُكُمْ مَا مُذَكَّر حَاضِر مَعْدُونَ عَمْدُونَ اللهِ عَمْدُونَ اللهُ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ عَمْدُونُ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ عَمْدُونُ اللهُ عَمْدُونَ اللهُ عَمْدُونَ

مروريم وريم وريم وريم وريم وريم وريم المرب المرب المرب المرب عنواً وريم المرب الم কিংবা ঐ শষ্য, যার দ্বারা রুটি বানানো যায়। عَدَسُ : মশুরীর ডাল। يُصَلِّ প্রারা রুটি বানানো যায়।

نَائِب فَاعِل रुला ठात الذِّلَّةُ । अत भीगार الذِّلَّةُ । रुला ضَرِبَتْ : ضُرِبَتْ

966

وَمُعَنَّى ضُرِبَتُ ٱلزَّمُوكَ وَيُحَقِّقُ عَلَيْهِمْ بِهَا .

। এটি الْسَكُونُ থেকে নির্গত। এ থেকেই مِسْكِيْنُ শব্দটি নির্গত। কেনন মিসকিনের সলসলনে চঞ্চলতা থাকে না। वर्ग वर्ण वर्ण वर्ण الْبَواءُ بِمَعْنَى الرَّجُوعُ अर्फ । माञनात - مَاضِى جَمْع مُذَكَّر غَانِب अर्फ بُوءُ : بَاءُ وَا नें الْمَبَاةُ أَيْ رَجَعُ إِلَى الْمُنْزِلِ -करत्रष्ट ا এ (शरकरें वावरात तरार्ष

এছাড়াও এর আরো বিভিন্ন অর্থ হতে পারে। যেমন - الْأَرُمُوهُ . وَهُو الْأُولَى - ١٠ إِصْتَمَلُوهُ . ٢. إِسْتَحَقُّوهُ . ٣. أَقَرُوا بِهِ . ٤. لَازَمُوهُ . وَهُو الْأُولَى

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

দ্বারা উদ্দেশ্য সেই নির্দিষ্ট পাথর। যার দিকে মুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করেছেন যে, হযরত মূসা (আ.) নিজ স্বভাবগত ও **শরয়ী লজ্জার কারণে গোসল ইত্যাদির সময়ে কারো সামনে উলঙ্গ হতেন না। এদিকে মানুষ মনে করেছে যে**় তার একশিরা রোগ [অণ্ডকোষ ফুলে যাওয়া] হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা এ ভুল ধারণাকে দূর করার জন্য এ ব্যবস্থা করেছেন যে. একবার হ্যরত মুসা (আ.) গোসল করার জন্য কোনো প্রস্রবণে ঢুকেছেন এবং বস্ত্র-পরিধান খুলে কোনো সাধারণ পাথরের উপর কিংবা হ্যরত শোআইব (আ.) থেকে বরকত স্বরূপ যে পাথর তিনি পেয়েছিলেন ওটার উপর রেখেছেন । গোসল শেষ করে বাহিরে এসেছেন। আর সে পাথর বস্ত্র নিয়ে সে দিকে তুরিৎ চলেছে- যেখানে এলাকাবাসীর কাচারীতে লেকজন অভ্যাস অনুযায়ী সমবেত ছিল। হযরত মুসা (আ.) স্বভাবগতভাবে গ্রম মেযাজের ছিলেন। রাগান্তিত হয়ে প্রথরের প্রেছনে বস্ত্রের জন্য উলঙ্গ **অবস্থায় দৌ**ড় দিয়েছেন এবং সে সভাস্থলে পৌছে গেলেন। যেখানে লোক সমবেত ছিল তারা হয়রত মুসা (আ.)-কে দেখে নিজেদের অহেতৃক ধারণাকে পাল্টে নিল। তারপর নির্দেশ হলো যে. এ পাথরটিকে সংরক্ষণ করে রেখে কাজে আসবে। এ পাথরটি সাদা ও নরম ছিল। এক হাত পরিমাণ চতুর্ভূজ কিংবা এর চেয়ে কিছু কম চতুক্কোণ বিশিষ্ট, প্রতি কোণে তিন তিনটি **উঁচু প্রান্ত যেগুলো** থেকে ১২ টি প্রস্রবণ প্রবাহিত হয়ে যেতো:

অন্য একটি মন্তব্য হচ্ছে যে, সাধারণ পাথর ছিল। আর এ মন্তব্যটিও আল্লাহর কুদরতকে প্রকাশ করার জ্বন্য অধিক ন্যায়সঙ্গত। -[কামালাইন খ. ১, পৃ. ৭৪]

ত্র ত্রী ত্রা না একটি পাথরে ত্রীহ প্রান্তরের ঘটনা। পানির অভাবে মূসা (আ.) একটি পাথরে ووالم استَسْقَى مُوسَى لِقُومِه লাঠি দ্বারা আঘাত করলেন। ফলে তা থেকে বারটি ঝর্ণা প্রবাহিত হলো। বনী ইসরাঈলের মোট গোত্র ছিল বারটি। কোনো গোত্রে লোকসংখ্যা ছিল বেশি, কোনো গোত্রে কম, এক একটি ঝর্ণা ছিল প্রত্যেক গোত্রের লোক সংখ্যা অনুযায়ী। এ কারণেই সেগুলোকে পৃথক করে চেনা সম্ভব হয়েছিল। অথবা স্থির করে দেওয়া হয়েছিল যে, পাথরের অমুক দিক হতে যে ঝর্ণা প্রবাহিত হবে সেটি হবে অমুক গোত্রের।

যেসব হীনদৃষ্টি সম্পন্ন লোক এসব মু'জিযা অস্বীকার করে, প্রকৃতপক্ষে তারা মানুষ নয়, মানুষের খোলস মাত্র। চুম্বক যদি লোহাকে নিজের দিকে আকর্ষণ করতে পারে, তাহলে পাথর কেন পানিকে আকর্ষণ করতে পারবে নাং এতে আপত্তির কি আছে। -[তাফসীরে উসমানী পু. ১২, টী. ২]

غُولُهُ بِعَصَاكَ : হযরত আদম (আ.) জান্নাত থেকে একটি লাঠি নিয়ে এসেছিলেন। পরবর্তীতে উত্তরাধিকার সূত্রে নবীগণের কাছে তাঁ পৌছে। এক পর্যায়ে তা হ্যরত ভ্রুত্রাইব (আ.)-এর হস্তগত হয়। তিনি হ্যরত মুসা (আ.)-কে তা প্রদান করেন।

–[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১. পৃ. ৮৫]

# : قَوْلُهُ وَهُوَ الَّذِي فَرَّ بِثَوْبِهِ

أَى حِينَ رَمَوْهُ بِالْإِذْرَةَ وَ كَانَ بَنُوا إِسْرَائِيلَ لَا يُبَالُونَ بِكَشْفِ الْعَوْرَةِ فَارَادَ مُوسَى الْغُسْلَ فَوَضَعَ ثَوْبَهُ عَلَى ذَٰلِكَ النَّوْبِ فَخَرَجَ مُوسَى مِنَ الْمَاءِ وَقَالَ ثَوْبِي الْحَجَرَ فَنَظُر بَنُوْ إِسْرَائِيلَ لِعَوْرَتِهِ فَلُمْ يَرُوهُ كَمَا ظُنُوا . قَالَ تَعَالَى فَبَرَأُ اللَّهُ مَا قَالُوا .

যখন পাথরটি কাপড় নিয়ে ছুটছিল, তখন হযরত জিবরাঈল (আ.) এসে হযরত মূসা (আ.)-কে বললেন, আল্লাহ তা'আলা এ পংহরটি আপনার সঙ্গে রাখার নির্দেশ দিয়েছেন। তখন হযরত মূসা (আ.) সে পাথরটি তাঁর থলের ভেতর তুলে নেন।

غَوْلَهُ بِعَدْدِ الْاَسْبَاطِ : গ্রাত্র সংখ্যার সমপ্রিমাণ আর তারা বারেটি গোত্রে বিভক্ত হওয়ার কারণ হলো হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর সন্তান ছিলো বারে: জন

এটি একটি উষ্য প্রশ্নের উত্তর, নিম্নে প্রশ্ন ও উত্তর উপস্থাপন করা হলো– قُولُهُ خَالٌ مؤكَّدة لِعَامِلِهَا : فَوْلُهُ خَالٌ مؤكَّدة لِعَامِلِهَا

প্রশ্ন : الْعَالَ তার الْعَالَ -এর মাঝে অতিরিক্ত অর্থ নির্দেশ করে থাকে। যা এখানে অনুপস্থিত। কেননা عَشِي এবং نَا بَا عَالَمُ -এর অর্থ এক ও অভিনু।

উত্তর: অতিরিক্ত অর্থ নির্দেশ করার বিষয়টি عَال مُؤَكَّدَة । عَال مُؤَكَّدَة -এর মাঝে আবশ্যক হয়। مَال مُؤكَّدَة আর এটি হলো خَال مُؤكَّدَة সুতরাং কোনো আপত্তি থাকলো না।

عُلْمَ نَوْلُهُ نَوْعٍ مِنْهُ : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে মুসান্নিফ (র.) একটি প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন, নিম্নে প্রশ্ন ও উত্তর তুলে ধরা হলো–
প্রশ্ন : বনী ইসরাঈলের খাবার তো ছিল দুটি। যথা 'মান্না' ও 'সালওয়া'। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা এখানে عَلْمَ طُعَامٍ وَاحِدٍ
কেন বললেনং

উত্তর : وَخُدَت نَوْعِي একাধিক হওয়ার পরিপন্থি নয়। তাই তো বলা হয়ে থাকে, খাবার খুব সুস্বাদু হয়েছে। যদিও বিভিন্ন রকমের খাবার থাকে।

قُولُهُ شَيْنًا હ অর্থানে بَيَانِيَه অর্থাৎ مِنْ تَبْعِضِيَه وَ وَهُ مُنِ الْمُصَارِ اَيُ بَلَدٍ كَانَ مِنَ الشَامِ وَصُر নয়। وصُر الشَامِ والمُعَارِ اَيُ بَلَدٍ كَانَ مِنَ السَّامِ والشَّامِ والشَّامِ والشَّامِ والشَّامِ والشَّامِ والشَّامِ والشَّا الشَّامِ والشَّامِ وال

أَى لَا يَنْبَغِي مِنْكُم ذَٰلِكَ وَلَا يَلِيقُ : ٱلْهَمَزَةُ لِلْإِنْكَارِ

## **रेष्ट्**फिरमत लाञ्च्ना :

ইনেন্দির অধীনস্থ প্রজা হিসেবে জীবনযাপন করছে। কারও কাছে ধনৈশ্বর্য থাকলেও রাজক্ষমতা হতে চিরদিনের জন্য তারা বঞ্চিত, অথচ সেটাই ছিল সম্মানের বিষয়। আর দারিদ্র এভাবে যে, একে তো তাদের কাছে ধন-সম্পদের প্রচণ্ড অভাব। ব্যক্তি বিশেষের কাছে কিছু থাকলেও শাসকশ্রেণিও অন্যান্যদের ভয়ে নিজেদেরকে দরিদ্র-অভাবীরূপেই প্রকাশ করে। তীব্র লালসা ও উৎকট কার্পণ্যের কারণে তাদেরকে অভাবীদের চেয়েও নিকৃষ্টতম মনে হয়। আর এটাও তো অনম্বীকার্য যে, است نه بسال (এশ্বর্য অভবর, ধনে নয়।) তাই বিত্তবান হয়েও তারা ঐশ্বর্যহীন হয়েই থাকে। আর যে সম্মান ও মর্যাদা আল্লাহ তা আলা তাদের দান করেছিলেন, তা প্রত্যাহার করে নেওয়ায় এখন তারা তার গজব ও ক্রোধের পাত্র হয়ে গেছে।

–[তাফসীরে উসমানী পৃ. ১১]

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

فَوْلُهُ فَهِي لَازِمَةً لَهُمْ وَإِن كَانُوْا أَغْزِياً : এজন্যই এমন কোনো ইহুদি পাওয়া যাবে না, যে মনের দিক থেকে ধনী। পৃথিবীর সকল ধর্মালম্বীদের মাঝে ইহুদিদের চেয়ে সম্পদের প্রতি অধিক লোভী কাউকে দেখা যায় না।

كُرُومَ وَ فَوَلَهُ كُرُومَ الدِّرْهُمِ الْمُضُرُوبِ لِسِكَّتِهِ وَ তথা পরিবর্তিত। এটি অভাবে হওয়া উচিত ছিল كُرُومَ الدِّرْهُمِ الْمُضُرُوبِ لِسِكَّتِهِ الْمُضُرُوبِ لِسِكَّةِ السِّكَةِ لِلدِّرْهُمِ الْمُضُرُوبِ صِلَّة আর سَكَةً السَّكَةِ لِلدِّرْهُمِ الْمُضُرُوبِ مِسِكَّة صَعِهِ السَّكَةِ لِلدِّرْهُمِ الْمُضُرُوبِ مِسِكَةً صَعِهِ وَمَعَهُ مَعْمَهُ مَعْمَةً مَعْمَهُ مَعْمَهُ مَعْمَهُ مَعْمَهُ مَعْمَةً مُعْمَةً مُعْمَةً مَعْمَةً مَعْمَةً مُعْمَةً مُعْمَةً مَعْمَةً مُعْمَةً مُعْمَعُهُ مُعْمَةً مُعْمَةً مُعْمَةً مُعْمَةً مُعْمَالِهُ مُعْمَلِقُوبُ مِنْ اللّهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالُونَ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالِهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُهُ مُعْمَالُونُ مُ

এর অথে। এর অথে। আর بَعْضُوبًا عَلَيْهِمْ ـ (جَمَل ٨٨) وَغُضِبَ اللَّهُ ذُمَّهُ إِيَّاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَعُقُوبَتُهُ لَهُمْ فِي الْأَخْرَةِ

মোদ্দাকথা ইহুদিদের লাঞ্ছনা ও অসহায়তার মধ্যে এটাও একটি যে, কি্বামত পর্যন্ত তাদের থেকে রাজত্ব ছিনিয়ে নেওয়া হয়েছে। যদি অন্যায়ভাবে চিল্লা-ফাল্লা করে কোথাও জমিনের কোনো অংশ শুধু কাগজে বা পত্র-পত্রিকায় দখল করে নেয় এবং সেটাও অন্যান্য রাষ্ট্রের সাহায্যে ও উঙ্কানিতে রাজনৈতিক কোনো উদ্দেশ্যের অধীনে। তবে সেটাকে কোনো বৃদ্ধিমান ব্যক্তি রাষ্ট্র বলতে পারে না। তা সত্ত্বেও জগদ্বাসীর দৃষ্টিতে অপদস্থাবস্থায় থাকা ইজ্জত ও সম্মানের ক্ষেত্রে স্থান না পাওয়া যা লাঞ্ছনার মূল। তারপরও তা থেকে যাবে। সূতরাং এ ভবিষ্যদ্বাণীকে আজো পর্যন্ত ইতিহাস মিথ্যা সাব্যস্ত করতে পারেনি।

ইহুদিদের জন্য চিরস্থায়ী লাঞ্ছনার অর্থ ইহকালে চিরস্থায়ী লাঞ্ছনা-গঞ্জনা এবং ইহকাল ও পরকালে খোদায়ী গজ্বও রোষে পতিত থাকবে। আল্লামা ইবনে কাছীরের ভাষায়: তারা যত ধন সম্পদের অধিকারীই হোক না কেন, বিশ্ব সম্প্রদায়ের মাঝে তুচ্ছ ও নগণ্য বলে বিবেচিত থাকবে। যার সংস্পর্শে যাবে, সেই তাদেরকে অপমাণিত করবে এবং তাদেরকে দসত্ত্ব শৃঙ্খলে জড়িয়ে রাখবে।

প্রশ্ন: পবিত্র কুরআনের আয়াত দারা বুঝা যায় যে, ইহুদিদের রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠা কখনও সম্ভব হবে না। **অথচ বাস্তবে দেখা যাচ্ছে** যে, ফিলিস্টানে তাদের রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

উত্তর: বিষয়টি অত্যন্ত সুস্পষ্ট। কেননা ফিলিস্তীন ইহুদিদের বর্তমান রাষ্ট্রের নিশুঢ়ত ব্ব সম্পর্কে যারা সম্যুক অবগত, তারা ভালোভাবে জানেন যে, এ রাষ্ট্র প্রকৃত পক্ষে ইসরাঈলের নয়; বরং আমেরিকা ও বৃটেনের একটি ঘাটি ছাড়া অন্য কিছু নয়। পাশ্চাত্যের খ্রিস্টান শক্তি ইসলামি বিশ্বকে দুর্বল করার উদ্দেশ্যে তাদের মাঝখানে ইসরাঈল নাম দিয়ে একটি সামরিক ঘাঁটি প্রতিষ্ঠা করেছে। এটা আমেরিকা ও ইউরোপীয়দের দৃষ্টিতে একটি অনুগত আজ্ঞাবহ ষড়যন্ত্রের কেন্দ্র ছাড়া অন্য কোনো গুরুত্ব বহন করে না। সুতরাং বর্তমান ইসরাঈল রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠার কারণে কুরআনে পাকের কোনো আয়াত সম্পর্কে বিদ্যুমাত্র সন্দেহেরও অবকাশ সৃষ্টি হতে পারে না।

নবীগণ (আ.)-কে অন্যায়ভাবে হত্যা করা :

: قُولُهُ بِغَبْرِ الْحَقِّ . أَى ظُلْمًا

প্রশ্ন: নবী হত্যা তো সর্বদাই অন্যায় । তাহলে এ কয়েদটুকু জুড়ে দেওয়ার ফায়দা কি?

উত্তর: এ কয়েদটুকু জুড়ে দিয়ে দিয়ে এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এটা তাদের দৃষ্টিতেও অন্যায়ই ছিল। অর্থাৎ এ কাজটি নিতান্ত অন্যায় বলে নিজেরাও উপলব্ধি করত; কিন্তু হঠকারিতা, প্রতিহিংসা, পার্থিব মোহ তাদেরকে অন্ধ করে রেখেছিল। সামনের আয়াতে এ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে ذُرِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ عَالَمُ اللهِ عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

সাধারণ ও বিশেষ লোকদের পার্থক্য: আল্লাহপ্রেমিক ব্যক্তি উক্ত ঘটনা থেকে উপদেশ গ্রহণ করতে হবে যে, যারা আল্লাহর ফয়সালার উপর সন্তুষ্ট হয় না এবং নিয়ামতের শোকর ও বিপদে ধৈর্য ধারণ করে না—, কিভাবে তাদের উপর লাঞ্ছ্না ও নির্যাতন করে দুনিয়ার মহব্বত তাদের অন্তরে ঢেলে দেওয়া হয়। আর এ উপদেশ গ্রহণ করতে হবে যে, আল্লাহর প্রতি ভরসাকারীদেরকে উপার্জন করতে হবে এবং উপার্জনকারীরা অকারণে উপার্জন ছেড়ে দেওয়া বস্তুত আল্লাহ তা'আলার বিধি বিধানকে পরিবর্তন করা। আর এটা তাঁর অসন্তুষ্টির উৎস।

كِيْرٍ وَكَانُوا يَعْتَدُونَ অর্থাৎ وَكُرَرَهُ لِلتَّاكِيدِ وَكَانُوا يَعْتَدُونَ अर्था९ وَكُرَرَهُ لِلتَّاكِيدِ عَصَوْ وَكَانُوا يَعْتَدُونَ अर्था९ وَلِكَ يَحَالُوا يَعْتَدُونَ وَكَانُوا يَعْتَدُونَ हिल।

#### অনুবাদ :

৬২. নিশ্চয় যারা পূর্ববর্তী নবীগণের উপর বিশ্বাস স্থাপন করে ও যারা ইহুদি হয়েছে অর্থাৎ ইহুদিগণ এবং খ্রিস্টান ও সাবিয়ীগণ ইহুদি মতান্তরে খ্রিস্টানদের একটি সম্প্রদায়। মোটকথা তাদের মধ্যে যারাই অমাদের নবীর এই যুগে আল্লাহ ও শেষ দিবসে বিশ্বাস করে ও তার শরিয়ত অনুসারে সৎকাজ করে তাদের জন্য প্রতিদান রয়েছে। অর্থাৎ তাদের কর্মের পুণ্য ফল রয়েছে তাদের প্রতিপালকের নিকট তাদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না। এই স্থানে 🔏 ও 🚅 ক্রিয়া দুইটিতে 🍰 শব্দটির শাব্দিক আঙ্গিকের প্রতি লক্ষ্য করে একবচনবোধক ضَمِيْر [সর্বনাম] ব্যবহার করা হয়েছে এবং পরবর্তী শक्সমূহে الجُرُهُمْ، رَبُّهِمْ قَالَهُمْ كَالْهُمْ، رَبُّهِمْ প্রতি লক্ষ্য করে ضَمَيْر [সর্বনাম] সমূহকে বহুবচনরূপে ব্যবহার করা হয়েছে।

مه ٦٣٠ وَ اذْكُرُوا اِذْ اَخَذْنَا مِيْشَاقَكُمْ عَهْدُكُمْ الْذَكُرُوا اِذْ اَخَذْنَا مِيْشَاقَكُمْ عَهْدُكُمْ অঙ্গীকার করিয়েছিলাম অর্থাৎ তাওরাত অনুসারে আমল করার যে অঙ্গীকার তোমরা করেছিলে তা আর তুর পাহাড় তোমাদের উপর তুলে ধরেছিলাম অর্থাৎ তোমরা তা গ্রহণ করতে অস্বীকৃতি জানালে তখন উক্ত পাহাড়টি সমূলে উঠিয়ে আয়াস স্বীকার করে গ্রহণ কর এবং স্বীয় আমলে রূপায়িত করার মাধ্যমে তাতে যা আছে তা শ্বরণ কর যাতে তোমরা জাহান্নামাগ্নি বা পাপকার্য হতে <u>রক্ষা পেতে পার।</u> वा कारि और खारन के वा कार उ অবস্থাবাচক বাক্যরূপে ব্যবহৃত হয়েছে। এই দিকে ইঙ্গিত করার জন্য মাননীয় তাফসীরকার ,।, -এরপর শব্দটির ব্যবহার করেছেন।

এই অঙ্গীকারের পরেও তোমরা এর প্রত প্রেও তোমরা এর প্রত আনুগত্য প্রদর্শন করা হতে মুখ ফিরালে তা উপেক্ষা করলে। তওবা বা শাস্তি পিছিয়ে দেওয়ার মাধ্যমে তোমাদের প্রতি আল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহ ও তোমাদের সাথে তাঁর দয়া যদি না থাকত, তবে নিশ্চয় তোমরা ক্ষতিগ্রস্তদের মধ্যে ধ্বংস প্রাপ্তদের মধ্যে গণ্য হতে।

٦٢. إِنَّ الَّذِينَ امْنُوا بِالْانْبِيَ

وَالَّذِيْنَ هَادُوا هُمُ الْيَهُودُ وَالنَّاصُرٰي وَالصَّابِئِينَ طَائِفَةٌ مِّنَ الْيَهُودِ أَوِ

النَّصَارِي مَنْ أَمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ

الْأُخِرِ فِيْ زَمَنِ نَبِيِّنَا وَعَمِلَ صَالِحًا بِشَرِيْعَتِهِ فَلَهُمْ اجْرُهُمْ أَيْ ثَوَابُ

اعَمَالِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ

وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ رُوْعِيَ فِي ضَمِيْرِ أَمَنَ

وَعَمِلَ لَفْظُ مَنْ وَفِيْمَا بَعْدَهُ مَعْنَ

بِالْعُمَلِ بِمَا فِي النُّوْرَةِ وَ قَدْ رَفَعْنُ فَوْقَكُمُ الطُّورَ الْجَبَلَ اِقْتَلَعْنَاهُ مِنْ اَصْلِهِ عَلَيْكُمْ لَمَّا اَبَيْتُمْ قَبُولَهَا وَقُلْنَا خُذُوا مَا أَتَيْنٰكُمْ بِقُوَّةٍ بِيجِيِّ وَاجْتِهَادٍ وَاذْكُرُوا مَا فِيْهِ بِالْعَمَلِ بِهِ

لَعَلَّكُمْ تُتَّقُونَ النَّارَ أَوِ الْمَعَاصِي -

الْمِيْثَاقِ عَنِ الطَّاعَةِ فَلُوْلًا فَضُلُّ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُمْ بِالتَّوْيَةِ اَوْ تَاخِيْرِ الْعَذَابِ لَكُنْتُمْ مِّنَ الْخُسِرِيْنَ الْهَالِكِيْنَ.

## তাহকীক ও তারকীব

وَقَدْ رَفَعْنَا المَا وَاللهِ वाता वित्य शाराष्ठ किश्वा प्रांत वित्य शाराष्ठ किश्वा प्राधात वित्य शाराष्ठ वित्य हिल्ल रात वित्य शाराष्ठ वित्य स्था हिल्ल रात वित्य वित्य शाराष्ठ वित्य वित्य

এর সীগাহ, অর্থ তারা ইহুদি بَمْع مُذَكَّر غَانِب এর بالْبَهُودِيَّة : قَوْلُهُ هَادُوْا وَى الْبَهُودِيَّة : قَوْلُهُ هَادُوْا মতবাদ বা ধর্ম গ্রহণ করল।

ত্রাদি যা কিছু ছিল, আর এখন ইহুদি আকিদা ও ধর্মাচার অবলম্বন করে নিয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: ইতিপূর্বে বনী ইসরাঈলের অবাধ্যতা, হঠকারিতা ও অন্যায় কর্মসমূহের বর্ণনা করা হয়েছে। যা দেখে পাঠক মনে করতে পারে যে, এহেন অবস্থায় যদি তারা ক্ষমা চেয়ে ঈমানও আনতে চায়, তাহলে সম্ভবত আল্লাহ তা আলার নিকট তা গ্রহণযোগ্য হবে না। এ ধারণা দূর করার জন্য এখানে একটি সূক্ষ্মনীতি বলে দেওয়া হচ্ছে- যে কোনো ব্যক্তি চাই সে মুসলমান হোক, নাসারা হোক, ইহুদি কিংবা সবয়ী হোক যদি সে আল্লাহ তা আলার জাত ও সিফাতের উপর ঈমান আনে, দীনের আবশ্যকীয় বিষয়ে বিশ্বাস রাখে এবং শরিয়ত মোতাবেক নেক আমল করে, তাহলে সে কামিয়াব ও মুক্তিপ্রাপ্ত।

–[**জামালা**ইন খ. ১, পৃ. ১৩৫]

चायााा अस्ति । ছওয়াব ও প্রতিদান বিশেষ কোনো সম্প্রদায়ের জন্য নির্দিষ্ট : আয়াতের সারমর্ম : ছওয়াব ও প্রতিদান বিশেষ কোনো সম্প্রদায়ের জন্য নির্দিষ্ট নয়। কেবল বিশ্বাস ও সংকর্ম শর্ত। যার মধ্যে এ শর্ত পাওয়া যাবে, সে ছওয়াবের অধিকারী হবে। এটা বলার কারণ হচ্ছে বনী ইসরাঈল এ আত্মন্তরিতায় লিপ্ত ছিল যে, আমরা নবীগণের বংশধর আমরা সর্বোতভাবে আল্লাহ তা'আলার দরবারে উৎকৃষ্টতম।
—[তাফসীরে উসমানী পৃ. ১৩]

আরবে এমন অনেক গোত্র ছিল, যারা জনুগত এবং বংশগতভাবে ইহদি ছিল না: বরং তারা ছিল আরব বা বনী ইসমাঈল হয়রত ইসমাঈল (আ.)-এর বংশধর। কিন্তু ইহদিদের সংসর্গ-সান্নিধ্যে প্রভাবিত এবং তাদের জ্ঞান-গরিমা দ্বারা চমৎকৃত হয়ে তারা প্রথমে ওদের আচার-আচরণ এবং পরে আকিদা-বিশ্বাস অবলম্বন করে নেয়। আর এভাবে ধীরে ধীরে তারাও ইহুদি জনগোষ্ঠীর অন্তর্ভুক্ত হতে থাকে। الْفَرِيْنَ مَادُوْا না বলে الْفَرِيْنَ مَادُوْا أَمْ الْمَالِيْنَ مَادُوْا أَمْ الْمَالِيْنَ مَادُوْا أَمْ الْمَالِيْنِ مَادُوا أَمْ الْمَالِيْنِ مَادُوا أَمْ الْمَالِيْنِ مَادُوْا أَمْ الْمَالِيْنِ مَادُوا أَمْ الْمَالِيْنِ مُعَالِيْنِ مَادُوْا أَمْ الْمَالِيْنِ مَادُوْا أَمْ الْمَالِيْنِ أَمْ الْمَالِيْنِ مُعَالِيْنِ أَمْ أَمْ الْمَالِيْنِ أَمْ الْمَالِيْنِ أَمْ الْمَالِيْنِ اللَّهُ الْمَالِيْنِ اللَّهُ الْمَالْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ لَيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالْمِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمَالِيْنِ الْمِيْنِ ال

হৈ হৈছে। একবচনে تَمْرُانِ শাম দেশে বর্তমান ফিলিস্তীনে Nazareth বা নাছেরা নামে একটা গোত্র আছে। বাছতুল মুকানাস তেকে ৭০ মাইল উত্তরে রোম সাগরের ২০ মাইল পূর্বে গ্যালিলী অঞ্চলে। হয়রত ঈসা (আ. -এর নিবাস এ করনে অবহিত। এ কারণে তাকে ইয়াসূ নাছেরী বলা হয়। আরবি উচ্চারণে নাছেরাকে নাছরানও বলা হয়। এ কারণে সমুক্তার কারণে নাসরানী বলা হয়।

سَمُوا بِذَالِكَ إِنْتِسَابًا اِلَى فَرْيَةٍ يُقَالُ لَهَا نَصْرَانُ (رَاغِب) - अतन (1) अतन

সাম্বর্কী হবরত ইবনে আববাস (রা.) থেকেও নাসারাদের নামকরণের কারণ সংক্রান্ত একটি বর্ণনা পাওয়া যায়-

سُمِّيَتِ النَّصَارَى لِاَنَّ قَرْيَةَ عِيْسَى بْنِ مَرْيَمَ كَانَتْ تُسَمِّى نَاصِرَةٌ وَكَانَ اصْحَابُ يُسَمُّونَ النَّاصِرِيْيَنَ (ابْن جَرِير) ইयाय कुबङ्वी (त्र.) वलन-

سَمُواْ بِذَالِكَ الْقَرْيَةِ تَسَمَّى نَاصِرَةً كَانَ يَنْزِلُهَا عِبْسَى فَلَمَّا يُنْسَبُ اَصْحَابُهُ اِلَيْهِ قِيلَ النَّصَارُى (قُرْطُبِي)

কেউ কেউ একে আরবি শব্দ মনে করে তা نُصْرَتْ থেকে নিষ্পন্ন বলে মত প্রকাশ করেছেন। আবার কেউ বলেছেন, যেহেতু
তারা বলেছিল- اللَّهِ তাই তাদেরকে নাসারা বলা হয়। কিন্তু পূর্বোক্ত উক্তিই ঠিক।

-[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১২৩]

نَوْلُهُ الصَّابِئِينَ : সাবী-এর শাব্দিক অর্থ হলো যে কেউ নিজের দীন ত্যাগ করে অপরের দীন গ্রহণ করে, বা অপরের দীনের দিকে ঝুঁকে পড়ে। পরিভাষায় حَابِئُونَ [Sabians] নামে একটা ধর্মীয় ফেরকা ছিল, যারা আরবের উত্তর-পূর্ব দিকে শাম ও ইরাকের সীমান্তে বসবাস করতো । এরা তাওহীদ-রিসালাতে বিশ্বাসী ছিল। কারণ মূলত আহলে কিতাব ছিল। এরা নিজেদেরকে নাসারা-ই ইয়াহইয়া বলতো। যেমন এরা ছিল হযরত ইয়াহইয়া (আ.)-এর উমত। হযরত ওমর (রা.)-এর মতো বিজ্ঞ খলিফা এবং হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতো সত্যসন্ধানী সাহাবীও সাবেয়ীদেরকে আহলে কিতাবদের অন্তর্ভুক্ত মনে করতেন। আর হযরত ওমর (রা.) তো তাদের জবাই করা পশু হালাল মনে করতেন।

قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ وَابْنُ عَبَّاسٍ هُمْ قَوْمٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ وَقَالَ عُمَرُ تَحِلُ ذَبَانِحُهُمْ مِثْلَ ذَبَانِحِ آهْلِ الْكُعْبَةِ

(ما عن اَهْلِ الْكِتْبِ (إِبْن جَرِير عَنِ السَّرِّي)

ইবনে যায়েদ (র.) তাদেরকে তাওহীদবাদী মনে করতেন। কাতাদা এবং হাসান বসরী (র.) থেকে তো এও বর্ণিত আছে যে, তারা কিতাবধারী এবং পাঁচ ওয়াক্ত সালাত আদায় করতো –[ইবনে জারীর]। আমাদের ইমাম আবৃ হানীফা (র.) নিজেও ছিলেন ইরাকী। এ কারণে সাবেয়ীদের সম্পর্কে সরাসরি জানার তার সুযোগ ছিল। তার ফতোয়া এই যে, তাদের হাতে জবাই করা পত্ত হালাল এবং এদের নারীদের সাথে বিয়েও জায়েজ।

قَالَ اَبُوْ حَنِيْفَةَ الَّا بَأْسَ بِذَبَائِحِهِمْ وَنِكَاحِ نِسَائِهِمْ (فُوطُبِي)

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খ্যা

غَوْلُهُ مَنْ اَمْنَ بِاللّهِ : অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার জাত-সিফাতের উপর ঈমান এনেছে, যেমন ঈমান আনার হক রয়েছে। আর সে ঈমান হতে হবে সব ধরনের শিরকের মিশ্রণ থেকে মুক্ত। আর এ ঈমান আনার অধীনে তার সকল আবশ্যকীয় বিষয় এবং তাতে যা যা অন্তর্ভুক্ত, সবই শামিল রয়েছে। অন্যথায় আল্লাহ তা'আলার উপর শুধু ঈমান তো কোনো না কোনো রকমে প্রায় সব মানুষেরই আছে। আর ঈমানের আবশ্যিক বিষয়ের মধ্যে সবচেয়ে উঁচু নাম্বারে রয়েছে রাসূলের প্রতি ঈমান। কারণ রাসূলই আল্লাহ তা'আলার সাথে বান্দাদের সৃষ্ঠ সম্পর্ক স্থাপন করেন, এর সোজা পথ দেখান।

غُولُمُ وَالْكُومِ الْأُخْرِ : পরকালের প্রতি ঈমান আনার অর্থই হচ্ছে পরকাল সম্পর্কিত সকল বিধানের প্রতি ঈমান আনা। একে অপরের মধ্যে লীন হওয়া এবং বারবার জন্ম নেওয়ার ভ্রান্ত আকিদা-বিশ্বাসের ভিত্তি তো কেবল এই যে, অন্যান্য ধর্মে পরকালের প্রতি ঈমান আনার সঠিক ধারণা বর্তমান ছিল না; তারা পুরস্কার ও শান্তির নানাবিধ রূপ ও ধরন কল্পনা করে নিয়েছিল।

–[তাফসীরে মাজেদী]

نِ نِبِينا المَّالِيَّةِ عَلَيْهِ المَّالِقِ المَّالِقِ المَّالِقِ المَّالِقِ المَّالِقِ المَّالِقِ المَّالِقِ : قولُهُ روْعِي فِي ضِمِيرِ مَنْ أَمَنَ

প্রশ্ন : مَنْ عَمِلَ अते वर्तर مَنْ अভয় জায়গায় مُفَرَدً -এর مَرْجِع हला مَنْ शला مَنْ عَمِلَ अभे : وَلَهُمْ عَمْ عَالَهُمْ اَجْرُهُمْ اَجْرُهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

উত্তর: মুফাসসির (র.) مَنْ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ اَمَنَ अ ইবারতটুকু বৃদ্ধি করে উক্ত প্রশ্নের-ই জবাব দিয়েছেন। অর্থাৎ প্রথমটির মাঝে مَنْ -এর শব্দগত দিকে লক্ষ্য রাখা হয়েছে এবং দ্বিতীয়টিতে مَنْ -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়েছে। জানা দরকার مَنْ লফজের দিক দিয়ে مُغْنَرُ -এবং مُغْنَى -এবং مُغْنَى -এবং কিক দিয়ে مَعْنَى লফজের দিক দিয়ে مُغْنَرَ -এবং কিক দিয়ে مَعْنَى الله ক্ষা ক্রিক দিয়ে مُعْنَى الله ক্ষা ক্রিক দিয়ে مُعْنَى الله ক্ষা ক্রিক দিয়ে مُعْنَى ক্ষা ক্রিক দিয়ে مُعْنَى الله ক্রিক দিয়ে مُعْنَى مُوْرَدُ الله ক্রিক দিয়ে مُعْنَى الله ক্রিক দিয়ে مُعْنَى الله ক্রিক দিয়ে ক্রেক দিয়ে ক্রিক দিয়

ইহুদিদের অধঃপতন ও প্রায়শ্চিত্ত: বলা হয় যে, তাওরাত নাজিল হলে বনী ইসরাঈল তাদের দূর্মতিবশে বলেছিল, তাওরাতের বিধান তো বেজায় কঠিন এর অনুসরণ আমাদের পক্ষে সম্ভব নয়। তখন মহান আল্লাহ তা আলার নির্দেশে একটি পাহাড় তাদের উপরে উঠে আসল। তাদের সামনে আগুন সৃষ্টি হলো। কোনো রকমের অবাধ্যতার সুযোগ থাকল না। নিরুপায় হয়ে তারা তাওরাতের বিধান স্বীকার করে নিল।

প্রশ্ন: মাথার উপর পাহাড় স্থাপন করে তাওরাত স্বীকার করিয়ে নেওয়া তো স্পষ্ট চাপিয়ে দেওয়া ও জবরদন্তি করার নামান্তর, যা কুরআনের আয়াত لَا وَكُرَاءُ فِي الرِّيْنِ [দীনে কোনো জবরদন্তি নেই] বিধান আরোপের রীতি-নীতির সম্পূর্ণ বিরোধী। কেননা বিধান আরোপের ভিত্তি স্বাধীন ইচ্ছার উপর; আর জবরদন্তি তো সেই ইচ্ছাকে ক্ষুণু করে।

উত্তর: এটি জবরদন্তি দীন কবুল করানোর জন্য নয় মোটেই। বনী ইসরাঈল তো দীন পূর্বেই কবুল করে নিয়েছিল। যদ্দরুন তারা বারংবার হযরত মূসা (আ.)-কে তাগাদা দিয়ে আসছিল যে, আমাদেরকে বিধান সম্বলিত কোনো কিতাব এনে দাও! আমরা তার অনুসরণ করি। তারা এর পক্ষে প্রতিশ্রুতিবদ্ধ ছিল। কিন্তু যখন তাওরাত দেওয়া হলো, তখন প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করতে প্রস্তুত হয়ে গেল। তাদেরকে সে প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করা হতে ফেরানোই ছিল পাহাড় চাপানোর উদ্দেশ্য, দীন কবুল করানো নয়।
—[তাফসীরে উসমানী প. ১৩]

अश्री (त.)-এत निक्षे عُلْيَه ज़क़िति। عُطُونِ अवर مُعُطُونِ अवर مُعُطُونَ عُلْيَه ज़क़िति। किक्सि है। وَوَ مُ الطُّورَ : وَالطُّورَ يُطْلَقَ عَلَى آيَ جَبَلٍ كَانَ كَمَا فِي الْقَامُوسِ وَفِي رُوحٍ الْبَيَانِ : الطُّورَ هُوَ الْجَبَلُ بِالسَّرِيَانِيَّةٍ. (جَلَالَيْنَ)

نَوْلُهُ بِالْعَمَانِ : এই অংশটুকু বৃদ্ধি করে এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন যে, জবানের জিকির ও আলোচনা যথেষ্ট নয়; বরং উদ্দেশ্য হলো– আমল করা। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতসমূহকে গণনা করা উদ্দেশ্য নয়, উদ্দেশ্য হলো আমল।

े अथवा النَّارَ وَالْمَعَاصِيَ अथवा النَّارَ वथवात रिष्ठिण त्राराष्ट्र (य, تَتَّقُونَ ولا النَّارَ وَالْمَعَاصِي

ইসলামের বিধানের দৃষ্টিতে সব সমান: মোটকথা কান্নের ব্যাপকতা বর্ণনা করা উদ্দেশ্য। মুসলমানদের কান্ন ব্যাপক, চাই আমাদের অনুকূল ও আনুগত্যের বুলি বোলনে ওয়ালা হোক কিংবা বিরোধী হোক, সকলে ভালোভাবে শ্রবণ করে নাও যে, এখন মুক্তি মুহাম্মদ — এর অনুকরণের মধ্যে সীমিত। এর দ্বারা কথার গুরুত্ব অনেক বেড়ে গেছে যে, ইসলামের এ ব্যাপক ও সাধারণ বিধানে আমাদের ও তোমাদের পার্থক্য নেই। কালো ও সুন্দরের ব্যবধান নেই। ভৌগলিক কিংবা বংশের হিসেবে পৃথকতার কোনো প্রশ্ন নেই। ইসলামের দৃষ্টিতে সকলে সমান। কারো সাথে না ব্যক্তিগত সখ্যতা রয়েছে। আর না কারো সাথে শক্তেতা রয়েছে। যেমন কোনো বাদশা ঘোষণা করে দেয় যে, আইনের দৃষ্টিতে সব সমান, মন্ত্রী হোক কিংবা ফকির, বাধ্যগত গোলাম হোক অথবা বিরোধী শক্ত। যে কানুনের সম্মান ঠিক রাখবে, সে দয়া ও মহাব্বতের পাত্র হবে। তা না

অর্থ ও উদ্দেশ্য একেবারে পরিষ্কার হয়ে যায়। —[কামালাইন খ. ১, পৃ. ৭৮]
বিপথগামী ওলামা (عُلَثَاء سُوْء) এবং ভুল পথের মাশায়েখ: তওরাত নাজিল হওয়ার পর বনী ইসরাঈল সত্যায়ন ও আস্থা লাভের উদ্দেশ্যে বাছাই করে উদ্মতের ৭০ আউলিয়াকে হযরত মূসা (আ.)-এর সাথে তৃর পাহাড়ে পাঠিয়ে ছিল। কিন্তু তারা কুদরতি বিভিন্ন আশ্চর্যময় বস্তু স্বচক্ষে দেখা সত্ত্বেও জাতির সামনে এসে ভুলমিশ্রিত বক্তব্য পেশ করল যে, আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ অনুযায়ী যদি তোমাদের দ্বারা সে মৃতাবেক আমল করা সহজভাবে সম্ভব হয়, তবে কর। নতুবা আমল না করলেও চলবে। কিছু তো তাদের জন্মগত দৃষ্টামি, কিছু বিধানাবলির কঠোরতা। তাই আমর থেকে পরিত্রাণের জন্য এটাকে সুবর্ণ সুযোগ মনে করল এবং স্পষ্টভাবে অস্বীকার করল যে, আমাদের দ্বারা সে হুকুম মৃতাবেক আমল করা সম্ভব নয়। এ কারণে পাহাড়ের দায়িত্বে নিয়োজিত ফেরেশ্তাগণ তাদের মাথার উপর পাহাড় তুলে ধরে সাবধান করেছে যে, এ মৃহুর্তে

হলে শান্তির যোগ্য হবে। উক্ত বর্ণনার পর যদি। الَّذَيْنَ أَمُثُو । দ্বারা উদ্দেশ্য খালেছ মু'মিনগণও হয়, তবুও আয়াতে কারীমার

দুনিয়াবী রাজত্বের কর্ম পদ্ধতি: যেমন— সরকারিভাবে পুলিশে ভর্তি হওয়ার জন্য কাউকে বাধ্য করা হয় না। কিন্তু স্বইচ্ছায় যদি কেউ এ দায়িত্ব গ্রহণ করে, তবে ডিউটি আদায়ের ক্ষেত্রে অবশ্যই তাকে বাধ্য করা হবে। ডিউটি আদায় না করলে সে শাস্তির যোগ্য ও বরখাস্তের যোগ্য হবে এবং এ পদ্ধতিকে ইন্সাফ বলা হবে। আল্লাহর ব্যাপক রহমত থেকে দুনিয়াতে মু'মিনদের ন্যায় কাফেররাও উপকৃত হচ্ছে, কিন্তু পরকালে আল্লাহর বিশেষ রহমতের যোগ্য শুধু মু'মিনগণ হবে এবং আল্লাহর ফ্যন্ম ও রহমতের সত্যায়ন নবী করীম ত হতে পারেন, যার অস্তিত্বের অসিলায় অঙ্গীকার ভঙ্গকারী বর্তমান ইহুদি সম্প্রদায় দুনিয়াবী আজাব থেকে নিরাপদে রয়েছে। —প্রাগুক্তা

বিধানকে শক্তভাবে ধর এবং সে অনুযায়ী আমল কর ৷ –প্রাণ্ডক্তী

اعْتَدُواْ تَجَاوَزُواْ الْحَدَّ مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ بِصَيْدِ السَّمَكِ وَقَدْ نَهَيْنَاكُمْ عَنْهُ وَهُمْ أَهْلُ أَيْلَةٍ . فَقُلَّنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئينَ . مُبْعِديْنَ فَكَانُوْهَا

وَهَلَكُوا بَعْدَ ثَلْثُةِ أَيَّامٍ

७ अर्गाछ <u>जामत अप्रामिशक ए</u> ७७. <u>जामि जा</u> वर्था९ এই শाछ <u>जामत अप्रामिशिक उ</u> عِبْرَةً مَانِعَةً مِنْ إِرْتِكَابِ مِثْلِ مَا عَملُوا لِمَا بَيْنَ يَدَينهَا وَمَا خَلْفَهَا أَيْ لِـلْأُمَرِم الّبِينِي فِـنِي زَمَانِـهَا وَبَـعْدَهَا وَمَوْعِظُةً لِلْمُتَّقِيْنَ . اللَّهُ وَخُصُّوا بالذِّكْرِ لِاَنَّهُمُ الْمُنْتَفِعُوْنَ بِهَا بِخِلاَفِ غيرهم ـ

#### অনুবাদ :

२० ७৫. लामाएन मास्याता मिनवात मर्थ मिकात करत वरे. وَلَقَدُ لَامُ قَسْمٍ عَلِمْتُمُ عَرَفْتُمُ الَّذِيْنَ সম্পর্কে বাড়াবাড়ি করেছিল সীমালজ্ঞান করেছিল। অথচ আমি এই সম্পর্কে তাদেরকে নিষেধ করে দিয়েছিলাম। তাদেরকে তোমরা নিশ্চিতভাবে চিন। তারা ছিল আয়লার অধিবাসী। আমি তাদেরকে বলেছিলাম তোমরা ঘূণিত আল্লাহ তা'আলার রহমত হতে বিতাড়িত বানর হও। ফলে তারা বানরে রূপান্তরিত হয়ে যায় এবং তিনদিন পর সকলেই ধ্বংস প্রাপ্ত হয়। عَنَدُ -এর 🏋 অক্ষরটি কসম অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

পরবর্তীগণের অর্থাৎ যে সকল উন্মত এই সময় বর্তমান ছিল এবং পরে যারা আগমন করবে, তাদের সকলের জন্য দৃষ্টান্তমূলক শিক্ষামূলক, অনুরূপ কাজে লিপ্ত হওয়ার প্রতিরোধক হিসেবে এবং আল্লাহ তা আলাকে ভয়কারীদের জন্য উপদেশ স্বরূপ করেছি। এই স্থানে মৃত্তাকীদের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। কারণ তা দ্বারা কেবল তারাই উপকৃত হতে পারে, অন্যেরা পারে না।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর অর্থে । ফেয়েল غَالْمُتُمْ । বেড়ী ও বন্ধনকে বলা হয়, এ স্থানে উদ্দেশ্য পরিহার্য, অর্থাৎ নিষেধ করা । غُلْمُتُمْ أَيْ عَرَفْتُمُ اشْخَاصَ الَّذِيْنَ اعْتَدْوا । अश्य आकर्षण - عَلْمُتُمْ वि : قَوْلُهُ الَّذِيْنَ اعْتَدُوا । अश्य शाखा - عَلَمْتُمْ वि : قَوْلُهُ اللَّذِيْنَ اعْتَدُوا أَى عَرَفْتُمْ اغْتَداءَ الَّذِينَ اعْتَدُوا . । क खे राह مُضَانَّ क अातन وعُضَانًا क क क क राहन क क أَىْ عَرَفْتُمْ أَخْكَامَ الَّذَيْنَ اعْتَدُوّا -কউ কেউ বলেন এখানে آخْكَامُ মুজাফ মাহযুফ আছে أَى اعْتَدَوْا كَانَنْيِنَ مِنْكُمْ ا रहारह حَالٌ अप्र अप्रत وَعُتَدَا ، वि : مِنْكُمْ - فَرَدَة : विगें रायत خَسَاء अपात मुं विगें रायत خَاسئيْن विगें रायत وَاستَبْنَ विगें के विगें के विगें ولي السَّبْت वित صنعين و الله علامة علامة अक्क अथवा थवरत हानी किश्वा كُونُوْ। अिंक عَاسِعَيْنَ अक्क अथवा थवरत हानी किश्वा كُونُوْا خَسَأُ الْكُلْبُ اذَا طَ دَهُ عَلَيْ الْأَلْفُ اللَّهِ عَلَيْهُ

- عَرَدَةً प्रें क्यात كَانَ कािरत प्रातग्रुवि فَ ا عَامَ عَا कि - صَارَ प्रिं क्व नात्कप्रि كَانَ अथात كَانَ فكأنُوهَا أَيْ صَارُوا قرَدَةً خَاسِئِينً .

े عَوْلَمُ نَكَالًا: تَكَالُ: عَوْلَهُ نَكَالًا: مَا -এর বহুবচন। অর্থ- বেড়ী। লাজেমী অর্থ- এমন কঠিন-কঠোর শান্তি যা অন্যদের জন্যও শিক্ষনীয়। कात्रगकृष्ठ रस्य याय । स्मरह्जू এ আজावख مُفْتَرُعُ वन्नी वा مُفْتَرُعُ वात्रगकृष्ठ रस्य याय । स्मरहजू এ আজावख অন্যদেরকেও একাজ করতে বারণ করে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিত্ত বিধান কৰা হয়েছিল যে, তোমাদের প্রতি আল্লাহ তা'আলার দয়া ও অনুগ্রহ না হলে তোমাদের প্রতি আল্লাহ তা'আলার দয়া ও অনুগ্রহ না হলে তোমাদের অঙ্গীকার ভঙ্গের দাবি এই ছিল যে, তৎক্ষণাৎ তোমাদেরকে আজাব দিয়ে ধ্বংস করে দেওয়া হতো। এখন এ আয়াতে দৃষ্টান্ত স্বরূপ শরিয়তের বিধান লংঘন ও অস্বীকার করার পার্থিব ক্ষতি ও কুফল বর্ণনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে– পূর্ববর্তী উত্মতকে তাওরাতে শনিবার দিবসটি বন্দেগীতে কাটানোর নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল; কিন্তু তারা সে বিধান থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছিল ফলে তাদেরকে মসখ বা বিকৃতির আজাব দেওয়া হয়েছিল।

اَىْ وَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمُتَمُ । মুফাসসির (র.) এদিকে ইঙ্গিত করলেন যে, এখানে مَقْسَمٌ بِهِ মাহযুফ রয়েছে । قُولُهُ لَامٌ قَسْمِ نَامُ وَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمُتَمُ : মুফাসসির (র.) এর দ্বারা একটি উয্য প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন।

প্রশ্ন : عَلَيْتُ ফে'লটি দুটি মাফউল দাবী করে। অথচ এখানে শুধু একটি মাফউল উল্লেখ রয়েছে।

উত্তর: মুফাসসির (র.) উত্তরের প্রতি এভাবে ইঙ্গিত করেছেন যে, عَرِفْتُمُ এখানে عَرِفْتُمُ -এর অর্থে। সুতরাং এখন এক মাফউলের দিকে মুতাআদ্দী হওয়া শুদ্ধ আছে।

- এর মাঝে পার্থক্য - এর মাঝে পার্থক্য :

े. مَعْرِفَتُ . কেবল 'যাত' বা সত্ত্বা সম্পর্কে জ্ঞান লাভ হওয়াকে বুঝায়। আর علم যাত-এর সাথে সাথে তার অন্যান্য অবস্থা ও বিচরণ সম্পর্কে জানাকে বুঝায়। যেমন এর ব্যবহার এভাবে হয়- عَرَفْتُ زَيْدًا وَعَلَيْتُ زَيْدًا ضَاحِكًا .

২. عِلْم الْجَهْلِ ਹ مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ ਹ مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ ਹ مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ ਹ مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ व مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ क عِلْم عَرِفَت عَلَم مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ क مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ क مَسْبُوْق بِالْجَهْلِ مَا مَعْرِفَت عَلَم مَا مَا مَعْرِفَت عَلَم عَلَمُ عَلَم عَلَم

এ. عِلْمِ এর ব্যবহার اِدْرَاكْ جُزْنِيَّاتْ সম্পর্কে হয় আর مَعْرِفَتْ এর ব্যবহার اِدْرَاكْ كُلِّيَّاتْ সম্পর্কে হয়।

8. عُلْمُ اللَّهَ الْحَوَاشِ বা অন্তর দিয়ে অনুভব করার ক্ষেত্রে হয় আর مَعْرِفَت এর ব্যবহার مُدْرَكُ بِالْعَلَ বা পঞ্চন্দ্রিয় দ্বারা অনুভব করার ক্ষেত্রে হয়।

وَ السَّبْتُ । এখানে السَّبْتُ । দারা শনিবার উদ্দেশ্য। কেউ বলেছেন । السَّبْتُ এর অর্থ এখানে السَّبْتِ वाরা শনিবার উদ্দেশ্য। কেউ বলেছেন । السَّبْتِ يَوْمِ السَّبْتِ السَّبْتِ ضَعْ السَّبْتِ – वेड वर्लन بَوْمُ السَّبْتِ – केड वर्लन

এ ঘটনাটি হযরত দাউর্দ (আঁ.)-এর আমলে সংঘটিত। বনী ইসরাঈলের জন্য শনিবার ছিল পবিত্র এবং সাপ্তাহিক উপাসনার জন্য নির্ধারিত দিন। এ দিন মৎস্য শিকার নিষিদ্ধ ছিল। তারা সমুদ্রোপকূলের অধিবাসী ছিল বলে মৎস শিকার ছিল তাদের প্রিয় কাজ। ফলে নিষেধাজ্ঞা অমান্য করেই তারা মৎস শিকার করে। এতে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে مَسْخ তথা বিকৃতি বা রূপান্তরের শাস্তি নেমে আসে। তিন দিন পর এদের সবাই মৃত্যুমুখে পতিত হয়।

এ ঘটনার দর্শক ও শ্রোতা দুই শ্রেণিতে বিভক্ত। অবাধ্য শ্রেণি ও অনুগত শ্রেণি। অবাধ্যদের জন্য এ ঘটনাটি ছিল অবাধ্যতা থেকে তওবা করার উপকরণ। এ কারণে একে اَلَكُنَ শিক্ষাপ্রদ দৃষ্টান্ত বলা হয়েছে। অপরদিকে অনুগতদের জন্য এটা ছিল আনুগত্যে অটল থাকার কারণ। এ জন্য একে مَرْعَظَة অর্থাৎ উপদেশপ্রদ ঘটনা বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে।

আকৃতি রূপান্তরের ঘটনা : তাফসীরে কুরতুবীকে বলা হয়েছে, ইহুদিরা প্রথম প্রথম কলাকৌশলের অন্তরালে এবং পরে সাধারণ পদ্ধতিতে ব্যাপকভাবে মৎস্য শিকার করতে থাকে। এতে তারা দুই দলে বিভক্ত হয়ে যায়। একদল ছিল সৎ ও বিজ্ঞ লোকদের। তারা এ অপকর্মে বাধা দিলেন। কিন্তু প্রতিপক্ষ বিরত হলো না। অবশেষে তারা এদের সাথে যাবতীয় সম্পর্ক ছিন্ন করে পৃথক হয়ে গেলেন। এমনকি বাসস্থানও দুই ভাগে ভাগ করে নিলেন। একভাগে অবাধ্যরা বসবাস করত আর অপরভাগে সৎ ও বিজ্ঞজনেরা বাস করতেন। একদিন তারা অবাধ্যদের বস্তিতে অস্বাভাবিক নীরবতা লক্ষ্য করলেন। অতঃপর সেখানে পৌছে দেখলেন যে, সবাই বিকৃত হয়ে বানরে রূপান্তরিত হয়ে গেছে। হযরত কাতাদাহ (রা.) বলেন, তাদের যুবকরা বানরে এবং বৃদ্ধরা শৃকরে পরিণত হয়ে গিয়েছিল। রূপান্তরিত বানররা নিজ নিজ আত্মীয় স্বজনদের চিনত এবং তাদের কাছে এসে অঝোরে অশ্রু বিসর্জন করত। —[মাআরিফুল কুরআন: মুফতী মুহাম্মদ শফী (র.)]

রূপান্তরিত সম্প্রদায়ের বিলুপ্তি: সহীহ মুসলিম শরীফে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) কর্তৃক বর্ণিত আছে যে, কয়েকজন সাহাবী একবার রাসূল্ল্লাহ — -কে জিজ্ঞেস করলেন, হুজুর! আমাদের যুগের বানর ও শূকরগুলো কি সেই রূপান্তরিত ইহুদি সম্প্রদায়? তিনি বললেন, আল্লাহ তা'আলা যখন কোনো সম্প্রদায়ের উপর আকৃতি রূপান্তরের আজাব নাজিল

করেন. তখন তারা ধরাপৃষ্ঠ থেকে বিলুপ্ত হয়ে যায়। তিনি আরো বলেন, বানর ও শৃকর পৃথিবীতে পূর্বেও ছিল, ভবিষ্যতেও থাকবে। এদের সাথে রূপান্তরিত বানর ও শূকরদের কোনো সম্পর্ক নেই।[মা'আরিফুল কুরআন, মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.)]

َ عَوْلَهُ فِي السَّبْت : অর্থাৎ শনিবারের বিধানের ব্যাপারে। سَبُت -এর শান্দিক অর্থ হচ্ছে সপ্তাহের সপ্তম দিন শনিবার। أَلَّ السَّبْت : অর্থাৎ শনিবারের দিনবার দিনটি : অর্থাৎ শনিবার বিধানের ব্যাপারে। এর শান্দিক অর্থ হচ্ছে সপ্তাহের সপ্তম দিন শনিবার। বা শনিবার দিনটি কেবল আল্লাহ তা আলার স্বরণ ও তাঁর ইবাদতের জন্য নির্দিষ্ট। এ দিন ব্যবসায়-বাণিজ্য, কায়-কারবার, চাষাবাদ, কৃষিকর্ম ও শিকার ইত্যাদি স্বই ছিল নিষিদ্ধ। এ নিষেধাজ্ঞা ছিল অত্যন্ত কঠোরভাবে। এ নিষেধাজ্ঞা লজ্মনের শাস্তি ছিল মৃত্যুদণ্ড।

غَوْلَهُ إِعْتَدُوْاً : বাড়াবাড়ি করতো, শরিয়তের মুসাবীর সীমালজ্ঞন করতো। বর্ণনায় পাওয়া যায় যে, হযরত দাউদ (আ.)-এর সময়ে ইলিয়া নামক স্থানে বিপুল সংখ্যক ইহুদি ছিল। এখানে তাদের কথাই বলা হয়েছে। হযরত দাউদ (আ.)-এর শাসনকাল ছিল খ্রিস্টপূর্ব ১০১৪ অব্দ থেকে খ্রিস্টপূর্ব ৯৭৩ অব্দ পর্যন্ত। ইলিয়া যদি সে স্থান হয়ে থাকে, তাওরাতে যাকে ইলাত [Elath] বলা হয়েছে [দ্বিতীয় বিবরণ ২ : ৮] তবে তা ফিলিস্তীনের দক্ষিণে আরবের ঠিক উত্তর সীমান্তে [প্রাচীন আদুম অঞ্চলে] নীল নদের পূর্বাঞ্চলে বর্তমানে সমূদ্র উপকূলে অবস্থিত। আধুনিক ভূগোলে এটা আকাবা নামে পরিচিত। আর আকাবা হচ্ছে আকাবা উপসাগরের প্রসিদ্ধ বন্দর। ইলার ইহুদিরা তাদের শরিয়তের বিধান অব্যাহতভাবে লজ্খন করে বিশেষ চতুরতার সাথে মাছ শিকার করতো আর এটা করতো বাহ্যিক বৈধতার রূপ দিয়ে শনিবার দিনে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১. পৃ. ১২৯]

َ عَوْلُهُ كُونُواْ قِرَدَةً خُسِيئينَ : এখানে প্রশ্ন উত্থাপিত হয় যে, এখানে বানর হওয়ার কথা বলা হলো অথচ অন্য আয়াতে বলা হয়েছে - وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَالْخَنَازُيرُ अर्था९ শূকর হওয়ার বিবরণও রয়েছে।

#### উত্তর :

- ১. اَصْحَابُ الْمَائِدَه বানর হয়েছিল আর أَصْحَابُ السَّبْتِ
- ২. أَصْعَالُ السَّبُتُ -এর মধ্যে যারা যুবর্ক ছিল, তারা বানর হয়েছিল আর যারা বৃদ্ধ ছিল, তারা শৃকর হয়েছিল।

يَّوْلُمُ وَهَلَكُواْ بَعْدَ ثَلْثُةَ اَيُّامٍ: মুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করলেন যে. বর্তমানে যে বানর দেখা যায়, এগুলো সে বানর নয়। যেমনটি বনী ইসরাইলদের বিকৃতির ফলে হয়েছিল; বরং বর্তমান কালের বানর ভিন্ন সৃষ্টি।

এর তিথা শান্তিও উদ্দেশ্য হতে পারে. আবার সে আকৃতি বিকৃত উন্মতও অর্থ হতে পারে। উভয় ক্ষেত্রেই সারকথা এক ও অভিনু।

वाता शामवानी वा পूर्ववर्ण उपलगा के के بَيْنَ يَدُيْهَا وَمَا خُلُفَهَا अशात مَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خُلُفَهَا بَعَامِهُ مَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خُلُفَهَا بَعَامِهُ مَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خُلُفَهَا بَعْ اللهُ عَلَيْهِا وَمَا خُلُفَهَا بَعْ اللهُ عَلَيْهِا وَمَا خُلُفَهَا بَعْ اللهُ عَلَيْهِا وَمَا خُلُفَهَا بَعْ اللهُ عَنْ مُنْ مَا بَعْنَ مُ مَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خُلُفَهَا بَعْ اللهُ عَلَيْهِا وَمَا خُلُفَهَا بَعْ مُعْلَى اللهُ عَلَيْهُا وَمَا خُلُفَهَا اللهُ عَلَيْهُا وَمَا خُلُفَهَا اللهُ عَلَيْهِا وَمَا خُلُفَهَا اللهُ عَلَيْهُا وَمَا خُلُفَهَا مُعْلَى اللهُ عَلَيْهِا وَمَا خُلُفَهَا اللهُ الله

উত্তর: এ উভয় স্থানেই مَنْ - مَنْ - مَا স্থলে ধরা হয়েছে। অর্থাৎ এখানে مَا خَلْفَهَا বলে প্রাণ ও জ্ঞান-বুদ্ধি আছে, এমন অর্থ هُوَ مَمَا হয়েছে। مَا خَلْفَهَا या তাদের সামনে আছে 'সমকালীন' অর্থে مَا خَلْفَهَا या তাদের পছনে আছে, 'পরে যারা আসবে, তাদের' অর্থে। অর্থাৎ শান্তি যেন এমনই ভয়ঙ্কর ছিল যে, পুরুষানুক্রমে তা আলোচিত হয়েছে এবং সে আলোচনা শুনে মানুষ রীতিমতো প্রকম্পিত হয়েছে।

नीनि ব্যাপারে হীলা বাহানার তাৎপর্য: এ আয়াতে ইহুদিদের যে সীমালজ্মনের কথা আলোচিত হয়েছে এবং যে কারণে তাদের উপর مَسَخ তথা বিকৃতির শাস্তি নেমে এসেছিল, বর্ণনার আলোকে প্রতীয়মান হয় যে, সেটা শরয়ী হুকুমের সরাসরি বিরুদ্ধাচারণ ছিল না; বরং তা ছিল এমন হীলা বা কৌশল যা দ্বারা শরয়ী হুকুম অমান্য করা আবশ্যক হয়। যেমন সাপ্তাহিক ইবাদতের দিনে মাছের লেজে ডুরি বেঁধে সমুদ্রের এক কোনে ছেড়ে রাখা এবং পরের দিন অনায়াসে তা শিকার করা বা সমুদ্রের কিনারে গর্ত করে রাখা যাতে নিষিদ্ধ দিনে মাছ সেখানে ঢুকে পড়ে এবং পরের দিন তা শিকার করা যায়। এটা হচ্ছে ঐ ধরনের হীলা, যাতে শুধু শরয়ী হুকুমের লঙ্ঘনই হয় না; বরং বিদ্রুপ ও উপহাসও হয়। তাই তো এ ধরনের হীলার আশ্রয় গ্রহণকারীদেরকে বড় রকমের অবাধ্য ও নাফরমান আখ্যা দিয়ে তাদেরকে আজাবে নিপতিত করা হয়েছে। –[জামালাইন: ১৪০]

ফিকহী হীলা : তবে উপরিউজ আলোচনা দ্বারা 'ফিকহী হীলা' হারাম প্রমাণিত হয় না। তন্মধ্যে হতে কিছু হীলা তো স্বয়ং রাসূল — -ও বাতলে দিয়েছেন। যেমন এক কেজি উত্তম দামী খেজুরের বদলায় দুই কেজি কম দামি খেজুর ক্রয়-বিক্রয় করা সুদের অন্তর্ভুক্ত। কিন্তু এ সুদ থেকে বাঁচার জন্য স্বয়ং রাসূল — একটি হীলা বাতলে দিয়েছেন। তা হলো জিনস –এর বিনিময়ে জিনস তাবাদুলা না করে মূল্যের বিনিময়ে বেচা-কেনা করা। যেমন দুই কেজি কম দামি খেজুর দুই দিরহামে বিক্রি করে দুই দিরহাম দ্বারা এক কেজি উত্তম খেজুর খরিদ করা জায়েজ আছে। কেননা এখানে উদ্দেশ্য হলো হুকুমে শর্য়ী পালন করা, তা বাতিল ও অমান্য করা উদ্দেশ্য নয়। - জামালাইন খ. ১, প. ১৪০]

শরিয়তের দৃষ্টিতে হীলা : হীলা অর্থ مَهَارَاتٌ تَدَابِيْر বা কৌশলের দক্ষতা। হারাম ও পাপ থেকে বাঁচার জন্যে শরিয়ত সমর্থিত কোনো পথ অনুসরণকে ফকীহগর্ণের পরিভাষায় 'হীলা' বলে। এজন্যই কেউ কেউ হারাম থেকে পলায়নের পথকে হীলা বলেছেন। انتَهَا هُوَ الْهَرْبُ مِنَ الْحَرَامِ وَالْهَرْبُ وَالْهَالِمُ وَالْهَرْبُ وَالْهَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْهِرِيْ وَالْهَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْهَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمِالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمِلْمِ وَالْمِلْمِ وَالْمَالِمُ وَالْمِلْمِ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمِ وَلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُوالْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَ

সারকথা হলো, হারাম থেকে বাঁচার পথকে হীলা বলে। হারামের শিকার হওয়া অথবা নিজেকে কিংবা অন্য কাউকে প্রতারিত করাকে হীলা বলে না।

এটা অস্বীকার করা যাবে না, আমাদের ফিকহগ্রন্থগুলোর এমন কিছু হীলাও উল্লিখিত হয়েছে, দীনের মেজাজ ও রুচির সাথে যেগুলো খাপ খায় না। কিল্পু এর অর্থ এই নয়। তাঁরা এগুলোকে জায়েজ বলেছেন কিংবা উৎসাহিত করেছেন; বরং এই জাতীয় হীলা গ্রন্থবদ্ধ করার উদ্দেশ্য হলো যদি কোনো ব্যক্তি এমনটি করেই বসে, তাহলে তার বিধান কি হবে? কি হবে তার পরিণতি। কারো কারো আপত্তির জবাবে আল্লামা ইবনে নুজাইম (র.) একথাই লিখেছেন। ইমাম সারাখসী (র.) হীলার বৈধ-অবৈধ বিভিন্নরূপ সম্পর্কে আলোচনা করেছেন। শেষে সার নির্যাস হিসেবে লিখেছেন সারকথা হলো, হারাম থেকে মুক্তি ও হালাল পর্যন্ত পৌছার লক্ষ্যে গৃহীত হীলা উত্তম। যদি কারো হক নষ্ট করা কিংবা কোনো অন্যায় লোভে হীলার পথ গ্রহণ করা হয় তাহলে সেটা অপছন্দনীয়। মোটকথা দ্বিতীয় প্রকারের হীলা নাজায়েজ। আর প্রথমোক্তটি জায়েজ। যেমন কোনো স্বামী তার স্ত্রীকে বলল, তুমি যদি এমন 'ডেগ' রান্না না কর, যার অর্ধেক হালাল আর অর্ধেক হারাম, তাহলে তুমি তালাক। এমতাবস্থায় এই মাথা-গরম ব্যক্তির স্ত্রীকে হীলা বলে দেওয়া হয়েছে— মদের 'ডেগে' খোসাসহ ডিম রান্না করবে। খোসার কারণে ডিমের ভেতর মদ পৌছাতে পারবে না। ফলে তার আর্ধ হালার আর আর্ধ হারাম 'ডেগ' রান্না করা হয়ে যাবে। তালাকের মত 'নিকৃষ্ট মুবাহ' -এর অভিশাপ থেকে মুক্তি পাবে এই নারী। ভেঙ্গে পড়ার হাত থেকে রক্ষা পাবে তার খানান পরিবার।

আমরা লক্ষ্য করলে দেখব- ফিকাহ গ্রন্থে বর্ণিত হীলাগুলোর মূল প্রেরণা হলো হারাম থেকে রক্ষা পাওয়া, পাপের পথ বন্ধ করা এবং শরিয়তের গণ্ডির ভেতর থেকে ভালো করে বুঝতে হবে, যদি কেউ হীলার অন্তরালের পাপের পথে পা বাড়ায় হীলার খোলস পরে অন্যের প্রতি জুলুম ও অবিচারের চেষ্টা করে তাহলে তা নিশ্চিত হারাম, ও জঘন্য অপরাধ; বরং এটা আল্লাহ তা আলাকে ধোঁকা দেওয়ারই নামান্তর। কিন্তু আল্লাহকে কি ধোঁকা দেওয়া যায়?

তারা আল্লাহ ও ঈমানদারদের ধোঁকা দেয় অথচ তারা তো নিজেদেরকেই ধোঁকা দেয়। বনী ইসরাইলের প্রতি আল্লাহ তা'আলার আজাব নিপাতিত হয়েছিল এই কারণে যে, তারা আল্লাহর দেওয়া সীমানা লংঘন করে শনিবারে মাছ শিকার করেছিল। অথচ আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে এই দিনে মাছ শিকার করতে নিষেধ করেছিলেন তারা খোদার বিধান লংজ্ঞন করে ছিল কৌশলের আড়ালে। পবিত্র কুরআনে [উক্ত আয়াতে] এই কাহিনী বিধৃত হয়েছে।

প্রনিধানযোগ্য যে, হীলা বিষয়টি সাধারণতো সাধারণ আলেম সম্প্রদায়ের জন্যও অত্যন্ত নাজুক। তাই চূড়ান্ত ঠেকা ছাড়া এই প্রাঙ্গনে পা রাখা সঙ্গত নয়। স্বরণ রাখতে হবে, আমাদের পূর্বসূরীগণ হীলার পথ দেখিয়ে গেছেন হারাম থেকে বাঁচার লক্ষ্যে, হীলাকে হালাল ও পবিত্র হিসেবে বরণ করার উদ্দেশ্যে নয়।

-[দেখুন, হালাল হারাম মাওলানা খালেদ সাইফুল্লাহ রাহমানী, পৃ. ৪৬-৪৮]

মৌলিক ও আধ্যাত্মিক বিকৃতি : আর মুফাস্সিরগণের মধ্যে মুজাহিদ (র.)-এর অভিমত হচ্ছে এটা যে, বাহ্যিক বিকৃতি হয়নি; বরং মৌলিক বিকৃতি উদ্দেশ্য। আহ্মক ও নির্বোধ ব্যক্তিকে যেমনভাবে গরু ও গাধা বলা হয়, সেটাই এখানে উদ্দেশ্য; কিন্তু প্রয়োজন ব্যতীত প্রকৃত অর্থ ছেড়ে দেওয়া ঠিক নয়। আধ্যাত্মিক জ্ঞানীগণ মনে করেন যে, যে ব্যক্তি শরিয়তকে প্রতিষ্ঠার গুরুত্ব দেয় না। তার আধ্যাত্মিক নূর ধ্বংস হয়ে আত্মা বিকৃত হয়ে যায় এবং যে প্রাণীর বৈশিষ্ট্যসমূহ তার মধ্যে প্রতিষ্ঠিত হবে, সে প্রাণীর স্বভাবই তার মধ্যে জন্মিবে। এটা হচ্ছে আধ্যাত্মিক বিকৃতি।

#### অনুবাদ :

مَوْسَلَى لِقَوْمِهِ وَقَدْ ،٦٧ ৬٩. مِ اذْكُرُ اذْ قَالَ مُوْسَلِي لِقَوْمِهِ وَقَدْ قُتلَ لَهُمْ قَتِيلًا لاَ يُدّرٰى قَاتِلُهُ وَسَأَلُوهُ أَنْ يَدْعُوَ اللَّهَ أَنْ يُبَيِّنَهُ لَهُمّ فَدَعَاهُ إِنَّ اللَّهَ يَامُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرةً م قَالُوْا أَتَتَّخِذُنَا هُزُوًّا م مَهْزُوًّا بِنَا حَيْثَ تُجِيْبُنَا بِمِثْلِ ذٰلِكَ قَالَ أَعُوْذُ أَمْتَنِعُ بِاللَّهِ مِنْ أَنْ أَكُوْنَ مِنَ الْجَاهِلِيْنَ . الْمُسْتَهْزئيْنَ .

বলেছিলেন- আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে একটি <u>গরু জবাই করার আ</u>দেশ করেছেন। তাদের এক ব্যক্তি নিহত হয়েছিল। কিন্তু হত্যাকারী সম্পর্কে কারো কিছু জানা ছিল না। তখন তারা হ্যরত মুসা (আ.)-এর নিকট অনুরোধ জানালো যে, এই বিষয়টি পরিষ্কার করে দেওয়ার জন্য তিনি যেন আল্লাহ তা আলার নিকট দোয়া করেন। অনন্তর তিনি সে জন্য দোয়া করলেন তারা বলল, তুমি কি আমাদের সাথে ঠাট্টা করছ। আমাদেরকে উপহাসের পাত্র সাব্যস্ত করে নিয়েছ? তাইতো আমাদেরকে এধরনের উত্তর প্রদান করছ। সে বলল: আল্লাহ তা'আলার আশ্রয় নিচ্ছি আমি আল্লাহ তা'আলার সাহায্যে বিরত হচ্ছি। অজ্ঞদের উপহাসকারীদের অন্তর্ভুক্ত হওয়া হতে।

(.আ.) الْدُعُ لَنَا عَلِمُوا أَنَّهُ عَزَمَ قَالُوّا الْدُعُ لَنَا عَلِمُوا أَنَّهُ عَزَمَ قَالُوّا الْدُعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنْ لَّنَا مَا هِيَ لَا أَيْ مَا سِتُنَهَا قَالَ مُوسِٰى إِنَّهُ أَي اللَّهُ يَنْقُولُ إِنَّهَا بَقَرَة لا فَارِضُ مُسِنَّدُة وَلا بِكُرُ م صَغَيْرَةً عَوَانُ نَصَفُ بَيْنَ ذَٰلِكُ الْمَذْكُوْرِ مِنَ السِّنَّيْنِ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُوْنَ ـ بِهِ مِنْ ذَبَّحِهَا ـ

সত্যসত্যই এরূপ করতে দৃঢ়প্রতিজ্ঞ তখন তারা বলল : আমাদের খাতিরে তোমার প্রভুর নিকট বল, তিনি যেন আমাদেরকে স্পষ্টভাবে জানিয়ে দেন তা কিং অর্থাৎ তার বয়স কি হবে? [তিনি] মৃসা (আ.) বললেন, আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, তা এমন গাভী যা বৃদ্ধও না বয়**স্ক'না অল্প বয়স্কও না ছোটও না <u>মধ্য বয়সী</u> উল্লিখিত** বয়সসমূহের মাঝামাঝি সুতরাং তা জবাই করা সম্পর্কে তোমরা যা আদিষ্ট হয়েছ্, তা কর।

#### তাহকীক ও তারকীব

حَفَرة : শব্দটি মূলত শুধু গাভী বুঝায় এবং তা بَقَرة -এর স্ত্রীলিঙ্গ। পুরুষ গরুকে ছাওর (ثوّر) বলা হয়। [রাগিব] তবে মুফাসসিরগণের অনেকে গাভী ও বলদ উভয়ের জন্য ব্যাপকার্থক রেখে এ স্থলে 'বলদ' অর্থ নিয়েছেন।

-[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৩২]

نجاملين : এখানে جَهْل আভিধানিক অজ্ঞতার অর্থে। অর্থাৎ কোনো কাজ তার যথাযথ পন্থার পরিপন্থিরূপে সম্পাদন করা। আর আল্লাহ তা'আলার বাণী রটনার দুঃসাহস সে ব্যক্তিই দেখাতে اَلْجَهْلُ فَعْلُ الشَّيْئِ بِخَلَافٍ مَا خَقُّهُ يَفْعَلُ (راُغَب) পারে, যে আল্লাহ সম্পর্কে অজ্ঞ ও উদাসীন কিংবা এমন ব্যক্তি করতে পারে, যে ধর্মীয় বিষয়ে উপহাস করার অণ্ডভ পরিণতি ও শাস্তি সম্পর্কে অবগত নয়।

े अर्था मध्यम् , मध्यम् । वर्षवहन اَعْوُنْ अरङ्गकत्र नार्थ وَاو अरङ्गकत्र नार्थ عَوَانْ - तक रङ्गक करत एउ शा र । এর ব্যাখ্যা عَوَانٌ विष्टि بِفَتْحِ النُّوْنِ وَالصَّادِ: نَصَف

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

يَ اللّٰهِ وَاذْ قَالَ مُوسَى : পূর্বের আয়াতে বনী ইসরাইলের অঙ্গীকার ভঙ্গের বিবরণ ছিল। সে সম্পর্কে আয়লার অধিবাসীদের ঘটনাও বর্ণিত হয়েছে। এখন এ আয়াতে বনি ইসরাইলের গড়িমসি হঠকারিতার আরেকটি ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। তারা আল্লাহর ওহীর প্রতি আশ্বস্ত না হয়ে এদিক সেদিকের নানা প্রশ্ন শুক্ত করে দিয়েছিল।

এটি عَامِيْل بِمَعْنَى مَفْعُول निर्ण। अर्थ فَتِيْل अर्थ فَتِيْل अर्थ فَعِيْل بِمَعْنَى مَفْعُول निर्ण। अर्थ निर्ण वाकित नाम وَاللهُ فَتِيْل اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

হয়েছিল। মিশকাতের টীকাগ্রন্থ মিরকাতের কর্শনা অনুযায়ী এর কারণ ছিল বিবাহজনিত। জনৈক ব্যক্তি নিহত ব্যক্তির কন্যার প্রাথিহণ করার প্রস্তাব করে গা ঢাকা দেয়। ফলে হত্যাকারী কে? তা জান করিন হরে দাঁড়ার।

তাষসীরে জলালাইনের টীকায় রয়েছে, বনী ইসরাঈলের মাঝে একজন সম্পদশালী ব্যক্তি ছিল। তার ভাতিজারা বর্ণনান্তরে তার চাচান্তের ভাইরেরা সে ব্যক্তির মিরাসের প্রতি লোভ করে তাকে হত্যা করে ফেলে এবং শহরের প্রবেশ দ্বারে তার মরদেহ কেলে রাখে। অতঃপর তারাই আবার তার রক্তপণের দাবি তোলে। এ ব্যাপারে বিবাদ দেখা দিলে তারা হযরত মৃসা (আ.)-এর কাছে মকদমা পেশ করে। বিষয়টি হযরত মৃসা (আ.)-এর কাছে ঘোলাটে মনে হলে তিনি আল্লাহ তা'আলার কাছে প্রকৃত ঘাতকের সন্ধান লাভের জন্য দোয়া করেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁকে একটি গাভী জবাই করে তার গোশতের খণ্ড দিয়ে মরদেহে আঘাত করার নির্দেশ দেন। এ আয়াতে সে ঘটনাই আলোচিত হয়েছে।

পাতী জবাই করার নির্দেশ প্রদানের হেকমত: এখানে একটি প্রশ্ন হয় যে, হত্যাকারীর নাম বলে দেওয়ার জন্য এ পদ্ধতি কেন গ্রহণ করা হলো? হযরত মূসা (আ.) ওহীর মাধ্যমে জেনে তাদেরকে বলে দিলেই তো পারতেন। এ পদ্ধতি কেন গ্রহণ করলেন?

#### উত্তর :

- ১. যদি হযরত মৃসা (আ.) ওহীর মাধ্যমে হত্যাকারীর নাম প্রকাশ করে দিতেন। তাহলে সম্ভাবনা ছিল তারা হযরত মৃসা (আ.)-কে মিথ্যাবাদী বলে বসত এবং তাঁর কথা বিশ্বাস করত না; কিন্তু যখন একজন মৃত ব্যক্তি জীবিত হয়ে সংবাদ দিতে শুরু করল, তখন মিথ্যা বলার কোনো অবকাশ নেই।
- ২. গাভী জবাই করার নির্দেশ প্রদানের মাঝে এ হিকমত নিহিত ছিল যে, বনী ইসরাইল বুঝতে পারবে, যে গরু এবং তার বাছুরকে তারা উপাস্য বানিয়ে ছিল তা পূজার যোগ্য নয়; বরং তা জবাই হওয়ার যোগ্য।

ত্র ইন্ট্রির গো-মাতার প্রতি ভক্তি ও মাহাত্ম্যপ্রকাশে গদগদ ছিল। তাদের বিশ্বাসই হচ্ছিল না যে, এমন এক সম্মানিত ও পুণ্যাত্মা প্রাণী বধ করার আদেশ দেওয়া হবে। তাই তারা মনে করল যে, হযরত মৃসা (আ.) তাদের সঙ্গে হাসি-ঠাট্টা করছেন। অথবা এর ব্যাখ্যা হলো– আমাদের প্রশ্ন হচ্ছে নিহত ও ঘাতক সম্পর্কে অথচ আপনি আমাদেরকে নির্দেশ দিচ্ছেন গাভী জবাই করার।

مَصْدَرُ بِمَعْنَى اِسْمُ -এর তাফসীরে مَصْدَرُ بِمَعْنَى اِسْمُ -এর তাফসীরে مَصْدَرُ بِمَعْنَى اِسْمُ -এর তাফসীরে مَصْدَرُ بِمَعْنَى اِسْمُ -এই হলো مُوْرُوًا : قَوْلُهُ مَهْزُوًا : مَفْعُولًا এটিকে মুবালাগা স্বরূপ মাসদার হিসেবেও ব্যবহার করা সম্ভব, অথবা একটি মুযাফ উহাও ধরা যায় । অর্থাৎ مَوْءُ -[হাশিয়ায়ে জালালাইন পৃ. ১১, হাশিয়া নং ২০]

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম 👣 য

মাসআলা : ফকীহ ও মুফাসসিরগণ এ আয়াত হতে এ বিধান উদ্ভাবন করেছেন যে, দীন ও দীনের গুরুত্বপূর্ণ বিষয়ে উপহাস করা 'অজ্ঞতা' ও ভয়াবহ গুনাহ রূপে সাব্যস্ত হবে এবং এরূপ আচরণকারী ব্যক্তি কঠিন হুমকির যোগ্য হবে। –[কুরতুবী] এ সম্পর্কে তাফসীরে কাবীরে বলা হয়েছে– يَدُلُّ عَلَىٰ اَنَّ اَٰكِ سُتِهُزَاءَ مِنَ الْكَبَائِرِ الْعِظَامِ

প্রম : বনী ইসরাইল নবীর প্রতি هُزُو বা ঠাটার অপবাদ আরোপ করেছিল به হিসেবে هُزُو -কে নাকচ করা উচিত ছিল; কিন্তু তা না করে جَهَالَتٌ -এর নফী বা নাকচ কেন করা হলো!

উত্তর: এখানে نَفِي جَهَالَتٌ দারা মূলত نَفِي اِسُتِهُزَاء - كَفَى اِسُتِهُزَاء দারা মূলত نَفِي جَهَالَتُ - ই উদ্দেশ্য। এভাবে যে, তাবলীগের ব্যাপরে هُزُو বা ঠাট্টা মূর্খতার নামান্তর। সুতরাং خَهَالَتٌ -কে নাকচ করার দারা اِسْتُهَزَاءً। -কেই নামক করা হয়েছে।

قَوْلُهُ قَالُوا أَدْعُلُنَا رَبُكَ : হযরত মূসা (আ.) যখন اعُوذُ بِاللّٰهِ اَنْ اَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِيْنَ : হযরত মূসা (আ.) যখন مَرْفَ مِنَ الْجَاهِلِيْنَ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِيْنَ : হযরত মূসা (আ.) যখন করল যে, এ বিধান তো আল্লাহর পক্ষ থেকেই এসেছে এবং তা পালন করতে হবে। সেই সাথে তারা এটাও মনে করল যে, নিঃসন্দেহে গাভীটি একটি ব্যতিক্রম ধর্মী ও বিশ্বয়কর গাভী হবে। তাই তারা এ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ শুরু করল। তা কেমনং বয়স কতং রং কিং ইত্যাদি।

طَيْهَا ত্রাখ্যায় مَا سَنُهَا উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, مَا هَى: قَوْلُهُ مَا سِنُهَا উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, مَا هِمَا تَخُولُهُ مَا سِنُهَا সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়, কিন্তু এটা مَاهِيَتُ নয়; বরং مَاهِيَتُ এখানে مَاهِيَتُ अभात وَعَاعِدُهُ كُلِّيَةُ वा अत्ता হয়েছে। কেননা গাভীর خَفَيْفَتْ مَاهِيَتْ مَاهِيَتْ مَاهِيَتْ مَاهِيَتْ مَاهِيَتْ مَاهِيَتْ اللهَ عَنْهُ عَنْ

কেউ কেউ বলেন, বনি ইসরাইল গাভীর গোশতের স্পর্শে মৃত ব্যক্তির ক্রীবিত হওয়ার সংবাদ হলে এত অধিক বিশ্বিত হয়েছিল যে, মনে করেছিল এটি কোনো সাধারণ গাভী হবে না, তাই مَجْهُولُ الْوَصْف - ক مَجْهُولُ الْوَصْف - এর পর্যায়ে রেখে مَجْهُولُ الْوَصْف - শব্দটির দ্বারা প্রশ্ন করেছে।

قَوْلُهُ فَارِضٌ : অর্থাৎ এত বয়স্ক ও বৃদ্ধ নয়, যার প্রজনন ক্ষমতা রহিত হয়ে গিয়েছে। একেই فَرْلُهُ فَارِضٌ दला হয় আবার এত কম বয়সেরও নয় যে, এখন পর্যন্ত কোনো বাচ্চা জন্ম দেয়নি। একেই بِكْرِ दला হয়। অবশ্য এ ব্যাখ্যা প্রতীয়মান করে হে. بَغْرَهُ वाরা বলদ নয়, গাভীই উদ্দেশ্য। আর عَبُوانُ হলো [উপরিউক্ত] দুই বয়সের মধ্যবর্তী বয়সে উপনীত।

-[তাফসীরে মাজেনী খ. ১. পু. ১৩৩]

প্রশ্ন : فَارضَ শন্দটি بَعْرَةٌ -এর সিফত হয়েছে। সুতরাং শব্দটি তো فَارضَ হওয়া উচিত ছিল।

#### অনুবাদ :

- २९ ७३. قَالُوا أَدُعَ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا طَ ٦٩ هُمَ ٦٩. قَالُوا أَدُعَ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا ط قَـالُ انَّهُ يَـقُـولُ إِنتَها بِـقَرَةُ صَفْراً ۗ وَاقِيحُ لَّوْنُهَا شَدِيْدُ الصُّفْرَةِ تَسُرُّ النَّاظِرِيْنَ. البها بحسنها أي تعجبهم
- اَسَائِسَةُ اَمْ عَامِلَةً إِنَّ الْبَقَرَةَ اَيْ جِنْسَهُ الْمَنْكُونَ بِمَا ذُكرَ تَشَابَهُ عَلَيْنَ لِكَثْرَتِهِ فَلَمْ نَهْتَدِ إِلَى الْمَقْصُودَةِ وَإِنَّا إِنْ شَيّاءَ اللَّهُ لَـمُ هُمَتُدُونَ - إِلَيْهَا فِي الْحَدِيْثِ لَوْ لَمْ يَسْتَثْنُواْ لِمَا بُيِّنَتُ لَهُمَ اخر الآبد ـ
- مُذَلَّلَةِ بِالْعَمَلِ تُثِيرُ ٱلْأَرْضَ تُقَالِبُهَا لِلزَّرَاعَةِ وَ وْالْجُملَةُ صِفَةٌ ذَلُوْلٍ دَاخِلَةً في النَّفْي وَلاَ تَسْقى الْحَرْثَ ٱلْأَرْضَ الْمُهَيَّئَةَ لِلزَّرْعِ مُسَكَّمَةُ مِنَ الْعَيْوْبِ وَالْتَارِ الْعَمَلِ لَا شِيهَ لَوْنَ فِيْهَا غَيْرَ لَوْنِهَا قَالُوا ٱلنُّنَ جِنْتَ بِالْحَقِّ ء نَطَقَّتُ بِالْبَيَانِ التَّيَامُ فَطَلَبُوْهَا فَوَجَدُوْها عِنْنَدَ النَّفَتْ الْبَارّ بُامِّهِ فَاشْتَرَوْهَا بِمَلَّا مَسْكِهَا ذَهَبًا فَذَبَكُوْهَا وَمَا كَادُوْا يَفْعَلُوْنَ ـ لَغَلاَءِ تُمنِهَا وَفِي ٱلحَدِيثِ لَوْ ذَبكُوا أَيَّ بَقَرة ِ كَانَتْ لَاجْزَأْتُهُمْ وَلَهِكُن شَدُّوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ فَشَدَّدُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ.

- ম্পষ্টভাবে জানিয়ে দিতে বল তার রং কি? সে বলল. আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, সেটা হলুদবর্ণের গাভী তার রং উজ্জুল গাভী হলুদ বর্ণের, তার প্রতি দৃষ্টিদানকারীগণকে তার সৌন্দর্য আনন্দ দান করে তাদেরকে বিশ্বিত কবে।
- ٧٠ ٩٥. عَالُوا أَدْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنْ لَّنَا مَا هِيَ স্পষ্টভাবে জানিয়ে দিতে বল তা কি? অর্থাৎ তা কি সায়িমা বা মাঠে মুক্তভাবে বিচরণকারী না আমিলা বা কার্যে নিযুক্ত ধরনের গাভী। উল্লিখিত বিশেষণযুক্ত গাভীর জাত বহুসংখ্যক থাকায় গাভীর প্রদত্ত বিবরণ আমাদেরকে সন্দেহে উপনীত করেছে। সুতরাং অভিপ্রেত গাভীটি আমরা পরিষ্কার বুঝতে পারছি না। আল্লাহ তা আলা ইচ্ছা করলে নিশ্চয় আমরা তার দিশা পাব। হাদীসে উল্লেখ হয়েছে যে, তারা যদি ইনশাআল্লাহ না বলত, তবে কখনো আর তাদেরকে উক্ত গাভী সম্পর্কে পরিষ্কার কিছু বলে দেওয়া হতো না।
- ٧١ ٩٥. تعال انها يَعْدُولُ انها بَقَهُ لَا ذَلُولُ غَيْدُ ١٧٠ قَالَ انَّهُ يَقُولُ انَّهَا بَقَهُ لَا ذَلُولُ غَيْدُ ব্যবহৃত নয় কাজ করিয়ে যাকে লাঞ্জিত করা হয়নি। যা দ্বারা জমি কর্ষণ করা হয়নি চাষের উদ্দেশ্যে মাটি উলট-পালট করা হয়নি, এবং কৃষিক্ষেত্রে অর্থাৎ যে জমি কৃষির জন্য প্রস্তুত করা হয়েছে তাতে পানি সেচ করা হয়নি। সকল দোষ ও কাজে ব্যবহারের চিহ্নাদি হতে নিখুঁত মিশ্রণমুক্ত অর্থাৎ তার রঙ অন্য কোনো রংয়ের মিশ্রণ হতে মুক্ত।

তারা বলল, এতক্ষণে তুমি সত্যসহ এসেছ অর্থাৎ পূর্ণ ও বিস্তারিত বর্ণনা দিয়েছ। অনন্তর তারা অনুসন্ধান করে মাতার প্রতি বাধ্য জনৈক যুবকের নিকট ঐ ধরনের একটি গাভী পেল ও তার চামড়া ভর্তি স্বর্ণ মুদার বিনিময়ে তা ক্রয় করল। অতঃপর তারা তা জবাই করল যদিও অত্যধিক মূল্যের কারণে তারা তা করতে উদ্যত ছিল না। হাদীসে উল্লেখ রয়েছে যে, প্রথমে যে কোনো একটি গাভী যদি তারা জবাই করত, তবে তা তাদের জন্য যথেষ্ট ছিল। কিন্তু তারা নিজেদের উপর বিষয়টিকে বার বার প্রদু করে] কঠিন করে ফেলায় আল্লাহ তা'আলাও তাদের পক্ষে কঠিন করে দেন।

এর : قَسُولَ वेरे वाकाणि : قَسُولَهُ تَسَعُبُرُ الْاَرْضَ বিশেষণরূপে ব্যবহৃত হয়েছে। সুতরাং এটাও পূর্বোক্ত ূ্র্ট্র অর্থাৎ না অর্থব্যঞ্জক মর্মের অন্তর্ভুক্ত]

#### তাহকীক ও তারকীব

ं कोएं श्कुल । سَائِمَةُ । মাঠে মুক্তভাবে বিচরণকারী । غَامِلَةُ । কাজে নিযুক্ত ধরনের প্রভী । غَامِلَةُ : कोएंक नियुक्त ধরনের প্রভী । اَی لَمْ یَفُولُواْ اِنْ شَاءَ اللَّهُ : لَوْ لَمْ یَسْتَثَنُّوا ) اَی لَمْ یَفُولُواْ اِنْ شَاءَ اللَّهُ : لَوْ لَمْ یَسْتَثَنُّوا

ضَلَّكَ : مَسْكَهَا उट्विन, مُسُوَّلً উল্লেখ্য, সেসময় সাধারণভাবে অন্যান্য গরুর দাম ছিল ৩ দিরহাম। –[বায়জাবী] غُولُهُ فَاقِعٌ لَوْنُهُا : এর তারকীব সম্পর্কে তিনটি সম্ভাবনা রয়েছে।

এ. فَاقعُ عَرْسُهُا عَلَيْ صِفَتْ তার ফায়েল।

مُبْتَدا مُوخّر राला لَونها आत خَبر مُقَدّمُ वरला فَاقع . ﴿

৩. فَاقِعُ হলো -ْطَفُراء এর সিফত। আর لونها মুবতাদা এবং وَسُفُراء খবর। তৃতীয় সূরতে প্রশ্ন হয় যে, مَذكر তে عُونَتُ খবরটি مُؤنَّتُ হলো কিভাবে, অথচ মুবতাদা তথা مذكر الونها ਤ

উত্তর: যেহেতু مُؤنَّثُ আন্ হয়েছে مُؤنَّثُ আন্ হয়েছে

वातिकि कवाव राला विधात لَوْنَ प्राती وَمُؤْنَثُ उद्याता و و و अदिकार مَؤْنَثُ कवाव राला विधात مَؤْنَثُ कवाव राला विधात مَؤْنَثُ कवाव राला विधात و المناطقة و المناطق

َ عَوْلُهُ تَسُرُّ النَّاظِرِينُ । এর খবর হওয়ার কারণে। অথবা مَحَلًّا مَرْفُوعُ এর খবর হওয়ার কারণে কেউ বলেন, এটি بَفَرَةُ বা لَوْنُهَا الْ عَالَمَ -এর জমির থেকে حَالُ (रिসেবে মানসূব হয়েছে।

أَىْ بِسَبَبِ حُسْنِهَا । এর অর্থ سَبَبِيَّتْ হরফিট بَاءْ: قَوْلُهُ بِحُسْنِهَا

َ عَوْلَهُ فَالُوّا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ : পূর্বের আয়াতে গাভীর যে রঙ এবং ভণাবলি সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়েছিল। তা অনেক গাভীর মাঝেই পাওয়া যায়। তাই তারা নির্দিষ্ট করণার্থে এবং অধিক সুস্পষ্টতার জন্য আবার প্রশ্ন করল।

غُولُهُ جِنْسَهُ : মুফাসসির (র.)-এর দ্বারা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব প্রদান করলেন।

প্রস্ন: এখানে تَشَابَهُ শব্দটি مُذَكِّرٌ -এর সীগাহ কেন ব্যবহৃত হলো, অথচ গাভী তো হলো مُؤَتُّثُ

উত্তর : এখানে اَلْبَقَرُ प्राता ﴿ جَنْسُ بَقَرُ উদ্দেশ্য । এ হিসেবে يَشَابَه মুযাক্কার সীগাহ ব্যবহার করা হয়েছে।

اَى ٱلْمُرَادُةُ لِلهِ أَي اَلَّتِي اَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى ذَبُّحَهَا وَامَرَ به : إلى الْمَقْصُودة

أَخِرُ حِبْكَةِ الدُّنُكِا वाता উদ্দেশ্য الْخِرُ حِبْكَةِ الدُّنُكِا प्राता क्रिक्त أَخِرُ الْاَبَدِ (प्रातानागा अक्रल वावदात कता दख़िष्ठ । কেননা أَخِرُ الْاَبَدِ (प्रावानागा अक्रल वावदात कता दख़िष्ठ । কেননা أَخِرُ الْاَبَدِ (प्रावानागा अक्रल वावदात कता दख़िष्ठ । किनना أَخِرُ الْاَبَدِ (प्रावानागा अक्रल वावदात कता दख़िष्ठ ।

बंधवः بَوَنَ अधवः أَىٰ اِنْ شَاءَ اللّٰهُ هِدَايَتُنَا لِلْبَغَرَةِ । अरुष्ठ क्षव اللّٰهُ عَدَايَتُنَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا اللّٰمُ لِلّٰ اللّٰمُ لَعَلَىٰ اللّٰمُ لَعَلَىٰ اللّٰمُ لَعَلَيْنَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدَيْنَا اللّٰمُ لَعَلِينَا الْمُتَدَيِّنَا اللّٰمُ لَعَلَىٰ اللّٰمُ لَعَلَىٰ الْمُتَدَيْنَا الْمُتَدِينَا الْمُتَدِينَا اللّٰمُ لَعَلَىٰ الْمُتَدِينَا الْمُتَعَالِمُ الْعَلْمَالِمُ الْعَلْمَالِمُ الْعَلْمَ الْعَلِينَا الْمُتَعِلَىٰ الْمُتَعِلَىٰ الْعَلْمَالِمِ اللّٰعِلْمُ الْعَلْمُ اللّٰعِلَىٰ الْعَلْمَالِمِ اللّٰمِ الْعَلْمَ الْعَلْمُ اللّٰمِ الْعَلْمُ الْ

প্রশ্ন : اللَّهُ - এর মাঝে কেন আনা হয়েছে?

উত্তর : عَايَتُ فَاصَلَة ) বা আয়াতের শেষের শব্দের ছন্দ।মল অক্ষুণ্ন রাখার জন্য ।

- عَمَلًا مُرْفُوء वत निकछ । তाই مَعَلًا مُرْفُوء عَنْ الْمُعْمَلَةُ صَفَة ذَنُول

এর উপর আসে তেমনিভারে فَوْلُهُ دَاخِلُهُ فَيَى لِنَّافُى (যেমনিভাবে مَوْصُوْف এর উপর আসে তেমনিভারে فَوْلُهُ دَاخِلُهُ فَلِي لِنَّافُى لِنَّافُى اللَّهُ وَاجْلُهُ فَلِي لِنَّافُى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاجْلُهُ فَلِي لِنَّافُونُ करा उपकार्क فَيْنِي الْآرْضُ काता शांछी थाति وَيُوْلِمُ الْمَعْمِينَ مَعْمَا وَاللَّهُ وَالْمُوْلِمُ الْمُعْمِينَ مَعْمَا وَاللَّهُ مَا مُعْمَالِمُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ و

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তন্ত প্রথমটি أَي الْبَقَرَةِ الْمَقْصُودَةِ أَوْ أَي الْقَاتِلَ. اَوالِي الْحِكُمَةِ الَّتِيْ مِنْ اَجَلِهَا اَمَرَنَ : قَوْلُهُ الْبُهَا كَالِيَّهُا عَرِيَّ الْمَعْرَةِ الْمَقْصُودَةِ أَوْ أَي الْقَاتِلَ. اَوالِي الْحِكُمَةِ الَّتِيْمَ مِنْ اَجَلِهَا اَمْرَنَ : قَوْلُهُ الْبُهَا كِيْمُ الْمُعْلِيِّةِ الْمُعَالِمِينَ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ ال

हों وَالْمَهُ اَلْأَرْضَ اَلْمُهُ اَلْأَرُضَ اَلْمُهُ اَلْأَرُضَ اَلْمُهُ اَلْأَرْضَ اَلْمُهُ اَلْأَرْضَ اَلْمُهُ الْأَرْضَ اَلْمُهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ا عَنْرُلُهُ غَنْرُلُهُ غَنْرُ لَوْنَهَا -এর জবাব প্রদান করেছেন। প্রশ্নটি হলো যখন شَعْدٌر দিন্দ্র -এর জবাব প্রদান করেছেন। প্রশ্নটি হলো যখন شَعْدُر দিন্দ্র বা রঙ উদ্দেশ্য তখন بَوْنَيْهَ দ্বারা সাধারনভাবে রঙের নফী করা হচ্ছে কেন? পূর্ব থেকেই তো গাভীর মাঝে রঙ প্রমাণিত করা হয়েছে। উত্তর: মুফাসসির (র.) জবাবের প্রতি এভাবে ইন্সিত করেছেন যে, এখানে উদ্দেশ্য হলো তার নিজস্ব রঙ তথা গাঢ় হলুদ রঙ ছাড়া অন্য কোন রঙ থাকবে না।

এ ব্যাখ্যা এভাবে করা হয়েছে যে, شَيَّة -এর অর্থ হলো এক রঙ অপর রঙের সাথে মিশ্রিত করা। সুতরাং সাধারণভাবে রঙকে নাকচ করা হয়নি; বরং এমন রঙকে যা অন্যের সাথে মিশ্রিত হয়।

اشکاًل اَعْمَل : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে মুফাসসির (র.) একটি اِشکاًل -এর জবাব দিয়েছেন। ইশকালটি হলো– وَمُذَلُلَةٍ بِالْعَمَلِ : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে মুফাসসির (র.) একটি بَفَرَهُ -এর জবাব দিয়েছেন। ইশকালটি হলো– بَفَرَهُ रिला بَفَرَهُ -এর সিফত। অথচ হরফ সিফতও হতে পারে না এবং সিফতের بَفَرَهُ -ও হতে পারে না। সুতরাং بَ ذَلُ لُ اللهُ الل

উত্তর: এখানে بَمْعُنْتَى غَيْر َ আর يَغْرُ সিফত হতে পারে। সুতরাং কোনো আপত্তি থাকল না। এজন্যই মুসান্নিফ (র.) غَيْرُ مُذَلُلَةٍ বাক্যটি ব্যবহার করেছেন।

े अर्थाए এখন বিশদ ও পূর্ণাস্থ বিবরণ দিলেন।

اَلْأُنَ : مَنْصَوْب بِجِنْتَ وَهُوَ ظَرْفُ زَمَانِ يَقْتَضِى الْحَالَ وَهُو لَازِمَ لِلظَّرْفِيَةِ لَا يَتَصَرَفَ غَالِبًا مُتَّضَيَّ مَعْني حَرْفِ الْإِشَارَةِ كَانَكَ قُلْتَ هُذَا الْوَقْتُ وَاخْتَلَفَ فِيْ الْ الَّتِيْ فِيْهِ فَقِيْلَ لِلتَّعُرِيثْفِ الْحَصَوْدِيِّ وَقِيْلَ زَائِدَةُ لَازِمَةُ (جَمَلْ ١٩٦/)

يَّا بَالْبَانِ النَّامِّ : এ ইবারতটুকু দারা স্পষ্ট করে দেওয়া হলো যে, بَاطِلُ দারা بَاطِئُ । এর বিপরীতার্থক حَقْ বুঝানো উদ্দেশ্য ছিল না এবং তারা এটাও বুঝাতে চায়নি যে, পূর্বে দুইবার যা বলা হয়েছিল তা বাতিল ছিল; বরং তাদের উদ্দেশ্য হলো, এখন আপনি পূর্ণাঙ্গ বিবরণ দিলেন।

युंकराठ খুঁজতে গিয়ে সেই বিরল গুণে গুণান্থিত গাভীটি একজন এমন খুঁবকৈর কাছে পেল যে তার মায়ের সাথে সদাচারণকারী ও ভক্ত।

যুবকের পরিচয় ও ঘটনা : তার পিতা ছিলেন বনী ইসরাইলের একজন সং মানুষ। ইন্তেকালের সময় তার কাছে একটি গাভীছিল। ইন্তেকালের পূর্বে স্ত্রীকে অসিয়ত করে গেলেন যে, আমার শিশু সন্তানটি বড় হলে এ গাভীটি তাকে দিবে। ছেলেটি তার পিতার ইন্তেকালের পর কাঠ সংগ্রহ করে বিক্রি করত এবং তা দিয়ে সংসারের ব্যয় নির্বাহ করত। কাঠ বিক্রির পয়সাগুলোকে যুবক তিনভাগে ভাগ করত। এক তৃতীয়াংশ নিজের প্রয়োজনে ব্যয় করত। এক তৃতীয়াংশ তার মায়ের জন্য খরচ করত। বাকী এক তৃতীয়াংশ দান করত। অনুরূপভাবে ছেলেটি রাতকে তিনভাগে ভাগ করত। এক ভাগে ঘুমাত। একভাগে মায়ের খেদমত করত। একভাগে আল্লাহর ইবাদত করত। ছেলেটি বড় হওয়ার পর মা তাকে বললেন, তোমার বাবা তোমার জন্য মিরাস হিসেবে একটি গাভী রেখে গেছেন। সেটি অমুক মাঠে আল্লাহর তত্তাবধানে লালিত-পালিত হচ্ছে। তুমি সেখানে গিয়ে

কথা বলে আওয়াজ দাও যে, হে ইবরাহীম, ইসমাঈল, ইসহাক ও ইয়াকুব (আ.)-এর প্রভূ! গাভী প্রদান করুন! সেই গাভীটির নিদর্শন হলো সেটি গাঢ় হলুদ বর্ণের খুবই চমৎকার গাভী। যুবক তার মায়ের নির্দেশে মাঠে গেল এবং দেখল গাভীটি সেখানে বিচরণ করছে। মায়ের বর্ণিত নিদর্শন ও গুণাবলি তার মাঝে প্রত্যক্ষ করল। মায়ের নির্দেশিত পদ্ধতিতে আহ্বান করার সাথে সাথে গাভীটি তার সামনে চলে আসে। যুবক যখন গাভীর ঘাড় ধরে টানতে লাগল, তখন গাভী বলল, হে মায়ের বাধ্য সন্তান তুমি আমার উপর আরোহণ কর! তোমার আরাম হবে। যুবক বলল, আমার জননীর নির্দেশ হলো তোমার গর্দেন ধরে নিয়ে যাওয়া, আরোহণ করা নিষেধ আছে। গাভী বলল, হে যুবক তুমি যদি আমার কথামত আমার উপর সওয়ার হতে তাহলে কখনো আমি তোমার বাধ্য হতাম না। তোমার মায়ের আনুগত্যের কারণে তোমার এ মর্তবা হাসিল হয়েছে যে, পাহাড়কেও যদি নির্দেশ কর, তাহলে সেও তোমার সামনে চলতে গুরু করবে।

মোটকথা যুবক গাভীটি নিয়ে তার মায়ের কাছে পৌছল। মা বলল, হে ছেলে! তুমি তো খুব গরীব, দিনে হাঠ সংগ্রহ করে ফের রাতে দাঁড়িয়ে বন্দেগী করা তোমার জন্য কষ্টকর। তাই ভাল মনে করছি তুমি এ গাভীটি বিক্রি করে ফেল হুবক সন্তান জিজ্ঞাসা করল, কত দামে বিক্রি করবং মা বললেন, তিন দিনার মূল্যে বিক্রি কর। এটি সে সময়ের বাছার নর ছিল। সেই সঙ্গে মা বলে ছিলেন বিক্রির পূর্ব মুহূর্তে ফের আমার কাছে জেনে নিবে। যুবক মায়ের নির্দেশ মত গাভীটি বিক্রি করের জন্য বাজারে নিয়ে গেল। এদিকে আল্লাহ তা'আলা যুবকের মাতৃভক্তি পরীক্ষা করার জন্য একটি ফেরেক্ষতা প্রের্দে করেলন। ফেরেক্ষতা প্রের্দেতা এসে গাভীর দাম জিজ্ঞেস করল। যুবক বলল, গাভীর মূল্য তিন দিনার, তবে শর্ত হলো আমার মাকে ক্রিক্রা করে নিব। ফেরেক্ষতা বলল, আমার কাছ থেকে ছয় দিনার গ্রহণ কর এবং গাভীটি আমাকে দিয়ে দাও। জিক্রাক্ষা করার নেই। যুবক বলল, তুমি যদি গাভীর সমপরিমাণ স্বর্ণও আমাকে দান কর তবুও আমি আমার মায়ের অনুমতি ছাতু বিক্রি করব না। একথা বলে মায়ের কাছে গমন করল এবং অবস্থা বর্ণনা করল। মা বললেন, সেতো ক্রেতা নয়: বরং ফেরেক্বতা সে তোমার পরীক্ষা নিতে এসেছে। তাকে বরং জিজ্ঞাসা কর যে, আমরা এ গাভীটি বিক্রি করব কিনাং

যুবক তাকে বিক্রি করার ব্যাপারে পরামর্শ চাইলে ফেরেশতা বলেন, এখনই তা বিক্রি কর না। হযরত মৃদার নান এই কওম তোমার কাছে একটি নিহত ব্যক্তির ব্যাপারে এটি খরিদ করবে। তুমি তাদের কাছে গাভীর চামড়া পরিপূর্ণ স্থা সুক্রার বিক্রিয়ার বিক্রি করবে। সুতরাং যাও, গাভী নিয়ে বাড়িতে ফিরে এসো।

ঐ দিকে বনী ইসরাইলের উপর এমন একটি গাভী জবাই করার নির্দেশ হলো। খুঁজতে খুঁজতে এনে বৃক্তকে কাছ থেকে চামড়া ভর্তি স্বর্ণমুদ্রা দিয়ে খরিদ করে এবং জবাই করে। –[হাশিয়ায়ে ছাবী খ.১, পৃ. ৫১]

غَلُونُ : অর্থাৎ তাদের এ খুঁটিনাটি প্রশ্নধারা দৃষ্টে আজ্ঞা পালন সুদূর পরাহতই বুঝা ফ হ্হিল

وَفِي 'نْبِيَضَوِيْ ، وَمَ كُدُوّا يَلْعَلُوْنَ لِتَطْوِيْلِهِمْ وَكَثْرَةٍ مَرَاجِعَاتِهِمْ وَلِخَوْفِ أَلفٌ ضَيْحَةٍ فِي ظُهُوْرِ الْقَاتِلِ أَوْ لِغَلاَءِ ثَمَنهُ .

আয়াতের মাঝে বিরোধ ও নিরসন: প্রথমে বলা হয়েছে, فَذَبَعُوْهَا অর্থাৎ বনী ইসরাঈল পাতী কবাই করেছে শরে বলা হয়েছে وَمَا كَادُوًّا يَفْعَلُونَ অর্থাৎ তারা গাভী জবাই করা তো দূরের কথা, জবাইয়ের কাছেও পৌত্রে ক্রেড্রের প্রথম ও শেষাংশে বাহ্যত বিরোধ পরিলক্ষিত হয়। এর সমাধান কি?

সমাধান-১: نَفَى وَاثْبَاتٌ -এর বিষয়িট الْفَتلَافُ الْوَاتُ الْمَانِ الْفَانِيُ وَاثْبَاتٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

সমাধান-২ : نَفَى وَاثَبَاتَ -এর বিষয়টি اخْتَلَاقُ اعْتَبَارِينٌ হিসেবে বিবেচ্য। खर्श এক कृष्टिट ভারা জবাই করার উপক্রম ছিল না। অর্পর দৃষ্টিতে জবাই করেছে। এখন কথা হলোঁ, কোন দৃষ্টিকোণে ভারা জবই ভারেত চায়নি। এর কারণ সম্পর্কে মুফাসসিরীনে কেরামের একাধিক অভিমত রয়েছে। যথা–

- ১. হয়তো তারা লজ্জিত হওয়ার আশঙ্কায় জবাই করতে চায়নি। এতে প্রকৃত ঘাত**কের সম্কল ভিলে বাভয়ার আশঙ্কা** ছিল।
- ২. অধিক মূল্যের কারণে। কেননা তার মূল্য নির্ধারণ করা হয়েছিল গাভীর চামড়া বরাবর সর্প: কিন্তু আল্লাহ তা'আলার হুকুম পালন করার দৃষ্টিতে জবাই করতে হয়েছে। কেননা গাভীর দাম বেশি বা কম যাই হ্রেক ল' কেন কিংবা লজ্জিত হতে হোক বা না হোক আল্লাহ তা'আলার হুকুম তো মানতেই হবে। সুতরাং দৃষ্টিকোণ ক্রি হুকুরে কারণে আর কোনো বিরোধ থাকলো না।

#### অনুবাদ :

٧٢ ٩२. عِنْ عَنْ فِيهِ إِذْ غَامُ ١٤٠ عَمْ عَلَيْهِ إِذْ غَامُ اللَّهُ عَالَمٌ نَفْسًا فَاذُرَءْ تُمْ فِيهِ إِذْ غَامُ التُّسَاءِ في الْآصُلِ فِي السُّدَالِ أَيْ تَخَاصَمْتُمْ وَتَدَافَعْتُمْ فِيْهَا وَاللَّهُ مُخْرِجُ مُظْهِر مَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ مِنُ اَمْرها وَهٰذَا اعْتراضُ وَهُو اَوَّلُ الْقضّةِ .

٧٣ ٩٥. عَمَوهَ عَهُ حَجَمَة عَهُ عَلَى الْقَتِيْلَ بِبَعْضِهَا اضْرِبُوهُ أَيْ الْقَتِيْلَ بِبَعْضِهَا فَضُرِبَ بِلِسَانِهَا أَوْ عَجْبِ ذَنَيِهَا فَحَتَّى وَقَالَ قَتَلَنْي فُلأَنَّ وَفُلاَّنَّ لاَ بُنْنَيْ عَمّه وَمَاتَ فَحُرِمَا الْمُيرَاثَوَقُتلًا قَالَ تَعَالَى كَذَالِكَ الْإِحْيَاءِ يُحْي اللَّهُ الْمُوتٰى وَيُرِيْكُمْ الْيَاتِهِ دَلَائِلَ قُدْرَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ تَتَدَبَّرُوْنَ فَتَعْلَمُوْنَ اٰنَّ الْقَادَر عَلَى احْبَاء نَفْسِ وَاحِدَةٍ قَادِرُ عَلَىٰ إِحْيَاءِ نُفُوسِ كَثِيْرَةٍ فَتُوُمِنُونَ.

করেছিলে এবং একে অন্যের প্রতি দোষারোপ করছিলে। অর্থাৎ তেমেরা এ বিষয়ে পরস্পরে দোষারোপ ও বিবাদ করছিলে এই বিষয়ে তোমরা যা গোপন রাখছিলে আল্লাহ তা'আল' তা উদঘাটন প্রকাশ করেছেন। এটা বক্ষমাণ ঘটনটির ওরুর কথা। পরবর্তী الف ছিল اِتْدَارَئْتُہُ পরবর্তী অক্ষর ৬ -কে اُزُفَىٰ এর মধ্যে اَرُفَىٰ বা সন্ধিভূত করে দেওয়া হয়েছে। مُتَعَرّضَةُ বক্যটি وَاللّهُ مُخْرِجُ মু'তারিজা ব' বিচ্ছিন্ন বাক্যরূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

নিহত ব্যক্তিটিকে ভ্রাঘাত কর। অতঃপর তারা ঐ গাভীটির জিহ্বা বর্ণনান্তরে লেজের গোডার ভাগ দ্বারা মৃত ব্যক্তিকে আঘাত করল। এতে সে পুনরুজ্জীবিত হলে এবং বলল, অমুক অমুক জন আমাকে হত্যা করেছে। তার দুইজন ছিল তার চাচাত ভাই। অতঃপর পুনরায় সে মারা গেল। ফলে তারা [হত্যাকারীরা] মিরাস থেকে বঞ্চিত হলো এবং উভয়কেই হত্যা করা হলো। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, এভাবে পুনর্জীবনদানের মতো আল্লাহ তা'আলা মৃতদেরকে জীবিত করেন এবং তার নিদর্শন অর্থাৎ তার কুদরতের প্রমাণাদি তোমাদেরকে প্রদর্শন করেন যাতে তোমরা অনুধাবন করতে পার অর্থাৎ চিন্তা করতে পার এবং জানতে পার যে, যিনি একটি প্রাণের পুনরুজীবনদানের ক্ষমতা রাখেন বহু প্রাণের পুনরুজ্জীবনদানেও তিনি নিশ্চয় সক্ষম। এতে তোমরা তাঁর উপর বিশ্বাস স্থাপন করতে পারবে।

## তাহকীক ও তারকীব

وَدُرُّ وَاللهُ عَادَّارَأَتُمُ: -এর মূলধাতু دَرُّ -এর মাঝে ঝগড়া করার অর্থ ফেমন রয়েছে, তদ্রূপ প্রতিহত করা ও প্রতিরোধ করার অর্থও وَيَدْرَوُنُ [সূরা নূর : ৮] وَيَدْرَءُ عَنْهَا الْعَذَابَ - त्रराह । प्रवित कूत्रजात এकाधिक ञ्चात विञीय जर्थ रहरह इरह । रथ وَيَدْرَءُ عَنْهَا الْعَذَابَ [সূরা কাসাস : ৫৪] بالْحَسَنة الْسَيَّنَة

। এখানে إِنَّاعَلْتُمْ । এখানে وَيَاعَلُتُمْ । এজনে পরস্পর ঝগড়া কলহ ও একে অন্যকে দোষারূপ করার অর্থে فِيْهَا : آيْ فَي وَاقْعَةٍ قَتْل النَّفْسِ . তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হৈ যোগসূত্র: প্রের আয়াতে গাভী জবাই করার নির্দেশ ছিল। এখন এ আয়াতে গাভী জবাইয়ের নির্দেশ কেন প্রদান করা হয়েছিল তার বিবরণ দেওয়া হয়েছে। এছাড়াও পূর্বে দীনি ব্যাপারে ইহুদীদের হঠকারিতার বিবরণ ছিল। অর্থাৎ আল্লাহর হুকুম মানার ক্ষেত্রে তা কিরূপ বাহানা করত। এ আয়াতে দুনিয়াবী ব্যাপার তাদের আচরণ কিরুপ ছিল তার বিবরণ দেওয়া হয়েছে যে, পার্থিব সম্পদের লোভ তাদের মাঝে এ পরিমাণ প্রবল ছিল যে, সম্পদের লোভ একটি সম্বানিত প্রাণ হত্যা করতে দ্বিধা করেনি। তারপর আবার এ হত্যার দায়ভার অন্যের ঘরে চাপানোর চেষ্টা করেছে।

وَاذْ قَتَلْتُمُ وَالْهُ قَتَلْتُمُ وَالْهُ قَتَلْتُمُ وَالْهُ فَتَلْتُمُ وَالْهُ قَتَلْتُمُ وَالْهُ وَالْهُ عَدَا اللهِ الل

غُولُهُ قَعَلُتُمْ نَفُسَا : এখানে ইশকাল হয় যে, قَوْلُهُ قَعَلُتُمْ نَفُسَا : বা হত্যাকারী তো একজনই ছিল। তারপরও এ**খানে বহুবচনের** সীগা ব্যবহার করা হলো কেন? তার উত্তর হলো যেহেতু নির্দিষ্টভাবে হত্যাকারী জানা যায়নি, সেহেতু পূর্ণাজ**তির প্রতিই তার নিসব**ত করা হয়েছে।

কেউ বলেন, হত্যাকারী দু'জন ছিল। সে হিসেবে বহুবচন আনা হয়েছে। এখানে جَمْع فَوَق الْوَاحِد হয়েছে। আবার কেউ বলেন– হত্যকারী অনেক লোকই ছিল। কেননা মৃত ব্যক্তির ওয়ারিশগণ সকলে একমত হয়ে হত্যাকাও ঘটিয়েছিল। তাই বহুবচন দ্বারা সকেলর প্রতি নিসবত করা হয়েছে।

তে।মাদের পূর্বপুরুষগণ আমীলকে হত্যা করেছিল। তারপর তারা একে অন্যকে দোষারোপ করছিল। তারপর তারা একে অন্যকে দোষারোপ করছিল। তোমরা যা গোপন রাখছিলে [অর্থাৎ নিজেদের ঈমানী দুর্বলতা অথবা হত্যাকারীর পরিচয়] আল্লাহ তা প্রকাশ করে দেন।

ত্রি وَاللّٰهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ অর্থাৎ وَاللّٰهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ अর্থাৎ وَهُذَا اعْتِرَاضَ হলো مَعْطُوف عَلَيْهِ এবং عَلَيْهِ এবং مِعْطُوف عَلَيْهِ এবং مُعْتَرِضَة विकि وَاللّٰهُ مُخْرَجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ الْمَعْتَرِضَة وَاللّٰهُ مُغْتَرِضَة وَاللّٰهُ مُغْتَرِضَة وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ مُغْتَرِضَة وَاللّٰهُ عَمْرَضَة وَاللّٰهُ مُغْتَرِضَة وَاللّٰهُ وَال

জবাব : ইশকাল তখন হতো, যদি وَاللّٰهُ مُغْرَبَ জুমলায়ে হাল হতো। কিন্তু এটি جُمُعُمُ مُعْتَرِضَهُ তাই কোন ইশকাল নেই।
وَاذُ قَالَ مُوْسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنَ अर्थार : قَوْلُهُ هُوَ اُوَّلُ الْقِصَةِ
وَاذُ قَالَ مُوْسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنَ अर्थार وَاذُ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنَ الْقِصَةِ
وَاذُ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنَ اللّٰهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنَ اللّٰهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنَ اللّٰهَ يَاللّٰهَ عَلَى اللّٰهَ عَلَى اللّٰهَ عَلَى اللّٰهَ عَلَى اللّٰهَ عَلَى اللّٰهَ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى

نَوْلَهُ فَقُلْنَا اَخْرِبُوهُ الْخَ : যোগসূত্র : পূর্বের আয়াতে প্রাণ হত্যা এবং ঘাতকের নির্ণয় সম্পর্কে ঝগড়া ও তর্ক-বিতর্কের আলোচনা ছিল। এখন এ আয়াতে আল্লাহ তা আলা ঘাতকের নির্ণয়ের পদ্ধতি বলে দিছেন।

এর জমিরের صَوْلَهُ وَالَّهُ مُقَدَّرٌ এর দারা একটি صَوَلَهُ وَالْمَ الْفَقِيْلُ وَالْمَ الْفَالِمُ وَالْمَا الْفَلْمِيْلُونُ وَالْمَ الْفَلْمِيْلُونُ وَالْمَ اللَّهُ وَالْمَا الْفَلْمِيْلُونُ وَالْمَا الْفَلْمِيْلُونُ وَالْمَالِمُ اللَّهُ وَالْمَالِمُ اللَّهُ وَالْمَالِمُ اللَّهُ وَلِيمُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ واللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال

উত্তর : نَعْشُ দারা যেহেতু تَعْيِسُل তথা নিহত ব্যক্তি উদ্দেশ্য সেহেতু تَعْيِسُل তথা নিহত ব্যক্তি উদ্দেশ্য সেহেতু فَتَرِيْسُل এর বিচারে এখানে مُذَكِّرُ জমির আনা হয়েছে।

কেউ কেউ বলেন, مُذَكَّرُ হয় এবং مَغْنَى বা অর্থ تَذُكْبِرُ الصَّمِيْرِ لِتَذُكِيْرِ الْمَعْنَى হয় অথবা তার উল্টো হয়, তাহলে জমিরকে مُؤَنَّثُ বা مُؤَنَّثُ আনা উভয় সূরত জায়েজ।

عَوْلَهُ فَضُرِبَ بِلْسَانِهَا : অর্থাৎ নিহত ব্যক্তিকে গাভীর কোন অংশ দ্বারা আঘাত করা হয়েছিল؛ এ ব্যাপারে বিভিন্ন মতামত রয়েছে । মূফাসসির (র.) তন্যুধ্য হতে দুটি অভিমত উল্লেখ করেছেন। যথা–

- গাভীর জিহ্বা দারা আঘাত করা হয়েছিল।
- ২. কেউ কেউ বলেন, লেজের গোড়া দিয়ে আঘাত করা হয়েছিল। কেউ বেলছেন, যে কোনো একটি হাডিড দিয়ে আঘাত করা হয়েছিল।

وَاللَّهُ فَحَى : قَوْلُهُ فَحَى (থাকে অর্থাৎ তারপর সে জীবিত হলো। বর্ণিত আছে, যখন সে জীবিত হয়েছিল, তখন তার শিরা থেকে রক্ত বেয়ে পড়ছিল। তারপর সে তার দুই চাচাত ভাই সম্পর্কে বলেছিল وَمُلَانُ وَفُلَانُ وَفُلَانً ﴿ كَانَ وَفُلَانً ﴿ كَانَ وَفُلَانً ﴿ كَانَ وَفُلَانً ﴿ كَانَ مُؤْلِدُ فَكَنَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

জবাইকৃত প্রাণীর অংশ দিয়ে আঘাত করার তাৎপর্য : এখানে প্রশ্ন হতে পারে মৃত্যু প্রাণীর অংশ দিয়ে আঘাত করার হুকুম দেওয়া হলো কেন?

উত্তর: যদি জীবিত প্রাণীর অংশ দিয়ে আঘাত করার হুকুম দেওয়া হতো, তাহলে হয়তো এ সংশয় হতে পারত যে, সম্ভত জীবিত প্রাণীর রূহ মতের মাঝে প্রবেশ করার কারণে সে জীবিত হয়েছে। তখন এটা তেমন বিশ্ময় প্রকাশ করত না।

غُوْلُهُ وَفُتِيلًا: এখানে ইশকাল হয় যে, শুধু নিহত ব্যক্তির বক্তব্যকে কিসাস প্রমাণিত হওয়ার জন্য যথেষ্ট মনে করা হলো কেন? অথচ শরয়ী সাক্ষ্য ছাড়া কারো উপর قَتْل প্রমাণিত হয় না এবং কিসাসও আসে না।

উত্তর : হযরত মৃসা (আ.) ওহীর মাধ্যমে জানতে পেরেছিলেন যে, নিহত ব্যক্তি সঠিকই বলবে। এজন্য এ স্থানে শুধু নিহতের বর্ণনাকেই যথেষ্ট মনে করা হয়েছে।

غُوْلُهُ فَتُـوُّمُنُوْنَ: অর্থাৎ বিবেকের দাবিতো এই যে, এমন বিশ্বয়কর ঘটনা প্রত্যক্ষ করার পর ঈমান নসীব হবে। সূতরাং বুঝা গেল, এরপরও যারা ঈমান আনল না, তাদের বিবেক নেই।

মুফাসসির (র.) এখানে এদিকেও ইঙ্গিত দিলেন যে, کَذَالِکَ এর সম্বোধন মক্কার মুশরিকদেরকে করা হয়েছে। যারা পুনরুত্থান অস্বীকার করত। এখানে আহলে কিতারা উদ্দেশ্য নয়। কেননা তারা পরকাল ও পুনরুত্থান বিশ্বাস করত। এ সূরতে کَذُلِکَ اِنْجَالَا জুমলায়ে মুতারিজা হবে।

মৃত্যুর পর পুনর্জীবন: জীবন এবং আত্মার বাস্তবতা একটি সৃক্ষ বাল্বের হৎপিন্ত। যা ফ্লাগ বা সুইজ -এর মাধ্যমে সংরক্ষিত থাকে। সেটা যদি ফিউজ [অকেজা] হয়ে যায়, তখন ইঞ্জিনিয়ার [আল্লাহ] পুনরায় কানেকশান ঠিক করে দিতে পারেন। উক্ত ঘটনার মধ্যে সেটার উদাহরণ পেশ করা হয়েছে। আর এটাই মৃত্যুর পর পুনর্জীবনের বাস্তবতা। এ প্রমাণকে অসম্ভব মনে করার কিছুই নেই।

#### অনুবাদ :

٧٤ ٩৪. হে ইহুদিগণ؛ <u>এরপর</u> নিহত ব্যক্তিকে পুনঃজীবন দানের উল্লিখিত ঘটনা এবং তৎপূর্ববর্তী নিদর্শনসমূহ صَلَبَتْ عَنْ قَبُولِ الْحَقّ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ প্রদর্শনের পরও তোমাদের হৃদয় কঠিন **হয়ে গেল**। সত্য গ্রহণ করা সম্পর্কে তা শক্ত হয়ে পড়ল। কাঠিন্য الْمَذْكُور منْ إِحْيَاء الْقَتيْل وَمَا قَبْلَهُ তা পাথর কিংবা তদপেক্ষা কঠিনতর। এগুলোর مِنَ ٱلْايَاتِ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ فِي মধ্যেও কতক পাথর এমন যে তা হতে নদীনালা প্রবাহিত হয় এবং কতক এরূপ যে বিদীর্ণ হয়ে যায় ও الْقَسُوةِ أَوْ أَشَدُّ قُسُوةً م مِنْهَا وَإِنَّ مِنَ পরে তা হতে পানি নির্গত হয়। <mark>আবার কতক এমন</mark> الْجِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُمِنْهُ الْآنُهَارُ ط যা আল্লাহ তা'আলার ভয়ে ধ্বসে পড়ে উপর হতে নিচে গড়িয়ে পড়ে। আর তোমাদের হৃদয় এমন যে. وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقُّقُ فِيهِ إِذْغَامُ التَّاءِ এতে প্রভাবান্থিত হয় না. কোমল হয় না. বিনয়াবনত হয় না। আর তোমরা যা কর আল্লাহ সে সম্বন্ধে فِي الْاصْلِ فِي الشِّيْنِ فَيَخُرُجُ مِنْهُ অনবহিত নন। তোমাদের জন্য নি**র্ধারিত সম**য়ের অপেক্ষায় তিনি তোমাদের পাকড়াও করা পিছিয়ে الْمَاءُ دَوَانَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ يَنْزِلُ রেখেছেন। مِنْ عُكُوِّ إِلَى سِفْلِ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ت عهد- يَتَشَقَّقُ শব্দটির আসল রূপ হলো يَشَّقَّقُ وَقُلُوبُكُم لا تَتَأَثَّرُ وَلاَ تَلينُ وَلاَ সন্ধিভূত করে দেওয়া হয়েছে। تَخْشُعُ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ

অক্ষরটিকে তৎপরবর্তী অক্ষর ئ এ دُغَامُ এ- ش

नाय يَعْلَمُونَ भक्ि अश्वत এक किवार् تَعْلَمُونَ পুরুষ, বহুবচন] রূপে পঠিত রু**য়েছে। এমতাবস্থা**য় অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষবাচক রূপ হতে নাম পুরুষবাচক রূপের দিকে এইস্থানে الْتَفَاتُ বা রূপান্তর সংঘটিত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

مِنْ بَعْدِ । আ স্থানে দীর্ঘকালের দূরত্বের জন্য নয়; বরং বর্তমানের দূরত্বের জন্য অর্থাৎ রূপকার্থে দূরে রাখতে চাওয়ার জন্য ও তৌরই সাহায্যের জন্য। مُفَطَّلُ عَلَيْهِ অর্থাৎ مَنْصُوبُ - تَسْسَوْءُ অর্থাৎ مِنْهَا হিসেবে এবং وُلِكَ ইসমে مُبَالَغَة केन्द्र এ স্থানে أَشَدُ قَسْرَة -এর মধ্যে অধিক مُبَالَغَة রয়েছে মূল ও আকৃতি উভয় হিসেবে। الشَدُ قَسْرَة মধ্যে نَصَبُ অর্থে اَوْ , অরে স্থান اللهِ তাকিদের জন্য اَوْ , সন্দেহের জন্য الله على মাউসূলা الله الكارية الم আল্লাহর কালাম তো সন্দেহের উদ্দীপক নয়।

উত্তর : এর কয়েকটি উত্তর রয়েছে– ১. وَاوْ -এর অর্থে, অথবা বণ্টন ও বিভক্তির জন্য । কিংবা بَـلْ -এর অর্থে ।

الْخِطَاب.

وَإِنَّمَا يُوَجُّرُكُمْ لِوَقْيَ كُمْ وَفَيْ قِرَاءَةٍ

بِالسَّهْ حَسَانِيَّةِ وَفِيْهِ الْيَسَفَاتُ عَن

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ষোগসূত্র: পূর্বে বনী ইসরাইলের মন্দ স্বভাব সম্পর্কে বিবরণ দেওয়া হয়েছে যে, তারা সর্বদা আল্লাহর বিধিবিধানে হীলা-বাহানা ও উদাসীনতা প্রদর্শন করত। এখন এ আয়াতে তার কারণ ও উৎস সম্পর্কে ইঙ্গিত দেওয়া হচ্ছে। তাহলো তাদের تَسَارَتُ مَا অন্তরের রুঢ়তা। সেই সাথে এখানে তাদের উক্ত يَسَارَتُ عَلَبُ সম্পর্কে বিশ্বয় প্রকাশ করা হয়েছে যে, তোমরা কিন-রাত্র আল্লাহ তা আলার কুদরত ও নবীর মুজিযা প্রত্যক্ষ করছ; কিন্তু তারপরও অন্তর নরম হয় না। এটা কেমন কথা!

غَوْلَهُ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوكُمُ : অর্থাৎ এসব কিছুর পরও তথা নিহত ব্যক্তির দ্বিতীয়বার জীবিত হওয়ার পর এবং আল্লাহ তা আলার কুদরতের এরপ নিদর্শন দেওয়ার পরও তোমাদের মন বিগলিত হলো না এবং সত্য গ্রহণ করার প্রতি বিন্দুমাত্র আকৃষ্ট হলো না । উল্টো তোমাদের অন্তরসমূহ পাথরের মতো কঠোর; বরং পাথরের চেয়েও কঠোর হয়ে গেল। কেননা পাথর এত শক্ত হওয়ার পরও কতক পাথর থেকে নদী-নালা প্রবাহিত হয়, কতক পাথর ফেটে ঝর্ণা নির্গত হয়, আবার কতক পাথর আল্লাহ তা আলার ভয়ে প্রকম্পিত হয়ে ধসে পড়ে। কিন্তু তোমাদের অন্তর এ তিন রকম পাথর অপেক্ষাও কঠিন।

প্রশ্ন : تَرَاَخَى زَمَانُ অব্যয়টি تَسَاوَتُ قَلْبُ একটি সম্য় অতিবাহিত হওয়ার পর হয়েছে। অথচ ইহুদিদের قَسَاوَتُ قَلْبِي সে সময়ই বিদ্যমান ছিল, পরবর্তীতে সৃষ্টি হয়নি। সুতরাং মনে হছে ثُمَّ عَمْ مَا উপযুক্ত স্থানে হয়নি।

উত্তর : এখানে ﴿ -এর ব্যবহার ﴿ -এর হিসেবে ﴿ السَّبِعَادُ । এর অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ এত সব দলিল প্রমাণ প্রত্যক্ষ করার পরও একজন আকেল বালেগের হৃদয়ে কাঠিন্য থাকা অসম্ভব। কেননা তার প্রত্যেকটি নিদর্শন হৃদয় বিগলিত হওয়ার পূর্ণাঙ্গ ব্যবস্থাপত্র ছিল। বিশেষভাবে নিহতের জীবিত হওয়া ও ঘাতকের নাম বলা এক বিশ্বয়কর নিদর্শন।

مِنْ بَعْدِ আরপরও] এটি استُبْعَادُ : [তারপরও] এটি استُبْعَادُ : এর অধিক তাকিদ বুঝানোর জন্য । কেননা تُولُهُ مِنْ بَعْدِ ذُلِكَ مِنْ بَعْدِ प्राता था क्यां । কেননা تُولُهُ مِنْ بَعْدِ ذُلِكَ प्राताও তাই বুঝাচ্ছে । অর্থাৎ তাদের হৃদয়ের পাষাণত্ব আরো প্রকট হওয়াকে দৃঢ়তার সাথে প্রকাশ করছে ।

- سَوَالْ مُفَدَّرُ مِنْ اِحْبَاءُ الْفَتَبِيْلِ -এর জবাব الْفَذَكُورُ مِنْ اِحْبَاءُ الْفَتَبِيْلِ -এর জবাব দিয়েছেন । প্রশ্ন হলো, পূর্বে তো অনেক নিদর্শনের উল্লেখ করা হয়েছে । সেসবের প্রতি ذك একবচন শব্দ কিভাবে ব্যবহৃত হলো? উত্তর. মুফাসসির (র.) الْمُذَكُورُ শব্দ উল্লেখ করে তার জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, الْمُذَكُورُ বা একাধিক বস্তুর প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে । সেই সাথে মুফাসসির (র.) اَلْمُذَكُورُ শব্দে ইঙ্গিত করেছেন যে, الْمُعَدَّدُ مَا طَعْهُ وَالْمُ مَصْمُونُ বা বিষয়বস্তুর প্রতি হয়েছে ।

عَوْلُهُ وَمَا قَبُلُهُ مَنَ الْاَيْاَتِ : অর্থাৎ ঔ সকল নিদর্শন ও মুজিজা যেগুলোর আলোচনা পূর্বে করা হয়েছে। যেমন সমুদ্রের পানি দুভাগে বিভক্ত হওয়া এবং ঝর্ণা প্রবাহিত হওয়া ইত্যাদি।

مَغُرَدُ । এখানে ইশকাল হয় যে, هِيَ একবচনের জমির। আর اَلْحِجَارَةٌ হলো حِجْر वत বহুবচন। مُغُرَدُ । এর বহুবচন। مُغُرَدُ - কে جَمَعُ अत्राथ किভাবে তাশবীহ দেওয়া হলো?

উত্তর. حِجَارَة वह्रवहन आना इरहरह । वह्रवहन। व हिरमरत مَرْجع हिन् आना इरहरह ।

পাথরের সাথে উপমা দেওয়ার তাৎপর্য : পাথরের সাথে উপমা দেওয়া হলো কেন, লোহার সাথে দেওয়া হলো না কেন? অথচ লোহা পাথরের চেয়ে শক্ত ও কঠিন।

উত্তর : লোহা কখনো নরম হয়ে যায়, গলে যায়, যেমন পবিত্র কুরআনেই এসেছে – وَاَنْنَا لَمُ الْحَدِيْدُ **অর্থাৎ আমি তার জন্য** লোহাকে নরম করে দিলাম। সেজন্য পাথরের সাথে তাশবীহ দেওয়া হয়েছে।

ভারা উদ্দেশ্য হলো عَدَمْ تَأَثُّرُ বা প্রতিক্রিয়া না হওয়া । অর্থাৎ তাদের قَسَاوَتْ আর وَجُه شِبُه वा প্রতিক্রিয়া না হওয়া । অর্থাৎ তাদের অন্তর প্রভাব তথা নসিহত গ্রহণ না করার ক্ষেত্রে পাথরের মত ।

أَوْ صَارَةٌ : এখানে وَ عَالِمَ اللهِ वतः आर्थ –[তাফসীরে কাবীর]। কারো কারো মতে أَوْ اَشَدَّ قَسْوَةً : এখানে তিথতাবোধক। অর্থাৎ তাদের পাথর মনে করা কিংবা তার চেয়েও কঠিন মনে করা উভয়টিই বৈধ ও সঠিক। তবে أَوْ صَارَبَا وَاللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

# : قَوْلُهُ وَانَّ مِنَ الْجِجَارَةِ الخ

পাথরের শ্রেণীবিন্যাস ও ক্রিয়া : আয়াতে পাথরের তিনটি ক্রিয়া বর্ণিত হয়েছে ঃ ১. পাথর থেকে বেশি পানি প্রসরণ ২. কম পানি নিঃসরণ। এ দুটি প্রভাব সবারই জানা। ৩. আল্লাহ তা'আলার ভয়ে নীচে গড়িয়ে পড়া। এ তৃতীয় ক্রিয়াটি কারও কারও অজানা থাকতে পারে। কারণ পাথরের কোনোরূপ জ্ঞান ও অনুভূতি নেই। কিন্তু জানা উচিত যে, ভয় করার জ্বন্যে জ্ঞানের প্রয়োজন নেই। জন্তু-জানোয়ারের জ্ঞান নেই। কিন্তু আমরা তাদের মধ্যে ভয়-ভীতি প্রত্যক্ষ করি। তবে চেতনার প্রয়োজন অবশ্য আছে। জড় পদার্থের মধ্যে এতটুকু চেতনাও নেই বলে কেউ প্রমাণ দিতে পারবে না। কারণ চেতনা প্রাণের উপর নির্ভরশীল। খুব সম্ভব জড় পদার্থের মধ্যে এমন সৃক্ষ প্রাণ আছে, যা আমরা অনুভব করতে পারি না। উদাহরণত বহু পণ্ডিত মন্তিকের চেতনাশক্তি অনুভব করতে পারেন না। তারা একমাত্র যুক্তির ভিত্তিতেই এর প্রবক্তা। সুতরাং ধারণাপ্রসূত প্রমাণাদির চেয়ে কুরআনী আয়াতের যৌক্তিকতা কোনো অংশেই কম নয়।

এছাড়া আমরা এরূপ দাবিও করি না যে, পাথর সব সময় ভয়ের দরুনই নিচে গড়িয়ে পড়ে। কারণ আল্লাহ তা'আলা কতক পাথর বলেছেন। সুতরাং নিচে গড়িয়ে পড়ার জন্য আরও বিভিন্ন কারণ থাকতে পারে। তনুধ্যে একটি হলো আল্লাহ তা'আলার ভয়। –[মাআরিফুল কুরআন: মুফতি শফী (র.)]

ইহুদিদের অন্তর পাথরের চেয়েও বেশি কঠিন: এখানে তিন রকমের পাথরের কথা উল্লেখ করতে গিয়ে অত্যন্ত সৃক্ষ ও সাবলীল ভঙ্গিতে এদের শ্রেণিবিন্যাস ও উদ্দেশ্য ব্যক্ত করা হয়েছে। কতক পাথরের প্রভাবান্থিত হওয়ার ক্ষমতা এত প্রবল যে, তা থেকে নদী-নালা প্রবাহিত হয়ে যায় এবং এর দ্বারা সৃষ্টজীবের উপকার সাধিত হয়। কিন্তু ইহুদিদের অন্তর এমন নয় যে, সৃষ্টিজীবের দুঃখ-দুর্দশায় অশ্রুসজল হবে। কতক পাথরের মধ্যে প্রভাবান্থিত হওয়ার ক্ষমতা কম। ফলে সেগুলো দ্বারা উপকারও কম হয়। এ ধরনের পাথর প্রথম ধরনের পাথরের তুলনায় কম নরম হয়। কিন্তু ইহুদিদের অন্তর এ দ্বিতীয় ধরনের পাথর অপেক্ষাও বেশি শক্ত।

কতক পাথরের মধ্যে উপরিউক্ত রূপ প্রভাব না থাকলেও এতটুকু প্রভাব অবশ্যই আছে যে, খোদার ভয়ে নীচে গড়িয়ে পড়ে। এ পাথর উপরিউক্ত দুই প্রকার পাথরের তুলনায় অধিক দুর্বল। কিন্তু ইহুদিদের অন্তর এ দুর্বলতম প্রভাব থেকেও মুক্ত।
—[মা'আরিফুল কুরআন : মুফতি শফী (র.)]

.٧٥ ٩৫. द अभानमात्र १٩ منون أينها المؤمنون أينها المؤمنون أن يُومنوا الله و ٧٥ عنون الله المؤمنون الله المؤمنوا آيْ اَلْيَهُوْدُ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيْقُ طَائِفَةُ مِنْهُمْ أَحْبَارُهُمْ يَسْمَعُوْنَ كَلاَمَ اللَّهِ فِي التَّوْرةِ ثُمَّ يُحَرِّفُوْنَهَ يُغَيَّرُوْنَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوْهُ فَهِمُوهُ وَهُمْ يَعْلُمُونَ أَنَّهُمْ مُ فْتَدُرُونَ وَاللَّهَ مَ زَةُ لِللَّانْكُارِ أَيْ لَا تَطَّمَعُوا فَلَهُمْ سَابِقَةُ فِي الْكُفْرِ.

তারা ইহুদিগণ তোমাদেরকে বিশ্বাস করবে? যখন তাদের একদল এক সম্প্রদায় অর্থাৎ শিক্ষিত পুরোহিত সম্প্রদায়ে তাওরাতে আল্লাহ তা'আলার বাণী শ্রবণ করত এবং বুঝার পর হৃদয়াঙ্গম করার পরও তা বিকৃত করত পরিবর্তিত করে নিত অথচ তারা জানত যে, বিষয়ে মিথ্যা রচনাকারী।

টি এই هَمْزَهُ এর প্রশ্নবোধক অক্ষর أَفْتَظُمْعُونَ স্থানে অসম্বিতসূচক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ তোমরা এটার আশা করো না। কেননা পূর্ব হতেই তারা কুফরি করে আসেছে।

٧٦ ٩৬. <u>তারা</u> অর্থাৎ ইহুদি মুনাফিকরা <u>যখন মু'মিনগণের</u> امننوا قَالُوا أمناً . بانَّ مُحَمَّدًا نَبيُّ وَهُوَ الْمُبَشِرُ بِهِ فِيْ كِتَابِنَا وَإِذَا خَلاَ رَجَعَ بَعْضُهُمْ الِي بَعْضِ قَالُوا أَيْ رُوَسَاؤُهُمْ الَّذِيْنَ لَمْ يُنَافِقُوا لِمَنْ نَافَقَ اَتُحَدِّثُونَهُمْ اَيْ الْمُؤْمِنِيْنَ بِمَا فَتَعَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اي عَرَّفَكُمُ فِي التَّوْرَةِ مِنْ نَعْتِ مُحَمَّدٍ عَلِي اللهِ لِيحَاجُوكُمْ لِيُخَاصِمُوكُمْ وَاللَّاامُ لِلصَّيْرُورَةِ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ فِي ٱلْاخِرةِ فَيُقِيمُوا عَلَيْكُمُ الْحُجَّةَ فِيّ تَرْكِ إِتَّبَاعِهِ مَعَ عِلْمِكُمْ بِصِدْقِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُوْنَ أَنَّهُمْ يُحَاجُّونَكُمْ إِذَا حَدَّثْتُمُوهُمْ فَتُنتَهُوا .

<u>সংস্পর্শে আসে, তখন বলে আমরা বিশ্বাস করেছি যে</u> মুহাম্মদ হার্ম্ম আল্লাহর নবী এবং তাঁর সম্পর্কে আমাদের পতি অবতীর্ণ গ্রন্থ তাওরাতে সুসংবাদ প্রদান করা হয়েছে। আর যখন নিভূতে ফিরে যায় ও একে অন্যের সাথে মিলিত হয় তখন তাদের ঐ নেতাগণ যারা মুনাফিকরূপেও ঈমান আনেনি, তারা এই মুনাফিকদেরকে বলে, আল্লাহ তোমাদের কাছে যা ব্যক্ত করেছেন অর্থাৎ তাওরাতে মুহাম্মদ 🚟 -এর যে গুণাবলি তোমাদের অবহিত করেছেন্ তোমরা কি তাদেরকে মু'মিনগণকে তা বলে দাও? পরিণামে যেন তারা পরকালে তোমাদের প্রতিপালকের নিকট তোমাদের বিরুদ্ধে যুক্তি পেশ করতে পারে। তোমাদের বিরুদ্ধে বিবাদ করতে পারে এবং তাঁর [নবুয়তের] সত্যতা সম্পর্কে তোমাদের জানা থাকা সত্ত্বেও তাঁর অনুসরণ পরিত্যাগ করার বিষয়ে তারা তোমাদের বিরুদ্ধে এই কথা প্রমাণ হিসেবে দাঁড় করাতে পারে। তোমরা কি অনুধাবন কর না যে, তাদেরকে যদি এই কথা বলে দাও, তবে তোমাদের বিরুদ্ধে তারা সেটা প্রমাণ হিসেবে ব্যবহার করবে? তাই তোমাদের এ কাজ থেকে বিরত থাকা উচিত। বা শেষ পরিণাম صَيْرُورَتْ ਹੀ لَامٌ এব- لِيُحَاجُّر অর্থ বুঝাতে ব্যবহৃত হয়েছে।

٧٧. قَالَ تَعَالَى اَوَلاَ يَعْلَمُوْنَ الْإَسْتِفْهَامُ لِللَّ قَلْمُوْنَ الْإَسْتِفْهَامُ لِللَّ قَلْمُ اللَّهَ عَلَيْهِا لِللَّا فَيْلِمُ مَا يُسِرُّونَ ومَا لِلْعَطْفِ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ ومَا يُعْلَمُونَ ومَا يُعْلَمُونَ مَنْ ذُلِكَ مِنْ ذُلِكَ .

প্র আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন, তারা কি জানে না, যা তারা গোপন রাখে কিংবা ব্যক্ত করে, আল্লাহ তা আলা নিশ্চিতভাবে তা জানেন? الَّهُ اللهِ الهُ اللهِ الله

## তাহকীক ও তারকীব

এর ব্যাপক প্রচলিত অর্থ- লোভ করা, লালায়িত হওঁয়া। তবে দ্বিতীয় অর্থ হিসেবে আশা করা এবং ভরসা রাখাও ব্যবহার্য। এখানে দ্বিতীয় অর্থই উদ্দেশ্য। অর্থাৎ তার প্রতি লোভাতুর ও লালায়িত হয়েছে এবং তাতে আশাবাদী হয়েছে। –[লিসানুল আরব]।(البُنْ عَبُّاسِ) হয়েছে। ত্র মুহাম্মদ! আপনি কি আশা পোষণ করেছেন। শাহ ওয়ালী উল্লাহ মুহাদ্দিসে দেহলভী (র.) اَوَيَتُ وَالْمُ عَالَى الْمُحَمَّدُ (الْمِنْ عَبُّاسِ) -এর তরজমা করেছেন [দুটি শব্দের অর্থ আশা-ভরসা।] –[তাফসীরে মাজেদী]

رَبُكُمْ اجَلِيَهُ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ اللهُ الْمَالُ الْمَالُ اللهُ الْمَالُ اللهُ الْمَالُ اللهُ الل

ইসেবে সর্বদা بَ আসে। এখানে প্রশ্ন হয় যে, صِلَهُ -এর صِلَهُ হিসেবে সর্বদা بَ আসে। এখানে খ্র্ন কিভাবে এলোগ উত্তর : يَنْقَادُوْا মূলত يَنْقَادُوْا -এর অর্থ পোষণ করে। সে হিসেবে يَرُمُنُوْنَ মূলত يَنْقَادُوْا

बत काता वकवठन وَهُطُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَم اسْم جَمْع वत मार्क طَائِفَةً । यत मानिक काता वकवठन طَائِفَةً अ मनिष्ठ खनुक्र

وَاوْ حَالِيَهْ: عَوْلُهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ جَالٌ مُوكَّدَةً चीं - وَاوْ حَالِيَهْ: عَوْلُهُ وَهُمْ يَعْلَمُون مَا يُحَرَّفُونَهُ حَالٌ عِلْمِهُمْ ذُلِكَ । হয়েছে عَالٌ عَالَمَهُمْ ذُلِكَ । এর জমির থেকে خَالٌ عَالَمَهُمْ

ফে'লটি মুতাআদী। তাই তার মাফিউলের দিকে ইঙ্গিত করে। এ অংশটুকুর চুক্তি করা হয়েছে। يَعْلَمُونَ : قُوْلُهُ إِنَّهُمْ مُفْتَرُونَ

२७७

প্রশ্ন : উক্ত ইবরাত দ্বারা একটি سُوَالٌ مُـقَدَّرٌ এর জবাবও প্রদান করা হয়েছে। প্রশ্নটি হলো وَهُمْ يَعُـلْمُونُ ্রুটি দারাই বুঝা যায়। তারপরও তা উল্লেখের কারণ কি?

উত্তর : উভয়টির مُتَعَلِّقُ ভিন্ন ভিন্ন ।

١. عَقَلُوهُ أَي عَقَلُوا الْكَلَامَ أَوِ الْمَعْنَى -٢. وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّهُمْ مَفْتَرُونْ .

সূতরাং এখানে কোনো তাকরার বা দ্বিরুক্তি নেই ।

-এর اذًا خَلاً بَعْضُهُمْ الى بَعْضٍ वात्म ना। जयह صِلَهُ عَلاً : श्रक्ष إِذَا خَلاً : अवा إِذَا خَلاً بَعْضُهُمْ الى शित्सत्व إِلَى शित्सत्व صِلَهُ اللهِ عَضُهُمْ اللهِ يَعْضُهُمْ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الل کا انے হিসেবে صَلَا -এর ব্যবহার হয়েছে। এর কারণ কি?

উত্তর : বস্তুত মুসান্নিফ (র.) خَلُا -এর তাফসীর رَجْع -এর দ্বারা করে এই আপত্তিরই জবাব দিয়েছেন যে, خَلُا শব্দের মাঝে -এর অর্থ রয়েছে। তাই তার صَلَهُ হিসেবে إلى অব্যয়ের ব্যবহার যথার্থ হয়েছে।

কর। এর সম্পর্ক হলো حُاجٌّ (مُفَاعَلَة) مُعَاجَّهُ । এর তাফসীর يُعَاجُّوْكُمْ विषे : قَوْلُهَ لَيُخَاصِمُوا كُمْ - عَذَنُونَ وَعَمَالَغُه -এর জন্য নয়; বরং مُشَارَكُت এখানে بَابْ مُفَاعَلَةٌ अत आरथ नय़: वेर्क कर्ग नय़: تُحَذِّثُونَ اَى لبَحْتَجُوا به عَلَيْكُمْ .

نَوْن اِعْرَابِی বিলুপ্ত হয়ে গেছে। কোনো নোসখায় بَوْن اِعْرَابِی হওয়ার কারণে بُون اِعْرَابِی বিলুপ্ত হয়ে গেছে। কোনো নোসখায় वशन আছে। এ সূরতে এটि عَطْفُ -এর সাথে عَطْفُ रत्।

اَى فَبَرُجَعَوا عَنْ ذَلِكَ । বিরত থাকা اَلرَّعُوْ(ن) । এর সীগাহ - جَمْعُ مُذَكَّرٌ غَانِبٌ এর – إثْبَاتُ فِعْل مُضَارِعْ مَعْرُوفُ : فَيَرْعُوْا কানো কোনো নোসখায়। فَيَعْرضُوا عَنْ ذَلِكَ আবার কোনো নোসখায় فَيَرْغَبُوا রয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র : এ আয়াতের পূর্বে ইহুদিদের تَسَاءَتُ قَلْبِ বা অন্তরের রুঢ়তা সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। এখানে ঐ সকল মুস্ত্রমানকে সম্বোধন করা হচ্ছে যারা দয়াপরশ হয়ে ইহুদিদেরকে উপযুপরি নসিহত করত এবং সদা এ চিন্তায় বিভোর থাকত যে, কোনোভাবে তারা ঈমান গ্রহণ করুক । আল্লাহ তা'আলা তাদের আশা ও কামনা বর্জন করার জন্য বলছেন- ইহুদিদের অন্তর্কার্কঠোরতা ও রুঢ়তায় চূড়ান্তে উপনীত হয়েছে। সুতরাং তাদের ঈমান গ্রহণের আশা করো না।

এ আয়াতে মু'মিনদের সম্বোধন করে বনী ইসরাঈলদের সম্পর্কে বলা হচ্ছে তামরা কি এ আশা কর যে, তারা তোমাদের কথা মানবে? অথচ তাদের মধ্যে একদল এমন ছিল যারা জেনে শুনে আল্লাহর কালাম বিকৃত করত। اَفَتَطْمَعُونَ -এর হামযা (أ) ि الشَّعَفُهَامُ انْكَارِيُ अर्थाৎ এমন লোকদের ঈমান আনার ব্যাপারে আদৌ আশা নেই। এরপর মুফাস্সির (র.) اَيَهَا الْسُؤُمْنُونَ (বর করে ইঙ্গিত করেছেন যে, সম্বোধিত [ব্যক্তি] রাসূল 🚃 ও মুমিনগণ। আর কারো মতে তথু রাসূল 🚐 -ই সম্বোধিত এবং বহুবচনের সীগাহ সম্মানার্থে আনা হয়েছে।

: এ দল দ্বারা সেই সব লোককে বুঝানো হয়েছে, যারা আল্লাহর বাণী শুনার জন্য হযরত মূসা (আ.)-এর وَوْلُهُ وَقَدْ كُانَ فَرَيْقَ সাথে তৃর পাহাড়ে গিয়েছিল। তারা সেখান থেকে ফিরে এসে বনী ইসরাঈলের কাছে এ বিকৃত বক্তব্য দেয় যে, মহান আল্লাহ তা আলার বাণীর শেষ কথা আমরা ওনেছি যে, এসব বিধান তোমরা পালন করতে সক্ষম হলে পালন করবে, অন্যথায় তোমাদের পালন না করারও ইখতিয়ার আছে। কেউ বলেন, মহান আল্লাহ তা'আলার বাণী দ্বারা তাওরাত বুঝানো হয়েছে, আর বিকৃতি সাধন বলতে এর মাঝে শব্দ ও অর্থ বিকৃতি সাধন ্বুঝানো হয়েছে, যেটা তারা করত। কখনও তারা রাসুলুল্লাহ 📇 -এর পরিচয় সম্পর্কিত আয়াত নিশ্চিহ্ন করে দিয়েছে। 🕂 তাবসীরে উসমানী পু. ১৫ 🛚

এখানে كَانَ -এর দুটি অর্থ হতে পারে এবং অভিধান ও ব্যাকরণ (غُنُ উভয় অর্থই অনুমোদন করে–

্র অর্থাৎ ইহুদিদের মাঝে এমন একটি দল ছিল তাহলে আলোচনা অতীত যুগ এবং সমসাময়িক ইহুদিদের পূর্বপুরুষ সম্পর্কিত।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

২. অর্থাৎ তাদের মাঝে এমন একটি উপদলের অস্তিত্ব বিদ্যমান রয়েছে। তাহলে আলোচনার লক্ষ্য বর্তমান যুগ ও সমকালীন ইহুদিরা। তাফসীর সূত্রে উভয় প্রকার বক্তব্য উদ্ধৃত হয়েছে। তবে বর্ণনাধারা দ্বিতীয় অর্থের অধিক উপযোগী। কেননা সমসাময়িকদের বিপক্ষেই প্রমাণ প্রতিষ্ঠা করা হচ্ছে এবং তাদেরকেই অভিযুক্ত করা অধিক সমীচীন হবে। এখানে হ্যরত মুহাম্মদ ্র্যাত্র-এর যুগে বিদ্যমান ইহুদিরাই উদ্দেশ্য এবং এটাই সহজবোধ্য। –[তাফসীরে কবীর সূত্রে তাফসীরে মাজেদী]

عَوْلَهُ كَلامُ اللَّهِ: অর্থাৎ ইহুদিদের কাছে মওজুদ আসমানি সহীফাসমূহ مِنْ بَعْدِ عَقَلُوهُ অর্থাৎ অজ্ঞতা ও অজ্ঞানবশত নয়, দেখে ভনে সবকিছু বুঝা ও ভনার পরে স্বেচ্ছায় ও সজ্ঞানে।

وَالنَّوْرَاةِ : এটি كَلاَمُ اللَّهِ : এটি كَلاَمُ اللَّهِ : এই থেকে كَلاَمُ اللَّهِ : এর ছারা উদ্দেশ্য রজম ও মুহাম্মদ على -এর গুণাবলি সম্পর্কিত তাওরাতের বিবরণ। কেউ বলেন– এখানে কালামুল্লাহ দ্বারা তূর পর্বতেরে পাশে দ্রুত আল্লাহর বাণী। এ সূরতে فَرِيْق দ্বারা উদ্দেশ্য হবে সন্তর জন ইহুদি।

ইমাম কালবী বর্ণনা করেন, বনী ইসরাইল হ্যরত মূসা (আ.)-এর কাছে আল্লাহর কালাম শোনার দাবী করে। তিনি তাদেরকে বললেন, তোমরা ভালোভাবে গোসল করে পরিষ্কার বস্ত্র পরিধান কর। নবীর নির্দেশে তারা তাই করল। তুর পাহাড়ের পাদদেশে গেল। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে তাঁর পবিত্র কালাম শুনালেন। আল্লাহর কালাম শ্রবণের পর বাড়ি ফিরে তারা নিজেদের থেকে বলেছিল, আল্লাহ বলেছেন এ বিধানের যতটুকু সহজ লাগে পালন করুন!

কেউ কেউ বলেন, এখানে کُلامُ اللّٰهِ দ্বারা রাসূল === -এর প্রতি অবতীর্ণ ওহী উদ্দেশ্য। ইহদিদের একটি গ্রুপ ওহী শ্রবণ করে গিয়ে তাতে তাহরীফ বা বিকৃতি সাধন করত দীনের মাঝে বিশৃঙ্খলা ঘটানোর জন্য।

এর তাফসীর। অর্থাৎ তাওরাতের মধ্যে রাস্ল == -এর যে সকল গুণ ও অবস্থা বর্ণিত : فَوْلُهُ يَغَيْرُوْنَهُ -এর তাফসীর। অর্থাৎ তাওরাতের মধ্যে রাস্ল خَوْلُهُ يَغَيْرُوْنَهُ -এর যে সকল গুণ ও অবস্থা বর্ণিত হয়েছে তাতে পরিবর্তন করত। যেমন তাওরাতে রাস্ল الشَعْرِ الْعَيْنُ سِبْطُ السَّعْر তদস্তলে তারা حُسَّنُ الْوَجْهِ طُولُلُ اَزْرَقُ الْعَيْنِ سِبْطُ السَّعْر তদস্তলে তারা الشَّعْرِ

َعُوْلَهُ فَهُمْ سَابِغَةٌ بِالْكُفْرِ : অর্থাৎ কুফরীর ক্ষেত্রে তাদের অগ্রণী ভূমিকা রয়েছে। এর মর্ম **হলো মুহামদ** والمُعَامِّة بَالْكُفْرِ : অর্থাৎ কুফরীর পূর্বেও তারা কুফরী করেছে।

ইহুদিদের তিনটি দলের ব্যাখ্যা : উপরিউক্ত দুটি আয়াতে ইহুদিদের তিনটি দলের উল্লেখ রয়েছে।

প্রথম দল: ﴿
الْحَمِوْمِةِ [বিকৃতকারী দল] যারা আল্লাহর কালাম অর্থাৎ তাওরাকে আম্বিয়া (আ.) থেকে শ্রবণ করা সত্ত্বেও এর মধ্যে পরিবর্তন পরিবর্ধন এবং কাট-ছাট করেছে। চাই শান্দিক বিকৃতি করে থাকুক অথবা অর্থের দিক দিয়ে কিংবা উভয় দিক দিয়ে বিকৃতি করে থাকুক। এমনিভাবে তূর পর্বতের উপর যে ৭০ ব্যক্তি হ্যরত মূসা (আ.)-এর সাথে থেকে আল্লাহর বাণী শ্রবণ করে এর মধ্যে সংস্কার করেছিল, তারাও এর মধ্যে গণ্য। আর যাদের পূর্বপুরুষদের অবস্থা এমন হয়। ভাদের উত্তরাধিকারীরা কিভাবে তাদের বিরোধী হতে পারে। তাই এ সকল লোকদের সংশোধন ও হোদায়েতের কোনো আশা রাখবেন না।

দ্বিতীয় দল: দ্বিতীয় আয়াতে উল্লিখিত ইহুদি মুনাফিকদের যাদের নেতা আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ছিল।

তৃতীয় দল: প্রকাশ্য ইহুদি কাফেরদের যাদের কথাবার্তা বর্ণনা করা হচ্ছে যে, যদি কখনো তোমাদের মাধ্যমে পূর্বে বর্ণিত দলের কিছু লোক মুসলমানদের সামনে দু একটি সত্য কথা প্রকাশ করে দিতো, তবে ইহুদি নেতারা তাদেরকে নিন্দা ও তিরস্কার এবং তাদের থেকে প্রতিশোধ নেওয়া ছাড়া ছাড়ত না। সুতরাং যাদের অবস্থা এত শীর্ণ হয়। তাদের থেকে হেদায়েতের আশা করা অযথা।

সূরার প্রথমাংশে মুনাফিকদের সে শব্দগুলো মুসলমানদের সাথে আচার-আচরণ -এর **হিসেবে করা হয়েছে। আর** এ স্থানে তাদের ঈমান গ্রহণের ব্যাপারে নিরাশার ক্ষেত্রে বর্ণনা করা হচ্ছে। যেহেতু উদ্দেশ্য বদলে গেছে। তাই পুনক্রজির সন্দেহ করা ঠিক হবে না।

ইহুদি মুনাফিকদের প্রসঙ্গ: তুরি এসব মুনাফিকদের আলোচনা ছিল যারা ইহুদি নয়। এখান থেকে ইহুদি মুনাফিকদের সম্পর্কে আলোচনা শুরু হচ্ছে। মদীনাবাসী ইহুদিদের একটি বড় অংশ তো প্রকাশ্যে ইসলামের দুশমন ছিল। তবে কিছু সুবিধাবাদী এমনও ছিল, যারা মুসলমানদের সামনে নিজেদের মুসলমান হওয়ার ঘোষণা দিত। অথচ অন্তরে তারা মুসলমান ছিল না] এখানে এই মুনাফিকদের আলোচনাই করা হছিল। অর্থাৎ ইহুদিদের মধ্যে যারা মুনাফিক।

**–(তাফসীরে মাজে**দী খ. ১, পৃ. ১৪১]

تُولُدُ اَتُعَدِّثُونَهُ بِمَا فَتَحَ اللّٰهُ : ইহুদিদের মধ্যে যারা মুনাফিক ছিল, তারা খোশামুদি করে তাদের কিতাবে শেষ নবী সম্পর্কে যা আছে, তা মুসলমানদের কাছে প্রকাশ করে দিত। এ কারণে অন্যরা তাদের তিরস্কার করে বলত, নিজেদের

কিতাবের প্রমাণ তাদের হাতে তুলে দাও কেন? তোমরা কি জান না; মুসলিমগণ তোমাদের প্রতিপালকের সম্মুখে তোমাদের নেওয়া প্রমাণ দ্বারা তোমাদের বিরুদ্ধে অভিযোগ তুলবে যে, তোমরা শেষ নবীর সত্যতা জেনেও তার প্রতি ঈমান আননি, ফলে তখন তোমাদেরকে নিরুত্তর হতে হবে? –[তাফসীরে উসমানী পূ. ১৫]

ইহদি পণ্ডিতদের জ্ঞান গভীরতা : যেন এ নির্বোধেরা মনে করছিল যে, ইসলামের রাস্ল ত ইসলামের অনুসারীরা যা কিছু [ধমীয়] জ্ঞান অর্জন করবে, তা শুধু ইহদিদের বলে দেওয়ার সূত্রেই হতে পারে এবং এছাড়া অন্য কোনো সূত্র তাদের জন্য নেই। ইলম ও জ্ঞানের এসব দরজা তাদের জন্য রুদ্ধা। তাদের এ 'দ্বিধি অজ্ঞানতার অজ্ঞতা' (خَهْلُ كُرُكُ ) ঠিক তদ্রপ, যেমন বর্তমানে গোটা ফিরিঙ্গি সমাজ [পাশ্চাত্যবাসী] অজ্ঞানতার আধারে নিমজ্জিত। এ বিশেষ অজ্ঞরা কুরআন শরীফ সম্পর্কে পর্যালোচনা করতে লাগলে প্রথমে এই ধারণা বদ্ধমূল করে নেয় যে, কুরআনে যা কিছুই উল্লিখিত হয়েছে, তা ইহুদিদের প্রচলিত তাওরাত ও খ্রিস্টানদের প্রচলিত ইঞ্জীল এবং এ ধরনের অন্যান্য মানব রচিত সূত্র হতেই আহরিত ও উদ্ধৃত হয়েছে এবং এতে কোনো অদৃশ্য জাগতিক সংযোগ–সহায়তা ওহী ও ইলহাম [অন্তরে খোদায়ী বাণী উদ্ভাসন] জাতীয় কোনো কিছু সংশ্রিষ্ট থাকার ক্ষীণ সম্ভাবনাও নেই।

। हानमार पे के बाज़ والكرم عَاقِبَتْ वाज़ كَامْ صَنْبُرُورَتْ : قَوْلُهُ وَاللَّامُ لِلصَّبْرُورَةِ

প্রশ্ন : উক্ত ইবারতটুকু বৃদ্ধি করে মুফাসসির (র.) একটি سَوَالُ مُقَدَّرُ -এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। প্রশ্নটি হলো– ইবরাতের বাহ্যিক রূপ থেকে বুঝা যায়, ইহুদিরা সে বিষয়টি এজন্য প্রকাশ করে যাতে মুসলমানগণ ঝগড়া করে। অথচ এ কথা বলার সময় তাদের মাথায় এ কথা ছিল না।

-[তাফসীরে মাজেদী খ. ১. পৃ. ১৪২]

হৈ দুর্ন ইন্টি টুর্ট হৈ যোগসূত্র: পূর্বে বলা হয়েছে। ইন্থি মুনাফিকরা আল্লাহ তা'আলার সামনে জবাবদিহিতার আশংকায় মুমিনদের সম্বথে ঈমানের কথা স্বীকারোজির ব্যাপারে একে অন্যকে ভর্ৎসনা করেছে। যার মর্ম হলো তাদের ধারণা এভাবে গোপন করার ঘারা আল্লাহর নিকট তাদের বিরুদ্ধে কোনো দলিল প্রমাণ সাব্যস্ত হবে না। এ আয়াতে তাদের সে ধারণা সম্পর্কে ধমক দেওয়া হচ্ছে। আর وَهُوَ يَعْلَمُونَ -এর জমির এর মিসদাক মুনাফিক বা অমুনাফিক ইন্থি নেতৃবর্গ কিংবা উভয় গ্রুপ হতে পারে।

। অর্থাৎ সম্বোধিত ব্যক্তিকে স্বীকার করতে বাধ্য করার জন্য وَوْلُهُ الاُسْتَفْهَامُ لِلتَّقْرِيْر

এবং ভাগে একাছে, তা عَطْف এবং এর জাগে একাছ । لاَ يَعْلَمُوْن الخ ਹੀ واو অর্থাং : تَوْلُهُ وَالْوَاوُ الدَّاخِلَةُ عَلَيْهَا لِلْعَطْفُ اَىْ اَيَعْلَمُوْنَهُمْ عَلَى التَّخْدِيْثِ بِمَا ذُكِرَ وَلاَ يَعْلَمُوْنَ الخ । রয়েছে مَعُطُوْفَ عَلَيْمُ

জমহুরের মতে এখানে কিছু উহ্য নেই; বরং এটি পূর্বের সাথে عَطْفُ হয়েছে এবং হাম্যাটি মূলত وَاوُ এর পরে ছিল। وَرُوتُ -এর জন্য আগে আনা হয়েছে।

ভিত্তদের প্রকাশ্য ও গুপ্ত সবকিছুই তো মহান আল্লাহ তা'আলার জানা, তাদের কিতাবের যাবতীয় প্রমাণ তিনি মুসলিমগণকে অবহিত করতে পারেন এবং কার্যত কিছু কিছু জানিয়েও দিয়েছেন। রজমের আয়াত তারা গোপন করেছিল; কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তো প্রকাশ করে দিয়ে তাদের লাঞ্ছিত করেছেন। এ ছিল তাদের প্রিতদের অবস্থা, যারা জ্ঞান-বৃদ্ধি ও আসমানী বিদ্যার দাবিদার ছিল।

ইস. তাফসীরে জালালাইন আরবি বাংলা [১ম খণ্ড] – ১৫(ক)

#### অনুবাদ:

وَمِنْهُمْ أَيْ الْيَهُودِ الْمِيْوُنَ عَوَامٌ لاَ يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ التَّوْرَةَ اللَّا لَكِنَّ الْكِتَابَ التَّوْرَةَ اللَّا لَكِنَّ الْكِنَّ الْكِنَّ الْكِنَّ الْكِنَّ الْكِنَّ الْكِنَّ الْكَنْ رُؤَسَائِهِمْ الْمَانِيِّ الْكَاذِيْبَ تَلَقَّوْهَا مِنْ رُؤَسَائِهِمْ فَاعْتَمَدُوْهَا وَإِنْ مَا هُمْ فِيْ جَحْدِ نُبُوّةٍ اللَّا النَّبِي عَلَيْهُ وَعَيْرِهِ مِمَّا يَخْتَلِفُوْنَهُ اللَّا اللَّيْبِي عَلَيْهُ وَعَيْرِهِ مِمَّا يَخْتَلِفُوْنَهُ اللَّا يَظُنَّونَ . ظَنَّا وَلاَ عِلْمَ لَهُمْ .

يَسُونَ لَ شِكَةُ عَذَابِ لِللَّذِيْنَ يَكُتُبُوْنَ الْكَتِبُ بِاَيْدِيْهِمْ اَيْ مُخْتَلِقًا مِنْ عِنْدِ اللّهِ عِنْدِهِمْ . ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللّهِ عِنْدِهِمْ . ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيْلًا المِنْ عِنْدِ اللّهِ وَهُمُ الْيَهُودُ غَيَّرُوا صِفَةَ النّبِي عَلَيْ وَهُمُ الْيَهُودُ غَيْرُوا صِفَةَ النّبِي عَلَيْ فَوينَ النّبي عَلَيْ فِي التّورَةِ وَايْدَةَ السّرَجْمِ وَغَيْرَهَا وَكُتَبُوهَا عَلَىٰ خِلَافِ مَا انْزِلَ فَوَيْلً وَوَيْلً لَهُمْ مِنَ الْمُخْتَلَقِ وَوَيْلً لَهُمْ مِنَ الْمُخْتَلَقِ وَوَيْلً لَهُمْ مِنَ الْمُخْتَلَقِ وَوَيْلً لَهُمْ مِنَ الرّشَيْعِ . مِنَ الرّشَلَى .

প্র পদর ইহুদিদের মধ্যে কতক রয়েছে নিরক্ষর সাধারণ মানুষ কিছু মিথ্যা আশা ব্যতীত যা তাদের নিকট হতে তারা লাভ করে থাকে এবং তার প্রতি আস্থা পোষণ করে, কিতাব অর্থাৎ তাওরাত সিয়ের তাদের কোনো জানা নেই। রাস্লুল্লাহ — এর নবুয়ত অস্বীকার করা এবং তাদের অন্যান্য মনগড়া বিষয়ে তারা কেবল মিথ্যা ধারণা করে বেড়ায়, এই বিষয়ে কোনো সঠিক জ্ঞান নেই তাদের। তেওায়, এই বিষয়ে কোনো সঠিক জ্ঞান নেই তাদের। তেওায় তিরু ও বিজ্ঞাত্য ব্যত্যয় অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে এই দিকে ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে মাননীয় তাফসীরকার বি ্রা ভ্র তাফসীরে এই শব্দের উল্লেখ করেছেন। এই স্থানে তাল বিত্তি হয়েছে।

ি প্র প্র প্রাং দুর্জোগ কঠিন শাস্তি তাদের জন্য <u>যারা</u>
নিজেদের তরফ হতে মিথ্যারোপ করে <u>নিজ হস্তে কিতাব রচনা করে</u> অতঃপর দুনিয়ার <u>সামান্য</u>
বিনিময়ের জন্য বলে, এটা আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে। তারা হলো ইহুদি সম্প্রদায়। তাওরাতে উল্লিখিত রাস্লুল্লাহ ভাত এর গুণাবলি এববং রাজম বিবাহিত ব্যাভিচারী ও বিবাহিতা ব্যভিচারিণীকে প্রস্তর নিক্ষেপে হত্যা করার বিধান] ও এই ধরনের অন্যান্য আয়াতসমূহ তারা বিকৃত ও পরিবর্তিত করত এবং আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক অবতীর্ণ নির্দেশের বিপরীত কথা [তাওরাতে] লিখে রাখত। <u>তাদের হাত যা যে মনগড়া বিষয় রচনা করে তার জন্য কঠিন শাস্তি তাদের এবং তারা যা</u> অর্থাৎ যে ঘুষ ইত্যাদি উপার্জন করে তদরকন কঠিন শাস্তি তাদের।

# তাহকীক ও তারকীব

وَالْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰهُ الللللّٰ الللّٰهُ اللّٰ الللّٰ الللللّٰ الللللّٰ الللّٰ الللللّٰ الللللللّٰ اللّٰ

ভিরুমিই (র.) এবং ইমাম আবূ য়ালা (র.) গং যে রেওয়ায়েত দ্বারা এটাকে দোজখের কৃপ বলেছেন অথবা ইবনে জারীর (র.) ক্রেডাবের পাহাড় বলেছেন, এ সবগুলোতেই আল্লাহ তা'আলার অসভুষ্টি প্রকাশ হচ্ছে, তাই সব অর্থই শুদ্ধ।

🚅 दाরা উদ্দেশ্য তওরাত অথবা এর লেখা কিংবা উভয় অর্থ।

قَوَيْلُ विख्ण्नारा पूनकाि اللهُ اَمَانِيِّ विख्ण्नारा पूनकाि مِنْهُمْ الْمَاسِيَّةُ अ्वरत पूकाकाि الْكَتَابُ विख्ण्नारा पूनकाि الْكَتَابُ क्ष्मना الْكَتَابُ विश्व الَّذِيْنَ विश्व الْكِيْنَ विश्व الْكِتَابُ विश्व الْفَيْنَ विश्व الْمُنْدُرُونَ अ्वना الْكِتَابُ विश्व الْفَيْنَ विश्व الْمُنْدُنَ विश्व الْمُنْدُنَ اللهِ اللهِ اللهُ ال

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বোগসূত্র: উপরের আয়াতগুলোতে পড়্য়া লোকদের আলোচনা ছিল। উপরিউক্ত এ দুটি আয়াত থেকে প্রথম আয়াতে মূর্খ ও সধারণ লোকদের অবস্থার চিত্র টানা হচ্ছে। দ্বিতীয় আয়াতে পুনরায় তাদের আলেমদের বদ্ অভ্যাস বর্ণনা করা হচ্ছে।

হৈছিদ আম-জনতার চিন্তা-বিশ্বাস : পূর্বে ইহুদিদের মধ্যে যারা শিক্ষিত ছিল, তাদের আলোচনা হয়েছে। এখন তাদের মূর্খদের আলোচনায় বলা হচ্ছে যে, ইহুদীদের মধ্যে যারা মূর্খ ছিল, তাদের তো খবরই ছিল না তাওরাতে কি লেখা আছে না আছে? তাদের ছিল কেবল কিছু মিথ্যা আশা, যা তাদের পণ্ডিতদের কাছ থেকে তারা শুনে রেখেছিল। যেমন, জানাতে ইহুদি ছাড়া আর কেউ প্রবেশ করবে না। আমাদের পূর্বপুরুষগণ অবশ্যই আমাদের মুক্তির ব্যবস্থা করবেন। বস্তুত এসব তাদের অমূলক কল্পনা। এর কোনো দলিল প্রমাণ নেই।

وَهُو َ الَّذِى لاَ يَقَرَأُ وَلاَ يَكُتُبُ । अत व्ह्वान : أُمِّينٌ विष्ट : أُمِّيكُونَ

কেউ কেউ বলেন - اُمُ اَلْغُرُى -এর দিকে নিসবত করে উদ্মী বলা হয়। কেননা মক্কার অধিবাসীরা পড়া এবং লেখা জানত না। مُوَّالُ مُقَدَّرٌ वाরা করে একিটি سُؤَالُ مُقَدَّرٌ -এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন।

প্রশ্ন : আরবে اُمُـَّةُ ٱلْاُمِيِّـةً বললে তো আরব জাতির প্রতি জেহেন চলে যায়। কেননা اَمَّةُ ٱلْاُمِيِّةُ

উত্তর : এখানে اَحْبَارْ يَهُودُ वा ইহুদি পণ্ডিতদের ছাড়া সকলকেই عَوَامْ वा ইহুদি পণ্ডিতদের ছাড়া সকলকেই اَحْبَارْ يَهُودُ वा হয়। عَامَتُهُ - عَوَامُ वा হয়। عَامَتُهُ - عَوَامُ

ত্রি নির্দান মিথ্যা আশাগুলো হলো — আমাদের পূর্বসূরী শ্রেষ্ঠব্যক্তিগণ আমাদের ক্ষমা করিয়ে দিবেন," আমরা তো 'খোদার বিশিষ্ট প্রিয়জনদের সন্তান, আমাদের কিসের চিন্তা! ইত্যাদি। এ ধরনের ভিত্তিহীন ও আজেবাজে ধ্যানধারণা তারা পোষণ করত। এ অবস্থা সাধারণ ইহুদিদের। এসব লোক 'পশুতুল্য' না লিখক, না পাঠক; বাপ-দাদার তালুকাদারীর ধ্বজাধারি নিজেদের কল্পনার তৈরি খোশখেয়ালী ও মনে মনে পোলাও খেতে অভ্যন্ত ও কল্পনাভিলাষে গা ভাসিয়ে দিতে আত্মহারা ছিল। ইঞ্জীলে কোথাও মাসীহ ঈসা (আ.) জবানীতে এবং কোথাও [পোপ] পল -এর মুখে ইহুদিদের এ ধরনের অলীক কল্পনামন্ততার কথা বার বার উল্লিখিত হয়েছে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৪৪]

وَاسْتِشْنَاءُ مُنْقَطِعُ : عَوْلُهُ لٰكِنْ - এর প্রতি ইঙ্গিত করার হয়েছে। আর এটি اِسْتِشْنَاءُ مُنْقَطِعُ : عَوْلُهُ لٰكِنْ عِنْ उওয়ার কারণ হলো এখানে মুসতাছনা তথা أَمَانِي মুস্তাছনা মিনহু তথা কিতাবের جِنْسُ

পেউ কেউ الْكِتَابَ إِلَّا قِرَاءَةً عَارِيَةً عَنْ مَعْرِفَةِ الْمَعْنَى -বলেছেন। তখন অর্থ হবে الْمَعْنَى مُعْرِفَةِ الْمَعْنَى مُعْرِفَةِ الْمَعْنَى -এর দুটি অর্থ রয়েছে।

- এরা শুধু তাদের মিথ্যা বাসনাগুলোকে লালন-পালন করতে থাকে। বাস্তবতা ও তথ্যনির্ভর হওয়ার সঙ্গে যেগুলোর কোনো
  সংযোগ নেই। –[তাফসীরে কবীর, ইবনে জারীর]
- ২. মিথ্যা বিবরণ, অপ্রামাণ্য ও অবাস্তব কল্প-কাহিনীতে নিমগ্ন থাকে। অধিকাংশ পূর্বসূরী হতে এ অর্থ উদ্ধৃত হয়েছে। বিভিন্ন মিথ্যা [অবাস্তব] উক্তি, যা তারা তাদের বিদ্বানদের নিকট হতে শুনে অন্ধ অনুকরণ করে তা উদ্ধৃত করছে।

- এর তাফসীর। অর্থ - মিথ্যা কথা। এটি أَكَاذَيْبُ : وَكُوْبَةَ अठि - الكَذُوْبَةَ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

এর সীগাহ। অর্থাৎ যে মিথ্যা কথাগুলো তারা তাদের নেতৃস্থানীয়দের কাছ : قَوْلُهُ تَلَقَرُّهُا থেকে লাভ করেছিল, তাতেই তারা ভরসা করেছে।

مَا यात अर्थ نَافَيَةٌ 10 إِنْ এটি : এটি غُولُهُ مَ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى ا

এতি : مَحَكٌّ مَرْفُوعُ কননা إِنْ শব্দটিও إِسْم হথরার কারণে। অথবা مَحَكٌّ مَرْفُوعُ अधि : قَوْلُهُ هُمْ আমল করে

। अरी कांत्र करा : चेंबी कें कें कें कें कें कें कें कें विकार करा النَّبيُّ कें विकार करा النَّبيّ

اَىْ يَفْتَرُونَهُ ا अर्थ निराजत शक तथरक तठना कता إخْتَالَاقْ : قَوْلُهُ مِمَّا يَخْتَلِقُونَهُ

रसिष्ट مُحَلّاً مَرْفُوع रक'नि يَظُنُونَ रक'नि إِسْتِثْنَاءُ مُفَرّعٌ रतरक ইন্তেফহাম। এখ্বানে إِلَّا يَظُنُونَ 🊄 মুবতাদার খবর হওয়ার ভিত্তিতে।

প্রশ্ন : فَلَنُّ এবং اَمَانِيْ তো একই জিনিস। তাহলে ظَنُّ -এরপর فَلَنُّ উল্লেখ করার কারণ কিং

উত্তর: মুফাসসির (র.) তার জবাবের প্রতি এভাবে ইঙ্গিত করেছেন যে, উভয়টির উদ্দেশ্য ভিন্ন ভিন্ন। اَمَانِي । দারা উদ্দেশ্য ঐ সকল বস্থু, যেগুলো তারা নেতৃবৃন্দের কাছ থেকে প্রাপ্ত হতো। আর ঠুঠ দ্বারা উদ্দেশ্য ঐ সকল বস্থু, যেগুলো তারা নিজেদের পক্ষ থেকে রচনা করত।

: নতৃञ्चानीয় ইছদিদের কর্মকাণ্ড পরিণাম : পূর্ববর্তী আয়াতে সাধারণ ইহুদিদের আলোচনা ছিল। এখন বিশিষ্ট ও নেতৃস্থানীয় ইহুদিদের বিষয়ে আলোচনা হচ্ছে। এরা সে সব লোক, যারা তাদের মূর্খ জনগণের বিশ্বাস অনুযায়ী নিজেদের পক্ষ হতে কথা বানিয়ে লিখে দিত এবং তা মহান আল্লাহ তা'আলার বাণী বলে চালিয়ে দিত। যেমন-তাওরাতে লেখা ছিল, শেষ নবী সুদর্শন, এবং কোঁকড়ানো চুল, কালো চোখ, মাঝারি গড়ন ও গৌরবর্ণের অধিকারী হবেন। তারা তদস্থলে লিখল, তিনি দীর্ঘ দেহী এবং নীল চোখ ও খাড়া চুল বিশিষ্ট হবেন। তাদের উদ্দেশ্য ছিল যাতে জনগণ তাকে বিশ্বাস না করে এবং তাদের পার্থিব স্বার্থ ক্ষুণ্ন না হয়।

- وَيُلُّ وَكُمُ شِدَّةُ الْعَذَابِ - এর ব্যাখ্যা, রঈসূল মুফাসসিরীন হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে এমনই বর্ণিত রয়েছে। الْوَيْلُ الْوَادِيّ فِي جَهُنَّمَ لَوْ سُيّرَتْ فِيتَهِ الْجِبَالُ لِآنِيْمَاعَتْ وَلَذَابَتْ مِنْ حُرَّهِ - काता वर्वनां प्र वर्तनां प्

অর্থাৎ وَيْل হলো জাহন্নামে একটি উপত্যকা, সেখানে পাহাড় নিক্ষেপ করা হলেও তার উষ্ণতায় তা বিগলিত হয়ে যায়।

। এটি مَفْعُولُ بِهِ विस्तत मानসূব। فعَالَ بَمَعْنَى مَفْعَولُ : ٱلْكِتَابُ : قَوْلُهُ يَكْبَتُونَ الْكِتُبُ : قُولُه مُخْتَصلقاً مِنْ عنده

প্রশ্ন : দেখা তো হাত দারাই সম্পাদন করা হয়। তারপরও يَكْتُبُونُ -এর পরে بِاَيْدِيْهِمْ উল্লেখ করার প্রয়োজনীয়তা কিং উত্তর : মুফাসসির (র.) উক্ত প্রশ্নের জবাবের প্রতি এভাবে ইঙ্গিত করছেন بَايَدْنِهُمْ দারা উদ্দেশ্য হলো তারা নিজেদের পক্ষ থেকে মনগড়াভাবে রচনা করে।

## মনগড়াভাবে লেখার পদ্ধতি : এ সম্পর্কে দু'টি অভিমত রয়েছে-

- ১. তাওরাতে রাসুল 🚃 -এর যেসব গুণ ও চরিত্র বর্ণিত হয়েছে, তারা তার বিপরীত রচনা করত এবং আরবে প্রচার করত এবং তাওরাতের মূল কপি গোপন করে রাখত। রাসূল 🚃 সম্পর্কে কেউ জানতে চাইলে তারা সে বিকৃত কপিটি বের করে বলত- هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللّهِ
- ২. এখানে اِخْتَــَلَاقُ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো তারা শব্দের মধ্যে পরিবর্তন ও বিকৃতি করত না; বরং ব্যাখ্যার মধ্যে তাহরীফ করত এবং সে মর্মটি আল্লাহর দিকে নিসবত করত।

শব্দটি শুধু নগদ অর্থ ও বিনিময় মূল্যই বুঝায় না; বরং কোনো কিছুর বিনিম্য়ে যা কিছু পাওয়া যায়, তাকেও ثَمَنُ : تُولُهُ ثُمَنًا वना হয়। ইমাম রাগেব বলেন عَنْ شَعْع فَهُوَ ثَمَنُهُ प्रकाসসিরগণও শব্দটি এখানে এই تَمَنُ ব্যাপক অর্থ তথা যে কোনো পার্থিব বিনিময় অর্থে গ্রহণ করেছেন। تُمَنَّ দ্বারা এখানে পার্থিব উপকরণই বুঝানো হয়েছে। र जूष्ट [श्रद्ध] त्थामारी वानीत विकृष्ठि ও तमवमत्मत न्यारा ज्ञचन्य ও किर्ठन व्यवतार्थत সূত্রে যে কোনো ধরন ও تَوْلُهُ قَـٰلِينُلاً পরিমাণে জাগতিক জড় উপকরণ অর্জিত হোক না কেন? বাস্তবিকই তা হবে তুচ্ছ ও মূল্যহীন।

क्रां (اَهْلُ النَّظَامِر) কোনো কোনো অনভিজ্ঞ আলেম বাহ্য শব্দ থেকে এরপ ফতোয়া ছেড়ে দিয়েছে যে, পবিত্র কুরআনের বেচা-কেনা উভয়ই নাজায়েজ। কিন্তু যথার্থ মাযহাব অনুসারে উভয়ই বৈধ। কেননা এখানে বেচা-কেনা যাই হোক তা হয়ে থাকে কাগজ, অনুলিখন, মুদ্রণ ইত্যাদির বিনিময়ে আল্লাহ তা'আলার আয়াত তো কেউ বেচা-কেনা করে না। তবে হাঁা, এ হুমকি প্রযোজ্য হতে পারে ভুল ও মিথ্যা মাসআলা প্রদানকারী এবং জালহাদীস বর্ণনাকারীদের ক্ষেত্রে।

: তারা তাদের অপকর্ম দ্বারা যা অর্জন করত; তা কি জিনিস؛ এর দুটি জবাব দেওয়া হয়েছে এবং দুটি জবাবই স্বস্থানে সঠিক–

- তাদের পাপের সঞ্চিত ভাগ্তার উদ্দেশ্য। অর্থাৎ তারা তাদের কর্মতৎপরতা দ্বারা নিজেদের পাপের স্থপ বাড়িয়ে চলছে।
- ২. তাদের স্বার্থান্ধতাপ্রসূত বিকৃতি ও [তাদের ভাষায়] কল্যাণপ্রসূ মিথ্যার বদৌলতে যা আর্থিক স্বার্থ [ঘুষ] হাসিল করে। সেটাই এখানে উদ্দেশ্য।

উত্তর : مَلْمُتُ سَلَامًا -এর মাঝে ফে'ল হ্যফ করে هَلَكْتُ وَيْلاً ছিল। যেমন - سَلَّمْتُ سَلَامًا -এর মাঝে ফে'ল হ্যফ করে ेनमव' थारक 'त्रकात' मिरक عُدُول مَا عَرُامٌ وَ ثُبَاتُ कता रायाष्ट्र عُدُول वृक्षातां कना ।

স্বপ্নের বেহেশতের ব্যাখ্যা : প্রথম আয়াতে চতুর্থ দল। অর্থাৎ সাধারণ লোকদের অবস্থা উল্লেখ করা হয়েছে যে, তারা ভিত্তিহীন ও অবাস্তব স্বপ্নের বেহেশতে বসবাস করছে এবং এ মন্দতাও মূলত তাদের আলেমদেরই সৃষ্টিকৃত। আর তা এভাবে যে, সঠিক ইল্ম এর সাথে তাদেরকে সম্পুক্ত হতে দেয়নি; বরং কাল্পনিক প্রতারণার সবুজ বাগান দেখিয়ে এবং কাল্পনিক শরাব পান করিয়ে তাদেরকে এমন অজ্ঞান করে দিয়েছে যে তারা নিজেদের চতুর্দিকে বেষ্টিত জাল থেকে বের হয়ে আসতে কোনো অবস্থায়ই সচেষ্ট নয়। যার দৃষ্টান্ত বর্তমানকালে আত্মপূজারী পীরজাদাগণের মধ্যে পাওয়া যাচ্ছে।

এর দেহ মোবারকের গঠন তওরাতে এ শব্দগুলো দারা লেখা -এর দেহ মোবারকের গঠন তওরাতে এ শব্দগুলো দারা লেখা ছিল। خَسَنَ الْوَجْهِ . جَعَدُ الشَّعْرِ . كَحْلُ الْعَيْنِ . رِبْعَةُ [সুন্দর চেহারা, কুকড়ানো চুল, সুরমা চুখ, মধ্যম দেহ] এ শব্দগুলো পরিবর্তন করে তারা লিখেছে- طِيوالْ. أَزْرَقُ. سِبْطُ السَّعْمِ অর্থাৎ লম্বা দেহ, নীল চোখ, সোজা চুল বিশিষ্ট। এমনিভাবে জেনার শান্তি রজম অর্থাৎ পাথর নিক্ষেপে হত্যা লেখিত ছিল। এ হুকুমকে جلْد অর্থাৎ বেত্রাঘাত দ্বারা এবং আর্থাৎ মুখ কালো করা দারা পাল্টে দিয়েছে।

: অর্থাৎ নবী === -এর গুণাবলি ও রজমের আয়াত ব্যতীত অন্যান্য আরো অনেক বিষয়। যেমন– তাদের উক্তি لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا ٩٩٠ لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا ٱيَّامًا مَعْدُودَاتٍ

তাদের জাহান্নামের অগ্নির ভীতি 🚣 النَّارَ لَنْ 🐧 وَقَالَوْا لَمَّا وَعَدَ هُمُ النَّبِيُّ النَّارَ لَنْ تَمَسَّنَا تُصيْبَنَا النَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَعْدُوْ دَةً قَلْيلَةً أَرْبُعِيْنَ يَوْمًا مُدَّةَ عِبَادَةِ ابَائِهِمُ الْعِجْلَ ثُمَّ تَزُوْلُ قُلُ لَّهُمْ يَا مُحَمَّدُ اتَّخَذْتُمْ حُذِفَ مِنْهُ هَ مُزَةُ الْوَصْلِ اِسْتِغْنَاءً بِهَمْزَةٍ الْإِسْتِفْهَام عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا مِيْثَاقًا منْهُ بِذٰلِكَ فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ به لاَ أَمْ بَلُ تَـفُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ.

প্রদর্শন করলে তারা বলে অল্প কতকদিন ব্যতীত আগুন আমাদেরকে কখনো স্পর্শ করবে না। আমাদের গায়ে তা লাগবে না। অর্থাৎ যে চল্লিশ দিন তাদের পিত্ পুরুষরা গো-বৎসের উপাসনা করেছিল মাত্র সে কতক দিনই তা ভোগ করতে হতে পারে। পরে তা অপস্ত হয়ে যাবে। হে মুহামদ 🚟 ! তাদেরকে বল, তোমরা কি আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে এই বিষয়ে কোনো চুক্তি অঙ্গীকার নিয়েছ যে, আল্লাহ তা'আলা তাঁর অঙ্গীকার ভঙ্গ করবে নাং না বস্তুত এমন কোনো চুক্তি হয়নি; বরং আল্লাহ তা'আলা সম্বন্ধে তোমরা এমন কিছু مُمْزَة अकिएए أَخَذْتُمُ विकार कान ना الْخَذْتُمُ अकिएए প্রশ্নেধক অক্ষর হামযা] -এর উল্লেখই যথেষ্ট বলে مَنْمَزَة وَصَلْ টি বিলুপ্ত করে দেওয়া राय़ाह ا بَلُ अरर्थ اَمْ تَعُولُونَ ا अरर्थ اَمْ تَعُولُونَ ا ব্যবহৃত হয়েছে।

كَسَبَ سَيّئةً شِرْكًا وَاحَاطَتُ بِهِ خَطِينتُتُهُ بِالْافْرَادِ وَالْجَمْعِ أَيْ إِسْتَولَاتْ عَلَيْهِ وَاحْدَقَتْ بِهِ مِنْ كُلّ جَانِبِ بِـاَنْ مَاتَ مُشْرِكًا فَـُأُولَٰئِكَ اصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيلهَا خَالِدُوْنَ ـ رُوعي فِيهِ مَعْني مَنْ .

ে ۸۱ هن قَعَظُدُوْنَ فِيْهَا مَنْ ٨١ هن آهُ ٨١ هن قَعَظُدُوْنَ فِيْهَا مَنْ এবং সেখানে তোমরা সর্বদা **অবস্থান করবে**। যে ব্যক্তি পাপ কার্য শিরক করে এবং যার পাপরাশি তাকে পরিবেষ্টন করে ফেলে অর্থাৎ তা তার উপর প্রবল হয়ে যায় এবং চতুর্দিক বেষ্টন করে ফেলে। অর্থাৎ মুশরিকরূপে যদি তার মৃত্যু হয় তারাই অগ্নিবাসী, সেখানে তারা স্থায়ী হবে। خَطَيْنَةُ শব্দটির একবচন ও বহুবচন উভয়রূপ পাঠই রয়েছে। \_ خَالدُونْ ـ أُولَـٰئكَ \_ । 🚅 এই শব্দগুলো 🚤 -এর মর্মের প্রতি লক্ষ্য রেখে বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে।

ে ٨٢ هـ وَاللَّذِيْنَ امْسَنُوْا وَعَسَلُوا النَّصَالِحُتِ ٨٢ هـ وَالَّذِيْنَ امْسَنُوْا وَعَسَلُوا النَّصَالِحُتِ জান্নাতবাসী, তারা সেখানে স্থায়ী হবে। ٱوَلَٰئِكَ اصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمَّ فِيها

خَالِدُونَ ـ

# তাহকীক ও তারকীব

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

यোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে খুব জোরালোভাবে ইহুদিদের জন্য টুর্ট দোযখ প্রমাণিত করা হয়েছে। এখন এ আয়াতে বলা হচ্ছে যে, তারা উক্ত সতর্কবাণীকে প্রত্যাখ্যান করেছে এবং আল্লাহ তা'আলার প্রতি মিথ্যারোপ করে আরো একটি অপরাধ ও মন্দ্রতার বহিঃপ্রকাশ করছে।

رَفَالُواْ لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ : **ইহুদিদের একটি ভ্রান্ত ধারণা** : ইহুদিরা এ কাল্পনিক প্রতারণা নিজেদের অন্তরে সংরক্ষণ করে রেখেছিল যে-

- ك. ﴿ وَاحَبُّنَّا مُ اللَّه وَاحَبُّنَّا مُ اللَّه وَاحَبَّنَّا مُ اللَّه وَاحَبَّنَّا مُ اللَّه وَا
- ২. পূর্বপুরুষগণ যেহেতু নবী ও রাসূল। তাই তারা আমাদেরকে দোজখ হতে রক্ষা করবেন।
- ৩. ধরে নেওয়া হয় যদি দোজখে যেতেই হয়। তবে অল্প কয়েক দিনের জন্য হবে।
- 8. নবুয়ত পাওয়ার যোগ্য তথু আমাদের গোত্র। প্রকৃতপক্ষে کُنْ تَکْتَنَا الغ বিশ্বাসের ভ্রান্ত ভিত্তিতে তাদের এ ধারণা ছিল যে, তারা হযরত মৃসা (আ.)-এর ধর্মকে স্থায়ী ও রহিত হবে না মনে করতেছিল। তাই হযরত ঈসা (আ.)-এর প্রতি ঈমান না আনার কারণে নিজেদেরকে কাফের মনে করত না। হাা, যদি কোনো গুনাহের শান্তিতে দোজথে যায়ও, তবু অল্পদিনের মধ্যেই তাদের মুক্তি হয়ে যাবে। অথচ এ সিদ্ধান্ত তাদের বেলায় সম্পূর্ণরূপে ভ্রান্ত। কাজেই হয়রত ঈসা ও হয়রত মৃহাম্মদ ভ্রান্ত -এর নবুয়তকে অস্বীকার করার কারণে তাদেরকে কাফেরই গণ্য করা হবে। আর অল্প কয়েকদিন পরে মুক্তির অঙ্গীকার আসমানি কোনো কিতাবেও তাদের জন্য নেই। তাই তাদের দাবি প্রমাণহীন; বরং দলিলের পরিপন্থি হওয়ার কারণে অগ্রহণযোগ্য।

غَدَمُ النَّبِيُّ النَّارَ : অর্থাৎ নবী করীম হুদিদেরকে জাহান্নামের ওয়াদা দিলেন তখন তারা বলল.....।
ইশকাল : এখানে ইশকাল হয় যে, ওয়াদা তো কল্যাণ ও ভালো কাজের ক্ষেত্রে হয়ে থাকে। জাহান্নামের ওয়াদা হয় না; বরং
তার জন্য رَعِيدُ বা সতর্কবাণী হয়ে থাকে। তবে এখানে ওয়াদা কেন বলা হলোঃ

#### উত্তর :

- ১. وَعُدُهُ ভালো-মন্দ সকল কাজেই সাধারণভাবে ব্যবহৃত হয়। যেমন– আল্লাহর বাণী–
  - وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِيْنَ وَالمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ الغ .
- خ. এখানে وَعَيْدًا ফে'লটি اعَيْدًا মাসদার থেকে নির্গত। যার অর্থ ধমকী দেওয়া। فَكَ اِشْكَالَ

৩. কখনো وَعُدَهُ पाता ব্যক্ত করা হয়। এ কথা বুঝানোর জন্য যে, وَعُدُهُ বা সতর্কবাণীও وُعُدَهُ বা প্রতিশ্রুতির মতো বরখেলাফ হবে না, নিশ্চিত হবে।

َ عَوْلُهُ الَّا اَيَّا مَعْدُوْدَةً : কেউ বলেন, সাতদিন, কেউ বলেন, চল্লিশ দিন। [যতদিন তারা বাছুর পূজা করেছিল] আবার কারো মতে চল্লিশ বছর [যে সময় তারা তীহ মরুভূমিতে বিভ্রান্ত হয়ে ঘুরাফেরা করেছিল]। কেউ বলেন, প্রত্যেকের ইহলোকের আয়ুষ্কাল পরিমাণ। –[তাফসীরে উসমানী পু. ১৫]

হচ্ছে যে, তোমরা যে নিজেদের সমগ্র জাতির বিশেষ প্রিয়ভাজন হওয়া, আখিরাতের আজাব হতে পরিত্রাণপ্রাপ্ত হওয়ার এবং জিজ্ঞাসিত না হওয়ার ধ্যানধারণা নিজেদের অন্তরে বদ্ধমূল করে রেখেছ, তবে বল তো অবশেষে তা কি তোমাদের মনগড়া নাকি তার কোনো সনদ প্রমাণও তোমাদের পবিত্র গ্রন্থ হতে দেখাতে পার? তা না হলে এ বিষয়ে এত জারগলা কেন?
—[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পূ. ১৪৭]

عَلَى اللَّهِ किय़। عَلَى किय़ عَلَى किय़। عَلَى किय़। عَلَى اللَّهِ विक्या عَلَى اللَّهِ विक्या عَلَى اللَّهِ আরোপ করা,কাউকে অপবাদ দেওয়া। यেমন– إِفْتَرَى अर्थ قَالَ عِلْمُهُ विशा অপবাদ দিয়েছে, রচনা করেছে।

–[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৪৭]

প্রশ্ন : এখানে প্রশ্ন জাগে যে, ইহুদিরা তো কেবল বলেছিল آغُفُوُهُ مَعْدُوُهُ वेখানে তারা তো আল্লাহ তা'আলা প্রতি মিথ্যা আরোপ করেনি। তারপরও اَتَقُولُونُ عَلَى اللَّهِ الخ

উত্তর: যদিও তাদের একথা সরাসরি মিখ্যারোপ নয়; কিন্তু লাজেমীভাবে তাতে افتراء প্রমাণিত হয়। কেননা এ ধরনের নিশ্বয়তার সাথে আল্লাহর দিকে নিসবত না করে কেউ কোনো কথা বলতে পারে না। যেন তারা আল্লাহর দিকে নিসবত করেই বলেছে যে, তিনি আমাদেরকে কেবল এতদিন আজাব দিবেন।

ذَوْلُهُ بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ : যোগসূত্র : পূর্বের আয়াতে ইহুদিদের ভ্রান্ত বিশ্বাসের আলোচনা হয়েছে, তারা জাহান্নামে কেবল কয়েক দিন থাকবে। এখন এ আয়াতে সে ভ্রান্ত বিশ্বাসের খণ্ডন করা হচ্ছে যে, কয়েক দিন নয়; বরং চিরদিন জাহান্নামে থাকবে।

مَا عَنْ تَمَسَّنَا उावञ्च रा اَنْ تَمَسَّنَا कावञ्च रा اَنْ تَمَسُّنَا कावञ्च रा اَنْ تَمَسُّكُمْ - (ক প্রমাণিত করার জন্য। যেহেতু اَنْ تَمَسُّنَا - এর মাঝে ইহুদিরা দীর্ঘ সময় জাহান্নামে জ্বাকে নাকচ করে ছিল তাই এখন আল্লাহ তা'আলা بَلَى - এর মাধ্যমে তা প্রমাণিত করছেন।
মুফাসসির (র.) تَمَسُّكُمُ শব্দিটি বৃদ্ধি করে সে দিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

ँ قَوْلُهُ مَنْ مَوْصُولَهُ: قَوْلُهُ مَنَ كَسَبَ سَبِّئَة काता उग्ना काति प्रकात वृक्षाता হয়েছে। অর্থাৎ ইহুদি এবং অ-ইহুদি সকলেই তাতে অন্তর্ভুক্ত যেন বলা হলো– تَمَسُّكُمْ وَغَيْرُكُمْ

এর জবাব দিয়েছেন। سُوَالْ مُقَدَّر و पाता করে একটি يُشْرِكا -এর জবাব দিয়েছেন। سَمَيَّنَةَ (त.) بَسُوالْ مُقَدَّر

প্রস্ন : আয়াত থেকে বুঝে আসে যে, হিন্দুন করলে পাপ করলে চিরস্থায়ী জাহান্নামে জ্বলতে হবে। অথচ আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামাতের মতে কবীরা গুনাহকারী চির্দিন জাহান্নামে থাকবে না।

উত্তর : এখানে الله দারা شرك ছদেশ্য; আর এটাই হলো অধিকাংশের মত।

خُطِيَّتُ সাধারণত ঐ গুনাহের ক্ষেত্রে ব্যবহার হয়, যা করার জন্য ইচ্ছা করা হয়। আর خُطِيَّتُهُ وَسَيَّتُهُ -এর ব্যবহার অনিচ্ছার গুনাহের ক্ষেত্রে হয়ে থাকে। ষেমন কোন প্রাণীকে উদ্দেশ্য করে তীর ছুঁড়েছে; কিন্তু মানুষের গাঁয়ে লেগে গেছে। এ পার্থক্য অধিকাংশের ভিত্তিতে, অন্যথায় একটির স্থলে অপরটি ব্যবহার হয়ে থাকে। عَوْلَهُ بِالْإِفْرَادِ وَالْجَسْعِ । অর্থাৎ خَطِيْسَتُهُ শব্দটি এক কেরাতে বহুবচন রূপে এবং অপর কেরাতে একবচন রূপে কিন্তুত হয়েছে।

আবিশ্বাতে নাজাত লাভের মূলনীতি: উভয় আয়াতে নাজাত ও মুক্তির পূর্ণাঙ্গ বিধি সংক্ষেপে এ সারগর্ভ ভাষায় বিবৃত হতেহে যে, বংশধারা ও জাতিত্বের সঙ্গে মুক্তির কোনো সম্বন্ধ নেই। যে কেউ স্বেচ্ছায়-সজ্ঞানে অমূলক ও ভ্রান্ত বিশ্বাস এবং অপকর্মের পথে পরিচালিত হবে, তার ঠাই হবে জাহান্নামে। আর যে কেউ স্বেচ্ছায়-স্বজ্ঞানে ঈমান ও সৎ কাজের পন্থা বেছে বেবে, তার মনজিল হবে জানাত। –[তাফসীরে মাজেদী খ.১, পৃ. ১৪৭]

পাপাচারী মুমিন ক্ষমার যোগ্য: পাপের বেষ্টন মানে স্বেচ্ছায় পাপের পথ গ্রহণ করা এবং পাপাচারে ব্রহ্মনভাবে সম্পূর্ণ বেষ্টিত হয়ে যাওয়া যে, ঈমানের জন্য কোনোও অবস্থান-অবকাশ অবশিষ্ট থাকবে না। আর তা হতে পারে তথু মাত্র সে সকল লোকের জন্য যারা সম্পূর্ণই বাতিলপন্থি এবং তাদের মৃত্যুও কুফরি ও ধর্মহীন অবস্থায় হবে। মু'মিন যতই পাপাচারী হোক না কেন, তারা কোনো অবস্থাই এ আয়াতের লক্ষ্য হবে না। কেননা অন্তত মুখে স্বীকৃতি ও অন্তরে বিশ্বাসের স্তর তো তার থাকবেই। আহলুস সুন্নাতের সকল মনীষীই এখানে কুফল [পাপে বেষ্টিত হওয়া] -কে উদ্দেশ্য করেছেন।

কোনো কোনো বাতিলপস্থি [মু'তাজিলা, খারিজী প্রভৃতি] রা যে এ আয়াত দ্বারা পাপাচারী মু'মিনের ক্ষমাযোগ্য না হওয়ার প্রমাণ গ্রহণের চেষ্টা করেছে, তা স্পষ্টতই বাতিল ও অসার। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৪৮]

-এর আভিধানিক অর্থ সুদীর্ঘ সময়ও রয়েছে। তবে পবিত্র কুরআনের যে যে স্থানে জানাতবাসী ও জাহান্নামবাসীদের ব্যাপারে এ শব্দ উল্লিখিত হয়েছে, আহলে সুনাতের সর্বসম্মত অভিমত অনুসারে তা দারা স্থায়িত্ব ও অবিরামত্ব উদ্দেশ্য এবং পবিত্র কুরআনে এ অভিমতের দৃঢ়করণ ও সমর্থনে অনেক স্থানে و এর সাথে اَبَدُ -এর সাথে اَبَدُ -কে তার প্রথম [মূল] অর্থ – সুদীর্ঘকাল অবস্থান -এ প্রয়োগ করেছেন, তা নিতান্তই অসার। কেননা তা ভয়াবহতা প্রকাশের ক্ষেত্রে বিষয়টিকে শিথিল করে দেওয়ার নামান্তর এবং সে জান্নাতের خُلُوْد কি চিরস্থায়ী হওয়ার অর্থে প্রয়োগের সাথে সামপ্ত্রস্যপূর্ণ নয়। –িরহুল মা আনী সূত্রে তাফসীরে মাজেদী খ. ১, ১৪৮]

قَارُنَانَ وَالْمَانَ وَالْمَالِ وَالْمَانَ وَالْمَالِ وَالْمَانَ وَالْمَانَ وَالْمَالِ وَلِمَالِ وَالْمَالِ وَلَامِ وَالْمَالِ وَلَامِ وَالْمَالِ وَالْمَالِكُولُ وَلِمَالِ وَالْمَالِ وَلَامِ وَالْمُلْمِالِ وَلَامِلِ وَلَامِلِ وَلِمَالِمُولِ وَلِمَالِ وَلَامِلِ وَلَامِلِكُولُ وَلَامِلُولُ وَلَا

-[রহুল মা'আনী সুত্রে তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৪৯]

مِيْتَاقَ بَنِنيُ ٨٣ ٢٥. هِ الْأَكُرُ إِذْ اَخَذْنَا مِيْتَاقَ بَنِنيُ ٨٣ ٢٥. وَ اذْكُرُ إِذْ اَخَذْنَا مِيْتَاقَ بَنِنيُ اِسْرَانَيْلَ في التَّوْرةِ وَقُلْنَا لاَ تَعْبُدُوْنَ بِالتَّاءِ وَالْيَاءِ إِلَّا اللَّهُ خَبَرُ بِمَعْنَى النَّهْبِي وَقُرِئَ لاَ تَعْبُدُوْا وَ أَحْسِنُوُا بِالْوَالِدَيْن إحُسَاناً بِرًّا وَذِي الْقُرْبِي الْقُرَابِي الْقُرَابِةِ عَطْفٌ عَلَىٰ الْوَالِدَينِ وَالْيَتُملٰي وَالْمُسَاكِيْنِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ قَوْلاً حُسنًا مِنَ الْأَمَر بِالْمَعْرُوْفِ وَالنَّهُى عَن الْمُنكَرِ وَالصِّدْق فِي الْمُنكَرِ شَان مُحَمَّد عَلَيْهُ وَالرِّفْقِ بِهِمْ وَفِيَّ قِرَاءَ وِ بِضُمّ الْحَاءِ وَسُكُوْنِ السِّيْنِ مَصْدَرُ وَصَفَ بِهِ مُبَالَغَةً وَاقِيمُوا الصَّلُوةَ وَأُتُو الزَّكُوةَ فَقَبلُتُم ذَٰلِكَ ثُمَّ تَولَّيْتُمُ أَعُرَضَتُم عَنِ الْوَفَاءِ بِهِ فِيْه التُّفَاتُ عَن الْغِيْبَة وَالْمُرَادُ ابائهُم إلاَّ قَلِيلًا مِنْكُمْ وَانْتُمُ مُعُرضُونَ . عَنْهُ كَابَائِكُمْ .

নিয়েছিলাম আর বলেছিলাম, তোমরা আল্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্য কারো ইবাদত করবে না। আর পিতা মাতা নৈকট্যের অধিকারী আত্মীয়-স্বজন, এতিম ও দরিদ্রের প্রতি সদ্যবহার করবে এবং মানুষের সাথে সদালাপ করবে যেমন, সৎকাজের আদেশ দান, অসৎকাজের নিষেধ করার রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর সত্যতার কথা আত্মীয় স্বজনের সাথে কোমল ব্যবহার কর ইত্যাদি। সালাত কায়েম করবে ও জাকাত দিবে তোমরা এই অঙ্গীকার গ্রহণ করেছিলে অতঃপর স্বল্প সংখ্যক লোক ব্যতীত তোমরা অর্থাৎ ইহুদিদের পূর্ব পুরুষগণ মুখ ফিরিয়ে নিলে অর্থাৎ তা পুরণ করতে অবাধ্য হলে। আর তোমরাভ তোমাদের পিতৃপুরুষগণের ন্যায় এর অবাধ্যচারী। ক্রিয়াটির ্ আঁইটর বা দ্বিতীয় পুরুষ] ও টেটেই বা নাম পুরুষ] উভয়রূপেই পাঠ রয়েছে। 🛈 হর্তি র্ফাটি যদিও বা সংবাদ প্রকাশ করে, এমন বাক্য; কিন্তু এ স্থানে ত خَبَرُ يُكُمُ ূৰ্ক্ত বা নিষেধাৰ্থক ৰূপে ব্যবহৃত হয়েছে। অৰ্থাৎ ইবাদত করো না।] অপর এক কেরাতে نَهِنْ إَلَا تَعْبُدُونَ করো না।] নিষেধার্থক] রূপেও এর পাঠ রয়েছে। خُــنَوا । শন্দি এ স্থানে উহ্য অনুজ্ঞাবাচক ক্রিয়া। [সদ্যবহার কর]-এর مَفْعُول مُطْلَق বা সমধাতুজ কর্ম مَا لُوالدَيْن এদিকে ইঙ্গিত করার জন্য মাননীয় তাফসীরকার -এর পূর্বে اَحْسَنُوا শব্দটির উল্লেখ করেছেন । - वत जारिश चेर्सक वेर्सिक । الواكديِّن अमिरिज देश वेर्सिक َيْ وُ শর্কটি এ স্থানে উহ্য ﴿ يُ وَ -এর বিশেষণ। আর ﴿ يُسْتَا राष्ट्र जाब्जावाठक किया। الله - এत منعة ل مُطْلَق - अ সমধাতুজ কর্ম। মাননীয় তাফসীরকার এই দিকে ইঞ্চিত করতে গিয়ে তাফসীরে 🦞 🕳 শব্দটির উল্লেখ করেছেন। বা ক্রিয়ার উৎস مُصُدّرُ শব্দটির অন্য এক কেরাতে مُصُدّرُ হিসেবে ৮ -এ পেশ ও 👑 -এ সাকিন (حُسْتُ) সহ পঠ রয়েছে। এমতাবস্থায় একে বিশেষণরূপে ব্যবহার করার উদ্দেশ্য হলো 🛍 ে বা অর্থে অতিশয়োক্তি বিধান ৷ تُعَفَاتُ किय़ा পपिए غَنْبَةٌ किय़ा अपिए تَوَلَّنْتُمْ বা রূপান্তর সংঘটিত হয়েছে। 'তোমরা' বলে এ স্থানে মূলত তাদের [ইহুদিদের] পূর্বপুরুষগণকে বুঝানো হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর পূর্বে মুসান্নিফ (র.) فَكُنْنَ নির্ধারণ মেনে عَطْف এ কিবর উপর عَطْف এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন। এ ব্যাপারে দুটি ক্রোত রয়েছে। প্রসিদ্ধ ক্বেরাত 🛈 কুমলায়ে খবরিয়া। کَ مَعْبُدُوا নাহীর অর্থে এবং নাহীকে খবরের রূপে আদায় করা ম্পষ্ট নাহীর চেয়ে অধিক اَلْكُمْ মনে করা হয়। এমতাবস্থায় ইঙ্গিত হচ্ছে যে, নাহীর উপর বাস্তব আমলের এ পরিমাণ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

حَالَتُ হত্তরার কারণে بَنِيْ (مُلْحَقُ بِجَمْعِ مُذَكَّرُ سَالِم) । ছিল। بَنِيْن হয়ক হরে (مُلْحَقُ بِنَيْ الْمُرَائِيْلُ عَرُى مَضَافٌ الْبَيْهُ (مُلْحَقُ بِجَمْعِ مُذَكَّرُ سَالِم) -এর কারণে بَنُون का हरा हिल। اِضَافَتْ अर हराहि। اِضَافَتْ अर हराहि। विकार اَسُرَائِيْل का हराहि। اَضَافَتْ । विकार عُبُر مُنْصَرِفُ हराहि।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিন্ন না; বরং চিরদিন জাহানামে জলতে হবে। এখন তাদের অঙ্গীকার ভঙ্গের আলোচনা করা হয়েছে যে, তাদেরকে অল্প কয়েক দিন না; বরং চিরদিন জাহানামে জলতে হবে। এখন তাদের অঙ্গীকার ভঙ্গের আলোচনা করা হয়েছে। সেই সাথে এখানে এ দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, অঙ্গীকার ভঙ্গে দাবি হলো তোমাদেরকে নির্দিষ্ট কয়েক দিন নয়; বরং চিরদিন আজাব দেওয়া হবে। বিশেষভাবে যখন এ অঙ্গীকার ভঙ্গ করা তাদের মজ্জাগথ স্বভাবে পরিণত হয়ে গেছে এবং সর্বদা এ পাপে লিপ্ত থাকার নিয়ত থাকে।

े عَمَدُلًّا مَنْصُوْبِ হরফিট اذ प्रकाসসির (র.) এখানে اَذْکُرُ अनि বৃদ্ধি করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেনে যে, نا হরফিট مَخَدُّ وَلَمُ اَذْکُرُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

কেউ কেউ বলেন- পূর্বাপরের বিচারে এখানে اَذْکُرُواْ উহ্য ধরা উচিত এবং বনী ইসরাইলকে সম্বোধন করা হয়েছে। কেউ বলেন- এখানে اَذْکُرُوْا দ্বারা বনী ইসরাইলকেই সম্বোধন করা হয়েছে।

े चर्थाৎ এখানে যে অঙ্গীকারের কথা বলা হচ্ছে, তা তাদের থেকে তাওরাতে নেওয়া হয়েছে। تَوْلُهُ فَي التُّوْارَةِ

কেউ কেউ বলেন- এ অঙ্গীকার হযরত মূসা ও অন্যান্য নবী (আ.)-এর যবানে নেওয়া হয়েছিল।

إنَّهُ مِيْمَانَ ٱخُذَهُ ٱللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِمْ فِي ٱصَلابِ أَبَائِهِمْ كَالذُّرِّ -कछ वलन

এর আগে قُلْناً বৃদ্ধি করার উদ্দেশ্য কি? وَ قُلْناً বৃদ্ধি করার উদ্দেশ্য কি?

উত্তর : বক্তব্যকে পূর্বের সাথে তথা وَاذَ اخَذَنَ বৃদ্ধি করা در وَاذَ اخَذَنَ বৃদ্ধি করা ব্যা -এর আগে تَسْفِكُونَ বৃদ্ধি করা হয়েছে যাতে উভয় জায়গায় مَتَكَلِّمُ مُتَكَلِّمُ اللهِ -এর সীগাহ হয়ে যায়। অন্যথায় একই বক্তব্যে একই মুখাতাবের জন্য خَانِبُ اسْمَ ظَاهِرٌ হলো اَسْمَ ظَاهِرٌ হলো اَسْمَ ظَاهِرٌ হলো بَنِيُ اِسْرَائِبُلُ (কেননা اِسْمَ ظَاهِرٌ হলো اِسْمَ ظَاهِرٌ হলো بَنِيُ اِسْرَائِبُلُ (ক্রয়েছে। এর মুখাতাবও হলো বনী ইসরাঈল। অথচ এটি হলো اَ مَعْبُدُونَ عَامَدُ وَالْ عَامِرُ الْعَامِرُ الْعَامِرُ الْمَالِيَةِ الْمُعَامِدُونَ اللهُ اللهُ

সুতরাং এভাবে کَلَامُ وَاَحِدُ -এর মাঝে خِطَابُ بِالْحَاضِر وَعَلَابُ بِالْخَانِبِ الْخَانِبِ بَالْخَانِبِ وَلَا كَا يَوْلُدُ لَا تَعْبُدُونَ يَوْلَدُ لَا تَعْبُدُونَ وَلَا بَالْمِهُمُ وَلَكُ لَا تَعْبُدُونَ وَلَا بَالْمِهُمُ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا بَالْمِهُمُ وَلَا يَعْبُدُونَ وَالْمُهُمُ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَالْمُعُمْ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِي وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُونَ وَلَا يَعْبُدُونَ وَلَا يَعْبُونَ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِي وَلَا يَعْبُونَ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِي وَلِي فَالْمُ وَلِمُ وَلَا يَعْبُونَ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِي وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِي وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِي وَلَى الْمُعْلِقِ وَلَا الْمُعْلِقِي وَلَى الْمُعْلِقِ وَلَعُلُونَ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقِ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقُ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقُ وَلَمُ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقُ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلِقُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُعْلِقُ وَلِمُ وَالْمُعْلِقُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُعُونُ وَالْمُعُولِقُ وَلِمُ وَالْمُعُونُ وَلَا عَلَى الْمُعْلِقُ وَلِهُ وَالْمُعُونُ وَلِهُ وَالْمُعُو

প্রশ্ন: এখানে ইশকাল হয় যে, যখন এখানে خَبْرٌ بِمَعْنَى النَّهْي হয়েছে, তখন সরাসরি نَهِى -এর সীগাহ আনা হলো না কেনং উত্তর : جُمْلَمُ انْشَائِيَّهُ - কে جُمْلَمُ انْشَائِيَّهُ -এর মাধ্যমে ব্যক্ত করার উদ্দেশ্য এ দিকে ইঙ্গিত করা যে, তাদের দ্বারা গায়রুল্লাহর ইবাদ্ত প্রকাশিত হওয়া খুবই দুষ্কর।

े उरा धतात कि? أَحْسِنُوا अश्व: এখানে أَخْسِنُوا উरा धतात काग्रना कि?

উত্তর : এখানে এ শব্দটি উহ্য ধরে মুফাসসির (র.) একটি আপত্তির জবাব দিয়েছেন। তা হচ্ছে - بَالْوَالدُیْن এবং اَمْجُرُورُ اَحْسَنُوا -এর عَطَف হরেছে عَطَف হরেছে (جَارُ مَجُرُورُ) - لاَ تَعْبُدُرِنَ عَطَف عَطَف إِمَّا -এর উপর। ব্যাকরণগত দিক দিয়ে যা অভিদ্ধ। যখন اَحْسِنُوا উহ্য ধরা হয়েছে, তখন আপত্তি শেষ হয়ে গিয়েছে। এছাড়া মুফাসসির (র.) اَحْسِنُوا আমরের সীগাহ উহ্য ধরে এদিকে ইপিত করেছেন যে, عَطَف تَعَلَف اللهُ وَقَا عَطَف اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

احْسَان : فَوْلُهُ بِرَّا । এর ব্যাখ্যায় بِرَّا শব্দের উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, احْسَان । قَوْلُهُ بِرَّا احْسَان বুঝানো হয়র্নি: বরং এর দ্বারা কথা, কাজ সাধারণভাবে সব ধরনের সদ্যবহারকে বুঝানো হয়েছে ।

. فَالْبَتَامَى : এि يَتِيبُمُ مِنْ أَنْهُ عَلَيْهِ : এत वह्वहन । मानूरसर्त मर्पा एमन वाकात शिका मानू याँग अवर श्रानीरमत मर्पा एमन वाकात मा भाता याग्र कारमत्त्रक مِنْ أَنْهُ مِنْ فَقُد اَنَاهُ وَمَنْ غَيْدٍ هِمْ مِنْ فَقَد اُمَهِ ! क्ला रहा وَتُسِمُ विला रहा

আল্লাহর ইবাদতের পর পিতা-মাতার অনুসরণ ও খেদমতের ব্যাখ্যা : একদিকে প্রকৃত স্রষ্টা আল্লাহ তা'আলা এবং অন্যদিকে সন্তান জন্মের উপকরণ বাহ্যিকভাবে পিতা-মাতা হন। তাই আল্লাহ তা'আলা নিজ হক এর সাথে পিতি-মাতার হক অধিকার] ও খেদমতকেও বলে দিয়েছেন। আল্লাহর হক এর অগ্রাধিকার এ দিকে ইন্সিতকারী যে, যদি উভয় হক এর মধ্যেকোনো সময় প্রতিদ্বন্দিতা হয়ে যায়, তখন প্রথমটিই অগ্রাধিকারযোগ্য থাকবে। এমনিভাবে الْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاقْرُبُ وَالْاَقْرُبُ وَالْاقْرُبُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقُولُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقُولُ وَالْاقُولُ وَالْاقُولُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقْرُاقُ وَالْاقُولُ وَالْاقْرُاقُ وَالْلِاقُ وَالْاقُلُولُ وَالْاقُولُ وَالْلِلْاقُولُ وَالْاقُولُ وَالْلِلْالْلِاقُ وَالْلِلْالْلِاقُ وَالْلِلْالِاقُ وَالْلِلْلِال

'بِضُمِّ الْحَاءِ وَسُكُونِ السِّبِيْنِ अवीर এक कारा حُسْناً अवीर यक कारा : قَوْلُهُ وَفِي قِرَاءُ وَ بِصُمِّم الْحَاءِ ( بِضُمِّ الْحَاءِ ) अरह ।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

এর দ্বারা একটি مُقَدَّرٌ এর দ্বারা একটি وُصِنْفُ بِهِ لِلْمُبَالَغَةِ وَالْمُ مُقَدَّرٌ وَالْمُ وَصِنْفُ بِهِ لِلْمُبَالَغَةِ আনা শুদ্ধ নয়। মুফাসসির (র.) জবাবের প্রতি এভাবে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে ক্রিটার্ট্র স্বরূপ মাসদাররের মাধ্যমে সিফত আনা হয়েছে। যেমন زُيْدٌ عَدْلُ

विजीय ज्ञां عَرْلًا ذَا حُسَنِ उदायाह مُضَافّ के उदा त्रायाह مُضَافّ विजीय ज्ञां

و এখানে সালাত এবং জাকাত দ্বারা বিন ইসরাইলের প্রতি ফরজকৃত সালাত ও জাকাত: قَوْلُهُ اَقَيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوالزَّكَاةَ উদ্দেশ্য। এখানে তাদের পূর্বপুরুষদের সম্বোধন করা হচ্ছে। কেউ বলেন– এখানে সম্বোধিত গোষ্ঠি হলো নবীযুগের ইহুদীরা **এবং সালাত ও জাকাত দ্বারা ই**সলামি শরিয়তের সালাত ও জাকাত উদ্দেশ্য।

প্রশ্ন: এ সূরতে প্রশ্ন হয় যে, ঈমান ব্যতীত সালাত এবং জাকাতের কোনো মূল্য নেই। ইহুদীদেরকে এ নির্দেশ কিভাবে প্রদান করা হলো?

**উত্তর : এখানে সালাত ও জাকাতে**র নির্দেশ দ্বারা ঈমান আনয়নের নির্দেশের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

কেউ বলেন, এর ঘারা এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে গে, কাফেররা گُرُوعُنيُ বিধানের মুকাল্লাফ ।

े अकामित (त्र.) এ আংশটুকু উহা ধ্য়ে একটি سُوَالُ مُنَدَّرُ -এর জবাবের দিকে ইঙ্গিত করেছেন। يَوْلُهُ فَقَيلُتُمْ ذَلكَ

عَطْف هه - جُعْلَهْ خَبَرَيَّةْ शला ववत । शृर्तव प्रदश्ला रादा शला الْمُثَانِيَّةُ عَرَّلَيْتُمُ تَرَلَّيْتُمُ জুমলায়ে ্রিটি। -এর সাথে কিভাবে তদ্ধ হাল

উত্তর : মুফাসসির (র.) সে প্রশ্নের জবাবের লিকে ইস্তিত করেছেন এভাবে যে, এখানে مَعْطُونُ عَلَيْهِ উহ্য আছে। আর فَقَبِلْنُمُ ذُلِكَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ वारला

সুতরাং عَطَف সহীহ আছে ।

এই তাফলীর অসং তোমর অস্টীকার তো গ্রহণ করেছিলে; কিন্তু তা পূর্ণ করা وَمُولُمُ اَعْرَضْتُمْ عَن الْوَفَاءِ থেকে বিমুখতা প্রদর্শন করেছ

বলা উচিত ছিল। কিন্তু যখন يُخَ تَوَلُّواْ दिल সুতরাং يُخِي يَسَرُ إِنْبَيل غَائِبٌ अर्थाৎ পূর্বে : قَوْلُهُ فِينِهِ اِلْتِفَاتُ عَنِ الْغَيِّبَةِ । হুয়েছে اِلْتَهْاَتُ হুরেছে - خِضَّ بَ عَيْبَةُ হুরেছে এখানে تَوَلَّيْتُمُ

হয়েছে, সেহেতু তার ولِتُنِفَاتُ এর দিকে - خِطَابُ গেকে: غَانبُ গেকে - تَوَلَّبْتَمُ অর্থাৎ যেহেতু সহেতু তার দ্বারা ইহুদীদের পূর্ব পুরুষরা উদ্দেশ্য সমসাময়িক ইহুদিরা উদ্দেশ নয

কেউ বলেন, এখানে সম্বোধন ব্যাপকভাবে হয়েছে উত্তরসূত্রি-পূর্বসূত্রি সকলেই তাতে শামিল আছে।

वर्श পূर्दभूरूकरानंद साक्ष साक प्रिक देविन कर्सत खिलि हिन । أَيْ مِنْ أَبَائِكُمْ : قَوْلُمُ إِلَّا قَلِيْلًا مُنْكُمْ

কেউ কেউ বলেন- এখানে নবীযুগের কতিপয় ইহুদি উদ্দেশ্য যারা ঈমান এনেছিল। যেমন- হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম এবং তাঁর সাথীবন্দ।

- عَوْلُهُ كَالْكَانِكُمُ : এর দারা একটি مُقَدَّرُ अत हाता একটि عَوْلُهُ كَالْكِيْكُمُ : عَوْلُهُ كَالْكِيْكُمُ

थम : وَأَنْتُمْ مُغْرِضُونَ : একই । किन्नू এতদসত্ত্বেও তাকরার করা হলো কেন?

উত্তর : উভয়টির সম্বোধিত গেষ্টি ভিন্ন ভিন্ন تُوَلَّبْتُمُ مُعُرْضُونَ সম্বোধিন পূর্বপুরুষদের প্রতি আর وَاَنْتُمُ مُعُرْضُونَ উত্তরসূরি ইহুদিদের প্রতি করা হায়াছ। সূত্রাং বস্তুত এখানে কোনো তাকরার নেই।

آَى وَأَنْتُمْ قَوْمٌ عَادَتُكُمُ الْأَعْرَاضُ অর্থাৎ جُعْلَهُ مُعْتَرَضَهُ ﴿ ﴿ كَانَتُهُ مُعْرَضُونَ ﴿ কউ কেউ

#### অনুবাদ :

ে ৬৪. আর স্বরণ কর যখন তোমাদের অঙ্গীকার নিয়েছিলাম وَ اذْكَرْ إِذْ اخَذْنَا مِيْتُ اقَكُمْ وَقُلْنَا لأ এবং বলেছিলাম তোমরা পরস্পর রক্তপাত করবে না تُسْفِكُونَ دِمَا عَكُمْ تُرِيْقُونَهَا بِقُتْل অর্থাৎ পরস্পরকে হত্যা করে তা ব্রক্তা প্রবাহিত بعَنْضَكُمْ بَعْضًا وَلَا تُخْرِجُوْنَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ করবে না এবং তোমাদের নিজেদেরকে স্বীয় গৃহ دِيارِكُمْ لاَ يُخْرِجُ بَعْضُ كُمْ بَعْضًا مِنْ دَارِهِ হতে বহিষ্কার করবে না অর্থাৎ পরস্পরকে গৃহচ্যুত করবে না অতঃপর তোমরা তা স্বীকার করেছিলে ثُمَّ أَقْرَرْتُمُ قَبِلْتُمُ ذُلِكَ الْمِيْثِكَاقَ وَأَنْتُمُ উক্ত অঙ্গীকার গ্রহণ করে নিয়েছিলে আর নিজেদের تَشْهَدُونَ . عَلَى أَنْفُسِكُم . উপর তোমরাই তার সাক্ষী।

১٥ ৮৫. अण्डु त्र त्रां (نَافُسُكُمْ يَقْتُلُ الْتُمْ يَا هَوُلاَءِ تَقْتُلُوْنَ اَنْفُسَكُمْ يَقْتُلُ الْتُعْمَ يَقْتُلُ নিজেদের হত্যা করছ একজন অপরজনকে হত্য بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَتُخْرِجُونَ فَرِيْقًا مِتْنُكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَّاهُرُوْنَ فِيْهِ اِدْغَامُ التَّاءِ فِي الْاصَّل فِي الظَّاءِ وَفَيْ قِرَأَةٍ بِالتَّخْفِيفِ عَلَى خَذْفِهَا تَتَعَاوُنُوْنَ عَلَيْهِمْ بِأَلِاثُمِ ٱلْمَعْصِيَةِ وَالْعُلْوَانِ طِ اللَّظْلِمِ وَإِنْ يَبْأَتُوكُمْ ٱسْرَى وَفَيْ قِرَاءَ وِ اسْرَى تُفَدُّوْهُمْ وَفِي قِرَاءَ وَ تُفُدُوْهُمْ تُنْقِذُوْهُمْ مِنَ الْأَسْرِ بِالْمَالِ اَوْ غَيْرِهِ وَهُ َ مِمَّا عُهِدَ إِلَيْهِمْ وَهُوَ أَى الشَّانُ مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ مُتَكَصِلُ بِقَوْلِهِ

وَتُخْرِجُونَ وَالْجُمْلَة بَيْنَهُمَا إعْتَراضُ أيّ

كُمَا حُرَّمَ تَرْكُ الْفِدَاءِ.

করছ এবং তোমাদের নিজেদের এক দলকে তাদের গৃহ থেকে বহিষ্কার করছ। অন্যায় পাপ ও সীমালজ্ঞানের মাধ্যমে জুলুমের মাধ্যমে [তোমরা তাদের বিরুদ্ধে পরস্পরকে সহযোগিতা করছ। যদি তারা তোমাদের নিকট বন্দীরূপে আসে। তখন তাদের মক্তিপণ দাও। অর্থাৎ তখন তোমরা অর্থ ইত্যাদি দিয়ে তাদেরকে বন্দী দশা হতে মুক্ত করে আন। এটাও তাদের উক্ত অঙ্গীকারভুক্ত একটি বিষয়। অথচ তাদের বহিষ্করণও তোমাদের জন্য অবৈধ ছিল মুক্তিপণ দান পরিত্যাগ করা যেমন অবৈধ ছিল [তেমনি এটাও অবৈধ ছিল।] ছिल। ष्रिणीय تَتَظَاهُرُونَ कि़सािं म्लठ تَظَاهُرُونَ ত টিকে نه অক্ষরে وَادْغَامُ অর্থাৎ সন্ধিভূত করা হয়েছে। অপর এক কেরাতে تَخْفَيْتُ অর্থাৎ লঘু আকারেও [نَظَاهَرُونَ क्रांत्र - এর তাশদীদ ব্যতীত] পঠিত রয়েছে। اَسْرُى শব্দটির اَسْرُى রবেপও অপর এক পাঠ রয়েছে تُفَادُرُهُمُ किंशांि অপর এক কিরাতে تُفَدُّوهُمْ রূপেও পঠিত রয়েছে। هُوَ সর্বনামটি এস্থানে أَفُدُوهُمْ রূপেও পঠিত রয়েছে। بخترامُهُمْ রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। اِخْتَراجُهُمْ বাক্যটি মূলতু

े এর সাথে সংশ্লিষ্ট। এতদুভয়ের মধ্যবর্তী

مُعُتَرضَة रोला (اَن يُسَأَتُوكُمُ (اَن يُسَأَتُوكُمُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَي मु ' তाति जा वा विष्टिन वाका। يُعْلَمُونَ । किर्साि و

[নামপুরুষ] 😊 দ্বিতীয় পুরুষ] উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

مَفُوْلَهُ वित हैं के अरा مَخُلًّا مَنْصُوب शुकात्रतित (त.) है कि कतलिन (य, مَفُولَهُ وَقُلْنَا इला مَخُلًّا مَنْصُوب वतः छेश فَلْنَا وَيُسَمُّى ضَمِيْهُ الْقِصَّةِ وَلَا يَرْجِعُ إِلَّا عَلَىٰ مَا بَعْدَهُ وَفَائِدَتُهُ الَّدَلَالَةُ عَلَىٰ تُعْظِيمُ المُخْبِرِ عَنْهُ وَتَفْخِيْمِهِ . : وَهُو آَى السَّانُ وَالْجُمْلَةُ هِيَ قُولُهُ : وَإِنْ يَاتُوكُمْ السَارِي تُفُدُوهُم وقَوْلُهُ بَيْنَهُمَا أَيْ بَيْنَ الْمَعْطُوبَ وَهُو : واَلْجُمْلَةُ بِينْهُمَا الخ

নুর বহুবচন। وَمَا ، মূল وَمَا ، ছিল। وَمَا ، এর বহুবচন। وَمَا ، মূল وَمَا ، كَوْلُمَ لَا تَسْفِكُوْنَ وَمَانُكُمْ তা হামযা হয়ে গেছে। যেহেতু এ হামযাটি وَاوْ থেকে রূপান্তরিত তাই এটি غَيْرُ مُتَصَرِّفُ হবে না। পক্ষান্তরে وَاوْ نَعْيُرُ مُنْصَرِفُ इस्त ना। अक्षान्ठरा عَلْمَا، উভয়টি শব্দ عَنْدُرُ مُنْصَرِفُ উভয়টি শব্দ عَنْدُرُ مُنْصَرِفُ

থেকে নির্গত। অর্থ প্রবাহিত تَسْفِكُوْنَ । কে'লটি (ض) يَفُولُهُ : فَوْلُهُ تَرْبِيقُوْنَهَا । এর তাফসীর وَمُانَكُمُّ مَانَكُمُّ وَمَانَكُمُّ (ض) कता । يَوْلُهُ تَرْبِيقُوْنَهَا (ফ'লটি أَرَاقَ وَارَاقَةً विविद्धे कता) থেকে নির্গত। تَرْبِيقُوْنَهَا कता تُرْبِيقُوْنَهَا الْمَانَةِ وَالْمَانَةُ وَالْمُانَةُ الْمَانَةُ وَالْمُانَةُ اللّهُ ال

حَرِفُ हात पातम्व। जात مُنادُى भनिष्ठ परल हिरमत्व هُوُلاً، अद्य धरत हिन्छ कतलन रय, وَقَوْلُهُ يَا ' भनिष्ठ परल • हरत पत्र تَغْتَلُونُ हरत पूत्रजामा खुत أَنْتُمُ हरत । जात جَمَلُهُ مُغْتَرِضَهُ भिलि نِدَا مُنَادِى अद्य पूतर

وَلَمْ عَلَيْكُونَ وَيُسْرِهِمْ وَالْعَالِمَ الْمَالُمُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ الْمَالُونَ عَلَيْ عَطْف هَاه : فَوْلُهُ وَتَخْرُجُونَ فَرِيْفًا مِنْ دِيَارِهِمْ - عَقْتَكُونَ عَلِيْفًا مِنْ دِيَارِهِمْ - عَطْف هَاء فَوْيَقًا عَنْ دِيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيُفًا مِنْ دِيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دِيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهُمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهُمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهِمْ - عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهُمْ - عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ فَوَيْفًا مِنْ دَيَارِهُمُ - عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ فَيَرِيْقًا عَلَيْكُونَ عَلْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে ইহুদিদের একটি অঙ্গীকার ভঙ্গের বিবরণ ছিল। এখানে আরেকটি অঙ্গীকার ভঙ্গের বিবরণ দেওয়া হচ্ছে। সেই সাথে তা এ কথার দাবী করে যে, তোমাদের শান্তি অস্থায়ী নয়, স্থায়ী হওয়া উচিত।

আলোচ্য বিষয় ও শানে নুযূল: মদীনা শরিফে দুটি ইহুদি গোত্র বাস করত। একটি বনূ কুরাইজা অপরটি বনূ নাজীর। এ উভয় গোত্র পরস্পরে হানাহানি করত। মদীনা শরিফের মুশরিকরাও ছিল দু'দলে বিভক্ত। আওস ও খাজরাজ। এরাও একে অপরের শক্র ছিল। বনূ কুরায়যা আওস গোত্রের সাথে মৈত্রী স্থাপন করল এবং বনূ নাযীর মৈত্রী স্থাপন করল খাযরাজ গোত্রের সাথে। যুদ্ধ বিগ্রহে প্রত্যেকেই সমমনা ও মিত্রের সাহায্য করত। একে অন্যের উপর জয়ী হতে পারলে দুর্বলদের নির্বাসিত করতো এবং তাদের ঘর-বাড়ি ধ্বংস করে দিত। আবার কেউ বন্দী হলে সকলে মিলে অর্থ সংগ্রহ করত এবং মুক্তিপণ দিয়ে তাকে ছাড়িয়ে আনতো। এ আয়াতে তাদের সে মন্দ কর্মের উল্লেখ করে তা থেকে বারণ করা হয়েছে।

चंडे विक्रीकां : فَوْلُهُ وَاِذَا اَخَذْنَا مِيْمَاتَكُمُ لاَ تَسْفِكُونَ الخ সম্বোধন করা হয়েছে এবং তাদের অঙ্গীকার ভঙ্গের চরিত্রের বর্ণনা করা হচ্ছে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৫২]

- سُوالٌ مُقَدَّرُ वत षाता वकि : فَوَلُهُ بِقَتْل بَعْضَكُمْ بَعْضًا وَهِمْ عَضًا عَمْ بَعْضًا وَهُمْ بَعْضًا

প্রশ্ন : ﴿ لَا تَسْفَكُونَ وَمَا لَكُمْ - এর মর্ম তো হলো নিজের রক্ত প্রবাহিত করো না। আর বাস্তবতা হলো কেউ নিজের খুন প্রবাহিত করে না; বরং অন্যের খুন প্রবাহিত করে। তাহলে এখানে নিজের খুন প্রবাহিত করতে নিষেধ করার মর্ম কি?

উত্তর: মুফাসসির (র.) উক্ত প্রশ্নের জবাবে বলেন— এখনে উদ্দেশ্য হলো একে অপরকে হত্যা করে নিজেদের রক্ত প্রবাহিত করো না। প্রশ্ন: তারপর ইশকাল হয় যে, اَضَافَتُ -এর দিকে اَضَافَتُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

তাকেও হত্যা করা হয়। এ হিসেবে گُرٌ -এর দিক اِضَافَتُ হয়েছে।

প্রশ্ন: আয়াতে চুক্তি অঙ্গীকারের মধ্যে একে অপরকে মুক্তিপণ দিয়ে মুক্ত করার কথাও ছিল। এখানে তার আলোচনা নেই কেন? উত্তর: এ চুক্তিটি তারা পূর্ণ করত, বিধায় তা উল্লেখ করা হয়নি।

े याগস্ত : পূর্বে তাদের চুক্তিও অঙ্গীকারের স্বীকারোক্তি বর্ণনা ছিল এ আয়াতে তা ভঙ্গ করার বর্ণনা দেওয়া হয়েছে।

প্রশ্ন : এখানে একটি ইশকাল হয় যে, পূর্বের আয়াতে বলা হয়েছে مُنْ دِيَارِكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ব্যবহার করা হয়েছে। আর এখানে مِنْ دِيَارِهِمْ বলে ضَمِيْر غَائِبُ ব্যবহার করা হয়েছে। এমনটি কেন হলো?

ব্যবহার করা হয়েছে। আর এখানে مِنْ دِيَارِهِمْ বলে ضَمِيْر غَائِبْ ব্যবহার করা হয়েছে। এমনটি কেন হলো? উত্তর: এখানে ضَمِيْر غَائِبْ আনা হতো তাহলে এ সংশয় সৃষ্টি হতো যে, সম্ভবত তাদেরকে মোখাতাবদের বাড়ী থেকে বের করা হয়েছে, অথচ এখানে বহিষ্কৃতদেরকে নিজ ঘর থেকেই বের করা উদ্দেশ্য। أَيْ عَلَى حَذَّف التَّااء الثَّانيَة : : عَلَىٰ خَذُفها

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### অনুবাদ:

মদীনার বনু কুরাইযা, আউস গোত্রের সাথে এবং বনু নাষীর খাজরাজ গোত্রের সাথে পরস্পর সহযোগিতামূলক দ্বিপাক্ষিক চুক্তিতে আবদ্ধ ছিল। বিনূ কুরাইযা ও বনু নাষীর উভয় গোত্র ছিল ইহুদি আর অপরদিকে আউস ও খাযরাজ ছিল পরস্পর শক্র । এদের পরস্পরে যুদ্ধ লেগেই থাকত।] এই যুদ্ধে ইহুদি গোত্র বনু কুরাইযা ও বনূ নাযীর উক্ত সহযোগিতা চুক্তি অনুসারে স্ব স্ব বন্ধু গোত্রের পক্ষ নিত। প্রত্যেক দলই বিপক্ষ দলের ঘর-বাড়ি ধ্বংস করত এবং তাদেরকে গৃহচ্যুত করত। আবার যখন কারো হাতে অন্য দলের কোনো বন্দী হতো উক্ত ইহুদি গোত্রদ্বয় পরস্পর মুক্তিপণ দিয়ে তাদেরকে মুক্ত করে আনত। যদি তাদেরকে জিজ্ঞাসা করা হতো যে, কেনই বা লড়াই করলে আর কেনই বা পণ দিয়ে মুক্ত করে আনলে? তারা বলত, আমাদের মুক্তিপণের আদেশ করা হয়েছে। যদি বলা হতো তবে এদের সাথে লড়াই বাধাও কেনং তারা বলত, আমাদের সাথে চুক্তি আবদ্ধ বন্ধুগণ লাঞ্ছিত হবে এই লজ্জায় আমরা যুদ্ধ করি। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, <u>তবে কি তোমরা কিতাবের কিছু অংশে</u> মুক্তিপণের বিধানে বিশ্বাস কর এবং কিছু অংশকে হত্যা, বহিষ্কার ও অন্যায়কর্মে সহযোগিতা বর্জন করার বিধান প্রত্যাখ্যান করঃ সুতরাং তোমাদের যারা এরূপ করে তাদের একমাত্র ফল পার্থিব <u>জীবনের হীনতা</u> লাঞ্ছনা ও হেয়তা। তারা বাস্তবিকই লাঞ্ছিত ও অপমানিত হয়েছিল। কুরাইযাকে করা হয়েছিল হত্যা আর বনু নাযীরকে করা হয়েছিল শামের দিকে বহিষ্কার এবং তাদের উপর ধার্য করা হয়েছিল জিযিয়া কর। আর কিয়ামতের দিন তারা কঠিনতম শাস্তিতে নিক্ষিপ্ত হবে। তারা যা করে. আল্লাহ তা'আলা সে সম্বন্ধে অনবহিত নন। ৮৬. তারাই পরকালের বিনিময়ে পার্থিব জীবন ক্রয় করে নিয়েছে অর্থাৎ পরকালের উপর এটাকে প্রাধান্য দিয়েছে। সুতরাং তাদের শাস্তি লাঘব করা হবে না এবং তারা কোনো সাহায্যও পাবে না। অর্থাৎ তা হতে তাদেরকে রক্ষা করাও হবে না।

وكَانَتْ قُرَيْظُة حَالَفُوا الْأُوسَ وَالنَّصْيُرُ الْخُزْرَجَ فَكَانَ كُلَّ فَرِيْقِ يُقَاتِلُ مَعَ حُلَفَائِهِ وَيُخَرِّبُ دِيَارَهُمْ وَيُخْرِجُهُمْ فَإِذَا اَسَرُوا أَفْدُوهُمْ وَكَانُوا إِذَا سُينَكُوا لِمَ تُقَاتِلُوْنَهُمْ وَتُفَدُّوْنَهُمْ قَالُوْا المَرْنَا بِالْفَدَاءِ فَيُعَالُ فَلِمَ تُقَاتِكُونَهُمُ فَيَقُولُونَ حَياءً أَنْ يَسْتَذَلَّ حُلُفَاؤُنا قَالَ تَعَالَيٰ اَفَتُوَّمنُونَ بِبَعْض الْكتٰب وَهُوَ الْفِدَاءُ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ . وَهُو تَرْكُ الْقَتْلُ وَالْإِخْرَاجِ وَالْمُظَاهَرَةِ فَمَا جَزَّاءُ مَنْ يَّفْعَلُ ذُلِكَ مِنْكُمَ إِلاَّ خِنْكُ هَوَانُ وَذُلْ ً فِي النَّحَيَاةِ الدُّنتيا وَقَدْ خُرُوا بِقَتُلِ قُرَيْظَةَ وَنَفْيِ النَّاضِيْرِ إليَ الشَّامِ وَضَرْبٍ بِهِ وَيَـوْمَ الْـقِـيـَامَـةِ يُـرَدُّونَ إِلـٰى أشكد العَذَابِ ووَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُوٰنَ ـ بِالْيَاءِ وَالتَّاءِ

. أُولَٰئِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوا الْحَياةَ الدَّنَيا بِالْأَخِرَةِ بِانَ الْتُرُوهَا عَلَيْهَا فَلا يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَهُمْ يُنْصَرُونَ لَي مَنْعُونَ مِنْهُ. তিরাটি মূলত تَعْظَاهُرُونَ ছিল। দ্বিতীয় تَظَاهُرُونَ অর্থাৎ সন্ধিভূত করা হয়েছে। অপর এক কেরাতে اسْرُى অর্থাৎ লঘু আকারেও تَظَاهُرُونَ অর্থাৎ লঘু আকারেও تَظَاهُرُونَ অর্থাৎ লঘু আকারেও تَخْفِفْ করেত اسْرُى সর্বনামটি করেতে الله تَظَاهُرُونَ করেতে الله تَظَاهُرُونَ করেতে الله تَظَاهُرُونَ করেতে الله تَظَاهُرُونَ করেতে। করিয়েছে। করেতে করেতে সর্বনামটি অপর এক কিরাতে تَغْرُجُونَ করেপে পঠিত রয়েছে। অতদুভয়ের অধ্যানে তিরাটি বাক্যটি করেতে হােছে। তির্দ্ধির নিমপুরুষ এবং তিরাটি বাক্যটি তিরাটি হালা কর্মান্তির নামপুরুষ এবং তিরায় পুরুষ উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: আল্লাহ তা'আলা ইহুদিদের যে অঙ্গীকার পূর্বের আয়াতে আলোচনা করেছেন। এ আয়াতে সে অঙ্গীকারের পরিপূর্ণতা রয়েছে। আর তারপর তাদের অঙ্গীকার ভঙ্গের আলোচনা করেছে এবং সর্বশেষে তাদের শান্তির চিত্র আঁকা হয়েছে।

चें : এখানে থেকে মুফাসসির (র.) ঘটনার দিকে ইঙ্গিত করছেন এবং মোটামুটি পূর্ণ ঘটনাই সংক্ষেপে তুরে ধরেছেন ।

ইহুদিদের বিপক্ষে পরোক্ষ অভিযোগ সাব্যন্ত হচ্ছে যে, কুরআনকে বিশ্বাস করার কথা তো স্বতন্ত্র ব্যাপার তোমরা তাওরাতের আনুগত্যই বা কবে করেছ। বরং তোমাদের বড় হজুররা যেরপ দৃঃসাহসিকতায় তাওরাতের কোনো কোনো বিধান লঙ্খন করে আসছে, তাতে তো ঘ্র্যধহীন ভাষায় এ কথা বলা যায় যে, তোমাদের ঈমান নেই। ঈমানে তো বিভক্তি সম্ভব নয়। কাজেই কতক বিধানকে অস্বীকারকারীও পূর্ণ কাফেরই গণ্য হবে। কতক বিধানে ঈমান আনার ঘারা ঈমান লাভ হবে না মোটেই।

এ আয়াত দ্বারা স্পষ্ট জানা গেল যে, কোনো ব্যক্তি যদি শরিয়তের কতেক বিধান মেনে চলে এবং যেসব বিধান তার স্বভাব চরিত্র বা স্বার্থ বিরোধী হয়, তা মানতে দ্বিধা করে, তাহলে কতককে মেনে চলার দ্বারা তার কোনো উপকার লাভ হবে না।

অর্থাৎ যারা এরূপ করে অর্থাৎ কতেক বিধান মানে এবং কতেক অস্বীকার করে, তাদের শান্তির বর্ণনা দেওয়া হচ্ছে।

এ ভবিষ্যদ্বাণী অল্প দিনের ব্যবধানে অক্ষরে অক্ষরে পূর্ণ হয়েছিল। হিজাযে ইহুদি তিনটি প্রতাপশালী গোত্র বনূ নাযীর, বনূ কুরায়যা ও বনূ কায়নুকার অধিবাস ছিল। জ্ঞান-বিজ্ঞানে, বিদ্যা-প্রযুক্তি ও শক্তি-সম্পদ-প্রতিপত্তির অধিকারী তিন গোত্রই অল্প কয়েক বছরের সময়সীমায় রাসূলুল্লাহ = এর হায়াতকালেই চরম ধ্বংসের শিকার হয়।

[বিস্তারিত বিবরণ কুরআনের আলোকে ইহুদি সম্প্রদায় বইয়ে রয়েছে।]

প্রতিজ্ঞার অবশিষ্ট কিন্তিসমূহের ব্যাখ্যা : সারকথা হলো– সে প্রতিজ্ঞার তিনটি অতিরিক্ত কিন্তি এ ছিল–

- ১. পরস্পরে খুনাখুনি করবে না।
- ২. কাউকে দেশান্তর করবে না।
- ৩. যদি কেউ বন্দী হয়ে যায়, তবে আর্থিক বিনিময় দিয়ে তাকে মুক্ত করাবে। অতএব উক্ত তিনটি কিস্তির মধ্যে অতি সহজ্ঞ ছিল তৃতীয় কিস্তিটি। এর উপর তো কিছু আমল করছ; কিন্তু প্রথম দুটি কিস্তি যা অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ও জরুরি ছিল। এগুলোকে একেবারে ছেড়ে দিয়েছ এবং লক্ষণীয় মনে করলে না।

সুতরাং আউস ও বনূ কুরায়যা পরম্পর বন্ধু ছিল এবং খাযরাজ ও বনূ নাযীর পরম্পর সাহায্যকারী ছিল। আউস ও খাযরাজ এর মধ্যে যখন কখনো যুদ্ধ হতো, তখন বনূ কুরায়যা আউসের এবং বনূ নযীর খাযরাজের সহযোগী ও সাহায্যকারী হয়ে যেত।

তাফসারে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম

عدم সে যুদ্ধগুলোর মধ্যে হত্য ও দেশস্তর উভয় বিপদ সমদে আগত . যে কারণে সকলে কাতির সমুখীন হয়ে থাকতো। হাঁ, যুদ্ধ বন্দীদেরকে বড়ই আগ্রহের সাথে আর্থিক বিনিময় দিয়ে মুক্ত করত এবং বলত যে, এটা আল্লাহর নির্দেশ। কিন্তু যদি কেউ হত্যা, লুটতরাজ ও দেশ থেকে বিতাড়িত করার ব্যাপারে কোনো আপত্তি করত। তখন নিজ মৈয়ী ও বদ্ধুদের থেকে লজ্জাকে গোপন করার চেষ্টা করতো। আল্লাহ তা আলা সে দ্বিমুখী ষড়যন্ত্রের সমালোচনা করছেন যে, এমনভাবে যখন তোমরা এক গোত্রের সহানুভূতি ও সাহায্য কর, তখন অন্য গোত্রের বিরোধিতা ও ক্ষতি সাধনও তো অপরহার্য হয়ে পড়ে এবং এর মধ্যে আল্লাহর হুকুমকেও লজ্মন করা হয় আর মানুষকে কষ্ট দেওয়া হয়। এটাকেই آنَـكُوْمُنُوْنَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ দারা ব্যক্ত করা হয়েছে। অর্থাৎ আর্থিক বিনিময়ের আমলটি যদি আল্লাহর হুকুমের কারণে কর, তবে হত্যা ও দেশ থেকে বিতাড়িত না করাও তো খোদায়ী বিধান। এর উপর আমল কেন করা হছে নাং হুকুমের এক অংশকে মানা এবং অন্য অংশকে অস্বীকার কেনং অবশেষে এটা কোন মনগড়া ঠাটা। –িকামালাইন খ. ১, পৃ. ৯৪]

সংশয় ও তার নিরসন : گَفْر দ্বারা এখানে উদ্দেশ্য ব্যবহারিক কুফ্র। কোনো বদ আমলকে ঘৃণা যোগ্য ও ঘৃণিত রূপে পেশ করার জন্য নিকৃষ্টতম শব্দসমূহ ব্যবহার করা হয়। এর দ্বারা উদ্দেশ্য প্রকৃত বাস্তবতা নয়; বরং রূপক অর্থ উদ্দেশ্য হয় مَنْ تَرَكَ وَ الصَّلَوٰةَ مُتَعَبِّدًا فَقَدْ كُفَرَ الْمَالَوْةَ مُتَعَبِّدًا فَقَدْ كُفَرَ الْمَالُوةَ مُتَعَبِّدًا فَقَدْ كُفَرَ اللهِ । এর মধ্যে সে অর্থই উদ্দেশ্য। এ স্থানে ইহুদিদের মধ্যে যদিও বিশ্বাস পোষণে কুফরও পাওয়া যাচ্ছে। কিন্তু এ সময় উদ্দেশ্য তাদের সে বদ আমলের মন্দতা প্রকাশ করা। অতএব মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের জন্য এ আয়াত দ্বারা কবীরা গুনাহকারীকে ঈমানের সীমা থেকে বহিষ্কার করা এবং খারিজি সম্প্রদায়ের জন্য কবীরা গুনাহকারীকে কৃফরে শামিল করার জন্য দলীল পেশ করার কোনো সুযোগ নেই। কেননা কুফ্র এর প্রকৃত অর্থ উদ্দেশ্য নয়।

সংশয় ও তার নিরসন: عَلَىٰ هٰذَا اَشَدٌ الْعَذَابِ -এর ক্ষেত্রে ইমাম রাযী (র.) এ সন্দেহ করেছেন যে ইহুদিরা বেশির চেয়ে বেশি কাফের ছিল। তাদের শান্তিকে যখন اَشَدٌ [কঠিনতম] বলা হয়েছে। তবে দাহ্রিয়া সম্প্রদায় যারা ইহুদিদের চেয়েও অধিক অপরাধী। কেননা তারা সরাসরি আল্লাহকেই অস্বীকার করে। তাদের শান্তি কিভাবে কম হবে?

আল্লামা আলুসী (র.) রহুল মা'আনীতে এর উত্তর এভাবে দিয়েছেন হে, ثَمْنَدَبُنُ দ্বারা শ্রেষ্ঠত্ব প্রদান উদ্দেশ্য নয় যে, مُفَضَّلٌ عَلَيْهُ এবং مُفَضَّلٌ عَلَيْهُ -এর প্রয়োজন হবে। বরং أَشَدَبُتُ দ্বারা উদ্দেশ্য চিরস্থায়ী ও সর্বদ শস্তি যা কাফির ও মুশরিক এবং দাহরিয়া সকলের জন্য হবে। অথবা কাফের থেকে নিম্ন শ্রেণির লোকনের প্রতি লক্ষ্য করে أَضَافِيْ أَضَدَبُتُ উদ্দেশ্য।

মোটকথা: দুনিয়াবী শান্তি, লাগুনা ও অবমাননা ইহুদিদের উপর এভাবে হয়েছে যে, নকী কর্মি 🚟 -এর বরকতময় জীবদ্দশায়ই অঙ্গীকার ভঙ্গের কারণে চতুর্থ হিজরিতে যখন রাসূল 🕮 -এর সততার উপর আউস ও খাষ্রাজ ইসলাম গ্রহণ করেছে, তখন হয়রত সা'আদ ইবনে মুআয (রা.) এর সিদ্ধান্ত অনুযায়ী বনু কোরায়যার সাতশত যুবকবে হত্যা করা হয়েছে এবং মহিলাও শিশুদেরকে বন্দী করা হয়েছে। বনু নধীরকে সিরিয়ার দিকে বহিষ্কার করা হয়েছে। সূরা আহ্যাব এবং সূরা হাশরের মধ্যে উল্লিখিত দুটি ঘটনার বাস্তবতা বিদ্যমান আছে। আর পরকালে শান্তি দেওয়ার ওয়ালা পরকালে পতিত হবে।

কামালাইন খ. ১, পৃ. ৯৪]

الْكِتَابَ السَّوْرَةَ الْتَيْنَا مُوْسَى الْكِتَابَ السَّوْرَةَ الْتَيْنَا مُوْسَى الْكِتَابَ السَّوْرَةَ الْتَوْرَةَ مَا ٨٧ هِ وَلَقَدْ الْتَيْنَا مُوْسَى الْكِتَابَ السَّوْرَةَ وَقَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ مِ أَيْ أَتْبَعْنَاهُمُ رَسُولًا فِي أَثَرِ رَسُولٍ وَأَتَيْنَا عِيْسَى بُّنَ مَرْيَمَ الْبَيّنَاتِ الْمُعْجِزَاتِ كَاحْبَاءِ الْمَوْتَلِي وَابْرَاءِ الْاَكْسَمِيهِ وَالْاَبْرُصِ وَاَيَسَّدُنَاهُ قَسَوَّيْسُنَاهُ برُوْجِ الْقُدُسِ مِنْ اِضَافَةِ الْمَوْصُوْفِ اِلْىَ الصَّفَةِ أَىٰ الرُّوْجِ الْمُعَتَّدَّسَةِ جَبْرَائِيْلَ لِطُهَارَتِهِ يَسِينُرُ مَعَهَ حَيْثُ سَارَ فَلَمُ تَسْتَقِيْمُوا أَفَكُلَّما جَآءَكُم رسُول بِما لا تَهْوٰى تُحِبُّ أَنْفُسَكُمْ مِنَ الْحَقِّ اِسْتَكْبَرْتُمْ عَنْ اتْبَاعِهِ جَوَابُ كُلَّمَا وَهُوَ مَحَكُّ الْاسْتِيفُهَامِ وَالْمُرَادُ بِهِ السَّوْيِيْخُ فَفَرِيْقًا مِنْهُمْ كَذَّبَّتُمْ كَعِيْسَى وَفَرِيْقًا تَقْتُلُونَ - الْمُضَارِعُ لِحِكَايَةِ الْحَالِ الْمَاضِيةِ أَيْ قَتَلْتُمْ كَزَكَريَّا وَيَحْيلى .

جَمْعُ أَغْلُفٍ أَى مَغْشَاةُ بِأَغْطِيَةٍ فَلاَ نَعِي مَا تَقُولُ قَالَ تَعَالَىٰ بَلُ لِلْإِضْرَابِ لَعَنَهُمُ اللُّهُ اَبْعَدَهُمْ عَنْ رَحْمَتِهِ وَخَذَلَهُمْ عَنِ الْقَبُولِ بِكُفُرِهمْ وَلَيْسَ عَدَمُ قَبُولِهِمْ لِخَلَل فِي قُلُوبِهِمْ فَقَلِيْلاً مَا يُؤْمِنُونَ. مَا زَائِدَةً لِتَاكِيْد الْقَلَّة أَيُّ إِيْمَانُهُمَ قَلْبُلُ جدًّا.

তার পরে পর্যায়ক্রমে রাসলগণকে প্রেরণ করেছি এক রাসলের পিছনে অপর রাসলকে প্রেরণ করেছি এবং মারইয়াম তনয় ঈসাকে দিয়েছি সুস্পষ্ট প্রমাণ অর্থাৎ মৃতকে জীবন দান, জন্মান্ধ ও শ্বেত-কুষ্ঠ রুগীর রোগমুক্ত করার মতো বহু মু'জিজা প্রদান করেছি। এবং পবিত্র আত্মা দ্বারা তার শক্তি যুগিয়েছি অর্থাৎ তাকে শক্তিশালী করেছি ا رُوْحُ الْقُدُسُ अर्थ হযরত জিবরাঈল (আ.) ا সাতিশয় পবিত্রতার জন্য তাকে এই নামে অভিহিত করা হয়ে থাকে। যে স্থানেই হযরত ঈসা (আ.) গমন করতেন হ্যরত জিবরাঈল (আ.) সঙ্গে থাকতেন। যা হোক এসব কিছু সত্ত্বেও তারা [ইহুদিরা] সত্য পথে কায়েম থাকল না। তবে কি যখনই কোনো রাসূল তোমাদের নিকট সত্য ও ন্যায়ের এমন কিছু এনেছে, যা তোমাদের মনঃপুত নয় তোমাদের পছন্দ নয় তখনই তোমরা অহংকার করেছ অর্থাৎ তা অনুসরণ করা হতে অহংকার প্রদর্শন করেছ। विष्ठ (استَكُبَرْتُمُ) शूर्तान्निथिक كُلُمَا - عُلُمَا) अर्तान्निथिक প্রশুতব্য বিষয়টিও এটাই। প্রশোর মাধ্যমে তাদের তিরস্কার ও ভর্ৎসনা করাই হলো মূল উদ্দেশ্য। এবং তাদের কতেককে মিথ্যা প্রতিপনু করেছে যেমন হযরত ঈসা (আ.)-কে আর কতেককে হত্যা করেছে যেমন হযরত জাকারিয়া ও ইয়াহইয়া (আ.) -কে।

مَوْصُون পর্বাটিতে صِنَفة বিশেষণ-এর প্রতি رُوْحُ الْقُدْسُ [বিশেষিতব্য] -এর اضَافَتٌ বা সম্বন্ধ সূচিত হয়েছে। মূলত ছিল اَلرُّوْحُ الْمُغَنَّسَةُ পবিত্র আত্মা। [وَالْمُغَنَّسَةُ হলো مَرْصُونِ مِنْ الْمُغَنَّسَةُ আর مَرْصُونِ مِنْ الْمُغَنَّسَةُ مِنْ مَرْصُونِ वा वर्षमान कानवाठक। مُضَارعُ किय़ािए تَغُتُلُوْنَ অতীতে সংঘটিত বিষয়টিকে বর্তমান ঘটমানরূপে চিহ্নিত

করে বর্ণনা করার উদ্দেশ্যে এ স্থানে এরূপ ব্যবহার হয়েছে। ে ﴿ ٨٨ هُهُ عَلْفًا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُكَالًا مُنْ الْمُ الْمُعَ الْمُعَامَّةُ وَا مُكَالُفًا عُلْفًا مُكُلُّ الْمُلْفَا عُلْفًا اللّهُ اللّهُ وَا مُعَالَمُ اللّهُ عَلْفًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال আচ্ছাদিত, সুতরাং তুমি যা বল তা সংরক্ষণ করতে পারি না। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন বরং সত্য প্রত্যাখ্যানের কারণে আল্লাহ্ তা'আলা তাদের লা'নত দিয়েছেন তাঁর রহমত হতে তাদেরকে বিতাড়িত করেছেন এবং সত্য গ্রহণ হতে তাদেরকে বঞ্চিত করেছেন। **তাদের এই প্র**ত্যাখ্যান হৃদয়ের গঠন-ক্রটির জন্য নয়। সূতরাং তাদের অল্প সংখ্যকই বিশ্বাস করে অর্থাৎ তাদের ঈমান অতি সামান্যই।

> े अकि أَغُلُفُ अकि أَغُلُفُ -এর বহুবচন। অর্থাৎ পর্দায় আবৃত। বা প্রসঙ্গ بَلُ عَنَهُمْ : এ স্থানে بَلُ الْعَنَهُمْ পরিবর্তন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। مَا এর مَا এর تَاكِيْد ता अरितिक । قَلَنْهُ ता अरितिक زَانَدُهُ বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এর ব্যবহার হয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

خَرْبَ نَحْنَبِينَ व्हारक আতক, يُو উহ্য কসমের জবারের উপন সাখিল হয়েছে। আৰু قَاوْ : وَلَقَدْ أَتَيْنَا দাবি مَغُعُولً থা ফেয়েলটি দু'ট قَفَ । সিছনে পাঠানো قَفَ (تَفَعِّيلُ) تَقَفِيَةَ । এর সীগাহ مَفَعُولً पावि कता। সাধারণত তার كَفْتَيْتُ زَيْدًا عَـمْرًوا –এর উপর حَرْف جَرْ अर्था वहां वर्ध वर्ध वर्ध আমি যায়েদকে এমরের পিছনে প্রেরণ করেছি। কখনো দ্বিতীয় ب এর উপর ب দাখিল। কুরআন শরীফে এরূপ ব্যবহার রয়েছে। যেমন وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ অর্থাৎ আমি তার পরে রাসূলদেরকে প্রেরণ করেছি।

डें : উজ্জুল স্পষ্ট নিদর্শন। অলৌকিক ঘটনাবলি ও মু'জিজাসমূহ সবই অন্তর্ভুক্ত। কেউ কেউ এর দ্বারা ইঞ্জিল শরীফ ও উদ্দেশ্য নিয়েছেন।

و الْأُمِيْـنَ : **२४त७ जि**वताঈल (আ.)-এत উপाधि । তদ্রপ তার নাম الرَّوْحَ الْأُمِيْـنَ । यिनि সর্বদা २४त के अभाधि । उक्तभ ठात नाम الرَّوْحَ الْقُدُ سِ -**এর সাথে থাকতেন। অথবা 'রূহুল কুদুস'** দ্বারা ইসমে আযম বুঝানো হয়েছে, যার বরকতে তিনি মৃতদৈর জীবিত **করতেন।** 

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে পরস্পর পরস্পরকে হত্যা করার জঘন্যতম অপরাধ সম্পর্কে আলোচনা ছিল। এখানে তার চেয়ে **জঘন্যতম অপরাধ তথা নবীদের হত্যা করার আলোচনা এসেছে।** 

বনী ইসরাঈল নবুয়তধারার তিনি শেষ নবী। ঈসায়ী বর্ষ [ঈসাব্দ ও খ্রিস্টাব্দ] তাঁরই নামে প্রচলিত। তাঁর পরে শুধু মুহাম্মদী নবুয়তের অবশিষ্ট ছিল। শাম দেশের [বর্তমান সিরিয়া-ফিলিস্তিন] গালীল [পার্বত্য] অঞ্চলে নাসিরা নামক স্থানে ছিল তার পিতৃপুরুষের আবাস। তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসের এক প্রান্তে জন্মলাভ করেছিলেন।

শাম দেশে তখন রোম স্মাজ্যের অধীন একটি আধা স্বায়ত্ত্শাসিত অঞ্চল ছিল। হেরোদ ছিল তখনকার শামের শাসক [রাজা]। খ্রিস্ট বর্ষপঞ্জীতে শুরু থেকেই তিন বছরের ভূল চলে আসছে। অর্থাৎ খ্রিস্ট বর্ষপঞ্জীর প্রথম বছর হয়রত ঈসা (আ.)-এর জন্ম সন <mark>নয়; বরং তিন বছর</mark> পরে তার জন্ম সন। সুতরাং বলা যায় যে, ৩য় খ্রিস্টাব্দে তার জন্ম। আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের বিশ্বাস মতে ৩৩ বছর বয়সে তিনি জীবিত অবস্থায় (আর খ্রিস্টানদের মতে তিন দিন মৃত থাকার পর) আকাশে উত্থিত হয়েছেন। ⊣्डाक्कीरत प्रारक्षकी ४, ১, প. ১৫৫-১৫৬]

: মারইয়াম বিনতে ইমরান ইবনে মাশান ইহুদি সম্প্রদায়ের একটি অভিজ্ঞাত পরিবারের কন্য ছিলেন তিনি ছিলেন : **অত্যন্ত বিদুষী, স**তী ও রূপসী সুন্দরী। খ্রিস্ট বর্ণনা মতে তাঁর মৃত্যু সন ৪৮ খ্রিস্টাস্কে । ব্রিষ্টেক্ত ]

মারইয়ামের পুত্র দারা স্পষ্ট করে দেওয়া হয়েছে যে, হয়রত স্স্সা (আ: ) তার নবীসুলভ মাহাত্ম্য সত্ত্বেও একজন মানব সন্তানই ছিলেন, একজন [সাধারণ] নারীর গর্ভে তার জন্ম। সুতরাং তিনি খোদা [ঈশ্বর] বা ঈশ্বর তুল্য বা **ঈশ্বর পুত্র– এ সবের কিছুই ছিলেন না**।

এর মধ্যে তো হযরত بنَ مَرْيَمَ الخ وَأَتَيْنَا عِيْسَى بْنَ مَرْيَمَ الخ : অখানে প্রশ্ন হয় যে, পূর্বের ইবারত (আ.) শামিল ছিলেন। তারপর বিশেষভাবে তাঁর কথা উল্লেখ করা হলো কেন?

#### উত্তর :

- ك. হযরত ঈসা (আ.)-এর অতিরিক্ত মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্বের কারণে تَخْصِيْصَ بَعْدَ التَّعْمِيْمِ कরা হয়েছে।
- ২. যেহেতু তিনি স্বতন্ত্র শরিয়তের অধিকারী ছিলেন তাই ভিন্নভাবে উল্লেখ করা হয়েছে ।
- غُلُمُ النَّكُانُ : শক্তি যোগান । এতে ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, হযরত ঈসা (আ.) মানুষ হওয়ার কারণে আল্লাহ তা আলার সাহায্যের মুখাপেক্ষী ছিলেন এবং সে সাহায্য একজন ফেরেশতার মাধ্যমে তাকে দেওয়া হয় :

قُولُمُ اَيَدُنَاهُ بِرُوحُ الْفَدُسُ : উক্ত ইবারতের মাধ্যমে মুফাসসির (র.) একটি উষ্য প্রশ্নের উত্তর দিতে গিয়ে বলেন যে, জিবরাঈল (আ.) তো সকল নবীকেই শক্তি যুগিয়েছে। তাহলে এখানে বিশেষভাবে হয়রত ঈসা (আ.)-এর কথা বলা হলো কেন? উত্তর : আল্লাহ তা আলা তাঁকে শিশুকাল থেকে বৃদ্ধকাল পর্যন্ত জিবরাঈল (আ.)-এর মাধ্যমে সাহায্য করেছেন। এখানে তা-ই বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে।

غَفَرِيْفًا كُذَّبُتُمُ: গুরুত্ব বুঝানো বা আগ্রহ সৃষ্টির লক্ষ্যে মাফউলকে মুকালাম করা হয়েছে। আর কতল গুরুত্বপূর্ণ ও জঘন্য হওয়া সত্ত্বেও تَكُذِيبُ -কে আগে আনার কারণ হলো ইহুদিদের অবাধ্যতার সূচনা হয়েছে تَكُذِيبُ बाরা। এ ছাড়াও تَكُذِيبُ -এর সম্পর্ক সকল নবীর সাথেই রয়েছে। আর قَتْل বিশেষ বিশেষ নবীর সাথে।

قَرْلُهُ الْمَضَارِعُ لِحَكَابِةِ الْحَالِ الْمَاضِيَةِ : এই ইবারতটুকু বৃদ্ধি করে মূলত একটি سُوَالْ مُقَدِّر (উয্য প্রশ্ন)-এর জবাব দিয়েছেন। যার মর্ম এই যে, تَقْتَلُونُ মুজারের শব্দ দারা বুঝা যায় ইহুদিরা এই আয়াত নাজিল হওয়ার সময়ও নবীদেরকে হত্যা করছিল। অথচ এটা বাস্তবের পরিপস্থি। উচিত ছিল قَتَلْتُهُ ব্যবহার করা।

উত্তর: এখানে জঘন্যতা বুঝানোর জন্য অতীতকে مُضَارِع -এর স্থানের রাখা হয়েছে। যেন নবী হত্যার ঘটনা বর্তমানেও দৃষ্টির সামনে রয়েছে। এটাকেই جِكَايَتْ حَالِ مَاضِيةً

হ্যরত জাকারিয়া (আ.)-এর হত্যার ঘটনা : ইহুদিরা বায়তুল মুকাদ্দাসের গভর্নরের কাছে হযরত জাকারিয়া (আ.) সম্পর্কে নানা মিথ্যা কথা বলে গভর্নরকে তাঁর বিরুদ্ধে ক্ষেপিয়ে তোলে। ফলে সে হযরত জাকারিয়া (আ.)-কে ধাওয়া করে। হযরত জাকারিয়া (আ.) জঙ্গলের দিকে চলে যান এবং একটি বৃক্ষের ফাঁকে আত্মগোপন করেন ঘটনাক্রমে তাঁর চাদরের একটি কোনা বাইর থেকে দেখা যাচ্ছিল। হতভাগারা সংবাদ পেয়ে বৃক্ষসহ নবীকে চির শহীদ করে ফেলে। —[হাশিয়ায়ে ছাবী খ. ১. প. ৬০]

غَوْلَهُ وَيَعْبَى : হযরত ইয়াহইয়া (আ.)-এর হত্যার ঘটনা : এক অসৎ নারীকে তার কোনো এক মাহরাম আত্মীয় বিবাহ করতে চাইলে হযরত ইয়াহইয়া (আ.) তাকে বারণ করেন। ফলে সে তাঁকে শহীদ করে ফেলে। বর্ণনায় রয়েছে সে লোকটি বায়তুল মুকাদ্দাসের গভর্নর ছিল। –গ্রাগুক্ত

َ عَلْنَا عَلْنَا غَلْفَ : যোগসূত্ৰ : পূৰ্বের আয়াতসমূহে পূৰ্ববৰ্তী নবী ও আসমানী কিতাবের সাথে ইহুদিদের আচরণের বিবরণ ছিল । এখানে রাসূল ﷺ এবং পবিত্র কুরআনের সাথে তাদের আচরণের বর্ণনা দেওয়া হক্ষে

قُوْلَهُ وَقَالُواْ قَلُوبُنَا غُلِفًا: অর্থাৎ ইসলামের দাওয়াত আমাদের মধ্যে কোনো প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি করতে পারবে না। ইহুদিরা প্রকাশ্যে ও গর্বভরে বলে বেড়াত যে, এ নতুন নবী যা কিছুই করে ফেলুক না কেন, আমরা তার কথায় পড়ছি না।

غُلُفُ : এর কয়েকটি অর্থ রয়েছে-

- ك. এটি غَيْرَةُ [আচ্ছাদন] -এর বহুবচন। তখন অর্থ হরে, আমাদের হৃদয়গুলা প্রানভাগুর, যা হয়রত মূসা (আ.) তথ্য ও তত্ত্বে পরিপূর্ণ। কাজেই নতুন কোনো তালীম গ্রহণে আমাদের কোনো প্রয়োজন নেই। তামার কাছে শেখার আমাদের প্রয়োজন নেই। আমাদের কাছে যা আছে, তাই আমাদের জন্য যথেষ্ট।
- २. कि कि कि विनक्षित वाहि اَغَلُفُ वाहि عَلَيْ वाहि مَعْلَى क्षाहित । वाहि अपन कहा कहा कहा कहा عَلَى اللهُ ا

قُولُهُ قَالَ تَعَالَىٰ : এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, بَلْ لَعَنَهُمُ الخ এটা আল্লাহর তা'আলার বাণী। আমুল بَلْ لَعَنَهُمُ الخ অৰ্থাৎ قُولُهُ لِلْاضْرَابِ -এর মধ্য بَلْ العَنَهُمُ الخ কৰি প্রিবর্তনের জন্যে ব্যবহৃত হয়েছে। এর দারা তাদের পূর্বের বক্তব্য খণ্ডন করা উদ্দেশ্য।

প্রশ্ন: এখানে প্রশ্ন হয় যে, আল্লাহ তা'আলাই যেহেতু তাদেরকে লানত করেছেন ফলে তারা ঈমান আনছে না। তাহলে তাদের দোষ কোথায়ঃ

উত্তর : আল্লাহ তা আলা তাদেরকে প্রথম থেকে হক গ্রহণেরযোগ্যতা দিয়েছিলেন; কিন্তু পরবর্তীতে কুফরীর কারণে আল্লাহ তা নষ্ট করে দিয়েছেন।

غُولَهُ بَلِّ لَعَنَهُمُ اللَّهُ : ইহুদিদের গর্বোদ্ধত উক্তির স্পষ্ট জবাব দিয়ে পবিত্র কুরআন বলছে যে, সুরক্ষিত হওয়ার ব্যাপারে তাদের এত আত্মন্তরিতা তা বাস্তবে কোনো গর্ব-গৌরবের বিষয় নয়; বরং তা লক্ষণ হচ্ছে সত্য থেকে দূরে সরে যাওয়ার ও ন্যায় থেকে তাদের দূরত্বে অবস্থান নেওয়ার। এটাই লানতের মূলকথা। অর্থাৎ অন্তর জ্ঞানে পরিপূর্ণ থাকার কারণে তারা কুরআনী হেদায়েত গ্রহণ করেছেন। বিষয়টি এমন নয় এবং মূল কারণ হলো আল্লাহ তাদেরকে লানত করেছেন।

َ عَرُّكَ بِكُفْرِهِمْ : कुरुतित कातरा। বলে দেওয়া হলো যে, এ অভিশাপ ও গজবের শিকার হওয়া তাদের সজ্ঞান কুষ্ণরির কারণ এবং আল্লাহ তা আলার নবীর বিরোধিতা ও হঠকারিতায় গোয়ার্তুমির কারণে হবে। ب [বা] অব্যয়টি কারণ ও উৎসবোধক। অর্থাৎ তাদের কুফরির কারণে ঠুওঁকিন্দু كُفْرِهُمْ

فَلَيْلًا مَا يُوْمِنُونَ : [আর ﴿ مَالِيسًا क्षांत्र अल्ल कियान नाकार्त्त किना यर्थ किना ।] এখানে অल्ल (قَلَيْل مَا يُوْمِنُونَ क्षांत्रत छुनवाहक; عَلَيْلًا مِنا كَلُفُوا بِه अर्था९ لَا يُوْمِنُونَ إِلّا بِقَلِيْلٍ مِنا كَلُفُوا بِه अर्था९ لَا يُوْمِنُونَ إِلّا بِقَلِيْلٍ مِنا كَلُفُوا بِه अर्था९ فَا يَعْ عَلَيْلٍ مِنا كَلُفُوا بِه

কেউ ব্যাখ্যা করেছেন এভাবে যে, এখানে এই হলো कারণদর্শানের জন্য। অর্থাৎ আল্লাহর লানতের কারণে তারা ঈমান আনতে পারে না। তাই খুব কম সংখ্যক লোকই ঈমান আনে যাদের অন্তর ঠিক আছে।

ों وَيُمَانَا قَلِيْلًا । উহা মাসদারের সিফত : قَلِيْلاً

أَى زَمَانًا قَلْبُلًا । प्रअनुरकत निक्छ زَمَانًا –तिष्ठ रक्षे तलन

أَىْ يُوْمِنُونَ حَالَ كَوْنِهِمْ جَمْعًا قَلِيْلًا । रखि خَالْ अप्क يُؤْمِنُونَ -कि कि व्लन

ٌ مَا يُؤُمِّنُونَ : قَوْلُهُ وَمَا زَانِدَةُ) অর্থে তা ঈমানের স্বল্পতাকে জোরদার করছে। অর্থাৎ খুবই অল্প ঈমান ।

অবশ্য عَلِيْدُو শব্দ [يُوْمِيُونَ وَلَا عَلِيْهُ হতে নির্গত] -এর গুণবাচকও হতে পারে। তখন অর্থ দাঁড়াবে তাদের স্বল্প সংখ্যকই সমান গ্রহণ করে। পূর্বসূরী [মুফাসসির] -গণের অনেকে এ অর্থও ব্যক্ত করেছেন। অর্থাৎ لَا يُوْمِيُنُونَ اِلَّا قَلِيْدُلَ সংখ্যকই সমান আনে।

কেউ কেউ বলেছেন, তাদের মধ্যে যারা ঈমান আনে, তারা কম;ই কিন্তু আরবি বাচনভঙ্গিতে عَلَيْتُ শব্দের ব্যবহার সরাসরি ও সম্পূর্ণ নাস্তি বুঝাবার জন্যও হয়। স্বল্পতা নাস্তি অর্থেও হতে পারে। এ ব্যাখ্যানুসারে অর্থ হবে– ওরা সম্পূর্ণ ঈমানশূন্য।

مَوْمَنْ بِهِ प्रकाननित (त.) এ ইবারতের দ্বারা এদিকে ইন্সিত করেছেন যে, এখানে স্বল্পতা হলো مَوْمَنْ بِهِ : মুফাননির (त.) এ ইবারতের দ্বারা এদিকে ইন্সিত করেছেন যে, এখানে স্বল্পতা হলো কর্তাবের আংশিকের প্রতি তাদের সমান।

'আল্লাহর দেওয়া শক্তি ব্যতীত মু'জিযাসমূহও কার্যকর নয়' -এর ব্যাখ্যা : হযরত মূসা (আ.) ও ঈসা (আ.) এবং হাজার হাজার উচ্চমর্যাদাশীল নবী ও রাসূলগণ যে সকল দল বা জামাতে আগমন করেছেন এবং হাজার হাজার প্রমাণাদি ও মু'জিযাসমূহ আর আল্লাহ তা'আলার নিদর্শনসমূহ দেখিয়েছেন এবং তারপরও তারা সঠিক পথে আসতে পারেনি, তবে তাদের সংশোধনের কি আশা করা যেতে পারে?

হযরত ঈসা (আ.)-এর জন্য হযরত জিব্রাঈল (আ.)-এর সহযোগিতা বিভিন্ন সময়ে হয়েছিল ১. সর্বপ্রথম ফুঁকের মাধ্যমে মায়ের উদরে গর্ভধারণ করা । ২. ভূমিষ্টের সময় শয়তানি ক্রিয়া ও প্রভাবসমূহ থেকে সংরক্ষণ করা হয়েছে। ৩. জীবনভর ইহুদিদের শক্রদের আক্রমণ থেকে রক্ষা করা হয়েছে। ৪. অবশেষে যখন তাকে শহীদ করে দেওয়ার চেষ্টা করা হয়েছে, তখন আল্লাহর নির্দেশে জীবিত অবস্থায় নিরাপদে তাঁকে আকাশে পৌছে দেওয়া হয়েছে। −[কামালাইন খ. ১, পৃ. ৯৬]

# তাদের নিকট যা আছে অর্থাৎ তাওরাত আল্লাহর নিকট হতে যখন তার সমর্থক কিতাব আল ক্রআন এলো তার সমর্থক কিতাব আল ক্রআন এলো আর পূর্বে অর্থাৎ তা আসার পূর্বে সত্য প্রত্যাখ্যান-কারীদের বিরুদ্ধে তারা এর অসিলায় বিজয় প্রার্থনা

يَسْتَنْصِرُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا يَقُولُونَ السَّيْهُمْ بِالنَّبِيِيِّ السَّيْهِمْ بِالنَّبِيِيِّ النَّمَانِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَّا الْمَبْعُوثِ أَخِرِ الزَّمَانِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ وَهُوَ بِعْفَةُ النَّبِتِي عَلِيً النَّياسَةِ كَفَرُوا بِهِ حَسَدًا وَخَوْفًا عَلَى الرَّياسَةِ

وَجَوَابُ لَمَّا الْاُوْلَى < لَا عَلَيْهِ جَوَابُ

حَظَّهَا مِنَ الثَّوَابِ وَمَا نَكِرَةٌ بِمَعْنَى ضَيْنًا تَمْيِنُزُ لِفَاعِلِ بِنْسَ وَالْمَحْصُوصُ بِنَا تَمْيِنُزُ لِفَاعِلِ بِنْسَ وَالْمَحْصُوصُ بِالنَّذِمَ أَنْ يَلَكُفُرُوا أَى كُفُرُهُمْ بِمَا أَنْزَلَ

الله مِنَ الْقُرْأُنِ بَغْيَا مَفْعُولً لَهُ لِيَكُفُرُوا أَى حَسَدًا عَلَى أَنْ يُنَزِّلَ اللَّهُ بِالتَّخْفِيْفِ وَالتَّشْدِيْدِ مِنْ فَعْسلِهِ

الْوَحْي عَلَى مَنْ يَّشَاءُ لِللِّسَالَةِ مِنْ عَبَادِهِ فَبَاءُ وْا رَجَعُواْ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ

عِبادِهِ فَباء وا رجعوا بِغضبٍ مِن اللهِ بِكُفُرِهمْ بِمَا أَنْزُلَ وَالتَّنْكِيْرُ لِلتَّعْظِيْمِ عَلَى غَضِيهِ ط إِسْتَحَقُّوْهُ مِن قَبْلُ

بِتَضْيِيْمِ التَّوْرةِ وَالنُّكُفْرِ بِعِيْسُى وَلِلْكَافِرِيْنَ عَذَابٌ مُّهَيْنُ . ذُوْ إِمَانَةٍ . অনবাদ

তাদের নিকট যা আছে অর্থাৎ তাওরাত আল্লাহর নিকট হতে যখন তার সমর্থক কিতাব আল কুরআন এলো আর পূর্বে অর্থাৎ তা আসার পূর্বে সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের বিরুদ্ধে তারা এর অসিলায় বিজয় প্রার্থনা করত সাহায্য প্রার্থনা করত, বলত হে আল্লাহ! শেষ জমানার প্রেরিতব্য নবীজীর অসিলায় তুমি আমাদেরকে তাদের বিরুদ্ধে সাহায্য কর। [তারা] যে সত্য সম্পর্কে অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ তার এর প্রেরণ সম্পর্কে জ্ঞাত ছিল তা যখন তাদের নিকট আসল তখন তারা হিংসা ও ক্ষমতা হারানোর আশঙ্কায় তা প্রত্যাখ্যান করল। সুতরাং সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের প্রতি আল্লাহ তা আলার অভিসম্পাত। আয়াতটির দ্বিতীয় স্থানে উল্লিখিত তা অর্থাৎ তার্থাৎ তার্থাৎ তার্থাতির দ্বিতীয় স্থানে উল্লিখিত

পুণ্যফলের স্বীয় হিস্যা বিক্রয় করেছে। তা এই যে, আল্লাহ তা'আলা যা অবতীর্ণ করেছেন অর্থাৎ কুরআন হিংসাপরায়ণ হয়ে তারা তা পরিত্যাগ করে তাদের এই পরিত্যাগ কত নিকৃষ্ট! শুধু এ কারণে যে আল্লাহ তা'আলা তার বান্দাদের মধ্য হতে রেসালাতের জন্য যাকে ইচ্ছা তার উপর স্বীয় অনুগ্রহ] অর্থাৎ ওহী অবতীর্ণ করেন। সূতরাং অবতীর্ণ ওহী প্রত্যাখ্যান করায় তারা আল্লাহ তা'আলার ক্রোধের উপর ক্রোধসহ ফিরল প্রত্যাবর্তন করল। অর্থাৎ তাওরাত বিনষ্ট বিকৃত করে ও হযরত ঈসা (আ.)-কে অস্বীকার করে তারা পূর্বে যে গজব ও ক্রোধের পাত্র হয়েছিল তার উপর বর্তমান অবতীর্ণ ওহীর অস্বীকার করায় আরো ক্রোধের পাত্র হলো। ক্রোধের বিরাটত্ব ও ভয়াবহতার প্রতি ইঙ্গিত করণার্থে ক্রিটিট্ব। ব্যবহার করা হয়েছে। সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের জন্য লাঞ্জনাদায়ক অবমাননাকর শান্তি রয়েছে।

يَكُفُرُوا गंकि بَغَفِيًا ﴿ किय़ात بَغْفِيًا ﴿ गंकि रें कर्य । অर्था९ क्रिसीबिज इरय़ প্রত্যাবর্তন করল । تَشْدِيدُ وَ किय़ाि يَخْفِينُهُ (ांगमीमरीन नघुद्धाि يُنَزُلُ

র্কিট بَابْ تَفَعِّيلُ উভয়রপেই পঠিত রয়েছে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

# তাহকীক ও তারকীব

[अनिर्দिष्टे मुहक नम ।] نَكَرَةٌ (অমিক্তি করা । نَكَرَةٌ (অমিক্তি করা اشْنَتُ (বিষয় জিনিস) অর্থে ব্যবহৃত । এটা वा निस्तीय مَخْصُوص بِالدِّم शका أَنْ يَكْفُرُواْ আর تَمْيِيبُز কিতু নিকৃষ্ট কিয়ার কর্তার بِنْس পদি مَا تَمْ व क्यों के के के वा त्र क्यां व के के वा क्षा के के वा क्षा के के वा क्षा के के वा के के वा कि के वा के के वा के के वा कि कि के वा कि कि के वा कि । উভয়রপেই পঠিত রয়েছে إِبَابُ تَفْعَيْل क़ि تَشْدِيْد छ जिमनीपरीन नघुर्त्राणी تخفيف किय़ािं يُنُزُّلُ তার عُطَّف হয়েছে عُلُوبُنَا عُلُفٌ হয়েছে عُطَّف তার

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

অংশটি منْ عند اللَّهِ আর بَنْكبرُ এর بَنْكبرُ তাজীম বা গুরুত্ব ও মর্যাদা বুঝানোর জন্য। আর منْ عند اللَّه এর সিফ্ত। এ সিফতটিও عَظِيْمً -এর জন্য আনা হয়েছে। সেই সাথে একথার প্রতি সতর্ক ظَرُف مُسْتَقَرُّ করার জন্য যে, এ কিতাবের মধ্যে যা কিছু রয়েছে তা গ্রহণ ও অনুসরণের যোগ্য। কেননা তা <mark>আল্লাহর পক্ষ থেকে</mark>।

এটি কিতাবের দ্বিতীয় সিফত। পবিত্র কুরআন নিজের এ গুণের কথা বিভিন্ন স্থানে উল্লেখ করেছে: فَوْلُهُ مُصَدَّقٌ لَمَا مَعَهُمٌ এবং এ কথার প্রতি জোর দিয়েছেন যে, সে নিজে যেমন সত্য, তদ্ধপ বিগত আসমান কিতা<mark>বসমূহের স</mark>ত্যায়নকারী। আর विগত কিতাবসমূহের মধ্যে তাওরাত সর্বাধিক প্রসিদ্ধ। আর تَصَدُّدِيقٌ বা সত্যায়ন করার অর্থ হলো اُصُولً এবং অধিকাংশ -এর মাঝে কুরআন তাওরাতের অনুযারী। কেউ কেউ বলেন তাওরাতে পবিত্র কুরআনের <mark>যেসব গুণাবলি এসেছে</mark>, কুরআন সে গুণাবলি অনুযায়ীই নাজিল হয়েছে।

খটনার বিবরণ : রাসূল عَوْلُهُ وَكَانُوا مِنْ قَسْلَ : घটনার বিবরণ : রাসূল عَوْلُهُ وَكَانُوا مِنْ قَسْلَ আউস ও খাজরাজের সাথে যুদ্ধ করার সময় রাসূল = -এর অসিলা দিয়ে বিজয় প্রার্থনা করে বলত-

اللُّهُمُّ انصرنا عَلَيْهِمْ بِالنَّبِيِّ الْمَبْعُوْتِ أَخِرِ الزَّمَانِ .

এক আনসারী সাহাবীর বর্ণনায় রয়েছে ইসলামপূর্ব যুগে আমরা ইহুদিদের পরাজিত করলে তাঁরা বলত আছা, একটু অপেক্ষা কর, অচিরেই একজন নবীর আবির্ভাব ঘটবে: আমরা তাঁর সঙ্গে মিলিত হয়ে তোমাদের মেরে ঠাপ্তা করব।

সিরাতে ইবনে হিশাম সূত্রে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৬০]

সুকাসসির ; مَحْذُونٌ مَنْوَى قَا مُصَافَ اِلَيْهِ যেহেজু مَبْنَى শব্দটি مَبْنَى শ্ব্দা تَبِل অব্হাং مَجْبُنَهُ (র.) হুলুখ করে সেদিকে ইঙ্গিত করেছেন।

। यथात कारकत वनरा प्रिनात आउँ ववर शास्त्राक शाख उपना । قَوْلُهُ عَلَى ٱلَّذِيْنَ كَفَرُوًّا

-এর তাফসীর। কেউ কেউ বলেন, এর দ্বারা উদ্দেশ্য কুরআন আসার পর। أَ عَرَفُواْ مِنَ الْحَقِّ उि : قَوْلُهُ وَهُو آبَعَثُهُ النَّبِيُّ ﷺ কেউ কেউ বলেন, রাসলের মহার্ন সত্তা। শেষ ফুল একই দাঁড়াবে। অর্থাৎ ইহুদিরা তাদের ধর্মীয় পুস্তকাদির মাধ্যমে এ শেষ নবীর নবুয়ত ও নিদর্শনাবলি সম্পর্কে যথেষ্ট অবগতি লাভ করেছিল। নবীর আগমন কোনো অতর্কিত বা তাদের পূর্ব অবগতি ব্যতিরেকে হয়নি।

يَوْلُدُ وَجَوَاكُ لَكًا الْأَوْلُ : মুফাসসির (র.) উজ ইবারতটি একটি উয্য প্রশ্নের উত্তর হিসেবে উল্লেখ করেছেন, প্রশ্ন ও উত্তর নিম্নে তুলে ধরা হলো-

প্রশ্ন : এখানে তো 🛍 দুটি রয়েছে। অথচ جَوَابُ لَيًّا কেবল একটি। আরেকটির جَوَابُ لَيًّا কোথায়়ং

উखत : كَفَرُوا ، وَاَبْ وَهُ - كَمَا ، وَهُ وَابْ وَهُ جَوَابْ هُوا ، كَمَا ﴿ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْ ইঙ্গিত করে।

এর হিকমত হলো এ কথা: قَوْلُهُ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْسَكْفِرِيْنُ : এখানে জমিরের স্থলে ইসমে জাহের আনা হয়েছে। এর হিকমত হলো এ কথা বুর্ঝানো যে, তাদের প্রতি লানত হওয়ার কারণ হলো কুফর।

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে জেনে বুঝে নবী করীম 🚐 -এর প্রতি কুফরের আলোচনা ছিল। এখানে তার নিন্দা করা হচ্ছে। שें अथा९ সে ব্যবস্থা কতইনা নিকৃষ্ট, যা অবলম্বন করে তারা তাদের দাবি মতে আখিরাতের: قَوْلُهُ بِنُسَمَا اشْتَرَوْ بِهِ أَنْفُسَهُمْ আজাব থেকে নিজেদের প্রাণগুলো রক্ষা করতে চায়। মানে কতই নিকৃষ্ট, যার বিনিময়ে তারা তাদের জীবনের লাভালাভ বিক্রি করে দিল। অর্থাৎ কৃষ্ণর গ্রহণ করে নিজেদের জীবনগুলো জাহান্নামের আগুনের জন্য ব্যয় করল।

```
তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংনা ১৪ ५৫ - 🖜
```

اَشْتَرُواْ) : বিপরীত অর্থবোধক শব্দ (اَضْدَادُ) কেনা ও বেচা উভয় অর্থের জন্য। এখানে বেচা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। اَشْتَرُواْ : মুফাসসির (র.) اَصْدَادُ ) -এর তাফসীর بَاعُواْ، দ্বারা করে একটি سُوَالُ مُفَدَّرُ (উয্য প্রশ্ন)-এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। প্রশ্ন ও উত্তর নিম্নে উপস্থাপন করা হলো–

প্রশ্ন : তাদের নফসতো পূর্ব থেকেই তাদের কাছে বিদ্যমান ছিল। এদসত্ত্বেও তা খরিদ করার কি প্রয়োজন?

উত্তর: মুফাসরি (র.) উত্তর দিচ্ছেন যে, إِضْ عَرْاً এখানে بِاعْتُوا -এর অর্থে। সুতরাং কোনো ইশকাল বাকী রইল না। আর নফস যেহেতু কোনো পণ্য নয়, তাই এখানে বাস্তব কেনাবেচা উদ্দেশ্য নয়; বরং নিজের নফস বিক্রির অর্থ হলো তারা ঈমানের উপর কুফরকে প্রাধান্য দিয়েছে এবং তাতে নিজের নফসুকে ব্যয় করেছেন। যেন নফস হলো পণ্য আর কুফর হলো মূল্য। شَوَالُ مُقَدَّرُ 'উয় প্রশ্ন]-এর জবাব দিয়েছেন–

প্রশ্ন : নফস তো তাদের সাথেই ছিল তাহলে তা বেচার অর্থ কি?

উত্তর: নফস বেচার অর্থ হলো যদি তারা ঈমান আনত, তাহলে তাদের নফস ঈমানের বিনিময়ে আখিরাতে যা কিছুর অধিকারী হতো, তার বিনিময়ে তা কুফরকে গ্রহণ করেছে।

مَا अर्था : قَوْلُهُ وَمَا نَكِرَهُ पुरा نَكِرَهُ इरला مَا अर्थ। তাহলে আর مَا الله عَنَى شَيْئًا । এর অর্থ। তাহলে আর مَا النَّابِئُسُ هُوَ شَيْئًا । इरला ठभीय । اَنْ بَنْسَ هُوَ شَيْئًا

بِنْسَ হলো بِنْسَ -এর ত্মীয। এজন্য এটি মহল হিসেবে মানসূব। ضَمِيْر فَاعِلْ بِنْسَ অর্থাৎ مَا স্থাৎ مَخْصُوْصَ بِالنَّمِ اَنْ يَكُفُرُوا অর্থাৎ : قَوْلُهُ وَالْمَخْصُوْصَ بِالنَّمِ اَنْ يَكُفُرُوا অর্থাৎ : قَوْلُهُ وَالْمَخْصُوْصَ بِالنَّمِ اَنْ يَكُفُرُوا

أَى بِغْسَ هُوَ شَيْنًا اِشْتَرُواْ بِهِ أَنْفُسَهُمْ كَفْرُ هُمْ.

কুরআন বারবার এ তথ্যটি স্পষ্ট করে দিয়েছে যে, ইহুদিদের কুফর ও প্রত্যাখান কোনো গবেষণামূলক আজি (خَطَاء اجْتِهَاذَ) বা চিন্তাধারার প্রতারণা বা তুল বুঝাবুঝির কারণে ছিল না; বরং তা ছিল ত্বধু এ ক্রোধ ও জিদের কারণে যে, নবুয়ত ইসরাঈলি বংশধারা থেকে সরে গিয়ে ইসমাঈল বংশীয় একজন কেন পেয়ে গেলং সে গোষ্ঠীতন্ত্র ও জাতীয়বাদের প্রাচীন অভিশপ্ত মানসিকতা যা আজ অবধি বিশ্বকে তছনছ করছে।

ইমাম রাজী (র.) লিখেছেন, ইহুদিরা নর্য়তকেও তাদের মিরাসী [পৈতৃক] কায়েমী অধিকার মনে করে আসছিল। তাই একজন আরবকে তার দাবিদার দেখতে পেয়ে [কায়েমী স্বার্থে আঘাতের ফলে] উল্টা এটাকে হিংসা ও বিদ্বেষের পরিণতি বানাতে লাগল। তাদের বিশ্বাস ছিল যে, প্রতীক্ষিত নব্য়তের এ মহান মর্যাদা তাদের সম্প্রদায়ের ভাগ্যেই জুটবে, কিন্তু পরে যখন তা আরবদের মাঝে দেখতে পেল, তখন অবস্থাটি তাদের হিংসা ও জিদকে উক্তে দিল।

এ জঘন্য জিদ ও গর্হিত মনোবৃত্তির কী পরিসীমা থাকতে পারে যে, গোষ্ঠীপ্রেম এবং গোত্রীয় সাম্প্রদায়িকতার কারণে নবুয়তের সত্যতা পর্যন্ত তারা অস্বীকার করে ফেলল।

चाता। मृलठ بَغْيًا : قَوْلُهُ بَغْيًا أَى حَسَدًا वाता। मृलठ بَغْيًا : قَوْلُهُ بَغْيًا أَى حَسَدًا विजिन्न धतन जारह। जनारधा कारता त्यामठ पृत रुख या अशात कामनारक حَسَدُ वर्ल। जतात उपना करात कामनारक عُسَدُ वर्ल। जतात उपना करात कामनारक فُلُمُ वर्ल। طَلَبُ زِنَا वर्ल। طُلُمُ वर्ल। طَلَبُ وَنَا वर्ल। طُلُمُ वर्ण। طُلُمُ عَبْرَ مَا اللهُ عَبْرَ مَا اللهُ عَبْرَ مَا اللهُ عَبْرَ اللهُ عَلْمُ عَبْرُ اللهُ عَاللهُ عَبْرُ اللهُ عَاللهُ عَبْرُ اللهُ عَالِهُ عَبْرُ اللهُ عَالِمُ عَبْرُ اللهُ عَبْرُ اللهُ عَبْرُا اللهُ عَبْرُ اللهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُا اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَاللهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُا اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُا عَلْمُ عَبْرُ اللّهُ عَبْرُا عَالِمُ عَبْرُ اللّهُ عَلْمُ

े . এখানে অনুর্গ্রহ [ফজল] দ্বারা উদ্দেশ্য ওহীর অনুগ্রহ।

। शंकात्वत अत शंकात क्रित क्रित किन्न जाक मीत है : विक्रित क्रित अत शंकात क्रित क्र

- ১ঁ. হযরত ঈর্সা (আ.)-এর রিসালাত প্রত্যাখ্যান করে এ ইহুদিরা প্রথমবার 'মাগযূব' [গজবের ক্ষেত্র] হয়েছিল। এর দ্বিতীয় মাগযূব হওয়ার মূলে রয়েছে মুহাম্মদ ः—এর রিসালাতের অস্বীকৃতি। এটি হযরত হাসান, শা'বী, ইকরামা, আবুল আলিয়া ও কাতাদা (র.) প্রমুখের অভিমত। −[তাফসীরে কাবীর]
- ২. প্রথম গজবের কারণ সম্পূর্ণ অযৌক্তিকভাবে ও অকারণে রিসালাতের অস্বীকৃতি ও প্রত্যাখ্যান এবং দ্বিতীয়বার গজবের কারণ তাদের হঠকারিতা বিদেষ ও মনোবৃত্তি তাড়িত হওয়া। কেননা তারা সত্য নবীকে অস্বীকার করল এবং তাঁর বিরোধিতায় অবতীর্ণ হলো। (رُرُح، كَشَاف، بَينَضَاوِيّ)
- ৩. কেউ কেউ বলেছেন, উদ্দেশ্য গজবের দ্বিক্লিক্তি দ্বারা পুনরাবৃত্তি নয়; বরং তাকিদ ও জোরদার করা ও প্রচণ্ডতা বুঝানো। (رُرَح، كَبِيْر)
  -এর দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, সকল শাস্তি অপর্মানকর নয়। মুর্সলমানদেরকে তাদের পাপের জন্য যে শাস্তি দেওয়া হবে, তার উদ্দেশ্য হবে তাদেরকে পাপ হতে পবিত্র করা: তাদেরকে অপমান করা নয়। পক্ষান্তরে কাফেরদেরকে অপমান করার জন্যই শাস্তি দেওয়া হবে।
- عَوْلُهُ ذُوْ اهْاَنَةِ : এটি مَهِيئُن এর তাফসীর। مَهِيئُن হলো আযাবের দৃত বা ফেরেশতা। আযাবের দিকে তার নিসবতটা مَجَازُ عَقْلِيْ ইসেবে। কেননা প্রকৃতপক্ষে লাঞ্ছিতকার হলেন আল্লাহ তা'আলা। আযাব হলো সবর বা কারণ। এটাকে مَجَازُ عَقْلِيْ বলে এ দিকেই ইঙ্গিত করলেন।

#### অনুবাদ :

4 \ ৯১. এবং যখন তাদেরকে বলা হয়, আল্লাহ তা'আলা যা অবতীর্ণ করেছেন তাতে বিশ্বাস কর অর্থাৎ কুরআন ইত্যাদি। তারা বলেন, আমাদের প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছে অর্থাৎ তাওরাত আমরা তাতে বিশ্বাস করি। আল্লাহ وَيَكُفُرُونَ তা'আলা ইরশাদ করেন তারা প্রত্যাখ্যান করে وَيَكُفُرُونَ -এর وَاوْ অক্ষরটি خَالَتُ বা ভাব ও অবস্থাবাচক। যা আছে তার পিছনে স্বকিছুই অর্থাৎ তা ব্যতীত বা তৎপরবর্তী যা কুরআনে রয়েছে। অথচ তা সত্য 🚄 🕻 এই বাক্যটিও عَالُ वা ভাব ও অবস্থাবাচক এবং সমর্থক مُصَرِّقًا শব্দটি দ্বিতীয় مُصَرِّقًا বা ভাব ও অবস্থাবাচর্ক শব্দ প্রথমটির كاكث বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এটা ব্যবহৃত হয়েছে। যা তাদের নিকট আছে তার। তাদেরকে বল যদি তোমরা সত্যই তাওরাতে বিশ্বাসী হতে তবে কেন তোমরা ইতঃপূর্বে নবীগণকে হত্যা করছিলে?। অর্থাৎ হত্যা করছিলে। অথচ তাদেরকে হত্যা করতে নিষেধ করা হয়েছে। এই গর্হিত কাজ যদিও তাদের পূর্বপুরুষদের দ্বারা সংঘটিত হয়েছিল তবুও এই স্থানে রাসূলে কারীম 🏬 -এর যুগের ইহুদিদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। কারণ তারা পূর্বপুরুষদের এই কাজে সন্তষ্ট ছিল।

প্রমাণসহ মু'জিজাসহ যেমন লাঠি, হস্ত, সমুদ্র বিদারণ ইত্যাদি নিয়ে আগমন করেছেন। তার পরে অর্থাৎ নির্ধারিত সময়ের জন্য তার [তৃরে] প্রস্থান করার পরে তোমরা গো-বৎসকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করে নিলে। আর তা গ্রহণ করায় তোমরা হলে সীমা লজ্ঞনকারী।

. وَإِذَا قِيْلَ لَهُ مُ أَمِنُوا بِمَا ٱنْزَلَ اللَّهُ الْفُرْانَ وَغَيْرَهُ قَالُوْا نُؤْمِنُ بِمَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا أَيْ التَّوْرُةَ قَالَ تَعَالِي وَيَكُفُرُونُ وَالْوَاوُ لِلْحَالِ بِهَا وَرَآءَهُ سِوَاهُ أَوْ بَعْدَهُ مِنَ الْقُرْأَن وَهُوَ الْحَقُّ حَالُ مُصَدِّقًا حَالَ ثَانِيَةُ مُؤَكَّدَةُ لِمَا مَعَهُمْ طَ قُلْ لَهُمْ فَلِمَ تَقْتُلُوْنَ أَيْ قَتَلْتُمْ أَنْبِيَآ ءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنيْنَ . بِالتَّوْرَةِ وَقَدْ نُهيْتُمْ فِيْهَا عَنْ قَتْلِهِمْ وَالْخِطَابُ لِلْمَوجَوْدِيْنَ فِيْ زَمَن نَبِيَّنَا عَلِيَّ إِسَا فَعَلَ أَبَّاءُ هُمْ لِرِضَاهُمْ بِهِ .

প্র ৯২. এবং নিশ্চয় মুসা (আ.) তোমাদের নিকট স্পষ্ট المُسْعِجزَاتِ كَالْعَصَا وَالْيَدِ وَفَلَق الْبَحْرِ ثُمَّ اتَّخَذَتُمُ الْعِجْلَ اللهَا مِنْ بَعْدِهُ أَيْ بَعْدَ ذَهَابِهِ الَّى الْمِيْقَاتِ وَأَنْتُمْ ظَالِمُوْنَ . بِإِيِّخَاذِهِ.

# তাহকীক ও তারকীব

সামনে] -এর অর্থে কম ব্যবহার । فَرَنْ مَكَانُ এটি أَمَامٌ ।পিছনে] -এর অর্থে অধিক ব্যবহার হয় এবং أَمَانُ হয়। বন্ধুত এ শব্দটি ।এর অন্তর্ভুক্ত। এটি الله এবং بَعْد -এর অর্থেও ব্যবহৃত হয়। মুফাসসির (র.) এখানে بَعْد করে এবং 🚣 -এর অর্থ নিয়েছেন।

रदारह । عَالُ १८० مَا १८० व्हिपिज مِمَا १८० शुर्ता शुर्ता وَعُولُهُ وَهُوَ الْحَقَّ

তথা صَادِقْ তো حَقْ এটি পূর্বোক্ত বাক্যের বিষয়বস্তুর تَاكِيدُ श्वत्नश व्यवश्रु : قَوْلُهُ مُصَدَّقًا حَالُ ثَانيَة সৃত্যই হয়ে থাকে। यमन- زَيْدٌ ٱبُوْكَ عَطُوْفًا -এর মাঝে عَطُوفًا पূর্বোক্ত বিষয়ের تَاكِيدُ क्रुक्त राउँ وَتَاكِيدُ বা প্রথম অবস্থাজ্ঞাপক। وَيَكُنْرُونَ रला عَالٌ قَالَتُ वा প্রথম অবস্থাজ্ঞাপক। كَالُ فَانِيَةُ ে যেহেতু আসমানী কিতাবসমূহ একটি আরেকটিকে সত্যায়ন করাটা আবশ্যক; তা থেকে বিচ্ছিন্ন হতে পারে না, ﴿ مُمْ كُلُدُهُ সেহেতু مُرَكَّدُهُ বলা হয়েছে।

يُتِم আর إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنيْنَ فَلَمْ الخ তা বলো ا উহা রয়েছে فَا مُجَزَائيَّتُهُ ۚ قَا فَاءُ छक़त : فَلمَ تَقْتُلُونَ -এর মাঝে لَهُ हि হলো প্রশ্নসূচক। ভক্ততে لَامُ جَارُهُ আসার কারণে তার থেকে اَلَفُ পড়ে গেছে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

প্রাসঙ্গিক আলোচনা বনী ইসরাঈলের আলোচনা চলছিল। এখানে তাদেরকেই কুরআনের প্রতি ঈমান : قَوْلَهُ وَاذِا قَيْلَ لَهُمْ أُمِنُوا بِمَا ٱنْزَلَ اللَّهُ আনার দাওয়াত দেওয়া হচ্ছে এবং তারা তাওরাতের অনুসারী বলে যে দাবি করত, তার খণ্ডন করা হয়েছে বিভিন্ন প্রমাণের মাধ্যমে। ইহুদিরা যেহেতু হযরত ঈসা (আ.) এবং তাদের প্রতি অবতীর্ণ কিতাব ইঞ্জিলের প্রতিও ঈমান রাখত না, তাই এ দাওয়াতে ইঞ্জিল এবং কুরআন উভয়টিই উদ্দেশ্য, যা بَمَا ٱنْزَلَ اللّٰهُ থেকে বুঝা আসে। –[জামালাইন খ. ১, পৃ. ১৭৫] ইহদিদের প্রতি কুরআনের তৃতীয় জবাব, তোমরা যে তোমাদের স্বগোত্রীয় : قَوْلُهُ قُـلٌ فَلِمَ تَقْتُلُوْنَ اَنْبَيَا ۖ اَللَّهِ مِنْ ۖ قَبْلُ নবীগণের প্রতি ঈমানের দাবি করছ তার বাস্তবতা কতটুকু? ঈমান ও সত্য নবী মেনে নেওয়া তো দূরের কথা; তোমরা এত প্রবলভাবে তাদের অস্বীকার করেছ এবং তাদের বিরোধিতা ও শত্রুতায় এত হীন পর্যায়ে নেমে এসেছ যে, তাদের হত্যা করতেও তোমাদের হাত কাঁপেনি। তোমাদের জাতীয় ইতিহাসের পাতাগুলো তো নবীগণের রক্তেই রঞ্জিত। –[তাফসীরে মাজেদী] ম্ফাসসির (র.) ইঙ্গিত করলেন যে, এখানে تَقْتَلُونَ ফেলে মুজারে قَتَلْتُمْ । মাজির অর্থে। যেহেতু নবীদের হত্যা করা একটি জঘন্যতম ব্যাপার, তাই সেই অবস্থাটির স্বৃতিচারণ করত حكايتُت حَالُ এর জন্য -এর জন্য -এর সীগাহ আনা হয়েছে। مُسْتَكِيرٌ এর শব্দ আনা হয়েছে যে, তাদের হত্যা অতীতকালে مُشْتَكِيرٌ -এর শব্দ আনা হয়েছে যে, তাদের হত্যা অতীতকালে বা অব্যাহত ছিল। যেহেতু নবীযুগের ইহুদিরা তাদের مُلاَبِسَةَ यरহতু নবীযুগের ইহুদিরা তাদের عَلاَقَةُ এটি مَجَازُ طَالَ عَلَابَعُهُمْ পূর্বপুরুষদের কর্মকাণ্ডে সন্তুষ্ট ছিল, তাই হত্যার নিসবতটি তাদের দিকেই করা হয়েছে। –[জামালাইন : খ. ১, প. ১৭৩] : এখানে ইহুদিদের অস্বীকার ও হঠকারিতার প্রমাণ স্বরূপ বলা হচ্ছে যে, যেই মূসা (আ.)-এর وَيُولُهُ وَلَقَدْ جَانَكُم مُوسَىٰ

শরিয়তের তোমরা অনুসারী এবং যার শরিয়তের কারণে তোমরা অন্যান্য সত্য শরিয়তসমূহকে অস্বীকার কর*্* খোদ তিনিই তোমাদেরকে বহু প্রকাশ্য মু'জিযা দেখিয়েছিলেন। যেমন লাঠি, সমুজ্জল হাত, সাগরের দ্বিধাবিভক্তি ইত্যাদি। কিন্তু তিনি যখন কয়েকদিনের জন্য তুর পাহাড়ে চলে গেলেন. তখন সেই ক'দিনের জন্য তোমরা বাছুরকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করলে। অথচ হ্যরত মৃসা (আ.) তখন জীবিত এবং নবুয়তের মর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত। সেই সময় হ্যরত মৃসা (আ.) ও তার শরিয়তের উপর তোমাদের বিশ্বাস কোথায় ছিল? আবার এখন শেষ নবীর প্রতি আক্রোশ ও বিদ্বেষবশত হযরত মূসা (আ.)-এর শরিয়তকে এ<mark>মনভাবে আকড়ে ধরেছ যে, আল্লাহ তা</mark> আলার নির্দেশ কর্ণপাত করছ না। নিশ্চয় তোমরাও জালিম, তোমাদের পিতৃ-পুরুষরাও জালিম। –[তাফসীরে উসমানী পূ. ১৮]

: অর্থাৎ এখানে بَيْنَاتِ দ্বারা মুথিযা উদ্দেশ্য। যেগুলো হযরত মূসা (আ.)-এর নবুয়তের সত্যায়ন করে। قُوْلُهُ بالْمُعْجُوَاتِ े बात लि प्रकृत पुकिया हिल नर्रािं, या تَيْنَا مُوسَى تِسْعَ أَيَاتٍ بَيْنَاتِ اللهَ अत लि पुकिया हिल नर्रिं, या تَيْنَا مُوسَى تِسْعَ أَيَاتٍ بَيْنَاتِ اللهَ عَالَى اللهَ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

क्षेत्रे : व लाठि সম্পর্কে পূর্বে আলোচনা গেছে। ইয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত এ লাঠির সাথে হযরত মূসা (আ.) পানি ও খাবার রাখতেন। এটা হযরত মৃসা (আ.)-এর সাথে চলত। তিনি তার সাথে কথা বলতেন। তা দিয়ে জমিনে। আঘাত করলে এক দিনের খাবার বেরিয়ে আসত। জমিনে পুতে রাখতে তা থেকে পানি নির্গত হতো। অতপর জমিন থেকে। তুলে ফেললে পানি বন্ধ হয়ে যেত। কোনো ফল খাওয়ার ইচ্ছা করলে সেটা জমিনে পুতে রাখতেন। তারপর তা থেকে দুটি শাখা বের হয়ে একটি গাছ হয়ে যেত। তারপর সেখানে ফল ধরত। কখনো কোনো কৃপ থেকে পানি উত্তোলন করতে চাইলে সেটা কৃপের ভিতর ঝুলিয়ে দিতেন এবং তার থেকে দুটি শাখা দুটি বালতির মতো হয়ে যেত। রাতের বেলা সেটি আলোকবর্তিকা হত। কোনো দুশমন সামনে পড়লে মোকাবেলা করত।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, লাঠি ব্যবহার করা নবীদের সুনুত। বুযুর্গদের শোভা, শত্রুর বিরুদ্ধে নিরাপত্তা দুর্বলের জন্য সাহায্য। মুনাফিকদের জন্য দুশ্চিন্তা। আরো বলা হয়, কোন মুমিনের সাথে লাঠি থাকলে তার কাছ থেকে শয়তান পলায়ন করে, পাপী ও মুনাফিক তাকে ভয় করে, নামাজের সময় সুতরার কাজ দেয় এবং দুর্বল বা ক্লান্ত হয়ে গেলে শান্তি দেয়।

-[দরসে জালালাইন খ. ১, ২৯২]

: বর্ণিত আছে, হযরত মূসা (আ.) যখন ডান হাত বগলের নীচে রাখতেন এবং যখন বের করতেন, তখন সেটা تُوْلُمُ وَالْبِيَدُ

উজ্জ्বन হয়ে চমকাতে থাকত আবার येथन পিকেটে প্রবেশ করাতেন, তখন আগের মত স্বাভাবিক হয়ে যেত। وَفُلُقُ الْبُحُرِ (عَلَقُ الْبُحُرِ (عَلَقُ الْبُحُرِ (عَلَقُ الْبُحُرِ (عَلَقُ الْبُحُرِ (عَلَقُ الْبُحُرِ ) عَوْلُهُ وَفَلَقُ الْبُحُرِ

তঁথা গৰুর বাছুরকে উপাস্য বানানের আলোচনা তো পূর্বে إِنَّخَاذَ عِجْل হয় যে. اَيُخُولُمُ ثُمَّ التَّخَذَّتُمُ الْعِجْلُ একবার বর্ণিত হয়েছে, এখানে ফের কেন আলোচনা করা হলো?

উত্তর: এখানে তাকরার উদ্দেশ্য নয়: বরং ইছদিদের বজব্য أَنْزُلُ بَسُ أَنْزُلُ عَلَى بِسَا أَنْزَلَ مَهِ তোমবা তোমাদের প্রতি অবতীর্গ কিতাবের প্রতি ঈমান রাখ্যেত্, তাহলে গ্রুর বাছুরকে মাবুদ কানালে কেন্

్ట్ కాళాసైన్ల కొణ్హాళ నాగా కౌశాల నాగాణా గా. ఆళాగా ప్రస్టేట్ గైకౌస్ గాణాతోగాన గ్రాణం ఎప్పేట్ కాణాణ్ 1 రాగ్గ ৰিটো মাক*টিল*ী উল্লিখ

. ٩٣ ৯৩. আর যখন তোমাদের নিকট হতে তাওরাত অনুসারে بمَا فِي التَّوْرَةِ وَ قَدْ رَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ الْجَبَلَ حِيْنَ امْتَنَعْتُمْ مِنْ قَبُوْلِهَا لِيَسْقُطَ عَلَيْكُمْ وَقُلْنَا خُذُواً مَا اٰتَيْنَكُمْ بِقُودٍ بِجِيدٍ وَاجْتِهَادٍ وَاسْمَعُوا م مَا تُؤْمَرُونَ بِهِ سِمَاعُ قَبُولٍ قَالُوْا سَمِعْنَا تَوْلَكَ وَعَصَيْنَا أَمْرَكَ وَالشَرِبُوا فِي قَـكُوبِهِمُ الْبِعِبْكِ أَيْ خَالَطَ حُبُّهُ قُلُوبَهُمْ كَمَا يُخَالِطُ الشَّرَابُ بِكُفْرِهِمْ مِ قُلْ لَهُمْ بِنُسَمَا شَيْئًا يَأْمُركُمْ بِهِ إِيْمَانُكُمْ بِالتَّوْرَاةِ عِبَادَةَ الْعِجْلِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤَمِّنيَّنَ ـ بها كَمَا زَعَمْتُهُ الْمَعْنَى لَسْتُمْ بِمُؤْمِنِينَ لِأَنَّ الْايْمَانَ لَا يَإْمُرُ بِعِبَادُةِ الْعِجْلِ وَالْمُرَادُ أَبِائِهُمْ أَيْ فَكَذَالِكَ أَنْتُمُ لَسُتُمْ بِمُؤْمِنِيْنَ . بِالتَّوْرَاةِ وَقَدُّ كَذَّبْتُمْ مُحَمَّدًا عَلَيْهُ وَالْإِيْمَانُ بِهَا لَا يَأْمُرُ بِتَكَذِيبِهِ.

কাজ করার অঙ্গীকার নিয়েছিলাম এবং যখন তোমর তা গ্রহণ করতে অস্বীকৃতি জানালে তখন তূর পাহাড়কে তোমাদের মাথার উপর তুলে ধরলাম। যেন তোমাদের উপর তা ভেঙ্গে পড়ে। আর বললাম, য দিলাম দৃঢ়ভাবে আয়াস ও অধ্যাবসায়সহকারে ধারণ কর এবং যে সকল বিষয়ে তোমাদেরকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে তা গ্রহণ করার কর্ণ দ্বারা শ্রবণ কর। তারা বলল, আমরা শ্রবণ করলাম তোমার কথা ও অমান্য করলাম তোমার নির্দেশ। আর কুফরীর কারণে তাদের অন্তরে সিঞ্চিত হয়েছে গো-বৎসের ভালোবাসা অর্থাৎ শরাবের মিশ্রণের ন্যায় তাদের হৃদয়ের রব্ধে রব্ধে ভালোবাসা সিঞ্চিত হয়ে গিয়েছিল। তাদেরকে বল তোমাদের ধারণানুসারে তোমরা যদি বিশ্বাসী হয়ে থাক তবে তোমাদের তাওরাত সম্পর্কে এই বিশ্বাস যার নির্দেশ দেয় অর্থাৎ গো বৎসের উপাসনা তা কত নিক্ষ্ট জিনিস আদতেই তারা [অর্থাৎ তোমাদের পিতৃপুরুষগণ] বিশ্বাসী নয়। কেননা, ঈমান কোনোদিন গো-বৎসের পূজার নির্দেশ দিতে পারে না। তোমরাও তোমাদের পিতৃপুরুষণণের ন্যায় মূলত তাওরাতের উপর বিশ্বাস স্থাপনকারী নও। কেননা তোমরা মুহাম্মদ 🚟 -কে অস্বীকার কর। তাওরাতে বিশ্বাস কখনো তাকে অস্বীকার করার নির্দেশ দেয় না। عَالُ عَالَ এই বাক্যটি خَالُ বা অবস্থা ও ভাববাচক এ দিকে ইঙ্গিত করার জন্য মাননীয় তাফসীরকার এইস্তানে 🚅 শব্দটি উল্লেখ করেছেন 🛚

## তাহকীক ও তারকীব

হাল হতে পারে, যদি مَاضَىٌ , হাল مَاضَى হাল হতে পারে, যদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, مَاضَى أَفُوتَكُمُ الطُّوْرَ । তাক تَقَدْيْرًا হোক বা لَفْظًا হোক পোকা আবশ্যক, চাই فَدْ হাল হতে হলে مَاضِتَى হাক বা لَفْظًا -এর খণ্ডন أَنْزِلَ عَلَيْنَا ইহুদীদের বক্তব্য أَنْزِلَ عَلَيْنَا পূর্বেও এ আলোচনা গেছে; কিন্তু এখানে ইহুদীদের বক্তব্য করতে নতুন করে আনা হয়েছে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

- এর মাফউল মাহযুফ হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। إَسْمَعُواْ এর দারা أَوْلُهُ مَا تُؤْمَرُونَ بِهِ

ْ الْعَجْل ﴿ এখানে ইঙ্গিত রয়েছে যে, الْعَجْل ﴿ এব পূর্বে كُبُّ كُبُّهُ قُلُوبُهُمْ ﴿ يَوْلَكُ خَالَطَ خُبُّهُ قُلُوبُهُمْ ﴿ وَالْعَالَ عُبُّهُ قُلُوبُهُمْ ﴿ وَالْعَالَ عَالَمَ اللَّهِ الْعَالَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

مَرْفُوعٌ এবং মহल হিসেবে مَخْصُوضٌ بِالذَّمِ उरा कें عَبَادَةُ الْعِجْلِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে একটি মন্দ কর্ম উল্লেখ করে প্রমাণ করা হয়েছে যে, ইহুদিদের نُرُمِنُ بِمَا أُنْزِلُ عَلَيْنَا وَهِ بَامَانِ وَهُمَانِ وَهُمَانِ وَهُمَانِ وَهُمَانِ وَهُمَانِ وَهُمَا عَالَى اللهِ وَهُمَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَهُمَانِ وَمُعَانِ وَهُمَانِ وَمُعَانِ وَمُعُمَانِ وَمُعَانِ وَعُمُونُ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَعُمُونُ وَمُعَانِ وَعُمُونُ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَعُمُعُمُونُ وَمُعَانِ وَعُمُونُ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَعُمُونُ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُونَ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِهُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُونُ وَعُمُونُ وَالْمُعُمِعُمُعُمُونُ وَمُعُمِعُمُونُ وَمُعَانِعُ وَمُعَانِعُ وَمُعُمِعُ وَمُع

বিশ্বাসযোগ্য হচ্ছে না। যদি ধরে নেওয়া হয় যে, আমন ভয়ানক অবস্থাতেও তাদের মুখ থেকে عَصَيْنَا أَمْرَكَ क्ष বের হওয়া বিশ্বাসযোগ্য হচ্ছে না। যদি ধরে নেওয়া হয় যে, তারা পাহাড় মাথার উপর ঝুলন্ত অবস্থায় তা কোনোভাবে বলেছে তাহলে পাহাড় ঝুলানোর ফায়দা কি হলোঃ

উত্তর : তারা তো মুথে তিওঁ কিন্তু عَصَيْنَ মুথে বলেনি; বরং স্বীকার করার পরপরই অবাধ্যতা ও নাফরমানীতে লিপ্ত হয়ে গেছে।

দিতীয় উত্তর : ত্র্বিভ শব্দটি তির্ক্ত -এর পর বলেনি তৎক্ষণাৎ বরং কিছুক্ষণ পরে বলেছে।

قَوْلَكَ خُذُوْا مَا ۖ أَتَيْنَاكُمْ بِفُوَّةَ وَاسْمَعُوّاً : [এসব আইন ও বিধিবিধান হৃদয়ের কান দিয়ে শুন এবং সে মতে আমল কর] অর্থাৎ যা শুনলে তা কবুল কর।

আয়াত একথা অপরিহার্য করে না যে, তারা মুখেও প্রত্যক্ষরপে ইন্ট্রিটির নানলাম না] বলে থাকবে। এমন হতে পারে যে, অর্থ হবে তারা তা শুনল এবং অবাধ্যতা নিয়ে তার মুখোমুখি হলো। কেউ কেউ বলেছেন, এখানে বলা ভাবের ভাষায় তথা বলার রূপক অর্থে, জিহ্বার বলা উদ্দেশ্য নয়। কারো অবস্থা দ্বারা যা বুঝা যায়, তাকে বলেছে বলে ব্যক্ত করা যায়, যদিও সে মুখে তা বলেনি। যেহেতু তাদের এ কথাটি বাস্তব বিচারে হৃদয়ের কথা ছিল না। সূতরাং ভাব-ভঙ্গির ভাষায়ই তারা যেন একথা বলছিল— শুনলাম তো মানলাম না।

সাধারণভাবেও আরবি ভাষার اَلْقَوْلُ শব্দ ব্যাপক অর্থবোধক। মুখে উচ্চারণ করা কখনো সে অর্থের জন্য অপরিহার্য নয়। কুরআন অভিধানবিদ ইমাম রাগিব (র.) পবিত্র কুরআনে এ শব্দের ব্যবহৃত বিভিন্ন অর্থের উল্লেখ করেছেন। চতুর্থ নাম্বারে তিনি লিখেছেন– অবস্থার অর্থাৎ ভাবের নির্দেশনা। (دُلَالَةُ الْحَالُ )। তিনি এর প্রমাণে জনৈক কবির পংক্তিও উল্লেখ করেছেন, কোনো কিছুকে নির্দেশ করার অর্থেও اَلْقَوْلُ وَقَالُ قَطُنَى وَقَالُ قَطُنَى وَقَالُ قَطُنَى أَلْحَوْضُ وَقَالُ قَطُنَى الْعَالَ عَلَيْ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْمَالَ الْعَالَ الْعَالْعَ الْعَالَ الْعَا

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

وَالْمَ فَكَذَٰلِكَ اَنْتُمُ لَسُتُمُ بِمَوْمُنِيْنَ بِالتَّوْرَاةِ : এই ইবারতটুকু উল্লেখ করে একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো, পূর্বপুরুষদের অপরাধের কারণে উত্তরস্রিদের কাছে জবাবদিহিতা করা যায় না। তাই রাস্ল ﷺ -এর যুগে বিদ্যমান ইহুদিদেরকে পিতৃপুরুষদের কর্মের কারণে ভর্ৎসনা করার কারণ কি?

উত্তর: এর উত্তর খুবই সুম্পষ্ট। রাসূল -এর যুগের ইহুদিরা পূর্বসূরিদের কৃতকর্মে সন্তুষ্টও একমত ছিল এবং তারা সে কারণে লজ্জিত ও অনুশোচনাকারী ছিল না। আর অপরাধের প্রতি সন্তুষ্ট ও একমত হওয়াও অপরাধের মাঝে শামিল বলে গণ্য হবে।

تُوْمِنُ بِمَا انَزُول عَلَيْنَا उात्पत शातना वनरा जात्पत शूर्तत छिक : قَوْلَهُ كُمَا زَعَمْتُمْ

وَمُونِيْنَ اَلْمَعْنَى لَسُتُم بِمُوْمِنِيْنَ : মুফাসসির (র.)-এর দারা ইহুদিদের বক্তব্য খণ্ডনের চূড়ান্ত ফলাফল ঘোষণা করলেন যে, উপরিউক্ত প্রমাণাদি সাক্ষ্য দেয় যে, তোমরা তাওরাতের প্রতি ঈমান রাখ না, ভধু মুখে বল।

عِلَّتُ -এর عِلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ الْإِيْمَانَ : فَوُلْكُ لِأَنَّ الْإِيْمَانَ -এর عِلَّتُ -এর عِلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর عَلَّتُ -এর অগ্নাহর কিতাব। তা কখনো গরুর বাছুর পূজার নির্দেশ দিতে পারে না। অথচ তোমরা তার পূজা করছ। যে জিনিসের হকুম তাতে নেই তা পালন করা কি ঈমানের লক্ষণঃ

قُولُهُ وَالْمُرَادُ الْبَانُهُمْ : এর দ্বারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে. এখনে إِسْنَادُ مَجَازِيُ इয়েছে, অর্থাৎ পূর্বপুরুষদের কর্মকে উত্তরসুরিদ্রের প্রতি নিসবত করা হয়েছে।

এর ছারা একটি مُعَدَّرُ এর ছারা একটি مُعَدَّرُ এর ছারা একটি أَنْتُمْ لَسُتُمْ بِمُؤْمِنِنِيْنَ

প্রশ্ন: গরুর বাছুর পূজা তো ছিল ইহুদিদের পূর্বপুরষদের কর্ম: তা দারা তাদের বংশদেরকে কেন ভর্ৎসনা করা হলো?

উত্তর : সে ঘটনার দিকে ইঙ্গিত করে তাদেকে এভাবে ভর্ৎসনা করা হচ্ছে যে, পূর্বপুরষদের মত তোমরাও তাওরাতে বিশ্বাসী নও। কেননা তাওরাতে যেমনিভাবে বাছুর পূজার মত শিরক নিষিদ্ধ ছিল, তেমিন মুহামদ ্রা -কে নবী বলে বিশ্বাস করার নির্দেশও ছিল। যেহেতু তোমরা আখেরী নবীকে মিথ্যা বলছ, সেহেতু তোমরাও তাওরাতে বিশ্বাসী নও।

#### অনুবাদ :

. قُلْ لَهُمُ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارَ الْأَخِرَةُ أَيُّ الْجَنَّةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً خَاصَّةً مِنْ دُونِ النَّاسِ كَمَا زُعَمْتُمْ فَتَمَنَّوُا دُونِ النَّاسِ كَمَا زُعَمْتُمْ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ طُدِقِيْنَ . تَعَلَّقُ الْمَمُوتَ إِنْ كُنْتُمْ طُدِقِيْنَ . تَعَلَّقُ بِتَمَنِّيَهِ الشَّرَطَانِ عَلَى أَنَّ الْأَوَلَ قَبْدُ

فِي الثَّانِيِّ آيْ إِنْ صَدَقْتُمْ فِيْ زَعْمِيكُمْ

اَنَّهَا كَكُمُ وَمَنْ كَانَتَ لَهُ يُوَثُرُهَا وَ

الْمُوصِلُ الِيهَا الْمَوْتُ فَتَمَنَّوْهُ .

. وَلَنْ يَتَمَنَّوْهُ أَبَدَّ بِمَا قَدَّمَتْ اَيْدِيْهِمْ ط
مِنْ كُفْرِهِمْ بِالنَّبِيِّ عَلَيْ الْمُسْتَلْزِمُ
لِكِذْبِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيْمُ بِالظَّالِمِيْنَ .
لِكِذْبِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيْمُ بِالظَّالِمِيْنَ .

﴿٤ ৯৪. তাদের বল, যদি আল্লাহর নিকট পরকালের বাসস্থান
অর্থাৎ জান্নাত অন্য লোক ব্যতীত কেবল বিশেষভাবে
তোমাদের জন্যই হয় যেমন তোমরা ধারণা পোষণ
কর তবে তোমরা মৃত্যু কামনা কর যদি সত্যবাদী
হও। اَنْ كَنْشَنْهُ الله الله তাদের কামনা প্রকাশিতা
এস্থানে দুটি শর্তের সাথে বিজড়িত, একটি হলো الله كَنْشُهُ صَادِقَيْنَ সিম্পুরক্ বিবেচ্য বিত্তীয়টির الله প্রকালের আবাস কেবলমাত্র তোমাদের এই
ধারণায় যদি তোমরা সত্যবাদী হয়ে থাক আর তা
[জান্নাত] যার হবে সে নিশ্চয়ই তাকেই সবকিছুর উপর
প্রাধান্য দিবে। সেস্থানে পৌছার পন্থা হচ্ছে মৃত্যুবরণ,
সুতরাং তার কামনা কর [তো দেখি।]

५० ৯৫. কিন্তু তাদের কৃতকর্মের জন্য অর্থাৎ রাস্লুল্লাহ ক্রের অস্বীকার করায় যা তাদের [উক্ত ধারণায়]
মিথ্যাবাদী হওয়ায় পরিচায়ক। তারা কখনো তা কামনা
করবে না। এবং আল্লাহ সীমা লজ্জ্মনকারীদের সত্য
প্রত্যাখ্যানকারীদের সম্বন্ধে অবহিত। অনন্তর তিনি
তাদের প্রতিফল দিবেন।

### তাহকীক ও তারকীব

ا اِسْم كَانَ তারকীব. এ জুমলাটি হলো شَرْط আর فَتَمَنَّوْا হলো তার بَانْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الْأَخْرَةَ এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো জান্নাত। উত্তম হবে যদি এর পূর্বে একটি مُضَافُ উহ্য ধরা হয়। যেমন– نَعِيْبُمُ الدَّارِ কননা পরকাল তো মু'মিন কাফের সকলের জন্যই হবে। কিন্তু পরকালের নিয়ামত সকলের জন্য নয়। আর الدَّارُ ইসমে خَبَرْ مَاهُ عَالِيَا সম্পর্কে তিনটি মত রয়েছে। যথা–

- ك. খবর হবে خَالصَة তখন তার مُتَعَلِّق হবে মাহযূফ এবং خَالصَة -কে عَالصَة হিসেবে নসব প্রদান করবে।
- २. খবর হবে طَرُف ज्यन غَالِصَة لا عنْدَ ज्यन الْكُمْ उत्र क्रा الْكُمْ

الْكَافِرِيْنَ فَيُجَازِيْهِمْ .

৩. খবর হবে عَندُ তখন خَالَصَةُ শব্দটি اللهُ হবে ।

वाता করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এখানে مَصْدَرٌ ইসমে ফায়েলের অর্থে। خَاصَّةُ चाता করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এখানে مَصْدَرٌ ইসমে ফায়েলের অর্থে। وَالْخَاصُ لاَ يَشُونِهُ شَيْئً

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বে বেশ কয়েকটি আয়াতে ইহুদিদের একটি ভ্রান্ত দাবিকে খণ্ডন করা হয়েছে। এখন এ আয়াতে আরেকটি দাবী খণ্ডন করা হচ্ছে।

ইহুদিরা বলত, আমরা ছাড়া আর কেউ জান্নাতে যাবে না এবং আমাদের কোনো শাস্তি হবে না। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, তোমরা যদি নিশ্চিত জান্নাতী হও, তাহলে মরতে কেন ভয় কর? −[তাফসীরে উসমানী পূ. ১৮]

قُوْلُهُ أَيْ الْجُنَّةُ : আখিরাতের ব্যাখ্যায় جَنَّةٌ উল্লেখ করার কারণ হচ্ছে– পরকাল তো ব্যাপক। তাতে জান্নাত এবং জাহান্নাম উভয়টি শামিল রয়েছে। কিন্তু তারা নিজেদেরকে শুধু জান্নাতেরই অধিকারী মনে করতো।

: यमन তामता तल या, रैनि हाज़ कि जाना रात गा। تُولُهُ كُمَا زُعَمْتُمْ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

ضَرُط রয়েছে দুটি। অথচ جَزَاءُ এটি একটি আপত্তির জবাব। আপত্তিটি হলো এখানে شَرُط রয়েছে দুটি। অথচ جَزَاءُ عَلَق بِتَمَنْيَةِ الشَّرُطانِ একটি। এমনটি কেন হলো?

উত্তর: মুফাসসির (র.) একটি প্রসিদ্ধ কায়দার প্রতি ইঙ্গিত করে বলেন– যখন দুটি শর্তের মধ্যখানে جَزَاءُ আসে তাহলে تَمَنَّوُ । উভয় শর্তের সাথে সম্পর্ক রাখবে এবং প্রথম شَرْط দিতীয় أَسْرُط হবে। সে হিসেবে এখানে جَزَاءُ হলো الْمَوْتُ وَمَا الْمَوْتُ وَاءُ مَا الْمَوْتُ وَاءً (এবং তার সাথে দুটি شَرْط وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْمَوْتُ وَالْمَوْتُ وَالْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا الْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا الْمَا الْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا الْمَا الْمَوْتُ وَالْمَا اللهِ اللهُ ال

إِنْ كَانَتَ لَكُمَ اللَّذَا رُالُاخِرَةُ जर्थार क्षथम भर्वि । आत जारला : قُولُهُ عَلَى أَنَّ الْأَوَّلَ

ان كُنْتُمْ صَادِقبُنْ - অর্থাৎ শতে ছানীর মাঝে, আর তা হলো : قَوْلُهُ قَيْدٌ فِي التَّانِي

انٌ كُنتُمُ صَادِقِيَنُنَ فِيْ زَعْمِكُمْ أِنَّ الْدَارَ الْأَخْرَةَ خَاصَّةً فَتَمُنَّوُا الْمَوْتَ - كارتَ فِي زَعْمِكُمْ أِنَّ الْدَارَ الْأَخْرَةَ خَاصَةً فَتَمُنَّوُا الْمَوْتَ - كارتَ فَي كَنتُ مُ مَا يَعْمِي وَهُمَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّلَّا ا

এভাবেও উত্তর দেওয়া যায় যে, فَتَمَنَّوُا ٱلْسَوْتَ হলো দ্বিতীয় শর্তের জবাব আর প্রথমটির জবাব মাহযূফ রয়েছে। দ্বিতীয়টির জবাব তার প্রতি ইঙ্গিত করে।

: بِتَمُّنِيِّهِ أَى بَتَمَيِّي الْمَوْتِ

َ عَرُّلُمُ اَبِكَا : যেহেতু উল্লিখিত চ্যালেঞ্জ শুধু রাসূল ﷺ -এর সমকালীন ইহুদিদের জন্য, তাই اَبَكُا ضَاءً অর্থ এদের আজীবন অর্থাৎ ওদের জীবন থাকতে ওরা মৃত্যু কামনা করবে না اَبَكُ पाता উদ্দেশ্য হবে তাদের জীবনের ভবিষ্যত দিনগুলো অর্থাৎ যতদিন বেঁচে আছে, মৃত্যু বাসনা করবেই না।

-এর দিকে কিরেছে। আর لَهُ وَمَنُ كُانَتُ يُوثُوهُا किরেছে مَنْ عَنْ وَالَهُ وَمَنْ كُانَتُ يُوثُوهُا किরেছে مَنْ عَنْ وَاللهُ وَمَنْ كُانَتُ يُوثُوهُا किরেছ مَنْ -এর দিকে। আর مَنْ مُنْصُوْب किরেছ ضَمِيْر مَنْصُوْب किরেছ ضَمْر مُنْصُوْب किরেছ ضَمْر مُنْصُوْب किরেছ ضَمْر مُنْصُوْب किরেছ مَنْ وَاللهُ و

অনুরূপভাবে হযরত হুযাইফা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে - اِنَّهَ يَتَمَنَّىُ ٱلْمُوْتَ فَلُمَّا احْتَضَر قَالُ حَبِيْبَ جَاءَ عَلَى فَاقَة প্রভাবে মৃত্যুর কামনা করলেন। অথচ হাদীসে এ থেকে নিষেধ করা হয়েছে। যেমন রাসুল হুক্র ইরশাদ করেছেন-

لَا يَتَمَنَّيَنَ اَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضَرِّ نَزَلَ بِهِ وَإِنْ كَانَ لَا بُدَّ فَلْيَقُلْ اَللَّهُمَّ اَحْيِنِيْ مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي وَامِتْنِيْ اِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي وَامِتْنِيْ اِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي .

উত্তর : হাদীসে দুনিয়ার কষ্টক্লেশের কারণে অতিষ্ট হয়ে মৃত্যু কামনা করতে নিষেধ করা হয়েছে। কিন্তু জার্নাতের নাজ-নিয়মতের আশায় মৃত্যু কামনা করা নিষেধ নয়।

ভিহ্য প্রশ্ন]-এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। سُوَالْ مُقَدَّرُ এর দ্বারা একটি سُوَالْ مُقَدَّرُ

প্রশ্ন : এখানে جَزَا এবং -এর মাঝে সামঞ্জস্য নেই। কেননা যদি পরকাল তাদের জন্য নির্দিষ্ট হয়, তাহলে পরকালের কামনা করবে। এখানে মৃত্যুর কামনা করার নির্দেশ কেন দেওয়া হলো?

উত্তর: মুফাসসির (র.) উক্ত প্রশ্নের জবাবের প্রতি এভাবে ইঙ্গিত করছেন যে, পরকালে পৌছার মাধ্যম হলো মৃত্যু। তা ব্যতীত সেখানে পৌছা সম্ভব নয়। এজন্য মৃত্যু কামনার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

মৃত্যু কামনা করার শর্মী বিধান: হাদীস শরীফে বিনা প্রয়োজনে কিংবা দুনিয়ার বিপদাপদে অতিষ্ট হয়ে মৃত্যু কামনা করতে নিষেধ করা হয়েছে। বয়স বেশি হওয়ার দ্বারা তওবা এবং নেক আমল করার সুযোগ হওয়া বিরাট বড় নিয়ামত। হ্যা, যদি অন্তরে আল্লাহর দীদারের আগ্রহ প্রবল হয়ে যায় তখন জায়েজ আছে।

হযরত সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর থেকে যেসব আকাংঙ্খা বর্ণিত রয়েছে, তা ঐ সময় ছিল যখন মৃত্যুর আলামত প্রকাশিত হয়ে গিয়েছিল এবং দুনিয়ার জীবন থেকে তারা নিরাশ হয়ে গিয়েছিলেন।

عَوْلَهُ ايَدِيْ: قَوْلَهُ ايَدُنِيْ - এর বহুবচন। অর্থ- হাত। এখানে হাত দ্বারা নফস বুঝানো হয়েছে। কেননা অধিকাংশ কাজ হাত দ্বারাই সম্পাদিত হয়।

نُوْبِهُمْ : অর্থাৎ ইহুদিদের মৃত্যু কামনা না করা পরকালের সুখ নিজেদের জন্য বরাদ্দ থাকার দাবিকে মিথ্যা প্রতিপূর্ন করে।

#### অনুবাদ :

ه ٩٦. وَلَتَجِدَنَّهُمْ لَأَمْ قَسُم أَحْرَصَ النَّاسِ ٩٦. وَلَتَجِدَنَّهُمْ لَأَمْ قَسُم أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيْوةٍ ج وَاحْرَضَ مِنَ اللَّذِيثُنَّ أَشْرَكُوا الْمُنْكِرِيْنَ لِلْبَعْثِ عَلَيْهَا لِعِلْمِهِمْ بِأَنَّ مَصِيرَهُمْ إِلَى النَّارِ دُونَ الْمُشْرِكِيْنَ لِإِنْكَارِهِمْ لَهُ يَنُودٌ يَتَمَنَّى أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ الْفَ سَنَةِ عَلَوْ مَصْدَرِيَّةُ بِمَعْنَى أَنْ وَهِيَ بِصِلْتِهَا فِي تَأْوِيْلِ مُصَدرِ مَفْعُولُ يَوَدُّ وَمَا هُوَ أَى أَحَدُهُمْ بِمُزَحْزِجِهِ مُبْعِدِهِ مِنَ الْعَذَابِ النَّار أَنْ يُتُعَمِّرَ م فَاعِلُ مُزَخْزِجِهِ أَيْ تَعْمِيْرُهُ وَاللَّهُ بَصِيْرُ بِمَا يَعْمَلُونَ. بالْيَاءِ وَالتَّاءِ فَيُجَازِيهم .

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَمَّن يَأْتِي بِالْوَحْي مِنَ الْمَلْئِكَة فَقَالَ جَبْرَنْيُلُ فَقَالَ هُوَ عَكُرُّونَا يَأْتَنَى بِالْعَذَابِ وَلَوْ كَانَ مِيْكَائِيلُ لَامَنَّا لِآنَّهُ يَأْتَى بِالْخَصَيِب وَالسِّسُلِم فَنَزَلَ قُلْ لُّهُمْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجبريل فَلْيَمَتْ غَيْظًا فَاتَّهُ نَزَّلَهُ أَىْ اَلْقُرْانَ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِاذْنِ بِأَمْرِ اللَّهِ مُصَدِّقًا لمَا بَيْنَ يَدَيْه قَبْلَهُ منَ النُكتَابِ وَهَدًى مِنَ التَّسَلَالَةِ وَبُشْرَى بِالنَّجَنَّةِ لِلْمُؤْمِنِيْنَ. অংশীবাদী অপেক্ষা যারা পুনরুত্থানে বিশ্বাসী না, অধিকতর লোভী দেখতে পাবে। কেননা তারা জানে পরকালে তাদেরকে নিশ্চিতভাবেই জাহান্নামে যেতে হবে। পক্ষান্তরে অংশীবাদীরা পরকালেই বিশ্বাস করে না। সুতরাং এ সম্পর্কে তাদের কোনো ভয়ও নাই। তাদের এক একজন কামনা করে আকাঞ্চা করে যদি সে সহস্র বৎসর আয়ু পেত। কিন্তু দীর্ঘায়ু অর্থাৎ এই আয়ু লাভ তাকে তাদের একজনকেও শাস্তি হতেও জাহান্নামাগ্নি হতে সরিয়ে রাখতে দূরে রাখতে পারবে না। তারা যা করে আল্লাহ্ তার দ্রষ্টা। সূতরাং তিনি <u>তাদেরকে প্রতিফল দিবেন।</u>

وَمِنَ । পর এর তি قَسْم টি كَام বা শপথ অর্থব্যঞ্জক وَمِنَ ا - الْخُرُصَ वा अन्तर राता পূर्ववर्जी عَطَف مِهُ - الَّذِيْنَ সাথে এই দিকে ইঙ্গিত করার জন্য মাননীয় তাফসীরকার

এর পূর্বেও ﴿ الْخُرُضُ শব্দটির উল্লেখ করেছেন। বা مَصْدَرْ এর ন্যায় أَنْ শব্দটি لَوْ صَالِمَا عَلَى لُو يُعَمَّرُ ক্রিয়ার ধাতু বা উৎস রূপ অর্থ প্রকাশ করে। এটা স্বীয় يَوَدُ का गरायाजक नम يُعَتَّرُ पर يَعَتَّرُ का गरायाजक नम يُعَتَّرُ ক্রিয়ার مَفْعُول বা কর্মকারক হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে। يَعْلَمُونَ । কতা فَاعِلْ ٩٥- مُزَخْزِجِهِ विष्ठे يُعَيَّرُ ক্রিয়াটির ্র মির্ঘ্যম পুরুষরূপে] ওঁু েনাম পুরুষরূপে] উভয় সহকারেই পাঠ রয়েছে।

अ१. हेवत्न त्रुतिशा नामक करनक देशि ताम्लू हार وَسَأَلَ ابْنُ صُوْرِيَا النَّبِيُّ عَلَيْكُ أَوْ عُمَرَ অথবা হযরত ওমর (রা.)-কে জিজ্ঞাসা করেছিল যে, কোন ফেরেশতা ওহী বহন করে নিয়ে আসেন্থ তিনি বললেন, হযরত জিবরাঈল (আ.)। সে বলল, সে তো আমাদের শক্র। সে আামদের উপর আল্লাহ তা'আলার আজাব নিয়ে আসে। যদি মিকাঈল ফেরেশতা ওহী বহন করে আনতেন, তবে নিশ্চয় আমরা ঈমান আনতাম। কেননা পৃথিবীতে তিনি সুখ-স্বাচ্ছন্য ও শান্তি আনয়ন করেন। তারপর আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, তাদের বল, যে কেউ জিবরাঈলের শক্র সে ক্ষোভে মরে যাক, সে তো আল্লাহর অনুমোদনে আল্লাহর নির্দেশে তোমার হৃদয়ে তা আল কুরআন পৌছিয়ে দেয় বা তার সমুখ বিষয়ের তার পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের সমর্থক এবং বিশ্বাসীদের জন্য ওমরাই হতে [হেদায়েত ও] জানাতের শুভ সংবাদ।

# তাহকীক ও তারকীব

ইরা বরেছে যে, এখানে لَتَيَجِدَ نَّهُمَ হলো جَوَابُ قَسْم আর جَوَابُ قَسْم উহ্য ররেছে-

ोँ عَلَىٰ حَبُّوةٍ طُويُلَةٍ । तकछ वात्व الله عَلَىٰ حَبُّوةٍ طُويُلَةٍ ا

يَّ عَوْلُهُ سَنَّةً : قَوْلُهُ سَنَةً ছিল। কেননা তার বহুবচন سَنَوَاتَ -ও আসে। কেউ কেউ বলেন-سَنَهَاتُ -এর মূলরূপ سَنَهَا ছিল। অনুরূপভাবে তার বহুবচন سَنَهَاتُ आসে।

ثُلاَثِيْ مُجَرِّدٌ । अति निर्गठ : مُزَحَّزَحَة عَلَى وَزِّن فَعْلَلَةٍ । अति निर्गठ : مُزَحَّزِحِه (शंक अतिराह وَرَّدَ فَعْلَلَةٍ الْمَاكِةِ الْمَعْرَدُة الْمَاكَةُ الْمَاكِةُ الْمَاكِةُ الْمَاكِةُ الْمَعْرَدُةُ الْمَاكِةُ الْمَعْرَدُةُ الْمُعْرَدُةُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ

َ عَانِدُ विष्ठि পূর্বোক্ত শতের أَعَانِدُ नয়; বরং جَزَاءٌ -এর ইল্লত। কেননা أَعَوْلُهُ فَانَهُ نَزُلَهُ জরুরি, যা এখানে বিদ্যমান নেই।

َنَوْلَهُ: أَى اَلْفُواْنَ -এর প্রতি ফিরার সম্ভাবনা ছিল: কিছু আহার কিছে তা অঙদ্ধ বিধায় মুফাসসির (র.) اَلْفَوْانُ উল্লেখ করে জমীরের মারজি' নির্ণয় করে দিয়েছেন হিন্ত পূর্বে ক্রআন উল্লেখ নেই। কিন্তু الْمُمَارُ كَالْمَذْكُوْرُ عَالْمَادُكُوْرُ عَالْمَالَّهُ هُوْرُ كَالْمَذْكُوْرُ وَالْفَالْمُورُ كَالْمَذْكُوْر

এর দিকে ইযাফত করা হলো কেন? বাহ্যিক বিন্যাসের দাবি ضَمِيْر مُخَاطِّبٌ क- فَلْبِ अक्ष: عَلَى فَلْبِكُ عَلَى فَلْبِكُ -এর দিকে ইযাফত করা হলো কেন? বাহ্যিক বিন্যাসের দাবি অনুযায়ী তো عَلَى قَلْبِيّ

উखत : এখানে রাসূল ﷺ आज्ञाহत कथाि छेष्ठ्० करति का शिवारा जाभाल এत উखेत এভাবে দেও स्वरा इरायह — إَمَّا مُرَاعَاةً لِحَالِ الْإَمْرِ بِالْقَوْلِ فَيُرَدُّ لَفُظُمْ بِالْخِطَابِ وَاَمَّا ۚ لَإِنَّ ثُمَّ قُولًا آخَرَ مُضْمِرًا بِعَدُ قُلُّ وَالتَّقَدِيرُ قَلْ يَا مُحَمَّدُ قَالَ اللّٰهُ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجَبْرِيُلَ . (جمل : ص١٢٣ج١)

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে **ইহুদিদে**র মুত্যু কামনা না করার আলোচনা ছিল। এখন এ আয়াতে জীবন সম্পর্কে তাদের অবস্থা ও চিন্তু ধ'র' বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা জীবনের প্রতি খুবই লোভী।

ইন্ট্রিরা এত বেশি পাপ করেছে, যার ফলে তারা মৃত্যু হতে ভীষণভাবে পালিরে বেড়াই তাদের ভয় মৃত্যু হতে ভীষণভাবে পালিরে বেড়াই তাদের ভয় মৃত্যু পরবর্তী অবস্থা তো সুখের দেখা যায় না। এমনকি বেঁচে থাকার লোভ তাদের মুশরিকদের ক্রা বেড়াই বিজ্ঞান করে করে করে করে করে করের বিজ্ঞান্তি অভি সুন্দরভাবে সাব্যস্ত হয়ে গেছে। –[তাফসীরে উসমানী পৃ. ১৮]

غُولُمُ وَمِنَ اللَّذِينَ اَشُرَكُواً : অর্থাৎ যে বেচারাদের কাছে আসমার্নি কিতাব ও নবীগণের পয়গামের অমূল্য সম্পদ নেই, অর্থাৎ মুশরিকরা তো আখিরাতের জীবনের সুখ-সম্ভোগের কথা জানেই না। সুতরাং তারা যদি সে দিকে মনোযোগ না দিয়ে এ বস্তুতান্ত্রিক জীবনকেই নিজেদের জীবনের লক্ষ্য ও মনোযোগের কেন্দ্রে পরিণত করে, তবে তাতে তেমন বিশ্বয়ের কিছু নেই। বিশ্বয়ের চূড়ান্ত তো করে দিয়েছে এ [নবী বংশজাত] ইহুদিরা যারা আসমানি কিতাবও পয়গাম্বরী হেদায়েত সত্ত্বেও মুশরিক পৌত্তলিকদের চেয়েও অধিকহারে দুনিয়ার প্রেমে হাবুড়ুবু খাচ্ছে।

এ প্রসঙ্গে একটি চমৎকার তথ্য এই যে, বয়স ও আয়ু বৃদ্ধির যেসব মতবাদ বর্তমান ইউরোপ ও পাশ্চাত্যে আবির্ভূত হয়েছে এবং সে উদ্দেশ্যে যেসব কৌশল ও প্রক্রিয়া আবিষ্কার করা হচ্ছে, সেগুলোতেও অগ্রণী ভূমিকায় রয়েছে এ দুনিয়াখোর ইহুদি চিকিৎসা বিশেষজ্ঞ ও বিজ্ঞানীরাই। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৬৯-১৭০]

তাহলে বুঝা গেল وَمِنَ النَّذِيْنَ اشْرَكُوا অর্থাৎ প্রথমে ব্যাপকভাবে বলার পর বিশেষভাবে বলা হয়েছে। এ বিশেষভাবে বলার কারণ হর্লো জীবনের প্রতি ইহুদিদের লোভের مُبَالَغَة বুঝানো। কেননা মুশরিকরা তো কেবল দুনিয়ার জীবনকেই জীবন মনে করত। পরকালে বিশ্বাসী ছিল না। পক্ষান্তরে ইহুদিরা পরকালের প্রতিদানের আশাবাদী ছিল। এরপরও মুশরিকদরে চেয়ে তাদের লোভ বেশি হওয়া চূড়ান্ত লোভ ছাড়া আর কি।

َ عَوْلَهُ لِعِلْمِهِمْ بِأَنَّ مُصِيْرَهُمْ : এটি وَوْرَصَ এর ইল্লত । এর দারা একটি سُوَالْ مُقَدَّرُ উহ্য প্রশ্ল]-এর উত্রের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে ।

প্রশ্ন: মুশরিকদের বেঁচে থাকার লোভ বেশি ছিল। এমনকি তাদের পরস্পরে অভিবাদন ছিল عِشْ اَلْفَ سَنَةِ তুমি হাজার বছর বেঁচে থাক। তারপরও ইহুদিদেরকে লোভ তাদের তুলনায় প্রবল হওয়ার কারণ কিং

উত্তর : ইহুদিরা ভালো করেই জানত যে, তাদের ঠিকানা হলো জান্নাহাম। কেননা তারা অনেক পাপ করেছে। তাই পরকাল সুখের না দেখে মৃত্যু হতে মুশরিকরা পরকাল বিশ্বাসই করত না। ফলে সেখানকার শাস্তি সম্পর্কে নাজানার কারণে এত অস্থির ছিল না।

أَىْ لا نَكَارِ الْمُشْرِكِيْنَ لِلْبَعَتِ : قَوْلُهُ لاِنَّكَارِهِمْ لَهُ

جملة مستانفة व्यान থেকে ইহুদিদের অধিক লোভ হওয়ার অবস্থা তুঁলে ধরা হচ্ছে। এ সূরতে এটি جملة مستانفة والمُعَدُّمُ : এখান থেকে ইহুদিদের অধিক লোভ হওয়ার অবস্থা তুঁলে ধরা হচ্ছে। এ সূরতে এটি مَعَلُ إِعْرَابٌ वाবং তার কোনো اللَّذِيْنَ اشْتَرَكُواْ बाता ইহুদিরা উদ্দেশ্য হয় তাহলে এ সূরতে এটি উহ্য مُوْصُوْف وَهَ -এর صَفَتْ عَده - مُوْصُوْف হবে। তখন তাকদীরী ইবারত এরপ হবে–

آَىْ وَمِنَ الَّذِيْنَ اشْرَكُوا - آنَاسٌ يَوَدُّ أَحَدُهُمُ الخ -

এ সূরতে অর্থাৎ اَلَذِیْنَ اَشْرِکُواْ দারা ইহুদিরা উদ্দেশ্য হলে এটি الْمُضْمِعُ أَنَاسَ কননা তখন وَمُنْهُمْ أَنَاسَ হওয়া উচিত ছিল। ইসমে জাহের ব্যবহারের উদ্দেশ্য হবে ইহুদীদের শিরককে সুস্পষ্ট করে তোলা।
﴿اللَّذِیْنَ সর্বনাম দ্বারা ইহুদিরা উদ্দেশ্য। অর্থাৎ ইহুদিদের প্রত্যেকের বাসনা। কেউ কেউ যারা শিরক করে اللَّذِیْنَ উদ্দেশ্য হওয়ার কথা বলেছেন। কিন্তু উপস্থাপনা ধারা প্রথম মতকেই জোরদার করে।

ই হাজার বছর দারা নির্দিষ্ট সংখ্যা উদ্দেশ্য নয়; বরং এর দারা অধিক বছরের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। وَمُولُدُ لَوْ مَصْدَرِيَّةُ بِمَعْنَى ﴿ اللهُ مُقَدِّرُ وَاللهُ مُقَدِّرُ وَاللهُ مُقَدِّرُ وَاللهُ مُقَدِّرًا وَاللهُ وَاللهُ مُقَدِّرًا وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

প্রস্লা : يُوَدُّ अ।সদারের তাবীল হয়ে يُعَتَّرُ এর মাসউল। সুতরাং নিয়ম অনুযায়ী يُعَتَّرُ ইওয়া উচিত ছিল। يُعَتَّرُ কেন বলা হলো?

উত্তর : এখানে لَوْ শব্দটি وَمَ صَدَرِيَّةُ -এর অর্থে। কেননা নিয়ম আছে لَوْ যখন لَوْ गव्फि ग्रें जा তার অর্থের পরে পতিত হয়, তাহলে সেটা مُصُدُريَّةٌ -এর অর্থ দেয়।

أَىٰ لَوْ يَعَمَّرَ ٱلْفَ سَنَةِ لِسَيَّرَ بِذُلِكَ উহা রয়েছে جَزَا এবং তার مَثَرُّطِيَّهُ अवং তার أَنْ لَوْ এ সূরতে 💢 -এর মাফউল মাহযুফ হবে।

ভাত তাদের একজনকেও জাহানামাগ্ন হতে সরিয়ে রাখতে দ্রে فَوْلُهُ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ রাখতে পারবে না। কেননা এত দীর্ঘ জীবন কেউ পেয়ে গেলে শেষ ফল কি দাঁড়াবে? সে সু-দীর্ঘ জীবনেরও তো একদিন পরিসমাপ্তি ঘটবেই এবং তখনও সেই পরকালীন জবাবদিহির মুখোমুখি। কাজেই এহেন অর্থহীন ও লক্ষ্য**হীন কামনা-বাসনার** মোহে পড়ে থাকা কোনো দীনদার ব্যক্তির জন্য সম্ভব হতে পারে কি করে?

যোগসূত্র : ১ পূর্বের আয়াতে ইহুদিদেরকে পবিত্র কুরআনের প্রতি ঈমান আনার দাওয়াত দেওয়া হলে তারা গ্রহণ না করার জন্য বলে বাহানা দিয়েছিল, আল্লাহ তাদের বাহানার খণ্ডন করেছেন। এখন এ আয়াতে ঈমান না আনার تُوَمِّنُ بِمَا انْزِلَ عَلَيْنَا আরেকটি বাহানা উল্লেখ করে তা খণ্ডন করা হয়েছে।

- এর খণ্ডন করা হয়েছিল। এখানে, لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُودًا وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُو আরেকটি ভ্রান্ত দাবি খণ্ডন করা হচ্ছে।

প্রকৃত নাম আব্দুলাহ ইবনে সুরিয়া। ফিদাক -এর অধিবাসী। ইহুদি আলেম। –[রহুল বয়ান, জামাল] عُوْلُهُ صُوْرِيًا শানে নুযূল : এ আয়াতের শানে নুযূল সম্পর্কে বিভিন্ন ঘটনা বর্ণিত আছে । যার প্রতি কুমুন্টুট্ট غَـدُواً لِجِبْبِرِيْلَ মুসান্নিফ (র.) ইঙ্গিত করেছেন। নিম্নে কয়েকটি ঘটনা উল্লেখ করা হলো-

- ১. হযরত **ইবনে আব্বাস (রা.) সূত্রে বর্ণিত**। ইহুদিদের ধর্মপণ্ডিত ইবনে মুগিরা রাসূল 💬 -এর খেদমতে হাজির **হয়ে আরজ** করল, হে আবুল কাসিম! আমাদের এমন কিছু প্রশ্নের জবাব দিন, যা নবী করীম 🚟 ছাড়া অন্য কেউ দিতে সক্ষম নয়। রাস্ল 🕮 বললেন, তোমাদের যা ইচ্ছা জিজ্ঞেস কর। জিজ্ঞাসাবাদের এক ফাকে তারা বলল– مَنْ وَلِيتُكُ مِنَ الْمَلَاتِكَةِ তিনি বললেন وَلِيتُيْ جِنْبِرِيْل ফেরেশতাদের মধ্যে আমার বন্ধু হলেন হযরত জিবরাঈল (আ.) । তিনি সকল নবীদেরই বন্ধু। তারা বলল, আমরা আপনার কথা মানব না। যদি জিবরাঈল ছাড়া অন্য কেনো ফেরেশতা আপনার বন্ধু হতো, তা**হলে** আমরা আপনার প্রতি ঈমান আনতাম। রাসূল 🚃 বললেন্ কি ব্যাপার? তারা বলল্ জিবরাঈল তো আমাদের দুশমন। সেই প্রেক্ষিতে এ আয়াত নাজিল হয়। –[ফাতহুল কাদীর]
- ২. হ্যরত আনাস (রা.) সূত্রে বর্ণিত হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) যখন রাসূল 🖂 এর ভভাগমনের সংবাদ পান সে মুহূর্তে তিনি একটি বাগানে অবস্থান করেছিলেন। সেখান থেকে তিনি নবী 💥 -এর খেদমতে হাজির হয়ে আরজ করলেন, আমি আপনাকে তিনটি প্রশু করতে চাই, যার উত্তর নবী ছাড়া কেউ দিতে পারবে না। প্রশুভলো হচ্ছে-
- কিয়ামতের প্রথম আলামত কি?
- জান্নাতীদেরকে সর্বপ্রথম কি খেতে দেওয়া হবে?
- কি কারণে সন্তান পিতা-মাতার মধ্য হতে কোনো একজনের সাদৃশ্যপূর্ণ হয়? রাসূল 🚓 বললেন, এই মাত্র হয়রত জিবরাঈল (আ.) এসে আমাকে এ ব্যাপারে বলে গেলেন। ইবনে সালাম বললেন, জিবরাঈলং তিনি বললেন, হ্যা। ইবনে সালাম (রা.) বললেন, সে তো ইহুদিদের দুশমন। তখন নবী 🚃 তেলাওয়াত مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيْلَ فَإِنَّهُ نَزُّنَا عَنِي فَنْبِكَ . - ١٠٠٠ حَبَيْجَةَ

৩. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর সূত্রে বর্ণিত ইহুদি পণ্ডিত ইবনে সুরিয়া নবী = কে বললো, আপনার কাছে কোন ফেরেশতা আসমান থেকে ওহী নিয়ে আসে? নবীজী = বললেন, হযরত জিবরাঈল (আ.)। সে বলল, সে তো আমাদের দুশমন। তদস্থলে যদি আজরাঈল হতো, তাহলে আমরা আপনার প্রতি ঈমান আনতাম। কেননা জিবরাঈল কেবল আজাব-দুর্ভিক্ষ নিয়ে আসে, সে আমাদের সাথে বারবার শক্রতামূলক আচরণ করেছে। -হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১২৩/

-[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পৃ. ১২৩]

ভাজানার ওবী পৌছে দেওয়ার দায়িত্ব তার উপর অর্পিত। ইহুদিরা ফেরেশতার অন্তিত্বে বিশ্বাসী এবং হয়রত জিবরাঈল (আ.)-কেও একজন বড় ফেরেশতারংপ স্থীকার করে। প্রচলিত তাওরাতেও তার উল্লেখ রয়েছে। কিন্তু তারা তাদের অজ্ঞতাও নির্বৃদ্ধিতাবশত এরপ ধারণ বহুদুল করে নিয়েছে যে, তার দায়িত্ব ওহী বহন করা নয়: বরং তার কাজ হচ্ছে আজাব নিয়ে আসা। ওহী বহনের দায়িত্ব পালন করে জন্ম এক ফেরেশতা হয়রত মীকাঈল (আ.)। নিজেদের এ মনগড়া ধারণার ভিত্তিতে তারা রাস্লুল্লাহ — এর সমালোচনায় লিও হতো যে, এ নবুয়তের দাবিদার তো নিজের কাছে ওহী আসা সম্পর্কে হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর নাম নিয়ে থাকেন। অথচ সে তো ওহী নাহক নয়। এখানে ইহুদিদের এ ভ্রান্ত পথ অনুসরণের বিষয়িটি আলোচনা করা হয়েছে।

غُولَدُ بِاذُن اللّهِ : অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার নির্দেশে। সূতরাং তাতে তার সঙ্গে শক্রতা ও কুধারণা পোষণের যুক্তি ও অর্থ কিঃ তা তোঁ প্রকারান্তরে আল্লাহ তা আলার সঙ্গেই দুশমনী। এখানে ইহুদিদের অজ্ঞতা বিদূরিত করা হলো এবং জানিয়ে দেওয়া হলো যে, হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর নাম ওনেই চটে উঠার কি যুক্তি থাকতে পারেঃ তিনি তো আল্লাহ তা আলার একজন নির্ভরযোগ্য দৃত হিসেবে দায়িত্ব পালন করে যাচ্ছেন। তাঁর কাজ তো শুধু আদেশ পালন করা। অভিধানে اوْنُ শন্দের অর্থ যেমন অনুমতি রয়েছে, তদ্ধপ হকুম এবং নির্দেশও রয়েছে।

- পবিত্র কুরআন এখানে সুনির্দিষ্ট করে তার তিনটি গুণ উল্লেখ করেছে : فَوْلَدُ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهُ وَهُدَّى الْخ

- ১. সত্যায়নকারী। বিগত সহীফাসমূহ ও পরবর্তী নবীগণকে সে সত্য বলে ঘোষণা করে অর্থাৎ তার আহ্বান কোনো অভিনব ও অভূতপূর্ব বিষয় নয়, তাওহীদেরই সে পুনরায় পাঠ, যা সব ওহীধারা সম্বলিত বাণী।
- ২. কুরআন নিজেই একটি হেদায়েতনামা ও পথনির্দেশিকা।
- ক্রমানদারদের জন্য তা সুসংবাদের বাহক।

### অনুবাদ :

٩٨ ৯৮. رَمْ كَانَ عَدُوَّا لِلَّه وَمَلْئُكَتِهِ وَرُسُلِهِ ١٩٨ مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِلَّه وَمَلْئُكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيْلَ بِكُسْرِ الْجِنْيِمِ وَفَتْحِهَا بِلاَ هَمْزَةٍ وَبِهِ بِيَاءٍ وَدُوْنَهَا وَمِيْكُلَ عَطْفً عَلَى الْمَلاتِكَةِ مِنْ عَطْفِ الْخَاصِّ عَلَى الْعَامِّ وَفِيْ قِرَاءَةٍ مِيْكَائِيْل بِهَمْزِوَياءٍ وَفِيْ أُخْرَى بِلاَ يَاءٍ فَإِنَّ اللَّهُ عَدُوُّ لِّلْكُفِرِيْنَ . أَوْقَعَهُ

مَوْقَعَ لَهُمْ بِيَانًا لِحَالِهمْ.

بَيّنْتٍ . وَاضِحَاتٍ حَالًا رُدُّ لَقَوْل ابْن صُورِياً لِلنَّبِيِّ عَلَيْهُ مَا جِئْتَنَا بِشَيْ وَمَا يَكُفُر بِهَا إِلَّا الْفَاسِقُونَ. كَفَرُوابِهَا.

রাসূলগণের এবং জিবরাঈল ও মািকাঈল (আ.)-এর শক্র। সে জেনে রাখুক আল্লাহ তা'আলা নিশ্চয় সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের শক্র :

ر শব্দটির প্রথম অক্ষর -এ কাসরা বা ফাতাহ جِبْرِيُل -এরপর হামজাসহ বা তা ব্যাতিরেকে এবং পরে ে সহ বা তা ব্যাতিরেকেও পাঠ করা যায়। بِيْكُل শব্দটির অপর এক কেরাতে میکنیر আলিফের পর হামযা ও نعد এবং অপর এক কেরাতে ু ব্যতীতও পাঠ রয়েছে। ٱلْسَلَائِكُةُ -এর সাথে جَبْريْل ७ -এর عَطْف ما عَرْبُكُل عَالِيْل সংঘটিত হয়েছে। এটা নুটি । এটা আটি আটি বা বিশেষ অর্থব্যঞ্জক শব্দের সাথে ব্যাপক অর্থজ্ঞাপক শব্দের অন্বয় পর্যায়ের عُطُّف ।

শব্দটি সুস্পষ্ট উল্লেখ করে তাদের প্রকৃত অবস্থা لِلْكَانِرِيْنَ বর্ণনা করার উদ্দেশ্যে এই স্থানে لَهُمْ -এর স্থলে لِلْكَانِرِيْنَ ব্যবহার করা হয়েছে।

। নিক্য় আমি তোমার প্রতি স্পষ্ট । নিক্য় আমি তোমার প্রতি স্পষ্ট পরিষ্কার নিদুর্শনসমূহ <u>অবতীর্ণ করেছি</u>। ইবনে সুরিয়া রাস্পুল্লাহ ===-কে বলেছিল, তুমি কিছু নিয়ে আমাদের কাছে প্রেরিত হওনি। এই আয়াতটি তার প্রতিবাদ। সত্য-ত্যাগীগণ ব্যতীত অন্য কেউ তা প্রত্যাখ্যান করে ना। جَالُ শব্দটি عَالُ বা ভাব ও অবস্থাবাচক।

# তাহকীক ও তারকীব

[ওয়াও] و , وَ مَا لَأَهِ وَمَلَاتِكَةِ بَهُ اللَّهِ وَمَلَاتِهِ وَجِبْرِيْلَ وَمَدِيًّا لِلَّهِ وَمَلَاتَكِيّهِ وَرَسَلِهِ وَجِبْرِيْلَ وَمَدِيًّا لَا عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَاتَكِيّهِ وَرَسَلِهِ وَجِبْرِيْلَ وَمَدِيْكَالَ অব্যয়টি সব সময়ই সংযোগরূপে ব্যবহৃত হয় না; বরং অনেক সময় তা [বিয়োজক] অথবা অর্থও দিয়ে থাকে। ওয়াও ু। অর্থেও ব্যবহৃত হয় -[কামুস]। এখানেও চারটি স্থানেই সে অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ উল্লিখিত নামগুলোর সমষ্টি উদ্দেশ্য নয়; বরং যে কেউ এদের যে কোনো একটির বিরোধী হবে তাকেই বুঝানো উদ্দেশ্য। যে কেউ এদের যে কারো শত্রু হবে, সে সকলেরই শক্ত।

يَعْنِي مَنْ كَانَ عَدُوًا لِأُحَدِ مِنْ هُولًا ، فَإِنَّهُ كَانَ عَدُوا لِجَمِيْبِع . (مَعَالِم)

অর্থাৎ যে ব্যক্তি এদের যে কোনো জনের শক্র হবে সে সকলের শক্র । -[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১২৪] اَلْعَدُوُّ ضِدُّ الصَّدِيْقِ وَهُوَ الَّذَى يُرِيْدُ إِنْوَالَ الْمُضَارِبَهِ - اَعْدَاْء वश्यान عَد : قَوْلَهُ عَدُوّاً لِلَّهِ वर्था९ عَدُوّ राला عَدُن -এর বিপরীত শব्দ ا عَدُوّ राला इय र्य कारता क्रिकि काँमना करत ।

প্রশ্ন: এখানে প্রশ্ন হয় যে, আল্লাহ তা'আলা হলেন মহা ক্ষমতাধর। তাঁর সাথেও কি শক্রতা করা যায়?

উত্তর : এখানে عَدَارَةَ اللَّهُ দারা রূপক অর্থে আল্লাহর বিরোধিতা উদ্দেশ্য।

विजीय छेखत : এখানে مُضَافٌ केश ताय़ाह عَدَاوَةُ اللَّهِ वाता माजायीजात عَدَاوَةُ اللَّهِ अरा ताय़ाह वर्णा مُضَاف عَدُرَّ اوْلِيَا ءِ اللَّهِ

- فِنُدِيْلُ : قَوْلُهُ بِكَسُرِ الْجِيْمِ وُفَتَعُهِهَا क्षित প্রথম অক্ষর न বর্ণে কাসরা দিয়ে পাঠ করা হলে তা وَنُدِيْلُ - عَنْدِيْلُ वरत । আর ফাতহা পাঠ করা হলে شَمْوِيْل -এর ওজনে হবে । -[হাশিয়ায়ে জামাল]

وَدُونَهَا : قَوْلُكُ بِيلاً هَمْزَةٍ وَبِهِ بِيَاءٍ وَدُونُهَا : ইয়া' ব্যাতিরেঁকেও পাঠ করা যায় بيلاً هَمْزَة وَبِهِ بِيَاءٍ وَدُونُهَا -এর সম্পর্ক শুধু -এর সম্পর্ক শুধু -এর সাথে। মোট কেরাত হঁবে চারটি। একটি হলো ج বর্ণে কাসরা অবস্থায় আর তিনটি ফাতহা অবস্থায়। তৃতীয়টি হলো -এর ওজনে এবং চতুর্থটি بَعْشَرْشُ -এর ওজনে এবং চতুর্থটি بَعْشَرْشُ -এর ওজনে এবং চতুর্থটি

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে জীবরীল (আ.)-এর সাথে ইহুদিদের শক্রতার বিবরণ ছিল, এখন এ আয়াতে সে শক্রতার হুকুম ও পরিণাম বর্ণনা করা হচ্ছে।

أَنْدُ وَاللّٰهِ वा वाना आत क्षे वलाहिन, এটि مَلَكُونُ اللّٰهِ वा वाना आत कि वलाहिन, عَبْد अर्थ مِبْكَانِيْلَ ايْل অর্থাং اِبْل عَرْبَه عَرْبَه عَرْبَه اللّٰهِ अर्थ اِبْل عَرْبَه عَرْبَه اَلْهُ الْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ

- এর মাঝে সাতি কেরাত রয়েছে। यथा : قَوْلُهُ وَفِيْ قِرَاءَ وَ مِيْكَانِيْلُ بِهِمْزَةٍ وَيَاءٍ وَفِيْ أُخْرَى بِلاَ يَاءٍ

مِيْكَالُ بِيوَزُنِ مِفْعَالُ . د

منبكانل ٤

مِيْكَانبُلُ .ه

مِيْكَيْهِلُ بِوَزْن مِينْفَعِيْلُ .8

مِيْكَيْلُ بِيَوزُنِ مِيْغَيِلُ . ٥

مِبْكَايِبُلُ . ا

مِبْكَانِلُ بِوَزْنِ السُرَائِيلُ ٩٠

শ্রিট : মীকাল বা মীকাঈল জিবরাঈল (আ.)-এর ন্যায় একজন মহান ফেরেশতার নাম। প্রসিদ্ধ বর্ণনাসমূহে রয়েছে যে, সৃষ্টি জগতে খাদ্য সরবরাহ ও বৃষ্টি বর্ষণ [আবহাওয়া] তাঁর দায়িত্বে অর্পিত। অর্থাৎ শরিয়ত [ও নীতি নির্ধারণী] বিষয়ক ক্ষেত্রে জিবরাঈল (আ.) আল্লাহ তা আলা ও মানুষ নবীর মধ্যে] বিশেষ মাধ্যম, তদ্রুপ জাগতিক ও প্রাকৃতিক [ব্যবহারিক] বিষয়ের ক্ষেত্রে হযরত মীকাঈল (আ.) বিশেষ মাধ্যম। প্রথম জন যেন উলুহিয়াত [আল্লাহ তা আলার নীতিগত প্রাধান্য ও উপাসনা সার্বভৌমত্ব] দফতরের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট এবং দ্বিতীয়জন যেন আল্লাহ তা আলার রবুয়িব্যাত প্রতিপালন ও সৃষ্টি লালন -এর কর্ম] দফতরের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট। তাওরাতে হযরত মীকাঈল (আ.) প্রসঙ্গে আলোচিত হয়েছে অত্যন্ত সমীহ প্রকাশ করে। ইন্থদিরা তার সঙ্গেই তাদের Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

যাবতীয় সম্পর্ক জুড়ে রেখেছে এবং তাকে তাদের জাতীয় রক্ষক মনে করে। ইহুদিরা হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর ওহীবাহক হওয়ার কথা প্রত্যখ্যানের সময় সঙ্গে সঙ্গে এ দুই ফেরেশতার সঙ্গে তার [যথাক্রমে] শক্রতা ও আকর্ষণ অনুরাগের কথাও প্রকাশ করেছিল। এ দিকে লক্ষ্য রেখেই কুরআনি জবাবেও দু'জনের নাম বিশেষভাবে উল্লিখিত হয়েছে।

–[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৭২]

উভয়ের সাথে। কেননা তারা উভয়ে ফেরেশতাদের অন্তর্ভুক্ত। এভাবে عَطْفُ النَّعَامِّ : এর সম্পর্ক بِيْرِيْل : এবং مِيْكَانِيْل উভয়ের সাথে। কেননা তারা উভয়ে ফেরেশতাদের অন্তর্ভুক্ত। এভাবে عَطْفُ করার ফায়দা হলো অন্যান্য ফেরেশতাদের মর্থ্যে তাদের উভয়ের বিশেষ মর্যাদার প্রতি সতর্ক করা। আল্লামা কিরমানী (র.) বলেন, জিবরাঈল (আ.)-এর নাম বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে তার ব্যাপারে ইহুদিদের শক্রতা পোষণের দাবি খণ্ডন করার জন্য। আর তার সাথে হয়রত মীকাঈল (আ.)-এর নাম জুড়ে দেওয়ার কারণ হলো তিনি রিজিকের ফেরেশতা। আর রিজিক হলো শরীরের খাদ্য। তেমনিভাবে হয়রত জিবরাঈল (আ.) হলেন ওহী বাহক ফেরেশতা। আর ওহী হলো ক্রহের খোরাক। হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর নাম পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে ওহীর মর্যাদার কারণে।

-[হাশিয়ায়ে জামাল : খ. ১, পৃ. ১২৫]

ত্র্বিশ্বিত হবে এবং তার সঙ্গে শক্রর আচরণ' -এর ন্যায় আচরণ করা হবে। ফকীহগণ এ আয়াত সূত্রে উদঘাটন করেছেন যে, মাস্ম পাপে নিরাপত্তা প্রাপ্ত]-দের আনুগত্য হুবহু আল্লাহ তা'আলার আনুগত্য এবং মাস্মদের বিরুদ্ধাচারণ সরাসরি সত্যের বিরুদ্ধাচারণ। এ কথাও বলা হয়েছে যে, খুলাফা-ই রাশেদীন ও রাস্লুল্লাহ ক্রিল্লাহারীগণ যাদের ফজিলত শ্রেষ্ঠত্বের বিবরণ বলা যায়, সত্যতা নিশ্চিত উপর্যুপরি বর্ণনা পরম্পরা [তাওরাতুর] -এর স্তরে উপনীত, তাদের প্রতি বিদ্বেষ ও বিরুদ্ধাচারণও এ বিধানের অন্তর্ভুক্ত। হাকীমুল উম্বত হ্যরত থানবী (র.) বলেছেন, আল্লাহ তা'আলার বিশিষ্ট ওলীগণের [আহলুল্লাহ] সঙ্গে বিরোধ-বিদ্বেষ পোষণ প্রত্যক্ষরপে আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে শক্রতার কারণ হয়ে যায়।

غُدُرٌ لَهُمَ مَا يَعَالَمُ اَوْفَعَهُ مَوْفَعَ لَهُمْ بَيَانًا لِحَالِهِمْ : অর্থাৎ عَدُرٌ لِلْكَافِرِيْنَ বলার স্থলে عَدُرٌ لَهُمَ أَوْفَعَهُ مَوْفَعَ لَهُمْ بِيَانًا لِحَالِهِمْ ضَاءَ مَا تَعَالَمُ اللّهُ اللّهُ عَدُرٌ لَلْكَافِرِيْنَ अर्था९ عَدُرٌ لِلْكَافِرِيْنَ वलात स्थिष्ठ विल । এ জন্য যে, পূর্বে তার আলোচনা হয়েছে। তবে যেহেতু এখানে তাদের এ অবস্থা বলার উদ্দেশ্য হচ্ছে তারা ফেরেশতাদের সাথে শক্রতা পোষণ করার কারণে কাফের হয়ে গেছে, সেহেতু জমীরের স্থলে ইসমে জাহের ব্যবহার করা হয়েছে।

نَوْلَهُ وَلَقَدُ ٱلْزَلْنَا الخ : যোগসূত্র : পূর্বের আয়াতে ইবনে সূরিয়ার একটি বক্তব্য খণ্ডন করা হয়েছিল। এখানে তার আরেকটি বক্তব্য খণ্ডন করা হয়েছে। সে নবী عَنْ اللهُ -কে বলত مَا جِنْتَنَا بِشَيْعُ वाপনি আমাদের সামনে কোনো নির্দশন আনেননি। তার বক্তব্য খণ্ডন করে আল্লাহ তা'আলাও আয়াত নাজিল করেন।

مَعْطُونُ عَلَيْهِ पुषि করার উদ্দেশ্য عَلَيْهِ তথা رَدُّ لِغَوْلِ ابِن صَوْرِيَا وَهُ هَعْطُونُ عَلَيْهِ पुषि করার উদ্দেশ্য عَلَيْهُ تَعْطُونُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ

অঙ্গীকারে আবদ্ধ হয়েছে তাদের অঙ্গীকার ছিল যখন আবির্ভাব হবে, তখন তারা এই নবীর উপর ঈমান আনয়ন করবে বা মুশরিকদেরকে কোনোরূপ সাহায্য করবে না বলে রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর সাথে তারা যে অঙ্গীকার করেছিল তা তখন তাদের কোনো একদল তা ছুড়ে ফেলেছে ভঙ্গ করেছে। نَبَنَهٔ এই বাক্যটি হলো পূর্বোক্ত শর্তবাচক শব্দ کُلُما -এর জবাব। আর তা হচ্ছে اسْتَفْهَامُ إِنْكَارِيْ বা উল্লিখিত অস্বীকৃতিসূচক প্রশ্নের مَحَل বা স্থান । বরং তাদের অধিকাংশই বিশ্বাস করে না। انْتقَالٌ শব্দটি انْتقَالُ বা প্রসঙ্গান্তর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْد اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا সমর্থক রাসূল মুহাম্মদ 🚃 এলো, তখন যাদেরকে কিতাব দান করা হয়েছিল তাদের একদল <u>আল্লাহর</u> কিতাবকে তাওরাতকে <u>পশ্চাৎদেশে ছুড়ে ফেলে।</u> **অর্থাৎ** রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর উপর ঈমান আনয়ন এবং এই জাতীয় অন্যান্য যে সমস্ত বিষয় ছিল তার উপর তারা আমল করল না। <u>যেন তারা জানে না</u> যে তিনি সত্য নবী বা তা আল্লাহ তা'আলার [প্রেরিত] কিতাব।

الْإِيْمَانِ بِالنَّبِيِّ أَنْ خَرَجَ أَوْ النَّبِيُّ أَنْ لا يُعَاونُوا عَلَيْهِ المُشْركِيْنَ نَبَغَهُ طُرَحَهُ فَرِيْقُ مَّنْهُمٌ بِنَقْضِهِ جَوَابُ كُلَّمًا وَهُوَ مَحَلَّ أَلاسْتِفْهَام أُلانْكَارِي بَلُ للْانتقالِ أَكْثَرُهُمْ لاَ ر . يۇمنون ـ

مُحَمَّدُ عَلِيَّةً مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيْقٌ مِنَ الَّذِينَ اوتُوا الْكِتَابُ وَكِيْرِب اللَّه أَى النَّورَأَةَ وَرَاءَ ظُهُ وَرهِمُ اي لَمُ يَعْمَلُواْ بِمَا فِيْهَا مِنَ الْإِيْمَانِ بِالرُّسُولِ وَغَيْرِهِ كَأَنَّهُمْ لَايعْلَمُونَ . مَا فِيْهَا مِنْ أَنَّهُ نَبِيٌّ حَقُّ أَوْ أَنَّهَا كِتَابُ اللَّهِ .

## তাহকীক ও তারকীব

এর আতফ পূর্বের এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, وَكُلُّما -এর পরে الْمَعْرُوا بِهَا -এর পরে كُفُرُوا بِهَا সাবে নয়; বরং مَعْطُون عَلَبَ উহ্য রয়েছে আর হামযাটি তার সাথেই সম্পৃক্ত।

উश तरस़रह वें مَعْطُون عَلَيْه . عَاطِفَة वि राला وَاو هَمْزَةَ اسْتِفْهَامُ إِنْكَارِيْ कि राला اَو : قَوْلَهُ اَو كُلُّما মূলত ইবারতিট এভাবে হবে- اللَّهِ الْبَيِّنَاتِ اللَّهِ الْبَيْنِيَاتِ اللَّهِ الْبَيْنِيَاتِ اللَّهِ الْبَيْنَاتِ الْبَيْنَاتِ اللَّهِ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ اللَّهِ الْمِنْ الْمِ অর্থাৎ তাদেরকে وَهُوَ مَحَلُ ٱلْإِسْتِيْفَهَامُ ١٩٥٥ - اوكلما عَامَا كَا وَهُوَ مَحَلُ ٱلْإِسْتِيْفَهَامِ الْإِنْكَارِيّ অঙ্গীকার ভঙ্গ থেকে বারণ করা হচ্ছে । আর মুফাসসির (র.) শুরুতে كَغَرُوا বলে যে, كَغَرُونُ عَلَيْه উহ্য ধরেছেন, সেটিও এর মহল। অর্থাৎ কুফরী থেকে বারণ করা হয়েছে।

يَلُ لُلانْتَقَالَ فِي अथात्न প্রসঙ্গ পরিবর্তনের জন্য; পূর্বের বক্তব্য বাতিল প্রমাণিত করার জন্য নয়।

এর وَأَوْ श्वक्त وَاوْ श्वक्त وَمَمَّا الْخَوْلَهُ وَمَمَّا الْخَوْلَهُ وَمَمَّا الْخَوْلَهُ وَمَمَّا الْخَوْلَهُ وَمَمَّا الْخَ অধীনে। অর্থাৎ এখানে আহলে কিতাবকে তাওরাতে বর্ণিত রাস্ল والمحققة -এর প্রতি ঈমান আনার নির্দেশকৈ পিছনে ঠেলে দেওয়া থেকে বারণ করা হয়েছে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাওরাতের পৃষ্ঠা, ইঞ্জীলের পৃষ্ঠা এবং প্রাচীন ইহুদি ঐতিহাসিক জোসেফ প্রমুখের রচনাবলি এ সবের কাহিনীতেই পরিপূর্ণ। এখানে ইহুদিদের এ জাতীয় বৈশিষ্ট্যের প্রতিই ইঙ্গিত করা হয়েছে।

ত্র এখানে এ বাক্যের عَطْف আল্লাহ শব্দের সাথে হয়েছে। আর এছাড়াও দ্বিতীয় আরেকটি ব্যাখ্যার প্রতি ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্য রয়েছে। অর্থাৎ ইহুদিরা আল্লাহ তা'আলার সাথে অঙ্গীকার করেছিল যে, যখন আখেরী জমানার নবীর আবির্ভাব ঘটবে, তখন তার প্রতি ঈমান আনবে। অথবা এর ব্যাখ্যা এই যে, রাসূল = এর সাথে অঙ্গীকার করেছিল যে, তার বিরুদ্ধে মুশ্রিকদেরকে সাহায্য সহযোগিতা করবে না। – জামালাইন খ. ১, প. ১৭৯

نَوْنَهُ بَلُ اَكْثَرُهُمْ لَا يَوْمِنُونَ : অর্থাৎ অঙ্গীকার রক্ষা তো পরের কথা, তাদের অনেক তো এ কথার স্বীকারোক্তিও করে না যে, তার সাথে কথনো অঙ্গীকার হয়েছিল। যেন এখানে يَوْمِنُونَ পারিভাষিক অর্থে নয়, আভিধানিক অর্থে অঙ্গীকারের কথা বিশ্বাসই করে না, স্বীকারই করে না। অবশ্য يَوْمِنُونَ ঈমানের পারিভাষিক অর্থেও হতে পারে। অর্থাৎ এরা নিজেদের আসমানি কিতাবও সহীফার প্রতি ঈমান এনেছিলই বা কবে? ওরা ওদের কিতাবকেও সত্য বলে স্বীকার করে না। (مَدَارِكُ، উভয় অর্থের মর্ম দাঁড়ায় এই যে ওরা অঙ্গীকার রক্ষা, বিশেষত আখেরী নবীকে সত্য বলে মেনে নেওয়ার অঙ্গীকার রক্ষা করার জন্য নিজেদের দায়ী মনে করেছিল কবে?

خَا عَلَمُ الْخُ : যোগসূত্র : পূর্বের আয়াতে ইহুদিদের অঙ্গীকার ভঙ্গের আলোচনা ছিল। এখানে বিশেষ একটি অঙ্গীকার ভঙ্গের বিবচণ দেওয়া হয়েছে।

রাসূল ক্রাএ দৃষ্টিকোণ থেকে তাওরাতের সত্যায়নকারী যে, তাওরাতে তাঁর যে গুণাগুণ ও বিবরণ ছিল তিনি সেসব গুণাবলি অনুযায়ী আধিভুক্ত হয়েছেন।

কেউ বলেন তিনি তাওরাতে বর্ণিত তাওহীদ, বিধিবিধান, পূর্ববর্তী জাতির সংবাদ উপদেশ ও হিকমতের সত্যায়ন করেন।
কিতাব পিঠের পেছনে ঠেলে দেওয়া দ্বারা ব্যবহারিক ভাষায় তার সঙ্গে উপেক্ষার আচরণ ও কার্যক্ষেত্রে তার বিরুদ্ধাচারণ বুঝায়। অর্থাৎ তাতে তাদের কম গুরুত্ব প্রদানের কারণে তা ছুড়ে ফেলে দিল। যেমন কেনো জিনিস অপ্রয়োজনীয় ও কম মনোযোগের যোগ্য বিবেচিত হওয়ায় তা পিছনে ফেলে রাখা।

### অনুবাদ :

ا تَتَكُوا عَطْفً عَلَى نَبَذَ مَا تَتَكُوا ١٠٢٥ وَاتَّبَعُوْا عَطْفً عَلَى نَبَذَ مَا تَتَكُوا ١٠٢٥ وَاتَّبَعُوْا عَطْفً عَلَى نَبَذَ مَا تَتَكُوا أَىْ تَلَتْ الشَّيْطِيْنُ عَلَىٰ عَهْدِ مُلَّكِ سُلَيْمَانَ مِنَ السَّحْرِ وَكَانَ دَفَنَتهُ تَختَ كُرْسيّه لَمَّا نَزَعَ مُلْكُهُ أَوْ كَانَتُ تَسْتَرِقُ السَّمْعَ وَتَضُمُّ الْيَهِ أَكَاذيب وَتَلْقينه الى الْكَهْنَةِ فَيُدَّوِّنُونَهُ وَفَشَا ذٰلِكَ وَشَاعَ أَنَّ الْجِنَّ تَعْلُمُ الْغَيْبَ فَجَمَعَ سُلَيْمَانَ الْكتٰبَ وَدَفَنَهَا فَلَمَّا مَاتَ دَلَّت الشَّيَاطِيْنَ عَلَيْهَا النَّاسَ فَاسْتَخْرَجُوهَا فَوَجَدُوا فيها السُّحُر فَقَالُواْ إِنَّمَا مَلَكُكُمْ بِهُذَا فَتَعَلَّمُوهُ وَرَفَضُوا كُتُبُ أَنْبِيَائِهِمْ.

তার যুগে <u>শয়তানরা যা</u> অর্থাৎ যে যাদু সম্পর্কে <u>আবৃত্ত</u> করে আবৃত্ত করত। হযরত সুলাইমান (আ.) যখন সিংহাসনচ্যুত হয়েছিলেন তখন শয়তান তার সিংহাসনের তলদেশে যাদু সম্পর্কিত কিছু বিষয় পুতে রেখেছিল। অথবা শয়তান জিনরা আকাশে কান পেতে কিছু বিষয় [ফেরেশতাদের আলোচনা শুনে] জেনে নিত এবং তার সাথে বহু মিথ্যার সংমিশ্রণ করে গণকদেরকে তা অবহিত করত। তারা এগুলো সংকলন করে রাখত। হযরত সুলাইমান (আ.)-এর রাজত্বকালে তার খুবই প্রসার ঘটে এবং এ কথারও খুব প্রচার প্রসার হয় যে, জিনেরা গায়েবও অদৃশ্যের জ্ঞান রাখে। তখন হ্যরত সুলাইমান (আ.) [এই বিশ্বাস ভাঙ্গার উদ্দেশ্যে] ঐ যাদুটোনা সম্পর্কিত বিষয়সমূহ একত্র করে পুঁতে রাখেন। তাঁর মৃত্যুর পর শয়তান মানুষজনকে ঐ লুকায়িত বিষয়সমূহের সন্ধান দেয়। তখন তারা এগুলোকে বের করে দেখতে পায় যে. এগুলোতে যাদু সম্পর্কিত কথা লিপিবদ্ধ রয়েছে। তখন তারা বলতে লাগল, এই যাদুটোনার সাহায্যেই সুলাইমান তোমাদের উপর এত বড় রাজত্ব চালিয়ে গেছেন। অনন্তর তারা তা শিক্ষা গ্রহণ করল এবং তার পিছনে পড়ে নবীগণের উপর প্রেরিত গ্রন্থসমূহ পরিত্যাগ করে বসল। اتَّبَعُوا বাক্যটির পূর্বোল্লিখিত نَبَذَ ক্রিয়ার সাথে عَطْف বা অনুয় সাধিত হয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

ज्ञामा সुलाहमान जामाल (त.) वरलन, উखम : أَيْ نَبَذُوا كِتَابَ اللَّهِ وَاتَّبَعُوا كُتُبَ السِّحْرِ : قَوْلُهُ عَطْفٌ عَلَى نَبَذُ २७ विणात विभात विभात विभात करत أَ مُولُكُمُ عُمُ وَلَمُكُمُ عَلَمُ وَلَمُكُمُ وَالْكُمُ وَاللَّالِ وَالْكُمُ وَالْكُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ والْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَا আগমনের সাথে সম্পৃক্ত নয়; বরং তাদের যাদুর অনুসরণ পূর্ব থেকেই চলে আসছে। –িহাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১২৭] থেকে تَلُو ْ তার مَوْصُولُهُ कात مَوْصُولُهُ । قَوْلُهُ مَا تَتْلُواْ নির্গত। عَرَبُوراً অনুসরণ করত। অথবা تَلَاوَة থেকে নির্গত। أَى تَنْبُعُهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ الله : قَوْلُهُ مَا أَيْ تَلُتْ

প্রশ্ন : مُضَارَء হলো مُضَارَء -এর সীগাহ যা বর্তমানকাল বুঝায়। অথচ শয়তানরা আয়াত নাজিলের সময় তা তেলাওয়াত করত না। কেননা রাসূল = এর আবির্ভাবের পর শয়তানদের আসমানে গমনাগমন নিষিদ্ধ হয়ে গিয়েছিল।

रावक् शराह । यन स्व حكابَت حَالً مأضية वावक् शराह । यन स्व حكابَت حَالً مأضية मुजात्तत त्रीगार राल अ বিষয়টি এ সময় দৃষ্টির সামনে সংঘটিত হচ্ছে। আল্লামা সুয়্তী (র.) تَلَتُ -এর তাফসীরে تَلَتُ উল্লেখ করে এ জবাবটির প্রতি ইঙ্গিত করেছেন।

పేటు عَلَى مُلْكِ سُلَيْسَانَ : হযরত সুলাইমান (আ.)-এর রাজত্বকালে। عَلَى مُلْكِ سُلَيْسَانَ अपित হওয়া বুঝাবার অর্থেই সীমিত নয়; বরং তা কারণ ও উৎস নির্ণয়, সংযুক্তি-সংশ্লিষ্টতা ইত্যাদির ন্যায় স্থান-কাল অর্থেও ব্যবহৃত হয়। فِيْ السَّلَامِيَّةُ فِي مَوْضَعِ عَلَى وَعَلَى فِي مَوْضَعِ فِي निर्श्य क्रिंत क्षांती (त.) লিখেছেন- وَمَالُى وَعَلَى عَلَى مَوْضَعِ فِي صَامِحِية مِنْ الله عَلَى وَعَلَى وَعَلَ

আর এরও সম্ভাবনা আছে যে, تَتْلَوَّلُ শক্টি تَتَقَوَّلُ ভিদ্ভাবন করা] -এর অর্থে হবে। তখন عَلَى তার স্বীয় অবস্থায় বহাল থাকবে। কেননা أَتَقَوَّلُهُ وَالْمَاهُ عَلَىٰ হিসেবে عَلَىٰ হিসেবে مِيَّالُةُ بَاهِ وَمَنَ مُلْكِ سُلَيْمَانَ হবে وَاتَّبَعُوا مَا تَتَقَوَّلُهُ الشَّيَاطِيْنُ عَلَى اللَّهِ زَمَنَ مُلْكِ سُلَيْمَانَ হবে وَاتَّبَعُوا مَا تَتَقَوَّلُهُ الشَّيَاطِيْنُ عَلَى اللَّهِ زَمَنَ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَاتَّبَعُوا مَا تَتَقَوَّلُهُ الشَّيَاطِيْنُ عَلَى اللَّهِ زَمَنَ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَاتَّبَعُوا مَا تَتَقَوَّلُهُ الشَّيَاطِيْنُ عَلَى اللَّهِ زَمَنَ مُلْكِ سُلَيْمَانَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে ইহুদিদের مَرْغُرُبُ -এর আলোচনা ছিল। অর্থাৎ এ কথার বিবরণ ছিল যে, ইহুদীরা কুরআন থেকে বিমুখ ছিল। তাকে পশ্চাতে নিক্ষেপ করত। এ আয়াতে তাদের مَرْغُرُبُ الَبُهُ -এর আলোচনা করা হয়েছে। অর্থাৎ তারা আল্লাহর কিতাব থেকে বিমুখ হয়ে যে দিক ঝুকে পড়েছিল তার বিবরণ দেওয়া হয়েছে।

অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার ওহীর অনুসরণ ও সত্য নবীর সত্যতা স্বীকার করার পরিবর্তে এ ইহুদিরা অন্য একটি বিদ্যার পেছনে ছুটছে। সে বিদ্যা কারং শয়তানের। পবিত্র কুরআন সমকালীন ইহুদিদের গোমর ফাঁক করার সঙ্গে সঙ্গে তাদের অপরাধ তালিকায় সবিশেষ উল্লেখযোগ্য একটি শিরোনাম সংযোজিত করছে। তা এই যে, এরা আল্লাহ তা'আলার ওহীর অনুসরণ ছেড়ে দিয়ে একটি নীতি বিবর্জিত নিচু স্তরের বিদ্যার সাধনায় নিমগু হয়েছে।

যাদু বিদ্যা ও ইছদি সম্প্রদায়: আলোচ্য এ বিদ্যার নাম যাদু বিদ্যা। যাদু ও যাদুবিদ্যায় ইহুদিদের পারঙ্গমতা ইতিহাস স্বীকৃত বিষয়। তাদের প্রবীণ ও শ্রেষ্ঠগণ সব সময়ই এর স্বীকারোক্তি দিয়ে এসেছে এবং অনেক ক্ষেত্রেই তা করেছে গর্বের সঙ্গে। পবিত্র কুরআন অন্যান্য ঐতিহাসিক তথ্যের ন্যায় এ ক্ষেত্রেও অহেতুক কিছু বর্ণনায় সময় ক্ষেপণ না করে শুধু ইঙ্গিতে বর্ণনা প্রদান যথেষ্ট মনে করেছে। ইহুদিদের এ শখ তাদের প্রাচীন যুগের পরেও রাসুলুল্লাহ

আমাদের মুফাসসিরগণও যাদুপ্রেমের ক্ষেত্রে হ্যরত সুলাইমান (আ.)-এর সমকালীন ইহুদি ও মুহাম্মদ = এর সমকালীন ইহুদিদের সমান অংশীদার সাব্যস্ত করেছেন। কেউ কেউ বলেছেন, হ্যরত সুলাইমান (আ.)-এর যুগের ইহুদিরা কেউ বলেছেন আমাদের [মুহাম্মদী] যুগের ইহুদিরা। শব্দটি সকলকে বুঝাবার জন্য ব্যাপক এবং সকলেরই সবম্ভাবনাযুক্ত। বস্তুত এদের

সকলেই [দুই যুগের] এ বাতিল অথর্ব বিষয়টির পুজারী অনুগামী ছিল-قَيْلَ يَهُوُّهُ زَمَانِ سُلَيْمَانَ وَقَيْلَ يَهُوْهُ زَمَانِناً وَاللَّفُظُّ فِيْهِمْ عَامُ وَلِجَمِيْعِهِمْ مُحْتَمِلُ وَقَدْ كَانَ الْكُلُّ مِنْهُمْ -[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পূ. ১৭৭]

चें : বহুবচন হওয়ার কারণে এখানে বাহ্যত বিশেষ শয়তান অর্থাৎ ইবলীস উদ্দেশ্য হতে পারে না। আভিধানবিদ ও শ্রেষ্ঠ তাফসীরবিদ উভয় দলের মতে مَرَدَةُ الْجِنّ তথা খবীছ ও উদ্ধত দুর্ধর্ষ জিনরাই যারা হয়রত সুলাইমান (আ.)-এর বশীভূত ছিল, এখানে উদ্দেশ্য। অর্থাৎ ঔর্দ্ধত জিনরা।

জিন জাতির পরিচয় : জিন জাতির বাস্তবতা কি? জিন অনুভূতি ও ইন্দ্রিয় শক্তি সম্পন্ন এক ধরনের সৃষ্টি, আগুনের তৈরি। তারা সাধারণত ও স্বভাবত মানুষের চোখে অদৃশ্য। মানবজাতির ন্যায় এরাও শরিয়তের বিধানাধীন (هَكُلُفُ) তবে অনুবিধি উপবিধির বিশদে গিয়ে তাদের শরিয়ত মানব শরিয়তই হওয়া জরুরি নয়। এ আগুনে সৃষ্টির অস্তিত্ব উক্তি ও যুক্তির প্রমাণে স্বতঃসিদ্ধ। এদের অস্তিত্বের অস্বীকৃতির অনুকূলে কোনো প্রকার প্রমাণ প্রতিষ্ঠিত নয়। বাণী ও উক্তিমূলকও নয়, যৌক্তিক প্রমাণও নয় [একে কাল্পনিক বলাই কাল্পনিক]। কেউ কেউ এখানে মানুষ শয়তান উদ্দেশ্য বলে মত ব্যক্ত করেছেন। অর্থাৎ সেসব অবাধ্য ও পিশাচ লোকেরা, যারা হযরত সুলাইমান (আ.)-এর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ সৃষ্টিতে অগ্রণী ভূমিকাপালন করত এবং তার নামে বিভিন্ন ধরনের অপবাদ রটাত এবং যারা যাদু ও জ্যোতির্বিদ্যায় পারদশী। এটি মু'তাজিলা মুতাকল্লিমদের অভিমত। আহলে সুন্নত মুফাসসিরগণও উভয় অর্থের অবকাশ রেখেছেন অর্থাৎ জিন বা মানব শয়তান কিংবা উভয় সম্প্রদায়। (اَلشَيَاطَيْنُ مَنَ النَّجِنَّ وَالْاَنْسُ اَوْ مَنْهَا وَ مُنْهَا وَ رَبَيْضَاوِيّ)

غَوْلُهُ عَهُد : মুফাসসির (র.) عَهُد শব্দ বৃদ্ধি করে এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে عَهُد উঁহ্য আঁছে। আঁর কেউ বলেন. এখানে مُلُّكُ দারা রূপক অর্থে عَهُد বা যুগ উদ্দেশ্য । وَالسَّيْخُرُ مَا يُشْتَعَانُ فِيْ । উদ্দেশ্য سِخْر দারা مَا تَتْلُوْ হয়েছে। অর্থাৎ بَبَانْ হরেছে। অর্থা : قَوْلَهُ مِنَ السَّخْر تَخْصِيْلِهِ بِالتَّقَرُّبِ اِليَ اَلشَّبَاطِيْنُ

হ্র্যরত সুলাইমান (আ.)-এর পরিচয়: হ্যরত সুলাইমান ইবনে দাউদ (আ.) [খ্রিস্টপূর্ব ৯৯০-৯৩০ আনু.] ইসরাঈলী ধারা সূত্রের একজন প্রখ্যাত নবী। তিনি পিতার ন্যায়, তবে আরো বৃহদাকার রাজত্বের অধিকারী ছিলেন। শাম ও ফিলিস্তীন [বৃহত্তর সিরিয়া] ছাড়িয়ে তার রাজ্যসীমা বিস্তৃত ছিল পূর্বে ইরাকের ফোরাত [ইউফ্রোটিস] নদীর তীর পর্যন্ত এবং পশ্চিমে মিমর সীমান্ত পর্যন্ত। তার রাজত্বের মাহাত্ম্য শ্রেষ্ঠত্ব শক্র মিত্র সকলের নিকট স্বীকৃত। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ৭৮]

ইসলামের সম্পর্ক সকলের সাথে: এখানে উল্লেখ্য যে, ইসলাম শুধু দারিদ্রের সঙ্গেই চলতে পারে কিংবা সম্পদ ধনাত্যতার সঙ্গে ইসলামের সুসম্পর্ক চলতে পারে না এমন ধারনা ভ্রান্তিপূর্ণ। ইসলামের আধ্যাত্মিক ও নৈতিক স্তর অর্থাৎ নবুয়ত রিসালাতের সঙ্গে যেভাবে দারিদ্র ও নিঃস্বতা সম্মিলিত হতে পারে তদ্রুপ সম্পদ, নেতৃত্ব রাষ্ট্র পরিচালনা এবং শাসন ক্ষমতাও এর অঙ্গীভূত হতে পারে। ইসলামের আল্লাহ শুধু শ্রেণিবিশেষের জন্য নন। তিনি গরিব ধনী, আমির ফকির সকলেরই আল্লাহ। তিনি নিঃস্ব, অসহায়ের যেমন আল্লাহ, তেমনি বিত্তবান প্রতাপশালীরও আল্লাহ।

এ আয়াতের সারকথা হচ্ছে- যেভাবে এ ইহুদিদের পূর্বপুরুষরা হযরত সুলাইমান (আ.)-এর যুগেও তন্ত্রমন্ত্রের শয়তানি কর্মকাণ্ডে লিপ্ত ছিল, আজও তেমনিভাবে নবী করীম ==== -এর হেদায়েত অনুসরণ করার পরিবর্তে সেসব নীচতায় নিমগ্ন রয়েছে। −[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, প. ১৭৮-১৭৯]

হয়রত সুলাইমান (আ.) যখন সিংহাসনচ্যুত হয়েছিলেন, তখন শয়তান তার সিংহাসনের তর্লদেশে যাদু সম্পর্কিত কিছু বিষয় পুতে রেখেছিল। কিছু তিনি জানতেন না। অথবা হয়রত সুলাইমান (আ.)-এর রাজত্বকালে যাদুর খুবই প্রসার ঘটল এবং এ কথারও খুব প্রচার-প্রসার হলো যে, জিনেরা গায়ব ও অদৃশ্যের জ্ঞান রাখে। তখন হয়রত সুলাইমান (আ.) এই বিশ্বাস ভাঙ্গার উদ্দেশ্যে ঐ যাদুটোনা সম্পর্কিত বিষয়সমূহ একত্র করে পুঁতে রাখেন। তার মৃত্যুর পর শয়তান মানুষজনকে ঐ লুকায়িত বিষয়সমূহের সন্ধান দেয়। তখন তারা এগুলোকে বের করে দেখতে পায় যে, এগুলোর যাদু সম্পর্কিত কথা লিপিবদ্ধ রয়েছে। তখন তারা এগুলোকে বের করে দেখতে পায় যে, এগুলোতে যাদু সম্পর্কিত কথা লিপিবদ্ধ রয়েছে। তখন তারা এগুলোকে বের করে দেখতে পায় যে, এগুলোতে যাদু সম্পর্কিত কথা লিপিবদ্ধ রয়েছে। তখন তারা বলতে লাগল, এই যাদুটোনার সাহায্যেই সুলাইমান তোমাদের উপর এত বড় রাজত্ব চালিয়ে গেছেন। অনন্তর তারা তা শিক্ষা করল এবং তার পিছনে পড়ে নবীগণের উপর প্রেরিত গ্রন্থসমূহ পরিত্যাগ করে বসল। তারপর থেকে এ অবস্থা চলে আসছিল। এমনকি রাসূল আগমন করলেন। তাঁর আগমনের পর আল্লাহ তা আলা হযরত সুলাইমান (আ.)-এর নির্দোষিতা বর্ণনা করে আয়াত নাজিল করেন।

عُوْلَمُ لَيَّا نَزَعَ مُلُكَدُ : রাজত্ব ছিনিয়ে নেওয়ার ঘটনা : হযরত সুলাইমান (আ.)-এর সিংহাসনচ্যুত হওয়ার সময়সীমা ছিল ৪০ দিন। এর কারণ, হযরত সুলাইমান (আ.)-এর কোনো স্ত্রী ৪০ দিন মূর্তির পূজা করেছিল। কিন্তু তিনি টের পাননি। তাই আল্লাহ তা আলা নবীর অবস্থান বিবেচনায় সমসংখ্যক দিন ভর্ৎসনা স্বরূপ সিংহাসন থেকে দূরে রেখেছেন। সিংহাসনচ্যুতের ঘটনাটি নিম্নরূপ-

হযরত সুলাইমান (আ.)-এর রাজত্ব ছিল মূলত একটি আংটির মধ্যে। সেটি ছিল জান্নাত থেকে প্রাপ্ত একটি আংটি। হযরত সুলাইমান (আ.) বাথরুমে যাওয়ার প্রাক্কালে সেটি খুলে রেখে যেতেন। একদিনের ঘটনা তিনি আংটিটি খুলে আমীনা নামে তার এক স্ত্রীর কাছে রেখে বাথরুমে গেলেন। ইত্যবসরে مَخْرُ الْمَارِد নামক একটি জিন হযরত সুলাইমান (আ.)-এর আকৃতি ধারণ করে তার স্ত্রীর কাছে এসে বলল, আমার আংটিটি দাও তো! তিনি তাকে তা দিয়ে দিলেন। আংটি হস্তগত হওয়ার কারণে জিন ইনসান, পশু-পাখী, হাওয়া-বাতাস সবকিছুই তার অনুগত হয়ে যায়। এমনকি সে হযরত সুলাইমান (আ.)-এর সিংহাসনে উপবিষ্ট হয়। এদিকে হযরত সুলাইমান (আ.) বাথরুম থেকে বের হয়ে স্ত্রীর কাছে আংটি চাইলেন। স্ত্রী তাকে চিনতে পারছিলেন না। তাই বললেন, তুমি সুলাইমান নও। সুলাইমান তো আংটি নিয়ে গেছে। তখন হযরত সুলাইমান (আ.) বুঝলেন এটি আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে পরীক্ষা। যাই হোক ৪০ দিন পূর্ণ হলে সে জিন সিংহাসন থেকে উড়ে যায় এবং সমুদ্রের উপর দিয়ে যাওয়ার সময় আংটিটি সমুদ্রে ফেলে দেয়। একটি মাছ তা গিলে ফেলে। ঘটনাক্রমে মাছটি হযরত সুলাইমান (আ.)-এর হাতে ধরা পড়ে। তিনি মাছের পেট থেকে আংটিটি নিয়ে পরিধান করেন এবং এর ফলে তার রাজত্ব ফিরে আসে। তারপর তিনি তালা দিয়ে তার মুখ বন্ধ করে দেন। তারপর হলে তাকে একটি পাথরের ভিতর গর্ত করে বন্দি করেন এবং শিষা ও লোহা গালা দিয়ে তার মুখ বন্ধ করে দেন। তারপর সেটি সমুদ্রের তলদেশে নিক্ষেপ করেন।

–[তাফসীরে খাজিনের সূত্রে হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১২৮]

এ ঘটনাটি ইসরাইলী বর্ণনা, যা ইহুদিরা রচনা করেছে। সম্পূর্ণ মনগড়া ও ভ্রান্ত কাহিনী। বিবেক এবং শরিয়তের উসূল অনুযায়ী কোনোভাবেই তা গ্রহণযোগ্য হতে পারে না; বরং নবীদের ব্যাপারে এমন জিনিসের বিশ্বাস করা কুফর। কেননা নবীগণ মাসূম, তাদের ইসমত অপরিহার্য বিষয়। আর নবুয়থ আল্লাহর প্রদানকৃত। এটা কিভাবে সম্ভব যে, আল্লাহ প্রদানকৃত নবুয়ত ও রাজত্ব কোনো জিন সুলায়মান (আ.)-এর আকৃতি ধারণ করে এসে ছিনিয়ে নিয়েছে। জিনেরা তো নবীদের রূপ ধারণ করার ক্ষমতা রাখে না।

مَنْ رَأْنَى فِي الْمَعَامَ فَقَدْ رَانِي فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي - राज्ल عَقَد رَانِي فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي - राज्ल

এ হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, নবুয়তের মর্যাদা এত উঁচু যে, স্বপ্নেও কোনোঁ জিন বা শয়তান নবরি সূরত ধরে আসতে পারে না। সেখানে এটা কিভাবে সম্ভব যে, একটি দানব হয়রত সুলায়মান (আ.)-এর আকৃতি ধারণ করে আত্মপ্রকাশ করেছে এবং তাঁর রাজতু এবং নবুয়তী ছিনিয়ে নিয়েছে।

قَالَ الْقَاضِىْ عِيَاضُ وَغَيَرْهُ مِنَ الْمُحَقِّقِيْنَ لَا يَصِعُ مَا نَقَلَهُ الْآخْبَارِيُّوُنَ مِنْ تَشَبُّهِ الشَّيطَانِ بِسُلَيْمَانَ وَتَسَلُّطُهُ عَلَىٰ مُلْكِهِ وَتَصَرُّفَهُ فِيْ اُمَّيَهِ بِالْجَوْرِ فِيْ حُكْمِهِ وَانَّ الشَّيَاطِيِّنَ لَا يَتَسَلَّطُوْنَ عَلَىٰ مِثْلِ هُذَا اَوْ قُدُ عَصَمَ اللَّهُ تَعَالَىٰ الْإِنَّبِاءَ مَنْ مِثْلِ هُذَا .

وَقَالَ النَّزَمَخْشَرِيُّ اَنَّ مَا يُرُوٰى مِنْ حَدَيْثِ الْخَاتِمَ والشَّيْطَانِ وَعِبَادَةَ اِلْوَثَنِ فِيْ بَيْتِ سُلَيْمَانَ فَمِنْ اَبَاطِيْلِ الْبَهُوْدِ. وَقَالَ ابْنُ كَذِّبُهَا .

-[দরসে জালালাইন খ. ১, পৃ. ৩১৮]

তথা প্রকরণ বুঝানোর জন্য। مَعْنَوِى ভাবে এর عَطْف হয়েছে تَنْوِيْع শব্দটি تَنْوِيْع তথা প্রকরণ বুঝানোর জন্য। مَعْنَوِى ভাবে এর عَطْف ভাবে এর عَطْف হয়েছে ومَنَ السَّمْعَ والسَّمْعَ -এর সাথে। অর্থাৎ শয়তানেরা মানুষদেরকে যাদু পড়ে পড়ে শোনাত। অথবা শয়তানরা যে সমস্ত কথা আসমানে উঠে চুরি করে শুনে আসত, তা মানুষকে শোনাত।

ত্তি بَابُ الْسَعْعَ সার اَلْسَعْمَ সার اَلْسَعْمَ সাম মাফউলের অর্থ بَابُ الْسَعْمَ الْسَعْمَ السَّعْمَ السَّعْمَ السَّعْمَ مِنَ الْكَلامِ الْعَلَائِكَةِ فِينْمَا يَكُونُ فِي الْاَرْضِ مِنْ مَوْتِ وَغَيْرِهِ . । মাসদার اى الْمُسْمَعُ مِنَ الْكَلامِ الْعَلَائِكَةِ فِينْمَا يَكُونُ فِي الْاَرْضِ مِنْ مَوْتِ وَغَيْرِهِ . ا

বর্ণিত আছে যে, শয়তানরা একজন আরিকজনের উপর আরোহণ করে আসমান পর্যন্ত পৌছে যায়। তারপর ফেরেশতাদের কথা-বার্তা চুরি করে শ্রবণ করে।

এর বহুবচন। অর্থ জ্যোতিষ। كَاهِنَ वि : فَوْلُهُ الْكُهْنَهُ

সংকলন বা জমা করা। دُوَّنَ (تَفَعْيَلُ) تَدُّويْنَنَا : كَوْلُهُ كُيدُوَّنُوْنَهَ

غُولُهُ وَفَشَا ذُلِكَ : অর্থাৎ যেসব মিপ্যা কথাগুলো এবং জিনরা যা চুরি করে শুনে এসেছে তা প্রচার লাভ করল।

একটি ঘটনা রয়েছে। শয়তান মানুষের আকৃতি ধরে বনী ইসরাঈলের কিছু মানুষের কাছে এলো। এসে বলল, আমি কি তোমাদেরকে এমন ভাণ্ডারের সন্ধান দিব, যা তোমরা কোনো দিন খেয়ে শেষ করতে পারবে না। তারা বলল, অবশ্যই। সে বলল, তোমরা সিংহাসনের নিচে গর্ত কর। তবেই সে ভাণ্ডারের সন্ধান পাবে। লোকজন খোড়ার জন্য গেল। শয়তানও তাদের সাথে গেল। শয়তান জায়গা দেখিয়ে দিয়ে এক পাশে দাড়িয়ে রইল। তারা বলল, তুমি কাছে এসো। সে বলল, আমি কাছে আসব না। আর আমি কাছে না আসার কারণ হলো কেনো শয়তান কুরসির নিকটবর্তী হলে জ্বলে পুরে ভন্ম হয়ে যায়। শয়তানের কথা মতো তারা সিংহাসনের নিচে গর্ত করে ঐ সবকিছু পেল, যা হয়রত সুলাইমান (আ.) পুতে রেখেছিলেন। তখন শয়তান বলল, নিশ্বে সুলাইমান এগুলোর সাহায়্যেই জিন, ইনসান, পাখি ইত্যাদি বশ করে রাজত্ব করত। একথা বলে শয়তান উধাও হয়ে গেল। এ ঘটনার পর মানুষের মাঝে প্রচারিত হলো য়ে, হয়রত সুলাইমান (আ.) যাদুকর ছিলেন। ফলে বনী ইসরাঈলরা সেসব গ্রন্থ থেকে যাদু চর্চা তরুক করে দিল। তাই বনী ইসরাঈলের মধ্যে অধিক পরিমাণে যাদুকর দেখা যায় এক পর্যায়ে যখন রাস্ল

قَالَ تَعَالَى تَبْرِئَةً لِسُلَيْمَانَ وَرُدًّا عَلَى اليهَوْدِ فِي قَولِهم انظَرُوا اللي مُحَمد يَذَكُرُ سُلَيْمَانَ في أَلاَنْبِيَاءَ وَمَا كَانَ إِلَّا احَدًا وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ أَى لَمْ يَعْمَلَ لْأَنَّهُ كُفِّهُ وَلَكُنَّ بِالنَّبِشِّدِيْد خْفِيْفِ الشَّبِطِيْنَ كَفَرُوْا يُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ السَّحْرَ الْجَمْلَةُ حَالُّ مِنْ ضَمِيْر كَفَرُوا وَ يُعَلَّمُ وْنَهُمْ مَاۤ أَنْزِلَ عَلَى ملكين أيْ الْهِمَاهُ مِنَ اليَّعْدِ وَقُرِئَ بكَسْرِ اللَّامِ الْكَائِنِيْنَ بِبَابِلَ بَلَدُ فِي سَوَاد العَرَاق هَارُونَ وَمَارُوْتَ بَدْلُ او عَطَفٌ بيَان لِلْمَلَكَيْن قَالَ أبنَ عَبَّاسِ (رض) هُمَا سَاجِرَان كَانَ يُعَلَّمَان السَّحْرَ وَقَيْلُ مَلَكَان انيزلا لتَعْلَيْمِهِ ابْتِلاءً مِنَ اللَّهِ لِلنَّاسِ وَمَا انْ مِنْ زَائِدَةَ أَحَدِ حَتَّى يَقُولًا لَهُ نُصعًا انَّمَا نَحْنُ فَتُنَهُ بَلَيَّةُ مِنَ اللَّهِ كُفُرُ وَمَنْ تَرَكُهُ فَهُو مُؤْمِنُ فَلاَ تُكُفُرُ لَمِهِ فَإِنْ أَبِي إِلَّا التَّعَلَّمُ عَلَّمَاهُ .

অনুবাদ: ইহুদিরা বলত, সুলাইমান (আ.) একজন যাদুকর ছিল। আর মুহাম্মদকে দেখ, তিনি সুলাইমানকে নবীদের অন্তর্ভুক্ত করে তার আলোচনা করেন। তাদের এই অভিযোগের প্রতিবাদ ও হযরত সুলাইমান (আ.)-এর নির্দোষিতা প্রকাশের উদ্দেশ্যে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন সুলায়মান কুফরি করেনি অর্থাৎ তিনি যাদুর আমল করেননি, কেননা তা কুফরি: বরং শয়তানরাই সত্য-প্রত্যাখ্যান করেছিল। তারা মানুষকে যাদু শিক্ষা দিত আর যাহা বাবিলে ইরাকের একটি শহর হারত ও মারত ফেরেশতাদ্বয়ের উপর অবতীর্ণ হয়েছিল। অর্থাৎ যে যাদুবিদ্যা তাদের উপর ইলহাম করা হয়েছিল তা শিক্ষা দিত। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, হারত ও মারত ছিল দুই যাদুকর। মানুষকে তারা যাদু শিক্ষা দিত। কেউ কেউ বলেন, তারা হলো দুই ফেরেশতা। আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে মানুষের জন্য পরীক্ষা স্বরূপ যাদু শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে তারা অবতীর্ণ হয়েছিলেন। কাউকে উপদেশাচ্ছলে এই কথা না বলে তারা কাউকেও শিক্ষা দিত না যে আমরা মানুষের জন্য আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে পরীক্ষাস্বরূপ' তা শিক্ষাদানের মাধ্যমে মানুষের পরীক্ষার জন্য আমরা প্রেরিত হয়েছি। যে ব্যক্তি তা শিক্ষা করবে সে কাফের হয়ে যাবে। আর যে ব্যক্তি তা শিক্ষা করবে না সে মু'মিন বলে গণ্য হবে। সুতরাং তোমরা তা শিক্ষা গ্রহণ করে কুফরি করো না তবে কেউ কেউ যদি সকল কিছু প্রত্যাখ্যান করে তথু তা শিক্ষা গ্রহণে বদ্ধপরিকর হতো, তবে তারা তাকে তা শিক্ষা দিতেন।

### তাহকীক ও তারকীব

خَلَى : সংযোজক অব্যয় ওয়াও (وَاوْ) কখনো এক বাক্যাংশকে অপর বাক্যাংশের সঙ্গে, কখনো এক শব্দকে অপর শব্দের সঙ্গে, কখনো এক শব্দকে অপর শব্দের সঙ্গে এবং কখনো বা এক বাক্যাংশকে অপর শব্দের সঙ্গে যুক্ত করে। এখানে وَمَا اَنْزُلُ عَلَى الْمُلَكَيِّنِ क्रिय़ात कर्य रख्य एक করা হয়েছে এবং উভয় অংশ وَمَا مَنْدُلُوا الشَّيَاطِيْنُ، وَاتَبَعُوْا مَا تَعْلُوا الشَّيَاطِيْنُ، وَاتَبَعُوْا مَا اَنْزُلُ عَلَى الْمُلَكَيِّنُ عَالَى الْمُلَكَيِّنُ عَلَى الْمُلَكَيِّنُ عَلَى الْمُلَكَيِّنُ عَلَى الْمُلَكَيِّنُ عَلَى الْمُلَكَيِّنُ عَلَى الْمُلَكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ اللَّهُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ عَلَى الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ مِنْ الْمُلْكَيِّنُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ مِنْ الْمُلْكِيْنُ مِنْ الْمُلْكِيْنُ مِنْ مَعْلَى الْمُلْكِيْنُ الْمُلْكِيْنُ الْمُلْكُولُولُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ عَلَى الْمُلْكِيْنُ الْمُلْكِيْنُ مِنْ الْمُلْكِيْنُ مِ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

হৈটিন নিট্নিট্র: সৃষ্টিজগত পরিচালনা প্রক্রিয়ার অধীনে ফেরেশতাদের প্রতি মৌলিক যাদু অবতরণ তাদের পবিত্রতার বিন্দুমাত্র পরিপন্থি নয়। বিশেষত যখন তাদের প্রতি এ বিষয়টি অবতারণের [অন্তরে ঢেলে দেওয়ার] লক্ষ্য ছিল সম্পূর্ণরূপে সৃষ্টির সংস্কার। অর্থাৎ মানুষদের যাদু ও জ্যোতিষী তন্ত্রমন্ত্র থেকে রক্ষা করা, এতে উদ্বুদ্ধ করা নয়। ম্যাজিস্ট্রেট ও পুলিশ কর্মকর্তারা যে বিভিন্ন অপরাধবৃত্তির প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা অর্জন করে থাকেন, তা কে না জানে? বলা বাহুল্য তাতে তারা অপরাধ করুক, এটা উদ্দেশ্য থাকে না, উদ্দেশ্য থাকে নিজেদের অপরাধ দমন ও অপরাধীদের অপরাধ সংঘটন থেকে বিরত রাখার ক্ষেত্রে নিজেদের বাস্তব অভিজ্ঞতা কাজে লাগানো।

اَنْزِلَ ،এর তাফসীর। اَنْزِلَ উল্লেখ করার কারণ এ দিকে ইঙ্গিত করা যে, اَنْزِلَ উল্লেখ করার কারণ এ দিকে ইঙ্গিত করা যে, اَنْزِلَ । তুলিখ করার কারণ এ দিকে ইঙ্গিত করা যে, اَنْزِلَ । তুলিখা তুলিখা

الْكَانِنَيْنَ : মুফাসসির (র.) এটি উহ্য ধরে ইবাদত করলেন যে, সামনের ظَرُف مُسْتَقَرَّ بِبَابِلَ । ইয়া ক্রার আর উহ্য রয়েছে । الْمَلْكَيْنُ क्रांत মাজরুর এবং الْمَلْكَيْنُ भिला الْمُلَكَيْنُ -এর সিফত।

تَوْلَمُ يُعَلِّضُونَ : শৈখানো বা তালিমের প্রচলিত অর্থের ভিত্তিতে শুধু শব্দের দিকে লক্ষ্য করে এমন সন্দেহে পড়া সমীচীন হবে না যে, ফেরেশতাগণ যথারীতি যাদুর পাঠ ও সবক দিতেন। [আসতাগফিরুল্লাহ]! শেখানোও পাঠদান ব্যতীত তা'লীম অর্থ অবগত করা বা অবহিত করাও হয়ে থাকে التَّعْلِيْمُ (অনেক সময় الْاِعْلَامُ [অবগত করানোর] অর্থেও ব্যবহৃত হয়।

সুতরাং بُعَلِّمَانِ अर्थ بُعَلِّمَانِ आनाटन, অবগত করাতেন। সুব্ব্যাপকতাকে দৃঢ়করণ অর্থে অর্থাৎ কাউকেও বা কোনো وَنْ وَالْكُمُ وَالْكُمُ مِنْ اَحَدٍ مِنْ زَائِدَةُ لِتَاكِيْدِ اِسْتِغْرَاقُ الْجِنْسِ ـ بَحْر) সুব্ব্যাপকতাকে জন্য। (مِنْ زَائِدَةُ لِتَاكِيْدِ اِسْتِغْرَاقُ الْجِنْسِ ـ بَحْر)

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযূল : মুফাসসির (র.) آمَا كُفَرَ سُلَبِّمَانُ বলে قَال تَعَالَى تَبْرِيَةً لِسُلَبْمَانُ আয়াতের শানে নুযূলের প্রতি ইঙ্গিত করছেন।

َوْلَهُ وَمَا كَفَرَ سَلَيْمَانُ : অর্থাৎ সুলায়মান কৃষ্ণরি করেনি। যেরূপ অপপ্রচার করে রেখেছে অকৃতজ্ঞ, কাফের ও অপবাদ রটনায় পারঙ্গমেরা]।

আয়াতের এ অংশে এসে একজন ঈমানদারের মনে এ খটকা দেখা দিতে পারে যে, কুরআন এখানে এমন কি গুরুত্বপূর্ণ বক্তব্য উপস্থাপন করল? হ্যরত সুলায়মান (আ.) যখন একজন সত্য নবী ছিলেন, তখন তো এটা একান্ত সুম্পষ্ট বিষয় যে, তিনি কুফরির যে কোনো প্রকার দ্বিধা, সংশয় ও সূক্ষ স্পর্ণ থেকে বহু দূরে অবস্থান করবেন। কোনো সত্য নবী সম্পর্কে তিনি কুফরির অপবাদ থেকে মুক্ত ঘোষণা দেওয়া তো যেন এমনই ব্যাপার হলো যে, কোনো দেশের সম্রাট বা রাষ্ট্রপ্রধান ঘোষণা দিয়ে প্রজাসাধারণ ও নাগরিকদের জানিয়ে দিলেন যে, আমাদের নাইব-ই সালতানাত তথা যুবরাজ বা উপ-রাষ্ট্রপতি বিদ্রোহী ও বিশ্বাসঘাতক নন। কিন্তু পবিত্র কুরআনও অপ্রয়োজনে ও গুরুত্বহীন বিষয়ে এ ঘোষণাও অবগতি প্রদানকে অপরিহার্য মনে করেছে কেন? কিন্তু সে প্রয়োজনের কারণ অবগত হওয়া একজন সরলমনা মুসলমানের কিভাবে হতে পারে? তার জ্ঞান রয়েছে সে মহান সন্তার, যিনি জানেন, স্বকিছু দেখেন স্বকিছু। হ্যরত সুলায়মান (আ.)-কে মুসলমানদের আগেও দুটি সম্প্রদায় নবী মেনে এসেছে। এ দুটি হলো সে সনামধন্য কিতাবী দল ইত্দি ও খ্রিস্টান। কিন্তু এ দুই সম্প্রদায়ের পুর্বসূরীদের বুকের পাটা

<u> গ্রাফসারে জালালাহন আরাব-বাংলা ১</u>৯ যণ্ড- <u>১</u>

দেখুন এক দিকে এরা হযরত সুলাইমান (আ.)-এর নব্য়ত ও মাহাত্ম্য স্বীকার করছে, অপর দিকে তার কর্ম তালিকায় [আমলনামায়] এমন পদ্ধিল ও জঘন্য অপবাদের কথা জুড়ে দিয়েছেন যে, আল্লাহ রক্ষা করুন। তার নামে কুফরি-শিরকি পর্যন্ত আরোপ করে ছেড়েছে, যার চেয়ে বড় ও জঘন্য কোনো অপরাধ এমনকি সমতুল্য মারাত্মক অপরাধের কথা কল্পনাও করা যায় না। —[তাফসীরে মাজেদী খ.১, পৃ. ১৭৯]

ভিহ্য প্রশ্ন]-এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, ক্রিটা سُواَلْ مُقَدَّرٌ এইবারতটুকু বৃদ্ধি করে একটি سُواَلْ مُقَدِّرٌ ভিহ্য প্রশ্ন]-এর জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, ইহুদিরা তো সুলায়মান (আ.)-কে যাদুকর বলেছিল তাই وَمَا سَحَر سُلَيْمَانُ

উত্তর : এখানে مَعْلِيْمُ السِّحْرِ प्राप्तिना শিক্ষা কুফরি مِمَّ يَعْمَلُ السِّحْرِ यापूर्विना শিক্ষা কুফরি নয়; বরং عَمَلُ بالسِّحْرِ বা সে অনুযায়ী আমল করা হলো কুফরি।

খিনি থানুর শর্মী বিধান : হযরত সুলাইমান (আ.)-এর শরিয়তে যাদু নিঃশর্তভাবে কুফরি ছিল। আর আমাদের শরিয়তে তাতে সামান্য বিশ্লেষণ আছে। তাহলো যাদু করা হালাল মনে করা কুফরি। আর যাদু বিদ্যা শিক্ষা করাকে কেউ বলেন হারাম, কেউ বলেন মাকরহ আবার, কেউ মুবাহও বলেন। সমাধানমূলক কথা হলো যাদু করার নিয়তে শিখলে তা হারাম হবে কিন্তু কেউ আত্মরক্ষার জন্য শিখলে তা মুবাহ হবে অন্যথায় মাকরহ। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১২৯]

শয়তানদের সহায়তা গ্রহণ ইত্যাদি ও অন্যান্য উপকরণ] কাজে লাগিয়ে অভিনব কারিশমা দেখানোকে যাদু বলা হয়। বিশেষ ধরনের সাধনা ও যোগ ব্যায়াম ইত্যাদির সাহায্যে এ বিদ্যা অর্জিত হয়ে থাকে। তা মুশরিক ও জাহিল [অ-কিতাবী] সম্প্রদায়গুলোতে প্রাচীন যুগ থেকেই বহুল পরিমাণে প্রচলন ছিল এবং এখনও রয়েছে। ইসলামি শরিয়তে এটিকে হারাম ও চরম অবৈধ ঘোষণা করেছে। —[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, প. ১৮১]

يَعَلِّمُونَ النَّاسَ : [মানুষের শিক্ষা দিত] فَاعِلُ -এর أَعَلُمُونَ النَّاسَ [কর্তা] শয়তানরা হওয়াই স্বপ্রকাশ। অধিকাংশ মুফাসসির এ বিন্যাসই গ্রহণ করেছেন। এখানেও সেই বিন্যাসেরই ভাষান্তর করা হয়েছে। তবে শয়তান স্থলে ইহুদিদেরকেও কর্তা বলার অবকাশ রয়েছে। অর্থাৎ পূর্ববর্তী فَرِيْقُ مِنَ النَّذِيثَ اوْتُوا النِّكِتَابَ অর্থাৎ কিতাবীদের একদল]-এর জন্য সর্বনাম ব্যবহৃত হবে। এ বিন্যাসে আয়াতের অর্থ অতীতকালীন না করে ঘটমান বর্তমান করা সাজুয্যপূর্ণ হবে। অর্থাৎ ইহুদিরা মানুষকে যাদু বিদ্যার তা'লীম দিতে থাকে। —(প্রাশুক্ত)

যাদ্বিদ্যা ও মু'জিযার মাঝে পার্থক্য: পয়গাম্বরদের মু'জিজা ও ওলীদের কারামত দ্বারা যেমন অস্বাভাবিক ও অলৌকিক ঘটনাবলি প্রকাশ পায়, যাদুর মাধ্যমেও বাহ্যত তেমনি প্রতিক্রিয়া লক্ষ্য করা যায়। ফলে মূর্খ লোকেরা বিভ্রান্তিতে পতিত হয়ে জাদুকরদেরকেও সম্মানিত ও মানবীয় মনে করতে থাকে। এ কারণে এতদুভয়ের পার্থক্য রয়েছে। সন্তার পার্থক্য এই যে, যাদুর প্রভাবে সৃষ্ট ঘটনাবলিও কারণের আওতাবহির্ভ্ত নয়। পার্থক্য শুধু কারণটি দৃশ্য কিংবা অদৃশ্য হওয়ার মধ্যে। যেখানে কারণ দৃশ্যমান, সেখানে ঘটনাকে কারণের সাথে সম্পৃক্ত করা হয় এবং ঘটনাকে মোটেই বিশ্বয়কর মনে করা হয় না। কিন্তু যেখানে কারণ অদৃশ্য, সেখানেই ঘটনাকে অদ্ধুদ ও আশ্চর্যজনক মনে করা হয়। সাধারণ লোক কারণ না জানার দক্ষন এ ধরনের ঘটনাকে অলৌকিক মনে করতে থাকে। অথচ বাস্তবে তা অন্যান্য অলৌকিক ঘটনার মতো। কোনো দূরপ্রাচ্য থেকে আজকের লেখা পত্র হঠাৎ সামনে পড়লে দর্শক মাত্রই সেটাকে অলৌকিক বলে আখ্যায়িত করবে। অথচ জিন ও শয়তানরা এ জাতীয় কাজের ক্ষমতাপ্রাপ্ত হয়েছে। মোটকথা জাদুর প্রভাবে দৃষ্ট ঘটনাবলিও প্রাকৃতিক কারণের অধীন। তবে কারণ অদৃশ্য হওয়ার কারণে মানুষ অলৌকিকতার বিভ্রান্তিতে পতিত হয়।

মু'জিযার অবস্থা এর বিপরীত। মু'জিযা প্রত্যক্ষভাবে আল্লাহ তা'আলার কাজ। এতে প্রাকৃতিক কারণের কোনো হাত নেই। হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর জন্যে নমরূদের জ্বালানো আগুনকে আল্লাহ তা'আলাই আদেশ করেছিলেন যে, ইবরাহীমের জন্য সুশীতল হয়ে যাও। কিন্তু এতটুকু শীতল নয় যে, তাতে হযরত ইবরাহীম (আ.) -এর কট্ট অনুভূত হয়। আল্লাহ তা'আলার এই আদেশের ফলে আগুন শীতল হয়ে যায়।

ইদানিং কোনো কোনো লোক শরীরে ভেষজ প্রয়োগ করে আগুনের ভেতরে চলে যায়। এটা মু'জিযা নয়; বরং ভেষজের প্রতিক্রিয়া। তবে ভেষজটি অদৃশ্য, তাই মানুষ একে আলৌকিক বলে ধোঁকা খায়। স্বয়ং কুরআনের বর্ণনা দ্বারা বুঝা যায় যে, মোজেযা সরাসরি আল্লাহ তা'আলার কাজ। বলা হয়েছে-

তথা আপনি যে একমুষ্টি কঙ্কর নিক্ষেপ করেছিলেন, প্রকৃতপক্ষে তা আপনি নিক্ষেপ করেনিন, আল্লাহ তা'আলা নিক্ষেপ করেছেন। অর্থাৎ এক মুষ্টি যে সমবেত সকলের চোখে পৌছে গেল, এতে আপনার কোনো হাত ছিল না; বরং এটা ছিলো একান্তভাবেই আল্লাহ তা'আলার কাজ। এই মোজেজাটি বদর যুদ্ধে সংঘটিত হয়েছিল। রাসূলুল্লাহ আল্লাহ একমুষ্টি কঙ্কর কাফের বাহিনীর প্রতি নিক্ষেপ করেছিলেন, যা সবার চোখেই পড়েছিল।

মোজেযা প্রাকৃতিক কারণ ছাড়াই সরাসরি আল্লাহ তা'আলার কাজ আর যাদু অদৃশ্য প্রাকৃতিক কারণের প্রভাব । এ পার্থক্যটিই মুজেযা ও যাদুর স্বরূপ বুঝার পক্ষে যথেষ্ট।

কিন্তু তা সত্ত্বেও এখানে একটি প্রশ্ন থেকে যায় যে, সাধারণ লোক এই পার্থক্যটি কিভাবে বুঝবে? কারণ ব্যহ্যিক রূপ উভয়েরই এক। এ প্রশ্নের উত্তর এই যে, সাধারণ লোকদের বুঝার জন্য আল্লাহ তা'আলা কয়েকটি পার্থক্য প্রকাশ করেছেন।

প্রথমত মোজেযা কারামত এমন ব্যক্তিবর্গের দ্বারা প্রকাশ পায় যাদের খোদাভীতি, পবিত্রতা, চরিত্র ও কাজকর্ম সবার দৃষ্টির সামনে থাকে। পক্ষান্তরে যাদু তারাই প্রদর্শন করে যারা নোংরা, অপবিত্র এবং আল্লাহ তা'আলার জিকির থেকে দূরে থাকে। এসব বিষয় চোখে দেখে প্রত্যেকেই মু'জেযা ও জাদুর পার্থক্য বুঝতে পারে।

**দিতীয়ত আল্লাহ তা'আলার চিরাচরিত রীতি এই যে**, যে ব্যক্তি মু'জেযা ও নবুয়ত দাবি করে যাদু করতে **চায়, ভার যাদু প্রতিষ্ঠা** লাভ করতে পারে না। অবশ্য নবুয়তের দাবি ছাড়া যাদু করলে তা প্রতিষ্ঠা লাভ করে।

পয়গাস্থারণের উপর যাদু ক্রিয়াশীল হয় কিনা? এ প্রশ্নের উত্তর হবে ইতিবাচক। করেণ পূর্বেই বর্ণিত হয়েছে যে, যাদু প্রকৃতপক্ষে প্রাকৃতিক কারণের প্রভাব। পয়গাস্বরগণ প্রাকৃতিক কারণের প্রভাব ভিত হন। এটা নবুয়তের মর্যাদার পরিপত্তি নয়। সবাই জানেন, বাহ্যিক কারণ দ্বারা প্রভাবান্তিত হয়ে প্রগাস্বরগণ ক্ষুধা-তৃষ্ণায় কাত্তর হন, রোগাজনত হন এবং আরোগ্য লাভ করেন। তেমনিভাবে যাদুর অদৃশ্য কারণ দ্বারাও তারা প্রভাবান্তিত হতে প্ররেন। সই হালিস হারা প্রমাণিত রয়েছে যে, ইত্দিরা রাস্লুল্লাহ ত্রাই নাধ্যমে তা জানা সম্ভব হয়েছিল এবং যাদুর প্রভাব দূরও হয়েছিল। যাদুর প্রভাব হ্যরত মূসা (আ.)-এর প্রভাবান্তি হওয়া কুরআনেই উল্লিখিত রয়েছে—তিন্না ভূতিন বিত হওয়া কুরআনেই এবং

যাদুর কারণেই হ্যরত মূর্সা (আ.)-এর মনে ভীতির সঞ্চার হয়েছিল 🖃 মা আরিফুল কুরআন : মুফতি শফী (র.)]

ভ্রান্ত : ত্রিশাকটি ভ্রান্ত বিধান হালের যে দেশটি বাহিল নামে পরিচিত ছিল। সেটি বর্তমান চিত্রে ও ভূগোলে আরব ইরাক [ইরাকের আরব অঞ্চল] নামে অভিহিত। রাজ্যের রাজধানিও ছিল এ নামে। বাবিল নগরী অবস্থিত ছিল ফোরাত [ইউফোটি] নদীর তীরে বর্তমান বাগদাদের প্রায় ৬০ মাইল [১০০ কি. মি.] দক্ষিণে, এখনকার 'হালকা'র কাছাকাছি। শহরটি বেশ বড়, আয়তন কয়েক বর্গমাইল। উনুতি-অগ্রগতির যুগে দেশটি বেশ সুজলা-সুফলা ছিল এবং সম্পদ সভ্যতা-সংকৃতিতে সমৃদ্ধ ছিল। নদী-নালা, পানি সেচ ব্যবস্থা, ভবন ও সৌধ এবং বড় বড় দুর্গের চিহ্নাবশেষ এখনও দেখতে পাওয়া যায়। এতে অন্তত এতটুকু প্রমাণিত হয় যে, দেশে সুদক্ষ প্রকৌশলীর অভাব ছিল না। দাজলা ও ফোরাতের ন্যায় বিখ্যাত নদী দুটি এর সমগ্র অঞ্চল বিধৌত করছিল। এ রাজ্যের সমৃদ্ধি কাল ছিল আনুমানিক ৩০০০ খ্রিস্টপূর্ব অব্দে। যাদু বিদ্যা, ঝাড়-ফুক টোনা-টোটকা ও তন্ত্রমন্ত্রের কুসংক্ষারমূলক কাজের জন্য দেশটির বিশেষ খ্যাতি ছিল। এক কথায় যে বিষয়গুলোকে বর্তমান ইংরেজি পরিভাষায় [Occult Science] বা অদৃশ্য বিজ্ঞান বা মহাজাতক বিজ্ঞান বলা হয়। এ দেশটির আর একটি প্রাচীন নাম কালদীর [কালদানিয়া] ও রয়েছে। এমনকি আজও ইংরেজিতে কালডিন [কালদনী] শব্দ যাদুকর-এর সমার্থক রূপে বিবেচিত।

–[তাফসীরে মাজেলী খ. ১. পৃ. ১৮৫]

ं ইরাকের আশে পাশের অঞ্চল। أَعِمَانَ

হার্রত মার্রত। দুই ফেরেশতার নাম। মূল প্রকৃতিতে তারা ফেরেশতাই ছিলেন। কিন্তু একটি বিশেষ উদ্দেশ্যে যখন মানব সমাজে বসবাসের জন্য পাঠানো হলো, তখন স্বভাবতই তারা আকৃতি-অবয়ব, বং-রূপ ও সাদৃশ্য মানুষেরই ধারণ করে থাকবেন এবং তাদের স্বভাব-প্রকৃতি, অভ্যাস আচরণ এবং আবেগ-অনুভূতিও মানুষের ন্যায় হওয়াই স্বভাবিক।

–প্রাণ্ডক্ত

এ দুটি শব্দ মহল হিসেবে الْمَلْكَيْنِ হয়ে মাজরুর। অথবা هَارُوْت مَارُوْرَت (থকে بَدُلُ الْكُلِّ হয়ে মাজরুর। অথবা عَطْفُ بَيَانِ उत्याह । আর بَدُلُ الْكُلِّ দ্বারা بَدُلُ الْكُلِّ काता بَدُلُ عَطْفُ بَيَانِ

وَارَانُ عَبَّاسٍ هُمَا سَاحِرَانِ : राङ्गण-माङ्गण कि? এ সম্পর্কে একাধিক মতামত রয়েছে। মুফাসসির (র.) তন্মধ্যে দৃটি অভিমত বর্ণনা করেছেন। প্রথম অভিমতটি হযরত ইবনে আক্রাস (রা.) থেকে বর্ণিত যে, হারুত মারুত উভয়ে দৃ'জন জাদুকর ছিল। মানুষকে জাদবিদ্যা শিক্ষা দিত। এ সূরতে প্রশ্ন হয় যে, তাহলে আয়াতে الْمُسَلَّمُ عَبَّاسٍ هُمَا عَرَانَ বলা হয়েছে। কিনাং উত্তরে বলা হয় যেহেতু দৃ'জন পূর্বে সৎ ছিল। তাই পূর্বের সততার বিচারে مَلَكُيُنُ বলা হয়েছে।

পক্ষ থেকে মানব জাতির পরীক্ষা স্বরূপ জাদু বিদ্যা শিক্ষা দেওয়ার জন্য নাজিল করা হয়। এ অভিমতটিই সর্বাধিক বিশুদ্ধ। হারত-মারতে ও যুহরার ঘটনা: কোনো কোনো তাফসীরকার এখানে ইহুদিদের বর্ণিত ইরাকের নামকরা নর্তকী ও বেশ্যা যুহরার কাহিনী উল্লেখ করেছেন। কিন্তু কথা হলো প্রথমত আয়াতের তাফসীর কোনো অংশেই এবং কোনো দিক দিয়ে সে কাহিনীর প্রতি নির্ভরশীল নয়। দ্বিতীয়ত ওলামায়ে কেরামের মাঝে এর প্রামাণ্যতা সম্পর্কে মতভেদ রয়েছে। মুহাদ্দিসগণ সে কাহিনীর প্রামাণ্যতা প্রত্যাখ্যান করেছেন, তারা পরিষ্কার লিখেছেন যে, কাহিনীটি সম্পূর্ণ বানোয়াট অলীক ও প্রত্যাখ্যাত।

আর একান্ত যদি ঘটনাটি সঠিক মেনেও নেওয়া হয়, তবুও কোনো বিশেষ লক্ষ্যে কোনো ফেরেশতাকে মানব আকৃতি-প্রকৃতিও আবেগ-অনুভূতি দিয়ে দেওয়ার পরে সে মূল প্রকৃতির ফেরেশতার মানবিক আবেগ-অনুভূতির শিকার হয়ে গিয়ে থাকলে তাতে অসম্ভাব্যতার কোনো দিক নেই, শরিয়তের দৃষ্টিতেও নয়, যুক্তির বিচারেও নয়। —[মা'আরিফুল কুরআন: মুফতি শফী (র.)] আল্লামা ইদরীস কান্ধলবী (র.) এ ব্যাপারে বিস্তারিত ও গঠনমূলক আলোচনা করেছেন তা মুতালা করা যেতে পারে।

ত ও গ্রন্থন্য আনোচনা করেবেশ তা বুতানা করা বেতে ।।৫র । -[দেখুন, তাফসীরে মাআরিফুল কুরআন : কান্ধলভী (র.) খ. ১, পৃ. ১৯০]

ত্তি । তাদেরকে এ বিষয়ে পরীক্ষা করার জন্য যে, তারা এ বিদ্যা শিখে কিনাং যেমনিভাবে তালুত সম্প্রদায়কে নদীর মাধ্যমে পরীক্ষা করা হয়েছিল। কেউ কেউ বলেন, মুজেজা এবং যাদুর মাঝে পার্থক্য বিধানের জন্য তা শিক্ষা দেওয়ার জন্য ফেরেশতা পাঠানো হয়েছিল। যাতে মানুষ তার দ্বারা প্রতারিত না হয়। কেননা সে যুগে যাদু চর্চার খুব প্রচলন ছিল। এমনকি এ যাদুর জোরে কেউ কেউ নবী দাবি করত। তাই আল্লাহ তা'আলা দুজন ফেরেশতা পাঠিয়েছেন যাদুর বিভিন্ন ধরণ-প্রকৃতি সম্পর্কে অবগত করানোর জন্য। যাতে তারা ঐসব মিথ্যক ও ভণ্ডদের সাথে মোকাবেলা করতে সক্ষম হয়।

**-[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১৩০]** 

चें क्यें : আর্থাৎ যাদু ও জ্যোতিষী বিদ্যা থেকে কে কাত্মরক্ষা করল এবং কে কে তাতে নিমগ্ন হলো, তার পরীক্ষা। وَعُنَا اللَّهُ عَالَمُ الْاِخْتِبَارٌ আর্থ পরিক্ষা, নিরীক্ষণ, যাচাই বাছাই,তলিয়ে দেখা ইত্যাদি হয়ে থাকে। কখনো পরীক্ষা الْإِخْتِبَارٌ আর্থ ব্যবহৃত হয়। এখানেও পরীক্ষাই উদ্দেশ্য।

আয়াতের মর্ম: আয়াতের মর্ম হলো এই যে, মানবরূপী এ ফেরেশতাগণ কারো কাছে যাদু রহস্য উন্দোচন করতেন না এবং কাউকে কোনো যাদু বাক্য বা মন্ত্র শিথিয়ে দিতেন না যতক্ষণ না তাকে [এ মর্মে] সতর্ক করে দিতেন [যে, এগুলো বর্জনীয় বিষয় এবং এগুলোর ব্যবহার আজাবের কারণ]। কিছু ব্যাপার এরপ হতো যে, দৃষ্ট প্রকৃতির লোকেরা হারত মারতকে ঘিরে ধরত এবং বারবার কারুতি-মিনতি করে বলত, আপনারা আমাদের যাদু থেকে বিরত থাকার কথা তো বলেই যাচ্ছেন, অথচ যাদু কাকে বলে ও কিভাবে হয়ং কোন কোন কাজ বা কি ধরনের উক্তিকে যাদু বলা হয়, তা তো আমাদের বলে দিচ্ছেন না। সূত্র আমরা তা থেকে বাঁচব কি করেং] "এ বিষয়টি কাজে লাগানো কুফরি" ফেরেশতাগণ তাদের এ মর্মে সতর্ক করে নেওম্বর পরে যখন সেসব কাজ, উক্তি ও মন্ত্র নকল ও আবৃত্তি করে তাদের শোনাতেন, তখন এ দৃষ্ট প্রকৃতির লোকেরা এ বিষয়টি কাজে বাত্র যে, আজ যদি কোনো মুফতি ফকীহের কাছে কেউ জিজ্ঞাসা করে হে, ছুহু ও সুল কোনে কোনো ধরনের আয়কে বলা হয়ং এবং তা জেনে নেওয়ার পরে সেগুলো বর্জন করার পরিবর্তে কাক্র হে স্কে করে স্বাহ্র মধ্যের আয় উপার্জন ভরুক করে দেয়।

হ্যরত আলী (রা.)-এর একটি বাণী হুবহু এরূপ অর্থেই বর্ণিত হয়েছে?

كَانَا يُعَلِّمَانِ تَعْلِيْمُ إِنْذَادٍ لَا تَعْلِيْمَ دُعَاءِ إِلَيْهِ كَانَهَمَا يَقُولَانِ لَا تَفْعَلْ كَذَا كَمَا لَوْ سَأَلَ سَائِلُ عَنْ صِفَةِ الزِنَا وَالْقَتْلِ فَاخْيِرَ بِصَفَتِهِ لِيَجْتَنِنَهَ (بحر)

অর্থাৎ তারা দুজন হুশিয়ারীমূলক [অর্থাৎ আত্মরক্ষার প্রয়োজনে] শিক্ষা দিতেন, এ বিষয়ের প্রতি আহ্বান অনুপ্রেরণামূলক শিক্ষা দিতেন না। যেন তারা বলতেন এমন [কাজ বা কথা] কিন্তু কর না। যেমন কেউ জেনা [ব্যভিচার] বা হত্যার পরিচয় জানতে চাইলে সে সম্পর্কে অবহিত করা হয় তা থেকে বেঁচে থাকার জন্য"। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ১৮৮]

মাসআলা: ফকীহণণ এখান থেকেই এ মাসআলা আহরণ করেছেন যে, জাদু বিষয়ক কর্মকাণ্ড ও তন্ত্রমন্ত্র বিশ্বাস ও আদর্শের পর্যায়ে গ্রহণ করাও কুফর। অর্থাৎ জাদুর কাজ করে ও তার প্রতি বিশ্বাস রেখে কুফরি করো না। সুতরাং সাব্যস্ত হলো যে, কাজে পরিণত করলে কিংবা আকীদা বিশ্বাসের [নীতিগত] পর্যায়ে গ্রহণ করলেও তা কুফর হবে।

যাদুর শরয়ী স্কুম: বিষয়টি নিয়ে শুরু থেকেই উন্মতের ফকীহগণের মধ্যে মতভেদ চলে আসছে। অর্থাৎ যাদু মৌলিকভাবে শুধু শেখার পর্যায়েও হারাম, নাকি তা কাজে লাগানো হারাম? প্রথম থেকে উভয় ধরনের মতামত পাওয়া যায়। কেউ কেউ শেখার শুরু পর্যন্ত সম্পূর্ণ বৈধ এবং কাজে পরিণত করা তথা ব্যবহারকে হারাম বলেছেন। অন্যরা যাদু শেখাকেও হারাম বলেছেন। কেউ কেউ বলেছেন, তা কাজে ব্যবহারের উদ্দেশ্যে শেখবে না।

অনেকে তো অবৈধকে এ পর্যন্ত সম্প্রসারিত করেছেন যে, যে কোনো অবস্থা ও লক্ষ্যে এমনকি কাফের যাদুকরদের প্রতিহত করার উদ্দেশ্য নিয়ে শেখাও হারাম পর্যায়ভুক্ত। কেননা আল্লাহ তা'আলার কালামের عَلَى الْحُولُانَ) নিষদ্ধি হওয়া বুঝায়। আর সে বিষয়টি হচ্ছে যাদ্ [শেখা হোক কিংবা ব্যবহার করা হোক উভয়ই।

–[রদ্দুল মুখতার]

হাকীমূল উদ্মত থানতী (র.)-এর গবেষণা ও উদ্ধাবিত তত্ত্ব ও তথ্য এ ক্ষেত্রেও উল্লেখযোগ্য ও মূল্যবান। তিনি লিখেছেন, "যাদূ কৃষরি ও ফাসিকী [কবিরা গুনাহ] হওয়ার ব্যাপারে তাফসীল এই যে. যদি তাতে কৃষরি বাক্য থাকে তথা শয়তানের কাছে সাহায্য প্রার্থনা এবং গ্রহ-নক্ষত্রে শরণাপ্ন হওয়া ইত্যাদি, তবে তা কৃষর হবে, তা দিয়ে কারো ক্ষতি সাধন করা হোক বা উপকার করা হোক। আর বাক্য ও মন্ত্রগুলো মুবাহ [নির্দোষ] ধরনের হলে সে ক্ষেত্রে শরিয়ত অনুমোদিত নয়, এমন পন্থায় বা ধরনে কারো ক্ষতি সাধন করা হলে কিংবা কোনো অবৈধ ও অসৎ উদ্দেশ্যে প্রয়োগ করা হলে তা হবে ফাসিকী ও পাপ। আর ক্ষতি সাধন না করা হলে কিংবা কোনো অবৈধ উদ্দেশ্য প্রয়োগ না করা হলে তাকে প্রচলিত ভাষায় যাদু বলা হয় না, বরং তা 'আমল' 'আজীমাত' 'তদ্বির' 'তাবীজ' মাদুলী ইত্যাদি নামে অভিহিত হয়। এগুলো মুবাহ ও অনুমোদিত। আর মস্ত্রের বাক্যগুলো দুর্বোধ্য হলে কৃষর হওয়ার সম্ভাবনার ক্ষেত্র বিচারে অবশ্য পরিহার্য হবে। এ ছাড়া যে কোনো নাজায়েজ কাজকেই কার্যত কৃষ্ণর (১৯৯)

للمُون مِنْهُما مَا يُفرُقُونَ بِهِ بَيْنِ المرْءِ أَنَّ يُبَيِّغُضَ كُلًّا إِلِّيَ الْآخَرِ وَمَا نُهُمُّ اَحَدِ الله باذُنْ اللَّهِ م بارادَتِهِ ويَتَعَلَّمُونَ مَا رُّهُمْ فِي الْاُخِرَةِ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَهُوَ السِّحُرُ وَلَقَدُ لاَمْ قِسْم عَلِمُوا أَى الْيَهُودُ لَمَن لَامْ الْتَدَاءُ مُعَلِّقَةٌ لِمَا قَبْلَهَا مِنَ الْعَمَلِ وَمَن عَلَيْهِا مِنَ الْعَمَلِ وَمَن مَوْصُولَةً اشْتَرَهُ اخْتَارَهُ أَوْ اسْتَبْدَلَهُ بِكِتَابِ اللَّهِ مَا لَهُ في الْأُخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ م نَصِيَّبُ فِي تَنَة وَلَبِئُسَ مَا شَيْئًا شَرُوا بَاعُوا بِه سَهُمْ أَيْ الشَّارِيْنَ أَيْ حَظَّهَا مِنَ الْأَخْرُة أَنَّ أَوْجَبَ لَهُمُ النَّارَ لَوْ كَانُوْا حَقَيْقَةً مَا يَصِيْرُوْنَ اليَّهِ مِنَ

١. وَلَوْ اَنَهُمْ اَى اللهِ هَوْدُ الْمَنُوا بِالنّبِيِّ وَالْقُرْانِ وَاتَقُوا عِقَابَ اللهِ بِتَرْكِ معَاصِيْهِ كَالسَّحْرِ وَجَوَابُ لَوْ مَحْدُوفَ آَى لاَ كَالسَّحْرِ وَجَوَابُ لَوْ مَحْدُوفَ آَى لاَ كَالسَّحْرِ وَجَوَابُ لَوْ مَحْدُوفَ آَى لاَ كَالسَّحْرِ اللهِ لِمَثُوبَةُ ثَوَابُ وَهُوَ مُبْتَدَأً ثَيْبُوا دُلَّ عَلَيْهِ لِلْقَسْمِ مِنْ عِنْدِ اللهِ خَيْرُ لَا وَاللَّامُ فِينِهِ لِلْقَسْمِ مِنْ عِنْدِ اللهِ خَيْرُ لَا وَاللَّامُ فِينَهِ لِلْقَسْمِ مِنْ عِنْدِ اللهِ خَيْرُ لَا خَيْرُ لَا كَانُوا خَيْرُ لَمَا الْتُرُودُ عَلَيْهِ .
 يَعْلَمُونَ . اَنَهُ خَيْرً لَمَا الْتُرُودُ عَلَيْهِ .

অনুবাদ: অনন্তর তারা তাদের নিকট হতে শিক্ষা গ্রহণ করত যা স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে বিচ্ছেদ সৃষ্টি করে একজনকে অপরজনের প্রতি বিদ্বেষ্ভাব করে তোলে। অথচ আল্লাহর নির্দেশ ব্যতীত ইচ্ছা ব্যতীত তারা যাদুকরগণ যাদুবিদ্যা দ্বারা কারো কোনো ক্ষতিসাধন করতে পারে না। আর তারা শিক্ষা করে যা অর্থাৎ যাদু বিদ্যা পরকালে তাদের জন্য ক্ষতিকর এবং কোনো উপকারে আসবে না। আর নিশ্চিতভাবে তারা ইহুদিরা জানে যে, যে কেউ তা ক্রয় করে গ্রহণ করে বা আল্লাহ তা আলার কিতাবের বিনিময়ে এটা বদলিয়ে নেয় পরকালে তার কোনো হিস্যা জানাতের কোনো অংশ নেই। এখানে হিস্যা জানাতের কোনো অংশ নেই। এখানে হিস্টা নির্দ্ধিন নির পরি দিন্টা তার কিতাবির বিনিম্ন নির দিন্টা তার কোনো হিস্যা জানাতের কোনো আংশ নেই। এখানে হিস্টা ভানাতের কিতাবির দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা তার কিতাবির দিন্টা ভানাতের কোনো তার দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা তার দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা তার দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা নির দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা নির দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্টা নির্দ্ধিন নির দিন্দিন নি

তা কত নিকৃষ্ট জিনিস যার বিনিময়ে তারা নিজেদের ক্রয়কারীদের <u>আত্মাকে</u> অর্থাৎ পরকালে নিজের পুণ্যের যে অংশ ছিল তার শিক্ষা লাভ করে তা বিক্রয় করে দিয়েছে অর্থাৎ পরিণামে জাহান্নামাগ্নিকে তারা নিজেদের জন্য নির্ধারণ করে নিয়েছে। <u>যদি তারা জ্রানত</u> যে, বাস্তবিক কি আজাবের দিকে তারা এগিয়ে যাছেছ তবে আর তারা তা শিক্ষা লাভ করত না।

১০৩. যদি তারা ইহুদিরা নবী ও কুরআনের উপর বিশ্বাস করত এবং পাপাচার যেমন যাদুবিদ্যা ইত্যাদি পরিত্যাগ করার মাধ্যমে আল্লাহ তা আলার শান্তিকে ভয় করত তবে নিশ্চিতভাবে তার ছওয়াব প্রতিফল আল্লাহ তা আলার নিকট যার বিনিময়ে তারা স্বীয় আত্মা বিক্রয় করেছে তদপেক্ষা অধিক কল্যাণকর হতো। যদি তারা জানত যে, এটাই তাদের পক্ষে কল্যাণকর তবে তারা এটাকে তার উপর আ্লাহ প্রদত্ত পূণ্যফলের উপর প্রাধান্য দিত না। ১০০০ শক্তির জবাব এস্থানে উহ্য। ১০০০ শক্তি শক্তি তার প্রতি ইঙ্গিতবহ জবাবটি হলো। ১০০০ শক্তি এবং এটা ১০০০ শক্তির বা কসম অর্থব্যঞ্জক এবং এটা ১০০০ বা উদ্দেশ্য। ১০০০ বা তার

## তাহকীক ও তারকীব

يَتَعَلَّمُونَ প্রকীব : তারকীব : তারকীব : তার عَطْف তার عَطْف হয়েছে عَاطِفَهُ اللّهِ عَالَمُونَ مَنْهَما -এর জমিরটি أَحَد -এর দিকে ফিরেছে। অবশ্য প্রশ্ন হয় যে, أَحَد তো একবচন, তাহলে إِنَعَ تَلْمُونَ -কে বহুবচন কেন আনা व्हा चेंडर वें चेंडर वें चेंडर चेंड অর্থের দিকে লক্ষ্য করেই يَتَعَلَّمُونَ বহুবচনের সীগাঁহ আনা হয়েছে। যেমন অন্য আয়াতে রয়েছে-

فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِيْنَ . তারপর আবার প্রশ্ন হয় যে, এখানে مَعْطُون عَلَيْهِ তো হলো مَعْطُون عَلَيْهِ कात्रभत आवात প্রশ্ন হয় যে, এখানে مَعْطُون عَلَيْهِ হওয়া উচিত ছিল।

উত্তর : مَعْطُوْنَ عَلْيهِ वा छा-वाठक । পরে ।। -এর কারণে। مُعْبُبَتْ वा छा-वाठक مُعْطُوْنَ عَلْيهِ وَيُعَلَّمَانِ السَّحْرَ بَعَنْدَ قَوْلِهِمَا انَّمَا نَخْنَ الخ . - जारल अर्थ मांफ़ाल

এখন عَطْف সঠিক হয়েছে।

কেউ বলেছেন- এখানে عَلَيْهُ عَلَيْهُ উহা রয়েছে। তাহলো- يُعَلِّمَانِ সুতরাং কোনো প্রশ্নের অবকাশ নেই। مُرَأَةُ تَا مَرُاءً وَقُولُهُ بِيَنَ الْمَرُءِ وَقُولُهُ بِيَنَ الْمَرُءِ وَقُولُهُ بِيَنَ الْمَرُءِ

। वा ही अथात उ ठाँकीकी অर्थरे गुवक्ठ रख़रह امْرَأَةُ الرَّجُل अर्थ زَوْجٌ : قَوْلُهُ زَوْجُهُ

অথবা مُبْتَدَاْء সাধারণ لَامْ ابتْدَانيَّة টি لَامْ মধ্যকার وَاللهُ عَوْلَهُ لَامْ إِبْتِدَاءٌ مُعَلَّقَةٌ لِمَا قَبْلَهَا مِنَ الْعَمَلِ -এর উপর দাখিল হয়। কিন্তু যখন মাজির উপর দাখিল হয়, তখন শব্দ অথবাঁ **অর্থগতভাবে غَدْ ব্যবহার করা জরুরি**। - এর ابْتَدَا ، টি পূর্বোক عَمَلُ कता থেকে বিরত রেখেছে। لِمَّنَ

ضَعِينُر २७३ شَرُوا पिरिक हेकिल केता हरसरह रय, اَنْفُسَهُمْ ,এत सरधा জिमरतत وَ قُولَهُ السَّنَّارَيْنَ এর মিসদাক।

। তি شَارِيْن এর সীগাহ মুলত إِسْمُ فَاعِلْ جَمْعُ مُذَكَّرُ वि - شَارِيْنَ

أَىْ حَظَّ اَنْفُسَهُمْ । यह प्राह्युक आहा حِضَافُ वत छक्राल (यं) - اَنْفُسَهُمْ , अ काता विमित्त है कि कतालन (यं : قُولُهُ اَى خُطُّهَا ইহা রয়েছে। تَوْلُهُ أَنْ تُعَلِّمُوهُ । মুফাসসির (র.) এই বাক্যটুকু উহা ধরে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, تَوْلُهُ أَنْ تُعَلِّمُوهُ সুতরাং এ আপত্তি শেষ হয়ে যায় যে, مَخْصُوْصٌ بِالنَّذِمِ হওয়ার কারণে مَخْصُوْصٌ بِالنَّذِمِ যার কারণে مَخْصُوْصٌ بِالنَّذِمِ । खेरा आरह (أَنْ تَعَلَّمُوْهُ) مَخْصُوْضُ بِالذُّم आत تَمَين अत भारअ नुकांशिक कारान-এत यभीत هُو अरिह بنُسَ । উবারত কুকু কৃদ্ধি করে একটি প্রশ্নের জবাব দিয়েছে। تَوُلُهُ حَقَيْقَةَ مَا يَصِيْرُوْنَ ٱلَيْهِ

না। সূতরাং উভয়টির মধ্যে বৈপরীত্ব পরিলক্ষিত হয়।

উত্তর : তারা আল্লাহ তা আলার আজাবের কথা জানত; কিন্তু আজাবের হাকিকত ও প্রচণ্ডতা সম্পর্কে কিছুই জানত না। সুতরাং আর কোনো বৈপরীত্ব থাকল না।

جَوَابُ مَحْذُونُ এর - لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ অি : قَوْلُهُ مَا تَعْلَمُوهُ

শেবাগসূত্র : পূর্বের আয়াতে ইহুদিদেরকে কুফর সম্পর্কে ভীতি প্রদশর্ন করা হয়েছে। এখন এ আয়াতে সমানের প্রতি উৎসাহিত করা **হচ্ছে**।

ফেয়েলে মাযী হওয়া -এর জবাব । প্রশ্ন : قُوْلُهُ وَجَوابُ لَوْ عَخُذُوثُ अध्यु এकिए वकि أَسُوالُ مُقَدَّرُ अध्यु अकिए وَجَوابُ لَوْ مَحُذُوثُ আবশ্যক। এখানে জবাবটি হলো كَمَثُوبَةُ [জুমলায়ে ইসমিয়া] যা সঠিক নয়।

खें अात व हें وَاَبْ नय़, वतः بَوَابٌ नय़, वतः لَوُ تَيَبُوا वत - لُو : وَاَبْ عَلَى اللهُ اللهُ وَا اللهُ عَل দালালত করছে

جَوَاتُ مَعْذُون बत- لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ बि : قَوْلَهُ لَمَا أَثُرُوهُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত অংশীবাদের শিকড় কেটে চলেছে, সেদিকে লক্ষ্য করলে এখানে স্পষ্টভাবে এ কথাটি বলার প্রয়োজন ছিল। ইরশাদ হচ্ছে এ যাদুকর্ম ফ্র্রুন্ত করে কেনে তালার বিশ্ব পরিচালনা (عَرْبَا لَا لَهُ اللهُ الله

ক্রআন কি রকম জোরদার দাবি করে দিল — وَلَقَدَّ عَلِمُوْا مَرَاتَ هُمْ وَقِصَّهُ مُسْتَظْرَدَةً فَي الْبَيْنِ فَالضَّمِيْرُ لِأُولَٰنِكَ الْبَهُود ـ (وح)
ক্রআন কি রকম জোরদার দাবি করে দিল — وَلَقَدَّ عَلِمُوا বলে যে, এ ইহুদিরা ভালো করেই জানে যে, যাদু টোনা, তন্ত্র-মন্ত্র
কত কদাকার বিষয়। ইহুদিরা তো বলতে পারত যে, আমরা কি করে জানবঃ কে আমাদের অবহিত করলং আমাদের পবিত্র
গ্রন্থলোতে এসব কথা কোথায়ঃ কিন্তু না, তারা তেমন করে বলতে পারনি। কেননা যুগ যুগের বিকৃত, রদবদলের পরেও
বর্তমান তাওরাতে এ ধরনের স্পষ্ট ভাষ্য বিদ্যমান রয়েছে। – [তাফসীরে মাজেদী খ. ১, প. ১৯১]

নাহু শাস্ত্রের পরিভায়া تعُلْقُ مَوْ وَلِ শব্দগতভাবে আমল বাতিল করাকে বলে, মহলগতভাবে নয়। আর যখন عَلْقُ أَنْعَالُ قُلُوْبِ वর পর الْفَعَالُ قُلُوْبِ বা مُعْتِلِق করে দেয়। বর পর أَنْعَالُ قُلُوْبِ বেক আমল থেকে مُعْتِلِق করে দেয়। করে পর أَنْعَالُ قُلُوْبِ বিদ্ধান হাকীক অর্থে নয়; বরং মাজায়ী অর্থে। অর্থাৎ যাদুকে গ্রহণ করল অর্থাৎ শয়তানরা যা আবৃত্তি করত, আগ্রহণ করল আল্লাহ তা আলার কিতাবের বিনিময়ে এবং যাদু গ্রহণ করল আল্লাহ তা আলার দিনের বিনিময়ে। ইহুদিদের সত্যের আহ্বানে জানানো হছিল, তাদের কাছে একত্বাদী ধর্মের পয়গাম পৌছে দেওয়া হছিল। অথচ তাদের এদিকে ছিল না কোনো মনোয়েগাগ, কোনো আগ্রহ, তারা ছিল সম্পূর্ণ উদাসীন, বেপরোয়া, একান্ত অমনোয়োগী ও নিশ্চিন্ত। নিজেদের যাদুটোনা ও তন্ত্রমন্ত্রে মশগুল এবং সেসব গর্হিত বিষয়েকে জীবনে পূর্ণাঙ্গতা দানের স্তরে ভাববার ধানায় বিভোর। এদের এ বঞ্চনা ও দুর্ভাগ্যের প্রতিই ইঙ্গিত রয়েছে আয়াতের এ অংশে।

নিজেরা নিজেদের বিকিয়ে দিয়েছে অর্থাৎ নিজেদের জীবনকে আজাব ও ধ্বংসের মাঝে নিক্ষেপ করেছে। কুন্দুনি কুন্দুন কতই নিকৃষ্ট। সে নিকৃষ্ট বিষয় হচ্ছে কুফরি ও যাদু ভেল্কী জাতীয় কাজকর্ম, যা উপরে উল্লিখিত হয়েছে। বান্দাদের অবস্থার প্রতি পূর্ণ আক্ষেপ ও পরিতাপের ভাষায় ইরশাদ হচ্ছে যে, সত্য দীনের ন্যায় মহা নিয়ামত উপেক্ষা করে এরা কুফরি ও যাদু গ্রহণ করে রয়েছে। যেন জাহান্নাম কিনে নেওয়ার ব্যবস্থা সম্পন্ন করেছে। যখন তারা যাদু ও কুফরিকে দীন ও সত্যের উপর প্রাধান্য দিল।

যাদু বিদ্যা এবং মু'তাযিলা সম্প্রদায় : মু'তাযিলারা যাদুর ক্রিয়া পতিত হওয়াকে অস্বীকার করে। অথচ পবিত্র কুরআনে হ্যরত মূসা (আ.) ও যাদুকর কওমের ঘটনাকে বারংবার উল্লেখ করা হয়েছে এবং উক্ত আয়াতগুলোতেও যাদুর ক্রিয়া ও আছরকে অস্বীকার করা দুষ্কর। এমনিভাবে নবী করীম —এর উপর লবীদ নামক ইহুদির যাদু করা এবং এ বিষয়ে সূরা নাস ও সূরা ফালাক অবতীর্ণ হওয়ার কথা বিভিন্ন রেওয়ায়েতে বর্ণনা করা হয়েছে, যেগুলোকে অস্বীকার করা কঠিন ব্যাপার। এমনিভাবে কতেক লোক উক্ত আয়াতের কারণে বুঝে গেছে যে, যাদুর ক্রিয়া শুধু স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে বিভেদ সৃষ্টি করা। অন্যান্য বিষয়ে যাদুর ক্রিয়া নেই অথচ এটাও সঠিক নয়। কেননা উল্লেখের মধ্যে কোনো একটি বিষয়কে নির্দিষ্ট করার অর্থ এ নয় যে, সে বিষয় ব্যতীত অন্যান্য বিষয়কে গণ্য করবে না। যদিও কোনো বিশেষ কারণে এ স্থানে যাদুর একটি বিশেষ ক্রিয়াকে উল্লেখ করা হয়ে থাকে। তবে এর দ্বারা এটা কিভাবে বুঝা গেল যে, অন্যান্য ক্রিয়াসমূহ যাদুর মধ্যে একেবারেই হয় না।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

### অনুবাদ :

رَاعِنَا اللَّذِيْنَ أُمَنُّوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا ١٠٤ ١٠٤. يَايَتُهَا الَّذِيْنَ أُمَنُّوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا للنُّبِي عَلَيْ أَمْرُ مِنَ الْمُرَاعَاةِ وَكَأُنُوا يَـ قُولُونَ لَـ ذُلِكَ وَهِيَ بِلُغَة الْيَـهُـودِ سَبُّ مِنَ الرَّرُعُونَةِ فَسَّرُوا بِذَالِكَ وَخَاطَبُوا بِهَا النَّنِينَ فَنُهِيَ الْمُؤْمِئُونَ عَنْهَا وَقُولُتُوا بَدْلَهَا أُنْظُرْنَا أَي أُنْظُرْ المَيْنَا وَاسْمَعُوا م مَا تُؤْمَرُونَ بِهِ سِمَاعَ قَبُولٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ اليِّمُ . مُولِمُ هُوَ النَّارُ .

শব্দটি হৈতে উদগত আজ্ঞাসূচক শর্দ। তারা এই বলে নবীকে সম্বোধন করতেন। [আরবিতে এর অর্থ আমাদের দিকে লক্ষ্য করুন. সাহাবীগণ এই অর্থেই শব্দটির ব্যবহার করতেন ইহুদিদের ভাষায় ইহা ভর্ৎসনা অর্থে ব্যবহার হতো। হতে নির্গত শব্দটির অর্থ বোকা। ইহুদিগণ رُعُونَةً নবী করীম 🎫 কে সম্বোধনের বেলায় শব্দটিকে এই **অর্থে ব্যবহার করে আনন্দ লাভ** করত। সুতরাং মু'মিনগণকে এই শব্দের ব্যবহার নিষিদ্ধ করে দেওয়া হয়। বরং এর স্থলে <u>উন্যুরনা</u> অর্থাৎ আমাদের প্রতি দৃষ্টি দিন <u>বলিও আর</u> তোমাদেরকে যে সমস্ত বিষয়ের নির্দেশ দেওয়া হয় তা গ্রহণ করার কানে শ্রবণ করিও। সত্যপ্রত্যাখ্যানকারীদের জন্য রয়েছে মর্মন্তুদ যন্ত্রণাকর শান্তি **অর্থাৎ জাহা**ন্নাম।

الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ اَهِل ١٠٥ ٥٥٠. مَا يَسَودُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ اَهِل الْهَالِمِينَ الْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْكِتَابِ وَلاَ الْمُشْرِكِيْنَ مِنَ الْعَرَبِ عَطْفً عَلَى اَهْلِ الْكِتَٰبِ وَمِنْ لِلْبَيَانِ اَنْ يُنَزَّلُ عَلَيْكُمْ مِنْ زَائِدَةً خَيْرِ وَحْيِ مِنْ رَبِّكُمْ حَسَدًا لَكُمْ وَاللَّهُ يَخْتَصُّ برَحْمَتِهِ نُبُوتِهِ مَنْ يَتُشَاء كُواللُّهُ دُو الْفَصْل الْعَظِيم.

তারা এবং আরবের অংশীবাদীগণ তোমাদের প্রতি ঈর্ষাপরায়ণতার দরুন এটা চায় না যে. তোমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে তোমাদের প্রতি কোনো কল্যাণ ওহী অবতীর্ণ হোক। অথচ আল্লাহ তা<sup>'</sup>আলা যাকে ইচ্ছা নিজ অনুকম্পার জন্য নবুয়তের জন্য বিশেষরূপে মনোনীত করেন এবং আল্লাহ মহা অনুগ্ৰহশীল।

বা بَيَانُ হাতে এ مِنْ اهْلِ الْكِتَابِ বা مِنْ اهْلِ الْكِتَابِ विवत्रविभूलक ا أَهْلُ النَّكِيَّا أَبُ عَالَهُ الْمُعَالَبُ الْمُعَالَبُ विवत्रविभूलक المُعْلَقُ الْمُعَالَّةُ वा जनग्र সाधिक शरारह। عَظْف ٩٦٠ ٱلْمُشْرِكِينَ বা অতিরিক্ত। وَائدَةُ বা এইস্থানে مَنْ خَيرْ

## তাহকীক ও তারকীব

-এর আমে وَلاَ الْمُشْرِكِيْن अत निवत्र अपूलक। أَهْلُ ٱلكِتَابِ वा विवत्र अपूलक। مِنْ أَهْلُ الْكِتَاب वा जनग नाधिक रसिष्ठ । مِنْ خَبَرٌ वा जनग नाधिक वरिष्ठ । مِنْ خَبَرٌ वा जनग नाधिक रसिष्ठ । عَطْفَ । अर्थार اعْدَلُهُ أَمْرٌ مِنَ صُوب مُتَصَوْب مُتَصِول अर्थार : قَوْلُهُ أَمْرٌ مِنَ الْمُراعَاة : अर्थार : قَولُهُ أَمْرٌ مِنَ الْمُراعَاة আর اَمْرُ শব্দিট مُرَاعَاة মাসদার থেকে اَمْرُ -এর সীগাহ। অর্থ আমাদের প্রতি খেয়াল রাখুন। (اعنا अर्था९ وَعُولَهُ مِنَ الرَّعُونَهِ अर्था९ رَعنا अर्था९ وَعُولَهُ مِنَ الرَّعُونَهِ (आर्था० ) عَوْلَهُ مِنَ الرَّعُونَهِ निर्तिष वनत् कार्रेत اَلَفْ مَدَّة वनक । এর শুরুতে خَرْف نداء উহ্য রয়েছে এবং শেষে اَلِفْ مَدَّة अिर्तिष وَاعِنَا

এ পেশ ও তাশদীদ। অর্থাৎ ইহুদিরা এটি তনে খুশি و পশ এবং رين ا মাজহুলের সীগাহ। سِين । মাজহুলের সীগাহ। سِينًا وَا بِذَلِكَ فَسَرُوا بِذَلِكَ وَاعِنًا . । ত্ত

صِبَغَة صِفَتْ श्रां بَابِ سَبِمَع विष्ठ विष्ठ بَابِ الْعَالَ श्रां शिक्त शोंगार ا بَابُ الْعَالَ : قَوْلُهُ مُولَمٌ अर नाष्क्र । व्यन بَابُ إِنْعَالُ १ श्रां مُتَعَكِّنٌ श्रां مُتَعَكِّنٌ श्रां بَابُ إِنْعَالُ वर नाष्क्र । व्यन بَابُ إِنْعَالُ श्रां करा श्रां हा के مُتَعَكِّنٌ श्रां हा करा بَابُ إِنْعَالُ श्रां करा श्रां हा करा है करा है करा श्रां हा करा है करा श्रां हा करा है करा

खेत : مَرْجُع २८० مَرْجُع वर مَرْجُع अवर مَرْجُع - هُوَ अवर مَرْجُع - هُوَ अवर مَرْجُع - هُوَ - هُوَ

# প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

যোগসূত্র: পূর্বে ইহুদিদের যাদু চর্চা ও অনুসরণের বিবরণ ছিল। এ আয়াতে বলা হচ্ছে যে, যাদুর অনুসরণ ইহুদিদের স্বভাব প্রকৃতিতে এ পর্যায়ে মিশ্রিত ছিল যে, তাদের কথা-বার্তা এবং সম্বোধনও যাদুর প্রভাব থেকে মুক্ত ছিল না। তাদের কথা-বার্তা বাহ্যত সম্মানজনক হলেও বাস্তবে তা ছিল তাচ্ছিল্যপূর্ণ।

واعِناً प्रिंग क्षात क्षात

আয়াত দ্বারা শ্পষ্টত প্রতিভাত হয় যে, রিসালাতের মর্যাদা অধিকারীর প্রতি তথু আন্তরিক আদ্ব ভিন্ত যথেষ্ট নয়; বরং বাহ্যিক আচরণ-উচ্চারণেও সন্মান-শ্রদ্ধা প্রকাশ অপরিহার্য। ফকীহগণ লিখেছেন, যেসব শব্দে অমর্যাদার সম্ভাব্য অর্থও বিদ্যুমান থাকে, সেগুলো পরিহার করাও আবশ্যকীয়। আল্লামা ইবনুল আরাবী (র.) লিখেন- وَمُو َ دَلِيلُ عَلَىٰ تَجَنَّبُ الْالْفَاظِ الْمُحْتَمِلَةِ অর্থাৎ এতে প্রমাণ রয়েছে দ্বর্থবাধক সেসব শব্দ পরিহারের, যাতে মানহানি করার অবকাশ রয়েছে। ইমাম মালেক (র.)-এর মতে তো এ ধরনের শব্দ ব্যবহারে হদ্ব [নির্ণীত বিশেষ দণ্ড] সাব্যস্ত হয়ে থাকে।

अर्था९ رَاعِنَا : অর্থাৎ رَاعِنَا -এর নিষেধাজ্ঞার কারণ বর্ণনা করেছেন যে, যদিও رَاعِنَا -এর বাহ্যিক অর্থ খুবই ভাল; কিন্তু যেহেতু ইহুদিদের ভাষায় এটি একটি গালি তাই মুসলমানদেকে এ থেকে বারণ করা হয়েছে। বর্ণিত আছে হয়রত সা'দ ইবনে মায়াজ (রা.) ইহুদিদের ভাষা জানতেন। একদিন তিনি তাদেরকে এ শব্দটি বলতে ওনে বললেন—

يًا اَعْدَاءَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَالَّذِي نَعْسِنَى بِيَدِهِ لَنِينَ سَمِعْتُهَا مِنْ رَجُلٍ مِنْكُمْ بَقُولُهَا رَسُولُ اللَّهِ ۖ ﷺ لَاضْرِينَ عُنُقَهُ .

অর্থাৎ হে আল্লাহর দুশমনেরা! তোদের প্রতি আল্লাহর লানত। যে সন্তার হাতে আমার প্রাণ তার কসম করে বলছি— যদি তোমাদের কাউকে আর কোনোদিন এ শব্দটি রাসূল ===-এর শানে বলতে শুনি, তাহলে আমি তার গর্দান উড়িয়ে দিব। তখন তারা বলল তোমরাও তো বল। তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

এর বাণী প্রবচনসমূহ তার প্রতি যথাযোগ্য আদব ও সম্মান বোধের সক্তে তনতে থাক। আমাদের সমকালীন কোনো কোনো ভ্রান্ত দল উপদল ঈমান ও ইসলামের জন্য রাস্ল والمنافقة -এর মহান ক্রিক্তে সম্পূর্ণ উপেক্ষা করে তথু ক্রআনের অনুসরণকেই যথেষ্ট মনে করে নিয়েছে। এ আয়াত স্পষ্টরূপে তাদের ভ্রম্ভতা ক্রেক্ত্র ক্রেক্ত্র

তাফসীরে জালালাইন আরবি-বাংলা ১ম 📞

### ফায়দা:

- যে শব্দের ব্যাখ্যার দ্বারা খারাপ আচরণ করার সম্ভাবনা থাকে, তা ব্যবহার না করা উচিত। যদিও বক্তার উদ্দেশ্য ভালে
  থাকে।
- ২. ইঙ্গিতেও নবী করীম ==== -এর অসম্মান ও তুচ্ছতা কুফর। কেননা ইহুদিরা এখানে ইঙ্গিতেই নবী করীম ==== -এর প্রতি তাচ্ছিল্য প্রদর্শন করেছে। −[মা'আরিফুল কুরআন : ইদরীস কান্ধলভী (র.) খ. ১, পৃ. ১৯৫]

وَشُعُ الظَّاهِرِ مَوْضِعَ العَلَيْ مَا العَلَيْ اللهُ ال

याগসূত : পূর্বে আহলে কিতাবের কুফরী এবং মন্দতার আলোচনা হয়েছে। এখন এ আয়াতে তার কারণ বর্ণনা করা হচ্ছে যে, তোমাদের ঈমান না আনার এবং অসৌজন্যমূলক আচরণের মূল কারণ হলো তোমরা হিংসা কর।

चं । चर्थाৎ ইহুদি-মুশরিক নির্বিশেষে কোনো কাফেরই তোমাদের উপর কুরআন অবতীর্ণ হওয়াটা পছন্দ করে না; বরং ইহুদিদের কামনা হলো শেষ নবীর আবির্ভাব বনী ইসরাঈলের মাঝেই হোক। মক্কা শরীফের মুশরিকদেরও কামনা তাদের মাঝেই হোক। কিন্তু এটা তো আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহের ব্যাপার। তিনি নিরক্ষর সম্প্রদায়কেই এ সৌভাগ্যের অধিকারী করেছেন। –[তাফসীরে উসমানী পৃ. ২০]

- यात्रा कारकत अर्था९ हेमलारमत जीवन विधान अन्नीकातकातीरनत वऱ मल पूर्णि : تَوْلُهُ الَّذَيْنَ كَفَرُواْ
- ১. মুশরিক: যারা তাওহীদ রিসালাত, ফেরেশতা, জিন ইত্যাদিতে মোটেই বিশ্বাসী নয়; বরং এসবের পরিবর্তে অদ্ভূতও বিশ্বয়কর বিভিন্ন কাল্পনিকও অলিক বিষয় তারা তৈরি করে নিয়েছে।
- ২. আহলে কিতাব : যারা উল্লিখিত মৌলিক বিষয়গুলোকে আক্ষরিক [ও তাত্ত্বিক] পর্যায়ে বিশ্বাসী হলেও বাস্তবে ও কার্যত এগুলোর প্রতিটির বাস্তবতাকে বিকৃত করে রেখেছিল। বর্তমান বাক্যের জন্য আগত বিধেয় এর উদ্দেশ্যেও। اَلَذَيْنَ كَفَرُوا अধিক স্পষ্ট করার লক্ষ্যে কাফেরদের দুই শ্রেণির খোলাখুলি বর্ণনা দেওয়া হয়েছে।

غُولَ أَهُلُ الْكِتَابِ : পবিত্র কুরআনে এখানেই শব্দটির প্রথম উল্লেখ হলো। কুরআনী পরিভাষায় শব্দটি মু'মিন ও মুশরিক-এর মধ্যবর্তী একটি স্তর বুঝায় এবং এটি দিয়ে ইহুদি ও খ্রিস্টানদেরই বুঝানো হয়ে থাকে। এরা মূলত তাওহীদ, রিসালাত ও আখেরাত বিশ্বাসী ছিল। তাদের কাছে আসমানি কিতাব সহীফাও ছিল। যদিও তা ছিল বাহ্য ভাষ্য ও বিষয়গতরূপে চরম রদবদল ও বিকৃতির শিকার। এরা কুরআন ও তার বাহক নবীকে অস্বীকার করত।

نَوْلُهُ الْمُشْرِكِيْنُ : মুশরিক-অংশীবাদী যারা তাওহীদ ও নবুয়তে মোটেই বিশ্বাসী ছিল না। তারা এক আল্লাহ তা আলার বদলে বিভিন্ন ফেরেশতা বিভিন্ন ক্ষমতার স্বাধীন ধারক ও অধিকারী মনে করত এবং এদেরকেই বিভিন্ন দেব-দেবীর নামে আখ্যায়িত করত ও তাদের পূজা-অর্চনা করত। তারা বিভিন্ন পদার্থ ও প্রাকৃতিক শক্তিকে উপাস্যের আসনে অধিষ্ঠিত করত।

غَرُكُ الْخَيْر : [কল্যাণ] দ্বারা সাধারণত ওহী ও নবুয়ত উদ্দেশ্য করা হয়েছে। তবে এ স্থানে 'খায়র' কে সব রকমের ইহলৌকিক ও পারলৌকিক সাফল্যের সমষ্টি মনে করা এবং এর অধীনে জ্ঞান, গায়েবি সাহায্য, রাজ্যজয় ইত্যাদি সবকিছু অন্তর্ভুক্ত মনে করাই উত্তম হবে। –[রহুল মা'আনী, বায়্যাবী]

َ عَوْلُمُ وَاللّٰهُ يَخْتُصُ بِرَخْمَتِهِ مَنْ يَشَاءَ : ইহুদিদের মূল হিংসার বিষয় ছিল এই যে, নবুয়ত নিয়ামতের অধিকারী তো আমরা অর্থাৎ ইসরাঈল সন্তানেরা। এ [উম্মী] আরবীরা যারা হ্যরুত ইসমাঈল (আ.)-এর বংশধর, এরা এ নবুয়ত সম্পদ পেয়ে যাচ্ছে কোন সূত্রে এবং কোনো যুক্তিযোগ্যতা বলে? اَعْلُ الْكُتْبُ দারা প্রায়শ এদের প্রতিই ইঙ্গিত হয়ে থাকে। আয়াতের অর্থ আল্লাহ তা আলা নবী-রাসূলগণকে হ্যরত ইসহাক (আ.)-এর বংশধরদের মধ্য হতে পাঠিয়ে আসছিলেন, পরে [শেষ] নবী হ্যরুত ইসমাঈল (আ.)-এর বংশধরদের মধ্য হতে পাঠানো হলে তা ইহুদিদের মনঃপৃত হলো না।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

### অনুবাদ :

التَّنسيخ الْكُفَّارُ فِي التَّنسيخ ١٠٦٠٠. وَلَمَّا طَعَنَ الْكُفَّارُ فِي التَّنسيخ وَقَالُوا إِنَّ مُحَمَّدًا يَأْمُرُ اصْحَابَهُ الْيَوْمَ باَمْر وَيَسْنِهُى عَنْنُهُ غَدًا أُنْزِلَ مَا شَرْطِيَّةُ نُنسَخْ مِنْ أيَةٍ أَى نُزلَ حُكُمُهَا إِمَّا مَعَ لَفْظِهَا أَوْلاً وَفِيْ قِرَاءَ إِ بِضُمِّم النُّون مِنْ أَنْسَخَ أَى نَنْأُمُرُكَ أَوْ جَبْرَ عِيْلَ بنَسْخِهَا أَوْ نُنْسِأُهَا نُؤَخِّرُهَا فَلاَ نُزلَ حُكُمُّهَا وَنَرْفَعُ تِلَاوَتَهَا وَنُؤَخِّرُهَا فِي اللُّوج الْمَحْفُوظِ وَفِيْ قِرَاءَةٍ بِلَّا هَمْزِ مِنَ النِّسْيَانِ أَى نُنسِكُهَا وَنَهُمُهَا مِنْ قَلْبِكَ وَجَوَابُ الشَّرْطِ نَأْتِ بِخَيْرِ مِنْهَا أَنْفَعَ لِلْعِبَادِ فِي السُّهُولَةِ أَوْ كَثْرَةِ الْأَجْرِ أَوْ مِثْلَهَا فِي التَّكَلِيْفِ وَالتُّواب الم تعلم أنَّ اللَّه عَلَى كُلَّ شَيْ قَدِيْر . وَمِنه النَّسُخ وَالتَّتبُديثُ وَالْاسْتِفْهَامُ لِلتَّقْرِير .

ে ١٠٧ ১০٩. তুমि कि जान ना, আका नमखनी ७ পृथिवीत সार्व वि । أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَوْتِ وَالْاَرْضِ يَفْعَلُ فِيْهِمَا مَا يَشَاءُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَيْ غَيْرِهِ مِنْ زَائِعَةً وَلِيّ يَحْفَظُكُمْ وَلاَ نَصِيْرٍ. يَمَنعَ عَذَابَهُ عَنْكُمُ انْ أَتَكُمُ.

আয়াতের মাধ্যমে বা এক হুকুমকে পরবর্তী অন্য এক হুকুমের মাধ্যমে রহিতকরণ সম্পর্কে কাফেররা যখন বিদ্রাপমূলক উক্তি করতে লাগল যে, মুহাম্মদ 🚟 তাঁর সাথীগণকে আজ এক ধরনের হুকুম দেয়, কাল আবার তা নিষেধ করে দেয়। তখন আল্লাহ তা'আলা এর জবাবে নাজিল করেন : আমি কোনো আয়াত রহিত করলে অর্থাৎ কোনো নির্দেশ আয়াতে বর্ণিত শব্দাবলিসহ বা কেবলমাত্র হুকুমটিকে অপসৃত করি।

এ পেশসহ - نُـزَن শব্দটি অপর এক কিরাতে -এ পেশসহ অর্থাৎ হৈতে গঠিত ক্রিয়ারূপ হিসেবেও পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় এর অর্থ হবে, আপনাকে বা জিবরাঈল (আ.)-কে যদি তা রহিতকরণের নির্দেশ দেই। বা পিছনে রেখে দিলে। অর্থাৎ এর নির্দেশ যদি অপসূত না করি আর কেবল পাঠ [তেলাওয়াত] রহিত করে দেই বা তাকে লাওহে মাহফুজে ছেড়ে রাখি।

অপর এক কেরাতে 🍒 🎞 শব্দটি হামযা ব্যাতিরেকেও পঠিত রয়েছে। তখন এটা نِسْيَان [বিশৃত হওয়া] ধাতু হতে গঠিত শব্দটিরূপে গণ্য হবে। অর্থ হবে তা আপনার হাদয়পট হতে যদি বিশৃত করে দেই, বিলুপ্ত করে দেই। তা হতে উত্তম সহজ হওয়ায় বা ছওয়াবের সংখ্যাধিক্য হিসেবে মানুষের জন্য অধিক লাভজনক কিংবা কষ্ট ও পুণ্যফলে তার সমতুল্য কোনো আয়াত আনয়ন করি। তুমি জান না যে, আল্লাহ তা'আলা সকল বিষয়ে সর্বশক্তিমান? নাসখ বা কোনো হুকুম রহিতকরণ ও পরিবর্তন করাও তার কুদরতের অন্তর্ভুক্ত।

এর مَا نَنْسَخُ -এর مَا نَنْسَخُ । نَانُ بِخَيْر जठाठ राला

वा वक्तगृष्टि अधिक সুসাवाउउ تَقْرِيْر अईश्वात्न اَلَمُ تَعْلَمُ করণার্থে প্রশ্নবোধক রূপে ব্যবহার করা হয়েছে।

একমাত্র আল্লাহ তা'আলারই? এতদুভয়ের মধ্যে যা ইচ্ছা তাই তিনি করেন। এবং আল্লাহ তা আলা ছাড়া অর্থাৎ তিনি ব্যতীত তোমাদের কোনো অভিভাবক নেই যে তোমাদেরকে রক্ষা করবে। এবং সাহায্যকারীও নেই যে তোমাদের উপর যদি তার শাস্তি আপতিত হয় তবে তা ফিরিয়ে রাখতে পারবে।

। তাতিরিক্ত وَرَائِدَةً বা অতিরিক্ত وَمِنْ وَلَيّ

## তাহকীক ও তারকীব

ظَعَنَ الْكُفَّارُ الْخ : এ ইবারাত দ্বারা মুফাসসির (র.) উক্ত আয়অতের শানে নুযূলের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন, যা পূর্বে বর্ণিত হলো।

। ঘরা ইহুদিরা উদ্দেশ্য أَلْكُفَّارُ এখানে الْكُفَّارُ

تُولُهُ مَا اِنْظُرْنَ : যোগসূত্ৰ : পূৰ্বের আয়াতে এ আলোচনা ছিল যে সাহাবা (রা.) একটি সময় পর্যন্ত رَاعِنَا उनाउन निर्मा এবং এ সংক্রান্ত নিন্দা-ভর্ৎসনার জবাব প্রদান করা হচ্ছে।

غُولُهُ نُنسَخَ (ف) نَسَخَ (ف) كَنُسُخَ (فَا كُنُسُخُ الْكَتَابَ क्रिंश हा क्रिंश क्रिंश हा क्र

আর পরিভাষায় نَسْخ বলা হয় - بَيَانُ انِتُهَا وَ الْحُكُمِ الْمُسْتَفَادِ مِنْهَا أَو بِهِمَا جَمِيْعًا وَالتُعَلَّمَ وَانِئِهَا وَ الْحُكُمِ الْمُسْتَفَادِ مِنْهَا وَ وَبَهِمَا جَمِيْعًا وَالتُعَلَّمَ وَانِلَا مُكُمُهَا : يَعْرَلُهُ أَى نَزَلَ حُكُمُهَا وَفَعٌ وَازَالَةً अ्षात्र وَفَعٌ وَازَالَةً अ्ष्ण न्य । [দূর করা] উদ্দেশ্য ; نَسُتُعُ وَتُعُويْل अ्ष्ण न्य ।

يغَيْرِ اللَّفُظِ . वा विधान तिश्वतक विष्ठ मूदे मृत्य २० शारत । كَ مُعَ اللَّفُظِ . वर्षा हिश्च विधान तिश्वतक विष्ठ मूदे मृत्य द्वा विधान विधान विधान के के विधान के के विधान के के विधान के विधान के विधान के के विधान के विधा

تَوْلَهُ وَفِي قِرَاءَ وَ نُنْسِخُ श्राक হবে। এ অবস্থায় بَابُ اِفْعَالُ মুতা আদ্দী হবে। তখন অর্থ হবে আমরা মিটিয়ে দেওয়া বা মুছে দেওয়ার নির্দেশ করি। মুফাসসির (র.) نَاْمُـرُكَ أَوْ جَبْرِيْلُ উহ্য ধরে এই কের'তের প্রতিই ইঙ্গিত করেছেন।

ं काता এत ठाकनेत करदर्दन وَمَا الْمُ ا काता अत ठाकनेत करदर्दन
कात्रमा : ভात्रच উপমহাদেশীয় প্রায় নোসখায় এখানে النَّسَالُمَا -এत স্থলে النُسْسَهَا वरार्दा وَانْسَلُمَا عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْهَا (عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا وَاللّهُ اللّهُ اللّ

عَوْلُهُ نُوَّلُهُ لَوَ শক্টি نَسَا । এথাকে নির্গত অর্থ تَنْسَاْهَا वा विलिष्ठ करा। এখানে تَوْلُهُ لُوَخُرُهَا تَاخِيْر पाता कि উদ্দেশ্যং এ ব্যাপার দুটি সম্ভাবনা রয়েছে। যা মুফাসসির (র.) উল্লেখ করেছেন।

وَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّ

এ আয়াতটির তিলাওয়াত রহিত হয়ে গেছে কিন্তু হুকুম রয়ে গেছে।

এর দিতীয় সম্ভাবনা। অর্থাৎ تَاخِيْر দারা উদ্দেশ্য লাওহে মাহফুজে আয়াত تَاخِيْر দারি উদ্দেশ্য লাওহে মাহফুজে আয়াত নাজিলই ন রেখে দেওয়া। এ সময় পর্যন্ত যখন আল্লাহ তা নাজিল করতে চান।

نَسْسَاهُا وَ وَ وَلَى وَلَهُ وَ وَلَى وَلَهُ وَ وَلَى وَلَهُ وَ وَلَى وَلَهُ وَ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِلْمُ وَلِلْهُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ لِلْمُعُلِمُ وَلِلْمُ لِلْمُوالِلِهُ وَلِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِلْمُلِلِمُ لِلللّهُ لِلِلْمُ

আমরা তা ভুলে যাই। আর أَنُسِهَا : قَوْلُهُ وَنَمَّحُهَا مَنُ قَلْبِكُ مَفُعُولُ अामनात থেকে নির্গত হলে مَتَعَدِّى بَدُو مَفُعُولُ अामनात থেকে নির্গত হলে مَتَعَدِّى بَدُو مَفْعُولُ থেকে নির্গত হলে النَّسَاء হবে। অর্থ হবে আমরা তোমাকে ঐ আয়াত ভুলিয়ে দিই। মুফাসসির (র.) وَنَمْحُهَا مِنْ قَلْبِكَ উল্লেখ করে এ অর্থের প্রতিই ইঙ্গিত করেছেন।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নৃযুল : ইহুদিরা তাওরাতকে 'নসখ' -এর অযোগ্য মনে করত। তারা কুরআনেরও অনেক বিধান রহিত হওয়ার ব্যাপারে আপত্তি করেছে। ভর্ৎসনা করে বলেছে মুহাম্মদ তার অনুসারীদেরকে একবার এক হুকুম প্রদান করে আবার তা থেকে বারণ করে। এ ধরনের কথা বলে ইহুদিরা মুসলমানদের অন্তরে এ সন্দেহ সৃষ্টির পাঁয়তারা করত যে, তোমরা তো বল- আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে আমাদের উপর যা অবতীর্ণ হয়েছে তার সবটুকুই 'খায়ের' বা কল্যাণকর। যদি তাই হয়, তাহলে তা রহিত হওয়ার অর্থ কি? যদি প্রথম হুকুমটি ভালো হয়ে থাকে, তাহলে হিতীয়টি খারাপ হবে। আর দিতীয়টি ভালো হলে প্রথমটি খারাপ হবে। আর দিতীয়টি ভালো হলে প্রথমটি খারাপ হবে। অথচ আল্লাহ তা'আলার ওহী এবং হুকুম খারাপ হওয়া অসম্ভব : তাদের এহেন বক্তব্য খণ্ডন করার জন্য আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, আসমান জমিনের রাজত্ব একমাত্র আল্লাহ তা'আলার হাতে। তিনি যা ভালো মনে করেন, যে সময় যে বিধান তাঁর হিকমত অনুযায়ী হয়, তা-ই প্রয়োগ করেন এবং পূর্বের কোনো বিধান রহিতও করেন। এটি তার কুদরতের বহিঃপ্রকাশ। —িতাফসীরে মাআরিফুল কুরআন: আল্লামা ইনরীস কছেলভী (র.) খ. ১, পৃ. ১৯৬]

أَوْالَةُ الْحُكُمِ وَالْمَا الْعَالِمَ : অর্থাৎ শব্দসহ মানসুথ হবে না: বরং তথু বিধানটি মানসুথ হবে। তেলাওয়াত বাকী থাকৰে। এটি وَصِيتَةً لِاَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ – वत विष्ठीय সূরত। একে وَصِيتَةً لِاَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ – वत विष्ठीय प्रवा रहे। विष्ठ विधान مَنْدُسُرُخُ الْحَكْمِ دُوْلُ السِّلَاوَةِ وَهِمْ مُتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ – वत विष्ठीय एका रहे। व्याद्धः कि इ विधान के रहे विधान के रहे। विधान के रहे विधान के रहे। विधान के र

: দু'প্রকার : কুরআনে কারীমে নসধ দু'রকম হয়েছে–

- একটি মানসুখ হুকুমের স্থলে অন্য বিধান নাজিল করা। যেমন এক বছরের ইদ্দত রহিত করে চার মাস দশ দিনের বিধান
  দেওয়া হয়েছে।
- ২. প্রথম বিধান রহিত করে আর কোনো নতুন বিধান না দেওয়া। যেমন প্রথম দিকে মুহাজির নারীকে পরীক্ষা করার বিধান ছিল। পরবর্তীতে তা রহিত করা হয়েছে।

ফারদা: যদি মুফাসসির (র.) وَفَيْ قَرَاؤَةً بِطَيِّمَ النَّوُنَ وَكَسُرِ السَّنِنِ صَاءَ قِنْي قَرَاءً وَبِكُ مَعْنِ وَمَاؤَةً بِطَيِّمَ النَّوُنَ وَكَسُرِ السَّنِنِ صَاءَ قِنْي قَرَاءً وَبِكُ مَعْنِ وَمَاؤَةً بِطَيْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَعْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَ

না বলে مِنَ ٱلاِنْسَاءِ वলতেন, তাহলে ভালো হতো। কেননা শব্দি مِنَ النِّسْيَانِ ता वल مِنَ النِّسْيَانِ : মুফাসসির (র.) যদি مِنَ النِّسْيَاءِ ना वला مِنَ ٱلاِنْسَيَاءُ वलाउन, তাহলে ভালো হতো। কেননা শব্দিটি مِنَ النِّسْيَاءُ এবং তা انِسْيَاءُ মাসদার থেকে নির্গত; نِسْيَانُ থেকে নয়। সুতরাং বলা হবে رُبَاعِتُ بِوَقَمَ بُواهِ بَالْمُ بَالْمُ يَعْلَى مُنَاعِتُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى بُواهِ مَنْ النِّسْيَاءُ وَالْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُ

عَبْرِيْل : উভয়ের মাঝে تَلَازُمْ -এর সম্পর্ক। হযরত জিবরাঈল (আ.)-কে নসখের হুকুম দেওয়া মানে নবীজীকেই হুকুম দেওয়া। আর নবীজীকে হুকুম দেওয়া মানে হযরত জিবরাঈল (আ.)-কে হুকুম দেওয়া।

خَبْرِيَتْ राम्नाप्तत জন্য অধিকতর উপকারী। এর দ্বারা এ দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, আয়াতে বর্ণিত خَبْرِيَتْ বা উত্তম হওয়াটা বান্দাদের উপকারের ভিত্তিতে। এ ভিত্তিতে নয় যে, কুরআনের কোনো আয়াত অপর আয়াতের তুলনায় উত্তম। কেননা আল্লাহ তা আলার কালাম পুরোটাই কল্যাণ। —[হাশিয়ায়ে জালালাইন. পৃ. ১৬] إِشَارَةُ الِي أَنَّ الْخَبْرِيَّةَ بِإِعْتِبَارِ تَقَعُ الْعِبَادُ وَلاَ أَنَّ أَيَّةَ خَبْرٍ مِنْ أَبِة لِأَنَّ كَلاَم اللَّهِ وَاحِدُ وَكُلُّهُ خَبْرُ (حَاشِبَة جَلَالَيْن، ح٢٧، ص١٦)

خُولَهُ فِي السُّهُولَةِ : সহজের ক্ষেত্রে উত্তম। যেমন ইসলামের প্রথম দিকে যুদ্ধের বিধান এই ছিল যে, একজন মুসলমান দশজন কাফেরের মোকাবিলায় ধৈর্য ধারণ করে যুদ্ধ করতে হবে; পলায়ন করা যাবে না। পরবর্তীতে এ বিধান রহিত করে সহজ বিধান দেওয়া হয়। তাহলো একজন মুসলমান দুজন কাফেরের মোকাবিলায় ধৈর্য ধারণ করে যুদ্ধ করবে। শত্রুপক্ষ দ্বিগুণের বেশি হলে রণাঙ্গণ ছেড়ে চলে আসার অনুমতি রয়েছে। প্রথম বিধানের চেয়ে এ বিধানটি অনেক সহজ।

উভয়টিই অনুমতি ছিল। পরবর্তীতে তা রহিত হয়ে শুধু রোজা নির্ধারিত হয়ে যায়। আর রোজা রাখা কিংবা না রেখে ফিদয়া দেওয়া উভয়টিই অনুমতি ছিল। পরবর্তীতে তা রহিত হয়ে শুধু রোজা নির্ধারিত হয়ে যায়। আর রোজা রাখার মাঝেই ছওয়াব বেশি। কর্টিট ত্রিটিই সমমানের। যেমন বায়তুল মুকাদ্দাসের অভিমুখী হয়ে নামাজ পড়ার বিধান রহিত করে কা বার অভিমুখী হর্য়ে নামাজ পড়ার বিধান দেওয়া হয়। কেননা ছওয়াবের দিক দিয়ে উভয়টিই বরাবর।

করেছেন। কেননা আকিদাগত বিষয় যেমন— আল্লাহর জাত ও সিফাতসমূহের মাসায়েল কিংবা ফেরেশতাগণ ও পয়গাম্বরগণ, আজাব ও ছওয়াব, কবরের জীবন, হাশর ও নশর, বেহেশত ও দোজখ ইত্যাদি বিষয়সমূহ তো স্পষ্ট রয়েছে যে, এগুলো স্থায়ী। এগুলোর ব্যাপারে কোনো কিংবা পরিবর্তনের সম্ভাবনা নেই। আর এগুলোর মধ্যে সে সমস্ত বিধানাবলি, যেগুলো সমস্ত শরিয়তে শরয়ী ভিত্তি এবং যেগুলোর সম্পর্কে কোনো প্রকার মতানৈক্য নেই। যেমন মূর্তি পূজা, জুলুম ইত্যাদি হারাম হওয়া এগুলোর পরিবর্তনেরও কোনো সম্ভাবনা নেই। এখন রয়ে যাছে গুধু আংশিক বিধানাবলি; তবে আবৃ মুসলিম (র.)-এর বক্তব্যে সেগুলোর মধ্যেও কিংবা সন্থা এক হওয়া শর্ত। অথক রহিতকারী হয় এক সূত্রে এবং রহিত হয় আরেক সূত্রে। আর উভয়টি নিজ নিজ সূত্রে সহীহ ও বিশুদ্ধ হয়। এমনিভাবে তার দৃষ্টিতে আয়াতের মধ্যে নসখ নেই। অর্থাৎ কোনো আয়াতের তেলাওয়াত রহিত নেই। কেননা আয়াতের জন্য মুতাওয়াতির হওয়া শর্ত। যে আয়াত মানসূখ [রহিত] হয়ে গেছে, সে আয়াতের বেলায় তাওয়াতুর বর্ণনাই পাওয়া যাছে না। সেগুলো হয়তো আখবারে আহাদ হয় অথবা মউম্ ও যঈফ কিংবা এদ্রাজে রাবীর প্রকার থেকে হয়়। যখন রাসূল ক্ষেত্র সেগুলোকে গ্রহণই করেননি, তবে সপ্তেলাকে আয়াত কিভাবে বলা যাবেং

আয়াতে কুরআন শুধু সেগুলোকে বলা যাবে যেগুলোকে রাসূল ﷺ সংরক্ষণ করেছেন, অন্যদেরকে হেফজ করিয়েছেন এবং লেখক দ্বারা লিখিয়েছেন। অর্থাৎ বর্তমান কুরআন যা সংরক্ষিত ও মুতাওয়াতির এর বিকৃত করার কোনো পথ নেই। রয়ে গেল এ ব্যাপারটি যে, উক্ত আয়াত দ্বারা নসখ-এর উপর দলিল পেশ করা? অতএব এটা এ জন্য সঠিক নয় যে, এর দ্বারা উদ্দেশ্য তওরাত ও ইঞ্জিল-এর বিধানাবলি। অর্থাৎ সেগুলোতে পরিবর্তন হয়েছে। আর আয়াত কুরআনের শব্দের সাথে নির্দিষ্ট নয়; বরং আহকামের উপর এর প্রয়োগ সচরাচর।

সাধারণ আলেমগণের অভিমত : সাধারণ আলেমগণ নসখ এর প্রবক্তা। কিন্তু কয়েকটি শর্তের সাথে। সুতরাং পবিত্র কুরআনে এ মাসআলা সম্পর্কে দু জায়গায় পর্যালোচনা করা হয়েছে–

- ك. সূরা বাকারার এ আয়াত مَا نَنُسَعْ مِنْ الخ -এর মধ্য ا

নসখ -এর দু অর্থ : সর্বপ্রথম এ কথা স্মরণ রাখতে হবে যে, বিধানাবলির মধ্যে পরিবর্তন দু ভাবে হয়ে থাকে।

১. কোনো সময় তো এ কারণে যে, নিয়ম ও বিধানের মধ্যে প্রথমে কোনো ক্রটি রয়ে গিয়েছিল। বিধায় এখন সংস্কার করে পূর্ণ করে দেওয়া হয়েছে। এ ধরনের পরিবর্তন খোদায়ী বিধানাবলিতে অসম্ভব। কেননা এর দ্বারা নিঃসন্দেহে নির্বুদ্ধিতা ও দোষ প্রমাণিত হয়ে য়য়। আপত্তিকায়ীয়া নসখ -এয় এ অর্থ বুঝেই আপত্তি করছে।

২. কখনো শাসিত লোকদের অবস্থার পরিবর্তনের বিধানবাবলির মধ্যে পরিবর্তন ভিত্তিতে হয়ে থাকে।

–কামালাইন খ. ১, পৃ. ১১৫]
ঔষধের ব্যবস্থাপত্রের ন্যায় বিধানাবলির মধ্যেও পরিবর্তন অত্যাবশ্যক: এ পরিবর্তন এমনই বিশুদ্ধ ও বৈধ; বরং
অত্যাবশ্যক । যেমন– কিছু চিকিৎসকের ঔষধের ব্যবস্থাপ্তসমূহের মধ্যে বোগী ও বোগের প্রির্ক্তিবের পরিবর্তিন

অত্যাবশ্যক। যেমন– বিজ্ঞ চিকিৎসকের ঔষধের ব্যবস্থাপত্রসমূহের মধ্যে রোগী ও রোগের পরিবর্তনের পরিপ্রেক্ষিতে পরিবর্তন হয়ে থাকে। যা বুদ্ধিভিত্তিক ও বর্ণনাভিত্তিক মেনে নেওয়া ওয়াজিব। এ কারণেই নির্ভরশীল আলেমগণ বিশ্লেষণ করে দিয়েছেন যে, নসখ দু কারণে হয়ে থাকে–

আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে উক্ত বিধানের সময়সীমা শেষ হয়ে গেছে বলে বর্ণনা করা হয়। ফলে উক্ত বিধান মানসুখ হয়ে
য়য়।

২. বান্দার অবস্থার পরিবর্তনের কারণে পূর্ববর্তী বিধান মানসুখ হয়ে নতুন বিধান জারী হওয়া।

অর্থাৎ বাস্তবে হকুমের পরিবর্তন হয়নি; বরং সেটা একটি সাময়িক হকুম ছিল, সময় শেষ হওয়ার পর হকুম নিজে নিজেই শেষ হয়ে গেছে। হাঁা, প্রথম থেকে আমাদের এ কথা জানা ছিল না। এ কারণে বাহ্যিকভাবে দেখার মধ্যে আমাদের দৃষ্টিতে পরিবর্তন হয়েছে। যেমন কাউকে হঠাৎ তলোয়ার দ্বারা যদি হত্যা করা হয়। তবে বাহ্যিক দৃষ্টিতে তার মৃত্যু সময়ের পূর্বে বুঝা যায়। যে কারণে হত্যাকে জঘন্যতম অপরাধ হিসেবে গণ্য করা হয়। কিন্তু প্রকৃত পক্ষে এবং খোদায়ী নির্ধারণের হিসেবে নির্দিষ্ট সময়ের উপরই মৃত্যুকে গণ্য করা হবে। –প্রাণ্ডক্ত]

্ৰের শর্তাবলি : এ কারণেই ফকীহগণ نَصْ -এর শর্তসমূহের ব্যাপারে বলেছেন যে, যে হুকুম নসখ -এর স্থানে পতিত হয়, সেটা স্বয়ং ওয়াজিব লিজাতিহী হতে পারে না। যেমন সমান বিল্লাহ। আর সেটা স্বয়ং নিষদ্ধিও হতে পারবে না। যেমন কৃফর ও শিরক; বরং স্বয়ং হওয়ার ও না হওয়ার সম্ভাবনাময় হতে হবে। এমনিভাবে সে হুকুম সাময়িক কিংবা সর্বদার জন্য হতে পারবে না। চাই সেটার স্থায়িত্ব কিংবা সর্বদার জন্য হতে পারবে না। চাই সেটার স্থায়ত্ব -এর ছারা হোক যেমন - نَصْ এর সাথে নির্ধারিত হোক। অথবা ক্রিরা হোক। যেমন রাসূল -এর ওফাতের পর পবিত্র শরিয়ত আর পরিবর্তন যোগ্য না হওয়া। অর্থাৎ শরয়ী বিধানাবলিতে রদবদলের সম্ভাবনা রাসূল -এর জীবদ্দশায় ছিল। কিন্তু তার ওফাতের পর এখন শরিয়ত স্থায়ী হয়ে গেছে। ওহীর আগমন বন্ধ হয়ে গেছে। সংক্ষার ও পরিবর্তনের সম্ভাবনা শেষ হয়ে গেছে। হাঁা, সময় ও স্থান হিসেবে আংশিকভাবে ফকীহগণের ফতোয়ায় জায়েজ ও নাজায়েজ। হালাল ও হারামের ছন্দ্ব এবং বিধানাবলিতে সামান্য পরিবর্তনের ন্যায় যা মনে হয়। এটার কোনো সম্পৃক্ততা সেটার সাথে নেই। আর এ সামান্য ছন্দ্ব পবিত্র শরিয়তের স্থায়িত্বে কোনো প্রভাব ফেলে না। মোটকথা ক্রিনা তার সাথে এমন হুকুম হবে না, যা প্রথম থেকেই সাময়িক কিংবা সর্বদার জন্য হয়। কেননা যেটা সাময়িক সেটা তো সময় শেষ হওয়ার সাথে সাথে নিজে নিজেই শেষ হয়ে যায়। তাই সেটার জন্য ক্রিনা। এমনিভাবে হুকুম যদি স্থায়ী হয় তবে এর ক্ষেত্রে পর অর্থ মিথ্যা বর্ণনা হবে। কেননা প্রথমে সেটাকে পরিবর্তনযোগ্য নয় বলে মেনেনেওয়া হয়েছিল। যা এখন পরিবর্তনের পর ভুল হয়ে গেল। -প্রাগুক্ত]

মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের ঘন্দু: তাদের মতে المَّانِّ (রহিতকারী) ও المَّنْسُنِّ (রহিত) উভয়ের মাঝে এতটুকু সময় থাকতে হবে [শর্ত] যে বান্দা রহিত হুকুম -এর উপর বাস্তবে আমলের সুযোগ পেয়ে যায়। তারপরে المَّنْ শুদ্ধ হবে। কিন্তু আহলুস সুনুত ওয়াল জামাতের মতে রহিতের ব্যাপারে শুধু বাস্তবতার বিশ্বাসের সুযোগ পাওয়াই যথেষ্ট, বাস্তবে আমলের শর্ত নেই এবং বিশ্বাসও সরাসরি হোক কিংবা পরোক্ষভাবে স্থলাভিষিক্ততার মাধ্যমে হোক। যেমন মেরাজে ৫০ ওয়াক্ত নামাজ রহিত হয়ে শুধু পাঁচ ওয়াক্ত রয়ে গেছে। পূর্বের [পঞ্চাশ ওয়াক্ত নামাজের] হুকুমের উপর না বাস্তবে আমলের সুযাগ পাওয়া গেছে। আর না বাস্তবতার বিশ্বাসের সময় সুদৃঢ়ভাবে সরাসরি উম্বত পেয়েছে; হাঁ, রাস্ল আ মৌলিকভাবে ও প্রতিনিধি হিসেবে বাস্তব এতেকাদকে আঞ্জাম দিয়েছিলেন। আর সেটাই সকলের জন্য যথেষ্ট হয়ে গেছে। –(প্রাশুক্ত ১১৭)

নসখ-এর সীমা : আয়াতে যেহেতু نَاْتُو بِغَيْرُ -এর কয়েদ রয়েছে, তাই পবিত্র কুরআনের জন্য ্রুলিক নসখকারী মানা যাবে না এবং অধিকাংশের মতে । ক্রুলিক -এর হাদীস হানাফীগণের দৃষ্টিতে একে অপরের জন্য রহিতকারী হতে পারে । কিন্তু শাফেয়ীগণ এ ব্যাপারে চিন্তিত যে, এতে বিরোধীরা প্রতিবাদের সুযোগ পেয়ে যায় যে, লক্ষ্য কর আল্লাহর বাণীকে তো সর্বপ্রথম তারই পয়গাম্বর অথবা নবীর হাদীসকে তো সর্বপ্রথম আল্লাহই মিথ্যা সাব্যস্ত করেছেন ও খণ্ডন করেছেন। কিন্তু হানাফীগণ এ সম্ভাবনাকে অযথা মনে করেন। কেননা Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

প্রথমত বিরোধীদের প্রতিবাদ থেকে এ স্থানেই পরিত্রাণ কঠিন আর যেখানে কুরআনের এক আয়াত অন্য আয়াতকে কিংবা এক হাদীস অন্য হাদীসকে রহিত করেছে, সেখানেও তো তাদের প্রতিবাদের আরো বড় সুযোগ রয়েছে যে, স্বয়ং কুরআন নিজের ক্যাকে নিজেই প্রত্যাখ্যান ও মিথ্যা সাব্যস্ত করেছে তদ্ধপ হাদীসও। −িগ্রাগুক্ত]

হবে যে, আল্লাহ তাঁর রাসূল -এর হকুমের শেষ সময় সীমা বর্ণনা করে দেওয়া, তখন তো প্রতিবাদের কোনোই অবকাশ থাকে না; বরং বলা হবে যে, আল্লাহ তাঁর রাসূল -এর হকুমের শেষ সময় সীমা এবং রাসূল আল্লাহর হকুমের শেষ সময় সীমা বলে দিয়েছেন। আর যেহেত্ خَنْسَنْ এবং কুন্মিল নএর মধ্যে সাদৃশ্য হওয়া কিংবা সহজ ও ছওয়াবের দিক দিয়ে ইওয়া। শব্দের উত্তমতা অথবা সমকক্ষতা উদ্দেশ্য নয়। তাই কুরআন ও হাদীসের শাদ্দিক পার্থক্য থাকা সত্ত্বেও একটি অপরটির জন্য হওয়া আপত্তির কারণ না হওয়াই যথাযথ। এমনিভাবে نَاسِنْ টি সমকক্ষ হওয়া কিংবা مَنْسَرْ وَ হওয়া আপত্তির কারণ হতে পারে না। কেননা এ বিষয়গুলো উপকার এবং ছওয়াবের দিক দিয়ে উত্তম হওয়ার পরিপন্থি নয়। কিংবা و আপত্তির কারণ হতে পারে না। কেননা এ বিষয়গুলো উপকার এবং ছওয়াবের দিক দিয়ে উত্তম হওয়ার পরিপন্থি নয়। ক্রিটি তুর্লার অতি সহজ হওয়া যেমন পঞ্চাশ ওয়াক্ত নামাজের স্থলে শুধু পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ কিংবা مُنْرَاتُ بِالْفِرُابُة وَالْمَا يَاسِنُهُ وَالْمُ بِالْمُواْبُونُ بِالْفُرُابُة وَالْمَا يَالْمُواْبُونُ بِالْفُرُابُة وَالْمَا يَالْمُواْبُولُهُ وَالْمُواْبُولُهُ وَالْمَا يَالْمُواْبُولُهُ وَلَا الْمُعَلِّمُ وَالْمَا يَالْمُواْبُولُهُ وَالْمُواْبُولُهُ وَلَالْمُ وَلَا الْمُؤْلُولُهُ وَلَالْمُواْبُولُهُ وَلَالْمُواْبُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلَالْمُؤُلُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلَالْمُؤُلُولُهُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلَالْمُلُولُ وَلَالُولُ وَلَالُولُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلِلْمُؤُلِّ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلَالْمُؤُلِّ وَلَالُمُؤُلُولُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلَ

আর کَنْسِوَخُ এবং کَنْسِوُخُ উভয়টি সাদৃশ্য হওয়ার উপমা হলো যেমন– বায়তুল মাকদিসের দিকে মুখ করে নামাজ পড়ার হুকুম বায়তুল্লাহর দিকে মুখ করে নামাজ পড়ার হুকুম দারা রহিত হয়ে যাওয়া।

পরিবর্তন ব্যতীত নসখ -এর উপমা যেমন : فَعَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجُوكُم صَدَفَة আর خَاسِعْ কঠিনতম হওয়ার উপমা যেমন ক্ষমা বিষয়ের আয়াতগুলো যুদ্ধের আয়াতগুলো দ্বারা রহিত হওয়া। অথবা ইসলামের প্রাথমিক অবস্থায় রোজা রাখা/ রোজা না রেখে ফেদিয়া দেওয়ার অনুমতি রোজা রাখাকে নির্দিষ্ট করে দেওয়ার হুকুম দ্বারা রহিত করে দেওয়া। -প্রাগুক্ত]

नमच -এর জন্য তারিখের পূর্বাপর হওয়া : এমনিভাবে নসখকে নির্ধারণের জন্য আয়াতসমূহের অবতীর্ণ হওয়ার তারিখ জানা অত্যাবশ্যক। যাতে করে পরবর্তী আয়াতকে বিশ্বতিকারী] এবং পূর্বের আয়াতকে মনসূখ বলা যায়। তাই কোন সূরাগুলো মন্ধী, কোন সূরাগুলো সফরাবস্থায় অবতীর্ণ হয়েছে এবং কোন সূরাগুলো সফর ব্যতীত অন্যাবস্থায় অবতীর্ণ হয়েছে এ সম্পর্কে অবগতিও জরুরি। যাতে করে আয়াত পূর্ববর্তী এবং পরবর্তী হওয়ার ব্যাপারে সঠিকভাবে জানা যায়।

সুতরাং যে স্রাণ্ডলোতে তথু عَنْسَوَخُ ও نَاسِخٌ अग्राज्ञসমূহ রয়েছে, সেগুলো সর্বমোট ৬টি স্রা, যে স্রাসমূহে نَاسِخٌ উভয় প্রকারের আয়াতসমূহ রয়েছে, এমন স্রা ৪০টি, তবে যে সমস্ত স্রা وَنُسْفُحُ وَ نَاسِخُ अग्राज्ञ স্রা ৪০টি, তবে যে সমস্ত স্রা وَنُسْفُخُ وَ نَاسِخُ अग्राज्ञ স্রা ৪৩টি; যেগুলোর ব্যাখ্যা পূর্বে চলে গেছে।

অগ্রবর্তী ও পন্চাংবর্তীগণের পরিভাষাসমূহের পার্থক্য : এ বিষয়ে مَتَافَرُ ও নির্দ্দির পরিভাষায়ও কিছুটা ব্যবধান রয়েছে। অগ্রবর্তীগণের মতে নস্ব -এর ক্ষেত্রে এতবেশি প্রশন্ততার সাথে কাজ নেওয়া হয়েছে যে, বিন্দু পরিমাণ পরিবর্তনের বেলায়ও তারা سَنَّ শন্দ প্রয়োগ করেছেন। তাই نَسْنَ -এর পরিমাণ তাদের দৃষ্টিতে স্বাভাবিকভাবেই বেশি হবে। আর পন্চাঘতীগণের পরিভাষার সীমা অত্যন্ত সংকীর্ণ। তাই তাদের মতে নসখ -এর সংখ্যাও অনেক কম। হযরত শাহ ওয়ালীউল্লাহ (র.) মোট পাঁচটি আয়াত নির্দ্দির নির্দ্দির ইক্তিকরেছেন-

- ১. এর ভিত্তি কল্যাণের উপর হওয়া।
- ২. নির্দেশদাতা ক্ষমতাশালী হওয়া।
- ৩. অন্য কেউ বিরোধিতা করে তবে তাদেরকে সাহায্য করা, উক্ত আয়াত সে দিকে ইঙ্গিত রয়েছে। যা আগন্তুক ও তরিকাপন্থির ইচ্ছা ব্যতীত ধ্বংসশীল কিংবা পরাজিত হয়ে যায়। আল্লাহ তা আলা সেটার চেয়ে উত্তম অথবা সেটার তুল্য প্রদান করেন। ধ্বংসশীল বস্তুর ব্যাপারে বান্দার আক্ষেপ করা ঠিক নয়। —[কামালাইন খ. ১. পৃ. ১১৭]

-এর निकि नाका الله المسلك مَكَّمَةُ اللهُ اللهُ المُسْلُ مَكَّمَةً اللهُ الْمُسْلُ مَكَّمَةً اللهُ المُسْلُ مَكَّمَةً اللهُ يُوسِّعَهَا وَيَجْعَلَ الصَّفَا ذَهَبًا اَمْ بَلْ أَ تُرِيْدُوْنَ أَنْ تَسْئَلُوا رَسُولَكُمْ كُمَا سُئِلَ مُوسِي أَي سَأَلَهُ قَوْمُهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ قَوْلِهِمْ أَرِنَا النُّلهَ جَهْرَةً وَغَيْرَ ذُلِكَ وَمَنَّ يَتَبَدُّلِ الْكُفْرَ بِالْإِيْمَانِ أَيْ يَاْخُذُ بَدْلَهُ بتَرُكِ النَّفْظِرِ في الْأياتِ النَّبيَّنَاتِ وَاقْتِرَاجِ عُيْرِهَا فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ . أَخْطأُ طَريْقَ النَّحَقِّ وَالسَّوَاءُ في الْأَصْل اللهِ سَطُ.

পাহাড়টিকে স্বর্ণে পরিণত করার এবং তাদেরকে আর্থিক সমৃদ্ধির ব্যবস্থা করার আবেদন জানালে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন তোমরা কি তোমাদের রাসূলকে সেরূপ প্রশ্ন করতে চাও যেরূপ মুসাকে করা হয়েছিল? অর্থাৎ যেরূপ তাঁকে তাঁর সম্প্রদায় করেছিল? যেমন বলেছিল, আল্লাহ তা'আলাকে আমাদের স্বচক্ষে প্রদর্শন কর. ইত্যাদি। এবং যে কেউ ঈমানের স্থলে কৃফরির বিনিময় করে অর্থাৎ সুস্পষ্ট নিদর্শনসমূহের উপর পর্যবেক্ষণ ত্যাগ করে এবং অন্য কিছুর আবদার তুলে ঈমানের পরিবর্তে কৃফরি গ্রহণ করে নিশ্চিতভাবে সে সরল পথ হারায়। সত্য পথকে ভূলে যায়।

ें प्यर्थ वायारा بَلْ अरथे वायारा اللهُ عَالِمَةُ تُرِيدُونَ হয়েছে। اَلسَّواء -এর মূল অর্থ হলো মাঝামাঝি পিথা মধ্য পিথা ।

مَضَدرِيَّكُ يُرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِيْمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مَفْعُولٌ لَهُ كَائِنًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ أَيْ حَمَلَتْهُمْ عَلَيْهِ أَنْفُسُهُمْ الْخَبِيْثَةُ مِنْ بَعْدِ مَا تَبِيُّنَ لَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ الْحَقُّ - فِي شَان النَّبِيِّ عَلِيَّةً فَاعْفُوا عَنْهُمْ أَيْ أَتْرُكُوهُمْ وَاصْفَحُوا أَعْرِضُوا فَلا تُجَازُوْهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِاَمْرِهِ مَ فِينْهِمْ مِنَ الْقِتَ الْ إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْ قَدِيرٌ.

الْكِتُبِكُ مِنْ اَهْل الْكِتُبِكُ مَا الْكِتُبِكُ مِنْ اَهْل الْكِتُبِكُ مِنْ اَهْل الْكِتُبِكُ لَوْ রাসূলুল্লাহ 🚃 সম্পর্কে সত্য প্রকাশিত হওয়ার পরও কিতাবীদের মধ্যে অনেকেই কামনা করে ঈমান আনয়নের পর পুনরায় তোমাদেরকে কাফেররূপে ফিরিয়ে নিতে। অর্থাৎ তাদের হীন মানসিকতা এরূপ বিষয়ে তাদের উৎসাহিত করে। তোমরা তাদের ক্ষমা কর তাদের ছেড়ে দাও এবং উপেক্ষা কর বর্তমানে তাদের কোনো প্রতিফল দিও না যতক্ষণ না তাদের বিষয়ে আল্লাহ কোনো নির্দেশ অর্থাৎ জিহাদের নির্দেশ দেন, আল্লাহ সকল বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

> শব্দটি এই স্থানে مُصَدَرِّيةٌ অর্থাৎ এর পরবর্তী ক্রিয়াটি ক্রিয়ার ধাতু অর্থে ব্যবহৃত। বা হেতুবোধক مَغْعُدُلُ لَدُ শব্দটি حَسَداً কর্মকারক।

এর সাথে - كَانِنًا উহ্য مِنْ عِنْدِ اَنْفُسِهِمْ বা সংশ্লিষ্ট।

الثَّكُوةَ وَالْتُوا الزُّكُوةَ وَمَا ١١٠. وَاقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَالْتُوا الزُّكُوةَ وَمَا الرَّكُوةَ وَمَا تُقَدِّمُوا لِانْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ طَاعَةٍ كَصَلُوةِ وَصَدَقَةٍ تَجِدُوهُ أَيْ تَوابَهُ عِنْدَ اللَّهِ مِ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصْيَرُ . فَيُجَازِيْكُمْ بِهِ .

উত্তম কাজের আল্লাহ ভা'আলার আনুগত্য ও ফরমাবরদারীর কাজের ধেমন- সালতে, সাদকা ইত্যাদি যা কিছু পূর্বে প্রেরণ করবে, আল্লাহর নিকট তা অর্থাৎ তা পুণ্যফল পাবে। তোমারা যা কর আল্লাহ তার প্রতি দৃষ্টি রাখেন। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে এর প্রতিফল দিবেন।

### তাহকীক ও তারকীব

এর মর্ম হলো আমাদের নগর থেকে পাহাড়গুলোকে সরিয়ে দাও, যাতে শহর প্রশন্ত হয়ে যায়। تَوُلُمُ أَنْ يُوسَعَهَا এর অর্থ। ﴿ عَمْرَهُ السَّتَغْهَامُ ٩٩٠ بَلْ या مُنْقَطِعَةُ अक्ि وَاللَّهُ عِلْهُ وَاللَّهُ عِلْهُ وَاللَّهُ بَلُ । ফে'লের মাফউল تَرْيُدُونَ তথা مَنْصُوْب মহল হিসেবে آنَّ تَسْفَلُوْ এবং اَنْ نَاصَبَةْ: قَوْلُهُ اَنْ تَسْفَلُواْ أَى تُريدُونَ سُوَالُ رَسُولِكُمُ

विर विरा मानागातत निकंट مَحَلاً مَنْصُوبَ विरागत مَغْعُولٌ مُطْلَق विष्ठि : قَوْلُهُ كَمَا سُئلَ مُوسَى أَىٰ تَسْتَلُواْ أَسُوَالاً مِثْلَ شُول مُوسى .

কেউ কেউ বলেন, এটি 🗓 -এর ভিত্তিতে মানসূব।

হরফে كَتَ এর মাফউল। সে মাফউল থেকে كَتَ سُنلَ মাসদার হয়ে تُرِيْدُوْنَ মাসদার হয়ে أَنْ تَسُتَلُواْ مُفَدِّرَيَّة शांत مِثَا अवर विश्व مِثَل कात مِثَل - هِ هِ عَل कात مِثَل - هِ هِ عَل कात مِثَل - هِ هُ اللهِ عَل

ইসমে হাজেলের অর্থে سَوَاءَ وَعَي الْأَصْل الْوَسَطُ শব্দটি سَوَاءُ عَاللَّهَ وَالسَّوَاءُ فِي الْأَصْل الْوَسَطُ َ لَصَّرِيْقُ الْمُسْتَوِيُ - প্রর অর্থ হরে - آَيَّ مُسْتَوِيّ । মাসদার السَّبِيْل সুতরাং اَلَّسَبِيْل अगमात ।

সক্র ক্রান করে। আন وَدَأَ . مُوَدَّةً الله الله وَدَأَ . مُودَّةً । এর সীগাহ أَمْ وَدُولُهُ وَدُّا

ক্ষয়েলের পরে ব্যবহত হলে تَمَنِيْنِ বা আশা আকাক্ষার অর্থ কেয় মূল ইবারত হবে এভাবে- وَدُ كُوْبُورُ رَدٌّ كُمَّ الخ নাফউলকে নসব দেয় প্রথম মাফউলটি হলো كُفًّا رُ আর দিতীয়টি হলো كُمْ

منْ عِنْدَ كَنْ بِهِدْ : মুফাসসির (র.) كَنِنَا دَهُ উহ্য ধরে এদিকে ইচিত করেছেন হে. غَوْلُهُ كَانِناً مِنْ آنفُسِهم वार्क्रांश्निं كَانْتُ प्रार्युत्कत مُتَعَلِّقُ प्रार्युत्कत عُسَدًا इता مُتَعَلِّقُ अर्युत्कत كَانْتُ वार्क्रांश्निं

व्या दिश्या। পরিভাষায় حَسَدٌ : حَسَدٌ عَسَنُ عَضَنِي زَوَالِ نِعْمَةِ الْانسَان বলা হয় وَسَدٌ अर्थ दिश्या। পরিভাষায় حَسَدٌ वला হয় কামনা করা।

اَىْ بَغْدَ تَبَيُّن الْحَقّ لَهُمْ - مَصْدَرِي হলো مُتَعَلّق অর مُتَعَلّق কি وذَّ ਹੀ مِنْ بَعْد : قَوْلُهُ مَنْ بَعْد مَا تَبَيَّنَ হয়েছে। যা فَبَرَ جَهُ- كُنَ ਹੈ هُنُودًا আর إِسْم ٩٩٠ كَانَ ਹੈ ضَمِيْر مُفُرَّدُ ٩٩٠ كَانَ مَرْنُ كَانَ هُنُودًا : إِعْبَتَراضٌ वह्रवहन। অथह أُمُطَابَقَتُ अत्र आत्य خَبَر كَانَ अ اسْم كَانُ হওয়া আবশ্যক।

تَكُودًا উত্তর : এখানে كَانَ - এর ইসমে মুফরাদ আনার ক্ষেত্রে لَفُظ مَنّ -এর প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। আর খবর তথা বহুবচন আনার ক্ষেত্রে 🔑 -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। এতে কোনো দোষ নেই।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चं चे تُوْلَدُ اَمْ تُرِيْدُوْنَ اَنْ تَسْتَلُوّا النخ : আয়াতের যোগস্ত্র : পূর্বে নসখ সম্পর্কে ইহদি ও মুশরিকদের সমালোচনা ও আপত্তির খণ্ডন করা হয়েছে। এখন এ আয়াতে মুসলমানদেরকে রাস্ল على الله -এর উপর ভরসা ও আস্থা রাখার নির্দেশ দেওয়া হছে। যেন বলা হয়েছে-

لَا تَكُونُوا فِينَمَا ٱنْزِلَ الِينْكُمْ مِنَ ٱلْقُرَانِ مِثْلَ الْيَهُودِ فِي تَرَكِ النَّفَةِ بِالْأَيَاتِ الْبَيِّنَةَ وَاقْتِثَرَاج غَيْرِهَا فَتَضَلُّواْ وَتَكُفُرُواْ بَعْدَ الْايْمَان ـ

قَوْلُهُ وَدَّ كَثِيْرٌ مِنْ اَهُلِ الْكِتَبِ : যোগসূত্ৰ : পূর্বে বলা হয়েছে যে, তারা ঈমানের স্থলে কৃষর গ্রহণ করেছিল। এখন এ আয়াতে বলা হছে তারা মুসলমানদের ব্যাপারেও এ কামনা করে যে, মুসলমানরা ঈমানের পর কাফের হয়ে যাক।

ইরামন (রা.) এবং হযরত হুজায়ফা ইবনুল ইরামন (রা.) এবং হযরত হুজায়ফা ইবনুল ইরামন (রা.) গত্রং উহন থেকে ফেরার পথে ইহুদিদের এক জামাতের সাথে সাক্ষাৎ হয়। তাদেরকে দেখে ইহুদিরা কলতে লাকন, আবর কি ভোমানেরকে বলিনি যে, ইহুদি ধর্মই সঠিকং ইহুদি ধর্ম ছাড়া যা কিছু আছে সবই বাতিল। যদি হালের করের ইন্দ্র ইন্দের করের করিন যে যখন সে বৃদ্ধ করে, তবন আলাহ তা আলা তার সাথে থাকেন। ইহুদিদের একটানা এ কথাগুলো শুনে হযরত আন্মার (রা.) বললেন, আছে বলো দেবি, তোমানের ধর্মে অস্কীকার ভঙ্গের কি বিধানং ইহুদিরা জবাব দিল, এটাতো অত্যন্ত জঘন্য কাজ। হযরত আন্মার (রা.) বললেন, আহের কেরেনে, বানার বর্মের করিছি। সেটা কখনো ভঙ্গ করবো না। ইহুদি বলল, আমর বেদীন হয়ে গেছে। তখন হযরত হুজায়ফা (রা.) জবাব দিলেন, তা নিন্দুন ন্ত্র করিছে এফানার বিবরণ দিলে রাস্ল করেলেন বলেন বলেন বলেন করিছিন হুট্নি নিন্দুন নিন্দ

বর্তমানে খ্রিস্টান জগতের পক্ষ থেকে ইসলামি আকিদাসমূহের পরিপন্থি যে উন্মুক্ত সুপরিকল্পিত ও সম্প্রসারিত আকারের এবং ইহুদি বিদ্বানদের পক্ষ হতে তুলনামূলক লঘু ও গোপন রাজনৈতিক, আর্থ সামাজিক ঐতিহাসিক ও ভৌগলিক প্রবন্ধ-নিবন্ধের যে প্রচারণা [ও অন্যান্য প্রচারমাধ্যম সূত্রে] মুসলিম দেশগুলোতে অহরহ ও অবিরাম চালানো হচ্ছে, এর সবগুলোই তাদের সে সুপ্ত বাসনারই বহিঃপ্রকাশ। এসব প্রচেষ্টা ও তৎপরতার শেষ লক্ষ্য থাকে এটাই যে, মুসলমানরা যদি এতটুকুও ইহুদি বা খ্রিস্টান মতবাদ [কালচার-সংস্কৃতি] গ্রহণ করে, তাতে অন্তত এতটুকু লাভ হবে যে, তারা নিজেদের ধর্মের প্রতি অবশ্যই বীতশ্রদ্ধ ও আস্থাহীন হয়ে পড়বে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২০০]

ভিত্ত করেছেন। آتُرِبُدُونَ اَنْ تَسْتَلُوا الخ (র.) تَوْلُكُم وَنَزَلَ لَبُّ الخ আয়াতের শানে নুযুলের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। অর্থাৎ মক্কাবাসী যখন মক্কা নগরীকে প্রশস্ত করে দেওয়া এবং সাফা পাহাড়কে স্বর্ণে পরিণত করার দাবী করল, তখন উক্ত আয়াত নাজিল হয়।

غَنْدِ اَنْفُسِهُمْ : অর্থাৎ এসব চেষ্টা-তৎপরতার পেছনে ঐকান্তিকতা ও কল্যাণ কামনা কার্যকর ছিল না। এগুলোর উৎস ছিল হিংসা ও বিদ্বেষ। ইহুদিদের স্বভাব বিদ্বেষ তো তাদের নবী ও পথ প্রদর্শকদের পর্যন্ত বিস্তৃত হয়েছে এবং তারা তাদেরও রেহাই দেয়নি।

चें الْعَقَّى : অর্থাৎ কিতাবীদের এ প্রত্যাখ্যান ও বিরোধিতার কারণ কোনো দ্বিধা-সংশয় বা যৌজিক विञ्जान्छि नয়। এর কারণ শুধুই জিদ, হঠকারিতা ও অহংকার। কেননা সত্য তাদের কাছে পরিপূর্ণরূপে প্রস্কুটিত হয়েছে।

ইহুদিদের বিদ্বেষ ও উস্কানিমূলক তৎপরতায় মুসলমানদের মাঝে উত্তেজনা দেখা দেওয়া সম্পূর্ণ স্বাভাবিক ব্যাপার ছিল। তাই তাদের আদেশ-উপদেশ দেওয়া হচ্ছে যে, এ মুহূর্তে [ধৈর্য ধারণকর] ক্ষমা মার্জনা করে যেতে থাক, প্রতিশোধ ও শান্তিমূলক ব্যবস্থার এখনই সূচনা করে দিয়ো না।

لِنَجَاءِ निर्कात्मत कना। এখানে সম্বন্ধপদ (مُضَافُ) উহা রয়েছে। অর্থাৎ لِاَنْفُسِكُمْ : قَوْلُهُ وَمَا تُنَفْقُوا لِاَنْفُسِكُمْ निर्कात्मत कना। निर्कात्मत कना। निर्कात्मत कना। निर्कात्मत निर्कात्मत नाकांठ ও মাগফিরাতের জন্য। निर्कानीत वाহत्त पूरींठ

قُولُه تَجِدُوْهُ عِنْدَ اللَّهِ: আল্লাহ তা'আলার কাছে তা পেয়ে যাবে। অর্থাৎ ছওয়াব ও প্রতিদান পেয়ে যাবে। হুবহু সে আমলগুলো বিদ্যমান দেখা যাওয়া উদ্দেশ্য নয়।

দরখাস্তকৃত এবং দরখাস্ত ছাড়া উভয় মুজিযাসমূহের পার্থক্যের বিবরণ: মক্কার কাফের ও আরবের মুশরিকদের মধ্যে মুষ্টিমেয় এমন উৎসূক যুবকও ছিল, যাদের কাজ ছিল শুধু হাঙ্গামা ও বিরোধকে দমন করা। তারা বিভিন্ন রকমের দরখাস্তকৃত মুজিযাসমূহ তলব করত। যেগুলোর ব্যাখ্যা সূরা আনআমে আসবে।

প্রত্যেক কাজের রহস্য ও কল্যাণ যেহেতু আল্লাহ তা'আলা জানেন। অন্য কারোও কর্ম নির্ধারণের অধিকার নেই। তাই এ ধরনের দরখাস্তসমূহ সর্বদাই প্রত্যাখ্যান করা হতো। আর যেহেতু আবদেনকারীদের উদ্দেশ্য অধিকাংশই ভুল ছিল এবং তাদের রীতি-নীতি বৈরিতা ছিল। এ কারণে আল্লাহর বিধান ও নিয়ম এটাই ছিল যে, এধরনের আবদারসমূহকে প্রত্যাখ্যান করে দেওয়া হতো।

আর যদি দরখাস্ত পূর্ণ করা হতো। তবে এ শর্তের সাথে যে, তারপরও ঈমান গ্রহণ না করলে তা হলে প্রমাণ পূর্ণ হওয়ার পর আল্লাহর আজাব আসা নিশ্চিত হয়ে যায়।

এ স্থানে ব্যাপারটি যেহেতু আখেরী উদ্মতের, তাদেরকে হালাক ও ধংগে করা আল্লাহ তা আলার ইচ্ছা নেই। আর এ দিকে বিরোধীদের ভাগ্যে ঈমান গ্রহণের তৌফিকও নেই। তাই তাদের দরখান্তসমূহ পূর্ণ করা কল্লাল্ডনক হিসেবে গণ্য করা যায়নি।
—[কামালাইন খ. ১, পৃ. ১১৮]

युक्त क्षमा ও উপেক্ষা করা দেওয়া : যেহেতু মুসলমানদের সে সময়ের অবস্থার চাহিল এটা ছিল যে, পরিপূর্ণ ধৈর্য ধারণ এবং কঠোরতা ব্যতীত সময়কে অতিবাহিত করা, বিরোধীদের অপকর্মের শস্তি উপযুক্ত সময়ে অর্থাৎ হত্যা ও ট্যাক্স -এর বিধানের মাধ্যমে করা হবে। তাই আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদেরকে সহানুভূতি এবং লেখেও না দেখার ভান করার পরামর্শ দিয়েছেন। আর জাতির প্রকৃত ও ভিতরগত ক্ষমতা ও শক্তি সঞ্চয়ের জন্য এর চেয়ে উত্তম পদতি অন্য কছু সম্ভব নয়। কেননা প্রতিকূল পরিবেশ ও বিশ্বাদ অবস্থা সহ্য করার অভ্যাস সৃষ্টি দ্বারা চারিত্রিক ও আধ্যাত্মিক শক্তি হৃদ্ধি হয় এবং বড়র চেয়ে বড় কঠিন ও সংকটময় অবস্থাসমূহ হাসিমুখে সহ্য করার ট্রেনিং হয়ে যায়। প্রকৃত যুদ্ধ ও মারামারির অবস্থাতেও এ ধরনের অবস্থার সম্মুখীন হতে হয়। যেগুলোর মধ্যে ক্ষমা ও ছাড় দেওয়ার প্রয়োজন হয়। অতএব আয়াতকে সাময়িক অবস্থানির উপর ভিত্তি করে তির্বাদি আরা মধ্যে ক্ষমা ও ছাড় দেওয়ার প্রয়োজন হয়। অতএব আয়াতকে সাময়িক অবস্থানির উপর ভিত্তি করে যায় যুদ্ধ করা ও যুদ্ধ না করা উভয় অবস্থাই গণ্য। আর যেহেতু শক্রদের বিরোধী কার্যকলাপ দেখে উত্তেজনা আসতে পারে, তাই শুধু বসে থাকাও ন্যায়সঙ্গত নয়। এ যুক্তিসিদ্ধতা দ্বারা আধ্যাত্মিক ও চারিত্রিক শক্তির প্রপ্রবণ -এর দিকে লক্ষ্যকে ফিরিয়ে নেওয়ার জন্য নামাজ, রোজা, জাকাত ইত্যাদি ইবাদতের বিধানাবলির প্রোগ্রামসমূহ বলে দিয়েছেন যে, বর্তমানে নিজেকে শারীরিক ও আর্থিক কষ্টসমূহ সহ্যের অভ্যন্ত বানাও। যাতে করে যুদ্ধের বিধানাবলি মেনে নেওয়ার জন্য নিজকে তৈরি করতে পার। নতুবা প্রস্তুতি ছাড়া যুদ্ধের নির্দেশাবলি নিক্ষল হয়ে থাকবে। –[কামালাইন খ. ১, প. ১১৯]

এবং তারা বলে ইহুদি বা খ্রিষ্টান ব্যতীত অন্য কেউ . ١١١ . وَقَالُواْ لَنْ يَتَدُخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا جَمْعُ هَائِدِ أَوْ نَصْرُى قَالَ ذُلكَ يَهُوَدُ الْمُديْنَة وَنَصَارَى نَجُرَانَ لَمَّا تَنَاظَرُوْا بَيْنَ يَدَى النَّبِتِّي ﷺ أَيْ قَالَ الْيَهُنُودُ لَنْ يَدْخُلَهَا إِلَّا الْيَهَاوُد وَقَالَ النَّنصَارِي لَنْ يَدْخَلَهَا الاَّ النَّنصَارِي تِلْكَ الْمَقُولَةُ أَمَانِينُهُمْ شَهُواتُهُمُ الْبَاطِلَةُ قَلْ لَهُمْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ حُجَّتَكُمْ عَلَىٰ ذلكَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ ـ فِيهِ ـ

জানাতে প্রবেশ করবে না। রাস্লুল্লাহ 🚟 -এর সামনে একবার মদীনার ইহুদি ও নাজরানের খ্রিস্টানরা বিতর্কে প্রবৃত্ত হয়েছিল। তখন তারা এ কথা বলেছিল। ইহুদিরা বলেছিল যে, ইহুদি ব্যতীত আর কেউ জান্লাতে প্রবেশ করবে না । আর খ্রিস্টানরা বলেছিল যে, খ্রিস্টান ছাডা জানাতে আর কেউ প্রবেশ করবে না। এটা এই বক্তব্য তাদের আশা মাত্র মিথ্যা কামনা মাত্র। তাদেরকে বল এতে যদি তোমরা সত্যবাদী হও তবে এই কথার هَانـدُ শব্দটি هُــوْد পূশ্ কূর هُــانـدُ শব্দটি هُــانـدُ -এর বহুবচন।

या ا كَا كُنَّ اَلْجَنَّةَ غَيْرُهُمْ مَنْ أَسْلَمَ الْجَنَّةَ غَيْرُهُمْ مَنْ أَسْلَمَ الْجَنَّةَ غَيْرُهُمْ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَّهُ لِللهِ أَيّ إِنْقَادَ لاَمْره وَخُصَّ الْوَجُهُ لِأَنَّهُ أَشْرَفُ الْأَعْتِضَاءِ فَغَيْرُهُ أَوْلَى وَهُو مُحْسِنُ مُوَخِيدُ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبْهِ أَيْ ثَوَابُ عَمَلِهِ الْجَنَّاةُ وَلاَ خُوْفٌ عَلَيتُهمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ. فِي ٱلْاخْرَةِ.

কেউ আল্লাহ তা'আলার নিকট স্বীয় চেহারা সমর্পণ করে। অর্থাৎ তাঁর নির্দেশের সামনে আত্মসমর্পণ করে। এই আয়াতে চেহারার কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ হলো মানব শরীরের সর্বশ্রেষ্ঠ অঙ্গ এটাই। সুতরাং এটা যদি অনুগত হয় তবে অন্য অঙ্গসমূহের তো কথাই নেই। আর সে হয় সৎকর্ম পরায়ণ অর্থাৎ তাওহীদপন্থি স্বীয় প্রতিপালকের নিকট রয়েছে তার ফল তাঁর কর্মের পুণ্যফল জান্নাত এবং তাদের কোনো ভয় নেই ও তারা দুঃখিত হবে না পরকালে।

### তাহকীক ও তারকীব

إِذَا دَخَلَ فِي الْبَهَّوْدِيَة ِ प्रथिन वला হয় यथन هَادَ ـ بَهُودَ ـ عَجَوَدُ عَاوِدْ الْعَلَام ع যখন ইহুদি ধর্মে দীক্ষিত হয়। عَائِدٌ এটা تَا تَبْنَا اللَّهُ অর্থা وَيَا عُدْنَا اللَّهُ अर्था وَيَا পক্ষে গো-বৎস পূজা থেকে তওবাকারী হয়েছিল তাদের ক্ষেত্রে এ শব্দটি প্রয়োগ করা হয়েছিল। পরবর্তী সময়ে নামকরণের মধ্যে প্রশস্ততা হয়ে গেছে এবং একটি দলের আস্থা ছিল যে, প্রতিটি বাক্যকে এর প্রবক্তা দলের সাথে সংযুক্ত করে দেওয়া হবে। তাই উভয় বাক্যকে এজমালীভাবে মিশ্রিত করে দেওয়া হয়েছে।

: ইয়েমেনের একটি শহরের নাম। যেখান থেকে খ্রিস্টানদের এ প্রতিনিধি দলটি রাসূল 🚃 -এর দরবারে এসেছিল, ইবনে জারীর (র.) হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে এটাই বর্ণনা করেছেন।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

নির্ধারণ করা হয়েছে এর খবর أَمَانِيُّ কেননা প্রকৃত পক্ষে সেটা অনেকগুলো أَمَانِيُّ এব الْمَانِيُّ মুফরাদ ও مَقُولُهُ وَ নির্ধারণ করা হয়েছে এর খবর আশাসমূহের উপর গণ্য ছিল অথবা তাবীলের সাথে مَقُولَة كُلُّ قَانِيلِ عَلْيحِدَة হতে পারে। আর তৃতীয় নির্দেশনা এটা যে, দ্বারা هَا ْ । शমথাকে اتْرُا ﴿ وَالْمَقْرَا ﴿ إِمْتِيثَالُ يِلْكَ الْمَقُولَةِ اَمَانِيَّهُمْ ﴿ হামথাক عِبَارَتْ মেনে مُقَدَّرُ कि - مُضَافْ পরিবর্তন করেছে। এটাকে تَعَفَّ بَرُهَةً . بُرُهَانَ / اَحْضَرُوا হয়। অর্থে اَمْر تَعَبَّجُبني অর্থে تَعَابُر وَا বিপক্ষের কথা বা প্রমাণ এর দ্বারা খণ্ডিত হয়ে যায়। কিংবা کَرُخی থেকে নির্গত। অর্থ-বয়ান ও বর্ণনা। প্রথম অবস্থায় এ শব্দটি যেহেতু নাবাচককে হ্যা-বাচক করার জন্য আসে, এ কারণে بَلَيُ । হবে مُنْصَرِفُ আর দ্বিতীয় অবস্থায় غَبْرُ مُنْصَرِفُ স্ফাস্সির (র.) بَلَيُ ইবারত নিধারণ করেছেন। আর এজন্যই بَدْخُلُ الْجَنَّة غَبْرُهُمْ ( क्रुग्ने प्रशं بَدْخُلُ الْجَنَّة তারপর مَنْ ٱسْلَمَ থেকে নতুন [পৃথক] বাক্য । وَجْه - কে - وَجْه [সমস্ত অঙ্গসমূহ থেকে উৎকৃষ্ট] এ জন্য বলা হয়েছে যে,এটা সেজদার স্থান। যা সমস্ত একাগ্রতার ভিত্তি ও অনুভূতিসমূহের এবং চিন্তা ও ভাবনার খনি। مَنْ যেহেতু مَنْ মুবতাদা जायारेया जाना पूतल तरारह। ठारे مُتَضَمَّنُ مَعْنَى شَرْط ضَاءُ जायारेया जाना पूतल तरारह। ठारे مُتَضَمَّنُ مَعْنَى شَرْط بَلَيُ श्रात वना हाक। आत এकि पिक्षि এটाও হতে পারে যে, مَنْ ٱسْلَم क्रात शक्राह نَاعِلْ हरा । अर्था९ مَوْصُولَه वत करराम सूमानिक فَلَهُ أَجْرَهُ वानांत्र पार्व يَدْخُلُهَا مَنْ أَسْلَمَ عِبَارَتُ वामल يَدْخُلُهَا مَنْ أَسْلَمَ (त.) এজন্য नागिराराष्ट्रन रय, पूनिशार्क रा أَشَدُّ بَلاَءِ الْأَنْبِيَاءِ ثُمَّ ٱلْأَضْفَلُ فَالْأَصْفَلُ الْأَصْفَلُ الْأَصْفَالُ الْأَصْفَالُ الْمُعْدَلُ اللَّهِ عَلَى الْمُعْدَلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْدَلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَه কষ্টের মধ্যে বেষ্টিত থাকেন। যদিও সেগুলোর প্রভাব প্রকৃতভাবে কলব পর্যন্ত পৌছে না।

يُ الْمَانِيُّ : এটি مُنِيِّبَةً -এর বহুবচন। অর্থ আশা বাসনা। (ن ـ ن ـ ن) [ধাতুমূল] থেকে নির্গত।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইহুদিদের এ আশা কখনো পূর্ণ হবার নয় এবং এ বক্তব্যের সমর্থনে কোনো বুদ্ধিবৃত্তিক ও : قَوْلُهُ وَقَالُواْ لَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ যুক্তিভিত্তিক প্রমাণও নেই, কোনো উদ্ধৃতিমূলক ও বাণীভিত্তিক প্রমাণও নেই। এখানে লক্ষণীয় শুধু বুযার্গযাদা [মহা মনীষীর সন্তান] হওয়া এবং বংশধারা ও জন্মসূত্রীয় আভিজাত্য যখন নবীগণের বংশধরদের ক্ষেত্রে কোনো সুফলদায়ক হতে পারল না, সে ক্ষেত্রে আমাদের সমকালীন পীরজাদা ও শায়খজাদাদের শুধু জন্মগত আভিজাত্যে তুষ্ট হয়ে থাকা যে কতখানি বুদ্ধিমত্তার পরিচায়ক, তা অবশ্যই ভেবে দেখার বিষয়।

خِلْمِ : অর্থাৎ মুক্তির সঠিক বিধি এই যা এখন বর্ণিত হচ্ছে। نِلْمُ শব্দটি পূর্ববর্তী বিষয়ের খণ্ডন ও প্রত্যাখ্যান বুঝায়। অর্থাৎ তোমাদের দাবি নিরেট ভ্রান্ত দাবি। প্রামাণ্য তা-ই যা এখনই বর্ণিত হচ্ছে।

: অর্থাৎ তার আমল এবং বাস্তব জীবনেও সে তাওহীদ মতবাদের অনুসারী হবে। যেন ঈমান ও ভালো আমল [সৎকর্ম] উভয় একত্র হবে। 🕹, -এর শাব্দিক অর্থ চেহারা অবয়ব। কিন্তু ব্যবহারিক ভাষায় প্রায়শ সন্তা বা মূল অন্তিত্ব উদ্দেশ্য হয়ে থাকে। এখানেও অনুরূপই উদ্দেশ্য। অনেক সময় গোটা সত্তাকে 🚓 বলে ব্যক্ত করা হয়। তাফসীরে রূহুল মা'আনীতে রয়েছে– 🚣 শব্দ হয়তো রূপক অর্থে সন্তা বুঝাবার জন্য, কিংবা পরোক্ষ অর্থে ইচ্ছা বুঝাবার জন্য।

(وَقَالُواْ وَجُه إِمَّا مُسْتَعَارٌ لِللَّاتِ وَإِمَّا مَجَازٌ عَنِ الْقَصْدِ . رُوْحُ الْمَعَانِي আল্লাহ তা'আলা এতে অবনমিত আত্মসমর্পিত অর্থাৎ শিরকের সংমিশ্রণ ব্যতীত পুরোপুরি তাওহীদের: قَوْلُهُ ٱسْلِكُمْ وَجْهُهُ لِللَّهِ

মতবাদ গ্রহণ করা। اَخْلَصْ نَفْسَهُ لَا يَشُرُكُ بِهِ غَنْيَرَهُ अর্থাৎ নিজেকে একনিষ্ঠ করে তার সঙ্গে কাউকে শরিক করে ন -[কাশশাফ]। তাঁকে ছাড়া কাউকে উদ্দেশ্য (মাকসুদ] বানায় না। -{রুন্থল মা'আনী}

### অনুবাদ :

عَلَىٰ شَيْ مُعْتَلُّ بِهِ وَكَفَرَتْ بِعِيْسٰى وَقَالَتَ النَّصْرَى لَيْسَتِ النَّهُودُ عَلَى شَيْعُ مُعْتَدِّ بِهٖ وَكَفَرَتُ بِمُوْسٰى وَهُمُ أَيْ الْفَرِيْقَانَ يَتْلُونَ الْكِتَابَ مِ الْمُنَزَّلُ عَلَيْهُمْ وَفَيْ كِتَابِ الْيَهُوْدِ تَصْدِيْقُ عِينسٰى وَفِيْ كَتَابِ النَّصَارٰي تَصَديْقُ مُوْسٰى وَالْجُمْلَةُ حَالًا كَذٰلكَ كَمَا قَالَ هُ زُلاَءِ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعُلُمُونَ أَيْ المُشْرِكُونَ مِنَ الْعَرِّبِ وَغَيْرَهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ بِيَانَ لِمَعْنِي ذُلِكَ أَيْ قَالُوْا لِكُلِّ ذِيْ دَيْنِ لَيْسُوْا عَلَىٰ شَيْ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِينَامَةِ فِينْمَا كَانُوْا فِيه يَخْتَلِفُونَ . مِنْ آمر الدّين فَيَدْخُلُ الْمُحَتُّ الْجَنَّةَ وَالْمُبْظِلُ النَّارَ .

তারা যেরপ তদ্রপ যারা কিছুই জানে না তাও অর্থাৎ আরববাসী মুশরিক এবং অন্যান্য সম্প্রদায়ের লোকেরাও অনুরূপ কথা বলে। এটা এথমোক্ত এটা এথমোক্ত এটা এই এটা কা মর্মের ইন্টেন্ট্র বা মর্মের ইন্টেন্ট্র বা মর্মের ইন্টেন্ট্র বা মর্মের ইন্টেন্ট্র বা মর্মের হাষ্যরপে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ প্রত্যেক ধর্মাবলম্বীই প্রতিপক্ষকে বলে যে, তাদের ধর্মে উল্লেখযোগ্য কিছুই নেই। সুতরাং ধর্ম সম্পর্কে যে বিষয়ে তাদের মতভেদ আছে কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা আলা তার মীমাংসা করবেন। অনন্তর সত্যপন্থিদের জান্নাতেও বাতিলপন্থিদের জাহান্নামে প্রবেশ করাবেন।

### তাহকীক ও তারকীব

কেউ বলেন, এ স্থলে পৃথক দু'টি উপমা আছে। তাই দু'টি শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। একটি উপমা দারা তো এই কথা বুঝানো উদ্দেশ্য যে, তাদের উক্তি ইহুদি-খ্রিস্টানদেরই অনুরূপ। অর্থাৎ তারা যেমন অন্যদের পথভ্রষ্ট বলে, এরাও তেমনি Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

<sup>[</sup> সংযোজক] مَاطِفَةُ [अवज्ञा প্রকাশক] حَالِيَةٌ अथठ তারা । وَهُمُ "

এর স্থলে পতিত : نَصَبْ টি كَانْ এখানে : كَذُلِكَ أَى مُثُلَ ذُلِكَ الَّذِى سَمِعْت بِه : قَوْلُهُ كَذُلِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ كَانَ قَوْلًا ذُلِكَ الْقَوْلِ -এর সিফ্ড হিসেবে أَفَادَهُ خَصْرٌ এর জন্য মুকা।দাম করা হয়েছে مَصْدَرُ مَحْذُونً بعَيْنَهِ لَا قَوْلًا مُغَايِرًا لَهُ

বিশেষ জ্ঞাতব্য: এস্থলে প্রশ্ন জাগে যে, كَذْلِكَ বলার পর مِشْلَ تَوْلِهِمْ বলার কি প্রয়োজন ছিলং কোনো কোনো তাফসীরকার এর জবাব দিয়েছেন যে, مِشْلُ وَوْلِهِمْ مِشْلُ وَوَلِهِمْ -এর ব্যাখ্যা ও শক্তিবর্ধক। যেমন আল্লামা সুয়ৃতী (র.) مِثْلُ قَالُ اللهَ عَنْدَى ذَلِكَ عَالَ اللهَ عَنْدَى ذَلِكَ عَالَ اللهَ عَنْدَى ذَلِكَ عَالَ اللهَ عَنْدَى ذَلِكَ عَلْدُونَ لا يَعْلَمُونَ كَذُلِكَ قَالُ اللهَ عَالَ اللهَ عَالَ اللهَ عَالَ اللهَ عَالَ اللهَ عَالَ اللهُ عَاللهُ عَالَ اللهُ عَاللهُ عَالَ اللهُ عَاللهُ عَالَ اللهُ عَاللهُ عَالَ اللهُ عَاللهُ عَالَ اللهُ عَالِهُ عَلَى اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

নিজেদের ছাড়া অন্যদের পথভ্রষ্ট বলে। দ্বিতীয় উপমার উদ্দেশ্য এই যে, আহলে কিতাব যেমন এ দাবি কোনো রকম দলিল ছাড়া কেবল নিজেদের কু-প্রবৃত্তি ও বিদ্বেষবশত করে, তদ্ধপ পৌত্তলিকেরা ও বিনা দলিলে কেবল নিজেদের খেয়াল খুশিমতো এরূপ দাবি করে।

َ وَغَيْرُهُمْ : وَغَيْرُهُمْ - এর শেষে وَالْعَرَبُ عَطْف عَطْف - এর সাথে তার عَطْف হবে وَعَيْرُهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ اللهِ اللهُ الله

قُولُهُ بَيَانَّ لِمَعْنَى ذُلِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُونَ চা হলো كَذُلِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُونَ টা হলো كَذُلِكَ قَالَ اللَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُونَ টা হলো كَذُلِكَ قَالَ اللَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُونَ চা হলো كَذُلِكَ قَالَ اللَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُونَ تَا عَالَهُ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مُ

- عَوْلَهُ لَيْسُوا : فَوْلَهُ لَيْسُوا - مَا عَوْلَهُ لَيْسُوا : فَوْلَهُ لَيْسُوا : فَوْلَهُ لَيْسُوا

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

غُولُهُ وَقَالَتِ الْبِهَوْدُ لَيْسَتُ ..... وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتْبَ : এখানে কিতাব বলতে বনী ইসরাঈলের নবীগণের সহীফাসমূহের সমষ্টি-সংকলন উদ্দেশ্য, যা এখন বাইবেল পুরাতন নিয়ম [ওল্ড টেস্টমেন্ট] নামে পরিচিত। ইহুদি ও খ্রিস্টান উভয় সম্প্রদায়ই এ সহীফাগুলো ইলহামী ও পবিত্র হওয়ার দাবিদার।

বর্তমান মুসলমানদের কাঁদা ছোড়াছুড়ি অবস্থা: আক্ষেপের বিষয় এই যে, এ ভ্রান্ত সম্প্রদায়গুলোর দেখাদেখি মুসলমানরাও তাদের অভিনু গ্রন্থ আল কুরআন নিয়ে দল-উপদলে বিভক্ত হয়ে একে অন্যকে অবজ্ঞাও হেয় প্রতিপন্ন করা, এমনকি ফাসিক ও ভ্রান্ত বলতে শুরু করেছে এবং কাষ্ণের বলার পরিস্থিতিও এসেই যেতে চাচ্ছে।

غَالَمُ لَا يَعْلَمُونَ : অর্থাৎ জ্বানে না ওহাঁ ও নবুয়ত সংক্রান্ত কিছু। তারাও বলতে শুরু করেছে, কিতাবীদের কেউই সত্যে প্রতিষ্ঠিত নয়। এ আয়াতে ইলম (عِلَم) দ্বারা উদ্দেশ্য আসমানি কিতাবের ইলম। উল্লিখিত উক্তি কাদের ছিল? সাধারণত আরব মুশকিরদেরই এর বক্তব্য ছিল ধরে নেওয়া হয়েছে। তবে কোনো আসমানী কিতাবের উপর ভিত্তিকৃত নয়, এমন যে কোনো ধর্মের অনুসারী ও যে কোনো জ্বাহিলী ধর্মের অনুসারীদের এর ব্যাপকতার অন্তর্ভুক্ত বলা যায়।

ইলম ও জ্ঞানের পার্থক্য: পবিত্র কুরআন ইলম [ক্রিয়ামূল عِلْمَا وَ ত তার বিভিন্ন ক্রিয়ারূপ ও বিশেষ্য রূপ যথা عَلَى ইত্যাদি যেখানে যেখানে ব্যবহার করেছে তা দিয়ে প্রায়শ প্রকৃত জ্ঞান ওহী ও নব্য়তের জ্ঞানই উদ্দেশ্য করেছে। এ ধরনের আয়াত দিয়ে বর্তমানের প্রথাগত বিদ্যা ও জ্ঞান-বিজ্ঞান তথা বিদ্যালয়, মহাবিদ্যালয়, বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষা ব্যবস্থাকে তালীম রূপে প্রমাণিত করা পবিত্র কুরআনের প্রতি এবং সুবুদ্ধির প্রতি কত বড় অনাচার।

زَالُكُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ: মীমাংসার **দারা এখানে কার্যত** বাস্তব মীমাংসা উদ্দেশ্য। আর বিতর্ক, আলোচনা ও যুক্তি প্রমাণভিত্তিক মীমাংসা অর্থাৎ হক ও বাতিল **এবং ঈমান ও কৃফরে**র মাঝে অকাট্য মীমাংসা তো এ পৃথিবীর বুকেই হয়ে রয়েছে।

غُوْلَهُ بَيْنَهُمْ : তাদের মাঝে একদল হকপন্থি ও ঈমানদার এবং অপরদল বাতিলপন্থি ও কাফের উদ্দেশ্য। হকপন্থি ও বাতিলপন্থিদের মাঝে আল্লাহ ফয়সালা করে দেবেন।

অযথা দলভুক্ত হওয়ার মন্দতার বিশ্লেষণ : আল্লাহ তা আলা এমন ধর্মীয় গোঁড়ামি ও দলভুক্তি থেকে হেফাজত করুন। যাতে করে أَوْا يَوْبُ بِمَا لَدَيْهُمْ أَبَرُونَا مَرَوْنَ مَرَوْنَا مَرْوَنَا مَرَوْنَا مَرْوَنَا مَرَوْنَا مَرَوْنَا مَرْوَنَا مَرَوْنَا مَرَوْنَا مَرَوْنَا مَرْوَنَا مَرْوَا مَرْوَنَا مَرْوَالَعُولَ مَا مَرْوَالَعُولِ مَا مِنْ مَا يَعْمَا مَرْوَالَعُولِ مَا مَا مِنْ مَا يَالِي مُنْ مَا يَعْمَا وَلَا مُرْوَالِ مَا مَا مُرَافِقَ مَا يَعْمَا مِنْ مَا يَعْمَا مُرَافِقًا مَلْ مَا يَعْمَا مَا يَعْمَا مَا يَعْمَا مُرَافِقًا مَا مَا يَعْمَا يَعْمَاعُلُولُكُمُ يَعْمَا يَعْمَا يَعْمَاعُلُولُ يَعْمَا يَعْمَا يَعْمَا يَعْمَاعُلُمُ يَعْمِعُلُمُ

মাশায়েখে কেরামের জন্য চিন্তার সৃক্ষতা : যে সকল আলেম ও মাশায়েখ নিজ নিজ তরীকার উপর এত মগ্ন ও আস্থাশীল যে, অন্যের হক ও সত্যকে দোষারোপ এবং তুচ্ছ করতেও লজ্জা করেন না। তাদের উচিত উক্ত আয়নায় নিজ চিত্রকে দেখে নেওয়া।

১١٤ كا قَاعُ لَا اَحَدُ اظْلَمَ مِتَمَنْ مَنَعَ ١١٤ كا . وَمَنْ اَظْلُمُ اَيْ لَا اَحَدُ اظْلُمَ مِتَمَنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ النُّلِهِ أَنْ يَذْكُرَ فَيْهَا اسْمُهُ بالصَّلُوةِ وَالتَّسْينيعِ وَسَعٰى فِئ خَرَابِهَا م بِالْهَدَمِ أَوِ التَّعْطِيْلِ نَزَلَتْ إِخْبَارًا عَن الرُّوْمِ الَّذِيْسَ خَرَّبُوْا بَيْسَ الْمَقْدِسَ أَوْ فِي النَّمُشُرِكِيْنَ لَمَّا صَدُّواْ النُّبِيُّ عَلُّهُ عَامَ الْحُدَيْبِيةِ عَنِ الْبَيْتِ ٱولَّنَبِكَ مَا كَانَ لَهُمْ اَنُ يَتَدُخُلُوهَآ اِلْاَ خَانَفيْنَ . خَبَرُ بِمَعْنَى ٱلْآمْرِ أَيْ أَخِيْفُوْهُمْ بِالْجِهَادِ فَلَا يَدْخُلُهَا أَحَدَّ المسنبًا لَهُمْ فِي الكُنْيَا خِنْزَى هَوَانَ بِالْقَتْلِ وَالسَّبِي وَالنِّجِزِيةِ وَلَهُمْ فِي الْأُخِرَةِ عَذَابُ عَظِيْمَ . هُوَ النَّارُ .

মাধ্যমে তাঁর নাম স্মরণ করতে বাধা প্রদান করে ও সেটাকে ধ্বংস করে বা রুদ্ধ করে তা ধ্বংস সাধনে প্রয়াসী হয় তদপেক্ষা বড জালিম আর কে হতে পারে? না তার চেয়ে অধিক সীমা লঙ্খনকারী আর কেউ নেই ৷ রোমকরা বায়তুল মুকাদাস মসজিদকে ধ্বংস করে দিয়েছিল। তাদের সম্পর্কে অথবা মুশরিকরা যখন হুদায়বিয়ার সন্ধির বৎসরে রাসলে কারীম 🚃 ও তার সঙ্গীগণকে বায়তুল্লাহ জেয়ারত হতে বাধা প্রদান করেছিল তখন তাদের সম্পর্কে এই আয়াত অবতীর্ণ হয় । অথচ ভয়-বিহ্বল না হয়ে তাদের জন্য মসজিদে প্রবেশ করা সঙ্গত ছিল না। বা خَبَرِينَةُ থাক্ট বাক্যটি যদিও أَولَنْكُ مَا كَانَ বার্তামূলক তবে এইস্থানে তা 🚅 বা অনুজ্ঞা অর্থে ব্যবহৃত ৷ অর্থাৎ তোমরা জিহাদের মাধ্যমে তাদেরকে ভয় প্রদর্শন কর। তাদের কেউ যেন নির্বিঘ্নে নিরাপদে এই স্থানে প্রবেশ করতে না পারে। পৃথিবীতে রয়েছে তাদের জন্য লাঞ্ছনা ভোগ হত্যা, গ্রেফতারি, জিযিয়া আরোপের অবমাননা, আর পরকালে রয়েছে তাদের জন্য মহা শাস্তি অর্থাৎ জাহান্লাম।

### তাহকীক ও তারকীব

টি হলো [वेर्योत] اسْتَفْهَا ، হলো মুবতাদা و كَا كَا أَظُلُمُ আর مَحَلًا مَرْفُوْء । হলো মুবতাদা مَنْ لَا أَحَدُ أَظْلَمَ مِنْهُ অর্থাৎ اسْتِفْهَامُ انْكَارِيْ ﴿

(بَتَاوِيْل - مَفْعُول ثَانِيٌ হলো اَنْ يَذْكُر এবং مَفْعُول أَوْلَ عَلَى عَنْعَ হলো مَسَاجِدْ: قَوْلَهُ مِنْمَنْ مَنْعَ مَسَاجِدَ - مَغْعَلْ रश طَرْف مَكَانٌ रश जात رَفْع उपिंज हिल । किनना यि कि 'लेत مُضَارُع वारेन किनियां مَصْدَرُ ওজনে। এখানে خَلَافٌ قِياسْ কাসরা হয়েছে خَلَافٌ قِياسْ হিসেবে।

কে বহুবচন কেন ব্যবহার করা হলো৷ অথচ এ আয়াতে مُسَاجِدٌ । খম : مَسَاجِدٌ কে বহুবচন কেন ব্যবহার করা হলো৷ অথচ এ আয়াতে مُسَاجِدٌ বুঝানো হয়েছে। কেননা রোমের অগ্নিপূজক রাজা বুখতে নছর একে ধ্বংস করে দিয়েছিল। অথবা مُسَاجِدُ দ্বারা মসজিদে হারামকে বুঝানো হযেছে। কেননা মক্কার মুশরিকরা রাসূল 🚟 -কে হুদায়বিয়ার সন্ধির সময় ওমরা করতে নিষেধ করেছিল। উত্তর: আলোচিত দুটি মসজিদই যেহেতু অধিকতর গুরুত্বপূর্ণ ও বেশি বরকতপূর্ণ তাই এ মসজিদে ইবাদত করতে বাধা প্রদান বা তা ধ্বংস ও বিরান করে দেওয়া যেন সকল মসজিদকে ধ্বংস করার নামান্তর। এ জন্য مَسْنَجِدُ -এর স্থলে مُسْنَاجِدُ गुवश्व रायाह । - এর দিক দিয়ে চারটি সূরত হতে পারে। اعْرَابْ এখানে - إعْرَابْ এখান بَانْ يَذْكُرَ فِيْهَا اسْمَهُ

مَنَعْتُهُ كَذَا वना रहा مَفَعُول ثَانِي अ- مَنَع . مَنَع . كَ

مَنَعَ كَرَاهَةً أَنْ يَذَكَرَ أَوْ مَنَعَ دُخُولً مَسَاجِد اللَّهِ अशी९ مَفْعُولً لَهُ अवा - مَنَع

```
مَنَعَ ذِكْرَ استمه فبنها वर्षा بَذْلُ أَلْاشْتِمَالُ वर्षा مَسَاجِدَ اللَّهِ . ७
```

مَنَعَ مَسَاجِدَ مِنْ أَنْ يُذْكُرُ अर्था९ مَنْصُوبُ रुयक कतात कातए حَرْفُ الْجَرِّ

َ اوَ ' এখানে وَ عَمْعَالُ वा প্রকরণ বুঝানোর জন্য ব্যবহৃত হয়েছে, সন্দেহের জন্য নয়। ﴿ وَمُعْلَوْ عَمْدُوا بُ ا اللهُ مَصْدَرُ भक्षि اللهُ مَصْدَرُ भक्षि اللهُ عَمْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُ أَمْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُ أَعْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُ أَمْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُعْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُعْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُ اللهُ عَمْدُوا بُعْدُوا بُعْدُولُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْدُوا بُعْدُولُ اللهُ اللهُ عَمْدُوا بُعْدُولُ اللهُ اللهُ عَمْدُوا بُعْدُولُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْدُولُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْدُولُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْدُولُ اللهُ । থাকে নির্গত হয়েছে خَرَبَ بِالْمَكَانِ अकि - عَرْبَ أَعْرَبَ وَالْمَا अकि - عَسُلِيْم अकि - تَسُلِيْم अकि سَلَمْ অর্থাৎ সেটির রক্ষণাবেক্ষণ বাদ দিয়েছে। যাতে তা নিজে নিজেই বিরান এবং বরবাদ হয়ে যায়।

रत । मूनठ এकि अत्मुत فَجَبَرِيَّةٌ अवं अर्थां : قَوْلُهُ خَبَرُ بِمَعْنَى الْاَمْرِ জবাব প্রদানের জন্যই এ অংশটুকু বৃদ্ধি করা হয়েছে।

প্রশ্ন : لَا يَدْخُلُوْهَا اِلّا خَانَفَيْنُ - এর মাঝে সংবাদ দেওয়া হয়েছে যে, বিধ্বংস ও বিরানকারী বায়তুল মুকালাসে ভীতশন্তুস্ত অবস্থায় প্রবৈশ করেছে। অথচ সে অত্যন্ত নির্ভয়ে সেখানে প্রবেশ করছিল এবং এক বছরের অধিক সময় তা দখল করেছিল। উত্তর: এখানে اَمْرُ টি -এর অর্থে। অর্থাৎ তাদেরকে বায়তুল মুকাদ্দাসে আল্লাহ তা আলার ভয় নিয়ে প্রবেশ করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। –[হাশিয়ায়ে জামাল]

কিন্তু এ জবাবটি সুন্দর নয়। কেননা এখানে کَانَ -এর স্থলে تَعَبُيْرِ করা হয়েছে। আল্লামা বায়জাবী (র.) বলেন, এ আয়াতের উদ্দেশ্য হলো মসজিদে প্রবেশ করার অনুমতি প্রদান থেকে বারণ করা।

(مَعْنَاهُ النَّهُى عَنْ تَمْكِيْنِهِمْ مِنَ الدُّخُوْلِ فِي الْمَسْجِدِ . جَمَلُ) वि. দ্ৰ. पुनठान সानाद्यमीन এর যুগে মুসলমানরা বায়তুল মুকাদাসে ভীত-সন্তুত হয়ে প্রবেশ করেছিল।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قَوْلُهُ وَمَنْ أَظْلُمُ

প্রশ্ন: এখানে একটি প্রশ্ন জাগে, তাহলো, কুরআনে কারীমের মাঝে نَصَنُ اَظْلَمُ বাক্টি বারংবার এসেছে সমন– ١. وَمَنْ اَظْنَهُ مِشَنْ افْتَرُى . ٢. وَمَنْ اَظْلَمَ مِمَنْ أَكُرَ بِابْنَاتِ رَبِّهِ . ٣. فَمَنْ اَظْلَمُ مِيمَنْ كَذَّبَ عَلَى الكُّهِ . ٤. وَمَنْ اَظْلَمُ

مِعَنَ مَنَى مَنَى مَنَ مِنَادِهِ.
উক্ত বাক্যসমূহের মধ্যে প্রতিটির দাবিই হলো مَصَرُ مَنَ তথা সীমাবদ্ধতা। অর্থাৎ তাতে উল্লিখিত কর্ম সম্পাদনকারী থেকে বর্জ জালেম কেউ নেই। এ অবস্থায় দ্বিতীয় কেউ তার চেয়ে বর্জ জালেম কিতাবে হবে? অর্থাং مَنْ مُوَمِّدُونَ وَالْمُعَ وَالْمُعَالَّمُ সালেম কিতাবে হবে? অর্থাং وَمَا مُوَالِمُ مُوَالِمُ مُوَالِمُ مُوَالِمُ مُوَالِمُ مُوَالِمُ مُوَالِمُ مُوالِمُ مُوَالِمُ مُوالِمُ مُوالْمُ مُولِي مُولِي مُوالْمُ مُوالْمُ مُوالْمُ مُولِي مُنْ مُنْ مُنْ مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُنْ مُنْ مُولِي مُؤْلِقُ مُنْ مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُولِي مُلْمُ مُولِي مُنْ مُنْ مُولِي হওয়ার সঙ্গে যখন কোনো একটি দলকে বিশেষিত করা হয়েছে, তখন দ্বিতীয় কোনো দলকৈ 🚉 😂 -এর বিশেষণে বিশেষিত করা কিভাবে সঠিক হবে?

#### উত্তর :

كَ نَهُ قَارَ لاَ تَحَدُّ مِنَ انْحَانِعِيْنَ اَظْلَمَ مِمَّنُ مَنَعُ مُسَاجِدَ اللهِ –এর অর্থের দিক দিয়ে খাস। যেমন بِسَلَةُ مُسَاجِدَ اللهِ –এর অর্থের দিক দিয়ে খাস। যেমন بِسَلَةُ مُسَاقِعُ مُسَاجِدَ اللهِ – وَلاَ اَحَدَّ مِنَ أَبِمُغْسِدِيْنَ اَظْلَمَ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللّهِ .

وَلاَ آخَدُ مَن نَكْدَبِيْنَ ٱظْلَمْ مَمَّن كُذَّبَ عَلَى اللهِ وَعَلَى هُذَا الْقِيَاسِ . (جُمَلُ)

মোটকথা أَطْلَمْتُتُ -এর বহুদিক ও ক্ষেত্র রয়েছে। সংশ্লিষ্ট দিক ও ক্ষেত্রে অমুকে বড় জালেম হবে। এতে কোনো প্রশূই থাকে ন ২. মুফাসসিরগণ উত্থাপিত প্রশ্নের উত্তর এভাবেও দিয়েছেন যে, পূর্ণ কুরআন মাজীদে যেসবস্থানে মহান আল্লাহ রাব্দুল আমীন শব্দ উল্লেখ করেছেন সবগুলো কর্মই বড় ধরনের অন্যায় এবং এসব অন্যায় কর্ম যে করবে তার থেকে বড় জ্ঞান্সেম وَمَنْ أَظْلُمُ আর হতে পারে না, অতএব মসজিদে আল্লাহর নাম স্মরণ করতে বাধা প্রদান করাও একটি বড় অন্যায় কাজ। তাই আল্লাহ 🕰 🥫 শব্দ প্রয়োগ করে বলেছেন যে, তার চেয়ে বড় জালেম আর কে হতে পারে? সুতরাং উক্ত প্রশ্ন করা অবান্তব বৈ আর কিছুই হতে পারে না।

শানে নুযুল: বিধর্মীরা ব্যতীত কেউ আল্লাহ তা'আলার কিতাব, তার গ্রন্থ ও মসজিদ ধ্বংস করতে পারে না। খ্রিস্টান সম্প্রদায় সম্পর্কে এ আয়াত অবতীর্ণ। তারা ইহুদিদের সাথে যুদ্ধ করে তাওরাত পুড়ে ফেলে এবং বায়তুল মুকাদ্দাস ধ্বংস করে দেয়। অথবা এটা মক্কার মুশরিকদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। তারা নিছক বিদ্বেষ ও হঠকারিতার বশবর্তীতে হুদায়বিয়ার ঘটনায় মুসলিমগণকে বায়তুল্লাহ শরীফে যেতে বাধা দেয়। এ ছাড়া যে কেউ কোনো মসজিদ বিরান বা ধ্বংস করে সে এ আয়াতের অন্তর্ভুক্ত হবে।

প্রশ : مَنْعَ مَسَاجِدُ -এর মাঝে مَنْعَ مَسَاجِدُ -এর নিসবত مُسَاجِدُ ।الله -এর প্রতি কেন করা হলো অথচ প্রকৃত পক্ষে مَمْنُوْع वाরণকৃত হলো মানুষেরা । মানুষকে বন্দেগী করতে বাধা দেওয়া হয়, মসজিদকে নয়।

উত্তর : مَانِعِيُن বা বারণকারীদের কর্মকাণ্ড যেহেতু মসজিদকে ঘিরেই ছিল যেমন মসজিদে ময়লা আবর্জনা নিক্ষেপ বা ধ্বংস করা, তাই مَسَاجِد -এর নিসবত করা হয়েছে مَسَاجِدُ -এর দিকে।

মাসজালা: ফকীহগণ স্পষ্ট ভাষায় বলেছেন জিকির করা ও প্রবেশে বাধাদান যদি কোনো ধর্মীয় প্রয়োজন ও শরিয়তসন্মত স্বার্থ রক্ষার জন্য হয়, তবে তা সম্পূর্ণ বৈধ। কেননা এরপ ক্ষেত্রে এ ধরনের ব্যবস্থা মসজিদের বিনাশসাধান ও তা অনাবাদ করা নয়; বরং তা-ই প্রত্যক্ষ সংস্কার ও আবাদ রাখার পদ্ধতিভুক্ত।

ফকীহগণ ও আয়াত প্রসঙ্গে নিম্নের মাসআলাগুলোও উল্লেখ করেছেন–

- ك. মসজিদের জন্য গণ-অনুমতি অর্থাৎ সর্বসাধারণের প্রবেশাধিকার (اِذُن عَـامُ) থাকা ।
- ২. মসজিদের দরজা ও প্রবেশপথ, কোনো ব্যক্তি মালিকানার ভূমিতে না হওঁয়া। ইসলামি শিক্ষা বিস্তারে প্রতিবন্ধক সৃষ্টি করা, সত্য ধর্ম প্রচারে বিঘু দাঁড় করানো ও সমস্যা উস্কে দেওয়া– এ সবই এ বিধির অন্তর্ভুক্ত।

মসজিদসমূহ বিনাশের ব্যাখ্যা: মুসানেফ (র.) আয়াতের শানে নুযূল দ্বারা তো মসজিদে হারাম ও মসজিদে বায়তুল মাকদিস বিনাশের সূত্র বের হয়ে আসে। কিন্তু কিবলা পরিবর্তনের ব্যাপারে ইহুদিদের ঔদ্ধত্য সন্দেহসমূহকে মিশ্রিত করে নিলে এবং সে সন্দেহগুলো স্বাভাবিকভাবে যদি মানুষের অন্তরে স্থান পেয়ে যায় তবে তাওহীদ ও রিসালাতের সাথে নামাজ রোজাকেও মানুষ বিদায় দিয়ে দিত। যা দ্বারা মসজিদে নববী ও সকল মসজিদসমূহ বিনাশ হয়ে যেত। মোটকথা সে বিভিন্ন প্রকার কুচক্রের ফলাফল দ্বারা সাধারণ ও বিশেষ মসজিদসমূহ বিনাশ ও ধ্বংস হয়ে যেত।

মসজিদের রক্ষণাবেক্ষণ: অথচ মসজিদের রক্ষণাবেক্ষণ খোদাভীরু লোকদের কাজ। অতএব কোথায় এ ইহুদিদের আহলে হক হওয়ার জোড়ালো দাবি ও ডোল পিটানো। আর কোথায় তাদের এ অপকর্মসমূহঃ লজ্জা লাগে নাঃ

মোটকথা ইহুদি, খ্রিস্টান ও মুশরিক সকলেরই নির্লজ্জ আচরণ সামনে এসেছে এ কারণেই দুনিয়াতে তাদের লাঞ্ছনা হয়েছে যে, সকলেই ইসলামের নির্দেশে ট্যাক্সদাতা ও মুসলমানদের প্রজা হয়েছে। আর পরকালের ভরপুর সমাবেশে কৃষ্ণর ছাড়া মসজিদসমূহ বিনাশের ব্যাপারে যা কিছু লাঞ্ছনা হবে, তা তো অতিরিক্ত।

মসজিদসমূহে তালা লাগানো: মসজিদকে বিনাশ ও ধ্বংস করা এবং নামাজ পড়া ও অন্যান্য ইবাদত থেকে মানুষকে বাধা দেওয়া যদিও উক্ত আয়াতের দৃষ্টিতে নিষেধ ও নাজায়েজ প্রমাণিত হয়; কিন্তু মসজিদের সামানাদির হেফাজতের জন্য তালা লাগানো একটি পৃথক ব্যাপার। হাাঁ, মসজিদের বিনাশ ও রক্ষণাবেক্ষণের বিস্তারিত বিধানাবলি মাসায়েলের কিতাবাদিতে উল্লেখ রয়েছে।

مَاكَانَ لَهُمْ اَنْ يَدْخُلُومَا বাক্যটির কারণে ইমামগণের মধ্যে মতভেদ রয়েছে যে, কাফেরের জন্য মসজিদে প্রবেশের অনুমতি আছে। নাকি নেই?

তবে ইমাম মালেক (র.)-এর অভিমত হচ্ছে কোনো মসজিদেই প্রয়োজন ব্যতীত কাফের এর জন্য প্রবেশের অনুমতি নেই। ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে মসজিদে হারাম, মসজিদে নববী এবং বায়তুল মাকদিসে সর্বাবস্থায় কাফের এর জন্য প্রবেশ করা নাজায়েজ ও নিষেধ এবং উক্ত তিন মসজিদ ব্যতীত অন্যান্য মসজিদে মুসলমানদের অনুমতি সাপেক্ষে প্রবেশ করতে পারবে। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে মসজিদসমূহের আদব ও সম্মান রক্ষা করে সকল মসজিদে প্রবেশ করতে পারবে। উক্ত আয়াত ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর পক্ষে দলিল।

ইমাম যাহেদ (র.) اَنْ يَذْكُرُ فَيْهَا الْسُمَّةُ দারা আল্লাহর নাম ও তাঁর সন্তা এক হওয়ার ব্যাপারে মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের বিপক্ষে দলিল পেশ করেছেন। মুতাযিলারা আল্লাহর জান ও তার (إِسْم) নাম এর মধ্যে পৃথকতার দাবি করে।

बाता বায়তুল মুকাদ্দাসের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। কেননা অগ্নিপূজক রাজা বুখতে নছর কেটি ধ্বংস করে দিয়েছিল। আর تَعْطِيلٌ घाता गंजिकता রাসূল -কে বাধা দিয়ে যেন মসজিদে হারামকে مُعَطِّلُ [বিরান] করে দিয়েছিল।

-কে বাধা দিয়ে যেন মসজিদে হারামকে مُعَطِّلُ [বিরান] করে দিয়েছিল।

عَوْلُهُ اَخِيْـفُوْهُمْ بِالْجِهَادِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে মসজিদে হারাম এবং বায়তুল মুকাদাসে কাফেরদের প্রবেশকৈ জিহাদের মাধ্যমে বারণ করার নির্দেশ দিয়েছেন। –[হাশিয়ায়ে ছাবী]

অথবা আয়াতের ব্যাখ্যা এও হতে পারে যে, আয়াতটি لَغُظُّ وَمُعَنَّ উভয়ভাবেই جُمْلَةُ خَبُرِيَّةُ হবে। মর্ম হবে আল্লাহ তা'আলা রাস্ল على এবং হয়রত ওমর (রা.)-এর যুগে সংঘটিতব্য অবস্থার সংবাদ দিয়েছেন। এ ব্যাখ্যাটিই অধিকতর কাছাকাছি মনে হয়। –[হাশিয়ায়ে ছাবী]

ভাটি ক্রা ভাটি অবনত অবস্থায় ও আদব সহকারে মহান আল্লাহ তা আলার ঘর মসজিদে প্রবেশ করবে। এর বিপরীতে তারা মসজিদের যে অমর্যাদা করেছে, এটা তাদের জঘন্যতম অপরাধ। অথবা এর অর্থ, তারা সে দেশে সম্মান ও রাজত্বসহ বাস করার উপযুক্ত নয়। কাজেই পরবর্তীতে অবস্থা তাই হয়। সিরিয়া ও মক্কা শরীফের শাসন ক্ষমতা আল্লাহ তা আলা মুসলিমগণের হাতে অর্পণ করেন।

## অনুবাদ:

त्री है . ١١٥ كَا الْيَهُ وَدُ فِي نَسْخِ الْكَا طَعَنَ الْيَهُ وَدُ فِي نَسْخِ الْكَهُ وَدُ فِي نَسْخِ التقبيلة أو في صلوة النَّافلة على التَّافلة على الرّاحِلة فِي سَفَر حَيْثُمَا وَلَكُنَّهِ الْمَشرقَ وَالنَّمَغْرِبُ أَيْ الأرضَ كُلُّهَا لأنَّهُمَا نَاحِيَتَاهَا فَايَنْمَا تُولُّوا وُجُوْهَكُمْ فِي الصَّلَوةِ بِأَمْرِهِ فَثَمَّ هُنَاكَ وَجُهُ اللَّهِ قِبْلَتُهُ النَّتِي رَضيها إِنَّ اللَّهَ وَاسِعُ يَسَعُ فَضْلُهُ كُلَّ شَيْئِ

عَلَيْمُ . بِتَدْبِيْر خَلْقِه .

১১৬. এবং তারা ইহদি, খ্রিন্টান এবং ফেরেশতাগণকে আল্লাহ أَيْ الْمِيْ الْمَيْ الْمَيْ هُمَا أَيْ الْمَيْ هُمُّودَ وَالنُّبَصَارٰي وَمَنْ زَعْمَ أَنَّ الْمَلْئِكَةَ بَنَاتُ اللُّه اتَّخَذَ اللُّهُ وَلَدًا قَالَ تَعَالَى سُبُحْنَهُ مَ تَنْزِيْهًا لَهُ عَنْهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِيْدًا وَالْمَلَكِيُّةُ تُنَافي الوككَّدةَ وعَبُرَ بمَا تَغْليْبًا لِمَا لاَ يَعْقِلُ كُلَّ لَّهُ قَانِتُونَ . مُطيْعُونَ كُلُّ بمَا يُرَادُ مِنْهُ وَفَيْه تَغْلَيْبُ الْعَاقِل .

দিকে কিবলা পবির্তন করা সম্পর্কে বা সফরে যানবাহনে আরোহণ করে যেদিকে ইচ্ছা সেই দিকে মুখ ফিরিয়ে নফল পড়ার অনুমতি দান প্রসঙ্গে ইহুদিরা সমালোচনা করলে তার জবাবে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, কেবল আল্লাহরই পূর্ব ও পশ্চিম অর্থাৎ সমস্ত পৃথিবী। [পূর্ব ও পশ্চিমে এই দুই প্রান্ত সীমার উল্লেখ করে সমস্ত পৃথিবীকে বুঝানো হয়েছে] কেননা পূর্ব পশ্চিম পৃথিবীর দুই প্রান্ত সুতরাং তাঁর নির্দেশানুসারে সালাতে যে দিকেই তোমরা তোমাদের মুখ <u>ফিরাও না কেন সে দিকই</u> সেখানেই আল্লাহর দিক অর্থাৎ সন্তুষ্টির কিবলা বর্তমান। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা সর্বব্যাপী সকল কিছুর উপর তাঁর অনুগ্রহ বিস্তৃত এবং তিনি তাঁর সৃষ্টি পরিচালনা সম্পর্কে মহাজ্ঞানী।

তা'আলার কন্যা বলে ধারণা করে বলে আল্লাহ সন্তান গ্রহণ করেছেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, তিনি পবিত্র। এই সবকিছু থেকে আমরা তার পবিত্রতা ঘোষণা করি। বরং মালিকানা, সৃষ্টি ও দাস সকলরপেই আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর যা কিছু আছে সব আল্লাহর। আর মালিকানা অধিকার সন্তান হওয়ার অন্তরায়, সূতরাং তারা কেউ আল্লাহর সন্তান **হতে পারে না। সবকিছু তাঁরই** একান্ত অনুগত। প্রতিটি **বস্তুই তার বাধ্যগত যে কোনো** বিষয়েই তার নিকট তলব করা হোক না কেন। ট্রিয়াটির পূর্বে 🖟 সহ এবং তা ব্য**তিরেকেও পাঠ রয়েছে**। बेरेञ्चात ताधरीन थानीत श्राधाना مَا نَعَى السَّهُمُواتِ র্প্রদান করে 🐱 -এর ব্যবহার করা হয়েছে। قَانِتُوْنَ শব্দটির মধ্যে বোধ সম্পন্ন প্রাণীর প্রাধান্য প্রদান করা হয়েছে। তাই ুর্টু ও ুর্টু -এর মাধ্যমে এর বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে।] अर्था९ প্রতিটি মাখলুক : مُطِبْعُونْ كُلُّ بِمَا يُرَادُ مِنْهُ ঐ উদ্দেশ্যের অনুগত, যা তার কাছ থেকে চাওয়া হচ্ছে। -এর আর্থ। দু -এর আর্থ।

## তাহকীক ও তারকীব

এর লাম (لَهُ: قُولُهُ وَلِلُّهُ विशिष्टठा জ্ঞাপক। নাহু [আরবি ব্যাকরণ] এ ক্রিয়াকে বিশেষ সংযোজক লাম এসব প্রকারের অন্যতম। অর্থাৎ মাশরিক-মাগরিব, পূর্ব-পশ্চিম সবই তার। তিনিই এ সৃষ্টির খালিক ও মালিক তথা স্রুষ্টা ও অধিপতি। উন্মতে মুহাম্মদী যা অচিরেই সমগ্র বিশ্বের জন্য নিরাপত্তা বিধানকারী [নিরপেক্ষ] উন্মতরূপে প্রতিষ্ঠা পেতে যাচ্ছিল, তাদের কেন্দ্রীকতা কিবলারূপে স্থির হতে যাচ্ছিল এবং কিতাবীর তার আভাস পেয়ে] বিভিন্ন প্রশু উত্থাপনও বিরূপ সমালোচনা করে দিয়েছিল। এখানে তাদের সমালোচনা উদ্ধৃত করে তার জবাব দেওয়ার ভূমিকা তৈরি করা হয়েছে।

বিরল তথ্য বিশ্লেষণ : گُر वेलाর দ্বারা যদি উদ্দেশ্য হয় রূপকার্থে কোনো কাজ সত্ত্ব ও অনতিবিলম্বে হওয়া তবে তো উত্তম এতে কোনো রূপ সন্দেহ নেই এবং হবেও না। কিন্তু যদি گُر দ্বারা উদ্দেশ্য এটা হয় যে, প্রকৃত পক্ষে আল্লাহ তা আলার রীতিই হচ্ছে এটা যে, কোনো কিছুকে সৃষ্টি করার পূর্বে এ (کُرُ ) শব্দ বলেন, তবে এ প্রসঙ্গে দৃটি সন্দেহ হতে পারে। প্রথম সন্দেহ এটা যে, যখন সে বস্তু বা জিনিসটির অস্তিত্বই ছিল না। তখন گُر শব্দটি কাকে বলা হয়ে ছিল? এর উত্তর হচ্ছে আল্লাহর ইলম -এর মধ্যে সে বস্তুটি বিদ্যমান ছিল। সেটাকেই বাস্তব বা বিদ্যমান হিসেব করে সম্বোধন করা হয়েছে। দ্বিতীয় সন্দেহ এটা যে, অন্যান্য বস্তুসমূহের ন্যায় স্বয়ং گُر শব্দটিও তো گُر أَ । নতুন বা ঘটমান তবে তো সে রীতি অনুসারে گُر এর জন্যেও অন্য আরেকটি گُر এর প্রয়োজন হবে এবং এ দ্বিতীয় گُر এর জন্য তৃতীয় گُر এন প্রয়োজন হবে। এমনিভাবে ক্রেমানুসারে হওয়া অপরিহার্য হয়ে যাবে। অর্থাৎ এক گُر এর জন্য অগণিত گُر মনে নিতে হবে। তা না হয় এটি আদি হতে থাকা অত্যাবশ্যক হয়ে যাবে। আর এ উভয় প্রকারই অসম্ভব।

এর উত্তর দুটি হতে পারে। একটি হচ্ছে এটা যে, এসমস্ত কিছুকে کُنْ শব্দ দ্বারা সৃষ্টি করা হয়েছে এবং স্বয়ং کُنْ -কে অন্য কোনো کُنْ ব্যতীত সৃষ্টি করা হয়েছে। তাই ক্রমানুসারে হওয়া অপরিহার্য হবে না।

দ্বিতীয়টি হচ্ছে এটা যে, যদি শুধু এ ঠে শব্দটিকে প্রাচীন বা সনাতন মেনে নেওয়া হয় এবং এর সম্পর্ক ঠিঠ হওয়ার কারণে এটা স্বয়ংও ঠিঠ হয়, তবে ঠিঠ সনাতন হওয়া অত্যাবশ্যক হবে না। এখন রয়ে গেল সে সম্পর্কের অবস্থা বা ধরন? তবে যেহেতু সে সম্পর্ক অন্তিত্বহীন ও অবিদ্যমান তাই এ নতুন সম্পর্কের আবিষ্কারের প্রয়োজন আছে। আর না এর কারণ আবিষ্কারের ব্যাপারে কোনো আপত্তি বা প্রশ্ন আছে। কিছুই নেই। হাঁ, সে সম্পর্কের জন্য আল্লাহ তা আলার জাত বা সত্তা অগ্রাধিকারযোগ্য হবে। তার ইচ্ছা যার শান ও গুণ প্রাধান্য এবং নির্দিষ্টকরণ এখতেয়ারী। তিনি স্বয়ং অগ্রাধিকার যোগ্য থাকবেন। তাই অন্য কোনো অগ্রাধিকার দাতা কিংবা নির্ধারণকারীর প্রশ্নই আসে না। কেননা এর দ্বারা অন্য আরেকটি শক্তিকে মেনে নেওয়া অপরিহার্য হয়ে যায়। যা জ্ঞানীদের দৃষ্টিতে অগ্রহণযোগ্য ও রহিত। –[ব্য়ানুল কুরআন থেকে সংক্ষেপিত]

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কিবলা নিয়ে বিতর্ক: কিবলা সম্পর্কে ইহুদি ও খ্রিস্টানরা দ্বিধা-বিভক্ত। এটাও ইহুদি ও খ্রিস্টানদের বিতর্কিত বিষয়। তাদের প্রত্যেকে নিজ কিবলাকে শ্রেষ্ঠ বলত। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, আল্লাহ তা'আলা তো বিশেষ কোনো দিকের নন; বরং তিনি সমগ্র স্থানও দিক হতে পবিত্র ও মুক্ত। তবে তোমরা তার নির্দেশে যে কেনো দিকেই মুখ ফেরাবে, সেদিকেই তার দৃষ্টি আছে। তিনি তোমাদের ইবাদত কবুল করে নিবেন। কেউ বলেন, এ আয়াত সফরে নফল সালাত আদায় সম্পর্কে অবতীর্ণ। অথবা সফরে যখন কিবলা নিয়ে সন্দেহ সৃষ্টি হয়েছিল, তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

غُرِبُ : পূর্ব পশ্চিম দুই দিকই, আর শুধু এ দুই দিকই কেন, সবদিক সব অভিমুখই আল্লাহ তা আলার জন্য সমান। তির্নি সবগুলোরই সমভাবে স্রষ্টা, শাসনাধিকারী, মালিকানাধিপতি। কোনো বিশেষ দিকের পবিত্রতা, মাহাত্ম্য উপাস্য হওয়ার কোনো নামগন্ধ এবং সত্য দিক দর্শানোর কোনো বৈশিষ্ট্য মর্যাদা নেই।

দিক পূজার রহস্য: জাহেলী ধর্মমতগুলোর ইতিহাস মানুষের আহমকী নির্বৃদ্ধিতা, মূর্খতা ও কুসংক্ষার পূজার এক ধারাবাহিক ইতিহাস। পৌত্তলিক ধর্মগুলোতে এক সম্মিলিত ভ্রষ্টতা এরূপ প্রচলিত ছিল যে, আল্লাহ তা'আলা যেহেতু কোনো অবস্থানে আসীন ও দেহধারী, সুতরাং তার অস্তিত্ব কোনো না কোনো নির্দিষ্ট দিকে ও অবস্থানে থাকা অনিবার্য এবং এ ভ্রান্ত ধারণার শিকার হয়ে সে অবস্থান ও দিকটিকেও কোনো না কোনো নির্দিষ্ট দিক ও অবস্থানে সাব্যস্ত করে সে দিকটিকেই পবিত্র ও পূজনীয় স্থির করেছে। যেহেতু [দেবতাকুলে] সূর্য দেবতার মর্যাদা সব পৌত্তলিক ধর্মের সাধারণভাবে গুরুত্বপূর্ণ ও অগ্রগণ্য ছিল কাজেই এ প্রাচ্য সম্রাট এর বদৌলতে পূর্ব দিকটিকে সাধারণভাবে পবিত্র মনে করা হলো এবং দুনিয়ার বিস্তীর্ণ অঞ্চলে তা পূজা পেতে লাগল।

পক্ষান্তরে মুসলিম জাতি যারা তাওহীদের কোলে এবং এক আল্লাহ তা'আলার বিশ্বাসের নীড়ে লালিত পালিত, সে কথা কল্পনায়ও বিশ্বাস করতে পারে না যে, দিক ও অবস্থানের ন্যায় কোনো কাল্পনিক বিষয়ও কোনো জাতি-সম্প্রদায়ের উপাস্য হতে পারে। মুশরিকের প্রভাবই এ দিক পূজার শিরক কিতাবীদের মধ্যে সংক্রমিত হয়েছিল এবং খ্রিস্টধর্ম যেহেতু আকিদা-বিশ্বাস ও

ইবাদতে সমকালীন প্রভাবশালী ও প্রচলিত রোমান ধর্মের দ্বিতীয় সংস্করণ ও প্রতিচ্ছবি হয়ে দেখা দিয়েছিল, এ কারণে এ ধর্মানুসারীরাও প্রকাশ্যে 'পূর্ব দিকের' পূজায় ডুবে গেল। অন্যদিকে একত্বাদের গর্বে গর্বিত ইহুদিরাও পুরোপুরি আত্মরক্ষা করতে সমর্থ হলো না; বরং তাদের কোনো কোনো উপদল তো পূর্ণরূপে বিপরীত সারিতে শামিল হলো। কোনো কোনো দল উপদল পূর্বের বিকল্পরূপে পশ্চিমের পবিত্রতার গীত গাইতে লাগল। তাদের মাথায় এ যুক্তি খেলা করল যে, পূর্বদিক যদি জীবনের সূত্র ও উৎস হওয়ার কারণে পবিত্রও সম্মানযোগ্য হয়ে থাকে, তবে পশ্চিম দিকই বা মৃত্যুদ্বার ও বিনাশভূমি হওয়ার কারণে শ্রদ্ধার পাত্র হবে না কেনঃ প্রাচ্য সম্রাট [আলোক রাজা] যদি এ দিক থেকে উদয় হচ্ছেন, তবে প্রতিদিনও দিকটিতেই তো অস্তাচলে গমন ও আত্মবিলোপ করছেন। সুতরাং ওদিকটিরও পবিত্রতায় বিশ্বাসী না হওয়ার কি যুক্তি রয়েছেঃ মোটকথা এ দূটি দিক বেশ পূজা পেতে লাগল। তবে তুলনা মূলকভাবে পূর্ব দিকের পূজা একটু বেশি আর পশ্চিমের পূজা একটু কম। এক দুনিয়া যখন এহেন দিক পূজার শিরক ও পূর্বদিকের পূজা ও পশ্চিম দিকের পূজার গোমরাহীতে ভেসে যাচ্ছিল, তখনই একদিন কুরআনী তাওহীদ আত্মপ্রকাশ করে সমগ্র বিশ্বের মতবাদগুলোকে চ্যালেঞ্জ দিয়ে তার অংশীবাদমূলক ধ্যানধারণায় প্রচণ্ড আঘাত হেনে এ বিশাল জগতকে হতচকিত করে দিল। প্রাচীন ধর্মসতগুলো এ নতুন ঘোষণার ধ্বনি-প্রতিধ্বনিতে হতভম্ব-দিশেহারা হয়ে পড়ল। তাত্যসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২০৮-২০৯]

عَوْلَهُ فَعُمَّ وَجُهُ اللَّهِ : অর্থাৎ সে এক আল্লাহ, যিনি স্থান-কাল পাত্রের পরিবেষ্টন ও দিক অবস্থানের সীমাবদ্ধতা থেকে মুক্ত পবিত্র, যার পবিত্র সন্তার [অশরীরী] জ্যোতি বিকীরণ সবদিকে, চারদিকে, যে দিকেই মুখ ঘুরাবে, তুমি পাবে তারই জ্যোতির বিকীরণচ্ছটা। তার তাজাল্লী ও নূর প্রসারণকে কোনো বিশেষ দিকের সঙ্গে নির্দিষ্ট করে দেওয়া প্রত্যক্ষ মুর্খতাই বটে।

خُولُهُ وَجُهُ اللَّهِ : শান্দিক আর্থে চেহারা, অবয়ব, দ্বিতীয় ও পরোক্ষ অর্থে পূর্ণ সন্তা ও অন্তিত্ব। وَجُهُ اللَّهِ تَاكِمُ وَجُهُ اللَّهِ अलाই উদ্দেশ্য হবে। এখানেও এরপই উদ্দেশ্য। আয়াতে [স্রস্টার] সাকারবাদ ও সাদৃশ্যবাদের পূর্ণ খণ্ডন হয়ে গিয়েছে। পূর্বসূরীগণও আয়াতটিকে এ অর্থেই গ্রহণ করেছেন।

আয়াতটি তাজসীম, স্রষ্টার দেহধারী ও শরীরী হওয়া প্রত্যাখ্যান এবং আকার সাদৃশ্যতা হতে তার পবিত্রতা সাব্যস্ত করণে অন্যতম সবল প্রমাণ।

খ্রিস্টানদের ধর্মে আজও পূর্বমুখিতা [ও পূর্বগামিতা Orientation] -এর একটি ধর্মীয় পরিভাষা প্রচলিত রয়েছে এবং গীর্জা ইত্যাদি পূর্বমুখীই নির্মাণ করা হচ্ছে। –প্রাগুক্ত]

غَثُمَّ رَجْهُ اللَّهِ: [সে দিকেই আল্লাহ] কোনো কোনো সৃফী আধ্যাত্ম্যবিদ বলেছেন, আমরাও বিশ্বজ্ঞগতের যে কোনো বস্তুর প্রতি দৃষ্টিপাত করি, অনুরূপভাবে সত্য সত্তার নূরেরই ঝিলিক দেখতে পাই। যে দিকেই তাকাই তোমাকেই দেখতে পাই–

جدهر دیکھتا ہوں ادھر توہی تو ہے۔

অর্থাৎ তার অনুগ্রহ সর্বত্র ব্যাপক বিশেষ কোনো জায়গার মাঝে সীমিত নয়। অথবা তিনি নিজেই অসীম-অপরিসীম প্রশস্ততা সম্পন্ন। বড় হতেও বড় প্রসারিত তাতেই বিলীন। সূতরাং কোনো স্থান-পাত্র অবস্থা কি করে তাকে সংকুলান করতে পারে? পাত্র যতই বিশাল হোক, স্থান যতই বিন্তীর্ণ হোক, তাকে কেমনে ধারণ করতে পারে? সব দিক-দিগন্ত, অবস্থান-প্রান্ত তো তারই সৃষ্টি দাসানুদাস, তিনি অসীম নিরাকার। কোনো সসীম দিক প্রান্ত কেমনে বেষ্টিবে তারে? তানেনি দিক-দিগন্ত, অবস্থান-প্রান্ত তো তারই সৃষ্টি দাসানুদাস, তিনি অসীম নিরাকার। কোনো সসীম দিক প্রান্ত কেমনে বেষ্টিবে তারে? কানটি উপকারী, কোনটি অপকারী তাও তিনি পূর্ণ অবগত। সে হিসেবেই তিনি বিধান দিয়ে থাকেন। এভাবেও বলা যায় যে, তিনি তার পূর্ণ জ্ঞানও পরিপূর্ণ হিকমত কুশলতায় যে কিবলা [এবং যে দিককে ইচ্ছা কিবলা] নির্ণীত করতে পারেন। তার হিকমত, মহা জ্ঞান ও কল্যাণ ও দ্রষ্টতা বেষ্টন করতে পারে কে? তিনি উন্মতের ঐক্যের জন্য যখন কিবলা স্থির করবেন, তখন যথার্থই করবেন, তাতে কোনো দিকের পবিত্র হওয়ার মূলতই কোনো দখল নেই।

قَوْلَمُ وَتَالُواْ اتَّخَذَ اللّٰهُ وَلَدُا : অর্থাৎ ইহুদিরা হযরত উযায়ের (আ.)-কে এবং খ্রিস্টানরা হযরত ঈসা (আ.)-কে মহান আল্লাহ তা'আলার ছেলে বলত । আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন । তাঁর সন্তা এসব কিছু হতে পবিত্র । সকলেই তাঁর অধীনস্থ তাঁর অনুগত ও তাঁর সৃষ্টি ।

ভিন্ত : [তিনি পবিত্র যে কোনো ধরনের আত্মীয়তা বন্ধন থেকে যা যে কোনো অবস্থায় তার জন্য নীচতা ও হীনতার কারণ।] খ্রিস্টবাদীদের হুশিয়ারী দেওয়া হচ্ছে যে, নাউযুবিল্লাহ, আল্লাহ তা'আলাকে আল্লাহ বলে স্বীকার করার পরেও তাঁর সঙ্গে সাধারণ মানুষের ন্যায় এ আত্মীয়তা সম্বন্ধের দাবি করে চলছে। আল্লাহ ও মা'বুদ হওয়ার ক্ষেত্রে তোমাদের ধ্যানধারণা কতই না নীচ ও গর্হিত।

হৈ [ইচ্ছায় অনুগত না হতে চাইলেও সৃষ্টিগত স্বভাবে এবং বাধ্য হয়ে অবশ্য] আল্লাহ তা আলার বিশ্ব পরিচালন সংক্রান্ত ঊর্ধ্ব জাগতিক বিধির অধীনতা ও তার বাধ্যবাধকতা থেকে মুক্তি কারোরই নেই। ঠি : সকলেই অর্থাৎ সৃষ্টি মু'মিন ও কাফের, উঁচু-নীচু ছোট-বড় প্রাণধারী ও নিষ্প্রাণ যাই হোক। : সবই তাঁর সকাশে অবনত, অবনমিত। সবাই তাঁর নির্ধারিত তাকদীর ও নিরূপণের সঙ্গে জড়িত। অর্থাৎ مُنْقَادُوْنَ لا يَمْتَنِعُ شَنْ عَلَى تَكُوبُنِهِ وَمَشِيْتَهِ وَمَشِيْتَهِ وَمَشِيْتَهِ কিছুই তাঁর পরিচালন বিধি, তাঁর নিরূপণ ও মর্জি থেকে নিজেকে বাঁচিয়ে বা সরিয়ে রাখতে পারে না। –[তাফসীরে কাশশাফ] এর মূল ধাতু] এর উত্তম অর্থ এভাবেই করা হয়েছে যে, দেহ ও অঙ্গ প্রত্যঙ্গের সাক্ষ্য দ্বারা ও অবস্থা - قَانتُونَ : قُنُوت [ভাবের] ভাষায় আল্লাহ তা'আলার বান্দা হওয়ার ও তাঁর প্রতি আনুগত্যের স্বীকৃতি দেবে। –[ইবনু জারীর সূত্রে মাজেদী পূ. ২১২] আয়াতের বাস্তবতা : বড় হোক কিংবা ছোট, অনুনুত হোক কিংবা উনুত, কোন সৃষ্টির এমন দুঃসাহস রয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার বানানো দিন ও রাতের চব্বিশ ঘন্টার বাইরে কোনো ঘন্টা, মিনিট সেকেও মুহূর্ত নিজের জন্য তৈরি করে নিতে পারে? দক্ষ হতে দক্ষতর কোনো বিজ্ঞানীর বুকের পাটা রয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার নির্ধারিত সৃষ্টি পরিসীমা [মহাশূন্য]-এর বাইরে এক গজ এক ফুট, এক ইঞ্চি স্থান নিজের জন্য খুঁজে নিতে পারে? এমন কে আছে, যে আল্লাহ তা আলার নির্ধারিত স্থান ও কালের পরিসীমা লঙ্খন করে তার বাইরে পদচারণা করতে পারে? এমন কেউ কি আছে, যে তার সূজনকৃত তাপ-হিম আর্দ্রতা বিধি থেকে বেপরোয়া হয়ে থাকতে পারে? এমন কে হিম্মতওয়ালা আছে. যে তাঁর ওজন, স্তর ও মধ্যাকর্ষণ শক্তির বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করতে পারে? সংখ্যা, ওজন, পরিমাণ ও পরিধির যে বিধান আল্লাহ তা'আলা নির্দিষ্ট করে রেখেছেন, এমন সাহসী পুরুষ কেউ আছে কি যে, তাতে লঙ্ঘন বা ব্যতিক্রম ঘটাবার সুযোগ বা অবকাশ খুঁজে পাবে? শ্রেষ্ঠ হতে শ্রেষ্ঠতম আবিষ্কারক হোন, যত বড় প্রযুক্তিবিদ হোন, তাদের গুণের বাহার তো গুধু এতটুকুই যে, বিশ্ব পরিচালন ব্যবস্থার মূল বিধি ও নীতিমালার ভাব ও স্বভাব উপলব্ধিতে তিনি উল্লেখযোগ্য যোগ্যতা অর্জন করেছেন।[পদার্থের ধর্ম ও বিশ্বনীতির সবক তিনি কঠিনভাবে রপ্ত করেছেন]। এমন লোক তো সব কারণের মহা কারণ ও সব নীতি-বিধির প্রয়োগকর্তা নিয়ন্তার সকাশে অন্য সকলের চেয়ে অধিক পরিমাণে অনুগত ও বাধ্য দাস হয়ে থাকবে। –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, প. ২১২-২১৩] ن قُولَهُ كُلُّ لَهُ قَانتُونَ : এতে সব মুশরিক ও অংশীবাদে বিশ্বাসী জাতি সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ রয়েছে যে, তোমরা যাকে আল্লাহ তা'আলার পুত্র দেব-দেবতা অবতার মানছ, তারা আল্লাহ তা'আলার শরিক, সম অংশীদার ও সমকক্ষ সমতুল্য হওয়া তো যে কোনো বিচারে কল্পনাতীত অলীক বিষয় সকলেই বরং তাঁর আইনধারী শাসনাধীন, তাঁর সৃষ্টি এবং তাঁর বিশ্ব পরিচালন পরিক্রমার কোনো না কোনো দফতরের আজ্ঞাধীন ও বশীভূত। –[প্রাণ্ডক্ত] কাবা পূজা ও মূর্তি পূজার মধ্যে পার্থক্য : ইসলামি ইবাদতসমূহে মূল উপাসনা তো শুধু আল্লাহ তা'আলারই হয়। কোনো মসজিদ বা বায়তুল্লাহ কিংবা বায়তুল মাকদিসের উপাসনা মুসলমানগণ করেন না; বরং মসজিদ হচ্ছে ইবাদতে অন্তর ও দিমাগের একাগ্রতা সৃষ্টির জন্য যা প্রকৃত কাম্য পর্যন্ত পৌছতে এবং সফলতা লাভের অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ মাধ্যম। আর সমগ্র

কাবা পূজা ও মৃতি পূজার মধ্যে পাথকা: হসলাম হ্বাদতসমূহে মূল ভপাসনা তো ওধু আল্লাহ তা আলারহ হয়। কোনো মসজিদ বা বায়তুল্লাহ কিংবা বায়তুল মাকদিসের উপাসনা মুসলমানগণ করেন না; বরং মসজিদ হচ্ছে ইবাদতে অন্তর ও দিমাগের একাগ্রতা সৃষ্টির জন্য যা প্রকৃত কাম্য পর্যন্ত পৌছতে এবং সফলতা লাভের অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ মাধ্যম। আর সমগ্র ইসলামি জগতে একতার অবস্থা সৃষ্টির লক্ষ্যে এবং সমস্ত দুনিয়ার মুসলমানদেরকে একটি কেন্দ্রীয় বিন্দুতে সমবেত করার লক্ষ্যে আল্লাহ তা আলা একটি দিককে কিবলা নির্দিষ্ট করেছেন, যা আল্লাহর একত্ববাদের যোগ্য ও দীনের কেন্দ্র হওয়ার উপযুক্ত। এখন রয়েছে একটি বিষয় তা হচ্ছে এ দিকটিকে বিশেষভাবে নির্দিষ্ট করা যে, সেটা বিশেষভাবে পবিত্র মক্কার মসজিদে হারাম। এ রহস্যের ব্যাপারে সামনে আলোচনা আসছে।

মোটকথা এ যুক্তিসিদ্ধতা ও নিপুণতার বয়ান -এর কারণে অমুসলিমদের এ আপত্তি যে, মুসলমানগণ কাবার পূজারী – এমন ধরনের সন্দেহের বিন্দুমাত্র স্থান নেই। কিন্তু তারপর যদি কোনো মূর্তিপূজক উক্ত বয়ানকে নিজের পক্ষে মনে করে মূর্তিপূজাকে বৈধ করার জন্য সে ব্যাখ্যাই দিতে থাকে যে, আমরাও প্রকৃত পক্ষে পূজা আল্লাহরই করি এবং মূর্তিগুলোকে সামনে রাখি শুধু একাগ্রতা সৃষ্টির উদ্দেশ্য। –িকামালাইন খ. ১, পৃ. ১২৬

মূর্তি পূজার বৈধতা এবং এর তিনটি উত্তর : প্রথমে তো এ মুক্ততার দাবি সত্ত্বেও মুসলমানদের উপর থেকে আপত্তি ও প্রশ্ন সর্বাবস্থায় উঠে যায়, যা এ স্থানে উদ্দেশ্য।

দ্বিতীয়তো সাধারণ মুসলমান এবং সাধারণ মূর্তি পূজকদের অবস্থার প্রতি দৃষ্টি দিলে এবং তাদের অবস্থাদির সার্বিক অনুসন্ধান করলে উক্ত দৃটি দলের মধ্যে সর্বদাই পার্থক্য প্রকাশ হচ্ছে যে, মুসলমান আল্লাহর একত্বাদের দাবিতে এবং আল্লাহ ব্যতীত অন্য করো উপাসনা না করার মধ্যে সত্যবাদী। আর অন্যান্য লোকদের মিথ্যা ও ধোঁকা প্রকাশ পায় সর্বশেষ স্তরে তৃতীয় কথাটি হচ্ছে কোনো বিধান এবং এর যুক্তিসিদ্ধতাকে নির্ধারণের জন্যও কোনো অরহিত এবং চালু শর্মী বিধান পেশ করা অপরিহার্য। অন্যের দেখা-দেখি নিজ মতে কিংবা রহিত ধর্মের দৃষ্টিতে কোনো কাজ করা বৈধ হিসেবে গণ্য করা যায় না। এ হিসেবেও শুধু

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

মুসলমানগণই নিজ ধর্মীয় বিধান পেশ করতে পারে। অন্যান্য ধর্ম বিলুপ্ত ও রহিত হয়ে গেছে। তাই তাদের বিধানাবলি চালু ও গ্রহণযোগ্য নয়। আর কিবলা নির্ধারণের উল্লিখিত যুক্তিসিদ্ধতা শুধু উপমাস্বরূপ পেশ করা হয়েছে। নতুরা আল্লাহ তা'আলার অসংখ্য যুক্তিসিদ্ধতাকে আয়ন্ত করতে পারে কে? —[প্রাগুক্ত]

আল্লাহর জন্য সন্তান সাব্যন্তের দাবি এবং তা প্রত্যাখ্যান : আয়াত وَقَالُوا -এর মধ্যে আল্লাহর জন্য সন্তান সাব্যন্তের ব্যাপারে তাদের ভ্রান্ত বিশ্বাসকে চারটি পন্থায় বাতিল করা হয়েছে। প্রথম لَكُوَّ لَمْ قَانِتُونَ वाরা। विতীয় كُوُّ لَمْ قَانِتُونَ वाরা। তৃতীয় لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ वाরা। তৃতীয় بَدِيْعُ السَّمُواتِ वाরা। তৃতীয় بَدِيْعُ السَّمُواتِ वाরা। তৃতীয় بَدِيْعُ السَّمُواتِ वाরা। তৃতীয় وَإِذَا قَصَلُمَ اَمْرًا प्रिक्ष بَدِيْعُ السَّمُواتِ विরোধীদের মতেও স্বীকৃত। তাই প্রমাণ পরিপূর্ণ হয়ে ইবনিয়াত তথা পুত্রত্বের দাবি বাতিল হয়ে গেছে।

আল্লাহর জন্য সন্তান হওয়া বিবেকের দিক দিয়েও বাতিল। কেননা সেটা দু অবস্থা থেকে খালি নয়। হয়তো সন্তান সে একই জাতের হবে। তা না হলে ভিন্ন জাতের হবে। সন্তান পিতার জাত থেকে ভিন্ন হওয়া তো দৃষণীয় অথচ আল্লাহ সমস্ত দোষ থেকে পবিত্র। তাই আল্লাহ ভিন্ন জাতের সন্তান থেকে পবিত্র। দক্ষের মধ্যে এ দিকেই ইঙ্গিত রয়েছে। আর সন্তান এক জাতের হওয়া অসম্ভব। কেননা আল্লাহ তা'আলার সমকক্ষ কোনো জাত নেই। এজন্য যে, আল্লাহর পরিপূর্ণ গুণাবলি যা তার জাতের জন্য অবধারিত তা তার সাথে খাছ। অন্য কারো মধ্যে সে গুণাবলি পাওয়া যায় না। যেমন এখন উল্লেখ করা হয়েছে। لَازَمُ -এর নফীকে চায়। অর্থাৎ সফলতার নফী সফলতা লাভকারীর নফীর প্রমাণ হবে। তাই আল্লাহ ব্যতীত এমন কোনো ওয়াজিব [অপরিহার্য] নেই যে, তার মত বা তার সন্তার অংশীদার হতে পারে। আর যখন তাঁর মতো ও তার সাদৃশ্য কিছুই নেই। তখন তাঁর সন্তানাদিও নেই। -[কামালাইন খ. ১, প. ১২৮]

স্বাধীনতার মাস্আলাসমূহ: ফকীহগণ এ মালিকানা ও সন্তানের বিরোধ থেকে মুক্ত করা ও স্বাধীনতার অনেক মাসআলা বের করেছেন। এ প্রসঙ্গে প্রসিদ্ধ হাদীস করেছিন। নির্দ্ধ করিছেন। এ প্রসঙ্গে প্রসিদ্ধ হাদীস করেছিন। নির্দ্ধ করেছিন। এ প্রসঙ্গে প্রদিদ্ধ হাদীস করিছে বিনাফীগণের দৃষ্টিতে মুক্ত হওয়ার কারণ হচ্ছে রক্ত সম্পর্কীয় আত্মীয়তার সাথে মালিকানা সত্ত একত্র হওয়া। কিন্তু হাদীসে পাকে সর্বশেষ অংশ কারণ হওয়ার দক্ষন মুক্ত হওয়ার সম্পর্ক মালিকানা সত্তের দিকে করা হয়েছে। কেননা হুকুম নির্ভর করে সর্বশেষ অংশের উপর। সুতরাং হানাফীগণের দৃষ্টিতে আপন নিকটতম বা রক্তসম্পর্কীয় নয় যেমন— দৃধ শরিক [রেজাদ্ধ] এবং এমনিভাবে নিকটতম আত্মীয় আপন বা মাহরাম নয় যেমন— চাচাতো ভাই এ মুক্ত হওয়ার কারণ থেকে বহির্ভূত হবে। তার মালিক হওয়ার কারণে মুক্তি পাবে না। য়া, জন্ম ও ভ্রাতৃত্বের ঘনিষ্ঠতা বা আত্মীয়তা সর্ববিস্থায় থাকবে। ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর দৃষ্টিতে মুক্ত হওয়ার কারণ হলো শুধু আংশিকতা। অতএব পিতা-নিজ্ব সন্তানের মালিক হলে পিতার পক্ষ থেকে সন্তান মুক্ত হয়ে যাবে এবং সন্তান পিতার মালিক হলে সন্তানের পক্ষ থেকে পিতা মুক্ত হয়ে যাবে। য়া, যদি ভাই নিজ্ব ভাইয়ের মালিক হয় তবে আংশিকতা না থাকার কারণে ভাই মুক্ত হবে না।

न्यूना एवं नमूना अवनी अ পृथिवीत सहा ११४ مَدِيْعُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ مُوْجِدُهُمَا لاَ عَلَىٰ مِثَالٍ سَبَقَ وَاذًا قَصَيْ أَرَادَ أَمْرًا أَيْ ايْجَادَهُ فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ أَيْ فَهُو يَكُونُ وَفِي قِراءَةٍ بالنَّفصِب جَوَابًا للأمر.

للنَّبِي عَلَيْهُ لُولاً هَلاَّ يُكَلِّمُنَا اللَّهُ بَانَّكَ لَرَسُولُكُ أَوْ تَا تَيْنَا أَيَةً ط مِمَّا اقْتَرَحْنَاهُ عَلَىٰ صَدْقِكَ كَذٰلِكَ كَما قَالَ هُؤُلاً، قَالَ الَّذِيْسَن مِنْ قَبْلِهُم مِنْ كُنَّار الْاُمَعِ الْمَاضِيةِ لِإِنْبِيَائِهِمْ مِنْفَلَ قَوْلِهِمْ مِنَ التَّعَنُّت وَطَلَب الْأياتِ تَشْبَهَتْ قُلُوبُهُمْ فِي الْكُفْرِ وَالْعِنَادِ فِيْهِ تَسْلِينَةً لِلنَّبِيّ عَلِيَّ قَدْ بَيَّنَّا الْأَيْاتِ لِقَنْوِم يُنُوقِينُنُونَ -يَعْلَمُونَ أَنَّهَا أَيَاتُ فَيُوْمِنُونَ بِهَا فَاقْتِرَاحُ أَيَةٍ مَعَهَا تَعَنَّتُ .

. إِنَّا ٱرْسَلْنِيكَ يَا مُحَمَّدُ بِالْحَقِّ بِالْهُدٰى بَشَيْرًا مِنْ اَجَابَ اِلَيْدِ بِالْجَنَّةِ وَنَذِيْدًا مَنْ لَمْ يُجِبُ اِلَيْهِ بِالنَّارِ وَلاَ تُسْنَلُ عَنْ اَصْحَابِ الْجَبِحِيْمِ . النَّارِ إَيْ ٱلْكُفَّارِ مَا لَهُمْ لَمْ يُؤُمِنُوا إِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ وَفِي قِراءً وِ بِجَزْم تَسْئَلُ نَهْبًا .

ব্যতিরেকে এতদুভয়কে তিনি অনস্তিত্ব হতে অস্তিত্ব দান করেছেন এবং যখন তিনি কিছু করতে সিদ্ধান্ত করেন তার অস্তিত্বদানের ইচ্ছা করেন শুধু বলেন হও আর তা হয়ে যায়।

वा डेप्पत्गात مُبتَداً किसाणि उरा أَكُنْ وَ वा अल्लत्गात বিধেয়। অপর এক কেরাতে তা 🚅 হিসেবে সহ পঠিত রয়েছে।

১۱۱۸ مَكَّة وَقَالَ اللَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ آي كُفَّارُ مَكَّة كَا ١١٨. وَقَالَ اللَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ آي كُفَّارُ مَكَّة কাফেরগণ রাস্লুল্লাহ ্রাট্রা -কে বলে, আল্লাহ আমাদের সাথে কথা বলেন না কেন? যে তুমি তাঁর রাসুল। কিংবা তোমরা সত্যতার প্রমাণ স্বরূপ আমরা যে ধরনের নির্দেশ চাই সেই নিদর্শন আমাদের নিকট আসে না কেন? এভাবে তারা যেমন বলে তাদের পূর্ববর্তীগণও অর্থাৎ অতীত জাতিসমূহও তাদের নবীগণকে [অনুরূপ] ধষ্টতামলক কথা এবং নিদর্শনও মু'জেজার দাবি সম্বলিত কথা বলতো। কুফরি ও অবাধ্যতার বিষয়ে তাদের অন্তর একই রকম। এই আয়াতটি রাস্লুল্লাহ 🏣 এর প্রতি সান্ত্রনা স্বরূপ। আমি দৃঢ় প্রত্যয়শীলদের জন্য অর্থাৎ যারা জানে যে, এগুলো আল্লাহ তা'আলার নিদর্শন এবং বিশ্বাস স্থাপন করে তাদের জন্য নিদর্শনাবলি স্পষ্টভাবে বিবত করে দিয়েছি। সুতরাং এর পরও নিদর্শনের দাবি করা অন্যায় জেদ ছাডা কিছুই নয়।

र्भ الْ अर्थ ব্যবহৃত। هُـلاً শব্দটি এই স্থানে اللهُ

🕦 ১১৯. হে মুহাম্মদ 🚃 ! আমি তোমাকে সত্যসহ অর্থাৎ হেদায়েতসহ যারা তা গ্রহণ করে তাদের জন্য জান্লাতের ণ্ডভ সংবাদদাতা ও যারা তা গ্রহণ করে না তাদের জন্য জাহান্লামের সতর্ককারী রূপে প্রেরণ করেছি। জাহীম জাহান্নাম [বাসীদের] অর্থাৎ কাফেরদের সম্বন্ধে তোমাকে কোনো প্রশ্ন করা হবে না। কেন তারা সত্য স্বীকার করেনি, কেন ঈমান আনেনি, এই সম্পর্কে আপনাকে জবাবদিহি করতে হবে না। সত্য পৌছিয়ে দেওয়া কেবল আপনার দায়িত্ব। অপর এক কেরাতে لَا تَسْنَلُ ক্রিয়াটি جَزِير জ্বমসহও পঠিত রয়েছে হে বা নিষেধার্থক শব্দরূপে।

## তাহকীক ও তারকীব

: قَوْلُهُ أَى فَهُوَ يَكُونُ وَفِي قِرَاءَ قِبِالنَّصَبِ جَوَابًا لِلْأَمْرِ

প্রশ্ন : فَعُل مُضَارِع यर्थन فَعُل مُضَارِع वा शांक نَصَبٌ आवग्रक रा । অথ্চ এখানে فَيَكُون -এর উপর رَفْع হয়ে। এর কারণ কি?

উত্তর : প্রকৃতপক্ষে فَهُوْ يَكُونُ जूमनारा ইসমিয়া হয়ে । মূলত ইবারতি হবে بُمْلَةُ اسْيَبَّةٌ जूमनारा ইসমিয়া হয়ে بُمْلَةُ عَهُو يَكُونُ इख्यात काরণে نَصَبْ -এর স্থলে وَفَع جَوَابُ اَمْر خَمْلَةُ عَضْدُونُ व्यात कातर्श فَيَكُونُ व्यात कातर्श عَمْلَةُ اسْتَأْنِفَهُ । আর অপর একিট কেরাতে هُوَ क्रिक के के व्या مُسْتَأُنِفَهُ اللهَ عَبْر مَا يَعْبُرُونُ व्यात هُو مُسْتَأْنِفَهُ । مَا عَلَيْ مَا يَعْبُرُونُ व्यात هُو مُسْتَأْنِفَهُ । مَا مَعْبَرَةً مَعْدُونُ व्यात هُو مَا يَعْبَبَيّةٌ مُعَبَّدَةً اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

عَنْ عَرَاءً وَ بِجَزُمٍ تَسْتَلُ نَهْبَا : অর্থাৎ এক কিরাতে لَا تُسْتَلُ -এর স্থলে لَا تُسْتَلُ نَهْبَا : অর্থাৎ আপনি জাহান্নামীদের সম্পর্কে কিছু জিজ্ঞাসা করবেন না। তাদের অবস্থা হবে খুবই মন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

े عَلْمُ اللَّهُ عَلَّارُ مَكَّمَةً चामानी সূরा হওয়ার পরও اَلَذَيِسْ لَا يَعْلَمُونَ এর তাফসীরে عَفَّارُ مَكَّمَ : এ সূরাটি মাদানী সূরা হওয়ার পরও اَلَذَيِسْ لَا يَعْلَمُونَ अवात कात्रकि হতে পারে–

- ১. পূর্ণ সূরা মদনী কিন্তু এ আয়াতটি মক্কী। কিন্তু এ জবাবটি দূরবর্ত
- ২. এও হতে পারে যে, মক্কার কাফেররা রাসূল 🕮 -এর কাছে মদীনার ইহুদিদের সম্পর্কে পরিচয় লাভ করেছে।

غُوْلَهُ بَدِيْعُ : তিনিই যিনি কোনো অস্ত্ৰ-যন্ত্ৰের মুখাপেক্ষী নন. যাঁর কোনো মাল-মসলা বা উপকরণ-সরঞ্জামের প্রয়োজন হয় না, যিনি স্থান-অবস্থান ও পরিস্থিতির নিগড়ে আবদ্ধ নন, যিনি সময় বন্ধনের উর্ধের্য যিনি কোনো নমুনা স্যাম্পল দেখে বানাবার প্রয়োজন অনুভব করেন না, যার কোনো উস্তাদ প্রশিক্ষকের দিকনির্দেশনার প্রয়োজন হয় না। তিনি সৃজনশীল প্রকৌশলী, তিনি উপকরণ সংযোজক কারিগর নন। প্রকৃত ও বাস্তব অর্থে, আক্ষরিক অর্থে যিনি স্রষ্টা, আবিষ্কারক, অন্তিত্ব বিধায়ক। কারো সহায়তা-সহযোগিত। হাড়াই আরো কোনোরূপ অংশগ্রহণ ব্যতীতই যিনি নাস্তিজগত থেকে অস্তিত্বে নিয়ে আম্মেন।

শুদের উল্লেখ সেসব মুশরিক পৌত্তলিক সম্প্রদায়ের মতবাদ খণ্ডনের জন্য হয়েছে, যারা আল্লাহকে শুধু কারিশ্ব [ও মিন্ত্রি]
-এর মর্যাদা দিত এবং আত্মা ও মূল উপকরণকে কোনো না স্তরে তাঁর সহযোগী সহাধ্যায়ী ভাবত। অর্থাৎ যেন মূল ধাতু ও
উপকরণ আগে থেকেই বিদ্যমান ছিল এবং তা ছিল অনাদিও নিত্য। কিংবা আত্মা ও তার সঙ্গে সঙ্গে ছিল অনাদি ও নিত্য।
আল্লাহ তা আলার কাজ ছিল শুধু এতটুকু যে তিনি একজন সুদক্ষ কেমিষ্ট রসায়নবিদের ন্যায় বিদ্যমান উপকরণ কেবল আত্মার
সংযোজন ও বিন্যানের কাজটি সুচারুরুরেপ সমাধা করে নতুন রূপ ও আকৃতিতে ল বিজ্ঞান উপকরণ কেবল আ্মার
সংযোজন ও বিন্যানের কল্পিত কল্পনা খণ্ডনের জন্য যথেষ্ট। আল্লাহ তা আলার জন্য অন্যান্য পূর্ণান্ত সাবাজ্যরেগৈ ওণের অনুরূপ
সন্তাগত অনাদিত্বের সাথে সাথে সময় কালগত অনাদিত্ব (المنظقة) সাব্যস্ত রয়েছে। কাল বলতে বি তুর ভিল না একটি সময় [ও কাল] ছিল যখন কাল বলতে কিছুই ছিল না এবং নহাকলে নামেও সে অকালে শুধু
তিনিই ছিলেন, আর কিছুই ছিল না, প্রান্ত দিগন্ত, সন্তা অস্তিত্ব [জড় অজড়, দেহ, অদেহ] কিছুই ছিল না।

–[তাফসীরে মাজেদী খ. ১. পৃ. ২১৪]

- এর ব্যাখ্যায় اَرَادَ উল্লেখ করে একটি প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। अश्न : قَوْلُهُ وَإِذَا قَضَى (ते.) अश्न : قَضَى اَرَادَ अश्न : قَضَى : अश्न : قَضَى : अश्न : فَضَى : अश्न : فَضَى : किश्वा وَفَضَى رَبُّكَ – वत जर्थ हिला قَضَى : किश्वा وَفَضَى رَبُّكَ – वत जर्थ हिला हिला है किश्वा وَفَضَى رَبُّكَ वलात काता हिला है किश्वा وَعُفَلًا وَالْمَامُ شَوْعٍ – वत प्रायन وَقَضَهُنَّ سَبْعَ سَمُوْتٍ – वत प्रायन وَقَفَلُهُنَّ سَبْعَ سَمُوْتٍ – वत प्रायन وَقَعَلُهُ وَاحِدٌ وَاحِدٌ وَاحِدٌ وَاحِدٌ عَلَى الله عَلَى ا

**そ**かと

জন্য দুটি کُون অথবা বলা যায় مَوْجُود وَاحِد وَاحِد অথবা বলা যায় کُون অথবা বলা যায় وَجُود وَاحِد وَاحِد وَاحِد صَوْجُود وَاحِد صَوْجُود وَاحِد صَوْجَو فَاحِد صَوْبَو فَا عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَ

কুন বলা দ্বারা শুধু এতটুকু বুঝানো উদ্দেশ্য যে, ওদিকে আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা হলো আর তৎক্ষণাৎ এদিকে কোনো মাধ্যম ও বিরতি ছাড়াই তা বাস্তবে প্রকাশমান হলো। তাফসীরে মাদারিকে আছে–

وَهٰذَا مَجَازُ عَنْ سُرْعَةِ النَّكُويْنِ وَالتَّمْثِيْلِ إِذُّ لَا قَوْلًا ثُمَّ

অর্থ : এটি আজ্ঞা পালন ও সৃষ্টি হওয়া এর দ্রুততা বুঝাবার রূপক। কেননা সেখানে তো আঁর কোনো কথা [বা বলা]-র অস্তিত্ব নেই। –[তাফসীরে মাদারিক]

غُولُهُ كُنْ : অর্থাৎ নিরেট অনস্ভিত্ব থেকে অন্তিত্ববান হয়ে যাও, 'না' থেকে 'হাা' হয়ে যাও। এর অর্থ এমন নয় যে, আল্লাহ তা আলা আপনার আমার মতো এ দুই বর্ণের 'কুন' (كُنْ) হও শব্দটি উচ্চারণ করেন। কেননা বর্ণ এবং শব্দও তো সৃষ্ট (كَانِدُ) অনন্তিত্ব থেকে অন্তিত্বপ্রাপ্ত অনিত্য] এবং আল্লাহ পাক জিহ্বা, ওষ্ঠ ও ধমনী কোষাশ্রী উচ্চারণের মুখাপেক্ষীও নন। তবে তার সৃক্ষন প্রক্রিয়াকে বান্দাদের বুঝ উপযোগী ও তাদের বোধ -এর যথাসম্ভব নিকটবর্তী বর্ণনা পদ্ধতি ও প্রকাশভঙ্গি আর কি গ্রহণ করা যেতঃ

্রি তাকে সর্বনামটি সে বিষয়ের জন্য যা এখনও বাহ্য অস্তিত্ব লাভ করেনি, তবে আল্লাহ তা'আলার ইলমে তো তা যথারীতি বিদ্যমানই রয়েছে। আর আল্লাহ তা'আলার আদেশের অভিমুখে আদিষ্টও বিদ্যমান-এর মাঝে সময়ের বিচারে কোনো ব্যবধান নেই। যে কোনো আদিষ্ট অর্থই বিদ্যমান হওয়া এবং বিদ্যমান মানেই আদিষ্ট হওয়া।

اَمَرَهُ لِلسَّمْعُ بِكُنْ لاَ يَتَقَدُّمُ الْوُجُوْدُ وَلاَ يَتَاخَّرُ عَنْهُ فَلاَ يَكُوْنَ مَامُوْراً بِالْوُجُوْدِ اِلَّا وَهُوَ مَوْجُوْدُ بِالْآمْرِ وَلاَ مُوجُوْدًا بِالْوَجُودِ اِلَّا وَهُوَ مَامُوْرً بِالْوُجُودِ .

عول عن العاد العامة العاد ا সমার্থক, অমুক বিষয়রূপে হয়ে যা -এর সমার্থক নয়। এটি عَاضَة जाতীয় وَعُدُثُ عَاهُ العَدْثُ অস্তিত্বে আয়, হও ফলে তখনই তা অস্তিত্বান হয়।

غَرْكُ فَيَكُونُ : অর্থাৎ ব্যাস, তখনই ঐ বিষয়টি অস্তিত্বে এসে যায়। হয়ে যেতে কোনোও বিলম্ব হয় না এবং তার জন্য কারো সহায়তা, মাধ্যম হওয়া, অংশগ্রহণ করা ইত্যাদির প্রয়োজন হয় না। এ শব্দটি দ্বারা উদ্দেশ্য বিষয়বস্তুর অস্তিত্ব বিধানে আল্লাহ তা'আলার কুদরতের অতি দ্রুত বাস্তবায়ন বুঝানো–

النُّمْرَادُ مِنْ هٰذِهِ الْكَلِمَةِ سُرْعَةُ نِفَاذِ قُدْرَةِ اللُّه تَعَالَى فِيْ تَكُويْنِ الْاَشْيَاءِ - (كبير)

এ যেন মুশরিকদের প্রতিই সম্বোধন যে, আল্লাহ তা'আলার সৃজন প্রক্রিয়া তোমাদের বোধগম্য হলো কি? তাতে তো আল্লাহ তা'আলার ইরাদা ব্যতীত অন্য কোনো কিছুরই অংশ গ্রহণের অবকাশ নেই। সুতরাং এতে তোমাদের অংশীবাদের ভিত্তিই ধ্বংস যায়।

প্রশ্ন : فَانَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنَ । দারা জানা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা কোনো অবিদ্যমান বস্তুকে অস্তিত্বে আনার ইচ্ছা করলে তাকে كُنْ مَعْدُومُ বলেন। ফলে সে অস্তিত্বীন বস্তু অস্তিত্বশীল হয়ে যায়। এতে তো مَعْدُومُ বস্তুকে সম্বোধন করা লাজেম আসে।

উত্তর : আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছাতেই সে অস্তিত্বহীন বস্তু অস্তিত্বশীল বস্তুর হুকুমে হয়ে যায়। সুতরাং সম্বোধন করা সঠিক আছে। এ ছাড়াও کُنْ فَیَکُوْنَ দ্বারা তাড়াতাড়ি উদ্দেশ্য, উদ্ভাবন উদ্দেশ্য নয়।

১۲٠ ১২০. ইহুদি ও খ্রিস্টানগণ তোমাদের প্রতি কখনো সন্তুষ্ট النَّصَارٰي حَتَّى تَتَّبعَ مِلْتَهُمْ دِيْنَهُمْ قُلْ انَّ هُدَى اللَّهِ الْإِسْلَامَ هُوَ الْهَدٰى وَمَا عَدَاهُ ضَلَالُ وَلَئَنْ لَامْ قَسْمِ إِتَّبَعْتَ أَهْوَا أَءَهُمُ الَّتِي يَدْعُونَكَ النِّهَا قَرْضًا بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ الْوَحْي مِنَ النَّلِهِ مَا لَكَ مِنَ النَّهِ مِنْ وَلِيّ يَحْفَظُكَ وَلَا نُصِيرٍ . يَمْنَعُكَ مِنْهُ .

হবে না যতক্ষণ না তুমি তাদের মিল্লাতে ধর্মাদেশের অনুসারী হও। বল, আল্লাহ তা'আলার পথ-নির্দেশই অর্থাৎ ইসলামই প্রকৃত পথ-<u>নির্দেশ।</u> এটা ব্যতীত আর সবকিছু গুমরাহী, পথ ভ্রষ্টতা। জ্ঞান আসার পর আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে ওহী আসার পর ধরে নিলম তুমি যদি তাদের খেয়াল খুশির যে দিকে তারা তোমাকে আহ্বান করছে এর অনুসরণ কর তবে অল্লাহর মোকাবিলায় তোমার কোনো অভিভাবক হবে না যে তোমাকে রক্ষা করবে এবং কোনো সাহায্যকারীও হবে না যে তোমাকে তাঁর আজাব হতে ফিরিয়ে রাখবে। ্রা কসম অর্থব্যঞ্জক। قِسْمَةٌ টি এইস্থানে عُشْمَةً

पापत्रतक किठाव क्षमान करति हि ठारमत याता अठा. اَلَّذِيْنَ اٰتَيُّنْهُمُ الْكِتُبَ مُبْتَدَأً يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلْاوَتِهِ . أَيَّ يَقْرَءُ وْنَهُ كَمَا أُنْزِلَ وَالْبُحِمَلُةُ حَالًا وَحَقّ نُصبَ عَلَى الْمَصْدَر وَالْخَبر أُولَائِكَ يُؤْمنُونَ به م نَزَلَتْ في جَمَاعَةٍ قَدمُوا منَ الْحَبْشَةِ وَ اَسْلَمُوا وَمَنْ يَكُفُرُ بِهِ أَي بِالْكِتَابِ

الْمُوتِي بِأَنْ يُحَرِّفَهُ فَاوُلِيَّكَ هُمُ

الْخُسِرُونَ . لَمَصِيْدُوهُمْ اللَّي النَّار

যথাযথভাবে তেলাওয়াত করে যেমন অবতীর্ণ হয়েছে ঠিক তেমনি এটা পাঠ করে কোনোরূপ বিকৃত না করে তারাই এতে বিশ্বাস স্থাপন করে। হাবশা [আবিসিনিয়া] হতে একদল লোক মদীনায় এসে ইসলাম গ্রহণ করেছিল। তাদের সম্পর্কে এই আয়াত নাজিল হয়। আর যারা এটা অর্থাৎ তাদের প্রদুত্ত কিতাব প্রত্যাখ্যান করে যেমন এতে তাহরীফ বা বিকৃতি সাধন করে তারাই চিরকালের জন্য জাহানুামাগ্নিতে যাত্রার কারণে ক্ষতিপ্রস্তু

ا كالمسهمة إلى مُبِنَداً ﴿ وَ اللَّذِينَ أَنَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ ا أُولُنُكُ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴿ كَانِهُ الْمَاكُ اللَّهُ كَانِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ آرُونُ এই বাকটি أَنْ द ভাব ও অবস্থাবাচক। বা مَفْعُول مُفْلَقَ ক্ষেত্ৰ مَفْدَر হাকিশ حَقْ সমধাতৃজ কর্মরূপ 🚅 বাবহত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

َوْنَنْدُ يُوْمُنُونَ بِهِ বা বিধেয় হলো خَبَرُ वा উদ্দেশ্য । তার خُبَرُ वा বিধেয় হলো الْذَيْنَ الْتَبْنَاهُمُ الْكِتَابَ এই বাক্যটি حَال বা ভাব ও অবস্থাবাচক। रावक्ट राहा نَصَبُ अभिष्ठि مَفْعَالٌ مُطْلَقَ अर्था९ مَفْعَالٌ مُطْلَقَ अर्था९ مَصَدَرُ अभिष्ठित حَدُ

المُوَرَّدَةِ عَلَيْهمْ .

राয়ছে। মূলত مَنْصُوب कता दाराह مَنْصُوب करा काताव کَقُّ بِلاَوَتِهِ: قَوْلُهُ وَحَقَّ نُصِّبَ عَلَى الْمَصُدُر ইবারতিট হবে এভাবে- يَتْلُونَهُ بَتْلُونَهُ بَتْلُونَهُ بَكُونَهُ بَكُونَهُ بَكُونَهُ بَكُونَهُ بَكُونَهُ بَكُو

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

పేపే । আপনি তাদের যতই মন যুগিয়ে চলুন না কেন এবং তাদের সাথে সমবেদনা ও সহমর্মিতার আচরণই করুন না কেন তারা কিছুতেই আপনার প্রতি সন্তুষ্ট হবে না। কেননা তাদের অসন্তুষ্টির কারণ হলো বিদ্নেষ এবং হিংসা। এর কোনো চিকিৎসা নেই। আপনি তাদের মনতুষ্টির জন্য বায়তুল মুকাদ্দাসের অভিমুখী হয়ে নামাজ পড়েছেন। এতে তাদের হিংসা ও বিদ্নেষের সীমা বৃদ্ধি হওয়া ছাড়া আর কোনো ফল হয়নি। তাদের অসন্তুষ্টির কারণ তো এটা নয় যে, তারা প্রকৃত সত্যের সন্ধান করছে আর আপনি তাদের সামনে সত্য প্রকাশ করতে কৃপণতা করছেন; বরং তাদের মনোবাসনা হলো আপনিও তাদের রঙ্গে বঞ্জিত হয়ে যান। আপনিও তাদের চরিত্রে চরিত্রবান হোন। তবেই তারা আপনাকে সাহায্য-সহযোগিতা করবে। সুতরাং যারা প্রকাশ্য মুশরিক এবং ইসলামি আকিদা-বিশ্বাসে যাদের সঙ্গে কোনো স্তরেই সমদর্শিতা-সংযোগ নেই, তাদের তুষ্টি কামনা ও তাদের সঙ্গে আপস-মিল রক্ষা করে চলার চেষ্টা সম্পর্কে কি বিধান হতে পারে তা আর বলার অপেক্ষা রাখে না। —[জামালাইন: খ. ১, প. ২১৫]

مُلُّمةٌ : এখানে مِلَّةُ वलতে সে ধর্মত বুঝানো হয়েছে, যা তারা নিজেরা তৈরি করে রেখেছিল। مِلَّةُ عَتَى تَتَبِعَ مِلْتَهُمُ অর্থ মাযহাব-ধর্মত ও জীবনবিধান। –[কামূস]

وَيْنَ -এর মাঝে পার্থক্য এই যে, আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে ও উমতের একক ব্যক্তির সঙ্গে সম্বন্ধ করে দীন ব্যবহৃত হয়। যেমন ويُنْ اللّهِ আল্লাহ তা'আলার দীন ويُنْ زَيْدُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ وَيُنْ اللّهِ وَيْنَ اللّهِ ﴿ अर्था९ यारायम् وَيُنُ اللّهِ وَيْنَ اللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

কিট্ৰিকট্ৰ ভিত্তি জ্ঞানও বাস্তব সতোর পরিবর্তে এবৃত্তির চাহিদাও খেয়ালখুশির উপরে। আর ইলম দ্বারা উদ্দেশ্য ওহীভিত্তিক ইলম, যা যে কোনো বিচারে নিশ্চয়তা ও প্রামাণ্যতা বহন করে এবং যা যে কোনো দ্বিধান-সংশয়ের উধ্বে। –[বায়যাবী]

ত্র দুর্ন করা হয়েছে তার সঙ্গে আপনার কাছে বাস্তব ইলম আসার পর শর্ত যুক্ত করা হয়েছে। এ শর্তের আলোকে ইমাম রাজী (র.) মত প্রকাশ করেছেন যে, হুমকি প্রদান সব সময়ই সুস্পষ্ট দলিল প্রমাণ সরবরাহ করার পরেই হতে পারবে।

चित्रां وَالْذَيْسَ الْكِتَابَ يَعْلُونَهُ حَقَّ تِكَاوَتِهِ : खख कि पिरा ठात শ্রদ্ধা-সম্মান, তার বিধানমতে জীবন গড়ে আমল করে তাকে রদবদল, সংযোজন বিয়োজন ও বিকৃতি সাধানের অবকাশ দেয় না। যথাযথ তেলাওয়াত ও তেলাওয়াতের হক আদায় করার মাঝে এ সবই অন্তর্ভুক্ত। الْكَتَّابُ দারা এখানে তাওরাত উদ্দেশ্য।

আয়াতের শানে নুযূল : وَلَنْ تَرْضَى الَخَ وَالَّهُ صَالِمُ وَلَنْ تَرْضَى الَخَ وَالَّهُ صَالِمَ الْخَ وَالَّهُ صَالِمَ الْخَ وَالْغَ وَالْغُوالِ وَالْغَالِمُ وَالْغُوالِ وَلَا الْغُوالِ وَالْغُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُؤْلِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَالْم

७०२

আর اَلَٰذِيْنَ اٰتَبِنَاهُمُ الْكِتَابُ يَتُلُونَ الْكِتَابُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُلُولُونَ اللَّهُ الْكُلُونُ الْكُلَالِيَالِلْلِلْكُلُونُ الْكُلُونُ الْلَالِلْلُلُونُ الْلَالِلْلُلُونُ الْلَالْكُلُونُ الْلَالِلْكُلُونُ الْكُلُونُ الْلَالِلْلِلْكُلُونُ الْكُلُونُ الْكُلُونُ الْلَالِلْلَالِلْلَالِلْلِلْلَالِ اللْلَهُ اللَّلْلِلْلِلْلَالِلْلَالِلْلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلْلِلْلَالِلِ

হিংসুটে লোকদের অথথা বিতর্ক: হিংসুটে লোকদের উদ্দেশ্য এটা ছিল যে, আল্লাহ তা'আলা সরাসরি স্বয়ং আমাদের সাথে কথা বল্ক এবং এমনিভাবে দীনের বিধানাবলির ব্যাপারে অন্য কোনো পয়গাম্বরের মাধ্যমের প্রয়োজন না থাকে কিংবা পরবর্তীতে অবতরণের দিক দিয়ে নবী করীম — এর নবুয়ত ও রিসালাতের সত্যায়ন আমাদের দ্বারা করানো হোক। অথবা পরবর্তীতে ওহীর মাধ্যমে কালাম ব্যতীত অন্য কোনো নিদর্শন আমাদেরকে দেখানো হোক, যা দ্বারা আমরা সান্ত্বনা পেয়ে যাই। আল্লাহ তা'আলা তাদের উক্ত দাবিকে দু'ভাবে প্রত্যাখ্যান করেছেন। প্রথমটি হচ্ছে যে, উক্ত দাবি মুর্খতার ও অজ্ঞতার বহিঃপ্রকাশ, যা তাদের পূর্বের ও পরের নির্বোধ লোকদের পক্ষ থেকে চলে আসছে। দ্বিতীয়টি হচ্ছে যে, এসব একই থলির খেলনা। তাদের অন্তর পরম্পর সংযুক্ত। সকলে এক ধরনের কথাই চিন্তা করে যে, তাদের সাথে আল্লাহ তা'আলার সরাসরি কথা হওয়ার সম্পর্ক। এটা তো এমন অজ্ঞতাও মূর্খতার কথা যে, উত্তরের অপেক্ষাই রাখে না। হ্যা, যে স্থানে প্রমাণের প্রয়োজন সেখানে শুধু একটি প্রমাণই নিয়ে ঘুরেছে। আর তা হচ্ছে মনের সান্ত্বনা চায়। অথচ আল্লাহ পাক সান্ত্বনাদায়ক অনেক প্রমাণিদিই পেশ করেছেন; কিন্তু যদি কেউ সঠিক রাস্তাই না চায় এবং একগুয়েমী ও বিরোধিতায়ই লিপ্ত থাকে তবে সান্ত্বনা তার ভাগ্যে কোথা থেকে আসবে? তাই ইহুদি ও খ্রিস্টান আহলে ইলম হওয়া সত্ত্বেও তাদেরকে মূর্খ বলা হয়েছে। কেননা ইল্ম থাকা ও না থাকা তাদের বেলায় সমান। – কামালাইন খ. ১, পৃ. ১৩১]

উল্টো আচরণ: ইহুদিগণের উক্ত ৪০টি বিভৎসতা বর্ণনা করে নবী করীম — -কে সান্ত্বনা দেওয়া যে, যারা এত অধিক বক্র সভাবের ও স্বল্প বৃদ্ধির অধিকারী তারা আপনার প্রতি সহানুভূতিশীল ও আপনার ব্যথার মূল্যায়ন করে। আপনার কাছ থেকে হেদায়েত অর্জন করা তো দূরের কথা; বরং তাদের উচ্চাভিলাষ হচ্ছে উল্টো তাদের পথে আপনাকে পরিচালনা করার চিন্তায় তারা সর্বদা মগ্ন থাকতো এবং ইসলাম গ্রহণের আশায় বৈধ কোনো পন্থায় রাস্ল — এর নরম আচরণকে ভূল দৃষ্টিতে দেখে নিজেদের মনের চাহিদা ও উদ্দেশ্য পূরণ করা সূত্র বানাতে চেষ্টা করতো। আর যেহেতু রাস্ল — স্বয়ং তাদের অনুসরণ করাটা অসম্ভব। তাই তাদের উক্ত চিন্তা-ধারাও অসম্ভব। কেননা তাদের বর্তমান ধর্ম রহিত ও বিকৃত হওয়ার কারণে শুধু একটি অকেজাের সমষ্টি হয়ে রয়েছে। অকাট্য ইল্ম ও ওহী আগমন সত্ত্বেও রাস্ল — এর জন্য সেটার অনুকরণ করা বলা যায় যে, আল্লাহর অসম্ভূষ্টির দিকে আহ্বান করা এবং নবী করীম — এর জন্য এ কাজ অসম্ভব। তাই রাস্ল — এর জন্য তাদের অনুকরণ না করলে তাদের জন্য রাস্ল — এর প্রতি সন্তুষ্ট হওয়াটাও অসম্ভব। — প্রাশৃত্ত ভা

সংশোধন ও হেদায়েতের জন্য যোগ্য মাণিক্যের প্রয়োজন: সারকথা হচ্ছে এটা যে তাদের পক্ষ থেকে [অর্থাৎ তারা ঈমান গ্রহণ করবে এ ব্যাপারে] রাসূল — -কে একেবারে নৈরাশ হয়ে যাওয়া অপরিহার্য। হ্যাঁ, কিছু রাসূল — -এর মূল দায়িত্ব হচ্ছে তাবলীগ [দীনের প্রচার] ও চেষ্টা করা এর থেকে তিনি মুক্ত হতে পারবেন না। যোগ্য মাণিক্য এবং উপযুক্ত পদার্থ তার আহ্বানের দিকে আগে বেড়ে স্বয়ং লাক্বাইক বলবে। সুতরাং যে চির বঞ্চিত সে রাসূলের নিকটে থেকেও ঈমান গ্রহণ থেকে মাহরূম থাকবে। আর যে সুভাগ্যবান সে দূরে থাকা সত্ত্বেও তার কাছে চলে আসবেন।

হাফেজ শীরাজী (র.) বলেন– حسن زبصره بلال از حبش صهيب زروم

زخاك مكه ابو جهل اين چه بو العجبي ست

অর্থ- হযরত হাসান বসরী (র.) বসরা থেকে, হযরত বিলাল (রা.) হাব্শা থেকে এবং হযরত সুহাইব (রা.) রোম থেকে এসে স্ক্রমান গ্রহণ করেছেন। অথচ পবিত্র মক্কার জমিনে থেকে আবু জাহেলের কি আশ্চর্যময় আচরণ। -প্রাগুক্ত]

#### অনুবাদ :

التيى السَرَائيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ التييُ السَرَائيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ التييْ

أنْعَمْتَ عَلَيْكُمْ وَانَّى فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ . تَقَدَّمَ مِثْلُهُ . স্মরণ কর যা দ্বারা আমি তোমাদেরকে অনুগৃহীত করেছি এবং বিশ্বে সকলের উপর শ্রেষ্ঠতু দান করেছি। এই ধরনের আয়াত পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে।

ত্ত সন্ত্রত হও এবং তোমরা সেই দিনকে ভয় কর সন্ত্রস্ত হও اتَقُوا خَافُوا يَـوْمًا لَا تَـجّرَىٰ تُغْنِيْ نَفْسُ عَن نَّفْسِ فِيهِ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ منْهَا عَدْلُ فِدَاءُ وَلاَ تَنْفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُوْنَ . يَمْنَعُونَ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ .

যেদিন কেউ কারো উপকারে আসবে না কাজে আসবে না এবং কারো নিকট হতে কোনো ক্ষতিপুরণ ফিদয়া বা রক্তপণ গৃহীত হবে না এবং সুপারিশ কারো পক্ষে লাভজনক হবে না, আর তারা কোনো সাহায্যও পাবে না. আল্লাহ তা'আলার আজাব হতে তাদেরকে রক্ষা করা হবে না।

### তাহকীক ও তারকীব

জুমলা হলে صَفَتَ আর صَفَتَ এর يَوْمًا জুমলা হয়ে لاَ تَجْزِيْ نَفْسُ عَنْ نَفْسِ : يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْسُ عَنْ نَفْسٍ فِيبْهِ । मारजूक रुखग़ात প্রতি ইঙ্গিত করেছেন غَائدٌ प्राह्म عَائدٌ अशान فِيهُ अशान عَائدٌ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: কুরআনের অলঙ্কারিত্ব ও পুনরাবৃত্তির পদ্ধতি : ইহুদিদের নিকৃষ্টতা ও নোংরামি সম্পর্কে প্রথমে সংক্ষিপ্তভাবে বর্ণনা করা হয়েছিল। তারপরও ৪০টি মন্দ্রতা বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। এগুলোর সমাপ্তিতে পুনরায় সংক্ষিপ্তভাবে নিজ নিয়ামতসমূহ এবং উৎসাহ প্রদান ও আতঙ্কিতকরণের বিষয়ও পুনরাবৃত্তি করছেন। যাতে বিস্তারিত ও সংক্ষিপ্তভাবে সে সর্বসাকুল্যে সম্পূর্ণ আকারে সামনে এসে যায়। যাতে করে সেগুলোর ফলাফল ও আংশিকতাসমূহের রক্ষণাবেক্ষণ করা সহজ হয়ে যায় এবং এ আলঙ্কারিক পদ্ধতি বক্ততা ও ভাষণসমূহে অনেক উচু হিসেবে গণ্য করা হয়। এ জন্য যে কোনো গুরুত্বপূর্ণ মৌলিক ও কেন্দ্রীয় বিষয়বস্তুকে সংক্ষিপ্ত ও বিস্তারিত ২/৩ বার করে বর্ণনা করে অন্তরে বসিয়ে দেওয়া হয় ৷ যেমন অনর্থক রাণ করা খুবই মন্দ কাজ। তারপর বলে দেওয়া হয় যে, এর মধ্যে অমুক-অমুক ক্ষতি ও মন্দতা রয়েছে এবং ক্ষতি ও অপকারিতা থেকে ১০/২০টি হিসেব করে বলে দেওয়ার পর অবশেষে পুনরায় বলে দেওয়া যে, মোটকথা অনর্থক রাগ করা খুবই মন্দ কাজ। এ ধরনের পুনরাবৃত্তি অবশ্যই উপকারে আসে। অর্থাৎ পরিপূর্ণভাবে এর সৌন্দর্যতা ও মন্দতা অন্তরে বসে যাবে।

৩ ইছদিদেরকে বার বার তাদের উন্নতি ؛ قَوْلُهُ إُذْكُرُواْ نِعْمُتِيَ الْتَبِيْ اَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَانَيْ فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْعُلْيَمْ পথভ্রষ্টতার অতীত ধারা বিবরণী শুনিয়ে শ্বরণ করিয়ে দেওয়া হচ্ছে যে, তাদের শ্রেষ্ঠতু ও আভিজাত্য-মাহাত্ম্যের রহস্য কি ছিল? এ শ্রেষ্ঠত্বের মূল একমাত্র এটাই ছিল যে, তারা ছিল তাওহীদ ও একত্বাদের ধারক বাহক এবং তাওহীদবাদী হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর উত্তরপুরুষ। এখন যদি তারা আবার সে নিয়ামতের অধিকারে ধন্য হতে চায়, তবে তাদের আবার ফিরে আসতে হবে প্রথম পুরুষ হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দীনের দিকেই।

ইহুদিরা এ সময় এক দিকে তো কিয়ামতের মৌল বিশ্বাস স্মরণ থেকে মুছে ফেলেছিল, তদুপরি শান্তি : تَوْلُمُ وَاتَّقَوْا يَوْمُا প্রতিদান যা কিছু হওয়ার, তা এ পৃথিবীতেই সীমাবদ্ধ মনে করে নিয়েছিল। এজন্যই প্রচলিত তাওরাতেও [বাইবেলে পুরাতন নিয়ম] যেখানে যেখানে সৌভাগ্য-দুর্ভাগ্যের প্রতিফলনের আলোচনা রয়েছে, সেখানে শুধু পার্থিব শুভাবস্থা ও দুরবস্থার কথাই রয়েছে। এজন্য প্রথমে প্রথমে তাদের আখিরাত ও কিয়ামতের দিনের কথা স্বরণ করিয়ে দিয়ে একে একে তাদের মৌল বিশ্বাস তথা সুপারিশে মুক্তি, প্রায়শ্চিত্ত [কাফফারা]ও মুক্তিপণ দিয়ে মুক্তির ধ্যান-ধারণায় আঘাত হানা হয়েছে। আয়াতের শব্দসমূহ এতই ব্যাপক ও অর্থবহ যে, ইহুদিবাদের সঙ্গে সঙ্গে খ্রিস্টবাদেরও শিকড় কেটে যাচ্ছে। কেননা খ্রিস্টবাদের তো মূল কথাই হচ্ছে [যীশু কর্তৃক] সুপারিশ। প্রায়শ্চিত্ত ও মুক্তিপণ নামের বাতিল ও অলীক ধ্যান-ধারণা। অর্থাৎ যীশুই তার জীবন দানের মাধ্যমে তার অনুসারীদের পাপেরও প্রায়ন্টিত করে দিয়েছেন ৷

অনুবাদ :

ে ১ ১২৪. এবং স্বরণ কর, <u>যথন ইবরাহীমকে</u> ইবরাহীম শক্টি . ١ ٢٤ ১২৪. وَ اذْكُرْ إِذْ ابْسَتَلْمِي اخْتَسَبَرَ إِبْرُهُمَ وَفَيْ قِرَاءَ قِ ٱبْرَاهَامَ رَبُّهُ بكَلمْتِ بأَوَامِرَ وَنَوَاهِ كَلَّفَهُ بهَا قِنيُّلَ هِي مَنَاسِكُ الْحَجَ وَقِيْلَ الْمَضْمَضُهُ وَالْاسْتِنْشَاقُ وَالسَّوَاكُ وَقَصُّ الشَّسارِبُ وَ فَرُّقُ الرَّأْسِ وَقَلَمُ الْاَظْفَارِ وَنَتِّفُ الابطِ وَحَلَقُ الْعَانَة وَالْخِتَانُ وَالْاسْتِينْجَاءُ فَاتَمَهُنَّ أَدَّاهُنَّ تَامَّاتٍ قَالَ تَعَالَى لَهُ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ط قُدْوَةً فِي الدِّيْنِ قال ومن ذریسی ط اولادی اجعل ائتمة قال کا يَنَالُ عَهْدِي بِالْإِمَامَةِ الظُّلمِيْنَ - الْكَافِرِيْنَ مِنْهُمْ دَلُّ عَلَى أَنَّهُ يَنَالُهُ غَيْرُ الظَّالِمِ .

. ١٢٥ ١٢٥. وَاذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ الْكَعْبَةَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ مَرْجِعًا يَشُوبُونَ إِلَيْهِ مِنْ كُلَّ جَانِبَ وَأَمْنًا مَ أُمَنًا لَهُمْ مِنَ الظَّلِمِ وَالْإِغَارَاتِ الْوَاقِعَةِ فِيْ غَيْرِه كَانَ الرَّجُلُ يَلْقُي قَاتِلَ ابِيْهِ فَلَا يُهِيْجُهُ وَاتَّخَذُواْ أَيَّهِا النَّاسُ مِنْ مَقَام ابْرُهِمَ هُوَ الْحَجَرُ الَّذِي قَامَ عَلَيْهِ عِنْدَ بنَاء النّْبَيْت مُصَلَّى لا مَكَانَ صَلَوْةِ باَنْ تُصَلُّوا خَلَّفُهُ رَكْعَتَى الطَّوَافِ وَفِي قِرَاءَةٍ بفتع النخاء خَبَرُ وعَهدْنَا اللي ابسُرهم وَاسْمُعِيْلَ اَمَرْناهُمَا اَنْ اَيْ باَنْ طَهّرا بَيْتِي مِسنَ الْلاَوْثَسَان لِيلسَّط ائِيفِ ْيسَن وَالشَّعُ جَيف يْسَن الْمُقِيْمِيْنَ فِينِهِ وَالرُّكَّعِ السُّهُجُودِ . جَمْعُ رَاكِعِ وَسَاجِدِ الْمُصَلَيْنَ.

অপর এক কেরাতে ইবরাহাম (ابراهام) রূপে পঠিত রয়েছে। তাঁর প্রতিপালক কয়েকটি কথা দারা অর্থাৎ কিছ আদেশ ও নিষেধ প্রতিপালনের দায়িত্ব দিয়ে। কেউ কেউ বলেন, এগুলো ছিল হজপালনের বিধি-বিধানসমূহ। কেউ কেউ বলেন, এগুলো হলো, কুলি করা. নাকে পানি দেওয়া, মিসওয়াক করা, গোঁফ কর্তন করা, চুলে সিথি কাটা, নখ কাটা, বগলতলার লোম উৎপাটন করা. নাভির তলদেশের লোম মুণ্ডন করা, খাতনা করা এবং শৌচ করা। পরীক্ষা করলেন যাঁচাই করলেন অনন্তর সেগুলো সে পূর্ণ করল অর্থাৎ পরিপূর্ণভাবে সে এগুলো আদায় করল। আল্লাহ তা'আলা তাঁকে বললেন, আমি তোমাকে মানব জাতির নেতা ধর্মীয় পরিচালক করছি। সে বলল. আমার বংশধরগণের মধ্যে হতেও অর্থাৎ আমার অধঃস্তন সন্তানদেরকেও আপনি নেতা করুন। আল্লাহ তা'আলা বললেন, আমার নেতা নির্বাচনের এই প্রতিশ্রুতি সীমালজ্ঞানকারীদের অর্থাৎ তাদের মধ্যে সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের প্রতি প্রযোজ্য নয়। এতে প্রমাণ হয় যে, যারা সীমালজ্মনকারী নয়, তারা তা পেতে পারে।

এবং স্মরণ কর যখন এই গহকে কাবাকে মানবজাতির জেয়ারতক্ষেত্র প্রত্যাবর্তনক্ষেত্র অর্থাৎ

সকল দিক হতে এই দিকেই মানুষ ফিরবে ও নিরাপত্তাস্থল হিসেবে করেছিলাম। অর্থাৎ যে নিপীড়ন ও লুটতরাজ অন্যান্য শহরে পরিলক্ষিত হতো তা হতে নিরাপদ ভূমিরূপে তাকে বানিয়েছিলাম। মক্কার অবস্থা তখনো এরূপ ছিল যে, পিতার হত্যাকারীকে পেলেও সেখানে কেউ উস্কানিমূলক কিছু করত না। হে লোকসকল! তোমরা ইবরাহীমের দাঁড়াবার স্থানকে যে পাথরটিতে তিনি কাবাগৃহ নির্মাণকালে দাঁড়াতেন মুছল্লারূপে সালাতের স্থানরূপে গ্রহণ কর অর্থাৎ তার পিছনে তওয়াফ শেষে দুই রাকাত নামাজ আদায় কর। শব্দটি অপর এক কেরাতে خ অক্ষরটিতে যবরসহ 🚎 বা বার্তামূলক বাক্যরূপে পঠিত রয়েছে। ইবরাহীম ও ইসমাঈলকে আমার গৃহ তওয়াফ ও ইতেকাফকারী অর্থাৎ তাতে অবস্থানকারী এবং রুক্' ও সিজদাকারীদের অর্থাৎ সালাত কায়েমকারীদের জন্য প্রতিমা হতে পবিত্র রাখতে ওয়াদা করিয়েছিলাম। অর্থাৎ তাদের উভয়কে এজন্য নির্দেশ দিয়েছিলাম। क्रां अरेश بَانُ अरेशां أَنْ طَهُر أَنْ طَهُر أَنْ طَهُر السُّبُعُود । बत वहवर्षन - رَاكِعْ अठा رُكَع । इत्य़रह এটা سَاجِدُ -এর বহুবঁচন।

# তাহকীক ও তারকীব

এর - أَذْكُرُ وَاللَّهُ وَاذْكُرُ إِذْ إِبْتَكَلَّى إِبْرَاهِيْم : এখানে أَذْكُرُ अश्रक মেনে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, ا মামূল, اِبْتَلْيُ হরফটি اِبْتَلْيُ -এর নয়। এর দ্বারা ঐ সকল লোকদের বক্তব্যকে খণ্ডন করা হয়েছে যারা বলে এখানে মামূল। কেননা এ সূরতে عَامِل -এর উপর مَعْمُولُ টা মুকাদ্দাম হওয়া লাজেম আসে।

فَاعِلَ श्यार । आत अणि शला تَقُدِيْم وَاجِبْ विष्ठ जातकीत مَفْعُول مُقَدَّمُ श्यार । आत अणि शला وأجِبْ कि वे के व -এর সাথে এমন জমীর মিলে আসে, যা মাফউলের দিকে ফিরে তখন মাফউলকে আগে আনা আবশ্যক। অন্যথায় افتَمَارُ नाজেম আসবে, या সঠिক नय़ । عَبْلَ الَّذَكُر

। অপর এক কিরাতে إِبْرَاهِيِّهَ अপও পঠিত হয় । সুরইয়ানী ভাষায় إِبْرَاهِيْم ) অর্থ মেহেরবান পিতা إِبْرَاهِيْم ছারা মাফউলের অর্থ فَاعِيْل वेशार्त وَاعِيْل वेणि أَوَامِيْر : قَوْلُهُ بِكَاوَامِر ونُواهُ ব্য়েছে । আলা। আর كَلِمَاتُ হলো مُجَازُ عَقَلَى যেহেতু মাফউলের দিকে ইসনাদ করা হয়েছে তাই এটি كَلِمَاتُ হয় جَعَلَ بِمَعْنَي خَلَقَ योि । अात यि جَعَلَ بِمَعْنَى صَبَّرَ यि । यि अष्ठें । विठी : تَوْلُهُ مَثَابَةً তাহলে এটি انسنت থেকে أن عرم عربة

مَصْدَرُ অর তাফসীর। ইঙ্গিত করলেন যে, أَسْم ظُرُف শব্দটি إِسْم ظُرُف এর সীগাহ। কেউ কেউ مَصْدَرُ वलाও মত निराराहन । প্রথম স্রতে প্রশ্ন হয় যে, اسْم ظَرْف -এর সীগাহ হলে مَضَابُ হওয়ার কথা ছিল । أَنَ वृिक कরा হলো কেন?

وَقَيْلَ لَتَانِيْتِ الْبُقْعَةِ । वृक्षि कत्रा श्याता स्थाता क्या تَاءُ छेखत : এখানো মোবালাগা व्यातात क्या - مَقُولَهُ عَلَىناً अवि : قَوْل مَعُدُون शराख عَظْف शराख عَظْف वि : قَوْلُهُ إِنَّاخَذُوا

أَيْ قَلْنَا لَهُمْ إِتَّخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيْمَ مُصَلِّى . এর না وَمُرْ विक कार्जाण : قَوْلُهُ وَفِي قِرَاءَةِ بِفَتْحِ الْخَاءِ خَبَرُ । এক কেরাতে إِتَّخَذُوا হয়ে مَاضَى -এর হঁবে এবং জুমলাটি সংবাদজ্ঞাপক হবে। অর্থাৎ মানুষেরা সেটিকে নিজেদের মুসাল্লা [নামাজের স্থান] বানিয়েছে। -এর عَنْ مَعَامِ اللَّهِ अायत वा अनुखाखालक नक । এখানে ताजूनुलार 🕮 - عَوْلُهُ وَاتَخَذُواْ مِنْ مَقَامِ ابْرَاهِبُهم মাধ্যমে মুসলিম উশ্মাহকে সম্বোধন করা হয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: মুফাসসির (র.) اَذْكُرُ শব্দটি উহ্য মেনে এ দিকেও ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে রাসুলﷺ -কে সম্বোধন করা وَكُولُهُ أَذْكُرُ হয়েছে। এ সুরতে অর্থ হবে-

آى ٱذْكُرْ يَا مُحَمَّدُ وَقَتْ إِبْتِلَاءِ إِبْرَاهِيْمَ عَلَبْهِ السَّلَامُ لِبَتَذَكَّرُواْ مَا وَقَعَ فِيبْهِ مِنَ الْأَمُودِ الدَّاعِيةِ إلى التَّوْجِيْدِ فَيَقْبَلُوا الْحَقُّ وَيَتُركُوا مَّا هُمْ فَيْهِ مِنَ البَّاطِلِ.

কেউ কেউ বলেন, এখানে বনী ইসরাইলকে সম্বোধন করা হয়েছে। এ সূর্তে অর্থ হবে-

أَيْ أَذْكُرُوا بَا بَنني إِسْرَائيْلُ وَقَتْ ابْتِيلاءِ إبْراهيم.

व्याद ভাদেরকে সম্ভোধন দ্বারা উদ্দেশ্য হবে তাদেরকে ধমক ও ভৎর্সনা করা। কেননা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর মর্যাদা ক্ষাক দলের কাজেই স্বীকৃত রয়েছে। এ প্র্যায়ে আল্লাহ তা'আলা হ্যরত ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কিত এমন বিষ্যুসমূহ উল্লেখ 🕶 যা মুহাম্মদ 🚃 -এর বক্তব্য মানতে বাধ্য করে। কেননা রাসুল 🚃 -এর ধর্ম হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর ধর্মের **या**नुग्रशृर्व ।

। ছারা। অর্থ পরীক্ষা করা হয়েছে إِخْتَبِر وَالْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِّمُ

প্রশ্ন : الْبَتِلَاءُ তথা পরীক্ষা ও যাচাই-বাছাই করার পরিস্থিতি তো সেখানে হয়়, যেখানে পরীক্ষকের সামনে কোনো ব্যাপার গোপন থাকে। সেটি জানার জন্য যে পরীক্ষা করে থাকে। এখানে আল্লাহ তা আলার ক্ষেত্রে তো তা অসম্ভব। জবাব : এখানে مَعُلَ الْمُخْتَبِر হিসেবে الْبِتَلاءُ ত্রির ব্যবহার করা হয়েছে। الْمَعْتَ وَعُلاً مِثَلَ الْمُخْتَبِر হিসেবে الْبِتَلاءُ ত্রির ব্যবহার করা হয়েছে। الْمَعْتَ وَعُلاً مِثْلَ الْمُخْتَبِر হিসেবে الْبِتَلاءُ তানের পরিচয় : পবিত্র কুরআনে এ নামের প্রথম আগমন। কুরআনের প্রথম শ্রোতাদল ছিল আরববাসীরা। তাদের পরিচিতি ও বিদিত মহান ব্যক্তিদের উল্লেখ পবিত্র কুরআন অনাড়ম্বরভাবে ও অতিরিক্ত পরিচিতির প্রলেপ ছাড়াই করে দেয়। তাছাড়া হযরত ইবরাহীম (আ.) তো সেই মহান ব্যক্তি যার সম্পর্কে আরব মুশরিক ব্যতীত ইহুদি-খ্রিস্টানরাও উত্তমরূপে অবহিত ছিল। সুতরাং তার আরো পরিচিতি দেওয়া অপ্রয়োজনীয় ছিল।

ইনি সে ইবরাহীম আলাইহিস সালাম, যিনি ইসলামি আকিদার কথা না বললেও ইহুদি ও খ্রিস্টান ধর্মবিশ্বাস মতেও একজন প্রগাম্বর ছিলেন। তাওরাতে তার নাম রয়েছে আব্রাম ও আব্রাহাম এ দু'ভাবে। তাওরাতের [বাইবেল পুরাতন নিয়ম] বর্ণনা মতে তার ও হযরত নূহ (আ.)-এর মাঝে দশ পুরুষের ব্যবধান ছিল অর্থাৎ তিনি হযরত নূহ (আ.)-এর একাদশ অধস্তন পুরুষ। তবে কতক সবল যুক্তির ভিত্তিতে তাওরাতের ব্যাখ্যাকারদের ধারণাতেই তাওরাতের বংশসূত্র বর্ণনার মাঝ থেকে কতক পুরুষের নাম বাদ পড়ে গিয়ে থাকবে। প্রত্মতত্ত্ব বিশেষজ্ঞ স্যার চার্লস মরিস্টন -এর সর্বশেষ গবেষণা মতে তার জন্মসন খ্রিস্টপূর্ব ২১৬০ অব্দ এবং তাওরাতে তার বয়স উল্লিখিত হয়েছে ১৭৫ বছর। এ হিসেবে ওফাতের সন হবে খ্রিস্টপূর্ব ১৯৮৫। পিতার নাম ছিল তারাহ (رَارَر) আরবি উচ্চারণে আযার। প্রাচীন ভাষাগুলোতে এ নামটি বিভিন্ন শব্দে উচ্চারিত হয়েছে। তবে মুসলমানদের জন্য তো কুরআনে বর্ণিত আযার। প্রাচীন ভাষাগুলোতে এ নামটি বিভিন্ন শব্দে উচ্চারিত হয়েছে। তবে মুসলমানদের জন্য তো কুরআনে বর্ণিত আযার। প্রাচীন ভাষাগুলোতে এ নামটি বিভিন্ন শব্দে উচ্চারিত হয়েছে। তবে মুসলমানদের জন্য তো কুরআনে বর্ণিত আযার। প্রাচীন ভাষাগুলোতে এ নামটি বিভিন্ন শব্দে উচ্চারিত হয়েছে। তবে মুসলমানদের জন্য তো কুরআনে বর্ণিত আযার। প্রাচীন ভাষাগুলোতে এ নামটি বিলনের কালদানিয়া [ইংরেজি উচ্চারণে কালডিয়া] বর্তমান ভৌগলিক বিন্যাসে এটিই ইরাক নামে পরিচিত। যে নগরে তিনি জন্মগুল করেছিলেন, তাওরাত সেটি [টজ] নামে উল্লেখিত হয়েছে। ইসমাঈলী এবং ইবরাহীমী বংশধারার পূর্বপুরুষ। আল্লাহ তা আলার সবিশেষ নিয়ামত অর্থাৎ তাওহীদের পতাকাবহন এখন ইসরাঈলী বংশধারার অব্যাহত নাফরমানির দণ্ডস্বরূপ ছিনিয়ে নিয়ে ইসমাঈলী বংশধারার নবীর মাধ্যমে সারা বিশ্বের জন্য ব্যাপক-বিত্তত হতে চলেছে। ইবরাহীমী ব্যক্তিত্ব (এবং এতদসঙ্গে ইসমাঈলী ব্যাক্তিত্ব) কেন্দ্রীয় গুরুত্ব সম্পর্কে দুরিয়ে অবহিত করা প্রয়েজনী হয়ে পড়েছিল। সে কারণে এখনে তাই করা হচ্ছে। –[তাফসীরে মাজৌদ খ. ১, পৃ. ২২৪-২২৫]

ক্রিয়ের বিরোধি কর্মার, করেকার বিষয়ের বিরোধির বিরোধির বিরোধির বিরোধির বিরোধির বিরোধির বিরোধির বিরোধির বিরোধির নিম্নোক্ত ইবারতে এ মতভেদের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন—

فَيْسَلَ هِيَ مَنَاسِكُ الْحَبِّ وَقِيْسَلَ الْمَضْمَضَةُ وَالْإِسْتِنْشَاقُ وَالسَّوَاكَ وَقَصُّ الشَّارِبُ وَفَرْقَ الْرَأْسِ وَقَلَمُ الْأَظْفَارِ وَنَتْفَ الْإِيطِ وَحَلَقُ الْعَانَةِ وَالْخِتَانُ وَالْإِسْتِنْجَاءِ.

పే وَالْمُ فَا تَمَهُنُ : অর্থাৎ তিনি সেসব পরীক্ষায় পুরোপুরি উত্তীর্ণ হয়েছেন এবং সেসব বিধান পালন করেছেন। وَمُولُمُ فَا تَمَهُنُ : অর্থাৎ তিনি সেসব পরীক্ষায় পুরোপুরি উত্তীর্ণ হয়েছেন এবং একটি صَمَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

يَارُ : ইমাম বলাই হয় তাকে, যার আনুগত্য করা হয় অভিধানে এবং শরিয়তের পরিভাষায় এটাই ইমামের অর্থ।

ু اَسْمُ اَمَامة مُسْتَحِقُّ لِمَنْ يَلْزَمُ اِتِبَاعَهُ وَالْاِتَتِدَاءُ بِهِ فِي اُمُوْرِ الدِّيْنِ اَوْ مَا فِي شَيْئِ مِنْهَا (جصاص)
আয়াতের বাস্তবতা : এই দীনি নেতৃত্ব-কর্তৃত্ব এবং বিশ্বের এক বিরাট অংশের ইমামত এখন পর্যন্ত তার হিস্যায়ই চলে
আসছে। ইসলাম ছাড়াও তাওহীদের সঙ্গে যেসব ধর্মের কিছুটা হলেও সম্পর্ক রয়েছে অর্থাৎ ইহুদিবাদ ও খ্রিস্টবাদ, তার
ইমামতের ব্যাপারে তারা একমত।

قَـوْكُمُ وَمِـنْ ذُرَّتَـيِّيُ : বিশ্বের নেতৃত্ব-কর্তৃত্ এবং ইমামতের সুসংবাদ পেয়ে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর অন্তর স্বাভার্বিকভাবেই খুশিতে বাগবাগ হয়ে যায়। আর এই খুশির যোশে তিনি জিজ্ঞেস করেই বসেন যে, এই ইনআম ও পুরস্কারে আমার বংশ এবং আমার অধস্তন পুরুষরাও আছে কিনা?

সভান-বংশপরম্পরা। গোটা বংশধারা এর অন্তর্ভুক্ত। আর এই ইবরাহীমী বংশধারায় ইসরাঈলী এবং ইসমাঈলী উভয় শাখাই শামিল রয়েছে। ইসরাঈলরা বৈশিষ্ট্যমণ্ডিত হওয়ার যে দাবি করতো, এখান থেকে তার শিকড়ও উৎপাটিত হয়ে গেছে। অংশবিশেষ অর্থে। বাক্যাংশর বিন্যাস ও গঠন প্রক্রিয়া এটা স্পষ্ট করে দেয় যে, প্রশ্নের ভঙ্গিতে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর এ দোয়া তার গোটা বংশধারার সঙ্গে সম্পুক্ত নয়, বরং তার একটা অংশের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট।

তथा পुरुरसत वःन धातारक ववः ठात मूल نَسْلُ الرَّجُلِ वला रहा وُرِّيَةٌ उपा पुरुरसत वःन धातारक ववः ठात मूल ব্যবহার اُرَلادُ صِغَارُ বা ছোট ছোট সন্তানদের ক্ষেত্রে হয়ে থাকে। তারপর ব্যবহারে ব্যাপকতা এসেছে এবং ছোট বড় সকলের ক্ষেত্রেই ব্যবহার হতে থাকে। মুফাসসির (র.) اَرْلاَدَى বলে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে মূল অর্থ তথা উদ্দেশ্য নয়; বরং সা্ধারণ ও ব্যাপক অর্থ উদ্দেশ্য। যার মাঝে বড়রা অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। বাক্যাংশকে। বাক্যের পূর্ণরূপ যেন এই وَمِنْ ذُرِّيَّتِيَّ করা হয়েছে وَمِنْ ذُرِّيَّتِيَّ বাক্যাংশকে। বাক্যের পূর্ণরূপ যেন এই এ আয়াত থেকে জানা গেল যে, আনন্দ ও নিয়ামতে নিজের সন্তানদেরকে শরিক করা কেবল وَجَاعِـلُكَ بَعْضُ دُرِّيتَتِيْ স্বাভাবিক ব্যাপারই ন্ম; বরং এটা আম্বিয়া আলাইহিমুস সালামের সুনুতও। হু ব্য়েছে। আর عَامِلْ १ عَامِلْ الْ يَتَى بَوْكَ بِيَّتِي بِهِ अकामित (त.) এ ইবরাত দারা এদিকে ইঙ্গিত করলেন যে, مِنْ ذُرِّيتَنِي إَنِّمَةً । উহা রয়েছে। আর তাহলো آئَ اِجْعَلْ مِنْ ذُرِّيتَنِي اَنِّمَةً । উহা রয়েছে। مَفْعُولِ ثَانِيُ এবং তার وَجْعَلْ مِنْ ذُرِّيتَنِي اَنِّمَةً । এটি হ্যরত ইবরাহীম (আঁ.)-এর আবেদনের জবাব। তিনি তাঁর কিছু সংখ্যক সন্তানের : تَوْلُمُ لَا يَنَالُ عَهُدَىٰ النَظالِميْنَ ইসমতের আবেদন করেছিলেন। আল্লাহ তা'আলা এখানে তাঁর আবেদন কবুল করার ঘোষণা দিয়েছেন। সেই সাথে কতক সন্তানকে নির্ধারণও করেছেন। অর্থাৎ বরকত ও মর্যাদার ধারা তোমার বংশেও অবশ্যই থাকার কথা; কিন্তু তা লাভ করার জন্য কেবল উত্তরাধিকার সূত্র আর বংশ-পরম্পরাই যথেষ্ট নয়; বরং এজন্য ঈমান আর নেক আমলও অর্জন করতে হবে। যেন সৎ সম্ভানের পক্ষে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া কবুল হয়েছে। এতে বুঝা যায় যে, জালিম নয়, এমন বংশধর তা লাভ করবে। খবর দিয়ে দেওয়া হযে**ছে যে, আপনা**র বংশে উভয় ধরনের লোক হবে। কিছু লোক হবে সৎ এবং অনুগত। আর কিছু লোক হবে জালিম ও নাফরমান। সৎ লোকেরা ইমামতের সুসংবাদ লাভ করেছে আর জালিমদেরকে তা থেকে বঞ্চিত করে দেওয়া **হয়েছে। এতে এ মর্মে সতর্ক ক**রে দেওয়া হয় যে¸ তার বংশধরদের মধ্যে জালিমও হবে। তারা ইমামত বা নেতৃত্ব পাবে না, বরং ইমামত পাবে তাদের মধ্যকার সৎ সত্যনিষ্ঠ মুত্তাকীরা। عَهْدُ মানে ইমামতের অঙ্গীকার। امَامَتْ এটি একটি مُقَدَّرُ এর জবাব। প্রশ্ন : হ্যরত ইবরাহীম (আ.) তো আবেদন করেছিলেন أَسَوَالُ مُقَدَّرُ সম্পর্কে; কিন্তু জবাব দেওয়া হচ্ছে عَهْدُ সম্পর্কে। প্রশু ও উত্তরের মাঝে মিল পাওয়া যাচ্ছে না। উত্তর : এখানে اَمَامَتْ দ্বারা اَمَامَتْ উদ্দেশ্য। সুতরাং প্রশু ও উত্তরের মাঝে সামঞ্জ্স্য পাওয়া গেছে। প্রমা : পুনরায় প্রশ্ন জাগে, যখন عَقْد षারা امَامَتُ উদ্দেশ্য, তখন সরাসরি امَامَتُ শব্দই উল্লেখ করা হলো না কেন? উত্তর: এতে এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে. ইমামত মূলত আল্লাহর পক্ষ হতে একটি আমানত ও অঙ্গীকার। তা ঐ ব্যক্তির পক্ষেই আঞ্জাম দেওয়া সম্ভব, যার ব্যাপারে আল্লাহর ইচ্ছা হয়ে থাকে। কেউ কেউ عَهُد -এর তাফসীর করেছেন নবুয়ত দ্বারা। উভয়টির সারকথা একই। কেননা اِمَامَتُ بِهَا تَابُوُتُ উদ্দেশ্য। : এখানে জুলুমের অর্থ কুফর এবং ফিসক করা হয়েছে। কাফেররা দীনি ইমামত লাভ না করার বিষয়িটি নিতান্ত স্পষ্ট এবং সর্বসম্মত। কেউ কেউ এ মর্যাদা থেকে বঞ্চিত হওয়ার জন্য ফিসককেও যথেষ্ট মনে করেন। रागস्ज : পূর্বে হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর ইমামত ও মর্যাদার বর্ণনা ছিল। আর ইমামত তথা : قَوْلُهُ وَاذْ جَعَلْنَا الْبَيْتُ নবুতের অধিকারীর জন্য কেবলা হওয়া জরুরি। এজন্য এ আয়াতে ইবরাহীম (আ.)-এর কেবলার বিবরণ এসেছে। এখানে বনী ইসরাঈলকে সতর্ক করা হয়েছে যে, আখেরী যমনার নবী সেই ইবরাহীম ও ইসমাইল (আ.)-এরই বংশধর। সুতরাং তাঁর ব্যাপারে সাবধানে মুখ খুলবে। ضَعَامٌ ابْرَاهيْــ : এটা বেহেশতী পাথর। যার বৈশিষ্ট্য এই ছিল যে, নির্মাণস্থল উঁচু হলে সে অনুযায়ী উঁচু হয়ে তা যেত এবং উঁচু সিড়ির কাজ দিত। আর পুনরায় মানুষ নেমে গেলে পরে নীচু হয়ে যেত। এ পাথরে হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর পায়ের চিহ্ন অঙ্কিত হয়ে গিয়েছিল, যা আজও বিদ্যমান। এ পাথরটি কা'বার দরওয়াজা ও মুলতাজিম এর সংলগ্ন ছিল। কিন্তু হযরত ওমর (রা.)-এর খেলাফতের জমানায় পানিতে ভেসে যাওয়ার কারণে পুনরায় সে পাথরটিকে মজবৃতভাবে বায়তুল্লাহ থেকে অল্প দূরে পুরাতন بَابُ السَّـلاَم ও মিম্বারে حَرم এবং জমজম এর মধ্যবর্তী স্থানে স্থাপন করা হয়েছে। তওয়াফ শেষে দু রাকআত নামাজ পড়া হানাফিয়া ও মালিকিয়াদের মতে ওয়াজিব, আর শাফিইয়া ও হানাবিলাদের মতে সুনুতে মুয়াক্কাদাহ্ ৷ অর্থ مِنْ শকটি تَبْعَيْضَيَّدُ অর্থাৎ এর একাংশ বুঝাবার জুন্য مِنْ مَغَافِه ব্যুবহার করা হয়েছে । কেউ কেউ مِنْ مَغَافِ وَمِنْ لِلتَبعْيِبْضِ أَوْ بِمَعْنَى فِى اَوْ زَائِدَةً وَالْاَظْهَرُ الْاَوْلَ (روح) –কাহান্ত কু مِنْ আবার কেউ কেউ مِنْ لَلِتَبعْيِبْضِ أَوْ بِمَعْنَى فِي আবার কেউ কেউ

অর্থ সালাতের স্থান বা দোয়ার স্থান। কারণ صَلَّيْتُ অর্থ আমি দোয়া করেছিও করা হঁয়। মূল উৎসের দিক

**েক্তের স্থান আর দোয়ার স্থানের মধ্যে খুব একটা তফাতও নেই** ।

কুরআনের সম্বোধন ধারা: একথা আগেও বলা হয়েছে আর এখন কথাটি আরো স্পষ্ট হওয়া উচিত যে, কুরআন মাজীদ তার সম্বোধনধারায় মানব ইতিহাসের ক্রমিকধারা মেনে চলতে বাধ্য নয়। বহুবার আশপাশের আয়াতে বরং কখনো এক আয়াতেই অর্থের মিলের কারণে এমন দুটি ঘটনার সমাবেশ ঘটানো হয়, যার মধ্যে সময়ের বিচারে শত শত বছরের ব্যবধান রয়েছে। আর এতে এটাও অন্তর্ভুক্ত থাকে যে, অতীত ঘটনা বর্ণনার সঙ্গে সঙ্গে এবং যেন তার প্রসঙ্গেই বর্তমান এবং ভবিষ্যতের জন্য কোনো স্বতন্ত্র নির্দেশ দেওয়া হয় এবং এজন্য অনুজ্ঞাজ্ঞাপক শব্দ ব্যবহার করে তার আতফ করা হয় অতীতজ্ঞাপক শব্দের উপর। মূলত কুরআন হচ্ছে কেবল হেদায়েতের কিতাব। এ লক্ষ্য উদ্দেশ্যের ক্ষেত্রে কুরআন কোনো মনবীয় সীমারেখা বা কোনো কৃত্রিম এবং নিজেদের গড়ে দেওয়া ধ্যানধারণার পরোয়া কখনো করে না। —[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৩১]

الطَّوَافِ : মুফাসসির (র.) এ ইবারত দারা এদিকে ইঙ্গিত করলেন যে, এখানে صَلُوء দারা তওয়াফের দু'রাকাত নামাজ উদ্দেশ্য। এটি শাফেয়ী ও হাম্বলী মাযাহাবে সুনুতে মুয়াক্কাদা। আর হানাফী এবং মালেকী মাযহাবে ওয়াজিব; কিন্তু মাকামে ইবরাহীমে পড়াই আবশ্যক নয়; বরং মসজিদে হারামের যেখানে ইচ্ছা আদায় করতে পারবে। তবে মাকামে ইবরাহীমে পড়ার ফজিলত বেশি। এ হিসেবে اتَخَذُواً -এর নির্দেশটি اَمْر استُعْبَابِيْ

কেউ কেউ বলেন, এখানে صَلَوٰة দারা সাধারণ নামাজ উদ্দেশ্য। কেঁউ বলেন, এখানে صَلُوٰة দারা দোয়া উদ্দেশ্য এবং মাকামে ইবরাহীম দারা হরম উদ্দেশ্য।

মুফাসসির (র.) قَرِيْنَة হলো আয়াতের শানে নুযূল। বর্ণিত আছ রাসুল نَعْتَى একদিন হযরত ওমর (রা.)-এর হার্ত ধরে বলতে লাগলেন هَذَا مَقَامُ إِبْرَاهِيْم (এটা ইবরাহীম (আ.)-এর অবস্থানস্থল। একথা শুনে হযরত ওমর (রা.) আরজ করলেন انَكْرَ نَتَخَذُهُ مُصَلَّاتُ তবে কি আমরা সে স্থানটি নামাজের স্থান নির্ধারণ করব না?] সুতরাং সেদিন সন্ধ্যা হওয়ার পূর্বেই উক্ত আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে। যা দ্বারা হযরত ওমর (রা.)-এর সঠিক চিন্তাধারার প্রতিফলন ঘটেছে। কিন্টো أَمَرُنَا هُمَا أَمَرُنَا هُمَا أَمَرُنَا هُمَا أَمَرُنَا هُمَا

এই এই তি مَامُورْ بِهِ করার জন্য এসেছে। فِعُل اَمْرُ তাফসীরী নয়। এটি فِعُل اَمْرُ । এই ত্রুতে مَامُورْ بِهِ

قُولُهُ اَسْمَاعِيْلُ : ইসমাঈল (আ.) ছিলেন হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর জ্যেষ্ঠপুত্র। তাঁর মিসরীয় স্ত্রী হাজেরার গর্ভজাত। তাঁর জন্মসন আনুমানিক খ্রিস্টপূর্ব ২০৭৪ অব্দ। আর মৃত্যু আনুমানিক খ্রিস্টপূর্ব ১৯২৭ অব্দ। তাওরাতের বর্ণনা মোতাবেক তিনি ১৩৭ বৎসর বয়স পেয়েছিলেন। তার ১২ জন সন্তান ছিল এবং তাদের মাধ্যমে ১২টি বংশধারায় শুরু হয়।

–[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৩২]

خَوْلُهُ طَهِّرًا : সকল ধরনের শিরক এবং মূর্তিপূজার পিদ্ধলতা। 'তাহারাত' শব্দটি طَهُرًا [পবিত্রতা] শব্দ থেকে উৎপন্ন। মূলত্ব এখানে অর্থ হচ্ছে অর্থগত এবং বিশ্বাসগত অপবিত্রতা থেকে দূরে থাক এবং তাওহীদের আলোচনা ও আল্লাহ তা'আলার ইবাদত দ্বারা পরিপূর্ণ রাখ। প্রাসঙ্গিকভাবে বাহ্যিক পরিচ্ছন্নভার নির্দেশও এসে যায়। –(প্রাশুক্ত)

هُوَ تَطْهِيْرُهُ مِنَ الْاَصْنَامِ وَعِبَادَةِ الْاَوَثَانَ فِيهُ مِنَ الشَّرْكِ بِاللَّهِ (ابْنُ جَرِيْر عَنْ مُجَاهِدٍ وَقَتَادَةً وَابَّنِ زَيدٍ) مِنَ الْعُبَائِثِ وَالْاَنْجَاسِ كُلَهَا (مَدَارِكَ) وَالتَّطُهِيْرُ الْمَامُورُ بِهُ هُوَ التَّنْظِيْفُ مِنْ كُلِّ مَا لَا يَلِيْقُ بِهِ . وَالتَّطُهِيْرُ الْمَامُورُ بِهُ هُوَ التَّنْظِيْفُ مِنْ كُلِّ مَا لَا يَلِيْقُ بِهِ . وَالتَّطُهِيْرَ الْمَامُورُ بِهُ هُوَ التَّنْظِيْفُ مِنْ كُلِّ مَا لَا يَلِيْقُ بِهِ . وَالتَّطُهِيْرَ الْمَامُورُ بِهُ هُوَ التَّنْظِيْفُ مِنْ كُلِّ مَا لَا يَلِيْقُ بِهِ . وَالتَّطُهُوا : विवंहत क्रा कि कर्त कर्ता हिंक रिकट्र रिक

প্রস্ন : এখানে তো طَهُرُ بَيْتِيَى الغ विवहत्तत সীগাহ এসেছে; কিন্তু সূরা হজে এক বছনের সীগাহ এসেছে। (وَطَهِرُ بَيْتِيَى الغ) উভয় আয়াতের মাঝে সামঞ্জন্য কিভাবে হবে?

উত্তর : সূরা হজের নির্দেশ ছিল কাবা নির্মাণের পূর্বেকার। সে সময় হযরত ইসমাঈল (আ.)-কে সম্বোধন করা হয়নি। কিন্তু এখানে তাঁকেও সম্বোধন করা হয়েছে।

عُولُهُ بَيْتِيُ: আমার ঘর বলা হয়েছে সম্মানার্থে। কথাটা ভালোভাবে বুঝে নিতে হবে। ইসলামের আল্লাহ তো কোনো দৃশ্যমান দেহধারী দেবতা নয় যে, বসবাস করা এবং চলাফেরা কিংবা উঠাবসা করার জন্য গৃহ বা স্থানের প্রয়োজন হবে। সুতরাং

আমার ঘর অর্থ আমার বসবাসের ঘর তো হতেই পারে না। আমার ঘর অর্থ কেবল এই হতে পারে সে ঘর, যা আমার শ্বরণ ও ইবাদতের জন্য চিহ্নিত নির্ণীত এবং নির্ধারিত। আল্লাহ তা আলার ঘর বলার উদ্দেশ্য কেবল তাঁর মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব প্রকাশ করা। স্তরাং আয়াতে কাবার প্রতি বিশেষ কোনো ইঙ্গিত নেই। বরং তাতে উল্লেখ করা হয়েছে بَيْتُ -এর গুণ। ফকীহগণ এ থেকে এ সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন যে, আল্লাহর যে কোনো ঘর অর্থাৎ মসজিদের জন্যই এই হুকুম। –(প্রাগুক্ত)

نَوْلُهُ عَاكِفِيْنَ अर्थ হচ্ছে সম্মানার্থে কোনো স্থানে অবস্থান করাকে বাধ্যতামূলক করে নেওয়া। –[রাগেব] আর শরিয়তে هُوَ الْاحْتِبَاسُ فِي الْمَسْجِدِ عَلَى سَبِيْلِ الْقُرْبَةِ (رَاغِبْ) বলা হয়– (رَاغِبْ) অর্থাৎ ইবাদতের নিয়তে কোনো বিশেষ সময় মসজিদে অবস্থান বাধ্যতামূলক করাকে ই'তিকাফ বলে।

غَوْلُهُ الرَّكُعُ السَّجَوَّدِ : क़र्क् ও সিজদা সালাতের দুটি প্রসিদ্ধ ও পরিচিত অবস্থা-আকৃতি। চারটি শব্দ ব্যবহার না করে কেবল আবিদীন জাকিরীনও বলা যেত। কিন্তু বিস্তারিত এবং নির্দিষ্ট করা দ্বারা একেকটি ইবাদতের বৈশিষ্ট্য ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বতন্ত্রভাবে প্রকাশ পেয়েছে।

প্রশ্ন: عَاكِفِيْنَ وَالْعَاكِفِيْنَ করে غَطْف করে অপরটির সাথে فَالْفَيْنَ: বলা হলো কিন্তু السَّجَوْد করি মাঝে عَظْف করে عَظْف করে الرُّكِّع السَّجَوْد ক্রি

উত্তর : তওয়াফ এবং ই'তিকাফ দুটি ভিন্ন ভিন্ন আমল। এজন্য وَاوْ عَاطِفَهُ -এর মাধ্যমে বলা হয়েছে। আর রুকু-সিজদা উভয়টি মিলে একটি ইবাদত। তাই একত্রে বলা হয়েছে।

جَمْع وَسَاجِد عَمْعُ رَاكِع وَسَاجِد وَ अखराद وَكَعْ शिष وَكَمْ शिष وَكَعْ وَسَاجِد وَسَاجُود وَسَاءَ وَسَاجُود وَسَاجُود وَسَاءَ وَسَ

এখানে আরও একটি প্রশ্ন হয় যে, দুটি بَعْثُ مُكَسَّرُ -কে দুই ওজনে কেন আনা হলো? উত্তর : এটিও বালাগাতের একটি ধরণ। আরো ইশকাল হয় যে, দুটি ওজনের মধ্য نَعْزُل -কে তথা سَجُوُد -কে পরে আনা হলো কেন?

উত্তর: প্রথম জবাব হলো রুকু আগে হয় এবং সেজদা পরে হয়। তাই سُجُوُد -কে পরে আনা হয়েছে। দ্বিতীয় জবাব হলো
وعَايَت فَاصِلَه তথা আয়াতের শেষ শব্দের মিল রাখতে গিয়ে এমনটি করা হয়েছে। কেননা এ আয়াতের পূর্বাপর এমন শব্দ দিয়ে শেষ হয়েছে। যার পূর্বের হরফটি মদের হবফ।

خُزْ এটি -এর তাফসীর। মুফাসির (র.)-এর দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে اَلدُّكُمُ السُّجُوْدُ বুঝানো হয়েছে। সুতরাং مَجَازُ مُرْسَلُ বুঝানো হয়েছে। সুতরাং کُلْ व्रिक्षात् کُلُلْ वुঝানো হয়েছে। সুতরাং مَجَازُ مُرْسَلُ

প্রশ্ন : الْمُصَلِّيْنُ वनलाই তো হতো। অধিকন্তু এটি সংক্ষেপও হতো। তা না করে الرُكَعُ سُجُود वना হলো কন?

উত্তর: এভাবে বলে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, মুসল্লির ঐ নামাজই গ্রহণযোগ্য যাতে রুকু এবং সিজদা রয়েছে। ইহুদিদের মতো রুকুহীন নামাজ গ্রহণযোগ্য নয়। এ ছাড়াও যেহেতু রুকু এবং সিজদা নামাজের দুটি বড় রোকন তাই বিশেষভাবে সেগুলোর উল্লেখ করা হয়েছে।

আল্লাহর পক্ষ থেকে পরীক্ষার ব্যাখ্যা: এ পরীক্ষার উদ্দেশ্য কখনো পরীক্ষাদাতার ক্ষমতা ও যোগ্যতা সম্পর্কে অবগতি লাভ করা হয়ে থাকে। এটাতো আল্লাহ তা আলার শানে প্রযোজ্য নয়। কেননা তিনি তো সর্বজ্ঞাত ও মহাবিজ্ঞ। হাাঁ, পরীক্ষার অন্য একটি উদ্দেশ্য এটাও হয় যে,অন্য অনবগত ব্যক্তি এ নিয়ামত বা পুরস্কারপ্রাপ্ত ব্যক্তির মর্যাদা ও স্তর এবং যোগ্যতা সম্পর্কে জ্ঞাত হওয়া। যাতে করে তাকে যে বিশেষ পুরস্কার দেওয়া হয়েছে সেটাকে লোকেরা অযথা মনে না করে। আর যার পরীক্ষা নেওয়া হয় সে যদি অযোগ্য বা অপারগ হয়। তবে সে নিজেও নিজ বিবেক দ্বারা ইনসাফ করতে পারবে এবং অন্যরাও তার সাথে যে আচরণ করা হয়েছে, সেটাকে অন্যায় হিসেবে গণ্য না করতে পারে।

সূতরাং এ স্থানে এবং কুরআনের অন্যান্য স্থানে যেখানেই আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে কাউকে পরীক্ষা করার কথা বর্ণনা করা হয়েছে, এর দ্বারা এ অর্থই উদ্দেশ্য হবে। −িকামালাইন খ. ১, পৃ. ১৩৫]

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

হ্যরত ইবাহীম (আ.)-এর পরীক্ষা: সে পরীক্ষা হয় তো উল্লিখিত বিধানাবলির ব্যাপারে ছিল যে, দেখা যাক কতটুকু পর্যন্ত এগুলার ব্যাপারে তিনি সফলকাম হতে পারেন। অথবা মহব্বতের পরীক্ষা উদ্দেশ্য ছিল যে, জীবনের বড় কঠিন চক্কর ও দুরুর স্থানগুলো এসেছে। শৈশবকাল থেকেই তাওহীদের [আল্লাহর একত্বাদের] বাসনা অন্তরে জন্মেছে তখন ঘরের লোকজন ও গোত্রের লোকদের সাথে কঠোর বিরোধিতার সম্মুখীন হতে হয়েছে, তারপর বয়স বৃদ্ধির পর নবুয়ত দ্বারা সম্মানিত হয়েছেন। তখন জাতি ও দেশবাসীর সাথে দ্বন্দু হয়েছে এবং নমরূদের অপশক্তির সাথে মোকাবিলা হয়েছে যে মোকাবিলায় প্রাণের বাজি লাগানো হয়েছে। এক সময় এখনও এসেছে যে, নিজ স্ত্রী ও সম্মানের উপর আঘাত এসেছে। তারপর সবচেয়ে বড় পরীক্ষা এটা এসেছে যে, বার্ধক্যকালে নিজ প্রাণ ও সম্পদের চেয়ে অধিক প্রিয় স্লেহের সন্তান আর তাও একমাত্র এবং অতি আদরের দুলাল, যাকে জীবনের একমাত্র মূলধন বলা যায় তাকে কুরবানির স্থানে উপটোকন দিতে হয়েছে। হাঁা, জমানা স্বচোখে দেখেছে যে, এক একটি করে সবগুলো পরীক্ষায় আল্লাহর খলীল হয়রত ইব্রাহীম (আ.) সফলকাম হয়েছেন। হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর বিয়ে আপন চাচাতো বোন হার্কন এর কন্যা হয়রত সারা (আ.)-এর সাথে হয়েছে এবং মিশরের তৎকালীন বাদশাহ রাকইউন -এর কন্যা হাজেরা (আ.)-এর সাথে হয়েছে।

হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর ৯২ বছর বয়সে হযরত হাজেরার উদর থেকে হযরত ইসমাঙ্গল (রা.) ভূমিষ্ট হয়েছেন। ১৭৫ বছর বয়সে হযরত ইব্রাহীম (আ.) ইন্তেকাল করেছেন। হযরত সারা (আ.) এর কবরের পার্শ্বেই তাকে দাফন করা হয়েছে। –প্রাণ্ডক্তী

اَلَامَتُ كُبْرَى -এর অর্থ : এ পরীক্ষা যদি নবুয়তপ্রাপ্তির পূর্বে হয়ে থাকে, তবে ইমামতে কুবরা দেওয়ার অর্থ নবুয়ত দারা সম্মানিত করা হবে। যেমন বলা যায় যে, ইতিপূর্বে তো হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর কাছে ওহী এসেছিল। কিন্তু এর তাবলীগ বা প্রচার এবং নবুয়তের দায়িত্ব পালনের আদেশ এখন এসেছে। আর যদি এ পরীক্ষা নবুয়তপ্রাপ্তির পর হয়ে থাকে, তবে ইমামতে কুবরা এর অর্থ এ হবে যে, তাঁর নবুয়তের সীমাকে প্রশস্ত করে দেওয়া হবে। তাঁর নবুয়তকে স্বীকারকারী পৃথিবীর আনাচ-কানাচের লোকেরা হবে এবং অন্যান্য ধর্মের লোকেরাও তাঁর মতাদর্শের সামনে মাথা নত করবে। —প্রাপ্তক্তী

মু'তাযিলা ও রাওয়াফিজ সম্প্রদায়ের আকিদা ও প্রমাণাদি : মু'তাযিলা সম্প্রদায় দুর্টা ইমাম হওয়ার যোগ্য নয় এ ব্যাপারে দলিল পেশ করছে।

আহলে বায়ত -এর ইমামগণ নিষ্পাপ হওয়ার ব্যাপারে রাওয়াফিয ও শীয়া সম্প্রদায় উক্ত বাক্য দ্বারা দলিল পেশ করেছে। রাওয়াফিযদের বিশ্বাস হচ্ছে ইমামতি আল্লাহ তা'আলা কার্যাবলির সিফতসমূহ থেকে। তাই তারা ইমাম নিষ্পাপ হওয়াকে অপরিহার্য মনে করে। অথচ দুটি কথাই ভুল।

امَامَتُ كَبْرَى द्वाता উদ্দেশ্য यि প্রচলিত অর্থ হয়। তবে তো فَالِمُ द्वाता উদ্দেশ্য কাফের ও মুশরিক। আর আয়াতের অর্থ হবে কোনো কাফের মুসলমানের ইমাম বা পথপ্রদর্শক ও শাসক হতে পারে না। আর إمَامَتُ كَبْرَى वाता উদ্দেশ্য यि إمَامَتُ كَبْرَى व्वर्धा नत्यु ও রিসালত এর দায়িত্ব নেওয়া হয়, তবে فَالِمْ निक সাধারণ অর্থে থেকে যাবে এবং এর দ্বারা উদ্দেশ্য প্রমাণিত হবে, যা সর্বসন্মত। অর্থাৎ নবীর জন্য সম্ভব নয় যে, তিনি জালিম ও ফাসিক হবেন। এটা মুতাযিলা সম্প্রদায়ের দলিলের উত্তর।

আর আহলে বায়ত-এর ইমামগণের নিষ্পাপ হওয়ার ক্ষেত্রে উত্তর হচ্ছে এটা যে, "عَهْرَ" শব্দটি যা দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে ইমামতে কুবরা আল্লাহ তা'আলা -এর সম্পর্ক স্বয়ং নিজের দিকে করেছেন। বলার অবকাশ রাখে না যে, এটাই হচ্ছে নবুয়তের দায়িত্ব যা আল্লাহর পক্ষ থেকে উপটোকন স্বরূপ অর্পণ করা হয়।

আর যদি এর দ্বারা শুরা কর্তৃক অর্পিত ইমামতির দায়িত্ব উদ্দেশ্য হয়, তবে সেটা আল্লাহর পক্ষ থেকে নয়; বরং উপদেষ্টা পরিষদের পক্ষ থেকে নির্দিষ্টকৃত হয়। মোটকথা উক্ত আয়াত দ্বারা আদ্বিয়া (আ.) নিম্পাপ হওয়ার বিষয়টি তো স্পষ্টভাবে প্রমাণিত হচ্ছে। কিন্তু اَمَامَتُ كُبُرُى [মজলিসে শুরার পক্ষ থেকে অর্পিত ইমামতির দায়িত্ব] বা اِمَامَتُ كُبُرُى অর্থাৎ শুকুমত ও রাজত্ব [দেশের রাজা বা রাষ্ট্রনায়ক] এর নিষ্পাপ হওয়া এ আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হচ্ছে না।

পয়গায়রগণ (আ.)-এর ইসমত বা নিষ্পাপতা : আহলুস্ সুন্নাত ওয়াল জামাতের মতে পয়গায়রগণ (আ.) নবুয়তপ্রাপ্তির পূর্বে ও পরে সর্বপ্রকার ছোট ও বড় গুনাহসমূহ থেকে [যা ইচ্ছাকৃত হয়ে থাকে] পবিত্র। মু'তাযিলা সম্প্রদায়ও এ ব্যাপারে আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের মতের সাথে একমত পোষণ করেছে। কিন্তু নবুয়তপ্রাপ্তির পূবের্হ নবীর দ্বারা কিছু ছোট গুনাহ হয়ে যাওয়া কেউ কেউ জায়েজ মনে করেছেন। অথবা শ্বলন, ক্রটি, ভ্রান্তি এবং ইজতেহাদী পদচ্যতিসমূহ কতক মুহাক্কিগণের মতে ওগুলোর উপর পয়গায়্বরকে স্থায়ী রাখা হয় না; বরং সাথে সাথে সতর্ক করে দিয়ে তা থেকে সরিয়ে দেওয়া হয়।

কিন্তু শীয়া সম্প্রদায়ের আকিদা বা বিশ্বাসের উপর হতবুদ্ধিতা প্রকাশ পাচ্ছে যে, তারা এক দিকে আম্বিয়া (আ.)-কে সমস্ত গুনাহ থেকে পবিত্র মানে। আর অপর দিকে ধার্মিকতা তাদেরকে কুফরি করারও অনুমতি দেয়।

নবীগণ (আ.)-এর পবিত্রতার পরিপন্থি ঘটনাবলির তাৎপর্য: যখনি কোনো কথা প্রকাশ্যভাবে নবীগণের পবিত্রতার বিরোধী বুঝা যাবে, তখন সে ব্যাপারে নিম্নোক্ত তিনটি পদ্ধতিতে নির্দেশনা চালু করা হবে–

- যদি সেটা খবরে ওয়াহেদ হয় । য়েমন হয়রত ইব্রাহীম (আ.) বিশেষ কোনো এক স্থানে নিজ স্ত্রীকে 'বোন' বলে আখ্যায়িত
  করা । তবে নবীগণের পবিত্রতার অকাট্য আকিদার মোকবিলায় সে ব্যাপারটিকে প্রত্যাখ্যান করা হবে ।
- ২. আর যদি নকলে মুতাওয়াতিরের সাথে সে ঘটনা প্রমাণিত হয়, তবে সে অকাট্য আকিদাকে অটল রাখার জন্য সে ঘটনাকে
- বাহ্যিক অর্থ থেকে ফিরিয়ে নেওয়া হবে।

  ৩. অথবা উক্ত কথা বা ঘটনাকে উত্তম পদ্ধতির পরিপন্থি এবং নবুয়তপ্রাপ্তির পূর্বের ঘটনা বলে বিবেচিত করা হবে। যেমন—

  হযরত আদম ও হাওয়া (আ.)-এর নিষিদ্ধ বৃক্ষের ফল ভক্ষণের ঘটনা। তিনি সে নিষেধাজ্ঞাকে সহানুভূতিসুলভ নিষেধাজ্ঞা

  মনে করেছেন অথবা নাহীয়ে তানযীহী হিসেবে বিবেচনা করেছেন। কিংবা তার দ্বারা ভূলে এমন হয়ে গিয়েছিল বা এ ঘটনা

নব্য়তপ্রাপ্তির পূর্বের ছিল। এ ধরনের সকল সম্ভাব্য নির্দেশনা এতে হতে পারে। অথবা হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর بَلْ فَعَلَمُ كَبِيْرُهُمُ এবং اِنِّى سَقِيَّمُ वलाটা কোনো ক্ষেত্রে রূপক কিংবা নব্য়তপ্রাপ্তির পূর্বের ঘটনা হিসেবে বিবেচনা করা হবে।

কিংবা হযরত মূসা (আ.) যে এক ক্বিতীকে মেরে ফেলেছিলেন, সেটাকে নবুয়তপ্রাপ্তির পূর্বে অথবা অনিচ্ছার উপর বিবেচনা করা হবে।

কিংবা হযরত দাউদ (আ.) সে মহিলাকে বিয়ে করেছিলেন যাকে বিয়ে করার জন্য আওরিয়া নামক ব্যক্তি প্রস্তাব দিয়েছিল। আর এমন অন্যের পক্ষ থেকে প্রস্তাব দেওয়া মহিলাকে অপর যে কোনো পুরুষ বিয়ে করতে পারে। এতে কোনো অসুবিধা নেই। হ্যা, অন্যের বিবাহিতা দ্রীকে অপর কারো জন্য বিয়ে করা জায়েজ নেই বরং হারাম।

অথবা হযরত সোলায়মান (আ.)-এর আছরের নামাজ ছুটে যাওয়া তিনি ভুলে গিয়েছিলন হিসেবে বিবেচিত হবে।

হযরত ইউনুস (আ.) নিজ ক্ওমের উপর অধিক ক্রোধ হওয়া কিংবা নবী করীম হয় হযরত যয়নব বিনতে জাহাশ (রা.)-এর প্রতি আন্তরিকভাবে ধাবিত হওয়া অনিচ্ছাকৃতভাবে হয়েছিল। যা ক্ষমার যোগ্য কিংবা এ ঘটনার সত্যতাকে অস্বীকার করা হবে ইত্যাদি-ইত্যাদি। – ক্রিমালাইন খ. ১, প. ১৩৭)

আল্লাহ তা'আলার শাহী, পবিত্র স্থান ও তার বিধানাবলি: 'মাকামে ইব্রাহীম' একটি বিশেষ পাথর, যার উপর দাঁড়িয়ে হযরত ইব্রাহীম (আ.) নির্মাণ কাজ করেছিলেন। সে স্থানকে দৃ' কারণে নিরাপত্তার স্থান বলা হয়েছে। এক তো হজের কার্যাবলি আদায়ের কারণে, যেগুলোর মধ্যে এ স্থানটিও গণ্য, পরকালের আজাব থেকে নিরাপদে থাকবে। দ্বিতীয়ত ইহজগতের নিরাপত্তাও উদ্দেশ্য। হেরেম এর সীমার ভিতরে কোনো বড়র চেয়ে বড় অপরাধী ও খুনী [কোনো এক মুফাস্সির (র.)-এর বক্তব্য অনুযায়ী] এমন কি! নিজ পিতার হত্যাকারীও যদি প্রবেশ করে, তবে সেই শুধু জানের নিরাপত্তা পাবে এমন নয়; বরং আল্লাহ তা'আলার সে শাহী, পবিত্র স্থানে ও আশ্রয়ের স্থানে সকল প্রাণী এবং বৃক্ষ-তরুলতারও নিরাপত্তা রয়েছে। হত্যাকারী অপরাধী থেকে হেরেম -এর সীমার ভিতরে কিসাস বা প্রতিশোধ নেওয়া যায় না। এদের জন্য প্রাণের ক্ষমা রয়েছে। হাঁা, তার পানাহারের পণ্য সামগ্রীর সরবরাহ বন্ধ করে দেওয়া হবে। যাতে করে সে স্বয়ং সেখান থেকে বের হয়ে আসতে বাধ্য হয়। তখন তাকে বন্দি করে কিসাস নেওয়া যাবে। অন্যান্য অপরাধীদের ক্ষেত্রে বিধানাবলি ভিন্ন রয়েছে। উপরিউক্ত ব্যাখ্যাটি ইমাম আর্ হানীফা (র.)-এর মতে।

অন্যান্য ইমামগণের ভিন্ন মতামত রয়েছে। যার ব্যাখ্যা وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ الْمِنَّا هَا আয়াতের অধীনে আসবে। আর এখানে আয়াত দ্বারা উদ্দেশ্য নিরাপত্তার বিধানাবলি বর্ণনা করা। এখন যদি কোনো জালিম ইনসাফকে ধ্বংস করে এবং বিধানাবলিকে ভঙ্গ করে কখনো নিরাপত্তায় বিঘুতা সৃষ্টি করে তবে এর দ্বারা বিধানাবলির কিছু আসে যায় না।

মসজিদে হারাম -এর সীমা ও বিধানসমূহের উপর কিয়াস করে কেউ কেউ হারামে মদীনার বিধান এবং সীমাসমূহ ও নির্ধারণ করেছেন। যার ব্যাখ্যাসমূহ কালাম ও ফিকুহ শাস্ত্রের দিকে লক্ষ্য করলে জানা সম্ভব হতে পারে। –প্রাণ্ডক্ত।

१८५ २२७. खूत्र कत युथन हेत्ताही व्यवहिल तर आगत الْمَكَانَ بَلَدًا أَمِنًا ذَا اَمَنْ وَقَدْ اَجَابَ اللُّهُ دُعَاءَهُ فَجَعَلَهُ حَرَمًا لاَ يَسْفِكُ فِيْهِ دَمُ إِنْسَانِ وَلاَ يَظْلمُ فِيْهِ أَحَدُّ وَلاَ يُصَادُ صَيْدُهُ وَلا يَخْتَلِي خَلَاهُ وَارْزَقْ اَهْلَهُ مِنَ التَّشَمَرُتِ وَقَدْ فَعَلَ بِنَقُل الطَّائِفِ مِنَ الشَّامِ إِلَيْهِ وَكَانَ أَقَّفُرُ لَا زُرَّعَ فيْدٍ وَلا مَاءَ مِنْ أَمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأُخِرِ م بَدْلًا مِنْ اَهْلِهِ وَخَصَّهُمْ بِالدُّعَاءِ لَهُمْ مُوَافَقَةً لِقُولِهِ لَا يَنَالُ عَهْد النَّطالِمِيْنَ قَالَ تَعَالِي وَ ارْزُقُ مَنْ كَفَرَ فَامُتَعُهُ بِالتَّشِّديدِ وَالتَّخْفيْفِ فِي الدُّنيا بالرّزْق قَلِيْلاً مُدَّةً حَياتِهِ ثُمَّ اضْطَرُّهُ ٱلبَّحِئَهُ فِي الْأَخِرَةِ اللَّي عَذَابِ النَّارِ مَ فَلاَ يَجدُ عَنْهَا مَحِيْصًا وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ . اَلْمَرْجُعُ هِيَ .

প্রতিপালক! এটাকে এই স্থানটিকে নিরাপদ নগরে অর্থাৎ নিরাপত্তার অধিকারী এক নগরে পরিণত কর আল্লাহ তা'আলা হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর এই দোয়া কবুল করেছিলেন। এর ফলশ্রুতিতে তিনি এই শহরটিকে হারাম [হত্যা ও বিশৃঙ্খলা যে স্থানে অবৈধ] রূপে নিরূপণ করেন। সূতরাং এইস্থানে কোনো মানুষের রক্ত প্রবাহিত করা, কারো উপর নিগ্রহ চালানো কোনো পশু শিকার করা, সজীব ঘাস উৎপাটন করা বৈধ না। আর তার অধিবাসীদের মধ্যে যারা আল্লাহ ও পরকালে বিশ্বাস করবে তাদেরকে ফল-ফলাদি দিয়ে রিজিক প্রদান করুন আল্লাহ তা'আলা এটাও কবুল করেছিলেন। মক্কা শস্যপত্রহীন, পানিশূন্য এক অনুর্বর বিরান ভূমি ছিল। তায়িফ ভূমিতে উর্বর শাম বা সিরিয়া অঞ্চল হতে এইস্থানে উঠিয়ে নিয়ে আসা হয়েছিল।

वा क्लािंविक بَدُل वा अािं مَنْ أَمَنَ مِيْنَهُمْ পদরূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

প্রোল্লিখিত يَعَلَى عَهْدِ الطَّالِمِينَ অর্থাৎ আমার প্রতিশ্রুতি সীমালজ্ঞনকারীদের প্রতি প্রযোজ্য না এই আয়াতের মর্মের প্রতি লক্ষ্য করে তিনি হিযরত ইবরাহীম (আ.) এই দোয়ায় কেবল মু'মিনের কথাই বিশেষভাবে উল্লেখ করেছেন। আল্লাহ তা'আলা বললেন, আর যে কেউ সত্য প্রত্যাখ্যান করবে, তাকেও জীবনোপকরণ দান করব। অনন্তর কিছুকালের জন্য অর্থাৎ জীবনকালের জন্য দুনিয়ার রিজিক দান করত জীবনোভোগ করতে দিব। অতঃপর তাকে পরকালে জাহান্নামের শান্তির দিকে বাধ্য করে জবরদন্তি করে নিয়ে যাব। তারা এটা হতে আর কোনো মুক্তির জায়গা পাবে না। আর এটা কত <u>নিকৃষ্ট পরিণাম।</u> এটা কত নিকৃষ্ট প্রত্যাবর্তস্থল। ক্রিয়াটির ت টি তাশদীদ বা রুড় ও তাখফীফ বা

লঘ তাশদীদ ব্যতিরেকে। উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

رَبْ । ছिल । श्वकरू بَانِے مُتَكَلِّمْ ववः मास्त بَانِے مُتَكَلِّمْ इयक कता राखार بَانِے مُتَكَلِّمْ

এর জবাব দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো এখানে শহরের দিকে وَمُولُهُ ذَامِن : এ ইবরাত দ্বারা মুফাসসির (র.) একটি مُقَدَّرٌ র্টা বা নিরাপত্তার নিসবত করা হয়েছে অথচ নিরাপত্তার অধিকারী শহর হয় না; বরং শহরের অধিবাসীরা হয়ে থাকে।

-এর জন্য ব্যবহৃত। অর্থাৎ وَأَمُن কেউ কেউ বলেন فَاعِلُ ذِيْ كَذَا তথা صِبْغَةُ النِّسْبِي الْ اِسْمُ فَاعِلْ এখানে مَجَازَى হয়েছে।

ত্রী ইয় ধরে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, مَنْ كَفَرَ এখানে وَارْزُقُ উহ্য ধরে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, مَخْذُونُ এবং এর মাফউল এবং তার عَطْف হয়েছে مَنْ اْمَنَ -এর উপর-

أَى وَارْزُقُ مِنْ كَفَرَ لِأَنَّ الرِّزْقَ نِعْمَةً دُنْبَوِيَّةً تَعُمُّ الْمُؤْمِنُ وَالنَّكَافِرَ بِخِلَافِ الْإِمَامَةِ .

অর্থাৎ পার্থিব নিয়ামত তথা রিজিকে কাফেরকেও শামিল করা হয়েছে। পক্ষান্তরে ইমামত বা নবুয়তের নিয়ামত মুমিনদের জন্যই খাস।

وَالتَّخُفِيُفِ وَالتَّخُفِيُفِ - এর মাঝে দুটি কেরাত রয়েছে। একটি তাশদীদ দিয়ে, এটি জমহরের কেরাত। অপরটি তাখফীফ করে। এটি ইবনে আমেরের কেরাত। প্রথম সূরতে بَابُ تَغُفِيْل থেকে وَصَارِعُ مُتَكَلِّمُ اللهُ الْعَالُ থেকে। সীগাহ। দিতীয় সূরতে بَابُ اِفْعَالُ থেকে।

وَضُطِّراً : أَضُطُّراً : وَضُطِّراً - এর বিপরীত। إضْطِرَارُ : वना হয় কারো থেকে কোনো কর্ম তার ইচ্ছা ছাড়া সংঘটিত হওয়া। যেমন ছাদ থেকে পড়ে যাওয়া। অনুরপভাবে এমন স্থানেও إضْطِرَارُ उाবহৃত হয় যেখানে কাজটি নিজেই করে; কিন্তু তা থেকে বিরত থাকা তার পক্ষে সম্ভব হয় না। বাধ্য হয়ে তা গ্রহণ করে। যেমন প্রচণ্ড ক্ষুধার্ত অবস্থায় মৃত জন্তু ভক্ষণ করা। وَمُولَدُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مَا عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلْهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ ا

ضَمِيْر مَا اللهُ عَنْهَا এর দিকে ফিরেছে এবং مِن - ضَمِيْر مُسْتَتَرْ مُسْتَتَرْ -এর দিকে ফিরেছে এবং مَخْرَورُ مُحِيْضَ -এর দিকে ফিরেছে। مَخْرَورُ ইসমে জরফের সীগাহ। অর্থ- পলায়নের স্থান।

غَوْلَهُ ٱلسُّرَجُعُ هِيَ মাহযুক ধরে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে عَنُصُوْصُ بِالنَّذِمِ भूकांत्रति (त्र.) এখানে هِيَ মাহযুক ধরে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে اَلنَّارُ উহ্য রয়েছে। আর সেটি হলো اَلنَّارُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আ.)-এর ইবাদতগৃহ হওয়ার কথা বর্ণিত হয়েছে। এখন এ আয়াতে সে শহর এবং শহরের অধিবাসীদের ব্যাপারে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়ার বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। এছাড়াও পূর্বে পরকাল সংক্রান্ত দোয়া ছিল আর এখানে পার্থিব নিয়ামত তথা রিজিকের দোয়া করা হয়েছে।

হয়েছে তা মহর হওয়ার পূর্বেকার। এখানে শহর আবাদ হওয়া এবং সেই সাথে নিরাপত্তার দোয়াও করা হয়েছে। পক্ষান্তরে অপর আয়াতে যে اِجْعَلُ هٰذَا الْبَلَدَ امْنَا بَلَدُ عُلَا الْبَلَدَ امْنَا عَلَى الْبَلَدَ الْبَلَدَ امْنَا عَلَى الْبَلَدَ امْنَا عَلَى الْبَلَدَ امْنَا عَلَى الْبَلَدَ الْبَلِدَ الْبَلِكَ الْبَلِدَ الْبَلِدَ الْبَلِدَ عَلَى الْبَلِيَةِ عَلَى الْبَلِدَ الْبَلِدَ الْبَلِدَ الْبَلِكَ الْبَلِدَ الْبَلِدَ الْبَلِكَ الْبَلِمَ عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِيْدَ الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلْمِ عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلْمِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى الْبَلِيْفِي عَلَى ال

َ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ –এখানে ইশকাল হয় যে, আল্লাহ তা'আলা তো পূর্বেই নিরপত্তার ঘোষণা দিয়ে বলেছেন إِذْ جَعَلْنَا اَمْنَ ठाরপরও مَضَابَةً لِلنَّاسِ وَاَمْنًا निরাপত্তার জন্য দোয়া করার কারণ কিঃ

ত্বি শক্তির : পূর্বের নিরাপত্তা দ্বারা উদ্দেশ্য ছিল وَالْخَسْفِ وَالْمَسْفِ وَالْمَسْفِ وَالْمَسْفِ وَالْمَسْفِ ( তথা শক্তে, ধসে যাওয়া এবং বিকৃতি থেকে নিরাপত্তা। আর এখানে উদ্দেশ্য الْأَمَنُ مِنَ الْجَدْبِ وَالْقَحُطِ जिंशिल्खा। আর এখানে উদ্দেশ্য الْأَمَنُ مِنَ الْجَدْبِ وَالْقَحُطِ जिंशिल्खा। আর এখানে উদ্দেশ্য مَنَ النَّمَرَاتِ जिंशिल्खा। তাইতো বলা বিজেকের ব্যবস্থা করুন। وَارُزُقُ اَهْلُهُ مِنَ الشَّمَرَاتِ उराहरू وَارُزُقُ اَهْلُهُ مِنَ الشَّمَرَاتِ

তাফসারে জালালাহন আরাব-বাংলা ১ম

चं : অর্থাৎ মক্কা শহর নিরাপদ হওয়ার উদ্দেশ্য হলো আল্লাহ তা আলা সে শহরকে হরম বানিয়েছেন। যেখানে কোনো মানুষের রক্ত ঝরবে না এবং কারো উপর জুলুম হবে না। সে শহরের ঘাস কর্তন করা যাবে না। কোনো শিকার ধরা যাবে না ইত্যাদি।

ونسَانِ : এক্ষেত্রে মাসআলা হলো यদি কেউ হরমের বাইরে হত্যা করে হরমে প্রবেশ করে, তাহলে হানাফী মাযহাব মতে তাকে হত্যা করা হবে না; কিন্তু তাকে সেখান থেকে বের হওয়ার জন্য বাধ্য করা হবে। খানাপিনাসহ আরাম-আয়েশের সামগ্রী বন্ধ করে দেওয়া হবে, যাতে সে হরম থেকে বের হতে বাধ্য হয়। সে বের হলে বাইরে গিয়ে তার কিসাস সম্পন্ন করা হবে।

শাফেয়ী মাযহাব মতে বাহির থেকে হরমে কিসাস নেওয়া হবে। আর যদি হরমের ভিতরেই হত্যা করে তাহলে সর্বসম্মতিক্রমে কিসাস গ্রহণ করা হবে। —[জামালাইন খ. ১, পৃ. ১৫৭]

وَوُلَّ وَلَا يُخْتَلَى خَلَاهُ : অর্থাৎ তার ভিজা ঘাস কর্তন করা যাবে না। এ ব্যাপারে মাসআলা হলো আহনাফের মতে যে সকল বৃক্ষ বা লতা পাতা নিজে নিজে জন্মে সেগুলো কাটা জায়েজ নেই। যেগুলো শুকিয়ে যায় বা ভেঙ্গে যায় তা কর্তন করা যাবে এবং বিশেষভাবে ইযথির ঘাস কাটার অনুমতি রয়েছে।

ভারেফকে শাম থেকে স্থানান্তরিত করে মক্কার অদূরে এনে আবাদ করে দিয়েছেন। এতো হলো একটি ব্যবস্থা। এছাড়াও আল্লাহ তা আলা পৃথিবীর বিভিন্ন দেশ ও অঞ্চল হতে ফলমূল সারা বছর মক্কায় আসার ব্যবস্থা করে দিয়েছেন।

غَوْلُهُ بِنَقُلِ الطَّائِفِ: বর্ণিত আছে, যখন হযরত ইবরাহীম (আ.) দোয়া করে ছিলেন তখন আল্লাহ তা'আলা হযরত জিবরীল (আ.)-কে শামের একটি অঞ্চলকে স্থানান্তরিত করে মক্কায় আনার হুকুম দিলেন। হযরত জিবরীল (আ.) শামের একটি উর্বর ভূখণ্ড তুলে এনে প্রথমে কাবা ঘরের চতুর্পার্শ্বে সাতবার তওয়াফ করালেন তারপর মক্কার অদূরে একটি স্থানে রেখে দিলেন। যাকে তায়েফ বলা হয়।

হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া ও তার বাস্তবতা : হযরত ইবরাহীম (আ.) এসব দোয়া বিশ্বময়কর রূপে পূর্ণতাপ্রাপ্ত হয়েছে। প্রথম দোয়া ছিল মক্কা নগরীতে নিরাপত্তা সমৃদ্ধ করে দেওয়া। চারিদিকে লুটেরা ও খুনীদের অবাধ রাজত্ব, লুটতরাজ ছিনতাই ও খুন-খারাবি যেখানে নিত্য নৈমিন্তিক ব্যাপার। যাতায়াত ও যোগাযোগের মাধ্যম একান্ত সীমিত ও বিপদসঙ্কুল; পথের কোনো নিরাপত্তা নেই, তদুপরি শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে হজযাত্রী ও পুণ্যার্থীদের বিরামহীন আগমন। সময়ের ব্যবধানে সেখানেই এমন আমূল পরিবর্তন হয়েছে যে, শান্তি ও নিরাপত্তার মানদণ্ডে বর্তমান মক্কা ও তার পরিপার্শ্ব এলাকা নিজেই নিজের তুলনা। না আছে ডাকাতির নামগন্ধ, না আছে কাফেলা লুষ্ঠনের ঘটনা, না আছে ছটফট করা লাশের করুণ ও বিভৎস দৃশ্য। ইসলামি শরিয়তে তো শহরও শহরতলীকে হারাম ঘোষণা করেছে। অর্থাৎ এ চতুঃসীমার মাঝে কোনো প্রাণীকেও শিকার করা যায় না। কোনো খুনী ব্যক্তিও কাবা ঘরে এসে আশ্রয় নিলে তাকে সেখানে হত্যা করা যায় না। মক্কা নগরী ও কাবা ঘরের এ মর্যাদা জাহেলী যুগের লোকরাও রক্ষা করে চলেছে।

দ্বিতীয় দোয়া ছিল মক্কাবাসীরা যেন ফলফলাদি খাদ্যরূপে পেতে থাকে। মক্কা এমন একটি ভূখণ্ডে অবস্থিত, যেখানকার সব ভূমি হয়ত ধু ধু বালুকাময় কিংবা কঠিন পাথুরে। বৃষ্টির পরিমাণ অতি অল্প। মোটকথা তাজা ফল ও ফলদার গাছ তো দূরের কথা, সাধারণ ফল, ফুলের গাছ বরং সবুজ ও তাজা ঘাস পর্যন্ত দেখা যায় না। এটি পানি ও আর্দ্রতাবিহীন এক ভূখণ্ড। কোথাও সমতল মরু। কোথাও পাহাড়-টীলার সারি। কিন্তু এতসব সত্ত্বেও যত পরিমাণ তাজা ফলমূল, তরিতরকারী ও শস্য-ফসলের চাহিদা হোক তা আপনি শহর এলাকায় খরিদ করতে পারেন।

এইমাত্র হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে বলা হয়েছিল যে, বিশেষ মেহেরবানি ও বরকতের বিশেষ অঙ্গীকার ঈমান ও পুণ্যকর্মের সাথে শর্তযুক্ত। এ শর্ত পূরণ ব্যতীত হবে না। (۱۲٤ يَنَالُ عَهْدِيُ الظَّالِمِيْنُ (ايت ۱۲۴ এখন পুনরায় দোয়া করার সময় নিজেই এ শর্ত জুড়ে দিলেন যে, নিরাপদ শহর আর ফলমূল দ্বারা রিজিক দানের বরকত শুধু ঈমানদার ও আনুগত্যকারীদের জন্য কাম্য ও কাজ্ফিত।

মহান নবীগণের আদব ও শিষ্টাচার পালনের অতুলনীয় পরাকাষ্ঠা লক্ষণীয় যে, আল্লাহ তা আলা তো শুধু এতৃটুকু বলেছিলেন যে, ইমামত ও নেতৃত্ব ঈমানদার ও আনুগত্যশীলদের জন্য নির্দিষ্ট। মহান আল্লাহ এ ইঙ্গিতের মান রক্ষার্থে পার্থিব সম্মান ও উপভোগকেও ঈমানদার ও আনুগত্যশীলদের জন্য নির্দিষ্ট করে দিলেন। অথচ এটির সম্পর্কে প্রতিপালন [রবুবিয়্যাত] -এর সঙ্গে, যা এ জগতে মুমিন ও কাফের নির্বিশেষে সকলের জন্য ব্যাপক। তাফসীরে বায়্যাবীতে রয়েছে-

এ الدّين وَالْكَافِرَ بِخِلَافِ الْإِمَامَةِ وَالتَّقَدُّمِ فِي الدّينِ وَ अर्था९ मशन जालार ठा जाला राठल मिलन य, तिकिक এकि शिर्धित महा, সুতরাং তা মু'মিন ও কাফের সকলের জন্য পরিব্যাপ্ত। ইমামত ও ধর্মীয় অগ্রবর্তিতা এর বিপরীত। -[বায়্যাবী সূত্রে তাফসীরে মাজেদী খ. ১, প. ২৩৫]

উমান সংশ্লিষ্ট দৃটি বিষয় এখানে উল্লেখ করা হয়েছে। ১. আল্লাহ তা আলার প্রতি ঈমান ও আথিরাতের প্রতি ঈমান। এ দুটির অন্তর্ভুক্ত হয়ে ঈমানের অন্যান্য জরুরি অঙ্গও উল্লিখিত হয়ে গিয়েছে। যেখানেই ঈমানের উল্লেখ হবে সেখানেই তার সংশ্লিষ্ট সবকিছু স্পষ্ট ও প্রত্যক্ষরূপে উল্লেখ করতে হবে এটা মোটেই আবশ্যকীয় নয়। যেহেতু আল্লাহ তা আলার প্রতি ও আথিরাতের প্রতি ঈমান ঈমানযোগ্য সকল বিষয়কেই অন্তর্ভুক্ত করে, তাই এ দুটির উল্লেখেই সীমিত রাখা হয়েছে। কেননা الْمِيْنَ بِاللَّهِ -এর আলোচনা রয়েছে এবং يَهْمُ أَخْرَ -এর সাথে مَعْمَادُ এবং

হয়ে থাকে। আয়াতের মর্মার্থ এই যে, করুণা ঈমানদার ও হেদায়েত অনুসারীদের জন্য নির্দিষ্ট এবং যা থেকে কাফের ও ভ্রান্তপন্থিরা বঞ্চিত থাকবে, তার সম্পর্ক ধর্মীয় নেতৃত্ব ও পরকালীন কল্যাণের সঙ্গে। আর এ পার্থিব দান-দাক্ষিণ্য, লাভালাভ এবং অনু-বস্ত্র-বাসস্থান ইত্যাদি থেকে কাফের ও ঈমান অস্বীকারকারীদেরও বঞ্চিত করা হবে না। কেননা রব্বিয়াত ও প্রতিপালন বিধির চাহিদাই অবিকল এরূপ।

مَفْعُول فِيْه তরকীরে عَلَيْلًا وَمُدَّةَ عَوْلُهُ مُدَّةَ حَيَاتِهِ एक्कि वृद्धि করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, تَوْلُهُ مُدَّةَ حَيَاتِهِ হিসেবে মানসূব হয়েছে। اَيْ زَمَانًا قَلِيْلًا وَمُدَّةً حَيَاتِه

অর্থাৎ রিজিকের স্বল্পতার সূরত হলো আল্লাহ তা আলা তাদের রিষিক দুনিয়ার জীবনের সাথে সীমাবদ্ধ করে দিয়েছেন।
কেউ কেউ বলেন, عَنْمُولُ مُطْلَقُ শব্দটি উহ্য মাসদারের সিফত হয়ে مَغْمُولُ مُطْلَقُ হিসেবে মানস্ব হয়েছে।

أَى مَتَاعًا قَلْيَا اللّهِ শব্দটি উহ্য মাসদারের সিফত হয়ে مَغْمُولُ مُطْلَقُ হিসেবে মানস্ব হয়েছে।

ইত্তি ক্রীত্র : জাহান্নামের মতো স্থানে কেউ তো আর সানন্দে যেতে প্রস্তুত হবে না, প্রত্যেককে টেনে-হিচড়েই নিতে হবে।
পবিত্র কুরআন এখানে জাহান্নামীদের এ বাস্তব অবস্থার স্পষ্ট বিবরণ দিয়েছে জাহান্নামের ভয়াবহতা ও বিপদ সঙ্কুলতার চিত্র তুলে ধরার লক্ষ্যেই।

(आ.) الْفَوَاعِدُ الْأَسْسَ الْقَوَاعِدُ عَمْ مَهُ عَمْ عَمْ عَمْ عَمْ الْفَوَاعِدُ الْأَسْسَ الْفَوَاعِدُ الْأَسْسَ أوِ الْجُدُرَ مِنَ الْبَيْتِ يَبْنِيْهِ مُتَعَلِّقُ بِيرْفُع وَاسْمُعِيْلُ عَطُّفُ عَلَى إِبْرِهِيْمَ يَقُوْلَان رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا دبنَّاءَ نَا إِنَّكَ انْتَ السَّميْعُ لِلْقَوْلِ الْعَليْمُ بِالْفِعْلِ .

لَكَ وَاجْعَلْ مِنْ ذُرِّيتَتِنَا ٱوْلَادِنَا ٱمَّةً جَمَاعَةً مُسُلِمَةً لَكَ م وَمِنْ لِلتَّبعِيثضِ وَاتَىٰ بِهِ لِتَقَدَّم قَوْلِهِ لَا يَنَالُ عَهْدى الطّالِمِيْنَ وَارِنَا عَلِّمْنَا مَنَاسِكُنَا شَرَائِعَ عِبَادَتِنَا أَوْ حَجَّنَا وَتُبُ عَلَيْنَا. إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ . سَالَاهُ التَّوْبَةَ مَعَ عِصْمَتِهَا تَوَاضُعًا وَتَعْلِيْمًا لِلْأَرِّيَّتِهِمَا. হে আমাদের প্রতিপালক: প্রেরণ করিও তাদের رَبُّنَا وَابْعَثْ فِيبُهِمْ أَيُّ اَهْلِ الْبَيْتِ

رَسُوْلًا مِّنْهُمْ مِنْ اَنْفُسِهِمْ وَقَدْ أَجَابَ الله دُعَاءَهُ بمُحَمَّدٍ عَلَيَّهُ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ أيْتِكَ الْقُرْانَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ الْقُرانَ وَالْحِكْمَةَ مَا فِيْهِ مِنَ الْأَحْكَامِ وَيُزَكِّينِهِمْ مَا وَيُطَهِّرُهُمْ مِنَ السِّرْكِ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيزُ الْغَالِبُ الْحَكِيْمُ فَيْ صُنْعِهِ.

কাবাগুহের বুনিয়াদ ভিত্তি বা দেয়ালসমূহ উঠাচ্ছিল অর্থাৎ তা স্থাপন করছিল তখন তারা বলেছিল, হে আমাদের প্রতিপালক! এই ভিত্তি নির্মাণ গ্রহণ কর, নিশ্য় তুমি সর্বশ্রোতা সকল কথার, ও সর্বজ্ঞ সকল কাজ সম্পর্কে।

বা مُتَعَلِّقٌ শন্দিট يَرْفَعُ শন্দি مِنَ الْبَيْتِ عَطْف ٩٤ وسْمَاعِبْل अवित आत्थ إُبرَاهِيْم अश्विष्ठ বা অম্বয় হয়েছে।

١٢٨ عَدْ ١٢٨ مُنْقَادَيْن مُنْقَادَيْن مُنْقَادَيْن مُنْقَادَيْن একান্ত অনুগত বাধ্যগত কর এবং আমাদের বংশধর সন্তানদের হতে তোমার অনুগত এক উন্নত জামাত গঠন করিও আর আমাদেরকে মানাসিক ইবাদতের নিয়ম কানুন হজের বিধিবিধান দেখিয়ে দাও শিখিয়ে দাও, এবং আমাদের প্রতি ক্ষমাপ্রববশ হও, তুমি অতি ক্ষমাপরবশ্ পরম দয়ালু - তারা মাদুম ও নিম্পাপ হওয়া সত্তেও বিনয় প্রকাশ এবং বংশধরগণকে শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে এইস্থানে তওবা প্রার্থনা করছেন।

> বা ঐকদেশিক। تَبْعَضَيَّةُ وَالْصِحِّ مِنْ الْحَدِدِ مِنْ وَرَبَّنَتَ يَدُونَ عَلَيْ الْمُعَالِقَ كَالْمُ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينِ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعَلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلَّقِينَ الْمُعِلَّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينِ الْمُعِلَّقِينَ الْمُعِلَّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّقِينَ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيِنِينَ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلَّيِلِينِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّيلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلَّيِينِي الْمُعِلِيلِينِي الْمُعِلَّيِلِي الْمُ প্রতি আমার প্রতিশ্রতি প্রয়েজ্য না আল্লাহ তা'আলার এই উক্তি অনুসারে তারা এই স্থানে ইহার 🛵) ( ग्रंदश्द कादश्द कादश्दन )

নিকট তাদের নিজেদের মধ্য হতে এক রাসূল এই পবিবারের নিকট। হয়রত মুহামদ 🚟 -কে প্রেরণ করত আল্লাহ তা'আলা তার এই দোয়া কবুল করেছিলেন। যে তোমরা আয়াতসমূহ অর্থাৎ আল-কুরআন তাদের নিকট আবৃত্তি করবে, তাদেরকে কিতাব ও হিকমত আল কুরআন ও উহার মধ্যস্তিত হুকুম আহকাম এবং বিধি-বিধানসমূহ শিক্ষা দিবে এবং তাদেরকে পবিত্র <u>করবে।</u> শিরক হতে সুপবিত্র করবে। <u>নিশ্চয় তুমি</u> পরাক্রমশালী অতিপ্রবল ও কাজে ও কৌশলে প্রজ্ঞাময়।

## তাহকীক ও তারকীব

جُمْلَةُ अ देवाता अति अति अति अति अति अति अति अति कता दाराहि। (अि दिला اَسْمُعِیْل भनि أَلْفَوَاعِدُ कि विकास वि

উত্তর: মূলত إِنْرُخِيهُ - عَطْف করার উদ্দেশ্যে এই যে, বস্তুত হযরত ইসমাঈল (আ.) কা'বার নির্মাতা ছিলেন না; বরং তিনি সহযোগী ছিলেন। নির্মাতা তো হলেন হযরত ইবরাহীম (আ.) যেহেতু নির্মাণ কাজে হযরত ইসমাঈল (আ.)-এরও সম্পৃক্ততা ছিল তাই প্রকৃত নির্মাতার সাথে সহযোগীকে عَطْف করা হয়েছে।

। এর দারা تَقَبَّلُ रकल মুতাআদীর مَفْعُولُ بِهِ आহযুফ থাকার প্রতি ইপিত করলেন بناءَنا

إِبْرَاهِيْم وَ অংশটি বৃদ্ধি করে একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে। প্রশ্ন : قُولُهُ يَقُولُانِ এ অংশটি وَالْمَ اسْمَاعَيْل কখনো اسْمَاعَيْل (থাকে الله حَرَيْدَة انْشَانَيَّةُ عَلَمُ انْشَاعَيْل عَلَى الله عَلَى الله الله عَالَمُ الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَل

উত্তরের সারকথা হলো তার পূর্বে يَعُوْلَانِ মাহযুক আছে। যার কারণে তা جُمْلَةَ `خَبَرِيَّة হুরে গেছে। সুতরাং এ অবস্থায় الله হওয়া শুদ্ধ হয়েছে।

عَطْف अंदे पातात विकीय कातन এই यि पि يقولان मारयुक ना माना रय, जारल এकर मरप्ताधतन अकर राखित فَعَلُوْ وَ وَهُ يَقُولُانِ शिका مُتَكَلِّمُ विकीय مُتَكَلِّمُ रेडिय नार्जिय जारम। त्कनना بَنُولُانِ रेडिय مُتَكَلِّمُ रेडिय مُتَكَلِّمُ शिका وَرَبُنَا تَقَبَّلُ مِنَا क्रिना مُتَكَلِّمُ प्रता النه प्रता بَعُولُانِ मूकाजात माना राय़ एक उपन उपन के के के के के कि के के कि से के कि से क

طा : بَابُ اِفْعَالٌ प्रांत करत । या पूषि مَفْعُولُ प्रांत करत । আत यथन بَابُ اِفْعَالٌ থেকে ব্যবহার করা হয়েছে তখন তো
তিনটি مَفْعُولُ पावि করছে ৯২১ এখনে দুটি মাফউলই উল্লেখ আছে । একটি হলো نَ আর অপরটি হলো

উखुत: بَابُ إِنْعَالَ । प्राति करत مَنْعَولَ व्यत जार्थ या এकि निक्ष مَنْعُول पाति करता بَابُ إِنْعَالَ । श्रे করেছে । বলাবাহুল্য আয়াতে नुष्टि মাফউল বিলমান আছে ।

قُوْلُهُ مَنَاسِكُنَا : অর্থাৎ সাধারণ ধর্মীয় নীতিসমূহ এবং বিশেষত হজ ও [বায়তুল্লাহ] জেয়ারতের নিয়ামবলি ও নিদর্শনাবলি। আমাদের দীনের বিধিবিধান ও হজের নিদর্শনসমূহ (اَیْ شَرَائِعُ دِیْنِنَا وَاعْلاَم خَجْناً . مَعَالِمُ

أَرُا الْمَ विशासना कियामून চোখে দেওয়ার অর্থে নয়; বরং শিখিয়ে দেওয়া ও বুঝিয়ে দেওয়ার অর্থে অর্থাৎ أَرُا مَ وَعَرِّفْنَا وَعَرِفْنَا وَعَلَيْكُونُ وَعَرِّفْنَا وَعَرِّفَنَا وَعَرِّفْنَا وَعَرِّفْنَا وَعَرِفْنَا وَعَلَى اللّهِ وَعَلَيْكُونَا وَعَلَيْكُونُ وَعَلِيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَيْكُونُ وَاللّهُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَعَلَيْكُونُ وَالْمُعُلِيْكُونُ وَالْمُعُلِي وَعَلَيْكُونُ وَالْمُعُلِيْكُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونَا وَعَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَالْمُعُلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِيلُونُ وَلِلْم

এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে একটি سُواْلُ مُقَدَّرُ এর জবাবে প্রদান করেছেন। প্রশ্ন : اَهُلُ الْبَيْتِ -এর ফ্রারটি -এর দিকে ফিরেছে। অথচ وَيْهَا তাই وَيْهَا تَحْاهُ وَالْبُعَاثُ عَامِهُ وَيْهَا عَلَى الْعَامَةُ وَيْهَا عَامَةً

উর্ত্তর: এখানে ذَرَيَّة দ্বারা اَهُلُ الْبِيَّت উদ্দেশ্য। সুতরাং কোনো আপত্তি বাকি থাকে না।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

قَوْلُهُ وَاذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيْمُ الْقَوَاعِدُ النخ : এখান থেকে কাবা নির্মাণের ইতিবৃত্ত আলোচনা করা হচ্ছে। সেই সাথে হযরত ইবরাহীম ও ইসমাঈল (আ.)-এর মর্যাদা তুলে ধরে প্রকারান্তরে রাস্ল الله - এর শ্রেষ্ঠত্ব বর্ণনা করা হয়েছে। কেননা তিনি ইবরাহীম (আ.)-এর বংশের নবী এবং উভয়ের ধর্মের মাঝেও সামঞ্জস্য রয়েছে।

يَرْنَحُ : উত্তোলন করা শব্দটি লক্ষণীয় অর্থাৎ এখানে প্রথমবার ভিত্তি স্থাপন করা হচ্ছিল না । কেননা তা তো হযরত আদম অন্যান্ত্র যুগেই স্থাপন করা হয়েছিল। নির্মাণ ধসে যাওয়ার পর এখন নতুন প্রয়িয়ে তা উত্তোলন করা হচ্ছিল। উঁচু করা হিন্সেবে মুজারের সীগাহ ব্যবহার করা হয়েছে। যাতে কাবার অপূর্ব ও বিরল নির্মাণ পদ্ধতি সকলের হুর্দয়পটে জাগরুক থাকে এবং মানুষ কঠিনতম ইবাদত-বন্দেগী করার ক্ষেত্রে তাদের অনুসরণ করে। তথা ঘর দ্বারা উদ্দেশ্য কা'বার ঘর এবং এতে কারো কোনো ভিন্নমত নেই। এমনিভাবে আল কিতাব বলতে যেভাবে পবিত্র কুরআন ও আন-নবী বলতে যেভাবে মুহামদুর রাসূলুল্লাহ — কই বুঝায় আল বায়ত বলতেও তদ্রেপ আল্লাহ তা'আলার ঘর [বায়তুল্লাহ]-কেই বুঝায়।

عُولَهُ الْفَوَاعِدُ -এর বহুবচন। فَعُود بِمَعْنى ثُبُوْت -থেকে নির্গত। তারপর তাতে آوَيُعَدُ الْفَوَاعِدُ অর্থ প্রবল হওয়ার কারণে মওসুফ ছাড়াই ব্যবহৃত হওয়া শুরু হয়েছে।

- এর তাফসীর اَسَاسُ अपि - اَسَاسُ वत उह्रवहन । अर्थ – छिछ : قَوْلُهُ ٱلْاَسَسُ

। এর দ্বিতীয় তাফসীর। আর جُدَرٌ হলো جَدَارٌ -এর বহুবচন। **অর্থ** দেয়াল, প্রাচীর। جَدَارٌ -এর বহুবচন। **অর্থ** দেয়াল, প্রাচীর।

غَوْاعِدُ সম্পর্কে আরেকটি তাফসীর হলো তার দ্বার ইট উদ্দেশ্য। কেননা প্রতিটি ইট তার উপরের ইটের জন্য ভিত্তি স্বরূপ। প্রথম সূরতে প্রশ্ন হয় যে, ভিত্তিতো একটি ছিল। তাহলে اَسُسُ বহুবচন শব্দ আনা হলো কেন?

উত্তর : যেহেতু ভিত্তিটি ছিল চার কোণবিশিষ্ট এবং প্রত্যেকটি দেওয়াল যেন ভিন্ন ভিন্তি। সে হিসেবে বহুবচন শব্দ আনা হয়েছে।

وَمُولَمُ يَبَنِيْهِ -এর তাফসীর। মুফাসসির (র.)-এর দারা ইঙ্গিত করলেন যে, يَرْفَعُ पाরা মাজাযী বা রূপক অর্থ নেওয়া হয়েছে। আসলে بِنَاءً উদ্দেশ্য। بِنَاءً [নির্মাণ] -কে رَفَعُ ডিন্তোলন] দারা তাবীর করার কারণ হলো নির্মাণের পূর্বে ভিন্তিটি নীচু ছিল। নির্মাণের পর তা উঁচু হয়ে উঠে। তাই يَرْفَعُ শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে।

غلني أَبرَاهِيْم : কাবা নির্মাণে হযরত ইসমাইল (আ.) পিতা ইবরাহীমের সাথে শরিক ছিলেন। কেউ কেউ বলেন ক্রিন্দু পূর্বের اِبْرَاهِیْم وَرَاهُ عَطْفُ عَلَي إَبْرَاهِیْم পূর্বের اِبْرَاهِیْم -এর উপর عَطْف নয়; বরং নজুন জুমলা হিসেবে মুবতাদা এবং তার খবর মাহযুফ রয়েছে। اِبْرَاهِیْم وَرَاسُمَاعِیْل یَقُولُ رَبِّنَا النه اَ কিন্তু সঠিক কথা হলো কাবা নির্মাণে উভয়েই শরিক ছিলেন। তাই মুফাসসির (র.) عَطْف عَطْف

نَّتُ اَنْتُ الْغُ اَنْتُ الغ : নববী অন্তরের এ ভীতির কোনো তুলনা হয় না। নীতি চরিত্রের প্রতিকৃতি সত্যবাদিতার মূর্তপ্রতীক হওয়া সত্ত্বেও ভয় জাগে যে, নজরানা গৃহীত হবে কি হবে নাঃ

चें कि आि चें वाব হতে নির্গত এবং এ বাবের একটি বৈশিষ্ট্য রয়েছে تَكُلُّفُ অর্থাৎ কোনো কিছুর বাস্তবতা না থাকলেও তার ভাব দ্বারা অভিনয় করা। কোনো কিছু গ্রহণ করার লৌকিকতা ও আনুষ্ঠানিকতা প্রদর্শন করা। এ কারণে কেউ কেউ এ তত্ত্ব উদঘাটন করেছেন যে, ক্ষেত্র ও পাত্র স্বকীয় অবস্থানে কবুল ও গ্রহণ করার উপযোগী নয়; বরং তা পুরোপুরি অপূর্ণাঙ্গ। গ্রহণীয়তা শুধু দয়া ও বদান্যতার কারণে হচ্ছিল, কোনো প্রকার অধিকার উপযোগিতার ভিত্তিতে নয়।

শ্রমিক ও নির্মাণ শিল্পীরা যখন নির্মাণকাজে লিপ্ত থাকে তখন তারা সাধারণত এবং অভ্যাসবশত কিছু একটা গুণ গুণ করতে থাকে। আল্লাহ তা'আলার ঘরের এ নির্মাতা রাজমিন্ত্রিও আল্লাহ তা'আলার ঘরের দেয়াল তুলবার সময় নীরব ছিলেন না। তিনিও [গুনগুনিয়ে] মুনাজাত করে যাচ্ছিলেন। ফকীহণণ বলেছেন, যে কোনো ভালো কাজের পরে দোয়া করা মোস্তাহাব। যেমন সালাত সমাপনান্তে দোয়া এবং সাওমের ইফতার করে দোয়াও এই শ্রেণির। —[তাকসীরে মাজেদী খ. ১, পু. ২৩৮]

অর্থাৎ জিহ্বা থেকে নিসৃত শব্দ ও কথার শ্রবণকারী عَلِيّم অন্তর্ত্তর নিষ্ঠা ও ঐকাত্তিকতার অবগতি লাভকারী। মুশরিক জাতিসমূহের জ্ঞানী-বিজ্ঞানী ও দার্শনিকবৃদ্দ আল্লাহ তা আলার ইলম স্তব্যের অধিক প্রান্তির শিকার হয়েছে এবং মহান স্রষ্টার ইলমকে অপূর্ণাঙ্গ ও সীমিত মনে করেছে। পবিত্র কুরআন যে স্ত্রষ্টার ইলম সর্বব্যাপী ও পূর্ণাঙ্গ হওয়া জোরেশোরে সাব্যস্ত করে এবং বার বার আল্লাহ তা আলার ويَعْلِينُ وَهُوَيْمُ وَهُوَ وَالْمُحَامِّةُ وَالْمُحَامِةُ وَالْمُحَامِّةُ وَالْمُحَامِقُوا وَالْمُحَامِّةُ وَالْمُحَامِّةُ وَالْمُحَامِّةُ وَالْمُحَامِ

-এর দুই وَمِنُ ذُرِيتَيَ مَسْلَمَيْنِ لَكَ وَمِنُ ذُرِيتَيَ -এর দুই وَمِنُ ذُرِيتَيَ وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنِ لَكَ وَمِنُ ذُرِيتَيَ وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنِ لَكَ وَمِنُ ذُرِيتَيَ وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنِ لَكَ وَمِنُ ذُرِيتَيَ وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنِ لَا يَعْبَدُ اِلَّا إِيَّالَ وَاسْتَعَامِ وَالْعَامِ وَالْعِلَى وَالْعَامِ وَالْعِلَامِ وَالْعَامِ وَالْمَامِ وَالْعَامِ وَالْمَامِ وَالْعَامِ وَالْمَامِ وَالْم

দুই. ইসলামের সাধারণ বিধিমালা প্রতিপালনকারী الْإِسْكُر بِجَبِيْع شَرَائِع الْإِسْكَر عَلَيْهِ ইসলামের সকল শরিয়তি বিধান বাস্তবায়নকারী –[কাবীর]। তবে অর্থদ্বয়ের একটি অন্যটির মোটেই পরিপন্থি নয়।

প্রশ্ন: দোয়া করার সময় কি তারা মুসলিম ছিলেন না?

উত্তর: এখানে مُسَلِمُونَ অর্থ সত্যের কাছে আত্মসমর্পণকারী ও তাতে আন্তরিক দৃঢ় বিশ্বাস স্থাপনকারী। দোয়া করার সময়ও তারা মুসলিম তথা আনুগত্যশীল বান্দা ছিলেন। সুতরাং এ দোয়ার অর্থ শুধু এতটুকু যে, আমাদের আনুগত্যে আরো অধিক অগ্রগতি দান করুন। অর্থাৎ আমাদের ইখলাস ও আপনার প্রতি বিশ্বাস ঐকান্তিকতা বাড়িয়ে দিন وَاْفُ زِدْنَا خُلاصًا وَاِدْعَانَاكُ. এখানে উদ্দেশ্য নিষ্ঠা ও দৃঢ় বিশ্বাসের আধিক্য কিংবা তাতে অবিচলতা কামনা করা।

(ٱلْمُرَادُ طَلَبُ الزِّيادَةِ فِي ٱلِاخْلاصِ وَالْإِذْعَانِ آوِ الثُّبَاتِ عَلَيْهِ . بَينضَاوِي)

হও দোয়া গৃহীত হওয়ার একটি বড় প্রমাণ এই যে, আজও সেই উম্মত ঐ নামে পরিচিত হয়ে আসছে এবং তা আপন-পর শক্ত্র-মিত্র সকলেরই মুখে।

ত্র প্রাহীম ও ইসমাঈল (আ.)-এর সম্মিলিত বংশধারা। উদ্দেশ্য যেহেতু এ দুই মহান ব্যক্তি একত্রে দোয়া করছিলেন। সুতরাং এখানে বংশধর দ্বারা হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর সন্তানরাই হতে পারে।

হ্বরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া এবং এর সত্যারন : কাবাগৃহ নির্মাণের সময় উক্ত দুই সন্মানিত পয়গাম্বরদের ছয়টি দোয়া আলোচনা করা হয়েছে। যেগুলোর মধ্য থেকে একটি লোয়া অনুর্বর উপত্যকাকে নিরাপত্তার শহর করে দেওয়ারও ছিল। যার মধ্যে মুসলিম ও কাফের বসবাস করের এবং সকলেই রিজিক পাবে। যেহেতু কাফেররা আনুগত্যের বাইরে চলে এ বিষয়টি পূর্ব থেকেই জানা ছিল। তাই আনব রক্ষার্থ হয়রত ইব্রাহীম (আ.) রিজিকের দোয়ার মধ্যে তাদেরকে গণ্য করেননি। পরবর্তী দোয়াগুলোতে কাবার ভিত্তি এবং ভিত্তি হাপনকারীর একাগ্রতার দোয়া এবং সর্বশেষে নবী করীম ও তার উন্মতের জন্য বিশেষ দোয়া করেছেন। যা দারা কাবার সাথে রাসূল করে বিশেষ সম্পর্ক স্পষ্ট হয়ে গেছে। কাবাগৃহের নির্মাণে অনুসারী হিসেবে হয়রত ইসমাঈল (আ.)-ও শামিল ছিলেন। সময়ে তিনি নির্মাণ কাজও করতেন কিংবা ভধু গাঁথুনীর পাথর এনে দিতেন। সে দোয়াগুলোর সত্যায়ন এমন ব্যক্তিই হতে পারেন যিনি উভয়ের বংশধর হওয়ার মর্যাদা রাখেন। হয়রত ইসমাঈল (আ.)-এর বংশধরগণের মধ্যে এ উচ্চ মর্যাদা ভধু নবী করীম ক্রি -ই লাভ করেছেন। তাই তিনিই এর সত্যায়ন হতে পারেন। সুতরাং রাসূল ইরশান করেছেন যে, আমি নিজ পিতা হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর দোয়াসমূহের বহিঞ্লকাশ। —[কামালাইন খ. ১, প. ১৪০]

যোগ্য ছেলেই পিতার সম্পদের রক্ষণকারী হয় : এর জন্য সন্তানদেরকে নির্দিষ্ট করা। এমনিভাবে সে খান্দান থেকেই পয়গাম্বর হওয়াকে নির্দিষ্ট করার যুক্তিসিদ্ধতা হচ্ছে এটা যে, অন্য খান্দানের কোনো লোকের অবস্থা সম্পর্কে মানুষ এত অধিক অবগত থাকে নিজ খান্দানের কোনো লোকের গুণাবলির ব্যাপারে। খান্দানের লোকদের জন্য সে লোকটির অনুসরণ করতে কোনো প্রকার অপরিচিতি ও লজ্জাবোধ মনে হবে না এবং পরবর্তী সময়ে তাদের দেখাদেখি অন্যান্য লোকেরা নিজ গোত্রের লোকটির প্রতি বিবেচনার ও লক্ষ্য রাখবে এবং সেটা তার অনুসরণের ক্ষেত্রে অধিক প্রচেষ্টাকারী ও অন্যদেরকে পথ প্রদর্শনের জন্য মূল উৎস হিসেবে প্রমাণিত হবে। –প্রাণ্ডক্ত]

নৈতৃত্ব কুরাইশ থেকে]: সূতরাং তাই হয়েছে যে, সম্পূর্ণ আরব উপদ্বীপ কুরাইশ এবং রাসূল — এর খাঁন্দানের ঈমান গ্রহণের অপেক্ষায় ছিল। যখনই তারা ঈমান গ্রহণ করল এবং পবিত্র মক্কা বিজয় হলো লোকেরা দলে দলে ইসলামে প্রবেশ করল আর এটাই হচ্ছে খেলাফতের জন্য কুরাইশদের খাছ হওয়ার যুক্তিসিদ্ধতা। বস্তুত তাদের মনে দীনের জন্য যে পরিমাণ অন্তরিকতা ও ব্যথা হবে, অন্যুদের এর দশভাগের একভাগও হবে না। — প্রাণ্ডক্ত]

বিরা মুসানেফ (র.) কুরআনের বিধানাবলি উদ্দেশ্য নিয়েছেন। কিন্তু এর দ্বারা উদ্দেশ্য সুন্দর জ্ঞান এবং সঠিক বুঝও হতে পারে। আর সঠিক জ্ঞানের অনুভূতি হচ্ছে এটা যে, গবেষণামূলক প্রয়োগ ও পাণ্ডিত্য অর্জন হওয়া যেন মূল থেকে শাখাসমূহের হুকুম বের করতে পারে। কথা থেকে কথা বের করতে পারে এবং মূল বিষয়াদিকে ঠিক রেখে এক দৃষ্টান্তকে অপর দৃষ্টান্তরে সাথে সম্পৃক্ত করতে পারে। সুতরাং এ উন্মতের মধ্যে নবী করীম — এর অনুসরণের অসিলায় অনেক বড় বড় আলেমগণের এ সৌভাগ্য হয়েছে। যাদের মাধ্যমে সাধারণ মুসলমান-ই নয়, বরং সর্ব সাধারাণও উপকৃত হচ্ছে।

নবী করীম === -এর চারটি বৈশিষ্ট্য উক্ত আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে-

- ১. পবিত্র কুরআনকে তেলাওয়াত করা, যা শুরু ও প্রাথমিক স্তর।
- ২. পবিত্র কুরআনের অর্থ ও তাৎপর্যের শিক্ষা দেওয়া, এটা দ্বিতীয় স্তর।
- ৩. বিজ্ঞতা ও বিচক্ষণতার শিক্ষা দেওয়া এবং এ জ্ঞান ও আমলের সমষ্টির পর।
- 8. সর্বশেষ পরিপূর্ণ স্তর অর্থাৎ আধ্যাত্মিক ও চারিত্রিক পবিত্রতা অর্জন করা। এ হচ্ছে জীবনের চারটি শুরুত্বপূর্ণ দিক।

وَمَنْ يَوْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدُ اوْتِي خَيْراً كَثِيْبِراً .

কা'বা নির্মাণের ইতিহাস : হযরত আদম (আ.)-এর পৃথিবীতে অবতরণের পূর্বেই ফেরেশতাদের দ্বারা কাবাগৃহের ভিত্তি স্থাপন করা হয়েছিল। আদম ও আদম সন্তানদের জন্য কাবাকেই সর্বপ্রথম কেবলা সাব্যস্ত করা হয়। বলা হয়েছে–

নূহ (আ.)-এর সময়কার মহাপ্লাবনের সময় আল্লাহ তা আলা কাবাগৃহকে চতুর্থ আসমানে তুলে নেন এবং হাজরে আসওয়াদটি জিবরীল (আ.) আবৃ কুবাইস পাহাড়ে লৃকিয়ে রাখেন। প্লাবনের পর হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর যুগ পর্যন্ত কাবার স্থানটি খালি ছিল। তারপর আল্লাহ তা আলা ইবরাহীম (আ.)-কে কা বা নির্মাণের হুকুম দিলে তিনি তার স্থানটি দেখিয়ে দেওয়ার আবদন করেন। তখন আল্লাহ তা আলা কাবার স্থান দেখিয়ে দেন এবং হাজরে আসওয়াদের সংবাদও জানিয়ে দেন। আল্লাহর হুকুম পেয়ে ইবরাহীম (আ.) এবং ইসমাঈল (আ.) কাবা নির্মাণ করেন।

জ্ঞাতব্য: কা'বাগৃহ সর্বমোট দশবার নির্মিত হয়েছে-

- ১. ফেরেশতাদের নির্মাণ।
- ২. হযরত আদম (আ.)-এর নির্মাণ।
- ৩. হযরত শীস (আ.)-এর নির্মাণ।
- 8. হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর নির্মাণ।
- ৫. আমালেকা সম্প্রদায়ের নির্মাণ।
- ৬. জুরহাম গোত্রের নির্মাণ।
- ৭. কুসাই গোত্রের নির্মাণ।
- ৮. কুরাইশের নির্মাণ। সে নির্মাণে রাসূল 🚃 শরিক ছিলেন। তখন তাঁর বয়স ছিল ৩৫ বছর।
- ৯. আব্দুল্লাহ ইবনে যুবাইয়ের নির্মাণ।
- ১০. হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফের নির্মাণ। বর্তমনে সেভাবেই রয়েছে।

মনে রাখার সুবিধার্থে জনৈক কবির কবিতা–

بَنْى بَيْتَ رَبِّ الْعُرْشِ عَشَرٌ فَخُذْهُمُ مَ لَئِيكَةُ اللهِ الْكِرَامُ وَآدَمُ

فَشِيثُ فَابْرَاهِبْمُ ثُمَّ عَمَالِقَ \* قَضَى تُرَيْشُ قَبْلَ هُذَيْنِ جُرْهُمُ وَعَبْدُ اللَّهِ بِنَ الْمُرَاثُ الْحُجَاجِ وَهُذَا مُنَيِّمُ

-[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, ১৬০]

### অনুবাদ :

ابْرُهِمَ اللهُ يَرْغُبُ عَنْ مِلْةٍ اِبْرُهِمَ ١٣٠ . وَمَنْ أَى لاَ يَرْغُبُ عَنْ مِلْةٍ اِبْرُهِمَ তা'আলার সৃষ্ট সুতরাং তাঁরই ইবাদত ও উপাসনা করা তার কর্তব্য। এই সম্পর্কে যে ব্যক্তি অজ্ঞ অথবা এর অর্থ হলো যে ব্যক্তি নিজেকে নিকৃষ্ট ও হীন করে তুলেছে সে ব্যতীত ইবরাহীমের ধর্মাদর্শ হতে আর কে বিমুখ হবে এবং তা ত্যাগ করে বসবে? আর কেউ এমন নেই। পৃথিবীতে তাকে <u>আমি</u> রিসালাত ও অন্তরঙ্গ বন্ধুত্ব দারা <u>মনোনীত</u> করেছি গ্রহণ করে নিয়েছি। পরকালেও সে সৎকর্ম পরায়ণদের অন্যতম যাদের জন্য রয়েছে সুউচ্চ الذينَ لُهُمُ الدُّرَجَاتُ الْعُلْي মর্যাদা ।

> অনুগত হও আল্লাহ তা'আলার উদ্দেশ্যে আত্মসমর্পণ কর এবং দীনকে তার জন্যই নিখাদ কর. সে বলেছিল, বিশ্বজগতের প্রতিপালকের নিকট আত্মসমর্পণ করলাম।

পুত্রগণকে অসিয়ত করে গিয়েছিল। বলেছিল, হে পুত্রগণ! আল্লাহ তোমাদের জন্য এ দীনকে ইসলাম ধর্মকে মনোনীত করেছেন। সুতরাং মুসলিম না <u>হয়ে তোমরা কখনো মৃত্যুবরণ করো না।</u> এই আয়াতটিতে আমৃত্যু ইসলামের উপর সুদৃঢ় থাকতে এবং তা পরিত্যাগ না করতে বলা হয়েছে। وَصّٰتَى ভিয়াটি অপর এক কেরাতে اوْصَلَى বাবে افْعَالْ হতে পঠিত ক্রিয়া। রূপে পঠিত রয়েছে।

فَيَ ثُركُهَا إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ دَجَهِلَ أنَّهَا مَخْلُوقَةً لِلَّهِ يَجِبُ عَلَيْهَا عِبَادَتَهُ أَوْ اِسْنَخَفَّ بِهَا وَامْتَهَنَهَا وَلَقُد اصْطَفَيْنَاهُ إِخْتَرْنَاهُ فِي الدُّنْيَا . بالرَّسَالَةِ وَالْخُلَّةِ وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ .

ে ১৯১১ আর স্বরণ কর তার প্রতিপালক যখন বলেছিলেন الشَّقِدُ عَالَ لَهُ رَبُّهُ اَسْلَمُ انْتَقِدُ لِلُّه وَاخْلَصْ لَهُ دِيْنَكَ قَالَ اسْلَمْتُ لرَت الْعُلَميْنَ .

১ ۲۲ ۵۵٤. مُورَصَيِّى وَفِي قِـرَاءَ قِ اَوْصَـى بِـهـَـا ١٣٢. وَوَصَيِّى وَفِي قِـرَاءَ قِ اَوْصَـى بِـهـَـا بالْمِلَّة إِبْرُهِمُ بَنِيْهِ وَيَعْقُوْبُ مَ بَنِينُهِ قَالَ يُبَنِيَّ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفْى لَكُمُ الدِّيْنَ دِيْنَ الْإِسْلَامِ فَلَا تَهُمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُوْنَ نَهٰى عَنْ تَرْكِ الْاسْلَام وَامَرَ بالثُّبَاتِ عَلَيْهِ إِلَى مُصَادَفَةِ الْمَوّْتِ .

## তাহকীক ও তারকীব

- مَنْ श्रां हाला अवत i जात मधाकात यभीति يَرْغَبُ वार भूवजाना । आत يَرْغَبُ عَرْغَبُ : وَمَنْ يَرْغَبُ দিকে ফিরেছে।

বা اِنْكَاْرِ الْاَ اِسْتِيفْهَامْ এবং اِسْم اِسْتِيفْهَامْ হলো مَنْ হলো مَنْ রুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করলেন যে, এখানে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন । সুতরাং এটি نَنَىٰ -এর অর্থে । এজন্য তারপর 🗴 আনা হয়েছে ।

। হবে جَوَابٌ قَسْم छिउ । সুতরাং এটিও لَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ হয়েছে عَطْف তার عَاطِفٌ قَا وَاوْ: قَوْلُهُ وَإِنَّهُ فِي ٱلأَخِرَة । হবে لَام ३ه- ابْتِدَا টি لام ٩هـ- لَمِنَ الصَّالِحِيْنَ अসূরতে وَاوْ حَالِبَةٌ विजीয़ আরিকটি সম্ভাবনা হলো

्यें. : عَوْلُهُ فَيَتْرُكُهَا विप्तात यथन عَنْ आप्त, তখन تَرُك وَاعْرَاضٌ वा वर्জन ও विभूथात अर्थ प्तय । क्रिंगित (त्र.) فَيَتْرُكُهَا উল্লেখ করে সেদিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

مَوْصُوْفَهُ . ٤ مَوْصُوْلَهُ . ٤ مَوْصُوْلَهُ . ٨ সম্পর্কে দুটি সম্ভাবনা রয়েছে। ١ مَوْصُوْفَهُ . ٤ مَوْصُوْلَهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ সম্পর্কে দুটি সম্ভাবনা রয়েছে। ١ مَنْصُوْب ৪ مَنْصُوْب এথম স্রতে তার مَخَلُ اعْرَابُ রেই । আর দ্বিতীয় স্রতে مَنْصُوْب ক্রমলা হয়ে সেলাহ হওয়ার কারণে তার مَخَلُ اعْرَابُ নেই । আর দ্বিতীয় স্রতে

وَمُوْفُوعَ عَرَفُوعَ عَرَفُوعَ । হবে। مَوْفُوعَ : এটি سَفَدَ : এই এর তাফসীর -এর দ্বারা মুফাসসির (র.) একটি سَفَدَ : এর জবাব কিয়েছেন। প্রশ্ন : سَفَدَ : হলো লাজেম ফে'য়েল তারপর نَفْسَدَ মানসুব হলো কিভাবে?

উত্তর: এখানে جَهِلَ শন্দটি جَهِلَ -এর অর্থ পোষণ করে। আর جَهِلَ মৃতাআদ্দী ফেয়েল। তার অর্থ পোষণ করার কারণে তার পরের মাফউল হওয়া শুদ্ধ আছে।

এর দিকে ফিরেছে। অর্থাৎ যে নিজের নফস সম্পর্কে অজ্ঞ হয় وَمَنْ مَنْ مُوْلِدُ اَنَهَا وَهُولُدُ اَنَّهَا مَخُلُوفَةً এবং এটা জানেন না যে, তার নফস একমাত্র আল্লাহর জন্যই সৃষ্টি হয়েছে, তার উপর আল্লাহর ইবাদত ওয়াজিব। কেননা যে পাথর, চন্দ্র, সূর্য কিংবা মূর্তির পূজা করছে, সে এগুলোর স্রষ্টাকে জানল না।

بها وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ و اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

কেননা যে প্রিয় বস্তু থেকে বিমুখ হলো যেন সে নিজের নফসকে লাঞ্ছিত করল।

्यर्था९ (इय्र ७ कुक् कतन) عَرْلُهُ امْتُهَنَّهَا ﴿ فَوْلُهُ امْتُهَنَّهَا

- এর কারণ বা প্রমাণ বর্ণনা করা হচ্ছ। مَنْ يَرْغَبْ এখান থেকে : فَوْلُهُ وَلَقَدَ اصْطَفَيْنَاهُ

কোনো اِتَّخَاذٌ صَنْفَوةً الشَّبِيِ এর অথ হলো اصطفاء এর তাফসীর প্রকৃত পক্ষে اصطفاء এর অর্থ হলো اصطفَّفَيْنَاهُ বস্তুর সার নির্যাস বা নির্বাচিত অংশ গ্রহণ করা। যেহেতু নির্ধারিত বস্তুর প্রতি মানুষের আগ্রহ থাকে এবং তারা সেটি গ্রহণ করে তাই মুফাসসির (র.) أَى اَخْتَرْنَاهُ بِالرَّسَالَةِ لَوْ اِخْتَرْنَاهُ مِنْ بَيْنِ سَائِرِ الْخَلْقِ –বলে ব্যাখ্যা করেছেন اِخْتَرْنَاهُ رَاهُ مِنْ بَيْنِ سَائِرِ الْخَلْقِ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র : ইতিপূর্বে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া- رَاْجَعَلْنَا مُسْلِمَتْ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّ بَيْنَا اُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ مَسْلِمَةً لَكَ مُسْلِمَةً لَكَ مَسْلِمَةً لَكَ مَسْلِمَةً لَكَ مَسْلِمَةً لَكَ مَسْلِمَةً لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّ بَيْنَا اُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ الله على الله على

শানে নুযৃষ : হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম তার দুই ভাতিজা সালিমা ও মুহাজিরকে ইসলাম গ্রহণের দাওয়াত দিয়ে বললেন তোমাদের জানা আছে যে, আল্লাহ তা আলা তাওরাতে ইরশাদ করেছেন যে, বনী ইসমাঈলে একজন নবী সৃষ্টি করব যার নাম হবে আহমদ। যে ব্যক্তি তাকে নবী মানবে সে হেদায়েত পাবে। আর যে মানবে না সে অভিশপ্ত হবে। একথা ওনে সালিমা ইসলাম গ্রহণ করে এবং মুহাজির ইসলাম গ্রহণ করতে অস্বীকৃতি জানায়। এ প্রসঙ্গে এ আয়াত নাজিল হয়।

ইসলাম ফিতরতের ধর্ম, তা থেকে বিমুখতা বোকামী : ইবরাহীমী মিল্লাত তো অবিকল ফিতরাতের দীন, স্বভাব ধর্ম। এ ধর্মের শিক্ষা-দীক্ষা হুবহু সুষ্ঠু স্বভাবের মুখপাত্র। এ ধর্ম পাশ কাটিয়ে যাওয়ার চেষ্টা তুধু সেই করবে, যার স্বভাব-সুষ্ঠুতা অক্ষত নেই, বরং তা বিকৃত হয়ে গিয়েছে। মানুষ এ দাবির সত্যতা শুধু বিশ্বাস ও মতাদর্শের বিচারেই নয়; বরং যখন ইচ্ছা পরীক্ষা-নিরীক্ষার মাধ্যমে যাচাই করে দেখতে পারে। ইসলাম সমাজ জীবনের জন্য যে বিধি স্থির করে রেখেছ, তাই সর্বকালের শ্রেষ্ঠ সমাজবিধি। ব্যক্তি জীবনের জন্য তার স্থিরকৃত কর্মসূচি সর্বোত্তম ব্যক্তিনীতি। যুক্তি ও আবেগ, মেধা ও প্রজ্ঞা, দেহ ও আত্মা, ব্যক্তি ও সমাজ এবং স্বাধীনতা ও অধীনতা-আনুগত্যসহ মানব জীবনের পরস্পর প্রতিকূল ও বিপরীতধর্মী মূল উপদানসমূহের মাঝে আন্তঃসূষমা বিধানের প্রতি ইসলামি শরিয়ত যতখানি লক্ষ্য রেখেছে, পৃথিবীর কোনো আইনে কোথাও তার নজির পাওয়া যায় না।

ইবরাহীমি দোয়ার সমাপ্তিলগ্নে ইবরাহীমি মিল্লাতের পরিচিতি উপস্থাপন করা হচ্ছে এভাবে যে, এটি কোনো নতুন ধর্ম নয়, এটি সেই তাওহীদী দীন, এক আল্লাহতে বিশ্বাসের ধর্ম, ইসলাম আজ যার আহ্বান পেশ করেছে এবং যা তোমরা সকলে নিজেদের অভিনু পূর্বপুরুষ ইবরাহীম (আ.)-এর অনুগামী হওয়ার একীভূত দাবি সত্ত্বেও বর্জন করে রয়েছে।

—[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৪৩] ప్రేష్ শবিত্র কুরআনের অলঙ্কার ও শব্দ চয়ন মাধুর্য লক্ষণীয়। এখানে ইসলাম ধর্মের সম্বন্ধ আল্লাহ তা আলার সঙ্গেও করেনি শ্রবং সমকালীন রাসূল হযরত মুহামদ —— এর সঙ্গে না করে; বরং তা স্থাপন করেছে ইবরাহীম খলীলুল্লাহ (আ.)-এর সঙ্গে। এখানে সম্বোধিত জনগোষ্ঠী মূলত ইহুদি-খ্রিন্টান ও আরব মুশরিকরা। এ তিনটি সম্প্রদায়ই মুসলমানদের ন্যায় হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে নিজেদের মহান পুরোধা মান্য করে। এ অভিনব বর্ণনাভিন্ধ গ্রহণ করে যেন এ উপলব্ধি জাগরুক করা হলো যে, কুরআন তোমাদেরকে কোনো নতুন ধর্মের প্রতি আহ্বান জানাছে না। হবহু ও সরাসরি তোমাদেরই সম্মানিত পূর্বপুরুষ ও মহান পুরোধা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর ধর্মের প্রতি তোমাদেরকে আহ্বান জানাছে। —প্রাণ্ডক্ত] ইন্টান্টি ইটিটিটি করেছি এবং আখিরাতে আল্লাহ তা আলা হযরত ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কে বলেছেন যে, আমি তাকে দুনিয়াতে নির্বাচিত করেছি এবং আখিরাতে সে সংলোকদের অন্তর্ভুক্ত হবে। আর এখন এ আয়াতে আল্লাহ তা আলা তার

নির্বাচনের কারণ বর্ণনা করছেন যে, আনুগত্য ও সমর্পণের গুণে তাঁর এ মর্যাদা হাসিল হয়েছে।

ইন্দিনি করছেন যে, আনুগত্য ও সমর্পণের গুণে তাঁর এ মর্যাদা হাসিল হয়েছে।

ইন্দিনি করছেন যে, আনুগত্য ও সমর্পণের গুণে তাঁর এ মর্যাদা হাসিল হয়েছে।

ইক্তি করে সমর্পিত হয়েছেন।

আনুগত্য উদ্দেশ্য । কেননা নবী ইবরাহীম তো পূর্ব থেকেই মুসলমান ছিলেন। কেননা নবীগণ তো কুফর থেকে মুক্ত থাকেন।

কেউ কেউ বলেছেন— ইসলাম গ্রহণ বলতে এখানে ইসলামের উপর অটল থাকার কথা বলা হয়েছে।

وَيْنُ الْاِسْلَامُ उत्ताशाय وَيْنُ الْاِسْلَامُ उत्ताशाय وَيْنُ الْاِسْلَامُ उत्ताशाय وَيْنُ الْاِسْلَامُ अर्थ वाहार कता, মনোনীত করা, বেছে তুলে নেওয়া ও ভেজাল মিশ্রণ থেকে পবিত্র করে দেওয়া । لَكُمُ اللّهُ لَامُ اللّهُ لَامُ اللّهُ لَامُ विर्मिष्ठ कर्त्त प्रका । اللهُ لَامُ اللّهُ اللّهُ

পূর্বস্রীদের অনুসরণের দাবি করলেও ইসলামই মানতে হবে : হযরত ইবরাহীম (আ.) আরবজাতি ও ইহুদি জাতি সকলের মহান পূর্বপুরুষ ছিলেন এবং খ্রিন্টানদেরও অনুসরণীয় পুরোধা ছিলেন। ওদিকে হযরত ইয়াকৃব (আ.) যিনি ইসরাইলী বংশধরদের মহান পিতৃপুরুষ ছিলেন, এরা দুজন তো নিজেরাই নিজেদের সন্তানদের জন্য নিজেদের পছন্দনীয় ও আল্লাহ তা আলার মনোনীত ধর্ম হস্তান্তর করে গিয়েছিলেন এবং বলে গিয়েছিলেন যে, ধর্মের সন্ধানে তোমাদের দিশেহারা হওয়ার কোনোই প্রয়োজন নেই। তোমাদের জন্য তো আল্লাহ তা আলার বানানো ও শেখানো তাওহীদি ধর্ম বিদ্যমান রয়েছে। পবিত্র কুরআনের প্রথম দিককার সম্বোধিত লোকেরা সকলেই পূর্বপুরুষের অনুকরণের ধ্বজাধারী ছিল। সুতরাং তাদের জন্য এ সম্বোধন পন্থা কতই চমৎকার যে, আচ্ছা তোমরা যখন ধর্মের ব্যাপারে পূর্বপুরুষকেই মাধ্যম সূত্র ও মানদন্ড বানাতে চাও, তবে তাদের বক্তবাই লক্ষ্য করে দেখ।

َ عَنْ لَكُ فَلاَ تَمُوْتُنُّ اِلاَّ وَاَنْتُمْ مُسْلِمُوْنَ : এ আয়াতাংশ বাহ্যত মৃত্যু থেকে বারণ ও নিষেধাজ্ঞা মনে হয়। যা বান্দার এখিতিয়ারভুক্ত নয়। তাই মুফাসসির (র.) বলেছেন– نَهْى عَنْ تَرْكِ الْإِسْلاَمِ অর্থাৎ এখানে নিষেধাজ্ঞাটা মৃত্যুর ব্যাপারে নয়; বরং ইসলাম বর্জন করার ব্যাপারে করা হয়েছে।

غَلْبُات عَلَيْهِ : এ দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, نَفْس اِيْمَانٌ বা মূল ঈমানটি তাদের হাসিল ছিল তাই তা হাসিল করার কোনো উদ্দেশ্য হয় না; বরং এখানে উদ্দেশ্য হলো ইসলামের উপর অটল থাকা।

#### অনুবাদ :

-(আ.) وَلَمَّا قَالَ الْيَهُوُدُ لِلنَّبِتِي اَلْسَتَ السَّعَ اَلْسَتَ السَّبَهُودُ لِلنَّبِتِي اَلْسَتَ মারা যাওয়ার সময় তার সন্তানদেরকে ইহুদি ধর্ম সম্পর্কে تَعَلَّمُ أَنُّ يَعْقُوبَ مَاتَ أَوْصَلَى بَنِيْهِ বিশেষভাবে নির্দেশ দিয়ে গিয়েছিলেন, এই কথা আপনি কি জানেন না? [সুতরাং আমরা কি করে মুসলমান হতে بِالْيَهُودِيَّة نَـزَلَ اَمْ كُنْـتُـمْ شُـهَـدَآءَ পারি?] এই সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন। ইয়াকৃবের নিকট যখন মৃত্যু এসেছিল তোমরা কি তখন حُضُورًا إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبُ الْمَوْتُ . إِذْ সমক্ষে ছিলে, উপস্থিত ছিলে? সে যখন পুত্রগণকে জিজ্ঞেস করেছিল, আমার পর অর্থাৎ আমার মৃত্যুর পর بَدْل مِنْ إِذْ قَسْبِكُهُ قَالَ لِبَنِيْهِ مَا তোমরা কিসের ইবাদত করবে? তারা তখন বলেছিল, আমরা আপনার আল্লাহ ও আপনার পিতৃপুরুষ ইবরাহীম, تَعْبُدُوْنَ مِنْ بَعْدِيْ ط بَعْدَ مَوْتِئ ইসমাঈল ও ইসহাকের আল্লাহর ইবাদত করব, যিনি এক, অদ্বিতীয় এবং আমরা তার নিকট আত্মসমর্পণকারী। قَالُوْا نَعْبُدُ إِلٰهَكَ وَإِلٰهَ أَبَائِكَ ابْرُهُمَ অর্থাৎ তার মৃত্যুর সময় তোমরা উপস্থিত ছিলে না। وَاِسْمَاعِيْلَ وَاِسْحَاقَ عَدُّ اِسْمَاعِيْلَ সূতরাং যে কথা তার পক্ষে সমীচীন না তার প্রতি তোমরা কেমন করে সে কথার আরোপ করছ? مِنَ الْأَبِاءِ تَغْلِينَكُ وَلِأَنَّ الْعَتَم بِمَنْزِلَةٍ বা স্থলাভিষিক্ত পদ। أَدْ خَضَرَ বাস্থলাভিষিক্ত পদ। ্র্রাইন অর্থাৎ অধিক সংখ্যককে প্রাধান্য দেওয়া এর ٱلاَب . إِلها قَاحِدًا بَدْلُ مِنْ إِلْهِكَ وَنَحْنُ বিধানানুসারে এইস্থানে হ্যরত ইসমাঈলকেও তাদের পিতৃপুরুষদের অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে, আর পিতৃব্যের স্থান لَهُ مُسْلَمُونَ . وَأُمَّ بِمَعْنَى هَمْزَة পিতার মতোই : সূতরাং এই হিসেবেও তাকে ইহুদিদের পিতৃপুরুষদের মধ্যে গণ্য করা যায়। الْإِنْكَار أَيْ لَمْ تَحْضُرُوْهُ وَقْتَ مَوْتِهِ वा खुलािंचिक अम । يَدُل مِن वा खुलािंचिक अम الْهِلَا وَاحِدًا ু এই আয়াতে اَ শব্দটি অস্বীকারসূচক প্রশ্নবোধক فَكَيْفَ تَنْسِبُونَ إِليهُ مَا لاَ يَلِيْقُ به . হামযা (هَمْزَةُ انْكَارُ) -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا وَ الْإِشَارَةَ إِلَى ابْرَاهِيْمَ ١٣٤ عه. ١٣٤ عه. <u>عق قس</u>و عفاد हेतताहीम, हेंग्राकृव ७ जाएनत পूत्रान অতিবাহিত হয়েছে অতীত হয়েছে তারা যা যে আমল وَيَعْقُوبَ وَبَنيْهُ مَا وَانْيَثُ لَتَانيْتُ অর্জন করেছে তা তাদের অর্থাৎ এর প্রতিফল তাদেরই হবে ৷ আর তোমরা এই স্থানে ইহুদিদেরকে সম্বোধন خَبَره أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ سَلَفَتْ لَهَا مَا করা হয়েছে যা অর্জন করবে তা তোমাদের। তারা যা করত সে সম্বন্ধে তোমাদেরকে কোনো প্রশু করা হবে না। যেমন তোমাদের আমল সম্পর্কে তাদেরকে কোনো كَسَبَتْ مِنَ الْعَمَلِ أَيْ جَزَاءُهُ اسْتيْنَافَكُ প্রশু করা হবে না। वा छत्मगा مُسْتَدُا वा अपि تلك वा अपि مُسْتَدُا وَلَكُمُ النَّخِطَابُ لِلَّينَهُودِ مَا كَسَبْتُمْ. ইবরাহীম, ইয়াকৃব ও এতদুভয়ের সন্তানদের প্রতি এটা দারা ইঙ্গিত করা হয়েছে। এর خَبَرْ বা বিধেয় (اُلَــَةُ) وَلَا تُسْئَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْلَمُونَ. যেহেতু এটাকেও স্ত্রীলিঙ্গরূপে ব্যবহার করা হয়েছে। كَمَا لَا يَسْئَلُوْنَ عَنْ عَمْلِكُمْ وَالْجُمْلَةُ प्र वा नवगठिल वाका। ومُسْتَأْنِفَة वो नवगठिल वाका বাক্যটি পূর্ববর্তী বাক্যের تُسْتَلُوْنَ বা জোর تَاكِيدُ لمَا قَبلَهَا.

সৃষ্টির জন্য ব্যবহৃত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

আর أَ الْكَلَامِ اللهِ ال

কেউ কেউ বলেন, اَسْتَفْهَا مُ تَقْرِيْر -এর জন্য এবং সম্বোধিত গোষ্ঠী হলো তাদের পূর্বপুরুষগণ।

أَىٰ كَانَتُ أَوْ الْيَلُكُمْ حَاضِرِيْنَ حِبْنَ وَحُنَى بَنِيَهِ بِالتَّنَوَحِيْدِ وَالْإِسُلَامِ وَاَنْتُمْ عَالِمُونَ بِذَٰلِكَ ثَمَا لَكُمْ تَدْعُونَ عَلَيْهِ خِلَافَ مَا تَعْلَمُونَ ـ

কেউ বলেন— সম্বোধিত গোষ্ঠী হলো মুসলমানগণ। যারা নবী যুগে হাজির ছিলেন। তখন অর্থ হবে অসিয়তের বিষয়টি তোমরা প্রত্যক্ষ করনি; বরং এ সম্পর্কে তোমরা ওহী এবং নবী হুট্রং -এর সংবাদ দানের মাধ্যমে জানতে পেরেছ। সুতরাং তার অনুসরণ তোমাদের উপর আবশ্যক।

থেকে নির্গত, عَنْنَى حَاضِر भक्षि شُهَدًا । মাধ্যমে করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে شُهَدًا भक्षि عَضُورًا । शाकाप्राणा (থকে নির্গত নয়।

أَلَسُتَ تَعَلَمُ اللَّهَ وَالْمَا يَعْمَ مَاتَ اوَصْى بَنبْيهِ بِالْبَهُوْدُيَّةِ -क वनन : فَوْلُهُ وَلُمَّا قَالُ الْبَهُوُدُ وَالْمَا قَالُ الْبَهُوُدُ وَالْمَا قَالُ الْبَهُوُدُ وَالْمَا وَالْمَا مَاتَ اوَصْى بَنبْيهِ بِالْبَهُودُيَّةِ -क वनन السَّمَةُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

আপনি কি জানেন না যে, হঁযরত ইয়াকুব (আ.) ইন্তেকালের দিন তাঁর সন্তানদেরকে ইহুদি ধর্মের অনুসরণের অসিয়ত করে গেছেন। তার এ কথা মিথ্যা প্রতিপন্ন করার জন্য এ আয়াত নাজিল হয়। সেই সাথে হযরত ইয়াকুব (আ.) মৃত্যুর সময় কি বলেছিলেন তাও বর্ণনা করে দেওয়া হয়। যাতে তার মিথ্যা ও ভ্রান্ত দাবিটি সুম্পষ্ট হয়ে যায়।

َوْلُهُ أَمْ كُنْتُمْ شُهُوَا: যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতের সাথে এ আয়াতের যোগসূত্র এই যে, পূর্বে সংক্ষিপ্তভাবে বলা হয়েছিল যে, হযরত ইয়াক্ব (আ.) স্বীয় সন্তানদেরকে ইসলাম ধর্ম অনুসরণের অসিয়ত করেছিলেন। আর এখানে সে অসিয়তটি বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা হচ্ছে।

الْهِكَ وَالْمِ পূর্বের الْهِكَ १८०० بَدْلُ مِنْ الْهِكَ উল্লেখ করার কারণ হলো পূর্বের الْهِكَ १८०० بَدُلُ مِنْ الْهِكَ उत्याह । এখানে بَدُلُ مِنْ الْهِكَ । আৰা বাহ্যত একাধিক ইলাহ হওয়ার যে সংশয় জাগে তা নিরসন করা।

َاى اَى اَى اَسَىٰ विस्पात । مَغْعُولُ مُقَدَّمَ এর تَغْبُدُونَ মানসূব হয়েছে مَا تَغْبُدُونَ হিসেবে। مَغْبُدُونَ হিসেবে। مَعْبُدُونَهَ مَا تَغْبُدُونَهَ কেউ কেউ বলেছেন– مَا مَوْصُولَهَ মহল হিসেবে مَا مَوْصُولَهَ মাহযুফ রয়েছে।

প্রশ্ন : 🏂 শব্দটি বাদ দিয়ে 💪 শব্দটিকে ব্যবহার করা হলো কেন?

উত্তর: সে সময় যত ভ্রান্ত উপাস্য ছিল সেগুলো সবই غَيْر ذَوِي الْعَقُولُ ছিল। যেমন– মূর্তি, চন্দ্র ও সূর্য ইত্যাদি। এজন্য দি দারা প্রশ্ন করা হয়েছে। আর এ ঘটনা সে সময়ের যখন ইয়াকুব (আ.) মিসরে গমন করেছিলেন এবং সেখানে অনেক মানুষকে অভনের পূজা করতে দেখেন। তাই তিনি নিজ সন্তানদের ব্যাপারে আশংকা করে উক্ত অসিয়ত করে যান।

فَوْلُهُ وَإِلَهُ لَبَانِتَ করতে হলে عَامِلُ جَارً কর উপর عَطُف করতে হলে فَرِمِيْر مَجْرُورْ مُتَكَصِلٌ করা আবশ্যক وَالْهُ لَا لَا لَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

الْمُنْ عَنَّ : فَأَنَّهُ فَلَا مَا الْمُنْوَرُ अर्थ الْخُلُو वा प्रिक्ष । আর خَلَوْ कि एक निर्मे خَلَوْ कि निर्मे وَالْمُنْوَرُ عَنَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفُهُ تَ كَنِيدَ فَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفُهُ تَ كَنِيدَ فَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفَةُ تَ كَنِيدَ فِلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفَةُ تَ كَنِيدَ فَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفَةُ تَ كَنِيدَ فَلَا تُسْتَلُونَ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفَةُ تَ كَنِيدَ فَلَا تُسْتَلُونَ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ : فَوْلُمْ وَالْجُنْفَةُ تَ كَنِيدَ فَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْجُنْفَةُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَالْجُنْفَةُ وَلَكُمْ لَا عَلَا اللّهُ اللّهُ وَالْجُنْفَةُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُولُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

َوْلُهُ أَمْ كُنْتُمْ شُهُوَا: তোমরা কি উপস্থিত ছিলে? আহলে কিতাবকে সম্বোধন করা হচ্ছে এবং প্রশ্নের অভ্যন্তরে প্রচ্ছনু হুমকি নিহিত রয়েছে।

প্রশ্ন: এখানে হুমকি প্রদান ও গ্লানি উদ্রেক করার অর্থে এবং অবশেষে তা নেতিবাচক অর্থে। অর্থাৎ তোমরা যে হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর নামে আজেবাজে ও অসার কথা সম্পৃক্ত করছ, তোমাদের অন্তিত্বই বা তখন কোথায় ছিল? প্রামাণ্য ঘটনাবলি তো তাই, কুরআন যা বিবৃত করছে।

تُولُهُ حَضَرَ الْمَوْتَ : অর্থাৎ প্রতিশ্রুত সময় নিকটবর্তী হলো এবং তিনি তার আলামত অনুভব করতে লাগলেন। মৃত্যু তার উপর সওয়ার হয়ে বসল – এ অর্থ নয়। মৃত্যু ঘারা পরোক্ষভাবে তার পূর্বলক্ষণ বুঝানো হয়েছে। কেননা খোদ মৃত্যুই এসে পড়লে মুমূর্ষ ব্যক্তি কিছুই বলতে পারে না। পবিত্র কুরআনেই অন্যত্র রয়েছে – يَأْتَيْهُ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُمَو بِمَيِّتِ সবিদিক হতে তার কাছে আসবে মৃত্যু যোতনা কিছু তার মৃত্যু ঘটবে না। এখানেও মৃত্যু ঘারা তার উপকরণাদি ও মৃত্যু আহ্বানকারী পূর্ববর্তী বিষয়সমূহ উদ্দেশ্য করা হয়েছে। مُفَقَدَّمَاتِهِ وَمُقَدَّمَاتِهِ

عَلْمِيْكُ عَدُّ اِسْمَاعِيْلُ مِنَ الْاُبَاءِ تَغْلِيْبَ : এ ইবারত দ্বারা মুসান্নিফ (র.) একটি مَعَدَّرُ اللهُ عَدُّ اِسْمَاعِيْلُ مِنَ الْاُبَاءِ تَغْلِيْبَ وَالْمُعَدِّرِ -এর জবাব দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো - ইসমাইল (আ.) তো ইয়াকুব (আ.)-এর বাবা নন; বরং চাচা ছিলেন। এতদসত্ত্বেও তাকে أَبَاءُ مُعَدِّ -এর অন্তর্ভুক্ত করা হলো কেন? উত্তর: মুফাসসির (র.) এ প্রশ্নের দুটি জবাব দিয়েছেন, তা নিম্নে উপস্থাপন করো হলো –

- ১. হযরত ইসমাঈল (আ.), হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর বড় চাচা ছিলেন। ইয়াকৃব সন্তানগণ নিজেদের পূর্ণাঙ্গ ভাগ্যমন্ততা ও উত্তরসূরী হওয়ার পরিচয় দিয়ে عَنْوَيْتُ তাকেও ইয়াকৃব (আ.)-এর পিতৃকুলে গণনা করেছিল। যেভাবে গণ-ভাষায় বাপ-চাচাকে একই স্তরেই পরিগণিত করা হয়। হাদীস শরীফে রাস্লুল্লাহ এর মুবারক জবানে তাঁর চাচা হয়রত আব্বাস (রা.)-এর জন্যও পিতা (اب) শব্দ উচ্চারিত হয়েছে لَا يَعْيَدُ اَبَانِيْ অর্থাৎ আমার মুরব্বী বা প্রবীণদের [বাপকুলের] মাঝে একমাত্র তিনিই এখন অবশিষ্ট রয়েছেন।
- ২. চাচা পিতার সমতৃল্য। এ হিসেবে ইসমাইল (আ.)-কে পিতার কাতারে শামিল করা হয়েছে। প্রশ্ন: পুনরায় প্রশ্ন হয় যে, ইসহাক (আ.) ছিলেন প্রকৃতি পিতা। সে হিসেবে তাঁর কথা আগে আসা উচিত ছিল।

উত্তর: হযরতইসহাক (আ.)-এর উপর হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর দুটি কারণে শ্রেষ্ঠত্ব রয়েছে। ১. ইসমাইল (আ.) ইসহাক (আ.)-এর চেয়ে বয়সে ১৪ বছর বড় ছিলেন। ২. আমাদের নবী হু ইসমাইল (আ.)-এর বংশের। এ দুই কারণে ইসমাইল (আ.)-এর নাম আগে এসেছে।

غُوْلَهُ السَّعَىَ : এ নামটি প্রথমবারের মতো উল্লেখ হচ্ছে। তিনি হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর দ্বিতীয় সন্তান। প্রথমা পত্নী হ্যরত সারা (আ.)-এর গর্ভজাত সন্তান। জন্মসন আনুমানিক ২০৬০ এবং ওফাত আনুমানিক ১৮৮০ খ্রিস্টপূর্ব সালে। তাওরাতে তার বয়স ১৮০ বছর উল্লিখিত হয়েছে। তাতে এ কথাও উল্লিখিত হয়েছে যে, তার জন্মকালে হ্যরত ইবরাহীম (আ.) -এর বয়স হয়েছিল ১০০ বছর। –িতাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৪৯]

ভিত্ত তাদের সঙ্গেই বিগত হয়ে গিয়েছে, সূতরাং তাদের নামের দোহাই পড়া যে, আমাদের পূর্বপুরুষ এমন ছিলেন, তেমন ছিলেন বলাতে] আমাদের কি লাভঃ] الله والما قال والما قال الله والما قال والما قال والما والما

: قَوْلُهُ لَهَا مَاكَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كُسَبْتُمُ الخ

যোগসূত্র: পূর্বে হযরত ইবরাহীম, ইসমাঈল ও ইসহাক (আ.)-এর আলোচনা ছিল। ইহুদিরা তাঁদের নিয়ে সীমাহীনগর্ভ করে বেড়াত। এখানে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে ধমক দিচ্ছেন যে, নবীদের সাথে তোমাদের সম্পর্ক আছে বলে তোমরাও তাদের নেক আমলের দ্বারা পার পেয়ে যাবে এ আশা করবে না। বরং তোমাদের নেক আমলই তোমাদের উপকারে আসবে।

#### অনুবাদ :

ا كُونُوْا هُوْدًا اَوْ نَصِرَى تَهْتَدُوْا ١٣٥ كُونُوْا هُوْدًا اَوْ نَصِرَى تَهْتَدُوْا ١٣٥ عَلَى اللَّهُ الْمُوالِيَّةِ الْمُوْدُا اَوْ نَصِرَى تَهْتَدُوْا أوْ للتَّفْصيل وَقَائِلُ الْأَوْل يَهُودُ الْمَديّنَة وَالثَّانِيْ نَصُرٰى نَجْرَانَ قُلْ لَهُمْ بَلُ نَتَّبِعُ مِّلَةَ ابْرُهُمَ حَبِينِفًا حَالٌ مِنْ إِبْرَاهِيمَ مَانِلًا عَنِ الْآدَيْانِ كُلِّهَا الكَي اليَّدِيْن ٱلْقَيِّم وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ .

. ١٣٦ ১৩৬. लामता वन এই স্থানে মু'মিনদেরকে সম্বোধন করা أَمُنَّا بِاللَّهِ وَمَا ٱنْزِلَ إِلَيْنَا مِنَ الْقُرَانِ وَمَا ٱنْزُلَ إِلَى ابُرُهمَ مِنَ التَّصَحُفِ الْعُشْرِ وَاسْمُعِيْلُ وَاسْخُونَ وَيَعْقُوبَ وَالْاسْبَاطِ اوْلَادُهُ وَمَا أُوتي مُوسى مِنَ التَّورَاةِ وَعيْسي مِنَ اُلاِنْجِيْل وَمَا اَوْنْىَ النَّنِي**يُّوْنَ مِنْ رَبِّهِ** مِنَ الْكتُب وَالْاِيَاتِ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ فَنُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَفُرُ بِبَعْضِ كَالْيَهُودِ وَالنَّصَارِي وَنَحَنَّ لَهُ مُسَلِّمُونَ .

بيمشل مِثْل زَائدَةْ مَاالْمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدُوْا وَانْ تَوَلُّوا عَن الْإِيْمَان فَالنَّمَا هُمَ فِيْ شِقَاقٍ خِلَافٍ مَعَكُمْ فَسَيَكُفَيْكُهُمُ اللُّهُ يَا مُحَمَّدُ شَِفَاقَهُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ لِأَقُوالِهِمْ الْعَلِيْمُ بِأَحُوالِهِمْ وَقَدْ كُفَّاهُ إِيَّاهُمْ بِقَتْلِ قُرَبْظَةً وَنَفْي النَّضِيْر وَضَرْبِ الْجِزِيَةِ عَلَيْهِمْ

পাবে প্রথম উক্তিটি হলো মদীনার ইহুনিদের আর বিতীয় উক্তিটি হলো নাজরান অধিবাসী খ্রিস্টানদের। তাদেরকে বলো, বরং একনিষ্ঠ হয়ে সকল ধর্মাদর্শ হতে বিমখ ও একমাত্র সঠিক ধর্মের প্রতি অনুরক্ত হয়ে আমরা ইবরাহীমের ধর্মাদর্শ অনুসরণ করি। এবং সে অর্থাৎ হযরত ইবরা**হীম** (আ.) অংশীবাদীদের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না। । শব্দটি تَفَصّيلُ পব্দটি أَوْ এর أَوْ نَصَرُى কল্পে ব্যবহৃত হয়েছে তা অবস্থা ও حَالْ বা অবস্থা ও ভাববাচক পদরূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

হয়েছে। আমরা আল্লাহকে বিশ্বাস করি এবং যা অবতীর্ণ হয়েছে আমাদের প্রতি অর্থাৎ আল-কুরুআন. আরো যা ইবরাহীমের প্রতি অর্থাৎ তৎপ্রতি অবতীর্ণ দশটি সহিফা এবং ইসমাঈল, ইসহাক, ইয়াকৃব ও আসবাত অর্থাৎ তার বংশধরদের প্রতি ও মুসা অর্থাৎ তাওরাত ও ঈসা অর্থাৎ ইঞ্জীল এবং যা অর্থাৎ যে সকল কিতাব ও আয়াত অন্যান্য নবীগণের প্রতি তাদের প্রতিপালকের তর্ফ হতে দেওয়া হয়েছে তাতে। আমরা তাদের মধ্যে কোনো পার্থক্য করি না। অর্থাৎ ইহুদি ও খ্রিস্টানদের মতো ক**তকজনের** উপর বিশ্বাস স্থাপন করলাম আর কতকজনকে অস্বীকার করলাম- আমরা এমন করি না। এবং আমরা তাঁর নিকট আত্ম সমর্পণকারী।

ে ١٣٧ ১৩٩. लामता यात्ठ विश्वाम करतह जाता अर्था९ देशिन अ النيسهُ وُدُ وَالسَّا صَارَى খ্রিন্টানগণ যদি সেরূপ বিশ্বাস করে তবে নিশ্চয় তারা হেদায়েতের পথ পাবে। আর যদি তারা এর উপর বিশ্বাস স্থাপন করা হতে মুখ ফিরিয়ে নেয় তবে নিশ্চয় তারা বিরুদ্ধভাবাপর। তোমাদের **সাথে** বিরোধিতায় লিপ্ত। হে মুহাম্মদ! তাদের বিরোধিতার মুখে আল্লাই তোমার জন্য যথেষ্ট। তিনি তাদের সকল কথা সম্পর্কে অতি শ্রোতা এবং তাদের অবস্থা সম্পর্কে অতি অবহিত। বনু কুরায়্যাকে হত্যা, বনু নাজিরকে বহিষ্কার ও তাদের উপর জিযিয়া কর আরোপ করে তাদের শক্রতায় আল্লাহই যথেষ্ট এ কথা তিনি বাস্তবে দেখিয়ে দিয়েছেন। بخثل এই স্থানে مثل শব্দটি অতিরিক্ত।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

## তাহকীক ও তারকীব

এর হাল [অবস্থাজ্ঞাপুক বিশেষণ] এ অভিমত ﴿ وَإِنْكُونَا : তারকীব বা বাক্যবিন্যাসে পূর্বোক্ত মুজাফ [সম্বন্ধ পদ] অধিকাংশ শ্রেষ্ঠ মুফাসসিরবর্গের। দ্বিতীয় অভিমত হলো حَنِيْفًا শব্দ حَنِيْفًا -এর নয়; বরং عِلَنَة -এর গুণবাচক এবং তা وَهُوَ حَالَ مَينَ الْمُضَافِ بِنَتَاوِيْلِ الدِّيْن اَوْ ] . प्राक हिलाहेहि -এর ना হয়ে এবং মুযाक [সম्रक्ष युक পদ थत श्राक [مَلَّةُ] अर्थार भक्षि [مِلَّةُ] यूयाक [مِلَّةُ] अर्थार भक्षि [مِلَّةُ] अर्थार भक्षि [مِلَّةُ مَفُعَوْل শক্তর অথে নেওয়ার ব্যাখ্যার আশ্রয় গ্রহণ করে কিংবা اَوَزْن শক্তরপ [وَزْن] বিশিষ্ট مُفُعَوْل শক্তর আথে শব্দরপী গুণবাচক বিশেষ্যের তুলনায় সাব্যস্ত করে [যাতে مَغْمَوْل ওজনের ক্ষেত্রে পুং ও স্ত্রী সমতুল্য। –[রহুল মা'আনী]। এক্ষেত্রে আয়াতের তরজমা হবে আমরা তো পেয়ে গেছি হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর ধর্ম, যা সরল পথ। অবশ্য حَنْيُفًا অর্থ উভয় অবস্থায়ই مُسْتَقِيُّمًا وَمَائِلًا إِلَى الْحَقّ সরল পথের অবিচল অনুসারী ও সত্য ন্যায়ের প্রতি আকৃষ্ট ও ধাবিত । সুতরাং بَلْ نَتَبِعُ مِلْتَهُ عَلَيهُ السَّلَامُ किश्वो نَكُونُ عَلى ملّته عَلَيْه السَّلَامُ वाकाि प्रत क्श्वो أَنكُونُ عَلى ملّته عَلَيْه السَّلَامُ

এ অংশটুকুর সম্পর্ক পূর্বের مَا اُنْزِلَ এর সাথে। এখানে প্রশ্ন হয় যে, ইযরত মূসা (আ.)-এর প্রতি কিতাব অবতীর্ণের বিষয়টি ভিন্নভাবে বলা হলো কেন, পূর্বের সাথে একত্রে বলা হলো না কেন?

উত্তর : হযরত মৃসা (আ.)-এর উপর তাওরাত এবং হরত ঈসা (আ.)-এর উপর ইঞ্জিল সরাসরি অবতীর্ণ হয়েছে বিধায় আলাদাভাবে তাদের কথা বলা হয়েছে।

তারপর আবার প্রশ্ন হয় এখানে إِيْنَاءٌ শব্দ ব্যবহার হলো কেন انْزَلُ ব্যবহার হলো না কেন?

ष्ठित : يَتُوصَوْل थरक वाठात जना এখान إِيْتَاء अब राउद्यु राउद्यु । विठीय जवाव रत्ना এখान وَسُورِي पत्र তাওরাত ইঞ্জিল এবং ঐ সকল মুজিযা উদ্দেশ্য যা উক্ত দুই নবীর হাতে প্রকাশিত হয়েছিল। তাই عُمُرُمُ বুঝানোর জন্য হিট্ট ব্যবহৃত হয়েছে।

তৃতীয় জবাব হলো ইহুদি-নাসারাদের ব্যাপরটি খৃবই গুরুত্বপূর্ণ ছিল। সে গুরুত্ব বুঝানোর জন্য হৈ। ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা এর তুলনায় ايْتَالُ -এর মাঝে মোবালাগা বেশি রয়েছে।

হয়েছে। দ্বিতীয় সূরতে এটি عَطَّف এর উপর وَلَكُ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ এর দ্বিতীয় كَالُ হবে।

اَىْ بِيشْلِ اِيْمَانِكُمْ يِهِ. - शात ७ २८० शात و مَصْدَر يَّه आवार اَى بيشْل الَّذَى أَمَنتُمْ يِه शात مَا مُؤصُولَه अशात : مَا اَنْتُمْ بِه বং ﴿ وَابْ شَرْط विषे وَهُ مَوْطَيَّةٌ व्रद्धाह وَإِنْ شَرْطِيَّةٌ व्रायाा्वत उक्राव्ह उक्राव्ह وَابْ شَرْط विष মাজি হওয়া সত্ত্বেও মুজারের অর্থে হবে। اَیْ اَنْ يُوْمِنُوا يَهْتَدُوا

। দিক বা পার্থ تَنوَيْن এর تَنوَيْن वा छक्र বুঝানোর জন্য شَقَاقٌ : قَوْلُهُ فِيْ شِفَاقٍ تَنوَيْن এর تَنوَيْن

لَإِنَّ كُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْمُتَشَاقُيِئْنَ لِكَوْنِ فِيْ شِقٌ غَيْرِشِقٌ صَاحِبِهٖ . -এর তাফসীর। অভিধানে شِفَاقٌ নিমোক্ত তিনটি অর্থে আসে شِفَاقٌ এট এর তাফসীর। অভিধানে شِفَاقُ এট : فَوْلُهُ خِلَافٍ مُعَكُمٌ

١. اَلْخُلَافُ وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى وَانْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا .

٢. اَلْعَدَّاوَةَ مُشْلُ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ لَا يَحبر مَنكُم شِفَاقٌ ـ

٣. ٱلضَّلَالُ مِثْلُ: وَانُّ الظُّلِمِيْنَ لَغِي شِغَاقٍ بِعِيدٍ.

মুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করলেন যে, এখানে شِعَانُ প্রথম অর্থে ব্যবন্ধর্ত ।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইহুদি ও খ্রিস্টান উভয় সম্প্রদায়ই নও মুসলিম ও আধা মুসলমানদের নিজ নিজ ধর্মের প্রতি আকৃষ্ট করতে সচেষ্ট ছিল এই বলে যে, সাফল্য ও মুক্তি পেতে চাও তো আমাদের ধর্মে ঢুকে পড়। ঐ নতুন ধর্মে তেমন কি-ই বা আছে। মুসলমানদেরও এ জবাব শিখিয়ে দেওয়া হলো যেমন তোমাদের ওখানে রদবদল ও বিকৃতি ছাড়া আর

আছেই বা কি আর আমাদের ধর্ম তো কোনোক্রমেই নবজাত নয়, তা তো শুধু হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রাচীন তৌহিদী ধর্ম এবং আমরাই তার প্রকৃত ও অবিকৃত রূপরেখার ধারক ও বাহক।

بَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ : এখানে প্রশ্ন হয় যে, কতক রাস্লের উপর কতক রাস্লের মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব রয়েছে। যেমন পবিত্র কুরআনেই অন্য আয়াতে রয়েছে غَلْى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ আয়াতে রয়েছে এখানে تَلْكُ الرُسُلُ فَضَلْنَا بِعَضُهُمْ عَلَى بَعْضِ العَنْ الْأَيْمُنُ بِبَعْضِ العَ (র.) জবাব : মুফাসসির (র.) فَنُوْمِنُ بِبَعْضِ العَ (রে) তিন্দেশ্য, تَقْرِيْقُ فِي الْأَيْمُنُ بِبَعْضِ العَ উদ্দেশ্য নিয় الْأَقْضَية

ত্রতি নাসারাদের মত নবীদের মাঝে বিবেধ সৃষ্টি করি না। ইহুদিরা হযরত মুসা (আ.)-এর উপর ঈমান এনেছে এবং হযরত ঈসা ও রাস্ল خصارات কি অস্বীকার করেছে। আর নাসারারা হযরত ঈসা (আ.)-এর উপর ঈমান এনেছে; কিন্তু রাস্ল এবং হযরত মৃসা (আ.)-কে অস্বীকার করেছে।

প্রেই কিতাবী কাফের ও ইসলাম প্রত্যাখ্যানকারীরাই, যাদের ধারাবাহিক আলোচনা চলমান। এ আয়াতে এ মর্মে শুভ সংবাদ পরিবেশন করা হচ্ছে যে, এতদূর একগুয়েমী হঠকারিতা সত্ত্বেও যদি এখনও তারা ঈমান গ্রহণ করে, তবে তাদের বিগত কুফরি ও হঠকারিতা তাদের পথে অন্তরায় হতে পারে না।

সাহাবাদের ঈমান হলো মাপকাঠি: আয়াতে রাসূল ভা ও সাহাবায়ে কেরামের ঈমানকে আদর্শ ঈমানের মাপকাঠি সব্যস্ত করে নির্দেশ করা হয়েছে যে, আল্লাহর কাছে গ্রহণযোগ্য ও স্বীকৃত ঈমান হচ্ছে সে রকম ঈমান, যা রাসূলুল্লাহ ভা -এর সাহাবায়ে কেরাম অবলম্বন করেছেন। যে ঈমান ও বিশ্বাস এ থেকে চুল পরিমাণও ভিন্ন, তা আল্লাহর কাছে গ্রহণযোগ্য নয়।

-[বিস্তারিত জানার জন্য দেখুন, মাআরিফুল কুরআন : মুফতি শফী (র.)]

وَعْتِرَاضٌ : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে একটি إعْتِرَاضٌ -এর জবাব দিয়েছেন। তাহলো, আয়াতে ইহুদি-নাসারাদের বলা হয়েছে যে, যদি তারা 'তার অনুরূপ' এর উপর ঈমান আনে- যার উপর ঈমান এনেছে মুসলমানগণ, তাহলে তারা হেদায়েত পাবে। বলার অপেক্ষা রাখে না যে, মুসলমানগণ একমাত্র আল্লাহর উপরই ঈমান এনেছে। এখন তার مِثْل -এর উপর ঈমান আনতে হলে তো আল্লাহর مِثْل হওয়া আবশ্যক হয়। অথচ আল্লাহর কোনো مِثْل নেই।

জবাব : এখানে مِثْلِ مَا الْمَنْتَمُّ শব্দটি অতিরিক্ত এ জবাবের সমর্থন ঐ কেরাত দারা হয় যার মাঝে مِثْل এর স্থলে بِمِثْلِ مَا الْمَنْتَمُ مِثْل রয়েছে। –[জামালাইন]

#### অনুবাদ :

وَنَصَبُهُ بِفِعْلِ مُقَدَّر أَى صَبَغَنَا اللُّهُ وَالْـُمُرَادُ بِهَا دِيْنَهُ النَّذِيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْه لِظُهُوْدِ أَثَرِهِ عَلَيْ صَاحِبه كَالصَّبْعِ فِي الثُّوبِ وَمَنْ أَيْ لَا اَحَدُّ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً تَمْيِيْزُ وَنَحُنُ لَهُ غَبدُوْنَ ـ

১৩৯. ইহুদিরা মুসলিমদেরুকে বুলত, আমর প্রথম আল্লাহ أَفَالُ الْيَهُوْدُ لِلْمُسْلِمِيْنَ نَحْنُ أَهْلُ الْكُتَابِ الْلَوَّلِ وَقِيْبِلَتُنَا اَقْدُمُ وَلَمَ تَكُن الْأنَبْيَاءُ مِنَ الْعَرَبِ وَلَوْ كَانَ مُحَمَّدُ نَبيًّا لَكَانَ مِنَّا فَنَزَلَ قُلُ لَهُمْ أتُحَاجُونَنَا تَخَاصَمُونَنَا فِي اللَّهِ أَنِ اصْطَفْى نَبِيًّا مِنَ الْعَرَبِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ فَلَهُ أَنَّ يَصْطَفِيَ مِنْ عِبَادِهِ مَنْ يَشَاء وَلَنَا أَعْمَالُنَا نُجَازِى بِهَا وَلَكُم اَعْمَالُكُمْ تُجَازُوْنَ بِهَا فَلاَ يَبَعُدُ انْ يَّكُوْنَ فِي اعْمَالِنَا مَا نَسْتَحِقَّ بِهِ الْانْحَرَامَ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ـ الدِّيْنَ وَالْعَصَلَ دُوْنَكُمْ فَنَتَحُنُ أُولْلَى بِالْاصِطْفاءِ وَالهُمَّزَةُ لِلْانْكَارِ وَالْجُمَلُ الثَّلَاثُ اَحْهَ الْ

١٣٨ ١٥٥٠. <u>مَا تَكُهُ مَوْكُدُ لِأُمَنَا ١٣٨ مَعْدَرُ مُوَكُّدُ لِأُمَنَا اللَّهِ مَصْدَرُ مُوَكَّدُ لِأُمَنَا</u> তার রঙ্গে বিভূষিত করেছেন। এইস্থানে রং অর্থ আল্লাহপ্রদত্ত দীন এবং স্বভাব [যার উপর তিনি মানুষ সৃষ্টি করেছেন। রং যেমন কাপডের সকল স্থানে গিয়ে প্রবেশ করে তেমনি স্বভাব ধর্মের প্রভাবও তার অধিকারী জনের সর্বত্রে গিয়ে প্রকাশ পায়। এই সাদৃশ্যের প্রতি লক্ষ্য করে এই স্থানে স্বভাব ধর্মকে রং এর সাথে তুলনা করা হয়েছে। রঙ্গে আল্লাহ অপেক্ষা কে অধিকতর সুন্দর? না, এমন কেউ আর নেই এবং আমরা তাঁরই ইবাদতকারী।

বা জোর مَصْدَرٌ مُؤَكَّدُ अरे امْنَا الله صَبغَةَ اللَّه অর্থবোধক সমধাতৃজ কর্ম উহ্য ক্রিয়া 🛈 ১০র কারণে, এটা ক্রিট্রটির ভূমিকা কিতিপয় পরিভাষা] রূপে ব্যবহৃত হয়েছে

প্রেরিত গ্রন্থের অধিকারী: আমাদের কেবলাও পূর্বের। আরবে পূর্বে কোনো নবীও প্রেরিত হননি। সুতরাং মুহাম্মদ 🚟 যদি প্রকৃতই নবী হতেন, তবে আমাদের গোত্রেই তাঁর জন্ম হতে এই সংশ্রবে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, ত্রুদের বলো, আল্লাহ সম্বন্ধে তোমরা কি আম্রন্দের স্থাথে বিতর্কে বিবাদে লিপ্ত হতে চাও? যে তিনি আরব হতে একজন নবী মনোনীত করেছেন : অথচ তিনি আমাদের প্রতিপালক এবং তোমাদের ও প্রতিপালক সূতরাং বান্দাদের হতে যাকে ইচ্ছা নবী হিসেবে মনোনীত করার অধিকার একমাত্র তাঁরই। আমাদের কর্ম আমাদের আমাদেরকে তারই প্রতিদান দেওয়া হবে এবং তোমাদের কর্ম তোমাদের তোমরা তারই প্রতিদান পাবে। সুতরাং আমাদের কর্মের মধ্যে এমন থাকা অসম্ভব নয় যে. যা দ্বারা আমরা সম্মানের অধিকারী হতে পারি। এবং দীন ও আমলের বিষয়ে তোমরা নও: বরং আমরাই তাঁর প্রতি অকপট। সূতরাং মনোনয়নের ব্যাপারে আমরাই অধিক যোগ্য। বা اِنْكَارِيْ টি هَمْزَةْ প্রানে إَتُحَاجُونَنَا

অম্বীকার অর্থব্যঞ্জক। এই وَنَحْنَ لَهُ এবং وَلَنَا اعْمَالُنَا ڰ وَهُو َ رَبُّنَا বাক্যত্রয় এই স্থানে ڪَالٌ বা ভাব ও অবস্থাবাচক

বাক্যরূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

ै وَنَكُمُ : قَوْلُهُ دُونَكُمُ - هُ مَسْنَدُ اِلَيَّهِ विल এ कथा वुबिरायाह्न रय, وَنَحْنُ لَهُ مُخَلِصُوْنَ - هُ عَالِمَهُ عَالِمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ اللّهِ عَالَمُ اللّهِ عَالَمُ اللّهِ عَالَمُ اللّهِ عَاللّهُ عَالَمُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

وَانْعَمَلَ 'শব্দি اَفْلاَصُ তথা মুতাআদ্দী মাসদার থেকে নির্গত তাই মুফাসসির (র.) তার وَانْعَمَلَ -এর দিকে ইঙ্গিত করেছেন।

এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে একটি আপত্তির জবাব দিয়েছেন।

व्याপिति : وَاوَ - এর মাঝে মূল হলো عَطْف সুতরাং উক্ত তিনটি বাক্যেই وَاوَ আতফের জন্য ব্যবহৃত। তার عَطْف हला وَعُمُلَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ الْإِنْشَائِيَّةٌ वार्षे عَمْلَةً الْإِنْشَائِيَّةٌ वार्षे عَمْلَةً الْإِنْشَائِيَّةً وَالْإِنْشَائِيَّةً وَالْمَائِيَّةُ الْإِنْشَائِيَّةً وَالْمَائِيَّةُ مَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً الْإِنْشَائِيَّةً وَاللَّهُ عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً اللَّهُ عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً وَانْشَائِيَةً وَاللَّهُ عَمْلَةً عَالَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَمْلَةً عَلَيْهُ وَمُعْلِقًا عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে ঈমানের পন্থা শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। এখন এ আয়াতে ঈমানী তরীকার বিরুদ্ধাচারণকারীদের চক্রান্তের জবাব শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, ইহুদি নাসারাগণ প্রতিনিয়ত এ চেষ্টায় লিপ্ত রয়েছে যে, তোমরাদেরকেও তাদের রঙে রঞ্জিত করে দিবে। হে মুসলমানগণ! তোমরা তাদেরকে বলে াদও আমাদেরকে তো আল্লাহ নিজের রঙে রঞ্জিত করে দিয়েছেন, তোমাদের রঙের কোনো প্রয়োজন নেই।

- (مُنَّا بِاللَّهِ رَمُا اَنْزِلَ الغ - ه مَا مَنَّا بِاللَّهِ رَمَا اَنْزِلَ الغ - ه م ما الله على - ه م الله الله - ه م الله - ه الله - ه م الله - ه الله - الله - ه الل

১. নাসারাদের খণ্ডন করা হয়েছে। তারা বড়াই করে বলতো, আমাদের এক প্রকার রং আছে, যা মুসলমানদের নেই। খ্রিস্টান সম্প্রদায়ের স্থিরীকৃত রং ছিল হলুদ। তাদের নিয়ম ছিল, যখন কোনো শিশুর জন্ম হতো, অথবা কেউ তাদের দীনে দীক্ষিত হতো, তখন তাকে সে রঙ্গে ডুব দেওয়ানো হতো। তারপর বলত, এবার সে খাাটি খ্রিস্টান হয়ে গেল। আল্লাহ বলে দিলেন, হে মুসলমানগণ! তোমরা বলে দাও, তাদের পানির রং ধুলে শেষ হয় যায়। ধোয়ার পর এর কোনো প্রভাব বাকি থাকে না। প্রকৃত রং তো হলো আল্লাহর দীন ও মিল্লাতের রং আম্রা আল্লাহর দীন, কবুল করেছি। এ দীনে যে প্রবেশ করে সে সর্ব প্রকার মলিনতা থেকে পবিত্র হয়ে যায়।

২. দীনকে রং বলে এ এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, রং যেরূপ চোখে অনুভব করা যায় অনুরূপ মুমিনের ঈমানেরও আলামত রয়েছে, যা তার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ এবং সকল কাজ-কর্মে ফুটে উঠা উচিত। صِبْغَنَهُ اللّٰهِ এর দুটি অনুবাদ হয়~ ১. আমরা আল্লাহর রং গ্রহণ করেছি; ২. তোমরা আল্লাহর রং গ্রহণ করো।

## : قَوْلُهُ وَالنَّمُ رَادُ بِهَا دِيْنَهُ

- ك. আয়াতে বর্ণিত صِبْغَةَ اللَّهِ षाता উদ্দেশ্য আল্লাহর দীন। যাকে অন্য এক আয়াতে فِطْرَتُ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهِ হয়েছে وفُطْرَتَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهِ হয়েছে ضَاوَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهِ হয়েছে ضَاوَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهِ হয়েছে ضَاوَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ صَاوَة عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ
- ২. হযরত ইবনে আব্বাস্ (রা.) বলেন, جِبُغَةَ اللّه দ্বারা খতনাকে বুঝানো হয়েছে, যা ইবরাহীম ধর্মের বিশেষ প্রতীক।

اِسْتِعَارَهُ : মুফাসসির (র.) এ ইবারত দ্বারা এ দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, আয়াতে اِسْتِعَارَهُ وَالْهُوْرُ أَثُوهُ عَلَى صَاحِبِهِ وَهُمْ مَشْبَهُ وَقَالَهُ وَيْنُ اللّٰهِ ইয়াছে। এভাবে যে, আয়াতে تَصَرْيُحِيَّةُ وَيْنُ اللّٰهِ ইয়া হয়েছে। আর مُشْبَهُ بَعْ تَصَرْيُحِيَّةُ وَمُ تَعَالَى صَاحِبِهِ इत्ला وَجُهُ شِبَه উল্লিখিত। আর উভয়ের মাঝে একং وَجَهُ شِبَه ইলো مَشْبَهُ بِهُ كُلُّ مِنْهُمَا عَلَى صَاحِبِه হলো وَجَهُ شِبَه تَاكَمُ مَا عَلَى صَاحِبِه الله عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى عَلَى مَاحِبِه الله الله عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى الله عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى مَاحِبِه اللهُ عَلَى مَاحِبِه الله عَلَى مَاحِبِهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَاحِبِهُ عَلَى مَاحِبِهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَاحِبُهُ عَلَى مَاحِبُهُ عَلَى مَاحِبُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَاحِبُهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَاحِبُهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى

غَالَ الْبَهُوْدُ: এ ইবারত দ্বারা মুফাসসির (র.) সামনে আয়াতের শানে নুজুলের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, একবার ইহুদীরা মুসলমানদেররকে বলল, আমরা আহলে কিতাবদের মধ্যে অগ্রবর্তী। আমাদের কেবলা সবার চেয়ে প্রাচীন এবং সকল নবী আমাদের মধ্য হতে, আরবের কোনো নবী নেই। যদি মুহাম্মদ নবী হতো, তাহলে আমাদের মধ্য থেকে হতো। এ প্রসঙ্গে উজ্জ্ঞায়াত নাজিল হয়।

اَلْكِتَابُ الْاَوَّلُ : فَوَلُمْ اَهْلُ الْكِتَابُ الْاَوَّلُ -এর মিসদাক হলো তাওরাত। আপত্তি জানায় তাওরাতের পূর্বেও তো বহু কিতাব অতীত হয়েছে। তারপরও তাওরাতকে প্রথম কিভাবে বলা হলো?

জবাব: তাওরাতের اَرُكِيتَتُ বা প্রথমে হওয়াটা কুরআন এবং ইঞ্জিলের নিসবতে করা হয়েছে।

विक्री । আর بَفُضِيَىل नकि اَقَدَمٌ नकि । আর المجاه হলো বায়তুল মুকাদ্দাস। আর وَقَبُلَتُنَا وَقَدَمُ وَاللّهُ এখানে اَى اَقْدَمُ مِنَ الْكَعْبَة । তুर तराहि مُفَضَّلُ عَلَيهُ

أَى بَلَ كَانَتْ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيْلَ بَعْدَ إِسْرَائِيْلَ : قَولُهُ وَلَمْ يَكُنْ الْآنَبْيَاءُ مِنَ الْعَرَب

- ١٠ رُوىَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ اَنَّهُ قَالَ سَأَلَتُ جُبِرِيْلً عَنِ ٱلإِخْلاَصِ مَا هُوَ فَقَالَ سَأَلْتُ رَبُّ الْعِزَّةِ فَقَالَ سِرُّ مِنْ اَسْرَادِیْ اَلْعِنْ اَلْعِنْ اَلْعُلَمِ مَا هُو فَقَالَ سَأَلْتُ رَبُّ الْعِزَّةِ فَقَالَ سِرُّ مِنْ اَسْرَادِیْ ـ
   اَسْتَوْدَعُهُ قَلْبَ مَنْ اَحْبَبْتُهُ مِنْ عَبَادَیْ ـ
  - ٢. وَقَالَ حُذَيْفَةُ (رض) أَنْ تَسْتَوِى أَفْعَالُ الْعَبْدِ فِي الْبَاطِنِ والظَّاهِرِ -
  - ٣. وَقَالَ سَعِيْدُبُنَ جُبِيْرٍ الْإِخْلَاصُ أَنْ لا تُشْرِكَ فِيْ دِيْنِهِ وَلاَ تَرَائِيْ أَحَدًا فِي عَمَلِهِ .

ইখলাসের বিপরীত বস্তু হলো ঁর্ট্র, বা লোক দেখানো। তার তিনটি আলামত রয়েছে-

- ١. ٱلْكُسْلُ عِنْدَ الْعبَادُةِ فِي الْوَحْدَةِ .
- ٢. اَلنَّشَاطُ عِنْدَ الْعِبَادَةِ فِي الْكَثْرَةِ.
  - ٣. حُبُّ الثُّنَاءِ عَلَى الْعَمَلَ.

## অনুবাদ :

, वतः তामता कि वन त्य, हेवताहीम, हेममावन, أَمْ بَلِّلَ يَلْقُولُونَ بِالْيَاءِ وَالسَّتَاءِ إِنَّ إِبْرُهِمَ وَالسَّمُعِيْلَ وَاسْحُقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاَسْبَاطِ كَانُوا هُودًا اَوْ نَصْرُى قَالَ لَهُمْ ءَ أَنْتُمُ أَعْلُمُ أَمِ اللَّهُ أَيُ اللَّهُ أَعْلُمُ وَقَدْ بَرَأً منهما إبْراهيم بقوله ما كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَ لَا نَصْرانِيًّا وَالْمَذْكُورُوْنَ مَعَهُ تَبْعَ لَهُمْ وَمَنَّ اظَلْمَ مِ مَّنْ كُتُمَ اَخْفٰى مِنَ النَّاسِ شَهَادَةً عِنْدَهُ كَائِنَةً مِنَ اللَّهِ أَيْ لَا أَحَدُّ أَظُلُمُ مِنْهُ وَهُمُّ الْيَهُودُ كَتَمُوا شَهَادَةَ اللَّهِ فِي التَّوْرَاةِ لِإِبْرُهِيْمَ بِالْعَنِيْفَةِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ تَهَدِيدٌ لَهُمْ.

وَلَكُمْ مَا كُسَبَّتُمْ وَلاَ تُستَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ تَقَدَّمَ مِثْلُهُ

ইয়াকৃব ও তার বংশধরগণ ইহুদি কিংবা খ্রিস্টান ছিল। বল, তোমরা কি বেশি জান, না আল্লাহ? নিশ্চয় আল্লাহই অধিক জানেন। আর তিনি হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে এতদুভয় হতে মুক্ত বলে مَا كَانَ إِبْرَاهِيْمَ , र्ण्यायना करत्रेष्ट्न । इतनाम करत्रेन, مَا كَانَ إِبْرَاهِيْمَ वर्था९ देवादीम (वाँ.) देहि के يَهُوُديًّا وَلاَ نَصْرَانِيًّا বা খ্রিস্টান কোর্নো সম্প্রদায়ভুক্তই ছিলেন না। আর এই আয়াতোক্ত অন্যান্য নবীগণ ছিলেন তাঁরই অনুসারী। [সুতরাং তাঁরাও ইহুদি ও খ্রিস্টান ছিলেন না ।] আল্লাহর নিকট হতে তার কাছে যে প্রমাণ আছে তা যে গোপন করে। মানুষের নিকট লুকায় তদপেক্ষা অধিকতর সীমালজ্ঞ্যনকারী আর কে হতে পারে? না, আর কেউ অধিকতর সীমালজ্ঞানকারী নেই। তারা হলো ইহুদি। হযরত ইবরাহীম (আ.) হানীফিয়্যাতের [সরল ধর্মের] অনুসারী ছিলেন বলে তাওরাতে আল্লাহ তা'আলা যে সাক্ষ্য উল্লেখ করেছেন তারা তা গোপন করে রেখেছিল। তোমরা যা কর, আল্লাহ সে সম্বন্ধে অনবহিত নন। এই আয়াতটি তাদের প্রতি ধমকি স্বরূপ।

[নাম পুরুষ] উভয় অক্ষর সহকারেই পঠিত রয়েছে। المارية المار তা তাদের; তোমরা যা অর্জন করেছ. তা তোমাদের। তারা যা করত সে সম্বন্ধে <u>তোমাদেরকে কোনো প্রশ্ন করা হবে না।</u> পূর্বে এই ধরনের আয়াত উল্লিখিত হয়েছে।

অর্থে ব্যবহৃত بَـِلَ অপ্রানে أَمْ كِالْمُ يُكُونُونَ

হয়েছে । يَقُولُونُ কিয়াটি ت দিতীয় পুরুষ] ও ১

#### তাহকীক ও তারকীব

উল্লেখ্য নেই । সে সময় হামযাটি উহ্য ধরা হবে । মুফাসসির (র.) وَمُسْرَهُ اسْتَفْهَا مُ अंति : قَوْلُهُ بَـٰلُ أ هُمْزَهُ اسْتِيفُهَامُ अरह بَلْ या أَمْ مُنْقُطَعَة यी ام अरात أَلْ उद्धारा करत प्रिक देकिक करतरहन रय, प्रशासन فَسَكُوْنُ قَدْ انْتَقَلَ عَنْ قَوْلِهِ اَتُحَاجُّوْنَنَا وَاخَذَ فِي الْاِستِيفْهَامِ عَنْ قَضِيَّةٍ أُخْرَى - এর অর্থে - এন কেউ কেউ বলেন- 'র্ন টি مَتْصِلَهُ ব সময় اسْتِفْهَا । দারা উদ্দেশ্য হবে উভয়টিকে অস্বীকার করা।

اَىٰ كُلُّ مِنَ الْاَمْرِيَنْ مُنْكِرُ لاَ يَنْبَغِيْ اَنْ يَكُونَ اقَامَةُ الْحُجَّةِ وَلاَ الْإِفَتْراَءُ عَلَى الْأَنَيْيَاءِ عَلَيْهِمُ الْسَّلاَمُ (यरिक् वें - वेत प्रति व पर शक्ष कार्श त्य, प्रह्मक वि वार्ग्य दि तार्कात वि वार्ग्य कार्श वि वार्श्य वि वार्ग्य वि वार्य व শুধু تَعيّين বা নির্ধারণ সম্পর্কে। অথচ বিষয়টি এমন নয়। কেননা উভয়টি বিষয়ই সংঘটিত হয়েছে। এজন্য মুফাসসির (র.) -কেই প্রাধান্য দিয়েছেন। যাতে সম্ভাবনা দূর হয়ে যায়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভারতির আয়াতে আল্লাহ এবং আথেরী জমানার নবী সম্পর্কে ইহুদিদের বিতর্ক ও হঠকারিতার আলোচনা ছিল। এখানে হযরত ইবরাহীম, ইসহাক, ইসমাইল ও ইয়াকুব (আ.) সম্পর্কে ইহুদিদের ভ্রান্ত দাবীর আলোচনা করা হয়েছে।

হিলেন। এখানে মূলত ঐ সকল ইহুদি আলেমদের প্রতি সম্বোধন করা হয়েছে, যারা একথা ভালো করেই জানত যে ইহুদি ধর্ম এবং স্থিত প্র সকল ইহুদি আলেমদের প্রতি সম্বোধন করা হয়েছে, যারা একথা ভালো করেই জানত যে ইহুদি ধর্ম এবং স্থিত ধর্ম বর্তমান বৈশিষ্ট্যাবলিসহ অনেক পরে সৃষ্টি হয়েছে। এতদসত্ত্বেও তারা হককে নিজেদের মাঝেই সীমিত মনে করত। তারা প্রকাশ্যে বলে বেড়াত হযরত ইবরাহীম (আ.) ও ইসমাঈল (আ.) ইহুদি ছিলেন। কুরআন নাজিলের সময়কার ইহুদি আলেমদেরকে তাদের এই নির্জনা মিথ্যা দাবির বিরুদ্ধে চ্যালেঞ্জ করে একজন নিরক্ষর ব্যক্তির মুখে বলানো হচ্ছে যে, তোমরা প্রকৃত ঘটনাকে বিকৃত করে এবং সত্য-ন্যায়ের অপমৃত্যু ঘটিয়ে যা কিছু বলে যাছে, কিছু প্রকৃত বাস্তব ও সত্য ঘটনা তো এই যে, পূর্বোক্ত মনীষীগণ একনিষ্ঠ তাওহীদবাদী ও সকলেই তাওহীদের বাণীর প্রচারক ছিলেন। আল্লাহ তা আলা অন্যত্র আরও দ্বার্থহীনভাবে বলেন-

وَمَا اللّٰهُ بِعَافِلِ : এ আয়াতের সাথে পূর্বের আয়াতের যোগসূত্র এই যে, পূর্বে আল্লাহ তা আলা وَمَا اللّٰهُ بِعَافِلِ اللّٰهُ عَمَّا تَعْمَلُوْنَ । এখন এ আয়াতে সে ধমকীর তাকীদ করা হচ্ছে যে, আল্লাহ তা আলা তাদের আমলের বদলা দিবেন। তাদের আমল সম্পর্কে তাদেরকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে। অন্যদের সম্পর্কে নয়। وَلَكُ أُمَنَ وَاللّٰهُ وَمِنْ اللّٰهُ وَمَا أَمَا اللّٰهُ وَمَا أَمُ وَمَا اللّٰهُ وَمَا أَمُ وَمَا اللّٰهُ وَمَا أَمْ وَاللّٰمِ وَمَا اللّٰمُ وَمَا أَمْ وَاللّٰمِ وَمَا اللّلّٰمُ وَمَا اللّٰهُ وَمَا اللّٰمُ وَمَا اللّٰمُ وَمَا اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَمَا اللّٰمُ وَمَا اللّٰمُ وَاللّٰمِ وَمَا اللّٰمُ وَالَمُ وَمَا وَمَا اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَمَا اللّٰمُ وَمَا اللّلِمُ اللّٰمُ وَمَا اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّ

একটু পূর্বেই এরপ একটি আয়াত আলোচিত হয়েছে; কিন্তু আহলে কিতাবদের অন্তরে যেহেতু তাদের বংশীয় আভিজাত্যবোধের কারণে এই ধারণা বদ্ধমূল ছিল যে, আমাদের ক্রিয়াকলাপ যতই মন্দ হোক না কেন, শেষ পর্যন্ত আমাদের বাপ-দাদাগণ আমাদের নিষ্কৃতির ব্যবস্থা করবেনই। তাদের এ অবান্তর ধারণা রদ করার জন্য এ আয়াতের পুনরাবৃত্তি করে বক্তব্যকে আরো জোরদার করা হয়েছে। যেন পবিত্র কুরআন ইহুদিদের 'পৈত্রিক পরিত্রাণ' মতবাদের বিপক্ষে লাগাতার কঠোর আঘাত হেনে চলেছে। কিংবা বলুন, পূর্বের আয়াতে আহলে কিতাবকে সম্বোধন করা হয়েছিল আর এ আয়াতের সম্বোধন রাসূল -এর উত্মতের প্রতি। তাদের বলা হয়েছে যে, এরপ অবান্তর ধারণায় তারা যেন আহলে কিতাবের অনুসরণ না করে। নিজেদের পূর্বপুরুষদের প্রতি লক্ষ্য করে যে কারও মনে এরূপ ধারণা জন্ম নিতে পারে; কিন্তু এ ধারণা সম্পূর্ণ নির্বৃদ্ধিতার পরিচায়ক। –[তাফসীরে উসমানী পূ. ২৬]

ত্রি কুফরি ও পাপকর্ম দ্বারা তাদের কানো ক্ষতি হবে না । –[তাফসীরে মাজেদী খ. ১, পৃ. ২৫৭]

# धिंगें : विंगेश शाता : اَلْجُزْءُ الثَّانِيْ

بِهُ وَ لَا إِنَّهُ اللَّهُ مَا أَوْ اللَّهُ مَا أَوْ الْجُهَالُ مِنَ নির্বোধ লোকগণ ইহুদি ও মুশরিকদের অজ্ঞলোকগণ বলবে যে, কিসে তাদেরকে বিমুখ করল? النَّاسِ الْيَهُوْدِ وَالْمُشْرِكِيْنَ مَا وَلَّهُمْ অর্থাৎ কোন জিনিস নবী ও মু'মিনগণকে ফিরিয়ে দিল? أَيُّ شَيْ صَرَفَ النَّبِيُّ عَلَيْ وَالْمُؤْمِنِيْنَ তাদের ঐ কিবলা হতে, তারা এ যাবৎ যে কিবলা عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا অনুসরণ করে আসছিল অর্থাৎ সালাতের মধ্যে যাকে তারা কিবলা হিসেবে গ্রহণ করে আসছিল, আর তা عَلٰى إِسْتِقْبَالِهَا فِي الصَّلُوةِ وَهِيَ ছিল বায়তুল মুকাদাস। آَرُوُّ ক্রিয়াটির প্রারম্ভে بَيْتُ الْمُقَدَّسِ وَالْإِتْيَانُ بِالسِّيْنِ ভবিষ্যতার্থক অক্ষর 🔑 ব্যবহার করা 🛮 হয়েছে ৷ সুতরাং الدَّالَّةِ عَلَى الْإِسْتِقْبَالِ مِنَ الإِخْبَارِ এটা গায়েব অজানা সম্পর্কিত সংবাদ প্রদানের بِالْغَيْبِ قُلْ لِللهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ অন্তর্ভুক্ত। <u>বল, পূর্ব ও পশ্চিম আল্লাহরই</u> অর্থাৎ সকল দিকই তাঁর। সুতরাং তিনি যে কোনো দিক ফিরবার آيِ الْجِهَاتُ كُلُهَا فَيَأْمُرُ بِالتَّوَجُهِ নির্দেশ দিতে পারেন। এ ব্যাপারে কোনোরূপ إلى أيّ جِهَةٍ شَاءَ لَا إعْتِرَاضَ عَلَيْهِ অভিযোগ তোলা যেতে পারে না। তিনি যাকে ইচ্ছা যার হেদায়েত তিনি ইচ্ছা করেন তাকে সরল পথে অর্থাৎ يَهْدِيْ مَنْ يُشَاءُ هِذَايتَهُ إِلَى صِرَاطِ দীন-ই ইসলামের প্রতি পরিচালিত করেন। তোমরাও طَرِيثٍ مُستَ قِيمٍ دِيْنِ الْإِسكَرِمِ أَيْ মুসলিমগণও তাদের অন্তর্ভুক্ত। পরবর্তী আয়াতটি তার

ত্রানিয়েছি, যাতে তোমরা কিয়ামতের দিন মানব জাতির

وَمِنْهُمْ أَنْتُمْ دَلَّ عَلَى هٰذَا .

النَّاسِ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ أَنَّ رُسُلَهُمْ بَلَّغَتْهُمْ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيكُمْ

شَهِيدًا أَنَّهُ بَلَّغَكُم .

সঙ্গত <u>অহভাবে</u> অথাৎ বেমন ভোমাদেরকে আমি এর প্রতি পরিচালিত করেছি তেমনিভাবে হে উন্মতে মুহান্মদী তথা মুহান্মদ —এর অনুসারী সম্প্রদায়! <u>আমি তোমাদেরকে মধ্যপন্থি শ্রেষ্ঠ ও ন্যায়পন্থি জাতি বানিয়েছি, যাতে তোমরা</u> কিয়ামতের দিন <u>মানব জাতির জন্যে</u> এ কথার <u>সাক্ষীস্বরূপ হতে পার</u> যে, তাদের প্রতি প্রেরিত নবীগণ তাদের নিকট আল্লাহর নির্দেশসমূহ যথাযথভাবে পৌছিয়েছেন এবং রাসুল তোমাদের জন্যে এ কথার <u>সাক্ষী স্বরূপ হবেন</u> যে, তিনি তোমাদের নিকট আল্লাহর নির্দেশসমূহ পৌছিয়েছেন।

ইঙ্গিতবহ।

#### তাহকীক ও তারকীব

-এর বহুবচন। অর্থ দুর্বৃদ্ধি বা স্বল্প বৃদ্ধি সম্পন্ন।

وَهُو الْجَاهِلُ الطَّعِيفُ الرَّأَى الْقَلِيلُ الْمَعْرِفَةُ بِالْمَنَافِعِ وَالْمَضَارِّ.

वना रय़ पूर्व अफ्रांख वाखित वाखित वाखित वाखित का وَأَصْلُ السَّفَهِ الْحِفَّةُ وَالرَقَّةُ اللهُ عَمَّا का रय़ पूर्व अफ्रांख वाखित वाखित वाखित वाखित का سَغِيْد

ثُوبُ سَفِيْهُ إِذَا كَانَ خَفِيْفَ النَّسْجَ وَلُّى ـ تَوْلِيَةً وَا كَانَ خَفِيْفَ النَّسْجَ - এর বহুবচন ও মোবালাগাতের সীগাহ। অর্থ – মূর্খ, অজ্ঞ। جَاهِلُ : الْجُهَالُ صَرْفَ عَرْفَ : صَرْفَ : صَرْفَ (ض) صَرْفَ (ض) صَرْفَ (ض) عَرْفًا : صَرْفَ श्रमर्गन कता ।

় অর্থ আনয়ন করা। وَتَى يَاتِي اتْبِكَانًا : ٱلْإِتْبِكَانُ : ٱلْإِتْبِكَانُ । আত্মুখী হওয়া السِّيقْبَالُ । سِتِقْبَالُ عَلَا السِّيقْبَالُ السِّيقْبَالُ عَلَا السِّيقْبَالُ السِّيقْبَالُ السِّيقْبَالُ السِّيقْبَالُ عَلَيْهِ السِّيقَةِ اللَّهِ السِّيقَةِ الْ

्रें हें अत्म कात्मन । वर्ष - प्रानानान काती, या ताबाय । وَلَا فَعَالَ : اَلْاِخْبَارُ : الدَّالَةُ । الدَّالَةُ अश्वाम मिख्या । بَابِ إِفْعَالَ : श्र्विन । वर्ष - प्राना मिक । أَلْمَغْرِبُ : श्र्विन । वर्ष - प्रिक । الْمَثْرِقُ । अश्वाम मिक । الْمَثْرِقُ । श्र्विन । वर्ष - प्रिक ।

। जाপिछि : اِعْبِتَرَاضٌ । रें क्यूं : वत मामनात । वर्थ - विभूशी रुख्या : الْتُوجُّهُ

। पाता रेट्नि ও पूर्गतिकर्ता উদ्দर्ग النَّاسُ पाता रेट्नि ও पूर्गतिकर्ता উদ্দেশ্য ومِنَ النَّاسِ

وَنَ النَّاسَ : এটি اللَّهُ (থকে عَلَ عَلَ عَرَاب হেলা নসব। আমেল হেলা اللَّهُ وَ النَّاسَ । এই عَل اللَّهُ وَ و عَل مُبَيِّنَة وَ कर्था९ जन्मान्त थिक कतात जात जात काता उावका रायाहा। कनना عَل مُبَيِّنَة वा निर्वृक्षिण ও বেকৃবি মানুষ ছাড়া जन्मान्य প্রাণী এমনকি বস্তুর ক্ষেত্রেও প্রযোজ্য নয়।

रला थवत । وَلَهُمْ आत مُبتَدَأَ अवर أَسْتِفْهَامِيَّه रला वतत أَوْلُهُ مَا وَلُهُمَا وَلُهُمْ

ذَوْلُ وَبُكُ : যেদিকে মুখ করে সালাত আদায় করা হয়। পরবর্তীতে সালাতের জন্যে অভিমুখকৃত সমুখবর্তী স্থানের নাম কিবলা হয়ে গিয়েছে। –[রাগিব]

فَوْلُمُ لِلْهِ : এর لِ অব্যয় মালিকানা ও কর্তৃত্ববোধক। মাশরিক ও মাগরিব তথা পূর্ব ও পশ্চিম সবই আল্লাহর মালিকানা। তাঁর সৃষ্ট ও অন্যান্য সকল সৃষ্টির ন্যায় তাঁরই অনুগত আজ্ঞাবহ।

وَسَطُّ । এর বহুবচন أَمَّمُ অর্থ – উম্মত, জাতি। وَسَطُّ : মধ্যপন্থি, মধ্যবর্তী। خَيْرٌ: خِيَارٌ । এর বহুবচন। অর্থ – শ্রেষ্ঠ। এর বহুবচন। অর্থ – শ্রেষ্ঠ। ন্যায়পন্থি। -এর বহুবচন। অর্থ – সাক্ষী। عُدُولٌ ضَهَداً، अर्थ – সাক্ষ্য দেওয়া। عُدُولٌ بَلْغَنْهُمْ فَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ক্রিলা পরিবর্তন ও অমুসলিমদের আপন্তি: বনী ইসরাসলের নবীগণের কিবলা ছিল বায়তুল মুকাদাস। রাসুলুল্লাহ ত্রত এ মঞ্চায় অবস্থানকালে সেদিকে ফিরে সালাত আদায়ের নিয়ম পালন করেন। অর্থাৎ সালাত এমনভাবে দাঁড়াতেন, যাতে কা'বা শরীফ ও বায়তুল মুকাদাস সামনের দিকে থাকে। এমনকি মদিনায় হিজরত করার পরেও এ কিবলা অপরিবর্তিত রাখলেন। কা'বাকে সামনে রাখা আর সম্ভব হয়নি। কেননা বায়তুল মুকাদাস মিক্কা ও মিদিনার উত্তর দিকে অবিস্থত। এ বক্তব্য তখন প্রযোজ্য হবে যখন কিবলা পরিবর্তন দুবার সাব্যস্ত হবে। আর কিবলা পরিবর্তন একবার সাব্যস্ত হলে এভাবে বলতে হবে যে, রাস্লুল্লাহ ত্রত হিজরতের পূর্বে এই কা'বার প্রতি মুখ ফিরিয়ে সালাত আদায় করতেন। হিজরতের পর ইহুদিগণের হৃদয় জয়করণার্থে বায়তুল মুকাদ্দাসের প্রতি মুখ ফিরিয়ে সালাত আদায় করতে তাঁকে নির্দেশ দেওয়া হয়। তদনুসারে ষোলো বা সতের মাস তিনি ঐদিকে মুখ করে সালাত আদায় করেন।

মহানবী 🚃 -এর হৃদয়ে বারবার এ বাসনার উদ্রেক হতো যে, যদি মহান পিতৃপুরুষ হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর নির্মিত কা'বাকে কিবলা বানাবার ইলাহী হুকুম পেয়ে যেতেন। এ মর্মে ওহীপ্রাপ্তির আশায় তিনি বারবার আকাশ পানে দৃষ্টি মেলে তাকাতেনও। অবশেষে মদিনায় আগমনের ১৬ বা ১৭ মাস পরে এ মর্মে হুকুম পাওয়া গেল যে, এখন থেকে বায়তুল فَوَلِّ وَجُهْكَ شُطَّر – मूकाम्नात्मत প्रतिवर्त्ज का'वा भत्नीरफत मिरक भूथ करत ज्ञालां आमाग्न कतरं ररव । नांकिल ररला الْمُسْجِدِ الْعُرَام; অবিলম্বে আদেশ প্রতিপালিত হলো। কা'বা ঘর মদিনা থেকে সোজা দক্ষিণে অবস্থিত, ফলে মদিনায় সালাত আদায়কারীদের অভিমুখ এক মুহুর্তে উত্তর থেকে একেবারে দক্ষিণে ফিরে গেল।

অমুসলিমদের আপত্তি: পূর্বে বর্ণিত হয়েছে বায়তুল মুকাদ্দাস ছিল ইহুদিদের কিবলা। রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর মুখেই এ কিবলা রহিত হওয়ার ঘোষণা ইহুদিদের খুবই অপছন্দ হলো। এমনিতেও তারা রাসূলুল্লাহ 🚐 -কে তাদের শত্রু ও তাদের ধর্মের বিনাশ সাধনকারী মনে করতে শুরু করেছিল। কিবলা পরিবর্তন সংক্রান্ত এ ঘোষণাকে তারা ঐ ধারার শুরুত্বপূর্ণ ধাপ মনে করে বসল এবং এ বিষয়ে বিভিন্ন ধরনের প্রশ্ন উত্থাপন ও বিরূপ সমালোচনা করতে লাগল। কেউ বলল, তিনি ইহুদিদের সাথে বিদ্বেষ্বশত এরূপ করেছেন। কেউ বলল, তিনি নিজের দীন নিয়ে দ্বিধাগ্রস্ত ও পেরেশান আছেন, সে কারণে তার নবী হওয়ার বিষয়টি পরিকুট হচ্ছে না। ধর্মবিমুখ ও মুনাফিকদের কিছু লোকও তাদের সহযোগী হলো। এদের প্ররোচনায় পড়ে কিছু সংখ্যক নওমুসলিমের মনেও সন্দেহ সৃষ্টি হচ্ছিল। বিরুদ্ধবাদীদের এসব মন্তব্য সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে তাঁর রাসূলকে অবহিত করে দিয়েছেন এবং সেই সঙ্গে পরবর্তী আয়াতে এর জবাবও জানিয়ে দিয়েছেন, যাতে করে কোনো সংশয় বাকি না থাকে এবং উত্তর প্রদানেরও চিস্তা করতে না হয়। -[তাফসীরে মাজেদী ও উসমানী]

: একটি উক্তি মতে যেহেতু আয়াতটি কিবলা পরিবর্তন সংক্রান্ত অধ্যাদেশের পূর্বে নয়, বরং পরেই নাজিল হয়েছিল, তাই মুফাসসিরগণের একদল এখানে অতীতকাল উদ্দেশ্য হওয়ার অভিমত গ্রহণ করেছেন। [বাংলা] ব্যবহারে যেরূপ কোনো বিগত ঘটনা সম্পর্কে এভাবে বলা হয়, আমরা তো জানতামই, এরা এ বিষয়ে অবশ্যই প্রশ্ন ও সমালোচনা করবে।

এ অভিমতের প্রায় অনুরূপ আরেকটি অভিমত হলো, কটাক্ষ ও বিরূপ সমালোচনার অবিরাম ধারা বুঝাবার জন্যে এখানে অতীতকালীন অর্থে প্রয়োগ করা হয়েছে। অর্থাৎ এ লোকেরা বরাবর এরূপ বলতে থাকছে। ক্রিয়াটির বিরতিহীনতা ও ঘটমান হওয়া বুঝাবার উদ্দেশ্যে অতীত ক্রিয়াকে ভবিষ্যৎ ক্রিয়ারূপে ব্যক্ত করা হয়েছে।

তবে জমহুরের মতে, ক্রিয়াটি তার বাহ্যরূপ ভবিষ্যতের অর্থেই অবিকল প্রযোজ্য এবং আয়াতটি কিবলা পরিবর্তনের হুকুম হওয়ার আগে [ভবিষ্যদ্বাণীরূপে] নাজিল হয়েছিল। এতে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে তাঁর নবী 🚃 -কে এ সংবাদ দিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, ভবিষ্যতে তাদের মুখ থেকে এ উক্তি প্রকাশ পাবে। মুফাসসির (র.) وَأَلْاِتْبَانُ بِالسِّيْنِ বলে এ মতেরই সমর্থন করেছেন।

थात नमात्नाठकरमत जवात वला श्रष्ट वर्त मिन, कात्ना वित्नेष मिक वा श्राख : فَوْلُهُ قُلْ لَلِّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ কোনো পবিত্রতা-মাহাত্ম্য নেই। আল্লাহর জন্যে সব দিকই সমতৃল্য। তিনি যেদিকে মর্জি এবং যে বস্তুকে ইচ্ছা সালাতের [কিবলা] অভিমুখ নির্দিষ্ট করে দিতে পারেন। আরও বলে দিন, আমরা না ইহুদিদের প্রতি বিদ্বেষে আর না সাম্প্রদায়িক গোঁড়ামি কিংবা নিজ খেয়াল-খুশির বশে কিবলা পরিবর্তন করেছি; বরং আমরা তা করেছি কেবল আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ পালনার্থে এবং সেটাই দীনের মূলকথা। প্রথমে বাইতুল মুকাদ্দাসের দিকে মুখ করার নির্দেশ ছিল, আমরা তা শিরোধার্য করে নিয়েছি। এখন কা'বার দিকে ফিরতে আদেশ করা হয়েছে, এটাও আমরা আন্তরিকভাবে গ্রহণ করেছি। আমাদের নিকট এর হেতু জিজ্ঞাসা করা বা এ সম্পর্কে আপত্তি তোলা শুধু নির্বৃদ্ধিতারই পরিচায়ক । সুতরাং এ বিষয়টি মূলত কোনো প্রশ্ন 🔏 হওয়ারই উপযোগিতা রাখে না। -[তাফসীরে উসমানী]

প্রথারত মুহামদ হার্থ তার উমতের শ্রেষ্ঠত্ব : وَسَطَّ এনাম তারাম হ্যরত মুহাম্মদ 🚃 ও তাঁর উন্মতের শ্রেষ্ঠত্ব : 🛴 এ শব্দটি আরবি ভাষায় বিশেষ প্রশংসা প্রকাশার্থে ব্যবহৃত হয়।

অতিশয়তা [অর্থাৎ গোঁড়ামি ও ঢিলামি] -এর মধ্যবর্তী সুষম ও সুসমন্বয় উত্তম ও প্রশংসনীয় গুণাবলি অর্থে রূপক ব্যবহার করা হয়েছে عَدُلُ –সঙ্গত ও ন্যায়ানুগ দ্বারা। হয়রত আহ্ সাঙ্গদ খুদরী (রা.) সূত্রে নবী করীম والمُنْ وَسُطًا (এর ব্যাখ্যা বর্ণিত হয়েছে عَدُلًا प्रात्ती। অভিধানবিদদের সূত্রে অর্থই উদ্ধৃত হয়েছে।

উম্মতে মুহাম্মদী ভারসাম্যপূর্ণ উম্মত হওয়ার প্রমাণ : এখানে আলোচনা হওয়া দরকার যে, বাস্তব দৃষ্টিকোণ থেকে উমতে মুহাম্মদী ভারসাম্যপূর্ণ উম্মত হওয়ার প্রমাণ কি? এর বিস্তারিত বিবরণ দিতে হলে বিশ্বের সকল সম্প্রদায়ের বিশ্বাস, কর্ম, চরিত্র ও কীর্তিসমূহ যাচাই করা একান্ত প্রয়োজন। নিম্নে নমুনাস্বরূপ কতিপয় বিষয় উল্লেখ করা হচ্ছে।

বিশ্বাসের ভারসাম্য: সর্বপ্রথম বিশ্বাসগত ভারসাম্য নিয়েই আলোচনা করা যাক। পূর্ববর্তী সম্প্রদায়গুলোর মধ্যে একদিকে দেখা যায়, তারা পয়গাম্বরগণকে আল্লাহর পুত্র মনে করে তাঁদের উপাসনা ও আরাধনা করতে শুরু করেছে। যেমন এক আয়াতে রয়েছে- "ইহুদিরা বলেছে, ওযায়ের আল্লাহর পুত্র এবং খ্রিস্টানরা বলেছে মসীহ আল্লাহর পুত্র।" অপরদিকে এসব সম্প্রদায়েরই অনেকে পয়গাম্বরের উপর্যুপরি মু'জিয়া দেখা সত্ত্বেও তাদের পয়গাম্বর যখন তাদেরকে কোনো ন্যায়যুদ্ধে আহ্বান করেছেন, তখন পরিষ্কার বলে দিয়েছে- "আপনি এবং আপনার পালনকর্তাই যান এবং শক্রদের সাথে যুদ্ধ করুন। আমরা এখানেই বসে থাকব।" আবার কোথাও পয়গাম্বরগণকে স্বয়ং তাঁদের অনুসারীদের হাতেই নির্যাতিতও হতে দেখা গেছে। পক্ষান্তরে মুসলিম সম্প্রদায়ের অবস্থা তা নয়। তারা একদিকে রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর প্রতি এমন আনুগত্য ও মহব্বত পোষণ করে যে, এর সামনে জানমাল, সন্তানসন্ততি, ইজ্জত-আবরু সবকিছু বিসর্জন দিতেও কুণ্ঠিত হয় না। অপরদিকে রাসূলকে রাসূল এবং আল্লাহকে আল্লাহই মনে করে। এতসব পরাকাষ্ঠা ও শ্রেষ্ঠত্ব সত্ত্বেও রাসূলুল্লাহ 🚃 -কে তারা আল্লাহর দাস ও রাসূল বলেই বিশ্বাস করে এবং মুখে প্রকাশ করে। তাঁর প্রশংসা ও গুণকীর্তন করতে গিয়েও তারা একটা সীমার ভেতরে থাকে। কর্ম ও ইবাদতের ভারসাম্য : বিশ্বাসের পরই শুরু হয় আমল ও ইবাদতের পালা। এক্ষেত্রেও পূর্ববর্তী সম্প্রদায়গুলোর মধ্যে একদিকে দেখা যায়, তারা শরিয়তের বিধিবিধানকে কানাকড়ির বিনিময়ে বিক্রি করে দেয়, ঘুষ উৎকোচ নিয়ে আসমানি গ্রন্থকে পরিবর্তন করে অথবা মিথ্যা ফতোয়া দেয়, বাহানা ও অপকৌশলের মাধ্যমে ধর্মীয় বিধান পরিবর্তন করে এবং ইবাদত থেকে গা বাঁচিয়ে চলে। অপরদিকে তাদের উপাসনালয়সমূহে এমন লোকও দেখা যায়, যারা সংসারধর্ম ত্যাগ করে বৈরাগ্য অবলম্বন করেছে। তারা আল্লাহ প্রদন্ত হালাল নিয়ামত থেকেও নিজেদের বঞ্চিত রাখে এবং কষ্ট সহ্য করাকেই ছওয়াব ও ইবাদত বলে মনে করে।

পক্ষান্তরে উন্মতে মুহামদী একদিকে বৈরাগ্যকে মানবতার প্রতি জুলুম বলে মনে করে এবং অপরদিকে আল্লাহ ও রাসূলের বিধিবিধানের জন্যে জীবন বিসর্জন দিতেও কুণ্ঠাবোধ করে না। তারা রোম ও পারস্য সম্রাটের সিংহাসনের অধিপতি ও মালিক হয়েও বিশ্বকে দেখিয়ে দিয়েছে যে, ধর্মনীতি ও রাজনীতির মধ্যে কোনো বৈরিতা নেই এবং ধর্ম কিবল মসজিদ ও খানাকায় আবদ্ধ থাকার জন্যে আসেনি; বরং হাট-ঘাট, মাঠ-ময়দান, অফিস-আদালত এবং মন্ত্রণালয়সমূহে এর সাম্রাজ্য অপ্রতিহত। তাঁরা বাদশাহির মাঝে ফকিরি এবং ফকিরির মাঝে বাদশাহি শিক্ষা দিয়েছেন।

সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ভারসাম্য : এরপর সমাজ ও সংস্কৃতির প্রতি লক্ষ্য করুন। পূর্ববর্তী উদ্মতসমূহের মধ্যে একদিকে দেখা যায়, তারা মানবাধিকারের প্রতি পরোয়াও করেনি; ন্যায়-অন্যায়ের তো কোনো কথাই নেই। নিজেদের স্বার্থের বিরুদ্ধে কাউকে যেতে দেখলে তাকে নিপীড়ন, হত্যা ও লুষ্ঠন করাকেই বড় কৃতিত্ব মনে করেছে। জনৈক বিত্তশালীর চারণভূমিতে অপরের উট প্রবেশ করে কিছু ক্ষতিসাধন করায় সম্প্রদায়ে সম্প্রদায়ে শতালীব্যাপী যুদ্ধ সংঘটিত হয়ে যায়। এতে কত মানুষ যে নিহত হয়, তার কোনো ইয়ন্তা নেই। মহিলাদের মানবাধিকার দান করা তো দূরের কথা, তাদের জীবিত থাকার অনুমতি পর্যন্ত দেওয়া হতো না। কোথাও প্রচলিত ছিল শৈশবেই তাদের জীবন্ত সমাহিত করার প্রথা এবং কোথাও মৃত স্বামীর সাথে স্ত্রীকে দাহ করার প্রথা। অপরদিকে এমন নির্বোধ দয়র্দ্রতারও প্রচলন ছিল যে, পোকামাকড় হত্যা করাকেও অবৈধ জ্ঞান করা হতো। জীবহত্যাকে তো দন্তরমতো মহাপাপ বলে সব্যস্ত করা হতো। আল্লাহর হলাল করা প্রাণীর গোশত ভক্ষণকে মনে করা হতো অন্যায়।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

কিন্তু মুসলিম সম্প্রদায় ও তাদের শরিয়ত এসব ভারসাম্যহীনতার অবসান ঘটিয়েছে। তারা একদিকে মানুষের সামনে মানবাধিকারকে তুলে ধরেছে। তথু শান্তি ও সন্ধির সময়ই নয় স্থদ্ধক্ষেত্রেও শত্রুর অধিকার সংরক্ষণে সচেতনতা শিক্ষা দিয়েছে। অপরদিকে প্রত্যেক কাজের একটা সীমা নির্ধারণ করেছে, যা লজ্ঞ্যন করাকে অপরাধ সাব্যস্ত করেছে। নিজ অধিকারের ব্যাপারে ক্ষমা, মার্জনা ও ত্যাগের দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছে এবং অপরের অধিকার প্রদানে যত্নবান হওয়ার পদ্ধতি শিক্ষা দিয়েছে।

অর্থনৈতিক ভারসাম্য: এরপর অর্থনীতি বিশ্বের একটি গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। এ ক্ষেত্রেও অপরাপর সম্প্রদায়ের মধ্যে বিস্তর ভারসম্যহীনতা পরিলক্ষিত হয়। একদিকে রয়েছে পুঁজিবাদী অর্থব্যবস্থা। এতে হালাল-হারাম এবং অপরের সুখ-শান্তি ও দুঃখ-দুরবস্থা থেকে চক্ষু বন্ধ করে অধিকতর ধনসম্পদ সঞ্চয় করাকেই সর্ববৃহৎ মানবিক সাফল্য গণ্য করা হয়। অপরদিকে রয়েছে সমাজতান্ত্রিক অর্থব্যবস্থা। এতে ব্যক্তিমালিকানাকেই অপরাধ সাব্যস্ত করা হয়। চিন্তা করলে বুঝা যায় যে, উভয় অর্থব্যবস্থার সার্মেই হচ্ছে ধনসম্পদের উপাসনা, ধনসম্পদকেই জীবনের একমাত্র লক্ষ্য ও মূল উদ্দেশ্য জ্ঞান করা এবং এরই জন্যে যাবতীয় চেষ্টা-সাধনা নিয়োজিত করা।

মুসলিম সম্প্রদায় ও তাদের শরিয়ত এ ক্ষেত্রেও ভারসাম্যপূর্ণ অভিনব অর্থব্যবস্থা প্রবর্তন করেছে। ইসলামি শরিয়ত একদিকে ধনসম্পদকে জীবনের লক্ষ্য মনে করতে বারণ করেছে এবং সম্মান, ইজ্জত ও কোনো পদমর্যাদা লাভকে এর উপর নির্ভরশীল রাখেনি; অপরদিকে সম্পদ বন্টনের নিঙ্কলুষ নীতিমালা প্রণয়ন করে দিয়েছে যাতে কোনো মানুষ জীবন ধারণের প্রয়োজনীয় উপায়-উপকরণ থেকে বঞ্চিত না থাকে এবং কেউ সমগ্র সম্পদ কৃক্ষিগত করে না বসে। এছাড়া সমিলিত মালিকানাভুক্ত বিষয়-সম্পত্তিকে যৌথ ও সাধারণ ওয়াকফের আওতায় রেখেছে। বিশেষ বস্তুর মধ্যে ব্যক্তিমালিকানার প্রতি সম্মান দেখিয়েছে। হালাল মালের শ্রেষ্ঠত্ব বর্ণনা করেছে এবং তা রাখার ও ব্যবহার করার পদ্ধতি শিক্ষা দিয়েছে। –[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, মুফতি শফী (র.) থেকে সংক্ষেপিত]

সম্প্রদায়ের একটি শ্রেষ্ঠত্ব ও বৈশিষ্ট্য বর্ণিত হয়েছে যে, তাদেরকে মধ্যবর্তী উন্মত করা হয়েছে। এর ফলে তারা হাশরের ময়দানে একটি স্রাতন্ত্র্য লাভ করবে। হাদীসে বর্ণিত আছে, সকল পয়গায়রের পূর্বেকার উন্মতগণের মধ্যে যারা কাফির তারা যখন তাদের নবীগণের হেদায়েত ও প্রচারকার্য অস্বীকার করে বলতে থাকবে দুনিয়াতে আমাদের কাছে কোনো আসমানি গ্রন্থ পৌছেনি এবং কোনো পয়গায়রও আমাদের হেদায়েত করেননি তখন উন্মতে মুহাম্মদী পয়গায়রগণের পক্ষে সক্ষ্যদাতা হিসেবে উপস্থিত হবে এবং সাক্ষ্য দেবে যে, পয়গায়রগণ সব যুগেই আল্লাহর পক্ষ থেকে আনীত হেদায়েত তাদের কাছে পৌছে দিয়েছেন, তাদেরকে সঠিক পথে আনার জন্যে তাঁরা সাধ্যমতো চেষ্টাও করেছেন। বিবাদী উন্মতরা মুসলিম সম্প্রদায়ের সাক্ষ্যে প্রশ্ন তুলে বলবে আমাদের আমলে তো এ সম্প্রদায়ের কোনো অন্তিত্বই ছিল না। আমাদের ব্যাপারাদি তাদের জানার কথা নয়, কাজেই আমাদের বিপক্ষে তাদের সাক্ষ্য কেমন করে গ্রহণ্যোগ্য হতে পারেং

মুসলিম সম্প্রদায় এ প্রশ্নের উত্তরে বলবে— নিঃসন্দেহে তখন আমাদের অন্তিত্ব ছিল না, কিন্তু আমাদের নিকট তাদের অবস্থা ও ঘটনাবলি সম্পর্কিত তথ্যাবলি একজন সত্যবাদী রাসূল ও আল্লাহর গ্রন্থ কুরআন সরবরাহ করেছে। আমরাও সে গ্রন্থের উপর ঈমান এনেছি এবং তাদের সরবরাহকৃত তথ্যাবলিকে চাক্ষ্ম দেখার চেয়েও অধিক সত্য মনে করি; তাই আমাদের সাক্ষ্য সত্য। অতঃপর রাসূলুল্লাহ ত্রি উপস্থাপিত হবেন এবং সাক্ষীদের সমর্থন করে বলবেন— তারা যা কিছু বলেছে, সবই সত্য। আল্লাহর গ্রন্থ এবং আমার শিক্ষার মাধ্যমে তারা এসব তথ্য জানতে পেরেছে।

-[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, মুফতি শফী (র.) ও তাফসীরে উসমানী]

رنا القِبلَةَ لَكَ الْأَنَ الْجِهَةَ الَّتِيْ كُنْتَ عَلَيْهَا ۚ أَوَّلا وَهِيَ الْكَعْبَةُ وَكَانَ عَلِينَ يُصَلِّي إِلَيْهَا فَلَمَّا هَاجَر أُمِرً عُبَالِ بَيْتِ الْمُقَدَّسِ تَأْلُفًا لِلْيَهُوْدِ لَى إِلَيْهِ سِتَّةَ أَوْ سَبْعَةَ عَشَرَ شَهًّا ثُرُّ حُولَ إِلَّا لِنَعْلَمَ عِلْمَ ظَهُودٍ مَنْ يَتَّبِعُ يْدِ أَى يَرْجِعُ إِلَى الْكُفْرِ شَكًّا فِي الدِّيْنِ وَظُنًّا أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ فِي حَيْرَةٍ مِنْ اَمْرِه وَقَدِ ارْتَدَّ لِذَٰلِكَ جَمَاعَةٌ وَإِنْ مُنخَفَّفَةً مِّنَ الشُّقِيلَةِ وَإِسْمُهَا مَحْذُونُ أَيْ وَانَّهَا كُانَتْ أَي التَّوْلِيَةُ النِّهَا لَكَبِيْرَةٌ شَاقَّةً عَـلَى النَّاسِ إِلَّا عَلَى الَّذِيثِنَ هَدَى اللَّهُ مِنْهُمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيْعَ إِيْمَانَكُمْ أَيْ صَلَاتُكُمْ اللَّي بَيْتِ الْمُقَدَّسِ بَلْ يُثِيْبُكُمْ عَلَيْهِ لِأَنَّ سَبَبَ نُزُولِهَا السُّوَالَ عَمَّنْ مَاتَ قَبْلَ التَّحْوِيْ لِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ الْمُؤْمِنِيْنَ لَرُ وُفُّ رُحِيْمٌ فِي عَدَم إضَاعَةِ اعْمَالِهِمْ وَالرَّأْفَةُ شِدَّةُ الرَّحْمَةِ وَقُدِّمَ الْاَبْلُغُ لِلْفَاصِلَةِ .

অনুবাদ: তুমি প্রথমে যে কিবলা অনুসরণ করছিলে 
অর্থাৎ কা'বা শরীফ। রাসূলুল্লাহ ক্রি হিজরতের পূর্বে 
এই কা'বার প্রতি মুখ ফিরিয়ে সালাত আদায় 
করতেন। হিজরতের পর ইহুদিগণের হৃদয় জয়ার্থে 
বায়তুল মুকাদ্দাসের প্রতি মুখ ফিরিয়ে সালাত আদায় 
করতে তাঁকে নির্দেশ দেওয়া হয়। তদনুসারে ষোলো 
বা সতের মাস তিনি ঐদিকে মুখ করে সালাত আদায় 
করেন। পরে তা পরিবর্তন করে নতুন নির্দেশ জারি 
করেন।

বর্তমানেও সেই দিককেই তোমার জন্যে <u>কেবল এ</u>

উদ্দেশ্যই কিবলা বানিয়েছি, যাতে প্রকাশ্যভাবে <u>জানতে</u>
পারি, কে রাসূলের অনুসরণ করে অনন্তর তাঁকে সত্য
বলে বিশ্বাস করে এবং কে পিছনে ফিরে যায়ং অর্থাৎ
ইসলামের প্রতি সন্দেহ প্রবণ হয়ে এবং নবী করীম
নিজেই নিজের বিষয়ে বিভ্রান্ত এই ধারণার
বশবর্তী হয়ে কে কুফরির দিকে ফিরে যায়ং কিবলা
পরিবর্তনের এ নির্দেশের দরুন তখন একদল লোক
মুরতাদ হয়ে গিয়েছিল, ইসলাম হতে ফিরে গিয়েছিল।
তাদের মধ্যে <u>আল্লাহ যাদেরকে সৎপথে পরিচালিত</u>
করেছেন তারা ব্যতীত অপরের নিকট তা অর্থাৎ তার
দিকে মুখ ফিরানো নিশ্চয় কঠিন। মানুষের জন্যে এটা
পালন করা কষ্টকর।

আল্লাহ এরপ নন যে, তোমাদের ঈমান অর্থাৎ বায়তুল
মুকাদ্দাসের দিকে আদায়কৃত তোমাদের সালাতকে
বিফল করবেন। বরং তিনি তারও পুণ্যফল দান
করবেন। যারা কিবলা পরিবর্তনের এ নির্দেশের পূর্বে
মারা গিয়েছিল তাদের সালাত কি হবে? এ সম্পর্কে প্রশ্ন
করা হলে এ আয়াত নাজিল হয়েছিল। নিশ্য আল্লাহ
তা'আলা মানুষের প্রতি মু'মিনদের প্রতি দয়ার্দ্র ও তাদের
পুণ্য কাজসমূহ রিনষ্ট না করার বিষয়ে প্রম দয়ালু।

#### তাহকীক ও তারকীব

عَلْنَا : عَوْلَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

عَنْ كَانَتُ وَانْ كَانَتُ وَانْ كَانَتُ وَ وَالْهُ وَ وَ وَانْ كَانَتُ وَ وَالْمُ وَالْمُوا وَ وَ وَالْمُ وَالْمُوا وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوا وَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَّامُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

وَمَا جَعَلْنَا وَبِلْدَ الْأُولِي وَبِلْدَ الْوَلِي وَبِلْدَ الْوَلِي وَبِلْدَ الْوَلْيَ وَبِلْدَ الْوَلْ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُوالّمُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّم

غَلْمُ وَلَّا لِنَعْلَمُ عِلْمُ طَهُوْرِ : প্রশ্ন: এ আয়াতে ব্যবহৃত لِنَعْلَمَ ভবিষ্যৎ ক্রিয়াপদ এবং অনুরূপ অন্যান্য আয়াতে প্রযুক্ত لِنَعْلَمَ وَاللَّهُ প্রভৃতি শব্দ দারা ব্যহ্যত এরপ বোঝা যায় যে, এসব বিষয়ে আল্লাহ তা আলা পরবর্তীতে জানতে পেরেছেন, এগুলোর অন্তিত্বের পূর্বে তিনি এ সম্পর্কে জানতেন না। [নাউযুবিল্লাহ] অথচ যাবতীয় বন্তু সম্পর্কে তাঁর জ্ঞান অনাদি। كَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْ عِلْمِيْمًا আনাদি। كَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْ عِلْمِيْمًا

উত্তর: ওলামায়ে কেরাম বিভিন্নভাবে এর জবাব দিয়েছে–

- ك. এখানে عِلْمُ صَوْبُ পরিচিতি লাভ ও সনাক্তকরণ, পৃথকীকরণ অর্থাৎ যাতে তার দীনের উপর আস্থাবানেরা দীন প্রত্যাখ্যানকারী ও নড়বড়েদের থেকে স্বতন্ত্র ও পৃথক হয়ে যায়। আল্লাহর ইলম সর্বব্যাপী ও সামগ্রিক। যে কোনো ঘটনা সংঘটিত হওয়ার আগেও আল্লাহর স্বকীয় সামগ্রিক ইলমের আওতাভুক্ত। কিন্তু বাহ্য জগতে তা সংঘটিত না হওয়া পর্যন্ত তার জন্যে ঘটনা ইত্যাদি শব্দ প্রয়োগ করা হয় না। পবিত্র কুরআনে যত স্থানে এ জেনে নেওয়া ধরনের বিষয় উল্লিখিত হয়েছে, তার দ্বারা উদ্দেশ্য বাহ্য জাগতিক ও বাস্তব সংঘটন জ্ঞান, জাগতিক অবগতি নয়। এজন্যই মুসান্নিফ (র.)
- ২. কেউ এর অর্থ করেছেন- পরীক্ষাকরণ।
- ৩. কেউ বলেন, এসব জায়গায় ভবিষ্যৎ ক্রিয়া অতীত ক্রিয়ার অর্থে ব্যবহৃত।
- 8. কেউ বলেন, এখানে عُضَاف উহা রয়েছে অর্থাৎ আল্লাহর জানা বলতে রাসূল 🚃 ও মু'মিনদের জানা উদ্দেশ্য। অর্থাৎ যাতে আমার রাসূল ও মু'মিনগণ জানতে পারে ...।

-[তাফসীরে উসমানী, মাজেদী ও মা'আরিফুল কুরআন : আল্লামা ইদরীস কান্ধলবী (র.) ১/২৪০]

عَفْبُ: عَقِبَيْدِ -এর দ্বিচন। অর্থ- পায়ের গোড়ালি। এখানে اِنْفَلَابِ عَقِبَيْدِ । দ্বারা উদ্দেশ্য- হক থেকে বাতিলের দিকে ফিরে যাওয়া, মুরতাদ হয়ে যাওয়া।

কিবলা পরিবর্তনের ইতিহাস: কিবলা পরিবর্তনের বিধান দ্বিতীয় হিজরির রজব মাসে নাজিল হয়েছে। ইবনে সা'দের বর্ণনায় রয়েছে, নবী করীম ক্রি বিশর ইবনে বারা ইবনে মা'রের (রা.) -এর বাড়িতে মেহমান হয়েছিলেন। সেখানে জোহরের নামাজের সময় হয়ে যায়। নবী করীম ক্রি সকলকে নিয়ে নামাজে দাঁড়িয়ে যান। দু রাকাত পড়েছেন; তৃতীয় রাকাতে ওহীর মাধ্যমে হঠাৎ এ আয়াত নাজিল হয়। তৎক্ষণাৎ সকলে বাইতুল মুকাদ্দাসের দিক হতে কা'বার দিকে ফিরে যান। অতঃপর মদিনায় সাধারণ ঘোষণা দিয়ে দেওয়া হয়। হযরত বারা ইবনে আযিব (রা.) বলেন, কোনো এক স্থানে

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

ঘোষণা এ অবস্থায় পৌছেছে যে, মুসল্লিগণ রুকু অবস্থায় ছিলেন। নির্দেশ শ্রবণের সাথে সাথে সকলে সে অবস্থায়ই কা'বার দিকে ফিরে যান। হযরত আনাস ইবনে মালিক (রা.) বর্ণনা করেন, বনু সালিমার মসজিদে উক্ত ঘোষণা দিতীয় দিন ফজরের সময় পৌছে। মুসল্লিগণ এক রাকাত পড়ে ফেলেছিলেন। এমতাবস্থায় ঘোষণা দেওয়া হলো বে, কিবলা পরিবর্তন করে কা'বার দিকে করা হয়েছে। ঘোষণা শ্রবণমাত্রই সকলে তাদের দিক ফিরিয়ে নেয়। -[জামালাইন: ২০৮]

এখানে স্মর্তব্য যে, বাইতুল মুকাদ্দাস মদিনা হতে একেবারে উত্তরে অবস্থিত, আর কা'বা সম্পূর্ণ দক্ষিণে। জামাতসহকারে নামাজ পড়া অবস্থায় কিবলার দিক পরিবর্তন নিঃসন্দেহে ইমাম সাহেবকে মুক্তদীদের পিছনে আসতে হয়েছে এবং মুক্তাদীদেরকেও সমান্য নড়াচড়া করে কাতার সোজা করতে হয়েছে।

কিবলামুখী হওয়ার তাৎপর্য: প্রত্যেক ইবাদতে মু'মিনের মুখ এক ও অদ্বিতীয় আল্লাহর দিকেই থাকে। আল্লাহ পবিত্র; পূর্ব-পশ্চিম, উত্তর-দক্ষিণের বন্ধন থেকে মুক্ত; তিনি কোনো বিশেষ দিকে অবস্থান করেন না। ফলে কেনে ইবাদতকারী ব্যক্তি যদি যেদিকে ইচ্ছা সেদিকেই মুখ করত কিংবা একই ব্যক্তি এক সময় একদিকে অন্য সময় অন্যদিকে মুখ করত, তবে তাও স্বাভাবিক নিয়মের পরিপন্থি হতো না। কিন্তু অপর একটি রহস্যের কারণে সমস্ত ইবাদতকারীর মুখ একদিকে করা হয়েছে। তা হলো, নামাজে সমষ্টিগত ঐক্য সৃষ্টি করা। এ উদ্দেশ্যে বিশ্ববাসীর মুখমণ্ডল একই দিকে নিবদ্ধ থাকা একটি উত্তম, সহজ ও স্বাভাবিক ঐক্য পদ্ধতি। এখন সমগ্র বিশ্বের মুখ করার দিক কোনটি হবে এর মীমংসা মানুষের হতে ছেড়ে দিলে তাও বিরাট মতনৈক্য এবং কলহের কারণ হয়ে যাবে। এ কারণে এর মীমংসা আল্লাহর পক্ষ থেকে হওয়াই বিধের।

–[মা'আরিফুল কুর<mark>আন, সংক্ষপিত</mark>]

غَوْلُهُ الْاَ عَلَى النَّهُ وَ النَّهُ : বিদ্বান মনীষীবর্গের কেউ কেউ এ আয়াত দ্বারা এ বিষয়টি উদ্যাটন করেছেন যে, কিবলা অনুসারী সকলেই নিম্নতম পর্যায়ে হেদায়েতের পথে রয়েছে। কিবলাতে অবিচল থাকা একটা সুকঠিন পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হওয়ার সমতুল্য। এ আয়াত কিবলা বিশ্বাসীদের কাফির সাব্যস্ত না করার একটি ভিত্তি স্থির হয়েছে।

শানে নুযূল : ইহুদিদের অপপ্রচারের কারণে কিংবা নিজে নিজেই কোনো কোনো মুসলমানের মনে এরূপ দ্বিধা দেখা দিয়েছিল যে, আসল কিবলা যেহেতু কা'বা শরীফ এবং বায়তুল মুকাদাস সাময়িক কিবলা ছিল। সুতরাং সেদিকে যত সালাত আদায় করা হয়েছে, তা তো বেকার হয়ে গিয়েছে এবং যে সকল মুসলমান এ নতুন বিধানের আগে মৃত্যুবরণ করেছেন, তাদের তো সমূহ ক্ষতি হয়ে গেল। তাদেরকেই জবাব দেওয়া হচ্ছে যে, এ আবার কোন ধরনের দ্বিধা। ছওয়াব তো পাবে আদেশ পালনকারীরা, তাতে কিবলা যেটাই হোক না কেন। যারা বায়তুল মুকাদাসের দিকে সালাত আদায় করেছেন, তারাও তো সর্বাবস্থায় আল্লাহর হুকুমই পালন করেছেন। সুতরাং তাদের প্রতিদান পূর্ণাঙ্গ ও পরিপূর্ণই সাব্যস্ত হয়েছে।

ত্র তিন্দির ভারা ক্রমানের প্রচলিত অর্থ নেওয়া হলে আয়াতের মর্ম হবে এই যে, কিবলা পরিবর্তনের ফলে নির্বোধেরা মনে করতে থাকে যে, এরা ধর্ম ত্যাগ করেছে কিংবা এদের ঈমান নষ্ট হয়ে গেছে। উত্তরে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা তোমাদের ঈমান নষ্ট করবেন না। কাজেই তোমরা নির্বোধদের কথায় কর্ণপাত করো না। কোনো কোনো হাদীসে এবং মনীষীদের উক্তিতে এখানে ঈমানের অর্থ করা হয়েছে নামাজ। যেমনটি মুফাসসির (র.)ও করেছেন। তার মর্মার্থ হলো, সাবেক কিবলা বায়তুলমুকাদাসের দিকে মুখ করে যেসব নামাজ পড়া হয়েছে, আল্লাহ সেগুলো নষ্ট করবেন না; বরং তা শুদ্ধ ও কবুল হয়েছে। —[মা'আরিফ]

। এটি একটি প্রশ্নের উত্তর । فَوَلَهُ وَقُدِمَ الْاَبْلَغُ لِلْفَاصِلَةِ

প্রশ্ন: সাধারণ রীতি হলো, নীচের থেকে উপরের দিকে উন্নতি ঘটে, এর বিপরীত নয়। যেমন বলা হয়– عَالِم نَخْرِيْرُ عَالِم পক্ষান্তরে رَحِيْمٌ رُبُونَى বলা হয় না। এ রীতি অনুযায়ী رَحِيْمٌ رُبُونَى عَالِم

উত্তর: نَاصِلُة তথা আয়াতের অন্ত্যমিলের প্রতি লক্ষ্য করে এমনটি করা হয়েছে। কেননা পূর্বের আয়াতের শেষে এ ওজনের শব্দ রয়েছে। যদিও رَبُونُ -এর তুলনায় رَبُونُ -এর মধ্যে রহমত অতিমাত্রায় রয়েছে।

#### অনুবাদ

إلَى الوَحْيِي وَمُنتَسَشُوفَ لِـ بِاسْتِقْبَالِ الْكَعْبَةِ وَكَانَ يَوَدُ ذَلِكَ لِاَنَّهَا قِبْلُةُ إِبْرُهِيْمَ وَلِأَنَّهُ اَدْعُلَى اِلْي إِسْلَامِ الْعَرَبِ فَلَنُولَيْنَكَ نُحَوِلَنَكَ قِبْلُةً تُرْضُهَا تُحِبُّهَا فَوَلِ وَجْهَكَ تَـَقّبِلَ فِي الصَّلُوةِ شُطّرَ نَحْ جِدِ الْحَرَامِ اي الكَعْبَةِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ خِطَابُ لِلْأُمَّةِ فَوَلُوا وُجُوهً كُمُّ فِي الصَّلُوةِ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتٰبَ لَيَعْلَمُونَ انَّهُ أَي التَّوَلَّى الْكَعْبَة الْحَقُّ الثَّابِثُ مِنْ رَّبِهِمْ لِمَا فِي كُتُبِهِمْ مِّنْ نَعْتِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مِنْ أنَّهُ يَـتَحَوَّلُ إِلَيْهَا وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُوْنَ بِالتَّاءِ إَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ مِنْ اِمْتِثَالِ أَمْرِهِ وَبِالْيَاءِ أَي الْيَهُودُ مِنْ إِنْكَارِ أَمْرِ الْقِبْلَةِ.

় ١٤٤ ১৪৪. ওহীর প্রত্যাশায় এবং কা'বার দিকে ফিরবার নির্দেশপ্রাপ্তির আগ্রহে আকাশের দিকে তোমার বারবার তাকানো আমি লক্ষ্য করেছি। এ স্থানে 🚨 শব্দটি تَجِقَيْق অর্থাৎ বক্তব্যটি সুসাব্যস্ত করার উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে। রাসূলুল্লাহ 🚃 তারই তীব্র আকাক্ষা পোষণ করতেন এজন্য যে. এটা অর্থাৎ কা'বা ছিল হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর কিবলা। দ্বিতীয়ত হ্যরত -এর আহ্বান ছিল আরবের ইসলামের দিকেই। [আরবের কিবলা ছিল এই কা'বা ।] সুতরাং তোমাকে এমন কিবলার দিকে মুখ করিয়ে দিচ্ছি ফিরিয়ে দিচ্ছি [যা তুমি পছন্দ কর] ভালোবাস। অতএব তুমি মাসজিদুল হারামের অর্থাৎ কা'বার প্রতিই দিকেই তোমার মুখ ফিরাও অর্থাৎ সালাতের সময় ঐদিককেই তোমার কিবলা বানাও। <u>তোমরা</u> এ স্থানে উন্মতকে সম্বোধন করা হচ্ছে, যেখানেই থাক না কেন সালাতের সময় তার দিকে মুখ ফিরাও এবং যাদেরকে কিতাব দেওয়া হয়েছে তারা নিশ্চিতভাবে জানে যে এটা] অর্থাৎ কা'বার দিকে মুখ ফিরানো <u>তাদের প্রতিপালকের প্রেরিত সত্য।</u> সুপ্রতিষ্ঠিত একটি বিষয়। কেননা তাদের প্রতি প্রেরিত কিতাবসমূহে রাসূলে কারীম 🚟: -এর বিবরণে আছে যে, এই দিকে ত'র কিবলা ফিরিয়ে দেওয়া হবে। <u>আর তারা যা করে</u> সে সম্বন্ধে আল্লাহ অনবহিত নন। تَعْلَمُونَ ক্রিয়াটি যদি ా সহ অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষ বহুবচনরূপে গঠিত হয় তবে তার অর্থ হবে- হে মু'মিনগণ! তোমরা তাঁর নির্দেশ পালনার্থে যা কর সেই সম্পর্কে আল্লাহ অনবহিত নন। আর যদি ে সহ অর্থাৎ নাম পুরুষ বহুবচনরূপে পঠিত হয় তবে তার অর্থ হবে- কিবলা পরিবর্তনের বিষয়টি অস্বীকার করে ইহুদিগণ যা করছে সেই সম্পর্কে আল্লাহ অনবহিত নন।

## তাহকীক ও তারকীব

كَانَ يَودُ : वाहवाह कांगि : विक्या प्रभावाख कहाह कांगि : चेंगे : वाहवाह कांगि : प्रिक्ष : प्रिक्ष : प्रिक्ष : प्रिक्ष : चेंगे : वाहित : वाहवाह : चेंगे : चेंगे : वाहवाह : चेंगे : चेंगे : वाहवाह : चेंगे : चेंगे : चेंगे : वाहवाह : चेंगे :

**988** 

غَدُّنَا وَ । শব্দটি مَنْارِع বা বর্তমান জ্ঞাপক হলেও অতীত অর্থ সম্পন্ন। এরূপ ব্যবহারে এদিকেও ইঙ্গিত হয়ে গেল যে, আপনি অস্থির ও বিচলিত হচ্ছেন কেন? আমরা তো আপনার অন্তরের টান ভালো করেই দেখে নিয়েছি। এতে রাস্লুল্লাহ
-কে পূর্ণাঙ্গ সান্ত্বনাও দেওয়া হয়েছে।

وَلَيْ عِلَهِ السَّمَاءِ نَحْوَ السَّمَاءِ وَوَبَلَهَا عَلَيْ विद्या, एठ] ज्याशि إِلَى विद्या, एठ] ज्याशि فِي السَّمَاءِ وَوَبَلَهَا عَلَيْ السَّمَاءِ وَوَبَلَهَا الْحَامِ وَوَبَلَهَا الْحَامِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ

نَوُلِيَنَا । ম্যারের সীগাহ, মাসদার كاف আর كاف হলো মাফউলের যমীর

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

একৃত কিবলা এবং তাঁর মর্যাদা ও বিশেষত্বের উপযোগী ছিল, সেই সঙ্গে এটা ছিল সকল কিবলার সেরা এবং হযরত ইবরাহীম (আ.)-এরও অনুসৃত কিবলা অন্য দিকে ইহুদিরা আপত্তি করত যে, এই নবী শরিয়তে আমাদের বিরোধী ও ইবরাহীম ধর্মাদর্শের অনুসারী হয়ে আমাদের কিবলা কেন অবলম্বন করছে? অপর দিকে রাস্লুল্লাহ — ও যথার্থ ধর্মীয় আবেগের অধীনে বিশ্বাস করতেন যে, এখন যেহেতু ইমামত ও ধর্মীয় নেতৃত্ব ইহুদিদের হাতছাড়া হয়ে গেছে, সূতরাং তাদের কিবলা আর [পরবর্তী] উমতের কিবলারূপে থাকতে পারে না, তাই বাইতুল মুকাদ্দাসের দিকে ফিরে সালাত আদায়কালেও তাঁর আন্তরিক কামনা ছিল, কিবলা পরিবর্তনের হুকুম এসে যাক। এই আগ্রহে ওহীবাহক ফেরেশতার প্রতীক্ষায় বারবার তাঁর দৃষ্টি আকাশের দিকে উথিত হতে থাকত। আয়াতে এ অবস্থাটিরই বিবরণ দেওয়া হয়েছে। মহান আল্লাহ যদিও কখনো কোনো দিক-প্রান্তে সীমাবদ্ধ নন, কোনো স্থানে অবরুদ্ধ নন; তবুও বিশেষ তাজাল্পীকে আল কুরআনে আসমানের প্রতি সম্বন্ধিত করা হয়েছে। এজন্যই তত্ত্ববিদগণ লিখেছেন যে, দোয়া ও বিপদকালে আসমানের দিকে মুখ তুলে তাকানো দোয়া কবুল হওয়ার অন্যতম নির্দশন ও উপায়; বরং উধের্জ জাগতিক এ সম্বন্ধ বিশ্বাসের পূর্ণতা ও আত্মার পরিশুদ্ধি অর্জনে বিশেষ সহায়ক হয়ে থাকে। – তাফসীরে মাজেদী ও উসমানী]

কা'বা কিবলা হোক— এ প্রসঙ্গে নবী করীম == এর আগ্রহের কারণ : নবী করীম == বিভিন্ন কারণে অন্তর্ম দিয়ে ভালোবাসতেন এবং পছন্দ করতেন যে, আল্লাহ তা'আলা কা'বাকে তাঁর জন্যে কিবলা নির্দিষ্ট করে দিন। তনুধ্যে উল্লেখযোগ্য কয়েকটি কারণ হচ্ছে—

- ১. ইহুদিদের থেকে তাঁর কিবলা স্বতন্ত্র ও ভিন্নতর হওয়া।
- ২. মহানবী ত্রু ওহী অবতরণ ও নবুয়তপ্রাপ্তির পূর্বে স্বীয় স্বভাবগত ঝোঁকে দীনে ইবরাহীমীর অনুসরণ করতেন। ওহী অবতরণের পর কুরআনও তাঁর শরিয়তকে দীনে ইবরাহীমীর অনুরূপ বলেই আখ্যা দিয়েছে। হযরত ইবরাহীম (আ.) ও হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর কিবলাও কা'বাই ছিল।
- ৩. তাতে আরবের লোকদেরকে ঈমানের দিকে নিয়ে আসা অধিক সহজ ছিল। কেননা আরবের গোত্রগুলো মৌখিকভাবে হলেও দীনে ইবরাহীমী স্বীকার করত এবং নিজেদেরকে তাঁর অনুসারী বলে দাবি করত।
- 8. সাবেক কিবলা বায়তুল মুকাদ্দাস দ্বারা আহলে কিতাবদের আকৃষ্ট করা উদ্দেশ্য ছিল। কিন্তু ধোলো / সতের মাসের অভিজ্ঞতার পর সে উদ্দেশ্য ব্যর্থ হয়ে যায়। কারণ মদিনার ইহুদিরা এর কারণে ইসলামের নিকটবর্তী হওয়ার পরিবর্তে দূরেই সরে যাচ্ছিল। –[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন: মুফতি শফী (র.) ও আহকামুল কুরআন থেকে সংক্ষপিত]

দারা মকা শরীফের সে মসজিদ উদ্দেশ্য, যার অভ্যন্তরে রয়েছে কা'বা ঘর। কা'বা ঘর অতি সংক্ষিপ্ত পরিধির একখানা পাকা ঘরের নাম। মাসজিদুল হারাম বা হেরেম শরীফের বর্তমান ইমারত কাঠামোর প্রথম অংশ আব্বাসী খলিফা মাহদীর যুগের। পরবর্তী খলিফা ও সুলতানগণ বারবার তা সম্প্রসারিত করতে থাকেন। তুর্কি সুলতানের ভূমিকা এ ক্ষেত্রে বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। বর্তমান অর্থাৎ সউদী শাসকের সম্প্রসারেরে পূর্বেকার] রূপ কাঠামো সুলতান দ্বিতীয় সেলীম [মৃত্যু ১৫৭৭ খ্রি.] -এর শাসনামল হতে প্রায় অব্যাহত রয়েছে। এর খোলা চত্বরের পরিধি ৬০০ ফুট বলে বর্ণনা করা হয়েছে। চারদিকের একাধিক বিশালায়তন ও প্রশন্ত ইমারতরাজি এ হিসাবের অতিরিক্ত। প্রবেশ ফটকের [বাব] সংখ্যা একচল্লিশ এবং মিনারের সংখ্যা ছয়। আর ছোটবড় গম্বুজের সংখ্যা ১৫০-এর অধিক। অন্য একটি বর্ণনামতে উত্তর-পশ্চিম দিককার প্রশন্ততা ৫৪৫ ফুট, দক্ষিণ-পূর্ব দিককার ৫৫৩ ফুট, উত্তর-পূর্ব কোণের দিকে ৩৬০ ফুট এবং দক্ষিণ-পশ্চিম দিকে ৩২৪ ফুট।

–[তাফসীরে মাজেদী]

ছারা মাসজিদুল হারাম -এর প্রান্ত দিকে উদ্দেশ্য, সরাসরি কা'বা শরীকের সমুখ বরাবরে নর। কিননা দূরবর্তী অঞ্চলে এরূপ হুকুম পালন করা সম্ভব নয়। ফকীহগণ লিখেছেন— সালাতে যে কিবলামুখী হওয়া ফরজ করা হয়েছে তা সিনার জন্যে, মুখমগুলের জন্যে তা ওধু সূন্ত। সালাত হতে বের হয়ে আসা ওধু তখনই সাব্যক্ত হবে, যখন মুখমগুলের সাথে বুকও কা'বার দিক হতে ফিরে যাবে। ওধু ঘাড় ঘুরে গেলেই সালাত বাতিল হয় লা। —[ভাফসীরে মাজেদী] মসজিদে হারাম বলার কারণ : কা'বার চতুর্দিকে অবস্থিত মসজিদকে মসজিদে হারাম বলার কারণ হলো, সেখানে যুদ্ধবিগ্রহ করা, পশুপাখি শিকার করা, তৃণাদি কাটা ইত্যাদি সব কিছু নিষিদ্ধ। মাসজিদুল হারামের ন্যায় মর্যাদা ও বৈশিষ্ট্য আর অন্য কোনো মসজিদের নেই।

কা'বা না বলে মাসজিদুল হারাম বলার তাৎপর্য ও একটি মাসআলা : মদিনাবাসী ও অন্যান্য এলাকার লোকদের জন্যে সরাসরি কা'বা ঘরের দিক নির্ণয় খুবই কঠিন ছিল। তাই উন্মতের জন্যে সহজ করার উদ্দেশ্যে তুলনামূলকভাবে একখানা বড় ইমারতের নাম নেওয়া হয়েছে [মাদারিক, বায়যাবী]। কিবলা রূপে কা'বা ঘরের দিকটি উদ্দেশ্য, সরাসরি কা'বা ঘর উদ্দেশ্য নয়। –[মাদারিক] ইমাম মালেক (র.)-এর এরূপ উক্তি উদ্ধৃত হয়েছে যে, মাসজিদুল হারাম সমগ্র বিশ্বের জন্যে কিবলা এবং কা'বা ঘর সে মসজিদের জন্যে কিবলা।

এখানে একটি ফিকহ-বিষয়ক সৃহ্মতত্ত্ব উল্লেখযোগ্য। আয়াতে কা'বা অথবা বায়তুল্লাহ বলার পরিবর্তে মসজিদে হারাম বলা হয়েছে। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, দূরবর্তী দেশসমূহে বসবাসকারীদের পক্ষে হুবহু কা'বাগৃহ বরাবর দাঁড়ানো জরুরি নয়, বরং পূর্ব, পশ্চিম, উত্তর, দক্ষিণের মধ্য থেকে যে দিকটিতে কা'বা অবস্থিত সেদিকে মুখ করলেই যথেষ্ট হবে। তবে যে ব্যক্তি মসজিদে হারামে উপস্থিত রয়েছে কিংবা নিকটস্থ কোনো স্থান বা পাহাড় থেকে কা'বা দেখতে পাচ্ছে, তার পক্ষে এমনভাবে দাড়ানো জরুরি যাতে কা'বাগৃহ তার চেহারার বরাবরে থাকে। যদি কা'বাগৃহের কোনো অংশ তার চেহারা বরাবরে না পড়ে, তবে তার নামাজ শুদ্ধ হবে না। কা'বাগৃহ যাদের চোখের সামনে নেই, এ বিধান তাদের জন্যে নয়। তারা কা'বাগৃহ কিংবা মসজিদে হারামের দিকে মুখ করলেই যথেষ্ট। –[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন]

الْمَسَجِدِ الْمَرَامِ : সংক্ষিপ্ত শব্দ الْمَرَامِ -এর পরিবর্তে الْمَسْجِدِ الْمَرَامِ गद्ध रात्र कता किवलात निर्क भूथ कतात विषरि जात्ता সহজ হয়ে গেছে। شَطْرَتُ الشَّنَّ कृष्टि जर्ष ব্যবহৃত হয় একটি অর্থ অর্ধেক। যেমন বলা হয় कित्रिमिक 'জিনিসটিকে দিখাওত করেছি।' আরবরা বলেন مَا الْمُلْبُ مَلْبًا لَكُ شَطْرَ 'আমি দুগ্ধ দোহন করব, তার অর্ধেক তোমার'। আর দিতীয় অর্থ হলো দিক। এখানে এ দিতীয় অর্থই গ্রহণীয়। এখানে প্রথম অর্থটি গ্রহণীয় হতে পারে না। কেননা অর্ধেক মসজিদে হারামকে কিবলা বানানোর কোনো অর্থ হয় না। —[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন]

ত্রি : [তোমরা যেখানেই থাক] এ থেকে ফকীহগেণ এ বিধান আহরণ করেছেন যে, মানুষ যে স্থানে অবস্থান করুক না কেন, সেখানেই তার সালাত বৈধ। সালাতের বিশুদ্ধতার জন্যে মসজিদ হওয়ার শর্ত নেই।

غَوْلُهُ وَانَّ الْذَيْنَ أُوتُو الْكِتْبَ لَيَعْلَمُونَ اَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبَهِمْ : অর্থাৎ আহলে কিতাব কিবলা পরিবর্তন সম্পর্কে যা কিছু আপিন্তি করে, তার কোনোই পরোয়া করবেন না। কারণ তারা নিজেদের কিতাব দ্বারাই এটা জানে যে, শেষ নবী কিছু দিনের জন্যে বাইতুল মুকাদ্দাসের দিকে মুখ করে নামাজ আদায় করবেন এবং তারা এটা জানে যে, তাঁর আসল ও স্থায়ী কিবলা হবে ইবরাহীমী ধর্মাদর্শ অনুযায়ী। এ কারণে তারাও কিবলা পরিবর্তনকে সত্যই জানে। তারা যা কিছু বলে তার উৎস কেবল হিংসা-বিদ্বেষ। –[তাফসীরে উসমানী]

وَوْ رُبُومٍ : এ কথাটি এ তথ্য আরো স্পষ্ট করে দিয়েছে যে, কা'বাকে কিবলা বানানো পরিপূর্ণ রূপে আল্লাহরই হুকুম, রাসূলুল্লাহ -এর ইজতিহাদ প্রসূত বিধান নয়।

াফসারে জালালাইন **আরবি−বাংলা ১ম ৼg−0**0

#### অনুবাদ :

কিবলা সম্পর্কে সত্যবাদিতার সকল দলিল নিয়ে আস তবুও তারা তোমার কিবলার অনুসরণ করবে না অর্থাৎ জেদবশত তার অনুসরণ করবে না এবং তুমিও তাদের কিবলার অনুসারী নও ي ط স্থানে کنی -এর کر অক্ষরটি বা শপথসূচক وُلَئِنْ اَنَيْتَ আয়াতটিতে তাদের ইসলাম গ্রহণ সম্পর্কে রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর যে অতি আগ্রহ ছিল এবং তিনি পুনরায় বায়তুল মুকাদ্দাসের দিকেই ফিরে আসবেন এ সম্পর্কে ইহুদিদের যে আশা ছিল, এ উভয়েরই খণ্ডন করা হয়েছে। এবং তাদের কতক পরস্পরের কিবলার অনুসারী নয়। অর্থাৎ ইহুদিগণ খ্রিস্টানদের এবং তার বিপরীত খ্রিস্টানগণ ইহুদিদের কিবলার অনুসারী নয়। তোমার নিকট জ্ঞান অর্থাৎ ওহী [আসার পর তুমি যদি তাদের খেয়াল-খুশির] যেদিকে তারা তোমাকে আহ্বান করছে তার অনুসরণ কর নিক্য়ই তখন অর্থাৎ যদি ধরে নেওয়া হয় যে, তুমি তার অনুসরণ কর তবে তুমি সীমালজ্ঞনকারীদের অন্তর্ভুক্ত হবে।

الْكِيْنَ أَتَيْنَهُمُ الْكِتُّ ١٤٦ كاه. اللَّذِيْنَ أَتَيْنَهُمُ الْكِتُّ হ্যরত মুহাম্মদ 🚃 -কে তাদের প্রতি প্রেরিত কিতাবে তাঁর সম্পর্কে বিবরণের মাধ্যমে সেরূপ চিনে যেরূপ তারা তাদের সন্তানদেরকে চিনে। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) বলেন, তাঁকে অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ -কে আমি দেখা মাত্রই চিনে ফেলেছিলাম যেমন আমি আমার পুত্রকে চিনি। বস্তুত হযরত মুহাম্মদ -এরপরিচয় আমার নিকট আরও সুবিদিত ছিল [বুখারী] এবং তাদের একদল জেনেন্ডনে সত্য অর্থাৎ রাস্লুল্লাহ সম্পর্কিত বিবরণসমূহকে গোপন করে থাকে।

> নিকট হতে প্রেরিত। সূতরাং তুমি এ বিষয়ে দ্বিধাগ্রস্তদের সন্দেহপোষণকারীদের অন্তর্ভুক্ত হয়ো না। অর্থাৎ সন্দেহকারী সম্প্রদায়ের মধ্যে হয়ো ना। 📆 🛣 সিন্দেহ করো না রূপে এ বক্তব্যটি প্রকাশ করা অপেক্ষা আয়াতোক্ত বর্তমান রূপটিই [অর্থাৎ 🕉 সম্পন্ন। أَكُوْنَدُ अধিক জোৱালো ও مُبَالِغَةُ अस्पन्न ।

उष्टा अक्ष. याद्मत्र किन्न एख्या रुख़ कृषि नाद्मत निक्र ا وَلَـئِـنْ لَامٌ قَـسْمِ ٱتَـيْتَ الَّـذِيْتَ أُوتُو الْكِتْبَ بِكُلِّ أَيَةٍ عَلَى صِدْقِكَ فِي أَمْرِ الْقِبْلَةِ مَّا تَبِعُوا أَيْ لَا يَتَّبِعُونَ قِبْلُتَكَ عِنَادًا وَمَا انْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتُهُمْ قِطْعٌ. لِطَمْعِهِ فِي اِسْلَامِهِمْ وَطَمْعِهِمْ فِي عُوده إلَيْهَا وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبَ بعُضِ أي اليهُوْدُ قِبْلَةَ النُّصَارَى وَبِالْعَكْسِ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَا ءَهُمُ الَّبِينَ يَدْعُونَكَ إِلَيْهَا مِّنْ ابَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ الوَحْيِي إِنَّكَ إِذًا إِن اتَّبَعْتُهُمْ فُرْضًا لُّمنَ الظُّلميُّنَ

مُحَمَّدًا كُمَا يَعْرِفُوْنَ ابْنَآ عَهُمْ بِنَعْ فِيْ كُتُبِهِمْ قَالَ ابْنُ سَلَامِ لَقَدْ عَرَفَ حِيْنَ رأيتُهُ كَمَا أَعْرَفُ إِبْنِي وَمَعْ رِمُّنْهُمْ لَيُكَتُّمُوْنَ الْحَقَّ نَعْتُهُ وَهُ

١٤٧. هٰذَا الَّذِيْ أَنْتَ عَلَيْهِ أَلْحَقَّ كَائِنًا مِنْ رُّبُّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْسِتَرِيثُنَّ الشَّاكِيْنَ فِيهِ أَيْ مِنْ لهَذَا النَّنُوع فَهُو أَبْلُغُ مِنْ لَا تُمْتَرْ.

## তাহকীক ও তারকীব

चें : यि नित्र जारमन, त्थन कर्तन। اَنَى يَأْتِي اتَيَانًا नित्र जारम। اَيْنَ اتَيْنَ الْبَنْ اَتَيْنَ الْبَنْ اَتَيْنَ الْبَنْ اَتَيْنَ الْبَنْ اَتَيْنَ الْبَنْ اللَّهُ الْمُعْرَادُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللْهُ اللْلِهُ اللْلِهُ اللْهُ اللْلِهُ اللْهُ اللْهُ اللْلِهُ اللْهُ اللْلِهُ اللْلِهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বালাগাতপূৰ্ণ। '

আহলে কিতাব বিখন নিত্তি। তিন্তি। তিনি নিতি। তিনি নিতি। তিনি বিখন কিবলা পরিবর্তনকৈ সত্য জেনেও কেবল হিংসা ও হঠকারিতাবশত সে সত্য গোপন করছে, তখন তাদের থেকে এই আশা করো না যে, ভারা তোমাদের কিবলার অনুসরণ করবে। তারা তো এমনই হঠকারী যে, সম্ভাব্য সকল নিদর্শনও যদি তাদের দেখিয়ে দাও, তবুও ভারা তোমাদের কিবলা স্বীকার করে নেবে না। তারা তো এ আশায় রয়েছে যে, কোনোক্রমে তোমাদেরকে নিজেদের অনুসারী বানিয়ে নিতে পারে কিনা। এজন্যই ভারা বলত, তুমি যদি আমাদের কিবলায় স্থির থাকতে তাহলে বুঝতাম তুমিই প্রতিশ্রুত নবী, হয়তো পুনরায় আমাদের কিবলার দিকে ফিরে আসবে। বস্তুত এটা তাদের ভ্রান্ত ধারণা ও অবাস্তব লালসা। তুমি কখনোই তাদের কিবলার অনুসরণ করতে পার না। কিবলার বিধান এখন আর কিয়ামত পর্যন্ত কখনো রহিত হয়ে যাওয়ার নয়। —[তাফসীরে উসমানী]

নি দুন্ন ত্র ব্রোখ্যা করতে বিরে বলেন, এ আয়াতে ইহর্দি-নাসারাদের সে মতবাদের খণ্ডন করাই উদ্দেশ্য যে, মুর্সলমানদের কিবলার কোনো স্থিতি নেই; ইতঃপূর্বে তাদের কিবলা ছিল খানায়ে কা'বা, পরিবর্তিত হয়ে বাইতুল মুকাদাস হলো, আবার তাও বদলে গিয়ে পুনরায় খানায়ে কা'বা হলো। আবারও হয়তো বাইতুল মুকাদাসকেই কিবলা বানিয়ে নেবে।

ভাইনি নিজেরাই আপসে কিবলার ব্যাপারে একমত নয়। ইহুদিদের কিবলার অনুসারী বানানোর চেষ্টা কি আর করবে? তারাতো নিজেরাই আপসে কিবলার ব্যাপারে একমত নয়। ইহুদিদের কিবলা বায়তুল মুকাদ্দাসের গম্বুজ আর খ্রিন্টানরা কোনো স্থান বা ইমারতকে কিবলা স্থির না করলেও পূর্বদিককে কিবলা রূপে গ্রহণ করেছে, যেখানে হযরত ঈসা (আ). -এর রূহ ফুঁকা হয়েছিল। যখন তারা নিজেরাই একমত হতে পারছে না তখন তাদের এ পরম্পর বিরোধী কিবলায় মুসলমানদের পক্ষ থেকে অনুসরণের আশা করাটাতো নিতান্তই নির্বৃদ্ধিতা। –[তাফসীরে উসমানী]

- তেখানে অসম্ভবকে সম্ভব ধরে নিয়ে রাস্ল - কে করো ধন করা হয়েছে। এভাবে সম্বোধন দ্বারা মূলত মুহাম্মদীকে অবহিত করা হচ্ছে যে, উল্লিখিত নির্দেশের বিরুদ্ধাচরণ এতই কঠিন ব্যাপার যে, স্বয়ং নবীও যদি এমনটি করেন [অবশ্য তা অসম্ভব], তবে তিনিও সীমালজ্ঞনকারী বলে সাব্যস্ত হবেন।

- [তাফ্সীরে মা'আরিফুল কুরআন]

আহলে কিতাব কিবলা পরিবর্তনের বিষয়টি জেনেশুনেও মানল না : এ আয়াতে আলোচনা ছিল— হে রাসূল! আপনি হুছেতে মনে করে থাকবেন যে, মুসলিমগণের জন্যে কা'বা ঘর কিবলা হওয়াকে আহলে কিতাব যদি কোনোভাবে স্বীকার করে নিত করে অন্যানেরকে বিভ্রমে ফেলার অপচেষ্টায় লিপ্ত না হতো, অহলে আপনি যে প্রতিশ্রুত নবী এতে কারো কোনো সাক্রেই স্বাক্ত লা । তবে জেনে রাসুন! আপনার সম্পর্কে আহলে কিতাব সম্যক অবগত । আপনার বংশ, জনাস্থান, বাসস্থান,

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

আকৃতি-প্রকৃতি যাবতীয় অবস্থা তাদের ভালো করেই জানা। আপনার সর্বিক বৃত্তান্ত ও আপনি যে প্রতিশ্রুত নবী, এ সম্পর্কে তাদের জ্ঞান নিশ্চিত, যেমন সন্তানসন্ততি সম্পর্কে মানুষের জ্ঞান নিশ্চত হয়ে থাকে, যে কারণে তারা তাদেরকে কোনোরূপ দিধাদ্দ ছাড়াই চিনে ফেলে। কিন্তু ইহুদিরা কেউ কেউ এ বিষয়টি প্রকাশ করলেও অধিকাংশই জেনেশুনে গোপন করে রাখে। কিন্তু তারা গোপন করলে হবে কী, সত্য তো তা-ই যা মহান আল্লাহর পক্ষ থেকেই হয়। আহলে কিতাব তা স্বীকার করুক আর নাই করুক— তাদের বিরোধিতার কারণে কোনো রকমের দ্বিধা করবেন না। —[তাফসীরে উসমানী]

ত্র বিদ্বিত্ত বিদ্বিত্ত বিদের যে অস্বীকৃতি তা একান্তভাবেই হঠকারিতা ও বিদ্বেপ্রসূত ।

এখানে লক্ষণীয় হলো, পূর্ণাঙ্গরূপে চেনার উদাহরণ পিতামাতাকে চেনার সাথে না দিয়ে সন্তানসন্ততিকে চেনার সাথে দেওয়া হয়েছে। অথচ মানুষ স্বভাবত পিতামাতাকেও ভালো করেই জানে। এভাবে উদাহরণ দেওয়ার কারণ হলো, পিতামাতার নিকট সন্তানাদির পরিচয় সন্তানের নিকট পিতামাতার পরিচয় অপেক্ষা বহুত্বণ বেশি হয়ে থাকে। কারণ, পিতামাতা জন্মলগ্ন থেকে সন্তানাদিকে নিজ হাতে লালনপালন করে। তাদের শরীরের এমন কোনো অপপ্রত্যঙ্গ নেই, যা পিতামাতার দৃষ্টির অন্তরালে থাকতে পারে। পক্ষান্তরে পিতামাতার গোপন অঙ্গপ্রত্যঙ্গ সন্তানরা কখনো দেখে না। –[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন] আর হয়রত আবুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) -এর বর্ণনা মতে ইহুদিরা রাস্ল ত্রিন বলেছেন– المَعْرِفُ الْمُنْعُ وَمُعْرِفَتِيْ لِمُحَمَّدٍ اَشَدُ عَرَفْتَهُ وَمِنْ رَأَيْتُهُ كَمَا اَعْرِفُ إِبْنِيْ وَمُعْرِفَتِيْ لِمُحَمَّدٍ اَشَدُ اللهُ اللهُ

অর্থাৎ তাঁকে তথা রাসূলুল্লাহ = -কে আমি দেখা মাত্রই চিনে ফেলেছিলাম যেমন আমি আমার পুত্রকে চিনি। বস্তুত তাঁর পরিচয় আমার নিকট আরও সুবিদিত ছিল। –[বুখারী]

(مُتِرَاءً: قُولُهُ ٱلْمُمْتَرِيْنَ अदक ইসমে कारान । वर्थ- সন্দেহে পতিত ব্যক্তি ।

थन: اَيْجَاز ना तल সংক্ষেপে اَلْمُعْتَرِينٌ वला উচিত ছिल, তा مَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُعْتَرِينَ उथा সংক্ষিপ্তকরণের দাবি হিসেবে وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُعْتَرِينَ ना तल সংক্ষেপে اَلْمُعَتَّر عُنَا الْمُعْتَرِينَ विश रिक्ष हिल, जा करत मिर्च हेवांद्राक वर्ग कर्ता हला किन।

উত্তর: এখানে رَأَخُابُ তথা দীর্ঘায়িত করাটা অহেতুক নয়। কারণবশতই এমনটি করা হয়েছে। কেননা এরূপ বাকধারা সংক্ষেপণের চেয়ে অধিক মোবালাগাপূর্ণ।

#### অনুবাদ:

١. وَلِكُلِّ مِنَ الْأُمَمِ وَجْهَةً قِبْلَةً هُو مُولِيْهَا وَجْهَةً قِبْلَةً هُو مُولِيْهَا وَجْهَة فِي صَلَاتِهِ وَفِي قِرَاءَةٍ مُولَاهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ بَادِرُوْا الّي مُولًاهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ بَادِرُوْا الّي الطَّاعَاتِ وَقُبُولِهَا أَيْنَ مَا تَكُونُوْا يَاتِ بِكُمُ اللّهُ جَمِيْعًا يَجْمَعُكُمْ يَوْمَ يَاتِ اللّهَ يَكُمُ اللّهُ جَمِيْعًا يَجْمَعُكُمْ يَوْمَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قِدِيْدً .

১ ১৪৮. প্রত্যেক জাতিরই এক একটি দিক অর্থাৎ কিবলা রয়েছে যেদিকে সে সালাতে তার মুখ ফিরায় কিপেও পার্চ রয়েছে। অতএব তোমরা সৎকাজে এগিয়ে যও আনুগত্য প্রদর্শন ও তা গ্রহণ করার বিষয়ে তোমরা সমুখে অগ্রসর হও। তোমরা যেখানেই থকে না কেন আল্লাহ তোমাদের সকলকে একত্র করবেন অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তিনি সকলকে জমায়েত করবেন। অনন্তর তিনি তোমাদের কর্মের প্রতিদান প্রদান করবেন। আল্লাহ সর্ব বিষয়ে সর্ব শক্তিমান।

#### তাহকীক ও তারকীব

نالاً على المواقع ا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: অর্থাৎ অপর কেরাতে ইসমে ফা্য়েলের বদলে ইসমে মাফউলের সীগাহ রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। এ

قُولُهُ وَلِكُلِّ وَجُهَةً आয়াতের সারমর্ম : এ আয়াতের ব্যাখ্যায় দুটি অভিমত পাওয়া যায়-

مُولًاهَا أَى مُصُرُون اِلبُهَا - अतर् शिष्म भाकडेल اَنانِب فَاعِل अतर्

১. কিবলা নিয়ে কলহ-বচসা অবান্তর। প্রত্যেক উন্মতের জন্যেই আল্লাহ এক একটি কিবলা নির্ধারণ করে দিয়েছেন, তারা তার প্রতি মুখ করেই ইবাদত করে। অর্থাৎ হযরত ইবরাহীম (আ.) -এর শরিয়তে কিবলা ছিল কা বা শরীফ, আর হযরত মূসা (আ.) -এর শরিয়তে বাইতুল মুকদাস। অনুরূপভাবে তোমাদের জন্যেও একটি স্বতন্ত্র কিবলা নির্ধারণ করে দিয়েছেন। যেমনিভাবে তোমাদের দীন স্বতন্ত্র, তেমনি তোমাদের কিবলাও স্বতন্ত্র হওয়া উচিত। আর এ ক্ষেত্রে কোনো দিক নিজেদের পক্ষ থেকে কিবলা সাব্যস্ত হতে পারে না। আল্লাহ যেটি কিবলা নির্ধারণ করে দিয়েছেন তাই কিবলা হয়েছে। তাই এ নিয়ে বিতর্কে লিপ্ত না হয়ে আসল উদ্দেশ্য তথা ইবাদতে মগু হও। কেননা ইবাদত হলো মূল, কিবলা তে তার একটি মাধ্যম মাত্র।

২. কিংবা এর অর্থ এই যে, মুসলমানদেরও সকল সম্প্রদায় কা'বার বিভিন্ন দিকে তথা কেউ পূর্বে কেউ পশ্চিমে অবস্থান করছিলেন, এমতাবস্থায় কারো কিবলা পূর্ব থেকে পশ্চিমে, কারো কিবলা পূর্ব থেকে দক্ষিণে ইত্যাদি দিকে হবে। তাই কা'বা নিয়ে কলহ-বিবাদের কোনো মানে হয় না, নিজের দিক নিয়ে জেদাজেদি শোভা পায় না। যে পুণ্য সাধনা, পুণ্য সঞ্চয় আসল উদ্দেশ্য— তাতে দ্রুতগামী হও, সাধনার উপলক্ষ কিবলা নিয়ে টানাটানি না করে স্বয়ং সাধনায় আত্মনিয়োগ কর। সকলকে ডিঙ্গিয়ে যাও। কিবলা নিয়ে তর্কবিতর্কে কোনো সার্থকতা নেই, কিবলার যে কোনো দিকে যেখানেই থাক না কেন, হাশরের ময়দানে কিন্তু আল্লাহ ভোমাদের সকলকে জড় করবেন, একত্র ও সমবেত করবেন। তোমরা কিবলার বিভিন্ন দিকে মুখ করে থাকলেও প্রকৃতপক্ষে একই দিকে, একই কিবলার দিকে মুখ করেছ, তোমাদের নামাজও তাই একই দিকে পড়া হয়েছে বলে পরিগণিত হবে। অতএব দিক নিয়ে, কিবলা নিয়ে তর্ক-বচসা অনর্থক।

-[তাফসীরে তাহেরী ও উসমানী]

তামরা সকলে কল্যাণসমূহের দিকে এগিয়ে যাও। এর অর্থ হলো— দ্রুত ও অবিলম্বে ইবাদত-বন্দেগিসমূহ পালন কর।

ইবাদত ও কল্যাণকর কাজ দ্রুত সম্পাদন করা উচিত: এ দলিলের ভিত্তিতে বলা হয়েছে, ইবাদত-আনুগত্যের কাজ অবিলম্বে করা উত্তম, তা বিলম্বিত করা অপেক্ষা। বিলম্বিত করার পক্ষে কোনো দলিল থাকলে ভিন্ন কথা। যেমন— ওয়াজ শুরু হতেই নামাজ পড়া, জাকাত ফরজ হতেই তা দিয়ে দেওয়া, হজ ফরজ হতেই তা আদায় করা— এমনিভাবে অন্যান্য যাবতীয় ফরজ তার জন্য নির্দিষ্ট সময় হতেই, তার কারণ সৃষ্টি হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই আদায় করা যেমন কাম্য, তেমনি অতীব উত্তম। তার কারণ এসব কাজের আদেশ অবিলম্বে পালনীয়। এসব কাজ বিলম্বিত করা কেবল কোনো দলিলের ভিত্তিতেই জায়েজ হতে পারে। যেমন— আদেশ পালনের জন্যে যদি কোনো সময় নির্দিষ্ট না হয়ে থাকে তা সত্ত্বেও সকলেরই মত হচ্ছে সে আদেশটিই অবিলম্বে পালন করে ফেলা আবশ্যক ও কল্যাণময়। তাই আল্লাহর উক্ত আদেশের প্রেক্ষিতে সব ন্যায় কাজ, ভালো কাজ বা শরিয়তের নির্দেশ খুব শীঘ্র এবং অবিলম্বে পালন করা বাঞ্ছনীয়। কেননা তাঁর আদেশ তো এজন্যই দেওয়া হয়েছে যে, আদেশ শুনামাত্রই তা পালিত হবে। — আহকামুল কুরআন, জাসসাস।

ত্র তুলি অনেক প্রশ্ন ও দ্বিধাদ্দের মৌলিক জবাব। আল্লাহ কর্তৃক বিঘোষিত বিষয়াবলিতে মানুষ যে কোনো ক্ষেত্রেই যৌজিক ও বুদ্ধিবৃত্তিক জটিলতা উপলব্ধি করে, তার ভিত্তি সর্বদাই আল্লাহর শক্তি-সামর্থ্যের ব্যাপারে ভুল ধারণা পোষণ হয়ে থাকে। মানুষ নিজের সীমিত শক্তি-সামর্থ্যের ভুলনায় আল্লাহর শক্তিকে সীমিত ও তাঁর কুদরত-সামর্থ্যকে স্থান-কালের পরিসীমায় গণ্ডিবদ্ধ ধারণা করে। মানুষের এই কুপমভুকতার সহজ মানসিকতা সামনে রেখে পবিত্র কুরআন বারবার তার উপর আঘাত হেনেছে এবং এ বাস্তবতার প্রতি মানুষের মনোযোগ আকর্ষণ করেছে যে, আল্লাহর কর্ম সম্বন্ধে কোনো সিদ্ধান্ত প্রদানের আগে তাঁর অসীম কুদরত ও কর্মক্ষমতার প্রতিও সজাগ দৃষ্টি রাখতে হবে।

#### অনুবাদ

١. وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ لِسَفَرٍ فَلُولِهِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَانِّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَّبِكَ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ بِالتَّاءِ وَالْيَاءِ تَقَدَّمَ مِثْلُهُ وَكُرَّرَهُ لِبَيَانِ تَسَاوِىْ حُكْمِ السَّفِرِ وَكُرَّرَهُ لِبَيَانِ تَسَاوِىْ حُكْمِ السَّفِرِ

. وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوْلًا وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شُطْرَهُ كُرَّرَهُ لِلتَّاكِيدِ لِئَلًا يَسَكُنُونَ لِلنَّنَاسِ الْسَيُهُ وَ أُو المُشْرِكِيْنَ عَلَيْكُمْ خُجَّةً أَيْ مُجَادَلَةً فِي التَّوَلِّي إلى غَيْرِهِ أَيْ لِتَنْتَفِي مُجَادَلَتُهُمْ لَكُمْ مِنْ قَوْلِ الْيَهُوْدِ يَجْحُدُ دِيْنَنَا وَيَتَّبِعُ قِبْلَتَنَا وَقُولِ الْمُشْرِكِيْنَ يَدَّعِي مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ وَيُخَالِفُ قِبْلَتَهُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ بِالْعِنَادِ فَإِنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا تَحَوَّلُ إِلَيْهَا إِلَّا مَيْلًا إِلْى دِيْنِ أَبَائِهِ وَالْإِسْتِثْنَاء مُتَّصِلُ وَالْمَعْنِي لَا يَكُوْدُ لِأَحَدِ عَلَيْكُمْ كَلَامُ إِلَّا كَلَامُ هُؤَلَاءِ.

কেন মাসজিদুল হারামের দিকেই মুখ ফির ও এটা
নিশ্চয় তোমার প্রতিপালকের নিকট হতে প্রেরিত
সত্য। তোমরা যা কর সে সম্বন্ধে আল্লাহ অনবহিত
নন। তিমরাটি ত [দিতীয় পুরুষ বহুবচন] ও
নাম পুরুষ বহুবচন] উভয় রূপেই পঠিত
রয়েছে। এ ধরনের বক্তব্য পূর্বেও উল্লিখিত হয়েছে।
সফর এবং সফর ছাড়া সকল অবস্থায়ই এ বিষয়ের
বিধান এক, এ কথার বর্ণনার জন্যে বক্তব্যটিকে
পুনর্য় উল্লেখ করা হয়েছে।

১৫০. এবং তুমি যেখান হতেই বের হও না কেন মাসজিদুল হারামের দিকে মুখ ফিরাও এবং তোমরা যেখানেই থাক না কেন তার দিকে মুখ ফিরাবে। অর্থাৎ জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এ বাক্যটির পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। যাতে তাদের মধ্যে জেদের বশবর্তী হয়ে সীমালজ্ঞানকারীগণ ভিন্ন তোমাদের বিরুদ্ধে অপর কোনো লোকের অর্থাৎ ইহুদি ও মুশরিকগণের কোনো দ<u>লিল না থাকে।</u> এটা ব্যতীত অপর কিবলার দিকে মুখ ফিরাবার বিষয়ে তোমাদের সাথে যেন কোনো বিতর্ক না থাকে। অর্থাৎ ইহুদিরা যে বলে মুহাম্মদ আমাদের ধর্ম অস্বীকার করে অথচ আমাদের কিবলার অনুসরণ করে; আর মুশরিকরা বলে [মুহাম্মদ] দাবি করে মিল্লাতে ইবরাহীমের অথচ তাঁর অনুসূত কিবলার বিপরীত কাজ করে- তোমাদের সাথে এ বিতর্কের যেন অবসান হয়ে যায়। তাবে যারা জালিম, যারা সীমালজ্মনকারী তারা অবশ্য বলবে, স্বীয় পিতৃপুরুষের ধর্মের প্রতি অনুরাগবশত মুহামদ এই দিকে [কা'বার দিকে] কিবলা পরিবর্তন করে إِسْتِثْنَا، अठे व खात إلَّا الَّذِيْنَ ظُلُمُوا । नित्रात्ह বা সমজাতিক ব্যত্যয়রূপে ব্যবহৃত مُتَّصِل হয়েছে। তাদের অভিযোগ ভিন্ন এ বিষয়ে আর কারো কোনো কথা বা অভিযোগ থাকরে না

৩৫২

التَّولِّي اِلَيْهَا وَاخْشُونِيْ بِامْتِثَالِ اَمْرِيْ ४ विमिष्ठा वे के के के विभिन्न प्रिकार प्रकास्त्र प्र विमिष्ठा पूर्व निमर्भनावित عَلَيْكُمْ بِالْهِدَايَةِ إِلَى مَعَالِمٍ دِيْنِكُمْ وَلَعَلُّكُمْ تُهُتُّدُونَ إِلَى الْحُقِّ .

<mark>অনুবাদ : সুত্রাং তাদেরকে ভয় ক</mark>রো না। অর্থাৎ এই দিকে [কা'বার দিকে] মুখ ফিরাতে যেয়ে তাদের বিতর্কের কোনো ভয় করো না। <u>আর আমার নির্দেশ</u> পালনের মাধ্যমে তথু আমাকেই ভয় কর যাতে তোমাদেরকে হেদায়েত করে <u>তোমাদের উপর আ</u>মার অনুগ্রহের পূর্ণতা ولَنَالَّابَكُونَ अठात وَلَاتَكُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي স্থানে عُطِف বা **অনুয় হয়েছে**। এবং যাতে তোমরা সত্যের দিকে পরিচা**লিত হতে পার**।

## তাহকীক ও তারকীব

। ठाकतात करति : مُجَادَلَةً । विठर्क : حُجَّةً । गमठा : كُرَرَ

। नांकर कतांत कला : لِتَنْتَغِي । क्रितांवांत विषया : فِي السُّتُولِي

े بَحُدُدُ : بَحُدُدُ ا جَهُدُ . جَهُدُ : بَحُدُدُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

। আকর্ষণ , টান يِالْعِنَادِ । জদের বশবর্তী হয়ে وَيُعِمَالُ) إِدَّعَياءً : يَدَّعِيْ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কিবলা পরিবর্তনের বিষয়টি বারবার উল্লেখের তাৎপর্য : আলোচ্য আয়াতে কিবলা পরিবর্তনের ا كُنتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ अवराण्डि विनवात धवर فَوَلَ وَجُهَكَ شُطْرَالْمُسْجِدِ الْحَرَامِ বাক্যটি দুবার করে পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। এর কারণ বিভিন্ন।

- ১. কিবলা পরিবর্তনের নির্দেশটি বিরোধীদের জন্যে তো এক হৈচৈয়ের ব্যাপার ছিলই, স্বয়ং মুসলমানদের জন্যেও তাদের ইবাদতের ক্ষেত্রে ছিল একটা বৈপ্লবিক ঘটনা। কারণ একতো কিবলার বিষয়টি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ, দ্বিতীয়ত মহান আল্লাহর বিধানে রহিতকরণের বিষয়টি নির্বোধদের বোধশক্তির উর্ধের ব্যাপার। তার উপর কিবলা পরিবর্তনই হলো মুহাম্মদী শরিয়তের প্রথম রহিতকরণ। কাজেই এ নির্দেশটি যথার্থ তাকিদ ও গুরুত্ব সহকারে ব্যক্ত করাই যুক্তিযুক্ত। অন্যথায় মনের প্রশান্তি অর্জন হয়তো যথেষ্ট সহজ হতো না। আর সেজন্যই নির্দেশটিকে বারবার পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। তদুপরি এতে এরূপ ইঙ্গিতও রয়েছে যে, কা'বাই হলো চূড়ান্ত কিবলা। এরপর পুনঃ পরিবর্তনের আর কোনো সম্ভাবনাই নেই। মুফাসসির (র.) کُرْرَهُ لِلتَّاكِبُدِ অংশটুকু দারা এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন যে, আয়াতাংশের পুনরুল্লেখ দৃশ্যত বিষয়বস্তুর দৃঢ়তা বিধানের লক্ষ্যে। এরূপ বাকপদ্ধতি আরববাসীদের সাধারণ কথনরীতির অন্তর্ভুক্ত।
- ২, তত্ত্ববিদ রহস্য বিশারদ আরিফগণ লিখেছেন যে, গভীরভাবে চিন্তা করলে এখানে মোট ছয়বার কিবলামুখী হওয়ার আদেশ দেওয়া হয়েছে। প্রতিবারের আদেশ দ্বারা এক একটি বিশেষ লক্ষ্যের প্রতি ইঙ্গিত করা উদ্দেশ্য । ১. প্রথমবারের আদেশ নিরেট আবশ্যিকতা [ওজূব] বুঝাবার জন্যে। ২. দ্বিতীয়বার বুঝানো হয়েছে অবস্থার ব্যাপ্তি অর্থাৎ সফর হোক কিংবা ইকামত। ৩. তৃতীয়বারে রয়েছে স্থান-অবস্থানের ব্যাপকতার প্রতি ইঙ্গিত অর্থাৎ দূরবর্তী-নিকটবর্তী, উপস্থিত-অনুপস্থিত সকলের জন্যে বিধানের সামঞ্জস্য ও ব্যাপ্তি। ৪. চতুর্থবারের লক্ষ্য আদব শেখানো অর্থাৎ [সব সময়]

কিবলামুখী থাকার প্রয়াস মোস্তাহাব ও পছন্দনীয়। ৫. পঞ্চমবারে আত্মিক মনোযোগ অর্থাৎ যেদিকে প্রতিপালকের বিশেষ সৃদৃষ্টি রয়েছে, দিল যেন সেদিকেই নিমগ্ন থাকে এবং ৬. ষষ্ঠবারের উদ্দেশ্য তাকিদ ও দৃঢ়তা প্রদান অর্থাৎ রহিত হওয়ার সম্ভাবনা রহিত করা। –[তাফসীরে মাজেদী]

- মুফাসসিরগণ নিজ নিজ রুচি ও কুরআন্বোধের আলোকে পুনরুল্লেখ বিধানের আরো নানা তত্ত্ব উদ্ভাবন করেছেন।
   যেমন–
- \* কেউ বলেন, প্রথমবার নবীজির মন খুশি করার জন্যে, দ্বিতীয়বার সকল উন্মতকে সম্বোধন করা হয়েছে, তৃতীয়বার বিরুদ্ধবাদীদের আপত্তি নিরসনের জন্যে।
- \* কেউ বলেন, প্রথমবার হরমের অধিবাসীদের ব্যাপারে, দ্বিতীয়বার জাযীরাতুল আরবের অধিবাসীদের জন্যে এবং তৃতীয়বার সমগ্র পৃথিবীর অধিবাসীদের জন্যে ।—[মা'আরিফুল করআন : আল্লামা ইদরীস কান্ধলবী (র.) খ. ১, পৃ. ২৪৫] কা'বার দিকে মুখ করে নামাজ পড়ার নির্দেশ এজন্য দেওয়া হয়েছে য়ে, তাওরাতে বর্ণিত আছে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) -এর কিবলা ছিল কা'বা এবং শেষ নবীকেও এদিকেই মুখ করতে নির্দেশ দেওয়া হবে । কাজেই আপনাকে কা'বার দিকে ফেরার নির্দেশ না দেওয়া হলে ইহুদিরা অবশ্যই অভিযোগ তুলত । অপর দিকে মঞ্চা শরীফের মুশরিকরা বলত, হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর কিবলা ছিল কা'বা আর এই নবী ইবরাহীমী ধর্মাদর্শের দাবি করেন অপচ কিবলার ক্ষেত্রে করেন তাঁর বিরোধিতা । এখন তাদের কারোরই কথা বলার সুযোগ থাকল না ।

তবে বেয়াড়া স্বভাব উল্টোরথীদের কথা আলাদা। ওরা এ প্রাঞ্জলতার পরেও প্রশ্নের ঝড় তুলে গোঁয়ার্তুমি করবে। যেমন কুরাইশরা বলবে— তিনি এখন জানতে পেরেছেন আমাদের কিবলা সত্য, তাই এটা অবলম্বন করেছেন। এভাবে আন্তে আন্তে আমাদের অন্যান্য রীতিনীতিও স্বীকার করে নেবেন। ইহুদিরা বলবে— আমাদের কিবলার সত্যতা জানার ও স্বীকার করে নেওয়ার পর এখন আবার আমাদের প্রতি বিদ্বেষ ও হিংসার কারণেই কেবল নিজ ইচ্ছা অনুযায়ী তা ছেড়ে দিয়েছেন। কাজেই এরূপ অবিবেচকদের মন্তব্যের কোনো পরোয়া করবেন না। আমার আদেশ পালন করুন।

– তাফসীরে উসমানী ও মাজেদী।

#### অনুবাদ :

لِأُتِمَ शूर्तंत كُمَّا أَرْسُلْنَا अवत्र करति (الكُمَّا أَرْسُلْنَا مُتَعَلِّقٌ بِأَتِّمُ أَيْ إتمامًا كَاتْمَامِنْهَا بِارْسَالِنَ رُسُولًا مِنْكُمْ مُحَمَّدًا ﷺ يَتْلُو عَلَيْكُمْ الْتِنَا الْقُرْانَ وَيُزَكِّيكُمْ يَطَهِّرَكُمْ مِنَ الشَّيْرِكِ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكَتْبَ الْقُرْأَنَ وَالْحِكْمَةَ مَا فِيْهِ مِنَ الْآخْكَامِ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ .

١٥٢٥٤٠ সালাত, তাসবীহ ইত্যাদির মাধ্যমে তোমরা فَاذْكُرُوْنِي بِالصَّلُوةِ وَالتَّسْبِيْحِ وَنَحْوِهِ اَذْكُرْكُمْ قِيلَ مَعْنَاهُ أَجَازِيْكُمْ وَفِي الْحَدِيثِ عَنِ اللَّهِ مَنْ ذَكَرَنِيْ فِيْ نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِيْ نَفْسِيْ وَمَنْ ذَكَرْنِيْ فِیْ مَلَإِ ذَكُرْتُهُ فِیْ مَلَإِ خَيْرٍ مِّنْ مَلَئِهِ وَاشْكُرُوا لِي نِعْمَتِنَّى بِالطَّاعَةِ وَلَا تَكُفُرُونِ بِالْمُعْصِيَةِ.

-এর সাথে مُتَعَلِّق বা যুক্ত। তোমাদের মধ্য হতে তোমাদের নিকট একজন রাসূল মুহাম্মদ 🚐 -কে, যাতে আমার অন্যান্য অনুগ্রহের পূর্ণতা বিধানের মতো তোমাদের নিকট রাসূল প্রেরণ করে আমি আমার এই অনুগ্রহেরও পূর্ণতা বিধান করতে পারি। যে আমার আয়াতসমূহ অর্থাৎ আল কুরআন তোমাদের নিকট আবৃত্তি করে, তোমাদেরকে পবিত্র করে অর্থাৎ শিরক হতে তোমাদেরকে পাক করে এবং কিতাব আল-কুরআন ও হিকমত তাঁর আহকাম ও বিধিবিধানসমূহ শিক্ষা দেয় এবং তোমরা যা জনতে না তা শিক্ষা দেয়।

আমাকে শ্বরণ কর। আমি তোমাদেরকে শ্বরণ করব। বলা হয়, এর অর্থ হলো, আমি তোমাদেরকে এর প্রতিদান প্রদান করব। আল্লাহর পক্ষ হতে বর্ণিত হাদীসে [হাদীসে কুদসীতে] আছে, যে ব্যক্তি আমাকে মনে মনে শ্বরণ করবে আমিও তাকে মনে মনে শ্বরণ করবে। যে ব্যক্তি আমাকে কোনো সমাবেশে শ্বরণ করবে আমিও তাকে তা হতে উৎকৃষ্টতর সমাবেশে শ্বরণ করব। তোমরা আমার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে আমার অনুগ্রহের কৃতজ্ঞতা আদায় কর। আর পাপাচা**রে লিপ্ত হয়ে** আমার অকৃতজ্ঞ হয়ো না।

## তাহকীক ও তারকীব

ু পুরিপূর্ণ করা। يُزْكِيَةٌ : يُزْكِيَةٌ : مُرْكِيدٌ अर्थ- उन्न करा. পবিত্র করা। واتْمَامُ : সমাবেশ। مُكلاً : তোমাদেরকে প্রতিদান দেব। أُجَازِيْكُمْ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: এ পর্যন্ত কিবলা পরিবর্তন সংক্রোন্ত আলোচনা চলে আসছিল। এখানে বিষয়টিকে এমন এক পর্যায়ে এনে সমাপ্ত করা হয়েছে. যাতে এ বিষয়টির ভূমিকায় কা'বা নির্মাতা হযরত ইবরাহীমের দোয়ার বিষয়টিও প্রাসঙ্গিকভাবে আলোচিত হয়ে গেছে। অর্থাৎ হযরত ইবরাহীম (আ.) -এর বংশধরদের মধ্যে এক বিশেষ মর্যাদায় মহানবী 🚃 -এর আবির্ভাব। এতে এ বিষয়েও ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, রাসূলে কারীম 🚃 -এর আবির্ভাবে কা'বা নির্মাতার দোয়ারও একটা প্রভাব রয়েছে। কাজেই তাঁর কিবলা যদি কা'বা শরীফকে সাব্যস্ত করা হয় তাহলে তাতে বিশ্বয়ের কিংবা অস্বীকারের কিছুই নেই।

فَوْلُمْ كُمّا أَرْسُلْنا : এ বাক্যে উদাহরণসূচক যে 'কাফ' (الله) বর্ণটি ব্যবহার করা হয়েছে তার ব্যাখ্যা হলো, যেভাবে আমি কিবলার ব্যাপারে তোমাদের উপর المناب والمناب وا

হযরত থানভী (র.) বলেছেন, এদিকে বান্দা আল্লাহকে স্মরণ করতে শুরু করল তো ওদিক থেকে করুণা বর্ষণ হতে থাকবে এবং এটাই বান্দার আল্লাহকে স্মরণ করার প্রকৃত সুফল ও পুরস্কার। সূতরাং মনের মাঝে এ বিষয়টি জাগরুক থাকলে জিকির-ফিকিরে নিমগু বান্দার জন্যে কখনো দুশ্চিন্তা-অমনোযোগিতা দেখা দিতে পারে না এবং ফলত কিছু না পাওয়ার অভিযোগও উঠতে পারে না। –[তাফসীরে মাজেদী]

অবাধ্যতা হতে বেঁচে থাক। –[তাফসীরে উসমানী]

জিকিরের তাৎপর্য: মুফাসসির কুরতুবী (র.) ইবনে খোয়াইয -এর আহকামুল কুরআনের বরাত দিয়ে এ সম্পর্কিত একখানা হাদীসও উদ্ধৃত করেছেন। হাদীসটির মর্মার্থ হচ্ছে, রাসূল ক্র বলেন, যে ব্যক্তি আল্লাহ তা আলার অনুগত্য করে অর্থাৎ তাঁর হালাল ও হারাম সম্পর্কিত নির্দেশগুলো অনুসরণ করে, যদি তার নফল নামাজ-রোজা কিছু কমও হয়, সেই আল্লাহকে স্মরণ করে। অন্যদিকে যে ব্যক্তি আল্লাহর নির্দেশাবলির বিরুদ্ধাচরণ করে সে নামাজ, রোজা, তাসবীহ-তাহলীল প্রভৃতি বেশি করে করলেও প্রকৃতপক্ষে সে আল্লাহকে স্মরণ করে না।

হযরত যুননূন মিসরী (র.) বলেন, "যে ব্যক্তি প্রকৃতই আল্লাহকে শ্বরণ করে সে অন্যান্য সব কিছুই ভুলে যায়। এর বদলায় স্বয়ং আল্লাহ তা'আলাই সবদিক দিয়ে হেফাজত করেন এবং সব কিছুর বদলা তাকে দিয়ে দেন।"

হযরত মু'আয (রা.) বলেন, "আল্লাহর আজাব থেকে মুক্ত করার ব্যাপারে মানুষের কোনো আমলই যিকরুল্লাহর সমান নয়।" হযরত আবু হুরায়রা (রা.) বর্ণিত এক হাদীসে কুদসীতে আছে, আল্লাহ তা'আলা বলেন, "বান্দা যে পর্যন্ত আমাকে স্মরণ

করতে থাকে বা আমার স্বরণে যে পর্যন্ত তার ঠোঁট নড়তে থাকে, সে পর্যন্ত আমি তার সাথে থাকি ।" –[মা'আরিফ]
نَّوْلُهُ وَاشْكُرُواْ لِيَّ وَلَا تَكُفُرُونِ
تَكُفُرُونِ
تَكُفُرُونِ
تَكُفُرُونِ
تَكُفُرُونِ

আল্লাহর শোকর আদায় করা। শোকরের উত্তম সংজ্ঞা হলো, আল্লাহর দেওয়া নিয়ামতসমূহকে আল্লাহরই পছন্দনীয় কাজে ব্যয় করা। কুফরি, শিরক, ধর্মহীনতা, ধর্মবিধিতে সন্দেহ পোষণ, আইন লজ্ঞান ও বিদ'আত আচরণই আল্লাহর প্রতি অকৃতজ্ঞতা ও তাঁর নিয়ামতের প্রতি অবহেলা-অস্বীকৃতি। অকৃতজ্ঞতার অর্থ হলো, শক্তি-সামর্থ্যকে আল্লাহর নাফরমানিতে ব্যয় করা। —[তাফসীরে মাজেদী]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### অনুবাদ :

اللَّذِيْنَ امْنُوا اسْتَعِيْنُوا . ١٥٣ ١٥٥. يَايَهُا الَّذِيْنَ امْنُوا اسْتَعِيْنُوا . ١٥٣ ١٥٥. يَايَهُا الَّذِيْنَ امْنُوا اسْتَعِيْنُوا

عَلَى الْأَخِرَةِ بِالصَّبِرِ عَلَى الطَّاعَةِ وَالْبَلَاءِ وَالصَّلُوةِ خَصَّهَا بِالنَّرِكُسِ وَالْبَلَاءِ وَالصَّلُوةِ خَصَّهَا إِنَّ اللَّهُ مَعَ لِيتَكُرُوهَا وَعَشْمِهَا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّبِرِيْنَ بِالْعَوْنِ .

ধৈর্যধারণ ও সালাতের মাধ্যমে তোমরা পরকালের জন্যে <u>সাহায্য প্রার্থনা কর</u> সালাত বারবার আদায় করা হয় এবং এর হুরুত্ব সমধিক, সেহেতু এ স্থানে পৃথকভাবে সালাতের উল্লেখ করা হয়েছে। নিশ্চয় আল্লাহ তার সাহায্যসহ ধৈর্যশীলদের সাথে আছেন

## তাহকীক ও তারকীব

السَّعْيَانُوْا : السَّعْيَانُوْا : बाज्राव : اَلْمِ عَالَ : बाज्राव : اَلْمِكُوْ : बाज्राव : اَلْمُكُوْدُ : विभन-जाभन : اَلْطُاعُهُ : विभन-जाभन : اَلْطُاعُهُ : विभन-जाभन : اَلْطُاعُهُ : जाज्रावा : اَلْطُاعُهُ : जाज्रावा : اَلْطُاعُهُ : जाज्रावा : اَلْعُونُ : जाज्रावा : اَلْعُونُ : जाज्रावा :

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ধৈর্য ও নামাজ যাবতীয় সংকটের প্রতিকার : وَالْتَعْبُوْ بِالْصَبْرِ وَالْصَلُوةِ ''ধৈর্য ও নামাজের মাধ্যমে সাহায্য প্রার্থনা কর" এ আয়াতে বলা হয়েছে যে, মানুষের দুঃর্থকষ্ট, যাবতীয় প্রয়োজন ও সমস্ত সংকটের নিন্দিত প্রতিকার দুটি বিষয়ের মধ্যে নিহিত। একটি 'সবর' বা ধৈর্য এবং অন্যটি নামাজ। বর্ণনারীতির মধ্যে শিল্য তা এই যে, মানব জাতির যে কোনো সাথে সংশ্লিষ্ট না করে ব্যাপক অর্থে ব্যবহার করার ফলে এখানে যে মর্মার্থ দাঁড়ায় তা এই যে, মানব জাতির যে কোনো সংকট বা সমস্যার নিন্দিত প্রতিকারই ধৈর্য ও নামাজ। যে কোনো প্রয়োজনেই এ দুটি বিষয়ের দরা মানুষ সাহায্য লাভ করতে পারে। –[মা'আরিফ]

'সবর' -এর তাৎপর্য: 'সবর' শব্দের অর্থ হচ্ছে সংযম অবলম্বন ও নফস -এর পূর্ণ নিয়ন্ত্রণ লাভ। ইমাম রাগেব (র.) বলেন - اَلْصَّبُرُ الْإِمْسَاكُ তথা সবর হলো সংকটকালে সংযম।

সবরের শাখা : কুরআন ও হাদীসের পরিভাষায় 'সবর' -এর তিনটি শাখা রয়েছে-

- ১. নফসকে হারাম এবং নাজায়েজ বিষয়াদি থেকে বিরত রাখা,
- ২. ইবাদত ও আনুগত্যে বাধ্য করা এবং
- ৩. যে কোনো বিপদ ও সংকটে ধৈর্যধারণ করা। অর্থাৎ যেসব বিপদ-আপদ এসে উপস্থিত হয় সেগুলোকে আল্লাহর বিধান বলে মেনে নেওয়া এবং এর বিনিময়ে আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রতিদান প্রাপ্তির আশা রাখা। অবশ্য কষ্ট পড়ে যদি মুখ থেকে কোনো কাতর শব্দ উচ্চারিত হয়ে যায়, কিংবা অন্যের কাছে তা প্রকাশ করা হয়, তবে তা 'সবর' -এর পরিপন্থি নয়।

'সবর' -এর উপরিউক্ত তিনটি শাখাই প্রত্যেক মুসলমানের অবশ্য পালনীয় কর্তব্য। সাধারণ মানুষের ধারণায় সাধারণত তৃতীয় শাখাকেই সবর হিসেবে গণ্য করা হয়। প্রথম দুটি শাখা যে এ ক্ষেত্রে সর্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ণ সে ব্যাপারে মোটেও লক্ষ্য করা হয় না। এমনকি এ দুটি বিষয়ও যে 'সবর' -এর অন্তর্ভুক্ত এ ধারণাও যেন অনেকের নেই। কুরআন-হাদীসের পরিভাষায় ধৈর্যধারণকারী বা 'সাবের' সে সমস্ত লোককেই বলা হয়, যারা উপরিউক্ত তিন প্রকারেই 'সবর' অবলম্বন করে। কোনো কোনো বর্ণনায় রয়েছে, হাশরের ময়দানে ঘোষণা করা হবে । "ধর্মধারণকারীরা কোথায়?" একথা শোনার সঙ্গে

সঙ্গে সেসব লোক উঠে দাঁড়াবে, যারা তিন প্রকারেই সবর করে জীবন অতিবাহিত করে গেছেন। এসব লোককে প্রথমেই বিনা হিসাবে বেহেশতে প্রবেশ করার অনুমতি দেওয়া হবে। 'ইবনে কাছীর' এ বর্ণনা উদ্ধৃত করে মন্তব্য করেছেন যে, কুরআনের অন্যত্র – إِنَّمَا يُرُفَى الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ অর্থাৎ "সবরকারী বান্দাগণকে তাদের পুরস্কার বিনা হিসাবে প্রদান করা হবে" – এ আয়াতে সেদিকেই ইশারা করা হয়েছে।

ভিত্তি এরপরেও নামাজকে পৃথকভাবে উল্লেখ করার কারণ হচ্ছে যে, নামাজ বারবার আদায় করা হয় এবং এর গুরুত্ত সমধিক। কেননা নামাজ এমনই একটি ইবাদত যাতে 'সবর' তথা ধৈর্যের পরিপূর্ণ নমুনা বিদ্যমান। নামাজের মধ্যে একাধারে যেমন নফস তথা রিমুক্ত আনুগত্যে রাখা হয়, তেমনি যাবতীয় নিষিদ্ধ কাজ, নিষিদ্ধ চিন্তা এমনকি অনেক হালাল ও মোবাহ বিষয় থেকেও সরিয়ে রাখা হয়। সেমতে নিজের 'নফস' -এর উপর পরিপূর্ণ নিয়ন্ত্রণ লাভ করে সর্বপ্রকার গুনাহ ও অশোভন আচার-আচরণ থেকে সরিয়ে রাখা এবং ইচ্ছার বিরুদ্ধে হলেও নিজেকে আল্লাহর ইবাদতে নিয়োজিত রাখার মাধ্যমে 'সবর' -এর অনুশীলন করতে হয়, নামাজের মধ্যেই তার একটি পরিপূর্ণ নমুনা ফুটে উঠে।

غُولُمُ النَّهُ مَعُ الصَّبِرِيِّنَ : বাক্যের দ্বারা এদিকে ইশারা করা হয়েছে যে, নামাজি এবং সবরকারীগণের সাথে আল্লাহর সার্নিধ্য তথা খোদায়ী শক্তির সমাবেশ ঘটে। যেখানে বা যে অবস্থায় বান্দার সাথে আল্লাহর শক্তির সমাবেশ ঘটে। যেখানে বা যে অবস্থায় বান্দার সাথে আল্লাহর শক্তির সমাবেশ ঘটে, সেখানে দুনিয়ার কোনো শক্তি কিংবা কোনো সংকটই যে টিকতে পারে না, তা বুঝিয়ে বলার প্রয়োজন করে না। বান্দা যখন আল্লাহর শক্তিতে শক্তিমান হয়, তখন তার গতি অপ্রতিরোধ্য হয়ে যায়। তার অগ্রগমন ব্যাহত করার মতো শক্তি কারও থাকে না। বলাবাহুল্য, মকসুদ হাসিল করা এবং সংকট উত্তরণের নিশ্চিত উপায় একমাত্র আল্লাহর শক্তিতে শক্তিমান হওয়াই হতে পারে।

এ কথা নিত্য প্রত্যক্ষ যে, কোনো শক্তিধর ও বিরাট সন্তার সাথে সম্পর্ক স্থাপিত হয়ে গেলে মন কত মজবুত ও শক্তিশালী থাকে। বিপদকালে পুলিশের আগমন কিংবা কোনো প্রতাপশালী আইন প্রয়োগকারীর উপস্থিতিতেও মন কতই ভাবনামুক্ত থাকে। কঠিন রোগের সময় কোনো খ্যাতিমান চিকিৎসকের আগমন নিরাশ হৃদয়ে কেমন আশার সঞ্চার করে। তাহলে সর্বদর্শী ও সর্বজ্ঞ প্রকৃত সহায়তাদাতা ও হেফাজতকারীর সঙ্গে অন্তরের সংযোগ হয়ে গেলে অসহায় মানব যে কতখানি মনে প্রশান্তি ও নিশ্চিন্ততা লাভ করতে পারে, তা বলার অপেক্ষা রাখে না।

সালাত সবরকে অন্তর্ভুক্ত করে: অর্থের প্রসারতায় 'সবর' একটি ব্যাপক ও সমন্থিত অর্থবোধক শব্দ, সালাত তার একটি বিশিষ্ট রূপ। সূতরাং সবরকারীদের জন্যে আল্লাহর সান্নিধ্যপ্রাপ্তির এ নিয়ামত সাব্যস্ত হলে তা সালাত আদায়কারীদের জন্যে আরও দৃঢ়ভাবে সাব্যস্ত হবে। এজন্য সালাত আদায়কারীদের কথা স্পষ্ট উল্লেখ করার প্রয়োজন অনুভূত হয়নি। 'সালাত আদায়কারীদের সঙ্গে রয়েছেন, তখন সালাত আদায়কারীদের সঙ্গে রয়েছেন, তখন সালাত আদায়কারীদের সঙ্গে ব্য়েছেন। কারণ সালাত সবরকে অন্তর্ভুক্ত করে রয়েছে। —[রহুল মা'আনী সূত্রে মাজেদী]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

া ১৫১৫৪. আল্লাহর পথে যারা নিহত হয় তাদেরকে মৃত বলো فِیْ حَوَاصِلِ طَیْورِ خَضْرِ تَسْرَحُ فِی نْ لَا تَــُشْعُـرُوْنَ تَـعْ

<u>না, বরং</u> তারা <u>জীবি</u>ত। এই মর্মে একটি হাদীস আছে যে, সবুজ পাখির পেটে তাদের রূহসমূহ অবস্থান করে এবং জান্নাতের যেখানে ইচ্ছা তারা বিচরণ করে বেড়ায়। কিন্তু তোমরা তা উপল<u>ির্</u> <u>করতে পার না।</u> কি [সুন্দর] অবস্থায় তারা আছে তোমরা তা জান না। أَمُواكُ শব্দটি এ স্থানে خُبَر বা বিধেয়, তার أُخْبَتُدُ বা উদ্দেশ্য হলো 🔏 যা এ স্থানে উহ্য।

#### তাহকীক ও তারকীব

- এর বহুবচন। अर्थ - مُبِيَّتُ : أَمُواَتُ । निरुण रहा पूरारत प्रांजहाल जीगार । گُنتاً (ن) فَتَالُ अर्थ - रुणा करा। أَمُواَتُ : وَمُعَلَمُ اللهِ अर्थ - रुणा करा। مُوَّاتُ : كُواصِلُ : صُوْصَلَمُ : كُواصِلُ : أَمُواتُ : كُواصِلُ : أَمُواتُ : كُواصِلُ : أَمُواتُ : كُواصِلُ : كُوراصِلُ : المُعَلِمُ اللهُ ال वंद्यहन। जर्थ- (পট, পाकञ्रली। طُيْرٌ : طُيْرٌ : अव्यह्यहन। जर्थ- शिष ؛ خُضْرٌ : अवूक : यथात देखा ) حَيْثُ شَاءَتُ : विठत्रव करत् । تُسْرُحُ : यथात देखा

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এর আলোচনা : বদর যুদ্ধে কতিপয় সাহাবী শাহাদাত বরণ করলে وَ الْ تَقُولُوا لِمَنْ يُفْتَلُ فِي سَبِيْلِ اللّهِ أَمْوَاتُ الْمَرَاتُ اللّهِ أَمْوَاتُ اللّهِ أَمْوَاتُ اللّهِ أَمْوَاتُ নির্বোধ কাফিররা বলতে লাগল যে, এরা অনর্থক নিজেদের জীবন নাশ করল, জীবনের স্থাদ আস্বাদন থেকে বঞ্জিত হলো। এদের জবাব দেওয়া হচ্ছে যে, তোমরা যে অর্থে তাদের মৃত মনে করছ, সে অর্থে তো তারা একেবারেই মৃত নয়; বরং তারা জীবিতদের চেয়েও অনেক উত্তম ও অধিকহারে স্বাদ আস্বাদন করছেন। পরিভাষায় এ ধরনের নিহতদের শহীদ বলা হয়। তোমরা বুঝতে পার না। সে জীবন সম্পর্কে অনুভব করার মতো অনুভূতি তোমাদের দেওয়া وَلَكِنْ لاَ تَشْعُرُونَ হয়নি। কেননা বার্যখ জগৎ জাগতিক ইন্দ্রিয় দ্বারা অনুধাবনযোগ্য নয় এবং মানুষ তার বাহ্য ইন্দ্রিয় দ্বারা সে সৃক্ষ ও উন্নত জীবনের উপলব্ধি অর্জন করতে পারে না; বরং ওহী ও আল্লাহর বাণীতে তার সন্ধান পাওয়া যায় ৷ –[তাফসীরে বায়যাবী] আলমে বর্ষখে নবী এবং শহীদগণের হায়াত : ইসলামি রেওয়ায়েত মোতাবেক প্রত্যেক মৃত ব্যক্তি আলমে বর্ষখে বিশেষ ধরনের এক হায়াত বা জীবন প্রাপ্ত হয় এবং সে জীবনে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি কবরের আজাব বা ছওয়াব অনুভব করে থাকে। এ জীবন প্রাপ্তির ব্যাপারে মু'মিন-কাফির এবং পুণ্যবান ও গুনাহগারের কোনো পার্থক্য নেই। তবে বর্যখের জীবনের বিভিন্ন স্তর রয়েছে। এক স্তরে সর্বশ্রেণির লোকই সমানভাবে শামিল। কিন্তু বিশেষ এক স্তর নবী-রাসূল এবং বিশেষ নেককার বান্দাদের জন্যে নির্ধারিত। এ স্তরেও অবশ্য বিশেষ পার্থক্য এবং পরস্পরের বৈশিষ্ট্য রয়েছে। যেসব লোক আল্লাহর রাস্তায় নিহত হন তাঁদেরকে শহীদ বলা হয়। অবশ্য সাধারণভাবে তাঁদের মৃত বলাও জায়েজ। তবে তাঁদের মৃত্যুকে অন্যান্যদের মৃত্যুর সমপর্যায়ভুক্ত মনে করতে নিষেধ করা হয়েছে। কেননা মৃত্যুর পর প্রত্যেকেই বর্যখের জীবন লাভ করে থাকে এবং সে জীবনের পুরস্কার অথবা শান্তি ভোগ করতে থাকে। কিন্তু শহীদগণকে সে জীবনে অন্যান্য মৃতের তুলনায় একটা বিশেষ বৈশিষ্ট্যপূর্ণ মর্যাদা দান করা হয়। তা হলো অনুভূতির বৈশিষ্ট্য, অন্যান্য মৃতের তুলনায় তাঁদের বেশি অনুভূতি দেওয়া হয় । যেমন− মানুষের পায়ের গোড়ালি ও হাতের আঙ্গুলের অগ্রভাগ− উভয় স্থানেই অনুভূতি থাকে, কিন্তু গোড়ালির তুলনায় আঙ্গুলের অনুভূতি অনেক বেশি তীক্ষ্ণ। তেমনি সাধারণ মৃতের তুলনায় শহীদগণ বর্যখের জীবনে বহুগুণ বেশি অনুভূতি প্রাপ্ত হয়ে থাকে। এমনকি শহীদের এ জীবনানুভূতি অনেক ক্ষেত্রে তাঁদের জড়দেহেও এসে পৌছে থাকে। অনেক সময় তাঁদের হাড়-মাংসের দেহ পর্যন্ত মাটিতে বিনষ্ট হয় না; জীবিত মানুষের দেহের মতোই অবিকৃত থাকতে দেখা যায়। হাদীসের বর্ণনা এবং বহু প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতায় এর যথার্থতা প্রমাণিত হয়েছে। এ কারণেই শহীদগণকে জীবিত বলা হয়েছে। তবে সাধারণ নিয়মে তাঁদেরকেও মৃতই ধরা হয় এবং তাঁদের বিধবাগণ অন্যের সাথে পুনর্বিবাহ করতে পারে।

নবী ও শহীদগণের হায়াতের পার্থক্য: নবীগণ (আ.) এ ধরনের এক বিশেষ জীবনের অধিকার লাভে শহীদগণের উর্ধের রয়েছেন এবং তাঁদের জীবনীশক্তি প্রবলতর ও অধিক বৈশিষ্ট্যময়। নবী-রাসূলগণ শহীদগণের চেয়েও অনেক বেশি মরতবার অধিকারী হয়ে থাকেন। তাঁদের পবিত্র দেহ সম্পূর্ণ অবিকৃত অবস্থায় থাকার পরও বাহ্যিক হুকুম-আহকামে তার কিছু প্রভাব অবশিষ্ট থাকে। তাঁদের পরিত্যক্ত কোনো সম্পদ বন্টন করার রীতি নেই। তাঁদের স্ত্রীগণ দ্বিতীয়বার বিবাহ বন্ধনেও আবদ্ধ হতে পারেন না।

এখানে শহীদগণের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে তাদের বিশেষ সান্নিধ্য-সংযোগ এবং বিশেষ সঞ্জীবতা ও মাহাত্ম্য বুঝাবার জন্যে। যেমন তাফসীরে বায়যাবীতে উল্লেখ হয়েছে–

মোটকথা, বরষখের এ জীবনে সর্বাপেক্ষা শক্তিসম্পন্ন হচ্ছেন নবী-রাস্লগণ, অতঃপর শহীদগণ এবং তারপর অন্যান্য সাধারণ মৃত ব্যক্তিবর্গ। অবশ্য কোনো কোনো হাদীসের দ্বারা জানা যায় যে, ওলী-আওলিয়া এবং নেককার বান্দাগণের অনেকেই বরষখের হায়াতের ক্ষেত্রে শহীদগণের সমপর্যায়ভুক্ত হয়ে থাকেন। কেননা আত্মন্তন্ধির সাধনায় রত অবস্থায় যাঁরা মৃত্যুবরণ করেন, তাঁদের মৃত্যুকেও শহীদের মৃত্যু বলা যায়। ফলে তাঁরাও শহীদগণেরই পর্যায়ভুক্ত হয়ে যান। আয়াতের মর্মার্থ অনুযায়ী নিঃসন্দেহে অন্যান্য নেককার সালেহগণের তুলনায় শহীদগণের মর্যাদা বেশি।

সন্দেহের অপনোদন: যদি কোনো শহীদের লাশ মাটিতে বিনষ্ট হতে দেখা যায়, তাহলে এমন ধারণা করা যেত পারে যে, আল্লাহর পথে সে নিহত হয়েছে সত্য, তবে হয়তো নিয়ত বিশুদ্ধ না থাকায় তার সে মৃত্যু যথার্থ মৃত্যু হয়নি। কিন্তু এমন কোনো শহীদের লাশ যদি মাটির নীচে বিনষ্ট অবস্থায় পাওয়া যায়, আল্লাহর পথে শহীদ হওয়ার ব্যাপারে যার নিষ্ঠায় কোনো সন্দেহ নেই, তবে সেক্ষেত্রে অবশ্য এমন ধারণা করা উচিত হবে না যে, তিনি শহীদ নন অথবা কুরআনের আয়াতের মর্মার্থ এখানে টিকছে না। কেননা মানুষের লাশ যে কেবলমাত্র মাটিতেই বনষ্ট হয় তাই নয়। অনেক সময় ভূমিস্থ অন্যান্য ধাতৃ কিংবা অন্য কোনো কিছুর প্রভাবেও জড়দেহ বিনিষ্ট হওয়া সম্ভব। নবী-রাস্ল ও শহীদগণের লাশ মাটি ভক্ষণ করে না বলে হাদীসে যে বর্ণনা রয়েছে, তাতে একথা বুঝা যায় না যে, মাটি ছাড়া তাদের লাশ অন্য কোনো ধাতু কিংবা রাসায়নিক প্রভাবেও বিনষ্ট হতে পারে না। সুতরাং মাটির সাথে মিশ্রিত অন্য কোনো রাসায়নিক পদার্থ কিংবা অন্য কোনো উপাদানের প্রভাবে যদি শহীদের লাশে কোনো প্রকার বিকৃতি ঘটে যায়, তবে এর ছারা 'মাটি শহীদের লাশে বিকৃতি ঘটাতে পারে না'— এ হাদীসের যথার্থতা বিঘ্রিত হয় না।

মাসআলা: ইবনুল আরাবী মালিকী (র.) বলেছেন, এ আয়াত থেকে প্রমাণ গ্রহণ করে কোনো কোনো ইমাম শহীদের জন্যে জানাজা ও গোসল উভয়কে অপ্রয়োজনীয় সাব্যস্ত করেছেন। কেননা শাহাদাতই তো তাদের পৃত-পবিত্র করে দিয়েছে। তবে ইমাম আবৃ হানীফা (র.) জানাজার প্রয়োজনীয়তাকে অপরিবর্তিত রেখেছেন। —[আহকামুল কুরআন]

বরযথী জীবনের স্বরূপ: এ জীবন সম্পর্কে একদল মনীষী শুধু আত্মিক হওয়ার অভিমত পোষণ করেছেন। তবে আত্মিক ও কড় এ উভয়বিধ হওয়ার অভিমতকে প্রাধান্য দেওয়া হয়েছে। পূর্বসূরিদের অনেকেই এ অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, এ জীবনটি দেহ ও আত্মার বাস্তবতাসমৃদ্ধ। কারো কারো মতে এটি শুধু আধ্যাত্মিক। তবে প্রথম অভিমতটির প্রাধান্য সুপ্রসিদ্ধ।

—[রহুল মা'আনী]

#### অনুবাদ:

ত্তিক্ষ্ন ত্ত্তা নিক্তি নিক

১٥٦ ১৫৬. তারা হলো <u>যারা বিপদে পতিত হলে</u> কষ্টে اللَّذِيْنَ اِذَاَ اصَابَتْهُمْ مُصِيْبَةٌ بَـلَاءُ পড়লে বলে দাস ও মালিকানা স্কল রূপেই قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ مِلْكًا وَعَبِيدًا يَفْعَلُ بِنَا নিক্য আমরা আল্লাহর তিনি আমাদের নিয়ে যা ইচ্ছা তাই করতে পারেন এবং আমরা مَا يَشَاءُ وَإِنَّا الِّينِهِ رَاجِعُونَ فِي الْأَخِرَةِ তাঁর দিকেই নিশ্চিতভাবে পরকালে فَيُجَازِيْنَا فِي الْحَدِيثِ مَنِ اسْتَرْجَعَ প্রত্যাবর্তনকারী। অনন্তর তিনি আমাদেরকে প্রতিদান প্রদান করবেন। হাদীসে আছে-عِنْدَ الْمُصِيْبَةِ اجْرَهُ اللَّهُ فِيْهَا وَأَخْلَفَ বিপদের সময় "ইন্না লিল্লাহি ওয়া ইন্না ইলাইহি রাজিউন" পাঠ করলে আল্লাহ তাকে পূর্ণফল عَلَيْهِ خَبْرًا وَفِيْهِ أَنَّ مِصْبَاحَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ দান করেন ও এর ফলে এতদপেক্ষা কোনো উত্তম বস্তু তাকে দেন। আরো আছে যে, طَفِئَ فَاسْتَرْجَعَ فَقَالَتْ عَائِشَهُ (رض) একবার রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর ঘরের বাতি নিভে গেলে তিনি 'ইন্না লিল্লাহ' পাঠ করলেন। এতে إنَّمَا هٰذَا مِصْبَاحٌ فَقَالَ كُلُّ مَا سَاءَ হ্যরত আয়েশা (রা.) বললেন, এটাতো সামান্য একটি বাতিমাত্র। রাসূলুল্লাহ 🚐 المؤمِنَ فَهُوَ مُصِيبَةً رَوَاهُ ابُو دَاوُدَ فِي বললেন্ যে বস্তুতে মু'মিন কটপায়, তার খারাপ লাগে তা-ই তার জন্যে বিপদ। ইমাম আবু দাউদ তৎপ্রণীত মারাসীলে এ হাদীসটির বর্ণনা করেছেন।

### তাহকীক ও তারকীব

الْمَوْتُكُمُ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বাগসূত্র: যাঁরা ধৈর্যের চরম উৎকর্ষ দেখাতে পেরেছেন উপরে সেই শহীদান সম্পর্কে আলোচনা ছিল। এবার ঘোষণা করা হয়েছে যে, সাধারণভাবে তোমাদের সকলের উপরই বালামুসিবত ও বিপদাপদ নিশ্চয় আপতিত হবে তবে তা শান্তি ও আজাব রূপে নয়, বরং পরীক্ষা রূপে হবে এবং তোমাদের ধৈর্য যাচাই করা হবে। ধৈর্যশীলদের অন্তর্ভুক্ত হওয়া অত সহজ নয়। এ কারণে এ বাণী ঘারা আগেভাগে সাবধান করে দিয়ে তাদের সান্ত্রনা ও নির্ভাবনার উত্তম উপকরণ সরবরাহ করা হলো। আর আল্লাহর পরীক্ষা করার লক্ষ্য হলো ফলাফল পৃথিবীবাসীর সামনে প্রকাশ করে দেওয়া। অন্যথায় এ বিষয়টিও যে আল্লাহ সর্বদা বিদিত রয়েছেন, তা বলার অপেক্ষা রাখে না।

-[তাফসীরে মাজেদী ও উসমানী]

َ عُولُهُ بِشَيْعُ: [কিছু] দ্বারা বুঝিয়ে দেওয়া হলো যে, পরীক্ষা খুব কঠিন হবে না; মালিকানাভুক্ত যে কোনো বিষয়ের নগণ্য পরিমাণ ও ক্ষুদ্র অংশ দ্বারা হবে, পূর্ণাঙ্গ ও পরিপূর্ণ বিষয় দ্বারা নয়।

শব্দ ব্যাপ্তিসম্পন্ন জীবন, সম্পদ ও সম্মান -এর সব কিছুর ব্যাপারে শঙ্কা ও সংকট -এর অন্তর্ভুক্ত। اَلْجُوْعُ : قُولُهُ ٱلْجُوْعُ । قَوْلُهُ ٱلْجُوْعُ : قُولُهُ ٱلْجُوْعُ : قُولُهُ ٱلْجُوْعُ : قُولُهُ ٱلْجُوْعُ : كَوْلُهُ ٱللْجُوعُ : كَوْلُهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

غَوْلُهُ أَمْوَالُ : সম্পদে সুদ-ঘুষ, আত্মসাৎ, অবৈধ বেচাকেনা এবং সম্পদ অর্জনের শরিয়ত পরিপন্থি যে কোনো উপায় বর্জন করবে। প্রাকৃতিক দুর্যোগ-দুর্বিপাকে সম্পদের ক্ষতি সাধিত হলে, চুরি গেলে, আগুন লেগে পুড়ে গেলে, সর্ব ক্ষেত্রে ধৈর্যধারণ করবে।

قُولُهُ ٱلْاَنْفُسُ : تَولُهُ ٱلْاَنْفُسُ : केवन-মৃত্যু, রোগ-ব্যাধি ও জিহাদের আঘাত-প্রত্যাঘাতে ধৈর্যশীল হবে।

ফল-ফসল দ্বারা সন্তানসন্ততিও উদ্দেশ্য হতে পারে। এছাড়া ব্যবসাবাণিজ্য, ক্ষেত-কৃষি ইত্যাদির লাভ ও উৎপাদন এবং সব ধরনের সুনাম-সুখ্যাতির ক্ষেত্রগুলোও এর অন্তর্ভুক্ত। বিশেষজ্ঞগণ বলেছেন, বান্দার পরীক্ষা তাওহীদ ও শিরকের মাঝে ব্যবধান রেখা টেনে দেয়। সাধারণ মানুষের পরীক্ষা হয় প্রকাশ্য শিরক সম্পর্কিত আর বিশিষ্টদের পরীক্ষা নেওয়া হয় সৃক্ষ শিরক সম্পর্কে। হযরত থানভী (র.) বলেছেন, এ আয়াতটি অনিক্ষাকৃত সাধনা [মুজাহাদা]ও উপকারী ও কার্যকর হওয়ার সুস্পষ্ট ভাষ্য।

### हेम. ठाकमीत जालालहेत जातवि वाश्ला [১ম খণ্ড] – २८(क)

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

विপদ-আপদে এ আয়াতের উচ্চারণের অভ্যাস আজও অনেক মুসলিম পরিবারে : قَوْلُهُ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا الِّيهِ رَاجِعُونَ পরিদৃষ্টি হয়। কিন্তু সবর অর্জিত হওয়ার জন্যে শুধু মৌখিক আবৃত্তি যথেষ্ট নয়, অন্তরেও অবশ্যই এ মর্মের পূর্ণাঙ্গ উপস্থিতি অপরিহার্য। তাফসীরে বায়যাবীতে এসেছে- وَالْقَلْبِ অপরিহার্য। তাফসীরে বায়যাবীতে এসেছে- وَالْقَلْبِ অপরিহার্য। তাফসীরে বায়যাবীতে এসেছে-ইন্নালিল্লাহ ...... পড়ার নাম সবর নয়, বরং মুখ ও মন দিয়ে পড়তে হবে।

चिकाना । قَوْلُهُ إِنَّا لِلَّهِ وَانَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ : আমরা সকলেই তথু বান্দা-মালিকানাভুক্ত দাসানুদাস। সব কিছুতেই তাঁর মালিকানা। আমরা নিজেরা আমাদের সব বিষয়বস্থু এর কোনো কিছুই আমার নয়, স্ত্রী নয়, সন্তান নয়, সম্পদ নয়, সম্পত্তি নয়, স্বদেশ নয়, স্বজাতি নয়, দেহ নয়, প্রাণ নয় :

মৌলিক তিনটি বিশ্বাস সবরের জন্যে সহায়ক : প্রথমত মানুষের সব দুঃখ-দুশ্চিন্তা, সকল বেদ্না ও আক্ষেপ এবং সকল জ্বালার মূল কথা শুধু এতটুকু যে, সে তার প্রিয় বিষয়বস্তুগুলোকে নিজস্ব সাব্যস্ত করে রেখেছেন। কিন্তু এই ব্যাপক বিভ্রান্তি হতে হৃদয়-মনকে মুক্ত করতে পারলে তখন যে কোনো জিনিস যতই প্রিয় হোক না কেন, তা তো বিন্দুমাত্র নিজের রইল না। অতএব তখন আর দুঃখকষ্ট, বিষণুতা ও হায়-আফসোসের অবকাশ কোথায়? দ্বিতীয়ত পৃথিবীর যে কোনো দুঃখ-বেদনা, যে কোনো মনঃকষ্ট এবং যে কোনো মর্মজ্বালার তা যতই বিস্তৃত ও গভীর হোক না কেন- এ সবই সাময়িক ও ক্ষণস্থায়ী। এর কোনোটিই অক্ষয় চিরন্তন নয়। কেননা অনতিবিলম্বে এসব ছেড়ে প্রকৃত মালিকের দরবারে হাজিরা দিতে হবে। তৃতীয়ত সেখানে পৌছামাত্র সমুদয় বকেয়া উসুল হয়ে যাবে, সব হারানোর প্রাপ্তি ঘটবে, সকল বিচ্ছেদের অবসানে চির মিলন সূচিত হবে। মৌলিক বিশ্বাসের এ তিনটি ধারা যার হৃদয়ে যতখানি সুদৃঢ় হবে, পৃথিবীর বুকে সে তত পরিমাণ নিরাপত্তা ও স্থিরতা ভোগ করবে। –[তাফসীরে মাজেদী]

সবরের তিনটি স্তর: বিষয়াভিজ্ঞদের মতে আয়াতে বর্ণিত সবর প্রতিপালনের তিনটি স্তর রয়েছে-

- ক. উচ্চস্তর: অন্তরে আয়াতের মর্ম চিত্রিত থাকবে এবং মুখেও এর শব্দমালা উচ্চারিত হবে।
- খ. মধ্যমন্তর: মনে মনে এর অর্থ ভেবে নেবে, মুখে উচ্চারণ করবে না।
- গ. নিম্ন্তর: মনে মর্মের উপস্থিতি ব্যতিরেকে শুধু মুখে উচ্চারণ করবে। একটি সম্ভাব্য চতুর্থ স্তরও রয়েছে। তা হলো, মনে বিশ্বাসের পর্যায়েও বিদ্যমান নেই, শুধু মুখে রটাতে থাকবে। এটি মূলত নিফাক বা কপটতা এবং এ অবস্থা ঈমানদারদের পরিসীমা বহির্ভূত। রাসূলুল্লাহ 🚃 সম্পর্কে ইতিহাসের বর্ণনা রয়েছে যে, সাধারণ ও নগণ্য দুঃখকষ্ট ও অপছন্দনীয়তার ক্ষেত্রে তিনি বারবার এ বাক্য আবৃত্তি করতেন। তাঁর সাহাবীগণ (রা.) ও এরূপ অভ্যাসে অভ্যস্ত হয়েছিলেন। –[তাফসীরে মাজেদী]

# ١٥٨. إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ جَبَلَانِ بِمَكَّةَ مِنْ شَعَانِرِ اللَّهِ أَعْلَامِ دِيْنِهِ جَمْعُ شَعِيْرَةٍ فَمَنْ حُبُّ الْبَيْتُ أَوِ اعْتَمُر أَيْ تُلَبُّسَ بِالْحَجِّ أَوِ الْعُمْرَةِ وَأَصْلُهُمَا الْقَصْدُ وَالزِّيارَةُ فَلَا جُنَاحَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ يَطُونَ فِيْهِ إِذْ غَامُ التَّاءِ فِي الْأَصْلِ فِي الطَّاءِ بِهِمَا بِأَنْ يَسْعَى بَيْنَهُمَا سَبْعًا نَزَلَتْ لَمَّا كُرهَ الْمُسْلِمُونَ ذٰلِكَ لِأَنَّ اَهْلَ النجاهِ لِيَّةِ كَانُوا يَطُوفُون بِهِمَا وعُلَيْهِمًا صَنَمَانِ يَمْسَحُونُهُمًا وَعُن ابْنِ عَبَّاسِ (رض) أَنَّ السَّعْىَ غَيْرُ فَرْضٍ لِمَا افْلَادُهُ رَفْعُ الْإِثْمِ مِنَ التَّخْيِيْرِ وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَغَيْرُهُ رَكُنُ وَبَيِّنَ عَلِيَّةً فَرْضِيَّتَهُ بِقَوْلِهِ إِنَّ اللَّهُ كَتَبَ عَلَيْكُمُ السَّعْيَ رَوَاهُ الْبَيْهَ قِيُّ وَغَيْسُرهُ وَقَالًا إِبْدَوُوا بِمَا بَدَأَ اللُّهُ بِهِ يَعْنِي الصَّفَا رُوَاهُ مُسْلِمٌ وَمُسَنَّ تَسَطَّوَّعَ وَفِي قِسَراكِمٍ بالتَّحْتَانِيَّةِ وَتَشْدِيْدِ الطَّاءِ مَجْزَوْمًا وَفِيهِ إِدْغَامُ التَّاءِ فِيهَا خَيْرًا أَيْ بِخَيْرٍ أَىْ عُمُلِ مَا لَمْ بَجِبْ عَلَبْهِ مِنْ طُوافٍ وَغَيْدِهِ فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرُ لِعَمَلِهِ بِالْإِثَابَةِ عَلَيْه عَلِيْمٌ بِهِ.

### অনুবাদ :

১৫৮. নিশ্বর সাফা ও মারওয়া মক্কার দুটি পাহাড় <u>আল্লাহর নিদর্শনসমূহের অন্যতম।</u> [দেবদেবীর শ্বরণিকা নিদর্শন নয়]
নিদর্শনসমূহের অন্যতম। [দেবদেবীর শ্বরণিকা নিদর্শন নয়]
নিদর্শনসমূহ। শুভরাং যে ব্যক্তি কাবাগৃহের হজ কিংবা উমরা সম্পন্ন করে অর্থাৎ হজ ও উমরার সাথে তার ইচ্ছা বিজড়িত করে এতদুভয়ের তওয়াফ করলে এ দুয়ের মাঝে সাত চক্কর দৌড়ালে তার কোনো অপরাধ পাপ নেই। মূলত ছিল নেউ। এর মধ্যে নারে নারে সৃচিত হয়েছে। হজ ও উমরার আসল আভিধানিক অর্থ যথাক্রমে ইচ্ছা করা ও জেয়ারত করা। মুসলিমগণ সাফা ও মারওয়ার মাঝে সায়ী [দৌড়ানো] অপছন্দ করত। কারণ জাহিলি যুগে এতদুভয়ের মধ্যে [আসাফ ও নায়িলা নামক] দুটি মূর্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল। সায়ী বা দৌড়ানো ও তওয়াফ করার সময় কাফিরগণ এ দুটিকে ভক্তিসহকারে স্পর্শ করত। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা আলা এ আয়াত নাজিল করেন।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, সাফা ও মারওয়ার সায়ী ফরজ নয়। কেননা [এ আয়াতটিতে বলা হয়েছে সাফা ও মারওয়ার তওয়াফে কোনো পাপ নেই] 'পাপ নেই' দারা বান্দাকে এ বিষয়ে এখতিয়ার প্রদান করা বুঝায়। হয়রত শাফেয়ী ও কতিপয় ইমাম এটাকে হজ ও উমরার অন্যতম 'রুকন' বা অবশ্য করণীয় বুনিয়াদ বলে মনে করেন। কারণ রাস্লুল্লাহ তা ওয়াজিব বা অবশ্য করণীয় হওয়া সম্পর্কে বর্ণনা দিয়ে গেছেন। তিনি ইরশাদ করেন, নিশ্চয় আল্লাহ তা আলা তোমাদের উপর সাফা ও মারওয়ার মাঝে সায়ী বা দৌড়ানো ফরজ করেছেন। ইমাম বায়হাকী ও অন্যান্য মহাদ্দিসগণ এ হাদীসটি বর্ণনা করেছেন।

ইমাম মুসলিম (র.) বর্ণনা করেন, রাস্লুল্লাহ করেশাদ করেন, আল্লাহ যে স্থান হতে শুরু করে। এবং যে কেউ স্বতঃস্কৃতভাবে সংকাজ করবে করি করেছেন আর্থাৎ সাফা তোমরাও সে স্থান হতে শুরু করে। এবং যে কেউ স্বতঃস্কৃতভাবে সংকাজ করবে করি করেছে। একবচন বর্তমানকাল রূপেও অপর এক পাঠ রয়েছে। এমতাবস্থায় ৯ অক্ষরটিতে ত -এর الْمُعَام বা সন্ধি সূচিত হয়েছে বলে গণ্য হবে। অর্থাৎ তওয়াফ ইত্যাদি যা তার উপর অবশ্য করণীয় নয় এমন কোনো কাজ করবে নিশ্য আল্লাহ ভা আলা পুণ্যকল দান করে তার এই কার্যের মর্যাদা দেবেন। তিনি এতদসম্পর্কে অতি জ্ঞানবান।

প্রকৃতি মূলত مَنْصُوبُ بِنَزْعِ الْخَافِضِ অর্থাৎ কাসরা প্রদানকারী অক্ষরটি অপসারণের দর্দ্দন মানস্বরূপে ব্যবহৃত হয়েছে— এদিকে ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে মাননীয় তাফসীরকার এ স্থানে তাফসীরে بِنَخْيْرِ -এর উল্লেখ করেছেন।

### তাহকীক ও তারকীব

- عَلَمْ : أَعْلاً - وَهُ عَلَمْ الْبَيْتِ الْعَتِيْقِ لِاَدَاءِ الْمَنَاسِكِ : أَلْحَةً - وَهُ مَعَامَ اللّهُ وَهُ السَّرْعِ فَصُدُ الْبَيْتِ الْعَتِيْقِ لِاَدَاءِ الْمَنَاسِكِ : أَلْحَةً الْحَدُ الْمَنَاسِكِ : أَلْحَةً الْحَدُ الْمَنَاسِكِ : أَلْحَدُ الْمَنَاسِكِ : أَلْحَدُ الْمَنِلُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَنِلُ الْمَالُ الْمَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতের সাথে এ আয়াতের কয়েক দিক থেকে সম্পর্ক রয়েছে-

- ك. ইতঃপূর্বে কা'বার দিকে কিবলা পরিবর্তন ও কিবলাসমূহের মধ্যে কা'বার শ্রেষ্ঠত্বের বর্ণনা ছিল। এবারে কা'বা যে হজ ও
  উমরা পালনের স্থান তা বর্ণনা করা হয়েছে, যাতে পূর্ণাঙ্গরূপে وَلَا رَبَّمْ نِعْمَتِى عَلْبُكُمْ -এর প্রত্যয়ন ও বিশ্লেষণ সাধিত হয়।
- ২. এর আগে ধৈর্যের মাহাত্ম্য বর্ণনা করা হয়েছিল। এবারে বলা হয়েছে যেঁ, দেখ সাফা ও মারওয়া যে মহান আল্লাহর নির্দশনাবলির অন্তর্ভুক্ত হয়েছে এবং হজ ও উমরায় তার প্রদক্ষিণকে আবশ্যিক করা হয়েছে, তার কারণ তো এটাই যে, এ কাজ হয়রত বিবি হাজেরা (আ.) ও তাঁর ছেলে হয়রত ইসমাঈল (আ.) -এর ন্যায় পরম ধৈর্যশীল্দ্রয়ের স্কৃতিবাহী। হাদীস, তাফসীর ও ইতিহাস গ্রন্থসমূহে এ ঘটনা বিস্তারিত বর্ণিত আছে, যা দেখলে ازُ اللهُ مَعُ الصَّابِرِيْنَ -এর সমর্থন পাওয়া যায়। –[তাফসীরে উসমানী]
- ৩. উপরে একটু আগেই সবরের মাহাত্ম্য ও গুরুত্বের বিবরণ দেওয়া হচ্ছিল। তার পরপরই হজের আলোচনা গুরু করাতে সবর ও হজের মাঝে একটি বিশেষ সংযোগ-সামঞ্জস্যও রয়েছে। কেননা হজ সম্পাদন ক্ষেত্রে নিত্য দিনের ভিড়-হাঙ্গামা, টানাহ্যাচড়া, লাগাতার সফর ও খণ্ডিত অবস্থান ইত্যাদি মিলিয়ে গুধু ফরজগুলো যথারীতি আদায় করে যাওয়াই একটি কঠিন সংখামতুল্য। সুনুত ও মোস্তাহাব তো কল্পনায়ই রেখে দিতে হয়। প্রতি মুহূর্তের ব্যস্ততায় উত্তেজনার উপকরণ থাকা সত্ত্বেও জিহ্বা সংযত রাখুন, হাত-পা সামলে রাখুন, চোখ-কান নিয়ন্ত্রণে রাখুন। মোটকথা সবরের পরিপূর্ণ পরীক্ষা দিতে হচ্ছে। –িতাফসীরে মাজেদী।

জালালাইনের হাশিয়াতে রয়েছে-

وَجُهُ ارْتَبَاطِ الْآَيَةِ بِمَا قَبْلُهُ هُوَ الْجَعْعُ بَيْنَ الْحَجِّ وَالْجِهَادِ لِآنَ فَيْهِمَا شَقَ الْآنفُس وَالْأَمُوالِ (ج ٢، ص ٢٣) مع وَجُهُ ارْتَبَاطِ الْآَيَةِ بِمَا قَبْلُهُ هُوَ الْجَعْعُ بَيْنَ الْحَجِّ وَالْجِهَادِ لِآنَ فَيْهِمَا شَقَ الْآنفُس وَالْآمُوالِ (ج ٢، ص ٢٣) مع وَالْعُرُوة مع وَقَالُهُ وَالْمُوالِ (ج ٢، ص ٢٣) مع وَالْمُورَة وَالْمُورَة وَالْمُورَة وَالْمُورَة وَالْمُورَة : সাফা ও মারওয়া এক সময় মাসজিদুল হারামের সন্নিকটে দুটি ছোট পাহাড় ছিল। এখন তা তথ্ব পাথরখণ্ডরূপে সামান্য উচু রয়েছে। সাফা হরাম শরীফের ডানদিকে এবং মারওয়া বামদিকে অবস্থিত। এ দুটির মাঝে দূরত্ব হবে ৪৯৩ কদম বা প্রায় ৭ ফার্লং। সাফা শব্দের আভিধানিক অর্থ – পরিচ্ছ্রু পাথর বা নিরেট প্রস্তরখণ্ড বা পাথরের চাই। মারওয়া'র আভিধানিক অর্থ – সাদা বর্ণের কোমল পাথর।

سَيِّى الصَّفَا لِآنَّهُ جَلَسَ عَلَيْهِ آدَمُ صَفِي اللَّهِ وَسَيِّى الْمَرْوَةُ لِأَنَّهُ جَلَسَ عَلَيْهِ امرأَةً آدَمُ حُواءُ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ. (حَاشِيةَ حَلَاكَتُنَ)

সহীহ হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে, হযরত ইসমাঈল (আ.) -এর দুধ খাওয়ার বয়সে মা হাজেরা (রা.) দুগ্ধপোষ্য শিশুকে একাকী ও পিপাসা-কাতর রেখে এ উদ্দেশ্যে বের হয়েছিলেন যে, কোথাও কোনো কাফেলা দেখা গেলে তাদের নিকট হতে পানি পাওয়া যেতে পারে। এ সময় অস্থিরতার কারণে তিনি দৌড়ে এ পাহাড় থেকে সে পাহাড়ে চড়তেন, আবার সে পাহাড় থেকে এ পাহাড়ে চলে আসতেন যাতে পাহাড়ের উঁচু স্থান থেকে কোনো কাফেলা দৃষ্টিগোচর হয়।

আল্লাহর নিদর্শন অর্থাৎ شَعَائِرُ اللّٰهِ । আলামত, চিহ্ন شَعَائِرُ : قَوْلُهُ شَعَائِرُ اللّٰهِ আলাহর নিদর্শন অর্থাৎ আলাহর দীনের চিহ্ন ও নিদর্শনাদি। আল্লাহর দীনের সেসব আলামত, যা ইবাদতের ক্ষেত্রে প্রতীক সাব্যস্ত হতে পারে।
–[তাফসীরে মাজেদী]

আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.) বলেন, শরিয়তের পরিভাষায় ঐ সমস্ত বস্তুকে شُعَاتِرِ اللّٰهِ বলা হয় যার মাধ্যমে সাধারণত কুফর ও ইসলামের মাঝে পার্থক্য নির্ণীত হয়। –[মা'আরিফুল কুরআন-১/২৫৩]

قَوْلُهُ فَمَنْ حُجُّ الْبَيْتُ اَوِ اعْتَمَرَ হজের বিধান : হজ ইসলামি ইবাদত তালিকায় চতুর্থ স্তম্ভ। কিংবা সালাত, সাওম ও জাকাতের পরবর্তী চতুর্থ ফরজ। উন্মতের যে কোনো সদস্য, চাই সে পৃথিবীর যে কোনো অঞ্চলের বাসিন্দা হোক না কেন— আর্থিক সামর্থ্য, পথের নিরাপত্তা ও শরীরিক সামর্থ্যের শর্তে জীবনে একবার তার জন্যে হজ সম্পাদন ফরজ। হজের আরকান অর্থাৎ হজের ফরজসমূহ তিনটি—

- ১. ইহরাম বাঁধা অর্থাৎ হেরেমের পরিসীমায় প্রবেশের পূর্বে সাধারণ ব্যবহার্য পোশাক খুলে ফেলে ইহরাম বা হজের জন্যে বিশেষ ধরনের সেলাইবিহীন পোশাক পরিধান করা।
- ২. জিলহজ মাসের ৯ তারিখে আরাফা প্রান্তরে উপস্থিতি, যাকে পরিভাষায় বলা হয় উকৃফ [অবস্থান] এবং
- ৩. তাওয়াফে যিয়ারত বা প্রধান তওয়াফ অর্থাৎ উক্ফের পরে পবিত্র কা'বা ঘর প্রদক্ষিণ বা তওয়াফ করা। হজের ওয়াজিব ৫টি–
- ১. মুযদালিফায় অবস্থান করা অর্থাৎ আরাফার ময়দান থেকে মিনায় ফেরার পথে মুযদালিফা নামক স্থানে রাত্রি যাপন করা।
- ২. ১০. ১১ ও ১২ জিলহজে মিনায় অবস্থান করে কঙ্কর নিক্ষেপ, পরিভাষায় যাকে বলা হয় রাময়ুল জামারাত বা সংক্ষেপে রামী।
- ৩. মাথা মুণ্ডন করা বা চুল কাটা অর্থাৎ মিনায় শয়তানকে কঙ্কর মারার পর কুরবানি আদায় করে মাথার চুল মুণ্ডন করা।
- 8. সাফা-মারওয়া পর্বতদ্বয় সাঈ করা অর্থাৎ ১০ জিলহজ বায়তুল্লাহ শরীফে তাওয়াফে যিয়ারতের পর সাফা-মারওয়া পর্বতদ্বয় সাতবার সায়ী করা।
- ৫. কা'বা তওয়াফ [অর্থাৎ ফরজ তওয়াফের অতিরিক্ত বিদায়ী তওয়াফ পরিভাষায় যাকে বলা হয় তাওয়াফই সাদর]।

উমরার বিধান: 'উমরা' যার অপর নাম 'আল হাজ্জুল আসগার' বা ছোট হজ। এতে অবশ্য হজের ন্যায় মাস-তারিখের শর্ত নেই এবং আরাফার ময়দানে উকৃফ, মুযদালিফায় অবস্থান, মিনা গমন ইত্যাদি নেই। বছরের যে কোনো মাসে এবং যে কোনো সময় উমরা পালন করা যায়। উমরার কার্যক্রম হচ্ছে হেরেমের বাইরে থেকে উমরার নিয়তে ইহরাম বাঁধবে, অতঃপর কা'বা ঘর তওয়াফ করবে এবং সাফা ও মারওয়ার মাঝে সায়ী করার পর মাথা কামিয়ে ফেলবে বা চুল ছেঁটে ফেলবে। এতেই উমরা সম্পাদিত হবে এবং ইহরাম থেকে মুক্ত হতে পারবে।

ইসমাঈল ও হ্যরত ইবরাহীম (আ.) -এর সঙ্গে । কিন্তু জাহেলিয়াতের যুগে এগুলোতেও মুশরিকরা অবৈধ দখল জমিয়েছিল এবং প্রতিটি পাহাড়ে এক একটি প্রতীক বিগ্রহ প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল। তীর্থযাত্রায় গেলে দৌড়ে দৌড়ে এগুলোও স্পর্শ করত, চুমো খেত। প্রথম যুগের মুসলমান সাহাবীগণের হৃদয়ে শিরকের প্রতি ঘৃণা এত দৃঢ়ভাবে বদ্ধমূল হয়েছিল যে, স্বভাবতই তাদের মনে এরপ আশঙ্কা দেখা দিল যে, এ পাহাড়দ্বয়ের মাঝে যাতায়াত করা আবার না শিরক ও অংশীবাদের পরিচায়ক হয়ে যায়। তাই তাঁরা সাফা-মারওয়া গমনে দিধানিত ছিলেন।

আয়াতে তাদের এ দিধা বিদূরিত করার লক্ষ্যে ইরশাদ হয়েছে– এগুলো জাহিলি যুগের তো নয়-ই; বরং এগুলো প্রকৃত তাওহীদের নিদর্শন ও স্মরণিকা প্রতীক। সুতরাং এদের মাঝে যাতায়াতকে ইসলামি ও তাওহীদী হজের অঙ্গ সাব্যস্ত করা হলে তাতে কোনো প্রকারের ক্ষতি বা অন্যায় হবে না।

जारी -এর বিধান : তওয়াফের মূল অর্থ হলো কোনো কিছুর চারদিক প্রদক্ষিণ করা ও চক্কর দেওয়া। وَالْطُواَفُ الْمَشْيُ حُولُ الشَّيْ \_ رَاغُبِ] তবে সম্প্রসারিত অর্থরূপে কোনো কিছুর আশপাশে যাওয়াকেও তওয়াফ বলা যেতে পারে। এখানে উদ্দেশ্য হলো, দুটি স্থানের মাঝে সায়ী বা যাতায়াত করা।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

মাবহাৰ ও ইৰভিপাক: সাফা-মারওয়ার মধ্যকার এ সায়ী হানাফীদের মতে ওয়াজিব, ইমাম আহমদ (র.) -এর মতে সুনুত এবং মালেকী ও শাফেয়ীগণের মতে ফরজ। এ যাতায়াত হবে সাতবার। মাঝের কিছু দূরত্ব প্রায় দূই ফার্লং স্থান একটু দৌড়ে চলতে হয়। এজন্যই বিষয়টিকে সায়ী [দৌড়] নামে অভিহিত করা হয়েছে। মধ্যবর্তী এ দূরত্বের পরিচিতি চিহ্নস্বরূপ সড়কের পাশে দূই প্রান্তে দূটি সবুজ বর্ণের ফলক স্থাপন করা হয়েছে। এক সময় এ স্থানটি ছিল অনাবাদি, এখন তো দস্তুরমতো বাজারে পরিণত হয়েছে এবং সাফা-মারওয়ার মাঝে এখন সমাগম ও জীবনের স্পন্দন পরিলক্ষিত হয়ে থাকে।

—[তাফসীরে মাজেদী]

আয়াতের প্রকৃত মর্ম : বুখারী ও মুসলিমের বর্ণনায় রয়েছে, হযরত ওরওয়া ইবনে যুবাইর (রা.) হযরত আয়েশা (রা.) -এর কাছে জিজ্জেস করলেন فَكُرُ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُرُفَ بِهِمَا ছারা তো বোঝা যায়, সাফা-মারওয়ার সায়ী ওয়াজিব নয়। জবাবে হযরত আয়েশা (রা.) বললেন, ওহে আমার ভাগ্নে আয়াতের মর্ম এমন নয় যেমনটি তুমি বুঝেছ। যদি আয়াতের মর্ম এমনই হতো, তাহলে কুরআনের ইবারত এভাবে হতো – فَكُرُ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرَفَ بِهِمَا তাহলে কুরআনের ইবারত এভাবে হতো – فَكُرُ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرَفَ بِهِمَا صَالَا عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرُفُ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرُفَ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرُفُ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرُفُ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُرُفُ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بِهِمَا اللهُ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بِهِمَا اللهُ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بِهِمَا اللهَ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بِهِمَا اللهُ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بَعْمَا أَنْ لا يَطُونُ بَعْمَا أَنْ لا يَطُونُ فَعَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بَهُ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطُونُ بَهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنْ لا يَطْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.) বলেন, এতদসত্ত্বেও যদি এটা মেনে নেওয়া হয় যে, أَبُنَاحُ لَا بُعَالَ الله والله والله

আয়াতের মর্ম এই দাঁড়ায় যে, যে কোনো নেককাজ হোক এবং তার স্তর ও প্রকরণ যাই হোক মানুষ স্বেচ্ছা প্রণোদিত হয়ে যা কিছু সম্পাদন করবে তার বিনিময় প্রতিদান সে পেয়েই যাবে।

चें : তুকর শব্দ আল্লাহর দিকে প্রযোজ্য হলে তার অর্থ হবে এরূপ যে, তিনি বান্দার সামান্য মেহনতেও অনেক বেশি বিনিময় দিয়ে থাকেন।

(اَلشُّكُرُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى اَنْ يَعُطِى لِعَبْدِهِ فَوْقَ مَا يَسْتَحِقَّهُ بِشُكْرِ الْيَسِيْرِ وَ يُعْطِى الْكَثِيْرَ – مَعَالِم)
অর্থাৎ আল্লাহর পক্ষে শোকর হলো এই যে, তিনি বান্দাকে তার প্রাপ্যের উধের দান করেন এবং অল্পের বিনিময়ে অনেক
দিয়ে দেন অর্থাৎ বান্দার নিয়ত সম্পর্কে তো তিনি অবহিত রয়েছেন।

### অনুবাদ :

১ ১৫৯. ইহদিদের সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা নাজিল করেন يَكُتُمُونَ النَّاسَ مَا انْدُلْنَا مِنَ الْبَيِّنْتِ وَالْهُدى كَاٰيَةِ الرَّجْم وَنَعْتِ مُحَمَّدٍ ﷺ مِنْ بَعْدِ مَا بَيُّنَّهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتٰبِ التَّوْرَاةِ أُولٰئِكَ يَلْعَنُهُ اللُّهُ يُبْعِدُهُمْ مِّنْ رَّحْمَتِهِ وَيَكُ اللَّعِنُونَ الْمُلَائِكَةُ وَالْمُؤْمِنُونَ أَوْ كُلُّ شَيْ بِالدُّعَاءِ عَلَيْهِمْ بِاللَّعْنَةِ.

الله النويان تَابُوا رَجَعُوا عَنْ ذُلِكَ ١٦٠ وَلا النويانَ تَابُوا رَجَعُوا عَنْ ذُلِكَ ١٦٠ وَلا النويانَ تَابُوا رَجَعُوا عَنْ ذُلِكَ وَاصلَحُوا عَملَهُم وَبيُّنُوا مَا كَتُمُوهُ فَأُولَٰ يَكُ اَتُوبُ عَلَيْهِمْ اَقْبَلُ تَوْبَتُهُمْ وَأَنَا النَّوَّابُ الرَّحِيْمُ بِالْمُؤْمِنِيْنَ .

انَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفُّارٌ ١٦١. إِنَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفُّارٌ الْ حَالُ أُولَٰئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُ اللَّهِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ أَيْ هُمْ مُسْتَحِقُّوا ذلِكَ فِي الدُّنْيَا وَالْاخِرَةِ وَالنَّاسُ قِيلَ عَامٌ وَقِيلَ الْمُؤْمِنُونَ .

النَّارِ النَّارِ النَّارِ अर्थार लानत्वत प्राया वा लानक भक्षि प्राता वात्र प्राया वा लानक भक्षि प्राता الْمَذَلُولِ بِهَا عَلَيْهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ طَرْفَةَ عَيْنِ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ يمهَلُونَ لِتُوبَةٍ أَوْ مَعْذِرةٍ.

যে, আমি ফেসব স্পষ্ট নিদর্শন ও পথ নির্দেশ অবতীর্ণ করেছি যেমন রাজম [ব্যভিচারের শাস্তি প্রস্তর নিক্ষেপ হারা হত্যা] সম্পর্কিত আয়াত ও হ্যরত মুহামদ 🚉 -এর প্রশংসা সংবলিত বিবরণাদি <u>মানুষের জন্যে কিতা</u>বে অর্থাৎ তাওরাতে তা স্পষ্টভাবে ব্যক্ত করার পরও যারা তা লোকদের নিকট গোপন করে আল্লাহ তাদেরকে লানত করেন অর্থাৎ তাঁর রহমত হতে তাদেরকে বিদূরিত করে দেন এবং অভিশাপকারীগণও অর্থাৎ ফেরেশতা ও মু'মিনগণ বা প্রতিটি জিনিস তাদের লানতের বদদোয়া করে অভিশাপ দেয়।

নিজেদের কার্যকলাপ সংশোধন করে এবং যা গোপন করে রেখেছিল তা সুস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করে এরাই তারা যাদের প্রতি আমি ক্ষমাপরবশ হই। অর্থাৎ তাদের তওবা কবুল করি। <u>আর আমি</u> মু'মিনদের প্রতি অতিশয় তওবা গ্রহণকারী, প্রম मशालु ।

প্রত্যাখ্যানকারীরূপে মৃত্যু মুখে পতিত হয় 🚜 বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। <u>তাদের</u> উপর আল্লাহর ফেরেশতা এবং মানুষ সক**লেরই** <u>অভিশাপ।</u> অর্থাৎ ইহকাল ও পরকালে তারা তারই যোগ্য হবে। কেউ কেউ বলেন اَنَتَاسِ [মানুষ] শব্দটি এ স্থলে کے বা ব্যাপক। আর কেউ কেউ বলেন, এ শব্দটি দারা এ স্থলে কেবল মু'মিনদেরকেই বুঝানো হয়েছে।

ইঙ্গিতকৃত জাহানামের মধ্যে তারা স্থায়ী হবে। তাদের শাস্তি পলকমাত্র সময়ের জন্যেও লঘু করা <u>হবে না আর</u> তওবা করার জন্যে বা ওজর পেশ করার জন্যেও তাদেরকে বিরাম দেওয়া হবে না। অবকাশ দেওয়া হবে না।

# তাহকীক ও তারকীব

ا يَكْتُمُونُ (ن) كُتُمًا . كِتْمَانًا (গাপন করা : يَكْتُمُونُ : পাথর দিয়ে আঘাত করা । يَكْتُمُونُ অর্থ- অর্থ- অধিকারী, যোগ্য। الْمَدْلُولُ ইঙ্গিতকৃত। مُسْتَحِقُواْ ذُلِكَ : مُسْتَحِ থাকা, জড়িয়ে থাকা অর্থাৎ সে শাস্তি ও লানত চিরকাল তারা তাতেই পড়ে থাকবে। طُرُفَةُ عَيْنِ : চোখের পলক। ४ يَنْظُرُونَ عَالَ : সুযোগ দেওয়া হবে না। انْظُرَ (اِفْعَال) অর্থ - ঢিল দেওয়া, অবকাশ দেওয়া। । এর ছারা فَيْهُ أَي اللَّعْنَة إَوِ النَّارِ الْمَدْلُولِ بِهَا عَلَيْهَا अत हाता فِيْهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا অর্থাৎ তারা সব সময় থাকবে লানতে বা লানত দারা ইঙ্গিতকৃত দোজখে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র ও আলোচনা : পূর্বে আলোচিত হয়েছে যে, ইহুদিরা হক তথা সত্যকে জানত ও চিনত- যেমনিভাবে পিতা সন্তানকৈ চিনে। এ চেনাজানার পরও তারা হক গোপুন করত। যেমন আয়াতে বলা হয়েছে - اَلَّذِينَ اَتَينَهُمُ الْكِتْبُمُ الْكِتْبُمُ الْكَتْبُمُ وَالْ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيكُتَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ابْنَانَهُمْ وَازَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيكُتَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ عَلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ عَمْ اللهِ عَلَمُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْكُمُ مَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللهُ اللّهُ اللّ প্রতিশ্রুতি দেওয়া হচ্ছে।

: গোপন করে এবং এ সত্য গোপনও এত দুঃসাহসিকতার সাথে যে, তা তথু নীরবতা অবলম্বন পর্যন্তই সীমিত থাকেনি; বরং সত্যের বিপরীত সাক্ষ্যদানে সদা প্রস্তুত। كُتْكَان সেচ্ছাকৃত ও প্রকাশের প্রয়োজনীয়তার ক্ষেত্রে গোপন রাখাকে বলে। তাফসীরে রুহুল মা'আনীতে এর সংজ্ঞা এভাবে দেওয়া হয়েছে-

تَرُكُ إِظْهَادِ الشَّى قِنصُدًّا مَعَ مَسَاسِ الْحَاجَةِ إِلَيْهِ (روح)

অর্থাৎ كُتُكَان হলো ইচ্ছা করে কোনো কিছু গোপন করা তা প্রকাশের প্রয়োজনীয়তা দেখা দেওয়া সত্ত্বেও। : লানতের তাৎপর্য : قُولُهُ يُلْعُنُّهُمُ اللَّهُ

- \* আল্লাহর লানত অর্থ- তিনি তাদের নিজ সান্নিধ্য হতে দূরে সরিয়ে দেন এবং দয়া-মেহেরবানিতে তাদের পরিত্যক্ত রাখেন। ইমাম রাগিব (র.) বলেন-
  - وَ ذَلِكَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْأَخِرَةِ عَقُوبَةً وَفِي الدُّنْيَا إِنْقِطَاعٌ عَنْ قَبُولِ رَحْمَتِه وتَوْفِيقِه . অর্থাৎ "আর তা আল্লাহর পক্ষ থেকে আখিরাতে শাস্তি এবং দুনিয়ায় তাঁর রহমত ও তৌফিক কিল্যাণ উপকরণী প্রাপ্তিতে বিচ্ছিন্তা। –[রাগিব]
- \* সৃষ্ট জীবের লানত হলো, এ পাপাচারী দুর্ভাগাদের জন্যে বদদোয়া করা, তাদের জন্যে আল্লাহর রহমত থেকে দূরে থাকা ও তাঁর দয়া-করুণা থেকে বঞ্চিত থাকার প্রার্থনা করা । -[রুহুল মা'আনী ও রাগিব]

ফকীহগণ পূর্ববর্তী আয়াত দ্বারা এ বিষয়টি আহরণ করেছেন যে, আলিমের জ্বন্যে সত্য প্রচার [তাবলীগ] ও তাঁর জানা বিষয় অন্যদের পর্যন্ত পৌছে দেওয়া অবশ্য কর্তব্য।

। আয়াতে লানতকারীদের নির্দিষ্টভাবে চিহ্নিত করা হয়নि। قُولُهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّعِنْوَنَ أَي الْمَلَاتِكَةُ وَالْمَوْمِنُونَ أَوْ كُلُّ شَيْ এভাবে বিষয়টি অনির্ধারিত রাখাতে ইঙ্গিত পওয়া যাচ্ছে যে, দুনিয়ার প্রতিটি বস্তু এবং প্রতিটি সৃষ্টিই তাদের উপর অভিসম্পাত করে থাকে। এমনকি জীব-জন্ম ও কীটপতঙ্গও তাদের প্রতি অভিসম্পাত করে। মুফাসসির (র.) -এর وَيُلْعَنْهُمْ وَلُكُونُونَ أَوْ كُلُّ شَيْ بِالدُّعَاء بِاللَّعْنَة (পরবর্তী اللَّعِنُونَ الْعُنُونَ اوْ كُلُّ شَيْ بِالدُّعَاء بِاللَّعْنَة (পরবর্তী اللَّعِنُونَ

প্রত্যেকের লা'নত করার কারণ : আল্লাহ তা'আলা লানত করেন এজন্য যে, সত্য গোপনকারীরা প্রকারান্তরে আল্লাহর মোকাবিলা করে থাকে। কেননা আল্লাহ চান হেদায়েতের বিস্তার করতে এবং মূর্খতা দূর করতে। আর ওরা চায় গোমরাহি ও মূর্যতার প্রসার ঘটাতে।

ফেরেশতা, নবী এবং মু'মিনরা এজন্য লানত করে যে, তাদের সার্বক্ষণিক চেষ্টা হলো বান্দাদের কাছে আল্লাহর হুকুম বর্ণনা করা। আর এসব লোক তাদের সে চেষ্টা ব্যর্থ করতে চায়।

আর তাদের সত্য গোপনের পরিণামে যখন দুনিয়ায় দুর্ভিক্ষ, মহামারি ইত্যাকার বিপদাপদ নেমে আসে তখন পুরো

প্রাণিজগৎ এমনকি জড়পদার্থের পর্যন্ত কষ্ট হয়। ফলে সকলেই তাদের উপর অভিশাপ দেয়।

-[কান্ধলভী : খ. ১, পৃ. ২৫৫, তাফসীরে উসমানী]
তিওবা করা কথাটির উদ্দেশ্য – ক. বিরত থাকা, খ. অনুতপ্ত হওয়া এবং গ. বর্জনের সংকল্প নিয়ে অনুনয়-বিনয় করা।
آبُمُعِیْنَ শব্দটি দ্বারা বক্তব্যে জোর [তাকিদ] দেওয়া হয়েছে এবং এটি শুধু 'মানুষ' [النّاسُ] -এর সাথে সম্পৃক্ত নয়, বরং এর সংযোগ রয়েছে আল্লাহ, ফেরেশতা ও মানুষ এসব শব্দের সাথে। اَجْمُعِیْنَ পূর্বোল্লিখিত সকল শব্দের জন্যে 'তাকিদ', শুধু النّاسُ শব্দের জন্য নয়। -[রহুল মা'আনী]

লানতের বিধান:

অবকাশ পাবে না।

ভানতের বিধান : 'কাফের অবস্থায় মারা গিয়েছে' এ কায়েদ বা সংযুক্তি স্পষ্ট করে দিয়েছে যে, এখানে উদ্বৃত্ত লানতও সে সকল কাফিরের জন্য যারা কাফির অবস্থায়ই মারা গিয়েছিল। কেননা মূল মানদণ্ড শেষ আমল ও মৃত্যুর সঙ্গে জড়িত। সুতরাং যে কাফের কুফর অবস্থায় মৃত্যুবরণ করেছে বলে নিশ্চিত নয়, তার প্রতি লানত করা বৈধ নয়। আর আমাদের পক্ষে যেহেতু কারো শেষ পরিণতির [মৃত্যুর] নিশ্চিত অবস্থা সম্পর্কে অবগত হওয়ার কোনো উপায় নেই, সেহেতু কোনো কাফেরের নাম নিয়ে তার প্রতি লানত করাও জায়েজ নয়। আর রাস্ল আর্রার কাফেরের নাম উল্লেখ করে তার প্রতি লানত করেছেন কুফর অবস্থায় তাদের মৃত্যু সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে তিনি অবহিত হয়েছিলেন। লানতের ব্যাপারটি যখন এতই কঠিন ও নাজুক যে, কুফর অবস্থায় মৃত্যু সম্পর্কে নিশ্চিত না হয়ে কোনো কাফেরের প্রতিও লানত করা বৈধ নয়, তখন কোনো মুসলমান কিংবা কোনো জীবজত্বর উপর কেমন করে লানত করা যেতে পারে? তাই আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের মতে সুনির্দিষ্টভাবে কোনো মু'মিন পাপী ব্যক্তিকে লানত করা সম্পূর্ণ নাজায়েজ। তবে কোনো ব্যক্তিকে নির্দীত না করে অনির্দিষ্ট ও ব্যাপক শব্দে লানত করার বৈধতা রয়েছে। যথা— চোরকে অভিশাপ! সুনির্দিষ্ট পাপীকে লানত করা জায়েজ নয়, তবে অনির্ণীতরূপে পাপীদের জাতি-গোষ্ঠীকে লানত করা সকলের মতে বৈধ [ইবনুল আরাবী]। বরং সহীহ হাদীসে কোনো মু'মিনকে লানত করা তাকে হত্যা করার সমত্ল্যু বলা হয়েছে— আর্রাই নির্দুতিতে লিপ্ত দেখামাত্র অবলীলায় লানত দিতে শুরু করে, তাদের এ আয়াত হতে শিক্ষা গ্রহণ করা বাঞ্জনীয়।

ा नानত দ্বারা ইঙ্গিতকৃত দোজখে। এটি একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর।

প্রশ্ন : وَنَهُا عَبْلَ الذِّكْرِ হতে পারে না। কেননা পূর্বে তার কোনো উল্লেখ নেই। অন্যথায় وَضُمَارُ قَبْلَ الذِّكْرِ সাব্যস্ত হবে।

উত্তর: যদিও শব্দটি প্রকাশ্যে উল্লেখ নেই, তবে অন্য শব্দের অধীনে উল্লেখ হয়েছে। কারণ হিন্দুর্ভি শব্দটি আর্থাং যারা চিরতরে অভিশপ্ত হওয়ার যোগ্য তাদের জন্যে দোজখ অবধারিত। –[জামালাইন]

ं नेष् করা'র ব্যাপারটি আজাব শুরু হয়ে যাওয়ার পরের। আর সুযোগ-অবকাশের ক্ষেত্র আজাব শুরু হওয়ার পূর্বক্ষণ পর্যন্ত। অর্থাৎ দোজখে নিপতিত হওয়ার পরে তাদের আজাবের প্রচণ্ডতা বিন্দুমাত্র শিথিল করা হবে না এবং আজাবে নিপতিত হওয়ার আগেও তারা কোনো প্রকার সুযোগ-সুবিধা ও

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

### অনুবাদ :

ক্র - 🕮 🏯 রাস্লুল্লাহ اسام আরব মুশরিকগণ রাস্লুল্লাহ وَنَـزَلَ لَـمَّا قَـالُـوْا صِـفْ لَـنَـا رَبَّـكَ وَالْهُكُمْ أَي الْمُستَحِقُ لِلْعِبَادَةِ مِنْكُمْ إِلٰهُ وَأَحِدُ لَا نَظِيرَ لَهُ فِي ذَاتِهِ وَلَا فِيْ صِفَاتِهِ لَا اللهُ إِلَّا هُوَ هُوَ الرَّحْمُ ثُنَّ

७ १७४ قَالَكُ فَنَزَلَ إِنَّ فِي ١٦٤ وَطَلَبُوا أَيَةً عَلَى ذَٰلِكَ فَنَزَلَ إِنَّ فِي ١٦٤ وَطَلَبُوا أَيَةً عَلَى ذَٰلِكَ فَنَزَلَ إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَٰوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيْهِمَا مِنَ الْعَجَائِبِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ بِالذُّهَابِ وَالْمَجِيْ وَالزِّيَادَةِ وَالنُّقُصَانِ وَالْفُلْكِ السُّفُنِ الَّتِيْ تَجْرِيْ فِي الْبَحْرِ وَلَا تَرْسُبُ مُوقَرَةً بِمَا يَنْفُعُ النَّاسَ مِنَ التِّبَجَارَاتِ وَالْحَمْلِ وَمَا اَنْزَلَ اللُّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَّاءٍ مَطَرِ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بالنَّبَاتِ بعْدَ مَوْتِهَا يُبْسِهَا وَبَثُّ فَرَّقَ وَنَشَر بِهِ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَأَبَّةٍ لِإَنَّهُمْ يَنْمُوْنَ بِالْخَصَبِ الْكَائِينِ عَنْهُ وَتَصْرِيْفِ الرِّيْحِ تَقْلِيْبِهَا جُنُوبًا وَشِمَالًا حَارَّةً وَبَارِدَةً وَالسَّحَابِ الْغَيْمِ الْمُسَخَرِ الْمُذَلُّلِ بِأَمْرِ اللَّهِ تَعَالَى يَسِيُّرُ إِلَى حَيثُ شَاءَ اللَّهُ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ بِلا عِلاَقَةِ لَايْتٍ دَالاَّتٍ عَلى وَحْدَانِيَّتِهِ تَعَالَى لِقَوْمِ يُعْقِلُونَ يَتَدَبُّرُونَ .

বলেছিল, আমাদেরকে আপনার প্রভুর পরিচয় বর্ণনা করুন। তখন আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, তোমাদের ইলাহ অর্থাৎ তোমাদের ইবাদতের উপযুক্ত সত্তা তিনিই এক ইলাহ তাঁর সত্তা ও গুণের কোনো নজির কোনো তুলনা নেই। <u>তিনি ব্যতীত</u> অন্য কোনো ইলাহ নেই তিনি অতি দয়াবান, পরম দয়ালু।

সম্পর্কে তারা প্রমাণ দাবি করলে তিনি নাজিল করেন- <u>আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর</u> এবং এতদুভয়ের অত্যাশ্চর্য বিষয়সমূহের সৃষ্টিতে, আগমন-নির্গমন, বৃদ্ধি ও হ্রাস ইত্যাদির মাধ্যমে দিবস ও রাত্রির পরিবর্তনে, ব্যবসায় ও পরিবহন সংক্রান্ত যা মানুষের হিত সাধন করে তা সহ সমুদ্রে বিচরণশীল জল্যানসমূহে নৌকা ইত্যাদিতে যা বোঝায় ভারি হওয়া স**ত্ত্বেও নীচে তালিয়ে যায়** না <u>এবং আকাশ</u> <u>হতে আল্লাহ যে বারি</u> বৃষ্টি <u>বর্ষণ করেন তাতে,</u> <u>অনম্ভর তিনি এর মাধ্যমে</u> ধরিত্রীকে মৃত্যুর পর বিশুষ্ক হয়ে যাওয়ার পর বৃক্ষলতাদি দ্বারা পুনরুজ্জীবিত করেন এবং তাতে উহার মধ্যে যে তিনি সকল প্রকার জীবজন্তু বিস্তার করে রেখেছেন ইতস্তত ছড়িয়ে রেখেছেন <u>তাতে,</u> কেননা আকাশ হতে বর্ষিত বারির মাধ্যমে সৃষ্ট শ্যামল ফলনের সাহায্যেই এ সকল জীবজন্তু বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হয়; <u>বায়ুর</u> দিক পরিবর্তনে, উত্তর-দক্ষিণ, উত্ম-শীতল ইত্যাদি রূপে এর ঘূর্ণনে, <u>আকাশ ও পৃথিবীর মাঝে</u> কোনোরূপ কীলক ও বন্ধন ব্যতিরেকে বিদ্যমান অনুগত আল্লাহর নির্দেশের বাধ্য মেঘ পুঞ্জে, বারি-রাশিতে: আল্লাহ তা'আলা যেদিকে ইচ্ছা করেন সেদিকেই তা ভেসে যায়, জ্ঞানবান জাতির জন্যে অর্থাৎ চিন্তাশীল জাতির জন্যে আল্লাহ তা'আলার একত্বের নিদর্শন প্রমাণ রয়েছে।

### তাহকীক ও তারকীব

وَفَ نَظِيْرُ - أَى أَذُكُو اُوصَافَ رَبِّكَ الْعَمْ وَصَفَ (ضَ) وَصَفَ (ضَ) وَصَفَ الْعَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুল : মুফাসসির (র.) وَنَرْلُ لَمُا قَالُوا বলে আয়াতের শানে নুযুলের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। যার বিস্তারিত বিবরণ হলো, একবার কুরাইশের কাফেররা রাসূল = কে বলেছিল يَا مُحَمَّدُ صِفْ لَنَا رَبَّكَ وَانْسُبْهُ - কে বলেছিল وم مناه 'হে মুহাম্মণ! তোমরা রবের গুণাবলি ও বংশধারা বর্ণনা কর।' তখন এ আয়াত এবং সূরা ইখলাস নাজিল হয়।

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে রিসালাত প্রমাণিত করা হয়েছে। এ আয়াতে তাওহীদ প্রমাণিত করা হচ্ছে।

এর নাথে। আর عَاطِفَة ਹੀ وَاو अक़र وَالْهُكُمْ وَالْهُكُمُ وَال

عَمْ عَالَهُ اللّهُ عَالَهُ وَكُوْعِ इওয়াটা وَقُوْعِ वा সে সময়ের অবস্থা হিসেবে إضَافَتْ হওরাটা وَفُوْعِ वा সে সময়ের অবস্থা হিসেবে नয় বরং اِضَافَتْ वा অধিকারী ও যোগ্য হিসেবে । অর্থাৎ ইবাদতের যোগ্য উপাস্য একজনই । যদিও ভ্রান্ত ইলাহ হাজারটা থাকুক্ ।

তাওহীদের মর্মার্থ: এ আয়াতে বিভিন্নভাবেই আল্লাহ তা'আলার তাওহীদ বা একত্বাদ সপ্রমাণিত রয়েছে। যথা– প্রথমত তিনি একক, সমগ্র বিশ্বের না আছে তাঁর তুলনা, না আছে কোনো সমকক্ষ। সূতরাং একক উপাস্য হওয়ার অধিকারও একমাত্র তাঁরই।

**দিতীয়ত** উপাস্য হওয়ার অধিকারেও তিনি একক। অর্থাৎ তাঁকে ছাড়া অন্য আর কেউই ইবাদতের যোগ্য নয়। তৃতীয়ত সন্তার দিক দিয়েও তিনি একক। অর্থাৎ অংশীবিশিষ্ট নন। তিনি অংশী ও অঙ্গপ্রত্যঙ্গ থেকে পবিত্র। তাঁর বিভক্তি কিংবা বাবচ্ছেদ হতে পারে না।

চতুর্থত তিনি তাঁর আদি ও অনন্ত সন্তার দিক দিয়েও একক। তিনি তখনও বিদ্যমান ছিলেন, যখন অন্য কোনো কিছুই ছিল না এবং তখনও বিদ্যমান থাকবেন যখন কোনো কিছুই থাকবে না। অতএব, তিনিই একমাত্র সন্তা যাঁকে رَاحِد, বা 'এক' বলা যেতে পারে। رَاحِد শব্দটিতে উল্লিখিত যাবতীয় দিকের একতুই বিদ্যমান রয়েছে।

-[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, মুফতি শফী (র.)]

تَوْلُمُ وَطُلُبُواْ آَيَةً عَلَى الخ তাওহীদের বাস্তব প্রমাণাদি : মুশরিকদের পক্ষ থেকে আল্লাহ তা আলার সিফত বা গুণাবলির দাবির জবাবে যখন আল্লাহ তা আলা وَالْهُكُمْ الْدُوَّاحِدُ নাজিল করেন তখন আরবের মুশরিকরা যেহেতু নিজেদের বিশ্বাসের পরিপন্থি ঘোষণা শুনল, তাই বিশ্বিত হয়ে বলতে লাগল– সারা বিশ্বেরই কি একজন মাত্র উপাস্য হতে পারে? যদি এ দাবি যথার্থ হয়ে থাকে, তবে তার কোনো প্রমাণ উপস্থাপন করা উচিত। সুতরাং আল্লাহ তা'আলা তারই প্রমাণ পেশ করে إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمَوْتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِيْ تَجْرِيْ فِي الْبَحْرِ - नाजिन करतन এখানে আল্লাহ তা'আলার প্রকৃত একত্ব সম্পর্কে বাস্তব লক্ষণ ও প্রমাণাদি উপস্থাপিত করা হয়েছে, যা জ্ঞানী-নির্জ্ঞান নির্বিশেষে যে কেউই বুঝতে পারে। যেমন– আসমান ও জমিনের সৃষ্টি এবং রাত ও দিনের চিরাচরিত বি**বর্তন তাঁরই** ক্ষমতার পরিপূর্ণতা এ একত্বাদের প্রকৃত প্রমাণ।

তেমনিভাবে পানির উপর নৌকা ও জাহাজ তথা জলযানসমূহের চলাচলও একটি বিরাট প্রমাণ। পানিকে আ**ল্লাহ তা'আলা** এমন এক তরল পদার্থ করে সৃষ্টি করেছেন যে, তরল ও প্রবহমান হওয়া সত্ত্বেও তার পিঠের উপর লক্ষ লক্ষ মণ ওজনবিশিষ্ট বিশালকায় জাহাজ বিরাট ওজনের চাপ নিয়ে পূর্ব থেকে পশ্চিমে চলাচল করে। তদুপরি এণ্ডল্যেকে গতিশীল **করে তোলার** জন্যে বাতাসের গতি ও নিতান্ত রহস্যপূর্ণভাবে সে গতির পরিবর্তন করতে থাকা প্রভৃতি বিষয়ও এদিকেই ইঙ্গিত করে যে, এণ্ডলোর সৃষ্টি ও পরিচালনার পেছনে এক মহাজ্ঞানী ও মহাবিজ্ঞ সত্তা বিদ্যমান। পানীয় পদার্থন্তলো তরল না হলে যেমন এ কাজটি সম্ভব হতো না তেমনি বাতাসের মাঝে গতি সৃষ্টি না হলেও জাহাজ চলতে পারত না, এগুলোর প**ক্ষে সুদীর্ঘ পথ** অতিক্রম করারও সম্ভব হতো না। এ বিষয়টিই কুরআনে হাকীম এভাবে উল্লেখ করেছে-

إِنْ يُشَا يُسْكِنِ الرِّيْعَ فَبَضْلُلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ .

অর্থাৎ "আল্লাহ ইচ্ছা করলে বাতাসের গতিকে স্তব্ধ করে দিতে পারেন এবং তখন এ সমস্ত জ্বাহাজ সাগর পুষ্ঠে ঠায় দাঁড়িয়ে যাবে।"

نَوْلُهُ بِمَا يَنْفُعُ النَّاسُ : শব্দের দ্বারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, সামুদ্রিক জাহাজের মাধ্যমে এক দেশের মালামাল অন্য দেশে আমদানি-রপ্তানি করার মাঝেও মানুষের এত বিপুল কল্যাণ নিহিত রয়েছে যা গণনাও করা যায় না। **আর এ উপকারিতার** ভিত্তিতেই যুগে যুগে দেশে দেশে নতুন নতুন বাণিজ্যপন্থা উদ্ভাবিত হয়েছে।

এমনিভাবে আকাশ থেকে এভাবে পানিকে বিন্দু বিন্দু করে বর্ষণ করা, যাতে কোনো কিছুর ক্ষতিসাধিত না হয়। <mark>যদি এ পানি</mark> প্লাবনের আকারে আসত, তাহলে কোনো মানুষ, জীব-জন্তু কিংবা অন্যান্য জিনিসপত্র কিছুই থাকত না। অতঃপর পানি বর্ষণের পর ভূপুষ্ঠে তাকে সংরক্ষণ করা মানুষের সাধ্যায়ত্ত ব্যাপার ছিল না। যদি তাদেরকে বলা হতো, তোমাদের সবাই নিজ নিজ প্রয়োজন মতো ছয় মাসের প্রয়োজনীয় পানি সংরক্ষণ করে রাখ, তাহলে তারা পৃথক পৃথক**ভাবে কি সে ব্যবস্থা** করতে পারত? আর কোনোক্রমে রেখে দিলেও সেগুলোকে পচন কিংবা বিনষ্ট হওয়ার হাত থেকে কেমন করে রক্ষা করত? किञ्च पाल्लार तांक्त्ल पालाभीन निर्जिट त्म वावश करत निरस्र हन। देतनाम रस्सर - وَانَا عَلَى ذَهَا إِنَا عَلَى ذَهَا إِنْ الْمُؤْمِدِ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى الْأَرْضِ، وَانَا عَلَى ذَهَا إِنَّ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال ্ৰু অৰ্থাৎ "আমি পানিকে ভূমিতে ধারণ করিয়েছি, যদিও বৃষ্টির পানি পড়ার পর তাকে প্রবাহিত করেই নিঃশেষ করে بِم لَقُدِرُونَ দেওয়ার ক্ষমতা আমার ছিল।"

কিন্তু আল্লাহ তা'আলা পানিকে বিশ্ববাসী মানুষ ও জীবজতুর জন্যে কোথাও উন্মুক্ত খাদ-খন্দে সংরক্ষিত করেছেন, আবার কোথাও ভূমিতে বিস্তৃত বিভিন্ন স্তরের মাধ্যমে ভূমির অভ্যন্তরে সংরক্ষণ করেছেন। তারপর এমন এক **ফরুধারা সমগ্র জমিনে** বিছিয়ে দিয়েছেন, যাতে মানুষ যে কোনোস্থানে খনন করে পানি বের করে নিতে পারে । আবার এ পানিরই একটা অংশকে জমাট-বাঁধা সাগর বানিয়ে তুষার আকারে পাহাড়ের চূড়ায় চাপিয়ে দিয়েছেন যা পতিত কিংবা **নষ্ট হয়ে যাওয়ার ব্যাপারে** একান্ত সংরক্ষিত, অথচ ধীরে ধীরে গলে প্রাকৃতিক ঝরনাধারার মাধ্যমে সারা বিশ্বে ছড়িয়ে পড়ে। সারকথা, উল্লিখিত আয়াতে আল্লাহ তা'আলার পরিপূর্ণ ক্ষমতার কয়েকটি বিকাশস্থলের বর্ণনার মাধ্যমে তাওহীদ বা একত্ববাদই প্রমাণ করা হয়েছে। –[মা'আরিফ]

ত্রি নাম । মুশরিক পৌত্তলিকরা এগুলোকে পূজ্য সাব্যস্ত করেছে এবং ক্ষমতাধর ও প্রয়োজন নির্বাহী দেবদেবীর মর্যাদা দিয়ে এগুলোর পূজা-অর্চনা করেছে। পবিত্র কুরআন 'সৃষ্টি' শব্দ দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত করেছে যে, এসব অস্তিত্বান বিষয় যতই বিরাট-বিশালকায় হোক না কেন, এগুলোও সৃষ্টি জগতের অণুপ্রমাণুবং সৃষ্টি মাত্র 'আকাশ দেবতা' 'ধরিত্রী মাতা' ইত্যাদি শ্রেণির শব্দ শুধু অর্থহীন ধ্বনি মাত্র। —[তাফসীরে মাজেনী]

হানি তুলি ক্রিটিট প্থিবীতে এমন অংশীবাদীদের অন্তিত্ও ছিল, যারা দিন ও রাতকে প্রাণধারী, ইচ্ছাশক্তি ও ক্ষমতা প্রয়োগের অধিকারী বিশ্বাস করে এগুলোকেও দেবদেবীর আসনে অধিষ্ঠিত করেছে এবং এসবের পূজা করেছে। এখানে এগুলোর পরিবর্তন ও হাসবৃদ্ধির কথা উল্লেখ করে বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, তাদের অসৃষ্ট বা স্বগত সৃষ্ট হওয়া তো দূরের কথা, সময় ও কালের এ নিম্প্রাণ ও চেতনাহীন খণ্ডগুলো তো নিজেদের আন্দোলন-সঞ্চালনের ক্ষমতাও রাখে না, সার্বিক ও একচ্ছত্র ক্ষমতার অধিকারী সন্তাই রাতদিনকে আবর্তিত করেন

হযরত মাওলানা আব্দুল মাজেদ দরিয়াবাদী (র.) বলেন, উপমহাদেশে প্রথম প্রথম প্রথম রেলগাড়ি চলতে শুরু করলে গ্রামাঞ্চলে এটিরও পূজা শুরু হয়ে গেল এবং অনেক 'সরল বিশ্বাসী' মুশরিক তানের দেবতাদের তালিকায় 'ইঞ্জিন দেবতা' নামে নতুন এক দেবতার নাম সংযোজিত করল। সুতরাং কল্পনা পূজারীরা হে কোনো এক সময় পালের জাহাজ বা বাষ্পীয় জাহাজেরও পূজা করে থাকবে, তাদের আর বিশ্বয়ের কি আছে? ﴿ এই ব্যূপকতা কিমার, লঞ্চ, সীট্রাক ইত্যাদি ছোট বড় সব জাহাজ এবং সাবমেরিন ও ডেস্ট্রয়ার ধরনের সামরিক জাহাজ, মোটকথা সব ধরনের নৌযানকে অন্তর্ভুক্ত করে। বর্তমানে বিদ্যমান, ভবিষ্যতে কিয়ামত পর্যন্ত আবিষ্কার সম্ভাব্য সামরিক হান হোক কিংবা বাণিজ্যিক পোত বা বিনোদ-তরি সবই এর অন্তর্ভুক্ত। –[তাফসীরে মাজেদী]

غَوْلُمُ مَا يَنْفُعُ النَّاسُ : এ গুণটি সব কিছুতে সম্মিলিত ও প্রিব্যপ্ত মানুষের জন্যে উপকারী এর ব্যাপ্তির প্রসারতা লক্ষণীয়। মানুষের জন্য উপকারী ও কল্যাণকর হওয়ার সম্ভবনাময় সব কিছু এতে অন্তর্ভুক্ত হয়ে গিয়েছে। অর্থাৎ ব্যবসা-বাণিজ্য, অন্য সব উপায়-উপকরণ যা তাদের ধনসম্পদের কার্যকারিতা বর্তায় এ ধ্রনের উপকারী সব কিছুই ..। –[কুরতুবী]

কুরআন সর্বব্যাপী হওয়ার প্রমাণ: আল্লামা ক্রতুবী (র.) আরে লিখেছেন, এক সমালোচক প্রশ্ন করে বসল, কুরআনের সর্বব্যাপী হওয়ার দাবি করা হয়ে থাকে, তবে তাতে লবণ, মরিচ ইত্যাদি স্বাদব্যঞ্জক মসল্লার কথা কোথায় রয়েছে? এর জবাব হলো এই যে, যা মানুষের জন্যে উপকারী, এর ব্যাপ্তি এ ধরনের সব কিছুকে শামিল করে।

غَرُكُمُ दें दें : ব্যাপকভাবে সব ধরনের জীবজন্তুকে বুঝায় । ইতিহাসের সকল যুগেই জীবজন্তুর পূজা অংশীবাদের গুরুত্বপূর্ণ অংশরপে চলমান রয়েছে। ব্যবিলন, মিসর, ভারত ও অন্যান্য পৌত্তলিক দেশে গরু [গো-মাতা], বানর, হনুমান, বিড়াল, সাপ ও কছপে ইত্যাদির পূজা সর্বকালেই হয়েছে।

বিশেষ জ্ঞাতব্য : اَلَرُحْمَٰنُ الرَّحِيْمُ -এর মাঝে মহান আল্লাহর সন্তার একত্ব আর الرَّحْمَٰنُ الرَّحِيْمُ -এর মাঝে তাঁর গুণাবলির একত্ব এবং الرَّحْمَٰنُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللل

اللهِ أَىْ غَيْرِهِ أَنْدَادًا أَصْنَامًا يُحِبُّونَ بِالتَّعْظِيْمِ وَالْخُضُوعِ كَنُحَبِ اللّهِ أَيْ كُحُبِّهِمْ لَهُ وَالَّذِيْنَ أَمُّنُواْ أَشَدُّ كُبًّا لِلَّهِ مِنْ حُبِّهِمْ لِلْاَنْدَادِ لِاَنَّهُمْ لَا يَعْدِلُونَ عَنْهُ بِحَالٍ مَّا وَالْكُفَّارُ يَعْدِلُونَ فِي الشِّدَّةِ إِلَى اللَّهِ وَلَوْ تَرَى تَبْصُرُ يَا مُحَمَّدُ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا بِاتِّخَاذِ الْآنْدَادِ إِذْ يَرَوْنَ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِيلِ وَالْمَفْعُولِ يُبْصِرُونَ الْعَذَابَ لَرَأَيْتَ أَمْرًا عَظِيْمًا وَاذْ بِمَعْنَى إِذَا أَنَّ اَى لِإَنَّ الْقُوَّةَ الْقُدْرَةَ وَالْغَلْبَةَ لِلَّهِ جَمِيْعًا حَالٌ وَّانَّ اللَّهَ شَدِيْدُ الْعَذَابِ وَفِيْ قِسَراء إِ يَسرٰى بالتُّحْتَانِيَّةِ وَالْفَاعِلُ فِيْءِ قِـيْكِ

إِلَّهُ السَّامِعِ وَقِيْلُ الَّذِيْنَ ظُلُمُوْا ضَمِيْرُ السَّامِعِ وَقِيْلُ الَّذِيْنَ ظُلُمُوا فَهِيَ بِمَعْنَى يَعْلَمُ وَأَنَّ وَمَا بَعْدَهَا سُدَّتْ مَسَدَّ الْمَفْعُولَيْنِ وَجَوَابُ لَوْ مَحْذُوْنَ وَالْمَعْنَى لَوْ عَلِمُوا فِي الدُّنيَا شِدَة عَذَابِ اللهِ وَأَنَّ الْقُدْرَة لِلْهِ

وَحْدَهُ وَقْتَ مُعَايَنَتِهِمْ لَهُ وَهُوَ يَوْمُ

الْقِيْمَةِ لَمَا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَنْدَادًا.

### অনুবাদ :

النَّاسِ ١٦٥ كه ١٦٥ النَّاسِ ١٦٥ الله ١٦٥ اللَّهُ النَّاسِ النَّاسِ النَّاسِ অপরকে শরিকরূপে প্রতিমারূপে গ্রহণ করে এবং আল্লাহকে ভালোবাসার ন্যায় অর্থাৎ আল্লাহর প্রতি তাদের ভালোবাসার মতো তাদেরকেও তারা সম্মান ও বিনয় প্রদর্শনের মাধ্যমে ভালোবাসে; কিন্তু যারা ঈমান এনেছে আল্লাহর প্রতি তাদের ভালোবাসা প্রতিমাসমূহের প্রতি তাদের ভালোবাসার তুলনায় অধিক দৃঢ়। কেননা মু'মিনগণ কোনো অবস্থাতেই আল্লাহ ছাড়া আর কোনো কিছুর দিকে মুখ ফিরায় না, পক্ষান্তরে মুশরিকগণ বিপদে পড়লে আল্লাহর দিকেই প্রত্যাবর্তন করে। প্রতিমাসমূহকে আল্লাহর সমকক্ষ বলে গ্রহণ করে যারা সীমালজ্ঞান করেছে হে মুহাশ্বদ! আপনি যদি তাদেরকে সেই সময় দেখতেন, তাদের অবস্থা অবলোকন করতেন যে সময় ্তারা শান্তি প্রত্যক্ষ করবে, إِذْ يَرَوْنَ -এর أَيا শব্দটি এ স্থলে اِذْ يَرُونَ वा कानाधिकत्रन ऋत्भ वावञ् হয়েছে। আत ظُرْفيَّة بنًا، अर्थाए कर्ज्वाठा ववः بناء لِفَاعِل क्षियाि يُرُونَ অর্থাৎ কর্মবাচ্য, উভয়রপেই পঠিত রয়েছে। তা অবলোকন করবে তবে সাংঘাতিক এক বিষয় প্রত্যক্ষ করতেন। যে, اَنَّ الْقَرَّةُ শব্দটি এ স্থানে হেতুবোধক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এদিকে ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে মাননীয় তাফসীরকার এর তাফসীরে 🐉 [কেননা যে,] উল্লেখ করেছেন। কেননা যে, নিশ্চয় সকল শক্তি ক্ষমতা ও বিজয় আল্লাহরই, ২ ক্রিট এ স্থলে ڪَال বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। <u>আর আল্লাহ শান্তিদানে অতি কঠোর।</u>

ত্রিয়াপদটি অপর এক পাঠে ত্র্রুত্র অর্থাৎ নামপুরুষ ও একবচনরূপে ব্যবহৃত রয়েছে। এমতাবস্থায় কেউ কেউ বলেন, এর কর্তা হলো এতে বিদ্যমান ক্রুত্র সর্বনাম; যার মর্ম হলো– প্রত্যেক শ্রোতা বা পাঠক।

আর কেউ কেউ বলেন এর কর্তা হলো اَلَّذِیْنَ طُلُمُوا ; তখন এ ক্রিয়াটি بَعْلَمُ [জানত] অর্থে ব্যবহৃত বলে গণ্য হবে এবং তি তৎপরবর্তী শব্দাবলি এর দুটি مَفْعُول বা কর্মপদের স্থলাভিষিক্ত বলে ধরা হবে। আর শর্তবাচক শব্দ يُوْ -এর জওয়াব এ স্থানে উহ্য বলে গণ্য হবে।

সম্পূর্ণ বাক্যটির অর্থ দাঁড়াবে তারা যদি দুনিয়ায় এ কথা জানত যে, আল্লাহর আজাব অতি কঠোর এবং সকল ক্ষমতা একমাত্র আল্লাহরই যেমন এটা প্রত্যক্ষ করার সময় অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তারা বাস্তবভাবে জানতে পারবে তবে তারা আল্লাহ ব্যতীত আর কাউকেই শরিক বলে গ্রহণ করত না।

### তাহকীক ও তারকীব

وَ الْخُونُونُ الْخُابُدُ - الْخُونُونُ - مَعَ عَدِلُونَ عَنْدُ الْخُونُونُ - مَع عَرِلُونَ عَنْدُ الْخُونُونُ - مَع عَرِلُونَ عَنْدُ الْخُونُونُ - مَعَالِمًا الْخُلُبُدُ - وَهِ الْخُونُونَ الْخُلُونَ - الْخُلُونَ الْخُلُونَ - الْخُلُونَ - الْخُلُونَ الْخُلُونَ - الْخُلُونَ الْخُلُونَ - الْخُلُونَ الْخُلُونَ الْخُلُونَ - الْخُلُونَ الْحُلُونَ الْخُلُونَ الْخُلُونَ الْحُلُونَ الْح

প্রশ্ন.২. তাহলে মুযারের স্থলে মাযীর সীগাহ আনা উচিত ছিল যাতে প্রকৃতভাবে নিশ্চিত বাস্তবায়ন বুঝায়?

**উত্তর.** দর্শন যেহেতু প্রকৃতপক্ষে ভবিষ্যতে তথা কিয়ামতের দিন ঘটবে, এ কারণে মু্যারের সীগাহ দ্বারা সেদিক ইঙ্গিত করা হয়েছে।

व नक्ष्र खल्लथ करत عَفْلُهُ لِأَنَّ مَوْلُهُ لِأَنَّ عَظِيمًا ७०॥ جَوَاب مَعْنُوْد का कातन वर्तना कता रख़रू । وَأَيْتَ اَمْراً عَظِيمًا اللهِ حَبُواب مَعْنُوْد مَا تَعْلَمُ هَا وَالْمَجُرُورِ الْوَاقِعِ خَبَرًا لِأَنَّ تَقْدِيْرَهُ أَنَّ الْقُوَّةَ كَائِنَةً لِلْهِ جَمِيْعًا : قَوْلُهُ حَالُ مَا لَكُرْخِي) (مِنَ الْكَرْخِي)

عَدْنَى بِمَعْنَى بِعَلَمُ : অর্থাৎ يَرَى এর অর্থে হবে। কেননা জালেমদের জন্যে আল্লাহর আজাবের প্রচণ্ডতা দুনিয়ায় স্বচক্ষে দেখা সম্ভব নয়। কেননা আজাবের বাস্তবায়ন ঘটবে পরকালে। অতএব এখানে দেখা দ্বারা আত্মিকভাবে দেখা উদ্দেশ্য।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে শিরকের কারণে প্রাপ্য আজাবের ভয়াবহতা ও প্রচণ্ডতার বিবরণ ছিল। এ আয়াতে সে প্রচণ্ডতার كَيْنِيَت বা ধরন বর্ণনা করা হয়েছে।

وَالَدُوْدُ : এটি وَالَدُ -এর বহুবচন। সাধারণত الله দারা মূর্তি, প্রতিমা ও দেবদেবী উদ্দেশ্য করা হয়েছে, যেগুলোর তারা পূজা করত। এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো মূতি। এটাই কুরআনের বহুল ব্যবহৃত অর্থ এবং হয়রত কাতাদা, মূজাহিদ প্রমুখ অধিকাংশ মুফাসসিরের অভিমতরূপে উদ্দৃত। –[রহুল মা'আনী] অনেকে সর্দার, নেতা ও গোত্র-সম্প্রদায়ের পুরোধাদেরও উদ্দেশ্য বলেছেন। অভিমত ব্যক্ত করা হয়েছে যে, সে সকল নেতৃস্থানীয় ব্যক্তি, যাদের তারা প্রভুত্ন্য আনুগত্য করত। –[রহুল মা'আনী] তৃতীয় একটি ব্যাপকতা সমৃদ্ধ অভিমত হলো, শব্দ তার ব্যাপ্তিতে অন্তরে প্রতিপত্তি বিস্তারকারী আল্লাহ ব্যতীত অন্য সব কিছুকে বলা হবে। ইমাম রাযী (র.) এ অভিমতটি সৃফী ও আধ্যাত্মবাদীদের সাথে সম্পর্কিত করেছেন। চতুর্থ অভিমত সৃফী ও আরিফগণের। তা হলো, আল্লাহ ব্যতীত যা কিছুতে তোমরা মন নিমণ্ণ করলে, তাতে তুমি আল্লাহর শরিক ও সমকক্ষ সাব্যস্ত করলে। –[তাফসীরে কাবীর]

चंदें : অর্থাৎ তারা কেবল কথা ও শখাগত কর্মেই তাদেরকে মহান আল্লাহর শরিক সাব্যস্ত করে না; عَوْلُهُ يُحْبُونَهُمْ كُحُبِّ اللَّهِ বরং হৃদয়ের ভালোবাসা, যা কিনা সমুদয় কর্মের উৎসস্থল, সেখানে পর্যন্ত শিরক ও সমকক্ষতার শিকড় পৌছে গেছে। আর তা শিরকের উচ্চস্তর। কর্মগত শিরক তো তার সেবক ও অধীন মাত্র। –[তাফসীরে উসমানী]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

আজও খ্রিস্টান জগতের আকর্ষণ ও ভালোবাসা আল্লাহকে ছেড়ে 'ঈশ্বরের পুত্র', 'রহুল কুদুস' [পবিত্রাত্মা] ও 'কুমারী মেরী'র প্রতি অধিক। প্রদিকে হিন্দুদের পক্ষপাতিত্ব ও প্রেম তাদের ঈশ্বর ও পরমাত্মার চেয়ে দুর্গা দেবী, লক্ষী দেবী, অগ্নি দেবতা ইত্যাদি দেবীর সঙ্গে এবং ঋষি মুনি ও সাধুদের সঙ্গে অনেক অধিক হারে লক্ষণীয়।

বলে একটি বিষয় স্পষ্ট করে দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ ব্যতীত অন্য কোনো কিছুর প্রতি আকর্ষণ ভালোবাসা সরাসরি নিষিদ্ধ নয়; বরং মা-বাবা, ভাই-বোন, ছেলে-মেয়ে, আত্মীয়ম্বজন ও বন্ধু-বান্ধবের প্রতি ভালোবাসাকে স্বভাবজাত স্তরে রেখে দেওয়া হয়েছে। তদ্রপ শরিয়তের ইমামগণ, তরীকতের পীর-মুরশিদগণ [এবং শায়খ উস্তাদগণ] -এর প্রতি ভালোবাসাও মোন্তাহাব বরং একটি বিশেষ স্তর পর্যন্ত ওয়াজিব। কিন্তু প্রিয়জন ও প্রেমাম্পদকে স্রষ্টার স্তরে উন্নীত করা পর্যায়ের ভালোবাসা হারাম ৷ 'ইয়া আলী', 'ইয়া হুসাইন', 'ইয়া খাজা', 'ইয়া গাওছ', 'ইয়া ওয়ারিছ' ইত্যাদি শ্লোগানের ভক্তির অর্ঘ্য প্রকাশকারীরা একটু নিজেদের মনের গভীরে তলিয়ে দেখবেন- ভালোবাসার কতটুকু আল্লাহর জন্যে অবশিষ্ট রেখেছেন, আর কতখানি গাইরুল্লাহর জন্য নিবেদিত করে ছেড়েছেন।

- نَوْلُهُ أَيْ كُخُبِهِمْ لَهُ وَ عَالِمًا عَلَا عَالِمَ اللهُ اللهُ يَعْنِى يُسَوُّونَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَهُ فِى مَحَبَّتِهِمْ لِأَنَّهُمْ يُعِبُّونَ الْأَصْنَامَ كَمَا يُحِبُّونَ الله يَعْنِى يُسَوُّونَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَهُ فِى مَحَبَّتِهِمْ لِأَنَّهُمْ يُعِبُّونَ بِاللّهِ ٤٠. ভালোবাসে যেমনিভাবে আল্লাহকে ভালোবাসে।
- ع. عَالَمُ مُوَمِّرِيْنَ اللَّهُ عَالِمُ الْمُوْمِنِيْنَ اللَّهُ عَلَيْ الْمُوْمِنِيْنَ اللَّهُ عَلَيْ الْمُوْمِنِيْنَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهِ الْمُؤْمِنِيْنَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْمِنِيْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ হাশিয়ায়ে জালালাইন]

দেবদেবীর প্রতি মুশরিকদের যে ভালোবাসা – মহান আল্লাহর প্রতি মু'মিনগণের ভালোবাসা তার চেয়ে : تَوْلُهُ ٱشَدُّ حُبًّا لِلْهُ অনেক বেশি ও সুদৃঢ়। কেননা পার্থিব বিপদ-আপদে মুশরিকদের সে ভালোবাসা অনেক সময়ই দূরীভূত হয়ে যায়, আর আখেরাতের আজাব দেখে তো তারা নিজেদেরকে দেবদেবীর ভালোবাসা হতে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত এবং তাদের প্রতি নিজেদের ঘূণাই প্রকাশ করবে, যেমন পরবর্তী আয়াতে বলা হয়েছে। পক্ষান্তরে মু**'মিনগণের অন্তরে মহা**ন আল্লাহর প্রতি ভালোবাসা সুখে-দুঃখে, সুস্থকালে-অসুস্থাবস্থায়, দুনিয়ায়-আখেরাতে সর্বদা অটুট ও একই রকম বিরাজমান। এমনকি মহান আল্লাহর প্রতি মু'মিনগণের যে ভালোবাসা তা নবী, ওলী, ফেরেশতা, বুযুর্গানে দীন, আলিম-ওলামা, বাপ-দাদা, সন্তানসন্ততি, ধনসম্পদ তথা মহান আল্লাহ ভিন্ন আর যা কিছুকে তারা ভালোবাসে তারও অধিক। কারণ মহান আল্লাহর শান ও মর্যাদা অনুযায়ী তাঁর প্রতি তাদের ভালোবাসা মৌলিক ও প্রত্যক্ষ, কিন্তু অন্যদের প্রতি তাদের ভালবাসা পরোক্ষ। মহান আল্লাহর নির্দেশ অনুযায়ী তারা সব কিছুকে নির্দিষ্ট পরিমাপে ভালোবাসে। সে ভালোবাসায় তারতম্য না করলে ধর্মদ্রোহিতারই পরিচায়ক হবে ৷ আল্লাহ তা'আলা ও গায়রুল্লাহর ভালোবাসাকে বরাবর সাব্যস্ত করা, তা সে গায়রুল্লাহ যেই হোক না কেন এটা মুশরিকদেরই কাজ। -[তাফসীরে উসমানী]

### অনুবাদ :

اتُبِعُوا أَي الرُّؤَسَاءُ مِنَ **الْذِينَ اتَّهِ** أَى أَنْكُرُوا إِضْلَالَهُمْ وَ**قَدْ رَاوَا الْعَنَابَ** وَتَقَطَّعَتْ عَطْفُ عَلَى تَبَرُأُ بِهِمْ عَنْهُمْ الْاسْبَابُ الْوِصَلُ الْتَرِى كَانَتْ بَينَهُمْ فِي الدُّنْيَا مِنَ الْأَرْحَامِ وَالْمَوَدَّةِ . ١٦٧. وَقَالَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةً رَجْعَةً إِلَى الدُّنْيَا فَنَتَبَرَّأُ مِنْهُمْ أَي الْمَتْبُوْعِيْنَ كَمَا تَبَرَّءُوْا مِنَّا الْيَوْمَ وَلَوْ لِلتَّمَنِّي وَفَنَتَبُرَّأَ جَوَابُهُ كَذٰلِكَ كُمَا أَرَاهُمْ شِدَّةَ عَذَابِهِ وَتَبَرِّئ بَعْضِهِمْ مِنْ بَعْضٍ يُرِيْهُمُ اللَّهُ اَعْمَالُهُ السَّيِئَةَ حَسَرْتٍ حَالٌ نَدَامَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ يِخْرِجِيْنَ مِنَ النَّبَارِ بَعْدَ

এর بَادُ مِنْ إِذْ قَبْلُهُ مِعْد ١٦٦ . إِذْ بَدْلُ مِنْ إِذْ قَبْلُهُ مَ वा ख्रलािंचिक بُدُل राठ إِذْ يَرُونَ الْعَذَابَ পদ। অর্থাৎ নেতাগণ অনুসারীগণের সাথে সম্পর্কচ্ছেদ ঘোষণা করবে অর্থাৎ তাদেরকে পথভ্রষ্ট করার অভিযোগ তারা অম্বীকার করবে আর অনুসারীরা শাস্তি প্রত্যক্ষ করবে এবং সকল সম্পর্ক অর্থাৎ আত্মীয়তা ও ভালোবাসার যে সম্পর্ক দুনিয়ায় তাদের পরস্পরে ছিল তা ছিন্ন হয়ে পড়বে।

वा ভाব ও অবস্থাবাচক خَالِية वोकाि وَرَأُوا الْعَذَابَ পদ এদিকে ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে মাননীয় তাফসীরকার এর পূর্বে 💃 শব্দটি ব্যবহার করেছে। সংঘটিত হয়েছে । بهم এর ب শব্দটি کُوْ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে সেদির্কে ইঙ্গিত করে بِهِمْ -এর তাফসীর عَنْهُمْ করা হয়েছে।

১৬৭. এবং যারা অনুসরণ করেছিল তারা বলবে- হায়! যদি একবার আমাদের প্রত্যাবর্তন ঘটত অর্থাৎ দুনিয়ায় পুনরাবর্তন হতো তবে আমরাও তাদের অর্থাৎ অনুসূতদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করতাম যেমন তারা আজ

<u>আমাদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করল।</u> الله عَمَنِي वा আশা প্রকাশ অর্থে عَمَنِي वा আশা প্রকাশ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, أُنْتَبَرُأُ বাক্যটি হলো তার জবাব। এভাবে অর্থাৎ তাঁর [আল্লাহর] শাস্তির কঠোরতা এবং তাদের পরস্পরের সম্পর্কচ্ছেদ ঘোষণা প্রদর্শনের মতো আল্লাহ তাদের মন্দ কার্যাবলি তাদের পরিতাপ্রূপে মনস্তাপরূপে প্রতিভাত করবেন আর তারা কখনো জাহানামাগ্নি হতে তাতে প্রবেশ করার পর বের হতে পারবে না। حَسَراتِ এটা এ স্থানে کال বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ; অর্থ মনস্তাপরূপে।

# তাহকীক ও তারকীব

- السُبُ : الْأَسْبَابُ - এর বহুবচন । অর্থ - রিশ

السَّبَبُ فِي الْاَصْلِ الْحَبْلُ الَّذِي يُرتَقَى بِهِ لِلشَّجَرَةِ ثُمَّ الطَّلَقَ عَلَى كُلِّ مَا يُتَوَصَّلُ بِهِ اللَّي شَيْءٍ. ا अर्था अर्थ - अर्थ वहवहन । अर्थ - अर्थां अम्भव ا हिंदु - وَصَلَّ : الْوَصِلُ : الْوَصِلُ : الْوَصِلُ : الْوَصِلُ 

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা: এখানে কিয়ামতের একটি বিশেষ দৃশ্যের চিত্র তুলে ধরা হয়েছে। কিয়ামতে যখন মুশরিক নেতারা, তাদের বিদ্যানবর্গ, শাসকবর্গ ও বিশিষ্টরা অনুগামী, শাসিত ও সাধারণ লোকদের সঙ্গে সম্পর্কচ্ছেদের ঘোষণা দিয়ে তাদের অসহায় নিরুপায় অবস্থায় ফেলে রাখবে এখানে সে সময়টির চিত্র তুলে ধরা হয়েছে।

তারা যদি সেই অবশ্যম্ভাবী সময় দেখে নিত, যখন তারা মহান আল্লাহর জন্যে শরিক স্থির করে আল্লাহরই এবং মহান আল্লাহর শান্তি হতে কেউ বাচতে পারেরে না, তাঁর শান্তি বড়ই কঠোর তাহলে তারা মহান আল্লাহর শান্তি হতে কেউ বাচতে পারেরে না, তাঁর শান্তি বড়ই কঠোর তাহলে তারা মহান আল্লাহর ইবাদত ছেড়ে অন্যের প্রতি কিছুতেই মনোনিবেশ করত না এবং অন্যের থেকে কোনো উপকার লাভের প্রত্যাশা করত না।
—িতাহনীবে উসমানী

া বাতিলপন্থিদের পারম্পরিক সম্পর্কের যত দিক ও সূত্র রয়েছে উন্তাদী-শাগরিদী হোক, নেতা-অনুগামী হোক, বংশ ও রক্ত বন্ধনের হে'ক. স্বদেশী-স্বজাতীয়তার হোক কিংবা বন্ধুত্বের হোক এ সবই এ পৃথিবী পর্যন্ত সীমাবদ্ধ। বাস্তবতা প্রত্যক্ষ ও চাক্ষ্ম হয়ে দেখা দেওয়ার জগৎ কিয়ামতে সকলেই পরম্পর হতে বিচ্ছিন্ন বরং পরম্পর বিরোধী মনে হবে। এ বিষয়টি পবিত্র কুরআনের ভাষ্যেও স্পষ্ট রয়েছে الأخلاء يُومُنِذِ بِعَضُهُمْ لِبَعْضِ عُدُو الْا الْمُتَّقِبْنَ وَهَا الله عَنْ الْالْمُ الله وَهَا الله الله الله وَهِا الله الله وَهِا الله وَهَا الله وَهُا الله وَهُوَا وَالْمُوا وَالْمُوا وَهُوا وَالْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَال

হারীভাবে জাহান্নামবাসী হয়ে যাবে। –[তাফসীরে উপসানী]

١٦٨. وَنَزَلَ فِيْمَنْ حَرَّمَ السَّوَائِبَ وَنَحُوهَا بَايَهُا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلْلًا حَالً طَيِّبًا صِفَةً مُوَكَّدَةً أَيْ مُسْتَلِذًا وَلاَ تَتَبعُوا خُطُونِ طُرُقَ الشَّيْطِنِ أَيْ تَنْيِيْنَهُ إِنَّهُ لَكُمْ عَكُوُّ مُبِينٌ بَيِّنُ الْعَدَاوَةِ ـ

و ۱۲۹ انسكا يَأْمُرُكُمْ بِالسَّوْءِ الْإِثْمِ الْكَامِ السَّوْءِ الْإِثْمِ وَالْفَحْشَاءِ الْقَبِيْحِ شَرْعًا وَانْ تَقَوْلُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ مِنْ تَحْرِيمٍ مَا لَمْ يُحَرُّمْ وَغَيْرِهِ ـ

الْكُفَّارِ الَّبِعُوْا مَا ١٧٠ وَاذِا قِيلَ لَهُمْ اَيِ الْكُفَّارِ الَّبِعُوْا مَا ١٧٠ وَاذِا قِيلَ لَهُمْ اَي الْكُفَّارِ الَّبِعُوْا مَا أَنْزَلَ اللُّهُ مِنَ التَّوْحِيْدِ وَتَحْلِيْلِ الطَّيِبَاتِ قَالُوا لَا بَلْ نَتَّبِعُ مَّا الْفَيْنَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَّأَءُنَا مِنْ عِبَادَةِ الْأَصْنَامِ وتتحريثم السكوائب والبكائر قال تعالى تُبعُونَهُمْ وَلَوْ كَانَ ابْأَوْهِمْ لاَ قِلُوْنَ شَيْئًا مِنْ اَمْرِ الدِّينِ وَلاَ يَهْ تَلُدُونَ إِلَى الْحَقِّ وَالْهَ مُزَدُّ لِلْإِنْكَارِ .

১৬৮. যারা সায়িবা ইত্যাদি প্রাণী [স্বকপোল-কল্পিতভাবে] হারাম করে রেখেছিল তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- হে লোক সকল! পৃথিবীতে যা কিছু বৈধ 🕉 🕹 🕹 🕹 শব্দটি ১৯০০ তাব ও অবস্থাবাচক পদ। ও পবিত্র طَيِّبًا শব্দটি مُؤَكَّدُه বা তাকিদব্য ক বিশেষণ। উপভোগ্য খাদ্যবস্তু রয়েছে তা হতে তোমরা আহার কর এবং শয়তানের পদাঙ্ক তার পথ অর্থাৎ তৎকর্তৃক সাজানো পথের <u>অনুরসরণ</u> করো না, নিশ্যু সে তোমাদের প্রকাশ্য শক্র, সুস্পষ্ট শক্রতা পোষণকারী।

অশ্লীল অর্থাৎ শরিয়তের দৃষ্টিতে যা নিন্দনীয় সেই কাজের এবং আল্লাহ সম্বন্ধে তোমরা জান না এমন সব বিষয় বলার অর্থাৎ যা তিনি হারাম করেননি তা হারাম বলে বিধান দেওয়া ইত্যাদি বিষয়ের নির্দেশ দেয়।

যা অবতীর্ণ করেছেন যেমন– তাওহীদ ও পবিত্র বস্তুসমূহ হালাল বলে মনে করা ইত্যাদি তা তোমরা অনুসরণ কর। তারা বলে, না, বরং আমরা আমাদের পিতৃপুরুষদেরকে প্রতিমা পূজা, সায়িবা ও বাহীরা হারামকরণ ইত্যাদি যাতে পেয়েছি বিদ্যামান দেখেছি তার অনুসরণ করব। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, এমনকি তাদের পিতৃপুরুষগণ দীন ও ধর্ম বিষয়ে কিছুই বুঝত নয় এবং সৎপথে পরিচালিতও নয় তথাপিও তারা তাদের অনুসরণ করবে? এর প্রশ্নবোধক هُمْزُه হামযা] টি এ

স্থানে اِنْكَار বা অসম্বতি ও অম্বীকৃতি অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

### তাহকীক ও তারকীব

কলা হয়, السَّوَائِبُ - السَّوَائِبُ - السَّوَائِبُ - السَّوَائِبُ - السَّوَائِبُ - السَّوَائِبُ - السَّوَائِبُ عَرْمُ যাকে কোনো মূর্তির নামে ছেড়ে দেওয়া হয় এবং সম্মানার্থে তার থেকে কোনো ধরনের উপকার লাভ করা হয় না। - अत्र वह्रवहन। सेर्बेट् विवि : सेर्बेट् : क्यापू । केर्बेट् : विवि : सेर्बेट् : विक्रें

শয়তানি কাজকর্ম। طُرِيقُ अि : এটি عُرِيقُ -এর বহুবচন। অর্থ- পথ।

वना र्य ग ﴿ وَمُ الْمُعَوْمُ ا अव्या प्राप्त : بَيْنُ الْعَدَاوَة و वत प्राप्तांत । वर्य - प्राष्ट्र वता र्य ग ﴿ وَأَنْ يُعِينُ الْعَدَاوَة وَ वता र्य ग مُوْء : السَّوْءُ ا وَالْمُعَيِّلُ : تَزْيِيْنَهُ মানুষকে দুঃখ দেয়। এটি গুনাহের অর্থেও ব্যবহৃত হয়। কেননা তা ব্যক্তিকে বর্তমানে বা পরিণামে দুঃখ দেয়। 🚉 : খারাপ, विशो : اَلْفَيْنَا : আমরা পেয়েছি : اَلْبَكَابُرُ : الْبَكَابُرُ : আমরা পেয়েছি ؛ اَلْفَيْنَا - এর বহুবচন ؛ اَلْفَيْنَا ، এ প্রাণীকে বলা হয়, যা গায়রুল্লাহর নামে মুক্ত করে দেওয়া হয় এবং নিদর্শন স্বরূপ তার কান ছিদ্র করে দেওয়া হয়।

वाता نَحْو वाता نَحْو काता بَحِيْرَة हाता بَحِيْرَة हाता بَحِيْرَة हाता بَحِيْرَة हाता عَوْلُهُ وَنَحُوهَا করে দেওয়া হয় এবং নিদর্শন স্বরূপ তার কান ছিদ্র করে দেওয়া হয়।

عَوْلُهُ مِمَّا فَيَ ٱلْأَرْضُ : এখানে مِنْ অব্যয় আংশিকতা বোধক। কেননা পৃথিবীতে যা কিছু আছে তার সবই খাওয়ার যোগ্য বা আহার্য নয়। –[তাফসীরে বায়যাবী]

পূর্বে হওয়া এবং الحَ الْحَالَ مَا - فُوالْحَالَ مَا সাধারণ নিয়ম বহিছু و

থেকে নির্গত : خَلُل শব্দের প্রকৃত অর্থ হলো– গিঠ খোলা । যেস্ব বহু-সাম্ফ্রীকে মানুষের জন্য হালাল করে দেওয়া হয়েছে তাতে যেন একটা গিঁঠই খুলে দেওয়া হয়েছে এবং সেগুলোর উপর থেকে বাধ্যবাধক**তা সরিয়ে নেওয়া** হয়েছে। -[মা'আরিফ]

এখানে کُلاکٌ দ্বারা বুঝানো উদ্দেশ্য– যেসব খাদ্য স্বভাবত ও নিজস্থ সত্ত হৈ বৈধ এবং কিখনো তা] হারাম করা হয়নি। –[তাফসীরে কাবীর]

যেসৰ হালাল খাদ্য বৈধ মাধ্যমে আহরণ-উপার্জন করা হয়েছে এবং যাতে অপরের কোনো অধিকার-দাবি : فَوْلُمُ طُبِّبًا নেই। যেমন– অবৈধ [غَاسِد] বেচাকেনার মাধ্যমে না হওয়া, অবৈধ মজনুরি চুক্তিতে না হওয়া ইত্যাদি।

وَكُنْهُ عِنْهُ مِوْكُدُهُ । এ অংশটি একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তরে বৃদ্ধি করা হয়েছে প্রশ্নতি হলো, যখন كُلُو দারাই শরয়ী দৃষ্টিকোণে পবিত্র বস্তু উদ্দেশ্য, [কেননা যা শরয়ীভাবে হালাল হয় তা পবিত্রই হয়ে থাকে] তখন طُبِيبً -কে উল্লেখ করার

व्हानात नय । وَخَبِرَازِيَهُ क्हानात न्य الْحَبِرَازِيَهُ क्हानात صِفَتَ مُوكَّد के उद्या عَرَازِيهُ कि व्हानात क्या الْعَبِيَّا وَيَعَالَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّ اللَّالِي اللَّاللَّا اللَّالَّاللَّا اللَّاللَّ اللّل طَيِّبًا صِفَت مُقَيِّدة এর সীগাহ হিসেবে] যে জিনিস পছলক্ষ্ম ও উপভোগ্য হবে। এ সুরতে مَفْعُولًا: قُولُهُ أَوْ مُسْتَلِلْدًا হবে, যা থেকে অপছন্দনীয় যথা তিক্ত ও স্বাদহীন বস্তু বের হয়ে যাবেন — জামালাইন খ. ১, প. ২৬২

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: -এর আলোচনা : অংশীবাদমুক্ত একত্বাদের ইবরাহীমী ধর্মবালম্বীদের ব্যতীত ই্হুদি-খ্রিস্টান্ পৌত্তলিক সকলেই পানাহারের ক্ষেত্রে বিভিন্ন ধরনের ভ্রান্তি ও বক্রতার শিকার হয়েছিল **এবং হারামকে হালাল** এবং হালালকে হারাম সব্যস্ত করে সব গুলিয়ে দিয়েছি। এখানে সেসব ভ্রান্তির দু একটির বিরবরণ এসেছে।

আরববাসীরা মূর্তিপূজা করত তারা মূর্তির নামে ষাঁড় ছেড়ে দিত এবং তার দ্বারা কোনো প্রকার উপকার **লাভকে অবৈধ মনে** করত। বস্তৃত এটাও একপ্রকারের শিরক। কেননা হালাল ও হারাম সব্যস্ত করার ক্ষমতা আল্লাহ তা**'আলা ব্যতীত কারো** নেই। এ ক্ষেত্রে আর কারো হুকুম মানার অর্থ তাকে মহান আল্লাহর শরিক স্থির করা। তাই পূর্বে<mark>র আয়াতে শিরকের</mark>

সর্বনাশা অনিষ্টের বর্ণনা করার পর এবার হালালকে হারাম করতে নিষেধ করা হয়েছে। যার সারমর্ম হলো, তোমরা ভূমিজাত যাবতীয় বস্তু আহার কর, কেবল শরিয়তের দৃষ্টিতে তা হালাল ও পবিত্র হলেই চলবে। যা মূলেই অবৈধ কিংবা প্রাসন্ধিক কোনো কারণে অবৈধ হয়ে গেছে তা খেয়ো না। মূলেই যা হারাম তার দৃষ্টান্ত মৃত জন্তু ও শৃকর এবং الْمِلُ بِهُ مِلْ اللّهِ اللّهِ مِلْ اللّهِ اللّهِ مِلْ اللّهِ اللّهِ مِلْ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ ا

হালাল আহারের গুরুত্ব: পবিত্র কুরআনের বিশিষ্ট ভাষ্যকার হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর সূত্রে বর্ণিত হয়েছে যে, সাহাবী সা'দ ইবনে আবী ওয়াক্কাস (রা.) হযরত নবী করীম —এর সমীপে আরজ করলেন, আপনি দোয়া করুন, যেন আল্লাহ আমাকে 'মুস্তাজাবুদ দাওয়াত' [দোয়া কবুল হয় এমন] করে দেন। নবী করীম জবাবে ইরশাদ করলেন, হালাল গ্রাসের নীতি অপরিহার্য করে নাও, তবে আপনাতেই দোয়া গৃহীত হওয়ার মর্যাদা পেয়ে যাবে [স্বতন্ত্র দোয়ার প্রয়োজন হবে না]। ইসলামে হালাল আহারের এ গুরুত্ব অনুধাবনীয়।

শেষ দুটি প্রায় সামর্থক। তবে সম্পূর্ণ অভিন্ন অর্থবোধক নয়। عُوْلُهُ بِالسَّوْءُ وَالْغَعْشَاء وَرَالْغَعْشَاء وَرَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَرَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْغُونَاء وَلَالْمُعُونَاء وَلَالْمُعُلِيْنِاء وَلَالْعُونَاء وَلَالْمُعُلِيْنِاء وَلَالْمُعُلِيْنِاء وَلَالْمُعُلِيْنَاء وَلَالْمُعُلِيْنِاء وَلِمُ الْمُعُلِيلِيْنِاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِيْنِاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِقُ وَلِمُ الْمُعْلِقُ وَلِمُ الْمُعُلِقُ وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء وَلِمُ الْمُعُلِقُ وَلِمُ الْمُعْلِقُ وَلِمُ الْمُعْلِقُونَاء و

আবার অনেকে বলেন, عَنْ صَوْ – সগীরা [ক্ষুদ্র] গুনাহ এবং نَحْثَ عَوْ صَوْ – কবীরা বা বড় গুনাহ। অর্থাৎ সাধারণ গুনাহ এবং কবীরা গুনাহ। –[তাফসীরে মাজেদী]

আহাৰ নজেদের উদ্ভাবিত বিষয়গুলোকে আল্লাহর আইন মনে করতে থাকবে [এমন যেন না হয়]। অর্থাৎ মাসআলা-মাসাইল ও শরিয়তের বিধান নিজেদের পক্ষ হতে বানিয়ে নাও। বহু ক্ষেত্রে দেখা যায় কেবল শাখাগত বিষয়ই নয়; বরং আকিদা-বিশ্বাসে পর্যন্ত শরিয়তের স্পষ্ট নির্দেশ বর্জন করে নিজেদের পক্ষ হতে হকুম গড়ে নেওয়া হয় এবং কুরআন হাদীসের দ্ব্যর্থহীন বক্তব্য ও পূর্বসূরি বুযুর্গানে দীনের মতামতের ভুল সাব্যস্ত করা হয়।
—[তাফসীরে উসমানী]

ক্রিয়ামূলক غَلَى অব্যয় সংযোগের ব্যবহৃত হলে তার অর্থ হয় – করো নামে রটনা করা, অপবাদ দেওয়া, নিজের কথা অন্যের নামে চালিয়ে দেওয়া।

غَلْم الله وَهُمَّ الله وَهُمُّ الله وَهُمُمُّ الله وَهُمُّ الله وَهُمُّ الله وَهُمُمُّ الله وَهُمُ الله وَهُمُمُّ اللهُ وَهُمُمُّ الله وَهُمُمُّ الله وَهُمُمُّ اللهُ وَهُمُمُّ اللهُ وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللهُمُمُّ وَالله وَاللهُ وَالله والله وَالله وَاللهُ

আন্ধ অনুসরণের নিন্দা : وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا اَنْزَلُ اللَّهُ قَالُوا بِلُ نَتَّبِعُ مَّا الْفَينَا عَلَيْهِ إِبَا أَنْ اللَّهُ قَالُوا بِلُ نَتَّبِعُ مَّا الْفَينَا عَلَيْهِ إِبَا أَنْ اللَّهُ قَالُوا بِلُ نَتَّبِعُ مَّا الْفَينَا عَلَيْهِ إِبَا أَنْ اللَّهُ قَالُوا بِهِ اللهِ عَالَمَ اللهِ اللهِ اللهُ قَالُوا بِهِ اللهِ اللهُ قَالُوا بِهِ اللهِ اللهُ قَالُوا بِهِ اللهِ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمَ اللهُ اللهُ عَالَمَ اللهُ اللهُ عَالَمَ اللهُ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمَ اللهُ اللهُ عَالَمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِلَا اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الل

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

এ আয়াতের দ্বারা বাপ-দাদা, পূর্বপুরুষের অন্ধ অনুসরণের যেমন নিন্দা প্রমাণিত হয়েছে, তেমনি বৈধ অনুসরণের জন্যে কতিপয় শর্ত এবং একটা নীতিও জানা যাচ্ছে। যেমন দৃটি শব্দে বলা হয়েছে র্যু এতে প্রতীয়মান হয় যে, বাপ-দাদা পূর্বপুরুষদের আনুগত্য ও অনুসরণ এজন্য নিষদ্ধি যে, তাদের মধ্যে না ছিল জ্ঞান-বৃদ্ধি, না ছিল কোনো খোদায়ী হেদায়েত। হেদায়েত বলতে সে সমস্ত বিধিবিধানকে বোঝায়ে যা পরিষ্কারভাবে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে নাজিল করা হয়েছে। আর জ্ঞান-বৃদ্ধি বলতে সে সমস্ত রিষয়কে বোঝানো হয়েছে, যা শরিয়তের প্রকৃষ্ট 'নস' বা নির্দেশ থেকে গবেষণা করে বের করা হয়। অতএব, তাদের আনুগত্য ও অনুসরণ নিষদ্ধি হওয়ার কারণটি সাব্যস্ত হলো, তাদের কাছে না আছে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে নাজিলকৃত কোনো বিধিবিধান, না আছে তাদের মধ্যে আল্লাহ তা'আলার বাণীর পর্যালোচনা-গবেষণা করে তা থেকে বিধিবিধান বের করে নেওয়ার মতো কোনো যোগ্যতা। এতে ইঙ্গিত পাওয়া যাচ্ছে যে, কোনো আলেমের ব্যাপারে এমন নিশ্চিত বিশ্বাস হলে যে, কুরআন ও সুনাহর জ্ঞানের সাথে সাথে তার মধ্যে ইজতিহাদ [উদ্ভাবন] -এর যোগ্যতাও রয়েছে, তবে এমন মুজতাহিদ আলেমের আনুগত্য-অনুসরণ করা জায়েজ। অবশ্য এ আনুগত্য তার ব্যক্তিগত হুকুম মানার জন্য নয়, বরং আল্লাহর এবং তাঁর হুকুম-আহকাম মানার জন্যেই হতে হবে। যেহেতু আমরা সরাসরি আল্লাহ সম্পর্কে ওয়াকেফহাল হতে পারি না, সেহেতু কোনো মুজাতাহিদ আলেমের অনুসরণ করি, যাতে করে আল্লাহর বিধিবিধান অনুযায়ী আমল করা যায়।

আন্ধ অনুসরণ এবং মুজতাহিদ ইমামগণের অনুসরণের মধ্যে পার্থক্য: উপরিউক্ত বর্ণনার দ্বারা বুঝা যায় যে, যারা সাধারণভাবে মুজতাহিদ ইমামদের অনুসরণের বিরুদ্ধে এ আয়াতটি উপস্থাপন করেন তারা নিজেরাই এ আয়াতের আসল প্রতিপাদ্য সম্পর্কে ওয়াকেফহাল নন।

এ আয়াতের বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে ইমাম কুরতুবী (র.) লিখেছেন, আয়াতে যে পূর্বপুরুষের আনুগত্য ও অনুসরণের কথা নিষেধ করা হয়েছে, তার প্রকৃত মর্ম হলো ভ্রান্ত এবং মিথ্যা বিশ্বাস ও কার্যকলাপের ক্ষেত্রে বাপ-দাদা ও পূর্বপুরুষের অনুকরণ। যথার্থ ও সঠিত বিশ্বাস এবং সংকর্মে তাদের অনুসরণ করা এর অন্তর্ভুক্ত নয়। যেমন সূরা ইউসুফে হযরত ইউনুস (আ.) -এর সংলাপ বর্ণনা প্রসঙ্গে এ দুটি বিষয়ের বিশ্লেষণ করা হয়েছে-

إِنِّى تَرَكْتُ مِلَّةَ تَوْمٍ لاَ يُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَهُمَّ بِالْأَخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ أَبَائِي إِبْرَاهِيْمَ وَاسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَ عَوْمَ اللّٰهِ وَهُمَّ بِالْأَخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ أَبَائِي إِبْرَاهِيْمَ وَاسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَ عَوْمَ اللّٰهِ عَمْ اللّٰهِ وَهُمَّ بِالْأَخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةً وَاللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَهُمْ بِاللّٰهِ وَهُمْ بِالْأَخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ وَاتَّبَعْتُ مِلّٰةً أَبْائِي إِبْرَاهِيْمَ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَهُمْ بِاللّٰهِ وَهُمْ بِاللّٰهِ وَهُمْ بِاللّٰهِ وَهُمْ بِاللّٰهِ وَهُمْ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَهُمْ إِلَا يَعْمِلْهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰعَ وَيَعْفُونَ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّلْمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَالللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّ ما اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ال

ইমাম কুরতুবী (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে মুজতাহিদ ইমাগণের আনুগত্য ও অনুসরণ সম্পর্কিত মাসআলা-মাসায়েল এবং অন্যান্য বিধিবিধানেরও উল্লেখ করেছেন। −[মা'আরিফ]

অনুবাদ :

إِلَى الْهُدَى كُمَثُلِ الَّذِي يَنْعِقُ يَصُوتُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ الْمَوْعِظَةَ

তাদেরকে সত্যের দিকে আহ্বান করে তাদের উপমা বিবরণ হলো এমন এক ব্যক্তির ন্যায় যে ব্যক্তি আহ্বান করে ডাকে এমন কিছুকে যা হাঁকডাক ভিন্ন আর কিছুই শুনে না অর্থাৎ কেবল শব্দ শুনে মাত্র কিন্তু সে তার অর্থ বুঝে না। ওয়াজ-নসিয়ত ও উপদেশ শ্রবণ করার পর তাতে চিন্তাভাবনা না করার বিষয়ে তারা পশুর ন্যায়। পশু কেবল রাখালের হাঁকডাকই শুনতে পায় কিন্তু তার অর্থ কিছুই বুঝতে পারে না। তারা বধির, মৃক, অন্ধ সুতরাং তারা উপদেশের কিছুই বুঝবে না।

## তাহকীক ও তারকীব

نَعَقَ : بَنْعَقَ صَافِحَ प्रथं पर्थ - पाउग्राज पिउगा। ताथाल हागल भालत पाउग्राज नित्न वर ध्रमक नित्न वना रग्न : بَنْعَقَ : بَنْعَقَ : الْبَهَائِمُ - الرَّاعِيْ بِغَنْمِهِ نَعْبِقًا : مَثْمُ : विषत : مُثَلُّمُ : क्ष्मा: مُثَلُّمُ : प्रका : لَا يَعْقَلُونَ : क्ष्मा: عَنْمُ : प्रका : لَا يَعْقَلُونَ : क्ष्मा: والرَّاعِيْ بِغَنْمِهِ نَعْبِقًا : अभ्वः : व्या: व्याता عَنْمُ اللَّذِيْ يَنْعِقُ لَا لَكُونُ يَنْعِقُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّذِيْ يَنْعِقُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّذِي يَنْعِقُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّذِي يَنْعِقُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ الللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللْعُمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ ال উ্তুর: প্রথম عُمُولُ -এর অর্থ উপমা নয়; বরং তা সিফতের অর্থে। সুতরাং আর কোনো তাকরার নেই। জর্থাৎ সত্যের আওয়াজের ব্যাপারে। সত্যের ব্যাপারে বধির, তাই তা ওনে না এবং তা দিয়ে উপকৃত হয় না। غُنْيُ: অর্থাৎ সত্যের স্বীকারোক্তি দানে তাদের জিহ্বা অচল, সত্য কথনে বোবা, তাই তা উচ্চারণ করে না। عُنْيُّ : নিজের লাভ-ক্ষতির ব্যাপারে, হেদায়েত ও পথপ্রাপ্তিতে অন্ধ, তাই তা দেখতে পায় না।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কাফেরদেরকে হেদায়েতের দিকে ডাকার দৃষ্টান্ত: সত্যের পথে আহ্বানকারীর আহ্বানের বিষয় আলোচনা চলছে। রাসূলুল্লাহ 🚃 ও তাঁর আহুত উন্মতের আচরণৈর উপমা দেওয়া হচ্ছে। অর্থাৎ ঐ কাফেরদেরকে হেদায়েতের পথে ডাকার দৃষ্টান্ত ঠিক এই রকমের যেমন কোনো ব্যক্তি বনের পশুদের ডাকে, অথচ তারা তার আওয়াজই শোনে– এর বেশি কিছু নয়। যারা নিজেরা আলেম নয়, আবার আলেমদের কথা ওনেও না, তাদেরও অবস্থা এ রকমই । –[তাফুসীরে ওসুমানী] वाका विनागात्म داعی الَّذِیْنَ کَفُرُوا -श्वाकानकाती] मशक्षभम (مُضَاف) छेटा तरारह। मृन वक्रवा रति ومَثَلُ دَاعِی الَّذِیْنَ کَفُرُوا -श्वाका विनागत्म (مُضَاف) हे अर्थाह क्षित्रापत अधि आस्तानमाठात अवस्था। فَوْلُمُ وَمَنْ يَدَّكُو وَمُو الْمُ الْهُدَّى : এ ইবারতটুকু বৃদ্ধি করার উদ্দেশ্য একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া। প্রশ্ন: আয়াতে কাফেরদেরকে نَاعِق বা রাখালের সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে। কেননা আয়াতের অনুবাদ হলো, এবং কাফেরদের উপমা ঐ রাখালের মতো যে চতুষ্পদ জানোয়ারকে ডাকে, অথচ বিষয়টি এমন নয়। কেননা রাখাল হলো ১১ হোল নামান নামানের নতো বে চতুশার আনোরারবের ভাকে, অখচ ব্ররাট এমন নর। কেননা রাখাল হলো হোর হোর হোর হোর হিলায়েতের প্রতি আহ্বানকারী রাসূল বা মুসলমান] আর কাফেররা হলো بدعو (চতুপ্পদ জানোয়ারের মতো)।
উত্তর: এখানে কাফের এবং তাদের আহ্বানকারীকে একত্রে রাখাল এবং চতুপ্পদ জানোয়ারের সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ কাফের এবং তাদের আহ্বানকারী হলো معطون আর চতুপ্পদ জানোয়ার ও তার রাখাল হলো مشبة যেন এখানে আহ্বানকারী হলো مشبة المركب তী تشبيته المركب والمركب والم কিছুই বুঝে না। এ সত্য প্রত্যাখ্যানকারীরাও অনুরূপ আচরণই করছে সত্যের আহ্বানের সাথে। আহ্বানকারীর শব্দ ও ধ্বনি তো শুনতে পায়, কিন্তু তাতে চিন্তাভাবনা ও মনোযোগ দেওয়ার অবকাশ তারা পাচ্ছে না। যেমন– পণ্ড, যাকে ডাক দেওয়া হয়, সে তাঁ শুনতে পায় তবে বুঝে না, তদ্রপ কাফের শুনতে পায় কিন্তু বুঝে না।

### অনুবাদ :

১ ١٧٢ ١٩٤. قَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبْتِ ١٧٢ يَايُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبْتِ حَلَالَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ عَلَى مَا احِلَّ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ـ

الْمَيْتَةُ أَيْ أَكُلُهَا إِذَ ١٧٣٥٠. إِنَّمَا حُرَّمُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ أَيْ أَكُلُهَا إِذِ الْكَلَامُ فِينهِ وَكَذَا مَا بَعْدَهَا وَهِي مَا لَمْ تُذَكُّ شَرْعًا وَٱلْحِقَ بِهَا بِالسُّنَّةِ مَا ابِينْ مِنْ حَيِّ وَخُصَّ مِنْهَا السَّمَكُ وَالْجَرَادُ وَالدُّمَ أَيِ الْمُسْفُوحَ كُمَّا فِي الْأَنْعَامِ وَلَحْ الْبِخِنْزِيْرِ خُصَّ اللَّحْدُم لِاَنَّهُ مُعَىظَّمُ الْمَقْتُصُودِ وَغَيْرُهُ تَبْعُ لُهُ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ أَى ذُبِحَ عَلَى اِسْمِ غَيْرِهِ تَعَالَى وَالْإِهْ لَالُ رَفْعُ الصَّوْتِ وَكَانُوا يَرْفُعُونَهُ عِنْدَ النَّابِيعِ لِالبِهَتِهِمْ فَمَنِ اضْطُرَّ أَيْ ٱلْجَأَتُهُ الضُّرُورَةُ إِلَى أَكْلِ شَنْيَ مِمَّا ذُكِرَ فَأَكَلَهُ غَيْرَ بَاغِ خَارِجٍ عَلَى ٱلمُسْلِمِينَ وَلاَ عَادٍ مُتَعَدٍّ عَلَيْهِمْ بِقَطْعِ الطُّرِيْقِ فَلاَ راثم عَلَيْهِ فِي اكْلِمِ إِنَّ اللَّهُ عَنْفُورٌ لِأَوْلِيَائِمِ رَحِيْثُم بِالْهْلِ طَاعَتِهِ حَيْثُ وَسَّعَ لَهُمْ فِي ذٰلِكَ وَخُرَجَ الْبَاغِي وَالْعَادِي وَيَلْحَقُ بِهِمَا كُلُّ عَاصٍ بِسَفَرِهِ كَالْأَبِقِ وَالْمَكَّاسِ فَلاَ يَحِلُّ لَهُمْ اكُلُّ شَيْ مِنْ ذَٰلِكَ مَا لَمْ يَتُوبُوا وعَلَيْهِ الشَّافِعِيُّ .

পবিত্র অর্থাৎ হলাল বস্তু আহার কর এবং তিনি তোমাদের জন্যে যে এসব হালাল করে দিয়েছেন সে কথার উপর আল্লাহর শোকর কর, যদি তোমরা শুধু তাঁরই ইবাদত কর।

অর্থাৎ তা আহার করা। কেননা এ স্থানে এ সম্পর্কে আলোচনা করা উদ্দেশ্য। পরবর্তী বিষয়সমূহেও এ কথা প্রযোজ্য। آنَمْ أَنَا বলা হয় যা শরিয়তের বিধানানুসারে জবাই করা হয়নি। হাদীসের বাক্য অনুযায়ী জীবিত প্রাণী হতে যদি কোনো অঙ্গচ্ছেদ করে দেওয়া হয় তবে তাও এ নির্দেশের হারামের অন্তর্ভুক্ত। মত পঙ্গপাল এবং মৃত মহস্যের বিষয়টি এ বিধান হতে বিশেষভাবে ব্যতিক্রম। **অর্থাৎ এগুলো** মৃত হলেও তা আহার করা হালাল রক্ত, অর্থাৎ প্রবাহিত রক্ত, সূরা আন'আমে এ সম্পর্কে উল্লেখ রয়েছে; শুকর-মাংস, মাংসই যেহেতু প্রধানত উদ্দেশ্য আর অন্য বস্তুসমূহ তার অধীন সেহেতু মাংসের কথা এ স্থানে বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। আর যাতে আল্লাহ ব্যতীত অন্যের নাম উচ্চারিত হয়েছে তা অর্থাৎ আল্লাহরু নাম ব্যতীত অন্যের নামে যা জবাই করা হয়েছে। اَلْاَهُكُلُ [ইহলাল] অর্থ- উচ্চকণ্ঠে শব্দ করা। মুশরিকগণ র্জবাই করার সময় উচ্চকণ্ঠে তাদের দেবদেবীর নাম কীর্তন করত। কিন্তু যে অনন্যোপায় প্রয়োজন যদি কাউকেও উল্লিখিত বস্তুসমূহ গ্রহণ করতে বাধ্য করে এবং তার কিছু আহার करत व्यथ पूजनिमगरणत विकरिक विद्यारी रुख অন্যায়কারী এবং ডাকাতির মাধ্যমে তাদের উপর জুলুম করে সীমালজ্মকারী নয় তার জন্যে তা আহারে কোনো পাপ হবে না। নিশ্চয় আল্লাহ তাঁর ওলীদের প্রতি অতি ক্ষমাশীল এবং অনুগতদের জন্যে পরম দয়ালু। আর তাই তিনি তাদের জন্যে এ বিষয়ে উদার অবকাশ দিয়েছেন। অনন্যোপায় অবস্থায় উক্ত হারাম জিনিসসমূহ হলাল হওয়ার বিধান হতে [অন্যায়কারী] এবং کادی [সীমালজ্মনকারী] খারিজ ইরে গেছে। এমনিভাবে যারা পাপ উদ্দেশ্যে সফরে বের হয় रयभन भानिरकत शृश् २ ए० श्रनायनाकाती मान, অন্যায়ভাবে শুল্ক আদায়কারী প্রভৃতিরাও ১১১ [অন্যায়কারী] ও عادى [সীমালজ্মনকারী] -এর সাঁথে একই দলভুক্ত। সুর্তরাং তওবা না করা পর্যন্ত তাদের কারো জন্যে উক্ত বস্তুসমূহের কিছু [অনন্যোপায় হয়েও] আহার করা হালাল নয়। এটাই ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর অভিমত∃

# তাহকীক ও তারকীব

وَمَ عَوْهِ هَا الْحَقَ بِهِ الْمَالِمَةِ الْمَالِمَةِ الْمَالَةِ الْمَالَةِ الْمَالَةِ الْمَالَةِ الْمَالَةِ ا وَمَا أَبُيْنُ الْمَالَةِ الْمُحَالُ الْمُعَالُ الْمُعَالِي اللّهُ । গুরুত্বতন وَالْمُعَظِّمُ - إِسْم مُفْعُول : প্রবাহিত : الْمُسْفُوحُ : টিডিড : الْجَرَادُ । অর্থ- মাছ أَسْمَاكُ वर्शन : السَّمَاكُ হে : चनुमाরী। বহুবচন وَالْبُواكُلُ : মাযী মাজহুলের সীঁগাহ। মাসদার الْإِفْلَالُ অর্থ – আওয়াজ উঁচু করা, ডাকাডাকি 🕶। হাজী সাহেব যখন তালবিয়া পাঠ করে তখন বলা হয় ﴿مُثَلُ الْحُرُ عُلْمُ الْحُولُ عُلِي الْحُرُ عُلْمُ الْحُرُ الْحُرُ الْحُرَا الْحَرَا الْحَرَا الْحُرَا الْحُرَا الْحُرَا الْحَرَا الْحَرَالُ الْحَرَالُ الْحَرَالُ الْحَرَا الْحَرَا الْحَرَا الْحَرَا الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَالِ الْحَرالُ لَالْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ لَالُ بَابِ إِنْتِعَال । এর সীগাহ مَاضِي مَجْهُولِ وَاحِد مُذَكَّرْ غَانِب : أُضْطُرَّ । বলা হয় إِهْلاُلُ الصَّبِيّ عَادِي शरक निर्गठ । वर्ग निर्गठ : بَاغِي دَلاً عَادٍ ؛ بَاغِ وَلاً عَادٍ ؛ مَضَاعَف الْإِضْطِرَارُ المُضَاعَف न्यति الْعُنْوَانُ থেকে । উভয়টিই জুলুম এবং সীমালজ্মনের অর্থ দেয় । وَسُعَ : উদার অবকাশ দিয়েছেন । عَاصِ : গুনাহগার, व्यवाश : وَسُعَانًا : পলায়নকারী, পলাতক গোলাম ؛ اَلْدِينَ : অন্যায়ভাবে চাঁদা আদায়কারী । শক্টি ضَرَرٌ শক্তি, অনিষ্ট] طَوْلُهُ فَمَنِ اضْطُرًا । [হারাম খাদ্য গ্রহণ করার ব্যাপারে নিরুপায় হলে] : فَوْلُهُ فَمَنِ اضْطُرً নির্গত এবং এ ধাতুমূল হতে বাবে انْتِعَال -এর শব্দ।

এর وَلَا عَادٍ -এর وَ عَادٍ -এর এ ব্যাখ্যা ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে, আহনাফের মতে তার ব্যাখ্যা ওসমানীর বরাতে যা

: এত বড় ক্ষমাশীল যে, অনেক ক্ষেত্রে অপরাধের জন্যেও কৈফিয়ত তলব করেন না বা শাস্তি দেন না; বরং **অপরাধকে অপরাধের তালিকাভুক্তই রাখেন না**।

: এমন দয়াবান যে, সংকটের মুহূর্তগুলোতে সহজ ব্যবস্থা নির্দেশ করেন। –[জামালাইন - ২৪৭]

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইতঃপূর্বে পবিত্র বস্তু খাওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল। কিন্তু মুশরিকরা যেহেতু أَمَنُوا كُلُواْ الْخ শয়তানের অনুসরণ হতে বিরত হয় না নিজেদের পক্ষ হতে বিধিনিষেধ তৈরি করে মহান আল্লাহর নামে চালিয়ে দেয়, নিজেদের বাপদাদাদের কুসংস্কার পরিহার করে না এবং তাদের পক্ষ হতে সত্য উপলব্ধি করার কোনো সম্ভাবনা নেই, তাই এখন উপেক্ষা করে কেবল মুসলিমগণকে পবিত্র বস্তু খাওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে এবং নিজ অনুগ্রহ প্রকাশ করে তাদেরকে শোকর আদায়ের আদেশ করা হয়েছে। এর দ্বারা এদিকেও ইঙ্গিত করা হয়ে গেছে যে, মু'মিনগণ মহান আল্লাহর প্রিয় ও অনুগত এবং মুশরিকরা তাঁর প্রত্যাখ্যাত, নিন্দিত ও নাফরমান। –[তাফসীরে ওসমানী]

: আজ্ঞাবোধক শব্দরূপ এখানে অনুমতি বুঝাবার জন্যে ব্যবহৃত হয়েছে– আদেশ বুঝাবার জন্যে নয়। তদ্রূপ **`ৰাণ্ড' ঘারা তথু আহা**র করা উদ্দেশ্য নয়, বরং বস্তুকে কাজে লাগাবার সব বৈধ পদ্ধতিই এর অন্তর্ভুক্ত। আহার দারা উদ্দেশ্য **সৰ পত্নায় কাজে লাগানো**। -[কুরতুবী]

: এখানে লক্ষ্য মুশরিকদের মনগড়া হারাম সাব্যস্তকৃত বিষয়গুলোকে খণ্ডন করা। বলা হচ্ছে-অর্থাৎ প্রাণীকুলের মধ্যে শরিয়তের হারাম ধার্যকৃত শুধু এগুলোই। তোমরা যেগুলোকে হারাম সাব্যস্ত 🕶 🖛 , সেওলো নয়। হারাম বস্তু কি এ কয়েকটিই?

**শার : এ ছালে প্রাপ্ন জা**গতে পারে যে, আয়াতে হারাম ঘোষণা তো উল্লিখিত বস্তুগুলোর মধ্যে সীমাবদ্ধ করে বর্ণনা করা ৰক্ষে ক্লেৰ ্ট্রি শব্দটি 🚣 বা সীমাবদ্ধতা জ্ঞাপক । যার অর্থ দাঁড়ায়– এ ছাড়া আর কোনো জন্তু হারাম নয়। অথচ ৰি স্কৃত্ত <del>স্কৃত্তির বা শব্রিব্রতের</del> অন্য কোনো প্রমাণের মাধ্যমে আরো অনেক কিছুই হারাম ঘোষিত হয়েছে। যেমন– সমস্ত হিংস্র 🌌 🖛 📆 🌉 🌉 🗸 কুর ইভ্যাদির গোশতও হারাম।

৩৮৬

উত্তর : সহীহ হাদীস বা শরিয়তের অন্য কোনো প্রমাণের মাধ্যমে যা হারাম ঘোষিত হয়েছে, তা এ আয়াতের **আলোচ্য** বিষয় নয়। যেমন রহুল মা আনীতে রয়েছে–

المراد مِنَ الآية قصر الحرمة على مَا ذُكِر مطلقًا بَلُ مَقَيْدُ بِمَا اعتقدوه حَلالًا ـ

অর্থাৎ এখানে উদ্দেশ্য হারামকে উল্লিখিত ক্ষেত্রেসমূহে সার্বিকরূপে সীমিত করে দেওয়া নয়, বরং কা**ফিরদের হালাল** ধারণাকৃত বিষয়ে আলোচনা আয়াতের বিশেষ লক্ষ্য। –[রহুল মা'আনী]

তাফসীরে ওসমানীতে এর জবাবে বলা হয়েছে— এ সীমাবদ্ধতাকে আপেক্ষিক ধরা হবে অর্থাৎ কেবল সেই সব বস্তুর সাথে তুলনা করে, যেগুলোকে মুশরিকরা নিজেদের পক্ষ হতে হারাম করে রেখেছে যেমন— বাহীরা, সাইবা প্রভৃতি সামনে যার আলোচনা আসবে। এ হিসেবে আয়াতের অর্থ হবে— আমি তো কেবল মৃত বস্তু ও শূকর ইত্যাদি তোমাদের প্রতি নিষিদ্ধ করেছিলাম, তোমরা যে ধাঁঢ় প্রভৃতির নিষিদ্ধতা ও মর্যাদায় বিশ্বাসী এটা তোমাদের নিছক মনগড়া। বাকি থাকল হিংস্র ও কদর্য প্রাণী, কিন্তু এগুলো যে নিষিদ্ধ তাতে মুশরিকদেরও কোনো দ্বিমত ছিল না। সুতরাং আয়াতের সীমাবদ্ধতা কেবল সেসব বস্তুর প্রতি লক্ষ্য করেই করা হয়েছে, যেগুলোকে মুশরিকরা আল্লাহ তা আলার নির্দেশের বিপরীতে কেবল নিজেদের পক্ষ হতে নিষিদ্ধ করেছিল। –[তাফসীরে ওসমানী]

غُولُمُ الْمُعْتَىٰ : মৃত; এর অর্থ যে প্রাণী কারো আঘাত করা ছাড়াই নিজে নিজে মারা যায় কিংবা শ্রিয়তের নির্ণীত জবাই পদ্ধতি ব্যতীত অন্য কোনো প্রকার আঘাতে মেরে ফেলা হয়। যেমন— শ্বাসরুদ্ধ করে হত্যা করা, জীবিত প্রাণীর কোনো অঙ্গ কেটে নেওয়া, কাঠ ও পাথরের আঘাতে কিংবা গুলতি ও বন্দুকের গুলিতে হত্যা করা, উপর হতে নিম্নে পতনে বা শিংয়ের আঘাতে মৃত্যু ঘটা, হিংস্র পশু কর্তৃক বধ হওয়া, জবাইকালে ইচ্ছাকৃতভাবে মহান আল্লাহর নাম উচ্চারণ না করা ইত্যাদি। এ সকল অবস্থায় জত্তুটি মৃত ও হারাম সাব্যস্ত হবে। অবশ্য হাদীস দ্বারা দুটি মৃত প্রাণীকে এ বিধান হতে পৃথক করে আমাদের জন্যে হালাল করা হয়েছে, আর তা হলো মাছ ও পঙ্গপাল। —[তাফসীরে ওসমানী]

জীবন্ত পশুর দেহ হতে কোনো অঙ্গ বা গোশতের টুকরো কেটে নিলে তাও মৃতরূপে পরিগণিত হবে।

হানাফীদের মতে মৃত প্রাণী [বা তার অঙ্গপ্রত্যঙ্গ] দ্বারা কোনো প্রকার উপকার লাভ করা জায়েজ নয়। এমনকি মৃত প্রাণীর গোশত কুকুর, শিকারি পাখি [বা অন্য কোনো প্রাণীকে] খাওয়ানো [বা অন্য কোনো প্রকারে ব্যবহার করা]ও বৈধ নয়। কেননা তাও 'মৃত থেকে উপকার লাভ'-এর শামিল। অথচ পবিত্র কুরআন মৃতকে শর্তহীনরূপে হারাম সাব্যস্ত করেছে। আমাদের [হানাফী] ইমামগণ বলেছেন, মৃত প্রাণী দ্বারা কোনো প্রকার উপকার লাভ করা জায়েজ নয়; তা কুকুর বা অন্য কোনো পত্তপাখিকে খাওয়ানো চলবে না। কেননা তাও তো এক ধরনের উপকার লাভ। অথচ আল্লাহ তো মৃতকে প্রত্যক্ষরূপে কোনো কাজে লাগানো সম্পূর্ণ ও নিঃশর্তরূপে হারাম করে দিয়েছেন। —[জাসসাস]

তবে চামড়া পাকা [দাবাগাত] করে নিলে মৃত প্রাণীর চামড়া, অস্থি ইত্যাদি পাক হয়ে যাবে এবং তখন মৃত পরিগণিত হবে না। মাসআলাটি বিভিন্ন হাদীস ও সাহাবীগণের বাণী দ্বারা প্রমাণিত। হানাফীগণ ও অন্যান্য ইমামগণের অনেকে এ অভিমত পোষণ করেছেন। ইমাম আবৃ হানীফা (র.) ও তাঁর সহচরবর্গ এবং হাসান ইবনে সালিহ, সুফিয়ান ছাওরী, আব্দুল্লাহ ইবনুল হাসান আল আম্বারী, আওযায়ী, শাফেয়ী (র.) প্রমুখ বলেছেন, চামড়া পাকা করার পরে তা বিক্রি করা ও অন্যান্য কাজে লাগানো জায়েজ হবে। এভাবে পাক হওয়ার দাবিদারগণের প্রমাণ হলো বিভিন্ন সূত্রে ও বিভিন্ন ভাষ্যে নবী করীম থেকে প্রাপ্ত বহুল প্রচলিত ও প্রসিদ্ধ হাদীসমূহ যা দাবাগাত দ্বারা মৃত প্রাণী পবিত্র হওয়ার এবং দাবাগাত এ ক্ষেত্রে জবাই সূত্রে পবিত্রতার স্থলবর্তী হওয়া সাব্যস্ত করে [জাসসাস]। সেসব হাদীস ভাষ্যের নমুনা নিম্নরূপ করে আব্বাস (রা.) স্ত্রে। ব্যাবাগাত করা হলে তা পবিত্র হয়ে গেল। ব্যাবাত ইবনে আব্বাস (রা.) স্ত্রে।

قَبَاعُ جُلُودِ الْمَيْتَةِ طَهُوْرُهَا অর্থাৎ 'মৃতপ্রাণীর চামড়া দাবাগাত করাই তার পবিত্রতা।"[যায়েদ ইবনে ছাবিত (রা.) সূত্রে]।
قَرُكَاهُ الْاَدِيْمِ دَبَاغَتُهُ. وَكَاهُ الْاَدِيْمِ دَبَاغَتُهُ.

তবে প্রাণীকুলের মধ্যে দুটি প্রাণী এমন যা সহীহ হাদীসের আলোকে জবাই করা ব্যতীতও হালাল। একটি **হলো মাছ এবং** অন্যটি টিড্ডী [পঙ্গপাল]।

হাদীস সূত্রে দুধরনের মৃত হালাল সাব্যস্ত হয়েছে মাছ ও টিড্ডী [মাদারিক]। সুতরাং দারাকুতনী-এর **আহরিত মাছ ও** টিড্ডী – এ দু মৃত আমাদের জন্যে হালাল করা হয়েছে – হাদীসের কারণে এ আয়াত নির্দিষ্টকরণ (حَفُونُونُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

মাসজালা : ফকীর মুফাসসিরগণ এ বর্ণনাধারায় আরও একটি মাসআলা উল্লেখ করেছেন। তা হলো, যেসব খাদ্যে ভবাইয়ের প্রশ্ন নেই [অর্থাৎ গোশত ব্যতীত অন্যান্য খাবার] তা পৌত্তলিক আগুন পূজারী [মাজ্সী] ও অন্যান্য অ-কিতাবীদের নিকট হতে সংশৃহীত হলেও তা খাওয়া বৈধ হবে। –[কুরতুবীর সূত্রে মাজেদী]

হৈছ দারা শিরায় প্রবহমান রক্ত উদ্দেশ্য। এ রক্ত খাওয়া যেমন জায়েজ নয়, অন্য কোনোরূপে ব্যবহার করাও বৈধ নয়। বে রক্ত গোশতে লেগে থাকে তা হালাল ও পবিত্র। গোশত যদি না ধুয়ে রান্না করা হয় তবে তা খাওয়া জায়েজ, ফল্ডি একটি কুচিবিরোধী কাজ। আবার প্রামাণ্য হাদীসের আলোকে দু ধরনের 'জমাট রক্ত' হালাল। ১. কলিজা, ২. যকৃত ক' সীহা। (اَحِلَتُ لَنَا دَمَانِ الْكَبِدُ رَالِطَبَالُ) এ বিষয়টিও উদ্মতের ফকীহগণের ঐকমত্য সমৃদ্ধ। অবশ্য আলিমগণ এ কিলাও বিশেছেন যে, কলিজাও যকৃত মূলত গোশত জাতীয়, রক্ত জাতীয় নয়। [কেননা রক্ত থেকে তার রূপান্তর সংঘটিত হয়েছে] হক্তের সংজ্ঞা এ দুটির জন্যে প্রযোজ্য হয় না। সুতরাং এ দুটিকে বিশিষ্ট বা ব্যত্যয় করারও কোনো প্রয়োজন নেই। কিবুঙ সাধারণ ধারণার প্রতি লক্ষ্য রেখে হাদীসে এ দুটিকে পৃথক করে দেওয়া হয়েছে।

শৃকর হারাম হওয়ার রহস্য: শৃকর জীবিত হোক কিংবা মৃত সর্বাবস্থায় হারাম। এমনকি শরিয়তসমত শৃষ্টের জবাই করা হলেও তা হারাম। এর অন্থি, মাংস, চর্বি, নখ, পশম, শিরা তথা দেহের যাবতীয় অংশ অপবিত্র। এর জব্ব কোনো প্রকার উপকার লাভ ও একে কোনো কাজে লাগানো জায়েজ নয়। এ স্থলে যেহেতু খাদ্দ্রব্য সম্পর্কে আলোচনা হছে তাই কেবল গোশতের বিধান বলে দেওয়া হয়েছে। নয়তো এটা উন্মতের সর্বসমত রায় যে, শৃকর যেহেতু নির্লজ্জতা, ব্লাভ ও অপবিত্র বস্তুর প্রতি আসক্তিতে সকল প্রাণীর শীর্ষে, সে জন্য আল্লাহ তা আলা এর সম্পর্কে ঘোষণা করেছেন— فَانَدُ رُجُسُّ 'এটা অবশ্যই অপবিত্র', তাই এটা নিঃসন্দেহে আমূল অপবিত্র। এর কোনো অংশই পবিত্র নয় এবং এর দারা কোনো প্রকারে উপকৃত হওয়া জায়েজ নয়। যারা এর গোশত বেশি খায় এবং এর অঙ্গপ্রত্যঙ্গকে কাজে লাগায় তাদের মাঝে উপরিউক্ত স্বভাবগুলোও কদর্যরূপে প্রকাশ পায়। —[তাফসীরে ওসমানী]

غَيْرُهُ تَبْعُ لَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُغَصُّودِ رَغَيْرُهُ تَبْعُ لَهُ : কুরআনের প্রত্যক্ষ বর্ণনায় হারাম করা হয়েছে শ্করের গোশত কিছু উন্মতের ফকীহগণ এ ব্যাপারে একমত যে, শৃকরের শুধু গোশতই হারাম নয়, বরং তার চর্বি, অস্থি, চামড়া, লোম, চুল ইত্যাদি সবই হারাম। আয়াতে স্পষ্টত نَعْمُ শন্দের উল্লেখের কারণ হলো, গোশতই পশুর প্রধান ও সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ অংশ। সুতরাং মূল অংশ গোশতের কথা বলা হলে আনুষঙ্গিক রূপে অন্য সবই তার অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায় অর্থাৎ শুকর তার যাবতীয় অঙ্গপ্রত্যঙ্গ সহকারে অপবিত্র। বিজ্ঞ মুফাসসির (র.) তাঁর নিম্নোক্ত ইবারতে এ কথাই বলেছেন–

حُصَّ اللَّحْمِ لِانَّهُ مُعَظَّمُ الْمُقَصُودِ وَغَيْرُهُ تَبَعُ لَهُ.

এখানে উদ্দেশ্য হলো, কোনো পশুকে কারো প্রতি সম্মান প্রদান, পূজা নিবেদন বা সানিধ্য অর্জন মানসে কোনো সৃষ্টির নামে উৎসর্গিত করা। এভাবে কোনো পশুকে জবাই করা হলে এবং তাতে কোনো সৃষ্টির জন্যে নজর-নিয়াজ বা অর্থ নিবেদনের উদ্দেশ্য হলে সে পশু হারাম হয়ে যাবে, এমনকি তা জবাই করার সময় বিসমিল্লাহ উচ্চারণ করা হলেও। কেননা প্রাণের স্রষ্টী ছাড়া আর কারো জন্যে কোনো প্রাণ উৎসর্গিত হতে পারে না। যেমন— কোনো পীর-বুজুর্গের নামে ষাঁড় বা অন্য কোনো পশু উৎসর্গ করা বা খোদায়ী ষাড় [নাউযুবিল্লা] নামে ষাঁড় ছেড়ে দেওয়া, কোনো বাদশার আগমনে তাকে সম্মান প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে কোনো পশু জবাই করা, কোনো জিনের অত্যাচার হতে বাঁচার জন্যে তার নামে কোনো পশু জবাই করা, ইটের পাঁজা ভালো করে পোড়ার জন্যে ভেটস্বরূপ কোনো পশু জবাই করা ইত্যাদি সবই হারাম ও মৃত বলে গণ্য এবং এরূপ যে করবে সে মুশরিক সাব্যস্ত হবে। —[জাসসাস ও ওসমানী]

হাদীস শরীফে বর্ণিত হয়েছে যে, مَنْ ذَبَحٌ لِغَبْرِ اللّٰهِ [আাল্লাহ ব্যতীত অন্য কিছুর নামে যে জবাই করে, সে অভিশপ্ত।] অর্থাৎ যে ব্যক্তি পশু জবাই করে আল্লাহ ব্যতীত অন্য কারো সানিধ্য পেতে চায় সে অভিশপ্ত, এমনকি জবাই করার সময় আল্লাহর নাম নিলেও। কেননা যখন সে ঘোষণা দিয়ে রেখেছে যে, এ পশুটি অমুকের জন্যে, এখন যতই আল্লাহর নাম নেওয়া হোক কাজে আসবে না। –[তাফসীরে ফাতহুল আযীয]

আল্লাহ ব্যতীত অন্য কারো জন্যে যদি এ নিয়তে কোনো পশু নির্দিষ্ট করা হয় যে, তিনি তুষ্ট হয়ে আমার বাসনা পূরণ করে দেবেন, যেমন– সাধারণ অজ্ঞ মানুষদের মাঝে এমন রীতি প্রচলিত রয়েছে যে, তারা এরূপ নিয়তে বকরি মুরগি ইত্যাদি

"তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

মানত করে থাকে: এ প্রু হারাম হয়ে যায়। যদিও পরবর্তীতে জবাই করার সময় তা আল্লারহ নামেই করে **থাকে। তবে** হঁয়া, এরূপ মানত করার পরে যদি তওবা করে, তাহলে প্রুটি হালাল হয়ে যাবে। —[বয়ানুল কুরআন]

এক শ্রেণির কুসংস্কারগ্রস্ত মুসলমানকেও পীর-বুজুর্গের মাজারে ছাগল মুরগি ইত্যাদি ছেড়ে আসতে দেখা **যায়। মাজারের** খাদেমরাই সাধারণত উৎসর্গীকৃত সেসব জন্তু ভোগদখল করে। যেহেতু মূল মালিক খাদেমদের হাতে এণ্ড**লো ছেড়ে যায়** এবং এণ্ডলোর ব্যাপারে খাদেমদের পূর্ণ এখতিয়ার থাকে, সেহেতু এ শ্রেণির জীবজ়ন্তু ক্রয় করা, জবাই করে খাওয়া, বিক্রয় করে লাভবান হওয়া সম্পূর্ণ হলাল। –[মা'আরিফুল কুরআন]

মহান আল্লাহর নামে পশু জবাই করার পর যদি গরিব-মিসকিনকে খাইয়ে দেওয়া হয় এবং তার ছওয়াব কোনো আত্মীয় বা পীর-বুজুর্গের নামে বখশিশ করা হয় অথবা কোনো মৃত ব্যক্তির পক্ষ হতে কুরবানি করে তার নামে যদি তার ছওয়াব বখশিশ করা হয়, তবে কোনো দোষ নেই। কেননা এটা গায়রুল্লাহর জন্যে জবাই আদৌ নয়।

কতক লোক স্বভাবগত ধৃষ্টতার কারণে এসব ক্ষেত্রে এরূপ একটা বাহানা দেখায় যে, পীরের নামে নজরানা ইত্যাদিতেও তো আমাদের উদ্দেশ্য এটাই থাকে যে, খাবার তৈরি করে মৃত ব্যক্তির নামে তা সদকা করা হবে। এর উত্তরে প্রথমত ভালো করে জেনে রাখুন যে, মহান আল্লাহর সামনে মিথ্যা অজুহাত প্রদর্শনে ক্ষতি ছাড়া কোনো লাভ হতে পরে না। দ্বিতীয়ত তাদেরকে জিজ্ঞাসা করা হোক, তোমরা গায়রুল্লাহর জন্যে যে প্রত্মানত করেছ যদি সে প্রত্ম বদলে তার সমপরিমাণ গোশত খরিদ করে রান্না কর এবং তা ফকির-মিসকিনকে খাইয়ে দাও তাহলে কোনোরপ হিধা-সলেহ ছাড়া তোমাদের মতে সে মানত আদায় হবে কিনাং যদি নির্দ্ধিয়ে তোমরা এটা করতে পার এবং নিজ মানত সম্পর্কে এতে তোমাদের মনে কোনো খটকা না জাগে, তাহলে তোমরা সাচ্চা বটে। আর তা না হলে তোমরা মিথুকে এবং তোমাদের এ কাজ শিরক, পশুটি মৃত ও হারাম। –[তাফসীরে ওসমানী]

আয়াতের মর্ম হলো, চরম প্রয়োজন ও ঠেকার মুহূর্তে উল্লিখিত হারাম খাদ্যসমূহও ন্যুনতম প্রিমাণে আহার **করতে পারে**। চরম প্রয়োজন দুভাবে হতে পারে–

- ১. ক্ষুধার তাড়নায় জীবনের শেষ নিঃশ্বাস বের হয়ে যাচ্ছে বলে মনে হওয়া এবং হালাল খাবাব কোনো উপায়ে সংগৃহীত না হওয়া কিংবা সীমাহীন দারিদ্রের কারণে হালাল খাদ্য সংগ্রহের সামর্থ্য না হওয়া কিংবা কোনো রোগ-ব্যাধির কারণে বিদ্যমান হালাল খাবার আহারের অযোগ্য হওয়া।
- ২. কোনো শাসক বা সবল প্রতিপক্ষ সে হারাম খাদ্য গ্রহণে বাধ্য করলে ামেটকথা এ উপায়ইনতার সূত্র দুটি। এক. প্রচণ্ড ক্ষুধা; দুই. হারাম খেতে বাধ্য করা। −[তাফসীরে কাবীর]

غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَاد : অর্থাৎ হারাম খাওয়ার সময় তার মনের ইচ্ছা ও উদ্দেশ্য অবাধাতা ও সীমালজ্ঞান না হতে হবে। আঁর তার প্রয়োজন হতে হবে বাস্তব। অবধ্যতা তো এভাবে যে, অনন্যোপায় অবস্থায় না পৌছতেই খে**য়ে নিল। আর** সীমালজ্ঞান হলো প্রয়োজনের অতিরিক্ত উদরপূর্তি করে খাওয়া। কেবল প্রাণে বাঁচে পরিমাণই খাওয়া যাবে।

–[তাফসীরে ওসমানী]

ইমাম শাফেয়ী, ইমাম আবৃ হানীফা (র.) ও তাঁর সহচরবর্গ বলেছেন- لَا يَاكُلُ الْمُضْطُرُ مِنَ الْمُبْتَةِ إِذَّ قَدْرَ مَ يُمُسِكُ অর্থাৎ "অনন্যোপায় ব্যক্তি মৃত প্রাণীর তত্টুকুই খাবে, যত্টুকু দিয়ে সে তার জীবন কৈ নিঃশ্বাসটুকু ধরে রাখতে পারে।" –[তাফসীরে কাবীর]

وقَالَ أَبُوْ حَنِيفَةَ وَالْجُمْهُورُ الْمَعْصِبُهُ الْعَارِضَهُ لاَ يَمْنُعُ الرَّخْصَةَ وَعَلَيْهِ الشَّافِعِيُ وَالْبَغْيُ هُو طَلَبُ أَنْ يُوثِيرُ كَفْسُهُ عَلَى مُضَطَّرٍ آخَرَ بِأَنْ يَتَفَرُدُ بِتَنَاوُلِم فَهُلَكَ الْآخُرُ وَالْعَدُو وَهُوَ التَّعَدِّيْ وَالتَّجَاوُزُ عَنْ قَدْرِ الْحَاجَةِ وَهُو سَدُّ الرَّمْقِ . (حَاشِبَة) الرَّمْق . (حَاشِبَة)

غَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ : [সে হারাম বস্তু খেয়ে ফেললে গুনাহ নেই।] বরং অনেক ক্ষেত্রে তো এ রকম অবস্থায় না খেলে [এবং মৃত্যু মুখে পতিত হলে] গুনাহ হবে। তথা খাওয়া পরিহার করার কারণে গুনাহগার হবে (রহুল মাআনী)। কেননা জীবন রক্ষা প্রথম স্তরের ফরজসমূহের অন্যতম। আর এরপ চরম সংকটজনক পরিস্থিতিতে খাদ্য গ্রহণ না করা আত্মহত্যারই নামান্তর; যা হারাম খাওয়ার চেয়ে জঘন্যতর।

তা'আলা অবতীর্ণ করেছেন যারা তা গোপন রাখে তারা হলো ইহুদিগণ ও এর বিনিময়ে দুনিয়ার [তুচ্ছ মূল্য ক্রয় করে] অর্থাৎ অনুগত ছোট লোকদের নিকট হতে তারা বিনিময় গ্রহণ করে। আর এই স্বার্থ বিনষ্ট হওয়ার আশস্কায় তারা তা [রাস্লুল্লাহ 🚃 সম্পর্কিত বিবরণাদি] প্রকাশ করে না তারা নিজেদের জঠরে অগ্নি ব্যতীত আর কিছুই পুরে না। কেননা এ জাহান্নামাগ্রিই তাদের ভবিষ্যৎ পরিণাম। কিয়ামতের দিন আল্লাহ তাদের প্রতি ক্রোধবশত তাদের সাথে কোনো কথা বলবেন না এবং তাদেরকে পাপ-পঙ্কিলতা হতে তাযকিয়া করবেন না; পবিত্র করবেন না, আর তাদের জন্যে রয়েছে মর্মভুদ বেদনাকর শাস্তি। তা হলো জাহানাম।

الصَّلْلَةَ بِالْهُدَى ١٧٥ م ١٧٥ أُولَّنِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرُوا الصَّلْلَةَ بِالْهُدَى ١٧٥ أُولَّنِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرُوا الصَّلْلَةَ بِالْهُدَى অর্থাৎ দুনিয়াতে তারা হেদায়েত ও সৎপথের বিনিময়ে ভ্রান্তপথ গ্রহণ করে নিয়েছে এবং যদি সত্য গোপন না করত তবে পরকালে যে ক্ষমা তাদের জন্যে রাখা হয়েছিল সেই ক্ষমার পরিবর্তে শান্তি। আগুন সহ্য করতে তাদের কি ধৈর্য! অর্থাৎ কি ভীষণ তাদের এই ধৈর্য! বেপরোয়া ও দ্বিধাহীনভাবে জাহান্লাম-প্রবেশের কারণসমূহ তাদেরকে অবলম্বন করতে দেখে মু'মিনদের পক্ষ হতে হলো এ বিশ্বয়। বস্তুত জাহানামাগ্রির উপর তাদের আর কি ধৈর্য হতে পারে?

১৭৬. তা অর্থাৎ জঠরে অগ্নি পুরা এবং যে সমস্ত বিষয় তাদের সম্পর্কে উল্লেখ করা হয়েছে তা এ কারণে যে, আল্লাহ সত্যসহ কিতাব অবতীর্ণ করেছিলেন। অনন্তর তাতে তারা মতভেদ সৃষ্টি করে। কিছু অংশের উপর বিশ্বাস স্থাপন করে আর কিছু অংশ গোপন করে তা প্রত্যাখ্যান করে। এবং এরপভাবে অর্থাৎ কিছু বিষয়ে বিশ্বাস স্থাপন করে আর কিছু বিষয় প্রত্যাখ্যান করে যারা কিতাব সম্বন্ধে মতভেদ সৃষ্টি করে তারা হলো ইহুদি সম্প্রদায়। কেউ কেউ বলেন, তারা হলো মুশরিক সম্প্রদায়। কুরআন সম্পর্কে তারা মতভেদ সৃষ্টি করেছিল। তাদের কয়েকজন বলেছিল যে, এটা [আল কুরআন] কবিতা, কয়েকজন বলেছিল যে, এটা যাদু, আর কয়েকজন বলেছিল যে, এটা গণনাশাস্ত্রের বই। নিঃসন্দেহে তারা জিদের মধ্যে অর্থাৎ তার বিরোধিতায় সত্য হতে বহুদুরে পতিত।

না হেতুবোধক سَبَبِيَّة তি এ স্থানে بِأَنَّ إِللَّهُ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। بالْحَقِ र्भकिष نَزْلُ कियात সাথে مُتَعَلَّق অর্থাৎ সংশ্লিষ্ট ।

الْكِتْبِ الْمُشْتَعِلِ عَلَى نَعْتِ مُحَمَّدِ ﷺ وَهُمُ الْيَهُودُ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثُمَّنًا قَلِيلًا مِنَ الدُّنْيَا يَأْخُذُونَهُ بَدْلَهُ مِنْ سَفْلَتِهِمْ فَلَا يُطْهِرُونَهُ خَوْفَ فَوْتِهِ عَلَيْهِمْ أُولَٰئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ لِانَّهَا مَالُهُمَّ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ غَضَبًا عَلَيْهِمْ وَلاَ يُزَكِّينِهِمْ يُطَّهِّرُهُمْ مِنْ دَنسِ الذُّنُوبِ وَلَهُمْ عَذَابُ الِينَمُ مُؤْلِمُ هُوَ النَّارُ.

اخَذُوهَا بَدْلَهُ فِي الدُّنْيَا وَالْعَذَابَ بِالْمُغْفِرَةِ ٱلْمُعِدَّةِ لَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ لَوْ لَمْ يَكُنُهُوا فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ أَيْ مَا اَسَدُ صَبْرُهُمْ وَهُو تَعْجِيبُ لِلْمُؤْمِنِينَ مِنْ إِرْتِكَابِهِمْ مُوْجِبَاتِهَا مِنْ غَيْبِرِ مُبَالَاةٍ وَالَّا فَأَيُّ صَبْرِ لَهُمْ .

١٧٦. ذٰلِكَ الَّذِي ذُكِرَ مِنْ أَكْلِهِمُ النَّارَ وَمَا بَعْدَهُ بِانَّ بِسَبَبِ أَنَّ اللَّهُ نَزَّلَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ مُتَعَلِّقُ بِنَزَلَ فَاخْتَلُفُوا فِيهِ حَيْثُ أُمَنُوا بِبَعْضِه وَكَفُرُوا بِبَعْضِه بِكُتْمِه وَإِنَّ الَّذِيْنَ اخْتَكَفُوا فِي الْكِتْبِ بِلْلِكَ وَهُمُ الْيَهُودُ وَقِيْدِلَ الْمُشْرِكُونَ فِي الْقُرْانِ حَيْثُ قَالَ ر، و و . . ، ۵ / ۰ ، و و ، . . و و ، . . و و ، . . بعضهم شعر وبعضهم سحر وبعضهم كَهَانَةُ لَفِي شِقَاقٍ خِلَانٍ بَعِيْدٍ عَنِ الْحَقِّ .

**೨**%೦

# তাহকীক ও তারকীব

آلِا سُتِمَالًا : प्रश्विल करा | الْمُشْتَمِلُ : प्रशिल करा | كَتْمَانًا : সংবলিত , শামিলকারী । كَتْمُونَ وَنَ الْمُشْتَمِلُ : प्रशिल करा (افْتِعَال) वर्थ - শামিল করা , অভুর্ভক করা । سُفْلَتُ : سُفْلَتِهِمْ । कर्थ - শামিল করা , অভুর্ভক করা । وَفَتِعَال ) عَدَّدًا । प्रशि शिख । مَالًا । अर्थ - अर्ख़ विक : مَالًا । अर्थ - अर्ख़ विक : مَالًا । अर्थ - अर्ख़ विक : مَالًا । अर्थ क्ष्ण् करा । وَفَعَال ) إَعْدَادًا ، وَعَدَّ الْمُعَدَّةُ । अर्थ : وَنَسُ । अर्थ करा । مَالًا । अर्थ - अर्थ करा । مُرْجِبَاتُ : अर्थ करा । مُبَالِا وَ عَدْدُ : अर्थ : अर्थ : कर्य । कर्य : कर्य : अर्थ : कर्य : अर्थ : अर्

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নযুদ: এ আয়াতটি ঐ সকল ইহুদি আলেমদের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে, যারা তাওরাতের বিধিবিধানকে এবং বিশেষ করে রাসূল ==== -এর বিবরণ সাধারণ মানুষ থেকে গোপন করত। এমনকি বর্ণিত গুণাবলির বিপরীত তথ্য পরিবেশন করত এবং সাধারণ জনগণ থেকে হাদিয়া-তোহফা আদায় করত।

ইহুদি আলেমদের ধারণা ছিল যে, শেষ নবী তাদের বংশধারা থেকেই হবেন। কিন্তু যখন বনী ইসরাঈলের পরিবর্তে বনী ইসমাঈল থেকে শেষ নবীর আবির্ভাব হলো তখন তারা হিংসা, কায়েমী স্বার্থ ও উপহার-উপটৌকনের লিন্সায় তাওরাতে বর্ণিত রাসূল ্ল্ল্ল্ল্ল্ল্ল্-এর বিবরণ গোপন করতে থাকে। –[বয়ানুল কুরআনের টীকা]

উক্ত আয়াতের শানে নুযূল যদিও একটা বিশেষ ঘটনার সাথে সম্পৃক্ত কিন্তু তার আবেদন ব্যাপক। অর্থাৎ এখনো যদি কেউ সত্যকে গোপন করে এবং দীন বিক্রি করে সেও উক্ত ধমকির অধিকারী হবে।

غُولُمْ ثُمَنًا وَلِيًّا وَلِيًّا وَلِيًّا وَلِيًّا وَلِيًّا وَلِيًّا عَلَيْكُ : এর অর্থ এমন নয় যে, বিনিময়ের পরিমাণ অধিক হলে বা তা খুব দামি কিছু হলে দীন বিক্রি বৈধ হয়ে যাবে; বরং পার্থিব যে কোনো পরিমাণের বিনিময়ই তুচ্ছ ও নগণ্য। কেননা আখেরাতের স্থায়ী কল্যাণের তুলনায় দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী লাভ তা যতই বিশাল হোক না কেন, সব সময় অল্প ও তুচ্ছই থাকবে।

غُولُهُ اِخْتَلُفُوا فِي الْحِتَابِ : অর্থাৎ অকারণে নিজেদের স্বার্থ সিদ্ধির উদ্দেশ্যে নিজেদেরই আসমানি কিতাবে কলহ-বিসম্বাদ সৃষ্টি করেছে। অন্যথায় আল্লাহর বাণী পূর্ণাঙ্গ, স্পষ্ট ও প্রাঞ্জল বিধায় তাতে মতপার্থক্যের কোনো অবকাশই ছিল না।

غَوْلُهُ فِي شَعَّاقٍ بَعِيْدِ : অর্থাৎ বিভ্রান্ত হয়ে সত্য ও ন্যায় হতে অনেক দূরে নিপতিত হয়েছে। অর্থ এরূপও করা যেতে পারে যে, তাদের মাঝে পরীক্ষিত এ চরম উদাসীনতার কারণ হলো, তারা আত্মগর্যে ও স্বার্থ সিদ্ধির মানসে অযথা আল্লাহর সত্য বাণীতে বিরোধে লিপ্ত হয়েছিল। পরিণতিতে তারা আরো মারাত্মক ভ্রান্তির শিকার হলো।

অনুবাদ :

١٧٧. لَيْسَ الْبِرَّ انْ تُولُوا وُجُوْهَ كُمْ فِي الصَّلُوةِ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ نَزَلَ رُدًّا عَكَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارٰي حَيْثُ زَعَمُوا ذٰلِكَ وَلٰكِنَّ الْبِرَّ أَيْ ذَا الْبِيرَ وَقُرِئَ الْبَارُّ مَنْ الْمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْكُتُبِ آيِ الْكُتُبِ وَالنَّابِيَيْنَ وَأَتَى الْمَالَ عَلْى مَعَ حُبِّه لَهُ ذَوِى الْقُرْبِلِي الْقَرَابَةِ وَالْيَتْمَى وَالْمُسْكِيْنَ وَابْنَ السّبِيْلِ الْمُسَافِرِ السَّائِلِيْنَ الطَّالِبِيْنَ وَفِي فَكِ الرِّقَابِ الْمُكَاتَبِينَ وَالْأَسْرَى وَأَقَامَ الصَّلْوَةَ وَأَتَى الرَّكُوةَ الْمَفْرُوضَةَ وَمَا قَبْلَهُ فِي التَّطَوُّرِعِ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عُهَدُوا اللَّهَ أَوِ النَّاسَ وَالنَّصِيرِيْنَ نَصَبُّ عَلَى الْمَدْحِ فِي الْبَأْسَاءِ شِدَّةِ الْفَقْرِ وَالطُّرَّاءِ الْمَرْضِ وَحِيْنَ الْبَأْسِ وَقْتَ شِكَةِ الْقِتَالِ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ أُولَٰئِكَ الْمَوْصُوفُونَ بِمَا ذُكِرَ الَّذِينَ صَدَقُوا فِي إِيْمَانِهِمْ أَوُّ إِدَّعَاءِ الْبِيرَ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ اللَّهُ.

১৭৭. সালাতে পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মুখ ফিরানোতে কোনো পুণ্য নেই। ইহুদি ও খ্রিস্টানগণের এহেন ধারণা প্রত্যাখ্যান করে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন। পক্ষান্তরে পুণ্য হলা اَلْبُ শব্দিট أَلْبُ [অর্থাৎ পুণ্যবান] রূপেও অপর এক পাঠ রয়েছে। অর্থাৎ পুণ্যের অধিকারী হলো সেই ব্যক্তি যে ব্যক্তি আল্লাহ, পরকাল, ফেরেশতাগণ, কিতাব অর্থাৎ সকল কিতাব এবং নবীগণে বিশ্বাস স্থাপন করে এবং তার অর্থাৎ সম্পদের প্রতি ভালোবাসা সত্ত্বেও عُلَى حُبِّ এর علي শব্দটি এ স্থানে مَمْ [সহ] অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আত্মীয়স্বজন, নিকট সম্পর্কের অধিকারী জন, পিতৃহীন, অভাবগ্ৰস্ত, পথ-সন্তান অৰ্থাৎ মুসাফির প্রার্থী যাচনাকারী এবং গ্রীবা সম্পর্কে অর্থাৎ মুকাতাব দাস ও বন্দীদের মুক্তকরণে অর্থদান করে আর সালাত কায়েম করে, জাকাত অর্থাৎ ফরজ জাকাত প্র<u>দান করে।</u> পূর্বে যে দানের কথা উল্লেখ করা হয়েছে তা হলো নফল অর্থাৎ স্বতঃস্কৃর্তভাবে যা আদায় করে। আল্লাহ বা মানুষের সাথে যখন তারা প্রতিশ্রুতিবদ্ধ হয় তারা তা পূরণ করে। সংকটে কঠিন দারিদ্র্যকষ্টে [দুঃখকষ্টে] অর্থাৎ অসুখ-বিসুখে এবং যুদ্ধকালে অর্থাৎ আল্লাহর পথে কঠিন লড়াইয়ে লিপ্ত যখন তখন যারা ধৈর্যধারণ করে। نَصَبُ عَلَى الْمَدْح শব্দটি اَلْصَّابِرِيْنَ करता ব্যবহৃত হয়েছে। তারা অর্থাৎ উল্লিখিত গুণের অধিকারী যারা তারাই তাদের ঈমানের ও পুণ্যকর্মের দাবিতে সত্যবাদী এবং তারাই আল্লাহকে ভয়কারী।

### তাহকীক ও তারকীব

الْبِرَّ : মুখ ফিরানো : قِبَلَ । দিকে : فَكُ : মুখ ফরানো । أَنْ تُولُوا - اِسْمُ جَامِعُ لِلطَّاعَاتِ وَأَعْمَالِ الْخَيْرِ প্র ব-ব। অর্থ – গর্দান, গ্রীবা। الْبَدَنِ كُلَم الْبَدَنِ كُلَم । এর ব-ব। অর্থ – গর্দান, গ্রীবা। الْبَدَنُ عَلَى الْبَدَنِ كُلَم । কর ব-ব। অর্থ – মুকাতাব দাস। الشَّرُ : বন্দী। الشُكَاتُبُنُ : الْمُكَاتُبُنُ : الْمُكَاتُبُنُ وَقَالَ ) কর বহুবচন। অর্থ – মুকাতাব দাস। الشُونُونَ ভিল। পুরণকারী। الْمُونُونَ الْبَدِي مُذَكَّر الْمُكَاتُبُنُ : الْمُونُونَ الْبَدُونُونَ الْبَدُونُونَ الْمُكاتِبُنُونَ الْمُكَاتُبُنُونَ وَالْمُعَالَ ) Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

وَأُصِلُ الْبَأْسِ فِي اللَّغَةِ الشِّدَّةُ । यूक : الْبَأْسُ । अपूथ-विजूध : الضَّرَّاءُ । अरक हे, मातिष्ठाक : البأساء

यिषउ كَيْسَ विष् كَيْسَ : قَوْلُهُ كَيْسَ الْبِرُ أَنْ.... र्थे مَاضِى جَامِد विष् كَيْسَ : قَوْلُهُ كَيْسَ الْبِرُ أَنْ....

মায়ীর সীগাহ কিন্তু তার অর্থটি حَالَ তথা বর্তমানকালের نَفْيَ বুঝায়। শব্দটি الْبِرَ بالنَّصْبِ হওয়ার কারণে مَنْصُوْب হরেছে, আর الْبِرَ : كَوْلُهُ ٱلْبِرَ بالنَّصْبِ শব্দটি الْبِرَ بالنَّصْبِ عَرَدُوْ وَالْهُ ٱلْبِرَ بالنَّصْبِ عَرَدُوْ وَ يَعْمَ مُؤَخَّرَ مَا الْبِرَ بالنَّصْبِ عَرَدُوْ وَ يَعْمَ مَوْخُرَ مَا الْبِرَ عَلَيْهَ مَوْخُرَ مَا الْبِرَ عَلَيْهَ مَوْخُرَ مَا الْبِرَ عَلَيْهَ مَوْخُرَ مَا الْبِرَ عَلَيْهِ عَرَيْهِ مَوْخُرَ مَا مَوْخُرَ مَا الْبِرَ عَلَيْهَ مَوْخُرَ مَا الْبِرَ عَلَيْهُ عَرَيْهُ وَاللّٰمَ مُؤَخِّرَ مَا اللّٰهِ مُؤَخِّرَ مَا اللّٰبِرَ عَلْمَا اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَوْخُرَ مَا اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَ ُ: এ শব্দটি আরবি অভিধানের একটি ব্যাপক বিস্তৃত অর্থবোধক শব্দ, যা পুণ্যের সকল প্রকার ও প্রকরণকে অন্তর্ভুক্ত করে। উর্দুতে এর যথার্থ মর্ম প্রকাশ করা যায় طَاعَت [আনুগত্য, পুণ্য] শব্দ দিয়ে [এবং বাংলায় এর প্রতিশব্দ হবে পুণ্য ও সংকাজ ] الْبَرُ হলো ভালো কাজে বিস্তৃত অবকাশ। সুতরাং তা আল্লাহর পক্ষ থেকে হবে ছওয়াব এবং বান্দার পক্ষে হবে আনুগত্য। –[রাগিব]

উভয়টি হতে পারে।

এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে একটি উহা প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে।
প্রশ্ন: প্রশ্নটি হলো - لَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنُ -এর মাঝে মাসদারের হামল ষাতের উপর হচ্ছে, যা শুদ্ধ নয়। কেননা বাক্যটির তরজমা হচ্ছে- পুণ্য হলো তা, যে আল্লাহর প্রতি ঈমান এনেছে। অথচ এটি অশুদ্ধ কথা।

উত্তর: উক্ত প্রশ্নের দুটি উত্তর দেওয়া হয়েছে-

- ১. মাসদারের পূর্বে وُرُ উহ্য ধরা হবে। অর্থাৎ الْبِيرُ এভাবে মাসদার إِسْم فَاعِل হয়ে যাবে। এখন অনুবাদ হবে কিন্তু পুণ্যের অধিকারী হলো ঐ ব্যক্তি যে আল্লাহর উপর ঈমান এনেছে।
- ২. 🚅 মাসদারটি 👊 ইসমে ফায়ে**লের অর্থে** ব্যবহৃত হয়েছে।

কেউ কেউ তৃতীয় আরেকটি উত্তর এভাবে দিয়েছেন যে, খবরের পূর্বে একটি মাসদার মাহযুফ মানা হবে। তাকদীরী ইবারত হবে– رُلْكِنٌ الْبِرَ بِرُ مَنْ أَعُن অর্থাৎ আনুগত্য তো [গ্রহণযোগ্য] তার আনুগত্য, যে আল্লাহর প্রতি ঈমান আনে ।

এ ইবারত দারা একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে।

عَطْف পড़ा উচিত ছिল। কেননা এটি وَالصِّبِرُونَ कार्प وَالصِّبِرُونَ कार्प مَرْفُوع नकि وَالصَّبِرِيْنَ

উত্তর: وَالصَّبِرُونَ अ़ज़ा উচিত ছিল তথাপিও নসব দিয়ে مَرْفُوع করপে وَالصَّبِرِيْنَ अ़ज़ा उत्तात कात्रा कात्रा कात्रा है। अ़ज़ा कात्रा कात्रा कात्रा है। अ़ज़ कात्रा है। अ़ज़ कात्रा أَمْدُحُ अ़ज़ कात्रा है।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

দিক পূজার রহস্য: ইসলামের আবির্ভাবের পূর্বে পৃথিবীর বুকে বিরাজমান অগণিত ভ্রান্তির মাঝে অন্যতম উল্লেখযোগ্য ভ্রান্তি ছিল 'দিক পূজা'। অর্থাৎ প্রাণহীন দেবদেবী, প্রতিমা, পাথর, গাছ, পাহাড়, সাগর ইত্যাদি ছাড়াও [কোনো বিশেষ বস্তুর] দিক, প্রান্তের পূজাও প্রচলিত ছিল। অন্ধকার যুগের অনেক সম্প্রদায় বিশ্বাস জমিয়ে নিয়েছিল যে, অমুক বিশেষ দিক যথা– পূর্বদিক পবিত্র, কিংবা অমুক নির্দিষ্ট দিক পূজনীয়।

পবিত্র কুরআন এখানে শিরক-এর এ বিশেষ দিকটি খণ্ডন করে ঘোষণা করছে- নিছক কোনো দিক কি করে পবিত্র ও শ্রদ্ধার পাত্র হতে পারে? যে কোনো দিক শুধু 'দিক' হওয়ার বিচারে কখনোই সম্মান বা পবিত্রতার পাত্র হতে পারে না এবং পুণ্য ও ইবাদতের সঙ্গে এর কোনোই সম্পর্ক নেই।

অন্যান্য ধর্মাবলম্বীদের এ ভ্রান্তির বিষয়টি দৃষ্টিতে না থাকলে এ আয়াতে বাহ্যত জটিলতার সম্মুখীন হতে হবে।

এ কথাও স্পষ্ট যে, ইসলাম ধর্মে সালাতের কিবলারূপে নির্ণীত দিক শুধু দিক হওয়ার মানদণ্ডে নির্ণীত হয়নি: বরং ইসলাম তো কা'বা ঘরকে একটি কেন্দ্রীয় মর্যাদায় অধিষ্ঠিত করে তাকে কিবলা [মুখ করার দিক] সাব্যস্ত করেছে, কোনো বিশেষ দিককে নয়। সুতরাং সালাত যে কোনো দিকেই হতে পারে, যদি সে দিকে কিবলা থাকে। এজন্যই সারা মুসলিম বিশ্বে এটা প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতার বিষয় যে, মিসর, ত্রিপোলী ও আবিসিনিয়া [ইথিওপিয়া ও ইরিত্রিয়া] থেকে কা'বা পূর্বদিকে [হওয়ায় এসব দেশের লোকেরা পূর্বদিকে মুখ করে সালাত আদায় করে]। আবার ভারত, চীন ও আফগানিস্তান থেকে কা'বা পশ্চিম দিকে, সিরিয়া, ফিলিস্তীন ও মদিনা থেকে দক্ষিণ দিকে এবং ইয়েমেন ও লোহিত সাগরের দক্ষিণ উপকূলীয় অঞ্চল থেকে উত্তর দিকে অবস্থিত। এছাড়া আরো বিভিন্ন স্থান থেকে বিভিন্ন দিকের বিভিন্ন কোণে [দক্ষিণ-পশ্চিম, দক্ষিণ-পূর্ব ইত্যাদি] কিবলা সব্যস্ত হয়ে থাকে।

َ عَوْلُمُ فِي الصَّلَامِ : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করার উদ্দেশ্য হলো, নামাজের বাইরে বিশেষ কোনো দিকে মুখ করা কোনো **ধর্মাবলম্বী**দের কাছেই প্রশংসনীয় কিংবা কাম্য নয়।

غُولُهُ الْمُشْرِقِ : সূর্য দেবতা শিরক জগতে 'বড় খোদা'র মর্যাদা পেয়ে আসছে। বিভিন্ন পৌত্তলিক সম্প্রদায় ব্যাপকহারে স্র্যপূজা করেছে। সূর্য যেহেতু পূর্বদিকে উদিত হতে দেখা যায়, তাই জাহিলি যুগের সম্প্রদায়গুলোর প্রায় সকলেই পূর্বদিককেও পূত-পবিত্র মনে করেছে এবং পূর্বদিকে মুখ করা ইবাদতের গুরুত্বপূর্ণ অঙ্গ সাব্যস্ত হয়েছে। পবিত্র কুরআন এ পূর্বমুখীতার উপর তীব্র আঘাত হেনে বলে দিয়েছে যে, দিক-বলয়ের পবিত্রতার ধারণা কোনোক্রমেই ইবাদত-আনুগত্য হতে পারে না; বরং আয়াতের পরবর্তী অংশে বিবৃত বিষয়গুলোই ইবাদত-বন্দেগির মর্যাদায় ভূষিত। –[তাফসীরে মাজেদী]

- वंदी वेंदी वेंदी वेंदी : अथातन , अर्वनाम अम्भर्त्व जिनिष्टि अख्वना तरग्रत्ह

- كُ. 🚧 [আল্লাহ তা'আলা]। সুতরাং 'তার প্রেমে' অর্থ- আল্লাহর প্রেমে। অর্থাৎ তাঁর সন্তুষ্টি অন্তেষায়।
- ২. گذ [সম্পদ] তখন অর্থ এভাবে করা হুবে যে, সম্পদ ব্যয় করা সম্পদের মোহ ও আকর্ষণ থাকা সত্ত্বেও হবে। অর্থাৎ সর্বনাম দ্বারা 'আল্লাহ' স্থলে নিকটবর্তী الْسَالُ [সম্পদ] শব্দ উদ্দেশ্য হবে। অভিমতটি অধিকাংশের।
- ع. اِنْيَان যা اِنْيَان থাকে বুঝে আসে। অর্থ আল্লাহর পথে দান করাকে প্রিয় মনে করে অভাবীদের দান করে।

**মিতীর অভিমতের মর্ম**: অর্থাৎ ধনসম্পদের প্রতি মোহ ও আকর্ষণ তার অন্তরে বিদ্যমান, বাস্তব জীবনে সম্পদের প্রয়োজন ও স্বামানের কথাও তার জানা রয়েছে; তার কামনা-বাসনাগুলোও সদা জাগ্রত রয়েছে। নিজের জন্যে নিজের প্রিয় ও শহন্দীয় ক্ষেত্রে ব্যয় করার পরিকল্পনা ও ইচ্ছাও তার পূর্ণরূপে বিদ্যমান। এত কিছুর পরেও আল্লাহর হুকুমের সামনে সে মাঝা নভ করে দেয়। নিজের কামনা-বাসনাগুলো প্রদমিত রেখে নিজের শখ ও চাহিদাগুলো আল্লাহর নির্দেশ পালনে উব্সর্শিত করে দেয়, সে তো করার সে কাজ, যা তার আল্লাহর হুকুম। তার ব্যয়ক্ষেত্র হবে শরিয়ত নির্দেশিত ব্যরের ক্ষেত্রসমূহ।

غُوْلُهُ ذَوَى ٱلْفُوْلِيَ : এতে ইসলামের নির্দেশিত সুষম ও প্রজ্ঞাপূর্ণ উত্তম ক্ষেত্রের বিন্যাস লক্ষণীয়। **আয়াতের এ অংশে** ইমডের র্জার্বসমাজিক ব্যবস্থাপনার একটি সংক্ষিপ্ত.রূপ পরিগ্রহ করেছে। আর্থিক সহায়তার সূচনা করতে হবে আত্তীর ও ক্রিমান্ত্রক ক্রিরে। এরাই কোনো বিশুশালীর সহায়তা পাওয়ার সর্বাগ্র অধিকারী। ভাইয়ের আকাশচুষী প্রাসাদ নির্মিত হবে আর বোন কুঁড়ে ঘর তৈরির জন্যে হিমশিম খাবে, সাহায্যপ্রার্থী হয়ে দুয়ারে দুয়ারে ধুরা দেবে। চাচা ব্যক্তিগত অত্যাধুনিক গাড়িতে চড়বেন, আর ভাইপো একটা রিকশার ভাড়া যোগাড় করতে প্রাণান্ত হবে—এমন হতে পারে না। যে কোনো বিত্তবানকে তার অভাবগ্রস্ত আত্মীয়, জ্ঞাতি, ভাই-বোন, ভাইপো-ভাগ্নে এবং অন্যান্য আত্মীয়ের খোঁজখবর নিতে হবে সবার আগে। এর পরের নম্বর আসবে নিজের বন্তির, নিজের পাড়া ও মহল্লার; ক্রমান্বয়ে নিজের গ্রাম, ইউনিয়ন ও শহরের এতিম ছেলে মেয়েদের, যাদের কোনো অভিভাবক নেই, কোনো সম্পদশালী পূর্বপুরুষ, কোনো তত্ত্ববধায়ক নেই। পরবর্তী স্তরে ক্রম অনুসারে আসবে উন্মতের নিঃস্ব, অভাবগ্রস্ত ও সাধারণ গরিবদের অধিকারের পালা। অতঃপর মুসাফির, প্রবাসী, পথচারী ও ফুটপাতের বাসিন্দারা, যারা পথ চলার খরচ-পাথেয় হতে বঞ্চিত এবং সে কারণে তার প্রয়োজনীয় সফর সম্পাদনে অপারগ। কিংবা বস্তিতে কোনো বহিরাণত- যার থাকা-খাওয়ার ব্যবস্থা করার জন্যে কেউ এগিয়ে আসছে না, কেউ তার দুরবস্থার সন্ধান ও তা লাঘরের ব্যবস্থা নিচ্ছে না। সবশেষে রয়েছে জনটনের শিকার সাহায্যপ্রার্থী ভিক্ষুক। এ পূর্ণাঙ্গ আর্থসমাজিক কর্মসূচির যথাযথ বাস্তবায়ন হলে উন্মতের কোথাও কি দারিদ্য-অনটন, জীবনধারণ সংকট ও বেকার সমস্যা জনিত উপার্জন সংকটের অন্তিত্ব থাকতে পারেঃ –[তাফসীরে মাজেদী]

وَ وَالَهُ الرَّفَانِ وَ وَالَهُ الرَّفَانِ وَ وَ وَالَهُ الرَّفَانِ وَ وَالَّهُ الْرَفَانِ وَ وَالْمُ الْرَفَانِ وَ وَالْمُ الْرَفَانِ وَ وَالْمُ الْمُولِّ وَالْمُ الْمُولِّ وَالْمُ الْمُولِّ وَالْمُولِّ وَالْمُولِي وَ وَالْمُولِّ وَالْمُولِ وَالْمُولِّ وَالْمُولِ وَالْمُولِّ وَالْمُولِ وَالْمُولِّ وَالْمُولِي وَالْمُولِّ وَالْمُولِقُلِمُ وَالْمُولِّ وَالْمُولِّ وَلِمُلِي وَالْمُولِ وَلِمُ وَالْمُولِ وَلِمُلِمُ وَالْمُلِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَلِمُلْمُ وَالْمُلِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَلِمُولِمُ وَالْمُلِ

فَوْلُهُ ٱلْمُوْفُونَ بِعَهُدُومُ : আকিদা, মুআমালা ও ইবাদতের পরে এখন আলোচ্য বিষয় হচ্ছে আখলাক নৈতিকতা বা নীতি চরিত্র। عهد সব ধরনের অঙ্গীকার ও চুক্তিকে সমন্তিত করে, তা স্রষ্টার সাথে বান্দার অঙ্গীকার হোক কিংবা বান্দাদের পারস্পরিক অঙ্গীকার হোক। মু'মিন তো মিথ্যা প্রতিশ্রুতি বা মিথ্যা অঙ্গীকার নামে কোনো কিছুর সাথে পরিচিত নয়। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ও বান্দার মাঝে এবং তাদের ও অন্য মানুষদের মাঝে। –[কুরতুবী]

ভ্রেটা غُولُهُ وَاُولُوْكُ هُمُ الْمُتَقُونُ : অর্থাৎ প্রকৃত যোগ্যতা ও মাহান্ম্যে সমৃদ্ধ এবং আনুগত্য ও আল্লাহভীতিতে পুরোপুরি উত্তীর্ণ হওয়ার নিদর্শন এগুলোই যা উপরে বর্ণিত হলো। এ মানদণ্ডে যাকে ইচ্ছা যাচাই ও পরখ করে দেখতে পার।

আয়াতের শুরুত্ব ও সারমর্ম : পবিত্র কুরআনের প্রতিটি আয়াত স্বকীয় মান-মর্যাদা ও মাহ্ম্যপূর্ণ এবং অবশ্য পালনীয়। তবুও এ আয়াত সম্পর্কে নবী করীম = -এর হাদীসে এরপ স্পষ্ট ভাষ্য বিদ্যমান مَنْ عَمِلَ بِهَذِهِ ٱلْأَيْدَ فَقَدِ الْسَيْحُمُلَ الْإِيْمَانَ অর্থাৎ "এ আয়াত অনুসারে যে ব্যক্তি আমল করবে, সে তার ঈমান পূর্ণাঙ্গ করে নিল।"

বিষয়াভিজ্ঞগণ বলেছেন, এ আয়াতটি সর্বাধিক শুরুত্বপূর্ণ আয়াতসমূহের একটি এবং এতে দীনের ষোলোটি আমল সমন্থিত হয়েছে – ১. আল্লাহ এবং তার নাম ও শুণাবলিতে বিশ্বাস। ২. হাশর-নশর ও কিয়ামতে বিশ্বাস। ৩. মীযান তথা আমলের পরিমাপে বিশ্বাস। ৪. হাওযে কাওছার -এ বিশ্বাস। ৫. শাফাআতে বিশ্বাস। ৬. জান্নাত-জাহান্নামে বিশ্বাস। ৭. ফেরেশতায় বিশ্বাস। ৮. আসমানি গ্রন্থসমূহে এবং তা আল্লাহর পক্ষ হতে নাজিল হওয়াতে বিশ্বাস। ৯. নবীগণের প্রতি বিশ্বাস। ১০. আবশ্যকীয় ও পছন্দনীয় [ওয়াজিব ও মোন্তাহাব] ক্ষেত্রসমূহে সম্পদ ব্যয় করা। ১১. আত্মীয়তা সংযোগ ও বিছিন্নতা বর্জন [সম্পদ ব্যয়ের সূত্রে]। ১২. এতিমের খোঁজখবর রাখা ও তাকে ছন্নছাড়া করে না রাখা। ১৩. তদ্রূপ মিসকিনের খোঁজখবর। ১৪. পথচারী-প্রবাসীদের খোঁজখবর। ১৫. সাহায্যপ্রার্থী ভিক্ষুকের সহায়তা ও ১৬. দাসী বন্দী-মুক্তির ব্যবস্থা। –[কুরত্বী]

কোনো কোনো আধ্যাত্মবাদী বুজুর্গ এ আয়াতের অংশগুলোর সারবস্তা ও ব্যাপ্তির প্রতি লক্ষ্য করে বলেছেন যে, এ আয়াতটি শরিয়ত ও তরিকতের মূল ও মাপকাঠি। কেননা এ আয়াত প্রমাণ করে যে, মু'মিনের জন্যে শুধু মনের বিশ্বাসই যথেষ্ট নয়। আবার শুধু বাহ্য কর্মও যথেষ্ট নয়, বরং অন্তরে ঈমান থাকা যেমন জরুরি, বাইরে আহকাম ও বিধিবিধান পালনও অপরিহার্য।

### অনুবাদ :

الَّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ فُرِضَ ١٧٨. يَايَهُا الَّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ فُرِضَ ١٧٨. يَايَهُا الَّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ فُرِضَ عُـلُيْكُمُ الْقِصَاصُ الْمُمَاثُ السُّنَّةُ أَنَّ الذُّكُرَ يُقْتَلُ بِهَا وَأَنَّهُ تُعْتَ الْمَمَاثَلَةُ فِي الدِّينِ فَلَا يُقْتَلُ مُسْلِمٌ وَلَوْ عَبْدًا بِكَافِرٍ وَلَوْ خُرًّا ـ

উপর কিসাসের অর্থাৎ কার্যের পরিমাণ ও গুণ উভয়বিদ সমতার [হত্যার বা যখমের বদলায় সমতার] বিধান দেওয়া হয়েছে। ফরজ করা হয়েছে। স্বাধীন ব্যক্তির বদলে হত্যা করা হবে স্বাধীন ব্যক্তি দাসের বদলে স্বাধীন ব্যক্তিকে হত্যা করা যাবে না দাসের বদলে দাস ও নারীর বদলে নারী। সুন্নায় বর্ণিত হয়েছে যে, নারীর বদলে পুরুষকে হত্যা করা যাবে। আর ধর্ম বিশ্বাসের বেলায়ও এ সমতায় খেয়াল করা হবে। সূতরাং কাফের যদি স্বাধীনও হয় তবু তার বদলে কোনো মুসলিম সে দাস হলেও তাকে হত্যা করা যাবে না।

# তাহকীক ও তারকীব

অর্থাৎ كِتُنابَت শব্দের মূল অর্থ হলো, লেখা। যেহেতু وَأَصْلُ الْكِتَابَةِ الْخَطُّ كُنْبِيَ بِهِ عَنِ اْلْإِلْزَامِ بِقَرِيْ তার পূর্বে عَلَى হরফ এসেছে আর এটি إِلْزَامُ [চাপিয়ে দেওয়া, আরোপ করা] নির্দেশ করে, সেহেতু এখানে তা فَرَضْ করার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

صاص: এ শব্দটি تَصُّ الْاَثُرُ সে পদচিহ্নের অনুসরণ করল। থেকে নির্গত। অনুরূপভাবে কাতেল বা হত্যাকারীও এমন পথে চলেছে, যাতে তার অনুসরণ করা হয় অর্থাৎ তাকেও হত্যা করা হয়।

اصُ مَاخُوذً مِنْ قَصِ الْآثَرِ فِكَانَ الْهَاتِلُ سَلَكَ طَرِيقًا يُخْتَصُّ اثْرُهُ فِيلَهَا أَيْ يُتَّبَعُ وَيُمْشَى عَلَى سَبِيلِهِ فِي ذَٰلِكَ وَمِنْهُ سُمِّي قِصَّةً لِإَنَّ الْقِصَصَ الْحِكَايَةُ يَسَاوِي الْمُحَكِّي .

আসে না। অথচ صِلَه এ শব্দ বৃদ্ধির দ্বারা এ সন্দেহের নিরসন করা হয়েছে যে, صِلَه -এর صِلَه হিসেবে فِي আসে না। অথচ व्यात فِيْ वावक् रेरायह । जवाव : مِمَا تُلَة भारम مِمَا تُلَة مِمَا الله عام عالم عالم عالم عالم عالم عالم عالم (وَلِتَضَمُّنِهِ مَعْنَى الْمُمَاثَلَةِ عُدِّى بِفِي وَقِبْلَ فِي لِلسَّبَبِيَّةِ أَيْ) अठिक आर्षि।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: रयागम्ज : पृर्त्त आग्नारा प्रकर्म ও পুराग्न म्लनीि वर्गिं श्रारह यात छेनत : فَوْلُهُ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقَصَاصُ فِي الْقَتْلَى হেদায়েত ও মুক্তি নির্ভরশীল ছিল। সেই সঙ্গে এদিকেও ইঙ্গিত রয়েছে যে, আহলে কিতাব সেসব গুণ হতে বঞ্চিত। স্পষ্ট ভাষায় বলে দেওয়া হয়েছে যে, সে গুণাবলি ব্যতীত দীনে সত্যবাদী ও মুন্তাকী কেউ হতে পারে না। কাজেই এখন একমাত্র মুসলিম ব্যতীত আর কেউ সে মর্যাদায় ভূষিত হতে পারে না, আহলে কিতাবও নয়, অুজ্ঞ আরববাসীও নয়। তাই আর সকলকে উপেক্ষা করে কেবল মু'মিনগণকে সম্বোধন করে পুণ্য ও সৎকর্মের বিভিন্ন শাখা-প্রশাখা তথা কায়িক ও আর্থিক ইবাদতসমূহ এবং বিবিধ রকম লেনদেন ইত্যাদি বিষয়ে তা'লীম দেওয়া হয়েছে। কেননা এসব শাখা-প্রশাখা পালন করা তার পক্ষেই সম্ভব যে উপরিউক্ত মূলনীতিসমূহে পরিপক্তা অর্জন করেছে। অন্যসব লোককে এ বিষয়ে সম্বোধন করার উপযুক্তই মনে করা হয়নি। এজন্য তাদের ভীষণভাবে লজ্জিত হওয়া উচিত। এবারে এসব শাখাগত বিধিবিধান বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা হয়েছে, তাতে মু'মিনগণের হেদায়েত ও তা'লীমই মুখ্য উদ্দেশ্য। তবে প্রসঙ্গত কেম্বাও

শপষ্টভাষায় এবং কোথাও ইঙ্গিতে অন্যদের ক্রটিও দেখিয়ে দেওয়া হয়েছে। যেমন— حَلَيْكُمُ الْفَصَاصُ فِي الْفَتَالِي
-এর মাঝে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, ইহুদি প্রভৃতি সম্প্রদায় কিসাসের ক্ষেত্রে যে নীতি অবলম্বন করেছে, তা আল্লাহর আইনের বিপরীতে তাদের মনগড়া বিষয়, যাতে স্পষ্ট হয়ে উঠে যে, পূর্বের মৌলিক বিষয়সমূহের মধ্যে না আসমানি কিতাবে তাদের বিশ্বাস পূর্ণাঙ্গরূপে অর্জিত ছিল, না নবীগণের প্রতি তাদের ঈমান পরিপক্ ছিল। এমনিভাবে না তারা মহান আল্লাহর অঙ্গীকার পূর্ণ করেছে, না দৃঃখকষ্ট ও বিপদ-আপদে ধৈর্যের পরিচয় দিয়েছে, অন্যথায় তারা নিজেদের কোনো আত্মীয় বা আপনজন নিহত হয়ে গেলে এরূপ অধৈর্য ও খামখোয়ালীপনার পরিচয় দিত না যে, তারা মহান আল্লাহর আইন, রাস্লের নির্দেশ ও কিতাবের তা'লীম সব কিছু বিসর্জন দিয়ে নিরপরাধ লোকে হত্যা করার আদেশ করত। –[তাফসীরে উসমানী]

এ থেকে একথাও বুঝে আসে যে, ইসলাম তার অনুগামীদের ব্যাপারে পার্থিব জীবনেও সমুনুত মর্যাদায় অধিষ্ঠিত থাকার আশাবাদী। এ উদ্মত পর্থিব ক্ষমতার আধকারী হবে, এটি একটি স্বীকৃত মূলনীতি। মুসলিম জাতির শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে লাগাতার কাফেরদের প্রভাব-প্রতিপত্তির অধীন হয়ে থাকা যেমন ইসলামের প্রাথমিক স্বীকৃত নীতিমালার অন্তর্ভুক্ত-ই নয়। [কিন্তু] ফৌজাদারি হোক কিংবা দেওয়ানি, উভয় শ্রেণির দণ্ডবিধির অধিকাংশ ধারাই তো এমন, যার বাস্তবায়ন প্রতিষ্ঠিত শাসন ব্যবস্থা ইসলামি হওয়ার উপর নির্ভরশীল। অর্থাৎ এসব বিধান ও ধারা প্রয়োগের জন্য উদ্মতের অধিকারে যথাযথ ক্ষমতাও তো থাকতে হবে।

শানে নুযুল: জাহিলি যুগে তো আইনের শাসন ছিল না বললেই চলে। তাই 'জোর যার মুল্লুক তার' নীতিই বিরাজমান ছিল। শক্তিমান গোত্র দুর্বল গোত্রকে যেভাবে ইচ্ছা জুলুম করত। জুলুমের একটি সুরত এই ছিল যে, কোনো শক্তিশালী গোত্রের কোনো লোক নিহত হলে শুধু হত্যাকারীর বদলে তার গোত্রের একাধিক লোককে হত্যা করে ফেলত। কখনো পূর্ণ গোত্রকেই ধ্বংস করে দেওয়ার চেষ্টা করত। পুরুষের স্থলে মহিলাকে এবং গোলামের বদলে আজাদকে হত্যা করে ফেলত। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) ইবনে আবী হাতিমের সূত্রে বর্ণনা করেন, ইসলামের আবির্ভাবের কিছুকাল পূর্বে দুটি গোত্রের মাঝে যুদ্ধ বাঁধে। উভয় পক্ষের বহু নারী-পুরুষ ও স্বাধীন-পরাধীন লোকজন নিহত হয়। তাদের মকদ্দমার মীমাংসা না হতেই ইসলামের আবির্ভাব ঘটে। বিবদমান উভয় গোত্রই ইসলামের গণ্ডিভুক্ত হয়ে যায়। মুসলমান হওয়ার পর পরস্পরের নিহতদের রক্তপণ গ্রহণের আলাপ-আলোচনা শুরু হয়। তন্যুধ্যে যে গোত্রটি ছিল শক্তিশালী তারা বলল, আমরা যতক্ষণ আমাদের গোলামদের বদলে তাদের আজাদ ব্যক্তিকে এবং নারীদের বদলে পুরুষকে হত্যা না করব ততক্ষণ রাজি হব না। তাদের এহেন জাহিলি কর্মকাণ্ডের খণ্ডনে এ আয়াত নাজিল হয়—

যার সারমর্ম হলো তাদের দাবির খণ্ডন করা। ইসলাম সে যুগের নিপীড়নমূলক প্রথাগুলোর সমাধি রচনা করে নিজের ইনসাফপূর্ণ এ আইন বাস্তবায়ন করেছে যে, যে কতল করেছে, কেবল তাকেই কতল করা হবে। কোনো নারী কাউকে কতল করলে তার বদলে কোনো নির্দোষ পুরুষকে হত্যা করা হবে না। অনুরূপভাবে কোনো গোলাম কাউকে কতল করলে তার বদলে কোনো নির্দোষ পুরুষকে হত্যা করা হবে না।

আয়াতের ব্যাখ্যা কিছুতেই এমন নয় যে, কোনো নারীকে যদি কোনো পুরুষ কতল করে অথবা গোলামকে কোনো আজাদ ব্যক্তি কতল করে তাহলে তার থেকে কিসাস গ্রহণ করা হবে না; বরং কিসাসে [হত্যাকারী ও নিহতের মাঝে] সমতা লক্ষণীয় হবে এবং খুন ও জীবনের বিচারে সকলেই সমান সাব্যস্ত হবে। অর্থাৎ এমন হবে না যে উঁচু স্তরের কোনো ব্যক্তির জীবনের মূল্য সাধারণ স্তরের কোনো ব্যক্তির চেয়ে অধিক ধার্য হবে। যেমনটি জাহিলি যুগের আরবদের রীতি ছিল।

জাহিলি যুগের আরবে এরপ প্রথা প্রচলিত ছিল যে, কোনো স্বাধীন ব্যক্তি কোনো ক্রীতদাসকে মেরে ফেললে কিসাস স্বরূপ সেই অপরাধী স্বাধীন ব্যক্তির জীবননাশ করার পরিবর্তে কোনো গোলামের জীবননাশ করা হতো। এটা শুধু প্রাচীন জাহেলিয়াতেই নয়; বরং বর্তমান পৃথিবীর তথাকথিত সভ্য জাতির মাঝেও এরপ দৃষ্টান্ত বিদ্যমান। আমেরিকার ন্যায় তথাকথিত সভ্য দেশে তো আজ অবধি একজন সাদা [white] মানুষের রক্ত একজন নিগ্রো [কালো মানুষ negro] -এর রক্তের চেয়ে অনেক অনেক দামি। ওদিকে ফিরিংগী [ইউরোপীয়] শাসকরা তো তাদের একজন নিহত ব্যক্তির বিনিময়ে হত্যকারীদের অনেকজনের জীবন অবলীলায় বিনাশ করে থাকে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

قَوْلُهُ الْمُعَاثَلُةُ : উদ্দেশ্য হলো কিসাসে [হত্যাকারী ও নিহতের মাঝে] সমতা লক্ষণীয় হবে এবং খুন ও জীবনের বিচারে সকলেই সমান সাব্যস্ত হবে। অর্থাৎ এমন হবে না যে, উঁচু স্তরের কোনো ব্যক্তির জীবনের মূল্য সাধারণ স্তরের কোনো ব্যক্তির জীবনের মূল্য সাধারণ স্তরের কোনো ব্যক্তির চেয়ে অধিক ধার্য হবে।

عَوْلَهُ الْحُرِّ بِالْحُرِّ : অর্থাৎ প্রত্যেক স্বাধীন নিহত ব্যক্তির বদলে কেবল সেই স্বাধীন এক ব্যক্তিকেই হত্যা করা যেতে পারে, যে এই নিহতের হত্যাকারী। এমন হতে পারে না যে, সেই একজনের বদলে হত্যকারী গোত্র হতে নিজেদের ইচ্ছামতো দুই বা ততোধিক ব্যক্তিকে হত্যা করা হবে।

غَوْلَهُ الْعَبْدُ بِالْعَبْدُ : অর্থাৎ প্রত্যেক গোলামের বদলে সেই এক গোলামকেই হত্যা করা হবে যে তার হত্যাকারী। এরূপ করা যাবে না যে, অভিজাত শ্রেণির গোলামের বদলে নিম্নশ্রেণির একজন পুরুষকে হত্যা করবে, অথচ হত্যাকারী তাদের একজন গোলাম।

పేపీ । অর্থাৎ প্রত্যেক নারীর বদলে সেই নারীকেই হত্যা করা যাবে, যে তাকে হত্যা করেছে। এটা হতে পারে না যে, উচ্চশ্রেণির নারীর বদলে নিম্প্রেণির একজন পুরুষকে হত্যা করবে, অথচ হত্যাকারী তাদের একজন নারী। সারকথা, কিসাস গ্রহণে প্রত্যেক গোলাম অপর গোলামের সমতুল্য, এই সমতুল্যতা রক্ষা করতে হবে। আহলে কিতাব ও অজ্ঞ আরবরা যে বাড়াবাড়ি করত তা পরিত্যাজ্য।

মাসআলা: এক্ষেত্রে হানাফী ফিকহের দুটি ধারা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য–

- ك. নিহত ব্যক্তি কাফের হয়েও যদি জিমি [ইসলামি রাষ্ট্রের নাগরিক] হয়, তবে তাকে হত্যা করার কিসাসও হত্যকারীর উপর বর্তাবে, এমনকি হত্যাকারী মুসলমান হলেও। তবে হাাঁ, নিহত কাফের যদি হারবী (অমুসলিম দেশের বিধর্মী নাগরিক) হয়, সে ক্ষেত্রে হারবী কাফের হেহেতু বিদ্রোহী ও শক্র তালিকাভুক্ত এবং ইসলামি রাষ্ট্রের দুশমন এবং এ কারণে তার নাম দেওয়া হয়েছে হারবী حَرْبِي [যুদ্ধরত প্রতিপক্ষ] সূতরাং স্পষ্টতই তাকে হত্যা করা হলে তার হত্যকারীর জন্যে কিসাস সাব্যস্ত হবে না।
- ২. সজ্ঞান হত্যার ক্ষেত্রে নিহত ব্যক্তির বদলে স্বাধীন হত্যাকারীকে তো হত্যা করা হবেই, এমনকি গোলাম ও ক্রীতদাসের হত্যাকারী [তার মনিব ব্যতীত] কোনো স্বাধীন ব্যক্তি হলেও কিসাস স্বরূপ হত্যাকারী স্বাধীন ব্যক্তিকে হত্যা করা হবে। তদ্রূপ নিহত নারীর কিসাসে হত্যাকারিণী নারীকে তো হত্যা করা হবেই এমনকি নিহত নারীর বদলে তার হত্যাকারী পুরুষ হলে তাকেও হত্যা করা হবে।

: এর বহুবচন। অর্থ – निহত ব্যক্তि। تُولُهُ ٱلْفَتَلَى

স্বেচ্ছায় সজ্ঞানে হত্যা (عَشُو) -এর শাস্তি পৃথিবীর প্রায় সব আইনেই মৃত্যুদণ্ডই রয়েছে। অবশ্য সজ্ঞান হত্যার সংজ্ঞা নির্ণয়ে যথেষ্ট মতভেদ পরিদৃষ্ট হয়। ইসলামি শরিয়তের পরিভাষায় সজ্ঞান [عَشُد] হত্যা হলো, কেউ কাউকে স্বেচ্ছায় লৌহাস্ত্র [মারণাস্ত্র] দ্বারা কিংবা চামড়া ও গোশত কেটে ফেলে এমন কোনো মারাত্মক অস্ত্রের আঘাতে মেরে ফেলা।

وَفِعُلَا وَالْمَا وَلِمَا وَالْمَا وَالْمُعِلَّا وَالْمَا وَالْمِالِمِي وَالْمُعَلِّي وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمِالِمِي وَالْمَاعِلَا وَالْمَالِمِي وَالْمَاعِمِ وَالْمَاعِلَا وَالْمَاعِمِ وَالْمَاعِمِ وَالْمُعِلِّمِ وَالْمَاعِمِ وَالْمُعِلِمِا وَالْمُعِلِّمِ وَالْمُعِلِّمِ وَالْمُعِلِّمِ وَالْمُعِلِمُ وَل

আহনাফের ব্যাখ্যা ও মাযহাব : এবারে প্রশ্ন হলো স্বাধীন ব্যক্তি যদি কোনো গোলামকে কিংবা পুরুষ কোনো নারীকে হত্যা করে তাহলে কিসাস গ্রহণ করা হাবে কিনাং এ আয়াত সে ব্যাপারে নীরব। এ নিয়ে ইমামগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। এক আয়াতে আছে- انْ النَّفْسَ بِالنَّفْسَ بِالنَّفْسَ وِالنَّافَسَ بِالنَّفْسَ وَالْعَالَةِ عَلَيْهِ প্রেণেং প্রাণের বদলে প্রাণ [৫: ৪৫] এক হাদীসে আছে- অর্থার কিসাস জারি হবে। অর্থাৎ 'মুসলিমগণের পরস্পরের রক্ত সমান সমান।' এর ভিত্তিতে ইমাম আবৃ হানীফা (র.) বলেন, উভয় অবস্থার কিসাস জারি হবে। অর্থাৎ শক্তিমান ও দুর্বল, সুস্থ ও পীড়িত, সুস্থ ও পঙ্গু প্রমুখ পক্ষ যেমন কিসাসের ক্ষেত্রে বরাবর গণ্য হয় তেমনি স্বাধীন ও গোলাম এবং পুরুষ ও নারী এ ব্যাপারে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর নিকট সমপর্যায়ের। তবে শর্ত হলো নিহত গোলাম স্বাধীন ব্যক্তির মালিকানাধীন হতে পারবে না। কেননা এ অবস্থা তার নিকট কিসাসের বিধান হতে. ব্যতিক্রম। কোনো মুসলিম যদি কাফের জিমিকে হত্যা করে তবে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে তার উপর কিসাস জারি হবে না। তবে মুসলিম ও কুফরি রাষ্ট্রের কাফিরের মধ্যে কারো মতেই কিসাস জারি হবে না। ত্যিকসীরে উসমানী]

قَالَ الْبِيْضَاوِيُ: لاَ ذَلَالَةَ فِي الْآيَةِ عَلَى أَنْ لَا يُقْتَلُ الْحُرِّ بِالْعَبْدِ كَمَا لَا يُدُلُّ عَلَى عَكْسِهِ لِآنَ الْمَفْهُومَ إِنَّمَا يُعْتَبُرُ حَيْثُ لَمْ يُظْهُرُ لِلتَّخْصِيْصِ غَرْضٌ سِوى إِخْتِصَاصِ الْحُكْمِ وَقَدْ بَيْنًا مَا كَانَ الْغَرْضُ وَهُوَ أَنْ نُزُولَ هٰذِهِ الْأَيَةَ فِي حَيْبَنَ مِنْ اَحْيَاءِ الْعَرْبِ بَيْنَهُمَا دِمَاءُ وَكَانَ لِآحَدِهِمَا طُولً عَلَى الْأَخْرِ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ حُتَّى اَسْلُمُوا فَاقْسَمُوا لَيُقْتَلُنَّ مِنْ اَحْيَاءِ الْعَبْدِ وَالدَّكُو بِالْاَنْفَى فَنَزَلَتْ هٰذِهِ الْآيَةُ رَدًّا لِمَا قَالَوهُ وَأُمِرُوا أَنْ يَتَبَاوُا أَيْ يَتَكَافَنُوا - (حَاشِيَة جَلالَيْن صَغْفَ مَ الْأَيْدُ وَالْدَاهُ وَالْمَا قَالُوهُ وَأُمِرُوا أَنْ يَتَبَاوُا أَيْ يَتَكَافَنُوا - (حَاشِيَة جَلالَيْن صَغْفَ مَ الْأَوْدُ وَالْدَاهُ وَالْمَا قَالُوهُ وَأُمِرُوا أَنْ يَتَبَاوُا أَيْ يَتَكَافَنُوا - (حَاشِيَة جَلالَيْن

ইমাম মালেক ও ইমাম শাফেয়ী (র.) عَبْد -এর মোকাবিলায় - هُر হত্যা করতে নিষেধ করেছেন এবং এ সম্পর্কে নিম্নোক্ত হাদীস দ্বারা প্রমাণ পেশ করেছেন - لَا يُعْتَلُ حُرَّ بِعَبْدٍ رَوَّاهُ الدَّارَقَطْنِيْ ; এমনিভাবে তাঁরা কিয়াস দ্বারাও দলিল পেশ করেছেন।

এ মতটি ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মাযহাব অনুযায়ী। আহনাফের মত হলো, মুসলমানকৈ জিমি কাফেরের মোকাবিলায় হত্যা করা হবে।

শাফেয়ীদের দিল : নবী করীম = -এর হাদীস بكَافِر بكَافِر عَرْبَى سَعَتَلُ مُؤْمِنُ بِكَافِر السَّلَامُ قَلَّلَ مُسْلِمًا بِذَمِّي भाফেয়ীদের দিলর জবাব : সে হাদীসে كَافِر ذَمِّى উদ্দেশ্য; كَافِر خَرْبِي नय । مُسْلِمًا بِذَمِّي (रयन प्र्लमानरम्त সঙ্গে युष्क लिख, তाই তাকে হত্যা করলে কিসাস আসবে না।

মু'তাযিলাদের মতের খণ্ডন: আয়াতের আরেকটি গুরুত্বপূর্ণ দিক হলো, এতে ভ্রান্ত উপদল মু'তাযিলাদের মতের খণ্ডন রয়েছে। কেননা মু'তাযিলারা কবীরা গুনাহ সম্পাদনকারীকে কাফির ও ইসলামের গণ্ডিবহির্ভূত সাব্যস্ত করে । এ আয়াতে সর্বোচ্চ কবীরা গুনাহ অর্থাৎ কোনো মুসলমানকে হত্যার বিবরণ রয়েছে। অথচ হত্যাকারী মুসলমানই পরিগণিত হয়েছে, তাকে ইসলামের পরিবেষ্টন হতে বহিষ্কৃত ঘোষণা করা হয়নি।

فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنَ الْقَاتِلِيْنَ مِنْ دُم أَخِيبِهِ الْمُقْتُولِ شَيْ بِأَنْ تُرِكَ الْقِصَاصُ مِنْهُ وَتَنْكِيرُ شَيْ يُفِيدُ سُقُوطُ الْقِصَاصِ بِالْعَفْوِ عَنْ بَعْضِهِ وَمِنْ بَعْضِ الْوَرَثَةِ وَفِيْ ذِكْرِ اَخِيْدِ تَعَطَّفُ دَاجٍ إِلَى الْعَفْوِ وَإِيْذَانٌ بِاَنَّ الْقَتْلَ لَا يَقْطُعُ أُخُوَّةَ الْإِيْمَانِ ومَنْ مُبتَدأً شُرطِيّةً أوْ مُوصُولَةً وَالْخُبرُ فَاتِبَاعٌ أَى فَعَلَى الْعَافِي إِتِّبَاعٌ لِلْقَاتِلِ بِالْمَعْرُوْفِ بِأَنْ يُطَالِبَهُ بِالدِّيَةِ بِلاَ عُنُفٍ وَتَرْتِيْبُ الْإِتِبَاعِ عَلَى الْعَفْوِ يُفِيْدُ أَنَّ الْسُواجِبُ احَدُهُ مُسَا وَهُو احَدُ قَوْلَي الشَّافِعِيِّ وَالثَّانِي الْوَاجِبُ الْقِصَاصُ وَالدِّينَةُ بَدْلُ عَنْهُ فَلُوْ عَفَا وَلَمْ يُسَمِّهَا فَ لَا شَنَّ وَرَجَّحَ وَ عَلَى الْفَاتِلِ أَدَّأَءً لِللَّدِيَةِ إِلَيْهِ إِلَى الْعَافِيُّ وَهُوَ الْوَارِثُ بِإِحْسَانِ بِلا مُطَلِ وَلا بَحْسِ.

অনুবাদ : নিহত ভাইয়ের খুন হতে হত্যাকারীর পক্ষে কিছু ক্ষমা প্রদর্শন করা হলে অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির পক্ষ হতে এ স্থানে ক্রান্ট্র দাবি পরিত্যাগ করা হলে, مِنْ اَخِيْدِ شَيْءُ শব্দটি نَكِرُهُ অর্থাৎ অনির্দিষ্টবাচক রূপে ব্যবহার করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, কিসাসের কিছু অংশ মার্জনা করা বা উত্তরাধিকারীগণের কারো কর্তৃক তা মার্জনা করা দ্বারা পুরো কিসাসের দাবিই রহিত হয়ে যায়। خَيْب [তার ভাইয়ের] শব্দটি তৎপ্রতি করুণা উদ্রেকের উদ্দেশ্যে ব্যবহার করা হয়েছে। আর এটা ক্ষমা প্রদর্শনের প্রতি একজনকে উদ্বুদ্ধ করে তুলতে পারে। এদিকে ইঙ্গিত করাও এর উদ্দেশ্য যে, হত্যা পরস্পর ঈমানী ভ্রাতৃত্বকে বিনষ্ট ও বিচ্ছিন্ন করে ना। ﴿ مَنْ عُفِي اللَّهُ वा गर्ठवाठक किश्वा مُوسُولُهُ वा সংযোগবাচক भंक। এটা مُوسُولُهُ वा উদ্দেশ্য। তার خَبُر বা বিধেয় হলো হুঁ তথন তা অনুরসণ করা উচিত অর্থাৎ মার্জনাকারীর উচিত হত্যাকারীর অনুসরণ করা সদয়ভাব, অর্থাৎ রুক্ষভাব না দেখিয়ে দিয়ত বা রক্তপণের অর্থের তাগাদা করা عُنْو বা ক্ষমার পর তার অনুবর্তীতে ক্রমিকভাবে اِنْبَاع বা হত্যাকারীকে অনুসরণ সংক্রান্ত বিধানের উল্লেখ করা ঘারা বুঝা যায়, এ দুটি বিধান অর্থাৎ কিসাস ও দিয়তের যে কোনো একটিই বিধেয়। এটাই ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত। তাঁর অপর একটি অভিমত হলো, এ বিষয়ে মূলত ওয়াজিব হলো কিসাস আর দিয়ত হলো তার বদল। সুতরাং কেউ যদি দিয়তের কোনো উল্লেখ না করে হত্যাকারীকে ক্ষমা করে দেয় তবে তার উপর কিছুই আর ধার্য হবে না। এ মতটিকেই অধিক গ্রহণীয় বলে সাব্যস্ত করা হয়েছে এ<u>বং</u> হত্যাকারীর কর্তব্য হলো তাকে মার্জনাকারীকে অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির উত্তরাধিকারীর নিকট ভালোভাবে অর্থাৎ টালবাহানা বা তার ক্ষতি না করে উক্ত দিয়ত আদায় করে দেওয়া।

## তাহকীক ও তারকীব

غَنِيَ : করুণা উদ্রেক। وَأَيْذَانً : আহ্বানকারী, উদ্বুদ্ধকারী। أَعُظُفُ : ইঙ্গিত করা, ঘোষণা দেওয়া। وَعُفَى : ক্রুণা উদ্রেক। يَخُسُ : ক্রুণা উদ্রেক। أُخُوةُ الْإِيْمَانِ : क्रियानी लाত्य : الْخُوةُ الْإِيْمَانِ : क्रियानी लाত्य : الْخُوةُ الْإِيْمَانِ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ప్పేప్ : অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির ওয়ারিশদের মধ্যে যদি রক্তের দাবি ক্ষমা করে দেয়, তবে হত্যাকারীকে কিসাস স্বরূপ হত্যা করা যাবে না। এখন দেখতে হবে তারা তাকে কোন প্রকারে ক্ষমা করেছে। কোনো রকম আর্থিক বিনিময় ব্যতীত কেবল ছওয়াবের উদ্দেশ্য ক্ষমা করেছে, নাকি শর্য়ী দিয়ত ও আপস-রফা করেছে? প্রথম অবস্থায় হত্যাকারীর

ওয়ারিশদের দাবিদাওয়া হতে সম্পূর্ণরূপে নিষ্কৃতি পেয়ে যাবে। আর দ্বিতীয় অবস্থায় তার জন্য উচিত বিনিময়ের সে অর্থ কৃতজ্ঞতার সাথে খুশিমনে আদায় করে দেওয়া।

ভাই শব্দের আলঙ্কারিক ব্যবহার এ বর্ণনাধারার চমকপ্রদ লক্ষণীয় বিষয়। হত্যাজনিত পরিস্থিতির চেয়ে অধিক উত্তেজনা ও প্রতিশোধ স্পৃহা অন্য কোনো ক্ষেত্রে হতে পারে না। এহেন চরম মুহূর্তেও ভাই শব্দ উল্লেখ করে বুঝিয়ে দেওয়া হলো যে, কোনো হত্যাকারী খুনের ন্যায় মারাত্মক অপরাধ সত্ত্বেও কাফির হয়ে যায় না, ইসলামি ভ্রাতৃত্বের গণ্ডি থেকে বেরিয়ে যায় না। নিহতের অভিভাবক ও উত্তরাধিকারী তখনও হত্যাকারীর ধর্মীয় ভাই-ই থেকে যায়।

خُولُهُ شُونَهُ : [কিছুটা] শব্দটি খুবই গুরুত্বহ। অপরিহার্য দণ্ডের অংশবিশেষ ছাড় দেওয়া; সম্পূর্ণ ক্ষমা করে দেওয়ার কথা বলা হচ্ছে না। এর মর্ম হলো, নিহত ব্যক্তির আপনজন ও উত্তরাধিকারীরা যদি মনে করে যে, তারা হত্যাকারীর প্রাণদণ্ড দাবি করবে না, বরং এর চেয়ে লঘু কোনো দণ্ড হওয়া পছন্দ করবে। কিংবা তারা [রক্তপণ নেবে, কিংবা] রক্তপণের [দিয়ত] পূর্ণ পরিমাণ থেকে অংশবিশেষ মাফ করে দিয়ে দায়মুক্ত করতে উদ্যত হবে।

غُولُمْ فَاتِبَاعٌ بَالْمَعُرُوْنِ : [এবং অহেতুক উত্তেজনা ও হাঙ্গামা সৃষ্টির সুযোগ গ্রহণ না করা বাঞ্ছনীয়।] অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির পক্ষে যারা এখন বাদী ও ফারিয়াদির ভূমিকায় অবতীর্ণ, তারা তাদের প্রাপ্য রক্তপণের দাবির পরিমাণ ও তা আদায় করার ব্যবস্থা যুক্তিসঙ্গতরূপে ও মানবতাসম্মত পন্থায় সম্পাদন করবে। অহেতুক একগুঁয়েমি ও উত্তেজনা সৃষ্টির মাধ্যমে প্রতিপক্ষকে সংকটে ফেলবে না কিংবা তারাও উত্তেজনা বৃদ্ধির কারণ হবে না। কেননা এতে হাঙ্গামা ও অশান্তিই বৃদ্ধি পাবে।

পরিপূর্ণ উত্তেজনা ও পরিস্থিতির উত্তেতার স্পর্শকাতর সময়ে এভাবে স্থিরতা, উদারতা ও ঠাণ্ডা মাথায় সতর্কতার সাথে ও পারস্পরিক সৌহার্দের ভিত্তিতে পরিস্থিতি সামাল দেওয়ার প্রতি গুরুত্ব প্রদান একমাত্র ইসলামি শরিয়তেরই বিশেষ বৈশিষ্ট্য। এইবারত দ্বারা একথা বুঝানো উদ্দেশ্য যে, দিয়তটা কিসাসের বদল বা (رَابِع) তথা দিয়তের দাবি করাকে الْعَفْو الْخَ বা কিসাস ক্ষমা করার উপর মুরান্তাব (مُرَثُّب) করেছে। অর্থাৎ প্রথম স্তর হলো কিসাসের। যদি কোনোভাবে কিসাস সাকেত হয়ে যায়, তাহলে এমনিতেই দিয়ত ওয়াজিব হয়ে যাবে। এ থেকে বুঝা গেল যে, দিয়ত কিসাসের বদল নয় যে, কিসাস ক্ষমা করা হলে দিয়তও এমনিতেই ক্ষমা হয়ে যাবে; বরং উভয়টির মধ্যে একটি ওয়াজিব। তন্যধ্যে কিসাস মুকাদ্দম হবে। এটি ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর প্রথম অভিমত। যদি ওধু কিসাস ওয়াজিব হতো এবং দিয়ত তার বদল হতো, তাহলে সাধারণভাবে কিসাস ক্ষমা করার দারা দিয়তের কথা উল্লেখ না করলে তা ওয়াজিব হবে না। অথচ দিয়ত উল্লেখ ছাড়াই ওয়াজিব হয়।

غَنْهُ وَالْخَانِي الْوَاجِبُ الْقَصَاصُ وَالدَيْةُ عَنْهُ : এটি ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর দ্বিতীয় অভিমত । এ মতের সারকথা হলো, মূলত ওয়াজিব হলো কিসাস, আর দিয়ত তার বদল। যদি মৃতের ওয়ারিশগণ কিসাস ক্ষমা করে দেয় এবং দিয়তের কথা উল্লেখ না করে, তাহলে দিয়তও এমনিতেই ক্ষমা হয়ে যাবে । আর এটিই হলো قُول رَاجِع বা অগ্রাধিকারপ্রাপ্ত মত। কেননা নির্দিষ্টভাবে কিসাস ওয়াজিব হওয়ার নস বিদ্যমান রয়েছে।

ত্র বিবাদী বা অপরাধী পক্ষের কর্ত্ব্য হবে [আলোচনার মাধ্যমে] যে পরিমাণ অর্থদণ্ড স্থির হয়ে গিয়েছে, তাতে কোনো প্রকার টালবাহানা, গড়িমসি ও মারপ্যাচের আশ্রয় না নিয়ে এবং পরিস্থিতির তিব্দ্রতা সৃষ্টি না করে তা ফরিয়াদি পক্ষ ও নিহতের উত্তরাধিকারীদের হাতে সুন্দর ও ভদ্রভাবে পৌছে দেবে। الله -এর সর্বনাম নিহতের পক্ষকে নির্দেশ করে। الله -এর সর্বনাম নিহতের পক্ষকে নির্দেশ করে। الله -এর সর্বনাম তিব্দের জন্য মাদারিক]। মানব চরিত্রের এসব সৃষ্ম ও নাজুক বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য রেখে হত্যাকারী ও নিহত উভয় পক্ষের মনের অবস্থা ও তাদের স্বার্থ ও কল্যাণের প্রতি নজর রেখে সৃষ্ঠু ও সুষম আইন প্রণয়ন মনুষ্য সাধ্যের বহির্ভ্ত। কেননা আইন প্রণয়নের জন্য কলমধারীর হাত তো অবশেষে একটা ভকনো ও ঠুনকো মানুষেরই হাত। এতে বিভিন্নমুখী সৃক্ষ সৃক্ষ বিষয়ের দিকে লক্ষ্য রেখে আইন প্রণয়ন একমাত্র মানব স্রষ্টা মহান সন্তার পক্ষেই সম্ভব।

অনুবাদ: এটা কিসাস গ্রহণ বা তদস্থলে দিয়ত প্রদান করতঃ কিসাস হতে ক্ষমা লাভ করার উল্লিখিত বিধান তোমাদের উপর <u>তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে ভার লাঘব</u> অর্থাৎ বিধানকে আরো সহজসাধ্য করা ও তোমাদের প্রতি তাঁর <u>অনুগ্রহ।</u> তাই এ বিষয়ে তিনি তোমাদের প্রতি তাঁর <u>অনুগ্রহ।</u> তাই এ বিষয়ে তিনি তোমাদেরকে বেশ কিছু সুবিধা দিয়েছেন। ইহুদি সম্প্রদায়ের উপর যেমন কেবল কিসাসের বিধান আর খ্রিস্টানদেরকে কেবল দিয়তের বিধান দেওয়া হয়েছিল, এ স্থানে তোমাদের জন্য এতদুভয়ের একটিকে অত্যাবশ্যক ও জরুরি বলে সাব্যস্ত করা হয়নি। <u>এর</u> অর্থাৎ ক্ষমা করার <u>পরও যে সীমালজ্বন করে</u> অর্থাৎ হত্যাকারীর উপর জুলুম করে, যেমন তাকে হত্যা করে ফেলল <u>তার জন্য রয়েছে মর্মন্তুদ</u> বেদনাকর <u>শান্তি।</u> আখিরাতে জাহান্নামের, দুনিয়াতে নিহত ও খুন হওয়ার।

## তাহকীক ও তারকীব

क्रेगात्मत देवथा। تُوَلَّمُ يَحْتَمُ : क्रिगात्मत देवथा। تَخْفِيْف : अश्क्राध्य कता, नाघव कता। جُوازُ الْقِصَاص : अश्रिमानाखन करताह। إَعْتَدَى : अश्रिमानाखन करताह।

الْمُذُكُورُ : এ ইবারতের মাধ্যমে একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে। প্রশ্নটি হলো– إِسْم اِشَارَه এখানে وَ الْمُخُمُّ الْمُذَكُورُ : এ ইবারতের মাধ্যমে একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে। প্রশ্নটি হলো– وَشَارٌ الْبُ

জবাব হলো, غري: -এর মারজি' হলো উল্লিখিত বিধান, যার মধ্যে এ তিনটি বিধান অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তে উল্লিখিত বিধান অর্থাৎ غَوْلَهُ ذَٰلِكَ : ঐ পস্থা অর্থাৎ غَمَنْ عُنِي وَ তে উল্লিখিত বিধান অর্থাৎ ক্ষমা ও দিয়ত গ্রহণ সংক্রান্ত উল্লিখিত বিধান [মাদারিক]। একদিকে কিসাস বিধানের বাহ্য কঠোরতা এবং অন্যদিকে ক্ষমা ও দিয়ত গ্রহণের কোমলতা ও উদারতা এ অভিনব সংমিশ্রণ ও দুই বিপরীত মেরুতে সুষম সমন্বয় বিধান করে ভারসাম্যপূর্ণ কাঠামো নির্মাণ শুধু সে আইনের ভাগ্যেই জুটতে পারে, যা মানব-মন্তিষ্ক প্রসূত নয়, যা সব মন্তিষ্কের স্রষ্টা প্রাক্ত সন্তার প্রজ্ঞা প্রসূত।

বাড়াবাড়ি ও সীমালজ্মন-এর রূপ ও ধরন বিভিন্ন হতে পারে। যথা কোনো নিরপরাধ ব্যক্তির বিরুদ্ধে খুনের মিথ্যা দাবি উত্থাপন করা। কিংবা হত্যাকারীকে একবার ক্ষমা করার পর আবার কেসাস প্রাণদণ্ডের পাঁয়তারা করা। কিংবা ক্ষমা পেয়ে যাওয়ার সুযোগে বিবাদী পক্ষের দুর্ব্যবহার, গড়িমসি বা নতুন করে হুমিক প্রদান ইত্যাদি]। এ ধরনের দুরাচার ও আল্লাহর ভয়শূন্য অতি সাহসীদের অন্যায় ও জঘন্য দুঃসাহস হতে ফেরাতে পারে একমাত্র আথিরাতের আজাবের ভয়ই।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

## অনুবাদ :

القِصَاصِ حَيَوة اَى بَقَاءً ١٧٩ القِصَاصِ حَيَوة اَى بَقَاءً ١٧٩ في القِصَاصِ حَيَوة اَى بَقَاءً ١٧٩ مِنْ فِي الْقِصَاصِ حَيَوة اَى بَقَاءً عَظِيْمٌ يَاكُولِي الْأَلْبَابِ ذَوِى الْعُفُولِ لِاَنَّ الْقَاتِلَ إِذَا عَلِمَ اَنَّهُ يُقْتَلُ إِرْتَدَعَ فَاحْيَا نَفْسَهُ وَمَنْ ارَادَ قَتْلُهُ فَشُرِعَ . لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُوْنَ الْقَتْلَ مَخَافَةَ الْقَوْد ـ

মধ্যেই রয়েছে তোমাদের জীবন অর্থাৎ অধিক স্থায়িত্ব ও বাঁচোয়া। কেননা হত্যাকারী যদি জানতে পারে যে. পরিণামে তাকেও হত্যা করা হতে পারে তবে সে ভয় পাবে এবং তা হতে বিরত থাকবে। এভাবে সে নিজের জীবনও রক্ষা করতে সক্ষম হলো এবং যাকে হত্যা করতে উদ্যত হয়েছিল তার জীবনও বাঁচাতে পারল। সুতরাং ইত্যাকার বিধান তোমাদের জন্যই প্রচলিত করা হয়েছে. যাতে তোমরা কিসাসের ভয়ে খুন ও হত্যা হতে বেঁচে থাকতে পার।

# তাহকীক ও তারকীব

এর মাজরুর রূপ, অর্থ- অধিকাবী। النَّخُلَةِ -এর ব-ব। অর্থ- বিবেক-বুদ্ধি। النَّخُلةِ । থেকে নির্গত। خُرْ : ذُرْ : كُونْ (ছল। ইযাফতের কারণে نَ পড়ে গেছে। অর্থ– অধিকারী। : विधान প্রচলিত করা হলো। غُمرة : क्य भारत, কেঁপে উঠবে। أَحْمَا : वाँठाल, तक्षा कर्तल : أُرْتَدُعَ : विधान প্রচলিত করা হলো। : কিসাস। أَلْقُهُ دُ । আশঙ্কা, ভয় وَهُخَافَةٌ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

वञ्च किमान প্রত্যক্ষারূপে ইনসাফ ও সাম্যের विधि। এ विधि সামাজিক ও সংঘবদ্ধ : فَوْلُهُ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ خُيوةً জীবনের সংহতি ও সুষ্ঠু ব্যবস্থাপনার চাবিকাঠি, নিরাপত্তার সর্বোত্তম নিশ্চয়তা বিধায়ক। কেউ কাউকে জুলুম-নিপীড়ন করবে না: সবল-দুর্বল সকলের অধিকারই সংরক্ষিত থাকবে. সবল ও পেশীধারীরা দুর্বল অসহায়দের শোষণ-নিম্পেষণ করে ছাড়া না পাওয়ার নিশ্চয়তা প্রদানকারী এবং উন্মত ও জাতির সর্বস্তরের লোকদের মাঝে নিরাপত্তা ও স্বস্তি উদ্ভাবনকারী আইন একমাত্র এটিই। একটি বিশেষ সময় ধরে এ আইনের বাস্তবায়ন চলতে থাকলে এ আইনের মূল চেতনা উন্মতের মাঝে মজ্জাগত হয়ে সমগ্র জাতির স্বভাব ও রুচিবোধ সুষ্ঠ রূপ লাভ করবে এবং আইনের শাসন, পরস্পরে আপস-সমঝোতা, সৌহার্দ-সম্প্রীতি ও সেবা-সহায়তা জীবনের অঙ্গে পরিণত হয়ে দেখতে না দেখতেই এ উন্মত সুনাগরিক, পুণ্যবান ও ন্যায়পরায়ণ জাতিরূপে অভিহিত হওয়ার মর্যাদায় অধিষ্ঠিত হবে। –[তাফসীরে মাজেদী]

কিসাস জীবনের নিরাপত্তার বিধান করে: কিসাসের নির্দেশ দৃশ্যত কঠিন মনে হলেও যারা বিবেকবান, তারা বুঝতে সক্ষম যে, এ নির্দেশ দীর্ঘ জীবনের কারণ। কেননা কিসাসের ভয়ে প্রত্যেকেই অপরকে হত্যা করা হতে বিরত থাকবে। ফলে উভয়ের প্রাণ রক্ষা পাবে ৷ এভাবে কিসাসের ফলে নিহত ব্যক্তি ও হত্যাকারী উভয়ের খান্দানও হত্যা হতে নিরাপদ ও নিশ্চিন্ত থাকবে। আরবে কে হত্যাকারী আর কে হত্যকারী নয়, তার কোনো বিচার করা হতো না। যাকেই ভাগে পেত, নিহত ব্যক্তির ওয়ারিশরা তাকেই হত্যা করত। ফলে উভয় পক্ষে একটি খুনের দায়ে হাজারো প্রাণ নিপাত যেত। কিন্তু ইসলামের এ বিধান অনুযায়ী যখন কেবল হত্যাকারীর থেকেই কিসাস গ্রহণ করা হলো, তখন আর সকলের প্রাণ রক্ষা পেল। এ অর্থও করা যেতে পারে যে, কিসাস হত্যাকারীর জন্য পরকালীন জীবনের কারণ। -[তাফসীরে উসমানী]

: অর্থাৎ কিসাসের ভয়ে কাউকে হত্যা করা হতে বেঁচে থাক অথবা কিসাসের কারণে আখিরাতের আজাব হতে বেঁচে থাক। অথবা এর অর্থ যেহেতু কিসাসের বিধান দেওয়ার তাৎপর্য তোমরা জানতে পেরেছ, তাই এখন এর িরোধিতা অর্থাৎ কিসাস পরিত্যাগ করা হতে বেঁচে থাক।

## অনুবাদ :

١٨٠. كُتِبُ فُرِضَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَنَضَرَ اَحَدَكُ مُ الْمُوْثُ اَيْ اَسْبَابُهُ إِنْ تَرَكَ خَيْرانِ مَالًا الْوَصِيَّةُ مَرْفُوعٌ بِكُتِبَ وَمُتَعَلِّقُ بِإِذَا إِنْ كَانَتْ ظُرْفِيَّةً وَدَالَّ عَـلى جَـوَابِـهَا إِنْ كَانَـتُ شُـرْطِـيُّـةً وَجَوَابُ إِنْ مَحْدُونُ أَى فَلْيُسُوصِ لِلْولِدَيْنِ وَالْاَقْرِبِيْنَ بِالْمُعْرُوْفِ بِالْعَدْلِ بِأَنْ لَا يَزِيْدَ عَلَى الشُّكُثِ وَلَا يُفْضِلُ الْغَنِي حَقًّا مَصْدَر مُؤَكَّد لِمَضْمُونِ الْجُمْلَةِ قَبْلُهُ عَلَى المتَّقِينَ الله وَهٰذَا مَنْسُوحٌ بِأَيَةِ الْمِيْرَاثِ وَبِحَدِيثٍ (لا وَصِيَّةَ لِوَارِثِ)

وَوَصِيِّ بَعْدَمَا سَمِعَهُ عَلِمَهُ فَإِنَّمَا اِثْمُهُ أَيِ الْإِنْصَاءِ الْمُبَدِّكِ عَلَى الَّذِبْنِ يُبَدِّلُونَهُ فِينِهِ إِقَامَةُ الطَّاهِرِ مَعَامَ الْمُضْمَرِ إِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ لِعَولِ الْمُوصِي عَلِيثُ بِغِعْلِ الْوَصِيّ فَمُجَازُ عَلَيْهِ.

رُواهُ التُرْمِذِيُ .

১৮০. <u>তোমাদের মধ্যে কারো মৃত্যুকাল</u> অর্থাৎ তাঁর কারণসমূহ উপস্থিত হলে সে যদি খায়র অর্থাৎ ধন-সম্পদ রেখে যায়, তবে সৎভাবে অর্থাৎ ইনসাফানুসারে যেমন এক তৃতীয়াংশের অতিরিক্ত অসিয়ত না করা, ধনীদের প্রাধান্য দান না করা। পিতামাতা ও আত্মীয়স্বজনের জন্য অসিয়ত করার विधान (मध्या रतना कत्रज कता रतना। اَلْوُصِيَّةُ শন্দিটি كُتِب فَاعِل ক্রিয়ার كُتِب مَا উপ্কর্তা হিসেবে مَرْفُو রূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

অর্থাৎ স্থান ও ظُرُفِيَّة শব্দটি যদি إِذَا حَضَر कानवाठकं वर्ता विरविष्ठा २য়, তरि এটা إِذَا -এয় সাথে مُتَعَلِّت वा সংশ্লিষ্ট। আর যদি مُتَعَلِّت वा শর্তবাচর্ক হয়, তবে এটা উক্ত -এর জ্ওয়াবের প্রতি ইঙ্গিতবহ বলে গণ্য হবে । আর 🗓 عُرَكَ -এর قَرْبَ -এর জওয়াব এ স্থানে উহ্য বলে ধর্তব্য হবে। আর তা হলো فَلْيُوْمِ অর্থাৎ তাহলে সে যেন অসিয়ত করে <u>এটা</u> আল্লাহকে ভয়কারীদের উপর একটি কর্তব্য। 🚣 শব্দটি পূর্ববর্তী বক্তব্যের مُفزَكَّدة বা তাগিদবাচক সমধাতৃজ পদ।

মিরাস সম্পর্কিত আয়াত ও রাস্লুল্লাহ 🚐 -এর পবিত্র ইরশাদ- "ওয়ারিশদের জন্য অসিয়ত হতে পারে না" [তিরমিযী] দ্বারা এ আয়াতোক্ত অসিয়তের নির্দেশ মানসূখ বা রহিত বলে বিবেচ্য।

الْإِيْصَاءَ مِنْ شَاهِدٍ ١٨١. فَمَنْ بَدَّلَهُ أَي الْإِيْصَاءَ مِنْ شَاهِدٍ সাক্ষী ও অছির <u>কেউ যদি তার অসিয়তের মধ্</u>যে পরিবর্তন সাধন করে তবে যারা পরিবর্তন করবে, তার অর্থাৎ পরিবর্তিত অসিয়তের পাপ তাদেরই। إِنَّامُةُ الظَّاهِرِ مَقَامَ ٥٥- عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ প্রকাশ্যভাবে বিশেষ্য الَّذِيْنَ -এর ব্যবহার হয়েছে। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা অসিয়তকারীর কথা স্ব খনেন অছির কার্য সম্পর্কে <u>সব জানেন;</u> অনন্তর তিনি এর প্রতিফল দান করবেন।

النه المن خَافَ مِن مُدُوسٍ مُخَفَّفًا وَمُشَقَّلًا جَنَفًا مَيْلًا عَنِ الْحَقِّ خَطَأً الْمُسَوِّمِ مُخَفَّفًا الْمُسْسِدِ الْحَقِّ خَطَأً الْمُسْرِيادَةِ عَلَى النَّيُلَةِ اَوْ تَخْصِيْصِ غَنِي مَثَلًا النَّيَادَةِ عَلَى النَّكُلُثِ اَوْ تَخْصِيْصِ غَنِي مَثَلًا النَّكُ اللَّهُ الْمُسْرِيالُ عَنْ الْمُوصِي فَالْمُسْرِيالُ عَدْلِ وَالْمُسْرِيالُ عَدْلِ فَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

#### অনুবাদ :

াশদীদহীন ও কিট্র ক্রিছ, তাশদীদসহ উভয় রূপে পাঠ করা যায়। পক্ষ হতে বক্রতা অর্থাৎ ভুলক্রমে ন্যায়পথ হতে সরে যাওয়ার কিংবা পাপাচারের অর্থাৎ ইচ্ছাকৃতভাবে ন্যায়-পথ ত্যাগ্ করার, যেমন এক তৃতীয়াংশ হতে বেশি পরিমাণের অসিয়ত করা বা কেবল ধনীদের প্রাধান্য দান করার আশঙ্কা করে অতঃপর সে তাদের মধ্যে অর্থাৎ অসিয়তকারী ও যার জন্য অসিয়ত করা হয়েছে তাদের মধ্যে ন্যায় ও ইনসাফের নির্দেশ দান করতঃ কোনোরূপ মীমাংসা করে দেয়, তবে এতে তার কোনো পাপ নেই। নিশ্চয় আল্লাহ ক্ষমাপরায়ণ, পরম দয়ালু।

## তাহকীক ও তারকীব

- امر غائب الماء : فَلْيُوْسَ : আषीयुष्ठ न : الْاَيْصَاء : فَلْيُوْسَ : আषीयुष्ठ न : الْمُعُرُّوْنَ : अर्थात, न्यायुष्ठ न : الْمُعُرُّوْنَ : प्रश्ं त, न्यायुष्ठ न : प्रें के के वा स्त न । الْمُعُرُّوْنَ : प्रश्ं त, न्यायुष्ठ न : प्रें के के वा स्त न । अर्थे : प्रें के के वा स्त न के वा स्त न के विक्र के वि

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- এর শাব্দিক অর্থ- উপদেশ। শরিয়তের পরিভাষায় অসিয়তকারীর [মৃত্যুপথ যাত্রীর] সেসব নির্দেশ, যা তার মৃত্যুর পর বাস্তবায়নযোগ্য হয়ে থাকে। ফকীহগণ অসিয়তের বিভিন্ন প্রকারভেদের কথা উল্লেখ করেছেন। যথা–
- ১. কোনো কোনো অসিয়ত ওয়াজিব অর্থাৎ অবশ্য পালনীয় স্তরের। যথা- জাকাত ও কাফফারা আদায় করার অসিয়ত, আমানত [গচ্ছিত সম্পদ] ফেরত দেওয়া ও কর্জ আদায়ের অসিয়ত।
- ২. কোনো কোনোটি মোস্তাহাব ও পছন্দনীয় স্তররের। যথা- ছওয়াবের কাজের জন্য অসিয়ত করে যাওয়া, যে আত্মীয় মিরাসের অধিকারী হবে না তার জন্যে মিরাস [পরিমাণ বা কমবেশি] -এর অসিয়ত করে যাওয়া।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

- ৩. কোনো কোনটি শুধু অনুমোদনযোগ্য মুবাহ হয়ে থাকে, যথা- কোনো বৈধ কাজের জন্য অসিয়ত করে যাওয়া।
- 8. কোনো কোনোটি এমনও হতে পারে যার বাস্তবায়ন নিষিদ্ধ। এ ধরনের অসিয়ত বস্তুত অসিয়ত না করে যাওয়ার শামিল সাব্যস্ত হবে। যেমন– কোনো হরবী [অমুসলিম শক্রদেশীয়] কাফিরের জন্য কিংবা কোনো অবৈধ কাজের জন্য অসিয়ত করে যাওয়া।
- ৫. কোনো কোনো অসিয়ত স্থগিত বা মুলতবি বলেও অভিহিত হয়। এগুলোর বাস্তবায়ন শর্ত সাপেক্ষ হয়ে থাকে। যেমন– পরিত্যক্ত সম্পত্তির এক তৃতীয়াংশের অধিক পরিমাণের [কিংবা কোনো ওয়ারিশের জন্য] অসিয়ত করা। এ ধরনের অসিয়তের বাস্তবায়ন সম্পদের অন্যান্য উত্তরাধিকারীদের সন্তুষ্টি ও অনুমোদন [অসিয়তকারীর মৃত্যুর পরে] -এর উপরে নির্ভর করে।

জ্ঞাতব্য: الْرُصِيّةُ শব্দটি এখানে [বাক্য বিন্যাসে] الْإِيْصَاءُ ক্রিয়ামূল অর্থে এবং এ অর্থের দিকে লক্ষ্য রেখেই তার ক্রিয়া পুংবাচক ব্যবহার করা হয়েছে। অন্যথায় মূল বিধি অনুসারে كُتِبَ (স্ত্রীবাচক) হওয়ার কথা ছিল। অবশ্য স্ত্রীবাচক أَرُصِيّة ক্রিয়া বিলুপ্ত করার অন্য একটি কারণ এভাবেও বিবৃত হয়েছে যে. وَصِيّة ক্রিয়া বিশেষ্যটি তার ক্রিয়া থেকে বেশ দূরত্বের ব্যবধানে রয়েছে এবং এ ধরনের দূরত্ব অন্তরায় হলে ক্রিয়ার স্থীবাচক তা' উহ্য হয়ে যায়। –[তাফসীরে কুরতুবী]

ं भक्षि প্রস্কি অর্থ (ভালো, কল্যাণ) ছাড়া পরিত্র মাল অর্থেও ব্যবহৃত হয়ে থাকে। পরিত্র কুরআনে এ অর্থে ব্যবহারের অনেক দৃষ্টান্ত রয়েছে হয় – وَمَا الْفَقَاتُ وَالْ فَالْمَا الْفَقَاتُ وَالْمَا الْفَقَاتُ وَالْمَا الْفَقَاتُ وَالْمَا الْفَقَالُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

তান্যানুগভাবে অসিয়ত করেই মারা গিয়েছিল, কিন্তু আদায়কারীরা তা রক্ষা করেনি, তবে সে ক্ষেত্রে মৃত ব্যক্তির কোনো গুনাহ হবে না। সে তার দায়িত্ব হতে মুক্ত হয়ে গেছে। যারা অসিয়ত লঙ্খন করেছে, গুনাহগার তারাই হবে। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা সকলের কথা শোনেন এবং সকলের নিয়ত জানেন। তাফসীরে উসমানী

نَدُنُ : এর কর্মকারক সর্বনাম ছারা অসিয়ত উদ্দেশ্য। بَدُنَدُ -এর সর্বনাম الْرِيْضَا (আসিয়ত করা) -কে নির্দেশ করে। তদ্রপ نَدُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

তিনি ভালো করে জানেন যে, সাক্ষীরা কি কি উপায়ে মিধ্যার আশ্রয় নিয়েছে এবং মূল অসিয়তকে কিরপ বিকৃত করেছে। غَلِنَهُ : তিনি এ কথাও জানেন হে, বিচারক বা মীমাংসাকারীগণ এরূপ ক্ষেত্রে কেমন অপরাগ ও নিরুপায় হয়ে থাকে।

তি । উঠি তি কিন্তু করিছে এই উঠি তি কংগি মৃত ব্যক্তির পক্ষ হতে কারো যদি এ আশস্কা থাকে বা জানতে পারে যে, সে কোনো কারণে ভুল করেছে এবং কারে প্রতি অন্যায় পক্ষপতিত্ব করেছে কিংবা সে জেনেশুনে মহান আল্লাহর আইনের খেলাফ কাউকে সম্পত্তি নিয়ে গেছে, তাহলে সেই অসিয়তকৃত ব্যক্তি ও ওয়ারিশদের মাঝে এরূপ রদবদল জায়েজ; বরং উত্তম।

غَوْلُ خَافَ : আরবি ভাষায় خَرْف সর্বদা ভয় পাওয়া ও আশঙ্কা করার অর্থেই ব্যবহৃত হয় না, বরং অবগতি ও বিদিত হওয়া অর্থেও ব্যবহৃত হয়ে থাকে এবং এখানে এ অর্থই উদ্দেশ্য । অর্থাৎ যার মনে হলো এবং বুঝতে পারল । অর্থাৎ [মৃত্যু পথযাত্রী] অসিয়তকারীর ভাবগতি দেখে তার কাছে প্রতিভাত হলো যে, সে হয়তো জুলুম করা বা মিরাসের অধিকারী কাউকে মিরাস থেকে বঞ্চিত করার পাঁয়তারা করছে । –[জাসসাস]

عَنَكُ : تَوْلُهُ جَسَفًا বলা হয় না বুঝে ভুল করাকে কিংবা অনিয়ম করাকে। উদ্দেশ্য অনিচ্ছাকৃত ভুল কিংবা বুঝের ভুলের কারণে বাড়াবাড়ি।

ن : এটা হলো জেনেশুনে ভুল, প্রকাশ্যভাবে কারো হক বিনষ্ট করা-যাকে পাপ বলা যেতে পারে الْمِنْ হেল্লে ইচ্ছাকৃত......[হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে ইবনু জারীর]

অনুবাদ :

الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ فُرِضَ ١٨٣ كَايَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ فُرِضَ ١٨٣. يَايَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ فُرِضَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْأُمَمِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُوْنَ الْمَعَاصِىْ فَإِنَّهُ يُكُسِرُ الشُّهُوةَ الَّتِي هِيَ مَبْدَؤُهَا .

দেওয়া হলো তা ফরজ করা হলো যেমন তোমাদের পূর্ববর্তীদের পূর্ববর্তী জাতিসমূহের উপর ফরজ করা হয়েছিল, যাতে তোমরা পাপাচার হতে বেঁচে থাকতে পার। কেননা এটা সিয়াম পাপাচারের উৎস কুপ্রবৃত্তির বিনাশ করে।

صِيَام भक्षि اَيَّامًا بِالصِّيَامِ किছू फित्तत खना المُعَادُ ١٨٤ ١٨٤. اَيَّامًا نُصِبَ بِالصِّيَامِ اَوْ بِصُومُوا مُقَدَّرًا مَّعْدُودتِ أَيْ قَلَائِلَ أَوْ مُؤَقَّتَاتِ بِعَدَدٍ مَعْلُوم وَهِي رَمَضَانُ كَمَا سَيَا أْتِي وَقَالُكُهُ تَسْبِهِ يُلًّا عَلَى الْمُكَلَّفِيْنَ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ حِيْنَ شُهُودِهِ مَرِيْضًا أَوْ عَلَى سَفَرِ أَيْ مُسَافِرًا سَفَرالْقَصْرِ وَأَجْهَدَهُ الصَّوْمُ فِى الْحَالَيْنِ فَافْطَرَ فَعِدَّةٌ فَعَلَيْهِ عَدَدُ مَا أَفْطَرَ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يَصُوْمُهَا بَدْلَهُ وَعَلَى الَّذِينَ لَا يُطِيقُونَهُ لِكِبرِ اَوْ مَرَضٍ لَا يُرْجِلِي بُرْوُهُ فِلْدِيَةُ هِيَ طعَامُ مِسْكِيْنِ أَى قَدْرَ مَا يَأْكُلُهُ فِي يَوْمٍ وَهُوَ مُدُّ مِنْ غَالِبِ قُوْتِ الْبَكَدِ لِكُلِّ يَوْمِ وَفِيْ قِرَاءَ إِبِاضَافَةٍ فِذْيَةً وَهِيَ لِلْبَيَانِ وَقِيلًا لَا غَيْرَ مُقَدَّرَةٍ.

-এর মাধ্যমে বা উহ্য المُومُون ক্রিয়ার মাধ্যমে সংখ্যক কয়েকটি দিনের জন্য। সামনে উল্লেখ হচ্ছে যে, এ দিনগুলো হলো রমজান মাস। মুকাল্লাফ বা আমল করার দায়িত্ব যে সমস্ত মানুষের উপর ন্যস্ত, তাদের সামনে বিষয়টি সহজসাধ্য করে তোলার জন্য এ দিনগুলোকে এত কম করে **দেখানো হয়েছে**। এর [এ দিনগুলোর] উপস্থিত কালে তোমাদের কেউ অসুস্থ হলে বা সফরে থাকলে সালাত কসর হয়, এতটুকু দূরত্বের সফর হলে এবং এ উভয় অবস্থায় সিয়াম তার পক্ষে ক্লেশকর হওয়ায় তা ভেঙ্গে ফেললে অন্য দিনসমূহে এই সংখ্যা অর্থাৎ যতদিন সওম সে পরিত্যাগ করেছিল ততদিনের সওম তার উপর জরুরি হবে অর্থাৎ তার পরিবর্তে সে অন্য দিনসমূহে সওম পালন করবে। জরাগ্রস্ততা বা এমন অসুস্থতা, যা ভালো হওয়ার আশা করা যায় না, সে কারণে <u>যারা সওম পালনের শক্তি</u> রাখে না তাদের ফিদয়া দান কর্তব্য। তা হলো অভাগ্রস্তকে অনুদান করা অর্থাৎ একদিনে যতটুকু পরিমাণ একজন আহার করে এক এক দিনের বিনিময়ে ততটুক খাদ্য দান করা কর্তব্য। তা হলো প্রতিদিনের বিনিময়ে তদঞ্চলের প্রচলিত প্রধান খাদ্যের এক 'মুদ' পরিমাণ খাদ্য দান্।

অপর এক কেরাতে نِدْيَةُ শব্দটি পরবর্তী শব্দের नित्क اِضَافَة वा अश्वत পদরূপে ব্যবহৃত হয়েছে। এমতাবস্থায় এ اِضَافَة বা সম্বন্ধ بَيَانِيَة বা

বিবরণমূলক বলে বিবেচ্যু হবে। কেউ কেউ বলেন, يُطْبِقُونَا যারা সওম পালনে সক্ষম] -এর পূর্বে না অর্থবোধক 🦞 শব্দটি [সক্ষম নয়] উহ্য মানার প্রয়োজন নেই।

وَكَانُوْا مُخَيِرِيْنَ فِيْ صَدْرِ الْإِسْلَامِ بَيْنَ السَّوْمِ وَالْفِدْيَةِ ثُمَّ نُسِخَ بِتَعْيِيْنِ الصَّوْمِ بِقَوْلِهِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ الصَّوْمِ بِقَوْلِهِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ (رض) إِلَّا الْحَامِلَ فَلْيَصُمْهُ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ (رض) إِلَّا الْحَامِلَ وَالْمَرْضِعَ إِذَا اَفْطَرَتَا خُوفًا عَلَى الْوَلِدِ فَإِنَّهَا بَاقِيَةً بِلاَ نَسْخِ فِيْ حَقِّهِمَا فَمَنْ فَإِنَّهَا بَاقِيَةً بِلاَ نَسْخِ فِيْ حَقِّهِمَا فَمَنْ أَلْمَدُوهِ فِي الْفِيدِ اللَّهِ الْمَدُودِ فِي الْفِيدَةِ فَهُو آي التَّطُوعُ خَبِرًا بِالزِيادَةِ عَلَى الْقَدْدِ الْمَدُكُورِ فِي الْفِيدَةِ فَهُو آي التَّطُوعُ لَا مُذَكُورِ فِي الْفِيدَةِ فَهُو آي التَّطُوعُ خَبِرً لَهُ وَأَنْ تَصُومُواْ مُبتَدَا خَبْرُهُ خَيْرُ لَهُ وَأَنْ تَصُومُواْ مُبتَدا أَخَبَرُهُ خَيْرُ لَكُمْ فَافَعَلُوهُ وَالْفِذِيَةِ إِنْ كُنْتُمْ تُعْلَمُونَ لَكُمْ فَافَعَلُوهُ وَلَاكُ الْآيامُ.

অ**নুবাদ :** মূলত ব্যাপার হলো, ইসলামের শুরুতে স**ওম** পালন করা তদস্থলে ফিদিয়া প্রদানের এ বিধানদ্বয়ের যে কোনো একটি করার এখতিয়ার সাধারণ- ভাবে मूत्रिल्पत हिल। भरत الشهر अप्ति فمن شَهِدَ مِنْكُمُ الشُّهُ مَ অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে যে রমজানের মাস পাবে, সে যেন তার স**ওম** পালন করে] এ আয়াতের মাধ্যমে ঐ বিধান মানসূখ বা রহিত হয়ে গেছে। হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, গর্ভবতী বা দুগ্ধদানকারিণী মহিলা যদি সন্তান সম্পর্কে কোনো আশঙ্কা করে এবং সে সওম পালন না করে তার বেলায় এ বিধানটি মানসূখ বা রহিত বলে বিবেচ্য নয়; বরং এখনও ত প্রযোজ্য বলে গণ্য। যদি কেউ স্বতঃস্কৃর্তভাবে ফিদয়ার বেলায় উল্লিখিত পরিমাণের চেয়ে বেশি দান করে সংক্রাক্ত করে তবে তা অর্থাৎ স্বতঃস্ফুর্তভাবে দান করা তার পক্ষে অধিক কল্যাণকর। সওম পালন করা তোমানের জন্য সওম পালন না করা ও ফিদয়া প্রদান করা অপেকা অধিকতর কল্যাণকর ৷ এটা वा विरधय । यिन خُبَر الله مُعَدِّدُ مَا تَا عَلَيْهُمْ اللهُ عَالَى مُعَدِّدُاً عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَ তোমরা জানতে যে, এটা তোমাদের জন্য অধিকতর কল্যণপ্রসূ তবে ঐ দিনগুলোতে [মাহে রমজানে] সওম পালন করতে। অর্থাৎ তোমাদের সওম পালন করাই উচিত।

# তাহকীক ও তারকীব

مُوم (الصّيام - هُو عَلَيْكُمُ الصّيام - هُوم (अत व-व ) अভिधाति काती किছू रा वित्रा शाकाति وَكَلَامٍ أَوْ كَلَامٍ أَوْ كُلُومٍ وَاللَّهُ الْمُعَلِّمُ السَّلِي عَنْ طَعَامٍ أَوْ كَلَامٍ أَوْ كَلَامٍ أَوْ كَلَامٍ أَوْ كَلَامٍ أَوْ كَلَامٍ أَوْ كُلُومٍ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَامًا لَا كُلُومُ عَلَى اللَّهُ عَلَامًا لَوْ كُلُومُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَامًا لَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

الْمَعَاصِى : प्राता তাকওয়ার আভিধানিক অর্থ উদ্দেশ্য। الْمَعَاصِى : प्राता তাকওয়ার আভিধানিক অর্থ উদ্দেশ্য। كَالْمَعَاصِى হছে তার মাফউলে বিহী। –[জামালাইন]

وَمُوْمُوْنَ : طَالِمَ الصَّبَامِ اَوْ بِصُومُونَ : طَالِمَ اللَّمِ : الْمُلِمَ اللَّمِ عَلَى اللَّمِ اللَّمِ عَلَى اللَّمِ اللَّمِ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللَّمِ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللْمُ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللْمُ عَلَى اللَّمُ عَلَى

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

থোয়াল-খুশির পূজারী তাদের জন্য রোজা অত্যন্ত কঠিন। তাই এ বিধানটি খুবই জোরদার ও দৃঢ়াত্মক শব্দে বর্ণনা করা হয়েছে। হযরত আদম (আ.) হতে অদ্যাবধি এ বিধানটি বরাবর চলে আসছে, যদিও দিনক্ষণ নির্ধারণের মাঝে পার্থক্য রয়েছে। পূর্বোক্ত মূলনীতিসমূহের মাঝে যে ধৈর্যের নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল, রোজা তার একটি বৃহত্তম শাখা। হাদীসে রোজাকে ধৈর্যের অর্ধেক বলা হয়েছে। —[তাফসীরে উসমানী]

এর বহুবচন। আবার মাসদার হিসেবেও অর্থ হয়। অর্থাৎ, রোজা রাখা। ফজর [সুবহে সাদিক] এর শুরু হতে সূর্য ডুবে যাওয়া পর্যন্ত সময় পানাহার ও স্ত্রী-সঙ্গম থেকে বিরত থাকাকে শরিয়তের পরিভাষায় সওম বা রোজা বলা হয়। ফরজ ও অবশ্য পালনীয় সওম হলো রমজান মাসের রোজা। গিবত, পরনিন্দা, অশ্লীল কথা ও কাজ, কু-কথা, কু-ব্যবহার ইত্যাদি জিহ্বা দ্বারা সম্পাদনযোগ্য যাবতীয় পাপ থেকে সওম পালনের সময় বিরত থাকার ব্যাপারে হাদীসে কঠোর তাগিদ দেওয়া হয়েছে। আধুনিক ও প্রাচীন চিকিৎসা বিজ্ঞানসমূহের সবগুলোই এ বিষয়ে একমত যে, সওম দৈহিক রোগব্যাধি দূর করার জন্য উত্তম চিকিৎসা ও মানবদেহের জন্য উত্তম পরিষোধক। তাছাড়া সিয়াম পালনে সমগ্র উন্মতের অভ্যন্তরে সৈনিকসুলভ সাহসিকতা, সংযম ও আত্মনিয়ন্ত্রণের ক্ষেত্রে যে নতুন প্রাণের সঞ্চার হয়়, সেদিক লক্ষ্য করলে মাত্র এক মাসের এ বার্ষিক প্রশিক্ষণ একটি সুষ্ঠু কর্মসূচি।

পৃথিবীর প্রায় সব ধর্ম ও সকল সম্প্রদায়ের মাঝে কোনো না কোনো প্রকারের সওমের সন্ধান পাওয়া যায় দ্রি. ব্রিটানিকা বিশ্বকোষের ৯ খ.১০৬ পৃ. ও ১০ খ. ১৯৩ পৃ. চতুর্দশ সংস্করণ]। তবে এখানে পৌত্তলিক ধর্মাবলম্বীরা কুরআনের লক্ষ্য নয়। হিন্দি কুর্টা হিন্দি হৈছে পারে। যেমন সওম হিন্দি কুর্টা হৈটি হৈছে পারে। যেমন সওম হ্যর্ত মূসা (আ.) -এর শরিয়তের একটি গুরুত্বপূর্ণ ইবাদত ছিল।

وَمَنْ تَبْلِكُمْ وَالْمَا الْأَمْمِ : পূর্বোক্ত الَّذِيْنَ مِنْ تَبْلِكُمْ : পূর্বোক্ত : পূর্বোক্ত الَّذِيْنَ مِنْ تَبْلِكُمْ : পূর্বোক্ত وَمَنْ الْاُمْمِ -এর ব্যাপুকতাকে প্রকাশ করার জন্য এবং যারা اللَّهُمُ । चाসারাদের উদ্দেশ্য নিয়েছে তাদের মত খণ্ডনের জন্য مِنَ الْاُمْمِ অংশটি বৃদ্ধি করা হয়েছে । –[জামালাইন ২৮৯]

এ বাক্য দ্বারা সিয়ামের মূল লক্ষ্য ও উদ্দেশ্যর স্পষ্ট বিবরণ পাওয়া গেল। রোজার আসল উদ্দেশ্য হলো তাকওয়া অর্থাৎ আল্লাহ-ভীতির স্বভাব গড়ে তোলা এবং উন্মত ও তার সদস্যদের মুব্তাকী বানানো।

তাকওয়া মানব প্রবৃত্তির একটি বিশেষ অবস্থা। ক্ষতিকর খাদ্য, পানীয় ও ক্ষতিকর অভ্যাসগুলোতে সংযম অবলম্বনের মাধ্যমে যেভাবে শারীরিক সুস্থতা অর্জিত হয় এবং জড় জগতের আস্বাদনীয় বিষয়বস্তু আস্বাদনের আনন্দ উপভোগ করার উপযোগিতা অর্জিত হয়, ক্ষুধার মাত্রা পরিমিত হয় এবং নির্দোষ রক্ত তৈরি হতে থাকে, তদ্রুপ পৃথিবীর বুকে তাকওয়া অবলম্বন করলেও। [অর্থাৎ আধ্যাত্মিক ও অভ্যন্তরীণ স্বাস্থ্য ও নৈতিক জীবনের জন্য ক্ষতিকর বিষয়গুলোতে সংযম অবলম্বন করলে] আখিরাতের আস্বাদনী বিষয়গুলো ও নিয়ামতসমূহ উপভোগ করে আনন্দ লাভের পূর্ণাঙ্গ উপযোগিতা মানুষের মধ্যে সৃষ্টি হয়ে যায়।

উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যের এ স্তরে এসেই অন্যান্য ধর্মাবলম্বীর সিয়ামের চেয়ে ইসলামের সিয়ামের শ্রেষ্ঠত্ব ও মহত্ব স্পষ্টরূপে প্রতিভাত হয়। পৌত্তলিকদের অপূর্ণাঙ্গ ও নাম সর্বস্ব সিয়ামের তো আলোচনাই অপ্রয়োজনীয়। কিতাবী প্রিস্টান ও ইহুদিদেরও সিয়ামের গৃঢ়তত্ত্ব শুধু এতটুকুই যে, তা পালন করা হয় কোনো বিপদাপদ দূরে সরিয়ে রাখার উদ্দেশ্যে কিংবা সাময়িক ও তাৎক্ষণিক কোনো বিশেষ আত্মিক অবস্থা অর্জনের মানসে। ইহুদিদের প্রধান শব্দকোষ কিষুশ ইনসাইক্রোপেডিয়ায় রয়েছে— "প্রাচীন যুগে হয়তো কোনো শোক পালনের চিহ্নস্বরূপ সাওম পালন করা হতো কিংবা কোনো সংকট আসন্ন হলে কিংবা আধ্যাত্ম পথচারী [ভাববাদী] নিজের মাঝে ভাববাণী [ইলহাম] গ্রহণের যোগ্যতা অর্জনের উদ্দেশ্য পালন করত।" [দ্র. ৫ খ. ৩৪৭ পৃ.] পক্ষান্তরে ইসলামে সিয়াম বলা হয় নিজের ইচ্ছায় ও খুশিতে একটি নির্দিষ্ট সময়ের ক্রম্য নিজের জন্য বৈধ এবং রুচি ও স্বভাবসত্মত কামনা-বাসনা পরিপূর্ণ পরিহার করাকে। এতে একদিকে দেহ ও স্বাস্থ্যের অন্যদিকে আত্মার কল্যাণ সাধিত হয়। —[তাফসীরে মাজেদী]

জ্ঞাতব্য : ইহুদী ও খ্রিস্টানদের উপরও রমজানের রোজা ফরজ করা হয়েছিল, কিন্তু তারা নিজেদের খেয়াল-খুশিমজে তাতে রদবদল করে ফেলেছে। তাই نَهُمُ تَدَّقُونَ দ্বারা তাদেরকে কটাক্ষ করা হয়েছে। অর্থাৎ হে মুসলিম্বর্ণ ছোরা নাফরমানি হতে দুরে থাক। ইহুদি ও খ্রিস্টানদের মতো এ বিধান রদবদল করে ফেলো না।

ত্র ভাষিত্র ভাষাৰ একরজ সিয়ামেরও একটি নির্দিষ্ট সংখ্যা-পরিমাণ রয়েছে। কেননা এটাই শৃঙ্খলার [ডিসিপ্লিন ও নিয়মানুবর্তিতার] দাবি। এমন নয় যে, যখন যার মন চাইল এবং যত দিন মনে চাইল, সিয়াম পালন করব। উন্মতের একসূত্রতা ও ঐক্যের প্রতি লক্ষ্য করলেও সমগ্র উন্মতর জন্য একটি নির্দিষ্ট সময় নির্দিষ্ট পরিসংখ্যার সাথে হওয়াই অপরিহার্য ছিল। আনুষঙ্গিকরূপে এ দিকটিও পরিক্ষৃটিত হলো যে, ফরজ সিয়ামের পরিমাণ খুব ভারি কিছু নয়। পুরো এক বছর বা ছয়় মাস কিংবা তিন মাসও নয়, বরং সারা বছরে ২৯ বা ৩০ দিন মাত্র এর দ্বারা রমজানের একমাস বোঝানো হয়েছে। যেমনটা পরবর্তীতে আসছে। –[তাফসীরে মাজেদী]

হার ক্রিটার বাজান মাসের রোজা মূলত বেশি হলেও মুকাল্লাফ বা আমল করার দায়িত্ব যে সমস্ত মানুষের উপর ন্যন্ত, তাদের সামনে বিষয়টি সহজসাধ্য করে তোলার জন্য এবং উদ্বুদ্ধ করণার্থে এ দিনগুলোকে এত কম করে দেখানো হয়েছে।

ভেয় অবস্থায় রোজা ভাঙ্গার জন্য ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে কষ্ট হওয়ার শর্ত রয়েছে। আহনাফের মতে সফরে রোজা ভাঙ্গার জন্য কষ্টের কোনো শর্ত নেই। সফর আরামদায়ক হলেও রোজা ভাঙ্গার অনুমতি আছে। আর অসুস্থ অবস্থায় রোজা ভাঙ্গার জন্য কষ্ট হওয়ার শর্ত রয়েছে। কেননা কোনো কোনো রোগের জন্য রোজা উপকারীও হয়ে থাকে। পক্ষান্তরে সফরের অবস্থা এর ব্যতিক্রম। মূল সফরকেই কষ্টের স্থলাভিষিক্ত ধরা হয়েছে।

হয়.....] অসুস্থতার অবস্থায় অবস্থা বিভিন্ন রকমের হতে পারে। অসুস্থতা কারণে সিয়াম পালন তার জন্য কষ্টকর হয়.....] অসুস্থতার অবস্থায় অবস্থা বিভিন্ন রকমের হতে পারে। অসুস্থতা বেশ কঠিনও হতে পারে। আবার নামমাত্রও হতে পারে। তাছাড়া ঋতু, বয়স ও দৈহিক [কাঠামোগত] অবস্থার বিভিন্নতাও অসুস্থতার ব্যাপারে ক্রিয়াশীল হতে পারে। এখানে উদ্দেশ্য এমন অসুস্থতা, যা সিয়াম পালনে বিঘু সৃষ্টিকারী হয়। তথু নামমাত্র অসুস্থ হওয়া সিয়াম পালন না করার অনুমতি পাওয়ার জন্য যথেষ্ট নয়। অর্থাৎ এমন অসুস্থ যে, তা নিয়ে সিয়াম পালন তার জন্য কঠিন। –[রহুল মা'আনী]

আলেমগণ বলেছেন, তার অসুস্থতা যদি এমন হয় যে, যা [সিয়াম পালনে] তার জন্য যন্ত্রণাদায়ক কিংবা তা দীর্ঘমেয়াদি বা বেড়ে যাওয়ার আশঙ্কা থাকে, তার জন্য সিয়াম পালন না করা [ও ফিদয়া দেওয়া] বৈধ হবে।

েরোজা পালনে অক্ষম লোকদের জন্য অবকাশ : ইসলামের প্রথম দিকে যেহেতু রোজা রাখার অভ্যাস ছিল না, তাই অনবরত একমাস রোজা রেখে যাওয়া তাদের জন্য অত্যন্ত কঠিন হয়ে দাঁড়িয়েছিল। তাই রোজা রাখতে সক্ষম ব্যক্তিদেরকে এ সুযোগ দেওয়া হয় য়ে, অসুখ বা সফরের কোনো ওজর না থাকলেও কেবল অনভ্যাসের কারণেও যদি তোমাদের জন্য রোজা রাখা কঠিন হয়ে দাঁড়ায় তবু তোমাদের এখতিয়ার আছে। ইছা হলে রোজা রাখতেও পার, ইছা হলে রোজার বিকল্পও আদায় করতে পার। আর তা হলো এক একটি রোজার বদলে এক একজন দরিদ্রকে দুবেলা পেট ভরে খাওয়ানো। কেননা সে যখন একদিনের খাবার অন্যকে দিয়ে দিল, তখন যেন নিজেকে এক দিনের পানাহার হতে নিবৃত্ত রাখল। ফলে এক পর্যায়ে রোজার সাথে মিল বা সংযোগ রক্ষা হলো। তারপর তারা যখন রোজা রাখতে অভ্যন্ত হয়ে গেল, তখন আর এ অনুমতি বাকি থাকেনি, যা পরবর্তী আয়াতে বর্ণিত হছে। কোনো কোনো তাফসীরবেত্তা তার তার পরিমাণ মতো খাদ্য দিয়ে দিবে। আর শরিয়তে এর পরিমাণ হলো আধা সা' গম বা এক সা' যব। এ অর্থে আয়াতখানা রহিত হবে না। যারা এখনও একথা বলে যে, যার ইছ্ছা রমজানের রোজা রাখবে আর যার ইছ্ছা ফিদইয়া দিবে, কেবল রোজাই যে রাখতে হবে এরপ কোনো বাধ্যবাধকতা নেই, বস্তুত তারা হয় মূর্খ, নয়তো বেদীন।

–[তাফসীরে উসমানী]

তাতে সমর্থ হয়] । সর্বনাম দারা সওম উদ্দেশ্য অর্থাৎ এমন অবস্থা যে হিম্মত করে সাওম পালন করলে তো করেই, কিন্তু তাতে জানের কট্ট হয় এবং সীমাহীন দুর্ভোগ পোহাতে হয়, যেমন অশীতিপর বৃদ্ধি বা গর্ভবতী নারী ও দুগ্ধপায়ী শিশুর মা। وَسُعَتَ الْهُ اللهِ اللهِ শিশুর মা। وَسُعَتَ اللهِ শিশুর অর্থে কর্ম সম্পাদনকারীর সামর্থ্য তো রয়েছে; কিন্তু তাতে অনেক বেশি কট্ট স্বীকার করতে হয়। অর্থাৎ কাজ তো হয়ে যায়ই, তবে কিনা খুব কট্ট-ক্লেশে।

#### ইস. তাফসীরে জালানাইন আরবি বছলো [১ম খণ্ড] – ২৭(ক)

অনুবাদ :

১৮৫. রমজান মাস হলো ঐ মাস যাতে অর্থাৎ লায়লাতুল কদরে লওহে মাহফূয হতে প্রথম আকাশে <u>অবতীর্ণ হয়েছে আল কুরআন যা মানুষের জন্য</u> পথভ্রষ্টতা হতে সৎপথের <u>দিশারী</u> এখানে ১৯ শব্দটি ১৯ বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। <u>এবং হেদায়েতের</u> অর্থাৎ যে সমস্ত বিধানের সাহায্যে মানুষ সত্যের দিকে পরিচালিত হয় তার উজ্জুল বিবরণ সুস্পষ্ট নিদর্শন <u>এবং প্রভেদকারী</u> অর্থাৎ যা হক ও বাতিল, সত্য ও অসত্যের মাঝে পার্থক্য নির্ণয়কারী।

তামাদের মধ্যে যারা এ মাস পাবে তারা যেন এর সিয়াম পালন করে এবং কেউ পীড়িত হলে কিংবা ভ্রমণে থাকলে অন্য সময় তাকে সংখ্যা পূরণ করতে হবে। এ ধরনের আয়াত পূর্বেও উল্লিখিত হয়েছে। এই কর্মিদয়া আয়াতটি দ্বারা সওম পালন না করে ফিদয়া দেওয়ার এখতিয়ার সম্পর্কিত বিধানটি সাধারণভাবে সকলের ক্ষেত্রে যা প্রযোজ্য ছিল তা মানস্থ বা রহিত হওয়ায় পীড়িত ও মুসাফিরের প্রতি একই হকুম প্রযোজ্য হবে এ ধারণা নিরসনের জন্য এস্থানে তাদের বিষয়টির পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। অর্থাৎ অনাদায়কৃত সওম অন্য সময়ে পূরণ করতে হবে।

আল্লাহ তোমাদের জন্য যা সহজ, তা চান এবং যা তোমাদের জন্য ক্লেশকর, তা চান না। আর তাই পীড়া ও ভ্রমণকালে তিনি তোমাদের জন্য সওম পালন না করারও অনুমতি প্রদান করেছেন।

সাওম পালন সম্পর্কে নির্দেশ দানের পিছনে যেহেতু এটাও [উক্ত মনোভাবটি] কারণ হিসেবে কার্যকর সেহেতু তার সাথে এই বা অন্যয় করে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন— এবং এ জন্য যে, তোমরা র্মজান মাসের সওম সংখ্যা প্রণ করবে ইন্টিইটির ইন্টিইটির ইন্টিইটির ইন্টিইটির ইন্টিইটির তাশদীদ ব্যতিরেকে ও ইন্টিইটির ইন্টিইটির ইন্টিইটির তাশদীদসহ উভয়রপ পাঠ রয়েছে। আর তার সমাপ্তিতে তোমরা আল্লাহর মহিমা কীর্তন করবে যে, তিনি তোমাদেরকে হেদায়েত করেছেন। তার মিনোনীত ধর্মের নিদর্শনাদির প্রতি তোমাদের পরিচালিত করেছেন। আর এজন্য যে তোমরা যেন এ সম্পর্কে আল্লাহর কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর।

مَنَ اللَّوْمَ اللَّوْمَ الْفَوْلُ الْفَوْلُ الْفَوْلُ الْفُولُ الْفُولُ الْفُولُ الْمُعْلِيدِ الْفُولُ الْمُعْلِيدِ اللَّهِ الْمُعْلِيدِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْلِيدِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْلِيدِ اللَّهِ الْمُعْلِيدِ اللَّهِ الْمُعْدِيدِ مِنْهُ هُدًى حَالًا اللَّهُ اللَّهُ الْمُدَّى حَالًا اللَّهُ اللْمُعْمِي الللْلِيْمُ اللَّهُ اللْمُعْمِي اللْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي اللْمُعْمِي اللْمُعْمِي الْمُعْمِيْعِمْ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي اللَّهُ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِيْمِ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْمِي ال

هَادِيًا مِنَ السَّلَالَةِ لِلنَّاسِ وَبَيِنَتٍ الْسَاتِ وَاضِحَاتٍ مِّنَ الْسُلَى مِسَّا يَهُدِى لِكَ وَمِنَ الْاَحْكَامِ وَمِنَ الْاَحْكَامِ وَمِنَ الْاَحْكَامِ وَمِنَ الْفُرْقَانِ مِسَّا يُفَرِّقُ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ فَمَنْ شَهِدَ حَضَرَ مِنْكُمُ

الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيْضًا اوَ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِّنْ أَيَّامٍ الْخَرَ تَقَدَّمَ مِثْلُهُ وَكُرَّرَهُ لِئَلَا يُتَوَهَّمَ نَسْخُهُ مِثْلُهُ وَكُرَّرَهُ لِئَلَا يُتَوَهَّمَ نَسْخُهُ بِتَعْمِيْمِ مَنْ شَهِدَ يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ بِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ بِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ بِكُمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْحُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِنَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُومُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ

الْيسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِذَا ابَاحَ لَكُمُ الْفِطْرَ فِي الْمَرْضِ وَالسَّفَرِ وَلِكَوْنِ ذَٰلِكَ فِي مَعْنَى الْعِلَّةِ إِيَّضًا لِلْأَمْرِ بِالصَّوْمِ عَطْفُ عَلَيْهِ وَلِتُكُمِلُوا بِالتَّخْفِيْفِ وَالتَّشْدِيْدِ

الْعِدَّةَ أَى عِدَّةَ صَدْمِ رَمَ ضَانَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْحُمَالِهَا عَلَى مَا هَذَكُمْ أَرْشَدَكُمْ لِمَعَالِم دِيْنِهِ

ভাত তোমাদের পারচালত করে তামরা যেন এ সম্পর্কে আল্লাহর ব্র

#### তাহকীক ও তারকীব

و مسا بدوب المدور المورا الم

ইল্লতের উপর ইল্লতের আতফ হয়েছে। আর্র এটি শুর্দ্ধ আছে। –[জামালাইন : ২৭৯]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

وَوْرُا وَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا الْعَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل দীর্ঘ মেয়াদে সম্পন্ন হয়েছিল। এখানে উদ্দেশ্য হলো, রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর নিকট কুরআন নাজিল করার সূচনা হয়েছিল রমজান মাসে। কুরআনী ওহীর একেবারে সূচনার আয়াতসমূহ হচ্ছে সূরা আল আলাক -এর প্রথম অংশ এবং তা এ মাসেই [নবুয়তের ১ম বর্ষে] হেরা গুহায় রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর উপর নাজিল হয়েছিল। অনেক মুফাসসির এরূপ অভিমতও পোষণ করেছেন যে, পূর্ণ কুরআন মাজীদ দুনিয়ার প্রথম] আসমানে এ মাসেই [একবারে] নাজিল হয়েছিল, পরে সেখান থেকে ওহীবাহক ফেরেশতা হযরত জিবরাঈল (আ.) -এর মাধ্যমে ক্রমান্বয়ে রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর উপর নাজিল হতে থাকে।

সন্দ দ্বারা গোটা পৃথিবীকে বুঝানো হয়, আবার প্রতিটি ভূখণ্ডকেও বুঝানো হয়; তদ্রূপ কুরআন শব্দ : ٱلْفَرْانُ পূর্ণ ৩০ পারা কুরআনকেও বুঝায়, আবার তার প্রতিটি অংশকেও বুঝায়।

: এটি ইসলামি পঞ্জিকায় চান্দ্র বছরের নবম মাস। শরিয়ত চাঁদের মাসের হিসাবকে গ্রহণ করেছে এবং সব تَوْلُمُ رَمَضَان হিসাবপত্রের জন্য চাঁদের দিনপঞ্জীকে কাজে লাগিয়েছে। চান্দ্র মাস যেহেতু ঋতু বদলের সাথে ঘুরেফিরে আসতে থাকে, তাই সিয়াম পালনকারী মুসলমানগণও এ আবর্তনের সাথে সাথে কখনও অল্প গরম, কখনো অল্প শীত, কখনও প্রচন্ড গরম ও প্রচণ্ড শীত, কখনও শুষ্ক আবহাওয়া, কখনও আর্দ্র আবহাওয়া মোটকথা সব ঋতুতে ক্ষুধা-পিপাসা সহন ও নিয়ন্ত্রণে অভ্যস্ত হয়ে যায়। সিয়ামের সংখ্যা নির্ধারণের সাথে সাথে শরিয়ত তার সময়ও নির্ণীত করে দিয়েছে। যখন যার মনে চায় তথু সংখ্যাপূর্তির অধিকার দেওয়া হয়নি। কেননা এভাবে যার যার মর্জি মতে সিয়াম পালনে ব্যক্তি পর্যায়ের সংস্কার ও পরিশুদ্ধি হয়তো বা সম্ভবপর ছিল, কিন্তু সাম্মত্রিক ও সমষ্টিগত কল্যাণের জন্য সংখ্যা নির্ণয়ের সাথে সাথে সময় নির্ধারণও জরুরি বিষয় ৷ উন্মতের মাঝে ঐক্যবোধ সৃষ্টির জন্য আরব ও চীন, মিসর ও হিন্দুস্তান, ত্রিপোলী ও জাপান, ইথিওপিয়া ও অক্ট্রেলিয়া, আফগানিস্তান ও কানাডা, নাইজেরিয়া ও মেক্সিকো, বৃটেন ও অস্ট্রিয়া মোটকথা সারা বিশ্বের যেখানেই মুসলিম জনবসতি রয়েছে, সকলেরই এক অভিনু সময়ে এ আত্মিক ও আধ্যাত্মিক প্যারেডে অংশগ্রহণ করা অপরিহার্য। সমাজ বিজ্ঞানীগণ অবগত রয়েছেন যে, উম্মাহর ঐক্য ও জাতীয় সংহতি সৃষ্টির জন্য এভাবে একসঙ্গে এক সময় করা অত্যন্ত কার্যকর ও ফলপ্রদ। -[তাফসীরে মাজেদী]

अर्था९ এ মুবারক মাসের বিশেষ ফজিলত ও গুরুত্ব যখন তোমরা জানতে পারলে, তখন যে: 
عَوْلُهُ شَهِدَ مِنْكُمُ السُّهْرَ কেউ এ মাস পায়, সে যেন অবশ্যই রোজা রাখে। ইতঃপূর্বে সহজীকরণের উদ্দেশ্যে ফিদয়া প্রদানের যে সাময়িক সবিধা দেওয়া হয়েছিল তা এখন রহিত করা হলো।

ইসলাম স্বভাব ধর্ম : ইসলাম স্বভাব ধর্ম [অর্থাৎ এ ধর্মের প্রতিটি বিষয়ে মানুষের জন্মগত অবস্থা ও স্বভাবজাত চাহিদার প্রতি সজাগ দৃষ্টি রাখা হয়েছে] এবং এ বৈশিষ্ট্য তার নৈতিক, সামাজিক ও ইবাদত নীতিতে ছোট-বড়, একক ও সার্বিক সব ক্ষেত্রেই বিদ্যমান। ইবাদত-বন্দেগির ক্ষেত্রে একদিকে নিয়মানুবর্তিতা ও সময়ানুবর্তিতার প্রতি জোর দেওয়া হয়েছে। সেখানে আবার সময় বা ওয়াক্তের পরিমাণ নির্ধারণের ব্যাপারটি জ্যোতির্বিজ্ঞানীদের হিসাব-নিকাশের বাঁধাধরা নিয়মের মুখাপেক্ষী করা হয়নি। সৌরপঞ্জীর অনুসারীরা তাদের ঘড়ি ও ঘণ্টা-মিনিটের জন্য জ্যোতির্বিজ্ঞানী ও সৌরজগতের হিসাব-নিকাশে অভিজ্ঞদের শরণাপন্ন হয়ে থাকতে বাধ্য। কোনো দেশ বা জাতি যদি জ্ঞানবিজ্ঞান ও সভ্যতা-সংস্কৃতিতে এমন স্তরে পৌছে না থাকে যে, তাদের কাছে মানমন্দির গ্রহ-নক্ষত্র পর্যবেক্ষণ করার গৃহা ও তার প্রয়োজনীয় উপকরণ

ইত্যাদি থাকবে এবং অন্যান্য নানাবিধ যন্ত্র-উপকরণ ব্যবহারে কাজ সমাধা করা হবে। গণিত শাস্ত্রীয় লম্বা-চওড়া ফিরিন্তির সুষ্ঠু ব্যবস্থাপনা থাকবে, তবে তো ঐ বেচারাদের নিজেদের ধর্ম পালনের জন্যও অন্যের মুখপানে তাকিয়ে থাকতে হবে; বরং ইসলাম এমন এক সাদাসিধে হিসাবের কথা বলেছে, যা কোনো প্রকার যান্ত্রিক উপকরণ ব্যতিরেকে এবং গাণিতিক উচ্চতর মাধ্যম ব্যতিরেকে সহজেই পালনযোগ্য। তথু চোখে চাঁদ দেখা হলো, সিয়াম তক্ত্র করে দাও। পিঞ্জিকা-ক্যালেভারের পৃষ্ঠায় তাকিয়ে তাকিয়ে ও আহকামে রমজানের উপর ভরসা রেখে ক্লান্তশ্রান্ত হওয়ার প্রয়োজন নেই।

خُولًا شُهِدَ : ব্যাপক অর্থে। অর্থাৎ রমজান মাস শুরু হয়ে যাওয়ার কথা জানা গেলেই, তা নিজে চাঁদ দেখে হোক কিংবা অর্ন্য কারো চাঁদ দেখার খবর শুনে হোক, অসুস্থ সফরকারী ও অন্যান্য অপারগদের বাদ দিয়ে সকলেই সিয়াম পালন শুরু করবে। شَهُودً এখানে شُهُودً [উপস্থিতি] ধাতুমূল থেকে উপস্থিতির অর্থ নির্দেশ করে তা সরাসরি [নিজ চোখে দেখে] হোক কিংবা অর্বগতি সূত্রে হোক [তাফসীরে রহুল মা'আনী]। হয় দেখে, নয় তো শুনে। —[তাফসীরে কাবীর]

চাঁদ দেখার মাসআলা : কোথাকার চাঁদ দেখা কত দূরের লোকের জন্য গ্রহণযোগ্য হবে? ফকীহগণ এ প্রশ্নের জবাবে অনেক বেশি চুলচেরা বিশ্লেষণে সময় খুইয়েছেন। কিন্তু সহজ সরল কথা হলো, যেখানে চাঁদ দেখা গেল, সে শহর ও জনবসতির জন্য, বা আশপাশের জনবসতিগুলোর জন্য। শত শত ও হাজার হাজার মাইল দূরের চাঁদ দেখার খবর তার-বেতারের ফরমায়েশী খবর সংগ্রহের ব্যবস্থাপনা, বোম্বাইয়ের চাঁদ দেখাকে ৯০০ মাইল দূরের কলকাতার জন্য প্রমাণ ঠাওরানো ইসলামি শরিয়তের মূলধারাকে নিপীড়ন করার শামিল। উদয়ক্ষেত্রের বিভিন্নতা (افَتُولِانُ كَمُولُولُ اللهُ اللهُ

ভেত্ত হিল যে, সৃস্থ ও অবস্থানরত হিল থৈ, সৃস্থ কারত হিল থৈ, সৃস্থ ও অবস্থানরত হিল থকা মুর্সাফির নিয়, মুর্কীমা ব্যক্তি ইচ্ছা করলে নিজে সিয়ম পালন না করে ফিদয়া দিতে পারত । নাজিল হওয়ার পর থেকে সৃস্থ ও মুর্কীমদের এ সুযোগ রহিত করা হলো এবং রমজানের সিয়ম তাদের জন্য আর ঐচ্ছিক রইল না; বরং আবশ্যিক হয়ে গেল। তবে অসুস্থ, অক্ষম ও মুসাফিরদের জন্য নগদ সিয়ম পালন না করে কায়া করার সুযোগ যথারীতি বহাল রইল। এ কারণেই مَنْ شَهِدَ আয়াতাংশ পুনরায় উল্লেখ করা হয়েছে, যাতে এক শতহীন ও ব্যাপক আদেশে কেউ মনে না করে থ্র, অক্ষম অপারগদের সুযোগও রহিত করা হয়েছে। মোটকথা, বিধানটির পুনরুক্তি ওধু বাহ্যিক পুনরুল্লেখ, কোনো তাত্ত্বিক ও মৌলিক কারণে নয়। পুনরুল্লেখ করা হয়েছে যাতে বিধানের ব্যাপকতা দ্বারা সকলেরই সুযোগ রহিত করার ধারণা না জন্মে। এ কথাটিই মুসান্নিফ (র.) كُرُرُهُ لِنَالًا يُسْتُوَهُمْ مَنْ نَسْخُهُ بِتَعْمِيْمِ مُنْ وَعَامِرَهُ وَيَعْمُ مَنْ يَسْخُهُ بِتَعْمِيْمِ مُنْ وَقَامُ كُورُهُ لِنَالًا يُسْتُوهُ وَالْمَاصِ خَامَالَهُ وَالْمَاسِةُ وَالْمَاسِةُ وَالْمَاسِةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمُاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمُاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمُاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَالْمَاسُةُ وَا

أَ فَرُكُمُ وَلِتُكُمِلُو الْعِلَّهُ : [কাজার দিনগুলোর গণনা] অর্থাৎ যত দিনের রোজা কাজা হয়ে যাবে, সেগুলো পূর্ণ করে দিলে রোজা আদারের পরিপূর্ণ ছওয়াবই পেয়ে যাবে।

সক্ষর অবস্থায় রোজা রাখা উত্তম, না ভঙ্গ করা উত্তম: হাদীস শরীফের আলোকে তো এটাই জানা যায় যে, সফর অবস্থায় রোজা না রাখাই উত্তম। এমনকি কখনো রোজা রাখা মুসাফিরের জন্য অপরাধ বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। হযরত জাবের (রা.) হতে বর্ণিত, মক্কা বিজয়ের বছর রাসূল হাম রমজান মাসে মক্কার উদ্দেশ্যে সফর করেন। সফর অবস্থায় তিনি রোজা ছিলেন। তার সফরসঙ্গীরাও রোজা ছিলেন। চলতে চলতে 'কুরাউল গাইম' নামক স্থানে পৌছলে তিনি পানির পেয়ালা চাইলেন। তিনি সকলের সামনে পেয়ালাটি উঁচু করে ধরে পানি পান করলেন। সকলেই তাকে পানি পান করতে দেখল। ক্ষণিক পর তিনি জানতে পেলেন যে, কিছুলোক এখনও রোজা ভাঙ্গেনি। তখন তিনি ইরশাদ করলেন, তারা গুনাহগার, তারা গুনাহগার। –[মুসলিম ও তিরমিযী]

হযরত আব্দুর রহমান ইবনে আউফ (রা.) হতে বর্ণিত-

قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَكَيْهِ وَسَلَّمَ : صَائِمُ رَمَضَانَ فِي السَّغَرِ كَالْمُغْطِرِ فِي الْحَضَرِ (إِبْن مَاجَة) অর্থাৎ সফর অবস্থায় রোজাকারী ঘরে বসে রোজা ভঙ্গকারীর সমত্ল্য

সফর অবস্থায় রোজা না রাখার বৈধতার ব্যাপারে সকলেই একমত। কিন্তু রাখা উত্তম, না ভঙ্গ করা উত্তম- এ ব্যাপারে সাহাবা ও তাবেঈনের সামান্য মতভেদ রয়েছে। অনুবাদ :

ें وَسَأَلَ جَمَاعَةُ النَّبِيَّ اللَّهِ أَقَرِيْبُ أَوْرِيْبُ . ١٨٦١ وَسَأَلَ جَمَاعَةُ النَّبِيَّ اللَّهِ أَقَرِيْبُ رَبُّنَا فَنُنَاجِيْهِ اَمْ بَعِيْدٌ فَنُنَادِيْهِ فَنَزَلَ وَاذَا سَأَلَكَ عِبَادِيْ عَنِيني فَانِيني قَرِيْبُ مِنْهُمْ بِعِلْمِيْ فَأَخْبِرُهُمْ بِذُٰلِكَ أُجِيْبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ بِإِنَالَتِهِ مَا سَأَلَ يَسْتَجِيْبُوْا لِيْ دُعَائِيْ بِالطَّاعَةِ وَلَيَوْمِنُوا يُدِينُمُوا عَلَى الْإِيْمَانِ بِي لَعَلَّهُم يَرشُدُونَ يَهْتُدُونَ ـ

করেছিল "আমাদের প্রভু নিকটে না দরে? যদি নিকটে হন তবে তাঁকে আমরা চুপি চুপি ডাকব, আর যদি দূরে হন তবে তাঁকে আমরা উচ্চৈঃস্বরে ডাকব।" এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- আমার বান্দাগণ যখন আমার সম্বন্ধে তোমাকে প্রশু করে [বল] আমিতো আমার জ্ঞান হিসেবে তাদের নিকটেই আছি, তুমি এ সম্পর্কে তাদেরকে সংবাদ দিয়ে দাও। আহ্বানকারী যখন আমাকে আহ্বান করে তার যাচনা পুরণ করে তার এ আহবানে সাড়া দেই। সুতরাং তারাও যেন আনুগত্য প্রকাশের মাধ্যমে আমার আহ্বানে সাড়া দেয় এবং আমার প্রতি ঈমান স্থাপন করে অর্থাৎ ঈমানের উপর সর্বদা যেন কায়েম থাকে যাতে তারা ঠিক পথে চলতে পারে সত্যপথে পরিচালিত হতে পারে।

## তাহকীক ও তারকীব

يَنَادِيْدِ । আমি সাড়া দিই । يُنَادِيْدِ : উদ্ভৈঃস্বরে ডাকব । أُجِيْبُ : আমি সাড়া দিই । তার প্রার্থিত বিষয় পূরণ করার জন্য। فَلْبَسْتَجِيْبُوا لِيْ তার প্রার্থিত বিষয় পূরণ করার জন্য। بَإِنَالَتِهِ مَا سَأَلً সর্বদা স্থির থাকে। يُديْمُوا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: ইসলামের প্রাথমিক যুগে রমজান মাসের রাতসমূহের প্রথমাংশে পানাহার ও স্ত্রীগমনের অনুমতি ছিল; কিন্তু ওয়ে পড়ার পর এসব নিষিদ্ধ ছিল। কতিপয় লোকের পক্ষ হতে এর অন্যথা হয়ে যায়। তারা শয়নের পর স্ত্রীগমন করে বসে। তারপর তারা রাস্লুল্লাহ 🚃 -এর নিকট নিজেদের ক্রটি স্বীকার করে এবং তজ্জন্য ভীষণ অনুতপ্ত হয়। তারা রাস্লুল্লাহ 🚐 -এর নিকট এর তওবা সম্পর্কেও জানতে চায়। এরই পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াত নাজিল হয়। এতে তাদের তওবা কবুল হওয়ার কথা জানিয়ে দেওয়া হয় এবং মহান আল্লাহর আদেশ পালনে যত্মবান থাকার তাগিদ করা হয়। সেই সঙ্গে আগের হুকুম রহিত করে ভবিষ্যতের জন্য রমজানে সুবহে সাদিকের পূর্ব পর্যন্ত রাতভর পানাহার ইত্যাদি হালাল করে দেওয়া হয়, যা সামনের আয়াতে আলোচিত হয়েছে। পূর্বের আয়াতে বান্দাদের প্রতি যে অবকাশ ও অনুগ্রহের উল্লেখ ছিল এই নৈকট্য, সাড়া দান ও বৈধকরণ দ্বারা তার আরও দৃঢ় সমর্থন হয়ে গেল।

আরেকটি যোগসূত্র এও যে, পূর্বের আয়াতে তাকবীর ও মহান আল্লাহর মহিমা বর্ণনার নির্দেশ ছিল। তখন রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর নিকট কয়েকজন সাহাবী জিজ্ঞাসা করলেন, আমাদের প্রতিপালক আমাদের থেকে দূরে, না কাছে? দূরে হলে উদ্যৈঃস্বরে ডাকব আর কাছে হলে নিম্নস্বরে ডাকব। এরই পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াত নাজিল হয় এবং এতে জানিয়ে দেওয়া হয় যে, তিনি তোমাদের নিকটে। তিনি প্রত্যেকের কথা শোনেন, চাই আন্তে ডাকুক, চাই উচ্চৈঃস্বরে। যেসব স্থানে উচ্চৈঃস্বরে ডাকার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে তার কারণ ভিন্ন, এমন নয় যে, আস্তে ডাকলে শোনবেন না। –[তাফসীরে উসমানী]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

١٨٧. أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلُهَ الصِّيبَامِ الرَّفَثُ بسمعنسى الإفسضاء إلى نسس بِالْجِمَاعِ نَزَلَ نَسْخًا لِمَا كَانَ فِيْ صَدْرِ الْإِسْلَامِ مِنْ تَحْرِيْمِهِ وَتَحْرِيْمِ الْأَكْلِ وَالشُّرْبِ بَعْدَ الْعِشَاءِ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ كِنَايَةٌ عَنْ تَعَانُقِهِمَا أَوْ إِحْتِيَاجِ كُلِّ مِّنْهُمَا إِلَى صَاحِبِهِ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ تَخْتَانُونَ تَخُونُونَ أَنْفُسَكُ بِالْجِمَاعِ لَيْلَةَ الصِّيَامِ وَقَعَ ذٰلِكَ لِعُمَرَ وَغَيْرِهِ وَاعْتَذُرُوا إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ قَبْلَ تَوْبَتِكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْئُنَ إِذَا الْحِلُّ لَكُمْ بَاشِرُوهُنَّ جَامِعُوهُنَّ وَابْتَغُوا اطْلُبُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ أَيُّ اباحَهُ مِنَ الْجِمَاعِ أَوْ قَدَّرَهُ مِنَ الْوَلَدِ .

## অনুবাদ :

১৮৭. সিয়ামের রাত্রে তোমাদের জন্য স্ত্রীদের সাথে বাধাহীন ব্যবহার সহবাস বৈধ করা হয়েছে ইসলামের প্রথম যুগে সিয়ামের সময় ইশার পরই খানা-পিনা ও স্ত্রীসম্ভোগ ছিল হারাম। উক্ত বিধান মানসুখ করে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন।

তারা তোমাদের পরিচ্ছদ এবং তোমরা তাদের পরিচ্ছদ এ স্থানে পরস্পরকে পরিচ্ছদরূপে আখ্যায়িত করে পরস্পরের নিবিড সম্পর্ক এবং একজন অন্যজনের প্রতি মুখাপেক্ষিতার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। আল্লাহ জানতেন যে সিয়ামের রাত্রে স্ত্রীসম্ভোগ করে তোমরা নিজেদের সাথে প্রতারণা খেয়ানত কর**ছিল**। [নিষিদ্ধকালীন সময়ে] হযরত ওমর ও কতিপয় সাহাবীর তরফ হতে এ ধরনের কাজ সংঘটিত হয়েছিল। তাঁরা তখন রাস্ত্রল্লাহ 🚟 -এর নিকট এ বিষয়ে ওজর পেশ করেন।

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, অতঃপর তিনি তোমাদের প্রতি ক্ষমা পরবশ হয়েছেন, তোমাদের তওবা কবুল করেছেন এবং তোমাদের অপরাধ ক্ষমা করেছেন। সূতরাং এখন তোমাদের জন্য যখন বৈধ করে দেওয়া হয়েছে তাদের সাথে সঙ্গত হও সহবাসে লিপ্ত হও এবং আল্লাহ যা তোমাদের জন্য বিধিবদ্ধ করেছেন অর্থাৎ স্ত্রীসম্ভোগ বৈধ করা বা যে সন্তান তোমাদের তকদীরে রাখা হয়েছে তা কামনা কর, অনুসন্ধান কর।

# তাহকীক ও তারকীব

َ الرَّفْتُ : এর মূল অর্থ হলো– অশ্লীল কথা। পরবর্তীতে সহবাস ও তার কাছাকাছি বিষয়কে বুঝানোর জন্য ব্যবহৃত হয়। اَلرَّفْتُ : শুরু বুঝানোর জন্য ব্যবহৃত হয়। اَلْرُفْتُ : শুরু বুঝানোর জন্য ব্যবহৃত হয়। اَلْرُفْتُ : শুরু বুঝানোর জন্য ব্যবহৃত হয়েছিল। اَ تَعَانُقُ : প্রতারণা করছ। وَفَعَ : সংঘটিত হয়েছিল। أَعْتَذُرُوْا : প্রজরি পেশ

وَلَتُ -طَة किश्ता بِمَعْنَى الْإِفْضَاءِ । ব্যবহৃত হলো কেনং উত্তর فَيْ विश्ता بِمَعْنَى الْإِفْضَاءِ । व्यत् মধ্যে যেহেতু بِمَعْنَى الْإِفْضَاءِ -এর অর্থও রয়েছে তাই صِلَة হিসেবে وَلَيْ আসা শুদ্ধ হয়েছে । মুসান্নিফ (র.) بِمَعْنَى الْإِفْضَاءِ ইঙ্গিত করেছেন। –[জামালাইন খ. ১, পৃ. ২৯৫]

্এর তাফসীরে تَخُونُونَ تَخُونُونَ উল্লেখ করে লেখক একটি প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো, مُتَعَدِّى এর দিকে। আর এটি সাধারণত লাযিম হয়ে থাকে। অথচ এখানে এটি وَفَتِعَالَ এর দিকে مُتَعَدِّى -এর দিকে مُتَعَدِّى -এর দিকে وَيَغْتَانُونَ হয়েছে। উত্তর : মূলত تَغْتَانُونَ -এর তাফসীরে تَغُونُونُونَ উল্লেখ করে এ প্রশ্নেরই উত্তর প্রদান করেছেন। অর্থাৎ باب اِفْتِعَالُ وَنَّ وَالْمَالِيَةِ وَالْمِنْ وَالْمَالِيَةِ وَالْمِنْ وَالْمَالِيَةِ وَالْمِنْ وَالْمَالِيَةِ وَالْمِنْ وَالْمَالِيَةِ وَالْمِنْ وَالْمَالِيَةِ وَالْمِنْ وَلِيْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُؤْلِقُونَ وَالْمِنْ وَلِيْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمِنْ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمِنْ وَالْمُؤْلِقُ وَلِيْرُوالِمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلِيْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلِيْلِيْعِلِيْكُولِ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلِيْلِيْكُونُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُ এর অর্থে। আর باب اِفْتِعَال ব্যবহার করা হয়েছে كَثْرَت خِبَانَت এর প্রতি ইঙ্গিত করার জন্য। –[জামালাইন : ২৯৬]

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বর্তমান বিধানের ন্যায় ইসলামের প্রথম দিকে এরূপ অনুমতি ছিল না। প্রথম দিকে সিয়ামরত : فَوْلُهُ أُحِلُّ لَكُمْ لَبْلَهُ الصِّبَاءِ الرُّفَثُ 🗝 🖅 দিনের মতো রাতের বেলায়ও স্ত্রীদের থেকে পৃথক অবস্থানের নির্দেশ ছিল। মূলত ইসলামি শরিয়ত রাসূলুল্লাহ 🚟 এর হায়াতে 🚁 🕳 জেবতীর্ণ হয়েছে এবং তাতে কোনো কোনো ক্ষৈত্রে এমন হয়েছে যে, প্রথম দিকে সহজ ও কোমল বিধান দেওয়া হয়েছে, পরে ৰীক্তে ৰীক্তে তা ক্রম্রের ও শক্ত করা হয়েছে। যেমন- মদ খাওয়া প্রথমে গুধু অপছন্দনীয় হওয়ার কথা বলা হয়েছে এবং অগ্রসর হতে

হতে অবশেষে তো সরাসরি হারাম ও চিরনিষিদ্ধ ঘোষিত হয়েছে। আবার কোনো কোনো ক্ষেত্রে এর বিপরীত কৌশল অবলম্বন করা হয়েছে অর্থাৎ প্রথম দিকে শক্ত ও কঠিন বিধান দিয়ে ধীরে ধীরে তাতে সহজতা ও ছাড় সংযোজিত হয়েছে। যেমন– এ সিয়ামের ব্যাপার্টি। প্রথম দিকে রাতেও স্ত্রীসহবাস হারাম ছিল, পরে তার অনুমতি দেওয়া হয়েছে।

وَرُلُهُ الْرُفَتُ : এর শান্দিক অর্থ কামোদ্দীপক ও অশ্লীল কথাবার্তা । কিন্তু এটি সকর্মক ক্রিয়ারূপে ব্যবহার করা হলে তার অর্থ দাঁড়ায় সহবাস ও সহশয্যাবাস। এখানেও الرَّفَتُ الرَّفَتُ الرَّفَتُ الرَّفَتُ اللَّهِ اللَّهُ بَاللَّهُ اللَّهُ ا

এতে আরও একটি বিষয় পরিষ্কার হয়ে গেল যে, দ্বীর প্রতি আকর্ষণ ও চাহিদা আধ্যাত্মিকতা ও আত্মন্তদ্ধির [তাযকিয়ার] বিনুমাত্র পরিপস্থি নয়। যেমনটা অনেক পৌত্তলিক ও জাহিলি যুগের ধর্মধারীরা মনে করে রেখেছে। তদ্ধেপ রমজান মাসের সিয়াম ও বেশি বেশি ইবাদতে লিপ্ত থাকা এবং দ্বীর সঙ্গে একত্রে বসবাস ও মিলন সম্ভোগের মাঝে বিন্দুমাত্র বিরোধ নেই। যদিও যোগী-সন্যাসী সাধুদের অলীক কর্মকাণ্ড তেমন ধারণা জন্ম দিয়েছে। ইসলামি শরিয়ত যে বিষয়টির নিয়ন্ত্রণে কড়া পাহারা বসিয়েছে, তা হলো কাম চরিতার্থ করার হারাম ও অবৈধ ক্ষেত্র ও উপায়সমূহ এবং সেসবের উপক্রমণিকা ও প্রাথমিক সূত্রগুলো। মূল কামচাহিদা নিষিদ্ধ করা হয়নি। কেননা ক্ষুধা, পিপাসা, বিশ্রাম ও নিদার ন্যায় কামক্ষুধাও মানুষের স্বভাবজাত এবং যতক্ষণ তা যথাযথ সীমা লজ্মন না করে, ততক্ষণ তা অকল্যাণকর নয়। নিজের ইচ্ছায় ও শরিয়তসম্মত প্রয়োজন ব্যতিরেকে রমজানের এক একটি সিয়াম ভঙ্গ করার ক্ষেত্রে শরিয়ত লাগাতার দুই মাস অর্থাৎ ষাট দিন সিয়াম পালনের শান্তি নির্ধারণ করেছে। স্বামী-দ্বী সম্মিলিত ইচ্ছায় সিয়াম ভঙ্গ করলে উভয়ের জন্য এ শান্তি প্রযোজ্য হবে। আর যদি দ্বীর অসমতিতে স্বামী তাকে সহবাসে বাধ্য করে, তখন দ্বীর পাপ হবে না, তবে জোর জবরদন্তি ও বাধ্য করার বিষয়টি বান্তবিক হতে হবে। সে ক্ষেত্রে দ্বীর জন্য একদিনের কাজা যথেষ্ট হবে। কাফ্ফারা [ষাট দিনের সিয়াম] সাব্যস্ত হর্থার স্বেন্তার উপব নির্ভরশীল।

হওয়ার স্বেচ্ছায়-সজ্ঞানে হওয়ার উপর নির্ভরশীল। (بَاسِ عَلْمُ الْمُوْنِ بِاللَّهُ لَكُمْ وَانْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَرْانْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ বিভিন্ন তথ্য ও ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। কেউ কেউ বলেছেন, একে অন্যের মুখাপেক্ষী হওয়ার বিচারে। কারো মতে দৈহিক ঘনিষ্ঠতা ও স্পর্শ-সংযোগের বিচারে ইত্যাদি ইত্যাদি। কিন্তু মনোযোগ সহকারে চিন্তা করলে প্রতিভাত হবে যে, মানুষের পোশাক ও আচ্ছাদনের একটি বিশেষ দিক হলো তাকে পর্দাবৃত রাখা। দেহের দোষ ও খুঁতগুলো গোপন রেখে তার শোভা ও সৌন্দর্য ফুটিয়ে তোলা। এ উপমায় বিশেষভাবে এ দিকটির প্রতি ইঙ্গিত প্রতিভাত হয়। যেন বলে দেওয়া হলো যে, প্রতিটি ইসলামি পরিবারে স্বামী-স্ত্রী হবে একে অন্যের আবরণ; দোষ গোপনকারী ও পরম্পর সৌন্দর্য-শোভার সুষমা সৃষ্টিকারী। স্বামী-স্ত্রীর মধ্যকার গভীর ও ঘনিষ্ঠ সম্পর্কের কারণে তাদের যেভাবে একজন অন্যজনের দৈহিক, নৈতিক ও আত্মিক দোষ ও দুর্বলতা সম্পর্কে অবগত হওয়ার সুযোগ রয়েছে, বলাই বাহুল্য অন্য কোনো আত্মীয় বা বন্ধুর পক্ষে সে যত অধিক ঘনিষ্ঠই হোক না কেন তেমন সূযোগ নেই। স্বামী-স্ত্রী কারো কাছে অন্যের কোনো গোপন বিষয় গোপন থাকে না। এরূপ পরিস্থিতিতে ন্ত্রীর সততা ও নৈতিকতার পরিপূর্ণতা হবে এতেই যে, সে প্রতিটি দোষ-দুর্বলতা গোপন করে রাখবে, তাতে সহিঞ্চতার পরিচয় দেবে এবং স্বামী সংশ্লিষ্ট বিষয়গুলো যথাসাধ্য উত্তমরূপে উপস্থাপন করবে। পক্ষান্তরে স্বামীও নৈতিকতার সর্বোচ্চ শিখরে আরোহণ করবেন একইভাবে। ইসলাম কোনো প্রকার কঠিন কর্মসূচি ও ক্লান্তিকর সাধনায় ঠেলে না দিয়ে দৈনন্দিন জীবনের সাবলীল ধারায় কথায় কথায় স্বামী-স্ত্রীর নৈতিকতার পূর্ণাঙ্গতা বিধানের সরল-সহজ ও সর্বাধিক কার্যকর ব্যবস্থাপত্র তুলে ধরেছে। এ হলো সে ধর্মের শিক্ষা, যাতে নারীদের অবজ্ঞার পাত্র বানিয়ে রাখার অভিযোগে ফিরিঙ্গি বিশেষজ্ঞগণ তা নিম্নমানের হওয়ার ফতোয়া দিয়েছেন। হায় কপাল! প্রোপাগান্ডার বলে মিথ্যাও সত্য হয়ে যায়! তা না হলে এর চেয়ে জঘন্য মিথ্যা ও এর চেয়ে মারাত্মক অপবাদ আর কি হতে পারে? সীতা-সাবিত্রি ও স্বরস্বতী-ভগবতীদের ধর্মের কথা না হয় বাদই দিলাম। নতুন নিয়ম ও পুরাতন নিয়মের ধারক-বাহক ইহুদি-খ্রিস্ট ধর্মের ধ্বজাধারীদের প্রশ্ন করছি- তাদের সমগ্র গ্রন্থভাণ্ডার ও পুস্তকাবলিতে স্বামী-স্ত্রীর প্রেম, বিশ্বাস ও পারম্পরিক সৌহার্দ সম্প্রীতির এমন উচ্চাঙ্গ শিক্ষা কি কোথাও রয়েছে?

হৈছেন। কিন্তু বিশেষজ্ঞগণ এ ব্যাখ্যা প্রত্যাখ্যান করেছেন। এ ব্যাখ্যাকে তাফসীরে বিদ'আত ও অভিনবত্বের কাছাকাছি বলা যায় [কাশশাফ]। কেননা হৈছেন লাজ ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, বংশবৃদ্ধিই উদ্দেশ্য; স্বেচ্ছাকৃত সন্তানহীনতা বা 'আযল' [অর্থাৎ জন্মনিরোধ] নয়। কারো কারো মতে, এতে আযলের নিষেধাজ্ঞা রয়েছে [কাশশাফ]। গর্ভনিরোধ ও জন্মনিয়ন্ত্রণের যে সমকালীন আন্দোলন খুব জোরেশোরে চালানো হচ্ছে এবং জন্মনিয়ন্ত্রণ (ও সুখী পরিবার গঠন) ইত্যকার আকর্ষণীয় লেবেল লাগিয়ে উপস্থাপন করা হচ্ছে এ প্রসঙ্গে পবিত্র ক্রআনের বক্তব্যধারা ঘ্যর্থতামুক্ত। পবিত্র ক্রআন তার বাগ্মীতাপূর্ণ ও অনন্য বর্ণনাধারায় এসব প্রত্যাখ্যান করে স্পষ্ট ব্যক্ত করেছে যে, স্বামী-ন্ত্রী মিলনের প্রাকৃতিক ও স্বাভাবিক পরিণতির প্রতি আশাবাদী ও আস্থাশীল থাকাই বাপ্ত্ননীয়, তার প্রতীক্ষায় থাকাই বৃদ্ধিমানের কাজ। প্রকৃতির সাধারণ ও ব্যাপক বিধি এমনই। আর স্বামী-ন্ত্রীর দাম্পত্য জীবনের প্রাকৃতিক ফলাফলকে চরম প্রয়োজন ও সবিশেষ কারণ ব্যতিরেকে কৃত্রিম পত্তা ও স্বভাববিক্ষদ্ধ উপায়ে প্রতিহত করা, কনডম ইত্যাদি উপকরণ ব্যবহার করা [তথাকথিত] বিপদ দূর করা নয়; বরং তা শরীরের রোগ-যাতনা ও নৈতিক ব্যাধি-অবক্ষয় বাড়ানো, ব্যক্তি ও সমষ্টির জন্য নিত্য নতুন সমস্যা, বহুবিধ বিপদ ও নতুন নতুন ব্যাধি জন্ম দেওয়া এবং সর্বোপরি ব্যক্তি ও সমাজের জন্য নতুন নতুন বিপদ ও সমস্যা ডেকে আনা [এক কথায় সামাজিক শৃঙ্খলা ও নিরাপত্তা বিধ্বংসী মারাত্মক বিক্ষোরণ ঘটানো] -রই নামান্তর।

وكُلُوا وَاشْرَبُوا اللَّيْلَ كُلَّهُ حَتَّى يَتَبَيُّ يُظْهَر لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْاَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ أي الصَّادِقِ بَيَانًا لْمُخَيْطِ الْاَبْيَضِ وَبَيَانُ الْاَسْوَدِ مَحْذُونُ أَىْ مِنَ اللَّيْلِ شُبَّهَ مَا يَبْدُوْ مِنَ الْبَيَاضِ وَمَا يَمْتَدُّ مَعَهُ مِنَ الْغَبْشِ بِخَيْطَيْنِ أَبْيَضَ وَأَسْوَدُ فِي الْإِمْتِدَادِ ثُمُّ أَتِكُوا الصِّيامَ مِنَ الْفَجْرِ إِلَى اللَّيْلِ أَيْ إِلْى دَخُولِهِ بِغُرُوبِ الشَّمْسِ وَلَا تُبْشِرُوهُنَّ أَيْ نِسَاءَ كُمْ وَأَنْتُمْ عُكِفُونَ مُقِيمُونَ بِنِيَّةٍ الإغسيت كحاني فيى السسجد مد صَاكِفُونَ نَهِيُّ لِمَنْ كَانَ يَـ مُعْتَكِفُ فَيُجَامِعُ إِمْرَأْتَهُ وَيَعُودُ تِلْكَ الْآحْكَامُ الْمَذْكُورَةُ خُدُودُ اللَّهِ حَدَّهَا لِعِبَادِهِ لِيَقِفُوا عِنْدَهَا فَلَا تَقْرُبُوْهَا أَبْلُغُ مِنْ لَا تَعْتَدُوْهَا المُعَبَّرُ بِهِ فِي أَيَةٍ أُخْرَى كَذْلِكَ كُمَا بَيَّنَ لَكُمْ مَا ذُكِرَ يُبَيِّنُ اللَّهُ أيْتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ مَحَارِمَهُ .

অনুবাদ: সারা রাত্র <u>তোমরা আহার কর, পান কর যতক্ষণ</u> রাত্রির কৃষ্ণরেখা হতে ফজরের সুবহে সাদিক বা আসল উষার শুদ্ররেখা স্পষ্ট রূপে <u>তোমাদের নিকট প্রতিভাত না</u> হয়। সম্পষ্ট না হয়।

প্রতলা অর্থাৎ উল্লিখিত বিধানসমূহ <u>আল্লাহর সীমারেখা</u> তাঁর বান্দাদের জন্য। তিনি এটা নির্ধারণ করে দিয়েছেন যাতে তারা তার নিকট এসে নিজেদের গতিরুদ্ধ করে, এই সীমারেখা লজ্ঞান না করে সূতরাং এগুলোর নিকটবর্তী হয়ো না। অপর একটি আয়াতে এ স্থানে তার নিকটবর্তী হয়ো করো না] উল্লেখ হয়েছে। তা অপেক্ষা এ আয়াতটিতে ব্যবহৃত তার নিকটবর্তী হয়ো না। এ বর্ণনারীতিতে অধিক তার্মিক বিদ্যুমান। এভাবে অর্থাৎ তোমাদের জন্য যেমন উল্লিখিত বিষয়সমূহ বর্ণনা করে দেওয়া হয়েছে তেমনি আল্লাহ তার নিদর্শনাবলি মানবজাতির জন্য সুস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেন, যাতে তারা আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত অবৈধ কার্যাবলি হতে বেটে থাকতে পারে।

## তাহকীক ও তারকীব

े अवञ्चानताज : اَلْإِمْتِدَادُ । विञ्चि : اَلْغَيْشُ : अवञ्चानताज : الْعُيْشُ : वेञ्चि : اَلْإِمْتِدَادُ । वेञ् الْإِعْتِيكَانُ فِي اللَّغَةِ: اللَّبْثُ وَاللَّزُومُ وَفِي الشَّرْعِ : الْمَكْثُ فِي الْمَسْجِدِ لِلْعِبَادَةِ. قَوْلُهُ وَاصُلُهُ الْحَاجِزُ بِينَ الشَّينَيْنِ الْمُتَقَابِلَيْنِ । अर्थ नियात्वा وَمَ विवात विधानत्व حَدُ : حُدُودُ आत আহকাম বা বিধানকে حَد বলার কারণ হলো, এটি হক ও বাতিলের মাঝে পার্থক্য করে দেয়। نَعْفُوا : তারা যেন গতিরুদ্ধ করে । الْمُعَبُّرُ : ব্যক্তকৃত, বর্ণনারীতি । مُخَارِمَهُ : অবৈধ কাজসমূহ। আইবধ কাজসমূহ : এ অংশটির عُطْف হয়েছে পূর্বের الشُرُوا وَاشْرَبُوا وَاشْرَا وَاشْرَبُوا وَاشْرَبُوا وَاشْرَبُوا وَاشْرَبُوا وَاشْرَا وَ وَاسْرَا وَ وَالْعَالَا وَ وَاسْرَا وَ وَاسْرَا وَاشْرَا وَاشْرَا وَاشْرَا وَاشْرَا وَ وَاسْرَا وَ وَاسْرَا وَاشْرَا وَاشْرَا وَاشْرَا وَاسْرَا وَاشْرَا وَاشْرَا وَاسْرَا وَالْمُوا وَاسْرَا و

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

قُولُهُ حُتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْآسُودِ مِنَ الْغَجْرِ ( अर्था९ সুবহে সদিক প্রথম উষা উদিত হওয়া পর্বন্ধ পানাহার ও সহবাসের অনুমতি রয়েছে।

ं क्षा हाता পরোক্ষ অর্থে রাতের আঁধার বিলিরে গিয়ে সকালের আলো প্রকাশ পাওয়া অর্থাৎ কজর হয়ে যাওয়া বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ দিনের সাদা আভা রাতের কালো বর্ণ থেকে [মাআলিম]। খোদ শরিয়ত প্রবর্তক নবী করীম (থেকে এ ব্যাখ্যাই বর্ণিত হয়েছে مُو سَوَادُ اللَّبْالِ : তা হলো রাতের কালো বর্ণ [আঁধার] ও দিনের সাদা বর্ণ [আলো]। -[বুখারী]

সূত্র ব্যাক্তির বর্ণ বর্ণানো হয়। আর এখানে তো বাস্তবও অনেকটা তাই। কেননা প্রথম দিকের আলো রেখাব্রপেই প্রতিভাত হয়ে থাকে।

ভিন্ন : শরিষ্কতের ফজর সুবহে কাযিব প্রিতারক উষা নয়, যখন কিছু সময়ের জন্য উত্তর-দক্ষিণে প্রলম্বিত আলোকরশ্মি দেখা যায়; বরং এ মিখ্যা উষার একটু পরেই যে ঝলক দেখা যায় এবং যা পূর্ব-পশ্চিমে প্রলম্বিত হয়ে ক্রমান্তয়ে ছড়িয়ে পড়তে থাকে তা-ই হলো শরিষ্কৃতি ফজর বা সুবহে সাদিক। জমহুর ওলামায়ে কেরাম বলেছেন, সে হলো ডানে বামে বিস্তীর্ণ ফজর-উষা রেখা।

হলো, এখানে সুবহে সাদিককে خَبُط اَبْيَتُو مِنَ الْبَيَاضِ وَمَا يَمْتُدُ مُعَهُ : লেখক এ ইবারতটুকু বৃদ্ধি করে একটি প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো, এখানে সুবহে সাদিককে خَبُط اَبْيَض -এর সাথে তুলনা করা হয়েছে। অথচ এ উপমাটি সুবহে কাযিবের সঙ্গে অধিক সাদৃশ্যপূর্ণ। কেননা সেটি সুতার মতো দৈর্ঘ্যে কিন্তৃত হয়, আর সুবহে সাদিক প্রস্তে হয়। উক্ত ইবারতে এ প্রশ্নের উত্তর এভাবে দিয়েছেন যে, সুবহে সাদিক ষখন প্রথমে উদয় হয়, তখন তার উপরিভাগের কোনাটা خَبُط اَبْیَض -এর মতো হয়। এ থেকে জানা গেল, মূলত প্রথম প্রকাশমান সুবহে সাদিকের কোনাকে خَبُط اَبْیَض -এর সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে। –িজামালাইন

े वा लाय त्राप्जत जांधात । عُلَسُ بَقِيَّة ِ اللَّيْلِ - अत जार्य : الْغُشُ

غَرْكُمْ إِلَى النَّيْلِ : রাত পর্যন্ত অর্থাৎ যখন থেকে রাত তক্ক হয় অর্থাৎ সূর্যগোলক সম্পূর্ণ অন্তমিত হওয়া পর্যন্ত। এরপ উদ্দেশ্য নয় যে, রাতের আঁধার ছেয়ে যাওয়া পর্যন্ত সিয়াম অব্যাহত রাখবে। রাতের আগমন শুরু হওয়া মাত্র সিয়াম পালন সমাপ্ত হতে হবে। রাতের কোনো অংশ সিয়ামের অন্তর্ভূক্ত হয়ে যাওয়া চলবে না।

'সাওমে বেসাল' [বিরতিহীন সাওম] অর্থাৎ দিনরাতের মাঝে একবারও ইফতার না করে অবিরাম সিয়াম পালন নিষিদ্ধ হওয়ার বিধানও অনেক ফকীহ এ আয়াত থেকেই আহরণ করেছেন। হাদীসে তো পরিষ্কার নিষেধাজ্ঞা বিদ্যমান রয়েছেই। এতে নিরবিছিন্ন [সিয়াম পালন] নিষিদ্ধ হওয়ার দাবি রয়েছে। হয়রত আয়েশা (রা.) ও তা বলেছেন। –[কুরতুবী] সূতরাং আয়াত নির্দেশ করল যে, রাত সিয়ামের ক্ষেত্রে নয় এবং [নিরবিছিন্নভাবে] দুদিনের সিয়াম পালন একটি সাওম রূপেই সাব্যস্ত হবে। নবী করীম — ও তো এ আয়াত সূত্রে নিরবিছিন্নভা হারাম হওয়া উদ্যাটন করেছেন। –[রুল্ল মা'আনী]

এর মাঝে غَايَدَ اَلَى دُخُولِهِ بِغُرُوبِ الشَّمْسِ : এ অংশটুকু উল্লেখ করে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে غَايَدَ টা مُغَايَد السَّمْسِ এর মাঝে অন্তর্ভুক্ত নয়। –[জামালাইন]

তাফসারে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খণ্ড–৫৩

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

হৈ তিকাফ-এর আভিধানিক অর্থ হলো— নিজেকে কোনো কিছুতে নিরত রাখা বা লাগিয়ে রাখা। শরিয়তের পরিভাষায় মসজিদে অবস্থান করে নিজেকে ইবাদতের জন্য আবদ্ধ করে নেওয়া। সব সময়ের জন্য মসজিদে থাকা, শোয়া, পানাহার করা, শয়ন ও জাগরণ, পান ও ভোজন সব মসজিদ থেকে সম্পাদন করা এবং শরিয়ত সমর্থিত বা প্রাকৃতিক জরুরি প্রয়োজন ব্যতিরেকে মসজিদের বাইরে বের না হওয়া ই তিকাফকারীর অপরিহার্য কর্তব্য। মানবিক প্রাকৃতিক প্রয়োজন ও জুমার ফরজ আদায়ের প্রয়োজন ব্যতীত বের না হওয়া তার জন্য ওয়াজিব [জাসসাস]। তার ই তিকাফের সময়সীমা সর্বাধিক কত হতে পারে তা নির্ণীত নয়। তবে সর্বনিম্ন সময় ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে এক মুহূর্ত [অর্থাৎ স্বল্পকণ] ও হতে পারে। কিন্তু ইমাম আবৃ হানীফা ও ইমাম মালেক (র.) -এর মতে অন্তত একদিন একরাত [অর্থাৎ পূর্ণ একদিন] হতে হবে।

فَوْلُهُ فِي الْمَسَاجِدِ : এ থেকে আহরণ করা হয়েছে যে, ই'তিকাফ সর্বদা মসজিদেই হতে হবে। আলেমগণ একমত হয়েছে যে, ই'তিকাফ মসজিদ ব্যতীত অন্য কোথাও হবে না। –[কুরতুবী] তবে মহিলাদের ই'তিকাফ মসজিদের পরিবর্তে ঘরের কোনো কোণে যেটি সালাত ও ইবাদতের জন্য সুনির্দিষ্ট করে নেওয়া হবে, সেখানেও হতে পারে। মসজিদে তাদের ই'তিকাফ করাকে ফকীহগণ মাকরুহ লিখেছেন। আর নারী তার ঘরের মস্কিদে ইতিকাফ করবে। যদি ঘরে তার জন্য কোনো মসজিদ [সালাতের নির্দিষ্ট স্থান] না থাকে, তবে সেখানে [মস্কিলকপে; কোনো স্থান নির্দিষ্ট করে নিয়ে ই'তিকাফ করবে। –[হিদায়া]

সুনুত ই'তিকাফ এ [রমজানের] ই'তিকাফই। পরিভাষায় এটি সুনুতে কিফায়া অর্থাং কোনো জনপদের **যে কেউ এভাবে** ই'তিকাফ করলে সকলে দায়মুক্ত হবে এবং জনপদের পক্ষে সুনুতটি প্রতিপালিত সাব্যস্ত হবে। তবে মূল **ই'তিকাফ শুধু** রমজানেই সীমাবদ্ধ নয়, তা যে কোনো সময় যে কোনো অবস্থায় মোন্তাহাব ও যথেষ্ট ক্ষাক্রতের কাজ।

এর মাঝে সুস্টভাবে নিষেধ করা হয়েছে। আর এর মাঝে সুস্টভাবে নিষেধ করা হয়েছে। আর প্রসিদ্ধ নিয়ম হলো–

الْكِنَايَةُ ٱبْلُغُ مِنَ التَّصْرِنِّحِ.

অধাৎ এখানে যেভাবে তিনি সিয়াম ও তার সীমা-পরিধি, সময় ইত্যাদি এবং
ই তিকাফ ও আনুষঙ্গিক বিধিমালা বিশদরূপে বর্ণনা করে দিলেন, তদ্রুপ মানুষের সাফল্য ও কল্যাণের লক্ষ্যে প্রদন্ত তার
অন্যান্য নীতি-বিধানও বিশদভাবেই বর্ণনা দিতে থাকেন। মর্ম হলো, তিনি যেভাবে এখানে তাঁর আদেশ ও নিষেধের
পরিষ্কার বর্ণনা দিলেন, অনুরূপভাবে তাঁর দীন ও শরিয়তের অন্যান্য যুক্তিপ্রমাণ ও নিদর্শনসমূহও স্পষ্ট ভাষায় ব্যক্ত করেন।
-িতাফসীরে কাবীরা

## অনুবাদ:

শিরয়তের বিধানানুসারে যা হারাম তদ্ধপ পদ্ধতিতে তামনা নিজেদের মধ্যে অর্থসম্পদ অন্যায়ভাবে শরিয়তের বিধানানুসারে যা হারাম তদ্ধপ পদ্ধতিতে যেমন চুরি, অপহরণ ইত্যাদি উপায়ে গ্রাস করো নিজেদের অর্থসম্পদ লুটপাট করে ফেলো না।

الْحَرَامِ شَرْعًا كَالسَّرَقَةِ وَالْغَصَبِ وَ لَا تُدُلُوا تُلْقُوا بِهَا اَيْ بِحُكُوْمَتِهَا اَوْ بِالْاَمْ وَالِ رِشُوةً إِلَى الْحُكَامِ لِتَاكُلُوا بِالْاَمْ وَالِ رِشُوةً إِلَى الْحُكَامِ لِتَاكُلُوا بِالْاَمْ وَالْ اللهِ عَلَى الْحُكَامِ لِتَاكُلُوا بِاللهِ مَا يَفَةً مِنْ اَمْ وَالِ بِاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تَعْلَمُونَ أَنَّكُمْ مُبْطِلُونَ ـ

মানুষের ধন-সম্পত্তির এক অংশ কিয়দংশ পাপের সাথে মিশ্রণ করে এবং তোমরা যে অন্যায়কারী তা জেনেশুনে বিচারের মাধ্যমে তা গ্রাস করার উদ্দেশ্যে বিচারকগণের নিকট এর বিচার নিয়ে যেয়ো না বা উৎকোচস্বরূপ কোনো সম্পদ বিচারকদের দিয়ো না। بَالْاِثْمِ অর তার সাথে সংশ্লিষ্ট।

# তাহকীক ও তারকীব

اَدُلاً -এর মৃল অর্থ কূপে বালতি ঝুলিয়ে দেওয়া। রূপক অর্থে কোনো কিছু কোথাও পৌছে দেওয়া এবং উপায় ও মাধ্যম রূপে ব্যবহার করা ইত্যাদি বৃবিয়ে থাকে। আয়াতের অর্থ হবে – সম্পদকে বিচারপতিদের পর্যন্ত পৌছানোর জন্য, নিজের প্রভাব-প্রতিপত্তি বিস্তারের জন্য মাধ্যম বানিও না; ঘৃষ উপহার ইত্যাদি দিয়ে বিচারকদের প্রভাবিত করবে না। এখানে কি যমীর ছারা সম্পদ [اَدُرَالً] উদ্দেশ্য।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: রোজা দ্বারা আত্মার পরিশুদ্ধি উদ্দেশ্য ছিল। এবার অর্থসম্পদের পবিত্রকরণ সম্পর্কে নীতি নির্ধারণ করা হয়েছে। এর দ্বারা জানা গেল যে, হালাল মাল তো কেবল রোজা অবস্থায় খাওয়া নিষেধ। কিন্তু হারাম মালামালের ক্ষেত্রে সারাজীবন রোজা রাখতে হবে। অর্থাৎ হারাম মাল জীবনে কখনো খাওয়া যাবে না। এর জন্য কোনো সময়সীমা নেই। চুরি, খিয়ানত, প্রতারণা, ঘুষ, ছিনতাই, জুয়া, অবৈধ লেনদেন ও সুদ ইত্যাদি উপায়ে অর্থোপার্জন সম্পূর্ণ হারাম ও অবৈধ।

ত্রী দিয়েওয়া' এখানে শান্দিক অর্থে নয়। অর্থাৎ শুধু আহার করা উদ্দেশ্য নয়; বরং যে কোনো উপায়ে গ্রাস করা, আত্মসাৎ করা] ও নিজের আয়ত্তে নিয়ে আসা। ব্যবহারিক ভাষায়ও এরূপ ক্ষেত্রে বলা হয়, অমুক ভদ্রলোক টাকা খেয়ে ফেলেছে, মুদ্রাগুলো হজম করে ফেলেছে ও গিলে ফেলেছে ইত্যাদি ফকীহগণ তো বাতিল পন্থায় ভক্ষণের যে তাফসীল দিয়েছেন, তাতে জুয়া, অপহরণ, ছিনতাই, কারো হক মেরে দেওয়ার সাথে আরো একটি খাতকে বাতিল তালিকাভুক্ত করেছেন; সে সম্পদ্ও বাতিলের বিধানভুক্ত, যাতে মালিকের মনের তুষ্টি নেই কিংবা মালিকের মনের তুষ্টি থাকলেও শরিয়ত যা হারাম ঘোষণা করেছে।—[কুরতুবী]

وَالْكُمْ : সম্বোধনের লক্ষ্য সকল ঈমানদার; বিধানটি উন্মতের প্রতিটি সদস্যের জন্য। عَوْلُهُ اَمُوالْكُمْ -এর যথার্থ অনুবাদ 'নিজের সম্পদ' দ্বারা প্রকাশ সম্ভব নয়; বরং সেজন্য বলতে হবে একে অন্যের সম্পদ, যেমন الْمُعَلِّدُونَّ الْفُسِكُمُ प्राता প্রকাশ সম্বন করা প্রথ উদ্দেশ্য। অর্থ হবে তোমাদের একে অন্যের মাল অন্যায়ভাবে [ও অধিকারবিহীন রূপে] খাবে না।
-[কুরতুবী]

হৈছিন নির্মান হাক কিংবা কাফের বিধর্মী হোক কারো অর্থ-সম্পদই ধাপ্পাবাজী, চক্রান্ত ও জুলুমবাজির মাধ্যমে আত্মসাৎ করা বৈধ নয়। শুধু 'হারবী' [শক্র পক্ষীয়] কাফেরদের সম্পদে কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠা ও তসরুফ বৈধ রয়েছে। কেননা তার সাথে তো যুদ্ধের ঘোষণা দেওয়াই রয়েছে। তবুও এ ক্ষেত্রে বিষয়টি উনুক্ত অনুমোদন প্রদত্ত নয়: বরং তাতেও বিশেষ বিশেষ শর্ত সংযুক্ত ও বিধিনিষেধ রয়েছে। যেমন— ঘুষ, জালিয়াতি, খেয়ানত, বিশ্বাস ভঙ্গ করা এবং হারবী কাফেরের সাথে লেনদেন ক্ষেত্রেও বৈধ নয়।

غَوْلُهُ وَ اَلَى الْكَاَّمِ : অর্থাৎ জালিম বিচারককে কারও অর্থ-সম্পদ সম্পর্কে জানিও না। অথবা বিচারককে নিজের পক্ষে এনে অন্যের মাল গ্রাস করার জন্য নিজের মাল তাকে ঘুষ দিয়ো না। কিংবা মিথ্যা সাক্ষ্য ও মিথ্যা শপথ করে অথবা মিথ্যা দাবি করে অন্যের অর্থ-সম্পত্তি আত্মসাৎ করো না, বিশেষ করে নিজের অন্যায় সম্পর্কে যখন জানাও থাকে।

—[তাফসীরে উসমানী]

اِنْم: غَوْلُهُ بِالْاِنْم: كَوْلُهُ بِالْاِنْم: كَوْلُهُ بِالْاِنْم: كَوْلُهُ بِالْاِنْم بِالْاِنْم بِالْاِنْم পিন্থা অবলম্বন করা হয়, সবই এর অন্তর্ভুক্ত।

আদালতের রায় প্রসঙ্গ : পৃথিবীর যে কোনো আদালত যতই উন্ত হোক না কেনো বিচারক যতই ন্যায়পরায়ণ হোক না কেন, পৃথিবীর বুকে কোনো ফয়সালা তো আর অদৃশ্য জগতের জ্ঞান আহরণের সূত্র হতে পারে না, মামলার বিবরণ ও তথ্যের ভিত্তিতেই বিচারকদের রায় দিতে হয়। সুতরাং তাতে ক্রতি-বিচ্যুতি, অন্যায়-অবিচার ও ভুল তথ্যের শিকার হওয়ার সম্ভবনা সর্বদাই থেকে যায়। এ আয়াতে সে বাস্তবতাই ব্যক্ত করেছে যে, ন্যায় ও বস্তব সত্য তো আল্লাহর নিকটেও সত্য সঠিক সাব্যস্ত হবে, আর অন্যায় অসত্য আল্লাহর নিকট অন্যায়ই থেকে যাবে, যদিও বিচারকর্তাদের সিদ্ধান্ত তার বিপরীতেও হয়। বিচারকের রায় ন্যায়কে অন্যায়, অন্যায়কে ন্যায় বানিয়ে দিতে পারে না। কেননা সে তো বাহ্যিক সাল্যান্ত ভিত্তিতে ফয়সালা দিতে থাকে। হাদীসে জারদার ভাষায় এ বিষয়টির স্পষ্ট বিকৃত হয়েছে-

إِعْكُم ابْنَ أَدَمَ أَنَّ قَضَاءَ الْقَاضِيْ لَا يُحِلُّ لَكَ حَرَامًا وَيُحِقُّ لَكَ بَاطِلًا إِنَّمَا يَقْضِى الْقَاضِيْ بِنَحْوِ مَا يَرَى وَيَشْهَدُ بِهِ الشُّهُوْدُ وَالْقَاضِيْ بَشَرِّ يُخْطَئُ وَيُصِيْبُ.

অর্থাৎ "আদম সন্তান! জেনে রাখ, বিচারকের রায় তোমার জন্য হারামকে হালাল ও অন্যায়কে ন্যায় করে দেয় না। বিচারক তো তাঁর উপলব্ধি ও সাক্ষীদের সাক্ষ্য অনুসারে রায় দিয়ে থাকেন। আর বিচারক একজন মানুষই, সে সঠিক সিদ্ধান্তে উপনীত হয়, আবার ভুল সিদ্ধান্তও দিতে পারে।" –[ইবনু জারীর]

আল্লাহর মনোনীত রাসূল — -ও অজানা প্রকৃত অবস্থায় অবগতি থাকার ব্যাপারে নিজেকে দায়মুক্ত ঘোষণা করেছেন। স্তরাং অন্যরা কি করে তাতে পরিবর্তন সাধন করবে [ইবনুল আরাবী]; বরং যারা চাপারাজ্ঞি করে, কথার ফুলঝুরি ছড়িয়ে নিজের প্রভাব বা তদবিরের জোরে মামলা জিতে গেলেন, তাদের আরো বেশি ভীত হওয়ার প্রয়োজন রয়েছে এ কারণে যে, তারা প্রতিপক্ষের অধিকার নষ্ট করা ও অন্যান্য অপরাধের পাশাপাশি অবশেষে বিচারককে প্রতারিত করার অপরাধও করলেন।

تَلُوْنَكَ يَا مُحَمَّدُ عَنِ الْأَهِلَّةِ جَمْعُ هِلَالٍ لِمَ تَبْدُوْ دَقِيْقَةً ثُمَّ تَنِينُدُ حَتَّى تَمْتَلِي نُورًا ثُمَّ تَعُودُ كَمَا بَدَتْ وَلاَ تَكُونُ عَلٰى حَالَةٍ وَاحِدَةٍ كَالشُّمْسِ قُلْ لَهُمَ هِي مُواقِيَّتُ جَمْعُ مِيْقَاتٍ لِلنَّاسِ يُعْلَمُونَ بِهَا أُوقَاتَ زُرْعِهِمْ وَمُتَاجِرِهِمُ وَعِدَّةَ نِسَائِهِمْ وَصِيَامِهِمْ وَافْطَارِهِمْ وَالْحَجّ عَطْفٌ عَلَى النَّاسِ أَيْ يُعْلَمُ بِهَا وَقْتُهُ فَلَوِ اسْتَمَرَّتْ عَلَى حَالَةٍ لَمْ يُعْرَفُ ذُلِكَ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِانَ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُوْرِهَا فِي الْإِحْرَامِ بِأَنْ تَنَقُّبُوْا فِيهَا نَقْبًا تَدْخُلُونَ مِنْهُ وَتَخْرُجُونَ وَتَتْرُكُوا الْبَابَ وَكَانُوا يَفْعَلُونَ ذَٰلِكَ وَيَزْعَمُونَهُ ِبرًّا وَلٰكِنَّ الَّبِرَّ أَيُّ ذَا الْبِيرَ مَنِ اتَّقٰى اللَّهَ يتترك مخكالفتيه واتكوا البيكوت من ٱبْوَابِهَا فِي الْإِخْرَامِ كَغَيْرِهِ ۚ وَاتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ تَفُوزُونَ .

## অনুবাদ :

১৮৯. হে মুহাম্মদ ! <u>লোকে তোমাকে নতুন চাঁদ</u> সম্পর্কে إِهِلَا শব্দটি عِلْاً [নতুন চাঁদ] -এর বহুবচন। প্রশু করে যে, এটা শুরুতে কেন এমন সরু হয়ে আকাশে প্রকাশ পায় অতঃপর ক্রমান্বয়ে বৃদ্ধি পেয়ে একদিন আলোয় আলোয় পরিপূর্ণ হয়ে উঠে পরে আবার ক্রমান্বয়ে পূর্বাবস্থায় ফিরে যায়। সূর্যের মতো একই রূপে কেন বিদ্যমান থাকে না?

তাদেরকে বল, এটা সময় নির্দেশক কুটি শব্দটি [সময় निर्দেশক] -এর বহুবচন। মানুষের ও হজের জন্য خُطُف এর নাথে النَّاسِ এর সাথে عُطُف বা অনুয় সংঘটিত হয়েছে। অৰ্থাৎ এর মাধ্যমেই মানুষ জানতে পারে, কৃষি, ব্যবসায়, স্ত্রীগণের ইদ্দত, সাওম ও ইফতারের সময়। আর হজের নির্ধারিত সময়ও তারা এটার দারা জানে। তা যদি সর্বদা একই রূপে বিদ্যমান থাকত তবে এসব কিছুই জানা যেত না।

ইহরামের সময় পশ্চাৎ দিক দিয়ে তোমাদের গৃহ-প্রবেশ করাতে অর্থাৎ ইহরামকালে দ্বার পরিত্যাগ করে গৃহের পশ্চাৎদেশে ছিদ্র করতঃ এতে যে তোমরা প্রবেশ কর তাতে কোনো পুণ্য নেই। জাহিলি যুগে আরবদের মধ্যে এ ধরনের প্রথা প্রচলিত ছিল এবং এতে পুণ্য হয় বলে তারা ধারণা

কিন্তু পুণ্য হলো তার অর্থাৎ পুণ্যের অধিকারী হলো সে ব্যক্তি যে ব্যক্তি আল্লাহকে ভয় করে চলে তাঁর বিরুদ্ধাচরণ পরিত্যাগ করে। অন্যান্য সময়ের মতো ইহরামকালেও তোমরা দরজা দিয়ে গৃহে প্রবেশ কর, তোমরা আল্লাহকে ভয় কর, যাতে তোমরা কল্যাণ প্রাপ্ত হতে পার। সফলকাম হতে পার।

# তাহকীক ও তারকীব

क्त - هَا ﴿ وَلَا الْمُولَادُ } - وَالْمُ الْمُولَادُ ﴿ - وَلَا الْمُولَادُ ﴿ - وَالْمُ الْمُولَادُ الْمُولَادُ الْمُولَادُ الْمُولَادُ ﴿ - وَالْمُ الْمُولَادُ الْمُولَادُ الْمُولَادُ الْمُولَادِ الْمُولَادُ الْمُولَادُ الْمُولَادِ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ হয়েছে। তারপর মুর্ম -এর মাঝে ইদগাম করা হয়েছে। তৃতীয় রাত পর্যন্ত উদীয়মান চাদকে হেলাল বলা হয়। তারপর بَدُّر এবং পূর্ণ চাঁদকৈ بَدُّر বলা হয়।

কেউ কেউ বলেন, প্রথম এবং শেষ দু রাতের চাঁদকে হেলাল বলা হয় ﴿ وَهُلَا عَلَيْهِ عَلَى النَّهُوْتِ عَلَى النَّهُوْتِ عَدَى إِلَيْ النَّهُوْتِ عَدَى إِلَيْهُ النَّهُوْتِ عَدَى إِلَيْهُ الْمُعْوَاتِ عَلَى النَّهُوْتِ عَلَى النَّهُوْتِ عَلَى النَّهُوْتِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ হৈ চৈ করা। নতুন চাঁদ দেখে মানুষ হৈ চৈ করে বিধায় একে এ নামকরণ করা হয়েছে।

পরিপূর্ণ হয়ে। کَسُتَلِئُ : সরু বা চিকন হয়ে : کَوْلِمُتُهُ : পরিপূর্ণ হয়ে উঠো (ن) بُدُوا (अर्कानिंड इक्षा کَ نَوْلِمُتُ : ফিরে ফার্ম : کَسُ بِکُتُ بِکُتُ : ফিরে ফার : کَسُوْ : ফার্মন্ড্রার প্রকাশিত হয়েছিল। مَسْلاً (وَفَسِعُ 

- هُوفَاتُ । बाता পितिवर्जन कता शराह : مَتَاجِرُ । बाता पितिवर्जन कता शराह باء مه - وَاو वाता पितिवर्जन कता शराह مُوفَاتُ । बाता पितिवर्जन कता शराह مُوفَاتُ । बाता पितिवर्जन कता शराह । مَوْفَاتُ : فَوِ اسْتَمَرَّتُ । अर्थ- प्रशास नाय । अर्थ- प्रशास वातिवर्जन वातिव यिष अवग्राश्च थाक्य । اَنْقَابُ व-व اَنْقَابُ : كَفْبًا : अर्थ- हिस्तु कता َ الْقَبُّا : تَنْقَبُوا مَا अर्थ- हिस्तु शिति शथ এর - وَالْحَجِّ , মুফাস্সির (র.) এ ইবারত দ্বারা সেসব লোকদের সন্দেহ দূর করেছেন, যারা বলেন, وَالْحَجَّ عُطْفُ جرير وَيْتُ جُور عَلَيْ الْمَوْلَةِ وَهُمَ عَطْفُ - (مَمَ الْمَدَّةِ وَالْمَدَّةُ وَمَا الْمَوْلَةُ عَطْفُ الْمَوْلَةُ مِي الْمَوْلِقِيْتُ الْمَوْلَةُ وَمِي الْمَوْلَةُ مِي الْمَوْلِقِيْتُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قَوْلُهُ يَسْنَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ

প্রশ্ন: নতুন চাঁদ বা 'হিলাল' তো একই সময় একটিই হয়ে থাকে, অথচ প্রশ্ন হয়েছে 'চাঁদগুলো' [বহুবচন] শব্দ দারা। এর কারণ কিং

#### উত্তর:

- ১. চাঁদগুলো সংক্রান্ত প্রশ্নের অর্থই হবে চাঁদের মাসগুলো সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা। আর প্রত্যেক মাসে চাঁদ ভিনু হয়ে থাকে। –[তাফসীরে মাজেদী]
- ২. প্রতি রাতের চাঁদ পূর্বের তুলনায় ভিন্ন রূপ হয়ে থাকে। অতএব যেন তা পূর্বের রাতের ভিন্ন একটি চাঁদ। এভাবে তাতে তারতম্য হয় বিধায় বহুবচন শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। –[জামালাইন]

প্রশ্ন: চাঁদের মতো সূর্যও তো কমে বাড়ে। তথু চাঁদ সম্পর্কে প্রশ্ন হলো কেন?

উত্তর: চাঁদের প্রতি দিনের [বরং প্রতি রাতের] পরিবর্তন চাক্ষুষ বিষয়। এ কারণে এ বিষয়ে সহজেই প্রশ্ন দেখা দেয়। সূর্যের পরিবর্তন তো আর সাধারণ দৃষ্টিতে প্রত্যক্ষ নয়। –[তাফসীরে মাজেদী]

মানুষের জন্য সময় অর্থাৎ তাদের পার্থিব লেনদেনের জন্যেও এবং শরিয়তের বিধিবিধান সংক্রান্ত : قَوْلُهُ مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ হিসাবপত্রের জন্যও। চাঁদের মাসে চাঁদের হ্রাস-বৃদ্ধির সাহায্যে দিন, তারিখ ও মাসের হিসাবের বিষয়টি বর্ণনার অপেক্ষা রাখে না।

: [এবং হজের সময়] চাঁদের মাসের হিসাব মানব সমাজের সাধারণ লেনদেন ও কায়-কারবারে তো লেগেই র্থাকে। এ ছাড়াও হজ ও অন্যান্য ইবাদত-বন্দেগির জ্বন্যও চাঁদের হিসাবই মাপকাঠি ও সময় নিয়ন্ত্রক। বিশেষভাবে হজের নাম উল্লেখ করার কারণ সম্ভবত এই যে, আরব জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে সমাজ ও নগর জীবনের গুরুত্ব ছিল দর্শনীয়। কিংবা অন্যান্য ইবাদতের চেয়ে হজের মধ্যে সময় চিনার প্রয়োজনীয়তা **অনেক বেশি। কেননা হজ তার** নির্ধারিত সময় ছাড়া আদায় বা কাজা কোনোটাই করা যায় না। পক্ষান্তরে অন্যান্য ইবাদত সে সময়েই আদায় করা জরুরি নয়।

#### একটি প্রশ্ন ও তার উত্তর :

প্রশ্ন: يَسْنَكُوْنَكَ عَنِ الْاَهِلَّةِ -এর মধ্যে চাঁদের হাস-বৃদ্ধির কারণ সম্পর্কে জানতে চাওয়া হয়েছে। অথচ জবাবে তার হেকমত ও উপকারিতা বর্ণনা করা হয়েছে। প্রকৃত জবাব দেওয়া হলো না কেন?

উত্তর: প্রশ্নের জবাবে চাঁদের হাস-বৃদ্ধির কারণ বর্ণনা করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, প্রশ্নকারীর জন্য হ্রাস-বৃদ্ধির কারণ বা রহস্য সম্পর্কে অবগত হওয়ার তুলনায় স্বয়ং চাঁদের হেকমত ও উপকারিতা সম্পর্কে অবগত হওয়া উচিত। কেননা বাহ্যিক হুকুম ও হেকমত বর্ণনাই রাসূলের শান। পক্ষান্তরে পরিবর্তনের রহস্য হলো গায়েবের অন্তর্ভুক্ত। বান্দাদের এ ব্যাপারে জানার কোনো প্রয়োজন নেই এবং তাদেরকে তা জানানোরও প্রয়োজন নেই। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ২২৮] তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআনে আরো বিস্তারিতভাবে এ জবাবটি দেওয়া হয়েছে। তা হলো, উল্লিখিত আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, সাহাবায়ে কেরাম (রা.) রসূলুল্লাহ 🏬 -কে 'আহিল্লা' বা নতুন চাঁদ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিলেন। কারণ, চাঁদের আকৃতি-প্রকৃতি সূর্য থেকে ভিনুতর। সেটা এক সময় সরু বাঁকা রেখার আকৃতি ধারণ করে অতঃপর ক্রমান্বয়ে বৃদ্ধি পেতে থাকে; অবশেষে সম্পূর্ণ গোলকের মতো হয়ে যায়। এরপর পুনরায় ক্রমান্বয়ে হ্রাসপ্রাপ্ত হতে থাকে। এই হ্রাস-বৃদ্ধির মূল কারণ অথবা এর অন্তর্নিহিত উদ্দেশ্য, লক্ষ্য ও সুবিধা-অসুবিধা সম্পর্কে তাঁরা প্রশ্ন করেছিলেন। এই দু প্রকার প্রশ্নেরই সম্ভাবনা ছিল। কিন্তু যে উত্তর প্রদান করা হয়েছে, তাতে কেবল চাঁদের অন্তর্নিহিত উদ্দেশ্য, লক্ষ্য ও সুবিধা-অসুবিধা সম্পর্কেই বর্ণিত হয়েছে। যদি প্রশ্ন এই হয়ে থাকে যে, চাঁদের হাাস-বৃদ্ধির উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য কিং তবে তো প্রশ্ন অনুযায়ী উত্তর হয়েই গেছে। আর যদি প্রশ্নে এই হাস-বৃদ্ধির অন্তর্নিহিত রহস্য জানবার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য বর্ণনার দারা এ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, আকাশের গ্রহ-উপগ্রহ ও নক্ষত্রমণ্ডলীর মৌলিক উপাদান সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করা মানুষের ক্ষমতার উর্দ্ধে। আর মানুষের ইহলৌকিক বা পারলৌকিক কোনো বিষয়ই এ জ্ঞান লাভের উপর নির্ভরশীল নয়। কাজেই চন্দ্রের ব্রাস-বৃদ্ধির মূল কারণ সম্পর্কে প্রশ্ন করা নির্থক। এ প্রসঙ্গে প্রকৃত জিজ্ঞাস্য ও জবাব হলো, চন্দ্রের এরপ্র এবং উদ্যান্তের মধ্যে আমাদের কোন কোন মঙ্গল নিহিত রয়েছেং সে জন্য আল্লাহ তা আলা প্রশ্নের উত্তরে রাস্পুল্লাহ — কে ওহীর মাধ্যে বলে দিয়েছেন যে, আপনি তাদেরকে বলে দিন, চাঁদের সঙ্গে তোমাদের যেসব মঙ্গল ও কল্যাণ সম্পৃক্ত, তা এই যে, এতে তোমাদের কাজকর্ম ও চুক্তির মেয়াদ নির্ধারণ এবং হজের দিনগুলোর হিসাব জেনে রাখা সহজতের হবে।

—[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন: মুফতি মুহাম্মদ শফী (র.)]

فَائِدَةً : الْفَرْقُ بَيْنَ الْوَقْتِ وَيَبْنَ الْمُدَّةِ وَالزَّمَانِ : أَنَّ الْمُدَّةَ الْمُطْلَقَةَ اِمْتِدَادُ حَرَكَةَ الْفَلَكِ مِنْ مَبْدَنِهَا اللَّي مُنْتَاهَا، وَلِلزَّمَانِ مُدَّةً مُنْفَسِمَةً إِلَى الْمَاضِيُّ وَالْحَالِ وَالْمُسْتَقْبِلِ وَالْوَقْتُ الزَّمَانُ الْمَفْرُوضُ لِأَمْرٍ . (جَمَل - ٢٢٨) وَلِلزَّمَانِ مُدَّةً مُنْفَسِمَةً إِلَى الْمَاضِيُّ وَالْحَالِ وَالْمُسْتَقْبِلِ وَالْوَقْتُ الزَّمَانُ الْمُقَاتِمِ وَالْمَالِ وَالْمُسْتَقِيلِ وَالْوَقْتُ الرَّمَانُ الْمُقْرِقُ لِأَمْرٍ . (جَمَل - ٢٢٨) وقد عالم عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه المناه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله

চান্দ্র মাসের হিসাব রাখা ফরজে কিফারা: হাকীমূল উন্মত হযরত মাওলানা আশরাফ আলী থানবী (র.) এখান থেকে এ তত্ত্বিটি সুন্দরভাবে আহরণ করেছেন যে, যেহেতু শরিয়তের আমলগুলোর মাপকাঠি চাঁদের হিসাবে হওয়া স্থির হলো, তাই এ চাঁদের মাস, তারিখের হিসাব নিয়ন্ত্রণ ও তাতে গুরুত্ব প্রদানও ফরজে কিফায়া সাব্যস্ত হলো। ইংরেজি [খ্রিস্টাব্দ] মাস অনুসারে কায়কারবার করা যাদের অপরিহার্য, তাদের জন্য তো কিছুটা অপারগতা স্বীকৃত। কিন্তু প্রয়োজন ব্যতিরেকে ইসলামি হিজরি ও চান্দ্র বর্ধের হিসাব বর্জন করে খ্রিস্টায় ও ইংরেজি সৌরবর্ধের হিসাব গ্রহণ করা অতি আক্ষেপের বিষয়।

বাড়ন্ত চাঁদকে শুভ আর হ্রাসমুখী চাঁদকে অশুভ ধারণা করা ঠিক নয় : পবিত্র কুরআনের এক একটি আয়াতাংশ তাওহীদ ও একত্বাদের ঘোষণা এবং শিরক ও অংশীবাদের খণ্ডনে সোচার। পৃথিবীতে চন্দ্র পূজারী পৌতলিক সম্প্রদায়ের সংখ্যা অনেক। এদের অনেকে আবার 'নবশশী' -কে দেবতা মান্য করে পূজা করে। বাড়ন্ত [শুল্কপক্ষের] চাঁদকে শুভ ও হ্রাসমুখী [কৃষ্ণপক্ষের] চাঁদকে শুভ মনে করার রীতি বিধর্মী তো বটেই অনেক মুসলিম পরিবারেও বিদ্যমান। ভারতীয় উপমহাদেশে মুদ্রিত যে কোনো পঞ্জিকা তুলে দেখুন তার অসংখ্য ঘর ভর্তি রয়েছে এ বিষয়ের লেখায় যে, অমুক তারিখ–দিনটি অমুক কাজের জন্য শুভ আর অমুক তারিখ শুভ। পবিত্র কুরআনে চাঁদের হাস-বৃদ্ধি সম্পর্কে এ কথা বলে দেওয়া হয়েছে যে, তা কর্তিট্র ক্রিট্রাট্র 'মানুষের জন্য কাজে লাগার বিষয়।' আল্লাহর এ আয়াত শশী পূজা ও তার সূত্র ধরে গজিয়ে উঠা সব অর্থহীন কাজের মূল কেটে দিয়েছে। নির্বোধ মানুষ, তুই চাঁদকে পূজা করছিস কিঃ চাঁদ তো তোরই সেবার জন্য।

শরিয়তের দৃষ্টিতে চান্দ্র ও সৌর হিসাবের শুরুত্ব : এ আয়াতে এতটুকু বুঝা গেল যে, চন্দ্রের দ্বারা তোমরা তারিখ ও মাসের হিসাব জানতে পারবে, যার উপর তোমাদের লেনদেন, আদান-প্রদান ও হজ প্রভৃতির ভিত্তি প্রতিষ্ঠিত। এ প্রসঙ্গটিই সূরা ইউনুসে বিবৃত হয়েছে। নিঁহুনান্ত্রী নির্দ্ধি নির্দ্ধি চন্দ্রের পরিক্রমণের উপকারিতা হলো, এর দ্বারা বর্ষ, মাস ও তারিখের হিসাব জানা যায়, কিন্তু সূরা বনী ইসরাঈলের আয়াতে বর্ষ, মাস ও দিন-ক্ষণের হিসাব যে সূর্যের সঙ্গেও সম্পর্কযুক্ত তাও বিবৃত হয়েছে। বলা হয়েছে সূরা বনী ইসরাঈলের আয়াতে বর্ষ, মাস ও দিন-ক্ষণের হিসাব যে সূর্যের সঙ্গেও সম্পর্কযুক্ত তাও বিবৃত হয়েছে। বলা হয়েছে ত্রাইত করে দিনের চিহ্নকে দর্শনযোগ্য করলাম, যাতে তোমরা আল্লাহর অনুগ্রহের দান রুজিরোজগারের অনুসন্ধান করতে পার এবং যাতে তোমরা বর্ষপঞ্জী ও দিন-ক্ষণের হিসাব অবগত হতে পার।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

8\$8

এ তৃতীয় আয়াত দ্বারা যদিও প্রমাণিত হলো যে, বর্ষ ও মাস ইত্যাদির হিসাব সূর্যের আহ্নিক গতি এবং বর্ষিক গতি দ্বারাও নির্ণয় করা যায়, কিন্তু চন্দ্রের ক্ষেত্রে কুরআন যে ভাষা প্রয়োগ করেছে তাতে সুস্পষ্ট প্রতীয়মান হয় যে, ইসলামি শরিয়তে চান্দ্রমাসের হিসাবই নির্ধারিত। রমজানের রোজা, হজের মাস ও দিনসমূহ, আশুরা, ঈদ, শবেবরাত ইত্যাদির সঙ্গে যেসব বিধিনিষেধ সম্পৃক্ত সেগুলো সবই 'রুইয়াতে হেলাল' বা নতুন চাঁদ দেখার উপর নির্ভরশীল। কেননা এ আয়াতে رَبَّ مُوَاتِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجُ 'এটি মানুষের হজ ও সময় নির্ধারণের উপায়' বলে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে, যদিও এ হিসাব সূর্যের দ্রোগ্র অবগত হওয়া যায়, তবু আল্লাহর নিকট চান্দ্রমাসের হিসাবই নির্ভরযোগ্য।

ইসলামি শরিয়ত কর্তৃক চান্দ্রমাসের হিসাব গ্রহণ করার কারণ হলো, প্রত্যেক দৃষ্টিশক্তিসম্পন্ন ব্যক্তিই আকাশে চাঁদ দেখে চান্দ্রমাসের হিসাব অবগত হতে পারে পণ্ডিত, মূর্য, গ্রামবাসী, মরুবাসী, পার্বত্য এলাকার উপজাতি ও সভ্য-অসভ্য নির্বিশেষে সবার জন্যই চান্দ্রমাসের হিসাব সহজতর । কিন্তু সৌরমাস ও সৌরবৎসর এর সম্পূর্ণ ব্যতিক্রম। এর হিসাব জ্যোতির্বিদদের ব্যবহার্য দূরবীক্ষণ যন্ত্রসহ অন্যান্য যন্ত্রপাতি এবং ভৌগোলিক জ্যামিতিক ও জ্যোতির্বিদ্যার সূত্র ও নিয়ম-কানুনের উপর পুরোপুরি নির্ভরশীল। এ হিসাব প্রত্যেকের পক্ষে সহজে অবগত হওয়া সম্ভব নয়। তাছাড়া ইবাদত-বন্দেগির ক্ষেত্রে চান্দ্রমাসের হিসাব বাধ্যতামূলক করা হলেও সাধারণ ব্যবসা-বাণিজ্য ইত্যাদি ক্ষেত্রেও এ হিসাবেরই প্রাধান্য দেওয়া হয়েছে। চাঁদ ইসলামি ইবাদতের অবলম্বন। চাঁদ এক হিসেবে ইসলামের প্রতীক বা শে'আরে ইসলাম। ইসলাম যদিও সৌরপঞ্জী ও সৌর হিসাবকে এই শর্তে নাজায়েজ বলেনি, তবুও এতটুকু সাবধান অবশ্যই করেছে যেন সৌর হিসাব এত প্রাধান্য লাভ না করে, যাতে লোকেরা চান্দ্রপঞ্জী ও চান্দ্রমাসের হিসাব ভূলেই যায়। কারণ, এরূপ করতে রোজা, হজ ইত্যাদি ইবাদতে ক্রটি হওয়া অবশ্যম্ভাবী।

জাহিলি যুগের আরবরা হজের ইহরামে থাকা অবস্থার বাড়িঘরে আসতে হলে তখনো সামনের দরজা দিয়ে প্রবেশ করাকে অতত ও কুলক্ষণ মনে করত। এজন্য তারা পেছনের দেয়ালে একটি দরজা খুলে নিত এবং সেখান দিয়ে বাড়িঘরে চুকত। কিংবা পিছন দিককার ছাদে চড়ে সেখান থেকে লাফিয়ে পড়ত বা দেয়াল টপকাত। এসব হতচ্ছাড়া কাণ্ড তাদের দৃষ্টিতে ইবাদত ও কাবা ঘরের প্রতি শ্রদ্ধারূপে বিবেচিত হতো।

কোনো কোনো ক্ষেত্রে নও মুসলিম সাহাবীও এ ভূল ধারণার শিকার হয়ে গেলেন। তাদের এ ভূল ধারণার মূলোৎপাটনের লক্ষ্যেই এ আয়াত নাজিল হলো। ফলে জাহিলি কুসংস্কারের সংশোধন হয়ে গেল। এ আয়াতটি নবী করীম ত্রি -এর কতিপয় সাহাবী সম্পর্কে নাজিল হয়েছে, বারা ইহরামে নিজেদের বাড়িঘরে প্রবেশ করতেন পিছন দিক দিয়ে কিংবা ছাদে উঠে যেমনটা তাদের নিয়ম ছিল জাহিলি যুগে। –[তাফসীরে মাজেদী]।

فِي الْمِصْبَاحِ : نَقَبْتُ الْحَائِطُ «ن» نَقْبًا -خَرَقْتُهُ : بِأَنْ تَنْقُبُوا فِيهَا نَقْبًا .

े थत वृक्तित कातप कि? فِي أَلِا حُرَامِ : अन : فَوْلُهُ ذَا الْبِيرُ

**উত্তর: এর দারা মূলত একটি প্রশ্নের জবাব দেও**য়া উদ্দেশ্য।

প্রস: لِلنَّاسِ এবং لِلنَّاسِ এবং لِلنَّاسِ এবং لِلنَّاسِ এবং لِلنَّاسِ الْبِيرُ بِأَنْ تَأْتُوا الْبِيوْتَ مِنْ ظُهُوْدِهَا

উস্তর: যোগসূত্র অবশ্যই আছে। আর তা হচ্ছে کَوَاتِیْتُ হলো হজের বিশেষ সময়। আর ইহরাম অবস্থায় ঘরের পশ্চাৎ দিক দিয়ে ঘরে প্রবেশ করা তাদের নিকট হজের আমলের অন্তর্ভুক্ত ছিল। কাজেই যোগসূত্র সুস্পষ্ট।

বিদ'আতের মৃল ভিত্তি: এ আয়াত দ্বারা এ কথা ও জানা গেল যে, শরিয়তে যে কাজকে জরুরি আখ্যা দেয়নি বা ইবাদতরূপে গণ্য করেনি— উক্ত কাজ নিজ পক্ষ থেকে জরুরি বা ইবাদত মনের করা জায়েজ নয়। একইভাবে যে বস্তু শরিয়তে জায়েজ তাকে গুনাহ মনে করাও গুনাহ। বিদ'আত নাজায়েজ হওয়ার মূল কারণ হলো, যা জরুরি নয়, তাকে ফরজ বা ওয়াজিব মনে করা হয় বা কোনো কাজকে হারাম বা নাজায়েজ বলা হয়। এ আয়াতে গুধু ভিত্তিহীন দৃটি রসমই খণ্ডন করা হয়নি; বরং সমস্ত অমূলক ধারণার উপর এ কথা বলে আঘাত করা হয়েছে যে, মূলত নেকী হলো আল্লাহকে ভয় করা এবং তার বিধানের বিরোধিতা থেকে বিরত থাকা। এ ধরনের অর্থহীন কোনো প্রথার সাথে বাস্তব নেকীর কোনো সম্বন্ধ নেই, যা প্রাচীনকাল থেকে পূর্বপুরুষদের অনুকরণে করে আসা হচ্ছে এবং মানুষের সৌভাগ্যবান বা দুর্ভাগা হওয়ার সাথেও কোনো সম্বন্ধ নেই। –[জামালাইন]

#### অনুবাদ:

. وَلَمَّا صُدَّ اللَّهِ عَنِ الْبَيْتِ عَسَامَ الْحُدَيْبِيَةِ وَصَالَحَ الْكُفَّارَ عَلَى اَنْ يَعُودُ الْعَامَ الْقَابِلَ وَيَخْلُوا لَهُ مَكَّةَ ثَلْفَةَ اَيَّامٍ وَتَجَهَّزَ لِعُمْرَةِ الْقَضَاءِ ثَلْفَةَ اَيَّامٍ وَتَجَهَّزَ لِعُمْرَةِ الْقَضَاءِ وَخَافُوا اَنْ لا تَفِى قُرَيْشُ وَيُقَاتِلُوهُمْ وَخَافُوا اَنْ لا تَفِى قُرَيْشُ وَيُقَاتِلُوهُمْ وَكُرِهُ الْمُسْلِمُونَ قِتَالَهُمْ فِي الْحَرَمِ وَكُرِهُ الْمُسلِمُونَ قِتَالَهُمْ فِي الْحَرَمِ وَكُرِهُ الْمُسلِمُونَ قِتَالَهُمْ فِي الْحَرَمِ وَالْاَحْرَامِ وَالشَّهْمِ الْحَرَامِ نَزَلَ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الْ لِعُلَاءِ دِيْنِهِ الَّذِيْنَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الْ لَهُ الْكُفَّارِ وَلَا تَعْتَدُوا يَعْ الْمُونَ كُمْ مِنَ الْكُفَّارِ وَلَا تَعْتَدُوا عَلَيْهِمْ بِالْإِبْتِذَاءِ بِالْقِتَالِ إِنَّ اللَّهُ لاَ يُحِبُ الْمُعَتَدِيْنَ الْمُعَتَدِيْنَ الْمُتَجَاوِزِيْنَ مَا حُدَّلَهُمْ .

الْ وَهٰذَا مَنْسُوحُ بِالْهَ بِرَاءَةِ اَوْ بِقُولِهِ وَاَقْتِلُوهُمْ حَبْثُ تُقِفْتُمُوهُمْ وَجَدْتُمُوهُمْ وَجَدْتُمُوهُمْ وَاَخْرِجُوهُمْ مِّنْ حَيْثُ اَخْرَجُوكُمْ اَىٰ مِنْ مَنْ حَيْثُ اَخْرَجُوكُمْ اَىٰ مِنْ مَنْ مَيْثُ اَخْرَجُوكُمْ اَىٰ مِنْ مَنْ مَنْ اَخْرَجُوكُمْ اَىٰ مِنْ مَنْ اَلْفَتْحِ وَالْفِتِنَةُ الشِّرُكُ مِنْهُمْ اَشَدُّ اعْظُمُ مِنَ الْفَتْلُ الْفَتْلُ الْفَتْلُ الْفَتْلُ وَلَا تُعْتَبِلُوهُمْ عِنْدَ الْعَرَامِ اللَّذِي الْحَرَمِ مَتَلَى الْعَرَمِ حَتَّى الْعَسْجِدِ الْحَرَامِ اَى فِي الْحَرَمِ مَتَلَى الْعَرَمِ حَتَّى الْعَسْجِدِ الْحَرَامِ اَى فِي الْحَرَمِ حَتَّى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ اَى فِي الْحَرَمِ حَتَّى لِي الْحَرَمِ حَتَّى لَي فَي الْحَرَمِ حَتَّى لِي الْحَرَمِ حَتَّى لَيْمُ فِي فِي الْحَرَمِ حَتَّى لَي الْحَرَمِ حَتَّى الْحَدَامُ الْقَتْلُ وَلَا اللّهُ لَهُمْ وَلِي قِي الْمَ الْمَالِ اللّهُ لَلْمُ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُ

🐧 🐧 . ১৯০ হুদায়বিয়ার বৎসর [৬ষ্ঠ হিজরি সনে] রাসূলুল্লাহ 🚐 -কে [কা'বা জিয়ারত করতে] মক্কা প্রবেশে করাইশগণ কর্তৃক যখন বাধা প্রদান করা হয়েছিল তখন কাফিরদের সাথে তাঁর এই মর্মে সন্ধি হয় যে, তিনি আগামীবার এসে [ওমরা] সমাপন করবেন। আর কাফেরগণ তখন তিনদিনে জন্য মক্কা নগরী খালি করে দেবে। তদনুসারে রাস্লুলাহ === [সাহাবীগণসহ] 'কাজা ওমরা' পালন করার প্রস্তৃতি নিলেন। তাঁদের তখন এই আশঙ্কা হলো যে, কুরাইশরা হয়তো সান্ধি পলন করবে না: বরং পুনরায় যদ্ধে লিপ্ত হবে। হেরেম শরীফে ইহরামে থাকা অবস্তায় নিষিদ্ধ মাসে তাদের সাথে কোনো সংঘর্ষে লিপ্ত হওয়া মুসলিমগণ পছন্দ করছিলেন না। এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- কাফেরদের মধ্যে যারা তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করে তোমরাও আল্লাহর পথে তাঁর দীনকে সমুচ্চ করার উদ্দেশ্যে তাদের বিরুদ্ধে যদ্ধ কর: কিন্ত প্রথম আক্রমণ শুরু করে তাদের উপর তোমরা সীমালজ্ঞান করো না। নিশ্চয় আল্লাহ সীমালজ্ঞনকারীদেরকে অর্থাৎ তাদের জন্য যে সীমা নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছে তা অতিক্রমকারীদেরকে ভালোবাসেন না।

ें الله المجاه المجاه

যেখানে তাদের ধরতে পারবে অর্থাৎ তাদেরকে পাবে হত্যা কর। যে স্থান হতে তারা তোমাদেরকে বহিষ্কৃত করেছে অর্থাৎ মক্কা নগরী তোমরাও সেই স্থান হতে তাদেরকে বহিষ্কত কর। মক্কা বিজয়ের বৎসর তাদের সাথে এই [হত্যা ও বহিষ্কার করার] আচরণ করা হয়েছিল। হেরেম শ্রীফে ইহরামরত অবস্থায় হত্যা করা যাকে তোমরা গুরুতর পাপ বলে ধারণা করছ, তা হতে ফিতনা বা বিশঙ্খলা অর্থাৎ এদের এই শিরক বা অংশীবাদে বিশ্বাস নিকষ্টতর। অধিক গুরুতর। মাসজিদুল হারামের অর্থাৎ হেমের শরীফের নিকট তোমরা তাদের সাথে যুদ্ধ করবে না যে পর্যন্ত তারা সেখানে তোমাদের সাথে যুদ্ধ না করে। যদি সেখানে তারা তোমাদের সাথে যুদ্ধ করে, তবে তোমরা اَنْ قُاتَكُوْا - حَنُّسى कत ا مِعَادَ اللَّهِ صَالَحُوا اللَّهِ اللَّهِ صَالَحُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ ब जिनि किय़ा अश्र बक يُقَاتِلُوا . لا تُعَاتِلُوا ( الْمَتَالُو . يَفْتُلُو . تَقْتُلُو . وَعُقْدُلُو . ( अर्थार عُقْدُلُو . ) ( अर्थार عُقْدُلُو . ) রূপে পঠিত রয়েছে। এটাই হত্যা ও বহিষ্কার সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের পরিণাম।

৪২৬

الْكُفْرِ وَاسْلَمُوْا عَنِ الْكُفْرِ وَاسْلَمُوْا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ لَهُمْ رَّحِيمٌ بهم .

े الله عام ۱۹۳۵ المحاد و المحاد المحاد المحاد المحاد المحاد والمحاد المحاد الم فِتْنَةً شِرْكُ وَيَكُونَ الدِّينُ الْعِبَادَةُ لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا يُعْبَدُ سِوَاهُ فَإِنِ انْتَهَوْ

عَنِ الشَّرْكِ فَلَا تَعْتَدُوْا عَلَيْهِمْ دُلُّ عَلٰى هٰذَا فَلَا عُدْوَانَ اِعْتِدَاءَ بِقَتْلٍ أَوْ

غَيْرِهِ إِلَّا عَلَى الظُّلِمِيْنَ وَمَنِ انْتَهٰى

فَلَيْسَ بِظَالِمِ فَلَا عُدُوانَ عَلَيْهِ .

তা আলা তাদের সাথে ক্ষমাশীল, তাদের প্রতি পরম

ফিতনা অর্থাৎ শিরক নিশ্চিহ্ন না হয়ে যায় এর অস্তিত্ আর না পাওয়া যায় এবং এক আল্লাহর জন্য-ই যেন হয় সকল দীন অর্থাৎ সকল ইবাদত-উপাসনা। তিনি ব্যতীত আর কারো যেন কোথাও উপাসনা না হয়। যদি তারা শিরক হতে বিরত হয় তবে আর তোমরা তাদের সাথে সংগ্রামে লিপ্ত হয়ো না। পরবর্তী বাক্য غُدُوان উক্ত কথার প্রতি ইঙ্গিতবহ। অনন্তর সীমালজ্ঞানকারী ব্যতীত আর কারো উপর বাড়াবাড়ি নেই অর্থাৎ হত্যা ইত্যাদির মাধ্যমে আর কারো প্রতি কঠোর আচরণ ও বাডাবাড়ি চলতে পারে না । যে ব্যক্তি শিরক হতে বিরত রইল সে জালিম ও সীমালজ্ঞানকারী বলে গণ্য নয়: সুতরাং তার উপর কোনোরপ আক্রমণ ও পীড়ন চ**লতে** পারে না :

# তাহকীক ও তারকীব

عَامً ا মায়ী মাজহুলের সীগাহ। كَمَّا ضَدَّ (ن) صَدَّا : [যুখন বাধা প্রদান করা হলো] عَامً اللهُ عَامً : वছत । يَخُلُوا : খालि করে দেবে : تَجهز : প্রপ করবে না । يَخُلُوا : च्रिकता : وَفَى (ض) وَفَاءً : খालि করে দেবে ا يَخُلُوا : वছत ا يَخُلُوا : च्रिकता, সমুচ্চ করা । وَعُتَدُنُ : [সীমালজ্ঞান করো না] : إعْلاَءً

ा जात्मत कना ए عَلَيْ الْحَقّ / عَنِ الْحَقّ عَنِ الْحَقّ عَنِ الْحَقّ عَنِ الْحَقّ عَنِ الْحَقّ عَنِ الْحَقّ সীমা নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছিল।

ثَغِفَ الشُّنَى إِذَا ظَفَرَ بِهِ وَجُدُهُ عَلَى جِهَةِ الْاَخْذِ وَالْعَلَبَةِ وَرَجُلُ ثَقَفُ سَرِيعُ الْاَخْذِ لِأَقْرانِهِ: ثَقِفْتُموهُمْ

(س) ثَقَفًا অর্থ- ধরা, পাকড়াও করা। أُسْتَعْظَمُوهُ : গুরুতর পাপ বলে ধারণা করেছে, মারাত্মক মনে করেছে ؛

कात्ना किছू थरक विज्ञा : فَإِن انْتَهُوا : यिन जाज़ा विज्ञज थारक । إِنْتَهُى شَنْ الْ عَنْ شَنْ يَا الْ الْتَهُوا . তার কাছে খবরত পৌছাল إِنْتَهٰى إِلَيْدِ الْخَبَرُ । কোনো কিছু থেকে অবসর হলো إِنْتَهٰى مِنْ شَنْيَ إِ

-উজ ফে'ল তিনটি হলো : قَـُولُهُ وَفِى قِـرَاءَةٍ بِلَا اَلِيفٍ فِـِى الْإِفَعُمَالِ الشُّلُخَةِ

े उँ। کَوْمُو مَا اللهِ کَوْمُو مَا اللهِ کَوْمُو مَا اللهِ کَوْمُو مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَ عَامِلُوكُمْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَ

ত ভারত তাদেরকে হত্যা কর।

नात्कमा नग्न : تَكُونُ : تُكُونُ - عَلَى अविषे উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এখানে كَاتُ अविष्

কুফরিকে ফিতনা নাম দেওয়ার কারণ হচ্ছে তা ধ্বংসে উপনীত করে. যেভাবে ফিতনাও ধ্বংসে টু উপনীত করে। -[জাসসাস]

্রি🚅 : এর শাব্দিক অর্থ– বাড়াবাড়ি এখানে অর্থ– শাস্তি ও শাস্তিরূপে হত্যা। –্**ইবনে** কাছীর, রহল মাজানী

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা ও যোগসূত্র: ষষ্ঠ হিজরি সনের জিলকদ মাসে রাসূলে কারীম তথ্যরা আদায়ের উদ্দেশ্যে মঞ্চাভিমুখে যাত্রা করলেন। তখন মঞ্চা ছিল মুশরিকদের দখলে তারা হুদাইবিয়া নামক স্থানে নবী করীম — -এর সাহাবীদেরকে মঞ্চায় প্রবেশ করতে বাধা দিল। অবশেষে অনেক আলাপ-আলোচনার পর এ সিদ্ধি হলো যে, আগামী বছর তারা এসে ওমরা করবে। সূতরাং সপ্তম হিজরি সনের জিলকদ মাসে ওমরা আদায়ের উদ্দেশ্যে রাসূল — ও তাঁর সাহাবীগণ যাত্রা করলেন। সাহাবীদের আশক্ষা হলো যে, মঞ্চার মুশরিকরা প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করে আক্রমণ না করে বসে, তাহলে এমন ক্ষেত্রে নীরবতাও কল্যাণকর হবে না। আর যদি তাদের মোকাবিলা করা হয়, তাহলে সম্মানিত মাসে অর্থাৎ যে মাসে যুদ্ধবিগ্রহ নিষেধ সে মাসেও যুদ্ধ করা অপরিহার্য হবে। আর নিষিদ্ধ চার মাস তথা জিলকদ, জিলহজ, মহররম ও রজব মাসের একটি হলো জিলকদ। এ ফারণে মুসলমানগণ অত্যন্ত বিচলিত ছিলেন। এ প্রেক্ষাপটে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত অবতীর্ণ করলেন যে, এ সন্ধিচুক্তিকারীদের সাথে প্রতিশ্রুতি অনুযায়ী তোমরা নিজেদের পক্ষ থেকে যুদ্ধের সূত্রপাত ঘটাবে না। তবে তারা যদি অঙ্গীকার ভঙ্গ করে তোমাদের উপর আক্রমণ করতে উদ্যত হয়, তখন তোমরা কোনোরূপ সঙ্কোচ না করে নির্ধিধায় তাদের মোকাবিলা করবে।

এ আয়াতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, কেবল ঐসব কাফেরদের সাথে যুদ্ধ করবে, যারা মুসলমানদের সাথে যুদ্ধ করতে উদ্যত হয়। এর উদ্দেশ্য হলো, নারী, শিশু, ধর্মযাজক অর্থাৎ যারা দুনিয়াবিমুখ হয়ে ধর্মের ব্যাপারে নিয়োজিত যেমন- পার্দ্রি, এভাবে বিকলাঙ্গ, মাজুর অথবা যেসব লোক কাফেরদের নিকট শ্রমিকরূপে কর্মরত, তাদের সাথে যুদ্ধ করবে না। অর্থাৎ আয়াতে ঐসব মানুষের সাথে যুদ্ধ করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যারা মুসলমানদের সাথে যুদ্ধে লিপ্ত হয়। তবে উল্লিখিত লোকদের মধ্য থেকে কেউ যদি কোনো প্রকার কাফেরদের সহায়তা করে তাহলে তাকেও হত্যা করা জায়েজ। কেননা তারা নির্দেশ ভারতি নির্দ্ধিত আয়াত নির অন্তর্ভুক্ত। শ্রমাযহারী, জাসসাস, মা'আরিফ)

ইসলায় তথু ঐ সকল মানুষের সাথে যুদ্ধের নির্দেশ দিয়েছে, যারা যুদ্ধে অংশগ্রহণ করে। যারা যুদ্ধে অংশগ্রহণ করে না বা সাধারণ জনগণ, তাদের সাথে যুদ্ধের কোনো সম্পর্ক নেই। বর্তমানে সাধারণ জনগণের মাথার উপর বোমাঘাত করা, নিরাপদ শহরে ধ্বংসফল চালানো এবং তাদের উপর বিষাক্ত গ্যাস ছোড়া, অগ্নিবোমা [নেপাম বোমা] নিক্ষেপ করার আইন মানবতা ও ইসলামের যুদ্ধনীতির সম্পূর্ণ বিরোধী। শত শত নয় বরং হাজার হাজার নিরপরাধ মানুষকে মুহূর্তের মধ্যে মৃত্যুর কোলে ফেলে দেওয়ার পর কেবল সরি [SOTTY] বলা বর্তমান সভ্য বিশ্বের জন্য শোভা পায়, ইসলামের জন্য তা আদৌ শোভা পায় না। — ভাতাফসীরে মাজেদী]

: युक्ष कরার এ স্থ্রক্ম দেওয়া হচ্ছে কাদের? সে নিপীড়িত অসহার মুসলমানদের, যারা দু-চার দশদিন বা দু-চার মাস নয় – দীর্ঘ তেরটি বছর যাবৎ দিনের পর দিন শিকার হয়েছেন মক্কার কাফেরদের নির্বাভনের পর নির্বাভনের; বরং বলুন! যারা হায়েনার নখরাঘাত ও নরপশুদের বর্বরতা সইবার কঠিন পরীক্ষায় হয়েছিলেন সম্পূর্ণ উত্তীর্ণ, আর এখন স্বদেশ হেড়ে পরদেশে গিয়েও, জন্মভূমি ও বাড়িঘরের মায়া ত্যাগ করেও যারা মদিনায় স্বন্তির নিঃশ্বাস নিতে পারছিলেন না । করে পরদেশে গিয়েও, জন্মভূমি ও বাড়িঘরের মায়া ত্যাগ করেও যারা মদিনায় স্বন্তির নিঃশ্বাস নিতে পারছিলেন না । তাত্ত হবে আল্লাহরই পথে। শিরক দূরীভূত করে তাওহীদ প্রতিষ্ঠার লক্ষ্যে, সত্য ধর্মের ঝাঝা উচ্জীন করা ও ন্যায় ধর্মের সহায়তার লক্ষ্যে। আত্মগরজে নয় – 'আত্মা'র স্বার্থে, অহং-এর নৈবেদ্যে নয় — অহং মিটাবার উদ্দেশ্যে। গোত্র-গোষ্ঠার স্বার্থে নয়, প্রভাব-বলয় সম্প্রসায়ণে নয়, 'পণ্য বাজার' রক্ষার নামে, সামুদ্রিক নিরাপত্তা রক্ষার অজুহাতে, উপনিবেশ রক্ষার স্বার্থে কিংবা রফতানি বাজার তৈরির স্বার্থে- মোটকথা নতুন পুরাতন যত গোষ্ঠী ও বলয় স্বার্থ রয়েছে এ ধরনের জাহিলি পতাকার অধীনে জিহাদ নয়। পরিচ্ছন্ন ও দ্ব্যুথহীনভাবে আল্লাহর পথে জিহাদ হতে হবে। আর আল্লাহর পথে হওয়ার অর্থ হলো আল্লাহর দীনের মর্যাদা বিকাশে জিহাদ হবে আল্লাহর কালেমার অর্থগতি বিধান ও দীনের মর্যাদা প্রতিষ্ঠার লক্ষ্যে। নির্বাহ্য নিনের মর্যাদা বিধানে। তিন্তান করির মাজেদী। অর্থাৎ তোমরা জিহাদ করবে আল্লাহর কালেমা ব্রক্ষার পর্যাৎ তার আনুগত্য ও সভুষ্টি অরেষায়। – তাফসীরে মাজেদী।

ें योता তোমাদের বিরুদ্ধে লড়াইয়ে অবতীর্ণ হয়.... এর ভাষ্য কি বিবৃতি দিচ্ছে দুটি বিষয় সম্পূর্ণ পরিষার হয়ে যাচ্ছে।

- ক. যুদ্ধের সূচনা মুসলমানগণ নয়- অন্যপক্ষই করছিল। (رض) الْمَتْ الْدَابُنُ يَبُدُ وُنْكُمْ بِالْقِتَالَ ابْنُ عَبَّاس (رض) অর্থাৎ যারা তামাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধের সূচনা করে। (رفَ الْمُحَاجِزِيْنَ مَدَارِك) অর্থাৎ যারা আক্রমণাত্মক ভূমিকায় রয়েছে, যারা সন্ধিকামী বা আত্মরক্ষামূলক অবস্থানে রয়েছে তারা নয়। أَنْ قَاتَلُكُمْ الْقِتَالُ الْ قَاتَلُكُمْ الْقِتَالُ وَالْكُفَّارُ قُرْطُبِي الْكُفَّارُ قُرْطُبِي অর্থাৎ যুদ্ধ করা তোমাদের জন্য হলাল ও বৈধ হবে যদি কাফেররা তোমাদের বিরুদ্ধে অবতীর্ণ হয়-
- খ. যুদ্ধের বিধান শুধু তাদের ক্ষেত্রেই প্রয়োজ্য, যারা বাস্তবিক যুদ্ধরত, কিংবা আধুনিক সামরিক পরিভাষায় বললে যারা সারিবদ্ধ ও সেনা সামাবেশকারী [combatants] তাদের মোকাবিলায়; সামরিক অবস্থানের নয় [Non combatants] অসামরিক অবস্থানকে বোমা বর্ষণের লক্ষ্য নির্ধারণ করা, শান্তিপ্রিয় নগরবাসীদের উপর বিমান হামলা চালানো এবং তাদের উপর বিষাক্ত গ্যাস ও বিন্দোরক বর্ষণের 'অতি সভ্যতাসমৃদ্ধ' সামরিক বিধির সঙ্গে ইসলামের জিহাদ নীতির আদৌ কোনো পরিচয় নেই। বয়োবৃদ্ধ, নারী, পুরুষ, বিকলাঙ্গ, অসুস্থ-ব্যাধিগ্রস্ত, নিঃসঙ্গ জীবনযাপনকারী সাধু-সন্ম্যাসী- মোটকথা যুদ্ধে অপারগ বা যুদ্ধ সম্পর্ক রহিত সব শ্রেণির মানুষকে রাস্ল —এর প্রথম খলিফা হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) তো দ্বার্থহীন ভাষায় যুদ্ধ বহির্ভূত ঘোষণা করেই দিয়েছিলেন। সেই সাথে উক্ত আয়াতও সে ব্যতিক্রমের ইঙ্গিত প্রদান করছে—

لا تُقْتُلُوا النَسِاءَ وَلاَ الصَّبِيَانَ وَلاَ الشَّيْحَ الْكَبِيْرَ وَلاَ مَنْ اَلْقَى الْيَكُمُ السَّلْمَ وَكَفَّ يَدَاهُ (اِبْن عَبَاس (رض)

অর্থাৎ নারীদের হত্যা করো না, শিশুদেরও নয়, বায়োবৃদ্ধদেরও নয় এবং যারা তোমাদের সঙ্গে সিন্ধি-সমঝোতা প্রয়াসী হয়ে

অস্ত্র থেকে হাত তুলে নিয়েছে, তাদেরও নয়।

অর্থাৎ যারা তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধংদেহী হয় না, তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করো না [তাদের হত্যা কর না]। [অর্থাৎ নারী, শিশু ও রাহিব-পাদ্রী-সন্ম্যাসী।]

হযরত ওমর (রা.) সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, নবী করীম = -এর কোনো যুদ্ধে এক নারীকে নিহত অবস্থায় পাওয়া গেলে রাসূলুল্লাহ = নারী ও শিও হত্যার প্রতি তাঁর বিরূপ প্রতিক্রিয়া ব্যক্ত করলেন। -[বুখারী ও মুসলিম]

হ্যরত বুরায়দা (রা.) সূত্রে বর্ণিত। নবী করীম تعلیم تعام কোনো বাহিনী অভিযানে পাঠাতেন, তখন বলতেন بِسْمِ اللّٰهِ وَلاَ تَعْتُلُوا إِمْرَأَةً وَلاَ وَلِيْدًا وَلاَ شَيْخًا كَبِسْرًا كَبِيْرًا وَلاَ شَيْخًا كَبِسْرًا كَبِيْرًا وَلاَ شَيْخًا كَبِسْرًا وَهَرَأَةً وَلاَ وَلِيْدًا وَلاَ شَيْخًا كَبِسْرًا وَهَرَأَةً وَلاَ وَلِيْدًا وَلاَ شَيْخًا كَبِسْرًا وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ تَعْتُلُوا إِمْرَأَةً وَلاَ وَلاَ شَيْخًا كَبِسْرًا وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ اللهِ وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ مَا اللهِ وَلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلاَ اللّهُ وَلا لاَلْهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاّ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ

আমীরুল মু'মিনীন হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.)-এর মূল ফরমানে তো ফলদার গাছ কাটারও নিষেধাজ্ঞা রয়েছে। তিনি এ হকুম দিয়েছিলেন ইসলামি খেলাফতের সেনাবাহিনীর প্রথম সিপাইসালার [কমাণ্ডার ইন চীফ] ইয়াযীদ ইবনে আবৃ সুলায়মান (রা.)-কে। তিনি তাঁকে বিদায় জানিয়েছিলেন পায়ে হেঁটে হেঁটে এগিয়ে গিয়ে। তার ফরমানের শব্দমালা এভাবে উদ্বত হয়েছে—

َ وَإِنَّى ٱُوْصِيْكَ بِعَشَرٍ لَا تَقْتُلْ إِمْرَأَةً وَلَا صَبِيِّنَا وَلَا كَبِيْرًا وَلَا حَرَمًّا وَلَا تَغُطُعُنَّ شَجَرًا مُثْمِرًا لَا تَضْرِبَنَّ عَامِرًا وَلَا تَعْرِفَنَ عَامِرًا وَلَا تَعْرِفَنَ عَامِرًا وَلَا تَعْرِفَنَ نَصَلًا وَلَا تُغْرِفْنَهُ .

অর্থাৎ আমি তোমাদের দশটি বিষয়ের নির্দেশ দিচ্ছি- অবশ্যই কোনো নারীকে হত্যা করবে না, কোনো শিশুকে নয়, কোনো বয়োবৃদ্ধকে নয়, অবশ্যই কোনো ফলদার গাছ কাটবে না; অবশ্যাই বসতি ধ্বংস করবে না, অবশ্যাই কোনো ছাগল মেরে ফেলবে না, কোনো উটও নয় তবে [বাহিনীর] খাদ্য প্রয়োজনে এবং অবশ্যই কোনো খেজুর বাগান জ্লিয়ে দেবে না, তছনছ করবে না। –[তাফসীরে মাজেদী]

مُجَاوَزَةً अिंधात् ( الْعَتَدُوا -এর ক্রিয়ামূল -এর অর্থ ন্যায় ও অধিকারে সীমা অতিক্রম করা اللَّهُ وَلاَ تَعَتَدُوا اللَّهُ وَلاَ تَعَتَدُوا اللَّهُ وَلاَ تَعَتَدُوا اللَّهُ وَلاَ تَعَتَدُوا اللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا اللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا اللَّهُ وَلاَ تَعْتَدُوا

- ক. সীমা [🚣] দ্বারা শরিয়তের নির্ণীত সীমা উদ্দেশ্য হতে পারে। অর্থাৎ প্রতিশোধ স্পৃহা বা বিজয় উল্লাসে নির্বিচারে শত্রুপক্ষের যোদ্ধা-অযোদ্ধা নির্বিশষে সকলকে হত্যা করতে লেগে যাওয়া, তাদের ক্ষেত-খামার, বাগ-বাগিচা, [বনভূমি] তৃণভূমিতে আগুন ধরিয়ে দেওয়া, তাদের অবলা পশুগুলো ধাংস করা ইত্যাদি। কুরআন পৃথিবীকে এ শিক্ষা দিয়েছে যে, শক্তির ব্যবহার শুধু তত্টুকু বৈধ, যত্টুকু না হলেই নয়।
- খ. সীমা দ্বারা চুক্তির সীমাও উদ্দেশ্য হতে পারে। যেমন, চুক্তি ভঙ্গকারী ও অঙ্গীকার পদদলনে অভ্যন্ত সম্প্রদায়ের দেখাদেখি
  চুক্তির তোয়াক্কা না করে নিজেরাই প্রথমে আক্রমণ করে বসা। এ ধরনের আরো বিভিন্নরূপে সীমালচ্ছন হতে পারে।
  বস্তুত । শব্দ বাড়াবাড়ির সবগুলো দিককেই অন্তর্ভুক্ত করে এবং যে কোনো ধরনের বাড়াবাড়ি এ নিষেধাজ্ঞার
  অন্তর্ভুক্ত। অর্থাৎ আক্রমণের সূচনা করে সীমালচ্ছন করো না কিংবা চুক্তিবদ্ধদের উপর আক্রমণ করে বা হুমকি প্রদান ও
  সতর্কীকরণ ব্যতিরেকে অতর্কিত আক্রমণ কিংবা অঙ্গ বিকৃত হাত, পা, নাক, কান ইত্যাদি কর্তন] কিংবা যাদের হত্যা
  নিষিদ্ধ,তাদের হত্যা করে সীমা লচ্ছন। অর্থাৎ সম্ভাব্য কোনো ধরনের বাড়াবাড়ি করো না। –[তাফসীরে মাজেদী]

কিন্তু যখন কোনো দল বা পার্টি নিজেদের ভ্রান্ত চিন্তা-ধারণাকে অন্যদের উপর চাপাতে চায় এবং মানুষকে সত্য গ্রহণ থেকে জারপূর্বক বাধা দেয়, কোনো সমস্যার সমাধান বৈধ ও যুক্তিযুক্ত উপায়ে করার স্থলে পাশবিক শক্তি কাজে লাগায়, তখন তারা হত্যার তুলনায় আরও জঘন্য অন্যায়ের লিপ্ত হয়। এ ধরনের লোকদেরকে হত্যা করে তাদের এহেন কর্মকাণ্ড হতে দেশবাসীকে রক্ষা করা সম্পূর্ণরূপে বৈধ।

মঞ্জী জীবনে কাফের গোষ্ঠী কর্তৃক সীমাহীন অবর্ণনীয় দুঃখ-কষ্ট ভোগ করা সত্ত্বেও মুসলমানদের নির্দেশ ছিল তারা যেন ক্ষমা দ্বারা কাজ নেয়। মঞ্জী জীবনে এমন কোনো দিন আসেনি যে, সূর্য উদয়ের সাথে সাথে মুসলমানদের বিপক্ষে নতুন কোনো মিসবত না এসেছে। কিন্তু মুসলমানদের কঠোরভাবে বলা ছিল তারা যেন সদা ক্ষমার গুণ প্রদর্শন করে। আয়াতের ব্যাপকতা দ্বারা যে বিষয়টি প্রতিভাত হচ্ছে তা হলো, কাফেররা যেখানেই থাকুক তাদেরকে হত্যা করা বৈধ, মূলত এর উদ্দেশ্য এমন নয়; বরং প্রথম বিধান যুদ্ধের ক্ষেত্রে, দ্বিতীয়ত এ আয়াত তার ব্যাপকতার উপর বহাল নয়। কারণ সামনেই এ থেকে বিশেষ ব্যক্তিবর্গকে খাস করা হয়েছে।

-এর শব্দরপ বহুবচন হওয়ার সূত্রে হানাফী ফ্র্কীহণণও এ তত্ত্ব আহরণ করেছেন যে, জিহাদে অবতীর্ণ হওয়ার অপরিহার্যতা [ফরজ] ব্যক্তিগত নয়; বরং সামগ্রিক ও সমষ্টিগত। অর্থাৎ ইমাম বা নেতার নেতৃত্বে। বাহিনী বিদ্যমান থাকার অপরিহার্যতা যেন ভাষ্যের প্রত্যক্ষ অভিব্যক্তি (عِبَارَةُ النَّصُّ)। আর ইমাম অর্থাৎ মুসলিম জননেতার [রাষ্ট্রীয়] উপস্থিতি ভাষ্যের অন্তর্নিহিত দাবি (اِلْفَتَمِضَاءُ النَّصُّ)। কেননা ইমাম বা পরিচালক ব্যতীত বাহিনী সংগঠন ও তার শৃঙ্খলা বিধান সম্ভব নয়। -[তাফ্সীরে মাজেদী]

ভারামে গমনে তোমাদেরকে তাদের বাধাদান হারামে তোমরা তাদেরকে হত্যা করার চেয়েও জঘন্যতম কাজে হচ্ছে তাওহীদ ও ক্রমানের এ কেন্দ্রভূমিতে শিরক করা এবং শিরকের প্রচার-প্রসার ঘটানো। এর আরেকটি অর্থ এও হতে পারে যে, মসজিদুল হারামে গমনে তোমাদেরকে তাদের বাধাদান হারামে তোমরা তাদেরকে হত্যা করার চেয়ে গুরুতর অপরাধ।

–[মাদারেক ও কাশশাফ]

म्प्रिक्त श्री हैं । अपित श्री हैं । अपित श्री करता ना, यज्य के فَيْلُهُ وَلَا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيْهِ अपित श्री करता ना, यज्य के काता राजातिक रुका ना करते ।

মাসআলা: হেরেম শরীফে মানুষ তো দূরের কথা কোনো শিকারি প্রাণীকে বধ করাও জায়েজ নয়। তবে এ আয়াত দ্বারা এ বিষয়টি প্রতীয়মান হলো যে, হেরেমের অভ্যন্তরে কেউ যদি অন্য কাউকে হত্যা করতে উদ্যত হয়, তাহলে মোকাবিলা স্বরূপ তাকে হত্যা করা বৈধ। –[মা'আরিফুল কুরাআন]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

800

यात সূচনা তারা করেছিল; বরং সে যুদ্ধের মূল কারণ ও উৎস অর্থাৎ কৃফরি ও শিরকি ধ্যানধারণা ও মতবাদ থেকে বিরত থাকতে হবে।

হত্যাকারীর তওবা কবৃদ হবে: ফুকাহায়ে কেরাম ও মুফাসসিরগণ এ আয়াত থেকে হত্যাকারীর তওবা কবৃদ হওয়ার মাসআলাটিও উদ্ভাবন করেছেন। তাদের বক্তব্য হলো, কুফরি থেকে তওবা যেহেতু কবৃদ হতে পারে, আর স্বেচ্ছায় ও সজ্ঞানে হত্যা [অতি মারাত্মক সন্দেহ নেই, তবৃও তা] কুফরির চেয়ে তুলনামূলক লঘুপাপ। সূতরাং হত্যার অপরাধে তওবা কবৃদ না হওয়ার কি কারণ থাকতে পারে? —[আহকামূল কুরআন: জাসসাস]

মক্কার কাফের ও অন্য ভূখণ্ডের কাফেরের মাঝে পার্থক্য: যদি এরা ইসলাম গ্রহণ না করে, তখন অন্য কাফেরদের ক্ষেত্রে যদিও জিযয়া দেওয়ার স্বীকারোজিতে যুদ্ধ বিরতির বিধান রয়েছে, কিন্তু বিশেষভাবে মক্কার এ কাফেররা আরবের বাসিন্দা হওয়ার কারণে তাদের জন্য জিজিয়া বিধি প্রযোজ্য হবে না। তাদের জন্য বিধান হলো— হয় ইসলাম, নয় হত্যা। ইসলাম যেহেতু একটি বিশ্বজনীন ধর্ম এবং সেহেতু তার জন্য একটি ভৌগোলিক কেন্দ্র ও নিজস্ব পরিমণ্ডল অপিরিহার্ম ছিল। অর্থাৎ সমগ্র বিশ্বের অন্তত একটি স্থান তো এমন হওয়ার ছিল, যা হবে কৃফরি ও শিরক হতে সম্পূর্ণ পবিত্র এবং তাওহীদপন্থিদের জন্য [ইসলামের পূর্ণাঙ্গ রূপরেখা বাস্তবায়নের সম্ভাবনাময় ক্ষেত্র] যথার্থ অর্থে পাক স্থান [আক্ষরিক অর্থে পবিত্র ভূমি]। আর এলক্ষ্য বাস্তবায়নে রাসূল — এর জন্যভূমি ওহী অবতরণক্ষেত্র [ও আল্লাহর পবিত্র ঘরের চৌহদ্দি] এর চেয়ে অধিক সমীচীন আর কোন ভূখণ্ড। ... [এজন্য] আরবের কাফেররা ইসলাম গ্রহণ না করলে তাদের জন্য শুধুই হত্যা বিধিই প্রযোজ্য হবে। তাদের জিজিয়া দেওয়ার প্রতাব প্রত্যাখ্যাত হবে। বিতাফসীরে মাজেদী]

১ ১৯৪. হারাম সম্মানিত ও নিষিদ্ধ <u>মাস হারাম মাসের</u> الْحُرَامُ الْمُحَرَّمُ مُقَابِلُ بِالشَّهْرِ الْحَرام فَكَمَا قَاتَلُوْكُمْ فِيْدِ فَاقْتُلُوهُمْ فِيْ مِثْلِهِ رَدُّ لِإِسْتِعْظَامِ الْمُسْلِمِيْنَ ذٰلِكَ وَالْمُحُرُمٰتُ جَمْعُ حُرْمَةٍ مَا يَجِبُ إِحْتِرَامُهُ قِصَاصٌ أَيْ يُقْتَصُّ بِمِثْلِهَا إِذَا انْتَهَكَّتُ فَمَن اعْتَدٰى عَلَيْكُمْ بِالْقِتَالِ فِي الْحَرَمِ أَوِ الْإِحْرَامِ أَوِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدٰى عَلَيْكُمْ سُمِّى مُقَابَلَتُهُ إِعْتِدَاءً لِشِبْهِهَا بِالْمُقَابِلِ بِهِ فِي الصَّوْرَةِ وَاتَّقُوا اللَّهَ فِي الْإِنْتِصَارِ وَتُرْكِ الْإعْتِدَاء وَاعْلُمُوا أَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُتَّقِيدُ وَ بِالْعَوْنِ والنَّصْر .

. وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ طَاعَتِهِ الْجِهَادِ وَغَيْرِهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيثُكُمْ اَيْ انْفُسَكُمْ وَالْبَاءُ زَائِدَةٌ اِلْيَ التَّهَلُّكَةِ الْهَلَاكِ بِالْإِمْسَاكِ عَنِ النَّفَقَةِ فِي الْجِهَادِ أَوْ تَرْكِهِ لِأَنَّهُ يَقْوِي الْعَدُوَّ عَلَيْكُمْ وَاحْسِنُوا بِالنَّفَقَةِ وَغَيْرِهَا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ أَيْ يُثِيبُهُمْ .

বিনিময়। সুতরাং তারা যখন এ মাসসমূহে তোমাদের বিরুদ্ধে সংঘর্ষে লিপ্ত হয় তোমরাও তদ্রপ এগুলোতে তাদেরকে হত্যা করতে পার। মুসলমানগণ যেহেতু নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধ করা গুরুতর অন্যায় বলে ধারণা করত সেহেতু এ আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা তার রদ ও অপনোদন করছেন। সকল সম্মানিত বিষয়ের জন্য রয়েছে এর বহুবচন। অর্থাৎ যে সমস্ত বিষয়ের সন্মান প্রদান অবশ্য কর্তব্য। কিসাস। অর্থাৎ তার সম্মান লঙ্ঘন করা হলে তদ্রপভাবে তার বদলা নেওয়া হবে। সুতরাং হেরেম শরীফে বা ইহরামরত অবস্থায় বা নিষিদ্ধ মাসসমূহে যুদ্ধ-দ্বন্দ্বে লিপ্ত হয়ে যে কেউ তোমাদের উপর বাড়াবাড়ি করবে তোমরা তার উপর অনুরূপ বাড়াবাড়ি করবে যেরূপ সে তোমাদের উপর <u>বাড়াবাড়ি করেছে</u> । বাড়াবাড়ি ও প্রতিশোধ গ্রহণ পরিত্যাগ করার দারা যেহেতু তাদের পক্ষ হতে এটা বাড়াবাড়ি, সেহেতু اِعْتِدَا، ও বাড়াবাড়ির اعْتدا، মাকাবিলা করাকেও বাহ্যত এ স্থানে [বাড়াবাড়ি] শব্দের মাধ্যমে প্রকাশ করা হয়েছে। তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং জেনে রাখ! নিশ্চিয় আল্লাহ সাহায্য ও সহযোগিতাসহ ভয়কারী ও মুত্তাকীদের সাথে থাকেন।

৭০১৯৫. <u>এবং আল্লাহর</u> পথে অর্থাৎ তাঁর আনুগত্যে অর্থাৎ জিহাদ ইত্যাদিতে ব্যয় কর। তোমরা নিজের হাত - باَيْدِيْهِ - এর باَيْدِيْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَل निष्कापनत्रक ध्वरस्यत यस्य निष्क्रभ करता ना । অর্থাৎ জিহাদের মধ্যে ব্যয় করা হতে বিরত থেকে বা জিহাদ করা পরিত্যাগ করে নিজেদের ধ্বংস করো না। কেননা এটা তোমাদের বিরুদ্ধে তোমাদের শত্রুদেরকেই শক্তি যোগাবে। আল্লাহর পথে ব্যয় **ই**ত্যাদি করে পুণ্য সাধন কর<sub>্</sub> নিচয় আল্লাহ সংকর্ম প্রায়ণদের ভালোবাসেন . অর্থাৎ তিনি তাদের প্রাফ্ল দান কর্ট্রন

# তাহকীক ও তারকীব

ै : विनिमय : اَلْاَعْتَدَاءُ : विनिमय : إِذَا انْتَهَكت : यथन नखन कत्ना राव : اَلْاَعْتَدَاءُ : প্ৰতিশোধ গ্ৰহণ করা । اَلْمُحَرَّمُ : वाज़ावाज़ि ।

े التَّهْلُكُدُّ ) বিরল মাসদারের অন্তর্ভুক্ত। বাবে خَسَرَبَ खেকে এর ব্যবহার। অর্থ– ধ্বংসে নিপতিত করা। الْهُلُكُذُ যেহেতু একটি বিরল মাসদার, তাই الْهُلُكُ विजिस মাসদার উল্লেখ করে তা শাষ্ট করে দেওয়া হয়েছে। - مَلاَكًا ـ تَهْلُكُنَّ - تَهْلُكُنَّ - تَهْلُكُنَّ - تَهْلُكُذَّ – এর তিনটি মাসদার হচ্ছে– مَلَكَ (ض)

তামরা নেক আমল কর। اَخْسِنُوْا সদাচরণ করা, নেক কাজ করা, উত্তমরূপে করা। [الله खব্যয় যোগে] কারো প্রতি সদাচরণ করা, অনুগ্রহ করা। –জামালাইন খ. ১, পৃ. ৩০৯]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা ও শানে মুখুল: সাহাবীগণের মনে এই সন্দেহ ছিল যে, এটা জিলকদ মাস এবং তা সে চার মাসেরই অন্তর্ভুক্ত, যেগুলোকে 'আশহুরে হুরুম' বা সম্মানিত মাস বলা হয়। এ মাসসমূহে কোথাও কারো সঙ্গে যুদ্ধ করা জায়েজ নয়। এমতাবস্থায় যদি মক্কার মুশরিকরা আমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ তরু করে, তবে আমরা এ মাসে তার প্রতিরোধকল্পে কিভাবে যুদ্ধ করব? তাদের এ দ্বিধা দূর করার জন্যেই আয়াতটি নাজিল করা হয়েছে। অর্থাৎ মক্কার হেরেম শরীক্ষের সম্মানার্থে শক্রর হামলা প্রতিরোধকল্পে যুদ্ধ করা যেমন শরিয়তসিদ্ধ, তেমনিভাবে হারাম মাসে [সম্মানিত মাসেও] যদি কাক্ষেররা মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করাও হয়, তবে তার প্রতিরোধকল্পে তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করাও জায়েজ।

خَوْلَهُ الْشَهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهُرُ الْحَرَامُ بِالشَّهُر الْحَرَامُ بِالشَّهُ وَمِنْ الْحَرَامُ بِالشَّهُر الْحَرَامُ بِالشَّهُر الْحَرَامُ بِالشَّهُر الْحَرَامُ بِالشَّهُر الْحَرَامُ بِالشَّهُر الْحَرَامُ بِالشَّهُ وَالْحَرَامُ بِالشَّهُ وَالْحَرَامُ بِالشَّهُ وَالْحَرَامُ بِالْحَرَامُ بِهُ وَالْحَرَامُ بِالْحَرَامُ بِهُ الْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَا الْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَالَّهُ الْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَا الْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَالْحَامُ بَالْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَالْحَرَامُ بَالْحَرَ

এতদসত্ত্বেও এরপ পারম্পরিক অর্থ মর্যাদাসম্পন্ন মাস। আরবের গোত্রগুলো পরস্পরের প্রতি যুদ্ধংদেহী রূপে চলে আসছিল। এতদসত্ত্বেও এরূপ পারম্পরিক সমঝোতাও প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল যে, বছরে চার মাস যুদ্ধ ও সংঘাত বন্ধ থাকবে এবং এ মাসগুলো শান্তি ও নিরাপত্তার সঙ্গেই অতিবাহিত হবে। মাস চারটি ছিল - ১. মহররম: চান্দ্রবর্ষের প্রথম মাস,২.রজব: চান্দ্রবর্ষের সপ্তম মাস। ৩.জিলকদ: চান্দ্রবর্ষের একাদশ মাস ও ৪. জিলহজ: চান্দ্রবর্ষের ঘাদশ মাস।

এখানে ৭ম হিজরির জিলকদ মাসের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। এ সময় রাস্লুল্লাহ ত্রু ওমরার উদ্দেশ্যে সাহাবীদের একটি দল সঙ্গে নিয়ে [মক্কা অভিমুখে] রওয়ানা করেছিলেন। কিন্তু ওদিকে মুশরিকরা যুদ্ধের জন্য উদ্যত হয়ে পড়েছিল এবং চোরগোপ্তাভাবে তীর বর্ষণ পাথর নিক্ষেপ শুরু করে দিয়েছিল। –(তাফসীরে মাজেদী)

غُولُمُ قِصَاصُ : এর শান্দিক অর্থ-বদলা বা প্রতিদান, তা কথায় হোক বা কাজেকর্মে কিংবা দৈহিক আচরণরূপে। এখানে উদ্দেশ্য কাজেকর্মে প্রতিদান। অর্থাৎ তোমাদের প্রতিপক্ষ তোমাদের সাথে যেমন কাজ করেছে তোমরাও তাদের সঙ্গে তেমনই কর।

তথা পবিত্র মাসগুলোর মর্যাদা রক্ষা না করে যুদ্ধ শুরু করলে তোমরাও সামান তালে পান্টা হামলা করবে। এখানে মুসলমানদের প্রতিরোধ ও প্রতিরক্ষামূলক জবাবি ব্যবস্থাকে শুধু রপক অর্থেই এবং আরবি বাকরীতি অনুযায়ী كَنْ اَكُنْ اَكُنْ وَالْمَا وَالْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَال

এর দ্বারা একটি প্রশ্নের নিরসন করা হয়েছে। প্রশ্ন: যদি জালেমের কাছ থেকে জুলুমের প্রতিলোধ নেওয়া হয়, তাহলে তাকে জুলুম বলা হয় না। কারণ এটা তার অধিকার। অথচ এখানে প্রতিলোধ গ্রহণকে وَعُبِيِّدُونَ [জুলুম] দ্বারা প্রকাশ করা হয়েছে।

উত্তর. উভয়টি বাহ্যিকভাবে একই ধরনের হওয়ায় এভাবে ব্যক্ত করা হয়েছে। যেমনটি করা হয়েছে- جَزَاءُ السَّيِّتُةِ سَيِّتُةً -এর মাঝে।

আরবি বাকধারায় একটি রীতি আছে যে, কোনো কাজের জন্য যে শব্দ ব্যবহার করা হয়, সে কাজের প্রতিদান ও শান্তির জন্যও হুবহু ঐ একই শব্দ ব্যবহার করা হয়। যেমন 'চক্রান্ত' বুঝাবার জন্য گُرُدُ শব্দ এবং তার পাল্টা ব্যবস্থার জন্যও এশক্ষই, তদ্রপ گُرُدُ শব্দ, উপহাসের (اُلْمَتُهُزَاءُ শব্দ, উপহাসের (الْمِتُهُزَاءُ শব্দ, উপহাসের (الْمِتُهُزَاءُ শব্দর ব্যবহার। এ বর্ণনাশেলী مُشَاكَلَدُ (সাদৃশ্য) নামে পরিচিত। পবিত্র কুরআনে আরবি অলংকার بُلاَغَتُ শক্তের ব্যবহার ন্যেছে। —[তাফসীরে মাজেদী]

يَوْلُهُ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُتَّقِبُنَ بِالْعَوْنَ وَالنَّصُرِ (النَّصُرِ وَالنَّصُرِ (النَّصُرِ (النَّصُرِ (النَّصُرِ (त.) بَالْعَوْنَ وَالنَّصُرِ (त.) শব্দ বৃদ্ধি করে তার জবাব দিয়েছেন যে, আল্লাহর সঙ্গে-এর রূপ হলো তাঁর সাহায্য, সহায়তা, তাঁর সংরক্ষণ [ও অবগতি] ইত্যাদি। ইমাম রায়ী (র.) এখান থেকে এ তত্ত্ব আহরণ করেছেন যে, আল্লাহ তা আলা জড় দেহধারী [সাকার] জড়বস্তু নন, কোনো স্থানে তিনি অবস্থিত নন, যেমন সব দেহধারী জড়বস্তু কোনো না কোনো শূন্যস্থানকে পূরণ করে রাখে। তাফসীরে কাবীরে রয়েছে وَهُنَا مِنْ اَقُوْى اللَّلَائِلِ عَلَى النَّهُ لَيْسَ بِجِسْمٍ وَلَا فَيْ مَكَانٍ অধাৎ এটাই অন্যতম প্রবল প্রমাণ যে, তিনি কোনো স্থানে আবদ্ধ নন।

याগসূত্র: জীবন উৎসর্গ করার হুকুম তো জিহাদের হুকুমের অন্তর্ভুক্তরূপে প্রদন্ত হয়েছে। وَانْفُغُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ এখন সম্পদ ব্যয় করার হুকুম পাওয়া গেল।

نَّى سَبِيْلِ اللّهِ [আল্লাহর রাহে] শর্তটির প্রতি গভীর দৃষ্টি দিতে হবে। শুধু জীবন দিয়ে দেওয়াই যেমন ইসলামে কাম্য ও উদ্দেশ্য নয়, বরং কাম্য ও উদ্দেশ্য সে জীবনদান, যা হবে আল্লাহর পথে, আল্লাহর দীনের শ্রেষ্ঠত্ব বিধানের লক্ষ্যে; তদ্রেপ যে কোনো প্রকারে শুধু মাল খরচ করার কোনো মূল্য ও শুরুত্ব ইসলামে নেই। এখানে মূল্য ও মহিমা রয়েছে সে সম্পদ ব্যয়ের, যা হবে সত্য ন্যায়ের পথে, অসত্য-অন্যায়ের পথে নয়, যা হবে আল্লাহর সভৃষ্টি বিধানে, প্রবৃত্তির চাহিদা পূরণে নয়। বর্ণনাধারায় এখানে যদিও যুদ্ধ সংক্রান্ত প্রয়োজনে ব্যয়ের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে, তবুও ফী সাবীলিল্লাহ তথা আল্লাহর পথের ব্যাপ্তি যে কোনো দীনি কাজে সম্পদ ব্যয় করাকে এর অন্তর্ভক্ত করবে। —[তাফসীরে মাজেদী]

'ধাংসের মুখে নিক্ষেপ করা' বলতে এক্ষেত্রে কি বুঝানো হয়েছে? এখন কথা হলো যে, 'ধাংসের মুখে নিক্ষেপ করা' বলতে এ ক্ষেত্রে কি বুঝানো হয়েছে, এ প্রসঙ্গে কুরআন মাজীদের ব্যাখ্যাতাগণের বিভিন্ন অভিমত রয়েছে। যথা–

- ১. ইমাম জাসসাস রাযী (র.) বলেছেন, আয়াতের ব্যাখ্যায় বর্ণিত বিভিন্ন উক্তির মাঝে কোনো বিরোধ নেই। প্রত্যেকটি উক্তিই গৃহীত হতে পারে।
- ২. হযরত আবৃ আইয়্ব আনসারী (রা.) বলেন, এ আয়াত আমাদের সম্পর্কেই নাজিল হয়েছে। আমরা এর ব্যাখ্যা উত্তমরূপেই জানি। কথা হলো, আল্লাহ তা'আলা ইসলামকে যখন বিজয়ী ও সুপ্রতিষ্ঠিত করলেন, তখন আমাদের মধ্যে আলোচনা হলো যে, এখন আর জিহাদের কি প্রয়োজন? এখন আমরা আপন গৃহে অবস্থান করে বিষয়-সম্পত্তির দেখাশোনা করি। এ প্রসঙ্গেই আয়াতটি নাজিল হলো।

এতে স্পষ্ট বুঝা যাচ্ছে যে, ধ্বংসের দ্বারা এখানে জিহাদ পরিত্যাগ করাকেই বুঝানো হয়েছে। এর দ্বারা প্রমাণিত হচ্ছে যে, জিহাদ পরিত্যাগ করা মুসলমানদের জন্য ধ্বংসেরই কারণ। সেজন্যই হযরত আবৃ আইয়ৃব আনসারী (রা.) সারা জীবনই জিহাদ করে গেছেন। শেষ পর্যন্ত তিনি ইস্তান্থলে শহীদ হয়ে সেখানেই সমাহিত হয়েছেন।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

. وَاتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللَّهِ اَدُّوهُمَا

بِحُقُوْقِهِ مَا فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ مُنِعْتُمْ عَنُ

إِتْمَامِهَا بِعَدُوِّ أَوْ نَحْوِهِ فَمَا اسْتَيْسَرَ

تَيَسَّرَ مِنَ الْهَدِي عَلَيْكُمْ وَهُوَ شَاةً

وَلاَ تَحْلِقُوا رُءُوْسَكُمْ أَيْ لاَ تَتَحَلَّلُواْ

حَتّٰى يَبْلَغَ الْهَدْيُ الْمَذْكُورُ مَحلَّهُ

حَـيْــُث يَـحــلَّ ذَبْـحُـهُ وَهُـوَ مَـكَانُ

الْإِحْسَارِ عِنْدَ السَّافِعتي (رح)

فَيُذْبِنَحُ فَيْه بِنيَّة التَّبَحَلَل وَيُفَرَّقُ

عَلَىٰ مَسَاكِيْنِهِ وَيُحْلَقُ وَبِهِ يَحْصَلُ

التَّحَلُّلُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيْضًا أَوْ

به أذًى مِنْ رأسه كَفُسَل وَصُداعٍ

فَحَلَقَ فِي الْإِحْرَامِ فَفِدْيَةً عَلَيْهِ مِنْ

صِيَامِ لِثَلْثُةِ أَيَّامِ أَوْ صَدَقَةٍ بِثَلْثَةِ

أَصُعٍ مِنْ غَالِبِ قُوْتِ الْبَلَدِ عَلَى

سِتَّة مَسَاكِيْنَ أَوْ نُسُكٍ أَيْ ذَبْحِ شَاةٍ أَوْ

لِلتَّخْييْرِ وَٱلْحِقَ بِهِ مَنْ حَلَقَ بِغَيْر

عُنْذِرِ لِاَنَّاهُ أَوْلَى بِالْكُفَّارَةِ وَكَذَا مَن

استشمتع بغير المحكق كالطيب

وَاللُّبْسِ وَاللُّهُ هَن لِعُذْرِ أَوْ غَيْرِه .

#### 808

#### অনুবাদ:

**৭**٦১৯৬. <u>তোমরা আল্লাহর উদ্দেশ্যে হজ ও ওমরা পূর্ণ কর</u> অর্থাৎ এতদুভয়ের হকসহ যথাযথভাবে এগুলো আদায় কর। <u>কিন্তু তোমরা যদি বাধাপ্রাপ্ত হও</u> অর্থাৎ শক্র ইত্যাদির কারণে তা পূরণ করতে বাধাগ্রস্ত হও <u>তবে</u> তোমাদের উপর কর্তব্য হবে সহজলভ্য যা সহজ হয় তা কুরবানি করা। আর তা হলো কমপক্ষে একটি ছাগী। যে পর্যন্ত উল্লিখিত কুরবানির পশু তার স্থানে অর্থাৎ যে স্থানে তা জবাই করা বৈধ সেই স্থানে; ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত হলো, যে স্থানে সে বাধাপ্রাপ্ত হবে সে স্থানই হলো জবাই করার স্থান। না পৌছে তোমরা মস্তক মুওন কর না অর্থাৎ ইহরাম হতে হলাল হয়ো না। জবাইয়ের স্থানে পৌছার পর ইহরাম হতে হলাল হওয়ার নিয়তে উক্ত পত্ত জবাই করা হবে এবং মিসকিনদের মাঝে তা বণ্টন করে দেওয়া হবে, আর সে তার মন্তক মুখন করেবে এভাবে সে ইহরাম হতে হালাল হয়ে যেতে পারবে। তোমাদের মধ্যে যদি কেউ পীড়িত হয় কিংবা মাথায় ক্লেশ থাকে যেমন- উকুন, মাথাব্যথা ইত্যাদির ফলে ইহরামরত অবস্থায়ই সে মাথা মুণ্ডন করে তবে তিন দিনের সিয়াম কিংবা তদঞ্চলের প্রধান খাদ্য হতে তিন সা' [এক এক সা' প্রায় সাড়ে তিন সের] পরিমাণ খাদ্য ছয়জন মিসকিনকে সদকা কিংবা কুরবানি করে একটি বকরি জবাই করে। ফিদয়ার বিবরণ দিতে গিয়ে আয়াতটিতে যে 🧃 [কিংবা] শব্দটি ব্যবহার করা হয়েছে তা تَخْييرُ বা এখতিয়ারবাচক। তার ফিদয়া দেবে কোনোর্ন্নপ ওজন ব্যতিরেকে যদি কেউ মাথা মুগুন করে. তবে সেও [ফিদয়া দানের] এ বিধানের অন্তর্ভুক্ত। কেননা কাফফারা দানের বিধান এ ব্যক্তির জন্য আরো অধিক প্রাযোজ্য।

মাথা মুণ্ডন ব্যতীত যদি কেউ [তখনকার মতো অবৈধ] কিছু করে যেমন সুগন্ধি, সেলাই করা কাপড়, তৈল ইত্যাদি ব্যবহার করে, তবে ওজরবশত হোক বা ৬জ্ঞ ব্যতীত হোক সর্বাবস্থায় তার উক্ত বিধান প্রয়োজা হাব

#### তাহকীক ও তারকীব

: এখানে এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে নিম্নোক্ত উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে।

প্রস্ন. وَمَوَابٌ شَرْط আর اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدُي अथठ এটि جُمْلَةٌ تَامَّةٌ वा পূর্ণ জুমলা নয়। আর فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدُي अथठ এটि جُمْلَةٌ تَامَّةٌ वा পূর্ণ জুমলা নয়। আর جَوَابٌ شَرْط হওয়ার জন্য

উত্তর: এখানে عَلَيْكُمْ مَا الْمَتَيْسَرَتُمُ মাহযুফ মেনে এদিকে ইশারা করেছেন যে, আয়াতে لم মুবতাদার খবরিট মাহযুফ রয়েছে, যাতে মুবতাদা তার খবরের সাথে মিলে জুমলা হয়ে শর্তের خَزَاءُ হতে পারে। ইবারতের প্রকৃত রূপ হলো - وَمَدَاعُ : খাদ্য ا نُعَلَى : জেশ, কষ্ট الله : উকুন। তিন্দু : মাথাব্যথা। مَدَاعُ : খাদ্য : فَمَلًا -এর বহুবচন। পরিমাপ বিশেষ। وُمِدَاعُ : খাদ্য : نَسِكُنِةُ আটি : السَّتَمْتَعُ وهم বহুবচন। অর্থ কুরবানি। মাসদার হিসেবেও ব্যবহৃত হয়। অর্থাৎ কুরবানি করা। تَسِكُنِةُ লাভ করল, তখনকার মতো অবৈধ কিছু করল।

عَلَيْهِ : قَوْلُهُ فَغِدْيَةٌ عَلَيْهِ وَدْيَةٌ -এর মূলপাঠ ছিল فَغَدْيَةٌ; এখানে فَغَدْيَةٌ بِمَوْلُهُ فَغِدْية রয়েছে। মুফাসসির (র.) عَلَيْهِ وَهُمَ कृद्धि করে এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

وَ الْعَلَاثَةِ اَلَيَّا : এটি প্রথম ফিদয়া রোজার পরিমাণ। অর্থাৎ রোজার মাধ্যমে ফিদয়া দিলে তার পরিমাণ হলো তিনদিন রোজা রাখা। হাদীস শরীফে এ পরিমাণ বর্ণিত হয়েছে وَ بَعَلَاثَةِ اصَعَ : এখানে সদকার পরিমাণ বর্ণিত হয়েছে। এ পরিমাণও হাদীসে বর্ণিত হয়েছে। আর এটি তিন ইমামের মাযহাব। আহনাফের মতে যে কোনো খাবার দেওয়া যাবে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা ও যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতসমূহে সওমের বিধিবিধান ছিল। এখানে হজ ও ওমরা পরিপূর্ণ রূপে আদায় করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। তারপর কেউ ইহরাম বাঁধার পর কোনো কারণবশত হজে বাধাপ্রাপ্ত হলে বা পূর্ণ করতে না পারলে তার করণীয় কি? তা বলা হয়েছে।

অর্থাৎ হজ ও ওমরাকে আল্লাহ তা আলার উদ্দেশ্যে আদায় করবে এদের যাবতীয় শর্ত ও হক আদায় করে। বিশিষ্ট তাবে-তাবেয়ী হযরত মুকাতিল (র.) এর ব্যাখ্যায় বলেন, এ সময়ে এমন কিছু করো না, যা এ ইবাদত দুটির জন্য সমীচীন ও সঙ্গত নয়। [কুরতবীর সূত্রে মাজেদী]

প্রশ্ন: ইবারত দ্বারা হজ ও ওমরা উভয়টিই ফরজ কিংবা ওয়াজিব হওয়া বুঝে আসে। যেমনটি ইমাম শাফেয়ী (রা.)-এর মাযহাব। আবার উভয়টি নফল হওয়াও বুঝে আসে। কেননা وَجُوبُ أَلَمَ اللهُ -এর জন্য তাই হজ ও ওমরা উভয়টিই ওয়াজিব হবে। আর مُنْدُرُبُ -এর জন্য হলে উভয়টিই ওয়াজিব خُدُر , যা মাযহাবসমূহের সাথে অসামঞ্জস্যপূর্ণ।

#### উত্তর:

- ১. ইসলামের শুরুলগ্নে হজ ও ওমরা উভয়টিই নফল ছিল। অতঃপর وَلِلَّهِ عَلَىَ النَّاسِ حِيِّ الْبَيْتِ प्राता হজের فَرْضِيَتْ प्राता হজের وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِيِّ الْبَيْتِ সাব্যস্ত হয়েছে। আর ওমরা আপন অবস্থায়ই রয়ে গেছে।
- ২. اَتَّهُوْ -এর অর্থ হলো اَدُوْمُهَا بِحُهُوْقِهِهَا تَامَّيْنِ كَامِلَيْن بَارْكَانِهِهَا وَشُوْطِهِهَا অর্থাৎ এ আয়াতে হজ ও ওমরা ওয়াজিব হওয়ার কথা বলা হয়েনি; বরং এখানে সর্কল রোকন ও শর্তসহ পরিপূর্ণভাবে আদায়ের কথা বলা হয়েছে।
  ﴿ لَاَنَّ الْاَمْرَ بِالْاَتْهَامِ لَا يَدُلُّ عَلَى الْاَمْر بِاَصْل الْفِعْلِ الَّذِيْ اَمَرَ بِاتْمَامِهِ خَاشِيَةُ جَلَالِيْنَ » ـ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

- ৩. আর যদি آتَـُـوَ শব্দকে তার বাহ্যিক অর্থেই রাখা হয়, তাহলে আয়াতের মর্ম হবে– আরম্ভ করার পর তা পূর্ণ করা ওয়াজিব হবে। কেননা আহনাফের মতে নফল ইবাদত শুরু করার দ্বারা ওয়াজিব হয়ে যায়।
- 8. আরেকটি জবাব এও হতে পারে যে, এখানে হজ ও ওমরার নির্দেশটি মূলত উভয়টির মাঝে ফরজকৃত শর্তাবলির প্রতি লক্ষ্য রেখে দেওয়া হয়েছে। কেননা ওমরা সুনুত হলেও তাতে কিছু বিধান ফরজ রয়েছে। যেমনিভাবে নফল নামাজের মাঝে কেরাত পড়া হলো ফরজ। –[জামাল]

పేటు : 'আল্লাহর জন্য।' এর ব্যাখ্যায় ফকীহ-মুফাসসির ইবনুল আরাবী একটি অত্যন্ত সুন্দর তত্ত্ব উদ্ঘাটন করেছেন যারতীয় ইবাদত ও কর্ম তো আল্লাহর সঙ্গেই সম্বন্ধিত হয়- তাঁর জ্ঞান-অবগতি, তাঁর ইচ্ছা-সংকল্প ইত্যাদির বিচারে। এতদসত্ত্বেও এখানে এভাবে নির্দিষ্টকরণের উদ্দেশ্য হলো একটি বিষয়ে সতর্কীকরণ যে, হজ ও ওমরায় উপস্থিতি কোনো মেলা-অনুষ্ঠানে, কোনো সমাবেশ-সম্মেলন মনে করে, গৌরব, প্রতিযোগিতা, দেনদরবার কিংবা শুধু ব্যবসায়িক স্বার্থোদ্ধারের জন্য যেন না হয়; বরং পূর্ণাঙ্গ নিষ্ঠার সঙ্গে শুধু আল্লাহর সন্তুষ্টি অর্জনের নিয়তেই যেন হয়। এ নির্দিষ্টকরণের রহস্য এই যে, আরববাসীরা হজ পালনে যেত সম্মিলন, পারম্পরিক যোগ-সংযোগ, সহায়তা-মৈত্রী, বিরোধ-সংঘাত, গৌরব-প্রতিযোগিতা ও অন্যান্য প্রয়োজন পূরণ এবং বাজার-মেলায় উপস্থিতি বিভিন্ন জাগতিক উদ্দেশ্য নিয়ে। এতে তাদের দৃষ্টিতে আল্লাহর জন্য কোনো অংশ ছিল না বা তারা ছওয়াব ও নৈকট্য অর্জনের বিষয় মনে করে হজ পালন করত না। তাই আল্লাহ তা আলা হুকুম করলেন যে, হজ ও ওমরা যেন আল্লাহর উদ্দেশ্যে তাঁর হুকুম পালনার্থে ও তাঁর হক আদয়ের লক্ষ্যে আদায় করা হয়।
—[তাফসীরে মাজেদী]

এখন প্রশ্ন উঠে, যদি কোনো ব্যক্তি ওমরা শুরু করার পর কোনো অসুবিধায় পড়ে তা আদায় করতে না পারে তাহলে কি হবে? এর উত্তর পরবর্তী فَإِنْ أَحْصُرُتُمْ वাক্যে দেওয়া হয়েছে।

আবং নিত্ন নুগুল : এ আয়াতটি হোদায়বিয়ার ঘটনা প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছে। তখন রাস্ল وطورت এবং সাহাবীগণ ইহরাম অবস্থায় ছিলেন; কিন্তু মক্কার কাফেররা তাঁদেরকে হেরেমের সীমায় প্রবেশ করতে দেয়নি। ফলে তাঁরা ওমরা আদায় করতে পারেননি। তখন আদেশ হলো, ইহরামের ফিদিয়াস্বরূপ একটি করে কুরবানি কর। কুরবানি করে ইহরাম ভেঙ্গে ফেল। কিন্তু সাথে সাথে পরবর্তী আয়াত وَلاَ تَعْلِقُواْ رُوْسَكُمْ -এ বলে দেওয়া হয়েছে যে, ইহরাম খোলার শরিয়তসম্মত ব্যবস্থা মাথা মুগুনো ততক্ষণ পর্যন্ত জায়েজ নয়, যতক্ষণ না ইহরামকারীর কুরবানি নির্ধারিত স্থানে পৌছাবে। হজে বাধাপ্রাপ্ত হওয়ার মর্ম :

وَمُولَمُ بِعَدُوّ : এটি ইমাম শাফেয়ী ও মালেক (র.)-এর মাযহাব অনুযায়ী। কেননা তাঁদের মতে, একমাত্র দুশমনের দ্বারাই وَمُسَارً एक হতে পারে। পক্ষান্তরে আহনাফের মতে এটি ব্যাপক। দুশমন ছাড়াও অসুস্থতা, রোগ-ব্যাধি, পথ-খরচ ফুরিয়ে যাওয়া ইত্যাদি দ্বারাও اِحْصَارُ হতে পারে। কেননা হাদীসে এসেছে مِنْ فَابِلِ ইত্যাদি দ্বারাও اِحْصَارُ হতে পারে। কেননা হাদীসে এসেছে مِنْ فَابِلِ : শাদ্দিক অর্থে যে কোনো উপটোকন, যা কা'বা ঘরের উদ্দেশ্যে পাঠানো হয়। ইমাম আঁব্ হানীফা ও ইমাম শাফেয়ী (র.)সহ আরো অনেকে উট, গরু, ছাগল ও দুম্বা জাতীয় পশুর কথা বলেছেন। কেউ কেউ অবশ্য শুধু উটের কথা বলেছেন।

তার অবতরণ ক্ষেত্র অর্থাৎ হেরেম শরীফের এলাকা। কেননা এটিই কুরবানির মূলকেন্দ্র।

غُدُ الشَّافِعِيّ : এটি ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে। আর ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে, নির্ধারিত স্থানের সীমানা হচ্ছে হেরেমের এলাকা। সেখানে পৌছে কুরবানি করতে হবে। নিজে না পারলে, অন্যের দ্বারা পাঠিয়ে জবাই করাতে হবে।

चं चे مُربُّ فَ مَنْ كَانَ مِنْكُمٌ مَربُّ النخ : যোগসূত্র : পূর্বে জানা গেছে যে, ইহরাম অবস্থায় মাথামুগুন বা চুল খাটো করা নিষিদ্ধ। কিন্তু যদি ইহরাম অবস্থায় কোনো ওজরবশত মাথামুগুন কিংবা চুল খাটো করার প্রয়োজন দেখা দেয় তাহলে কি করবে? এখান থেকে সে আলোচনা করা হচ্ছে যে, যদি কোনো রোগ-ব্যাধির কারণে মাথা কিংবা শরীরের অন্য কোনো স্থানের চুল বা পশম কর্তন করতে বা মুগুতে হয় তাহলে প্রয়োজন মতো মুগুনো জায়েজ আছে।

ৰ্যাখ্যা : قَوْلُهُ مِنْكُمْ আর وَنْكُمْ مَرِيْضًا مُحْتَاجًّا اِلَى الْحَلَقِ। উহ্য রয়েছে وَفَقَ আর مَنْكُمْ مَرِيْضًا क्यां وَنْ आत مِنْكُمْ مَرِيْضًا हरा। أَنَهُوْ يُضِيَّبَة عِرْ اللهِ عَالَا अत مُسْتَقَرَّ تَهُوْ يُضِيَّا करा। مُسْتَقَرَّ

فَإِذَا أَمِنْتُمْ الْعَدُوَّ بِأَنْ ذَهَبَ أَوْ لَمْ يَكُنْ فَمَنْ تُمَتُّعَ اسْتَمْتَعَ بِالْعُمْرَةِ أَيْ بِسَبَبِ فَرَاغِه مِنْهَا بِمَحْظُوراتِ الْآحْرَامِ اللَي الْحَيِّجِ أَيْ اَلْاحْرَام بِهِ بِأَنْ يَّكُونَ اَحْرَمَ بِهَا فِي اَشُهُرهِ فَمَا اسْتَيْسَرَ تَيَسَّرَ مِنَ الْهَدِي عَلَيْهِ وَهُوَ شَاةٌ يَذْبَحُهَا بَعْدَ الْإِحْرَام بِهِ وَالْاَفْضَلُ يَوْمَ النَّنْحُرِ فَمَنْ لَمْ يَجِدُ النَّهُدٰي لفَقّده أوْ فَقْدِ ثَمَنِهِ فُصِيامُ أَيْ فَعَلَيْهِ صِيَامُ ثَلْثُةِ أَيَّامٍ فِي الْحَيِّجَ أَيْ فِي حَالِ إِخْرَامِهِ بِهِ فَيَجِبُ حِيْنَئِذِ أَنْ يُحْرِمَ قَبْلَ السَّابِعِ مِنْ ذِي الْحَجَّةِ وَالْاَفْضَلُ قَبْلَ السَّادِس لِكَرَاهَةِ صَوْم يَوْم عَرَفَةً لِلْحَاجِّ وَلاَ يَجُوزُ صَوْمُهَا أَيَّامَ التَّشْرِيْقِ عَلَىٰ اصَح قَوْلَى الشَّافِعيِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ اللي وَطَنِكُمْ مَكَّةَ أَوْ غَيْرِهَا وَقِيْلَ إِذَا فَرَغْتُمْ مِنْ أَعْمَالِ الْحَيِّج وَفِيْهِ اِلْتِفَاتُ عَن الْغَيْبَةِ تلْكَ عَشَرَةُ كَامِلَةٌ جُمْلَةٌ تَاكِيْد لمَا قَبْلَهَا.

অনুবাদ: যখন তোমরা শক্র হতে নিরাপদ হবে যেমন শক্র চলে গেল বা বাস্তবেই তার কোনো শক্র ছিল না. তখন তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি হজের সাথে ওমরা দারা অর্থাৎ তার ইহরাম করে, যেমন হজের জন্য নির্ধারিত মাসসমূহে সে তারও ইহরাম করল লাভবান হতে চায় তামাত্তর মাধ্যমে অর্থাৎ ওমরা সম্পন্ন করে এবং তা হতে হালাল হয়ে ইহরামের মধ্যে নিষিদ্ধ বস্ত ভোগ করে লাভবান হতে চাইবে তার উপর কর্তব্য হবে সহজলভ্য যা তার জন্য সহজ হয় তা কুরবানি করা। তা হলো একটি বকরি জবাই করা। হজের ইহরাম করার পর এ কুরবানি করবে, তবে 'ইয়াওমুন নাহরে' [১০ই জিলহজ তারিখে] জবাই করা সর্বোত্তম। কিন্তু বাজারে না থাকায় বা মূল্য না থাকায় যদি কোনো ব্যক্তি তা উক্ত হাদী বা কুরবানির পত না পায় তবে তার উপর কর্তব্য হলো হজের সময় অর্থাৎ ইহরামরত অবস্থায় তিন দিন ইহরামরত অবস্থায় যে তিন দিন সিয়াম পালন করবে এর জন্য অবশ্য কর্তব্য হলো জিলহজ মাসের সপ্তম তারিখের পূর্বেই ইহরাম বেঁধে নেওয়া। এমনকি ষষ্ঠ তারিখের পূর্বে বাঁধা আরও উত্তম। কেননা হজ পালনকারীর জন্য আরাফার দিন নিবম তারিখা সিয়াম পালন করা পছন্দনীয় নয়। আর ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর বিশুদ্ধতম অভিমত হলো আইয়ামে তাশরীক -এ সিয়াম পালন করা জায়েজ নয়। এবং যখন তোমাদের গৃহে মক্কা বা অন্য কোথাও হোক প্রত্যাবর্তন ক্রবে কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হলো যখন তোমরা रिक्त कार्यामि সমাপন করে অবসর হবে। ﴿ وَهُو يُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ عَلَيْ এতে غاني বা নাম পুরুষ হতে [দ্বিতীয় পুরুষের দিকে] ক্রিপান্তর]সংঘটিত হয়েছে। তখন সাত দিন– এই تلك عَشْرَةً كَامِلَةً المُعْمِ अर्ल पन पिन त्रिय़ाम शालन कता। বাক্যটি পূর্ববর্তী বিষয়বস্তুর تَاكِنْد বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

. مُخْظُور : مَخْظُور : مَخْظُور - अद तद्याका। अर्थ- निषिদ्ध तस्त्र । فَقَد : ना थाका, হादिয়ে যাওয়ा। مَخْظُور : مَخْظُوراَتُ ایّاًمُ تَشْرِیقُ वना दय़ : تَشْرِیقُ मंस्मत अर्थ- ्शामाठ छकाता। त्यत्रकु সाधात्त क و التَّشْرِیقُ न्यत পরবर्षी किन मिनतक ایّاًمُ تَشْرِیقُ দিন্তলোতে গোশত শুকানো হয় সেহেতু তার এ নাম রাখা হয়েছে।

مُشْتَقَ ٩٤- أُمُنْتُمَ । এর উভয় অর্থের দিকে ইশারা করা হয়েছে। কেননা أُمُنْتُمُ -এর উভয় অর্থের দিকে ইশারা করা হয়েছে। কেননা थात्क, जाश्राल अर्थे शत्र وَ فَاذَا زَالَ عَنْكُمُ خُوْفَ ٱلْعَدُو ( عَنْ عَلَيْ عَنْكُمُ خُوْفَ ٱلْعَدُو ( عَا عَنْكُمُ خُوْفَ الْعَدُو ( عَنْ عَنْكُمُ خُوْفَ الْعَدُو ) थात्क, जाश्राल अर्थे शत्र ছিল না সে তো এ হুকুমের অন্তর্ভুক্ত আছেই। আর্র যদি اَصَىٰ থেকে ব্যবহৃত হয়ে থাকে, তাহলে অর্থ হবে– যদি তোমরা শান্তি ও স্বন্তিতে থাক। –[﴿ تُرُوبُهُ الْأَرُواْحِ الْمُرَادِةِ अाक। –[﴿ الْمُرَوانِحُ الْمُرَادِةِ अाक। विकास

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

৪৩৮

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

أَمِنْتُم : আয়াতের শুরু অংশে উল্লিখিত সংকট ও ব্যাধির বিপরীতে এখানে শান্তি ও নিরাপত্তার অবস্থা বর্ণনা করা হচ্ছে এবং হজের সময় ওমরা করার বিধান বর্ণনা করা হচ্ছে। ওখানে حِصَارٌ দ্বারা যেমন ব্যাপক ও বিস্তৃত অর্থ নেওয়া হয়েছিল, এখানেও أَمْنُ শব্দ দ্বারা ব্যাপক অর্থ বুঝাবে। অর্থাৎ শক্র জনিত সংকট দূর হওয়ার অর্থ যেমন বুঝাবে, তদ্রূপ ব্যাপকতার অর্থে রোগ-ব্যাধি উপশম হয়ে যাওয়াও বুঝাবে।

: মুসান্নিফ (র.) যেহেতু শাফেয়ী মাযহাবের অনুসারী, তাই তিনি শুধু দুশমন থেকে নিরাপদ হওয়ার কথাই

উল্লেখ করেছেন।

عَمَّتُ عَ وَالْمَ فَمَنْ تَمَتَّعُ -এর শাব্দিক অর্থ- উপকার হাসিল করা। ফিকহের পরিভাষায় এর অর্থ হজ ও ওমরা একত্র করা। অর্থাৎ হজের মাসগুলোতে একবার ইহরাম বেঁধে ওমরা আদায় করার পর তা খুলে হালাল হয়ে পুনরায় দ্বিতীয়বার ইহরাম বেঁধে হজ করে নেওয়া। যেহেতু দুই ইহরামের মধ্যবর্তী সময়ে ইহরামকালীন নিষিদ্ধ বিষয়গুলো উপভোগ করা যায় তাই একে تَمَتَّعُ বলা হয়।

হজ ও ওমরা একত্রে আদায় করার বিধান: ইবরাহীমী ধর্ম ত্যাগ করে জাহিলি যুগের আরবরা যেসব কুসংস্কারে নিমজ্জিত হয়েছিল, সেগুলোর মধ্যে একটি ছিল এই যে, তারা মনে করত হজের মৌসুমে ওমরা করা কঠিন পাপ। –[জাসসাস]

এ আয়াতে তাদের সে ধারণার সংশোধন এভাবে করা হয়েছে যে, মীকাতের সীমায় বসবাসকারীদের জন্য তো হজের মাসে হজ ও ওমরা একত্রে আদায় করা নিষিদ্ধ। কেননা তাদের হজের মাসের পরে দ্বিতীয়বার ওমরার জন্য আসা কঠিন ব্যাপার নয়, কিন্তু মীকাতের বাইরের অধিবাসীদের জন্য দ্বিতীয়বার আসা কঠিন ব্যাপার, তাই দূরবর্তী এলাকার লোকজনের জন্য হজ ও ওমরা একত্রে আদায় করা জায়েজ। –[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৩১২]

মীকাত: সে সমস্ত নির্ধারিত স্থানসমূহকে মীকাত বলা হয়, যা সারা বিশ্বের হজযাত্রীগণ যিনি যেদিক থেকে আগমন করেন, সেসব রাস্তার প্রত্যেকটিতে একটি স্থান আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে নির্ধারিত করে দেওয়া হয়েছে। যখনই মকায় আগমনকারীরা এ স্থানে আসবে, তখন হজ অথবা ওমরার নিয়তে ইহরাম বাঁধা আবশ্যক। ইহরাম ব্যতীত নির্ধারিত এ স্থান অতিক্রম করা গুনাহের কাজ। যেমন বলা হয়েছে— الْمُسَجِّدِ الْحَرَامِ الْمُسَجِّدِ الْحَرَامِ এই। অর্থাৎ যাদের পরিবার-পরিজন মীকাতের সীমারেখার অভ্যন্তরে বর্সবাস করে, না তার্দের জন্য হজ ও ওমরা হজের মাসে একত্রে আদায় করা জায়েজ।

অবশ্য যারা হজের মৌসুমে হজ ও ওমরাকে একত্রে আদায় করে, তাদের উপর এ দুটি ইবাদতের শুকরিয়া আদায় করা ওয়াজিব। তা হচ্ছে কুরবানি করার সামর্থ্য যাদের রয়েছে, তারা বকরি, গাভী, উট প্রভৃতি যা তাদের জন্য সহজলভ্য হয়, তা থেকে কোনো একটি পশু কুরবানি করবে। কিন্তু যাদের কুরবানি করার মতো আর্থিক সঙ্গতি নেই, তারা দশটি রোজা রাখবে। হজের ৯ তারিখ পর্যন্ত তিনটি আর হজ সমাপনের পর সাতটি রোজা রাখতে হবে। এ সাতটি রোজা যেখানে এবং যখন সুবিধা, তখনই আদায় করতে পারে। হজের মধ্যে যে ব্যক্তি তিনটি রোজা পালন করতে না পারে, ইমাম আবৃ হানীফা (র.) এবং কিছু সংখ্যক বিশিষ্ট সাহাবীর মতে তাদের জন্য কুরবানি করাই ওয়াজিব। যখন সমর্থ হয়, তখন কারো মাধ্যমে হেরেম শরীকে কুরবানি আদায় করবে। —[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন]

তামাত্র ও কিরান : হজের মাসে হজের সাথে ওমরাকে একত্রকরণের দৃটি পদ্ধতি রয়েছে। একটি হচ্ছে মীকাত হতে হজ ও ওমরার জন্য একত্রে ইহরাম বাঁধা। শরিয়তের পরিভাষায় একে 'হজ্জে কিরান' বলা হয়। এর ইহরাম হজের ইহরামের সাথেই ছাড়তে হয়, হজের শেষদিন পর্যন্ত তাকে ইহরাম অবস্থায়ই কাটাতে হয়। দ্বিতীয় পদ্ধতি হচ্ছে, মীকাত হতে শুধু ওমরার ইহরাম বাঁধবে। মক্কা আগমনের পর ওমরার কাজকর্ম শেষ করে ইহরাম খুলবে এবং ৮ জিলহজ তারিখে মিনা যাবার প্রাক্কালে হেরেম শরীফের মধ্যেই ইহরাম বেঁধে নেবে। শরিয়তের পরিভাষায় একে বলা হয় তামাতু'; কিন্তু হিলিই এ সাধারণ অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে।

चिंगों الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّا وَالْعَمَّالِ الْعَمَّالِ الْعَمَّلِ وَالْمَا فَالِمَالِ وَالْمَا فَالِمَالِ وَالْمَا فَالِمَالِ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَالِمُولِمِينَ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُولِمِينَ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُولِمِينَ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُولِمِينَ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَ

ذٰلِكَ الْحُكُمُ الْمَذْكُورُ مِنْ وُجُوبِ الْهَدْي اَوِ الصِّيبَامِ عَلَىٰ مَنْ تَمَتَّعَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ اَهْلُهُ حَاضِرى ٱلمَسْجِد الْحَرَامِ بِاَنْ لَمْ يَكُونُوا عَلَىٰ دُونَ مَرْحَلَتَيْنِ مِنَ الْحَرَمِ عِنْدَ الشَّافِعيّ فَانْ كَانَ فَلاَ دَمَ عَلَيْهِ وَلاَ صِيَامَ وَإِنْ تَسَمَّتَعَ وَفَى ذِكْر الْآهْل الشْعَارُ باشْتِرَاطِ الْإِسْتِيْطَانِ فَلَوْ أَقَامَ قَبْلُ أَشْهُر الْحَجِّ وَلَمْ يَسْتَوْطِنْ وَتَمَتَّعَ فَعَلَيْهِ ذٰلِكَ وَهُوَ أَحَدُ الْوَجْهَيْنِ عِنْدُ الشَّافِيعِي وَالثَّانِي لَا وَالْآهْلُ كِنَابَةٌ عَن النَّنفْسِ وَالْحِقّ بِالْمُتَمَتِّعِ فِيْمَا ذُكرَ بِالسُّنَّةِ الْقَارِنُ وَهُو مَنْ يُحْرُم بِالْعُمْرَةِ وَالْحَجّ مَعًا أَوْ يُدْخِلُ الْحَبُّج عَلَيْهَا قَبْلَ الطُّوَافِ وَاتَّقُوا النُّلهُ فِيْمَا يَأْمُركُمْ بِهِ وَيَنْهَاكُمْ عَنْهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ شَدِيْدُ الْعِقَابِ لِمَنَّ خَالَفَهُ .

অনুবাদ : এটা অর্থাৎ তামাতু'কারীর জন্য সিয়াম পালন করার বা কুরবানি ওয়াজিব হওয়ার উল্লিখিত বিধান তাদের জন্য, যাদের পরিজনবর্গ মাসজিদুল হারামে উপস্থিত নেই। ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত হলো, যদি তার পরিজনবর্গ হেরেম শরীফের দুই মারহালার [হেঁটে চললে দু-দিনের পথ] ভিতরে না হয়, তবে এ বিধান প্রযোজ্য হবে। আর যদি এতটুকু পরিমাণের ভিতর তারা বাস করে তবে তামাত্ত্র' করলেও তার উপর কুরবানি বা সিয়াম পালন করতে হবে না। আয়াটিতে 🔟 [পরিবারবর্গ] শব্দটির উল্লেখ দ্বারা বুঝা যায় উক্ত স্থানকে আবাস হিসেবে গ্রহণ করা শর্ত। সুতরাং হজের মাসসমূহের পূর্বে যদি কেউ এ স্থানে এসে বসবাস করে; কিন্তু এটাকে আবাসভূমিরূপে গ্রহণ না করে আর তামান্ত্রণ করে তবে তাকে তা কুরবানি বা উক্ত নিয়মে সওম পালন] করতে হবে। এটা আমাদের শাফেয়ী মাযহাবের দটি মতের একটি। আর দ্বিতীয় অভিমত হলো. এমতাবস্থায় তাকে তা করতে হবে না। তখন 🕍 শব্দ দারা তার নিজেকে বুঝাবে।

সুনাহর উল্লেখ হিসেবে এ বিষয়ে তামাত্র কারীর সাথে কিরানও অন্তর্ভুক্ত হবে। যে ব্যক্তি একই সাথে হজ ও ওমরার ইহরাম বাঁধে বা ওমরার তওয়াফ সমাপনের পূর্বেই এর সাথে হজেরও ইহরাম করে নেয়, তাকে 'কিরান' বলা হয়। আল্লাহকে অর্থাৎ তিনি যে সকল বিষয়ের নির্দেশ দিয়েছেন এবং যে সকল বিষয় নিষেধ করেছেন, সে সকল বিষয়ে তাঁকে ভয় কর ও জেনে রাখ নিশ্চয় আল্লাহ যে তাঁর বিরুদ্ধাচরণ করে তার শাস্তিদানে অতি কঠোর।

#### তাহকীক ও তারকীব

: वूबात्ना, সংবাদ দেওয়ा : انْسُعَارُ : পরিবার : ٱلْآهَلُ : प्रेंति हलेल पूँरे फित्नর পথ : آَمَوْمَ

ो আবাস হিসেবে গ্রহণ করা।

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

বা ইঙ্গিত কুরবানি : فَلِكَ তু বা আৰু : تَوَلُهُ «ذَلِكَ» الْحُكْمُ الْمُذْكُورُ مِنْ وَجُوْبِ الْهَدْي أَوِ الصِّيَامِ عَلَى مَنْ تَمِتَّعَ खंशांकिर হওয়ার প্রতি সাব্যন্ত করাটা ইমাম শাঁফেয়ী (র.)-এর মাযহার মতে। আহনাফের মতে كَنَتُى দারা পূর্বোক্ত تَمَتُّعُ বা উপকার লাভ তথা হজের মৌসুমে হজ ও ওমরা একত্রে করার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। কেননা আহনাফ হজের সময় তামাতু ও কিরান অর্থাৎ হজ মওসুমে হজ ও ওমরা একত্রে করার দুটি পন্থাই বহিরাগতদের জন্য বৈধ হওয়ার এবং মক্কা ও তার পার্শ্ববর্তী অঞ্চলের বাসিন্দাদের জন্য বৈধু না হওয়ার অভিমত পোষণ করেছেন। –[তাফসীরে মাজেদী]

এ ইবারতটুকুর উদ্দেশ্য হলো তামাত্ব'কারীর উপর কুরবানি : قَوْلُهُ بِنَانَ لَمْ يَكُونُواْ عَلَى دُوْنَ مَرْحَلَتَيْن مِنَ الْحَرَم عِنْدَ الشَّافِعِيّ র্থুরাজিব হওয়ার দুটি সুরত বর্ণনা করা। সারকথা হলো, তামাতুর্কারী যদি أَنَاتَى তথা বহিরাগত হয়, তাহলে তার উপর دَمْ تَمَتُكُمْ কুরবানি ওয়াজিব হবে। আর ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে, হেরেম থেকে ক্মপক্ষে দুই মারহালা দূরত্বে বসবাসকারীকে 👸 বলা হয়। আর তা থেকে কম দূরত্বের বাসিন্দা তাঁর মতে حَضَرِئُ তথা স্থানীয় বলে বিবেচ্য حَضَرِئُ ব্যক্তির উপর দমে তামাতু' এমনকি তার স্থলাভিষিক্ত রোজাও ওয়াজিব নয়।

স্থ্যাভাষত রোজাত ত্র্যাভাব নর।
دم এক ব্যাখ্যা করা উদ্দেশ্য। এ আয়াতের মর্ম হলো, دم এক ব্যাখ্যা করা উদ্দেশ্য। এ আয়াতের মর্ম হলো, دم এক ব্যাখ্যা করা উদ্দেশ্য। এ আয়াতের মর্ম হলো, دم শিক্ত কার্কিত বা রহিত হওয়ার জন্য শর্য়ী মুকীম হওয়া জরুরি। যদি কেউ ক্রেক্ত বা রহিত হওয়ার জন্য শর্য়ী মুকীম হওয়া জরুরি। যদি কেউ ক্রেক্ত বা রহিত হওয়ার জন্য শর্য়ী মুকীম হওয়া জরুরি। যদি কেউ ক্রেক্ত বা রহিত হওয়ার জন্য শর্য়ী মুকীম হওয়া জরুরি। যদি কেউ ক্রেক্ত বা রহিত হওয়ার জন্য শর্মী বসবাসের স্থান না বানায় অর্থাৎ ১৫ দিন অবস্থানের ইচ্ছা করে থাকে, তাহলে তার থেকে ﴿ مُرْسَعُهُ সাকেত হুবে না। কেননা শরয়ী ইকামতের নিয়ত ছাড়া সে আফাকী [দূরের অধিবাসী] হিসেবেই গণ্য হবে। আর এ ধরনের ব্যক্তির উপর دَمْ تُمَثِّعُ ওয়াজিব হয়। –[জামালাইন] খ. ১, পূ. ৩১০]

### অনুবাদ :

। ১٩٧১৯٩. ख्ड অর্থাৎ এর সময় হলো সুবিদিত কতিপয় মাস। اَلْحَجَّ وَقْـتُـهُ اَشْهَـرَ مَعْلُـومَـاتُ شَـوّالُ وَذُو الْقُعُدةِ وعَشَرُ لَيَالٍ مِنْ ذِي الْحَجِّةِ وَقِيْلَ كُلُّهُ فَمَنْ فَرَضَ عَلَىٰ نَفْسِه فِيْهِنَّ الْحَيَّج بِالْاحْرَام بِهِ فَلَا

رَفَثَ جِمَاعَ فِيْهِ وَلاَ فُسُوقَ مَعَاصِيَ ولاَ جدَّالَ خِصَامَ فِي النَّحَجِّ وَفِي قِرَاءَةٍ بِفَتْحِ ٱلْأَوْلَيْنِ وَالْمُرَادُ فِي الثَّلْثَةِ

النُّهُى وَمَا تَفْعَلُوا مِن خَيْرِ كُصَدَقَةٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ فَيُجَازِيْكُمْ بِهِ .

শাওয়াল, জিলকদ এবং জিলহজ মাসের দশরাত: কেউ কেউ বলেন, জিলহজ মাসের পুরোটাই এর অন্তর্ভুক্ত। যে কেউ এই মাসগুলোতে নিজের উপর হজ করা তার ইহরাম বাঁধার মাধ্যমে ফ্রজ করে নেয়, তার জন্য হজের সময় স্ত্রী ব্যবহার, অর্থাৎ দ্রীসহবাস <u>অন্যায় আচরণ</u> পাপাচার <u>ও বিবাদ</u> কলহ বৈধ নয়। **অপর এক কেরাতে প্রথ**ম দুটি শব্দ অর্থাৎ ভৈত্তি ও ভিত্তি এক কাতহা সহকারে পঠিত রয়েছে। पे जिनिएए पें فَكُ رَفَتَ وَلاَ فُكُونَ وَلاَ جَدَال [না-বাচক শব্দ] 🚁 [নিষেধাক্কা] অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। <u>তোমরা উত্তম যা কিছু কর</u>] যেমন- সদকা ইত্যাদি **আল্লাহ তা জানেন অনন্ত**র তিনি তোমাদেরকে এর প্রতিফ**ল দান করবেন**।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত غُولُهُ الْحُمَّمُ الْشُهُرُ مَنْ : অর্থাৎ ওমরা তো সারা বছরই জায়েজ আছে এবং এর জন্য সবসময়ই ইহরাম বাঁধতে পারবে। কিন্তু হজ নির্ধারিত কয়েক মাসেই হয়ে থাকে। তার জন্য ইহরাম বাঁধার সময় হলো এ কয়েক মাস। কেউ যদি এ সময়ের মধ্যে ইহরাম বাঁধে, তাহলে তা হজের ইহরাম হিসেবে গণ্য হবে এবং তার সফরটিও হজের সফর রূপে বিবেচ্য হবে। ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে তো শাওয়ালের পূর্বে ইহরাম বাঁধা জায়েজ নেই। কেউ বাঁধলে তার হজই হবে না। কেননা তাঁর মতে ইহরাম বাঁধা হজের অঙ্গীভূত রুকন এবং হজের কোনো রুকনই মৌসুমের পূর্বে আদায় করার বৈধতা নেই। আর ইমাম আাবূ হানীফা (র.)-এর মতে ইহরাম বাঁধা জায়েজ আছে। কেউ বাঁধলে তার হজ হয়ে যাবে; কিন্তু হজের সময়ের পূর্বে ইহরাম বাঁধা মাকরহ। জায়েজের যুক্তি হলো হানাফীদের মতে ইহরাম হজের রুকন নয়, বরং এটি হজের শর্ত। যেমন অজু নামজের রুকন নয়, পূর্বশর্ত মাত্র।

মাহযুফ হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। যদি মুযাফ মাহযুফ ধরা না হয়, وَقْتُهُ : تَـوْلُهُ «اَلْحُجُّ» وَقُتُهُ তাহলে মাসদারকে তার জাতের উপর প্রয়োগ করা আবশ্যক হয়। কেননা هُوَتُ اَشْهَا অর্থ-হজের কতগুলো মাস। অথচ মাস হজ নয়; বরং হজের সময়। মুযাফ মাহযূফ ধরা হলে আর আপত্তি থাকে না। –[জামালাইন: ৩১৫/ ১৫]

আয়াতের ব্যাপকতাকে সুনির্দিষ্ট করে দিয়েছে । يَسْتَلُوْنَكَ عَن ٱلأَهِلَّةِ الخ পূর্বে বর্ণিত : قَوْلُهُ ٱشُهُرَّ مَعْلُومَاتُ কেননা সে আয়াত থেকে বুঝা যায় চাঁদের মাস স্বস্থলোই বুঝি হজের সময়।

এখানে قَيْلَ : এখানে قَيْلَ كُلُّهُ : এখানে قَيْلَ عُلَّمُ : এখানে قَيْلَ عُلَّمُ وَقَيْلَ كُلُّهُ মধ্যে শামিল।

এর মূল কথা হলো কোনো কিছু সাব্যস্ত হওয়া, কোনো কিছুর অপরিহার্যতা। তবে فَرَضَ : قَوْلُهُ فَمَنْ فَرَضَ فِيبُهِنَّ الْحُجَّ নিজের জন্য অপরিহার্য করে নেওয়ার বাস্তব নিদর্শন কি?

এ অংশটুকু দ্বারা ইমামগণের এখতেলাফের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে عُولُهُ بِالْأَخْرَام بِـهِ নিয়ত ক্রা এবং ইহরাম বাঁধার দারা হজ আবশ্যক হয়ে যায়; কিন্তু ইমাম আ'যম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে তালবিয়া এবং مَدُى مَدَى [হাদী প্রেরণের] দারা হজ আবশ্যক হয়।

وَالْهُ وَلَا فُسُوْنَ : এর অধীনে ছোট বড় সব ধরনের পাপ এসে যায়। ইহরাম অবস্থায় যখন অনেক বৈধ কাজও [যথা শিকার করা ইত্যাদি] নাজায়েজ হয়ে যায়, তাহলে তখন বড় হোক বা ছোট হোক, কোনো পাপের অবকাশ থাকবে কি করে? সুতরাং বিষয়টির উল্লেখ তথু দৃঢ়তা প্রদানের জন্য।

তার ব্যাপক বিস্তৃত অর্থে। মারামারি, ধরাধরি, হাতাহাতি, কলহ এমনকি বাকবিতণ্ডা যা সাধারণত جِدَالٌ : قَـوُكُ وَلاَ جِدَالَ গৌরব ও গর্ব-প্রতিযোগিতার ক্ষেত্রে হয়েই থাকে, সবকিছু ইহরাম অবস্থায় নিষিদ্ধ।

হজের সময় সারা বিশ্বের প্রত্যন্ত অঞ্চলের অধিবাসীরা এক দুর্নিবার আকর্ষণে ছুটে আসে। এখানে সমবেত হয় সব শ্রেণির, সব বয়সের এবং হরেক পেশার ও হরেক মেজাজের লোক। বৃদ্ধ-যুবক, শিশু-কিশোর যেমন থাকে, তেমনি থাকে তেজস্বী গরম মেজাজের লোক। অস্থির প্রকৃতির, লোভী, সুবিধাবাদী ও আবার সুন্দরী তন্ধী তরুণীও। সেই সাথে রয়েছে বিভিন্ন কষ্ট ও সমস্যা, পথে ঘাটে চলাচলের ক্ষেত্রে ও বাসস্থানে সর্বত্র এক দুর্বিসহ অবস্থা। পরম সহিঞ্চু ব্যক্তিও এ সময় ধৈর্যের বাঁধন হারিয়ে ফেলেন। ঈর্ষা-বিদ্বেষ, মুনাফিকী-স্বার্থপরতা, কুদৃষ্টি, কুকর্ম ও ঝগড়াঝাটি, কলহ-বিবাদের সম্ভাবনা থাকে কদমে কদমে। মহাপ্রজ্ঞাময়ের প্রজ্ঞাপূর্ণ দৃষ্টি মানুষের অশ্লীলতা ও বেআইনী (نُسُرُق ي رَنَتُ) কাজের সাথে সাথে স্পষ্ট করে ঝগড়াঝাটির নিষিদ্ধতা উল্লেখ করে দুর্বল বান্দাদের জন্য কত উত্তম ব্যবস্থা দিয়েছেন।

বিষয়াভিজ্ঞ গবেষকগণ একথাও বলেছেন যে, আয়াতাংশের শেষে যে সর্বনাম অর্থাৎ 🚅 [তাতে] না বলে প্রত্যক্ষ উল্লেখ করে ني الْحُجّ [হজের মধ্যে] বলেছেন, তাও এর দৃঢ়তা প্রকাশ ও হজের মাহাত্ম্য বিধানের লক্ষ্যে। সর্বনাম স্থলে প্রকাশ্য বিশেষ্য ব্যবহার বিষয়টির মর্যাদার প্রতি পূর্ণ গুরুত্ব প্রদান বুঝাবার লক্ষ্যে। কেননা বায়তুল্লাহর জেয়ারত এবং তার মাধ্যমে নৈকট্য লাভ করার আবশ্যকীয় কাজ হলো সেসব গর্হিত কাজ বর্জন করা। -[হাশিয়ায়ে জামাল, তাফসীরে মাজেদী]

े अथार अथात्न रक तरल राजत मिनत्र पृश् तुकात्ना रायाह । وَوُلُهُ فِي أَيَّامِهِ : قَوْلُهُ فِي أَلُحّج

এর ﴿ رَفَتُ وَلاَ فُسُوْقَ وَلاَ جِدَالَ । वर्जना कता উদ্দেশ্য : `قُولُهُ وَفِي قِرَاءَةٍ بِفَتْجِ الْأَوْلَيْنِ মঝে মূলত চারটি কেরাত রয়েছে, কিন্তু মুফাসসির (র.) তন্মধ্য হতে দুটি কেরাতের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। আর সম্ভবত মুফাসসির (র.)-এর সামনে তখন ঐ নোসখাটি ছিল যার মধ্যে তিনটির উপর পেশ ছিল। এজন্যই তিনি বলেছেন, অপর এক কেরাতে প্রথম দুটি শব্দ অর্থাৎ فُسُون ও وَفَكُ -এ ফাতহ সহকারে পঠিত রয়েছে এবং جَدَالُ -এর মাঝে পেশ-ই রয়েছে।

চারটি কেরাত নিম্নরপ- ১. তিনটির মধ্যে نَصَبَ ২. তিনটির মধ্যে رَنْع ৩. প্রথম দুটির মধ্যে نَصَبَ এবং তৃতীয়টির মধ্যে - َنصَبُ अ. श्रथम पूर्णित मरक्षा رَفْعُ विरः তৃতীয়र्णित मरक्षा رَفْعُ

। এখানে নিম্নোক উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে ؛ قَوْلُهُ وَالْمَرَادُ فِي الثَّلْفَةِ النَّهْيُ

প্রশ্ন: আয়াতে বর্ণিত يَ وَيَلَ فُسُوْقَ وَلاَ جِدَالَ প্রান্ত বর্ণিত يَ وَنَثَ وَلاَ فُسُوْقَ وَلاَ جِدَالَ প্রায়তে বর্ণিত يَ وَنَثَ وَلاَ فُسُوْقَ وَلاَ جِدَالَ প্রায়তে বর্ণিত মধ্যে অশ্লীলতা, পাপাচার ও কলহ-বিবাদ নেই, অথচ তিনটি বস্তুই হজের মধ্যে পরিলক্ষিত হয়।

উত্তর: এখানে اَيْ لاَ تَرْفُتُوا وَلاَ تَفْسُقُوا وَلاَ تَجَادِلُواْ فِي الْحَجّ । উত্তর মধ্যে উক্ত তিনটি বস্তু করো না।

প্রশ্ন: এখন আরেকটি প্রশ্ন জাগতে পারে, نَفِيْ -কে نَفِيْ দ্বারা ব্যক্ত করার কারণ কি? উত্তর: মূলত نَهِيْ -এর মাঝে মোবালাগা বা অতিশয়োক্তি বুঝানো উদ্দেশ্য এবং এদিকে ইঙ্গিত দেওয়া হয়েছে যে, উক্ত বিষয়গুলো হজের মধ্যে কিছুতেই হওয়া উচিত নয়। মোটকথা, আয়াত বাহ্যত عَبَرِيَّة [সংবাদসূচক] হলেও এর মর্ম نَهْيَ لِيَةُ [নিষেধাজ্ঞা]-এর; বরং দৃঢ়তার সাথে নিষেধাজ্ঞার লক্ষ্যেই এর রূপধারা পরিবর্তিত। অর্থাৎ এসব বিষয়ের নিষেধাজ্ঞা চূড়ান্ত ।

হজের সময় অশ্লীল কাজকর্ম তথা পাপাচার থেকে বেঁচে থাকার নির্দেশ প্রদানের পর আল্লাহ : تَوْلُهُ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْر র্তা'আলা এখানে সৎ আমল করার প্রতি উদ্বন্ধ করেছেন। আর সৎ আমল এভাবে করবে যে, মন্দকথার বদলে উত্তম কথা বলবে, ঝগড়া-ঝাটির বদলে সদাচারপূর্ণ আচরণ করবে এবং গুনাহের বদলে তাকওয়া অবলম্বন করবে।

#### ইস, তাফসীরে জালালাইন আরবি বংলা [১ম খণ্ড] – ২৯(ক)

وَنَزَلا فِي اَهْلِ الْيَمَنِ وَكَانُوا يَحُجُّونَ بِلاَ زَادٍ فَيَنَكُونُونَ كَلاً عَلَى النَّناسِ وَتَزَوَّدُوْا مَا يُبْلِعُكُمْ لِسَفَرِكُمْ فَإِنَّ خَيْرَ السَّزَادِ التَّعَفُى مَا يُتَّقَى بِه سُزَالُ النَّاسِ وَغُيرِه وَاتَّقُونِ يَاكُولِي الْأَلْبَابِ ذَوى الْعُقُولِ.

অনুবাদ: ইয়েমেনবাসীগণ কোনোরূপ পাথেয় না
নিয়েই হজ করতে বের হয়ে যেত। ফলে তারা
[খরচাদির বিষয়ে] মানুষের উপর বোঝা হয়ে দাঁড়াত।
তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন—
তোমরা পাথেয়ের ব্যবস্থা কর যা দ্বারা তোমরা
তোমাদের সফর সম্পন্ন করতে পার। নিশ্চয়
তাকওয়াই শ্রেষ্ঠ পাথেয় যা দ্বারা মানুষের নিকট যাচনা
ইত্যাদি হতে বেঁচে থাকা যায় হে বোধশক্তি
সম্পন্নগণ! জ্ঞান ও বুদ্ধির অধিকারীগণ। তোমরা
আমাকে ভয় কর।

### তাহকীক ও তারকীব

ें كَانُوّا يَحَجُّوْنَ : शारशंत, शरशंत খतंह : كَلُوّا : दाका, घल : وَالِهُ : छाता रक कतंछ : وَالْمُ الْمُحَجُّوْنَ : शारशंत, शरशंत थतंह : كَانُوّا يَحَجُّوْنَ : या खाता छामारात सकरतंत कना सरशंह रहत : مَا يَبْلِغُكُمْ لِسَفَرَكُمْ : या खाता छामारात सकरतंत कना सरशंह रहत : مَا يَبْلِغُكُمْ لِسَفَرَكُمْ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে नूय्ल : উक আয়াতের মর্ম উপলব্ধি করার জন্য জাহিলি যুগের হজ্যাত্রীদের فَوْلُهُ وَنَوْلَ فِي اَهْلِ الْيَسَمِنِ العَ মন-মানসিকতার অভিজ্ঞতা পূর্বশর্ত। তাই মুসান্নিফ (র.) শুরুতে আয়াতের শানে নুযূলের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। আরব জাহেলিয়াতের ইতিহাস লক্ষণীয় । এমনকি আজকের যুগেও ভারতবর্ষে এমন অনেক সম্প্রদায় রয়েছে যারা তীর্থযাত্রাকালে অর্থশন্য হাতে বের হওয়াকে আধ্যাত্মিকতার শেষ মার্গ মনে করে থাকে। ওরা পথে পথে ভিক্ষার হাত বাড়াবে, অন্য কারো গলগ্রহ হয়ে উদরপূর্তি করবে আর নিজের সন্মাসী ফকির হওয়াতে গর্ববোধ করবে। ইসলাম এ ধরনের কুসংস্কারের মূলোচ্ছেদ করে হুকুম দিয়েছে, হজ ও জেয়ারতের উদ্দেশ্যে বাড়ি থেকে বের হওয়ার সময় প্রয়োজনীয় অর্থসমগ্রী সঙ্গে নিয়ে যাবে। অপরের গলগ্রহ হওয়ার মনোবৃত্তি ত্যাগ করতে হবে। জাহিলি আরব যুগে এ ব্যাধি ছিল আরো বিস্তৃত। কোনো কোনো গোত্তে তো এরপ বাড়াবাড়ি ছিল যে. ইহরামের ব্যবস্থা করার পরে যা কিছু সামগ্রী থাকত তা তারা ছুড়ে ফেলে দিত। তারা পাথেয় সঙ্গে না নিয়ে হজে যেত। এমনকি অনেকে ইহরাম বাঁধার পর তার অবশিষ্ট অর্থসামগ্রী ছুঁড়ে ফেলে দিত। ইয়েমেনবাসীদের নিয়ম ছিল, তারা হজে যাওয়ার সময় পাথেয় নিত না। তারা বলত, আমরা আল্লাহর উপর ভরসাকারী। ওদিকে মক্কায় পৌছে তারা ভিক্ষায় নেমে যেত। আরবের এক শ্রেণির লোক পথখরচ সঙ্গে না নিয়ে হজে যেত। কেউ কেউ এমনও বলত, আল্লাহর ঘরে হজে যাওয়া হবে আর তিনি আমাদের খাওয়াবেন না, তা কি করে হয়! পরে ভারা মানুষের দুয়ারে দুয়ারে দারিদ্র্যের বোঝা নিয়ে রাত যাপন করত। এ ধরনের কুসংস্কার, যা মিথ্যা অহমিকা ও প্রদর্শনীমূলক আধ্যাত্মিকতার ভিত্তিতে সৃষ্ট এবং সেই সাথে যা একদিকে স্বনির্ভরতা ও আত্মমর্যাদাবোধের পরিপন্থি এবং অন্যদিকে আর্থসমাজিক ক্ষেত্রে যা অহেতুক বোঝা ও সমস্যা, ইসলামের মতো বাস্তববাদী ও গতিশীল ধর্ম এ ধরনের কুপ্রথা ও কুরীতি কি করে অনুমোদন করতে পারে? –[তাফসীরে মাজেদী]

قَوْلَهُ فَيَكُونُونَ كَلاَّ عَلَى النَّاسِ : তারা বলত আমরা তাওয়াকুলকারী। আমরা আমাদের রবের ঘরে হজ করতে এসেছি, তিনি কি আমাদেরকে আহার দেবেন না। কিন্তু মক্কায় এসে তারা মানুষের কাছে হাত ছড়িয়ে দিত। এমনকি তা চুরি ডাকাতির পর্যায়ে গিয়ে দাঁড়াত। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, প. ২৩৯]

ें يُبْلغُكُمُ : এটি উহ্য মাফউল ا

তামাদের بَنَاكُمْ جُنَاكُ فِي أَنْ تَبْتَغُوا ١٩٨. كَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاكُم فِي أَنْ تَبْتَغُوا تَـطْلُبَوْا فَضَلاً رِزْقًا مِّنْ رَبِّكُمْ بِالسَّيِحِارَةِ فِي الْسَحَيِّجِ نَسَزِلَ رَدُّا لِكُرَاهَتِهِمُ ذُلِكَ فَإِذَا أَفَضْتُمْ دَفَعْتُمْ مِنْ عَرَفْتٍ بَعْدَ الْوَقُونِ بِهَا فَاذْكُرُواْ اللَّهَ بَعْدُ الْمَبِيْتِ بِمُزْدَلِفَةً بِالتَّلْبِيَةِ وَالتَّتِهُ لَيْل وَالدُّعَاءِ عِنْدَ الْمَشْعِر الْحَرَام هُوَ جَبَلُ فِي أَخِر الْمُزْدَلِفَةِ يُقَالُ لَهُ قَرْحُ وَفِي الْحَدِيْثِ اَنَّهُ عَلَيْهُ وَقَفَ بِهِ يَذْكُرُ النُّلهَ وَيَذْعُوْ حَتَّى اسْفَرَ جِدًّا رَوَاهُ مُسْلِكُمْ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدُكُمْ لِمَعَالِم ديْنِهِ وَمَنَاسِك حُجِّهِ وَالْكَانُ لِلتَّعْلِيْلِ وَإِنْ مُخَفَّفَةَ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ قَبْلَ هَدَاهُ لَمِنَ الصَّالِيْنَ . المَامِنَ مَنْ حَيْثُ الْفِيْضُوا يَا قُرْيْشُ مِنْ حَيْثُ الْفِيْضُوا يَا قُرْيْشُ مِنْ حَيْثُ الْفِيْضُوا يَا قُرْيْشُ مِنْ حَيْثُ

اَفَاضَ النَّاسُ اَيْ مِنْ عَرَفَةَ بِأَنْ تَقِفُوا بِهَا مَعَهُمْ وَكَانُوا يَقِفُونَ بِالْمُزْدَلِفَةِ تَرَفَّعَا عَبِنِ الْوُقَوْبِ مَعَهُمُ وَثُمَّمَ لِلتَّرْتيْب فِي الذِّكْرِ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ مِنْ ذَنُوبِكُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ لِلْمُؤْمِنِينَ رَحْبُمُ بِهمْ -

সন্ধান করতে তোমাদের কোনো পাপ নেই। কেউ কেউ এটাকে [হজের সময় উপার্জন করাকে] নিন্দনীয় মনে করত বিধায় তাদের প্রত্যুত্তরে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন। যখন তোমরা আরাফা হতে সেখানে উকৃফ বা অবস্থান করার পর চলে আসবে দ্রুত প্রত্যাবর্তন করবে তখন মুযদালিফায় রাত্রি যাপন করার পর তালবিয়া অর্থাৎ লাব্বাইকা আল্লাহুমা লাব্বাইকা.... . তাহলীল অর্থাৎ লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ.... এবং দোয়া পাঠ করার মাধ্যমে মাশআরুল হারামের নিকট আল্লাহকে স্মরণ করবে। 'মাশআরুল হারাম' মুযদালিফার শেষ প্রান্তরে অবস্থিত একটি পাহাড়। এটাকে 'কুযাহ'ও বলা হয়ে থাকে। হাদীসে আছে, রাস্লুল্লাহ 🚃 এ স্থানে উকৃফ [অবস্থান]

প্রতিপালকের অনুগ্রহ তাঁর নিকট হতে জীবিকা চাইতে

স্থানে দোয়া ও জিকির করেন। -[মুসলিম শরীফ] এবং তাঁকে স্মরণ করবে কেননা, তিনি তোমাদেরকে তাঁর নিদর্শনাদি এবং হজের বিধিবিধানের হেদায়েত করেছেন। كَمَا هُدْكُمْ অক্ষরটি كَافْ কা مُثَقَّلُهُ अपि व ना ان کنتم ( रर्ज्दाधक ان کنتم ( रर्ज्दाधक مُثَقَلَّهُ [রাঢ় রূপ, তাশদীদসহ] হতে مُخَفَّفَ أَن লিঘু বা তাশদীদহীন] রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। নিশ্য এর পূর্বে তাঁর হেদায়েত ও পথ প্রদর্শনের পূর্বে তোমরা বিভ্রান্তদের মধ্যে ছিলে।

করেছিলেন এবং [রাত্রি] অতি ফর্সা না হওয়া পর্যন্ত সে

হতে দ্রুতগতিতে প্রত্যাবর্তন করে তোমরাও সেই স্থান হতে আরাফার ময়দান হতে দ্রুতগতিতে প্রত্যাবর্তন কর। অর্থাৎ অন্যান্য লোকদের সাথে তোমরাও সেই স্থানে উকৃফ [অবস্থান] কর। কুরাইশরা অহংকারবশত অন্যান্য লোকদের সাথে আরাফার ময়দানে উকৃফ করত না। মুযদালিফায় উকৃফ করে চলে আসত। তাই আল্লাহ তা'আলা এ স্থানে কুরাইশদের এরূপ নির্দেশ দিয়েছেন। এ আয়াতে 🛫 শব্দটি কেবলমাত্র বর্ণনানুক্রম হিসেবে ব্যবহার করা হয়েছে। আর আল্লাহর নিকট তোমাদের পাপসমূহের ক্ষমা প্রার্থনা কর। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের প্রতি ক্ষমাশীল, তাদের প্রতি পরম দয়ালু।

# তাহকীক ও তারকীব

हें। विकास क्रिक প্রত্যাবর্তন করবে। وَالْمَاءُ विकास हिन्द श्रिक निর্গত। আর্থ পানি খুব প্রবল বেগে প্রবাহিত হওয়া। হাজী সাহেবগণ যেহেতু আরাফা থেকে দ্রুত প্রত্যাবর্তন করে তাই তাকে পানি প্রবাহিত হওয়ার সাথে তুলনা করা হয়েছে। الْمُبَيِّنَةُ: অবস্থান করা। الْمُبِيِّنَةُ: রাত্রি যাপন করা। الْمُبَيِّنَةُ: অতি ফর্সা না হওয়া পর্যন্ত। তামরা দ্রুত গতিতে প্রত্যাবর্তন কর। بَانْ تَقْفُوا بِهَا : তামরা দ্রুত গতিতে প্রত্যাবর্তন কর। أَفْيُضُوا بِهَا : অহংকারশত।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযূল: প্রাচীন আরবের জাহিলি চিন্তাধারার অন্যতম একটি এও ছিল যে, قَوْلُهُ لَيَسْ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبَتَغُواْ فَضْلاً হজের সফরে জীবিকা উপার্জনকে তারা খারাপ মনে করত। পবিত্র কুরআন স্পষ্ট ভাষায় এ ভ্রান্তি অপনোদন করে দিল।

ইসলামে দুনিয়া ও আখেরাত উভয়টির সফলতা রয়েছে: বস্তুত ইসলাম যেভাবে মানুষের পরকালীন সাফল্যের নিশ্চয়তা দিয়ে থাকে, তদ্রূপ ইহকালীন সাফল্যও তার আহ্বানে সাড়া দেওয়ার ফলাফলের অন্তর্ভুক্ত। ইসলামের এই ইহ-পরকালের সমন্বয় ঘটেছে তার নির্ধারিত প্রতিটি ইবাদতে। অজু, সালাত, সালাতের জামাত, সিয়াম, জাকাত ইত্যাদি সব ইবাদতই আত্মাকে সমুজ্জ্বল করা এবং অভ্যন্তরকে পরিচ্ছন করার সাথে সাথে পার্থিব, দৈহিক, বস্তুতান্ত্রিক ও আর্থসামাজিক উপকারিতা ও কল্যাণে পরিপূর্ণ। হজের ক্ষেত্রেও এ মূলনীতি পুরোপুরি কার্যকর। হজের সুদীর্ঘ সফর, জল, স্থল ও বিমান পথে বন্দরের পর বন্দর ও দেশের পর দেশ অতিক্রম করা, উত্মতের বিভিন্ন শ্রোণি ও পেশার লোকদের পৃথিবীর প্রত্যন্ত অঞ্চল থেকে আগমন করে এ বিশাল মহাসন্মিলনে সমবেত হওয়া শুধু [ভ্রমণ বা] একটু 'শুকনো ইবাদত' ও কতক্ষণ আল্লাহকে স্বরণ করার মধ্যে সীমিত নয়। ব্যক্তি ও জাতি উভয়ের জন্য এবং ব্যক্তিগত ও সামাজিক সব ধরনের কল্যাণ এটা দিয়ে হাসিল করা যেতে পারে এবং তা করাই বাঞ্ছ্নীয়।

غُولَهُ فَخُولُهُ وَ এক্ষেত্রে মানুষের বিরূপ ধারণা ও মন্তব্যে এত বাড়াবাড়ি হয়ে গিয়েছিল যে, কোনো ব্যবসায়ী তার ব্যবসার মালপত্র নিয়ে মক্কা ও মিনার বাজারে উপস্থিত হলে কিংবা কোনো উটের মালিক তার উট.আরাফা, মুযদালিফা ও মিনার বাজারে নিয়ে গেলে মনে করা হতো যে, তার হজই আদায় হয়নি এবং যদি ব্যবসাই করা হলো, তবে আর ইবাদত রইল কোথায়? পবিত্র কুরআন স্পষ্ট ভাষায় এ ভ্রান্তি অপনোদন করে দিল। –[তাফসীরে মাজেদী]

ভারতির সাথে ব্যবসাকে সম্পূর্ণরূপে নিষিদ্ধও করা হয়নি এবং তার প্রতি উৎসাহিতও করা হয়নি; বরং অন্যান্য জায়েজ কাজের মতো এটাও একটি জায়েজ কাজ। তবে এখলাসের পরিপস্থি হওয়া না হওয়ার মাপকাঠি হলো নিয়ত। যদি ব্যবসাই প্রধান ব্যাপার হয়ে থাকে, তাহলে ফরজ আদায় হয়ে যাবে; কিন্তু খালেসভাবে হজকারীর সমপরিমাণ ছওয়াব হবে না। আর যদি উভয়টি সমান সমান হয়, তাহলে খারাপ ভালো কোনোটারই অধিকারী নয়। আর যদি হজই মুখ্য হয়ে থাকে এবং ব্যবসাটি হজের অনুগামী হয়, তাহলে ইখলাসের পরিপস্থি হবে না; বরং যদি ব্যবসার লাভের দ্বারা হজের আমলে সহযোগিতা পাওয়া যায়, তাহলে তো অতিরিক্ত ছওয়াব মিলবে। আর এর ফলে হজ পালনকারী দুনিয়া ও আথেরাত উভয়টির কল্যাণ হাসিল করল।

-[সাবী খ. ১, পৃ. ১২৩, কামালাইন খ. ২, পৃ. ৭৩]
-[সাবী খ. ১, পৃ. ১২৩, কামালাইন খ. ২, পৃ. ৭৩]
- এর শান্দিক অর্থ- দলে দলে চলা বা প্রত্যাবর্তন করা। ফিকহের পরিভাষায় 
আরাফা থেকে মুযদালিফায় গমনকে। আরাফায় হলো মক্কা মোয়ায্যামা ও তায়েফগামী পূর্বমুখী সভ়কে মক্কা থেকে প্রায়
১০/ ১২ মাইল দূরত্বে অবস্থিত কয়েক বর্গমাইলের প্রশস্ত ও উন্যুক্ত একটি প্রান্তর। প্রান্তবর্তী আরাফায় নামক একটি ছোট
পাহাড থেকে এ নামের উৎপত্তি।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

তিন্দ্র । এতি স্থানসূচক বিশেষণ। এটি মুযদালিফার নুই কুদে পাহাড়ের মধ্যবর্তী বিশেষ স্থানটির [উপত্যকার] নাম। অবশ্য সমগ্র মুযদালিফাকেও 'আল মাশআরুল হারাম' বলা হয়। বিদান সমাজে এতে দ্বিমত নেই যে, 'আল মাশআরুল হারাম' দ্বারা মুযদালিফাকেই বুঝানো হয়। প্রসিদ্ধ মতে সমগ্র মুযদালিফা-ই আল মাশআর। মুযদালিফা হচ্ছে মক্কা শরীফ থেকে ৬ মাইলের দূরত্বে। মিনা থেকে আরাফায় যাওয়ার জন্য রয়েছে একটি সোজা পথ। হাজীগণ ৯ তারিখে সে পথেই গিয়ে থাকেন। ফিরে আসার সময় বিকল্প পথ ধরে আসার হকুম রয়েছে। একটু ঘুরে অন্য পথে আসলেই পথে পড়বে মুযদালিফা। হাজীদের সব কাফেলা ১০ তারিখের প্রথমাংশে [চাঁদের হিসাব অনুযায়ী রাত আগে দিন পরে হওয়ার ভিত্তিতে] এখানে পৌছে যায় এবং তাসবীহ-তাহলীল, যিকির-আযকার, সালাত-ইসতিগফার করে এখানকার রাতটি কাটিয়ে দেয়। এখানে মসজিদ রয়েছে পাহাড়ের উপরে, একটি পাহাড়িকা, যেখানে ইমাম অবস্থান করেন। এটির নাম এ কারণে আল মাশআর যে, এটি ইবাদতের আলামত ও প্রতীক। আর আল হারাম বিশেষণ তার মর্যদাের কারণে। – তাফসীরে মাজেদী]

تَعْلِيْلُ : অর্থাৎ عَمْا هَدُكُمْ وَالْكَانُ لِلْتَعْلِيْلُ वर्ণि عَنْ بِلْتَعْلِيْلُ : অর্থাৎ عَمْا هَدُكُمُ وَالْكَانُ لِلْتَعْلِيْلِ مَا تَعْلِيْلُ وَمُ لِلْجَلِ مِدَايِتِهِ إِيَّاكُمُ । বর্ণিট عَلْمُ وَمُ لِأَجَلِ مِدَايِتِهِ إِيَّاكُمُ । ত্রি জন্য । কুরি তোমাদেরকে দীনের আহকাম শিক্ষা দিয়েছেন । – জিমালাইন খ. ১, পৃ. ৩১৬]

فَوْلَهُ فَاذَكُرُوا اللّٰهَ .....وَاذْكُرُوهُ كُمَا هَذَكُمُ : এখানে একদিকে যেমন নিরবচ্ছিন্নভাবে আল্লাহর স্মরণে লেগে থাকার তাগিদ করা হয়েছে, তদ্রপ অন্যদিকে এ কথাও দ্ব্যর্থহীনভাবে বলে দেওয়া হয়েছে যে, স্মরণ করার পস্থা নিজেদের আবিষ্কৃত হলে চলবে না, তা হতে হবে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লেরই নির্দেশিত। জিকির-এর হুকুমের পুনরুক্তি তাকিদের জন্য।
—[তাফসীরে মাজেদী]

أَىْ مِنَ الثَّقَيْلَةِ وَالْأَصْلُ وَإِنَّكُمْ فَحُذِفَ الْإِسْمُ وَخَفَّتْ وَلَزِمَتِ اللَّامُ فِي حَذْفِها : مُخَفَّفَةُ

وَ عَالَيْنَ : [ইবাদত ও আল্লাহর জিকিরের সঠিক পন্থাসমূহের ব্যাপারে।] تَوْلُهُ الْضَّالِيْنَ -এর একবচন] সব সময়ই পথাহারা বিভ্রান্ত অর্থে ব্যবহৃত হয়; অজ্ঞ, অনভিজ্ঞ অর্থেও ব্যবহৃত হয় এবং الْمَالُ في الْمَالِيَّةِ كَمَعْرَفَةِ الْاَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ الْآتِي هِيَ الْمِبَادَاتُ - (رَاغِبَ) والشَّرُعِيَّةِ الْآتِي هِيَ الْمِبَادَاتُ - (رَاغِبَ) والصَّارِة وَالْمَالُ في الْمَالُومِ الْمَالُومِ وَالْمَالُ في الْمَالُومِ السَّلُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمُعْرَفَةِ الْاَحْدَى الشَّرُعِيَّةِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمُلْمِعِيِّةِ الْمَالُومِ الْمُلْمِعِيِّةِ الْمَالُومِ الْمُلْمُومِ الْمَالُومِ الْمَالُومِ الْمُلْمُومِ اللَّمِي الْمُلْمِعِيْمِ السَّمِي الْمُعْلِيَةِ الْمَالُومِ الْمُعْلِيَةِ الْمَالُومِ الْمُلْمُومِ الْمُعْلِمُ السَلِيْمِ الْمُعْلِمُ السَلِيْمِ الْمُلْمُومِ الْمُعْلِمُ الْمُلْمُومِ الْمُعْلِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

আমাদের আরাফায় যাওয়া কেন? সবার [সাধারণ মানুষের] সঙ্গে সেখানে যাওয়া আমাদের আভিজাত্যের পরিপন্থি। আমাদের জন্য মুযদালিফায় যাওয়াই যথেষ্ট। কুরাইশ ও তাদের অনুগামীরা মুযদালিফায় উকৃফ [অবস্থান] করত, তারা, নিজেদের آلُخَسَنُ বীররক্ষী [সম্ভবত কা'বা শরীফের রক্ষী] নামে অভিহিত করত। অন্যান্য আরবরা আরাফায় উকৃফ করত। কুরাইশ এবং অন্য যারা তাদের ধর্ম অনুসারী ছিল, অর্থাৎ آلُخَسَنُ সম্প্রদায় মুযদালিফায় অবস্থান করত এবং বলত যে, আমরা তো আল্লাহর হেরেমের বাসিন্দা-খোদায়ী খিদমতগার। তারা বলত, আমরা হেরেমের বাইরে যাব না। উল্লেখ্য আরাফায় হেরেমের বাসিন্দা-খোদায়ী খিদমতগার। তারা বলত, আমরা ছেরেমের বাইরে যাব না। তারা বলত, আমরা হেরেমের বাসিন্দা, হেরেমেরক্ষী। আমাদের জন্য সমীচীন শুধু হেরেমকে শ্রদ্ধা করা; আমরা হিল্ল [হেরেমের বাইরের স্থান] -কে সম্মান দেখাতে পারি না। এ আয়াত এদেরই সংস্কারের লক্ষ্যে। দ্বারা মানবজাতি উদ্দেশ্য।

-[তাফসীরে মাজেদী]

885

এখানে সময়ের বিলম্ব বা কর্ম সম্পাদনের সময় বিন্যাসের ক্রমিকতা বুঝাবার জন্য নয়, বরং বক্তব্যে বিচ্ছিন্নতা বুঝাবার জন্য। অর্থাৎ একটি কথা শেষ হলো, এখন দ্বিতীয় নিদেশ শোন।

বস্তত এর দারা একটি আপত্তির নিরসন করা হয়েছে। তা হলো তা নির্মান নির্মান নির্মান নির্মান নির্মান নির্মান ব্যবহার দারা বোঝা যায় যে, কুরাইশদেরকে প্রদন্ত আরাফায় অবস্থান করার নির্দেশটি হলো লোকজন আরাফা থেকে ফিরে মিনায় পৌছার পর। অথচ বাস্তবে ব্যাপারটি এমন নয়। কেননা বিধান হলো সকলে عَرَفَاتُ থেকে একই সময় রওয়ানা হবে। তাই মুফাসসির (র.) উপরিউক্ত ইবারতে জবাব দিয়েছেন। আরও একটি জবাব এভাবে দেওয়া হয় য়ে, বাব্যের মাঝে مَعْطُوْن হয়েছে। সুতরাং أَفَيْتُ اَوْيْتُ اَوْيْتُ مُنْ اَوْيْتُ مُنْ اَوْيْتُ مُنْ اَوْيْتُ مُنْ اَوْيْتُ مُرَاء হেরেছে। সুতরাং اَ الْعَنْتُ হরেছে। সুতরাং المَنْتَ مُقَادِر তার সাথে সম্প্রক হবে। তখন সাধারণভাবে সকল মানুষই তার মোখাতাব হবে। –[হাশিয়ায়ে সাবী খ. ১, পৃ. ১২৩]

غُولُهُ وَاستُغَفُورُوا اللّٰهَ : যেহেতু সে পবিত্র স্থানটি হলো আল্লাহর রহমত অবতরণের অন্যতম স্থান এবং দোয়া কবুলের বিশেষ জায়গা তাই এখানে ইন্তিগফারের কথা বলা হয়েছে। হয়রত আয়েশা (রা.) সূত্রে বর্ণিত, কোনো দিন এমন নেই, যে দিন আরাফা দিবসের চেয়ে অধিক সংখ্যক বান্দাকে দোজখ থেকে মুক্তি দেওয়া হয়।

হজ: আদ্যপান্ত আত্মার পরিভদ্ধির অপূর্ব ব্যবস্থা: হজের বর্ণনার ভক্ন থেকে লক্ষ্য করন। আত্মার পরিভদ্ধির ব্যাপারে একটু পরপর কি পরিমাণ গুরুত্ব প্রকাশ করা হয়েছে। হেরেম শরীফ বরং হেরেমের চৌহদ্দি যখন অনেক মনজিল দ্রে, তখন থেকেই সারা জীবনের পরিচিত ও অভ্যন্ত পোশাক শরীর থেকে খুলে ফেলা হলো। এখন মাথায় টুপি নেই, কোনো পাগড়ি-পট্টিও নেই, শেরওয়ানি-সদরিয়া-কোট নেই, জামা-জুব্বা নেই, বাদশাহ ও ফকির, শাসক ও জনতা সকলেই দুই কাপড়ে এক লেবাসে। আর এ ইহরাম পরার সাথে সাথে সব সময়ের হারাম বিষয়গুলোর কথা তো বলাই বাহল্য, এ তালিকায় আরো সংযুক্ত হলো এমন অনেক বিষয়, যা ইতঃপূর্বে হালাল ছিল এবং সাধারণত সেগুলো হালাল। এগুলো এক দীর্ঘ সময়ের জন্য নিষিদ্ধ হয়ে গেল। কতই পছন্দনীয়, আকর্ষণীয়, কতই অভ্যন্ত বিষয় হাতের নাগালে থাকা ও সহজলভ্য হওয়া সত্ত্বেও এ সময় বর্জন করতে হচ্ছেন। এতসব করেও মন ভরেনি। মুহুর্মূহ লাব্বাইক ধ্বনি উচ্চারণ করতে থাক। হাজির! বান্দা হাজির!! শ্লোগানে আকাশ-বাতাস, পাহাড়-টিলা গুপ্পরিত করতে থাক। অবিরাম আল্লাহর জিকির করতে থাক। এখন শেষ প্রান্তের কাছাকাটি এসে হকুম পাওয়া গেল ভুল-ভ্রান্তি, ক্রুটি-বিচ্যুতি, কুকর্ম-কুকীর্তিগুলো শ্বরণ করে সেগুলোর জন্য ক্ষমা ভিক্ষা করতে থাক।……..এত পূত-পবিত্র, এত পরিক্ছন্ন এবং এত পরিশুদ্ধ সম্পিলনের সঙ্গে বিশ্বজগতের অন্য কোনো আনন্দ মেলা, অলীক ধ্যান-ধারণাপ্রসূত, কুসংস্কারমন্তিত, কাম স্বার্থতাড়িত মেলা অনুষ্ঠান, উৎসব আয়োজনের কোনোও তুলনা হতে পারে কি? বাস্তবতার চোখে ঠুলি পরে থাকলে কি আর করা! ইসলামকে অন্যান্য ধর্ম মতবাদের সমপর্যায়ে রেখে বিচার বিশ্বেষণকারী বুদ্ধিজীবীরা নিজেদের বিদ্যা ও বুদ্ধির উপর এবং চোখ, কান, ও মেধার উপর কি জঘন্য অনাচারই না করে চলছে। –িতাফদীরে মাজেদী।

#### অনুবাদ :

٢. فَيَاذَا قَصَيْتُمْ اَدَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمُ عِبَادَاتِ حَرِّج كُمْ بِاَنْ رَمَيْتُمْ جَمْرَةَ الْعُقَبَةِ وَحَلَقْتُمْ وَطُفْتُمْ وَالْشَتُقْرَرْتُمْ بِمِنِي فَاذْكُرُوا اللَّهُ بِالتَّكْبِيْرِ وَالثَّنَاءِ كَذَكْرِكُمُ أَبِاءَكُمْ كَمَا كُنْتُمْ تَذْكُرُونَهُمْ عِنْدَ فَرَاغِ حَجَّكُمْ بِالْمُفَاخَرَةِ اَوْ اَشَدَّ ذِكْرًا مِنْ ذَكْرِكُمْ إِيَّاهُمْ وَنَصَبُ اَشَدُّ عَلَيَّ ـ الْحَالُ مِنْ ذَكْرِ الْمَنْصُوْبِ بِأَذْكُرُوا إِذْ لَوُ تَأُخَّرَ عَنْهُ لَكَانَ صِفَةً لَهُ فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُّقُولُ رَبَّنَاءَ اتِنَا نَصِيْبَنَا فِي الدُّنْيَا فَيُ وْتَاهُ فِيها وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ نَصِيب

. . ২০০. অতঃপর যখন তোমরা অনুষ্ঠানাদি অর্থাৎ হজের ইবাদতসমূহ সম্পনু করবে সামাধা করবে; অর্থাৎ যখন জামরা আকাবা, মস্তক মুণ্ডন, তাওয়াফ, মিনায় অবস্থান করে ফেলবে তখন তাকবীর ও ছানার [প্রশংসা করার] মাধ্যমে আল্লাহকে এমনভাবে স্মরণ করবে যেমন তোমরা তোমাদের পিতৃপুরুষকে শ্বরণ করতে হজ সমাপন করার পর যেমন গর্ব সহকারে তোমরা তাদের আলোচনা করতে: অথবা তোমরা তাদের যে আলোচনা করতে তদ্পেক্ষা গৃভীরভাবে। أَذْكُرُوا पिंगे विकाशिक्त মাধ্যমে مَنْصُوب রূপে ব্যবহৃত ذُكْرًا বা ভাববাচক পদ রূপে مَنْصُوب হযেছে। اَشَدْ শব্দটি যদি ذُكُرًا -এর পর উল্লেখ হতো, তবে এটা তার वा বিশেষণ রূপে গণ্য হতো। মানুষের মধ্যে অনেকে বলে, হে আমাদের প্রভু! আমাদেরকে ইহকালেই আমাদের হিস্যা দিয়ে দাও। অনন্তর ইহকালে তাদেরকে তা দিয়ে দেওয়া হয়। আর পরকালে তাদের কোনো কিছুই অংশ নেই।

حَسَنةً نِعْمَةً وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً هِي الْجَنْنَةُ وَقِنَا عَذَابَ النَّنارِ بِعَدَم دُخُولِهَا وَهِذَا بِيَانَ لِمَا كَانَ عَلَيْهِ الْمُشركُونَ ولحَال الْمُؤمِنيْنَ وَالْقَصْدَ بِهِ الْحَتَّ عَلَىٰ طَلَبِ خَيْرِى التَّدَارَيْن كَمَا وَعَدَ بالثُّواب عَلَيْهِ بِقَوْلِم.

! كَمْنْ يَكُولُ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي الدُّنْيَا ٢٠١. وَمَنْ يَكُولُ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي الدُّنْيَا আমাদেরেকে ইহকালে কল্যাণ নিয়ামত দাও এবং পরকালেও কল্যাণ জানাত দাও এবং আমাদেরকে জাহানামের আগুনের আজাব হতে তাতে প্রবেশ না করিয়ে <u>রক্ষা কর।</u> এ স্থানে মুশরিক এবং মু'মিনগণের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। এর উদ্দেশ্য হচ্ছে. উভয় জাহানের মঙ্গলার্থে দোয়া করায় উৎসাহ প্রদান করা। পরবর্তী আয়াতটিতে তিনি এর পুণ্যফল দানের ওয়াদা করেছেন। ইর্শ্স করেন-

٢٠٢. أُولَنِّكَ لَهُمْ نَصِينُهُ شَوَابٌ مِنْ أَجَل مَا كَسَبُوا عَمِلُوا مِنَ الْحَجْ وَالدُّعَاءِ وَاللُّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ يُحَاسِبُ الْخَلْقَ كُلَّهُمْ فِيْ قَدُر نِصْفِ نَهَارِ مِنْ اَيَّامِ اللَّدُنْيَا لِحَدِيثٍ بذُلكَ ـ

২০২. যা তারা অর্জন করেছে হজ ও দোয়ার যে আমল তারা করেছে তা দারা তার প্রাপ্য অংশ অর্থাৎ পুণ্যফল তাদেরই। বস্তুত আল্লাহ তা'আলা হিসাব গ্রহণে অতি দ্রুত। হাদীসে আছে, দুনিয়ার দিনের অর্ধ দিন পরিমাণ সময়ের মধ্যে তিনি সমস্ত সৃষ্টির হিসাব সমাধা করে ফেলবেন।

# তাহকীক ও তারকীব

• अश्म, श्रिमा। चंद्रें : जात्क क्षमान कता रहा। مَفْخَرَةَ : मिक्कें नेत्रहें : जात्म निक्र नेत् स्था। चंद्रें : जार्म, श्रिमा। चंद्रें : ज्यापानत तक्षा कक्षन : केंद्रें (ज) وِتَايَدٌ । ज्यापानत तक्षा कक्षन । क्ष्मिक कता । ज्यापान कता रहाहह । क्ष्मिक कता । क्ष्मिक कता व्यापान कता रहाहह । क्ष्मिक व्यापान कता क्ष्मिक व्यापान विवाद क्षामिक व्यापान विवाद क्षामिक व्यापान विवाद क्षामिक विवाद विवाद क्षामिक विवाद विवाद क्षामिक विवाद क्षाम

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুগ: সাম্প্রদায়িক শ্রেষ্ঠত্ব জাতীয় ঐতিহ্য ও গৌরব, গোষ্ঠীর আভিজাত্য যেমন— আধুনিক জাহিলিয়াতের সভ্যতা-সংস্কৃতি (?) মৌলিক উপাদান, তদ্ধপ আরবের জাহিলি ধর্মেও তা ছিল শ্রেষ্ঠ উপাদান । আরবরা মিনায় সমবেত হলে প্রতিটি গোত্র স্বগোত্রের জয়সূচক শ্লোগান দিত, তাদের পূর্বপুরুষের কীর্তিগাথা অলঙ্কারপূর্ণ বর্ণনা দিয়ে মজলিস উত্তপ্ত করত। এখানে তা বর্জন করে আল্লাহর জিকির করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। –[তাফসীরে মাজেদী]

عِمْ مُعَلَّقٌ अनात कात राला قَضَى यथन قَضَى व्यन हिंदै के विक्षेत कात राला وَيَضَيَّتُم اَدَّيْ عَلَمَ الْاَتُمَامُ وَالْغَرَاغُ فَاذَا فَضَبْتُم اَدَّيْ عَبْرُ وَعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

س ও ن] اَلنَّسُكُ (ن) نُسُكًا : قَوْلُهُ مَنَاسِكُكُمْ ضِعَ بِقُرْبَةً - نُسُكُ (ن) نُسُكًا : قَوْلُهُ مَنَاسِكُكُمْ ضَالِيكُمْ ضَالِيكُمُ مَنَاسِكُكُمْ ضَالَاتِی وَنُسُكِیْ व्या कात्र एक تَطَوَّعُ بِقُرْبَةً - نُسُكُ (ن) نُسُكًا : قَوْلُهُ مَنَاسِكُكُمْ ضَالَاتِی وَنُسُكِیْ व्या कात्र وَ مَالَّاتِی وَنُسُكِیْ व्या कात्र وَ مَالَّةً وَ مَالِيَّ مَالَّةً وَ مَالِيَّ مَالَّةً وَلَا مَالَةً وَ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالْكُمْ وَاللَّهُ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالْكُمْ وَاللَّهُ مَالِيً مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيْكُمْ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيْ مَالِيْكُمْ مِعْمَالِمُ مَالِيَّ مَالِيَّ مَالِيْكُمُ مَالِيَّ مَالِيْكُمْ مِنْ مَالِيْكُمْ مِعْمَالِمُ مَالِيْكُمْ مِنْ أَنْ مَالِيْكُمْ مِنْ مَالِيْكُمْ مِنْ أَلِيْكُمْ مِنْكُمْ مِنْ أَلِيْكُمْ مِنْ أَلِيْكُمْ مِنْ أَلِيْكُمْ مِنْ أَلِيْكُمْ مِنْ أَلِيْكُمْ مَالِيْكُمْ مَالِيْكُمْ مَالِيْكُمْ مَا مَاللَّهُ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ إِنْ مُنْ مُنْ مُنْكُمْ مُنْ مُنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْ مُنْكُمْ مِنْكُمْ مُنْ

قَوْلَهُ رَمَيْتُمْ جَمْرَةُ الْعَقَبَةِ -এর বহুবচন جِمَارً अতং جِمَارً अভয়টি আসে। নিক্ষিপ্ত পাথর ও নিক্ষেপের স্থান উভয়টির ক্ষেত্রেই এর ব্যবহার রয়েছে। তাই جَمَرَةُ الْعَقَبَةِ -এর অর্থ হলো- তোমরা সেই স্থানের দিকে পাথর নিক্ষেপ করেছ।

তাদের জিকিরের চেয়ে আল্লাহর জিকির বেশি পরিমাণে হবে। কেননা বাপ-দাদার অনুগ্রহ কেবল এইটুকু যে, তারা তোমাদেরকে লালনপালন করেছে; কিন্তু তারা তোমাদের সৃষ্টিকর্তা নয়। পক্ষান্তরে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের সৃষ্টি করেছেন এবং এ পরিমাণ নিয়ামতে ধন্য করেছেন, যা তোমরা গণনা করে শেষ করতে পারবে না। সুতরাং এহেন পবিত্রতম স্থানে আল্লাহর নাম স্বরণ করা উচিত। বাপ-দাদাদের আলোচনা অর্থহীন।

-[মা'আরিফুল কুরআন : ইদ্রীস কান্দলভী (র.)]

١. وَاذْكُرُوا اللّهُ بِالتَّكْبِيْرِ عِنْدَ رَمْسِي الْجَمَرَاتِ فِيْ اَبّامِ مَنْ عُدُودَاتٍ اَى اَيّامِ التَّشْرِيْقِ التَّكُرْمِيْ وَمَنْ تَعَجَّلَ اَى اِسْتَعْجَلَ التَّشْرِيْقِ التَّكُرُ مِنْ مِنْ مِنْ فِيْ يَوْمَيْنِ اَى فِي ثَانِيْ بِالتَّنْفُرِ مِنْ مِنْ مِنْ فِيْ يَوْمَيْنِ اَى فِي ثَانِيْ التَّفْرِ مِنْ مِنْ مِنْ فِيْ يَوْمَيْنِ اَى فِي ثَانِي بِالتَّنْفُرِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ يَعْدَ رَمْلِي جِمَارِهِ فَلا اللّهُ اللّهُ اللّهُ التّهُ التّهُ التّهُ التّهُ التّهُ التّهُ التّهُ اللّهُ وَاعْلَمُوْا اللّهُ وَاعْلَمُوْا النّكُمُ النّهِ النّهُ اللّهُ النّهُ النّهُ

شُرُونَ فِي الْآخِرَةِ فَيُجَازِيْكُمُ بِأَعْ

#### অনুবাদ:

ে ১০৩. রমীয়ে জিমার বা কঙ্কর নিক্ষেপের সময় তাকবীর পাঠ করে তোমরা নির্দিষ্ট সংখ্যক দিনগুলোতে অর্থাৎ আইয়ামে তাশরীকের তিন দিন অর্থাৎ ১১. ১২. ১৩ই জিলহজ আল্লাহকে শ্বরণ কর। যদি কেউ দুই দিনের ভিতর অর্থাৎ আইয়ামে তাশরীকের দ্বিতীয় দিন রুমীয়ে জিমার বা কঙ্কর নিক্ষেপের কাজ সমাধা করার পর মিনা হতে চলে আসর ব্যাপারে তাড়াতাড়ি করে শীঘ্র করে তবে এই তাড়াতাড়ি করায় তার কোনো পাপ নেই। আর যদি কেউ বিলম্ব করে এমনকি তৃতীয় রাতও সেখানে অতিবাহিত করে এবং রমীয়ে জিমার বা কঙ্কর নিক্ষেপের কাজ সমাধা করে তবে তাতেও তার কোনো পাপ নেই। অর্থাৎ এ বিষয়ে তাদের এখতিয়ার রয়েছে। এই পাপ না হওয়া <u>তার জন্য যে</u> হজের বিষয়ে আল্লাহকে ভয় করে চলেছে। কেননা প্রকৃতপক্ষে এ ব্যক্তিই হজ পালনকারী বলে গণ্য। আল্লাহকে ভয় কর এবং জে<u>নে রাখ,</u> তোমদেরকে পরকালে তাঁর নিকট একত্র করা হবে। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে তোমাদের কর্মফল দান করবেন।

# তাহকীক ও তারকীব

َ مَعْ رَوْ : اَلْجَمَرَا : اَلْجَمَرَا : اَلْجَمَرَا : اَلْجَمَرَا : اَلْجَمَرَا : اَلْجَمَرَا : اَلْخَرُ : اللّفَر : विलघ कतल । بَاتَ : तिलघ कतल । تَاخُر : विलच कतल । اللّفَر : तिलच कतल । اللّفَر : तिलच कतल । اللّفَر : विलच कतल । اللّفَر : विलच कता विख्यातथाल । اللّفَر : नाकह कता । اللّفَر : अथिख्यातथाल । اللّفَر : नाकह कता । اللّفَر : अथिख्यातथाल । اللّفِر : नाकह कता ।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: এদিকে হজের বয়ান চলছিল, ওদিকে আবার তখনই আল্লাহকে জিকির করার তাগিদ শুরু হয়ে গেল [কেননা অবশেষে শেষ উদ্দেশ্য হচ্ছে আল্লাহর স্মরণ]। মিনায় অবস্থানের দিনগুলোতে অধিকহারে তাকবীর পাঠ সেখানকার কর্মসূচির একটি বড় অঙ্গ।

#### রমীয়ে জিমার সংক্রান্ত বিধান:

رَبَيُ بَالَ -এর তাৎপর্য: তিনটি জামরায় তিনবার সাতটি করে কঙ্কর নিক্ষেপের প্রসিদ্ধ কারণ হলো, হযরত ইবরাহীম (আ.) পুত্র ইসমাঈলকে জবাই করার জন্য মিনায় যাওয়ার মূহূর্তে মসজিদের সন্নিকটে শয়তান তাকে প্ররোচিত করতে চেয়েছিল। তখন তিনি সাতটি পাথর নিক্ষেপ করেন। এভাবে জামারায়ে আকাবার কাছে একই ঘটনা ঘটে। সেখান থেকেই এ আমলটি হাজীদের জন্য আবশ্যক করে দেওয়া হয়। –[হাশিয়াায়ে সাবী খ. ১, পৃ. ১২৫]

মিনা : মক্কা মুয়াযযমা থেকে প্রায় চার মাইল উত্তর পশ্চিমে অবস্থিত এমটি স্থান। এক সময় তো ধু-ধু প্রান্তর ছিল। এখন অবশ্য অনেক পাকা ইমারত ও প্রাসাদ নির্মিত হয়েছে। কিছু সরকারি ভবনও রয়েছে। এলাকাটি প্রায় সারা বছর জনশূন্য থাকে। তবে হজের মৌসুমে এখানে পূর্ণ জনসমাগম হয়। বিত্তবান হাজীগণ বড় বড় ভবন ভাড়া নিয়ে থাকেন। এ সময় বাজারও খুব জমজমাট হয়ে যায় এবং সমগ্র পৃথিবীর পণ্যসামগ্রী এখানে বেচাকেনা হয়। হাজীদের কাফেলা আরাফা ও মুযদালিফা থেকে ফিরতি পথে সকালের দিকে এখানে পৌছে যায়। ১১/১২ তারিখের সন্ধ্যা পর্যন্ত তো তারা এখানেই অবস্থানরত থাকেন এবং হজ সংক্রান্ত অনেক ওয়াজিব, সুনুত ও মোস্তাহাব আমল এখানে পালন করা হয়। যেমন কুরবানি করা, মাথা কামানো, শয়তানকে কঙ্কর নিক্ষেপ, ইহরামের পোশাক খুলে ফেলা ইত্যাদি।

चातो जिनश्रात کَوْلَدَ ایَّامُ مَعْدُوْدَاتِ : এখানে ایَّا مَعْدُوْدَاتِ श्वातो जिनश्रात ایَّا مَعْدُوْدَاتُ : এখানে ایَّا مَعْدُوْدَاتُ : এখানে আশ্রীক বলা হয়। যে দিনগুলোতে সবকটি জমারায় কল্কর নিক্ষেপ করতে হয়। পক্ষান্তরে ১০ম তারিখে শুধু জামরায়ে আকাবাতেই পাথর মারতে হয়, তাই সেদিনটি এ বিধানের আওতায় পড়ে না। সে তিন দিনের নামাজের পর, রমীয়ে জিমারের পর এবং অন্য সময়েও বিশেষভাবে জিকির করতে হয়। মুসান্নিফ (র.) اَیْ اَیَّامُ التَّشُرِیْقُ الشَّلَاثَةُ الشَّلَاثَةُ الشَّلَاثَةُ السَّلَاثَةُ السَّلَاثَةُ السَّلَاثَةُ السَّلَاثِةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُونَةً السَّلَاثُةُ الْحَالَةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ الْعَلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُونُ السَلَّالِةُ السَلَاثُةُ السَلَاثُةُ السَلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُةُ السَّلَاثُ السَلَّالَةُ السَلَّالِيْكُولُةُ السَلَاثُةُ السَلَاثُولُةُ السَلَاثُولُةُ السَلَاثُةُ السَلَاثُولُةُ السَلَائُةُ السَلَائُةُ السَلَائُةُ السَلَائُةُ السَلَّالِيَّالِيَّالِيُّةُ السَلَائُةُ السَلَائُةُ السَلَّالِيَّةُ السَلَائُةُ السَلَائُةُ السَلَائُةُ ال

তাফসারে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খণ্ড–৫-

े قُوْلُهُ النَّسُّرِيُّقُ : তাশরীক অর্থ- কুরবানির গোশত শুকানো। আইয়ামে তাশরীক হচ্ছে ১০, ১১, ১২ জিলহজ। فَمَنْ تَعَجَّلَ فِيْ वाরা اَيَّامٌ مَعْدُوْدَاتٍ : তথা জিল্হজের ১০, ১১, ও ১২তম তারিখ উদ্দেশ্য। আর فَمَنْ تَعَجَّلَ فِيْ দারা ১০ম তারিখ ব্যতীত ১১ ও ১২ জিলহজ উদ্দেশ্য।

वनात و اللهُ اكْبَر مَنِي الْجَيَرَاتِ अर्था९ প্রতিটি কঙ্কর নিক্ষেপের সময় وَعُنْدَ رَمْنِي الْجَيَمَرَاتِ بستم اللهِ أَكْبَرُ ٱللَّهُمَّ إِنَّ هٰذَا مِنْكَ وَالَيْكَ –जांकवीत अठि कता विवर शामि वा कूतवानित अठ जवार कतात अभय विवर —[হাশিয়ায়ে সাবী খ. ১, প. ১২৫]

चें वर्षा श्वाययमाय श्वणां वर्णतत : قَوْلُهُ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِيْ يَوْمَيِنْ فَلاَ اثْمَ عَلَيهٌ وَمَنُ تَأْخَرَ فَلَا اثْمَ عَلَيه जिना पुष्टि পञ्चा व्यापापिक । कि ১০ कांति श्वत पृतिन विवश्चान करत ১২ कांतिथ सक्कार करत वामरक कारेल তা বৈধ। আবার কেউ ইচ্ছা করলে ১৩ তারিখ পর্যন্ত সেখানে অবস্থান করাও বৈধ।

১২ তারিখে ফিরে আসতে চাইলে ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে সূর্যান্তের পূর্বেই জামরায় কঙ্কর মারার কাজ সম্পন্ন করতে হবে। ইমাম আবু হানীফা (র.)-এর মতে ১৩ তারিখ পর্যন্ত এখানে অবস্থান করতে হলে সূর্যান্তের [১৩ তারিখের] আগেই কঙ্কর মেরে নেবে। যদি মিনায় সূর্যান্ত হয়ে যায়, তাহলে রাত সেখানে কাটাবে। ১৩ তারিখ আবার সবকটি জামরায় পাথর মেরে মক্কায় চলে যাবে।

चें कर्थार ১০ তারিখের পর তথু দুই দিন মিনায় অবস্থান করে মক্কায় চলে গেল। تَوْلُهُ تَعَجَّلُ فِيْ يَوْمَيْنِ

। অর্থাৎ শাফেয়ী মাযহাব মতে আইয়ামে তাশরীকেরু দ্বিতীয় দিন। অর্থাৎ ১২ তারিখে ا تَوْلُهُ أَيْ فِي ثَانِيُ اَيَّامِ النَّتَشْرِيْقَ এঁ অংশটুকুঁ উল্লেখ করেঁ এঁ সংশঁয়ের অপনোদন করা হয়েছে যে, দুই দিনের প্রতিদিনই عَجَبَلَ করা যাবে কিনা? এ বিষয়টি ম্পষ্ট করে দেওয়া হয়েছে যে, কেউ আগে যেতে চাইলে কেবল ১২ তারিখেই যেতে পার্ব, ১১ তারিখে পার্বে না।

তা হলো সূর্য হেলে যাওয়ার পর এবং সূর্যান্তের আগে অর্থাং সূর্যান্তের পূর্বে মিনা ত্যাগ করতে : قَوْلُهُ بَعْدُ رَمْي جمَارِهِ হুঁবে। যদি সুর্যান্তের আগে মিনা ত্যাগ করতে না পারে তাহলে সেই রাত সেখানেই যাপন করতে হবৈ ৩য় দিন রমী করার জন্য : -[হাশিয়ায়ে সাবী]

े कउँ : কেউ ১২ তারিখে রমীয়ে জিমার করে মক্কা পৌছে গেলে ভার কোনো পাপ নেই ، অর্থাৎ তার হজ পূর্ণ وَالْمُ عَلَيْه হয়ে যাবে। তার হজে কোনো ত্রুটি থাকবে না। আর যে আল্লুহর দেওয়া অবকাশ গ্রহণ না করে ১৩ তারিখের রমীয়ে জিমার করে গেল, তারও কোনো গুনাহ নেই। বস্তুত এখানে জাহেলিয়াতের একটি কুসংস্কার রহিত করা হয়েছে। সে যুগে কেউ তাডাতাডি মক্কায় গমনকারীদেরকে পাপী মনে করত। আবার কেউ বিলম্বকারীদেরকে পাপী মনে করত। আল্লাহ তা'আলা আয়াতে বলে দিলেন, কাউকেই পাপী বলা যাবে না। কারণ উভয়টি পস্থাই বৈধ।

ं عُرْكُمَ أَيْ هُمْ مُخَيِّرُونَ : এ ইবারত দারা নিম্নোক্ত উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে।

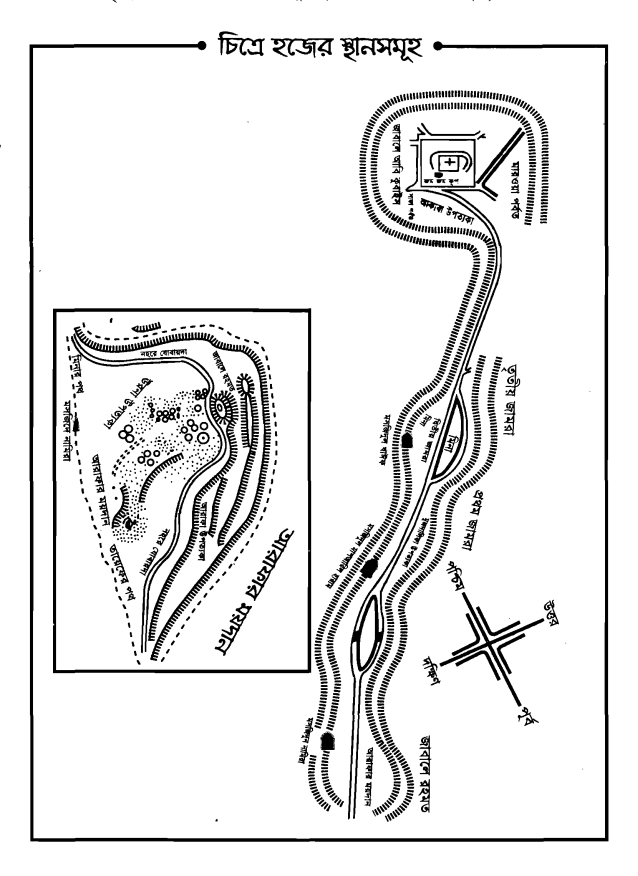
প্রাম: تَغْيَى اِثِمٌ বা পাপ নাকচ করার বিষয়টি তো تَعْصِيرٌ বা ত্রুটির ক্ষেত্রে বলা হয়। আর যে ব্যক্তি তৃতীয় দিন রমী করল সে তোঁ কোঁনো ক্রটি করল না, তারপরও এখানে نَفِئْ الله দারা কি বুঝানো হলো?

উত্তর: মুসান্নিফ (র.) مُمْ مُخْتِرُونَ বলে তার জবাব দিয়েছেন। অর্থাৎ এ আয়াত দ্বারা এখানে উভয় ক্ষেত্রেই পাপ না হওয়ার কথা বলা হয়েছে। অর্থাৎ বৈধতার প্রশ্নে উভয় পন্থা সমান। সুতরাং এ কথার অর্থ উভয়টির কোনো একটি উত্তম অনুত্তম না হওয়া বুঝানো বা উত্তমের বিচারে দুটিই সমান হওয়া বুঝানো নয়। হানাফী ফকীহদের মতে ১৩ তারিখ পর্যন্ত অবস্থান অধিক উত্তম। -[তাফসীরে মাজেদী]

এ ব্যাখ্যায় হাশিয়ায়ে জামালের ইবারত লক্ষণীয়-

وَفِي الْمَقَامِ أَجْوِبَةً أُخْرُى . مِنْهَا مَا أَفَادَهُ السَّمِيْنُ، وَهُوَ أَنَّ هُذَا مِنْ قُبَيْلِ الْمُشَاكَلَةِ عَلَى حَدِّ قُولُه (تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِيْ وَلاَّ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِنكَ) (المائدة : ١١٦) وَمِينْهَا مَا يَوْخَذُ مِنْ عِبَارَةِ الْكَرْخِي - فِيبُهِ إِشَارَةٌ اِلى أنَّ مَعْنَى نَفْي ألائهُ بِالتَّعْجِيْلِ وَالتَّاخِيْرِ التَّخَيُّرُ بَيِّنَهُمَا وَالرَّدُّ عَلَى أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ، فَإِنَّ مِنْهُمْ مَنْ أَثِم التَّعْجُلُ، وَمِنْهُمْ مَنْ أَثُم التَّنَاخُر فَنَهَى ٱلْإِثْمَ عَنْ كُلِّ مِنْهُمَا وَخَيْرَه، وَانْ كَانَ التَّأُخَيْرُ اَفَتْضَلُ لِأَنَّهُ يَبُجُوُدُ أَنْ يَقَعَ التَّكَخْبِيرُ بَيْنَ الْفَاضِيل وَ لْأَفْضَلُ كُمَّا خَيَّرَ الْمُسَافِر بَيْنَ الصُّومِ وَالْإِفْطَار ، وَإِنْ كَانَ الصَّوْمُ أَفْضَلُ (حَاشِيَهُ ٱلجُمَلِ : جـ ١، صـ ٢٤٥) يَمُولُهُ وَنَفَى الْإِثْمِ : এ জংশটুকু উহা মেনে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে. لِمَن اتَّقَى الْأَثْمَ وَنَفَى الْاثْم - पूर्वान الْاثْم - पूर्वान

غُونُهُ الْحُنَّ : আয়াত থেকে এটাও জানা গেছে যে, ১২ কিংবা ১৩ তারিখের রমীয়ে জিমার করে যারা মঞ্চায় যায়, তাদের শুনাহ ক্ষমা করা হবে। তারপর বলা হয়েছে এ শুনাহ ক্ষমার বিষয়টি তাদের জন্য যারা আল্লাহকে ভয় করে। অর্থাৎ অশ্লীল কাজ বা কথা এবং ঝগড়াঝাটি থেকে বেঁচে থাকে। কেননা যে আল্লাহকে ভয় করল সেই হলো প্রকৃত হাজী। অর্থাৎ সেই তার হজ দ্বারা উপকৃত, অন্য কেউ নয়। —[মা'আরিফুল কুরআন: ইট্রীস কান্ধলভী (র.)]



Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### অনুবাদ :

Υ٠٤২০৪. <u>মানুষের মধ্যে এমন ব্যক্তিও আছে যার পার্থিব</u> الْحَيْوة الدُّنْيَا وَلا يُعْجِبُكَ فِي الْآخِرة لِمُخَالَفَتِه لِإعْتِقَادِهِ وَيُشْهِدُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا فِيْ قَلْبِهِ أَنَّهُ مُوَافِقٌ لَهُ وَهُوَ اَلَدُّ الْخِصَامِ شَدِيْدُ الْخُصُومَةِ لَكَ وَلَاتُبَاعِكَ لِعَدَاوَتِهِ لَكَ وَهُوَ الْآخُنَسُ بْنُ شَرِيْقِ كَانَ مُنَافِقًا حُلُقَ الْكَلَامِ لِلنَّبِي عَلَيْهُ بَحْلِفُ أَنَّهُ مُؤْمِنُ بِهِ وَمُحبُّ لَهُ فَيُذنِي مَجْلِسَهُ فَأَكُذَبَهُ اللُّهُ تَعَالَى فَي ذَلكَ .

. وَمَرَّ بَزَّرْعِ وَحُمُرِ لِبَعْضِ الْمُسْلِمِيْنَ فَأَخُرَقُهُ وَعَقَرَهَا لَيْلاً كَمَا قَالاً تَعَالَى وَإِذَا تَوَلَّى إِنْصَرَفَ عَنْكَ سَعلى مَشٰى فى الارش لِيُفْسد فِيها وَيُهُلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ مِنْ جُمْلَة الْفَسَاد وَالنُّلُهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ أَيُّ لَا

أَخَذَتُهُ الْعَزَةُ حَمَلَتُهُ الْأَنْفَةُ وَالْحَمِيَّةُ عَلَى الْعَمَل بِالْاثْمِ الَّذِي أُمِرَ بِإِتِّقَائِهِ فَحَسْبَه كَافِيْهِ جَهَنَّهُ وَلَبِئْسَ المهادُ الْفِرَاشُ هِي .

জীবন সম্বন্ধে কথাবার্তা তোমাকে চমৎকৃত করে কিন্তু যেহেতু এটা তার বিশ্বাস ও আকিদার সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ নয়, সেহেতু পরকালে তার কথা তোমাকে চমৎকৃত করবে না। এবং তার অন্তরে যা আছে সে সম্বন্ধে সে আল্লাহকে সাক্ষী রাখে যে, সেটি তার মুখের কথার সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ। আর সে হলো ঘোর কলহ প্রিয়। তোমার প্রতি শক্রতাবশত তোমার অনুসারীগণও তোমার সাথে সে খুবই কলহপরায়ণ। এ লোকটি হলো অন্যতম মুনাফিক আখনাস ইবনে শারীক। সে রাসুল -এর সাথে অতি মধুর কথা বলত। শপথ করে বলত যে, সে একজন মু'মিন এবং তাঁর প্রতি অতি ভালোবাসা পোষণ করে। এতে তিনি তাঁর মজলিসে তাকে নিকটে স্থান দেন। এ আয়াতে আল্লাহ তাকে [আখনাসকে] ঐ বিষয়ে মিথ্যাবাদী প্রতিপন্ন করেন। Y · ٥২০৫. একবার কোনো এক রাত্রে সে জনৈক মুসলমানের

শস্যক্ষেত্র ও রক্তবর্ণের [মূল্যবান] উটের পাল অতিক্রম করে যাচ্ছিল। তখন সে হিংসার বশবর্তী হয়ে উক্ত শস্যক্ষেত্র জ্বালিয়ে দেয় এবং উটগুলোকে জবাই করে ফেলে। এই প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন- যখন সে ফিরে যায় আপনার নিকট থেকে প্রস্থান করে তখন সে পৃথিবীতে অশান্তি সৃষ্টির প্রয়াস পায়, অশান্তি সৃষ্টির উদ্দেশ্যে বিচরণ করে, শস্যক্ষেত্র ও জীবজন্তু বিনাশ করে। এগুলো তার অশান্তি সৃষ্টির অন্যতম। কিন্তু আল্লাহ অশান্তি <u>সৃষ্টি পছন্দ করেন না।</u> অর্থাৎ তার এ কর্মে তিনি অসন্তুষ্ট হন।

٢٠٦٥٥ه. <u>यथेन তाकে वना रय़ कृष</u>ि তোমाর क्रिय़ाकर्स আল্লাহকে ভয় কর, তখন তার আত্মাভিমান ঔদ্ধত্যপনা ও জাত্যাভিমান তাকে পাপাচারে উদ্বন্ধ করে। যা থেকে বেঁচে থাকার প্রতি তাকে নির্দেশ করা হয়েছে। সুতরাং জাহানামই তার জন্য উপযুক্ত তার জন্য যথেষ্ট, আর এটা কতই না মন্দ আশ্রয়স্থল শয্যা।

# তাহকীক ও তারকীব

نَعْجِبُكَ : प्राक्षी तात्य : بَعْجِبُكَ : क्रिस कत्त क्रिस कत्त क्रिस कर्ति : क्रिस करिस कर्ति : क्रिस क्रिस कर्ति : क्रिस क्रिस कर्ति : क्रिस क्रिस कर्ति : क्रिस कर्ति : क्रिस कर्ति : क्रिस क्

चें السَّيعُ وَالسَّعَ وَالْسَعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعُ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالْسَعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالْسَعَ وَالْسَاعِ وَالسَّعَ وَالسَّعَ وَالْسَعَ وَالْسَاعِ وَالْسَعَ وَالْسَعَ

اَلْعَجْبُ حَيْرَةٌ تَعْرِضُ لِلْإِنْسَانِ بِسَبَبِ الشَّيْ وَلَيْسَ هُوَ شَيئًا فِي ذَاتِهِ حَالَة حَقِيْفَة، بَلْ هُوَ بِحَسْبِ الْإِضَافَةِ اِلَىٰ مَنُ يَعْرِفُ السَّبَبَ وَمَنَ لَا يَعْرِفُهُ .

অর্থাৎ غُجِبُ শব্দের অর্থ এমন বিশ্বয়, যা কোনো বস্তুর প্রকৃত কারণ না জানার দ্বারা হয়। অথচ বস্তুটা মূলত আশ্চর্যের নয়; বরং যে কারণ জানে না, তার কাছে আশ্চর্য মনে হয় আর যে জানে তার কাছে মনে হয় না। সুতরাং اَعْبَجَبَنِيْ كَذَا -এর অর্থ হলো– আমার সামনে ঐ বস্তুটি এমনভাবে উদ্ভাসিত হয়েছে যে, আমি তার কারণ জানি না।

تَهُادُ: قَوْلَهُ يَشْهِدُ اللّٰهُ पाता উদ্দেশ্য হলো কসম করা। অর্থাৎ আল্লাহর নামে কসম করে বলে যে, তার মুখে যা আছে, সেটি তার মনেরও কথা। অথবা বলে যে, আল্লাহ সাক্ষী আছেন যে, আমার মুখের কথা অন্তরের কথার সাথে সাদৃশ্যপূর্ণ।

এর - خاصم শব্দি خَصَامُ । তথা আধিক্যবাচক শব্দ । অর্থ – অধিক কলহপ্রিয় । خصامُ শব্দিটি الْخِصَامِ الْبَعْضَامِ মাসদার । যুজায (র.) বলেন, এটা خَصْمَ -এর বহুবচন । যেমন صَعْبُ -এর বহুবচন আসে صِعَابَ এবং صَعْبً -এর বহুবচন আসে وَضِغَامُ -এর বহুবচন আসে وَضِغَامُ -

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা ও যোগসূত্র : পূর্ববর্তী আয়াতগুলোতে প্রার্থনাকারীগণকে দু শ্রেণিতে বিভক্ত করা হয়েছে। এক শ্রেণি হচ্ছে কাফের ও পরকালে অবিশ্বাসী: এদের প্রার্থনার একমাত্র বিষয় হচ্ছে দুনিয়া। দ্বিতীয় শ্রেণি হচ্ছে মু'মিন; যারা পরকালের প্রতি বিশ্বাসে অটল। এরা পর্থিব কল্যাণ লাভের সঙ্গে সঞ্জে আখিরাতের কল্যাণ ও সমভাবে কামনা করে। এখানে 'নেফাক বা কপটতা ও 'এখলাস' বা অন্তর্ভিকতার ভিত্তিতে বিভক্ত মানব শ্রেণি সম্পর্কে বলা হচ্ছে— কেউ মুনাফেক বা কপট আর কেউ মুখলেস বা আন্তরিকতাপূর্ণ প্রথমে মুনাফিকদের প্রসঙ্গে বলা হচ্ছে;

َوَمِنَ النَّاسِ : قَلْوَلُهُ وَمِنَ النَّاسِ किতক মানুষ] কোনো নির্দিষ্ট ব্যক্তি বা একজন মাত্র হওয়া জরুরি নয়; একজনও হতে পারে, একাধিক ব্যক্তিও হতে পারে। কতকের (অনির্ণীত সংখ্যকের) প্রতি ইঙ্গিত। সুতরাং তা ব্যক্তি ও সমষ্টি উভয়ের সম্ভাবনা রাখে। –[তাফসীরে মাজেকী]

এর উপর। وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْجِبُكَ । এর উপর। وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْجِبُكَ : এর অতক وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ । এর উপর। وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ তার উহ্য মুতা আল্লিকের সাথে মিলে খবরে মুকাদ্দম। আর مَنْ يُعْجِبُكَ হলো তার মুবতাদা।

الدُ प्राता أَلَدُ प्राता أَلَدُ प्राता عَدِيْدُ । এর ব্যাখ্যা করে ইঙ্গিত করেছেন যে, শব্দটি ইসমে তাফজীল নয়। কেননা এর স্ত্রীবাচক শব্দ আসে لَذُي এবং বহুবচন আসে لَذُ

चें क्यं - পিছনে থাকা। তাকে আখনাস উপাধি। নাম হলো উবাই। اَ عَوْلَهُ وَهُوَ الْاَخْنَسُ بَنُ شَرِيقَ : আখনাস হলো তার উপাধি। নাম হলো উবাই। اَ عَوْلَهُ وَهُوَ الْاَخْنَسُ بَنُ شَرِيقَ উপাধি দেওয়ার কারণ হলো সে বদরের যুদ্ধে আবৃ জেহেলের সাথে মুসলমানদের বিরুদ্ধে লড়াই করতে যাওয়ার সময় বনু জোহরার তিনশত লোক নিয়ে পিছনে রয়ে গিয়েছিল। তাদেরকে বলেছিল, মুহাম্মদ হলো তোমাদের ভাগ্নে। যদি সে মিথ্যাবাদী হয় তাহলে অন্যান্য লোকজনই তার জন্য যথেষ্ট। তোমাদের হাত তার রক্তে রঞ্জিত করার কি প্রয়োজন। আর

यि সে সত্যবাদী হয়, তাহলে তোমরা তার কারণে সর্বাধিক ভাগ্যবান হবে। বনু জোহরার সকলে বলল, তোমার চিন্তাটি খুবই উত্তম। তখন সে বলেছিল– اِنَّى سَاْسُخِنُ بِكُمْ فَاتَبِعُوْنِيُ అর্থাৎ "আমি তোমাদেরকে নিয়ে পিছনে রয়ে যাব আর তোমরা আমার অনুসরণ করবে।" সে থেকে তাকে আখনাস নামে উপাধি দেওয়া হয়। –[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ২৪৬]

اَىْ بَيْنَ كِذْيِهِ : قَوْلُهُ فَأَكْذَبَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ

يَّ عَفَراً : قَوْلُهُ عَقَرَهَا لَبْلاً अर्थ क्ष्यम कता । عَقَرَ الْبَعِيْرِ بِا سيف अर्थ क्ष्यम कता । عَقْرَهَا لَبْلاً عَقَرَهَا لَبْلاً : এ বাক্যিটি পূর্বের يُعْجِبُكَ এর সাথে عَطْف হতে পারে, কিংবা مُسْتَانِفَةَ रेंट के وَاذَا تَوَلَىٰ وَاذَا تَوَلَىٰ وَاذَا تَوَلَىٰ مَامِعَ عَطْف عَمْمَا عَرْمَا عَمْمُا عَلَى عَلَيْمُ عَلَيْهِ عَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

وَلَايَتْ -এর তাফসীর اِنْصَرَفَ घाता করে ইঙ্গিত করেছেন যে, এটা اِنْصَرَفَ অর্থে - يَوَلِّى : فَوْلُهُ تَوَلِّى اِنْصَرَفَ عَنْكَ অর্থে নয়। যেমন কেউ কেউ বলেছেন। কেননা আয়াতটি আখনাস ইবনে শারীকের ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে। সে কোনো গভর্বর ছিল না।

َيُ بِالْإِحْرَاقِ : قَوْلُهُ يَهُلِكُ الْحَرْثُ । অর্থাৎ জমিনের ফসল জ্বালিয়ে দিয়ে الْحَرْثُ क्षिजाত ফসল উদ্দেশ্য । আর النَّسِلُ प्रांता গাধা উদ্দেশ্য । কেননা প্রাণী দ্বারা বংশ কিস্তার ঘটে ।

وَهٰذَا مِنْ جُمْلَةِ الْغَسَادِ অর্থাৎ هُذَا مِنْ جُمْلَةِ الْغَسَادِ অর্থাৎ هُذَا مِنْ جُمْلَةِ الْخِصَامِ مَنْ جُمْلَةِ الْخِصَامِ वोकाि वृक्षि कत्तে একি প্রশ্লের উত্তর দিয়েছেন–

थन्न: لِيُفْسِدَ فِيْهَا इंटला न्यापंक्ारवाधकः এর মধ্যে সর্বপ্রকারের ফ্যাসাদ শামিল রয়েছে। এরপর وَيَهْلِكَ ٱلنَّفْرَ وَالنَّسْلَ مَا عَمْرَتُ वंलाর প্রয়োজন কিঃ

উত্তর : এটা مِنْ جُمْلَة الْغَسَادِ - এর অন্তর্গত। مِنْ جُمْلَة الْغَاصِ عَلَى الْعَامِ । ছারা এ উত্তরের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, এগুলো ফ্যাসাদের অন্তর্ভুক্ত।

- अ क्षत्रक पूछि घटना तररारह : वे क्षत्रक पूछि घटना तररारह : وَأَوْا قَيْلُ لَهُ اتَّقَ اللُّهَ اَخَذَتُهُ الْعَزَّةُ

- كَ. একবার হযরত ওমর (রাঁ.) কৈ লক্ষ্য করে জনৈক ব্যক্তি বলল آتَى اللّه 'আল্লাহকে ভয় করুন।' হযরত ওমর (রা.) এ কথা শোনামাত্রই বিনয়ের সাথে নিজের গণ্ডদেশকে মাটিতে রাখলেন। তিনি আয়াতের বাহ্যিক হুকুমের উপর আমল করে নিলেন। কেননা যাকে একথা প্রথমে বলা হয়েছিল সে অহংকার দেখিয়েছিল, তাই অহংকারীদের দলভুক্ত না হওয়ার জন্য তিনিও এ কথা শুনে বিনয় প্রদর্শন করেছেন।
- ২. এমনিভাবে বাদশা হারুনুর রশীদ (র.) সম্পর্কেও এমন ঘটনা রয়েছে। জনৈক ইহুদি এক বছর পর্যন্ত কোনো প্রয়োজনে তার দরবারে উপস্থিত হতে লাগল। কিন্তু তার প্রয়োজন পূরণ হচ্ছিল না। একদিন বাদশা প্রাসাদ থেকে বের হয়ে সওয়ারিতে চড়ে কোথাও যাচ্ছিলেন। এমন সময় ইহুদি এসে সামনে দাঁড়াল এবং তাকে লক্ষ্য করে বলল— اِنَّى اللَّهُ 'আল্লাহকে ভয় করুন।' বাদশা তা শোনামাত্র সওয়ারি থেকে নেমে গেলেন এবং মাটিতে সেজদায় লুটিয়ে পড়লেন। সেজদা থেকে মাথা তোলার পর হুকুম দিলেন ইহুদির প্রয়োজন পূরণ করে দাও। তৎক্ষণাৎ তার প্রয়োজন পূরণ করা হয়। বাদশা প্রাসাদে ফেরার পর কেউ জিজ্ঞেস করল, হে আমীরুল মুমিনীন! একজন ইহুদির কথায় আপনি সঙ্গে সঙ্গে জমিনে লুটিয়ে পড়লেন, এর কারণ কিঃ বললেন, আমি ইহুদির কথায় এমনটি করিনি; বরং তখন আল্লাহ তা আলার নির্দেশ আমার মনে পড়ে গিয়েছিল। তা হলো— وَاذَا قِيْلُ لَهُ اللَّهُ اَنَّذَتُ الْعَزِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ وَاللَّهُ الْمُؤَلِّةُ وَالْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ مُؤْلِقُهُ اللهُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤُلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ وَالْمُؤَلِّةُ الْمُؤَلِّةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ الْمُؤْلِقُةُ الْمُؤْلِقُةُ اللهُ المُؤْلِقُ

 النَّاسِ مَنْ يَشْرِئْ يَبِيْعُ نَفْسَهُ الْكَهِ تَعَالَىٰ النَّاسِ مَنْ يَشْرِئْ يَبِيْعُ نَفْسَهُ الْكَهِ تَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْتَعَالَىٰ الْلَهِ رِضَاهُ وَهُو صُهَيْبُ لَمَّا اٰذَاهُ الْمُشْرِكُوْنَ هَاجَرَ الْكَ الْهُمْ مَالَهُ وَاللّهُ رَوُفَ الْمَا فِيهِ وِضَاهُ وَاللّهُ رَوُفَ اللّهِ مَالَهُ وَاللّهُ رَوُفَ اللّهِ مِالْعِبَادِ حَيْثُ الْشَدَهُمْ لِمَا فِيهِ رِضَاهُ وَاللّهِ وَضَاهُ وَاللّهِ وَضَاهُ وَاللّهِ وَضَاهُ وَاللّهِ وَضَاهُ وَاللّهِ وَضَاهُ وَاللّهِ وَضَاهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

#### অনুবাদ :

২০৭. মানুষের মধ্যে অনেকে আল্লাহর মর্জি লাভার্থে তাঁর সন্তুষ্টির সন্ধানে আত্ম-বিক্রয় করে দেয় ফ্রানে বিক্রি করা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহর আনুগত্য ও বন্দেগিতে স্বীয় জানকে বিলীন করে দেয়। তিনি হলেন হয়রত সুহাইব (রা.)। মুশরিকরা য়খন তাঁকে নানাভাবে উৎপীড়ন করে, তখন তিনি মদীনায় হিজরত করে চলে গিয়েছিলেন। আর নিজের সমস্ত অর্থ-সম্পদ তাদের জন্য ছেড়ে গিয়েছিলেন। আল্লাহ তাঁর বান্দাগণের প্রতি অতি দয়ার্দ্র। তাই যে বিষয়ে তাঁর সন্তুষ্টি বিদ্যমান, সেই দিকে তাদেরকে হেদায়েত করেন।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرَى نَفْسَهُ ابْتِغَا ۖ ، مَرْضَاتِ ٱلْلهِ

আয়াতের যোগসূত্র ও শানে নুযূল: আয়াতের এ অংশে নিষ্ঠাবান মু'মিনগণের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা আল্লাহর সন্তুষ্টির জন্য আত্মবিসর্জন দিতেও কুষ্ঠাবোধ করে না। এ আয়াতটি সে সমস্ত নিষ্ঠাবান সাহাবায়ে কেরামের শানে নাজিল হয়েছে, যাঁরা আল্লাহর রাস্তায় সর্বদা ত্যাগ স্বীকার করেছেন।

মুসতাদরাকে হাকেম, ইবনে জারীর, মুসনাদে ইবনে আবী হাতেম প্রভৃতি গ্রন্থে সহীহ সনদের মাধ্যমে বর্ণনা করা হয়েছে যে, এ আয়াতটি হয়রত সোহাইব রুমী (রা.)-এর এক ঘটনাকে কেন্দ্র করে অবতীর্ণ হয়েছিল। তিনি যখন মক্কা থেকে হিজরত করে মদিনা অভিমুখে রওয়ানা হয়েছিলেন, তখন পথিমধ্যে একদল কুরাইশ তাঁকে বাধা দিতে উদ্যুত হলে তিনি সওয়ারি থেকে নেমে দাঁড়ালেন এবং তাঁর তৃণীতে রক্ষিত সবগুলো তীর বের করে দেখালেন এবং কুরাইশদের লক্ষ্য করে বললেন, হে কুরাইশগণ। তোমরা জান, আমার তীর লক্ষ্যভ্রন্থ হয় না। আমি আল্লাহর শপথ করে বলছি. যতক্ষণ পর্যন্ত একটি তীরও অবশিষ্ট থাকবে, ততক্ষণ তোমরা আমার ধারেকাছেও পৌছতে পারবে না। তীর শেষ হয়ে গেলে আমি তলোয়ার চালাব। যতক্ষণ আমার প্রাণ থাকবে ততক্ষণ আমি তলোয়ার চালিয়ে যাব। তারপর তোমরা যা চাও করতে পারবে। আর যদি তেমরা দুনিয়ার স্বার্থ কামনা কর, তাহলে শোন! আমি তোমাদেরকে মক্কায় রক্ষিত আমার ধনসম্পদের সন্ধান বলে দিচ্ছি, তোমরা তা নিয়ে লাও এবং আমার রান্তা ছেড়ে দাও। তাতে কুরাইশদল রাজি হয়ে গেল এবং হয়রত সোহাইব রুমী (রা.) নিরাপদে রাসূল হার এর দরবারে উপস্থিত হয়ে ঘটনা বর্ণনা করলেন। তখন রাসূল হার দুবার ইরশাদ করলেন—

কোনো কোনো তাঁফসীরকার অন্যান্য কতিপয় সাহাবীর বেলায় সংঘ**টিত একই ধরনের কিছু ঘটনার প্রেক্ষিতে আয়াতটি** অবতীর্ণ হয়েছিল বলে উল্লেখ করেছেন। —[মা'আরিফুল কুরআন]

বংর মণোর ভিনোলারও ভালের বেশ্ব লাজ বাজে । ব্যুক্তর বাজের ব

اَلثَّانِيِّ : رَاغِبُ فِيْهَا وَ فِي الْأُخِرَةِ كَذٰٰلِكَ. اَلثَّالِثُ : رَاغِبُ فِي الْآخِرَةِ ظَاهِرًا وَفِي الدُّنْبَا بَاطِئًا.

الرَّابِعُ: رَاغِبُ فِي الْأَخِرَةِ طَاهِرًا وَبَاطِنًا مُعْرِضٌ عَن الدُّنْيَا كَذَٰلِكَ. (جمل: ٢٤٥)

হথং ১ বাহিক ও আন্তরিকভাবে দুনিয়ামুখী। ২. দুনিয়া ও আখিরাত উভয়তা কামনাকারী। ৩. বাহ্যিকভাবে আখিরাতমুখী এবং দুনিয়ামুখী। -[হাশিয়ায়ে জামাল : ২৪৫]

۲۰۸ ২০৮. হযরত আবুল্লাহ ইবনে সালাম এবং তাঁর কতিপয় لَمَّا عَلَّظُمُوا السَّبْتَ وَكُرِهُوا الْإِبِلَ وَالْبَانِهَا بَعْدَ الْإِسْلَامِ يَايَتُهَا الَّذِيْنَ أُمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ بِفَتْحِ السِّين وَكُسُرِهَا الْإِسْلَامُ كَافَّةً حَالٌ مِنَ السِّلْمِ أَيْ فَيْ جَمِيْعِ شَرَائِعِهُ وَلَا تَتَّبعُوا خُطُواتِ طُرُقِ الشَّيطُنِ أَى تَزُينِنَهُ بِالتَّفْرِيْقِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينً بَيِّنُ الْعَدَاوَةِ .

সঙ্গী [ইহুদি ধর্ম ত্যাগ করে] মুসলমান হওয়ার পরও [ইহুদি প্রথানুসারে] শনিবারের সম্মান প্রদর্শন করতেন এবং উট ও তার দুধ অপছন্দ করতেন। এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- হে মু'মিনগণ ! তোমরা ইসলামে اَلسَّلُه -এর ৮ হরফটি ফাতাহ ও কাসরা উভয়সহ পাঠ করা যায়। অর্থ- ইসলাম। श्रुर्वक्रात्य اَلسَلْم विष्ठ كَافَنَةٌ वर्ष वर्ष उ ভাববাচক পদ। অর্থাৎ তার সকল বিধিবিধানে প্রবেশ কর এবং শয়তানের পদাঙ্ক তার পথসমূহের অর্থাৎ এ বিভেদ সম্পর্কে তৎসৃষ্ট মনোহারিতার <u>অনুসরণ করো</u> <u>না। নিশ্চয় সে তোমাদের প্রকাশ্য শক্র</u> অর্থাৎ তার শক্রতা সুস্পষ্ট।

. فَإِنْ زَلَلْتُمْ مِلْتُمْ عَينِ الدُّخُولِ فِي جَمِيْعِهِ مِنْ بُعْد مَا جَآءَ تْكُمُ الْبَيّنٰتُ الحُجَعُ الظَّاهِرَةُ عَلَى أَنَّهُ حَقَّ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيْزُ لَا يُعَجِزُهُ شَئُّ عَنْ إنْتِقَامِهِ مِنْكُمْ حَكِيْمٌ فِي صُنعِهِ.

🞙 ২০৯. ভোমাদের নিকট সুস্পষ্ট নিদর্শন অর্থাৎ এটা সভ্য, এ কথার উজ্জ্বল প্রমাণাদি আসার পরও যদি তোমাদের পদশ্বলন ঘটে অর্থাৎ সম্পূর্ণরূপে এতে প্রবেশ করার বিষয়টি তোমরা উপেক্ষা কর তবে জেনে রাখ যে, নিশ্য আল্লাহ মহাপরাক্রান্ত, তোমাদের থেকে প্রতিশোধ নিতে কোনো কিছুই তাঁকে অপারগ করতে সক্ষম নয়। তিনি তাঁর ক্রিয়-কর্মে প্রজ্ঞাময়।

.٢١٠. هَلْ مَا يَنْظُرُونَ يَنْتَظِرُ التَّارِكُونَ الدُّخُول فيدِ إلاَ أَنْ يَّاتيهُمُ اللهُ أَيْ أَمْرُهُ كَفَوْلِهِ أَوْ يَأْتِي أَمْر رَبّك أَيْ عَذَابُهُ فِيْ ظِلْلِ جَمْعُ ظُلَّةٍ مِنَ الْغَمَامِ السَّحَابِ وَالْمَلْئِكَةِ وَقُضِى الْآمُرُ تَكَّمَ آمُرُ هَلاكِهم وَالِيَ اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ بِالْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ وَالْفَاعِل فِي الْأَخِرَة فَيُجَازِي .

২১০. তারা কেবল এরই অপেক্ষায় আছে مَلْ يَنْظُرُونَ -এর প্রশ্নবোধক শব্দ 🐱 এ স্থানে 🐱 [না-বাধক] অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ যারা সম্পূর্ণরূপে ইসলামে প্রবেশ করা পরিত্যাগ করেছে, তারা কেবল এরই প্রতীক্ষায় আছে যে, <u>আল্লাহ</u> অর্থাৎ তাঁর নির্দেশ; অপর একটি আয়াতে উল্লেখ হয়েছে وَأَمْرُ رَبُّكُ [তোমার প্রভুর আজাব আসবে] এ স্থানে 🔏 অর্থ-আজাব, শাস্তি। <u>ও তাঁর ফেরেশতাগণ মেঘের ছায়ায়</u> । वर्थ (طُلُدُ ا مُعَمَّامُ ا مُعَوَّمِهِ مِعَالًا وَعَلَيْ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْلًا তাদের নিকট উপস্থিত হবেন তৎপর সবকিছুর মীমাংসা হয়ে যাবে। অর্থাৎ তাদের ধ্বংস পূর্ণ হবে। সমস্ত বিষয় পরকালে আল্লাহরই নিকট প্রত্যাবর্তিত مَجْهُول अर्था९ कर्ज्वाहा ७ مَعُرُون विष्ठ : تَرُجُعُ वर्षा९ অর্থাৎ কর্মবাচ্য উভয়রূপেই পাঠ করা যায়। অনন্তর তিনি এর বিনিময় ফল দান করবেন।

# তাহকীক ও তারকীব

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قُولُهُ أَدْخُلُواْ فِي السِّلَّمِ كَافَّةً

আলোচনা ও যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে ঈমান এবং ইখলাসের আলোচনা ছিল। এখন এ আয়াতে বলা হচ্ছে— ঈমান এবং ইখলাসের দাবি হলো দীন ইসলামে পরিপূর্ণরূপে প্রবেশ করা। ইসলামে প্রবেশ করার পর পূর্বের ধর্ম তথা ইহুদি বা খ্রিন্টান ধর্মের অনুসরণ করে কোনো কাজ না করা। এক ধর্মে প্রবেশ করে অন্য ধর্মের প্রতি লক্ষ্য রাখা ইখলাসের পরিপন্থি। তথু তাই নয় এমনটি করা শান্তিরও কারণ।

শানে নুযুল: হযরত ইবনে জারীর (র.) হযরত ইকরামা (রা.) থেকে বর্ণনা করেন, তিনি বলেন, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম এবং তাঁর সঙ্গীরা রাস্লুল্লাহ — এর নিকট আরজ করলেন, হে আল্লাহর রাস্লা! আমাদেরকে এ ব্যাপারে অনুমতি দান করন যে, আমরা শনিবারকে সম্মান করব এবং উটের গোশত বর্জন করব। তখন এ আয়াত নাজিল হয়। ইহুদিদের নিকট শনিবার দিনটি সম্মানিত ছিল এবং উটের গোশত হারাম ছিল। ইসলাম গ্রহণের পর তাদের ধারণা হলো যে, হযরত মূসা (আ.)-এর শরিয়তে শনিবার ছিল মর্যাদাপূর্ণ দিবস। মুহাম্মদী শরিয়তে তার অমর্যাদা জরুরি নয়। অনুরূপভাবে হযরত মূসা (আ.)-এর শরিয়তে উটের গোশত হারাম; কিন্তু মুহাম্মদী শরিয়তে তা ভক্ষণ করা ফরজ নয়, তবে জায়েজ। অতএব আমরা যদি পূর্বের ন্যায় শনিবার দিবসটির সম্মান করি এবং উটের গোশত হালাল হওয়ার আকিদা রাখা সত্ত্বেও তা ভক্ষণ না করি, তাহলে হযরত মূসা (আ.)-এর শরিয়তেরও সম্মান প্রকাশ পাবে। অপরদিকে মুহাম্মদী শরিয়তেরও বিরোধিতা হবে না। আল্লাহ তা আলা এ আয়াতে তাদের এ ধারণার সংশোধন করেছেন। — জামালাইন

ইসলাম একটি পূর্ণাঙ্গ জীবনদর্শন: এ আয়াত থেকে যে শিক্ষাটি বড় করে ধরা দেয়, তা হলো ইসলাম একটি পূর্ণাঙ্গ জীবনদর্শন। শুধু কতগুলো আকিদা-মতাদর্শ, অথবা শুধু কয়েকটি ইবাদত বা শুধু কিছু আইন-কানুনের নাম ইসলাম নয়; বরং ইসলাম হচ্ছে একটি স্বকীয় ও পরিব্যাপ্ত জীবনপদ্ধতি, একটি পূর্ণাঙ্গ জীবনদর্শন। মানব জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্র ও তার শাখা-প্রশাখায় পরিব্যাপ্ত। এর প্রতিটি অঙ্গ তাঁর পূর্ণ কাঠামোর সঙ্গে এবং অন্যান্য অঙ্গগুলোর সঙ্গে ওতপ্রোত ভাবে সংযুক্ত। এখানে কোনো প্রকার কাটছাটের অবকাশ নেই। এমন হতে পারে না যে, কেউ ইসলামের তাওহীদ [একত্বাদ] দর্শন তো মেনে নিল, কিন্তু ইবাদতের ক্ষেত্রে সে মসজিদ-মন্দির গীর্জা-মঠকে একাকার করে ফেলল। কিংবা কেউ রিসালাতের প্রতি ইমান স্থাপন করে অর্থনীতির জন্য কার্লমার্কস ও চরিত্রনীতির জন্য গৌতম বুদ্ধের দুয়ারে ধর্ণা দিল। পরকাল, ইহকাল, সমাজ বিজ্ঞান, নীতি বিজ্ঞান ও অর্থ ব্যবস্থা -এর সবই ইসলামের নিজস্ব, যা অন্য কোনো তন্ত্র দর্শন, অন্য কোনো ধর্ম মতবাদের সঙ্গে জোড়াতালি দিতে প্রস্তুত নয়। —[তাফসীরে মাজেদী]

এ আয়াতে ঐসকল লোকদের জন্য বিশেষ সতর্কবাণী রয়েছে, যারা ইসলামকে শুধু মসজিদ ও ইবাদতের মাঝে সীমাবদ্ধ করে রেখেছেন এবং লেনদেন ও সামাজিক বিধানকে ধর্মের কোনো অংশই ভাবেন না। বর্তমানে আধুনিক শিক্ষিতগণ যারা নিজেদেরকে মডার্ন জ্ঞান করে, তাদের মধ্যে এ ধরনের চিন্তাভাবনা বেশি পরিলক্ষিত হয়। –[জামালাইন]

تَوْلَهُ لَمَّا عَظَّمُوا السَّبْتَ : শনিবারকে সম্মানিত মনে করা মানে সেদিন শিকার করাকে হারাম মনে করা । فَوْلُهُ وَكُرِهُوا السَّبْتَ : অর্থাৎ উটের গোশত খাওয়াকে অপছন্দ করল।

َ عَوْلَةُ وَٱلْبَانِيُهُ । এখানে الَّذِيلُ জিনস হওয়ার কারণে দুধের নিসবত তার প্রতি করা হয়েছে এবং স্ত্রীবাচক যমীর ব্যবহার করা হয়েছে।

ইছদি ধর্মের উটের গোশত দুধ হারাম থাকার কারণ: হযরত ইয়াকুব (আ.) একবার 'আরকুন নাস' নামক রোগে আক্রান্ত হলেন। তিনি সুস্থতা লাভের মানত করেছিলেন যে, তিনি এ রোগ থেকে সুস্থ হলে তাঁর প্রিয় খাদ্য খাবেন না এবং প্রিয় পানীর পান করবেন না। আর তাঁর প্রিয় খাদ্য ছিল উটের গোশত এবং প্রিয় পানীয় ছিল উটের দুধ। তিনি সুস্থ হলেন। ফলে নিজের উপর তা হারাম করে ফেলেন। এ হিসেবে তাঁর অনুসারী ও সন্তানদের জন্যও তা হারাম হয়ে যায়। সূরা আলে ইম্বানের ট্রিট্র নিট্র নিট্র

-[জামালাইন খ. ১, পৃ. ২৪৮]

তাফসীরে জালালা**ইন আরবি-বাংলা ১ম খ্য** 

৪৫৮

غَوْلَهُ السَّلْم : শাব্দিক অর্থ– সন্ধি, শান্তি, নিরাপত্তা। শব্দটি حَرَّب यুদ্ধ ও সংঘাতের বিপরীত অর্থবোধক। কিন্তু এখানে السَّلْم । দারা ইসলাম ধর্ম অর্থ নেওয়া হয়েছে।

ضُولَدُ مِنْ السّلْم : এটা ঐ সকল ব্যক্তিদের কথা প্রত্যাখ্যানকল্পে যারা বলেন, أَوْخُلُوا عَلَى السّلْم -এর যমীর থেকে হাল, কিংবা এজন্য যে, শব্দটি ন্ত্রীলিঙ্গ। আর الله পুংলিঙ্গ অথবা এজন্য যে, অর্থ ইসলামের কোনো অঙ্গ নয়। অথচ যুলহালটি শাখা তথা অঙ্গপ্রত্যঙ্গ হওয়া জরুরি। প্রথম দলিলের উত্তর নিঙ্গে ব্যবহৃত হয়। দ্বিতীয় উত্তর হলো, ইসলাম দ্বারা শরিয়তের সকল আহকাম উদ্দেশ্য, আর শরিয়ত শাখা-প্রশাখা বিশিষ্ট। কাজেই الله শব্দটি عَنْ جَمِيْمِ شَرَائِعِهِ الْمَاكِمُ وَلَا اللهُ اللهُ

এর ব্যাখ্যা طُرُقْ দারা করে এ প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন যে, শয়তানের তো পা' নেই । উত্তর: এখানে হাল বলে مَحَعُلُ তথা রাস্তা উদ্দেশ্য।

زَيْيْنَ । كَنْ يَزْيِيْنُ الشَّيْطَان : تَزْيِيْنَ সুশোভিত করার দারা উদ্দেশ্য হলো, শয়তানের ওয়াসওয়াসা ও কুমন্ত্রণা। যেমন– উটের গোশত হারাম করা এবং শনিবারকে বিশেষভাবে সম্মান দেওয়া।

وَلَّذَ: وَلَلْتُمْ -এর শাব্দিক অর্থ – পিছলে যাওয়া, শ্বলিত হওয়া, যা সাধারণত অনিচ্ছায়ই হয়ে থাকে। শব্দটি দ্বারা ভয় পাইয়ে দেওয়া হলো যে, ইচ্ছা করে ও জেনেশুনে বিরুদ্ধাচরণ তো কঠিন ব্যাপার, এমনকি ভুলক্রমে গাফলতিতে বিভ্রান্তি ক্ষেত্রেও পাকড়াও হওয়ার সম্ভাবনা রয়েছে।

أَيْ يَتَفْرِيْقِ الْآخُكَ مِ بِالْعَمَلِ بَيِبَعْضِهَا الْمُوَافِقِ لِشَرِيْعَةِ مُولُى عَنْ مَيْلًا । উপেন্ধা করা বা এড়িয়ে যাওয়া . وَيْ يِتَفْرِيْقِ الْآخُكَ مِ بِالْعَمَلِ بَيِبَعْضِهَا الْمُوَافِقِ لِشَرِيْعَةِ مُوسَى وَعَدَمِ الْعَمَلِ بِالْبَعْضِ الْآخِرِ : قَوْلُهُ بِالتَّفُويُقِ

َوَوَلَهُ هَلْ يَنَظُرُونَ অর্থাৎ তাদের জন্য আজ্পারের অপেক্ষা করা উচিত নয়। অর্থাৎ তারা যখন এমন কাজ করল যা আজাব ডেকে আঁনে, তখন যেন প্রকারান্তরে তারা আজ্পারের অপেক্ষা করছে।

খারা এরপ যে, আল্লাহর জন্য কোনো অবস্থানক্ষেত্র বা স্থান ও পাত্র সাব্যস্ত হতে পারে না। সূতরাং ইসলামি আকিদা কি দৃষ্টে আল্লাহর জন্য কোনো অবস্থানক্ষেত্র বা স্থান ও পাত্র সাব্যস্ত হতে পারে না। সূতরাং ইসলামি আকিদা কি দৃষ্টে আল্লাহর জন্য গমন ও আগমনের কোনো অর্ধ হয় না। এ কারণে অধিকাংশ মুফাসসির আয়াতটি মুতাশাবিহের তালিকাভুক্ত করেছেন। হযরত থানবী (র.) বলেছেন, আল্লাহ তা আলার আগমন ইত্যাদির তত্ত্ব নির্ণয়ের জন্য ব্যস্ত হওয়া বৈধ নয়.....। তাফসীরে রহুল মা আনীর গ্রন্থকার শুধু এতটুকু লিখে ক্ষান্ত হয়েছেন যে, আল্লাহ তা আলা তাদের কাছে আসবেন, যেমনটা তাঁর মহান মহীয়ান সন্তার জন্য সমীচীন। (كَمَا يَلْمِثُونَ بِشَانِم)

অনেকে আবার আয়াতের بَاْتِهُمُ اللّٰهُ -এর মাঝে কোনো উপযুক্ত শব্দ যথা – آمْر আদেশ অথবা بَاْتِهُمُ اللّٰهُ [দুর্যোগ] ইত্যাদি উহ্য ধরে নিয়ে এরপ অর্থ করেছেন যে, আল্লাহর হুকুম এসে পড়া অর্থ – তাঁর আজাব এসে যাওয়া। বিজ্ঞ মুফাসসির (র.) ও তাদেরই অনুসরণ করে أَمْرُ শব্দ উল্লেখ করে আয়াতের ব্যাখ্যা করেছেন।

ত্রাখ্যানকারী কাফের মুনাফিক ও কিতাবীদের ধরে নেওয়া। কিন্তু বর্ণনাধারা পূর্বাপর নজরে রেখে বক্তব্যের লক্ষ্য শুধু ইহুদিদের পর্যন্ত সীমিত রাখলে বিষয়টি একেবারে পরিষ্কার হয়ে যায়। তখন উল্লিখিত [জটিল] তাফসীরসমূহের স্থানে শুধু ইহুদিদের ধানধারা সূব্যাম তথন উল্লিখিত [জটিল] তাফসীরসমূহের স্থানে শুধু ইহুদিদের ধানধারণা মতে কথাটুকু সংযোজন করাই যথেষ্ট হবে। কেননা ইহুদিরা [সৃষ্টির সাথে স্রষ্টার] সাদৃশ্য ও দেহাবছৰ বিশিষ্টার মতবাদ পোষ্ধণ করত এরা স্পষ্টভাবে আল্লাহর দেহধারী হওয়ার কথা বলত এবং আল্লাহর ক্লোভিম্ব

মেঘমালার সঙ্গে বিশেষরূপে সম্পুক্ত মনে করত; বরং তারা মেঘমালাকে ষেন আল্লাহর বাহন সাব্যস্ত করে রেখেছিল ভাদের পবিত্র গ্রন্থসমূহ ও পত্রাবলিতে আজ অবধি এ ধরনের বিবৃতি সংরক্ষিত রয়েছে। যেমন– তুমি বন্ত্রের ন্যায় দীভি পরিধান করেছ। আকাশমণ্ডলকে চন্দ্রতাপের ন্যায় বিস্তার করেছ। তিনি জলে আপন উপরস্থ কক্ষের কড়ি কাষ্ঠ স্থাপন করেছেন। তিনি মেঘকে আপনার রথ করে থাকেন। বায়ু পক্ষের উপরে গমনাগমন করেন [গীত সংহিতা ১০৪ : ২৩]। দেখ সদাপ্রভূ দ্রুতগামী মেঘে আরোহণ করে মিসরে গমন করেছেন। মিসরের প্রতিমাগণ তাঁর সক্ষাতে কাঁপবে [মিশাইয় পুস্তক ১৯ : ১] কর্মবর্গণ গৃহের দক্ষিণ পার্শ্বে দাঁড়িয়ে ছিলেন এবং ভিতরের প্রাঙ্গণ মেঘে পরিপূর্ণ ছিল। আর সদাপ্রভুর প্রতাপ কর্মপের উপর হতে উঠে গৃহের গোবরাটের উপরে দাঁড়াল। আর গৃহ মেঘে পরিপূর্ণ ও প্রাঙ্গণ সদাপ্রভুর প্রতাপের তেজে পরিপূর্ণ হল [যিহিস্কেল ১০ : ৩-৪]। মেঘের সাথে আল্লাহ তা'আলার বাহন বা সওয়ারিরূপে সম্বন্ধের কথা ইহুদি ধ্যানধারণায় বন্ধমূল হয়ে গিয়েছিল। এমনকি ব্রিটানিকা বিশ্বকোষের সর্বশেষ সংস্করণে আধা ইহুদি ও আধা খ্রিস্টীয় ধ্যানধারণার মিশ্রণে আল্লাহ তা'আলার যে রূপ-প্রকৃতি অঙ্কন করা হয়েছে, তাতেও 'নাউযুবিল্লাহ' আল্লাহ তা'আলাকে মেঘের উপর সওয়ার দেখানো হয়েছে।

সুতরাং পবিত্র কুরআন এ আয়াতে নিজেদের কোনো ধ্যানধারণা প্রকাশ করেনি; বরং ইহুদি ধ্যানধারণার বিশুদ্ধতা বা ভ্রান্তিকে আলোচনার বিষয় না বানিয়ে তথু তার প্রতিধ্বনি করেছে যে, ইসরাঈলীরা এ ধারণায়ই ডুবে রয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা ফেরেশতাদেরসহ মেঘের উপর সওয়ার হয়ে তাদের সামনে উপস্থিত হবেন এবং প্রতিটি অকাট্য বিষয়ের চূড়ান্ত সিদ্ধান দেবেন।

ইমামুল মুফাসসিরীন ইমাম রাষী (র.) তাঁর তাফসীরে বিষয়টির তথু উল্লেখ করেই ক্ষান্ত হননি: বরং সেই সাথে পূর্বোক্ত সব ব্যাখ্যা হতে এটিকে অধিক প্রাঞ্জল এবং পূর্ববর্তী সবগুলোর চেয়ে এ ব্যাখ্যাটি স্পষ্টতর বলে এটিকেই সর্বোত্তম ব্যাখ্যা বলে আখ্যা দিয়েছেন। সুতরাং এখন আর আয়াতে কোনো রূপকতা বা অন্য কোনো ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের প্রয়োজন থাকে না। –[তাফসীরে মাজেদী]

وَيْ ظِلْلٍ : كَوْلُهُ فِيْ ظِلْلٍ - طَرْف عامة হলো উল্লিখিত فَرْف عامة - আয়াতের মর্ম হলো, আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর রহমতের আঁকৃতিতে আজাব প্রেরণ করবেন। কেননা সাঁদা হালকা মেঘমালাতে সাধারণত বৃষ্টিই থেকে থাকে। এটি আল্লাহর পক্ষ থেকে একটি কৌশল মাত্র। কেননা তারা নিজেদের ভিতরগত অস্বীকৃতিকে বাহ্যিক স্বীকারোক্তির আবরণে ঢাকার চেষ্টা করেছে। এজন্য কিয়ামতের দিন আল্লাহর আজাব ও রহমতের পর্দা তথা সাদা মেঘমালার আকৃতিতে প্রকাশিত হবে। আর আজাবের এ পদ্ধতিটি ভীতিপ্রদর্শনের জন্য অধিক মোবালাগাপূর্ণ। কেননা যেখানে অপ্রত্যাশিতভাবে আজাব আসাটা খুবই কঠিন ব্যাপার, সেখানে রহমতের আকৃতিতে আসাটা তার চেয়েও কঠিন ব্যাপার হবে।

-[হাশিয়ায়ে জামাল, তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন : আল্লামা ইদ্রীস কান্ধলভী (র.)]

: ফেরেশতা আসার কারণ হলো ফেরেশতারা আল্লাহর আজাব আসার মাধ্যম।

وَإِنَّمَا عُدِلَ عَلَى صِيْغَةِ الْمَاضِى دَلَالَةً عَلَىٰ تَحَقُّتُهِ، فَكَأَنَّهُ قَدْ كَانَ ـ اَوِ الْجُميلَةُ اسْتِينَا فِيَّة : قَوْلُهُ وَقُضِي الْاَمْرُ रायंह । जांत اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ । इंतरक जात विरः नकरा आल्लार प्रांजकत श्रेतवर्णी रक र्तन नारथ مُتَعَلِّقٌ रायंह । जांत মাজকরকৈ مُتَعَلَّق - এর পূর্বে আনার কারণে اخْتَصَاص বুঝানো উদ্দেশ্য। অর্থাৎ একমাত্র আল্লাহর দিকেই ...।

**কায়দা:** হাফেজ ইবনে কাছীর (র.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা এবং ফেরেশতাদের আগমনের ঘটনা কিয়ামতের দিন ঘটবে। বেষন অন্য আয়াতে এসেছে-

হ্হত ইবনে মাস্ট্রদ (রা.) সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূল 🚃 বলৈছেন, আল্লাহ তা'আলা পূর্ববর্তী ও পরবর্তী সকলকে 🕰 📚 বেন। সকলে দাঁড়িয়ে আকাশের দিকে তাকিয়ে দেখতে থাকবে এবং ফয়সালার অপেক্ষা করতে থাকবে। এমন ক্ষর হার্মার ভাষালার মার্মার আরশ থেকে কুরসীতে অবতরণ করবেন। –[ইবনে মারদুইয়া, তাফসীরে মা মারিকুল কুরমান : মালামা ইদ্রীস কান্ধলভী (র.) ৩১২ / ১৩]

# অনুবাদ:

गा २১১. <u>जिख्नामा ककन,</u> तर पूरामम <u>वनी हेमतान्नलक</u> ना دد؟ ۲۱۱ د سَـلْ يَـا مُـحَـمَّـدُ بَـنِـثَى اِسْـرَآءَيْـلَ تَبْكيتًا كُمْ أتيننهُمْ كُمْ اسْتِفْهَامِيَّةٌ مُعَلَّقَةُ سَلْ مِنَ الْمَفْعُولِ الثَّانِي الثَّانِي

وَهِيَ ثَانِيٌ مَفْعُولَيٌ أَتَيْنَا وَمُمَيَّزُهَا مِنْ أَيَةٍ بَيّنَةٍ ظَاهِرَةٍ كَفَلَق الْبَحْر وَإِنَّزَالِ الْمُنِّ وَالنَّسَلُوٰى فَبَدَّلُوْهَا كُفُرًا وَمَنْ يُبَدِّلُ نِعْمَةَ اللَّهِ أَيْ مَا أَنْعَمَ بِهِ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْأِيَاتِ لِأَنَّهَا سَبَبُ الْهِدَايَةِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَنْهُ كُفْرًا فَانَ اللَّهُ

জওয়াব করতে গিয়ে আমি প্রদান করেছি তাদেরকে কত উজ্জ্বল কত স্পষ্ট নিদর্শন যেমন- সমুদ্র বিদীর্ণ হওয়া, মান্না ও সালওয়া প্রেরণ ইত্যাদি। এখানে 🍒 नकि إستفهامية वा श्रमताधक भका विषे أسر শব্দটিকে তার দ্বিতীয় মাফউলে আমল করা থেকে বিরত রেখেছে। আর خُر হলো تَنْيَنَ ক্রিয়াপদের - مِنْ أَيَةٍ بَيِّنَةٍ राला مُمَيِّزُ विजीय भाकछल। এत কিন্তু এতদনুসারে ঈমান আনয়ন না করে তারা কুফরিৎ মাধ্যমে এসব কিছু পরিবর্তন করে নেয়। আল্লাহর অনুগ্রহ আসার পরও যে ব্যক্তি তা অর্থাৎ যে সমন্ত নিদর্শন দারা তিনি অনুগ্রহ করেছেন তা কুফরির মাধ্যমে পরিবর্তন করবে আর এই নিদর্শনসমূহই তো হলে হেদায়েতের কারণ, নিশ্চয় আল্লাহ তাকে শাস্তি দানে কঠোর ।

# তাহকীক ও তারকীব

: अयुप्त विमीर्ग रखशा : فَلَقُ الْبَحْر : वित्रावित्राती, প্रावित्रक : مُعَلَّقَةُ : अपूप्त विमीर्ग रखशा : تَسَلُ শান্তি। ألعقاب

شَدِيْدُ الْعِقَابِ لَهُ .

: লা-জবাব করা, চুপ করিয়ে দেওয়া। আর اسْتِغْهَامٌ টি জানার উদ্দেশ্যে নয়; বরং তিরস্কার ও ভর্ৎসনার উদ্দেশ্যে।

এর মাঝে আমল করা থেকে سَلْ টি كُمْ اسْتَغْهَامَيَّةُ অর্থাৎ : قَوْلُهُ كُمْ اسْتِغْهَامِيَّةُ مُعَلَّقَةُ الخ वािक थारक। –[জाমानाইन] صَدَارَتْ كَلَامْ वािक थारक। –[जाप्रानाहिन] مَفْعُولُ ثَانَيْ ﴿ वािक थारक

প্রশ্ন: 🔟 তো একটি মাত্র مُفْعُهُ দাবি করে তার দ্বিতীয় মাফউলের প্রয়োজন নেই। তাহলে 🖵 -কে দ্বিতীয় মাফউলে অমল করা থেকে বারণ করার অর্থ কি?

উত্তর: مَتَعَدَى এর দিকে مَفْعَولُ হওয়ার কারণে দুটি أَفْعَالُ قُلُوبٌ - علْم হয় আর سَبَبُ এর দিকে سَوَالُ سَبَبَ अव अर व्यत्नक अमस عِلْم वात مفعَول وي والم المعالم الم হরে مُتَعَنَّذِي بَدُوْ مَفْعَوْل তাই قَائِمْ مُقَامُ এবি আহেতু سَأَل হয়। এ কারণে এখানেও مُسَبَّبُ 🗗

र्ल टाइकीव : سَلْ विष्ठ रक'ल आमत ا ضَيِيْر اَنْتَ । जात कारताल بَنَى اَسْرَائِيْل इरला سَلْ - এর প্রথম মাফউল ا تَعْبِيْرَ छात كُمْ (مُعَيَّزُ) बात تَعْبِيْرَ बात مُونَ الْهَ । अर्ज अथम माक्ष्य الْبَيْنَ عَرَبُ اللهُ اللهُ - عَبِيْرِ عَانِيْ مُعَدَّدُ عَامَ عَالَمَ عَرَبُ وَالْهُ عَلَيْهُ عَرَبُ وَالْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللهُ عَالَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ خُنْكَةُ انشَانَيَّة عَدِي عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ इ.र.इ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: ইতঃপূর্বে বলা হয়েছিল যে, আল্লাই আজালার স্পষ্ট নিষেধের পর তার বিরোধিতা করলে শাস্তি অনিবার্য। এবারে তারই সমর্থনে বলা হচ্ছে— তোমরা বনী ইসরাসলালেরকেই জিজেস করে দেখ না, আমি তাদের নিকট কত রকমের স্পষ্ট নির্দেশাবলি পাঠিয়ে ছিলাম, কিতৃ তারা যখন তা অমান্য করতেই থাকে, তখন তারা শাস্তিতে নিপতিত হয়। আমি প্রথমেই তাদেরকে শাস্তি দেইনি। —{তাফসীরে উসমানী

نَصْل اللهِ بَيِّنَةٍ : যখন كُمْ حَدَّد হার مُمْثَيْرُ -এর মাঝে نَصْل [দূরত্ব] হয়, তখন তার কারণে মাফঊল এবং তমীযের দূরত্ব হওয়ার কারণে من ব্যবহার করতে হয়। –[হাশিয়ায়ে জালালাইন হাশিয়া ৩৬, পৃ. ৩১]

قُولُهُ يَبُدُلُ نِعْمَةُ اللّهِ অর্থ কোনো কিছুর মূল সন্তাকে কোনো কিছু থেকে অন্য কিছু করে দেওয়া, তাতে বিকৃতি সাধন করা, রূপ পরিবর্তন করে দেওয়া। আল্লাহর নিয়ামতসমূহে বিকৃতি ও রদবদলের একটি প্রক্রিয়া এটিও যে, হেলাহেত ও কলাণ লাভের জন্য আগত বিষয় সামগ্রীকে উল্টে দিয়ে সেগুলোকেই ফাসিকী-ফাজিরী কর্মকাওে নিয়োজিত করা: কিংবা এভাবে যে, যেসব বজব্য হেদায়েতের উপকরণ হতো, সেগুলো রদবদল, বিকৃতি ও গোপন করা হক্ত হয়ে গোল তাফসীরবিনগণ এ উভয় দিকের কথাই বলেছেন।

غَرْبُ وَعَنَّهُ । আল্লাহর নিয়ামত ব্যাপক অর্থে পার্থিব-অপার্থিব ও ধর্মীয় তথা সর্ববিধ নিয়ামতকে বুঝায়। এখানে যে কোনো নিয়ামতের বিকৃতি সাধনে কঠিন শান্তির হুমকি উচ্চারিত হয়েছে। এখন ধর্মীয় নিয়ামতসমূহ যথা— আল্লাহর কিতাব বা নবীগণের আবির্ভাবের প্রকাশ ইত্যাদির বিকৃতি বা অস্বীকৃতি-অকৃতজ্ঞতায় আখিরাতে শান্তির বিষয়টি সপ্রকাশ। তবে নিয়ামত পার্থিব হওয়ার ক্ষেত্রে যথা— স্বাস্থ্য, সম্পদ, ক্ষমতা, প্রতিপত্তি ইত্যাদির প্রতি অকৃতজ্ঞ আচরণ ও এগুলোর অপব্যবহারের মাসুল অসুস্থতা, ব্যর্থতা, অবমাননা, দারিদ্র্য, দেউলিয়াত্বের রূপে ভোগ করাও প্রত্যক্ষ বিষয়। –[তাফসীরে মাজেদী]

عَوْلُهُ لَاَنَهَا سَبَبُ الْهِدَايِّةِ : এখানে مُسَبَّبُ वरल سَبَبُ الْهِدَايِّة : এখানে مُسَبَّبُ الْهِدَايِّة উদ্দেশ্য নেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ আয়াত যেহেতু হেদায়েতের কারণ এবং হেদায়েত হলো সবচেয়ে বড় নিয়ামত, তাই سَبَبُ वरल مُسَبَّبُ উদ্দেশ্য নেওয়া হয়েছে।

غُولُهُ شَوْبِهُ الْعِفَانِ : এর অর্থ- কঠিন শাস্তি। অর্থাৎ আল্লাহর নির্দেশাবলিতে পরিবর্তনের শাস্তি কঠোর। তাকে ইহজীবনে হত্যা করা হয়, তার অর্থসম্পদ লুষ্ঠিত হয় অথবা জিজিয়া আদায় করে লাঞ্ছ্নার জীবনযাপনে সে বাধ্য হয়। আর কিয়ামতে স্থায়ী জাহান্নামে প্রবেশ তো আছেই।

فَانِّ खन्न জাগে এখানে مَا ُ تَعَدِيدُ الْعِقَابِ لَهُ : প্রশ্ন জাগে এখানে مَا ُ উহ্য ধরার প্রয়োজন কি? উত্তর : شَذِيدُ الْعِقَابِ لَهُ হলো أَعَانِدُ عَالِدُ الْعِقَابِ لَهُ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَاللَّهُ مَا تَعَالَى اللَّهُ عَالِدُ الْعِقَابِ وَاللَّهُ مَا تَعَالَى اللَّهُ عَالِدُ الْعِقَابِ لَهُ عَالِدُ مَعْذُوْفَ अका जक़ति। এখানে لَا تَعَالِمُ لَا تَعَالِمُ اللَّهُ عَالَدُ مَعْذُوْفَ خَلَوْفَ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الل اللَّهُ اللَّ

#### অনুবাদ:

र ۱ ۲ ۱ ۲ د کا . گُرِیْنَ لِللَّذِیْنَ کَفُرُوْا مِنْ اَهْل مَکَّمَةَ ٢١٢ مَنْ اَهْل مَکَّمَةَ الْحَيْوَة الدُّنْيَا بِالتَّمْويْةِ فَاحَبُّوْهَا وَ هُمْ يَسْخُرُوْنَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمَنُوْا لِفَقُرهمْ كَعَمَّارِ وَبِلَالٍ وَصُهَيْبِ أَىْ يَسْتَهْزِءُوْنَ بِهِمْ وَيَتَعَالُوْنَ عَلَيْهِمْ بِالْمَالِ وَالَّذِيْنَ اتَّقَوْا السِّسْركَ وَهُمْ هُوُّلاءِ فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيهُمَةِ وَاللُّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَتَشَاءُ بِغَيْر حِسَابِ أَي رِزْقًا وَاسِعًا فِي الْأَخِرَةِ اَوْ الدُّنْيَا بِأَنْ يُمَّلِّكَ الْمَسْخُورَ مِنْهُمْ اَمْوَالَ السَّاخِرِيْنَ وَرِقَابَهُمْ.

তাদের নিকট পার্থিব জীবন সুশোভিত করায় তা সুসজ্জিত। ফলে তারা তাকে ভালোবাসে। তারা মুসলিমগণকে যেমন- আমার, বিলাল, সুহায়ব, প্রমুখকে দরিদ্রতার কারণে <u>ঠাটা-বিদ্রূপ করে</u> তাদেরকে তারা উপহাস করে এবং অর্থসম্পদের অহংকার প্রদর্শন করে। আর যারা শিরক হতে সাবধান হয়ে চলে এ দরিদ্র মু'মিনগণও হলেন এরপ কিয়ামদের দিন তারা তাদের উর্ধের্ব থাকবে। আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা অপরিমিত জীবিকা দান করেন পরকালে তিনি প্রচুর রিজিক দান করবেন বা ইহজগতেই তিনি তাদেরকে তা দান করবেন। যেমন এই উপহাসকৃতরা একদিন উপহাসকারীদের ধন-সম্পদ ও গর্দানের [জানের] মালিক-মোক্তার হবে।

# তাহকীক ও তারকীব

ফলে তারা তাকে : فَاحَبَّوْهَا । অর্থ চাকচিক্য, ঔজ্বল্য : اَلتَّمْوِيْهُ : ফলে তারা তাকে । উপহাসকৃত : اَلْمُسْخُوْرَ مِنْهُمُ : তুঁলোবেসেছে : يتعالون : উপহাসকৃত : يَسْخُرُوْنَ : يَسْخُرُوْنَ - এর বহুবচন অর্থ- গর্দান, জান। رَفَبَةٌ : رِقَابُ : উপহাসকারী : اَلسَّاخِرِيْنَ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: [পার্থিব জীবন ও তার উপকরণ জাঁকজমক, বাগ-বাগিচা, ভবন-প্রাসাদ, تَوْلُـهُ زُبِّنَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا الْحَيْوةَ الدُّنْيَا মোটরকার, রেডিও, টিভি, শোরুম, সোফাসেট, ফার্নিচার ইত্যাদির অস্থায়ী ও ক্ষয়িষ্ণু হওয়া সত্ত্বেও তাদের দৃষ্টিতে অতি গুরুত্বপূর্ণ ও মান-মর্যাদার মানদণ্ডসূচক পরিগণিত হয় এবং এগুলোর প্রতি তাদের মনে বিশেষ আকর্ষণ অনুভূত হয়।] যারা কাফের, তারা এ পার্থিব জীবনের বস্তুতান্ত্রিক ও জড়জ স্বাদ উপভোগে সম্পদের মোহ ও বিলাস বিনোদনে নিমগ্ন থাকে। এগুলোকেই গুরুত্বপূর্ণ মনে করে এরই মানদণ্ডে সবকিছুর পরিমাপ করে। মূলত ওদের দৃষ্টিসীমা অতি সংকীর্ণ ও সীমিত। ওরা নামমাত্র আয়েশ-আরামের পেছনে পড়ে চিরন্তন আয়েশ ও অক্ষয় অফুরন্ত সুখভোগকে বিসর্জন দিতে থাকে। –[তাফসীরে মাজেদী]

चालार जातत जातत त्लन, जाता त्य पूनियात भात्य এजि। عَوْلُهُ وَالَّذِيْنَ اتَّقَوَّا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ তাদের চরম মূর্খতা এবং ভ্রান্ত চিন্তা-চেতনার বতিহঃপ্রকাশ। তারা জানে না এই দীন-দরিদ্ররাই কিয়ামতের দিন তাদের উর্ধ্বে থাকবে। অর্থাৎ সম্মান ও মর্যাদার স্তরে তাদের চেয়ে হাজার হাজার গুণ উর্ধ্বে ও অগ্রে অবস্থান করবে। কেননা সেদিন সবকিছুর তত্ত্ব ও বাস্তবতা উন্মেচিত হয়ে যাবে। মু'মিনদের অবস্থান হবে ইল্লিয়্যীন-এ আর ওরা পড়ে থাকবে পৃথিবীর অতল তলে আসফালুস সাফিলীন [সিজ্জীন]-এ। -[তাফসীরে উসমানী: তাফসীরে মাজেদী]

: অর্থাৎ যারা শিরক হতে সাবধান হয়ে চলে তথা দরিদ্র মু'মিনগণ।

चाद्यार जांचा यात्क हेक्षों हरकाल ७ পत्रकात्ल ज्ञाति विकिक मान : قَوْلُهُ وَاللَّهُ يَرْزُقَ مَنْ يَتَشَاءُ بِغَيْرِ وَحَسَابٍ করেন। কার্জেই যে দরিদ্রদের নিয়ে কাফেররা হাসি-ঠাট্টারত আল্লাহ তা'আলা তাদেরকেই বনু কুরাইযা ও বনু নাযীরের ধনসম্পত্তি এবং রোম-পারস্যের অধিকারী করেন। –[তাফসীরে উসমানী]

۲۱۳۹۵ . كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً عَلَى الْإِيْمَانِ فَاخْتَلُفُوا بِانَ الْمَنَ بَعْضُ وَكَفَرَ بَعْضُ فَبَعَثَ اللَّهُ النَّابِيِّنَ إِلَيْهِمْ مُبَشِّرِيْنَ مَنْ أَمَنَ بِالْجَنَّةِ مُنْذِرِيْنَ مَنْ كَفَرَ بالنَّادِ وَٱنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتُبَ بَمَعْنَى الكِتٰبِ بِالْحَقّ مُـتَعَلَّق بِـاَنْزَلَ لِسَينُ حَنْكُمَ بِهِ بَيْنَ النَّبَاسِ فِيبُمَا اخْتَلَفُوْا فِيهِ مِنَ الدِّينِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيسُه أَي اليِّديْسِنِ إِلاَّ السَّذِيسُنَ أُوْتُسُوْهُ أَيّ الْكِتَابُ فَامَنَ بَعْضُ وَكَفَرَ بَعْضُ منْ بَعْدِ مَا جَاءَ تُهُمُ الْبَيِتَنْتُ الْحُجَجُ الظَّاهِرَةُ عَلَى التَّوْحِيْدِ وَمِنْ مُتَعَلَّقَةً بِإِخْتَلَفَ وَهِيَ وَمَا بَعْدَهَا مُقَدَّمٌ عَلَى الاستيشناء في المعنني بنغيبًا مِنَ الْكُفِرِيْنَ بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللَّهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ لِلْبِيَان الْحَقّ باذْنه بارَادَتِهِ وَاللَّلُهُ يَهُديْ مَنْ يُّشَا ٓ ءُهِ ذَا يَتَهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيِّم

সৃষ্টি করে কেউ কেউ ঈমান আনয়ন করল আর কেউ কেউ সত্য প্রত্যাখ্যান করল। অতঃপর আল্লাহ তাদের প্রতি নবীগণকে মু'মিনদের জন্য জান্নাতের সুসংবাদদাতা ও সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের জন্য জাহান্নামের ভ্রম প্রদর্শক রূপে প্রেরণ করেন এবং তাদের সাথে সত্যসহ কিতাব অবতীর্ণ করেন। الْكتَابُ अष्ठा वकवठन श्लु व श्वातन الْكتَابُ বহুবচনের অর্থে ব্যবহৃত। بالْحَقّ এটা أُنْزَلَ اللهِ ক্রিয়ার أ কা তার সাথে সংশ্লিষ্ট। মানুষের মধ্যে যে বিষয়ে যে ধর্ম বিষয়ে মতভেদ সৃষ্টি হয়েছিল এতদারা তার মীমাংসার জন্য এবং যাদেরকে কিতাব দেওয়ার হয়েছিল স্পষ্ট নিদর্শন তাওহীদ সম্পর্কে সুস্পষ্ট ও উজ্জ্বল প্রমাণাদি তাদের নিকট আসার পর 🛵 विष्यात जात्थ مُتَعَلَّقُ वर्षा اخْتَلَفَ वर्षा بغد এটা (🔑) এবং তৎপরবর্তী শব্দসমূহ অর্থগত দিক থেকে র্থা এই নির্মান বা ব্যত্যয়ের পূর্ববর্তী বলে বিবেচ্য। তারা কাফেররা পরস্পর বিদ্বেষ ও জে<u>দবশত</u> তাতে ধর্মে মতবিভেদ সৃষ্টি করে অনন্তর কেউ কেউ ঈমান আনয়ন করে. আর কেউ কেউ সত্য প্রত্যাখ্যান করে। যারা ঈমান আনয়ন করে তারা যে বিষয়ে ভিনুমত পোষণ করে, আল্লাহ তাদেরকে সে বিষয়ে নিজ অনুমোদনে নিজ ইচ্ছায় সত্য পথে পরিচালিত <u>করেন।</u> بَيَانيَّةُ ਹੀ من এর من الْحَقَ বিবরণমূলক। <u>আল্লাহ যাকে</u> ইচ্ছা অর্থাৎ যার হেদায়েতের ইচ্ছা করেন, তাকে সরল পথে সত্য পথে

উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল। অনন্তর তারা মতবিরোধিতার

পরিচালিত করেন।

الطريق الْحَقّ.

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

# তাহকীক ও তারকীব

এর তা'আল্লক হলো وَخْتَلَفَ এর সাথে। وَخْتَلَفَ এবর তা'আল্লক হলো وَمُنْ مُتَعَلِّقَةً بِاخْتَلَفَ

858

: এখানে একটি প্রসিদ্ধ প্রয়ের উত্তর দেওয়া হয়েছে। श्रम : قَوْلَهُ وَهِيَ وَمَا بَعْدَهَا مُقَدَّمَ عَلَى الْاسْتِثْنَا، فِي الْمَعَنَى وَمَا بَعْدَهَا مُقَدَّمَ عَلَى الْاسْتِثْنَا، فِي الْمَعَنَى وَمَا بَعْدَهَا مُقَدَّمً عَلَى الْاسْتِثْنَا، وَمَا مَالِيَ الْمَعْنَاءُ وَمَا مَالِيَ الْمَعْنَاءُ وَمَا مَالِيَ الْمَعْنَاءُ وَمَا مَالِيَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

উত্তর. مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتَهُمُ الْبَيِّنَاتُ তথা مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتَهُمُ الْبَيِّنَاتُ অর্থগত দিক বেকে إِسْتِثْنَاءُ তথা مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتَهُمُ الْبَيِّنَاتُ সঠিক হবে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তারপর তার বংশধরণণ দীন নিয়ে মতবিরোধ সৃষ্টি করে। তখন আল্লাহ তা আলা নধী-ব্রাস্থল প্রেরণ করেন। তারপর তার বংশধরণণ দীন নিয়ে মতবিরোধ সৃষ্টি করে। তখন আল্লাহ তা আলা নধী-ব্রাস্থল প্রেরণ করেন। তারল মুমিন ও অনুগতদেরকে ছওয়াবের সুসংবাদ দিতেন এবং কাকের ও অবাধ্যদেরকে শান্তি সম্পর্কে করতেন। তাদের সঙ্গে সত্য কিতাবও অবতীর্ণ করা হয়, যাতে মানুষের মতবিরোধ ও কলহের নিরসন হয় এবং তাদের সে মতবিরোধ হতে সত্য দীন নিরাপদ ও প্রতিষ্ঠিত থাকে। তারপর আল্লাহ তা আলার বিধি-নিষেধ সম্পর্কে মততেদ সেসব লোকই সৃষ্টি করে, যারা সে কিতাবসমূহ লাভ করেছিল। যেমন— ইহুদি ও খ্রিটান সম্প্রদায় তাওরাত ও ইঞ্জীল নিয়ে মততেদ ও তাতে বিকৃতি সাধন করেছিল। তাদের সে মততেদ অজ্ঞতাপ্রসৃত ছিল না; বরং জ্ঞাতসারেই কেবল দুনিয়ার ভালোবাসা এবং হিংসা-বিদ্বেষের বশবর্তী হয়ে তারা তাতে লিপ্ত হয়েছিল। আল্লাহ তা আলা নিজ অনুগ্রহে মু'মিনদেরকে সত্য-সঠিক পথ দেখান এবং বিভ্রান্তিকর মতবিরোধ হতে তাদেরকে রক্ষা করেন। —[তাফসীরে উসমানী]

একটি ভ্রান্তির নিরসন: কতিপয় মূর্খ নিজেদের অনুমান ও ধারণার ভিত্তিতে ধর্মের ইতিহাস সংকলন করে বলে যে, মানুষ তার জীবন শুরু করেছে শিরকের অন্ধানর দ্বারা। তারপর ক্রমোন্নোতির মাধ্যমে এ অন্ধানর বিদ্রিত হয়ে আলোর বৃদ্ধি ঘটেছে। এমনিভাবে মানুষ একত্বাদে উপনীত হয়েছে। পক্ষান্তরে কুরআন বলে, পৃথিবীতে মানুষের সূচনা ঘটেছে আলোর মধ্যেই। আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথম যে মানুষকে সৃষ্টি করেছিলেন তাকে বাতলে দিয়েছিলেন, তার জন্য সঠিক রাস্তা কোনটি এবং এ পৃথিবীর হাকিকত ও স্বরূপ কর্তটুকু, এরপর দীর্ঘকাল পর্যন্ত আদম জাতি সঠিক পথে অবিচল ছিল এবং একই উন্মত ছিল। এরপর মানুষ নিত্য নতুন পথের উন্মেষ ঘটাতে লাগল। বিভিন্ন পন্থা আবিষ্কার করতে শুরু করল। তাদের এ কর্মকাণ্ড এ কারণে নয় যে, তাদের সামনে হক বিষয়টি প্রকাশ করা হয়নি; বরং তারা হক জানা সত্ত্বেও এবং কিছু মানুষ তাদের বৈধ অধিকার থেকে অগ্রসর হয়ে আরো বেশি লাভ ও উপকারিতা অর্জন করতে চেয়েছিল। ফলে পরম্পরের উপর জুলুম নির্যাতন করতে শুরু করল। এ খারাবি দূর করার জন্য বিভিন্ন নবীর আবির্ভাব ঘটানো শুরু করল। নবীদেরকে এজন্য প্রেরণ করা হয়নি যে, প্রত্যেকে নিজের নামের উপর একটি নতুন উন্মত গড়বেন এবং নতুন ধর্মের গোড়াপত্তন করবেন; বরং তাদের প্রেরণের উদ্দেশ্য এই ছিল যে, তাদের সামনে তাদের হারানো পথকে সুম্পন্ত করে পুনরায় তাদেরকে একই উন্মতে পরিণত করবেন। —িজামালাইন।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### অনুবাদ :

२१١٤ عَلَيْ فِيْ جَهْدِ اَصَابَ الْمَسْلِمِيْنَ اَمَّ ٢١٤. وَنَزَلَ فِيْ جَهْدِ اَصَابَ الْمَسْلِمِيْنَ اَمّ بَلْ أَ حَسِبتُمُ آنْ تَذْخُلُوا أَلْجَنَّةَ وَلَمَّا لَمْ يَأْتِكُمْ مَثَلُ شِبْهُ مَا أَتْى الَّذِيثُنَّ خَلَوا مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ مِنَ البيحن فتشضبروا كمما صبروا مَسَّتُهُمُ جُمْلَةً مُسْتَأْنِفَةً مُبَيَّنَةً لِمَا قَبْلَهَا الْبَاسَآءُ شِدَّةُ الْفَقِرِ وَالتَّضَّرَّاءُ الْمَرَضَ وَزُلْزِلُوا أَزْعِيجُوا بِأَنْوَاعِ الْبَلاَءِ حَتُّى يَكُولُ بِالنَّصَبِ وَالتَّرفعِ أَيْ قَالَ الرَّسُولُ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا مَعَهُ إِسْتِبْطَاءً لِلنُّصْرِ لِتَنَاهِي الشِّيَّدَةِ عَلَيْهُمْ مَتْي يَـْاتِـنِّي نَـصُـرَ اللُّهِ الَّـِذِي وَعَـدْنَـاهُ فَاجَيْبُوا مِن قِسَبِل اللَّهِ الآآِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيْبُ إِتْيَانُهُ.

ভোগ করেন এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- তোমরা কি মনে কর তোমারা জান্নাতে প্রবেশ করবে অথচ তোমাদের নিকট তোমাদের পূর্ববর্তীদের অর্থাৎ পূর্বের মু'মিনগণ যে পরিশ্রম ও কষ্ট ভোগ করেছে তদ্রপ অবস্থা আসেনি। সুতরাং তারা যেরূপ ধৈর্যধারণ করেছিল তোমরাও অনুরূপ ধৈর্যধারণ কর। তাদেরকে শুর্শ করেছিল সংকট ক্রিন্ট এ বাক্যটি পূর্ববর্তী বিষয়টির বিবরণমূলক केंद्रिकेंद्र বা নববাক্য। ভীষণ অভাব ও দুঃখ পীড়া এবং তারা প্রকম্পিত হয়ে উঠেছিল বিভিন্ন ধরনের বিপদ-আপদে তারা সন্ত্রস্ত হয়ে উঠেছিল: [এমনকি] বিপদ ও কষ্টের চূড়ান্ত ক্ষণেও সাহায্য আসতে বিলম্ব দেখে রাসূল ও তাঁর সাথে মু'মিনগণ পর্যন্ত বলছিল উভয় রূপে পাঠ করা نَصَبُ ও رَفَع ক্রিয়াটি حَتَيُّ يَقُولُ যায়। আর এটা 🛴 বা অতীতকাল অর্থে এ স্থানে ব্যবহৃত। বলে উঠেছিল, আমাদের সাথে যে সাহায্যের ওয়াদা করা হয়েছে সেই আল্লাহর সাহায্য কবে আসবেং অনন্তর আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের প্রত্যুত্তর হলো হাা, হ্যা, নিশ্চয় আল্লাহর সাহায্য অর্থাৎ তার আগমন অতি নিকটে।

#### তাহকীক ও তারকীব

: य्यत्नल, উপমা أَوْصَابَةُ : कष्ठे ७ निन्नीएन : اَصَابَ : व्याकाख करतरह : جَهْدُ : शर्विवर्जी, याता अञीज श्राता । خَلْي (ن) خَلْوا : शर्विवर्जी, याता अञीज श्राता و كَالُذيْنَ خَلُوا : शर्ववर्जी, याता अञीज श्राता अविश्व : اَللَّذِيْنَ خَلُوا ا : ভीষণ অভাব ا مُعَنَدُّ : जारमद्रातक न्लर्भ करा ا مُعَنَدُّ عند الله عنه عنه والمناه عنه والمناه والم – अर्थ اَلزَّلْزَلْنَهُ (فَعْلَلَةُ) এর সীগাহ - مَاضِيُ مَجْهُوْل جَمْعُ مُذَكَّرُ غَائِبٌ : ُزِلْزُلُوا । প্রস্থ-বিসুখ : اَلضَّرَّاءُ প্রকম্পিত করা। الَّازِعَاجُ : اَزْعَاجُ ، এর সীগাহ و مَاضِيْ مَجْهُول جَمْعُ مُذَكِّرْ غَائِبْ : اَزْعَجُوا । প্রকম্পিত করা। विপদ ও কষ্টের চূড়ান্ত সময়ে। ﴿ لِتَنَاهِي الشِّيدَةِ विनन्न प्रत्य ؛ إِسْتَبْطَاءُ । विनन्न अर्थ- نوثُمُ : أَنُواَّمُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: अर्था९ जामता कि मत्न करति रा, وَوَلَهُ امْ حَسَبْتُمُ اَنْ تَذَخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَنَّا لَمْ يَأْتَكُمْ مَثَلُ الَّذَيْنَ خَلَوْا منْ قَبْلكُمْ এমনিতে বেহেশতে প্রবেশ করবে? তোমাদের উপর ঐ সকল বিষয় অতিবাহিত হবে না, যা প্রথম ঈমান গ্রহণকারীদের উপর অতিবাহিত হয়েছে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

খন্দক যুদ্ধের সময় নাজিল হয়েছে। এর উদ্দেশ্য রাসূল 🚃 -এবং সাহাবায়ে কেরামকে সান্ত্বনা প্রদান করা।

শানে নুযুল: আব্দুর রাযযাক, ইবনে জারীর এবং ইবনে মুন্যির (র.) কাতাদা (র.) সূত্রে বর্ণনা করেন যে, উক্ত আয়াত

গ্যওয়ায়ে আহ্যাব বা খদক যুদ্ধের সংক্ষিপ্ত বিবরণ: বিশুদ্ধ বর্ণনামতে ৫ম হিজরি সনে এ যুদ্ধ সংঘটিত হয়। হযরত আবৃ সুফিয়ান (রা.) ইসলাম গ্রহণের পূর্বে দশ হাজার মুশরিকদের এক বিশাল বাহিনী নিয়ে মদিনায় আক্রমণ করেন। এ যুদ্ধে মুসলমানগণ অত্যধিক কষ্টের সম্মুখীন হন। এমনিতেই ছিলেন সহায়-সম্বলহীন সেই সাথে প্রচণ্ড শীতের ঋতু ছিল এবং মোকাবেলা ছিল দশ হাজার সুসজ্জিত যুদ্ধে পারদর্শী ব্যক্তিদের সাথে। এ কারণে মুসলমানগণ অত্যন্ত চিন্তিত হয়ে পড়েন। তাদের নৈরাশ্যের অবস্থা এমন ছিল যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের সান্ত্বনা প্রদানের জন্য ইরশাদ করলেন, তোমরা কি জানাতে প্রবেশ করাকে সহজ ভাবছং তোমাদের পূর্বে যে সকল নবী এবং তাঁদের অনুসারীগণ অতিবাহিত হয়েছে, তাঁদের দুঃখকষ্টের কথা স্মরণ কর তাহলে তোমাদের নিজেদের কষ্টের অনুভব লাঘব হবে। পূর্বে এমন ঘটনা ঘটেছে যে, দীনের অনুসারীদের মাথার উপর করাত রেখে শরীরকে দ্বিখণ্ডিত করা হয়েছে। লোহার আংটা দ্বারা তাঁদের শরীর থেকে গোশত তুলে ফেলা হয়েছে। কিন্তু এসব জুলুম-অত্যাচার তাদেরকে ধর্ম থেকে বিচ্যুত করতে পারেনি। অতএব তাঁরা যেরূপ ধৈর্য ধারণ করেছে, তোমরাও তদ্ধুপ ধৈর্যধারণ করেছে, তোমরাও তদ্ধুপ ধৈর্যধারণ কর। অচিরেই আল্লাহর সাহায্য আসবে। রাসূল — এর উদ্দেশ্য ছিল মুসলমানদের উৎসাহ-উদ্দীপনা বৃদ্ধি করা এবং তাঁদেরকে অটল ও অবিচল রাখা। তিনি ইরশাদ করলেন, অচিরেই এমন সময় আসছে যে, একজন আরোহী একাকী সান'আ থেকে 'হাজারা মাউত' ভ্রমণ করবেন সে আল্লাহ ছাড়া আর কাউকে ভয় পাবে না। – জামালাইন

আয়াতের শিক্ষা: মু'মিনগণকে আল্লাহর সাহায্যের মুখাপেক্ষী হতে হবে এবং ধৈর্যধারণ করতে হবে। কেননা সব যুগেই আদ্বিয়ায়ে কেরাম ও তাঁদের উত্মত শত্রুদের হাতে নিদারুণভাবে উৎপীড়িত হয়েছেন। সুতরাং পার্থিব জীবনের দুঃখকষ্ট ও শত্রুদের দাপট দেখে ঘাবড়ানো যাবে না।

ত্রিয়েছিল। নবী ও মু'মিনগণের এ উক্তি কোনো সন্দেহপ্রসূত ছিল না। এতে তাদের প্রথ হতে এই নৈরাশ্যজনক কথা বের হয়ে বিয়েছিল। নবী ও মু'মিনগণের এ উক্তি কোনো সন্দেহপ্রসূত ছিল না। এতে তাদের প্রতি কোনো আপত্তি জ্ঞাগতে পারে না। বিত্যাহিল।—{তাফসীরে উসমানী}

#### অনুবাদ:

তারা কি ব্যয় কর তারা কি ব্যয় কর তারা কি ব্যয় কর কর করেন।

তারা কি ব্যয় কর জাম্ছ। তিনি ছিল

আম্ছ। তিনি ছিল

রাস্ল্লাহ

কার উপর তিল

টান্ন্র আট্টি ব্রন্ত ব্রুটার লাভ্টি ব্রাট্ট ব্রাট্টার করেন্ত ব্রাটার কর্মেন্ত ব্রাটার কর্মাণ করেন্ত ব্রাটার কর্মাণ করেন্ত ব্রাটার কর্মাণ করেন্ত ব্রাটার কর্মাণ করেন্ত ব্রাটার কর্মাণ ব্রাটার বির্লাটার কর্মাণ কর্মাণ কর্মাণ ব্রাটার বির্লাটার কর্মাণ কর্মা

২১৫ হে মুহাম্মদ! লোকেরা তোমাকে প্রশ্ন করে যে, তারা কি ব্যয় করবে? এ প্রশ্নকর্তা হলেন আমর ইবনে জামূহ। তিনি ছিলেন একজন সম্পদশালী বৃদ্ধ। তিনি রাসুলুল্লাহ === -কে প্রশ্ন করেছিলেন যে, কি এবং কার উপর তিনি অর্থ ব্যয় করবেন? বল, যে مَاذًا يُنْفَقُونَ विग مِنْ خَيْر कततव مَاذًا يُنْفَقُونَ विग ومِنْ خَيْر -এর 💪 -এর نِیْنِ বা বিবরণ। কম বা বেশি সকল পরিমাণ সম্পদই এর অন্তর্ভুক্ত। এতে প্রশ্নের একটি অংশ অর্থাৎ কি ব্যয় করবে তার বিবরণ সন্নিবেশিত হয়েছে। প্রশ্নের দ্বিতীয় অংশ مَصْرَفُ অর্থাৎ কাকে বর্ণনা সন্নিবেশিত পরবর্তী فَلْلُوالدَيْن বাক্যটিতে। তা পিতামাতা, আত্মীয়স্বজন, এতিম, অভাবগ্রস্ত এবং মুসাফিরদের জন্য। অর্থাৎ তারা তা পাওয়ার অধিক যোগ্য। উত্তম ব্যয় বা অন্য কিছু যা কিছু কর নিশ্চয় আল্লাহ সে <u>সম্বন্ধে অবহিত। অনন্তর</u> তিনি প্রতিফল দান

# তাহকীক ও তারকীব

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইবনে জারীর (র.) -এর বর্ণনা মতে এ প্রশ্ন শুধু ইবনে জামূহ -এর নয়; বরং সাধারণ মুসলমানদেরও ছিল। এ প্রশ্নের দৃটি অংশ রয়েছে- ক. আমাদের সম্পদ থেকে কি এবং কতটুকু খরচ করব? খ. কাদের জন্য খরচ করব?

مَا الَّذِيْ -এর দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, اذْ ইসমে ইশারা নয়; বরং ইসমে মওসূল। অর্থাৎ। وَعَلَى مَن يُنْفِقَ । এর তাফসীর হলো وَعَلَى مَن يُنْفِقَ । এর তাফসীর নয় وَعَلَى مَن يُنْفِقَ । এর তাফসীর নয় وَعَلَى مَن يُنْفِقَ

প্রশ্ন: ওমর ইবনে জামূহ -এর প্রশ্ন অনুযায়ী আল্লাহ তা'আলার উত্তর হয়নি। কারণ প্রশ্ন ছিল কি খরচ করবে সে সম্পর্কে, কার উপর খরচ করবে সে সম্পর্কে নয়। অথচ আল্লাহ তা'আলা نَلْنُوالِدَيْنُ বলে ব্যয়ের খাত বর্ণনা করেছেন। অথচ এটা জিজ্ঞাসা ছিল না।

ভিত্ত বার আন্তর তালিকাটি কত বিস্তৃত এবং তার ক্রমধারা কত হিক্মতপূর্ণ তা অনুধাবনযোগ্য। মানুষের উপর সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ হক বা অধিকার হলো মাতালিতার হক। সর্বপ্রথম সম্পদ দ্বারা মাতালিতার সেবা করতে হবে। এরপর অন্যান্য আত্মীয়স্বজন। এর মধ্যে ভাই-বোন, চাচ্-কুকু সবই এসে গেল। শরিয়ত বংশগত সম্বন্ধকে যে বিশেষ গুরুত্ব দিয়েছে, এ ব্যাপারে এ আয়াতটি সুস্প প্রমাণ। এদের পরে উন্তরে ঐ সকল মানুষের অধিকার রয়েছে, যারা বেঁচে থাকার সর্বাধিক আশ্রয়স্থল তথা পিতামাতার মেহছায়া খেকে বক্তিত হয়েছে। তারপর আল্লাহর ঐ সকল বান্দা, যারা কোনো প্রকার অক্ষমতার দরুন আয়-রোজগার থেকে বঞ্চিত রয়েছে কিংবা বঞ্চিতের নিকটবর্তী হয়েছে। অর্থাৎ যারা তাদের প্রয়োজনাদি পূর্ণ করার জন্য অন্যের সহায়তার মুখাপেক্ষী। সর্বশেষ খাত হলো ঐ সকল সাধারণ জনগণ যারা জন্মভূমি থেকে দূরে অবস্থানের কারণে সাময়িকভাবে অভাবগ্রস্ত হয়ে পড়েছে। নিকটতম এবং দূরসম্পর্কীর, এভাবে ধর্মীয় সম্বন্ধ রাখে এমন ব্যক্তিবর্গ স্বাই নিজ নিজ স্থানে কত সুন্দরভাবে একই সূত্রে গ্রথিত হয়েছে। শরিয়তের উদ্দেশ্য আদৌ এমন নয় যে, আমার প্রতিবেশী, ভাইবোন অনাহারে ছটফট করবে, আর আমরা তার প্রতি উদাসীন হয়ে চীন জাপানে দাতার রিলিফ তালিকায় নাম লেখাব।

وَلَى بِهِ । এতে এ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, উল্লিখিত ব্যয়ের খাতসমূহ উত্তম হওয়ার দিক দিয়ে, নতুবা ব্যয়ের খাত এগুলোর মধ্যে সীমিত নয়। এসব ছাড়া ভিন্ন খাতেও ব্যয় করতে পারে। এর দ্বারা এ বিষয়টি বুঝা গেল যে, اخْتِصَاصُ অব্যয়টি থুবা তিনু নয়।

তথা মঙ্গল শব্দটি ব্যাপকতা সম্পন্ন। শারীরিক, আর্থিক, ক্ষুদ্র-বৃহৎ সর্বপ্রকার এবং সর্বস্তরের সৎকাজকে তা অন্তর্ভুক্ত করে। এর সম্বন্ধ শুধু ব্যয় করার সাথে নয়; বরং সকল প্রকার কাজকর্মের সাথে। এ অর্থে শব্দটি অনেক ব্যাপক।

তামাদের উপর কাফেরদের বিরুদ্ধে যুদ্ধের و ۲۱٦. كُتبَ فَرَضَ عَلَيْكُمُ الْقتَالُ للْكُفَّارِ وَهُوكُرْهُ مَكْرُوهُ لَكُمْ طَبْعًا مُشَقَّتِهِ وَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شَيئًا وَهُوَ خَسْيِرٌ لَّكُمْ وعَسْسَى أَنْ تُحِبُّوا شُيئًا وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ لِمَينُلِ النَّفْسِ إلى الشُّهَوَاتِ الْمُوْجِبَةِ لِهَلَاكِهَا وَنُفُورُهَا عَنِ التَّتِكُلِيْفَاتِ الْمُوجِبَةِ لِسَعَادَتِهَا فَلَعَلَّ لَكُمْ فِي الْقِتَالِ وَإِنْ كَرِهْ تُمُوهُ خَيْرًا لِأَنَّ فيه إِمَّا التَّظَفَر وَالْغَنِيْمَة أو الشَّهَادَة وَالْأَجْر وَفي تَرْكِهِ وَإِنْ اَحَبّبتُ مُوهَ شَرًّا لِإَنَّ فيهِ اللَّذَلّ وَالْفَقَرُ وَحُرْمَانُ الْآجُرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ذُلكُ فَبَادُرُوا إلى مَا يَأْمُرُكُمْ به .

বিধান দেওয়া হলো তা ফরজ করা হলো যদিও স্বভাবগতভাবে তা কষ্টকর বলে অপ্রিয় অপছন্দনীয়। কিন্তু তোমাদের নিকট যা অপ্রিয়, হতে পারে তা তোমাদের জন্য কল্যাণকর। আর তোমাদের নিকট যা প্রিয়, হতে পারে তা তোমাদের জন্য <u>অকল্যাণকর।</u> মানুষের মন প্রবৃত্তির অনুসরণের প্রতি অনুরক্ত অথচ তা ধ্বংসের কারণ এবং তা [নফস] কষ্টবরণ করা হতে পালায়নপর অথচ তা-ই [কষ্টবরণ] সৌভাগ্যের চাবিকাঠি বলে বিবেচ্য। সুতরাং যুদ্ধ, যদিও তা তোমাদের নিকট অপ্রিয় তাতে বহুবিধ কল্যাণ নিহিত থাকতে পারে। কেননা তাতে রয়েছে বিজয় ও গনিমতলব্ধ সম্পদ। আর তা না হলে রয়েছে শাহাদাত ও পুণ্যময় প্রতিদান। পক্ষান্তরে তা [যুদ্ধ] ত্যাগ করায় রয়েছে লাঞ্ছনা, দারিদ্যু ও পুণ্যফল হতে বঞ্চনা, যদিও তোমাদের নিকট তা অর্থাৎ জেহাদ পরিত্যাগ করা বড প্রিয়। তোমাদের জন্য কি কল্যাণকর তা আল্লাহ জানেন, <u>তোমরা</u> তা <u>জান না।</u> সুতরাং তিনি তোমাদের যে বিষয়ের নির্দেশ দেন সেই দিকে তোমরা ধাবমান

### তাহকীক ও তারকীব

ইপ্ত ৷

صَيَّبَ عَلَيْهُ شَيْئًا । তামাদের উপর ফরজ করা হয়েছে كُتَبَ اللَّهُ عَلَيْهُ شَيْئًا । আলাহ তার উপর কোনো কিছু ফরজ क्षादा : مُشَقَّة أ अखादा : طَبْعاً : अखिय़ : كُرْهَ - فُرضَ इश्र عثل ( क्षादा عَلَى करतिएन عَلَى करतिएन ) : मृরত্ব, অনাকর্ষণ। لَمُيْلُ النَّفْسُ : मृরত্ব, অনাকর্ষণ। الْمُوْجَبَةُ لِهَلاَكِهَا : मृत्रञ्व, অনাকর্ষণ। । उब्धना : بَادرُوا : कष्टवत्रव : حَرْمَانَ : लाक्ष्ना : اَلَّذَلَّ : विजय : اَلَظَّغْرُ : कष्टवत्रव : التَّخَلِيْفَاتُ - فُلكُ : فُلكُ : فُلكُ : فُلكُ : فُلكُ

840

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য বিষয় ও যোগসূত্র: রাসূলুল্লাহ ত্রু যতদিন পবিত্র মক্কায় ছিলেন, ততদিন যুদ্ধের অনুমতি দেওয়া হয়নি। তিনি যখন, পবিত্র মদীনায় হিজরত করেন, তখন যুদ্ধ অনুমোদিত হয়। তবে কেবল সেই সকল কাফেরদের বিরুদ্ধে যারা নিজেরা মুসলমানদের বিরুদ্ধে লড়াই করতে আসে। পরবর্তী পর্যায়ে সাধারণভাবে সর্বস্তরের কাফেরদের বিরুদ্ধে যুদ্ধের অনুমতি দেওয়া হয়। শক্র যদি মুসলমানদের বিরুদ্ধে আগ্রাসন চালায়, তবে তো জিহাদ ফরজে আইন আর তা না হলে ফরভে কিফায়া। তবে ফিকহী কিতাবসমূহে জিহাদের যে সমস্ত শর্ত উল্লেখ করা হয়েছে, তা পাওয়া যেতে হবে।

–[তাফসীরে উসমানী]

غُوْلُهُ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ : মুসলমানদের ঐ সময় জিহাদ করা ফরজ যখন তার শর্তাবলি পাওয়া যাবে। এ পবিত্র কুরআনের দ্বিতীয় পারায় জিহাদের কতিপয় শর্ত ও নিয়মকানুন বর্ণিত হয়েছে। অবশিষ্ট বিষয়গুলো পরবর্তীতে স্বস্থানে বর্ণিত হবে।

নিজের প্রাণ কার নিকট প্রিয় নয়? সকল পশু নিজেকে বিপদে ফেলতে সংকোচ বোধ করে। সবাই নিজেকে রক্ষা করার সর্বাত্মক প্রচেষ্টা চালায়: মক্কার গরিব মুহাজিরগণ যারা সবেমাত্র জন্মভূমি পরিত্যাগ করে মদিনায় আশ্রয় নিতে বাধ্য হয়েছেন, তারা অর্থ-সম্পদ, মাল-আসবাব, সংখ্যাধিক্য এক কথায় কোনো দিক দিয়েই তাদের প্রতিপক্ষের মোকাবিলায় আসতে পারে না। এসব ভগ্নহৃদয় অভাবক্লিষ্ট ব্যক্তিবর্গ যদি যুদ্ধের নির্দেশ পেয়ে কিছুটা সংকোচবোধ করেন, তাহলে এটা তাদের ঈমানী শক্তির ক্ষেত্রে আদৌ ক্রটি সৃষ্টি করবে না।

এটি একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর।

প্রশ্ন: আল্লাহ তা আলার হুকুম বিশেষভাবে যখন তা ফরজ হবে, অপছন্দ করা কুফরি।

উত্তর: স্বভাবজাত অপছন্দ কুফরি নয়। কারণ এটা মানুষের প্রকৃতিগত বিষয়।

উল্লিখিত আয়াত ঐ সকল মানবতাহীন আধুনিক চিন্তাবিদদের ধারণাকে সম্পূর্ণ**রূপে খণ্ডন করেছে** যারা লিখেছেন যে, মুসলমানগণ গনিমতের মালের লালসায় যুদ্ধে আগ্রহী ছিল। ঠি শব্দটি মাসদার। এর অর্থ অপছন্দনীয় অর্থাৎ মাফউল অর্থে। —[তাফসীরে মাজেদী]

### षनुराम :

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জাহশের 🚊 ﴿ كَاكُ النَّبِيُّ ﷺ ﴿ وَأَرْسُلُ النَّبِيُّ ﷺ ﴿ وَأَلْ سَرَايَاهُ وَ أَشَّرَ عَلَيْهَا عَبُدَ اللَّهُ إِنَّ جَعَشِ فَقَاتَلُوا المشركينن وقتللوا يبن للعضرمتي فِسَى أَخِيرِ يَسُومِ مِسَنْ جُسَسَدَى الْأَخِسرةِ والتنبس عَلَيْهِم برَجَبَ فَعَبَرَهُمُ الْكُفَّارُ بِاسْتِ حُلَالِهِ فَنَزَلَ يَسْنَلُونَكَ عَن الشَّهْرِ الْحَرَامِ الْمُحَرَّمِ قِسَالَ فِيهِ بَدْلُ اِشْتِمَالٍ قُلْ لَهُمْ قِتَالٌ فِيْهِ كُبِيْرُ عَظِيْمٌ وزْرًا مُبْتَدَأُ وَخَبَرُ وَصَيَّدُ مُبْتَدَأً مَنْكُ لِلنَّاسِ عَنْ سَيِيْلِ اللَّهِ دِيْنِهِ وَكُفْرٌ بِهِ بِاللَّهِ وَصَدُّ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَيْ مَكَّةَ وَإِخْرَاجُ آهْلِهِ مِنْهُ وَهُمُ النَّبِيُّ عَلَيْ وَالْمُؤمِنُونَ خَبَرُ الْمُبتَدِأَ آكُبَرُ أَعْظُمُ وِزُرًا عِنْدَ النَّلِهِ مِنَ الْقِتَالِ فِيْهِ وَالْفِتْنَةُ الشِّرْكُ مِنْكُمْ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْل لَكُمْ فِيْه.

নেতৃত্বে কাফেরদের মোকাবিলায় প্রথম সারিয়্যা অর্থাৎ याक्षावादिनी প্রেরণ করেছিলেন। युक्तकाल ইবনুল হাযরামী তাদের হাতে নিহত হয়। আর ঐ দিনটি ছিল জুমাদাল উখরা মাসের শেষ দিন। কিন্তু ঐ দিন রজব মাসের প্রথম তারিখ বলে তাদের মাঝে বিভ্রান্তির সৃষ্টি হয়। রিজব মাস ছিল আরবে স্বীকৃত যুদ্ধ-নিষিদ্ধ মাসসমূহের অন্যতম মাস। । এতে কাফেরগণ মুসলমানরা নিষিদ্ধ মাসে হত্যাকাণ্ড বৈধ করে নিয়েছে বলে দোষারোপ করে। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, শাহরে হারামে নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধ করা قَتَالُّ فَيْهِ সম্পর্কে লোকে তোমাকে জিজ্ঞাসা করবে এটা بَدْلُ اشْتَمَالِ বা সন্নিবিষ্ট স্থলাভিষিক্ত পদ। তাদের বল, তাতে যুদ্ধ করা বিরাট জিনিস, ভীষণ অন্যায়। वों خَبَرُ वो উদেশ্য। كَبِيْر वो উদেশ্য। خَبَرُ वो বিধেয়। <u>কিন্তু আল্লাহর পথে</u> অর্থাৎ দীনের পথে <u>বাধা</u> দান عُبَدُ वটा أُكْبَرُ वा উদ্দেশ্য। أُكْبَرُ वটा مُبْتَدَأُ वটा مُرْتَدَ বিধেয় । সে পথ হতে মানুষকে ফিরিয়ে রাখা, তাঁকে আল্লাহকে অস্বীকার করা, মাসজিদুল হারাম মক্কা যেতে বাধা দান করা এবং এর বাসিন্দাকে অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ 🚃 এবং মু'মিনদেরকে সে স্থান হতে বহিষ্কার করা তাতে অর্থাৎ নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধ করা অপেক্ষা আল্লাহর নিকট আরো বিরাট, আরো ভীষণ পাপ। ফিতনা অর্থাৎ তোমাদের শিরক ঐ মাসে তোমাদের হত্যা করা অপেক্ষা ভীষণতর অন্যায়।

# তাহকীক ও তারকীব

: विভ্রান্তির সৃষ্টি হয়। سُرِيَّةً : سَرَاياً : আমির বানিয়েছেন, নেৃতৃত্ব দিয়েছেন। الْتَبَسَ : বিভ্রান্তির সৃষ্টি হয়। े शुनान ७ दे४ मत कता : وَزُرُ : प्रामाताপ कतन, लिका निन : اِسْتِحُلاَل : शुनान ७ दे४ मत कता : عَيْرَهُ : प्रामाता कता : مُثَدّ (ن) مَثّد : صُدُّ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ঐতিহাসিক পটভূমি : দ্বিতীয় হিজরির রজব মাসে রাসূল 🚃 ৮ সদস্যের একটি ক্ষুদ্র বাহিনীকে নাখলা নামক স্থানের দিকে প্রেরণ করলেন। [নাখলা মক্কা ও তায়েফের মধ্যবর্তী একটি স্থানের নাম।] তিনি তাদেরকে এ উপদেশ দিলেন যে, কুরা**ইশদের গতিবিধি, কাজকর্ম** এ**বং ভবি**ষ্যৎ-পরিকল্পনা সম্পর্কে খোঁজখবর নেবে। তিনি তাদেরকে যুদ্ধের অনুমতি দান

করেননি। পথিমধ্যে তাদের সামনে কুরাইশদের একটি ছোট ব্যবসায়ী দলের সাথে সাক্ষাৎ ঘটল। তারা তাদের উপর আক্রমণ করে ওমর ইবনে আব্দুল্লাহ হাজরামী নামক এক ব্যক্তিকে কতল করে ফেললেন। তাদের একজন পালিয়ে জীবন রক্ষা করল। অবশিষ্ট দুই ব্যক্তিকে ব্যবসার মাল আসবাবসহ বন্দি করে মদিনায় নিয়ে আসেন। এ ঘটনা ঘটেছিল জুমাদাল উখরার শেষ লগ্নে। তখন সন্দেহ দেখা দিল যে. এ আক্রমণ জুমাদাল উখরার শেষ তারিখে সংঘটিত হয়েছে নাকি রজবের প্রথম তারিখে? [রজব হলো যুদ্ধবিগ্রহ নিষিদ্ধ মাসসমূহের অন্তর্গত] কিন্তু কুরাইশরা এবং তাদের স্বপক্ষীয় ইহুদি ও মুনাফিকরা মুসলমানদের বিরুদ্ধে সম্মিলিতভাবে এ বিষয়টিকে অত্যন্ত প্রসিদ্ধ করল এবং কঠোর অভিযোগ করল। এ প্রসঙ্গে মুশরিকদের একটি প্রতিনিধিদল ও রাসূল 🚃 -এর সাথে সাক্ষাৎ করে। তারা নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধের ব্যাপারে ফতোয়া জিজ্ঞেস করল। এ আয়াতে তাদের অভিযোগের উত্তর এবং নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধের বিধান বর্ণনা করা হয়েছে।

তার আসল নাম হলো ওমর ইবনে আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দুলা হাজরামী । হাজারা মউত নামক স্থানের : قُرْلُهُ إِبْنُ ٱلْحَضْرَميّ প্ৰতি সম্বন্ধিত।

वना হয় سَرِيَّةٌ : عَوْلُهُ سَرَايًا -এর বহুবচন, অর্থ- সেনাবাহিনীর একটি অংশ। পরিভাষায় ঐ সকল সেনা অভিযানকে سَرِيَّةٌ যাতে রাসুল 🚃 শরিক ছিলেন না। রাসুল 🚃 যাতে শরিক ছিলেন তাকে গাযওয়া বলা হয়। মোট গাযওয়া ও সারিয়্যা -এর সংখ্যা ৭০টি। সারিয়্যা চার থেকে পাঁচশত সৈন্য সংখ্যাকে বলা হয়, এর অধিককে বলা হয় جُنْدُ:

সমস্যা ও সমাধান : মুফাসসির (র.) এ সারিয়্যাকে প্রথম সারিয়া বলে আখ্যা দিয়েছেন, অথচ মাওয়াহিব গ্রন্থে ইতঃপূর্বে আরও তিনটি সারিয়্যা ও চারটি গাজওয়া সংঘটিত হওয়ার কথা উল্লেখ রয়েছে। প্রথম সারিয়্যা সপ্তম হিজরি সনের রমজান মাসে প্রেরিত হয়েছিল। রাসূল 🚟 স্বীয় চাচা হযরত হামযা (রা.)-কে তার সেনাপতি নিযুক্ত করেছিলেন। মোট সৈন্য সংখ্যা ছিল ৩০জন। তারপর দিতীয় সারিয়া। হলো সারিয়ায়ে উবায়দা ইবনুল হারিছ। এটা [হিজরতের অষ্টম মাস তথা শাওয়াল মাসে প্রেরিত হয়েছিল। এর সৈন্য সংখ্যা ছিল ৬০ জন। তারপর তৃতীয় সারিয়্যা হলো সারিয়্যায়ে সা'দ ইবনে আবী ওয়াক্কাস। এটা হেজাজের খেরার নামক উপত্যকায় প্রেরিত হয়েছিল। তখন ছিল হিজরতের নবম মাস জিলকদ। এর সৈন্য সংখ্যা ছিল ২০ জন। এরপর চারটি গাযওয়া প্রেরিত হয়েছিল- ১. গাযওয়ায়ে অদ্দান, ২. বাওয়াত , ৩. যুল উসায়সা, ৪. বদর [প্রথম]। এরপর সারিয়্যায়ে আব্দুল্লাহ ইবনে জাহাশ এটা রজবের শেষে হিজরতের ১৭তম মাসে প্রেরিত হয়েছিল। কাজেই সারিয়ায়ে আব্দুল্লাহ ইবনে জাহাশকে প্রথম সারিয়া বলা প্রশুমুক্ত নয়।

সমাধান: এখানে সামঞ্জস্য বিধানের উপায় এই হতে পারে যে, সর্বপ্রথম যে সারিয়ায় কেউ নিহত হয়েছে এবং গনিমতের মাল হস্তগত হয়েছে তা ছিল এটাই। এ কারণে এটাকে প্রথম সারিয়্যা বলা হয়েছে। কারণ এর পূর্বের কোনোটিতে যুদ্ধ সংঘটিত হয়নি এবং কোনো গনিমতের মালও হস্তগত হয়নি। –[হাশিয়ায়ে সাবী]

غَلْهُمْ عَلَيْهُمْ بَرَجَبَ : জুমাদাল উখরার শেষ তারিখ মনে করে মুসলমানগণ হাজরামী কাফেলার উপর আক্রমণ করেন। দিতীয় দিন চাঁদ দেখার পরে তাদের সন্দেহ হলো। কেউ বললেন এটা গতকালের চাঁদ, কেউ বললেন আজকের চাঁদ। যদি গতকালের চাঁদ হয় তাহলে রজবের প্রথম তারিখে যুদ্ধ সংঘটিত হয়েছে। আর রজব মাসে যুদ্ধ করা হারাম। এ কারণে মুসলমানগণ চিন্তাযুক্ত হয়ে পড়লেন। অপরদিকে মক্কার মুশরিকরাও মুসলমানদের উপর অভিযোগ করতে তরু করল যে, তোমরা নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধকে বৈধ মনে করেছ, এমনকি মুশরিকদের একটি প্রতিনিধি দল রাসূল 🚃 -এর খেদমতে হাজির হয়ে তাদের ব্যাপারে অভিযোগ করল এবং মাসআলা জিজ্ঞেস করল, তখন এ আয়াত অবতীর্ণ হয়।

يَسْنَلُونَكَ عَن الشَّهْرِ الْحَرَامِ الغ. অর্থাৎ নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধ করা অবশ্যই অন্যায় । কিন্তু সাহাবায়ে কেরাম তো নিজেদের জানা মতে জুমাদাল উখরায় যুদ্ধ করেছেন, নিষিদ্ধ মাস অর্থাৎ রজবে নয়। কাজেই তাদের এ অপরাধ ক্ষমাযোগ্য। এতে আপত্তি করাই ন্যায়-বিরুদ্ধ। কিন্তু হরম ও পবিত্র এলাকায় কুফর বিস্তার করা ও বিশৃংখলা সৃষ্টি করা জঘন্য অপরাধ এবং নিষিদ্ধ মাসেও মুসলমানদেরকে উৎপীড়ন করা সেই হত্যা হতে শতগুণ বেশি জঘন্য, যা মুসলমানদের দারা নিষিদ্ধ মাসে হয়ে গেছে। –[তাফসীরে উসমানী]

উত্তরের বিশ্লেষণ : এ আয়াতে বর্ণিত কাফেরদের আপত্তির উত্তরসমূহ আরো একটু বিস্তারিতভাবে দেওয়া যায়–

উত্তর,

- ১. নিষিদ্ধ মাসসমূহে যুদ্ধ করা নিঃসন্দেহে অত্যন্ত মারাত্মক অপরাধ এবং পাপ। তবে মুসলমানদের থেকে স্বেচ্ছায় এটা ঘটেনি; বরং ভুলে এবং ভুল বুঝার দরুন ঘটেছিল। অতএব এটা দূষণীয় নয়। মুসলমানগণ জুমাদাল উখরার শেষ তারিখ মনে করেছিলেন, কিন্তু ঘটনাক্রমে তা ছিল রজবের প্রথম তারিখ।
- ২. নিষিদ্ধ মাসে যুদ্ধ করা অত্যন্ত দৃষণীয়। তবে এ ব্যাপারে অভিযোগ করা তাদের পক্ষে শোভনীয় নয়। যারা দীর্ঘ ১৩ বছর তাদের শত শত ভাইদের উপর কেবল এ অন্যায়ে অবর্ণনীয় জুলুম-অত্যাচার চালিয়েছে যে, তারা এক আল্লাহর প্রতি ঈমান এনেছিল। তাদেরকে এতই নির্যাতন করেছে যে, তারা প্রিয় মাতৃভূমি ছেড়ে নির্বাসন জীবন গ্রহণ করতে বাধ্য হয়েছে। এরপরও ক্ষান্ত হয়নি; বরং তাদেরকে মসজিদে হারামে গমনের রাস্তাও বন্ধ করে দিয়েছে। অথচ তা কোনো ব্যক্তি মালিকানাধীন জায়গা নয়। বিগত দু হাজার বছরের মধ্যে এমন ঘটনা কখনও ঘটেনি যে, কাউকে খানায়ে কা'বা জেয়ারত থেকে বাধা প্রদান করা হয়েছে। অতএব, যেসব জালিমদের কর্মকাণ্ড এ ধরনের কালিমাযুক্ত, তাদের জন্য কিভাবে শোভা পায় যে, ভ্রান্তিমূলক সাধারণ একটি বিষয়ে তারা হৈটে করবে? কারণ একে তো তা ছিল ভ্রান্তিমূলক এবং দ্বিতীয়ত তা ছিল নবীজীর অনুমতিবিহীন।

এখানে একটি বিষয় স্মরণ রাখতে হবে যে, যখন ক্ষুদ্র বাহিনী দুজন কয়েদি এবং গনিমতের মাল নিয়ে নবীজীর খেদমতে হাজির হয়েছিলেন তিনি সাথে সাথে তাদেরকে বলেছিলেন, আমি তোমাদেরকে যুদ্ধের অনুমতি দেইনি। উপরন্ধ তাদের পেশকৃত গনিমতের মাল থেকে বায়তুল মালের নির্ধারিত এক পঞ্চমাংশ নিতে অস্বীকার করেছিলেন। এটাও এ বিষয়ের স্পষ্ট প্রমাণ বহন করে যে, তাদের এ লুট অবৈধ ছিল। কেউ তাদের এ কাজকে মেনে নেয়নি; বরং সবাই তাদেরকে তিরস্কার করেছে। – জামালাইন

জিহাদের বিধান : সাধারণ অবস্থায় জিহাদ ফরজে কেফায়া। কোনো জামাত যদি এ ফরজ দায়িত্ব আঞ্জামে নিয়োজিত থাকে, তাহলে অন্যদের জন্য অন্যান্য কাজ আঞ্জাম দেওয়ার অনুমতি রয়েছে। তবে যদি কোনো সময় মুসলিম রাষ্ট্রপতি জরুরি মনে করে ঘোষণা দেন এবং সবাইকে জিহাদের অংশগ্রহণের আহ্বান জানান, তখন সবার উপর জিহাদ ফরজে আইন হয়ে যায়। পবিত্র কুরআনের সূরা তওবায় আল্লাহ ইরশাদ করেছেন— الْنَافُرُوا وَنَى سَبِيْلِ اللّهِ الْكَافَلَةُ وَالْمُوا وَالْمُؤُلِّ وَالْمُوا وَلَامُوا وَالْمُوا وَلِمُوا وَلِمُ وَالْمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلَامُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُوا وَلِم

মাসআলা : ঋণগ্রস্ত ব্যক্তির জন্য ঋণ পরিশোধ না করা পর্যন্ত জিহাদে কেফায়ায় গমন করা জায়েজ নয়। তবে যে মুহূর্তে জিহাদ ফরজে আইন হয়ে যায় তখন কারো অনুমতি নেওয়ার প্রয়োজন থাকে না।

নিষিদ্ধ মাসসমূহে জিহাদের বিধান: সব সময়ের জন্য নিষিদ্ধ মাসসমূহে যুদ্ধ করা হারাম। তবে যখন এসব মাসে কাফের বাহিনী মুসলমানদের উপর চড়াও হয় তখন প্রতিরক্ষামূলক আক্রমণ করা মুসলমানদের জন্য জায়েজ। যেমন ইমাম জাসসাস (র.) হযরত জাবির ইবনে আব্দুল্লাহ সূত্রে বর্ণনা করেন, রাসূল ক্রতেন নিষিদ্ধ মাসে ঐ সময় পর্যন্ত যুদ্ধ করতেন না, যতক্ষণ কাফেরদের পক্ষ থেকে যুদ্ধের সূত্রপাত না ঘটত।

أَلْمُكَّرَّمُ : প্রশ্ন. জালালাইন শরীফের লেখক الْحَرَامُ এর তাফসীর الْمُحَرَّمُ দারা করলেন কেন? উত্তর. এর দারা একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া উদ্দেশ্য।

প্রম: اَلَّهُمُ الْحَرَامُ -এর মধ্যে সন্তার উপর মাসদার প্রয়োগ করা হয়েছে, অথচ তা সঙ্গত নয়।

खें। कर्जिर कात्ना श्रन्न थाकन ना। ज्यथा विष्ठा स्मावानांश स्रन्न वना श्रत्न वना श्रत्न हो। ब्रिक्त اَلْمُعَرَّمُ

وَلاَ يَزَالُوْنَ أَيْ الْكُفَّارَ يُقَا تِلُوْنَكُمْ ايَّهُ الْمُؤْمِنُوْنَ حَتَّى كَيْ يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِيْنِ اليَى الْكُفُر ان اسْتَطَاعُوا وَمَنْ يَرْتَدِدْ سُنكُمْ عَنْ دِيْسِهِ فَسَيْمُتْ وَهُوَ كَافِرُ فيأولئيك حبيطيت بيطيكث أعشمالكهم الصَّالحَةُ في الدُّنْبَا وَالْأَخِرَةِ فَلاَ إِعْتِدَادَ بهَا وَلاَ ثَوَابَ عَلَيْهَا وَالتَّقْيِينُدُ بِالْمَوْتِ عَلَيْهِ يُفْيدُ أَنَّهُ لَوْ رَجَعَ إِلَى الْإِسْلَامِ لَمْ يَبْطُلُ عَمَلُهُ فَيُثَابُ عَلَيْهِ وَلاَ يُعِينُدُهُ كَالْحَجّ مَثَلًا وَعَلَيْهِ الشَّافِعِي (رح) وَٱولَائِكَ اصْحِبُ النَّارِهُمْ فِيهَا خُلِدُونَ .

অনুবাদ : হে মু'মিনগণ! তারা কাফেররা তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতে থাকবে যেন 💥 এ স্থানে 💃 'যেন' অর্থে ব্যবহৃত। <u>তোমাদেরকে তোমাদের দীন</u> হতে কৃফরির দিকে ফিরিয়ে দিতে পারে যদি তারা সক্ষম হয়। তোমাদের মধ্যে কেউ স্বীয় দীন হতে <u>ফিরে যায় এবং **কাফেরব্রপে মৃত্যু** মুখে পতিত হয়</u> ইহকাল ও প্রকালে **তাদের সকল সৎ** কর্ম নিক্ষল হয়ে যার। বিনষ্ট হয়ে যায়। এ আমলগুলো কোনোরূপ ধর্তব্য বলে বিবেচ্য হয় না এবং এতে কোনো পুণ্যফলও পাবে না। মৃত্যুর সাথে বিজড়িত করে এ পরিণাম বর্ণনা করায় বুঝা যায় যে, যদি ঐ ব্যক্তি মৃত্যুর পূর্বে ইসলামের দিকে ফিরে আসে, তবে আর তার ঐ পুণ্যকাজসমূহ নিক্ষল বলে গণ্য হবে না। তখন তাকে এগুলোরও পুণ্যফল দান করা হবে: মুরতাদ হওয়ার পূর্বে কোনো ফরজ আমল করে থাকলে তা আর পুনরায় করতে হবে না। যেমন-হজ। এটাই ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত। <u>তারাই</u> অগ্নিবাসী! সেখানে তারা স্থায়ী হবে।

## তাহকীক ও তারকীব

كَيْزَالُونَ : प्र पूत्राण राय याय, कित्त याय : يَرُدُّدُ : प्र पूत्राण राय याय, कित्त याय : لَايَزَالُونَ : पिक्न राय याय : يَرُدُّدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

يُعيْدُ । পুনরায় করতে হবে না।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মুশরিকরা কিছুতেই তোমাদের বিরোধিতা ও তোমাদের সাথে যুদ্ধবিগ্রহ করতে চেষ্টায় কোনো ক্রটি করবে না, তা মঞ্চার পবিত্র স্থান এবং পবিত্র মাসেই হোক না কেনং তারা না পবিত্র মঞ্চার হারাম এলাকার কোনো মর্যাদা রেখেছিল, না পবিত্র মাসের প্রতি লক্ষ্য রেখেছিল। অহেতুক হিংসায় জ্বলে তারা মারতে ও মরতে প্রস্তুত হয়ে গিয়েছিল। কোনোক্রমেই মুসলিমগণের পবিত্র মঞ্চায় প্রবেশ ও ওমরা আদায়কে তারা সহ্য করে নিতে পারেনি। কাজেই এরপ হঠকারী সম্প্রদায়ের নিক্ত সমালোচনার আর কি পরোয়া তোমরা করবেং তাদের সাথে যুদ্ধ করতে পবিত্র মাসকে কেন বাধা মনে করা হবেং —িতাফসীরে উসমানী।

ভিন্ন হতে ফিরে যাওয়ার ভয়াবহ পরিণতি দীন ইসলাম হতে ফিরে যাওয়া এবং সে অবস্থায় জীবনের শেষদিন পর্যন্ত স্থির থাকা এমন গুরুতর আপদ, যা একজন লোকের জীবনভরের সংকর্ম ধূলিসাং করে দেয়। ফলে সে আর কোনোরূপ মঙ্গলের উপযুক্ত থাকে না, ইহলোকে না জানমালের নিরাপত্তা থাকে, না বিবাহ-শাদি বহাল থাকে, আর না সম্পত্তির উত্তরাধিকার বজায় থাকে। সেই সঙ্গে আথিরাতেও সে কোনো ছওয়াবের অধিকারী থাকে না এবং জাহান্নাম হতেও নিষ্কৃতি পাবে না। হাঁা, পুনরায় যদি সে ইসলাম গ্রহণ করে, তাহলে এর পরবর্তী সংকর্মসমূহের ফলাফল সে পুরোপুরি লাভ করবে। –[তাফসীরে উসমানী]

رح) عَلَيْهِ الشَّافِعِيُّ : উভয় মাসআলায় ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর সাথে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতভেদ রয়েছে। অর্থাৎ মুরতাদ হওয়ার পরে যদি পুনরায় ইসলাম গ্রহণ করে তাহলে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে সে মুরতাদ হওয়ার পূর্বের কোনো ছওয়াব পাবে না। যেমন এক ব্যক্তি নামাজ পড়ে মুরতাদ হয়ে গেল। নামাজের সময় বাকি থাকতেই পুনরায় সে ইসলাম গ্রহণ করল, এখন ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে তার উপর দ্বিতীয়বার নামাজ পড়া ওয়াজিব। কেননা কুরআনের আয়াতে ব্যাপকভাবে বলা হয়েছে مَنْ يَكُفُرْ بِالْإِنْمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَدُ (র.)-এর মতে উক্ত নামাজ পুণরায় পড়া ওয়াজিব নয়।

মাসআলা: ১. দুনিয়ায় মুরতাদের আমল বিনষ্ট হওয়ার উদাহরণ হলো, বিবাহ বন্ধন থেকে স্ত্রী খারিজ হয়ে যায়। কোনো মুসলমান নিকটাত্মীয় মৃত্যুবরণ করলে সে তার মিরাস থেকে বঞ্চিত হয়। মুসলমান অবস্থায় সে যত নামাজ রোজা করেছিল, তা সব নিক্ষল হয়ে যায়। মুরতাদের জানাজা পড়া নিষেধ। এমনকি মুসলমানদের কবরস্থানেও তাকে দাফন করা নিষেধ। আর পরকালে আমল বিনষ্ট হওয়ার উদ্দেশ্য হলো, সে তার ইবাদতের কোনো ছওয়াব পাবে না। অনন্তকালের জন্য সে দোজখে প্রবিষ্ট হবে।

মাসআলা: ২. প্রকৃত কাফের ব্যক্তি কুফরি অবস্থায় যদি কোনো নেক আমল থেকে থাকে, তাহলে আমলের ছওয়াব ঝুলন্ত থাকে। কখনও ইসলাম গ্রহণ করলে অতীতের সকল নেক কাজের ছওয়াব সে লাভ করে। আর কুফরি অবস্থায় মৃত্যুবরণ করলে তার সকল আমল বিনষ্ট হয়ে যায়; পরকালে সে কোনো ছওয়াব পাবে না।

মাসআলা: ৩. মুরতাদের প্রকৃত অবস্থা প্রকৃত কাফেরের চেয়ে জঘন্যতম। কাফেরের থেকে জিজিয়া কর গ্রহণ করা যায়; কিন্তু মুরতাদ থেকে জিজিয়া কবুল করা বৈধ নয়। মুরতাদ যদি পুনরায় ইসলাম গ্রহণ না করে তাহলে পুরুষ হলে তাকে হত্যা করতে হবে, আর নারী হলে আজীবন তাকে বন্দী করে রাখতে হবে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

م ٢١٨ . وَلَمَّا ظَنَّ السَّرِيَّةُ أَنَّهُمْ إِنْ سَلِمُوا مِنَ الْاثْم فَلاَ يَحْصَلُ لَهُمْ اَجْزُ نَزَلَ إِنَّ الَّذِيثُنَ أُمُنُوا وَالَّذِيْنَ هَاجَرُوا فَارَقُوا أَوْطَانَهُمُ وَجَاهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ لِاعْلاءِ دِيْنِهِ أُولَٰئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ ثَوَابَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ رَحِيْمٌ بِهِمْ.

পাহান তুলা অৰ্থ ( الْمَا الْمَاهُ عَن الْخَمْر وَالْمَاهِ الْمَاءُ الْمَاءُ عَن الْخَمْر وَالْمَاهِ الْمَاءُ سِرِ ٱلْقِمَار مَا حُكْمُهُمَا قُلْ لَهُمْ فِينهمَا أَيْ فِي تَعَاطِيْهِمَا إِثْمُ كَبْيُر عَظِيمُ وَفِي قِرَاءَ قِ بِالْمُثَلَّثَةِ لَمَّا يَحْصُلُ بِسَبَيِهِمَا مِنَ الْمَخَاصَمَةِ وَالْمُشَاتَمَةِ وَقَوْلِ الْفَحْشِ وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ بِاللَّذَّةَ وَالْفَرْحِ في الْخَمْرِ وَاصَابَةِ الْمَالِ بِلَا كَدٍّ فِي الْمَيْسِرَ وَإِثْمُهُمَا أَيْ مَا يَنْشَأَ عَنْهُمَا مِنَ السُّمَفَاسِدِ ٱكْبَرُ أَعْظَمُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَلَمَّا نَزَلَتْ شُرِبُهَا قَوْمٌ وَامْتَنَعَ الْخُرُونَ إلى أَنَّ حَرَّمُتُّهُمَا أَيَةُ الْمَائِدةِ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا بُنْفِيقُونَ أَيْ مَا قَدُرُهُ قُلْ أَنْفِيقُوا الْعَلْفَوَ أَيْ اَلْفَاضِلَ عَن الْحَاجَةِ وَلاَ تَنْفَقُوا مَا تَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ وَتُضَيَّعُوا أَنْفُسَكُمْ وَفِي قِرَاءَةٍ بِالرَّفْعِ بِتَقْدِيْرِ كُوَ كَذُلكَ أَيْ كُمَا بَيْنَ لَكُمْ مَا ذُكِرَبَبَيِّنَ اللَّهُ لَكُمُ الْأَيْتُ لَعَلَّكُمْ تُتَفَكَّرُونَ.

ধারণা হয় যে, পাপ হতে বেঁচে গেলাম বটে, কিন্তু ঐ জিহাদের শরিক হওয়ার কোনো ছওয়াব আমাদের হবে না। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- যারা বিশ্বাস করে এবং যারা আল্লাহর পথে হিজরত করে অর্থাৎ স্বদেশ ভূমি পরিত্যাগ করে এবং তাঁর দীনকে সমুচ্চ করার উদ্দেশ্যে জিহাদ করে, তারাই আল্লাহর অনুহাহ তার পুণ্যফল প্রত্যাশা করে। আল্লাহ মু'মিনদের বিষয়ে ক্ষমাপরায়ণ , তাদের প্রতি পরম দয়ালু।

এতদুভয়ের বিধান সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করবে। তাদেরকে বল, উভয়ের মধ্যে এতদুভয়ের লেনদেন অবলম্বনে বিরাট পাপ মহাপাপ। كَبِيرُ এটা অপর এক কেরাতে كَثِيرُ সহকারে كَثِيرُ এর স্থলে তিন নোকতা বিশিষ্ট ئ রূপে পঠিত রয়েছে। কেননা এগুলোর কারণে কলহ-বিবাদ, গালিগালাজ এবং কটুভাষণ হয়। এবং মানুষের জন্য কিছু উপকারও রয়েছে মদে স্বাদ উপভোগ ও আনন্দ লাভ হয়। আর জুয়ায় বিনা প্ররিশ্রমে অর্থ সমাগম হয়। কিন্তু এতদভয়ের পাপ অর্থাৎ এতদুভয়ের মাধ্যমে যে অন্যায় ও বিশৃঙ্খলা হয়, তা উপকার অপেক্ষা অধিক বিরাট। এ আয়াত নাজিল হওয়ার পরও মুসলমানদের একদল মদ পান করতেন ও অপর দল তা হতে বিরত রইলেন। শেষে সূরা মায়েদায় উল্লিখিত আয়াত দারা এতদুভয়কে সম্পূর্ণরূপে নিষিদ্ধ ঘোষণা করা হয়। লোকেরা তোমাকে জিজ্ঞাসা করে কি অর্থাৎ কি পরিমাণ তারা ব্যয় করবে? বল, যা উদ্বত্ত অর্থাৎ যা প্রয়োজনাতিরিক্ত, তা ব্যয় কর। যা তোমার প্রয়োজন তা [অন্যের জন্য] ব্যয় করো না ও নিজেকে ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিয়ো না। এভাবে অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়সমূহ যেমন তোমাদের বর্ণনা করে দেওয়া হয়েছে আল্লাহ তা'আলা তাঁর নিদর্শন তোমাদের জন্য সুস্পষ্টরূপে ব্যক্ত করেন. যাতে তোমরা চিন্তা কর।

ু এটা অপর এক কেরাতে رَفُّع সহকারে পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় তার পূর্বে [केंक्के উদ্দেশ্যরূপে] 🍒 শব্দটি উহ্য বলে বিবেচ্য হবে।

# তাহকীক ও তারকীব

: বিচ্ছিন্ন হয়েছে, ত্যাগ করেছে। فَارْقُوا : বৈচিছন হয়েছে, ত্যাগ করেছে।

। আুরা : ٱلْمَيْسِسُرَ । মদ, শরাব : ٱلْخَمْرُ । অর্থ করে। يَرْجُوْنَ । অর্থ স্বদেশ, মাতৃভূমি وَطْنَنُ

সৃষ্টি হয়। كُدُّ : পরিশ্রম, কষ্ট। آلْمُخَاصَمَةُ : সৃষ্টি হয়। مُشَاتَمَةً

: विज्ञ त्रहेल। إِمْتَنَعَ : विम्ध्यला। الْمُفَاسِدُ

لَا تَضَيِّعُوا । या जामाদের প্রয়োজন। مَا تَحْتَاجُونَ الِيّهِ । প্রয়োজনাতিরিক্ত : اَلْفَاضِلُ عَنِ الْحَاجَةِ े اَنفُسَكُم : নিজেকে ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিয়ো না ।

े عَوْلُهُ كَمَا بَيْنَ لَكُمُ : এর দারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, اَلْعَنْوْ विनुश्च ফে'লের কারণে মানসূব হয়েছে।

প্রশ্ন: এটাকে 🚅 উহ্য মুবতাদার খবর বললে অসুবিধা কি?

উত্তর: তখন প্রশ্নোত্তরের মধ্যে সামঞ্জস্যতা থাকত না। কেননা প্রশ্ন হলো জুমলায়ে ফে'লিয়া। আর উত্তর হলো জুমলায়ে ইসমিয়া। আর এখন উভয়টি ফে'লিয়া হয়ে গেল।

এর দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, كَذْلك -এর মধ্য كَانْ পরে উল্লিখিত كُمَا بَيِّنَ لَكُمْ تِبْيْنًا مِثْلُ هَٰذَا الْتَّبِيْنِ অথাৎ تِبْيْنًا مِثْلُ هَٰذَا الْتَّبِيْنِ عَامِدَ عَامِدَ عَامِدَ عَامِدَا

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্বের আয়াত দারা উপরিউক্ত সাহাবায়ে কেরাম তো একথা জানতে পারলেন : قُوْلُهُ إِنَّ الَّذِيْنَ أَمَنُواْ وَالَّذِيْنَ هَاجُرُواْ الخ যে, এ ঘটনা সম্পর্কে আমাদের পাকড়াও করা হবে না, কিন্তু তাদের এ সন্দেহ ছিল যে, সে যুদ্ধের কোনো ছওয়াব লাভ হবে কিনা? এ পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াত নাজিল হয় যে, যারা ঈমান এনেছে, হিজরত করেছে এবং মহান আল্লাহর পথে তাঁর শক্রদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করেছে সে যুদ্ধে তাদের কোনো ব্যক্তিস্বার্থও ছিল না, তারা নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহর রহমতের আশা করতে পারে। তারা এর উপযুক্ত। আল্লাহ তো তাঁর বান্দাদের দোষক্রটি ক্ষমা করে দেন এবং তাদের প্রতি অনুগ্রহ বর্ষণ করেন। এরূপ অনুগত বান্দাদের তিনি কিছুতেই বঞ্চিত করবেন না। –[তাফসীরে উসমানী]

তথা মদ ও জুয়া শব্দ দুটি নিজ নিজ ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত مَيْسَرْ ও خَمْر : قَوْلُهُ يُسْتَلُوْنَكَ عَن الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ হয়েছে। মদের অধীনে ঐ সকল নেশাদ্রব্য অন্তর্ভুক্ত যা মন্তিষ্কের বিকৃতি ঘটায়। এভাবে জুয়া শব্দটি তার সকল ধরন ও প্রকারকে অন্তর্ভুক্ত করে। মদ ও জুয়া বর্তমানে যেভাবে ইংরেজ সভ্যতায় ওধু বৈধই নয়; বরং সভ্যতার বিশেষ অঙ্গ এবং সামাজিক মর্যাদার দলিল। এভাবে প্রাচীন আরব যুগেও তা সভ্যতার পরিচায়ক ছিল। শুধু আরবেই নয়; বরং সমগ্র বিশ্বের এ পরিস্থিতি ছিল। হিন্দু, মিশরীয় সভ্যতা, রোমীয় সভ্যতা ইত্যাদির মধ্যে তো অবিচ্ছেদ্য অংশ মনে করা হতো। এমনকি ইসরাঈলী ও খ্রিস্টীয় সভ্যতা যা নবুয়তের মর্যাদার সাথে সংশ্লিষ্ট ছিল, তাও এর ব্যতিক্রম ছিল না। কেবল ইসলামি শরিয়তই বিশ্বের অদিতীয় কানুন, যা এসে তা অকাট্য হারাম হওয়ার ঘোষণা দিয়েছে। মদ ও জুয়া হারাম হওয়ার ব্যাপারে এটা সর্বপ্রথম আয়াত। অকাট্য হারাম হওয়ার বিধান পরবর্তীকালে অবতীর্ণ হয়েছে। মদ ও জুয়া সংশ্লিষ্ট প্রথম বিধানের কেবল অপছন্দনীয়তা প্রকাশ করে ক্ষান্ত করা হয়েছে, যাতে পরবর্তীকালে তা হারাম হওয়ার বিষয়টি মেনে নেওয়ার জন্য মানুষের মন প্রস্তুত হয়ে যায়। এর পরে মদ পান করে নামাজ পড়ার বিষয়ে নিষেধাজ্ঞা এসেছে। ইরশাদ হয়েছে । দি তোমরা মাতাল অবস্থায় নামাজের নিকটবর্তী হয়ো না।" এর পর মদ জুয়া এবং এ ধরনের সকল الصَّلُوةَ وَأَنْتُمُ سُكَارُي বিষয়কে অকাট্য হারাম ঘোষণা করা হয়েছে।

غُوْلَهُ فِي تَعَاطِيْهِمَا : এর দ্বারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, মদ ও মূল জুয়ার সন্তার মাঝে কোনো পাপ নেই; বরং তা কাজে বাস্তবায়ন করা ও ব্যবহারের মধ্যে পাপ রয়েছে।

عَنْهُمَا مِنَ الْمَفَاسِدِ : এর দারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, اِثْمُهُمَا مِنَ الْمَفَاسِدِ -এর মধ্যে সববের প্রতি মাসদারের ইযাফত হয়েছে।

विष्ठा वृष्कित छत्मना श्रता विक्रिकित अिंद्यां नित्र कता । مَا يَنْشَأُ عَنْهُمَا مِنَ الْمَفَاسِدِ

অভিযোগ নিরসন : পূর্বে উল্লিখিত يَسْنَلُوْنَكَ مَاذَا يُنْفِعُوْنَ -এর মধ্যে মূল ব্যয়ের ব্যাপারে প্রশ্ন ছিল, আর এখানে ব্যয়ের পরিমাণের ব্যাপারে প্রশ্ন করা হয়েছে। কাজেই এখানে এর দ্বিক্লক্তি নেই।

মদের আধুনিকায়ন: আল্লামা আলূসী বাগদাদী (র.) এ স্থানে বিস্তারিতভাবে লিখেছেন যে, আমাদের যুগে ফাসিকরা নেশা জাতীয় বিভিন্ন পানীয় বস্তুর সুন্দর সুন্দর নাম রেখেছেন। যেমন ইরক, অম্বরী ইত্যাদি। কিন্তু মনে রাখতে হবে নাম পরিবর্তনের দ্বারা কখনো বস্তুর হাকিকত বা প্রকৃতি পরিবর্তন হয় না এবং এর দ্বারা শরিয়তের বিধানেরও কোনো তারতম্য ঘটে না। মদকদ্রব্য সর্বাবস্থায় হারাম। —[জামালাইন]

মদ ও জুয়া দ্বারা সামাজিক ক্ষতি: মদ পানের মাধ্যমে এ যাবং যত অনিষ্ট ঘটেছে এবং ঘটছে তা কারো অজানা নয়। অশ্লীল গালমন্দ ও বেহায়াপনা, হারাম কাজের প্রতি আহ্বান, কলহ-দ্বন্ধ, বিভিন্নরূপ জীবন-বিনাশী রোগের উদ্ভব, চুরি ডাকাতিতে উৎসাহ প্রদান, এমনকি মানুষকে হত্যা করা, বন্ধু-বান্ধবের মাঝে জুতা-লাঠি উন্তোলন করা ইত্যাদি সর্বপ্রকার গর্হিত কাজ মদ পানের মাধ্যমে অহরহ ঘটেই থাকে। উপরঅ্ভ জুয়ার ধ্বংসাত্মক পরিণামে না জানি কত বংশ ও পরিবার ধ্বংস হয়ে গেছে। ইংরেজদের সর্বাধিক বৃহৎ জুয়াখানা মন্টেকার্লোতে প্রতি বছর সীমাহীন সম্পদ বিনষ্ট হয়। দেওয়ালী উৎসবের রাতে হিন্দুস্থানে কি কিছুই ঘটে নাঃ এতদসত্ত্বেও জুয়ার আধুনিক রূপকাঠামো, বিভিন্ন বীমা কোম্পনির নামে জুয়া, রেকোর্সের জুয়া, লটারি ইত্যাদি বিভিন্ন নামে অসংখ্য জুয়া প্রচলিত রয়েছে।

নির্দেশ হলো, নিজেদের প্রয়োজনীয় ব্যয়ের পরে যা উদ্বুত থাকে। কেননা আখিরাতের ন্যায় ইহকালের জ্বনাও চিন্তা থাকা চাই। সমুদয় অর্থ ব্যয় করে ফেললে নিজ প্রয়োজন কিভাবে মেটানো হবেং যেসব দায়-দায়িত্ব তোমার উপর চাপানো রয়েছে তা পূরণ করবে কি উপায়েং এভাবে কে জানে তোমরা তখন কত রকম ইহকালীন ও পরকালীন অনিষ্টের শিকার হবে। —[তাফসীরে উসমানী]

ন্তুর সম্বন্ধ । তুনন্তর ইহকাল ও পরকালের বিষয় সম্বন্ধ । অনন্তর উভয় স্থানে যা তোমাদের জন্য অধিক কল্যাণকর, তা যেন গ্রহণ করে নিতে পার। লোকে তোমাকে এতিম ও এদের বিষয়ে তাদের যে অসুবিধার সমুখীন হতে হচ্ছে সেই সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করে। যদি তাদের সাথে একত্রে তাদের আহারের ব্যবস্থা করে তবে হতে হয় গুনাহগার, আর যদি ধন-সম্পত্তি আলাদা করে রাখা হয় এবং আলাদাভাবে তাদের আহারের ব্যবস্থা করতে হয় তাতে নানা ঝামেলার সমুখীন হতে হয়। কা, তাদেরকে অর্থাৎ এতিমদের ধন-সম্পত্তিতে প্রবৃদ্ধি সাধন করে এবং তাদের বিষয়ে ব্যাপৃত হয়ে তাদের সুব্যবস্থ করা তা পরিত্যাগ করা অপেক্ষা <u>উত্তম। তোমরা</u> যদি তাদের সাথে তোমাদের সংমিশ্রণ করে নাও অর্থাৎ তোমাদের ব্যয়-ভারের সাথে তাদের ব্যয়-ভারেরও সংমিশ্রণ করে নাও তবে তারা তো তোমাদের দীনি ভাই। আর ভাইতো ভাইকে একত্রে সংমিশ্রণ করতে পারে। অর্থাৎ অনুরূপ কাজ তোমরা করতে পার। আল্লাহ জানেন সম্পদের সংমিশ্রণ করে তাদের ধন-সম্পত্তির বিষয়ে কে <u>হিতকারী আর কে</u> তার <u>অনিষ্টকারী।</u> অনন্তর তিনি উভয়কেই প্রতিদান প্রদান করবেন।

আল্লাহ ইচ্ছা করলে এ বিষয়ে তোমাদেরকে কটে ফেশতে পারতেন অর্থাৎ এ সংমিশ্রণ নিষিদ্ধ করে তোমাদের উপর বিষয়টি সংকীর্ণ করে দিতে পারতেন। <u>নিশ্চয় আল্লাহ পরাক্রান্ত</u>, তাঁর নির্দেশের বিষয়ে তিনি প্রবল এবং তাঁর কাজে তিনি প্রজ্ঞাময়।

# شَأْنِهِمْ فَانَّهُمْ فَإِن وَاكَلُوهُمْ يَأْثُمُوْا وَانْ عَزَلُوا مَا لَهُمْ مِنْ اَمْرَوالِهِمْ وَصَنَعُوا لَهُمْ طُعَامًا وَحَدَهُمْ فَحَرَجُ قُـلٌ إِصْلَاحُ لَنَّهُم فِينَ أَمْوَالِهِم بتَنْميَّتِهَا وَمُدَاخَلَتُكُمْ خَيْرٌ مِنْ تَرْكِ ذُلكَ وَإِنْ تُكَالِطُوهُمْ أَيْ تَبِخُلِكُمُوا نَفْقَتَهُمْ بِنَفْقَتِكُمْ فَاخْوَانُكُمْ أَيْ فَهُمْ إِخْوَانُكُمْ فِي الدّيْن مِنْ شَان الْاَحِ اَنْ

يُخَالِطُ اخَاهُ أَى فَلَكُمْ ذُلِيكَ وَالثُّلُّهُ

يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ لِأُمْوَالِهِمْ بِمُخَالَطَيْهِ

مِنَ الْمُصْلِحِ لَهَا فَيُجَازِى كُلًّا مِنْهُمَا

وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَاعَنْتَكُمْ لِضَيَّتَقَ عَلَيْكُمْ

بِتَحْرِيْمِ الْمُخَالَطَةِ إِنَّ اللَّهَ عَرِيْزٌ

غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ حَكِيْمٌ فِي صُنْعِهِ .

بِالْآصْلَحِ لَكُمْ فِيهُمَا وَيَسْتَلُونَكَ عَن

الْيَتْمَلِّي وَمَا يَلْقَوْنَهُ مِنَ النَّحَرَجِ فِيَّ

# তাহকীক ও তারকীব

यात সমুখীন হয়। مَا يَلْقَوْنَهُ । অধিক কল্যাণকর يَتِيْمٌ : ٱلْبَتَسْمَى । অধিক কল্যাণকর : ٱلْأَصْلَحُ । অস্বিধা : فَانْ وَاكُلُوهُمُ । যদি তাদের সাথে একত্রে তাদের আহারের ব্যবস্থা করে : فَانْ وَاكُلُوهُمُ । অস্বিধা । यिन আলাদা করে দেয় : تَنْمِيَدُ : विक कता : مُدَاخَلَدٌ । यिन আलाদा করে দেয় : تَنْمِيَدُ यिन आलामा करत् : وَإِنْ عَزَلُو সংমিশ্রণ। لَخَسَّيَقَ عَلَيْكُمُ । তামাদেরকে কষ্টে ফেলতে পারতেন। لَخَسَّيَقَ عَلَيْكُمُ । সংমিশ্রণ সংকীর্ণ করে দিতে পারতেন।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

وَالْأَخِرَةَ وَاللَّأَخِرَةَ : অর্থাৎ ইহকাল নশ্বর, কিন্তু নানা রকম প্রয়োজনের স্থান। আর পরকাল অবিনশ্বর এবং সেটা পুরস্কার লাভের জায়গা। তাই চিন্তাভাবনা করে উভয় স্থানের জন্য তার অবস্থা অনুযায়ী ব্যয় করা উচিত। দুনিয়া ও আর্থিরাত উভয়ের কল্যাণকে সামনে রেখেই অর্থ ব্যয় করা দরকার। বিধিবিধান স্পষ্ট করে বর্ণনা করার উদ্দেশ্য এটাই যে, তোমরা চিন্তাভাবনা করার সুযোগ পাবে। –[তাফসীরে উসমানী]

এতিমের সম্পদ ব্যয় নির্বাহের পদ্ধতি : কতিপয় লোক এতিমের অর্থ-সম্পত্তিতে বিশেষ সাবধানতা অবলম্বন করত না। তাদেরকে আদেশ করা হয়েছিল وَلاَ تَقْرَبُوا مَالُ الْيَتَيْمِ إِلاَّ بِالْتَهْى هِمَى احْسَنَ (সৎ উদ্দেশ্য ছাড়া এতিমের সম্পত্তির নিকটবর্তী হবে না।

إِنَّ الَّذِيْنَ يَأْكُلُونَ آمُوالَ البُّتَامٰى ظُلْمًا إِنَّما يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وعِيما المَّامِ طَلْمًا إِنَّما يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً

"যারা এতিমদের সম্পদ অন্যায়ভাবে গ্রাস করে, তারা তাদের উদরে অগ্নি ভক্ষণ করে।"

এর ফলে যারা এতিমদের লালনপালন করত, তারা ভয় পেয়ে যায়। তারা এতিমদের খাওয়া-দাওয়াসহ যাবতীয় খরচাদি পৃথক করে ফেলে। কেননা একত্রে থাকলে অনেক সময় এতিমেরটাও খাওয়া হয়ে যায়। কিন্তু এর ফলে নতুন এক সমস্যা দেখা দিল। এতিমের জন্য কোনো কিছু তৈরি করার পর যা বেঁচে থাকত, তা নষ্ট হয়ে যেতে লাগল, যা ফেলে দেওয়া ছাড়া উপায় থাকত না। এই সতর্কতার ফলে উল্টো এতিমের ক্ষতি হতে লাগল। বিষয়টি রাস্লুল্লাহ — এর নিকট উত্থাপিত হলে তখন এ আয়াত নাজিল হয়। — তাফসীরে উসমানী

তার স্ব্যবস্থা করা। কাজেই যে ক্ষেত্রে পৃথক করলে এতিমের উপকার হয়, সে ক্ষেত্রে পৃথক করাই বাঞ্ছনীয় আর যেখানে একত্র করাই লাভজনক মনে হয়, সেখানে যদি তাদের খরচাদি তোমাদের সাথে একত্র করে নাও এবং একবার তাদেরটা খেয়ে অন্যবার তোমাদেরটা তাদের খাওয়াও, তবে তাতে দোষের কিছু নেই। কেননা এতিম শিশু তো তোমাদেরই দীনি বা বংশীয় ভাই। ভাই-বেরাদরের মধ্যে পরস্পরে একত্রীকরণ এবং নিজে খাওয়া ও অন্যকে খাওয়ানো অন্যায় নয়। হাঁয় এতিমদের যাতে কল্যাণ হয়, সেদিকে লক্ষ্য রাখা অবশ্য কর্তব্য। মহান আল্লাহ ভালো করেই জানেন যে, একত্রীকরণের মাঝে কার উদ্দেশ্য অর্থ আত্মসাং ও এতিমের ক্ষতিসাধন করা আর কার উদ্দেশ্য এতিমের কল্যাণ সাধন ও তার উপকার করা। –[তাফসীরে উসমানী]

غُولُكُ وَمَا يَلْقَوْنَهُ : এর মধ্যে ইঙ্গিত রয়েছে যে, ইবারতে মুযাফ বিলুপ্ত রয়েছে। কেননা প্রশ্ন করা হয় অবস্থা সম্পর্কে, সন্তা সম্পর্কে নয়।

قُولُهُ وَاكَلُوا : قَالُهُ وَاكَلُوهُمْ पाता পরিবর্তন করে وَاكَلُوا : قَالُهُ وَاكَلُوهُمْ अश्रिक وَاوْ अश्रिक পানাহার করা।

عُولَهُ فِي اَمْوَالِهِمْ: এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, আর্থিক সংশোধনী উদ্দেশ্য, অন্য কোনোটি নয়। এতে প্রশ্নের সাথে উত্তরের সামঞ্জস্য হয়ে যাবে। উপরত্তু আল্লাহ তা আলার বাণী – وَانْ تَخَالِطُوهُمْ -এর মধ্যেও এর আলামত রয়েছে।

विनुख शाकांत প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। مُفَضَّلٌ عَلَيتِهِ এখানে : قُولَهُ مِنْ تَرُك ذُلِكَ

فَوْلَدُ فَهُمُ اِخْوَانُكُمْ : এ বিলুপ্তির দারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, فَا خُولَدُ فَهُمُ اِخْوَانُكُمُ जरुति। এজন্য مُمْ মুবতাদা উহ্য মানা হয়েছে।

ं فَرُلُمُ أَيْ فَلَكُمْ ذُلِكُ : এ ইবারত বৃদ্ধির উদ্দেশ্য হলো একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর দেওয়া।

প্রম : وَانْ تَخَالِطُوَهُمْ হলো শর্ত আর فَاخْوَانُكُمْ তার জাযা; কিন্তু শর্তের জাযা প্রযোজ্য হওয়া বৈধ নয়। কেননা উতয়ের মধ্যে কোনো যোগসূত্র থাকে না।

উত্তর: মূলত এখানে জাযা বিলুপ্ত হয়েছে। মুফাসসির (র.) نَلَكُمْ ذُلِكَ বলে সেদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, জাযার স্ববকে জাযার স্থলাভিষিক্ত করা হয়েছে।

यात्पत्रतक] وَالْسُهُ حُسَسَنَاتُ مِنَ الْكَذِيْنَ اُوتُسُوا ٱلكِئْسَبَ কিতাব প্রদান করা হয়েছে, তাদের পবিত্রা মহিলাগণকে বিবাহ করতে পার] এ আয়াতটির কারণে বক্ষ্যমাণ আয়াতটির বিধান যারা কিতাবী নয় সেই সমস্ত কাফের মহিলাদের বেলায়ই কেবল প্রযোজ্য। ঈমান গ্রহণ না করা পর্যন্ত তোমরা অংশীবাদী পুরুষের সাথে কাফের পুরুষগণের সাথে বিশ্বাসী মহিলাগণকে নিকাহ দিয়ো না বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ করো না। সৌন্দর্য ও ধন-সম্পত্তির কারণে অংশীবাদী পুরুষ তোমাদেরকে চকমৎকৃত করলেও একজন মু'মিন দাস তা অপেক্ষা উত্তম ৷ তারা অর্থাৎ অংশীবাদীগণ যে সমস্ত আমল দারা জাহানামি হতে হয়, সেই সমস্ত আমলের প্রতি মানুষকে আহ্বান জানিয়ে জাহান্নামের দিকে আহ্বান করে। সুতরাং তাদের সাথে বৈবাহিক সম্পর্ক স্থাপন করা কোনোক্রমেই উচিত নয়। আর আল্লাহ তাঁর রাস্লগণের যবানে তাঁর অনুমোদন তাঁর ইচ্ছাক্রমে জানাত ও ক্ষমার দিকে অর্থাৎ এতদুভয় লাভের আমলের দিকে <u>আহ্বান করেন।</u> সুতরাং তাঁর ওলী ও বন্ধদের কারো সাথে বৈবাহিক সম্পর্ক স্থাপন করে তাঁর এ আহ্বানের প্রত্যুত্তর দান করা কর্তব্য। তিনি মানুষের জন্য স্বীয় নিদর্শন সুস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেন, যেন তারা তা হতে শিক্ষা <u>গ্রহণ করতে পারে</u> উপদেশ গ্রহণ করতে পারে।

لمُوْنَ الْمُشْرِكُتِ أَيُّ الْكُافِرُاتِ حَتِّي يُبؤمنَّ وَلَامَةٌ مُؤمنَةٌ خَيرَ من مُشْرِكَةٍ حُرَّةٍ لِإَنَّ سَبَبَ نُزُوْلِهَا الْعَيْبُ عَـلَيُ مَـنُ تَـزُوَّجَ أَمَـةً وَالتَّسْرِغِيبُ في نِكَاحِ حُرَّةٍ مُشْرَكَةٍ وَلَوْ اَعْجَبَتْكُمْ لبجسسالها ومالها ولهذا متخصوص خَسْسِر الْسكتَسابِيَسَاتِ سِايسَةِ وَالْمُسُحَسِّحَ صَسِنَاتِ مِسِنَ السَّذِيْسِيَّ أُوَتِسُوا كتنب ولا تنشك كوثوا تنزوجهوا المشركين أَى الكَفارَ النُمؤمناتِ حَتَّى يَؤُمنُوا وَلَعَبْدُ مُؤْمنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ لِمَالِهِ وَجَمَالِهِ أُولَئِنكُ اَى أَحْلَ الشَّيْرِك بَيْدَعُنُونَ السَّي النَّاد بدُعَائِهم إلَى العملِ المَوْجِ لَهَا فَلَا تُبَلِّئُ مُنَاكِحَتُهُمْ وَاللَّهُ يَدْعُوا عَلَىٰ لِسَان رُسُلِهِ إِلَى الْجَنَّةِ والمَغْفَرة أَيْ الْعَمَلُ الْمُوجِبُ باذنيه بارادتيه فتجب اجابته يتزويع آوْلِيَانِهِ وَيُبَيِّنُ أَينِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُ يَتَذَكُّرُونَ يَتَّعَظُونَ .

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

### তাহকীক ও তারকীব

े اَمَةُ : অকবচন, বহুবচন اِمَا َ هَوْ بِي هِ هِ अधीना اَ اَلْعَبُّبُ : प्रायाताপ করা اِمَا َ कर्थन करा। وَمُو اَمَا َ هَا اَمَا َ خَرَّهُ : উৎসাহ প্রদান করা। وَلُوْ اَعْجَبَتْكُمْ : येपिও তোমাদেরকে বিমুগ্ধ করে। وَلُوْ اَعْجَبَتْكُمْ : বৈবাহিক সম্পর্ক স্থাপন করা। : اَجَابَةُ : উপদেশ গ্রহণ করে। : اَجَابَةُ : अभिए। अधि। : اَجَابَةُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বিধর্মী ও মুশরিক নারী-পুরুষকে বিবাহ সম্পর্কীয় বিধান : প্রথম দিকে মুসলিম পুরুষ ও কাফের নারী কিংবা এর বিপরীত উভয় অবস্থায় বিবাহের অনুমতি ছিল। এ আয়াতে তা রহিত করা হয়েছে। মুশরিক নরনারীর সাথে মুসলিমের বিবাহ বৈধ নয়। বিবাহের পর যদি সামী-স্ত্রীর কোনো একজন মুশরিক হয়ে যায়, তাহলে তাদের বিবাহ ভেঙ্গে যাবে। শিরকের অর্থ জ্ঞান, শক্তি বা মহান আল্লাহর এরপ অন্য কোনো গুণে কাউকে তাঁর সমকক্ষ মনে করা কিংবা কাউকে মহান আল্লাহর অনুরূপ সম্মান করা, যেমন কাউকে সিজদা করা, কাউকে স্বয়ংসম্পূর্ণ ক্ষমতার অধিকারী মনে করে তার নিকট প্রার্থনা করা। তবে অন্যান্য আয়াত দ্বারা ইহুদি ও খ্রিস্টান নারীর সাথে মুসলিম পুরুষের বিবাহ বৈধ প্রমাণিত আছে। তারা যদি নিজেদের দীনে প্রতিষ্ঠিত থাকে, প্রকৃতিবাদী ও নান্তিক না হয়, তবে তারা মুশরিকদের মধ্যে শামিল হবে না। বলা বাহুল্য, আধুনিক কালের অধিকাংশ ইহুদি-খ্রিস্টানই নান্তিক্যবাদী।

আয়াতটির সারমর্ম হলো, মুসলিম পুরুষের জন্য মুশরিক নারীকে বিবাই করা বৈধ নয়, যতক্ষণ সৈ ইসলাম গ্রহণ না করে। নিশ্বয় মুসলিম ক্রীতদাসী কাফের নারী হতে উত্তম, তা সে স্বাধীনই হোক না কেন এং বিত্ত, সৌন্দর্য ও বংশগত দিক থেকে যতই মনলোভা হোক না কেন। অনুরূপ কাফের পুরুষের সাথে মুসলিম নারীকে বিধাহ দিয়ো না। মুসলিম ক্রীতদাসও মুশরিক হতে অনেক ভালো, তা সে স্বাধীনই হোক না কেন এবং দেখতে-তনতে ও ধনৈশ্বর্যে যতই পছন্দনীয় হোক না কেন। অর্থাৎ একজন অতি সাধারণ মুসলিমও মুশরিক অপেক্ষা শতগুণ ভালো, চাই সে মুশরিক যতই উচ্চ স্তরের হোক।

—তাফসীরে উসমানী

#### কতিপয় মাসআলা:

১. কোনো মুসলমান হিন্দু ও অগ্নিউপাসক মহিলাকে বিবাহ করা নাজায়েজ। ২. আসমানী কিতাবে বিশ্বাসী নারীর সাথে বিবাহ করা বৈধ, যদিও তা উত্তম নয়। হযরত ওমর (রা.) এটাকে অপছ্লু করেছেন। হাদীস শরীফে ধার্মিকা নারী বিবাহ করার নির্দেশ এসেছে। ইসলাম যেখানে মুসলমান ধর্মহীনা মহিলার সাথে বিবাহ করাকে অপছ্লু করেছে সেখানে অমুসলিম মহিলার সাথে বিবাহ কিভাবে পছ্লুনীয় হতে পারে? এ কারণেই হযরত ওমর (রা.)-এর নিকৃট যখন সংবাদ পৌছল যে, ইরাক এবং সিরিয়ায় মুসলমানদের মধ্যে এমন কিছু বিবাহ সংঘটিত হছে তখন বিশেষ নির্দেশের মাধ্যমে তা থেকে বারণ করা হয়েছে এবং তাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে যে, এ ধরনের বৈবাহিক সম্পর্ক ধর্মীয় দৃষ্টিকোণেও মুসলিম পরিবারের জন্য দৃষণীয় এবং রাষ্ট্রীয়ভাবেও। বর্তমানে এর ক্ষতি সম্পূর্ণরূপে চোখের সামনে দেখা যাচ্ছে। বর্তমান কালে কিছু মুসলমান নেতার বিবাহে ইহুদি কিংবা খ্রিস্টান মহিলা রয়েছে। তাদের মাধ্যমে রাষ্ট্রের গোপন বিষয়াদি শক্রদেশের নিক্ট পাচার হচ্ছে। বস্তুত পশ্চিমা দেশসমূহ মুসলিম নেতাদেরকে ইহুদি সুন্দরী নারীদের ফাঁদে ফেলে তাদেরকে নিজেদের আয়তে আনার প্রচেষ্ট্রা চালাছে।

প্রশ্ন: আহলে কিতাব মহিলাদের সাথে তো মুসলমান পুরুষের বিবাহ জায়েজ; কিন্তু এর বিপরীতে অর্থাৎ মুসলমান মহিলাদের বিবাহ আহলে কিতাব পুরুষের সাথে জায়েজ নয় কেন?

উত্তর: ১. প্রকৃতি ও সৃষ্টিগতভাবে মহিলারা দুর্বল হয়ে থাকে। উপরত্ন পুরুষকে নারীর শাসক ও অভিভাবক বানানো হয়েছে। অতএব স্বামীর আকিদার দ্বারা মহিলারা প্রভাবান্থিত হওয়া যুক্তির অধিক নিকটবর্তী। কাজেই মুসলমান মহিলা যদি আহলে কিতাব পুরুষের অধীনে থাকে, তাহলে তার ধর্মীয় আকিদা-বিশ্বাস নষ্ট হওয়ার প্রবল আশঙ্কা থাকে; এর বিপরীতে আশঙ্কা থাকে না, কিংবা অত্যন্ত কম থাকে।

উত্তর: ২. মুসলমানগণ যেহেতু পূর্বের নবীগণের প্রতি বিশ্বাস রাখে এবং অত্যন্ত ভক্তি ও সন্মানের সাথে তাদের নাম নেয়। পক্ষান্তরে ইহুদি, খ্রিন্টান আহলে কিতাবগণ মহানবী — এর নবুয়তকে স্বীকার করে না, তাদ্বা তাঁর নামকে সন্মানের সাথে নেওয়াকেও জরুরি মনে করে না। অথচ মুসলমানদের উপর পূর্বের সকল নবীগণের নাম ভক্তি ও শ্রদ্ধার সাথে নেওয়া জরুরি এবং ইজমালীভাবে তাঁদের প্রতি ঈমান আনাও ফরজ। কোনো মুসলমান যদি কোনো নবীর ব্যাপারে বেয়াদুরিমূলক উক্তি করে, তাহলে সে ইসলামের গণ্ডি থেকে খারিজ হয়ে যায়। অতএব, কোনো কিতাবী মহিলা চাই ইহুদি হোক বা খ্রিন্টান তখন তার নবীর নাম মুসলমানের ঘরে আদব ও সন্মানের সাথে নিতে তনবে। পক্ষান্তরে মুসলমান মহিলা যদি কোনো কিতাবী ইহুদি বা খ্রিন্টানের বিবাহে থাকে, তাহলে সে তার নবী হযরত মুহাম্মদ — এর নাম আদব ও সন্মানের সাথে নিতে তনবে না, ফলে সে কষ্ট পাবে। আর এ কারণে পারস্পরিক সম্পর্ক বিনষ্ট হওয়ার কারণ ঘটতে পারে। এ সকল কল্যাণের প্রতি লক্ষ্য করে মুসলমান মহিলার বিবাহ কিতাবী পুরুষের সাথে জায়েজ রাখা হয়নি।

# وْنَكَ عَن الْمُحِيْضِ أَيّ الْحَيْسِ اوْ مَكَانِهِ مَاذَا يَفْعَلُ بِالنِّسَاءِ فِيْهِ قُلْ هُوَ اذَيُّ قَيْذُرُ أَوُ مَحَلُّهُ فَاعْتَ زِلُوا النّسَاءَ اتُتُركُوا وَطَّيَهُ نَن في السَّحيْبِ ض أَيٌّ وَقُبِّهِ أُو مَكَانِهِ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ بِالْجِمَاعِ حَتَّى يَطْهُرْنَ بِسُكُون الطَّاءِ وَتَشْدِيْدها وَالنَّهَاء وَفيْه ادْغَامُ التَّاء في الْأَصَّل في التَّطَاء أَيْ يَـغُـتَـبِد انْ قَطَاعِيهِ فَاذَا تَكَطَّهُرُنَ فَاتُوهُنَّ لم جمَاع مِنْ حَسِيثُ أَمَرَكُمَ اللُّهُ بِتَجَنَّيِهِ فِي الْحَيْضِ وَهُوَ الْقُبُلُ وَلَا تَعَدُّوهُ الى غَيْرِهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ يُثِيبُ وَيُكُرِمُ التَّوَّابِيثَنَ مِنَ الدَّنُوْبِ وَيُحِبُّ الْمُتَطَّهُرِيْنَ مِنَ الْأَقَّدُارِ.

#### অনুবাদ :

২২২. লোকেরা তোমাকে রজঃস্রাব অর্থাৎ ঋতু বা তা ক্ষরণের স্থান সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করে যে, এ সময় স্ত্রীগণের সাথে কি করবে? এতদসম্পর্কে তারা জানতে চায়। বল তা অন্তচি বা তার ক্ষরণের স্থানটি অপবিত্র। সূতরাং তোমরা রজ্ঞাবকালে সময়ে বা ঐ স্থানটি হতে স্ত্রীগণকে অর্থাৎ তাদের সাথে রতিক্রিয়া বর্জন করবে পরিত্যাগ করবে এবং পবিত্র না হওয়া পর্যন্ত রতিক্রিয়ার জন্য তাদের নিকটবর্তী হয়ো না । يَطْهُرُنُ এ ক্রিয়াটি 🕹 সাকিন বা 👃 ও , -এর তাশদীদসহ পাঠ করা যায়। দ্বিতীয় অবস্থায় মূলত 🖫 -এ 🕳 -এর اِدْغَامُ বা সন্ধি সংঘটিত হয়েছে বলে ধরা হবে। অর্থাৎ রজঃস্রাব বন্ধ হওয়ার পর যতক্ষণ গোসল না করেছে তিতক্ষণ রাতিক্রিয়ার জন্য নিকটবর্তী হয়ো না।] সুতরাং তারা যখন উত্তমরূপে পরিশুদ্ধ হবে, তখন তাদের নিকট রতিক্রিয়ার উদ্দেশ্যে সেই স্থানে গমন করবে যে স্থানে আল্লাহ রজঃস্রাবের সময় দূরে থাকতে তোমাদেরকে [নির্দেশ দিয়েছিলেন।] আর তা হলো যোনি প্রদেশ। সুতরাং অন্য কোনো পথে গমন করে সীমালজ্ঞন করো না। আল্লাহ তা'আলা পাপাচার হতে তাওবাকারীগণকে ভালোবাসেন অর্থাৎ তাদের পুণ্যফল দেন ও সম্মান প্রদান করেন এবং যারা অশুচিতা হতে পবিত্র থাকে, তাদেরকে পছন্দ করেন।

# তাহকীক ও তারকীব

्र श्रिकाण कता। الْنَعِطَاعُ : वक्ष श्रुवात। الْعَيَزَلُوا : वर्षि। الْعَيَزَلُوا : वर्षि श्रुवात। الْنَعِيضُ عَذْر : الْإِقْذَار : निषु अथ, (यानि अथ। الْعَدُوا : निष्ण करता ना عَذْر : الْإِقْذَار : निषु अथ, (यानि अथ। الْقَبُلُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হায়েজের বিধান: যৌবনপ্রাপ্ত স্ত্রীলোকের মাসিক রক্তস্রাবকে হায়েজ বলে। এ সময় সহবাস, রোজা, নামাজ সব নিষিদ্ধ। সাধারণ নিয়মের বাইরে যে রক্তস্রাব হয়, সেটা রোগবিশেষ। তখন সহবাস ও নামাজ-রোজা বৈধ। জখম বা শিক্ষা লাগানোর স্থান হতে রক্তক্ষরণের সাথে এর তুলনা করা যেতে পারে। ইহুদি ও অগ্নিপূজকরা রজঃস্রাবকালে স্ত্রীলোকের সাথে পানাহার ও এক ঘরে বসবাসকেও অবৈধ মনে করত। অপর দিকে খ্রিস্টান সম্প্রদায় সহবাসও পরিহার করত না। এ বিষয়ে রাস্লুল্লাহ ক্র -কে জিজ্ঞাসা করলে এ আয়াত নাজিল হয়। তিনি এ সম্পর্কে দ্বার্থহীন ভাষায় বলে দেন, রজঃস্রাবকালে স্ত্রীগমন হারাম। তবে তাদের সাথে পানাহার ও একত্রে বাস জায়েজ। ইহুদিদের বাড়াবাড়ি ও খ্রিস্টানদের শৈথিল্য উভয় প্রকার প্রান্তিকতা পরিত্যাজ্য।

عُوْلَهُ قَوْلُهُ قَوْلُهُ قَوْلُهُ وَ وَمُعَلَّهُ -এর দুটি ব্যাখ্যা। প্রথম ব্যাখ্যা ঋতুকালীন সময়ে সঙ্গম করা নিষিদ্ধ। স্বাভাবিক কার্যকলাপ এবং তার নিকটবর্তী হওয়া নিষিদ্ধ নয়।

শানে নুযুগ: ইহদি সমাজের রীতি ছিল যে, মহিলারা ঋতুমতী হলে তাদেরকে ঘর থেকে বের করে দেওয়া হতো। কোনো কোণায় বা ভিন্ন ঘরে তাকে থাকতে বাধ্য করা হতো। একত্রে পানাহার করতে দেওয়া হতো না। হিন্দুদের প্রথাও একই ছিল। তারা ঋতুমতী মহিলাদের পানাহার-পাত্র এবং বিছানা ভিন্ন করে দিত। মোটকথা ঋতুকালে তার সাথে সামাজিক আচরণ সম্পূর্ণরূপে বন্ধ করে দেওয়া হতো। পত্তর চেয়ে তাকে নিকৃষ্ট মনে করা হতো। এর বিপরীতে খ্রিন্টানদের অবস্থা ছিল এই যে, ঋতুস্রাব কালে তারা স্ত্রীসহবাস বৈধ মনে করত। মোটকথা উভয় দল এ ব্যাপারে ভ্রান্তির মধ্যে লিপ্ত ছিল। হযরত আবৃ দাহদা এবং একদল সাহাবী ঋতুকালে সহবাসের ব্যাপারে রাস্ল ক্রান্ত এব নিকট জিজ্ঞেস করলে তখন এ আয়াত অবতীর্ণ হয়।

ইমাম মুসলিম প্রমুখ হযরত আনাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেন যে, ইহুদিদের অত্যাস ছিল মহিলারা ঋতুমতী হলে তাদেরকে ঘর থেকে বের করে দিত। তাদের সাথে খানাপিনা বন্ধ করে দেওয়া হতো এবং সহবাস বর্জন করা হতো। মোটকথা তাদের সাথে উঠাবসা, থাকা-খাওয়া সবকিছু বন্ধ থাকত। কতিপয় সাহাবী ঋতু অবস্থায় দ্রীর সাথে উঠাবসা এবং সহবাসের ব্যাপারে প্রশু করলে উল্লিখিত আয়াত অবর্তীর্ণ হয়। এতে বলা হয়েছে যে, সহবাস ছাড়া অন্য কিছু নিষেধ নয়। হিন্দুস্থানেও কয়েক শতাদী পূর্বে এ রীতি ছিল। বিছানা-বর্তন সবকিছু আলাদা করে দেওয়া হতো। বিশেষত উঁচু বংশ জ্ঞানকারীদের মধ্যে সামান্য কিছুকাল পূর্বেও এ অবস্থা ছিল। এছাড়া আরও অনেক রীতি-নীতি ইহুদিদের সাথে সামজস্যশীল ছিল। নিজেদের অপেক্ষা নিচু বংশের জাতির জন্য ধর্মীয় পুস্তক অধ্যয়ন করার অধিকার ছিল না। নিম্ন বংশের মানুষ সংখ্যাধিক্য থাকা সত্ত্বেও সংখ্যালঘু সম্প্রদায় ক্ষমতাশীল থাকায় সুদকে আয়রোজগারের বিশেষ উপায় মনে করা এবং নিজেদেরকে ক্ষমতার অধিকারী মনে করা ইত্যাদি কার্যাবলি দ্বারা বুঝা যায় যে, হিন্দুদের বংশীয় সম্বন্ধ রয়েছে ইহুদিদের সাথে।

পবিত্র কুরআন ঋতুকালে সহবাসের মাসআলাকে । তথা রূপকভাবে বর্ণনা করেছে। যেমনটি কুরআনের অভ্যাস অর্থাৎ লজ্জাজনক বিষয়াদিকে ইঙ্গিতপূর্ণ শব্দে বর্ণনা করে থাকে। একইজাবে এখানে দুরি দারা সঙ্গম না করার প্রতি নির্দেশ করেছে। অর্থাৎ তাদের থেকে দূরে থাক। তাদের নিকট গমন করো না। এর উদ্দেশ্য এই নয় যে, ঋতুকালে একই বিছানায় তার সঙ্গে বসা বা একত্রে পানাহার করা থেকেও বিরত থাক। তাদেরকে সম্পূর্ণ অদৃশ্যরূপে ছেড়ে দাও। যেমন—ইহুদি, হিন্দু এবং অন্যান্য জাতির অভ্যাস ছিল। রাসূল ত্রু এ বিধানের স্পষ্ট বর্ণনা দিয়েছেন যে, ঋতুকালে কেবল সহবাস থেকে বিরত থাকা বাঞ্জনীয়। অন্যান্য সকল সম্বন্ধ পূর্বের অবস্থার ন্যায় বহাল থাকবে।

অর্থাৎ দশ দিনে বন্ধ হয়, তাহলে তখন থেকেই সহবাস জায়েজ। যদি তার আগেই বন্ধ হয়ে যায়, যেমন কোনো ন্ত্রীলোকের মাসিকের নিয়ম হলো ছয় দিন। এখন এ ছয় দিনের শেষে যদি স্রাব বন্ধ হয়ে যায়, তবে বন্ধ হওয়া মাত্রই মিলন জায়েজ নয়; বরং বন্ধের পর গোসল করে নেওয়া কিংবা এক সালাতের ওয়াক্ত অতিক্রান্ত শর্ত। যদি সাত-আট দিনের নিয়ম হয়ে থাকে, তাহলে ছয় দিনের শেষে বন্ধ হওয়ার পরও উক্ত মেয়াদ পার হতে হবে তারপর মিলন বৈধ। —[তাফসীরে উসমানী]

. ٢٢٣ २२७. <u>खीगण তा्यात्मत मम्रात्मत</u> वर्शा بنساً وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ اَيْ مَحَلُّ زَرْعِكُمْ لِوَلَدٍ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَيْ مَسَحَلُكُ وَهُوَ القَبَلُ اَنَّى كَيْفَ شِئْتُمْ مِنْ قِيبَامٍ وَقُعُرُدٍ وَاضْطِجَاعٍ وَإِقْبَالٍ وَإِذْبَارٍ نَزَلَ رَدًّا لِيَقَوْلِ ٱلْيَهُود مَنُ أَتْى إِمْرَأْتُهُ فِي قُبُلِهَا مِنْ جِهَةِ دُبُرِهَا جَاءَ الْوَلَدُ أَحُولُ وَقَدِمُوا لِأَنْفُسكُمُ الْعَمَلُ الصَّالِحَ كَالتَّسْمِيَةِ عَن الْجِمَاعِ وَاتَّقُواللُّهَ فِي آمْرِهِ وَنَهْيهِ واعْلَمُوْا انتكم مُلْقُوه بالبَعَثِ فَسُيَسِجَازِيْكُمُ بِأَعْمَالِكُمْ وَيَشِّر الْمُؤَمِنِينَ الَّذِينَ اتَّقُوهُ بِالْجَنَّةِ .

উৎপাদনের ক্ষেত্র। অতএব তোমরা তোমাদের অর্থাৎ তার নির্ধারিত শস্যক্ষেত্রে যোনি-প্রদেশে যেভাবে ইচ্ছা দাঁড়িয়ে, বসে, শুয়ে, সামনে, পিছনে সকল অবস্থায় গমন করতে পার। ইহুদিরা বলত, কেউ যদি যোনিপ্রদেশে পিছন দিক থেকে সঙ্গম করে তবে সন্তান ট্যারা হয়। ঐ ধারণার প্রত্যাখ্যানে এ আয়াত নাজিল হয়। পূর্বাহ্নে তোমরা তোমাদের জন্য কিছু সৎ আমল যেমন রমনের পূর্বে বিসমিল্লাহ বলা করে নিও এবং আল্লাহকে তাঁর আদেশ-নিষেধের বেলায় ভয় করিও, আর জেনে রাখ! তোমরা পুনরুত্থানের মধ্যমে তার সমুখীন হতে যাচছ। অনন্তর তিনি তোমাদের কার্যের প্রতিফল প্রদান করবেন এবং বিশ্বাসীগণকে যারা তাঁকে ভয় করে, তাদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ দাও।

# তাহকীক ও তারকীব

: नांफ़िरा : أَذْبَأَلَ: नांफ़िरा : وَبُبَالَ : नांफ़िरा : عَرْثُ : वरन : تُعَرَّدُ : नांफ़िरा : قِيبَامَ : नांफ़िरा : خَرْثُ : वित्रिमिद्यार वना । النَّسَمِيَةُ वित्रिमिद्यार वना ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

প্রাকৃতিক নিয়ম শব্দন করা সঙ্গত নয় : পেছনের দিক হতে সামনের পথে সঙ্গত হওয়াকে ইহুদিরা নিষিদ্ধ মনে করত। তারা বলত, এর ফলে সন্তান ট্যারা চোখের হয়। এ সম্পর্কে রাস্লুল্লাহ 🚃 -কে জিজ্ঞেস করা হলে তখন এ আয়াত নাজিল হয়। অর্থাৎ তোমাদের স্ত্রীগণ তোমাদের জন্য শস্যক্ষেত্র স্বব্ধপ। তোমাদের বীর্য যেন তার বীজ এবং সন্তান তার ফসল। অর্থাৎ দাম্পত্য সম্পর্কের মুখ্য উদ্দেশ্য সন্তান উৎপাদন ও বংশ রক্ষা। কাজেই তোমাদের এখতিয়ার আছে সামনাসামনি, অথবা পাশাপাশি কিংবা পেছন দিক হতে বা বসা অবস্থায় যে কোনোভাবেই সঙ্গত হতে পার। তবে হ্যা, বীজ বপন যেন সেই বিশেষ স্থানেই হয়, যেখান থেকে সন্তান উৎপাদনের সম্ভবনা আছে অর্থাৎ স্ত্রী-যোনিই ব্যবহার করতে হবে, পশ্চাম্বার কিছুতেই নয়। সন্তান ট্যারা চোখের হওয়া সম্পর্কিত ইহুদিদের ধারণা সম্পূর্ণ ভ্রান্ত। –[তাফসীরে উসমানী]

ে ٢٢٤ ২২৪. তোমরা আল্লাহকে আল্লাহর নামে শপথ করাকে عُرْضَةً لِآيْمَانِكُمْ أَيْ نُصُبًا لَهَا بِأَنَّ تُكْثرُوا الْحَلْفَ بِهِ أَنْ لَا تَبَرُّوا وَتَتَقُوا وَتُصُلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ فَتَكُرَهُ الْيَميْنُ عَلَىٰ ذُلِكَ وَيَسُنَّ فِيه الْحِنْتُ وَيُكَيِّرُ بِخِلَافِهَا عَلَىٰ فِعْل البرّ وَنَحُوه فَهِيَ طَاعَةً ٱلْمَعْنَى لا تَمْتَنِعُوا مِنْ فِعْلِ مَا ذُكِرَ مِنَ الْبِرُ وَنَحُوهِ إِذَا حَلَفْتُمْ عَلَيْهِ بِلَا اثْتُوهُ وكَفَرُوا لِأَنَّ سَبَبَ نُنزُولِهَا الْامْتِنَاعَ مِن ذَلَكَ وَاللَّهُ سَمِيكُ لِآقُوالِكُمُ عَلَيْمُ بِأَحْوَالِكُمْ .

তোমাদের শপথের অজুহাত হিসেবে প্রতিবন্ধকরূপে দাঁড করিও না তাঁর নাম নিয়ে অধিকহারে শপথ করো না। তোমরা সৎকার্য, আত্মসংযম ও লোকদের মধ্যে শান্তি স্থাপন হতে বিরত থাকবে এ উদ্দেশ্যে أَنْ تَبَرُّوا ক্রিয়াটির পূর্বে না আর্যবোধক শব্দ 😗 উহ্য রয়েছে। এতদ্বিষয়ের শপথ নিন্দনীয়। এ ধরনের শপথ ভঙ্গ করা সুনাহর মাধ্যমে প্রচলিত নিয়ম। এর বিপরীত কর্ম অর্থাৎ সৎ আমল ইত্যাদি করে তার কাফফারা প্রদান করতে হবে। এটা আল্লাহর প্রতি আনুগত্য ও বন্দেগি বলে গণ্য। অর্থীৎ যে সমস্ত সংকর্ম না করার সে শপথ করেছিল তা করা হতে বিরত হবে না: বরং তা করবে ও শপথের কাফফারা দেবে। কেননা শপথ করে এ ধরনের সংকার্য হতে বিরত থাকার একটি ঘটনা হলো এই আয়াত নাজিলের কারণ। আল্লাহ অতি ওনেন তোমাদের সকল কথা এবং তিনি খুবই জানেন তোমাদের সকল অবস্তা।

فِيْ أَيْمُ إِن كُمْ وَهُوَ مَا يَسْبَقُ إِلَيْهِ اللِّسَانُ مِنْ غَيْرِ قَصْدِ الْحَلْفِ نَحْوُ لاَ وَالنَّلِهِ وَبَلَى وَالنَّلِهِ فَلاَ إِثْمَ فِينَّهِ وَلاَ كَفَّارَةَ وَلَكِنْ يُتَوَاخِلُكُمْ بِمَا كَسَبَتُ قُلُوبُكُمْ أَى قَصَدْتُهُ مِنَ الْإِيْمَانِ إِذَا حَنِيثُتُ مُ وَاللَّهُ غَفُورٌ لِمَا كَانَ مِنَ اللُّغُو حَلِيْمَ بِتَأْخِيْرِ الْعُقُوبَةِ عَنْ مُستَحقّها .

نِيْ آيْمَانِكُمْ अश्र . १४٥ عاد . وقا الْكُ باللَّهُ بَاللَّهُ بَالْمُعْلَمُ بَاللَّهُ بَاللَّهُ بَالْمُ بَاللَّهُ بَا مِنْ اللَّهُ بَاللَّهُ بَالْمُ بَالْمُ بَالْمُ بَالْمُ بَالْمُ بَالْمُعْمِ اللَّهُ بَاللَّهُ بَاللَّهُ بَاللَّهُ بَاللَّهُ بَالْكُولُولُ اللَّهُ اللّ এটা এ স্থানে উহা اَلْكَائِنُ -এর সাথে مُتَعَلِّقُ সংশ্লিষ্ট ৷ আল্লাহ তোমাদের দায়ী করবেন না; তা হলো শপথের ইচ্ছা ব্যতিরেকে এমনিতেই যা কথায় কথায় মুখ হতে বের হয়ে যায়। যেমন– কথায় কথায় ঐ [না, খোদার কসম] بَلْيُ وَاللَّهِ [হাা, খোদার কসম] ইত্যাদি বলা। তাতে পাপ নেই বা তাতে কাফফারাও দিতে হয় না। কিন্তু তিনি তোমাদের অন্তরের সংকল্পের জন্য দায়ী করবেন। অর্থাৎ হৃদয় যে শপথের সংকল্প করে তা যখন ভঙ্গ করবে, তখন তোমাদের দায়ী করা হবে। আল্লাহ যা 'লাগব' বা অর্থহীন হয়,তার প্রতি ক্ষমাপরায়ণ এবং শাস্তিযোগ্য ব্যক্তিকে শাস্তি প্রদানে বিলম্ব করায় তিনি পরম ধৈর্যশীল।

# তাহকীক ও তারকীব

यों : আজুহাত, প্রতিবন্ধক। نَصَبَّلَ : लक्षावछ। اَلْكَفْرُ : कमम एक केता। اَلْكُفْرُ : अनर्थक। نَصَبَّل : स्वार कथारा कथारा पूर्व হতে বের হয়। مِنْ غَيْرٍ قَصْدٍ اَلْحَلْفُ: कमारा कथारा पूर्व। اَلْمَقُرْبَدِ । कमारा कथारा पूर्व। مَسْتَحقَ دُسْتَحقَ : गांखि विलिधि कता। مُسْتَحقَ : مُسْتَحقَ : مُسْتَحقَ : مُسْتَحقَ : مُسْتَحقَ : مُسْتَحقَ : مُسْتَحق

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আমরা অমুক নেক কাজ, পরহেজগারির কাজ বা সামাজিক কল্যাণমূলক কাজ করব না। এ বিষয়ে তাদেরকে কিছু জিজ্ঞেস করা হলে তারা বলত, আমরা এসব কাজ না করার ব্যাপারে শপথ করে কেলেছি। এসব উত্তম কাজ বর্জন করা এমনিতেই দৃষণীয়, উপরস্থ আল্লাহর নামে অন্যায় কাজের শপথ করা তার নামকে হেয় করার শামিল। তাদের উক্ত রীতি নিষিদ্ধ করে এ আয়াত নাজিল হয়।

মাসআলা: বিভিন্ন সহীহ হাদীস দ্বারা বোঝা যায় যে, যে ব্যক্তি কোনো বিষয়ে শপথ করে পরে যদি তার নিকট স্পষ্ট হয় যে, শপথ ভঙ্গ করার মাঝেই কল্যাণ রয়েছে, তাহলে সে তা ভঙ্গ করবে এবং কাফফারা দেবে। শপথ ভঙ্গের কাফফারা হলো ১০ জন মিসকিনকে খাবার দান করা বা বস্ত্র দান করা বা একটি গোলাম আজাদ করা কিংবা তিনটি রোজা রাখা। অবশ্য স্বাভাবিক কথায় অনিচ্ছায় যে শপথ মুখ দিয়ে বের হয়ে যায়, এ ধরনের শপথের ব্যাপারে পাকড়াও হবে না এবং কাফফারা দিতে হবে না।

এর স্বাভাবিক এবং প্রচলিত অর্থ হলো নিশানা, টার্গেট, লক্ষ্যস্থল। কেউ কেউ এ অর্থ গ্রহণ করেছেন। আরেকটি অর্থ হলো অন্তরায় বা প্রতিবন্ধক। এখানে এ অর্থটি অধিক উপযোগী। ফকীহণণ প্রয়োজন ছাড়া এবং বেশি বেশি শপথ করাকে অপছন্দ করেছেন। এতে আল্লাহ তা আলার পবিত্র নামের অমর্যাদা হয়। আর ইচ্ছাপূর্বক মিথ্যা শপথের তো কথাই চলে না। কেননা এ ধরনের কসম থেকে বিরত রাখার লক্ষ্যেই আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়েছে। মূল কিতাবের ৩৪নং পৃষ্ঠার ৬নং হাশিয়া থেকেও তা বুঝে আসে। হাশিয়ার বক্তব্য নিম্নর্মপ্ত

إِنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ رَوَاحَةَ قَدْ حَدْثَتِ الْعَدَاوَةَ بَيْنَ أُخْتِهِ وَبَيْنَ زَوْجِ أُخْتِهِ بَشِيْرِ بْنِ نَعْمَانَ فَقَسَم بِاللَّهِ الْاَعْظَمَ أَنْ لَا يَتَكَلَّمَ مَعُهُ وَلَا يُحْسِنُ فِي حَقِّهِ وَلَا يُصْلِحُ بَبْنَهُ وَبَيْنَ خَصَمَائِهِ فَنَزَلْتُ هُذِهِ الْآبَةَ.

ভানিত্ব কসম' -এর দুটি অর্থ – একটি হচ্ছে, কোনো অতীত বিষয়ে মিথ্যা শপথ অনিচ্ছাকৃতভাবে মুখ থেকে বেরিয়ে পড়া কিংবা ইচ্ছাকৃতভাবে বলা বিষয়টিকে নিজের ধারণা মতে সঠিক বলেই মনে করে না। উদাহরণত নিজের জ্ঞান ও ধারণা অনুযায়ী কসম করে বসল যে, 'যায়েদ এসেছে' কিন্তু বাস্তবে সে আসেনি। অথবা কোনো ভবিষ্যৎ বিষয়ে এভাবে কসম কর বসল যে, উদ্দেশ্য ছিল অন্য কিছু, অথচ অনিচ্ছা সত্ত্বেও কসম বেরিয়ে গেছে এরকম – এতে কোনো পাপ হবে না। আর সে জন্যই একে 'লাগব' বা 'অহেতুক' বলা হয়েছে। আথিরাতে এজন্যে কোনো জবাবদিহি করতে হবে না। যেসব কসমের জন্য জবাবদিহির কথা বলা হয়েছে, তা হচ্ছে সেসব কসম যা ইচ্ছাকৃতভাবে মিথ্যা জেনেই করা হয়। একে বলা হয় 'গামূস'। এতে পাপ হয়। তবে ইমাম আ'যম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে, এর কোনো কাফ্ফারা দিতে হয় না। আর উল্লিখিত অর্থে 'লাগব' কসমের জন্যও কোনো কাফফারা নেই। এ আয়াতে এ দু রকমের কসম সম্পর্কেই আলোচনা করা হয়েছে।

'লাগব' -এর দ্বিতীয় অর্থটি হচ্ছে, যাতে কাফফারা দিতে হয় না। আর একে 'লাগব' [অহেতুক] এজন্যে বলা হয় যে, এতে পার্থিব কোনো কাফফারা বা প্রায়ন্তিত্ত করতে হয় না। এ অর্থে 'গামূস' কসমও এরই অন্তর্ভুক্ত। কারণ তাতে পাপ হলেও কোনো রকম কাফফারা দিতে হয় না। এতদুভয়ের তুলনায় যে কসমের প্রেক্ষিতে কাফফারা বা প্রায়ন্তিত্ত করতে হয় তাকে বলা হয় 'মুনআকিদা'। এর তাৎপর্য হলো যে, কেউ যদি 'আমি অমুক কাজটি করব' কিংবা 'অমুক বিষয়টি সম্পাদন করব' বলে কসম খেয়ে তার বিপরীত কাজ করে, তাহলে তাতে তাকে কাফফারা দিতেই হবে। –[মা'আরিফুল কুরআন]

877

### অনুবাদ :

يَحْلَفُونَ أَنُ لَا يُجَامِعُوهُنَّ تَرَبُّصُ إِنْسَطَارُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرِ فَانْ فَا عُوا رَجَعُوا فِيْهَا أَوْ بَعْدَهَا عَنِ الْيَمِيْنِ إِلَى الْوَطْئِ فَانَّ اللَّهَ غَفُورٌ لَهُم مَا أَتَوْهُ مِنْ ضَرَر المَرْأَةِ بِالْحَلْفِ رَحِيمَ بهم.

২২৬. যারা দ্রীদের সাথে ঈলা করে অর্থাৎ সঙ্গম না হওয়ার শপথ করে তারা চার মাস প্রতীক্ষা করবে. অপেক্ষা কর্বে অতঃপর যদি তারা প্রত্যাগত হয় উক্ত সময়ে বা তৎপরে শপথ পরিত্যাগ করে সঙ্গত হওয়ার প্রতি প্রত্যাগত হয় তবে আল্লাহ তাদের প্রতি ক্ষমাশীল, এরূপ শপথ করে দ্রীকে যে কট্ট দিল তা ক্ষমা করে দেবেন ও তাদের প্রতি তিনি পরম मग्रान्।

٢٢٧ ২২٩. <u>आत यिन जाता जानाक क्षमात्नत अश्कल करत</u> يُفيئُوا فَلْيُوقِعُوهُ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعً لِقَوْلِهِمْ عَلِيْمُ بِعَزْمِهِمُ ٱلْمَعْنَى لَيْسَ لَهُمْ بُعْدَ تَرَبُّص مَا ذُكرَ إِلَّا الْفَيْئَةُ أو التطُّلَاقُ.

যেমন শপথ হতে প্রত্যাগত হলো না. তবে যেন তারা তালাক দিয়ে দেয়। নিক্য় আল্লাহ তাদের কথা তনেন এবং তাদের সংকল্প সম্পর্কে তিনি খুব অবহিত। অর্থাৎ উক্ত সময় অপেক্ষার পর প্রত্যাগত হওয়া বা তালাক প্রদান এ দুটি ছাড়া তার আর কিছুই করার অধিকার নেই।

# তাহকীক ও তারকীব

-এর সীগাঁহ। অর্থ– याता द्वीएनत সাথে সহবাস না করে কসঁম করে। আরব أَيْلاً - يُتْوُلُونَ وَعَائِبٌ अर्थि ايْلاً - وَكُولُونَ জাহিলি প্রথার অন্যতম ছিল-স্বামী রাগের বশে স্ত্রীর সঙ্গে বসবাস না করার কসম খেয়ে বসত। পরিভাষায় এ ধরনের কসমকে হৈ ট্রিলা] বলে। ইসলামি শরিয়ত এতে যে সংকার করেছে এবং এর যেসব বিধান রয়েছে, এখানে তারই الْإِبْلاَءُ لُغَةً : الْحَلْفُ . يَقَالُ ، آلَى يُوَالِي إِبْلاَءً وَفَى النَّشَرْعِ : الْبَسِيْسَ عَلَى تَرُكِ وَطْئِ الزَّوْجَةِ । आलाठना तारातः فَئُ عَلَيْ अর্থ- ফিরে আসা। এ কারণেই ছায়াকে فَاءَ يَفِئُ (ض) فَسُبَعَةً । প্রত্যাগত হলো। تَرَبُّصُ वना হয়। किनना ठा कित्र जात्म। وَانْ عَزَمُواْ : येपि সংকল্প করে। فَلْيُولْمُعُواْ : यिन जानाकं पित्र प्रिय़।

ं : প্রত্যাগত হওয়া।

اَلْفَسَّىُ नम्हि فَا يَوْا ؛ अर्था९ यिन সম্পর্কচ্ছেদের ইচ্ছা থেকে প্রত্যাগত হয় ও বিবাহ অক্ষুণ্ণ রাখতে চায় ؛ وَفُولَهُ فَا يُواْ । अर्थ - مَمْنَعُ مُذَكِّرٌ غَانبُ अर्थ - काता विषयात किर्क প্রত্যাবর্তন করা الْفَتَى اللهُ अभनात (थरक

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ঈশার বিধান: কেউ যদি শপথ করে 'আমি স্ত্রীর কাছে যাব না', তবে চার মাসের ভিতরে তার কাছে গেলে শপথ ভঙ্গের কাফফারা দিতে হবে। এ অবস্থায় স্ত্রী তার বিবাহাধীনে বহাল থাকবে। যদি চার মাস পার হয়ে যায় এবং এর ভিতরে স্ত্রীগমন না করে, তাহলে স্ত্রী বায়েন তালাক হয়ে যাবে।

বিশেষ জ্ঞাতব্য: চার মাস বা তার বেশি কিংবা মেয়াদ নির্ধারণ ব্যতিরেকেই স্ত্রীগমন করার শপথকে 'ঈলা' বলা হয়। চার মাসের কম হলে সেটা ঈলা হবে না। তিন প্রকার ঈলায়ই চার মাসের ভিতরে স্ত্রীগমন করলে শপথ ভঙ্গের কাফফারা দিতে হবে। আর এ সময়ের ভিতর স্ত্রীগমন হতে বিরত থাকলে তালাক দেওয়া ছাড়াই স্ত্রী বায়েন তালাক হয়ে যাবে। যদি চার মাসের কম সময়ের জন্য শপথ করে, উদাহরণত কেউ কসম খেল, আমি তিন মাস স্ত্রীগমন করব না। তাহলে এটা শরিয়তের পরিভাষায় ঈলা সাব্যস্ত হবে না। এর হুকুম হলো, যদি কসম ভেঙ্গে ফেলে অর্থাৎ উক্ত তিন মাসের মধ্যে স্ত্রীগমন করে, তবে কসমের কাফফারা দিতে হবে। আর যদি কসম পূর্ণ করে অর্থাৎ তিন মাসের ভিতর স্ত্রীর কাছে না যায়, তবে স্ত্রী তালাক হবে না এবং কাফফারাও দিতে হবে না। – তাফসীরে উসমানী

ঈলার চারটি সুরত: যদি স্বামী কসম খেয়ে বলে যে, আমি আমার স্ত্রীর সাথে সহবাস করব না, তবে তার চারটি দিক

- ১. কোনো সময় নির্ধারণ করল না।
- ২. চার মাসের কসম সময়ের শর্ত রাখলো।
- চার মাসের বেশি সময়ের শর্ত আরোপ করলো ।
- চার মাসের কম সময়ের শর্ত রাখল।

বস্তুত ১ম ২য় ও ৩য় দিকগুলোকে শরিয়তে ঈলা বলা হয়। আর তার বিধান হচ্ছে, যদি চার মাসের মধ্যে কসম ভেঙ্গে স্ত্রীর কাছে চলে আসে, তাহলে তাকে কসমের কাফফারা দিতে হবে, কিন্তু বিয়ে যথাস্থানে বহাল থাকবে। পক্ষান্তরে যদি চার মাস অতিবাহিত হয়ে গেলেও কসম না ভাঙ্গে. তাহলে সেই স্ত্রীর উপর 'তালাকে-কাতয়ী' বা নিশ্চিত তালাক পতিত হবে। অর্থাৎ পুনর্বার বিয়ে ছাড়া স্ত্রীকে ফিরিয়ে নেওয়া জায়েজ থাকবে না। অবশ্য স্বামী-স্ত্রী উভয়ের ঐকমত্যে পুনরায় বিয়ে করে নিলেই জায়েজ হবে। আর চতুর্থ অবস্থায় নির্দেশ হচ্ছে, যদি কসম ভঙ্গ করে, তাহলে কাফফারা ওয়াজিব হবে। পক্ষান্তরে কসম পূর্ণ করলেও বিয়ে যথাযথ অটুট থাকবে। -[বায়ানুল কুরআন সূত্রে মা'আরিফুর কুরআন]

कारिनि আরবরা ঈेना कরার পরে যা তাদের সামাজিক আইনে এক ধরনের বিবাহ বিচ্ছেদই: تُولُهُ تَرَبُّضُ ٱرْبَعَة اَشْهُر ছিল- সঙ্গে সঙ্গেই স্ত্রীর খোরপোশের দায়দায়িত্ব হতে অব্যাহতি নিয়ে নিত। ইসলাম এতে প্রথম সংস্কার এই করেছে যে, এটিকে তাৎক্ষণিক তালাক বা বিবাহ বিচ্ছেদের সম-পর্যায়ের সাব্যস্ত না করে শুধু তার প্রাথমিক পদক্ষেপ ও ভূমিকা সাব্যস্ত করেছে এবং ভবিষ্যৎ সিদ্ধান্ত সম্পর্কে চিন্তাভাবনার সুযোগ দেওয়ার জন্য একটি সময়সীমা নির্ধারণ করে দিয়েছে। এ সময়সীমা হলো চার মাস, যা সংশ্লিষ্ট বিষয়ের সব দিক নিয়ে ঠাণ্ডা মাথায় বিচার-বিশ্লেষণ ও চিন্তাভাবনা করার জন্য সম্পূর্ণরূপে যথেষ্ট।

বিভিন্ন ধর্মে তালাক: তালাক বলা হয় স্বামী-স্ত্রীর মধ্যকার সম্পর্কের আইনগত ও পূর্ণাঙ্গ বিচ্ছেদকে। ইসলামপূর্ব বিশ্বে তালাকের ব্যাপারে ছিল আজব ধরনের বাড়াবাড়ি। একদিকে ইহুদি ধর্মে ছিল যথেচ্ছাচার, অপরদিকে খ্রিস্টধর্মে ছিল আইনের বাঁধন-কষণ। ইহুদিদের জন্য তালাকে কোনো বিধিনিষেধ ছিল না এবং স্বামীকে তালাকের জন্য কোনো দায়দায়িত্বও নিতে হতো না বা জবাবদিহি করার প্রয়োজনও ছিল না। স্বামীর যখন ইচ্ছা, কারণে অকারণে একখানা তালাকনামা লিখে দিয়ে স্ত্রীর দায়দায়িত্ব থেকে অব্যাহতি লাভ করত। আর স্ত্রীও তখনই অন্য কোনো পুরুষের হাত ধরে তার ঘর করতে চলে যেতে পারত। তাওরাতের বিধিমালায় রয়েছে~ "কোনো পুরুষ কোনো স্ত্রীকে গ্রহণ করিয়া বিবাহ করিবার পর যদি তাহাতে কোনো প্রকার অনুপযুক্ত ব্যবহার দেখিতে পায়, আর সেই জন্য সে স্ত্রী তাহার দৃষ্টিতে প্রীতিপাত্র না হয়, তবে সেই পুরুষ তাহার জন্য এক ত্যাগপত্র লিখিয়া তাহার হস্তে দিয়া আপন বাড়ি হইতে তাহাকে বিদায় করিতে পারিবে। আর সে স্ত্রী তাহার বাড়ি হইতে বিদায় হইবার পর গিয়া অন্য পুরুষের ভার্যা হইতে পারিবে।" এ অতি স্বাধীনতা 💃 ও লাগমহীনতার বিপরীতে খ্রিস্টবাদীরা এমন কড়াকড়ির বাঁধন-কষণ লাগিয়েছে যে. তারা আর [শত প্রয়োজনেও] স্বামী-স্ত্রীর

তাফসারে জালালাইন

# http://islamiboi.wordpress.com

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

068

পৃথক হওয়ার কোনো পথ রাখেনি। ইঞ্জিলের বাইবেল নতুন নিয়ম] বর্ণনা-ভাষ্য......অতএব, ঈশ্বর যাহার যোগ করিয়া দিয়াছেন, মনুষ্য তাহার বিয়োগ না করুক। ......যে কেহ আপন স্ত্রীকে পরিত্যাগ করিয়া অন্যান্যকে বিবাহ করে, সে তাহার স্ত্রী বিরুদ্ধে ব্যভিচার করে, আর স্ত্রী যদি আপন স্বামীকে পরিত্যাগ করিয়া আর একজনকে বিবাহ করে, সেও ব্যভিচার করে। "আর বিবাহিত লোকদিগকে এই আজ্ঞা দিতেছি- আমি দিতেছি তাহা নয়, কিন্তু প্রভূই দিতেছেন- স্ত্রী স্বামীর নিকট হতে চালিয়া না যাউক......আর স্বামীও স্ত্রীকে পরিত্যাগ না করুক।" এ কারণেই খ্রিস্টান বিশ্বের বড় দল অর্থাৎ ক্যাথলিকের রিক্ষণশীলা দলের মতে এখনও পর্যন্ত বিবাহ বিচ্ছেদ সম্পূর্ণ অবৈধ এবং কোনো একজনের মৃত্যু ব্যতীত দাম্পত্য অমিলের বিভীষিকা থেকে] স্বামী-স্ত্রীর পৃথক হওয়ার অন্য কোনো উপায় নেই। ইসলামপূর্ব মুগে খ্রিস্টবাদের এ দলটিরই অন্তিত্ব ছিল। প্রোটেস্টান্ট প্রগতিবাদী দলটির জন্ম হয়েছে ইসলামের আবির্ভাবের বহু শতান্দী পরে (এবং বলা যায়, ইসলামি বিধানের ধাক্কা খেয়ে)। এদের মতে অবশ্য বিবাহ বিচ্ছেদের অনুমতি পাওয়া গিয়েছে। তবে তাও আদালতে কোনো এক পক্ষের ব্যভিচার বা জুলুম-নির্যাতন প্রমাণিত হওয়ার পরেই।

এতা ছিল সেসব সম্প্রদায়ের হাল অবস্থা, [যারা নামে হলেও] কিতাবধারী। অর্থাৎ যেমন করেই হোক, তাদের আইনের ভিত্তি আসমানি কিতাব হওয়ারই দাবি রয়েছে। পক্ষান্তরে প্রাচীন জাহিলি বর্বর ও পৌত্তলিক 'সভ্য' ও 'উন্নত' জাতিসমূহের কথা— তা একদিকে গ্রীক ও হিন্দুদের ধর্মমতে এবং একটি বিশেষ কাল পর্যন্ত রোমানদের মাঝে তালাক নামের কোনো বিষয়ের সঙ্গে কোনো পরিচিতিই ছিল না; বরং হিন্দু ধর্মে তো আজ পর্যন্ত [১৯৪৫ খ্রি.] তালাক ও বিয়ে ভঙ্গ অবৈধই চলে আসছে। যদিও বাস্তবতায় বাধ্য হয়ে ইংরেজ শাসনাধীন ভারতে এখন তা বৈধ কারার জোর প্রচেষ্টা চলছে এবং বিভিন্ন প্রাদেশিক কাউন্সিলে ও সংসদে এর জন্য বিল উত্থাপন করা হচ্ছে। অন্যদিকে রোমানদের মাঝে গণতন্ত্রের যুগ শেষ হওয়ার পরে বিবাহ বিচ্ছেদ বৈধ ঘোষিত হওয়ার পর থেকে তাতে এমন প্রবল ঢল নেমেছিল, যেন আভিজাত্য ও বিবাহ বিচ্ছেদ পরম্পর অবিচ্ছেদ্য বিষয়।

পৃথিবীর এসব বড় বড় ধর্ম মতবাদ ও নামীদামী সভ্যজাতিগুলোর এ সীমাহীন বাড়াবাড়ি, বাঁধা-কষণ ও অবাস্তবতার প্রতি নজর রেখে বিচার-বিশ্লেষণ করলে তবেই ইসলামের মিতাচার, সুষমতা ও তার প্রজ্ঞাপূর্ণ বিধানের ভারসাম্যতার মূল্য প্রতিভাত হবে। ইসলাম মানব স্বভাবের সঠিক ও পূর্ণাঙ্গ জরিপের ভিত্তিতে এ বিধান দিয়েছে যে, স্বামী-দ্রীর মাঝের অমিল ও অসম্প্রীতি প্রতিকারের সীমা ছাড়িয়ে যাওয়ার উপক্রম করলে [অবশ্য এ অমিলের কারণ-উপকরণের পূর্ণাঙ্গ ফিরিস্তি দেওয়া সম্ভব নয়; কেননা প্রতিটি দম্পতির ক্ষেত্রে বলা যায়্ম- পৃথক পৃথক কারণ পরিলক্ষিত হবে এবং মিলমিশ সৃষ্টির যাবতীয় চেষ্টা ব্যর্থতায় পর্যবসিত হলে তখনকার জন্য সর্বশেষ ব্যবস্থা এরূপ রাখা হয়েছে যে, উভয় পক্ষ স্বেচ্ছায় খোলাখুলি আলোচনার মাধ্যমে [পরম্পর সামাজিক সৌহর্দবোধ অক্ষুণ্ণ রেখেইে] নিয়মতান্ত্রিকভাবে বিবাহ বিচ্ছেদ ঘটিয়ে প্রত্যেকে জীবনের পথ পৃথক করে নেবে। এরই পারিভাষিক নাম তালাক। এ বিচ্ছেদে সংগঠনকেও লাগামহীন ছেড়ে দেওয়া হয়িদ; বরং এর জন্য পূর্বাপর অনেক শর্ত ও বিধিনিষেধ আরোপ করা হয়েছে। পরবর্তী আলোচনা এসব শর্ত ও বিধিনিষেধ সংক্রোন্ত। –[তাফসীরে মাজেদী]

۲۲۸ ২২৮. <u>তালাকপ্রাপ্ত স্ত্রীগণ</u> তালাকের সময় হতে <u>তিন কুরু</u> بأَنْفُسِهِنَّ عَن النِّكَاحِ ثَلْثُهَ قُرُوْءٍ تَمْضِي مِنْ حِيثن الطَّلاَق جَمْعَ قَرُءٍ بِفَتْحِ الْقَافِ وَهُوَ الطَّهُر أَوِ الْحَيْضُ قَىْولان وَهٰذَا فِي الْمَدْخُولِ بِهِنَ إِمَّا غَيْرُهُنَّ فَلَا عِدَّةً عَلَيْهِنَّ لِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِنَّةٍ تَعْتَكُونَهَا وَفِي غَسْيِر الْأيسَةِ وَالصَّغِيرَةِ عِدَّدُهُنَّن ثَلْثَةَ أَشْهَرِ وَالْحَوَامِلُ فَعِدَّتُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ كَمَا فَي سُورَةِ النَّطلَاقِ وَالْإِمَاءِ فَعِدَّتُهُ "َن قَرْ أَن بِالسُّنَّةِ وَلاَ يَحِلَّ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ النَّلَهُ فِي آرْحَامِهِنَّ مِنَ الْوَلَدِ أَوْ الْحَيْضِ إِنَّ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْاخِر وَبُعَوْلَ تُسهُنَّنَ أَزْوَاجُسهُنَّنِ أَحَنَّى برَدِّهِنَّ بِمُرَاجِعَتِهِنَّ وَلَوْ أَبَيْنَ فِيْ ذٰلِكَ أَى فِئ زَمَن التَّرَبُّص انْ اَرَادُوْا إصْلَاحًا بَيْنَهُمَا لاَ ضَرَارَ الْمَرْأَة وَهُوَ تُحْرِيْضُ عَلَىٰ قَصْدِهِ لَا شُرط لِجَوَاز الرُّجْعَةِ وَهُذَا فِي الطَّلَاقِ الرَّجْعِيّ وَاحَقُّ لَا تَفْضيلَ فِسْيهِ إِذْ لا حَقُّ لِغَيْرهمْ فِي نِكَاحِهِنَ فِي الْعِدَّةِ .

অতিক্রান্ত হওয়া <u>পর্যন্ত</u> নতুন বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হতে নিজের বিষয়ে অপেক্ষায় প্রতীক্ষায় থাকবে। 📆 এটা বর্ণের ফাতাহসহ] -এর বহুবচন। এর অর্থ সম্পর্কে দুটি অভিমত রয়েছে- ১. রজঃস্রাব বা ২. তুহর [রজঃপ্রাবমুক্ত দিনসমূহ]। এ ইন্দত হলো مَدْخُول بهينَ অর্থাৎ সঙ্গমকৃতা স্ত্রীর। সঙ্গমকৃতা না হলে তার তালাকের পর ইদ্দত পালন করতে হয় না। কেননা আল্লাহ তা'আলা অপর এক স্থলে ইরশাদ করেন- 🐱 অর্থাৎ 'তাদের لَكُمْ عَلَيْهِينَ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُونَهَا উপর ইদ্দত পালনের বিধান নেই যে, তারা তা গণনা করবে।' এমনিভাবে আয়িসা অর্থাৎ রজঃস্রাব সম্পর্কে নিরাশ মহিলা বা নাবালিকার বেলায়ও এ বিধান প্রযোজ্য নয়। তাদের ইদ্দত হলো তিন মাস। গর্ভবতী মহিলাগণও এর ব্যতিক্রম। সূরা তালাকে উল্লেখ হয়েছে যে. তাদের ইদ্দত হলো গর্ভমুক্ত হওয়া। দাসীগণের বিধানও এর ব্যতিক্রম। সুরার বিবরণানুসারে তাদের ইদ্দত হলো দুই 'কুরু'। তারা আল্লাহর প্রতি এবং শেষ দিনে বিশ্বাসী হলে তাদের গর্ভাশয়ে আল্লাহ তা'আলা রজঃস্রাব বা সন্তান যা সৃষ্টি করেছেন তা গোপন রাখা তাদের পক্ষে বৈধ নয়। যদি তারা পরস্পরে সম্প্রীতির জীবন চায় স্ত্রীকে কষ্ট প্রদান তাদের উদ্দেশ্য না হয় তবে তাতে অর্থাৎ প্রতীক্ষা ইিদ্দত পালন] কালে তাদের পুনঃগ্রহণে রাজআত বা ফিরিয়ে আনার বিষয়ে তারা [স্ত্রীগণ] অস্বীকার করলেও তাদের পুরুষগণ স্বামীগণ অধিক হকদার। 'যদি সম্প্রীতির জীবন চায়' -এ কথা রাজআত বা স্ত্রীকে ইদ্দতের মধ্যে পুনঞ্চহণের কোনো শর্ত নয়: বরং রাজআতের বেলায় এ ধরনের উদ্দেশ্য থাকা চাই এদিকে উৎসাহিত করার উদ্দেশ্যে এ স্থানে এর উল্লেখ করা হয়েছে। এ রাজআত বা পুনঃগ্রহণের বিধান তালাকে রাজঈর বেলায়ই কেবল প্রযোজা।

অর্থাৎ অধিক হকদার এ কথার তুলনামূলক বোধটি এ স্থানে বিবেচ্য নয়। কেননা ইদ্দতের মাঝে তাকে বিবাহ করার আর কারো কোনো হক নেই।

## তাহকীক ও তারকীব

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चें चें चें चें चें चें : শান্দিক অর্থে তালাকপ্রাপ্তা যে কোনো নারীকে বুঝায়; কিন্তু এখানে সে সকল তালাকপ্রাপ্তাই উদ্দেশ্য, যারা স্বাধীন, প্রাপ্তবয়ন্ধা এবং যার সঙ্গে স্বীকৃত একান্ত নির্জনবাস হয়েছে। এখানে এদের বিষয়ই আলোচনা হয়েছে। তালাকপ্রাপ্তা অন্যান্য প্রকার নারীদের আলোচনা অন্যত্র করা হয়েছে।

ইদতে ও রাজআত সংক্রান্ত আলোচনা : অর্থাৎ তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীগণ তালাকের সময় হতে তিন কুরু অতিক্রান্ত হওয়া পর্যন্ত নতুন বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হতে নিজের বিষয়ে অপেক্ষায় থাকবে। এমন যেন না হয় যে, এদিকে স্বামী তালাক দিল, ওদিকে স্ত্রী আর দেরী না করে তখনই অন্য স্বামী গ্রহণ করল। এটি তালাক সংক্রান্ত প্রথম বিধিনিষেধ। প্রথম বিবাহ বন্ধন থেকে মুক্তি পরবর্তী এ অবকাশকালীন সময়কেই শরিয়তের পরিভাষায় ইদতে' বলা হয়। স্ত্রীর জন্য এ নির্ধারিত সময়ের প্রতীক্ষা বিধানে অনেক হিকমত, রহস্য ও স্বার্থ-কুশলতা নিহিত রয়েছে। একদিকে স্বামী ঠাণ্ডা মাথায় চিন্তাভাবনা করার পূর্ণ অবকাশ পেয়ে যায়। অন্যদিকে স্ত্রীর গর্ভবতী হওয়া বা না হওয়ার ব্যাপারে পূর্ণ নিশ্চিত হওয়া যায়। অন্যান্য সম্প্রদায়ও অপরাপর ধর্মাবলম্বীরা ইসলামি শরিয়ত নির্দেশিত অন্তর্বর্তীকাল ও বিরতির উপকারিতা ও লক্ষ্য উদ্দেশ্য থেকে বঞ্চিত। তিন মাসের সময় একেবারে কম নয়, ঠাণ্ডা মাথায় চিন্তাভাবনার জন্য এবং অসন্তৃষ্টির সাময়িক আবেণের জোয়ার ন্তিমিত হওয়ার জন্য এ সময় যথেষ্ট। এ সময়ের মধ্যে যদি স্বামী-স্ত্রীর মাঝে সদ্ভাব সৃষ্টি হয় এবং স্বামী স্ত্রীকে পুনগ্রহণ করতে উদ্যত হয়, তবে মৌলিক বা কার্যত ঐ তালাককে রহিত করতে পারে। পরিভাষায় এ ব্যবস্থাই ক্রান অভিহিত।

أَنْ الْمَالَةُ وَالْمُ الْمُلْمُ الْمَالَةُ وَالْمُ الْمُلْمُ الْمَالِيَّةُ وَالْمُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ اللّهُ اللّه

فَوْلُهُ وَاحَقُ لاَ تَفْصِيلُ فَيهُ إِذَا لاَ حَقَّ لِغَيْرِهِمْ فِي نِكَاحِهِنَّ فِي الْعَدَةِ अश्वा हिला الشَّمُ تَغْضِبُلَ الله عَلَيْهِ إِذَا لاَ حَقَّ لِغَيْرِهِمْ فِي نِكَاحِهِنَّ فِي الْعَدَةِ अश्वा हिला إَسْمُ تَغْضِبُلَ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ إِذَا لاَ حَقَّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقَّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقَّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقَّ فِي الْعِثَةَ وَ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَى الْحَقَّ الْحَقَى الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَّ الْحَقَى الْحَقَاقِ الْحَقَى الْعَلَيْمُ الْحَقَى الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلِ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلِ الْحَقَلَ الْحَقَلِ الْحَقَلِ الْحَقَلَ الْحَلَى الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَقَلَ الْحَلَى الْحَقَلِ الْحَلَى الْحَقَلِ الْحَلَى الْحَقَلِ الْحَلَى الْحَلَ الْحَلَى الْحَل

وَلَهُ اللَّهُ عَلَى الْلَازُواجِ مِنْسُلُ اللَّذِي لَهُمْ عَلَيْهِ فَي مَلْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَزِيْرُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْرُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْرُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْرُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

অনুবাদ: স্বামীগণের উপর নারীদের ন্যায়সঞ্চত
শরিয়তের বিধানানুসারের অধিকার রয়েছে, যেমন
রয়েছে তাদের অর্থাৎ স্বামীদের তাদের অর্থাৎ স্ত্রীগণের
উপর। যেমন স্ত্রীদের সাথে সদাচরণ করা, কষ্ট না
দেওয়া ইত্যাদি। তবে নারীদের উপর পুরুষের রয়েছে
প্রাধান্য অর্থাৎ অধিকারের মধ্যে বিশেষ মর্যাদা।
তাদের উপর তাদের [স্বামীগণের] প্রতি আনুগত্য
প্রদর্শন অবশ্য কর্তব্য। কেননা তারা [স্বামীগণ] তাদের
মোহর প্রদান করে এবং তাদের ভরণ-পোষণ করে।
আল্লাহ তাঁর সাম্রাজ্যে মহাপরাক্রমশালী এবং সৃষ্টি
পরিচালনা বিষয়ে তিনি প্রজ্ঞাময়।

## তাহকীক ও তারকীব

اَلْضَّرَارُ । সদাচরণ । مَسْنِ الْعِشْرَة । ন্যায়সঙ্গতভাবে । بَالْمَعْرُونِ । সদাচরণ । مَقُّ : पेंकेंबें । नेंकेंबें । بالْمَعْرُونِ : সদাচরণ । بالْمَعْرُونَ : কষ্ট । بالْمَعْرُ وَالْاَنْفَاقِ । কষ্ট । بالْمَعْرُ وَالْاَنْفَاقِ । কষ্ট । بالْمَعْرُ وَالْاَنْفَاقِ । ক্ষ্ । بالْمَعْرُ وَالْاَنْفَاقِ । ক্ষ । بالْمَعْرُ وَالْاِنْفَاقِ اللهِ باللهِ اللهِ باللهِ اللهِ باللهِ باللهِ باللهُ باللهِ باللهُ بالهُ باللهُ بال

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মাধ্যমে একটি বড় বিষয়কে সংক্ষেপে উপস্থাপন করেছে। তা হলো. স্বামী স্ত্রীর পারম্পরিক অধিকার ও কর্তব্য : কুরআন এখানে অসাধারণ বর্ণনাশৈলীর মাধ্যমে একটি বড় বিষয়কে সংক্ষেপে উপস্থাপন করেছে। তা হলো. স্বামী স্ত্রীর পারম্পরিক অধিকার ও কর্তব্য এবং সেগুলোর স্তর নির্ণয়। বলা হয়েছে, যেরূপে স্বামীদের অধিকার রয়েছে স্ত্রীদের উপর, তদ্রুপ স্ত্রীদেরও অধিকার রয়েছে স্বামীদের উপর। অর্থাৎ যেন দুনিয়াকে জানিয়ে দেওয়া হলো এমন মনে কর না যে, শুধু পুরুষদেরই নারীদের উপর অধিকার থাকে। না, তেমন নয়। অনুরূপভাবে নারীদেরও পুরুষদের উপর এবং স্ত্রীদেরও স্বামীদের উপর অধিকার বর্তায়। এখানে স্ত্রীলোকের অধিকারের কথা পুরুষের অধিকারের আগে বলা হয়েছে। এর একটি কারণ হচ্ছে, পুরুষ তো নিজের ক্ষমতায় এবং খোদাপ্রদন্ত মর্যাদার বলে নারীর কাছ থেকে নিজের অধিকার আদায় করেই নেয়, কিন্তু নারীদের অধিকারের কথাও চিন্তা করা প্রয়োজন। কেননা তারা শক্তি দ্বারা তা আদায় করতে পারে না।

নারী অধিকারের এ শ্রোগান ও সনদ আরবের একজন নিরক্ষর ব্যক্তির মুখ থেকে তখন উচ্চারিত হচ্ছে, যখন দুনিয়ার এ প্রান্ত থেকে সে প্রান্ত পর্যন্ত এ ধ্যানধারণা সম্পর্কেও অনবগত ছিল এবং ইহুদি ও খ্রিস্টান মতবাদের ধর্মীয় জগতে তো নারী ছিল যেন সকল অকল্যাণের উৎস ও লাঞ্ছনা অমাননরার মৃত্প্রতীক। –[তাফসীরে মাজেদী]

ইসলামের দৃষ্টিতে নারীর মর্যাদা: ইসলাম নারী জাতিকে যে মর্যাদা প্রদান করেছে, এখানে প্রথমেই তার যৎসামান্য বিশ্লেষণ বাঞ্চনীয়। যা অনুধাবন করে নেওয়ার পর নিঃসন্দেহে স্বীকার করতেই হবে যে, একটি ন্যায়ানুগ ও মধ্যমপন্থি জীবন ব্যবস্থার চাহিদাও ছিল তাই এবং এটাই হচ্ছে সে স্থান বা মর্যাদা, যার কমবেশি করা কিংবা যাকে অস্বীকার করা মানুষের দুনিয়া ও আখিরাত উভয়টির জন্যই বিরাট আশক্ষার কারণ হয়ে দাঁড়ায়।

লক্ষ্য করলে দেখা যায়, পৃথিবীতে এমন দুটি বস্তু রয়েছে যা গোটা বিশ্বের অস্তিত্ব, সংগঠন এবং উনুয়নের স্তম্ভস্বরূপ। তার একটি হচ্ছে নারী, অপরটি সম্পদ। কিন্তু চিত্রের অপর দিকটির প্রতি লক্ষ্য করলে দেখা যাবে, এ দুটো বস্তুই পৃথিবীতে দাঙ্গা-হাঙ্গামা, রক্তপাত এবং নানা রকম অনিষ্ট ও অকল্যাণেরও কারণ। আরও একটু গভীরভাবে লক্ষ্য করলে এ সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়াও কঠিন নয় যে, এ দুটো বস্তুই আপন প্রকৃতিতে পৃথিবীর গঠন, উনুয়ন ও উৎকর্ষের অবলম্বন। কিন্তু যখন এগুলোকে তাদের প্রকৃত মর্যাদা, স্থান ও উদ্দেশ্য থেকে সরিয়ে দেওয়া হয়, তখন এগুলোই দুনিয়ার সবচেয়ে ভয়াবহ ধ্বংসকারিতার রূপ পরিগ্রহ করে।

কুরআন মানুষকে একটি জীবন বিধান দিয়েছে। তাতে উল্লিখিত দুটো বস্তুকেই নিজ নিজ স্থানে এমনভাবে স্থাপন করা হয়েছে, যাতে তাদের দ্বারা সর্বাধিক উপকারিতা ও ফলাফল হতে পারে এবং যাতে দাঙ্গা-হাঙ্গামার চিহ্নটিও না থাকে। 'তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

সম্পদের যথার্থ স্থান, তা অর্জনের পন্থা, ব্যয় করার নিয়ম-পদ্ধতি এবং সম্পদ বন্টনের ন্যায়সঙ্গত ব্যবস্থা, এসব একটা পৃথক বিষয়, যাকে ইসলামের সমাজ ব্যবস্থা বলা যেতে পারে।

এখন নারী সমাজ এবং তার অধিকার ও কর্তব্য সম্পর্কে উল্লিখিত আয়াতে বলা হয়েছে— নারীদের উপর যেমন পুরুষের অধিকার রয়েছে এবং যা প্রদান করা একান্ত জরুরি, তেমনিভাবে পুরুষদের উপরও নারীদের অধিকার রয়েছে যা প্রদান করা অপরিহার্য। তবে একটুকু পার্থক্য অবশ্যই রয়েছে যে, পুরুষের মর্যাদা নারীদের তুলনায় কিছুটা বেশি।

প্রায় একই রকম বক্তব্য সূরা নিসার এক আয়াতে এভাবে উপস্থাপিত হয়েছে, 'যেহেতু আল্লাহ একজনকে অপরজনের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন, কাজেই পুরুষরা হলো নারীদের উপর কর্তৃত্বশীল। আর এজন্য যে, তারা তাদের জন্য নিজের সম্পদ ব্যয় করে থাকে।'

ইসলামপূর্ব সমাজে নারীর স্থান: ইসলামের পূর্বে জাহেলিয়াত আমলে সমগ্র বিশ্বের জাতিসমূহে প্রচলিত রীতি অনুযায়ী নারীর মর্যাদা অন্যান্য সাধারণ গৃহস্থালী আসবাবপত্রের চেয়ে বেশি ছিল না। তখন চতুস্পদ জীবজতুর মতো তাদেরও বেচাকেনা চলত। নিজের বিয়ে-শাদির ব্যাপারেও নারীর মতামতের কোনো রকম মূল্য ছিল না। অভিভাবকগণ তাদেরকে যার দায়িত্বে অর্পণ করত, তাদেরকে সেখানেই যেতে হতো। নারী তার আত্মীয়স্বজনের পরিত্যক্ত সম্পদ বা মিরাসের অধিকারিণী হতো না, বরং সে নিজেই ঘরের অন্যান্য জিনিসপত্রের ন্যায় পরিত্যক্ত সামগ্রী হেসেবে বিবেচিত হতো। তাদেরকে মনে করা হতো পুরুষের স্বত্বাধীন, কোনো জিনিসেরই তাদের নিজস্ব কোনো স্বত্ব ছিল না। আর যা কিছুই নারীর স্বত্ব বলে গণ্য করা হতো, তাতেও পুরুষের অনুমতি ছাড়া ভোগদখল করার এতটুকু অধিকার তাদের ছিল না। তবে স্বামীর এ অধিকার স্বীকৃত ছিল যে, সে তার নারীরূপী নিজস্ব সম্পত্তি যেখানে খুশি ব্যবহার করতে পারবে, তাতে তাকে স্পর্শ করারও কেউ ছিল না। এমনকি ইউরোপের যেসব দেশকে আধুনিক বিশ্বের স্বর্বাধিক সভ্যদেশ হিসেবে গণ্য করা হয়, সেগুলোতেও কোনো কোনো লোক এমনও ছিল, যারা নারীর মানব-স্ব্যাকেই স্বীকার করত না।

ধর্ম-কর্মেও নারীদের জন্য কোনো অংশ ছিল না, তাদেরকে ইবাদত-উপাসনা কিংবা বেহেশতের যোগ্যও মনে করা হতো না। এমনকি রোমের কোনো কোনো সংসদে পারস্পরিক পরামর্শক্রমে সাব্যস্ত করা হয়েছিল যে, এরা হলো অপবিত্র এক জনোয়ার, যাতে আত্মার অন্তিত্ব নেই। সাধারণভাবে পিতার পক্ষে কন্যাকে হত্যা করা কিংবা জ্যান্ত কবর দিয়ে দেওয়াকে কৌলিন্যের নিরিখ বলে মনে করা হতো। অনেকের ধারণা ছিল, নারীকে যে কেউ হত্যা করে ফেলুক না কেন, তাতে হত্যকারীর প্রতি মৃত্যুদণ্ড কিংবা খুনের বদলা কোনোটাই আরোপ করা ওয়াজিব হবে না। কোনো কোনো জাতির মধ্যে প্রচলিত নিয়ম অনুযায়ী স্বামীর মৃত্যু হলে স্ত্রীকেই তার চিতায় আরোহণ করে জ্বলে মরতে হতো। মহানবী — এর নবুয়ত প্রাপ্তির পূর্বে ৫৮৬ খ্রিস্টাব্দে ফরাসীরা নারী সমাজের প্রতি এতটুকু অনুগ্রহ করেছিল যে, বহু বিরোধিতা সত্ত্বেও তারা এ প্রস্তাব পাশ করে যে, নারী প্রাণী হিসেবে মানুষই বটে; কিন্তু শুধুমাত্র পুরুষের সেবার উদ্দেশ্যেই তাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে।

মোটকথা, সারা বিশ্ব ও সকল ধর্ম নারী সমাজের সাথে যে আচরণ করেছে, তা অত্যন্ত হৃদয়বিদারক ও লোমহর্ষক। ইসলামের পূর্বে সৃষ্টির এ অংশ ছিল অত্যন্ত অসহায়। তাদের ব্যাপারে বৃদ্ধি ও যুক্তিসঙ্গত কোনো ব্যবস্থাই নেওয়া হতো না। 'হ্যরত রাহমাতুললিল আলামীন' ও তাঁর প্রবর্তিত ধর্মই বিশ্ববাসীর চোখের পর্দা উন্মোচন করেছেন। মানুষকে মানুষের মর্যাদা দান করতে শিক্ষা দিয়েছেন। ন্যায়-নীতির প্রবর্তন করেছেন এবং নারী সমাজের অধিকার সংরক্ষণ পুরুষদের উপর ফরজ করেছেন। বিয়ে-শাদি ও ধনসম্পদে তাদের স্বত্বাধিকার দেওয়া হয়েছে। কোনো ব্যক্তি তিনি পিতা হলেও কোনো প্রাপ্তবয়ক্ষা স্ত্রীলোককে তার ইচ্ছার বিরুদ্ধে বিয়েতে বাধ্য করতে পারেন না। এমনকি স্ত্রীলোকের অনুমতি ব্যতীত বিয়ে দিলেও তা তার অনুমতির উপর স্থগিত থাকে, সে অস্বীকৃতি জানালে তা বাতিল হয়ে যায়। তার সম্পদে কোনো পুরুষই তার অনুমতি ছাড়া হস্তক্ষেপ করতে পারেব না। স্বামীর মৃত্যু বা স্বামী তাকে তালাক দিলে সে স্বাধীন; কেউ তাকে কোনো ব্যাপারে বাধ্য করতে পারে না। সেও তার নিকটাত্মীয়ের পরিত্যক্ত সম্পত্তিতে তেমনি অংশীদার হয় যেমন হয় পুরুষেরা। তাদের সত্তুষ্টিবিধানকেও শরিয়তে মুহাম্বদী ইবাদতের মর্যাদা দান করেছে। স্বামী তার ন্যায্য অধিকার না দিলে, সে আইনের সাহায্যে তা আদায় করে নিতে পারে অথবা তার বিবাহ বন্ধন ছিন্ন করে দিতে পারে।

বর্তমান ফিতনাফ্যাসাদের মূল কারণ: স্ত্রীলোককে তাদের ন্যায্য অধিকার থেকে বঞ্চিত করা জঘন্য অন্যায়। ইসলাম এ অন্যায় প্রতিরোধ করেছে। আবার তাদেরকে বল্পাহীনভাবে ছেড়ে দেওয়া এবং পুরুষের কর্তৃত্বের আওতা থেকে সম্পূর্ণভাবে মুক্ত করে দেওয়াও নিরাপদ নয়। সন্তানসন্ততির লালনপালন ও ঘরের কাজকর্মের দায়িত্ব প্রকৃতিগতভাবেই তাদের উপর নাস্ত করে দেওয়া হয়েছে। তারা এগুলোই বাস্তবায়নের উপযোগী। তাছাড়া স্ত্রীলোককে বৈষয়িক জীবনে পুরুষের আওতা থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত করে দেওয়া নিতান্ত ভয়ের কারণ। এতে পৃথিবীতে রক্তপাত ঝগড়া-বিবাদ এবং নানা রকমের ফিতনা-ফ্যাসাদ সৃষ্টি হয়। এজন্য কুরআনে এ কথাও ঘোষণা করা হয়েছে য়ে, وَلَرِّ مَا وَلَلْرِّ مَا وَلَلْرِّ مَا وَلَلْرِّ مَا وَلَلْرِّ مَا وَلَلْ وَمَا وَلَلْ الله وَ وَلَلْ وَمَا وَلَلْ الله وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلِا وَلَا وَالْمَا وَوَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَالْمَا وَلَا وَالْمَا وَلَا

সংশোধন আরেকটি ভুলের মাধ্যমে করা হচ্ছে। নারীকে পুরুষের সাধারণ কর্তৃত্ব থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত করে দেওয়ার অনবরত প্রচেষ্টা চলছে। ফলে লজ্জাহীনতা ও অশ্লীলতা একটা সাধারণ ব্যাপার হয়ে দাড়িয়েছে। সমগ্র বিশ্ব ঝগড়া-বিবাদ ও ফিতনা-ফ্যাসাদের আখড়ায় পরিণত হয়েছে। হত্যা, ধর্ষণ, নির্যাত্রন এত বেড়ে গেছে য়, তা আজ সেই বর্বর যুগকেও হার মানিয়েছে। আরবদের মধ্যে একটা প্রবাদ রয়েছে তিনি নির্বাটি এতি বেড়ে গেছে মে, তা আজ সেই বর্বর যুগকেও হার মানিয়েছে। আরবদের মধ্যে একটা প্রবাদ রয়েছে তিনি নির্বাটি আর্থাং মূর্খ লোক কখনও মধ্যম পন্থা অবলম্বন করে না। যদি সীমালজ্ঞান থেকে বিরত থাকে, তবে হীনম্মন্যতা ও সংকীর্ণতার পর্যায়ে চলে আসে। বর্তমানে এমনি অবস্থা চলছে। যে নারীকে সব জাতি এক সময় মানুষ বলে গণ্য করতেও রাজি ছিল না, সে জাতিগুলোই এখন এমন পর্যায়ে এসে উপনীত হয়েছে যে, পুরুষদের যে কর্তৃত্ব নারী সমাজ তথা গোটা দুনিয়ার জন্যই একান্ত কল্যাণকর ছিল, সে কর্তৃত্ব বা তত্ত্বাবধায়কের ধারণাটুকুও একেবারে ঝেড়ে মুছে ফেলে দেওয়া হচ্ছে, যার অভভ পরিণতি প্রতিদিনই দেখা যাছে। বলা বহুলা, যতদিন পর্যন্ত আল কুরআনের এ আদেশ যথাযথভাবে পালন করা না হবে ততদিন পর্যন্ত এ ধরনের ফিতনা দিন দিন বৃদ্ধিই পেতে থাকবে। বর্তমান বিশ্বের মানুষ শান্তির অন্থেষায় নিত্যনতুন আইন প্রণয়ন করে চলছে। নতুন নতুন প্রতিষ্ঠান গড়ে তুলছে, অগণিত অর্থ ব্যয় করছে, কিন্তু যে উৎস থেকে ফিতনা-ফ্যাসাদ ছাড়াচ্ছে, সেদিকে কারো লক্ষ্যই নেই।

যদি আজ ফেতনা-ফ্যাসাদের কারণ উদ্ঘাটনের জন্য কোনো নিরপেক্ষ তদন্ত পরিচালনা করা হয়, তবে শতকরা পঞ্চাশ ভাগেরও বেশি সামাজিক অশান্তির কারণই দাঁড়াবে স্ত্রীলোকের বেপরোয়া চালচলন। কিন্তু বর্তমান বিশ্বে অহংপূজার প্রভাব বড় বড় বৃদ্ধিমান দার্শনিকের চক্ষুকেও ধাঁধিয়ে দিয়েছে। অঙ্গ-অভিলাষের বিরুদ্ধে যে কোনো কল্যাণকর চিন্তা বা পন্থাকেও সহ্য করা হয় না। আল্লাহ তা'আলা আমাদের অন্তরকে ঈমানের আলোতে আলোকিত করে রাসূল আল্লাহ এর উপদেশ যথাযথভাবে পালন করার তৌফিক দান করুন। আমিন। —[মা'আরিফুল কুরআন]

নিজ নিজ দায়িত্ব পালন করলে অধিকার এমনিতেই আদায় হয়ে যাবে: এ আয়াতে স্বামী-স্ত্রীর পারম্পরিক অধিকার ও কর্তব্যগুলো যথাযথভাবে পালন করার পথ নির্দেশনা দেওয়া হয়েছে। অপর দিকে নিজের অধিকার আদায় করার চেয়ে প্রত্যেককে নিজ নিজ দায়িত্ব পালনের প্রতি যত্নবান হওয়ার উপদেশ দেওয়া হয়েছে। তা যদি হয়, তবে বিনা তাগিদেই প্রত্যেকের অধিকার রক্ষিত হবে। কিন্তু বর্তমান বিশ্বে প্রত্যেকেই স্বীয় অধিকার আদায় করতে তৎপর, অথচ নিজের দায়িত্বের প্রতি আদৌ সচেতন নয়। ফলে ঝগড়া-বিবাদই শুধু সৃষ্টি হতে থাকে। যদি কুরআনের এ শিক্ষার উপর আমল করা হয়, তবে ঘরে-বাইরে অর্থাৎ সারা বিশ্বে শান্তি-শুভ্খলা বিরাজ করবে এবং ঝগড়া-বিবাদ চিরতরে বন্ধ হয়ে যাবে।

নারী পুরুষের অধিকারের সাদৃশ্য ও সমত্ল্যতার রূপরেখা ও মানদণ্ড কি? এ সাদৃশ্য বা মান-পরিমাণের, সংখ্যা-পরিসংখ্যানের বিচারে নয়, বরং মূল অধিকার ও মুখ্য অপরিহার্যতার ক্ষেত্রে। সমত্ল্যতার দ্বারা উদ্দেশ্য পালনীয় কর্তব্যপরায়ণতা, সার্বিক কর্মকাণ্ডে নয়। এর অর্থ হচ্ছে উভয়ের অধিকার ও কর্তব্য পালন সমভাবে ওয়াজিব। তাফসীরে কাশশাফে বর্ণিত হয়েছে وَالْمَرَادُ بِالْمُمَاثُلَةِ الْوَاجِبِ فِي كُوْنِهِ حَسَنَةً لاَ فِي جِنْسِ الْفِعْلِ -

তাফসীরে বায়যাবীতে বর্ণিত হরেছে – اَنَّ عَنَ الْرَجُوْبُ وَاسْتَخَفَّاقِ اَلْمُطَالَبَةَ عَلَيْهَ वर्णां अर्थां श्वामी যেন এমন ভ্রান্ত ধারণার শিকার না হয় যে, তার পাল্লায় শুধু অধিকারই, কর্তব্য ও দায়িত্ব কিছুই নেই। তার্দের উপরও দায়িত্ব কর্তব্য বর্তাবে, যেমন বর্তায় স্ত্রীদের উপর। আবার স্ত্রীরাও যেন এ প্রগতিবাদী উচ্ছুঙ্খল ধারণার শিকার না হয় যে, খেদমত ও সেবা করা আমাদের কাজ নয়, আমাদের কাজ শুধু শুয়ে বসে সেবা গ্রহণ করা। –[তাফসীরে মাজেদী]

غَوْلَهُ بِالْمَعُرُوْنِ : আয়াতের এ অংশ পারম্পরিক অধিকার ও কর্তব্যের মাপকাঠি বাতলে দিয়েছে। আর তা হলো সমান সমান নয়; বরং ন্যায়সঙ্গতভাবে তথা শরিয়তের মূলনীতি ও সুষ্ঠু প্রজ্ঞার আলোকে। [মাদারেক]। যার যেমনটি প্রযোজ্য। শুধু [বুদ্ধিবৃত্তির নামে] কুপ্রবৃত্তি ও বল্লাহীনতা বা জাহেলিয়াত ও অপমূর্খতার ধারা ও দফার অধীনে কোনো সনদ তৈরি করে নারী অধিকার বিধির গালভরা নাম দিলেই তা কিছু হয়ে যাবে না। -[তাফসীরে মাজেদী]

خُولَمُ وَلِلرَّجَالُ عَلَيْهِيَّ وَرَجَةً : পবিত্র কুরআন এই মাত্র জাহেলিয়াতের এক সময়ের অবাস্তব দাবি প্রত্যখ্যান করে বলে দিয়েছে যে, নারী অধিকারবিহীন নয়; তাদেরও পুরুষদের ন্যায় যথাসঙ্গত অধিকার রয়েছে। এখন আবার আধুনিক নব্য জাহেলিয়াতের অন্য একটি দাবির খণ্ডন দ্ব্যর্থহীন ও দ্বিধাহীন ঘোষণা দিছে- দুই শ্রেণির মাঝে সার্বিক সমতা ও পূর্ণাঙ্গ সমতা নয়; বরং পুরুষের নারীর উপরে প্রাধান্য ও শ্রেষ্ঠত্ব রয়েছে। —[তাফসীরে মাজেদী]

ত্র ভারতি করার কারণ নির্দেশক। কেননা আনন্দ উপভোগ এবং সন্তান কার্মনায় উভয়ে সমানভাবে অংশীদার। এভাবে গৃহস্থলী কাজ কারবার ক্ষেত্রেও উভয়ই অংশীদার। স্বামীর দায়িত্ব হলো বহির্গত কাজ-কারবার এবং স্ত্রীর দায়িত্ব আভ্যন্তরীণ কাজ-কারবার। উপরন্তু স্বামীর এক পর্যায়ের প্রাধান্য রয়েছে।

—[জামালাইন]

مَرَّتُن اَى اِثْنَتَان فَامْسَاكٌ م اَى فَعَلَيْكُمّ إِمْسَاكُهُنَّ بَعْدُهُ بِانْ تُرَاجِعُوهُنَّ بِمَعْرُونٍ مِنْ غَيْرِ ضَرَادِ أَوْ تَسْرِيْحُ مِ أَيْ اِرْسَالَ لَهُنَّ باحْسَانِ وَلاَ يَحِلُ لَكُمُ أَيدُهَا ٱلْأَزُوَاجُ أَنُ تَاْخُذُوا مِمَّا أَتَيْتُمُوهُنَّ مِنَ الْمَهُورِ شَيْئًا إِذًا طَلَّقْتُ مُوهَنَّ إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَى الزَّوْجَانِ أَنْ لاَّ يُقيْما حُدُوْدَ اللَّهِ آيّ أَنُ لاَ يَأْتِيا بِمَا حَدُّهُ لَهُمَا مِنَ الْحُقُوقِ وَفَى قِراءَةٍ بَخَافاً بِالْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ فَأَنَّ لَا يُقِيْمَا بَدْلُ إشْتِمَالٍ مِنَ الضَّمِيْرِ فِسْبِهِ وَقُرِئُ بِالْفَوْقَانِيَّةِ فِي الْفِعْلَيْنِ فَإِنْ خِفْتُمْ اَلَّا يُقيَّمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلْيهما فيشمًا افْتَدَتْ بِهِ نَفْسَهَا مِنَ الْمَالِ لِيُطَلَقَهَا أَيْ لَا حَرَجَ عَلَىَ الزُّوجُ فِي أَخْذِهِ وَلاَ السَّزُواْجَةُ فِي بَدْلِهِ تَدْلُكَ الْاَحْدَكَامُ المَدْكُورَةُ حُدُودُ اللَّهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَّتَعَدُّ حُدُودَ اللُّهِ فَأُولَانِكَ هُمُ النَّظلِمُونَ -

۲۲۹ २२৯. जनाक वर्गाए य जानाक मात्नत अत खीरक. اَلطَّلَاقُ اَى اَلتَّطْلِيْقُ الَّذِي يُرَاجِعُ بَعْدَهُ ইদ্দতের মধ্যে ফিরিয়ে আনা যায় তা দুবার অর্থাৎ দুটি। অতঃপর স্ত্রীকে সদাচারের সাথে অর্থাৎ কষ্ট প্রদান না করে রেখে দেবে অর্থাৎ এরপর তোমাদের কর্তব্য হলো তাদের রেখে দেওয়া, যেমন তাদের রাজআত বা ফিরিয়ে নিয়ে আসলে অথবা সদয়ভাবে মুক্ত করে দেবে তাদের পথ ছেডে দেবে। হে স্বামীগণ! যদি তোমরা তাদেরকে তালাক দিয়ে দাও তবে তোমরা তোমাদের স্ত্রীদের যা অর্থাৎ যে মোহর প্রদান করেছ তা হতে কোনো কিছু গ্রহণ করা তোমাদের পক্ষে বৈধ নয়। কিন্তু যদি তাদের অর্থাৎ স্বামী-স্ত্রীর উভয়ের আশক্ষা হয় যে, তারা আল্লাহর সীমারেখা রক্ষা করে চলতে পারবে না। অর্থাৎ উভয়ের হক ও অধিকারের যে সীমারেখা নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছে, তা তারা পালন করতে পারবে না তিবে তার مَخْمَـُول किशांि অপর এক পাঠে يَخْافَا विधान ভিন্ন।] রূপে نَعْنَی আকারে পঠিত হয়েছে। এমতাবস্থায় মৃ ो । ের তার মধ্যে নিহিত যমীর বা দ্বিবাচক সর্বনাম হতে كَخَافًا রূপে গণ্য হবে। অপর এক পাঠে كَخَافًا এবং فَوْفَانِيَّة এ ক্রিয়াদ্বয় فَوْفَانِيَّة বা উর্ধ্ব নোকতাসহ আবং تَغْانًا রপে] পঠিত রয়েছে। তোমরা যদি আশঙ্কা কর যে. তারা আল্লাহর সীমারেখা রক্ষা করে চলতে পারবে না. তবে স্ত্রী কোনো কিছুর অর্থাৎ সম্পদের বিনিময়ে তালাকের মাধ্যমে নিজেকে মুক্ত করে নিতে চাইলে তাতে তাদের কারো কোনো অপরাধ নেই। অর্থাৎ স্বামীর জন্য তা গ্রহণ করায় আর স্ত্রীর জন্য তা ব্যয় করায় কোনো পাপ নেই। এসব অর্থাৎ উল্লিখিত বিধানসমূহ আল্লাহর সীমারেখা। তোমরা তা লজ্ঞন করো না। যারা এ সীমারেখা লঙ্খন করে তারাই জালিম।

# তাহকীক ও তারকীব

े यात्र शक्ति शक्त वा । أَنَّذِي يُرَاجِعُ بَعْدَهُ । वत अर्थ – विवार्ट्य वन्नन हिन्न कता । طَلَاقُ : ٱلطَّلَاقُ : ছেড়ে দেওয়া। تَسْسَرِيْحَ : ছেড়ে দেওয়া। قَالَ الرَّاغِيبُ: اَلتَّسْرِيْعَ فِي الطَّلَاقِ مُسْتَعَازُ مِنْ تَسْرِيْعِ الْإِبِلِ كَالطَّلَاقِ مُسْتَعَازُ الْطلَاق الإِبِلِ افتَدَتْ به : তার দারা মুক্ত করে নিতে চাইলে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

#### শানে নুযূল:

- ১. হ্যরত উরওয়া ইবনে যুবাইর (রা.) বর্ণনা করেন- ইসলামের প্রথম যুগে মানুষ তার স্ত্রীকে যতবার ইচ্ছা তালাক দিত আবার ফিরিয়ে নিত। কেউ কেউ এমনও করত যে, নিজের স্ত্রীকে তালাক দেওয়ার পর তার ইদ্দত শেষ হওয়ার নিকটবর্তী হলে পুনরায় ফিরিয়ে নিত। তারপর আবার তালাক দিয়ে দিত। বস্তুত স্ত্রীকে কষ্ট দেওয়ার উদ্দেশ্যেই তারা বারবার এমনটি করত। আলোচ্য আয়াতটি সে প্রসঙ্গেই নাজিল হয়। [তাফসীরে মাযহারী, জামালাইন খ. ১, পৃ. ৩৬০]
- ২. একবার এক ব্যক্তি তার স্ত্রীকে বলে বসল, আমি তোমাকে তালাকও দেব না যে, আমার থেকে পৃথক হয়ে হয়ে যাবে, আবার কোনো দিন তোমার পাশেও আসব না। স্ত্রী জিজ্ঞেস করল তা কিভাবে? স্বামী বলল, তোমাকে তালাক দিয়ে আবার যখনই ইদত শেষ হওয়ার উপক্রম হবে পুনরায় ফিরিয়ে নেব। মহিলা গিয়ে রাস্লুল্লাহ এর দারবারে অভিযোগ করল। কিল্প তিনি কোনো জাবাব দিলেন না। অতঃপর কুরআনের উপরিউক্ত আয়াত নাজিল হয়। [তিরমিযী, হাকেম, লুবাব]

. এ অংশ द्या এর প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে যে, اَلطَّلاَقُ শব্দিটি إِسَّمُ مَصْدَرُ या प्राप्तानात তথা وَعُلْدَ التَّطْلِيْقُ الَّذِيْ অর্থে ব্যবহৃত। অর্থাৎ এখানে وَعُلْ طَلاَقُ द्याता স্বামীর 'তালাক প্রদান' কর্মটি উদ্দেশ্য। কেননা وَعُلْ طَلاَقُ خَدْةُ وَالْمُتَعَدَّدِ वाता प्राप्ति हिंदे تَسْرِيْحٌ क्रात थाक्त। में طَلاق हिंदा थाकि वे طَلاق क्राता थाकि अर्थाहित अर्थान विलि । क्रिनना تَسْرِيْحٌ क्राता क्राता विलि । क्रिनना تَسْرِيْحٌ क्राता क्राता विलि । क्रिनना تَسْرِيْحٌ क्राता क्राता विलि । क्रिनना विलि । क्रिनना क्रिक क्राता कर्य।

ें हर्ला মুবতাদা এবং তার খবর হলো فَعَلَيْكُمْ या মাহযুফ इरा। وَمُسَانَ श्रेक इराहि وَمُسَانَ या सारयुक इराहि ।

প্রশ্ন: امْسَاكَ भन्गि এখানে মুবতাদা হয়েছে অথচ এটি نَكِرُهُ या মুবতাদা হতে পারে না।

উত্তর: بِمَعْرُونِ بِالصَّفَةِ হয়েছে আর এ অবস্থায় তা মুবতাদা نَكِرَهُ مَوْصُوْف بِالصَّفَةِ এর সিফত হয়েছে বিধায় بَمَعْرُونِ بِالصَّفَةِ হয়েছে আর এ অবস্থায় তা মুবতাদা হতে পারে।

وَالْمُنْكَانِ آلِهُ اَلْمُ اَلُوْلُهُ اَلَى اِلْمُنْكَانِ آلَةُ اَلَى اِلْمُنْكَانِ آلَةُ اَلَى اِلْمُنْكَانِ آلَةُ اَلَى اِلْمُنْكَانِ آلَةُ وَلَمُ اَلَى اِلْمُنْكَانِ آلَةُ وَلَمُ اَلَى اِلْمُنْكَانِ آلَةً वाता ठात विका उत्ता हिंदिन के विका के कि विका के कि विका हिंदिन के विका हिंदिन हिंदिन हिंदिन हिंदिन हिंदिन हिंदिन हिंदिन हिंदिन के विका हिंदिन हिंदिन

বেজয়ী তালাক দুবারই দেওয়া যায় : তালাকে বেজয়ী বা যে তালাকের পর স্ত্রীকে পুনরায় রাজআত করা যায়, তা দু'বার দেওয়া যায় । দুবারের পর হয়তো মহিলাকে মহক্বতের সাথে রেখে দেবে অন্যথায় ভদ্রোচিত নিয়মে বিদায় করে দেবে । এ বিষয়টিই مُورِّ اَوْ مَسْرِيْحٌ بِاحْسَانُ مِعْمُرُوْنِ اَوْ مَسْرِيْحٌ بِاحْسَانُ वाরা তৃতীয় তালাক উদ্দেশ্য নিয়েছেন । কিন্তু ইমাম আবৃ হানীফা (র.) বলেন, তৃতীয় তালাক নারীর জন্য مَرَّ مَالِ مَا নিছক ক্ষতি । এতে কোনো উপকার বা দয়ার আচরণ নেই । সুতরাং اِحْسَانُ শব্দ ব্যবহারের যৌক্তিকতা কিং বরং এখানে উদ্দেশ্য হলো দ্বিতীয় তালাকের পর যদি رُجُوْعٍ করতে চায় এবং মহক্বতের সাথে সংসার পরিচালনা করতে চায়, তাহলে তো ভালো অন্যথায় চুপচাপ বসে থাকবে । যখন মহিলার ইন্দতকাল পূর্ণ হবে, তখন মহিলা এমনিতেই বায়েনা হয়ে যাবে । এর পর যদি উভয়ের মর্জি হয় তাহলে ফের বিবাহ করতে পারবে । আর এটাই হবে তার প্রতি ইহসান বা দয়া । –[জামালাইন: খ.১, পৃ. ৩৪০] তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআনে মুফতি শফী (র.) বলেন – ক্রেড্র অর্থ খুলে দেওয়া বা ছেড়ে দেওয়া । এতে ইপ্রিত

করা হয়েছে যে, সম্পর্ক ছিন্ন করার জন্য অতিরিক্ত তালাক দেওয়া বা অন্য কোনো কাজ করার প্রয়োজন নেই। তালাক প্রত্যাহার ব্যতীত ইন্দত পূর্ণ হয়ে যাওয়াই বৈবাহিক সম্পর্ক ছিন্ন হওয়ার জন্য যথেষ্ট।

তিনি আরো বলেন, যেভাবে اِمْسَانٌ -এর সাথে مَعْرُوْن শব্দের শর্ত আরোপ করার উদ্দেশ্য হচ্ছে যে, তালাক প্রত্যাহার করে স্ত্রীকে ফিরিয়ে রাখতে হলে উত্তর্ম পন্থায় ফিরিয়ে রাখা, তেমনিভাবে تَسْرِيُّح -এর সাথে إَحْسَانُ শব্দের শর্ত আরোপের মাধ্যমে উপদেশ দেওয়া হচ্ছে যে, তালাক হচ্ছে একটি বন্ধনকে ছিন্ন করা। আর সংলোকের কর্মপদ্ধতি হচ্ছে কোনো কাজ বা চুক্তি করতে হলে তারা তা উত্তম পন্থায়ই করে থাকে।

তালাক প্রদান পদ্ধতি: তালাক দেওয়ার তিনটি পদ্ধতি রয়েছে-

- كَا خَسْنُ । বা উত্তম তালাক পদ্ধতি। অর্থাৎ এমন তুহরে এক তালাক দেবে, যাতে সাহবাস হয়নি। এ এক তালাক দিয়েই ছেড়ে দেবে। ইদ্দত শেষ হলে পরে বিবাহ সম্পর্ক এমনিতেই ছিন্ন হয়ে যাবে।
- عَلَّانَ سُنَىٌ عَلَّانَ سُنَىٌ عَلَاقَ سَنَىٌ عَلَى مَالَاهِ অথাৎ তিন তুহরে তিন তালাক। যখন মহিলা হায়েজ থেকে পবিত্র হবে, তখন সহবাসের পূর্বে তালাক দেবে। অতঃপর দ্বিতীয় হায়েজের অপেক্ষা করবে। দ্বিতীয় হায়েজের পর দ্বিতীয় তালাক এবং তৃতীয় হায়েজের পর তৃতীয় তালাক দিয়ে বিচ্ছেদ করে দিবে। আর যদি স্ত্রীর হায়েজ না আসে অর্থাৎ ছোট হয় কিংবা বৃদ্ধা হয় তাহলে প্রতি মাসে এক তালাক দিবে।
- ত طَلَاقَ بِدْعِيْ ضَوْاد এক সময়ে বা এক তুহরেই তিন তালাক দেওয়া। এভাবে তালাক দিলে তালাক হয়ে যাবে, কিন্তু সামী গুনাহগার হবে। অবশ্য এ তালাক সংঘটিত হওয়ার ব্যাপারে কেউ কেউ মতবিরোধ প্রকাশ করেছেন। কিন্তু হয়রত ইবনে ওমর (রা.)-এর মারফ্ হাদীস আমাদের মাযহাব সমর্থন করে। এমনকি হায়েজের মধ্যে তালাক দিলেও তা সংঘটিত হয়ে যায়, কিন্তু কুল ওয়াজিব। যদি হায়েজের সময় তালাক না হয়, তাহলে হয়রত ইবনে ওমর (রা.)-এর হায়েজ অবস্থায় প্রদত্ত তালাক থেকে رُجُونُ করার বিধানের কি অর্থঃ সুতরাং আল্লাহর ঘোষণা- তালাক দ্বার অর্থাৎ সূন্ত তো হলো একবার এক তালাক দেবে অতঃপর দ্বিতীয় তালাক দেবে। তারপর চাই রুজু করবে বা তৃতীয় তালাক দিয়ে দেবে। এক সময় একত্রে যেহেতু দুই তালাক দেওয়া ভালো নয় তাই সংখ্যা ও ধীরস্থিরতার প্রতি ইঙ্গিত করে ১ইলিত করে ত্বা দ্বারের কথা বলেছেন। জামালাইন খ. ১, পৃ. ৩৬০

করে مرتان কথা পুবারের কথা বলেছেন। –াজামালাহন খ. ১, পূ. ৩৬০। ت قَوْلُهُ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ اَنْ تَأْخُذُواْ مِشَّا اَتْيتُتُمُوهُنَّ شَيْئًا اِلاَّ اَنْ يَّخَافَا اَنْ لاَ يُقِيْما حُدُودَ اللَّهِ

বশবর্তী হয়ে তালাক দেয়, তখন এ জঘন্য আচরণ করে ফেলে যে, এতদিন যাবং [প্রিয়তমা] স্ত্রীকে দেওয়া মহর ও অলংকার-বস্ত্র সব কিছু ছিনিয়ে রেখে দেয়। আরবের জাহিলি যুগে এ রীতি আরো ব্যাপক-বিস্তৃত ছিল। এখানে এ নিপীড়নমূলক প্রথার প্রতিই নিষেধাজ্ঞা রয়েছে। এতে বলে দেওয়া হলো যে, মহর ইত্যাদি যা কিছু স্বামী ইতঃপূর্বে স্ত্রীকে প্রদান করেছিল, তালাকের সময় তা ফেরত চাইতে পারবে না। এমনিতেও এ ব্যাপারটি ইসলামি নৈতিকতার পরিপন্থি।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

কাউকে কোনো বন্ধু উপহার দিয়ে ফেরত নেওয়ার প্রতি হাদীসে নিরুৎসাহিত করা হয়েছে। হাদীসে তো এ নিচু কাজটিকে কুকুরের আহার কর্মের পর বমি করে ফেলে দিয়ে আবার তা চেটে চেটে খাওয়ার সাথে তুলনা করা হয়েছে। এখানে বিষয়টি আরো জ্বন্যন্তম। কেননা একজন স্বামীর জন্ম এটি নিতান্তই লজ্জার কথা যে, সে স্ত্রীকে বিদায় করার সময় তার কাছ থেকে পূর্বে দেওয়া কোনো বন্ধু রেখে দিছে। অথচ ইসলাম এ নৈতিক চরিত্র শিক্ষা দিয়েছে যে, স্ত্রীকে তালাক দেওয়ার সময় কিছু হাদিয়া দিয়ে বিদায় করবে। –[জামালাইন খ. ১, প. ৩৬১]

শানে নুষ্ণ: হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত, মানুষ তার দ্রীর মহর হিসেবে যা আদায় করত, তা পুনরায় আত্মসাৎ করে নিত। আর সামাজেও সেটা দৃষণীয় ছিল না। এ প্রসঙ্গে উক্ত আয়াত নার্জিল হয়। – আবৃ দাউদ, লুবাব]

खनानकृত কোনো বস্তু ফিরিয়ে নেওয়া যাবে না। তবে যদি স্বামী-স্ত্রী উভয়ের মাঝে বনিবনা না হয়; স্ত্রীর পক্ষ থেকে অবাধ্যতা, অসদাচরণ ও বেয়াদবিমূলক ব্যবহার প্রকাশিত হয় এবং স্বামীর পক্ষ থেকে অন্যায়ভাবে স্ত্রীকে মারধর, গালাগালি ইত্যাদি পাওয়া যায়, তাহলে স্ত্রী স্বামীকে মহরের সম্পদ থেকে কিছু দিয়ে নিজেকে মুক্ত করতে চাইলে স্বামীর জন্য তা গ্রহণ করা জায়েজ হবে। আর এটাকেই পরিভাষায় خَلْمُ বলে। –[জালালাইন, সংশ্লিষ্ট হাশিয়া]

খুলা' তালাক সংক্রান্ত আলোচনা: ন্ত্রী যদি বিবাহ বন্ধন থেকে মুক্তি লাভ ও স্বামীর নিকট হতে তালাক পাওয়ার উদ্দেশ্যে তার পূর্ণ মহর বা মহরের অংশবিশেষের দাবি ছেড়ে দিতে চায়, তবে এটিও বিচ্ছেদের একটি পন্থা হতে পারে এবং এ ক্ষেত্রে স্বামীর জন্য সে বিনিময় গ্রহণ করা বৈধ হবে। তালাকের এ বিশেষ পদ্ধতি, যাতে ন্ত্রীর পক্ষ থেকে তালাকের আবেদন হয়ে থাকে- শরিয়তের পরিভাষায় তা خُلُ 'খুলা' তালাক নামে অভিহিত। এ 'খুলা' তালাক শুধু আয়াতে বর্ণিত আশক্ষার ক্ষেত্রেই সীমিত নয়, বরং সাধারণভাবেই তা বৈধ।

- अत्र পরিচয় : خَلَعَ الْمَرْأَةُ अর্থ- খুলে ফেলা। خَلَعَ الْمَرْأَةُ - স্ত্রী সম্পদের বিনিময়ে বিচ্ছেদ গ্রহণ করা। মহিলার পক্ষ থেকে সম্পদের বিনিময়ে তালাকের দাবি হলে তাকে خُلْع বলে। আর স্বামীর পক্ষ থেকে সম্পদের বিনিময়ে তালাকের দাবি করা হলে তাকে طَلَاقٌ عَلَى الْمَالِ বলে।

ي الْعَديثُثِ : এখানে হাদীসে বর্ণিত আছে বলে নিয়োক্ত হাদীসটির প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে-

عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ جَانَتْ امْرَأَةٌ رُفَاعَةَ وَكَانَتْ تَحْتَ رِفَاعَةَ بْنِ وَهَبِ بْنِ عَتِبْكِ الْقُرَظِيِّ فَطَلَّقَهَا فَجَانَتْ لِلنَّبِي ﷺ وَقَالَتْ إِنِّي كُنْتُ عِنْدَ رِفَاعَةَ فَطَلَّقَنِى فَيِتُ طَلَاقِى وَتَزَوَّجُتُ بَعْدَةً عَبْدَ الرَّحْمُنِ بْنَ الرُّهَيْرِ وَإِنَّمَا مَعَهُ هُذَبَةً الثَّوْبِ وَقَالَتْ إِنِّي كُنْتُ عِنْدَ إِنَّمَا مَعَهُ هُذَبَةً الثَّوْبِ فَعَالَتْهَ عَلَى النَّابِي عَلَيْكَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ وَلَا عَهَ؟ لاَ حَتَى بَذُوقَ عُسَيْلَتَكَ وَتَذُوقِي عُسَيْلَتَهُ .

অর্থাৎ হযরত আয়েশা (রা.) থেকে বর্ণিত। হযরত রিফাআ (রা.)-এর এক স্ত্রী ছিল। রিফাআ (রা.) তাকে তালাক দিলে তিনি আব্দুর রহমান ইবনে যুবাইর (রা.)-এর সাথে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন। কিছু দিন সংসার করার পর নতুন স্বামীর বিরুদ্ধে অভিযোগ নিয়ে নবীজি — এর নিকট এসে বললেন, আমি পূর্বে রিফাআর স্ত্রী ছিলাম। তিনি আমাকে তালাক দিলে আমি আব্দুর রহমান ইবনে যুবাইর (রা.)-এর সাথে বিবাহে আবদ্ধ হই। কিন্তু তার যৌনশক্তি নেই বললেই চলে। রাসূল — মুচকি হেসে বললেন, তাহলে কি তৃমি ফের রিফাআর কাছে ফিরে যেতে চাওঃ যদি তাই চাও! তাহলে উভয়ে উভয়ের মধু আস্বাদন করতে হবে।

২৩০. <u>অতঃপর সে</u> অর্থাৎ স্বামী দুই তালাক প্রদানের পর 

যদি তাকে তালাক দেয় তবে এ মোট তিন তালাকের 
পর সে তার অর্থাৎ পূর্ব স্বামীর জন্য বৈধ হবে না, যে 

পর্যন্ত সে অন্য স্বামীকে নিকাহ না করবে অর্থাৎ বিবাহ 
না করেছে এবং তার সাথে সঙ্গত না হয়েছে। শায়খাইন 
[ইমাম বুখারী ও মুসলিম (র.)] বর্ণিত একটি হাদীসে এ 
কথার উল্লেখ রয়েছে। <u>তারপর সে</u> অর্থাৎ দ্বিতীয় স্বামী 

যদি তাকে তালাক দেয় আর তারা উভয়ে যদি মনে 
করে যে, তারা আল্লাহর সীমারেখা রক্ষা করতে সমর্থ 

হবে তবে ইদ্দত সমাপ্ত হওয়ার পর বৈবাহিক সম্পর্কের 
দিকে উভয়ের প্রত্যাগত হতে কারো স্ত্রী ও প্রথম স্বামীর 
কোনো অপরাধ হবে না। এগুলো উল্লিখিত বিষয়গুলো 

আল্লাহর সীমারেখা। জ্ঞানী সম্প্রদায়ের জন্য। অর্থাৎ 
যারা চিন্তাভাবনা করে তাদের জন্য <u>তিনি তা ম্প</u>ইভাবে 
বর্ণনা করে দেন।

২৩১. যখন তোমরা স্ত্রীকে তালাক দাও এবং তারা ইদ্দতকাল পূর্ণ করে অর্থাৎ ইন্দতকাল পূর্ণ হওয়ার সময় যখন ঘনিয়ে আসে. তখন তোমরা হয় [সদাচারের সাথে] কোনরূপ কষ্ট না দিয়ে তাদেরকে রেখে দিবে অর্থাৎ রাজআত বা তাদের পুনঃগ্রহণ করে নেবে অথবা বিধিমতো মুক্ত করে দেবে অর্থাৎ ইদ্দতকাল পূর্ণ করার জন্য ছেড়ে রাখবে। তাদের বিবাহবন্ধন হতে মুক্তিপণ দিতে ও তালাক প্রদান করতে বাধা করে বা আটকে রাখাকে দীর্ঘায়িত করে তাঁদের ক্ষতি করত অন্যায় আচরণের উদ্দেশ্যে তাদেরকে রাজআত বা পুনঞাহণের মাধ্যমে তাদেরকে তোমরা আটকে রেখো না। যে এরূপ করে সে আল্লাহর আজাবের মাঝে নিজেকে পেশ করে নিজের প্রতিই জুলুম ক<u>রে এবং তোমরা আল্লাহর</u> নিদর্শনকে তার বিরোধিতা করে ঠাট্টা-তামাশা-এর বস্তু বানাইও না। তোমাদের উপর আল্লাহর অনুগ্রহ অর্থাৎ ইসলাম এবং যে কিতাব অর্থাৎ আল কুরআন ও হিকমত অর্থাৎ তার বিধি-বিধানসমূহ তোমাদের প্রতি অবতীর্ণ করেছেন, যা দ্বারা তিনি তোমাদেরকে শিক্ষা দেন, তা স্বরণ কর। অর্থাৎ এতদনুসারে আমল করে এগুলোর শুকরিয়া আদায় কর। তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং জেনে রাখ! যে, নিশ্চয় আল্লাহ সব বিষয়ে জ্ঞানময়। কিছুই তাঁর নিকট গোপন নেই।

رَبُ فَإِنْ طَلَقَهَا الزَّوْجُ بَعْدَ الثَّنْتَيْنِ فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ بَعْدَ الطَّلَقَةِ الثَّالِثَةِ حَتَى لَهُ مِنْ بَعْدُ بَعْدَ الطَّلَقَةِ الثَّالِثَةِ حَتَى تَنْكِحَ تَتَزَوَّجَ زَوْجًا غَيْرَهُ وَيَطَأُها كَمَا فِي النَّكِحَ تَتَزَوَّجَ زَوْجًا غَيْرَهُ وَيَطَأُها كَمَا فِي النَّكِحَ تَتَزَوَّجَ زَوْجًا غَيْرَهُ وَيَطَأُها كَمَا فِي النَّكِحَ لَيْهِمَا أَي النَّقَهَا أَي النَّوْجَةُ النَّا الثَّيْرَاجِعَا إلى النِّكَاحِ بَعْدَ وَالنَّوْجَ الْأَوْلُ أَنْ يَتَرَاجِعَا إلى النِّكَاحِ بَعْدَ وَالنَّهِ مَا عُدُودَ اللهِ وَلَيْكَاحِ بَعْدَ وَالنَّهِ مَا عُدُودَ اللهِ وَلَيْكَاحِ بَعْدَ وَاللّهِ مِنْ النَّهُ اللّهِ لَكُومَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

٢٣١. وَإِذَا طَلَّقُتُمُ النِّسَآءَ فَبَلَغُنَ أَجَلَ اِنْقضَاءَ عِنَّاتِهِنَّنِ فَآمْسِكُوْهُنَّ بِأَنْ تَرَاجِعُوْهُنَّ عُسُرُوْنِ مِنْ غَسْيسر ضَسَرادِ اَوْ سَسَرَحُ وَهُسَنَّ مَعْرُونِ أُتْرِكُوهُنَّ حَتَّى تَنْقَضِي عِدَّتَهُمْ وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ بِالرَّجْعَةِ ضَرَارًا شَهِفْعُولً لَهُ لِتَعْتَدُوا عَلَيْهِ نَّ بِالْالْجَاءِ إِلَى الْإِفْتِدَاءِ وَالتَّكُلِيْتِي وَتَكُوبِلِ النَّحَبُسِ وَمَنْ يَّنَفْعَلُ 'ذٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ بِتَعْرِيْضِهَا إِلَى عَذَابِ اللَّهِ تَعَالَيٰ وَلَا تَتَّخُذُوا اللَّهِ اللَّهِ هُزُوا مَهْزُوًّا بِهَا بِمُخَالَفَيتِهَا أُذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ بِالْإِسْلَامِ وَمَا آُنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتُبِ الْقُرْانِ وَالْحَكْمَةِ مَا فِيْهِ مِنَ الْأَحْكَامِ يَعِظُكُمْ بِم بِيَانُ تَسْشُكُرُوهَا بِبِالْعَمَلِ بِمِ وَاتَّقُوالِكُهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ بِكُلِّ شَيٌّ عَلِيْمٌ لَا يَخْفى عَلَيْه شَيْءً.

# তাহকীক ও তারকীব

े पूरे [ालाक] : पूरे [ालाक] : يَطَأَ : अत्रम कदात : الْقِضَاءُ الْعِدَّةِ : अत्रम कदात : اَلْقِضَاءُ الْعِدَّةِ : विर्मिष्ठ अमाश : يَطُولُونُ : विर्मिष्ठ अमाश : الْوَقْضَاءُ الْعِشَاءُ : विर्मिष्ठ अमाश : الْوَقْضَاءُ : विर्मिष्ठ अमाश : الْوَقْضَاءُ : विर्मिष्ठ अमाश : الْوَقْضَاءُ : विर्मिष्ठ अमाश : الْمُؤْمِنُونُ الْحَبَسُ : विर्मा कदा : الْإِقْضِدَاءُ : विर्मा कदा : الْإِقْضِدَاءُ : विर्मा कदा : الْمُؤْمِدُونُ الْحَبَسُ : विर्मा कदा : اللهُ الْحَبَسُ : विर्मा कदा : الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤُمُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمِدُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤُمُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤُمُونُ ا

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এখানে কুরআনে কারীমের বর্ণনাভঙ্গি লক্ষ্য করলে পরিষ্কারভাবে বুঝা যায় যে, তালাক দেওয়ার শরিয়তসন্মত বিধান হচ্ছে সর্বোচ্চ দুই তালাক পর্যন্ত দেওয়া যাবে। তৃতীয় তালাক দেওয়া উচিত হবে না। কেননা আয়াতে الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ -এর পর তৃতীয় তালাককে الله [যদি] শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করা হয়েছে। এতে এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে। —[মা'আরিফুল কুরআন]

مَبْنِيْ : এ অংশ দারা এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, আয়াতে উল্লিখিত بَعْدَ الطَّلَقَةِ الثَّالِثَةِ وَالثَّالِثَةَ و হয়েছে। কেননা তার মুযাফ ইলাই মাহযূফ রয়েছে। আর তা হলো– اَلطَّلَقَةُ الثَّالِثَةُ الثَّالِثَةُ । وَمُرْفُ الْجَارِ , স্তরাং এ আপত্তি গ্রহণযোগ্য হবে না যে, مَرُّفُ الْجَار , এর কারণে بَعْدُ মাজরুর হওয়া উচিত ছিল।

وَلْمُ تَنْكِحُ وَلَمُ تَنْكِحُ উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে نِكَاحُ পারিভাষিক অর্থে অর্থাৎ তথু বিয়ে চুজির অর্থে নয়; বরং এখানে মূল আভিধানিক অর্থ তথা وَطْي [সহবাস করা] উদ্দেশ্য। কেননা তথু বিয়ে তো رُوّجًا শব্দ বৃদ্ধির উদ্দেশ্য সহবাস হওয়া প্রকাশ করা। অপর দিকে عَقْد نِكَاحُ উদ্দেশ্য নিলে স্বামী-ন্ত্রী উভয়ের প্রতি নিসবতটি خَقِيْقِيْ হবে। আর যদি وَطْي ইবে; কিন্তু স্ত্রীর ক্ষেত্রে এইন خَقَيْقِيْ হবে।

غَوْلَهُ يَطَافًا: অর্থাৎ দ্বিতীয় স্বামী তার সঙ্গে সহবাসও করে নেবে। এ ইবারতটুকু দ্বারা ঐ সকল লোকদের মতকে খণ্ডন করা হচ্ছে, যারা হিল্লা করার জন্য শুধু عَقْد زِكَاحُ -ই যথেষ্ট মনে করে। এ উক্তিটি মাশহুর হাদীসের পরিপন্থি। মোটকথা, তিন তালাকপ্রাপ্ত ব্রী ঐ প্রথম স্বামীর জন্য হালাল হবে না তবে পাঁচ শর্তে –

- ১. প্রথম স্বামীর তালাকের ইব্দত পালন।
- ২. দ্বিতীয় স্বামীর সঙ্গে বিয়ে।
- ৩. দিতীয় স্বামীর সঙ্গে সহবাস।
- 8. **অতঃপর** দ্বিতীয় স্বামীর তালাক প্রদান।
- ৫. তার তালাকের ইদ্দত পালন।

**হিল্লা বিয়ের বিধান**: কোনো তালাকপ্রাপ্তাকে নতুন স্বামীর এ শর্তে বিয়ে করা যে, সহবাসের পরে তাকে তালাক দিয়ে দেবে, যাতে সে প্রথম স্বামীর জন্য হালাল হতে পারে- একে 'হালালা' [হিলা, হিল্লা বিয়ে] বলে। হাদীসে এ ধরনের মুহাল্লিল ও মুহাল্লাল লাহু -এর জন্য অভিশাপ উচ্চারিত হয়েছে। অধিকাংশ ফকীহের মতে এ বিয়ে ফাসিদ ও ক্রেটিপূর্ণ বিয়ে হিসেবে

७०२

প্রতিপন্ন হবে। হানাফীদের মতে আইনগত পর্যায়ে বিয়ের শর্তসমূহ পাওয়া যাওয়ার কারণে এ বিয়ে সংঘটিত হয়ে যাবে। তবে এতে অবশ্যই গুনাহগার হবে। তবে মুফতি মাহমূদ হাসান গাঙ্গহী (র.) তাঁর মালফ্যাতে বলেছেন, হাদীসে যে লানতের কথা উচ্চারিত হয়েছে তা ঐ সুরতের সঙ্গে প্রযোজ্য হবে, যখন হিল্লার জন্য কোনো পারিশ্রমিক নির্ধারণ করা হয় এবং তালাক দেওয়ার শর্ত জুড়ে দেওয়া হয়়। কিন্তু যদি তালাক শর্ত না করা হয় বা পারিশ্রমিক ধার্য না করা হয়; বরং সাধারণ গতিতে বিবাহ করে এবং নিজের মনে মনে রাখে যে দু-এক দিন পর তালাক দিয়ে দেব, যাতে বেচারা প্রথম স্বামীর সংসার বিনষ্ট না হয়ে যায়। তাহলে এটা শুধু জায়েজই নয়; বরং ছওয়াবও মিলবে।

-[মালফূযাতে ফকীহল উন্মাহ খ. ১, পৃ. ১৪]

यं, وَالْمَا اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ

काता किছুর পূর্ণ সময়ও বুঝায়, আবার সময়ের শেষ প্রান্তও বুঝায়। تَوْلُهُ أَجَلُهُنَّ

সারকথা, একবার বা দ্বার পর্যন্ত দেওয়া রেজয়ী তালাক, যার ইদ্দতের সময় পূর্ণ হয়ে আসছে। এখনো পুরোপুরি শেষ হয়ে যায়নি। এ সময় স্বামীর দুটি অধিকার রয়েছে ক. হয়তো এ অর্ধ তালাকপ্রাপ্ত স্ত্রীকে সসম্মানে ভদ্রতার সাথে নিজের বৈবাহিক সম্পর্কে ফিরিয়ে আনবে। খ. কিংবা ভদ্রতার সঙ্গে ও সসম্মানে তাকে নিজের বাড়ি থেকে বিদায় জানাবে এবং উভয়ে পৃথক হয়ে যাবে। মোটকথা উভয় পদ্বার যেটিই গ্রহণ করা হোক, তাতে মূল লক্ষণীয় হবে শরিয়ত ও নৈতিকতার বিধান।

ত্তি আল্লাহর আয়াতকে খেলায় পরিণত করো না। খেলায় পরিণত করার একটি তাফসীর হচ্ছে, বিয়ে ও তালাক সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা যে সীমারেখা ও শর্তাবলি নির্ধারণ করে দিয়েছেন, তার বিরুদ্ধাচরণ করা। আর দ্বিতীয় তাফসীর হয়রত আবুদ দারদা (রা.) থেকে বর্ণিত হয়েছে যে, জাহেলিয়াত যুগে কোনো কোনো লোক স্ত্রীকে তালাক দিয়ে বা বাঁদিকে মুক্ত করে দিয়ে পরে বলত যে, আমি তো উপহাস করেছি মায়, তালাক দেওয়া বা মুক্তি দিয়ে দেওয়ার কোনো উদ্দেশ্যই আমার ছিল না। তখনই এ আয়াত নাজিল হয়। এতে ফয়সালা দেওয়া হয়েছে যে, বিয়ে ও তালাককে যদি কেউ খেলা বা তামাশা হিসেবেও সম্পাদন করে তবুও তা কার্যকর হয়ে য়াবে। এতে নিয়তের কথা গ্রহণযোগ্য হবে না। রাস্ল হয়ণাদ করেছেন তিনটি বিষয় এমন রয়েছে যে, সেগুলো হাসি-তামাশার মাধ্যমে করা এবং বাস্তবে করা উভয়ই সামান। তন্মধ্যে একটি হচ্ছে তালাক, দ্বিতীয়টি দাসমুক্তি এবং তৃতীয়টি বিয়ে। হাদীসটি ইবনে মার্দ্বিয়্যাহ্ উদ্ধৃত করেছেন হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে, আর ইবনুল মুন্যির বর্ণনা করেছেন হয়রত ওবাদাহ ইবনে সামেত (রা.) থেকে। —[মা'আরিফুল কুরআন: আয়াত— ১২৮]

# ٢٣٢. وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ إِنْقَضَتْ عِدَّتُهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوْهُنَّ خَطَابً لُلْأُولِيكَاءِ أَيْ لاَ تَمْنَعُنُوهُنَّ مِنْ أَنَّ يَّنْكُحُنَ أَزُّواجَهُنَّ الْمُطَلَّقِيْنَ لَهُنَّ لِأَنَّ سَبَبَ نُزُوْلهَا أَنَّ أُخْتَ مَعْقَل بِّن يسَارِ للَّقَهَا زَوْجُهَا فَأَرَادَ أَنْ يُرَاجِعَهَا فَمَنَعَهَا مَعْقَلُ كَمَا رَوَاهُ الْحَاكِمَ إِذَا تَرَاضُوا أَيْ اَلْأَزُواَجُ وَالنَّيْسَاءُ بَيْنَهُمْ بالْمَعْرُوْفِ شَرْعًا ذٰلِكَ النَّهْيُ عَنِ الْعَضْل يُوعَظُ به مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يَؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْسَوْمِ الْأَخِرِ لِأَنَّهُ الْمُنتَفِعُ بِهِ ذلكُمْ أَيْ تَرْكُ الْعَصْلِ أَزْكُى لَكُمْ وَأَطْهَرُ لَكُمْ وَلَهُمْ لَمَا يَخْشَى عَلَى الْتَرَوْجَيْنِ مِنَ الرِّيْبَةِ بِسَبَبِ الْعَلَاقَةِ بَيْنَهُ مَا وَاللَّهُ يَعْلُمُ مَا فِيْهِ مِنَ الْمُصْلَحَةِ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ذٰلِكَ فَاتَّبِعُوا الْمُرَهُ .

### অনুবাদ :

২৩২. তোমরা যখন স্ত্রীগণকে তালাক দাও এবং তারা তাদের মুদ্দতে পৌছায় অর্থাৎ তাদের ইদ্দতকাল পূর্ণ করে তখন তারা যদি শরিয়তানুসারে বিধিমতো পরস্পর অর্থাৎ স্বামী ও স্ত্রীগণ সন্মত হয়. তবে নিজেদের যারা তাদেরকে তালাক প্রদান করেছে সেই স্বামীগণকে বিবাহ করতে তোমরা তাদেরকে বাধা দিও না। নিষেধ করো না। এ নির্দেশে মূলত নারীদের ওলী বা অভিভাবকদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। হাকিম (র.) বর্ণনা করেন, এ আয়াতটির শানে নুযূল হলো, মা'কিল ইবনে ইয়াসার নামক জনৈক সাহাবীর বোনকে তার স্বামী তালাক দিয়েছিল। পরে তিনি তাকে পুনরায় গ্রহণ করতে চাইলে মা'কিল তাতে তার বোনকে বাধা দেন। তখন এ আয়াত নাজিল হয়। তা দ্বারা অর্থাৎ এই বাধা নিষিদ্ধ করা দারা উপদেশ দান করা হয় তোমাদের মধ্যে যে জন্ আল্লাহ ও শেষ দিবসে বিশ্বাস করে তাকে। কেননা এ উপদেশ দ্বারা সে-ই কেবল উপকৃত হতে পারে। এটা অর্থাৎ বাধা প্রদান পরিত্যাগ করা তোমাদের জন্য শুদ্ধতম মঙ্গলজনক। স্বামী-স্ত্রী পরস্পরে পূর্ব সম্পর্ক থাকায় তাদের বিষয়ে নানা সন্দেহের আশক্ষা রয়েছে। ফলে তা তোমাদের ও তাদের সকলের পক্ষে [ও পবিত্রতম।] এতে কি কি কল্যাণ নিহিত তা [আল্লাহই জানেন, আর তোমরা তা জান না। সুতরাং তোমরা তাঁর নির্দেশের অনুসরণ কর।

## তাহকীক ও তারকীব

े प्राप्त : मुल्फाल, निर्मिष्ट नम । انْقَضَتْ : अञ्जिलाल राला : أَجَلُ : एजामता जारमत्र के वाधा मिल ना । - يُقَالَ : زَكَا الزِّرْعُ إِذَا نَمَا بِكَثْرَةَ وَبَرَكَةٍ । বাধা দেওয়া : أَزْكُى । বাধা দেওয়া : الْعَضْل (ن) । कलाा : ٱلْمُصْلَحَةُ । अग्लर : ٱلْعُلَاقَةُ अग्लर : ٱلرَّيْبِيَّةُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা ও যোগসূত্র: পূর্বের দুটি আয়াতে তালাকের গুরুত্বপূর্ণ কয়েকটি মাসআলা আলোচিত হয়েছে। এখান থেকে এ সংক্রান্ত আরো কতিপয় বিধান বর্ণনা করা হচ্ছে।

এ আয়াতে সে সমস্ত উৎপীড়নমূলক ব্যবহারের প্রতিরোধ করা হয়েছে, যা সাধারণত তালাকপ্রাপ্ত নারীদের সাথে করা হয়। তা হলো তাদেরকে অন্য লোকের সাথে বিয়ে করতে বাধা দেওয়া হয় কিংবা প্রথম স্বামীর সাথেও শরিয়ত মোতাবিক বিয়ে বসতে চায়, তাহলে তার অভিভাবক ও আত্মীয়স্বজন তালাক দেওয়ার ফলে স্বামীর সাথে সৃষ্ট বৈরিতাবশত উভয়ের সম্মতি থাকা সত্ত্বেও বাধার সৃষ্টি করে। অনেক সময় স্বামীও তার তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীকে অন্যত্র বিয়ে দেওয়াতে নিজ্বের ইজ্জত ও মর্যাদার অবমাননা মনে করে বাধার সৃষ্টি করে। উক্ত আয়াতে তা নিষেধ করা হয়েছে।

وَا عَنْ اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ

عَوْلَهُ لِأَنَّ سَبَبَ تُزَوْلِهَا : এটি এ কথার প্রমাণ যে, لَا تَعْضُلُوهُنَّ -এর মুখাতাব স্ত্রীর অভিভাবকরা, পূর্বের স্বামী নয়। কেননা আয়াতের শানে নুযূল ধারা জানা যায় যে, বাধাদানকারী অভিভাবকরাই ছিল।

चें تَوْلُكُ اذَا تَرَاضُوا بَيْنَـُهُمْ بِالْمَعُرُوْبِ شَرْعًا : অর্থাৎ যখন উভয়ে শরিয়তের নিয়মানুযায়ী রাজি হবে । এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, যদি উভয়ে রাজি না হয়, তবে কোনো এক পক্ষের উপর জোর বা চাপ প্রয়োগ করা বৈধ হবে না ।

এরপর بِالْمَعْرُونِ অংশ থেকে বুঝা যায় যে, মহিলা যদি শরিয়তসমত পন্থায় বিবাহ করে, তাহলে তাকে বাধা দিতে নেই। আর শরিয়ত পরিপন্থি পন্থায় করলে বাধা দেবে। যথা— বিয়ে না করেই পরস্পর স্বামী স্ত্রীর মতো বাস করতে আরম্ভ করে, অথবা তিন তালাকের পর অন্যত্র বিয়ে না করেই যদি পুনঃবিবাহ করতে চায়, অথবা ইন্দতের মধ্যেই অন্যের সাথে বিয়ের ইচ্ছা করে, তখন সকল মুসলমানের এবং বিশেষ করে ঐ সমস্ত লোকের যারা তাদের সাথে সম্পর্কযুক্ত, স্বাইকে স্মিলিতভাবে বাধা দিতে হবে, এমনকি শক্তি প্রয়োগ করতে হলেও তা করতে হবে। মুসানুফ (র.) এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

হৈ প্রকৃত কল্যাণ আল্লাহই ভালো জানেন। স্ত্রীকে বিবাহে বাধা প্রদান না করা ও তার বিবাহ হর্মে যাওয়ার মঝে এমন পবিত্রতা রয়েছে, যা বিবাহে বাধা দেওয়ার মাঝে আদৌ নেই। অনুরূপ স্ত্রী যখন প্রাক্তন স্বামীর প্রতি আকৃষ্ট থাকে, তখন তারই সাথে তার বিবাহ হওয়ার মাঝে যে পবিত্রতা নিহিত আছে, তা অন্যের সাথে বিবাহ হওয়ার মাঝে যে পবিত্রতা নিহিত আছে, তা অন্যের সাথে বিবাহ হওয়ার মাঝে আদৌ নেই। আল্লাহ তা'আলা তাদের মানোভাব এবং ভবিষ্যৎকালীন লাভ ক্ষতি সম্পর্কে সম্যক জ্ঞাত, তোমরা তার কিছুই জান না। –[তাফসীরে উসমানী]

जननीग्ण जाएत मखानएत्त पूर्व पूरे राउन . وَالْـوَالدَتُ بُـرُضعْسَ أَي ليُرُضعْسَ اَولادَهُسَ خَولَيسْ عَامَيْن كَامِلَيْن صِفَةٌ مُؤَكَّدَةٌ ذٰلِكَ لِمَنْ آراد أَنْ يُبِيّمَ الرَّضَاعَة وَلا زِيادة عَلَيه وعَلىٰ الْمُولِنُودِ لَهُ أَيْ الْآبِ رِزْقُهُنَّ اطْعَامُ الْوَالِدَاتِ وَكِسْوَتُهُنَّ عَلَى الإرْضَاعِ إِذَا كُنَّ مُطَلَّقَاتٍ بِالْمَعْرُوْفِ بِقَدْرِ طَاقَتِهِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ الَّا وُسُعَهَا طَاقَتَهَا لاَ تُضَارُّ وَالِدَّة يُولَدِهَا بسَبَبِه بِأَنْ تُكْرَهَ عَلَى ارْضَاعِهِ إِذاَ امْتَنَعَتْ وَلاَ يَضَاَّرُّ مَوْلُوْدُ لَهُ بِوَلَدِهِ أَيْ بِسَبَبِهِ بِأَنْ يُكَلِّفَ فَوْقَ طَاقَتِهِ وَاضَافَةُ ٱلوَلِدِ الني كُلِّ مِنْهُمَا في الْمُوْضَعَيْن للْاسْتغْطَافِ وَعَلَى الْوَارِث آيْ وَارِثِ الْآبِ وَهُو التَّسِينُ أَى ْعَلَى وَليهِ فِي مَالِهِ مِشْلُ ذٰلِكَ الَّذِي عَلَى الْآبِ لِلْوَالِدَةِ مِنَ الرِّزُق وَالْكُسْوَةِ فَانْ اَرَادَا أَيْ اَلْوَالِدَان فِصَالًا فِطَامًا لَهُ قَبْلَ الْحَوْلِينْ صَادرًا عَنْ تَرَاضِ إتَّفَاقِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُر بَيْنَهُماَ لِتَظْهَرَ مَصْلِحَةُ الصَّبِيِّ فِيْهِ فَلاَ جُنَاحٍ عَلَيْهِمَا فِيْ ذَلِكَ وَإِنْ الْآ اَرَدْتُكُمْ خِطَابُ لِللَّابَاءِ أَنْ تَسْتَمْرِضِعُوا اَوْلَادَكُمُ مَرَاضِع غَيْرِ الْوَالِدَاتِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْه إِذَا سَلَّمْتُمْ الْيَهِينَ مَا الْتَيْتُمْ أَى آرَدْتُمْ إِبْتَاءَهُ لَهُنَّ مِنَ الْاُجْرَةِ بِالْمَعْرُونِ بِالْجَمِيْلِ كَطِيبُ النَّفُسِ وَاتَّكُوا النُّلهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ النُّلهَ بسمًا تَعْمَلُونُ بُصِيْرُ لا يَخْفى عَلَيْهِ شَيْ مِنْهُ .

वा তाकिमवाहक विरम्भण। صفة مُوَكَّدة विष्यु অর্থাৎ দুই বৎসর স্তন্য পান করাবে অর্থাৎ সে যেন দুধ পান করায়। كُواللُّدُتُ يُرُضُغُنَ البغ এ স্থানে বাক্যটি वा निर्पिष राञ्जक عَبَريُدٌ वा विवर्तभम्लक रेलिख मृलं أَمْرُ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তা তার জন্য যে স্তন্যপান কাল পর্ণ করতে চায়। এর অতিরিক্ত তার কর্তব্য নয়। জনকের পিতার কর্তব্য বিধিমতো অর্থাৎ তার সামর্থ্যানুসার তাদের জননীদের যদি তারা তালাকপ্রাপ্তা হয়. তবে স্তন্যপান করানোর দরুন জীবিকা খাদ্য ও বস্ত্র দান করা। কাউকেও তার সাধ্যাতীত সামর্থ্যের বাইরে দায়িত্ব দেওয়া হয় না। কোনো জননীকে তার সন্তানের কারণে কষ্ট দেওয়া যায় না। অর্থাৎ সে যদি অস্বীকার করে তবে স্তন্য পান করানোর জন্য তাকে বাধ্য করে কষ্ট দেওয়া যায় না। এবং কোনো জনককে তার সন্তানের কারণে, যেমন– তার সাধ্যাতীত ব্যয়ভার তার উপর চাপিয়ে দিয়ে তাকে। ক্ষতিগ্রস্ত করা যায় না।

वा হৃদয়ে করুণা উদ্রেকের উদ্দেশ্যে উভয় اسْتِعْطَاتْ স্থানে সন্তানকে প্রত্যেকের দিকে সম্বন্ধ করে উল্লেখ করা হয়েছে। এবং উত্তরাধিকারীগণেরও পিতার উত্তরাধিকারী পুত্র অর্থাৎ তার ধন-সম্পত্তির যে অভিভাবক তার উপর অনুরূপ অর্থাৎ জননীকে খাদ্য ও বস্ত্র দান যেরূপ জনকের উপর কর্তব্য ছিল, তেমনি তা তার উপরও কর্তব্য তাদের পরম্পর সম্মতি৷ ﴿ এটা এ স্থানে উহা ﴿ এর সাথে مُتَعَلَّقٌ বা সংশ্লিষ্ট। ঐকমত্য এবং স্তন্যপান বন্ধ করতে সন্তানের কি কল্যাণ হতে পারে তা প্রকাশের উদ্দেশ্যে পরস্পর পরামর্শক্রমে যদি তারা জনক ও জননী দুঁই বৎসর পূর্ণ হওয়ার পূর্বে তার স্তন্যপান বন্ধ রাখতে চায় তবে এতে তাদের কারো কোনো অপরাধ নেই। যদি তোমরা এ স্থলে পিতাদের সম্বোধন করা হচ্ছে। তোমাদের সন্তানদেরকে জননী ব্যতীত অন্য ধাত্রীদের দ্বারা স্তন্যপান করাতে চাও তাতে তোমাদের কোনো পাপ নেই, সাদাচারের সাথে সুন্দরভাবে, মনের খুশিতে তোমরা যা দিয়েছিলে অর্থাৎ তাদেরকে যে পরিমাণ পারিশ্রমিক তোমরা দিতে চেয়েছিলে তা যদি তাদেরকে অর্পণ কর ৷ আল্লাহকে ভয় কর এবং জেনে রাখ যে, আল্লাহ তোমাদের সকল কার্যকলাপেরই দুষ্টা। তাঁর নিকট এর কিছুই গোপন নেই।

#### তাহকীক ও তারকীব

- (الدَّهُ : الْوَالِدُتُ - مُضَارِع جَنْعُ مُوَنَتُ غَانِبَ : يُرْضِعْنَ : ﴿ مَعْ عَوَمَه ا مَعْ - وَالدَّهُ الْوَالِدُتُ - مُعْارِع جَنْعُ مُوَنَتُ غَانِبَ : يُرُضِعْنَ : पूर्प भान कताता । مَعْنَقَ : مِعْ ﴿ وَلَيْنِ اللَّهُ وَلَيْنِ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَاءُ وَلَيْنَ اللَّهُ وَالْمَاءُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَاءُ اللَّهُ وَالْمَاءُ اللَّهُ وَالْمَاءُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সন্তানদের স্তন্যদানের বিধান: মায়ের প্রতি নির্দেশ সে তার সন্তানকে দু-বছর পর্যন্ত দুধ পান করাবে। এ মেয়াদ সেই পিতামাতার জন্য যারা সন্তানের দুধপানের সময়কাল পূর্ণ করতে চায়। নয়তো এ মেয়াদ হ্রাস করাও জায়েজ, যেমন আয়াতের শেষে আসছে। যে মা বিবাহ বন্ধনে আছে, যাকে তালাক দেওয়া হয়েছে, কিংবা তালাকের পর যার ইদ্দত শেষ হয়ে গেছে তারা সকলেই এ নির্দেশের আওতাভুক্ত। হাঁা, তাদের মাঝে এই পার্থক্য রয়েছে যে, বিবাহাধীন ও ইদ্দত পালনরত স্ত্রীকে ভরণপোষণ দেওয়া সর্বাবস্থায় জরুরি, চাই সে দুধ পান করাক আর না-ই করাক। কিন্তু যার ইদ্দত সমাপ্ত হয়েছে, তাকে ভরণপোষণ দিতে হবে কেবল দুধ খাওয়ানোর কারণে, অন্যথায় নয়। এ আয়াত দ্বারা এতটুকু জানা গেল যে, যখন মা দ্বারা দুধ পান করানোর সময়কাল পূর্ণ করানো ইচ্ছা হয় বা যে অবস্থায় পিতার কাছ থেকে মাকে দুধ পান করানোর বিনিময় আদায় করিয়ে দেওয়া উদ্দেশ্য হয়, তার শেষ সীমা পূর্ণ দু-বছর। সাধারণভাবে সর্বাবস্থায় যে দুধ খাওয়ানোর মেয়াদ দুবছর এর বেশি নয়, তা এ আয়াতে বলা হয়ন। –[তাফসীরে উসমানী]

غُولُهُ الْوَالِدُتُ : এখানে وَالِدُتُ শব্দ দারা কেবল তালাকপ্রাপ্তা মায়েরাই উদ্দেশ্য, নাকি সকল মায়েরাই! এ প্রসঙ্গে মতভেদ রয়েছে। কেউ বলেন, তালাকপ্রাপ্তা মায়েরাই উদ্দেশ্য, কেননা পূর্ব থেকে তাদের আলোচনাই চলে আসছে। আর কেউ বলেন, সকল মায়েরাই উদ্দেশ্য। কেননা আয়াতের শব্দ ব্যাপক। কিন্তু নাফকা [ভরণপোষণের] কয়েদ দারা বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ এবং ইদ্দত পালনকারিণী নারীগণ বের হয়ে গেছে। কেননা তাদের ভরণপোষণ তো পূর্ব থেকেই ওয়াজিব রয়েছে। চাই তারা স্তন্যদান করুক বা না করুক।

وَمُرُفَعُنَ : مَرُفَعُنَ : مَوْلُهُ لِيُرُضِعُنَ । बाরा করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে أُمَرُ اللهَ وَاللهُ لِيُرُضِعُنَ । تَوْلُهُ لِيُرُضِعُنَ । عَوْلُهُ لِيُرُضِعُنَ । আর এমনটি মোবালাগার উদ্দেশ্যে করা হয়েছে।

শিশুদের দুধ পান করানো মায়ের উপর ওয়াজিব: শিশুদের দুধ পান করানো মায়ের উপর ওয়াজিব। কোনো অসুবিধা ব্যতীত ক্রোধের বশবর্তী হয়ে বা অসন্তুষ্টির দরুন স্তন্যদান বন্ধ করলে পাপ হবে এবং স্তন্যদানের জন্য স্ত্রী স্বামীর নিকট হতে কোনো প্রকার বেতন বা বিনিময় নিতে পারবে না, যতক্ষণ পর্যন্ত বিবাহ বন্ধন বিদ্যমান থাকে। কেননা এটা স্ত্রীরই দায়িত্ব। –[মা'আরিফুল কুরআন]

ప وَيَادَةَ عَلَيْه : অর্থাৎ দুগ্ধদানের সর্বোচ্চ সীমা হলো দুবছর, তারপর দুগ্ধপান করানো যাবে না। অবশ্য দু-বছরের চেয়ে কম করতে পারবে। এটা ইমাম শাফেয়ী (র.) সহ সাহেবাইনের অভিমত। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে, দুগ্ধপান করানোর সীমা হলো ত্রিশ মাস । তিনি বলেন, আয়াতে দুবছর দ্বারা مُدَّتُ رِضَاعَتُ নিধারণ করা হয়নি; বরং দুগ্ধপান করিয়ে পারিশ্রমিক গ্রহণের সীমা নির্ধারণ করা হয়েছে। কেননা এখানে آلْوَالدُتُ দ্বারা তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রী উদ্দেশ্য। এ কথার श्रां । -[शिनशा] وعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ श्रां पाता । -[शिनशा]

वनात कात्र । قَوْلُهُ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ ना वरल الْمَوْلُودِ لَهُ वनात कात्र । قَوْلُهُ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ সন্তান প্রসর করে থাকে। মূলত পিতারাই হলেন সন্তানের অধিকারী। স্বামী-স্ত্রীর বিচ্ছেদ ঘটলে সন্তানরা পিতার ভাগে

এ আয়াতের নারা বোঝা যাছে : وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقَهُنَّ وَكُيْسُوتُهُنَّ عَلَى الْاِرْضَاعِ إِذَا كُنَّ مُطَلَقّاَتَ بِالْمَعْرُونِ যে, শিভকে স্তন্যদান করা মাতার দায়িত আর মাতার ভরণপোষণ ও জীবনধারণের অন্যান্য যাবতীয় খরচ নির্বাহ করা পিতার দায়িত। তবে এ দায়িত ততক্ষণ পর্যন্ত বলবং থাকে, যতক্ষণ পর্যন্ত শিশুর মাতা স্বামীর বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ বা তালাক-পরবর্তী ইন্দতের মধ্যে থাকে ৷ তালাক e ইন্দত অতিক্রান্ত হয়ে গেলে স্ত্রী হিসেবে ভরণপোষণের দায়িত শেষ হয়ে যা<mark>র সত্য. কিন্তু শিক্তকে স্তন্দানের পরিবর্তে মাতাকে পা</mark>রিশ্রমিক দিতে হবে। –[মাযহারী সূত্রে মা'আরিফুল কুরআন]

মুসান্লিফ (র.) اَذَا كُنَّ مُطَلَّفَاتُ । ছারা এ কথাই বুঝাতে চেয়েছেন যে, দুগ্ধদানকারিণী যদি সে লোকের স্ত্রী কিংবা ইদ্দত পালনকারিণী হয়, তবে তার জন্য পারিশ্রমিক ওয়াজিব হবে না। কেননা স্ত্রী হিসেবে তার জন্য ভরণপোষণ পূর্ব থেকেই ওয়াজিব হবে। আর তালাক ও ইদ্দত অতিক্রান্ত হয়ে গেলে স্ত্রী হিসেবে ভরণপোষণ পাবে না, কিন্তু শিওকে স্তন্যদানের পরিবর্তে মাতা পারিশ্রমিক পাবে।

أَى بِغَيْرِ أَجْرَةٍ أَوْ بِأَجْرَةٍ وَعَنْ أَجْرَة النِّيثُل حَيثُ طَلَبَتْهَا : بِأَنْ تَكْرَهَ عَلَى إرْضَاعِ

ত্রমাতে عَطْف হয়েছে। উভয়ের মধ্যবর্তী আয়াতাংশ وَعَلَىَ الْمَوْلُودِ لَهُ विष्ठ पूर्त विर्षिठ : قَوْلُهُ وَعَلَى الْوَارِثِ অর্থাৎ তার তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীর উদরে وَعَلَى الْوَارِثِ । अर्था रिসেবে উল্লিখিত হয়েছে وَعَلَى الْوَارِثِ अर्थाৎ তার তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীর উদরে সন্তান জন্মলাভ করে বা সন্তান জন্মের পর স্বামী যদি মারা যান এবং সম্পদ রেখে যান, তাহলে তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রী দুগ্ধদান করলে সন্তানের অভিভাবকগণ তার মাল থেকে মহিলার সে পরিমাণ ভরণপোষণ দেবে. যে পরিমাণ পিতা জীবিত থাকলে ওয়াজিব হতো।

আয়াতের উদ্দেশ্য, অনেক : قَوْلُهُ وَانْ اَرَدْتُهُمُ أَنْ تَسَتَرْضِغُوًّا اَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَمْتُمْ مَا اتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوْف সময় মায়ের কাছ থেকে সরিয়ে নিয়ে অন্য কাউকে দিয়ে দুধ খাওয়াবার প্রয়োজন বা সার্থকতা থাকতে পারে। সুতরাং তেমন পরিস্থিতিতে অন্য কোনো ধাত্রী বা মায়ের দুধ পান করানো দৃষণীয় হবে না। এটা সম্পূর্ণ বৈধ। তবে এ শর্তে যে, যথা চুক্তি ও যথা যুক্তি বিনিময় মজুরি আদায় করে দেওয়া হবে।

يَتْرَكُون ازُواجُا يَتَرَبُّصُنَ اي ليَتَرَبَّصُنَ هِنَّ بَعْدَهُمْ عَنِ النَّكَاحِ أَرْبَعَةً أشُهُر وَّعَشْرًا مِنَ اللَّيَالِيْ وَهٰذًا فِيْ غَيْر بل وَامَّا الحَوَامِيلَ فَعِيدَتُهُونَ أَنُ يَضَعَّنَ حَمْلَهُنَ باينة الطُّلَاقِ وَالْاَمَةَ عَلَى صُّف مِنْ ذُلِكُ بِالسُّنَّةِ فَاذًا بِلَغُنَّ أَجَلَهُنَّ إِنُقَضَتْ مُدَّةً تَرَبِصُهِنَ فَلَا جُنَاحَ لَيْكُمْ أَيُّهَا الْأُولِيَاءُ فِيُمَا فَعَ هِنَّ مِنَ التَّزَيُّنِ وَالتَّعَرُّضِ لِلْخطَابِ مَعْرُوفِ شَرْعًا وَاللَّهُ بِـمَا تَعْمَلُوْنَ بِيْرُ عَالِمُ بِبَاطِنِهِ كَظَاهِرِهِ .

#### অনুবাদ :

েতামাদের মধ্যে যারা কাল পূর্ণ করে অর্থাৎ মৃত্যু والذين يتتوف মুখে পতিত হয় <u>আর পত্নী ছেড়ে যায়</u> রেখে <mark>যায়, তাদে</mark>র পর তারা বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হতে চায় তবে চার মাস দশ রাত্রি নিজেদের নিয়ে অপেক্ষা করবে ক্রিইটি এটা এ স্থানে خَبَرْتُ বা বিবরণমূলক হলেও 🍌 বা আজ্ঞাব্যঞ্জক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ তারা যেন এ সময়কাল অপেক্ষা করে। এ ইদ্দত যারা গর্ভবতী নয় তাদের জন্য প্রযোজা। সুরা তালাকে উল্লিখিত আয়াতানুসারে গর্ভবতীদের ইদ্দত হলো গর্ভমুক্ত হওয়া। আর হাদীসানুসারে দাসীগণের ইদ্দত হলো [অর্থাৎ যে সমস্ত দাসী গর্ভবতী নয়] এর **অর্ধেক। যখন** তারা তাদের মুদ্দত সীমায় পৌছায় অর্থাৎ তাদের প্রতীক্ষার সময়সীমা পূর্ণ করে তখন হে অভিভাবকগণ! তারা নিজেদের ব্যাপারে সাজসজ্জা, বিবাহের পয়গামের জন্য নিজেকে পেশ করা ইত্যাদি শরিয়তানুসারে বিধিমতো যা কিছু করে তাতে তোমাদের কোনো পাপ নেই। আল্লাহ তোমাদের কার্যকলাপ সম্পর্কে সবিশেষ অবহিত। বাইরের মতো ভিতর সম্পর্কেও তিনি **জানে**ন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ক্ষিবার ইদ্দতকাল : পৃথিবীর বুকে আর্থসামাজিক ক্ষেত্রে তালাকপ্রাপ্তাদের পরে বিধবা সমস্যাটিও কম গুরুত্বপূর্ণ নয়। পৃথিবীর অন্য কোনো ধর্ম ও মতবাদ বিধবা সমস্যাটিকে বিশেষ কোনো গুরুত্বই দেয়নি; বরং কোনো কোনো ধর্মে বিধবাকে জীবন্ত ভশ্মীভূত করারই ব্যবস্থা রেখেছে। ইসলাম অবশ্য বিধবাকে জীবনে বেঁচে থাকার: বরং স্বামী সোহাগিনীদের ন্যায়ই বেঁচে থাকার অধিকার দিয়েছে। এ অধ্যায়টিও পার্থিব কল্যাণের বিচারে অন্তত ইসলামের একটি উজ্জল অধ্যায়।

े अन्न राज शासात का भाम भगनाय मितन कथा उत्तर का राय शास्त । وَمُولُهُ ٱرْبُعَةُ ٱشَّهُرُ وَعَنْسُرًا مِنَ اللَّيَالِيُ যেমন- বলা হয় চার মাস দশ দিন কিন্ত চার মাস দশ রাত বলা হয় না। এখানে রাতের কথা বলা হলো কেন?

উত্তর: ইসলামের কিছু কিছু বিধান যেমন- হজ, রোজা, দুই ঈদ ও মহিলাদের ইদ্দত ইত্যাদির সম্পর্ক চান্দ্র মাসের সাথে। আর চান্দ্র তরিখের সূচনা হয় রাত দিয়ে আর দিন রাতের তাবে বা অনুগামী হয়ে থাকে। সূতরাং রাতের মাঝে দিন এমনিতেই অন্তর্ভুক্ত; কিন্তু এর বিপরীত হলে চান্ত্র তারিখে চার মাস দশ দিন অসম্পূর্ণ হবে। এজন্য মুফাসসির (র.) 🚁 এর শর্তটি জুড়ে দিয়েছেন।

উল্লেখ্য, ইসলামি বর্ষপঞ্জিতে দিনকে রাতের অনু<mark>গামী করা হয়েছে। তবে আরাফার দিন এর ব্যতিক্রম। সেখানে</mark> রাতকে দিনের অনুগামী করা হয়েছে। অর্থাৎ ৯ জিলহজের দিবাগত রাতকে উক্তফে আরাফা হিসেবে সে দিনের হুকুমে ধরা হয়েছে। चेंश आग्नाएक वात्र याता गेर्डवरी वरः याता : قَوْلَهُ وَأَمَّا الْحَوامِلُ فَعِدَّتُهُنَّ آنٌ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ بأينة الطَّلَاقِ গ্রভবতী নয় এমনকি দাসীগণও উক্ত বিধানের অন্তর্ভুক্ত হয়। কিন্তু সূরা তালাকে উল্লিখিত আয়াত গর্ভবতীদেরকে এ বিধান থেকে পৃথক করে দিয়েছে। আয়াতটি এই – وَاُولَاتِ الْاَحْمَالِ اَجَلَهُنَ اَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ وَكُلْ اَعْلَى الْاَحْمَالِ اَجَلَهُنَ اَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ اللهَ عَلَى اللهُ عَمَالِ الْحَمَالِ اَجَلَهُنَ اَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ اللهَ اللهَ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل হওয়া। আর হাদীস অনুসারে দাসীগণ্ও উল্লিখিত বিধান থেকে পৃথক হয়ে গেছে। হাদীসটি হলো– عِدْنَهَا حَيْضَتَان অর্থাৎ দাসীদের ইদ্দত হলো দুই হায়েজ [অর্থাৎ স্বাধীনা নারীদের ইদ্দতের অর্ধেক]।

: বিধবা স্ত্রী যখন তার ইদ্দত সমাপ্ত করবে, অর্থাৎ গর্ভবতী না হলে চার মাস দশ দিন এবং গর্ভবতী হলে সন্তান প্রস্বকাল পর্যন্ত অপেক্ষা শেষ করবে, তখন শরিয়তের বিধান অনুযায়ী বিবাহ করা তার জন্য দৃষণীয় নয়। অনুরূপ

সাজসজ্জা ও সুগন্ধি দ্রব্য ব্যবহার করাও তার জন্য বৈধ। -[তাফসীরে উসমানী]

२४०० २७०. खीरनाकरमत निकछ वर्षाए रय अकल मिरनात . وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيُمَا عَرَّضُتُمْ لَوَحْتُمْ

به مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ الْمُتَوفِّي عَنْهُنَّ أَزْوَاجُهُنَّ فِي الْعِدَّةِ كَفَوْلِ الانسَانِ مَشَلًا إِنَّكَ لَجَمِيْكَةَ وَمَنْ يَجِدُد مُثْلَكِ وَرُبُّ رَاغِبِ فَيْكِ أَوْ أَكُنَنْتُمُ أَضْكُمُ رُتُمُ فِيْ أَنْفُسِكُمْ مِنْ قَصْدِ نِكَاحِهِنَّ عَلَمَ اللَّهُ ٱنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ بِالْخُطْبَةِ وَلاَ تَصْبِرُونَ عَنْهُنْ فَابَاحَ لَكُمُ التَّعُريُضَ وَلَكِنْ لَا تُوَاعَدُوهَنَّ سِرًّا آيْ نكَاحًا إِلَّا لَكِنْ آنْ تَقُولُوْا قَسُولًا مَعُرُوفًا أَيْ مَا عُسرفَ شَسْرعسًا مِنَ التَّعُريْضِ فَلَكُمْ ذُلِكَ وَلاَ تَعَيْزِمُوا عُقَدَةً التنسكاح أيُ عَسلني عُلقَدِهِ حَتَّبي يَبْسَلُغَ الْكِتُبُ أَيْ الْمَكُتُوبِ مِنَ الْعِدَّةِ اجَلِهِ بِأَنْ يَنْتَهِيَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَنْفُسِكُمْ مِنَ الْعَرْمِ وَغَيْرِهِ فَاحْذَرُوهُ اَيْ يُعَاقِبكُمْ إِذَا عَزَمْتَمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورَ لِمَنْ يَحْذَرُهُ حَلِيثُمَ بِتَأْخِيْرِ الْعُقُولِةِ عَنْ مُسْتَحِقِّهَا ـ

#### অনুবাদ :

স্বামী মারা গিয়েছে তাদের ইদ্দতকালে তোমরা ইঙ্গিতে আভাসে বিবাহের প্রস্তাব করলে যেমন কেউ বলল, তুমি বড় সুন্দরী, তোমার মতো স্ত্রী কয়জনে আর পায়? কতজন তোমার প্রতি অনুরক্ত ইত্যাদি। অথবা তোমাদের অন্তরে তাদের বিবাহের ইচ্ছা গোপন রাখলে লুকিয়ে রাখলে তোমাদের কোনো পাপ নেই। আল্লাহ জানেন যে. তোমরা শীঘ্রই পয়গাম পাঠিয়ে তাদের সাথে আলোচনা করবে। তাদের বিষয়ে তোমরা ধৈর্যধারণ করে থাকতে পারবে না। সূতরাং বিবাহের ইঙ্গিত করে রাখা তোমাদের জন্য বৈধ রাখা হয়েছে। শরিয়তানুসারে যা বিধিসমত যেমন-বিবাহের ইঙ্গিত করা ইত্যাদি সেই ধরনের কথাবার্তা ব্যতীত গোপনে তাদের নিকট বিবাহের কোনো اسْتَشْنَا ، বা ব্যত্যয়সূচক শব্দ খা এ স্থানে اسْتَشْنَا ، বা বিজ্ঞান ব্যত্যয় অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে এদিকে ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে মুফাসসির (র.) খু -এর তাফসীরে کئ ব্যবহার করেছেন। নির্দিষ্টকাল পূর্ণ না হওয়া পর্যন্ত অর্থাৎ নির্ধারিত ইদ্দত শেষ না হওয়া পর্যন্ত বিবাহ-চুক্তির অর্থাৎ সে ব্যাপারে চুক্তিবদ্ধ হ**ও**রার **সংকল্প করো** না।

*জেনে রাঝ তোমাদের অন্তরে* যা বিবাহের সংকল্প ইত্যাদি আছে, নিশ্চয় আল্লাহ তা জানেন। সূত্রাং তাকে সংকল্পবদ্ধ হওয়ায় আল্লাহর শাস্তি প্রদান করাকে ভিয় কর এবং জেনে রাখ যারা ভয় করে, তাদের প্রতি আল্লাহ ক্ষমাপরায়ণ, শাস্তিযোগ্যদের শাস্তি প্রদান বিলম্ব করতে সহনশীল।

#### তাহকীক ও তারকীব

اَلْمُتَوَفَّى عَنْهُنَّ : পয়গাম, প্রস্তাব। خُطْبَةً : ইপ্রিত করা। تَلُونِع : আভাস দিয়েছ। يَوَّحْتَمُ : वेर्ड ् ইঙ্গিত, আভাস। ﴿ أَلِنَا عُرِيْضُ الْمِهِ तिथ तिथ हिन्। ﴿ أَلِمَا عَالِمَ عَلَمُ عَلَيْهِ عَلَى الْمَاعَ الْمَ عَلَيْهُ عَ । अश्लेख करता ना : كُنَاْحَذُرُوا : अश्लेख करता ना : كَاتَعَزُمُوا : अश्लेख करता ना : كَاتُواْعُدُوهُنَّ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইঙ্গিত করা] মাসদার থেকে নির্গত। يُلُوْبِيعُ । ইঙ্গিত করা يُلُوْبُعُ ُونِكَاتًا : قَوْلُهُ وَلُكِنْ تَوَأَعِدُوهُنَّ سِرًّا اَيَ وَكُاتًا 'এর ব্যাপক প্রচলিত অর্থ- গোপন ও 'রহস্য' সকলেরই জানা। তবে শব্দটির কপক অর্থ বিরেও রয়েছে ﴿ अुসান্নিফ (র.) مِيرٌ -এর ব্যাখ্যায় اَيْ نِكَاتًا वर्ल এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

مَا لَـُم تَـمَسُّوهُنَّ وَفَـيْ قِـرَاءَةٍ تَمَاسُوْهُنَ أَيْ تُجَامِعُوهُنَ أَوْ لَمٌ تَفْرضُوا لَهُنَّ فَريضَةً مَهْرًا وَمَا مَصْدَرِيَّةً ظَرْفِيَّةً أَيّ لَا تَبْعَةَ عَلَيْكُمُ في التَّطَلَاق زَمَن عَدَم الْمُستِيس وَالْفُرْضِ بِاثْمِ وَلاَ مَهُرَ فَطَلِّقُوهُنَّ وَمَتِعُوٰهُنَّ اعْطُوهُنَّ مَا يَتَمَتَّعُنَ بِهِ عَلَى الْمُوسِعِ الْغَنِيِّ مِنْكُمْ قَدُّرُهُ وَعَلَى الْمُقَتِرِ الضَّيْقِ الرِّزْقِ قَدَرُهُ يُفِيدُ اَنَّهُ لَا نَظَرَ الِي قَدُّر الزَّوْجَةِ مَتَاعًا تَمْتيْعًا بِالْمَعُرُوفِ شَرْعًا صِفَةً مَتَاعًا حَقًّا صِفَةٌ ثَانِيَةٌ او مَصْدَرٌ مُؤَكَّدُ عَلَى المُكَسِنينَ الْمُطيعينَ.

Ү २०७. ागाएत काता भाभ ति कीएत का काता का कि कि . لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طُلُقَتُمُ النَّسَاءَ যে পর্যন্ত না তোমরা তোমাদের স্ত্রীকে স্পর্শ করেছ 📜 রূপে পঠিত تَمَاسُوُهُنَ এটা অপর এক কেরাতে تَمَسُّوُهُنَ হয়েছে। এমতাবস্থায় এটার অর্থ হবে- যখন তোমরা সঙ্গত না হয়েছ। অথবা তাদের জন্য নির্ধারিত কিছু মহর; এখানে े उँ उरा तराह । يَغُرِضُوا किय़ाপपित পূर्ति ना-वाठक भन ধার্য করেছ 🗓 এ স্থানে वेंद्रं सेंद्रं केंद्रं वा कालवाठक ক্রিয়ার উৎস অর্থে ব্যবহৃত। অর্থাৎ স্পর্শ করা বা মহর নির্ধারণ করা ব্যতিরেকে যদি তালাক হয়, তবুও তোমাদের উপর পাপ বা মহর কিছুই বর্তাবে না। সুতরাং এমতাবস্থায়ও তালাক দিতে পার। তোমরা তাদের সংস্থানের ব্যবস্থা কর অর্থাৎ তাদের মৃত'আ স্বরূপ কিছু দিয়ে দাও। সচ্ছল ব্যক্তি অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি বিত্তবান সে তার সাধ্যমতো এবং বিত্তহীন জীবিকা যার সংকোচিত, সে তার সাধ্যানুযায়ী অর্থাৎ বিত্তবান ব্যক্তি তার সাধ্যমতো عَلَى الْمُوْسِعِ فَدَرُهُ এবং বিত্তহীন তার সাধ্যমতো এ বাক্য দ্বারা বুঝা যায় এই বিষয়ে স্ত্রীর সামর্থ্যের প্রতি লক্ষ্য করা হবে না। শরিয়তানুসারে বিধিসমতভাবে সংস্থানের ব্যবস্থা করবে। বা ক্রিয়ার উৎসরপে مَصْدَرُ শব্দটি اسْمُ مَصْدَرُ ব্যবহৃত। এদিকে ইঙ্গিতকরণার্থে মাননীয় তাফসীরকার এর بالْمَعْرُف ا गक्षित त्रवशत करत्र कर्ते تَمْتَيْعًا ठाक्ष्मीरत वर्षे। مَتَاعًا أَنَّا वर्षे وَقُلًا वर्षे विरम्पे وَعَفَدٌ وَمَتَاعًا وَاللَّهُ وَمُتَاعًا وَاللَّهُ مُصْدَرٌ مُزَكَّدَة अर्था९ षिठीय विटम्बन । किश्वा صَفَة ثَانَيَّة অর্থাৎ তাকিদবাচক মাসদার। এটা সংলোকদের আনুগত্যশীলদের কর্তব্য।

#### তাহকীক ও তারকীব

े यथवा किছু धार्य करतह। مَا لَمْ تَعْرِضُوا : या পর্যন্ত ना তোমরা তাদেরকে স্পর্শ করেছ। مَا لَمْ تَعْسُوْهُنَ जर्थ- পরিণতি, পরিণাম, দায়িতু। تَبْغَةٌ (ج) تَبْغَاتُ : تَبُغَةَ । নিধারিত মহর : فَرِيْضَةٌ يَعْدُمُ الْمَيْسِيْسِ : अ्रथा ना कता । مُتِيَّعُوهَنَ : মুতআ প্রদান কর । ় বার দারা তারা উপভোগ লাভ করবে । اَلْمُتُوسِعُ : विखवान, সচ্ছল । : विडरीन, अप्रकल ألْمُقْتر

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

नात नुग्न : এक आनमात्री आहाती छरेनका महिलाहक मस्ड निर्धाड़न इस्हा दिवार करतिছिलिन فَوْلُهُ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ العَ এবং সহবাসের পূর্বেই তাকে তালাক দিয়েছিলেন : সে মহিলা হুজুর 🚐 এবে ন্যবাহে হাজির হয়ে অভিযোগ করলে উজ

665

আয়াতটি নাজিল হয়। তখন রাসূল ্লু উক্ত সাহাবীকে ডেকে ইরশাদ করলেন— اُمُتِّعُهَا وَلَوْ بِقَلْنَسُونِكُ অর্থাৎ তাকে কিছু উপটৌকন দিয়ে দাও, কমপক্ষে তোমার টুপিটি হলেও। –[হাশিয়ায়ে জালালাইন]

ভাতব্য: মহর এবং সহবাস হিসেবে তালাককে চার ভাগে ভাগ করা যায়-

- ১. মহর নির্ধারণ করা হয়নি এবং সহবাস বা খালওয়াতে সহীহাও হয়নি।
- ২. মহর নির্ধারণ করা হয়েছে; কিন্তু খালওয়াতে সহীহা হয়নি।
  - এ দু অবস্থায় তালাকের বিধান উল্লিখিত আয়াতদ্বয় দ্বারা জানা গেছে। উল্লিখিত আয়াতে প্রথম দুই সুরতের হুকুম বর্ণনা করা হয়েছে। প্রথম সুরতের হুকুম হলো মহর ওয়াজিব হবে না। কিন্তু স্বামীর পক্ষ থেকে স্ত্রীকে কিছু উপহার সামগ্রী দিয়ে দেওয়া ওয়াজিব। মূলত কুরআনে এ উপহারের কোনো পরিমাণ নির্ধারিত নেই। তবে এতটুকু বলে দেওয়া হয়েছে যে, সম্পদশালী তার সামর্থ্য অনুযায়ী এবং দরিদ্র ব্যক্তি তার সামর্থ্য অনুযায়ী দেওয়া উচিত। হযরত হাসান (রা.) অনুরূপ একটি ঘটনায় তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীকে বিশ হাজার দিনার বা দিরহাম সমমূল্যের উপহার দিয়েছিলেন এবং কাজি সুরাইহ (র.) পাঁচ শত দিরহাম সমমূল্যের উপহার দিয়েছিলেন। হযরত ইবনে আক্রাস (রা.) বলেন, ইর্কেই -এর সর্বনিম্ন পরিমাণ হলো এক জোড়া বন্ত্র প্রদান করা।
- ৩. মহর নির্ধারিত হয়েছে এবং খালওয়াতে সহীহাও হয়েছে। এ সুরতে তালাক দিলে নির্ধারিত মহর পুরোটাই দিতে হবে। কুরআনের অন্যত্র এটা উল্লেখ করা হয়েছে।
- 8. মহর নির্ধারিত হয়নি তবে খালওয়াতে সহীহা হয়েছে। [এ সুরতে তালাক দিলে মহরে মিছিল বা প্রচলিত মহর দিতে হবে।] -[তাফসীরে উসমানী, জামালাইন]

وَهُنَّ وَقَدُ فَرَضَتُمْ لَهُنَّا فَنِصَفَ مَا فَرَضَتَمُ يَجِبُ لَهُنَّ وَيَرْجِعُ لَـُكُمُ النَّـصَفَ إِلَّا لُكِنُنِ أَنْ يَعَـفُونَ أَي الزَّوْجَاتَ فَيَنْتُرُكُنَهُ أَوْ يَعْفُو َ الَّذِي بيَدِهِ عُلِّدَةَ النَّيْكَاجِ وَهُو الزَّوْجُ فَيَتُرَكَ لَهَا الْكُلُّ وَعَنَ ابْن عَبَاسٍ اَلْوَلِيُّ إِذَا كَانَتْ مَحَجُورَةٌ فَلاَ حَرَجَ فِي ذُلِكُ وَأَنَّ تُعُفُوا مُبِتَدَأً خَبَرُهُ اَقُرَبُ لِلتَّقُوٰى وَلاَ تَنْسُوا الْفَضْلَ بَيُنَكُمْ أَىٰ أَنْ يَتَفَضَّلَ بَعُضُ عَلَى بَعْضِ إِنَّ اللَّهُ بِمَا تُعْمَلُونَ بِصَ فَيُجَازِيكُم بِهِ

وَانْ طَ . ٢٣٧ ع. <u>তোমরা যুদি তাদেরকে স্পর্শ করার পূর্বে তালা</u>ক দাও **আর মহর ধার্য করে** থাক তবে যা তোমরা ধার্য করেছ তার অর্ধেক অর্থাৎ এমতাবস্থায় স্ত্রীগণ তার অর্ধেকের অধিকারী হবে আর বাকি অর্ধেক ভোমরা ফেরত পারে। কিন্তু তারা যদি মাফ করে দেয় مَرْنُ السَّيِثْنَاءُ: إِلَّا إِنَّ يَعْفَنُونَ বা ব্যত্যয়সূচক শব্দ য়। এস্থানে أَسْتَغْنَاءُ مُنْفَطِعُ বা বিজাত্য ব্যত্যয় **অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে: এদিকে ই**ঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে মাননীয় ভাষসীরকার এস্থানে 💢 শব্দের ব্যবহার করেছেন। **অর্থাৎ ব্রীগণ যদি** তার দার্বি পরিত্যাগ করে কিংবা যার হাতে রয়েছে বিবাহ বন্ধন সে অর্থাৎ স্বামী যদি মাফ করে দেয় **অর্থাৎ সম্পর্ণই তাকে [ক্ত্রী**কে] দিয়ে দেয় তবে তারা তা পাবে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, স্ত্রী যদি শরিয়তানুসারে মাহজুরা [অর্থাৎ উন্মাদ হওয়া, বৃদ্ধিহীনতা ইত্যাদির দরুন যাকে কোনো বিষয়ে চুক্তিবদ্ধ হতে বাধাদান করা হয় বা যার চুক্তি বিবেচ্য হয় না। হয়, তবে তার পক্ষ হতে তার ওলী বা অভিভাবক যদি মোহর মাফ করে দেয় তবে এতে তার কোনো অপরাধ নেই। এবং তোমাদের মাফ করে দেওয়া তাকওয়ার অধিকতর নিকটবর্তী। 📆 🙃 वा विरिधरा । عُنِيرُ वा উদ্দেশ্য । مُبتَداً वा विरिधरा । তোমরা নিজেদের মধ্যে সদাশয়তার কথা অর্থাৎ একজন **অপরজনের উপর** অনুগ্রহ করার কথা বিশ্বত হয়ো না। নি**ন্তর আল্লাহ তোমাদের কার্য-কলাপের দ্র**ষ্টা। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে এর প্রতিফল দান করবেন।

## তাহকীক ও তারকীব

े प्रतूधर्र : الفَضْلَ : जूल (यंध ना ) لَا تَنْسُوا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তালাকের একটি অবস্থা এইমাত্র বর্ণিত হলো অর্থাৎ মহরও নির্ণীত ছিল না এবং সহবাস বা : قَوْلَهُ وَانُ طَلَقُتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ الخ এঁকার্স্ত নির্জনবাস-এর পূর্বেই তাঁলাক হয়ে গিয়েছিল। এখন আরেকটি অবস্থার বর্ণনা দেওয়া হচ্ছে যে, মহর তো নির্ণীত হয়েছিল, কিন্তু একান্ত নির্জনবাস বা সহবাসের পূর্বেই তালাক হয়ে গিয়েছে। এরূপ ক্ষেত্রে সাধারণ বিধি অনুসারে নিণীত মহরের অর্ধেক দিয়ে দেওয়া স্বামীর অপরিহার্য দায়িত্ব। তবে দুটি অবস্থা এ সাধারণ বিধির ব্যতিক্রম। ক. স্ত্রী স্বেচ্ছায় তার দাবি ছেড়ে দিল অর্থাৎ তার প্রাপ্য অর্ধেক মহরও মাফ করে দিল। খ. স্বামী তার দাবি ছেড়ে দিল অর্থাৎ স্ত্রীকে প্রদত্ত মহরের যে অর্ধেক তার রেখে দেওয়ার বৈধতা ছিল. তা না রেখে পুরো মহরটাই স্ত্রীকে দিয়ে দিল।

আইন ও বিধি এইমাত্র বর্ণিত হয়েছে যে. এ ধরনের তালাকের ক্ষেত্রে স্বামী অর্ধেক মহর রেখে দিতে وَمُولَهُ وَانَ تَعَفُوا اَفَرَبُ لَلتَّغُويُ পারে। এখন সঙ্গে সঙ্গেই আবার নৈতিকতার শ্রেষ্ঠ ও উচ্চ মার্গের প্রতি দিকনির্দেশ দিয়ে বলা হচ্ছে– অধিকার আদায়ের চেয়ে অনেক উত্তম হচ্ছে অধিকার ছেডে দেওয়া 🛭

সুতরাং তালাকের ক্ষেত্রে যা সম্বন্ধ স্থিতির নয়, সম্পর্কচ্ছেদ ও সম্বন্ধ সমাণ্ডির নাম তখনও পরম্পর : فَوْلَهُ لاَ تَنْسَبُوا الْفَضْلَ بَيْنَكُمُ সদাচার, সুনীতি, মানবতা ও উদারতার জীবনাদর্শ থেকে সরে যেয়ো না ৷ আয়াত থেকে স্পষ্ট ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, কোনো অপ্রীতিকর ঘটনা ঘটে গেলেই তাতে পুরানো সান্নিধ্য ও এককালের ভালোবাসা-সৌহার্দ নিঃশেষ হয়ে যায় না: বরং ক্রোধ-উষ্মার অপ্রীতিকর অবস্থায়ও আল্লাহভীতি, সুনীতি, সদাচরণ ও ক্ষমা-বদান্যতার ধারা অব্যাহত রাখতে হবে । الْ عَنْدُ لَا عَلَم مَا مَعْ طَالِح الْعَالِيَةِ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عَلَيْكُوا الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلِمُ الْعَلِمُ الْعَلِمُ الْعَلِمُ الْعَلِمُ الْعِلْمُ عَلَمُ الْعِلْمُ الْعِ 'ভুলে যাওয়া' অর্থে নয়। কেননা তা তো মানুষের সাধ্যাতীত: বরং এখানে অর্থ হচ্ছে বর্জন করা, এড়িয়ে যাওয়া ও উপেক্ষা করা। আবু মুহামদ বলেছেন, এখানে ি اَلْتُرُكُ বর্জন (اَلْتُرُكُ) অর্থে। - বিবনে কুতাইবা

সুতরাং তোমাদের যে কোনো ক্ষেত্রের যে কোনো স্তরের যে কোনো নেক ও ভালো কাজই তাঁর: غَوْلَكَ انَّ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصُبُ দরবারে অনুল্লেখ্য গুরুত্বীন ও বেকার হবে না।

তা আদায় করতঃ <u>যত্মবান হও,</u> বিশেষ্<u>ত</u> মধ্যবর্তী সালাতের শায়খাইন [ইমাম বুখারী ও মুসলিম (র.)] বর্ণিত হাদীসে আছে যে, এটা আসরের সালাত; কেউ কেউ বলেন, এটা ফজর। অপর কেউ বলেন, এটা জোহর। এ সম্পর্কে বিভিন্ন ধরনের অভিমত রয়েছে। এর গুরুত্ব ও মর্যাদার জন্য এটাকে এইস্থানে স্বতন্ত্রভাবে উল্লেখ করেছেন। এবং সালাতে তোমরা আল্লাহর উদ্দেশ্যে বিনীতভাবে দাঁড়াবে। কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ আনুগত্যশীল হওয়া। কেননা ইমাম আহমদ (র.) প্রমুখ বর্ণনা করেন- রাসূল 🚃 ইর্শাদ করেন, কুরআনে উল্লিখিত تُنُوْت শব্দটি সকল স্থানে আনুগত্য প্রদর্শন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হলো 'নীরবে'। কেননা শায়খাইন ইিমাম বুখারী ও মুসলিম (র.)] বর্ণিত হাদীসে আছে যে. হথরত যায়েদ ইবনে আরকাম (রা.) বলেন, আমরা পূর্বে সালাতরত অবস্থায়ও কথা বলতাম। তখন এ আয়াত নাজিল হয় এবং আমাদেরকে সালাতে কথাবার্তা হতে নিষেধ করে দেওয়া হয়।

रण २०৯. यिन ता वना वा दिश्च थानीत आगहा . فَانْ خِفْتُمْ مِنْ عَدُوٍّ أَوْ سَيْلِ أَوْ سَبْعِ কর, তবে পদচারী رَاجِلُ এটা رَجِلُ -এর বহুবচন, অর্থাৎ পদচারী। <u>অথবা আরোহী অবস্থায়</u> رُغْبَانْ এটা এর বহুবচন, অর্থাৎ আরোহী। অর্থাৎ কিবলার দিকে মুখ করে বা অন্যদিকে মুখ করে বা রুকু-সেজদা ইশারা করে হোক বা যেভাবে সম্ভব তোমরা সালাত আদায় কর। অনন্তর যখন তোমরা আশঙ্কা হতে নিরাপুদ বোধ কর, তখন আল্লাহকে শ্বরণ কর সালাত আদায় কর যেভাবে তিনি তোমাদেরকে শিক্ষা দিয়েছেন, যা তিনি শিক্ষাদানের পূর্বে তার ফরজ ও হক সম্পর্কে তোমরা জানতে না।

> এর এ অর্থ হলো যেমন। 🍒 এস্থানে এটা অর্থাৎ সংযোজনবাচক সর্বনাম কিংবা বা ক্রিয়ার উৎসমূলক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

उयाक नानात्व প्राक प्राकान्जात्व في ۲۳۸ عنو گُلُوا عَلَى التَّصَلَوْتِ الْخَمْسِ

بادائها في أوقاتها والصَّلُوة الْوُسطي هِيَ الْعَصْر كَمَا فِي الْحَدِيثِ رُواهُ الشُّبِيخَان أَوِ الصُّبُعُ أَوِ السُّكُم أَو السُّطُهُر اَوْ غَيْرُهَا ٱقْنَوالُ وَٱفْرَدَهَا بِالذِّكْرِ لِفَضْلَهَا وَقُوْمُوْا لِللهِ فِي الصَّلُوة قُنيتين قِيبُلَ مُطَيْعِيْنَ لِقُولِهِ عَلَيْهُ كُلُّ قُنُوتٍ فِي الْقَرَانِ فَهُ وَ طَاعَةٌ رَوَاهُ اَحْمَدُ وَغَيْرُهُ وَقَيْلَ سَاكِتينَ لِحَدِيثِ زَيدٍ بُنِ ارْقَمَ (رض) كُنَّا نَتَكَلَّمَ فِي الصَّلُوةِ حَتَّى نَزَلَتْ فَامَرَنَا بِالسُّكُوْتِ وَنُهِيْنَا عَن الكَلَام رَوَاهُ الشُّيخان .

فَرِجَالًا جَمْعُ رَاجِلٍ أَى مُسْاةً صَلَّوا أَوْ رُكْسَبَانًا جَمْعُ رَاكِبِ أَيْ كَيْفَ أَمْكُنَ مُسْتَقْبِلِي الثِّقِبُلَةِ وَغَيْرِهُا وَيُوْمِينَ بِ الرَّرِكُوعِ وَالسُّجُودِ فَإِذَا أَمِنْتُمْ مِنَ الْخُوفِ فَاذْكُرُوا اللَّهُ أَيُّ صَلَّوا كَمَا عَلَّمَكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ قَبْلَ تَعْلِيْمِهِ مِنْ فَرَائِضِهَا وَحُقُوقِهَا وَالْكَافُ بِمَعْنَى مِثْلِ وَمَا مَوْصُولَةٌ أَوْ مَصْدَرِيَّةً ـ

## তাহকীক ও তারকীব

نَّمْ حَاضُرُ एारक اَلْمُحَافَظُوّا : प्यात्र بَابُ مُفَاعَلَةُ -এর সীগাহ। وَفَظُوّا : एामता युत्रवान २७ الْمُخَافَظُوّا : -এর মাসদার نَظَى ( एवर्क الْمُحَافِّلُهُ : মধ্যবর্তী : মধ্যবর্তী : अञ्ज्ञात উল্লেখ করেছেন। لَفُضُلِهَا : प्रिश्चर्थानी : اَلْوُسُطٰی : वन्गा : क्रिश्चर्थानी : رَجَالً : र्न्हि : क्रिश्चर्थानी : سَيْل : प्राताहै : ركباب : रिश्चर्थानी : يُوْمِي : र्न्हि : क्रिश्चर्थानी : كَيْفَ اَمْكَنَ : र्हि आরाहै : يَوْمِي : र्हि श्वर्धि : रहि श्वर्धि : र्हि श्वर्धि : र्हि श्वर्धि : र्हि श्वर्धि : र्हि श्वर्धि : रहि श्वर्ध

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচনা চলে আসছিল। পরেও এ সংক্রান্ত আলোচনাই চলবে। মাঝে সালাতের বিধান প্রসঙ্গে আলোচিত হচ্ছে। এতে এ তথ্যের প্রতি আরেকবার আলোকপাত হলো যে, ইসলামে সামাজিক আচার-আচরণ ও কারবারি লেনদেন, ব্যবহার ও কারবার এবং আইন ও সুনীতির বিষয়গুলো ইবাদত-বন্দেগি থেকে ভিন্ন নয়; বরং এখানে শরিয়তী জীবন ব্যবস্থায় স্রষ্টার অধিকার [হক্কুল্লাহ] ও সৃষ্টির পাওনা [হক্কুল ইবাদ] পাশাপাশি অবস্থানে চলছে।

বিশেষ জ্ঞাতব্য: তালাকের বিধান আলোচনার মাঝে সালাত সম্পর্কে আদেশ করার কারণ হয়তো এ বিষয়ে সতর্ক করা যে, পার্থিব লেনদেন ও পারম্পরিক ঝগড়া-বিবাদে লিপ্ত থেকে মহান আল্লাহর ইবাদতকে ভূলে যেয়ো না। অথবা এর কারণ এই যে, যারা খেয়াল-খূশির গোলাম, তাদের পক্ষে লোভ ও কার্পণ্যের প্রাবল্য হেতু ন্যায় প্রতিষ্ঠা রাখা ও ইনসাফের পরিচয় দেওয়াই বিশেষত মনোমালিন্য ও তালাকের সময় অত্যন্ত কঠিন কাজ। এর উপর আবার তাদের পক্ষ হতে رَانَ تَعْفَرُ [যিদি মাফ করে দাও] এবং رَانَ تَعْفَرُ [তোমরা অনুগ্রহ করতে ভূলো না]-এর বান্তবায়নের আশা রাখা আপাতদৃষ্টিতে অসম্ভব বলেই মনে হয়। তাই এর প্রতিকার স্বরূপ সালাত সম্পর্কে আদেশ করা হয়েছে। কেননা সালাতের রক্ষণাবেক্ষণ, ওয়াক্তের পাবন্দি এবং যাবতীয় নিয়মকানুনসহ সালাত আদায় একটি উত্তম প্রতিষেধক। মন্দ চরিত্র নিবারণ ও উত্তম চরিত্রের বিকাশ সাধনে সালাত গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা রাখতে পারে। —[তাফসীরে উসমানী]

- ১. সাধারণ বা নিম্ন স্তর : সালাত যথাসময়ে আদায় করা, ফরজ ওয়াজিবগুলো যথাযথ পালন করা।
- ২. মধ্যবর্তী স্তর: শরীর সব রকম বাহ্য পবিত্রতায় সজ্জিত হওয়া, স্বভাব ও অভ্যন্তর হালাল খাদ্য গ্রহণে অভ্যস্ত হওয়া।
  অন্তরে খুশূখুজূ তথা বিনয়–আকুতি থাকা ও সুনুত–মোস্তাহাবগুলোর প্রতি পূর্ণ সতর্ক দৃষ্টি রাখা ও প্রতিপালিত হওয়া।
- ৩. বিশেষ ও সর্বোচ্চ স্তর : হৃদয়ের উপস্থিতি ও একাগ্রতা-নিমগুতা এতদূর হওয়া যেন আল্লাহর সামনে দাঁড়িয়ে সালাত আদায় করা হচ্ছে।

خَوْلَ وَالصَّلَوْءُ الْوُسُطَى : মধ্যবর্তী সালাত দারা উদ্দেশ্য কিং অধিকাংশ তাফসীর বিশেষজ্ঞ আসরের সালাতের কথা বলেছেন এবং ইবনে জারীরের তাফসীরে এ অর্থই হয়রত আলী, হয়রত ইবনে মাসউদ, হয়রত ইবনে আব্বাস, হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) প্রমুখ সাহাবী ও কাতাদা, যাহহাক (রা.) প্রমুখ তাবেয়ী থেকে এবং ইমাম আবৃ হানীফা ও ইমাম নাখয়ী (র.) থেকে বর্ণিত হয়েছে। অবশ্য ইবনে জরীরের তাফসীরেই পূর্বোল্লিখিতগণের সমপর্যায়ের মনীষীবর্গ হতে জোহর, মাগরিব ও ফজর সালাত মধ্যবর্তী সালাত হওয়া বর্ণিত হয়েছে। অনেকে এখানে শব্দের মূল অর্থের প্রতি শুরুত্ব আরোপ করে এরূপ ব্যাখ্যা দিয়েছেন যে, প্রত্যেক সালাত যেহেতু নিজ নিজ স্থানে ইবাদত ও পুণ্যকর্ম তালিকার মধ্য পর্যায়ে রয়েছে এবং এদিক ওদিকের সালাতের হিসেবে যেহেতু প্রত্যেক ওয়াক্তের সালাতকেই মধ্যবর্তী বলা যায়়- সুতরাং যে কোনো সালাতই মধ্যবর্তী সালাত অভিধায় আখ্যায়িত হতে পারে। সুতরাং এতে কোনো বিশেষ ওয়াক্তের সালাত উদ্দেশ্য হওয়া জরুরি নয়।

—[তাফসীরে মাজেদী]

चिन्नों : ইসলামে নামাজের গুরুত্ব এতই অধিক যে, মূল যুদ্ধক্ষেত্রে প্রত্যক্ষ যুদ্ধকালেও তা মাফ হয়ে যায় না। সালাতে নিয়মানুবর্তিতার হুকুম সর্বাবস্থায় স্থায়ী ও অকাট্য। সুতরাং এ বিপদাশংকা কালেও সালাত বর্জন করার অনুমতি নেই। অবশ্য পরিবেশ পরিস্থিতির প্রতি পূর্ণ দৃষ্টি সংবলিত অবকাশ অন্যান্য ক্ষেত্রেও রাখা হয়েছে।

২৪০. তোমাদের মধ্যে যারা মৃত্যুবরণ করেছে এবং স্ত্রী রেখে যাচ্ছে, তারা যেন স্ত্রীকে বহিষ্কার না করে এটা 🕹 🕹 বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। অর্থাৎ তাদের বাসস্থান হতে বহিষ্কৃত না করে তাদের স্ত্রীর জন্য যেন অসিয়ত করে যায় অপর এক কেরাতে وُصَيَّةٌ সহকারে পঠিত হয়েছে। এবং তাদেরকে যেন মুত্ত দেয় যা দারা তারা ভরণপোষণের সংস্থান করবে তাদের অর্থাৎ স্বামীদের মৃত্যুর <u>এক বৎসর</u> পূর্ণ হওয়া <u>পর্যন্ত।</u> এ সময়টা তাদের জন্য ইদ্দত হিসেবে আরোপ করা অবশ্য কর্তব্য। যদি তারা নিজেরা বের হয়ে যায়, তবে হে মৃত ব্যক্তির ওলী বা অভিভাবকগণ! শরিয়তানুসারে [বিধিসম্মতভাবে নিজেদের জন্য তারা যা করবে] যেমন সাজসজ্জা করা, সাজসজ্জা না করার বিধান পরিত্যাগ করা, ভরণপোষণ লাভের অধিকার ত্যাগ করা তাতে তোমাদের কোনো পাপ নেই। আল্লাহ তাঁর সাম্রাজ্যে পরাক্রান্ত, তাঁর কর্মকাণ্ডে তিনি প্রজ্ঞাময়। এ অসিয়ত করে যাওয়ার বিধান মিরাস সংক্রান্ত আয়াত দ্বারা মানসুখ বা রহিত হয়ে গেছে। এক বৎসরকাল অপেক্ষা করার বিধান 'চার মাস দশ দিন' ইদ্দত পালনের বিধান সংবলিত আয়াত দারা 'মানসৃখ' বা রহিত হয়ে গেছে। এ আয়াতটি [চার মাস দশ দিনের বিধান সংবলিত আয়াতটির] পূর্বে উল্লেখ হয়েছে বটে; কিন্তু নুযূল বা অবর্তীর্ণ হওয়ার ক্ষেত্রে তা এর পরের। বাসস্থান প্রদানের বিধান এখনো প্রযোজ্য রয়েছে। এটাই ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত।

২৪১. তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীগণের মৃত'আ খরচপত্র দেওয়া হবে প্রথামতো অর্থাৎ সামর্থ্যানুসারে যারা আল্লাহকে ভয় করে এটা তাদের উপর কর্তব্য। عُقًا এটা এ স্থানে উহ্য ক্রিয়া [حُقْفَتْ] -এর মাধ্যমে مُنْصَرُ রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। স্পর্শকৃতা অর্থাৎ সঙ্গমকৃতা মহিলাগণও এ বিধানের অন্তর্ভুক্ত। বিধানটির এ ব্যাপকতার দিকে ইঙ্গিত করার জন্য আয়াতটির পুনরুল্লেখ করা হয়েছে। কেননা পূর্ববর্তী আয়াতটি ছিল ঐ সকল স্ত্রী সম্পর্কে, যাদের সাথে স্বামীদের স্পর্শ [সঙ্গম] হয়নি।

বর্ণনা করে দেওয়া হয়েছে আল্লাহ তাঁর নিদর্শনসমূহ স্পষ্টভাবে বর্ণনা করেন, যাতে তোমরা বুঝতে পার,

চিন্তা করতে পার।

٠٤٠. وَالَّذِيْنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُوْنَ أَزْوَاجًا فَلَّيُوصُوا وَصِيَّبةً وَفِي قِرَاءَةٍ بِالرَّفْعِ أَيْ عَلَيْهُمْ لِآزْواجهم وَيُعْطُوهُنَّ مَتَاعًا مَا يَتَمَتَّعْنَ بِهِ مِنَ النَّفَقَةِ وَ الْكِسْوَةِ اللَّي تَمَامِ الْحَوْلِ مِنْ مَوْتِهِمُ الْوَاجِبِ عَلَيْهِنَّ تَرَبُّكُهُ غَيْرَ إِخْرَاجٍ حَالَ أَيْ غَيْرُ مُخْرَجَاتٍ مِنْ مَسْكَنِهِنَّن فَإِنَّ خَرَجُنَ بِاَنْفُسِهِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ يَا آوْلِياءَ الْمَيِّتِ فِيْ مَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِ نَ مِنْ مَعْرُوْفٍ شَرعًا كَالتَّزَيُّنِ وَتَرْكِ الْإِحْدَادِ وَقَطْعِ النَّنفَقَةِ عَنْهَا وَاللَّهُ عَزِيزٌ فِي مَلْكِهِ حَكِيْمٌ فِي صُنْعِهِ وَالْوَصَيَّةُ الْمَذْكُورَةُ مَنْسُوخَةً بِايَةِ الْمِيْرَاثِ وَتَرَبُّصُ ٱلبَّحُولِ بِأَيَّةِ اَرْبَعَةَ اَشْهُر وَعَشْرًا السَّابِقَةِ الْمُتَأَخَّرَةِ في النَّزُولِ وَالسُّكُنٰي ثَابِتَةٌ لَهَا عِنْدَ الشَّافِعِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ .

٢٤١. وَلِلْمُطَلَّقَٰتِ مَتَاكَ يُعْطِينَهَ بِالْمَعْرُوْفِ

بِقَدْرِ الْامْكَانِ حَقًّا نَصَبُ بِفِعْلِهِ الْمُقَدَّرِ

عَلَىَ الْمُتَّقِيْنَ اللَّهَ كَرَّرَهُ لِيَعُمَّ الْمُمْسُوسَةَ

أيضًا إِذِ الْأَيْةُ السَّابِقَةُ فِيْ غَيْرِهَا.

থাদের সাথে স্বামাদের স্পশ (সঙ্গম) হয়ান। (বিদ্যাদের সাথে স্বামাদের স্পশ (সঙ্গম) হয়ান। (বিদ্যাদের ক্রিখিত বিধানসমূহ যেমনি তোমাদেরকে

لَكُمْ أَيْتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ تَتَدَبُّرُوْنَ Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### তাহকীক ও তারকীব

نَا بَكُسُونَ : त्राराणात, चत्र । النَّانَا : प्रायात करत गर्य : الْخُولَ : त्राराणात, चत्र । الْكُسُونُ : व्यत : السَّكُنْ : व्यत : व्यत : الْكُسُونُ : व्यत्य : व्यत : الْكُسُونُ : व्यत्य : व्यत्य : व्या : व्य

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

ব্রীর জন্য অসিয়ত: অসিয়তের এ বিধান ছিল তখনকার জন্য, যখন মিরাস-বিধি অবতীর্ণ হয়নি। স্বতন্ত্র উত্তরাধিকার বিধি অবতীর্ণ হওয়ার পরে এবং তাতে স্বামীর পরিত্যক্ত সম্পত্তিতে বিধবা স্ত্রীর জন্য স্বতন্ত্র অংশ স্থির হয়ে যাওয়ার পরে এখন আর এ ধরনের অসিয়তের নির্দেশ অবশিষ্ট থাকেনি। মুফাসসিরগণের পরিভাষায় একেই নস্খ [রহিতকরণ] নাম দেওয়া হয়েছে। সে সময় অর্থাৎ মিরাস আইন নাজিল হওয়ার আগে পর্যন্ত শরিয়ত বিধবাদের জন্য নিম্নবর্ণিত সুযোগ-সুবিধা মঞ্জুর করেছিল: ১. স্বামীর ঘরেই অবস্থান করতে চাইলে এক বছর পর্যন্ত কেউ তাদের উচ্ছেদ করতে পারবে না. ২. এ মেয়াদ পর্যন্ত তাদের ভরণপোষণের ব্যবস্থাও স্বামীর পরিত্যক্ত সম্পদ হতে নির্বাহ হবে। ৩. বিধবা নিজের স্বার্থ-সুবিধার কথা বিবেচনা করে নিজেই সে ঘরে অবস্থান করতে না চাইলে ইদ্দত শেষ হওয়ার পরে তার জন্য তা সম্পূর্ণ বৈধ এবং অন্যান্য অধিকারের ন্যায় এ অধিকারটি ছেড়ে দেওয়ারও তার অধিকার আছে।

चें : জীবনোপকরণ ভোগ। এখানে অর্থ অনুবস্ত্র [খোরপোশ] ও বাসস্থান সংক্রান্ত বিষয়। اَلْمُتَاعَ ব্যাপক অর্থে ব্যয় নির্বাহ [খোরপোশ] ও অবস্থান [বাসস্থান] -কে অন্তর্ভুক্ত। –[রূহুল মা'আনী]

ইসলামে বিধবা নারীর মর্যাদা: বেচারী বিধবা ইসলামের আর্বিভাবকালে সব ধর্মে অসহায় অবস্থায় ছিল। আরবের জাহিলি যুগে তো কেউ তার সম্পর্কে কিছু বলারও পক্ষপাতী ছিল না। পৃথিবীর ইতিহাসে ইসলাম এসেই প্রথমবার বিধবার মর্যাদা ও তার অধিকার প্রতিষ্ঠার আন্দোলন শুরু করল। পৌত্তলিক ধর্মগুলোতে তো বিধবা ও অপয়া অভিনু অর্থে ছিল এবং বিধবাকে পরিবারের সকল সদস্যের লাঞ্জনা-গঞ্জনা সয়েই জীবন কাটাতে হতো।

وَالْمَعْرُونِ -এর শর্ত স্পষ্ট করে দিয়েছে যে, সে তৎপরতা কোনো শরিয়তি বিধানের পরিপস্থি- যেমন ইন্দত বিধি লজ্মন করেও হবে না আবার নৈতিকতা বিরোধী হলেও হবে না ।

ভিন্তি নির্দ্ধিত নির্দ্

পূর্বে খরচ অর্থাৎ পোশাক দেওয়ার নির্দেশ ছিল সেই তালাকের ক্ষেত্রে, যাতে বিবাহকালে না মহর ধার্য করা হয়েছিল, না বিবাহের পর স্বামী তাকে স্পর্শ করেছিল। এ আয়াতে সে নির্দেশ সঁকলের জন্য ব্যাপক করে দেওয়া হয়েছে। তবে এতটুকু পার্থক্য রয়েছে যে, প্রথম ক্ষেত্রে পোশাক দেওয়া ওয়াজিব, কিন্তু অন্যান্য তালাকপ্রাপ্তাদের ক্ষেত্রে ওয়াজিব নয়, বরং মোন্তাহাব। –[তাফসীরে উসমানী]

ে ४६٣ المُ تَرَ اِسْتِفْهَامُ تَعَجِيْبِ وَتَشُوْيِقِ ٢٤٣. المُ تَرَ اِسْتِفْهَامُ تَعَجِيْبِ وَتَشُوْيِقِ اللي اِسْتِيمَاعِ مَا بَعْدَهُ أَى يَنْتَهِ عِلْمُكُ اِلِّي الَّذِينُ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ ٱلُوْفُ اَرْبَعَةُ أَوْ ثَمَانِيَةُ اَوْ عَشَرَةُ اوَ ثَلُثُونَ اَوْ أربَعُونَ أوْ سَبِعُونَ اللهَ عَلَا حَلَدَ النَّمَوْتِ مَفْعَوْلُ لَهُ وَهُمْ قَوْمٌ مِنْ بَنِي لِسْرَائِيْلُ وَقَعَ الطَّاعُونُ بِبِلَادِهِمْ فَفِرُّواْ فَقَالَ لَهُمُ الله مُوتُوا فَمَاتُوا ثُمَّ احْيَاهُمْ بَعْدَ تَمَانِيَةِ أَيَّامِ أَوْ أَكْثَرَ بِدُعَاءِ نَبِيِّهِمْ حِزْقيْل بِكُسُر الْمُهُمَلَةِ وَالْقَافِ وَسُكُون الزَّاي فَعَاشُوا دَهْرًا عَلَيْهِمْ أَثَرُ الْسَمُوتِ لَا يَلْبِسُونَ ثَسُوبًا إِلَّا عَادَ كَالْكُفُن وَاسْتَمَتَرتُ فِي آسْبَاطِهُم أَنَّ اللُّهَ لَذُوْ فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَمِنْهُ احْيّاءُ هُوَّلاً و وَلٰكِنَّ اكْثَرَ النَّناس وَهُمُ الْكُفَّارُ لاَ ر در ، ر سکرون ـ

٢٤٤. وَالْقَصْدَ مِنْ ذِكْر خَبَر هُوَلاءِ تَشْجِيْعُ الْمَ وْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ وَلِيذَا عُطِفَ عَلَيْهِ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ أَيْ لِإِعْلَاءِ دِينيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ سَمْيتُ لِأَقُوالِكُمْ عَلَيْمٌ بِأَخْوَالِكُمْ فَيُجَازِيكُمْ.

শোনার প্রতি আগ্রহ সৃষ্টি এবং শ্রোতাকে চমৎকৃত করার উদ্দেশ্যে এ স্থানে প্রশ্নুবোধক ভঙ্গিমা ব্যবহার করা হয়েছে। অর্থাৎ আপনার জ্ঞান কি তাতে পৌছেনি? حَذَرَ الْمَوْت মৃত্যুভয়ে عَذَرَ الْمَوْت এটা مَفْعَوْلَ لَهُ বা হেতুবোধক কর্মপদ। হাজার হাজার লোক স্বীয় আবাসভূমি পরিত্যাগ করেছিল। তারা ছিল বনী ইসরাঈলের একটি গোত্র। তাদের অঞ্চলে মহামারি আকারে প্লেগ দেখা দিলে সেখান থেকে তারা পলায়ন করেছিল। তাদের সংখ্যা সম্বন্ধে বিভিন্ন মত রয়েছে; যা পরিমাণে চার, আট, দশ, ত্রিশ, চল্লিশ অথবা সত্তর <u>তোমাদের মৃত্যু হোক।</u> ফলে তারা সকলেই মৃত্যুবরণ করেছিল। অতঃপর তাদের নবী হযরত হিযকীল (আ.) [ কাসরা এবং خِزْتِيْل का का का و ح - خِزْتِيْل] -এর দোয়ায় আট বা ততোধিক দিন পর <u>তিনি</u> তাদেরকে জীবিত করেন। এরপর আরো দীর্ঘকাল তারা জীবিত থাকে। কিন্তু সবসময়ই তাদের উপর মৃত্যুর লক্ষণ পরিস্কুট থাকত। কাপড় পরিধান করা মাত্র তা কাফনের রূপ ধারণ করত। তাদের পরবর্তী বংশধরদের মাঝেও এ অবস্থা বিদ্যমান দেখা যায়। <u>নিশ্চয় আল্লাহ মানুষের প্রতি অনুগ্রহশীল।</u> তাদেরকে জীবিত করাও এর অন্তর্ভুক্ত। কিন্তু অধিকাংশ লোক অর্থাৎ কাফেররা কৃত্জ্ঞতা প্রকাশ <u>করে</u> না।

২৪৪. তাদের এ ঘটনা উল্লেখ করার উদ্দেশ্য হলো মু'মিনদের জিহাদের প্রতি উৎসাই প্রদান করা। তাই আয়াতটির সাথে عَطْف বা অন্তয় করে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন- তোমরা আল্লাহর পথে তাঁর দীনকে সমুচ্চ করার উদ্দেশ্যে সংগ্রাম কর, আর জেনে রাখ! নিশ্য আল্লাহ তোমাদের কথাবার্তা খুবই ওনেন, তোমাদের অবস্থা সম্পর্কে খুবই জানেন। অনন্তর তিনি তোমাদের প্রতিফল দান করবেন।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড

#### তাহকীক ও তারকীব

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

قُولُهُ ٱلْمَ تَرَ : আরবি ভাষায় এরূপ বাকরীতি ঐ সময় ব্যবহার করা হয়, যখন শ্রোতার মাঝে কোনো গুরুত্বপূর্ণ ও প্রসিদ্ধ ঘটনার প্রতি মনোযোগ সৃষ্টি উদ্দেশ্য হয়। আর رُؤْيَتُ الله प्रवात प्रवात प्रवात कर्रा का प्रवात कर्रा का प्रवात المَوْيَتُ قَلْبِي का वा रहा। কথনো তা দ্বারা চিন্তাভাবনাও উদ্দেশ্য হয়। এ ধরনের رُؤْيَتُ قَلْبِي का হয়।

উল্লিখিত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা অত্যন্ত অলঙ্কারপূর্ণ বর্ণনাভঙ্গিতে আল্লাহর পথে জীবন উৎসর্গকারীদের প্রতি হেদায়েত করেছেন। জেহাদের বিধান বর্ণনার পূর্বে ইতিহাসের একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা বর্ণনা করেছেন। যাতে এ বিষয়টি পরিষ্কার হয়ে যায় যে, হায়াত-মউত বা জীবন-মরণ একান্তভাবেই আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত নিয়তির অধীন। যুদ্ধ বা জেহাদে অংশ নেওয়াই মৃত্যুর কারণ নয়। তেমনি ভীরুতার সাথে আত্মগোপন করা মৃত্যু থেকে অব্যাহতি লাভের উপায় নয়। তাফসীরে ইবনে কাছীরে কয়েকজন বিশিষ্ট সাহাবীর উদ্ধৃতিসহ এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে উল্লিখিত ঐতিহাসিক ঘটনাটি সম্পর্কে বলা হয়েছে যে. কোনো এক শহরে বনী ইসরাঈল সম্প্রদায়ের কিছু লোক বাস করত। তাদের সংখ্যা ছিল প্রায় দশ হাজার। সেখানে এক মারাত্মক সংক্রামক ব্যাধির প্রাদুর্ভাব হয়। তারা ভীত-সন্ত্রস্ত হয়ে সে শহর ত্যাগ করে দুটি পাহাড়ের মধ্যবর্তী এক প্রশস্ত ময়দানে গিয়ে বসবাস করতে লাগল। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে এবং দুনিয়ার অন্যান্য জাতিকে একথা অবগত করানোর জন্য যে মৃত্যু ভয়ে পালিয়ে গিয়ে কেউ রক্ষা পেতে পারে না- তাদের কাছে দু'জন ফেরেশতা পাঠালেন। ফেরেশতা দু-জন সে ময়দানের দু'ধারে দাঁড়িয়ে এমন এক বিকট শব্দ করলেন যে, তাদের সবাই একসাথে মরে গেল, একটি লোকও জীবিত <del>রইলো</del> না। পার্শ্ববর্তী লোকেরা যখন এ সংবাদ জানতে পারলো, তখন সেখানে গিয়ে দশ হাজার মানুষের দাফন-কাফনের ব্যবস্থা করা যেহেতু সহজ ব্যাপার ছিল না, তাই তাদেরকে চারিদিকে দেয়াল দিয়ে একটি বন্ধন কুপের মতো করে দিল। স্বাভাবিকভাবেই তাদের মৃতদেহগুলো পচে-গলে এবং হাড়-গোড় তেমনি পড়ে রইল দীর্ঘকাল পর বনী ইসরাঈলের হিযকীল (আ.) নামক একজন নবী সেখান দিয়ে যাওয়ার পথে সেই বন্ধ জায়গায় বিক্ষিপ্তাবস্থায় হাড়-গোড় পড়ে থাকতে দেখে বিশ্বিত হলেন। তখন ওহীর মাধ্যমে তাকে মৃত লোকদের সমস্ত ঘটনা অবগত করানো হলো। তিনি দোয়া করলেন, হে পরওয়ারদেগার! তাদের সবাইকে পুনর্জীবিত করে দাও। আল্লাহ তাঁর দোয়া কবুল করলেন এবং বিক্ষিপ্ত সেই হাড়গুলোকে আদেশ দিলেন- "ওহে পুরাতন হাড়সমূহ! আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে নিজ নিজ স্থানে সমবেত হতে আদেশ করেছেন।" আল্লাহর নবীর ভাষ্যে এসব হাড় আল্লাহর আদেশ শ্রবণ করল। অনেক জড়বস্তুকে হয়তো মানুষ অনুভূতিহীন মনে করে, কিন্তু দুনিয়ার প্রত্যেকটি অণু-পরমাণুও আল্লাহর অনুগত এবং নিজ নিজ অস্তিত্ব অনুযায়ী বৃদ্ধি ও অনুভূতির অধিকারী। কুরআন কারীমে اعظی گُلُ شَوْن خَلَقَهُ ثُمَّ هَدُى مَدَى वल এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা যাবতীয় বস্তু সৃষ্টি করেছেন এবং তাদেরকে তার উপযুক্ত হেদায়েত দান করেছেন। মোটকথা একটি মাত্র শব্দে প্রত্যেকটি হাড় নিজ নিজ স্থানে পুনঃস্থাপিত হলো। অতঃপর সে নবীর প্রতি নির্দেশ হলো, সেগুলোকে বল- 'ওহে হাড়সমূহ! আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে নির্দেশ দিচ্ছেন তোমরা মাংস পরিধান কর এবং রগ ও চামড়া দ্বারা সজ্জিত হও।' সাথে সাথে হাড়ের প্রতিটি কঙ্কাল একেকটি পরিপূর্ণ লাশ হয়ে গেল। অতঃপর রহকে আদেশ দেওয়া হলো– হে আত্মাসমূহ! আল্লাহ তোমাদেরকে যার যার শরীরে ফিরে আসতে নির্দেশ দিচ্ছেন। এ শব্দ উচ্চারিত হতেই সেই নবীর সামনে লাশগুলো জীবিত रहा माँड़ान এবং विश्विত रहा हात्रिक ठाकार आतु कता। आतु सवार वनर नागन - تنعَانَكَ لاَ اللهَ الاَ انت 'তোমারই পবিত্রতা বর্ণনা করি, হে আল্লাহ! তুমি ছাড়া আর কোনো মাবুদ নেই।' এ ঘটনাটি দুনিয়ার সমস্ত চিন্তাশীল বুদ্ধিজীবীকে সৃষ্টিবলয় সম্পর্কিত চিন্তাভাবনার ক্ষেত্রে এক নতুন দিগন্তের সন্ধান দেয়। তদুপরি এটা কিয়ামত ও পুনরুখান অস্বীকারকারীদের জন্য একটা অকাট্য প্রমাণ হওয়ার সাথে সাথে এ বাস্তব সত্য উপলদ্ধি করার পক্ষেও বিশেষ সহায়ক যে, মৃত্যু ভয়ে পালিয়ে থাকা জেহাদ হোক বা প্লেগ মহামারিই হোক, আল্লাহ এবং তাঁর নির্ধারিত নিয়তির প্রতি যারা বিশ্বাসী

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

৫১৮

তাদের পক্ষে সমীচীন নয়। যার এ বিশ্বাস রয়েছে যে, মৃত্যুর একটা নির্ধারিত সময় রয়েছে। নির্ধারিত সময়ের এক মুহূর্ত পূর্বেও তা হবে না এবং এক মুহূর্ত পরেও তা আসবে না, তাদের পক্ষে এরূপ পলায়ন অর্থহীন এবং আল্লাহর অসন্তুষ্টির কারণ।

মাসআলা : ফকীহবৃদ্দ ও মুফাসসিরগণ এক্ষেত্রে প্লেগ [মহামারি] থেকে পলায়নের আলোচনা তুলেছেন এবং প্রসঙ্গত নবী করীম 🚃 -এর ফরমান উদ্ধৃত করেছেন যে, যে ভূখণ্ডে প্লেগ দেখা দেয়, সেখান থেকে পালিয়ো না এবং বাইরে থেকে সেখানে যোয়ো না। এতে একটা যৌক্তিক প্রশ্ন দেখা দেয় যে, প্লেগ আক্রান্ত অঞ্চলে না যাওয়া এবং সেখান থেকে বের না হওয়া এ দুটি কার্যত পরস্পর বিরোধী নির্দেশ। কেননা মহামারী থেকে দূরে থাকা যদি অপরিহার্য হয়, তবে সেখান থেকে সরে আসার হুকুম পাওয়া সমীচীন, আর যদি অপরিহার্য না হয় তবে সে এলাকায় যাওয়াতে কোনো দোষ-আপত্তি না থাকাই সমীচীন। প্রকৃত রহস্য হলো, প্লেগ [ও মহামারী] আক্রান্ত অঞ্চল থেকে সরে যাওয়া ও পালানোর অর্থ হবে এই যে, একজনকে অনুমতি দেওয়া হলে সব পালাতে শুরু করবে এবং দেখতে না দেখতে পুরো এলাকা জনশূন্য হয়ে যাবে। এভাবে এলোপাতাড়ি পলায়ন ও আত**ঙ্ক সৃষ্টির ফলে সেই** জনবসতি যে ভয়াবহ আর্থসামাজিক ক্ষতি, নৈতিক, সাংস্কৃতিক ও কৃষ্টিগত অবক্ষয়ের শিকার হবে তা বলাই বাহল্য। প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা আর পর্যবেক্ষণেও এটা ভুল প্রমাণিত। তা ছাড়া এ ধরনের পলায়নী মনোবৃত্তি একদিকে ষেমন সাহসিকতা, স্থৈর্য, বীরত্ব ও সহমর্মিতাবোধের পরিপস্থি, তদ্ধপ অপরদিকে এটা বাহ্য কারণ-উপকর**ণে পূর্ণ ভরসা-বিশ্বাসের প**রিচায়ক। আল্লাহতে ভরসা ও তাওয়া**রুলে**রও পরিপন্থি। এ আচরণ একটা ধর্মানুসারী জাতির মর্যাদারও অনুকৃল নয়। আবার মহামারিগ্রন্ত এলাকায় যেখানে অহরহ মানুষ মারা যাচ্ছে, সেখানে বেপরোয়া ঢুকে পড়ার অতি সাহস ও অসতর্কতা প্রদর্শন একদিকে বাহ্য কারণ-উপকরণের প্রতি সম্পূর্ণ উপেক্ষার পরিচায়ক অপরদিকে এটা মানুষের মধ্যে নিহিত স্বভাবসুলভ ভীতি-আশঙ্কার চাহিদাকে পদদলিত করার নামান্তর। এ পরস্পর বিরোধী দিকগুলোর প্রতি লক্ষ্য রেখে সমন্ত্রিত ও মধ্যবর্তী নিরাপত্তাপূর্ণ সুষ্ঠু পন্থা 🖟 রূপণ করা একমাত্র ইসলামের ন্যায় প্রজ্ঞা ও হিকমত-কুশলতাসমৃদ্ধ ধর্মমতেরই কাজ। ইসলাম এ ক্ষেত্রে যুক্তিগত ও স্বভাবজাত চাহিদার সবগুলো দৃষ্টিকোণ বিবেচনা করে এ সুষ্ঠু সুসামজস্যপূর্ণ ও আদর্শ বিধান দিয়েছে যে, যেখানে প্লেগ-মহামারি দেখা দেয় খামাখা [অতি সাহস দেখিয়ে] সেখানে যেয়ো না এবং অহেতুক [অতি ভীরুতার পরিচয় দিয়ে] সেখান থেকে পালিয়ো না। –[তাফসীরে মাজেদী]

মহামারির কারণে হ্যরত ওমর (রা.)-এর শাম থেকে প্রত্যাবর্তনের ঘটনা : তাফসীরে কুরতুবীতে বর্ণিত হয়েছে, একবার হয়রত ফারুকে আ'যম (রা.) শাম দেশের সফরের উদ্দেশ্যে যাত্রা করেন। শামের সীমান্ত এলাকা তাবুকের সন্নিকটে 'সারাগ' নামে একটি জায়গা আছে। সেখানে পৌছে তিনি অবগত হলেন যে, শামে প্রচণ্ড মহামারি ছড়িয়ে পড়েছে। এ মহামারি ছিল শামের সর্বাধিক প্রসিদ্ধ ও ভয়নক মহামারি, যা عَمْوَالَ আমওয়াস] নামে প্রসিদ্ধ। কেননা এ মহামারি সর্বপ্রথম বায়তুল মুকাদ্দাসের নিকটস্থ 'আমওয়াস' নামক একটি বস্তি থেকে তরু হয়েছিল। অতঃপর গোটা অঞ্চলে তার প্রাদুর্ভাব ছড়িয়ে পড়ে। হয়রত ফারুকে আ'য়ম (রা.) এ সংবাদ তনে সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর সাথে পরামর্শ করলেন যে, এ পরিস্থিতিতে আমাদের কি করা উচিত? সেখানে যাওয়া নাকি ফিরে যাওয়া? উপস্থিত সাহাবায়ে কেরামের মাঝে এমন কেউ ছিলেন না, যিনি এ সম্পর্কে রাসূল — এর কোনো নির্দেশ তনেছেন। কিছুক্ষণ পর হয়রত আদুর রহমান ইবনে আউফ (র.) বলেন, এ প্রসঙ্গে রাসূল — এর নির্দেশ হলো এই যে, রাসূল — মহামারি সম্পর্কে আলোচনা করে বলেছেন যে, এটি একপ্রকার আজাব, যার দ্বারা কোনো কোনো জাতিকে শায়েস্তা করা হয়েছিল। তার কিছু অংশ বাকি রয়ে গেছে। সুতরাং যে ব্যক্তি কোনো এলাকায় মহামারির সংবাদ তনে সে যেন ঐ এলাকায় না যায়। আর যে পূর্ব থেকেই সে এলাকায় বিদ্যমান ছিল সে যেন মহামারি থেকে পালানোর উদ্দেশ্য সে এলাকা ত্যাগ না করে। –[বুখারী]

বস্তুত এ আয়াতে বনী ইসরাঈলের ঘটনাটি সামনের আয়াতের ভূমিকা স্বরূপ বর্ণিত হয়েছে। সামনের আয়াতে জিহাদের বিধান দেওয়া হয়েছে। এ ঘটনা বর্ণনা করে বোঝানো হলো যে, জিহাদে গেলেই মৃত্যু হবে আর তা থেকে পালিয়ে থাকলে বেঁচে থাকা যাবে তা নয়; বরং মৃত্যু আল্লাহর হাতে। তিনি জিহাদের ময়দানেও বাঁচাতে পারেন আবার বাড়িতেও মৃত্যু দিতে পারেন। যেমনটি বনী ইসরাঈলের উক্ত ঘটনায় লক্ষ্য করা গেল।

. ٢٤٥ ২৪৫. <u>কে এমন যে</u> তার অর্থসম্পদ আল্লাহর পথে ব্যয় مَنْ ذَا الَّذِيْ يَقْرِضُ اللَّلهَ بِانْفَاق مَالِهِ فِيُ كَثِيبُرةَ مِنْ عَشْرِ إِلَىٰ أَكْثَرُ مِنْ سَبْعِمِائَةٍ كَمَا بَأْتِي وَاللَّهُ يَقْبَضُ يُمْسِ

করে আল্লাহকে উত্তম ঋণ প্রদান করবে? অর্থাৎ মনের খুশিতে সানন্দে সে **আন্নাহ**র উদ্দেশ্যে ব্যয় করবে। তিনি তার জন্য তা বহুগুণে সম্মুখে বর্ণনা করা হচ্ছে যে, দশ হতে সা**তশত গুণ পর্যন্ত** বৃদ্ধি করবে<u>ন।</u> ক্রিয়াটি অপর এক কেরাতে يُضَعَّفُ রূপে তাশদীদ সহ পঠিত রয়েছে। আর আল্লাহ সংকোচিত করেন বিপদে পরীক্ষা হিসেবে বার হতে ইচ্ছা তিনি রিজিক ফিরিয়ে রা**খেন এবং সম্প্রসারিত করে**ন অর্থাৎ যাকে ইচ্ছা পরীক্ষা হিসেবে সক্ষতা দান করেন। আর পরকালে পুনরুখানের মাধ্যমে ভার দিকেই তোমরা <u>প্রত্যানীত হবে।</u> অনন্তর তিনি তোষাদের কার্যাবলির প্রতিফল দান করবেন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: এইমাত্র জিহাদে অবতীর্ণ হওয়ার আদেশ পাওয়া গিয়েছে। সমরোপকরণের জন্য স্বভাবতই সুসলিষ উচ্চতের প্রয়োজন দেখা দেবে বড় ধর্নের পুঁজির। এজন্যই প্রথম নম্বরেই এখানে মিল্লাতের ধনবানদের এতে অংশগ্রহণে **অনুপ্রাণিভ ৰুক্ত হছে।** कर्ज वा अप अर्थ राला त्नक आमल ७ आल्लाश्त পर्थ वाग्न कर्जा । अवात्न कर्ज वा अप अर्थ करा : تَوْلُهُ يُقَرِّضُ اللَّهُ قَرَّضًا حَسَنًا অর্থে বলা হয়েছে। অন্যূথায় সবকিছুরই তো একমাত্র মালিক তিনিই। উদ্দেশ্য হচ্ছে, যেভাবে ঋণ পরিলোখ ব্যবাজিক, এমনিভাবে তোমাদের সন্ব্যয়ের প্রতিদান অবশ্যই দেওয়া হবে ৷ বৃদ্ধি করার কথা এক হাদীসে এসেছে যে, **আল্লাহর পথে একটি খেলুর দানা ব্য**য় করলে, আল্লাহ তা'আলা একে এমনভাবে বৃদ্ধি করে দেবেন যে, তা পরিমাণে ওহুদ পাহা<mark>ড়ের চেল্লেও বেলি হবে। অংল্লাহকে ঋণ</mark> দেওয়ার এ অর্থও বলা হয়েছে যে, তাঁর বান্দাদৈরকে ঋণ দেওয়া এবং তাদের অভাব পূরণ করা। **হাদীসে <del>অভাবীদেরকে</del> ঋণ দেও**য়ার অনেক ফজিলত বর্ণিত হয়েছে। রাসূল 🚟 ইরশাদ করেছেন–

- ১. কোনো একজন মুসলমান অন্য মুসলমানকে একবার ঋণ দিলে এ ঋণদান আল্লাহর পথে সে **পরিমাণ স'পদ দুবার সদকা করার**
- ২. ইবনে আরাবী (র.) বলেন, এ আয়াত শুনে মানুষের মধ্যে তিন ধরনের প্রতিক্রিয়া হয়েছিল। **তন্মধ্যে <del>একনল</del> দুর্ভাগা বলাব**লি কর্ত यে, মুহাম্মদের রব অভাবী এবং আমাদের মুখাপৈক্ষী হয়ে পড়েছে আর আমরা অভাবমুক্ত। এর উশুরে ইরশাদ হয়েছে— اللهُ تَوْلَ النَّذِيْنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ فَقِيْرٌ وَنَعْنُ أَغْنِيَا وَ विजीয় দল হচ্ছে সে সমস্ত লোক, যারা এ আরাভ ভবে এর বিরুদ্ধাচরণ এবং কার্পণ্য করেছে। ধনসম্পদের লোভ তাঁদেরকে এমনভাবে আচ্ছন্ন করে ফেলেছে যে, আল্লাহর পথে ব্যব্ধ করার তৌফিক তাদের হয়নি। তৃতীয় দল হচ্ছে সেসব নিষ্ঠাবান মুসলমান যাঁরা এ ঘোষণা শোনার সাথে সাথেই সা**ড়া দি<del>য়েছিলেন</del> এবং নিজেদের পছ**ৰু করা সম্পদ আল্লাহর পথে ব্যয় করে দিয়েছিলেন। যেমন হযরত আবুদ দারদা (রা.) প্রমুখ। **এ আয়াত ব্রবতীর্ণ হওয়ার পর** হযরত আবুদ দারদা (রা.) রাসূল 🚟 -এর খেদমতে উপস্থিত হলেন এবং জিজ্ঞেস করলেন, হে **আল্লাহর রাসূল 😅 ! আ**মার পিতামাতা আপনার জন্য উৎসর্গ হোক! আল্লাহ তা'আলা কি আমাদের নিকট ঋণ চাচ্ছেন্য তাঁর তো ঋ**ণের প্রয়োজন নেই! আল্লাহর রাসূল** 🏥 উত্তর দিলেন, আল্লাহ তা'আলা এর বদলে তোমাদেরকে বেহেশতে প্রবেশ করাতে চা**ল্ছেন। হবরত আবুদ দারদা (রা**.) এ কথা শুনে বললেন, হে আল্লাহর রাসূল 🏥 ! হাত বাড়ান। তিনি হাত বাড়ালেন। হযরত **আবুদ দারুদা (রা.) বলতে লাগলে**ন, আমি আমার দুটি বাগানই আল্লাহকে ঋণ দিলাম। রাসূলে কারীম 🚟 বললেন, একটি **আল্লাহর রান্তার ওরাকফ করে দাও এবং** অন্যটি নিজের পরিবারের ভরণপোষণের জন্য রেখে দাও। হযরত আবুদ দারদা (রা.) ব**ললেন, আপনি সাক্ষী থাকুন** এ দুটি বাগানের মধ্যে যেটি উত্তম যাতে খেজুরের ছয়শ ফলত্ত কৃষ্ণ রয়েছে, সেটা আমি আল্লাহর রা**ন্তায় ওয়াক্ফ করলাম**। <mark>আল্লা</mark>হর রাসূল বললেন, এর বদলে আল্লাহ তোমাকে বেহেশত দান করবেন। হযরত আবুদ দারদা (বা.) বাড়ি ফিরে ব্রীকে বিষয়টি জানালেন। স্ত্রীও তাঁর এ সৎকর্মের কথা তনে অত্যন্ত খুশি হলেন। রাসূল্ 🚟 ইরশাদ করে**ছেন, খেজুরে পরিপূর্ণ অসংখ্য বৃক্ষ** এবং প্রশস্ত অট্টালিকা আবুদ দারদার জন্য তৈরি হয়েছে।
- ৩. ঋণ দেওয়ার বেলায় তা ফেরত দেওয়ার সময় যদি কিছু অতিরিক্ত দেওয়ার কোনো শর্ত করা না থাকে এবং নিজের পক্ষ থেকে যদি কিছু বেশি দিয়ে দেওয়া হয়, তবে তা গ্রহণযোগ্য। রাসূল 🚃 ইরশাদ করেছেন, তোমাদের মধ্যে সে ব্যক্তিই উত্তম যে তার [ঋণের] হককে উত্তমরূপে পরিশোধ করে। তবে যদি অতিরিক্ত দেওয়ার শর্ত করা হয়, **তাহলে তা সুদ** এবং হারাম বলে গণ্য হবে। –[মা'আরিফুল কুরআন]

۲٤٦. الم تر الي الملأ الجماعة مِن بَني الم تر الي الملأ الجماعة مِن بَني اِسْرَا ءِيْلَ مِنْ بَعْدِ مَوْت مُوْسَى اي إلى قِصَّتِهِمْ وَخُبَرِهِمْ إِذْ قَالُوا لِنَبِيِّ لَهُمُ هَ وَ شَمْويْلَ ابْعَثْ أَقِيمُ لَنَا مُلِكًا نُقَاتِلُ مَعَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَنْتَظِمُ بِهِ كَلِمَتُنَا وَنَرْجُعُ إِلَيْهِ قَالَ النَّنبِيُّ لَهُمْ هَلْ عَسَيتُمْ بِالْفَتْحِ وَالْكَسُرِ إَنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللَّا تُقَاتِلُوا خَبُرُ عَسٰى وَالْاسِسْتَفْهَامُ لِتَقْرِيْرِ التَّنَوْقَيِعِ بِهَا قَالَوْا وَمَا لَنَا الَّا نُقَاتِلُ فِي بِيْلِ اللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنا وَابْنَائِنَا بِسَبْيِهِمْ وَقَتْلَهُمْ وَقَدْ فَعَلَ بهم ذُلِكَ قَوْمٌ جَالُوتَ آي لَا مَانِعَ لَنَا مِنْهُ مَعَ وُجُنُودِ مُقْتَضِيَه قَالَ تَعَالَي فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمَ الْقِتَالُ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَجَبُنُوا إِلَّا قَلَيْلاً مِنْنَهُمْ وَهُمُ ٱلذِّيْنَ عَبَرُوا النَّهُرَ مَعَ طَالُوت كَمَا سَيَّأتي وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِالظَّلِمِيْنَ فَيُجَازِيْهِم.

একটি সম্প্রদায়কে একটি দলকে দেখনি? অর্থাৎ তাদের কাহিনী ও ঘটনার প্রতি দৃষ্টি দাওনি? তারা যখন তাদের নবীকে শামৃঈলকে বলেছিল, আমাদের জন্য এক রাজা পাঠাও নিযুক্ত কর আমরা তার সাথে আল্লাহর পথে যুদ্ধ করব। অর্থাৎ তিনি আমাদের বিষয়ে সুব্যবস্থা করবেন এবং সকল সমস্যায় আমরা তাঁর শরণাপনু হব। তিনি অর্থাৎ নবী তাদেরকে বললেন, যদি তোমাদের উপর জিহাদ ফরজ করে দেওয়া হয়. তবে জিহাদ করবে না বলে কি তোমাদের থেকে আশঙ্কা করা যায়? এটা ফাতাহ ও কাসরা উভয় হরকত সহকারে পাঠ করা যায়। خَبَرٌ वा বিধেয়। عَسٰي اللهُ تُعَاتِلُوا আয়াতোক্ত আশঙ্কাটি সত্যে পরিণত হওয়ার সম্ভাবনা বেশি- এ কথা বুঝানোর উদ্দেশ্যে এ স্থানে প্রশ্নবোধক ভঙ্গিমা ব্যবহার করা হয়েছে। তারা বলল, আমরা যখন স্ব-স্ব আবাস ও স্বীয় সন্তানসন্ততি হতে বহিষ্কৃত হয়েছি. তখন আমাদের কি হলো যে, আমরা আল্লাহর পথে যুদ্ধ করব না? তাদের সন্তানসন্ততিদেরকে বন্দী ও হত্যা করে ফেলা হয়েছিল। আর তাদের এ অবস্তা করেছিল জালত সম্প্রদায়। তাদের কথার মর্মার্থ হলো, যুদ্ধ করার যখন সঙ্গত কারণ বিদ্যমান, তখন আর এতে কি বাধা থাকতে পারে? আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, অতঃপর যখন তাদের উপর যুদ্ধ ফরজ করা হলো অল্প কজন ব্যতীত যারা তালুতের সাথে নদী অতিক্রম করতে পেরেছিল, তারা ছিল এরা: সামনে এ কথার উল্লেখ হচ্ছে। সকলেই তা হতে পৃষ্ঠ প্রদর্শন করল এবং সাহস হারিয়ে ফেলল এবং আল্লাহ সীমালজ্মনকারীদের সম্বন্ধে সবিশেষ অবহিত। অনন্তর তিনি তাদের প্রতিফল দান করবেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

نَــُــُّا : নেতা, দল। শব্দটির অর্থ শুধু দল নয়, বরং তার অর্থ হলো বিশেষ দল, নেতৃস্থানীয় বুদ্ধিজীবী শ্রেণি যাদেরকে দেখলে চোখ ও অন্তর ভক্তি-শ্রদ্ধায় ভরে যায়। আর نُهُ -এর আভিধানিক অর্থও হলো ভরা, পূর্ণ করা। اَفَعَالُ : প্রেরণ কর। اَفَعَالُ عَالُ ) اِقَامَةً : नियुक्ত কর। اَفَعَالُ ) اِقَامَةً (اِفْعَالُ ) اِقَامَةً : नियुक्ত কর। مَلَكُ : প্রেরণ করা। عَمَلُ بَعْثُ بَعْثُ بَعْثُ ا : مُقْتَضْي : याँत घाता आमता आमारमत विषर्य पूरावद्या कतव । سَبني : विक कता । مُقْتَضْي : याँत घाता आमता आमारमत সঙ্গত কারণ, দাবি : عَبُرُوّا : পৃষ্ঠ প্রদর্শন করল : جَبْنُوا : সাহস হারিয়ে ফেলল : عَبْدُوا عَنْهُ : অতিক্রম করেছিল :

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তা**লৃত-জালৃত প্রসঙ্গে যুদ্ধের বিবরণ :** হযরত মূসা (আ.)-এর ইত্তেকালের পর বনী ইসরাঈল গোত্র কিছুকাল সঠিক ছিল। এরপর তারা প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ এবং তাওরাতের পরিপন্থি কাজকর্ম শুরু করে। এমনকি কোনো কোনো ব্যক্তি মূর্তি পূজা করতে আরম্ভ করে। আল্লাহ তা'আলা তখন তাদের উপর জালত নামক জনৈক অত্যাচারী বাদশাহ চাপিয়ে দেন। উক্ত বাদশাহ ছিল

H

७२२

আমালিকা গোত্রের। সে তথু তাদেরকে পরান্তই করেনি বরং বনী ইসরাঈলের তাবৃতকেও ছিনিয়ে নিয়ে যায়। তখন বনী ইসরাঈলের অন্তরে নিজেদের সংশোধনের চিন্তা আসে। তারা তাদের যুগের নবী শামবীল (আ.)-এর নিকট আবেদন করল যে, আপনি আমাদের জন্য একজন বাদশাহ নিযুক্ত করুন। আমরা তার নেতৃত্বে যুদ্ধ করব। হযরত শামবীল (আ.) আল্লাহর তা'আলার নিকট দোয়া করলেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁর দোয়া কবুল করে হযরত তালৃতকে তাদের বাদশাহ বানিয়ে দিলেন। হযরত তালৃতের নেতৃত্বে যুদ্ধের প্রস্তুতি তক্ত হয়।

ফিলিস্তিনে তৎকালীন রাজা ছিল জাল্ত। লোকটি অত্যন্ত বীর পুরুষ এবং সুস্বাস্থ্যের অধিকারী ছিল। তার সঙ্গে ছিল প্রায় এক লাখ সৈন্য। তারা সর্বপ্রকার যুদ্ধান্ত্রে সজ্জিত ছিল। এমতাবস্থায় হযরত তাল্ত চাইলেন যে, তার সৈন্যদের শক্তি পরীক্ষা করা হোক। যাতে যারা সাহসী এবং যুদ্ধ অভিজ্ঞ নয়, তাদেরকে বাহিনী থেকে বাদ দেওয়া যায়। সুতরাং যে রাস্তা দিয়ে বনী ইসরাঈলের যাওয়া প্রয়োজন ছিল সে রাস্তায় ছিল একটি নদী। এ নদীটি জর্দান এবং ফিলিস্তিনের মাঝে অবস্থিত। উক্ত নদী অতিক্রম করার প্রয়োজন ছিল। তবে হযরত তাল্ত জানতেন যে, বনী ইসরাঈলের মধ্যে নিয়মানুবর্তিতা এবং শৃঙ্খলার বেশ ঘাটতি রয়েছে। এ কারণে তিনি অভিজ্ঞ ও পারদর্শী এবং অনভিজ্ঞদের মাঝে পার্থক্য সৃষ্টি করার জন্য এক পরীক্ষার আশ্রয় নিলেন। তিনি বললেন, কোনো ব্যক্তি নদী থেকে পানি পান করবে না। যে পান করবে তার সাথে আমার কোনো সম্পর্ক থাকবে না। যারা পানি পান না করবে তারাই আমার সঙ্গী হবে। অর্থাৎ মূল নির্দেশ এই ছিল যে, হাত দ্বারা পানি স্পর্শ করবে না। তবে এক আধ অঞ্জলি পানি মুখে দিয়ে গলা ভিজানোর অনুমতি ছিল। এতে কোনো দোষ নেই। তখন ছিল গ্রীক্ষকাল। প্রচণ্ড গরম পড়েছিল। লোকেরা পানি দেখে তার প্রতি ছুটে গেল। অধিকাংশ মানুষ পরিতৃপ্ত হওয়া পর্যন্ত পানি পান করল। মাত্র ৩১৩ জনের ক্ষুদ্র একটি দল নিজেদের প্রতিজ্ঞার উপর অবিচল থাকল। যারা তৃত্তিসহকারে পানি পান করেছিল, তারা নদী পার হতে সক্ষম হলো না। পক্ষান্তরে যারা পানি পান করেনি বা সমান্য পান করেছিল তারা অনায়াসে নদী পার হয়ে গেল।

হযরত দাউদ (আ.) ছিল সে সময় কম বয়সী যুবক। ঘটনাক্রমে তালতের সোনাবাহিনীর মধ্যে তিনি অংশগ্রহণ করলেন। হযরত দাউদ (আ.) ছিলেন তাঁর অন্যান্য ভাইদের মধ্যে সবচেয়ে খাটো ও স্বল্পবয়সী। তিনি ছাগল চরাতেন। তালূত সৈন্য প্রস্তুতিকালে তিনিও তার সাথে যাত্রা করলেন। পথিমধ্যে তিনি একটি পাথর পেয়েছিলেন। আল্লাহর কুদরতে পাথরটি তাকে বলল, হে দাউদ! তুমি আমাকে তোমার সাথে নিয়ে নাও। আমি হযরত হারুনের পাথর। আমার দ্বারা অনেক বাদশাহকে হত্যা করা হয়েছে। হযরত দাউদ (আ.) সাথে সাথে পাথরটি তাঁর ঝুলির মধ্যে নিয়ে নিলেন। এরপর তিনি আরেকটি পাথর পেলেন। পাথরটি বলল, আমি হযরত মূসা (আ.)-এর পাথর। আমার দ্বারা অমুক অমুক বাদশাহকে মারা হয়েছে। তিনি এ পাথরটিও তুলেন নিলেন। এরপর তৃতীয় আরেকটি পাথর তাকে বলল, আমাকে তুলে নাও, আমার দ্বারাই জালতের মৃত্যু ঘটবে। হযরত দাউদ এ পাথরটিও তুলে নিলেন।

বিখ্যাত পাহলোয়ান জালৃত যুদ্ধক্ষেত্রে উপস্থিত হয়ে তার প্রতিদ্বন্ধীকে আহ্বান জ্ঞানালো। তার শক্তি ও ভয়ের কারণে কেউ সামনে অগ্রসর হচ্ছিল না। হযরত তালৃত ঘোষণা দিলেন— যে ব্যক্তি জালৃতকে হত্যা করবে, আমি তার সাথে আমার কন্যাকে বিবাহ দেব। হযরত দাউদ (আ.) সামনে অগ্রসর হলেন। বাদশা তালৃত নিজ ঘোড়া এবং যুদ্ধান্ত্রও তাঁকে দিয়ে দিলেন। হযরত দাউদ (আ.) সামান্য অগ্রসর হয়ে ফিরে এসে বললেন, যদি আল্লাহ আমার সাহায্য না করেন, তাহলে এ সকল হাতিয়ার আমার কোনো কাজে আসবে না। কাজেই আমি অন্ত্র ছাড়াই তার সাথে লড়ব। এরপর হযরত দাউদ তার থলি এবং ধনুক নিয়ে ময়দানে অগ্রসর হলেন। জালৃত বলল, তুমি আমার সাথে এ পাথর নিয়ে যুদ্ধ করতে এসেছং যার ঘারা মানুষ কুকুরকে তাড়িয়ে থাকে। হযরত দাউদ (আ.) বললেন, তুমি তো কুকুরের চেয়েও নিকৃষ্ট ও অধম। জালৃত রাগান্বিত হয়ে বলল, অবশ্যই আমি তোমার গোশত হিংস্র পশু-পাখিদেরকে খাওয়াব। হযরত দাউদ জ্বাব দিলেন, আল্লাহই তোমার গোশত পশুপাখিদেরকে খাওয়াবেন। এ বলে তিনি পাথর বের করে করে তান্তিট কলেন। এরপর তাকে ফাঁদে রেখে দ্বিতীয় পাথর বের করে করে বললেন, আন্তাই তামার নান্ত্র তার পাথর বের করে করে বললেন। এরপর তিনি তাকেও ফাঁদের মধ্যে রাখলেন। এরপর তিনি তাকেও ফাঁদের মধ্যে রাখলেন। এরপর তিনি তা ঘুরালেন। একটি পাথর জালৃতের মাথায় আঘাত করল, ফলে তার মাথার মগজ বের হয়ে গেল। তার সাথে আরো ৩০ জন মানুষ মারা গেল।

হযরত দাউদ (আ.) জালূতের মাথা কেটে ফেললেন এবং তার আঙ্গুল থেকে আংটি খুলে নিয়ে তালূতের সামনে পেশ করলেন। তালূত বাহিনী বিজয় লাভ করে ফিরে আসল। এরপর বাদশাহ তালূত হযরত দাউদ (আ.)-এর সাথে তার কন্যাকে বিবাহ দিয়ে দিলেন। পরবর্তীতে আল্লাহ তা'আলা হযরত দাউদ (আ.)-কে খেলাফত ও নবুয়ত দান করলেন।
— জামালাইন

হযরত শামবীল (আ.) প্রাচীন সিরিয়া [শাম]-এর পর্বতময় আফ্রিয়ম অঞ্চলে রামা নগরে অবস্থান করতেন। -[তাফসীরে মাজেদী]

َ مَلْ عَسْيَتُمٌ : वर्षा وَالْاِسْتَفِهُامُ لِتَقَرِّبُو التَّوَقُع بِهَا : وَالْاِسْتَفِهُامُ لِتَقَرِّبُو التَّوَقُع بِهَا : وَالْاِسْتَفِهُامُ لِتَقَرِّبُو التَّوَقُع بِهَا : عَلْ عَسْيَتُمْ : वर्षा श्वाविह, ठा टराइँ थांकरव ।

## غَلَيْهُ السَّلَامُ رَبَّهُ إِرْسَالَ ١٤٧ عَلَيْهُ السَّلَامُ رَبَّهُ إِرْسَالَ ١٤٠٠ وَسَأَلَ النَّبِيَّ عَلَيْهُ السَّلَامُ رَبَّهُ إِرْسَالَ

مَلَكِ فَاجَابَهُ اللَّى ارْسَالُ طِالُوْتِ وَقَالُ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللُّهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمُ طَالُوْتَ مَلكًا قَالُوْآ اَنتُى كَيْفَ يَكُنُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ اَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ لِإَنَّهُ لَيْسَ مِنْ سَبْط الْمَصْلَكَة وَلاَ النُّنُبُوَّة وكَانَ دَبَّاعًا أَوْ رَاعِيًا وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ يَسْتَعِيْنُ بِهَا عَلَى اقَامَةِ الْمُلْكِ قَالَ النَّبِيُّ لَهُمْ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفْهُ إِخْتَارُهُ لِلْمَلْكِ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً سَعَةً فِي العِلْمِ وَالنَّجِسْمِ وَكَانَ اَعْلَمُ بَنِي اِسْرَائِيْلَ يُوْمَئِذِ وَاَجْمَلُهُمْ خَلْقًا وَاللُّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَّشَاءُ إِيْتَاءَهُ لَا إِعْتِرَاضَ عَلَيْهِ وَاللُّهُ وَالسَّحَ فَضْلَهُ عَلِيْمٌ بِمَنْ هُوَ أَهْلُ لَهُ.

#### অনুবাদ :

করে পাঠাবার জন্য আল্লাহর নিকট দোয়া করেন। তালৃতকে সম্রাট হিসেবে প্রেরণ করতঃ আল্লাহ তা'আলা তাঁর এ দোয়া কবুল করেন। তাদের নবী তাদেরকে বললেন, আল্লাহ তালতকে তোমাদের সম্রাট নিযুক্ত করেছেন। তারা বলল, আমাদের উপর কখন অর্থাৎ কিরূপে তার কর্তৃ হবে, যখন তদপেক্ষা আমরা কর্তৃত্বের অধিক হকদার! কারণ সে রাজবংশের লোকও নয়, নবী-বংশের লোকও নয়। সে একজন চামড়া পাকাকারী অথবা একজন রাখাল মাত্র। এবং তাকে প্রচুর ঐশ্বর্যও দেওয়া হয়নি। যা দ্বারা সে কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠায় সাহায্য নিতে পারে। নবী তাদেরকে বললেন, আল্লাহই তাকে তোমাদের উপর অধিপতি হিসেবে মনোনীত করেছেন গ্রহণ করে নিয়েছেন এবং তিনি তাকে জ্ঞান ও দেহে সমৃদ্ধ করেছেন, ঐশ্বর্যশালী করেছেন। সে যুগে বনী ইসরাঈলের মধ্যে তিনি সর্বাধিক জ্ঞানী, সুন্দর ও পূর্ণাঙ্গ শারীরিক গঠনের অধিকারী ব্যক্তি ছিলেন। আল্লাহ যাকে দিতে ইচ্ছা করেন তাকে স্বীয় রাজ্য দান করেন। সুতরাং এর উপর কোনো প্রশ্ন তোলা যেতে পারে না। আল্লাহ তা'আলা অর্থাৎ তাঁর অনুগ্রহ অতি ব্যাপক এবং কে এর যোগ্য এই সম্পর্কে তিনি খুবই জানেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

: ताथान । وَرَاعَى : প্রেরণ করা । سَبْطُ الْمَمْلُكَةِ । রাজবংশ : رَاعَى । চামড়া পাকাকারী । وَاعْنَ े अधिकछत সुन्मत । أَجْمَلُ : अप्रिक : بَسْطَةُ अधिकछत अुन्मत ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বনু ইসরাঈলের মাঝে দুটি বিশেষ বংশ ছিল। একটি নরুয়ত বংশ অপরটি রাজ : قَوْلُهُ مِنْ سَبْطِ الْمَمْلُكَةِ وَلاَ النَّبُوَّةِ বংশ। আর তালূত নবুয়ঁত বংশেরও লোক ছিল না; আর রাজ বংশেরও না। ইবারতে এ কথা বলাই উদ্দেশ্য।

এখানে ইলম দ্বারা সেসব বিষয়ের জ্ঞান উদ্দেশ্য ছিল, যার সম্পর্ক রাজ্য রক্ষা ও রাজ্য র্জয়ের সর্ক্ষে। আরু দৈহিক প্রসারতা দ্বারা উদ্দেশ্য তালত দৈহিক গঠন ও বাহ্য অবয়ব- ঔজ্জ্বল্যে অন্যদের চেয়ে বহুগুণে শ্রেষ্ঠ ছিলেন। পবিত্র কুরআনের বর্ণনালঙ্কার ও শৈলী-সৌন্দর্য লক্ষণীয়। নামটি এমন চয়ন করা হয়েছে, যাতে দীর্ঘকায় হওয়ার পূর্ণ ইঙ্গিত পাওয়া যাচ্ছে। গবেষকদের একদল এরূপ মন্তব্য করেছেন যে, طَوْل মূলত طَوْلُوت ছিল, যা طُول [দৈর্ঘ্য] থেকে নির্গত। –[তাফসীরে মাজেদী]

ों वर्ल পেশ দিয়ে] এক অঞ্জলি বা চিল্লু পানি। تُوْلُمُ غُرُفَةً

े उरा थाकात প্রতি عَضَافُ वि : قَوْلُهُ مَنْ مَانْهِ उरा थाकात প্রতি ইঙ্গিত। কেননা স্রাসরি নদী পান করা সম্ভব নয়।

। অর্থাৎ তারা যখন পৌছল أَجُمْعَ مُذَكِّرْ غَانبْ পৌছা] মাসদার থেকে : قَوْلُهُ لُمَّا وَافُوهُ

২৪৮. তারা যখন তার [তালুতের] র্তৃত্ব প্রতিষ্ঠার নিদর্শন চাইল তখন তাদের নবী ভাদেরকে বলেছিল, তার কর্তুরে নিদর্শন এই যে. তোমাদের নিকট আসবে তাবৃত সিন্দুক। এতে নবীদের প্রতিকৃতি রক্ষিত ছিল। হযরত আদম (আ.)-এর নিকট আল্লাহ তা আলা এটি নাজিল করেছিলেন। পরে ত, বনী ইসরাঈলের হস্তগত হয়। আমালিকা সম্প্রদায় তানের উপর বিজয়ী হলে তারা তা ছিনিয়ে নিয়ে যায়। ইসরাঈলীগণ এর অসিলায় শত্রুর উপর বিজয় প্রার্থনা করত। তারা সেটি যুদ্ধের মাঠে নিজের সম্মুখে স্থাপন করত এবং এর দ্বারা 'সকীনা' বা চিত্তপ্রশান্তি লাভ করত। যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন- যাতে তোমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে রয়েছে সকীনা। তোমাদের প্রশান্তি এবং মৃসা ও হারুন-পরিজন অর্থাৎ তারা দুজন যা রেখে গেছে তার অবশিষ্টাংশ। হযরত মুসা (আ.)-এর পাদুকা ও লাঠি: হযরত ারুন (আ.)-এর পাগড়ি, তাদের প্রতি অবতীর্ণ এক ঝুড়ি মানুা, তাওরাত-তখতির কিছু **খণ্ডিত অংশ তাতে ছিল**। ফেরেশতাগণ তা বহন করে আনবেন। তোমরা যদি বিশ্বাসী হও, তবে তোমাদের জন্য তাতে তার কর্তৃত্বের নিদর্শন রয়েছে। অনন্তর তাদের দৃষ্টির সামনে আকাশ ও পৃথিবীর মাঝখানে ফেরেশতারা তা বহন করে এনে তালতের নিকট রাখল। এতে তারা তালতের কর্তৃত্ব স্বীকার করে এবং জিহাদের জন্য দ্রুত প্রস্তৃতি গ্রহণ করে। তখন তালত যুবকদের মধ্য হতে বাছাই করে ৭০ হাজার যুবককে জিহাদের জন্য মনোনীত করেন।

٢٤٨. وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ لَمَّا طَلَبُواْ مِنْهُ أَيَّةً عَلَى مُلْكه إِنَّ أَيَّةَ مُلْكِه أَنْ يَاتِيكُمُ الْتَّابُوتُ الصَّنُدُوٰقَ كَانَ فِيْهِ صُورٌ الْاَنْبِيَاءِ اَنْزَلَهُ اللَّهُ تَعَالِي عَلِي أَدُمَ وَاسْتَمَرَّ إِلَيْهِمْ فَغَلَبَتْهُمُ الْعَمَالِقَةَ عَلَيْهِ وَأَخَذُوهُ وَكَانُوْا يَسْتَفْتِحُونَ به عَلْنَى عَدُوّهم وَيُتَقَيّدِمُوْنَهُ فِي الْقِتَالِ وَيَسْكُنُوْنَ إِلَيْهِ كُمَّا قَالَ تَعَالَىٰ فِيْهِ سَكِيْنَا طَمَانِيْنَهُ لِقُلُوبِكُمْ مِنْ رَبِكُمْ وَبُقِيَّةً مِمَّا تَرَكَ ال مُوسِي وَالْ هُرُونَ أَيْ تَركاهُ وَهِيَ نَعلاً مُوسِي وَعَصَاهُ وَعِيمَامَةً هُرُوْنَ وَقَفِينْزُ مِنَ الْمَنّ الَّذِي كَانَ يَنْزِلُ عَلَيْهِمْ وَرُضَاضٌ الْاَلْوَاحِ تَحْيملُهُ المَلْئِكَةُ حَالاً مِنْ فَاعِيل يَأْتِيْكُمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكُ لَاٰيَةً لَكُمْ عَلَىٰ مُلْكِهِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ فَحَمَلُتُهُ الْمَلَاتِكَةُ بِينَ السَّمَاءِ وَالْارْضِ وَهُمُ يَنْظُرُوْنَ إِلَيْه حَتَّى وَضَعَتْهُ عِنْدَ طَالُوْت فَاقَرُّواْ بِمُلْكِهِ وَتَسَارَعُوا إِلَى الْجِهَادِ فَاخْتَارَ مِن شَبَّانِهِم سَبْعِيْنَ الفَّاء

#### তাহকীক ও তারকীব

وَمَانُ : كَسَنَفَتِ عَوْنَ بِهِ : विजय वर्वन्न, वर्थ - ছবি, আকৃতি : إِسَنَفَتُ : वर्जाहि हिन : فَلَبَتَ : विजय शर्थना कित्र । فَلَيْتُ : वर्जाहि : فَلَيْتُ : वर्जाहि : क्रियों श्री क्षिय स्वाहि नाल करात : क्रियों क्रिया : क्रियों क्रिया : क्रिया क्रिया : वर्जाहि : वर्जाहि

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তাতে হয়রত মৃসা (আ.) ও অন্যান্য নবীগণের পরিত্যক্ত কিছু বরকতপূর্ণ বস্তুসামগ্রী রক্ষিত ছিল। বনী ইসরাঈলরা যুদ্ধের সময় এ সিন্ধুকটিকে সামনে রাখত, আল্লাহ তা'আলা এর বদৌলতে তাদেরকে বিজয়ী করতেন। ফিলিস্তিনের জালৃত বনী ইসরাঈলদেরকে পরাজিত করে এ সিন্দুকটি লুষ্ঠন করে নিয়ে গিয়েছিল। কিন্তু আল্লাহ যখন এ সিন্দুক ফিরিয়ে দেওয়ার ইচ্ছা করলেন, তখন অবস্থা এই দাঁড়াল যে, কাফেররা যেখানেই সিন্দুকটি রাখে, সেখানেই দেখা দেয় মহামারি ও অন্যান্য বিপদাপদ। এমনিভাবে পাঁচটি শহর ধ্বংস হয়ে যায়। অবশেষে অতিষ্ঠ হয়ে এ সিদ্ধান্ত স্থির হলো যে, নাউযুবিল্লাহ! এ কুলক্ষণের গাঁটরিটি অন্য কোথাও ছুড়ে ফেলে আসা হোক। সিদ্ধান্ত মতে দুটি গরুর উপর সেটি উঠিয়ে হাঁকিয়ে দিল। ফেরেশতাগণ গরুগুলোকে তাড়া করে এনে তাল্তের দরজায় পৌছে দিলেন। বনী ইসরাঈলরা এ নিদর্শন দেখে তাল্তের রাজত্বের প্রতি আস্থা স্থাপন করল এবং তাল্ত জাল্তের উপর আক্রমণ পরিচালনা করলেন। —[মা'আরিফুল কুরআন: ১৩৬]

মুকাদাস থেকে আলাদা হলো বের হলো। ঐ সময় ছিল প্রচণ্ড গরম। তারা তার কাছে পানি চাইলে সে বলল. আল্লাহ একটি নদী দ্বারা তোমাদেরকে তোমাদের মধ্যে অনুগত কে? আর অবাধ্য কে? তা প্রকাশ করার উদ্দেশ্যে পরীক্ষা করবেন। তোমাদের যাচাই করবেন। জর্দান ও ফিলিন্তিনের মধ্যবর্তী অঞ্চলে ছিল ঐ নদীটির অবস্থান। যে কেউ তা থেকে অর্থাৎ তার পানি পান করবে, সে আমার দলভুক্ত নয় আমার অনুসারী বলে গণ্য নয় আর যে তা খাবে না তার স্বাদ গ্রহণ করবে না সে আমার দলভুক্ত। এ ছাড়া যে তার হাতে এক কোষ পানি গ্রহণ করবে সে-ও। పَوْنَتْ -এর ১ -এ ফাতাহ ও পেশ উভয় হরকত সহকারে পাঠ করা যায়। অর্থ- এক অঞ্জলি। এতটুকুতেই যথেষ্ট করবে এর অতিরিক্ত নেবে না সে-ও আমার দলভুক্ত।

কিন্তু যখন তারা সেখানে এসে পৌছল তখন অল্প সংখ্যক ব্যতীত সকলেই তা থেকে বেশি করে পান করল। ঐ অল্প সংখ্যকগণ কেবল এক অঞ্জলির উপরই যথেষ্ট করেছিল। বর্ণিত আছে যে, তাদের ও তাদের পশুগুলোর জন্য এতটুকুই যথেষ্ট হয়ে গিয়েছিল। তারা সংখ্যায় তিনশত এবং কিছু বেশি ছিল। সে এবং তার সাথে যারা বিশ্বাস স্থাপন করেছিল, তারা যখন তা অতিক্রম করল। এরা তারাই ছিল, যারা এক অঞ্জলি পানির উপর যথেষ্ট করেছিল। তখন যারা পানি পান করেছিল তারা বলল, জালৃত ও তার সেনাবাহিনীর সাথে অর্থাৎ তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার শক্তি আজ আমাদের নেই। তারা সাহস হারিয়ে ফেলল এবং তা [নদী] অতিক্রম করতে পারল না। আর যাদের প্রত্যয় ছিল দৃঢ় বিশ্বাস ছিল যে, পুরুত্থানের মাধ্যমে আল্লাহর সাথে তাদের সাক্ষাৎ ঘটবে তারা হলো যারা নদী অতিক্রম করতে পেরেছিল। তারা বলল, আল্লাহর অনুমতিক্রমে তাঁর ইচ্ছায় কত ক্ষুদ্র দল কত বৃহৎ দলকে পরাভূত করেছে! كَمْ مَنْ فَنَدِ এ স্থানে नेकि کُمْ नेकि کُمْ वा विवत्तपम्लक । ﴿ عَبَرَيْنَةُ नेकि کُمْ اللهُ नेकि 'বহু' অর্থে ব্যবহৃত। হুল্ল অর্থ– দল। <u>আল্লাহ</u> তাঁর সাহায্য ও সহযোগিতাসহ ধৈর্যশীলদের সাথে রয়েছেন।

र १० २८० عقوم من الْجُنُود مِن الْجُنُود مِن الْجُنُود مِن الْجُنُود مِن بَيْتِ الْمَقْدِس وَكَانَ حُرًّا شَدْيدًا وَطَلَّبُواْ مِنْهُ الْمَاءَ قَالَ انَّ اللَّهَ مُبْتَىلْيِكُمْ مُختَبرُكُمْ بِنَهَرِ لِيُظْهِرَ الْمُطيعُ مِنْكُمْ وَالْعَاصِي وَهُوَ بَيْنَ الْأُرْدُنُ وَفِيلُسُطِيْنَ فَمَنْ شَرِبَ مِنْنُه أَى مِنْ مَائِبِهِ فَلَيْسَ مِنْيَىْ أَىْ مِنْ أَتْبَاعِنَى وَمَنْ لَمْ يَطْعَمُهُ يُذُقُّهُ فَإِنَّهُ ۚ مِنْيَى ۚ إِلَّا مَن اغْتَرَفَ كُلُوفَةً بِالْفَتِحِ وَالتُّضِيِّم بيَدِه فَاكْتَفَى بِهَا وَلَمَّ يَزِدْ عَلَيْهَا فَإِنَّهُ مِنْتُى فَشَرِبُوا مِنْنَهُ لَمَّا وَافُونَ بِكَثَرَةِ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَاقْتَصَرُوا عَلَى ٱلغُنْرَفَةِ رُوى أنتَهَا كَفَتْهُمْ لِشُرْبِهِمْ وَدَوَابِيِّهِمْ وَكَالُوا ثُلُثَ مِانَةِ وَبِضْعَةَ عَشَرَ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِيْنَ أَمَنُنُوا مَعَهُ وَهُمُ الَّذِيْنَ اقْتَصَرُوا عَلَى الْغَنْرِفَةِ قَالُوْا أَيُ الَّذِيْنَ شَرِبُوا لَا طَافَـةَ لَـنَا الْـيَـوْمَ بِـجَـالُـوْتَ وَجَـنَـوْدِهِ أَيْ بِقِتَالِهِمْ وَجَبَنَوْا وَلَمْ يُجَاوِزُوْهُ قَالَ الَّذِيْنَ يَظُنُّونَ يَوْقَيْنُونَ أُنَّهُمْ مُلْقُوا اللَّهِ بِالبُّعَثِ وَهُمَ النَّذِيْنَ جَاوَزُوْهُ كَمْ خَبَرِيَّةً بِمَعْنَى كَثِيْرِ مِّنْ فِئَةٍ جَمَاعَةٍ قُلِيْلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيبُكِرةً بِاذْن اللِّهِ بِإِرَادَتِهِ وَاللُّهُ مَعَ الصَّبريْنَ بِالنَّصْرِ وَالْعَوْنِ .

৫২৬

#### তাহকীক ও তারকীব

আলাদা হলো, বের হলো। مُبْتَلْبِكُم : তোমাদের পরীক্ষাকারী, পরীক্ষা করবেন। اِغْتَرَفَ : হাতে পানি গ্রহণ क्तन। وَافُوا : जाता (शैष्टन। افْتَصَرُوا : यथिष्ठ करतिष्टन, काल करतिष्टन। وَافُوا : येशिष्ठ रायुष्ठ रायुष्ठ : ضَاوَرًا : पन وَخَبُنُوا : अाश्य शतिरा रायना : جَبُنُوا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

डें : জালৃত [ইহুদি প্রতিপক্ষ]। ফিলিস্তিনী বাহিনীর প্রখ্যাত সেনানায়ক, দুর্ধর্ষ সুঠামদেহী পালোয়ান ছিল। দেখতে মানুষ নয়, যেন একটা দৈত্য। তাওরাতের বর্ণনা মতে তার দৈর্ঘ্য ছিল- মাথা বাদে ১০ ফুট। মাথা থেকে পা পর্যন্ত লোহার পোশাক পরে থাকত এবং তার ঢালের ওজন ছিল তিন মণ। –[তাফসীরে মাজেদী]

মুফতি মুহামদ শফী (র.) তাঁর তাফসীরে লিখেন- এ পরীক্ষার কারণ আমার মতে এই : قَوْلُهُ قَالَ إِنَّ اللَّهُ مُبتَّلِيْكُمْ بِنَهَرِ যে, অনুরূপভাবে মানুষের জোশ ও উত্তেজনা অনেক গুণ বেড়ে যায়। কিন্তু প্রয়োজনের সময় খুব নগণ্য সংখ্যক লোকই এগিয়ে আসে। উপরস্তু তখন কিছু লোকের অসহযোগ অন্যান্য লোকদেরকেও বিচলিত করে। এসব লোকদের দূরে সরানোই ছিল আল্লাহর ইচ্ছা। তাই তাদের জন্য পরীক্ষার ব্যবস্থা করলেন, যা অত্যন্ত উপযোগী ছিল। কেননা যুদ্ধের সময় দৃঢ়তা ও কষ্টসহিষ্ণুতারই বেশি প্রয়োজন। অতএব, পিপাসার তীব্রতার সময় পানি পাওয়া সত্ত্বেও পান করা থেকে বিরত থাকা দৃঢ়তার পরিচায়ক। পক্ষান্তরে এ অবস্থায় অন্ধের মতো ঝাঁপিয়ে পড়া অস্থিরতার লক্ষণ।

পরবর্তীতে একটা অস্বাভাবিক ব্যাপার বর্ণনা করা হয়েছে যে, অতিমাত্রায় পানি পানকারীগণ শারীরিক দিক দিয়ে বেকার হয়ে পড়ল এবং তারা দ্রুত চলাফেরা করতে অপারগ হয়ে গেল। রহুল মা'আনীতে ইবনে আবী হাতেমের বরাত দিয়ে হযরত ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতের উদ্ধৃতিতে ঘটনার যে পরিণতি বর্ণিত হয়েছে, তাতে বোঝা যায়, এতে তিন ধরনের লোক ছিল।

একদল অসম্পূর্ণ ঈমানদার, যারা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হতে পারেনি। দ্বিতীয় দল পূর্ণ ঈমানদার, যারা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়েছে ঠিকই কিন্তু নিজেদের সংখ্যা কম বলে চিন্তা করেছে এবং তৃতীয় দল ছিল পরিপূর্ণ ঈমানদার যারা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়েছে এবং নিজেদের সংখ্যালঘিষ্ঠতার কথাও চিন্তা করেনি। ~[মা'আরিফুল কুরআন]।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

ظهروا لِيقِتالِهِمْ وتصافَوا قالُوا رَبَّتا أَفْرِغُ أَصْبُبْ عَلَيْنَا صَبْرً اوَ ثَبَتْ أَقْدَامَنَا بِتَقْوِيَةِ قُلُوبِنَا عَلَى الْجِهَادِ

وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمُ الْكُفِرِيْنَ .

. فَهَزَمُوهُمْ كَسَرُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ بِإِرَادَتِهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ وَكَانُ فِي عَسْكَرِ طَالُوْتَ جَالُوْتُ وَأَتْهُ أَيْ دَاوْدِ اللَّهُ الْمُلْكَ فَيْ بَنِي إِسْرَائِينُلَ وَالْحِكْمَةَ اَلَنَّبُوَّةَ بَعُدُ مَوْتِ شَمُويُول وَطَالُوتُ وَلَمْ يَجْتَمِعَا لأحَدِ قَبْلُهُ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يُشَاءُ كَصَنْعَةِ التُّدُرُوع وَمَنْطِقِ التَّطَيرِ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضُهُم بَذَلُ بَعْضٍ مِنَ النَّاسِ ببَعْض لَفَسَدَتْ الْأَرْضُ بَغُلَبَةِ الْـمُشركيْ نَ وَقَتُكَ الْمُسْلِمِيْنَ وَتَخْرِيْبِ الْمُسَاجِدِ وَلٰكِنَّ اللَّهَ ذَوْ فَضْلِ عَلَى الْعُلَيْيَن فَدَّفَعَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ.

نَقُصُّهَا عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ بِالْحَقّ بالصِّدْق وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِيْنَ ٱلتَّاكِيدُ بِاَنَّ وَغُمْيُهِ مَا رَدُّ لِقَوْلِ الْكُفَّارَ لَهُ لِسِّتِ ২৫০. তারা যখন জালৃত ও তার সেনাদলের সমুখীন হলো অর্থাৎ যুদ্ধার্থে সামনে আসল এবং কাতার করে দাঁড়াল তখন বলল, হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদের উপর ঢেলে দাও ধৈর্য এবং জিহাদের জন্য আমাদের হ্বদয় শক্তিশালী করে আমাদের পা' অবিচলিত রাখ এবং সত্য প্রত্যাখানকারী সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে আমাদেরকে সাহায্য দান কর।

Yo \ ২৫১. সুতরাং তারা আল্লাহর অনুমতিক্রমে তাঁর ইচ্ছায় তাদেরকে পরাভূত করল। فَهُزَمُوْهُمُ অর্থ- তাদেরকে পরাভূত করল। আ<u>র দাউদ</u> তিনি তালূতের সেনাদলে শরিক ছিলেন জালৃতকে হত্যা করেছিল। আল্লাহ তাকে দাউদকে তালতের পর বনী ইসরাঈলের কর্তৃও শামুঈলের মৃত্যুর পর হিকমত নবুয়ত দান করেছিলেন। তার পূর্বে একই ব্যক্তির মধ্যে নবুয়ত ও কর্তৃত্ব আর কারো মধ্যে একত্রে দৃষ্ট হয় না এবং যা তিনি ইচ্ছা করলেন। যেমন বর্ম নির্মাণ কৌশল, পাখির ভাষা বুঝার ক্ষমতা ইত্যাদি তা তাকে শিক্ষা দিলেন। আল্লাহ যদি بَدْل صه النَّاسُ विषे بَعْضُهُمْ अन्तर जािं النَّاسُ विषे عُفْ বা অংশবিশেষ স্থলাভিষিক্ত পদ। অন্যদল দ্বারা প্রতিহত না করতেন, তবে পৃথিবী অংশীবাদীদের বিজয়, মুসলিমদের হত্যা ও মসজিদসমূহ বিধাংসের দরুন বিনষ্ট হয়ে যেত। কিন্তু আল্লাহ বিশ্বজগতের উপর অনুগ্রহশীল। তাই তিনি একদলকে অন্যদল দ্বারা প্রতিহত করেন ৷

٢٥٢ २৫२. এই সব এ সমন্ত আয়াতসমূহ আল্লাহর আয়াতমালা। হে মুহাম্মদ! আমি তোমার নিকট <u>যথাযথভাবে</u> সত্যসহ <u>আবৃত্তি করি</u> বিবৃত করি। <u>আর</u> নিশ্চয় তুমি রাসুলগণের অন্যতম। এ স্থানে 🖫 এবং এরপ কতিপয় শব্দ ব্যবহার করে বিষয়টিকে আরো عاكند অর্থাৎ জোরালো করা হয়েছে। এ বক্তব্যটি 'আপনি প্রেরিত পুরুষ [ﷺ] নন' রাসূল 🚃 সম্পর্কে কাফেরদের এহেন উক্তির প্রতিবাদ।

مرسلا۔

তাহকীক ও তারকীব : بَرَزُواً अर्थ- एल नाउ : أَصَبُبُ : अपूर्यीन रत्ना, প্রকাশিত रत्ना : تَصَافُوا : काठात करत मांफ़ान : أَصَبُ : एत्न माउ : بَرَزُواً अर्थ- एत्न पिउ : مُرَمُوا : निर्मानी कता : عَسْكُرٌ : अतािकाठ रत्ना : عَسْكُرٌ : निर्मानी कता : مَزَمُوا : निर्मानी कता : تَقْوِيَة : अतिका क्ता : تَقْوِيَة : किमानी कता : مَزَمُوا : किमानी कता : مَزَمُوا : किमानी कता : مَرَمُوا : किमानी कता : किमानी किमानी कता : किमानी कता : किमानी कता : किमानी किमानी कता : किमानी कता : किमानी : غَلَبَةُ الْمُشْرِكِيْنَ । পাখির ভাষা وَفَعَ (ف) دَفْعًا : دُفِعًا : كُونِعَ । পাখির ভাষা : مَنْطقَ الطَّبْرِ অংশবাদীদের বিজয় ، تَخْرِيْبُ : विध्वःत्र ا يُوْ فَضِيل ( विध्वः : تُخْرِيْبُ ) जन्धरगील (

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র সত্য এক সত্য ইবনে যিশর [ইউসা] ইবনে উক্বেদ [উওয়ায়বিদ] [প্রিক্টপূর্ব ৯২৩ -১০২৪] এক সত্য নবী ছিলেন। পবিত্র কুরআনের ১৬টি স্থানে তাঁর উল্লেখ রয়েছে। তালৃত বাহিনীতে তিনি একজন তরুণ সাধারণ সৈনিকরূপে অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। তখন পর্যন্ত তিনি নবুয়তপ্রাপ্ত হননি এবং রাজত্বও লাভ করেননি।

चें वें عَوْلَهُ أَنْهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ তথ্যটি স্পষ্ট করে দিল। ইসরাঈল জাতির জন্য এ ছিল দ্বিতীয় ব্যক্তির শাসন কর্তৃত্ব। হযরত দাউদ (আ.) ইসরাঈলী বংশধারার দ্বিতীয় বাদশাহ হলেন। প্রথম মুকুটধারী ছিলেন তালৃত: হযরত দাউদ (আ.) তার জামাতা ছিলেন। জ্যেষ্ঠপুত্রসহ তালৃত যুদ্ধেক্ষেত্রে প্রাণ দিলেন। যিহুদা [ইয়াহুদা] গোত্র হযরত দাউদ (আ.)-কে তাদের শাসক নির্বাচিত করল এবং দুই বছরের অন্তর্দ্বন্দের পর অন্যান্য গোত্রও তাঁকে মেনে নিতে একমত হলো। সাত বছর পর্যন্ত তিনি 'হেবরোন' [আল খালীল]-এ অবস্থান করে রাজ্য পরিচালনা করলেন। পরে শত্রুদের কবল খেকে জেরুজালেম মুক্ত করে সেখানে রাজধানী স্থাপন করলেন। তিনি আশপাশের সকল শাসককে পরাভূত ও বশীভূত করে নিজের রাজ্যসীমা সুবিস্তৃত করেন। তাঁর রাজত্বকাল, রাজ্যজয় ও রাষ্ট্রীয় শৃঙ্খলা-শ্রীবৃদ্ধি ইহুদি ইতিহাসের শ্বরণীয় যুগ । –[তাফসীরে মাজেদী]

: এখানে হিকমত দারা নুবয়ত উদ্দেশ্য, যা হিকমত ও প্রজ্ঞা-বুদ্ধিমন্তার সর্বোচ্চ স্তর ় অবশ্য হিকমতের أَتْولُمُ اَلْحُكُمَةُ সাধারণ ও প্রাথমিক অর্থ হলো বুদ্ধিমত্তা, সৎ বিবেকও উদ্দেশ্য হতে পারে। কেউ কেউ বলেছেন الْحَكْمَةُ হচ্ছে ইলম ও তদনুসারে আমল। আবার কেউ কেউ নবুয়ত দারা এর ব্যাখ্যা করেছেন। –[বাহর] অর্থাৎ নবুয়ত। হিকমত- যার দারা স্ব বিষয়কে তার সঠিক ও সার্থক অবস্থানে স্থাপন করা যায়। আর এ অর্থের পূর্ণাঙ্গতা অর্জিত হয় নবুয়ত দারা। সুতরাং এখানেও নবুয়ত উদ্দেশ্য হওয়া বস্তবতা বিরোধী হবে না।

مِسْنًا ?श रा देण्हा निका फिलन.....नवीगरंगत देलरात अरथा। ठालिका निक्न कता कात आधा ومِشْنًا وَمُسْاءً ্রি নাইচ্ছা-র ব্যাপ্তিতে সেসব বিদ্যা-দক্ষতা ও প্রযুক্তি রয়েছে, যা হযরত দাউদ (আ.)-কে শিখিয়ে দেওয়া হয়েছিল। متَ -এর مِن वर्ग्य ्ञां (اِبْتِدَائيَّة) नय़, সূচনাবোধক (اِبْتِدَائيَّة) वर्ग्य ्ञां 'जथा' ता 'जर्थार' -এর जर् দেয়। বিক্রে অর্থ হবে- শিখিয়ে দিলেন অর্থাৎ যা যা চাইলেন। –[তাফসীরে মাজেদী]

: এখানে একটা ব্যাপকভিত্তিক বিধান জানিয়ে দেওয়া হলো : قَوْلُهُ وَلَوْلاً دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بِسَعْضَهُمْ بَبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْارَضَ যে, পৃথিবীর বুকে রাজত্ব ও ক্ষমতার যে পট পরিবর্তন ও উত্থান-পতন হয়ে থাকে, তা অপ্রয়োজনে ও অনর্থক নিছক কালচক্রে বা প্রকৃতির নিয়মেই স্বয়ংক্রিয়রূপে হয়ে থাকে- এমন নয়; বরং তা সবসময়ই উদ্দেশ্যগতরূপে ও হেকমতের অধীনেই হয়ে থাকে এবং তা দারা নিপীড়ন, নিগ্রহ, অবাধ্যতা ও বিদ্রোহ দমন করাই লক্ষ্য হয়ে থাকে। আয়াত দারা এ তত্ত্বও প্রস্কৃটিত হলো যে, এ কার্যকারণ ও উপলক্ষের অধীনে এ বিশ্বে স্রষ্টার মর্জিতে যেসব ক্রিয়া সম্পাদিত হয়, তাও সাধারণত সৃষ্টি ও বান্দাদের মাধ্যমেই সম্পাদিত হয়ে থাকে। মোটকথা ক্ষমতা ও রাষ্ট্রীয় কর্তৃত্বের পট পরিবর্তনের পেছনে আল্লাহর রহমতই সক্রিয় ভূমিকা পালন করে। –[তাফসীরে মাজেদী]

আপনি নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহর রাস্লদের অন্তর্ভুক্ত। অর্থাৎ পূর্বে যেমন নবী-রাস্লের : فَوْلَهُ وَإِنَّكَ لَمَن الْمُرْسَلِيْنَ আগমন হয়েছিল, তেমনি আপনিও একজন নবী। এ কারণেই তো আমি আপনার কাছে বিগত যুগের ঘটনাবলি যথাযথভাবে বর্ণনা করছি, অথচ আপনি এসব না কোনো কিতাবে পড়েছেন, না কোনো মানুষের কাছে শুনেছেন। –[তাফসীরে উসমারী]

# وَ الْجُزْءُ الثَّالِثُ : তৃতীয় পারা

٢٥٣. تِـلْكَ مُبتَدَأُ الرَّسُلُ صِفَةً وَالْ فَضَّلْنَا بُعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ خْصِيْصِه بِمَنْقَبَةٍ لَيْسَتْ لِغَيْرِهِ مِنْهُمْ مَّنْ كَلَّمَ اللّٰهُ كَمُوسِي وَرَفَعَ بَعْضُهُمْ أَيْ مُحَمَّدًا عَلَيْ ذَرَجْتٍ عَلَى غَيْرِه بِعُمُومِ الدَّعْوَ وَخَتْمِ النَّبُوةِ بِهِ وَتَفْضِيبِلِ أُمَّتِهِ عَـُلَى سَائِرِ الْأُمَـمِ وَالْمُعْجِزَاتِ الْمُتَكَاثِرَةِ وَالْخَصَائِصِ الْعَدِيْدَةِ وَأَتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَأَيَّدُنْهُ قَوَيْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدْسِ جِبْرَئِيْلَ يَسِيْرُ مَعَهُ حَيْثُ سَارَ وَلُوْ شَاءً اللُّهُ هَدَى النَّاسَ جَمِيْعًا مَا اقْتَلَا الَّذِيْنَ مِنْ بَعْدِهِمْ بَعْدِ الرُّسُلِ أَى أُمَمُهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْيَنْاتُ لِاخْتِلَافِيهِمْ وَتَضْلِيْلِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا وَلَكِنِ اخْتَلَفُوا لِمَشِيْئَةِ ذَٰلِكَ فَمِنْهُمْ مَّنْ أَمَنَ ثَبَتَ عَلَى إِيْمَانِهِ وَمِنْهُمْ مَّنْ كَفَرَ كَالنَّصَارٰى بَعْدَ الْمَسِيْجِ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَكُوا تَوْكِيْدُ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيْدُ مِنْ إ

تَوْفِيْقِ مَنْ شَاءَ وَخُذْلَانِ مَنْ شَاءَ ـ

#### অনুবাদ :

২৫৩. এই রাসূলগণ, তাদের মধ্যে কাউকে এমন বিশেষ কিছু গুণে বৈশিষ্ট্যমণ্ডিত করেছি যেগুলো অন্যজনের মধ্যে নেই। কারো উপর শ্রেষ্ঠতু निररहि। এখানে تِلْكُ राला مُبتَدُأ वा উদ্দেশ্য। وَيُلُو عِنْهُ হলো الرُّسُلُ - مِثْلُك হলো الرُّسُلُ रा विरिध्य । <u>তामित प्रिधा अभन</u> کُبُر কেউ রয়েছে, যার সাথে আল্লাহ তা'আলা কথা বলেছেন যেমন- মূসা (আ.) আবার কাউকে অর্থাৎ হ্যরত মুহামদ 🚟 -কে উচ্চ মর্যাদায় উন্নীত করেছেন। অন্যান্যদের উপর দাওয়াতের ব্যাপকতা, খতমে নবুয়ত, তাঁর উন্মতকে সকল উন্মতের উপর শ্রেষ্ঠতু দান, অসংখ্য মু'জিযা ও আরো বহু বৈশিষ্ট্যে বিভূষিত করে। <u>মরিয়ম তনয় ঈসাকে স্পষ্ট প্রমাণ</u> প্রদান করেছি ও পবিত্র আত্মা অর্থাৎ জিবরাঈল (আ.) দ্বারা তাঁকে শক্তি যুগিয়েছি শক্তিশালী করেছি। তিনি যে স্থানেই গমন করতেন জিবরাঈল (আ.) সঙ্গে থাকতেন।

আল্লাহ সকল মানুষের হেদায়েত চাইলে তাদের অর্থাৎ রাসূলগণের পরবর্তীরা অর্থাৎ তাঁদের উন্মতগণ পরম্পরে মতানৈক্যতা ও একজন আরেকজনকে ভ্রষ্ট বলার কারণে এ ধরনের যুদ্ধবিগ্রহে লিপ্ত হতো না সুম্পষ্ট প্রমাণ আসার পর, কিন্তু তাঁর [আল্লাহর] এরূপ অভিপ্রায়ের ফলে তারা মতবিরোধিতায় লিপ্ত হলো। অনন্তর তাদের কতক বিশ্বাস করল অর্থাৎ সমানের উপর সুদৃঢ় থাকল এবং কতক যেমনহয়রত সসার পর খ্রিস্টানগণ সত্য প্রত্যাখ্যান করল। আল্লাহ ইচ্ছা করলে তারা পারম্পরিক যুদ্ধবিগ্রহে লিপ্ত হতো না এ বাক্যটি তাকিদব্যঞ্জক। কিন্তু আল্লাহ যা ইচ্ছা তা করেন যাকে ইচ্ছা তৌফিক অর্থাৎ সাহায্য, কৃতকার্যতা ও সৌভাগ্য দান করেন আর যাকে ইচ্ছা লাঞ্ছনা দেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

وَوْوُو رَوْوُو رَوْوُو رَوْوُو رَوْوُو رَوْوُو رَوْوُو رَوْوُ وَالْمَا يَاكُو وَالْمَا الْمَالُونَ وَالْمُولُ ضَلْنَا : বেশিষ্ট্যমণ্ডিত করেছি : رَسُولُ : শেষ্ঠতু দান করা । وَتُنْفُرُونُ कथा वला । مَنْقَبَةً ﴿ مَنَاقِب مَعْتَابَةً ﴿ مَنَاقِب مَعْتَابَةً ﴿ مَنَاقِب مَعْتَابَةً ﴿ مَنَاقِب مَعْتَابَةً ﴾ وَمُنْقَبَةً ﴿ مَنَاقِب مَعْتَابَةً ﴾ والمُعْتَابِقُ المُعْتَابِقُ المُعْتَابِي وَالْمُعْتَابِقُ المُعْتَابِقُ المُعْتَابِعُ الْمُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ الْمُعْتَاقِبِ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَابِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَعِيْدُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالَعُ المُعْتَالَعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالَعُ المُعْتَالِعُ المُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَى الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَى الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَالِعُ الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى المُعْتَلِعِ الْمُعْتَى الْمُعْتَعِلِعُ الْمُعْتَى الْمُعْتَعِلِي الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعْتَلِعُ الْمُعْتَى الْمُعْتَعِلِمُ الْمُعْتِي الْمُعْتَعِلِمُ الْمُعْتِي الْمُعْتَعِي

प्रां : دَرَجَة : دَرَجَاتٍ - এর বহুবচন। স্তর, উঁচু মর্যাদা। بِعُمُومِ الدَّعْوَةِ الدَّعْوَةِ : دَرَجَاتٍ

ं निक्जिनानी कता। اَلَتَّانِيْدُ : শক্তি যুগিয়েছি। اَلْمُتَكَاثِرَةُ : শক্তিশালী করা।

চলত। ১ মুনুনু

তিলা, সফর করা। اَخْذُلان : हिला, সফর করা : سَارُ (ض) سَيْرًا

তারকীব : تِلْكَ عَنِ الْمُرْسَلِبْنَ यि تِلْكَ : यि مُشَارُ الْبُهُ उद्घिश्व नवीरित जामाठ रस शास्त , यास्त जालाठना أَنْكَ عَنِ الْمُرْسَلِبْنَ : यि بِنْكَ : यि مُشَارً الْبُهُ وَهُمَ اللهُ عَنْ الْمُرْسَلِبُنَ : यि عَهُدِى कि शे النه لام अ शि शे النه كُمُ الله عَنْ अवाधावि कि के के नवी - वामू वस واسْتِغْرَاقِي कि النه كُمْ काधावि कि नवी - वामू वस واسْتِغْرَاقِي कि النه كُمْ काधावि कि नवी - वामू वस واسْتِغْرَاقِي कि النه كُمْ काधावि कि नवी - वामू वस واسْتِغْرَاقِي कि النه كُمْ काधावि कि नवी - वामू वस واسْتِغْرَاقِي कि الله كُمْ काधावि कि नवी - वामू वस واسْتِغْرَاقِي कि الله كُمْ कि واسْتِغْرَاقِي واسْتُعْرَاقِي وَالْتِهُ وَالْتُعْرَاقِي وَالْتُعْرِقِي وَالْتُعْرِقِي وَالْتُعْرَاقِي وَالْتُعْرَاقِي وَالْتُعْرِقِي وَالْتُعْرَاقِي وَالْتُعْرَاقِ

প্রশ্ন: এখানে تِلْك তথা إِسْم إِشَارَة بَعِيْد ব্যবহার করার কারণ কি?

উত্তর. এর কারণ হয়তো بُعْدِ زَمَانِي -এর দিকে ইঙ্গিত করা, আর না হয় আল্লাহর কাছে তাদের উঁচু মর্যাদার দিকে ইঙ্গিত করা।

প্রম: أَوْلُ কে- اَلْرُسُلُ क्रावास्त करल कि कि?

উত্তর: کَبُر হওয়ার সাধারণ নিয়ম যেহেতু اَلرُّسُلُ হওয়া, আর اَلرُّسُلُ যেহেতু مَعْرِفَة হয়ছে, তাই اَلرُّسُلُ नता হয়ন।

প্রশ্ন : وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دُرَجَاتٍ মানসূব হওয়ার কারণ কি?

উত্তর : হয়তো مُصُدَّر وَفَعَ وَفَعَد اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى वा مُتَعَدِّى वाता مُتَعَدِّى हिल مُتَعَدِّى हिल عَلَى वा عَلَى वाता مُتَعَدِّى हिल مُتَعَدِّى वाता عَلَى वाता عَلَى वाता عَلَى वाता عَلَى वाता مُتَعَدِّى वाता عَلَى المُعَلِّى المُعَلِّم عَلَى वाता عَلَى المُعَلِّم المُعَلِّم عَلَى المُعَلِّم المُعَلِم ال

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র : রাস্ল ক্র -কে সম্বোধন করে কিছু পূর্বে বলা হয়েছে ارْتُكُ نَمِنَ انْمُرْسَلِيْنَ (রাস্ল وَ هَ مَاهَ) বাস্ল هو ه নবীগণের অন্তর্গত আয়াতের এ অংশ দ্বারা সন্দেহ হতে পারে, সম্ভবত তাঁর নবুয়তও পূর্বের নবীগণের ন্যায় সাময়িক ও এলাকাভিত্তিক ছিল এবং তাঁর মর্যাদা ও সন্মান অন্যান্য নবীগণের ন্যায় হবে। এ সন্দেহ দূর করার জন্যে অতি স্পষ্টভাবে তাঁর মর্যাদাকে بَدُكُ الرُسُلُ فَصَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ

নবীগণের মধ্যে পারস্পরিক মর্যাদার তারতম্য : যে সকল নবী ও রাসূলগণের উল্লেখ কুরআন মাজীদে এসেছে তারা সকলে একই স্তরের ছিলেন না। স্বয়ং আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন— تَلْكُ الرُّسُلُ فَصَّلْنَا بَعْضُ النَّبِيِّيْنَ عَلَى بَعْضٍ عَلَى بَعْضٍ مَا كَا يَعْضُ النَّبِيِّيْنَ عَلَى كَامَةً مَا كَامَةً مَا الْمَالِيَةِ فَضَّلْنَا بَعْضُ النَّبِيِّيْنَ عَلَى كَامَةً مَا كَامَةً مَا اللهِ اللهِ

-এর মাঝে এ বিষয়টি আলোচিত হয়েছে । অতএব, এ ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই যে, নবীগণের মধ্যে একে অন্যের থেকে শ্রেষ্ঠ ছিলেন। অবশ্য فَضَانَ -এর মৃতাকাল্লিমের যমীরটি লক্ষণীয় যে, এ মর্যাদা বা শ্রেষ্ঠত্ব কেবল আল্লাহর নিকট। আনুগত্যের বিচারে মাখলুকের নিকট সকলেই সমান। সবার প্রতি আনুগত্য এবং সম্মান প্রদর্শন করা ওয়াজিব। বিষয়টি এ সূরার শেষে অপর এক আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে ক্টেই নিন্ট নিন্দু ক্টেই নিন্দু ক্টেই নিন্দু ক্টেইনি নিন্দু ক্টিইর (র.) বলেন–

كَيْسَ مَقَامُ التَّفْضِيْلِ النَّهُمُ اِنَّمَا هُوَ الِى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَعَلَيْكُمُ الْإِنْفَيَادُ وَالتَّسْلِيمُ لَهُ وَالْإِيمَانُ بِهِ.
অৰ্থাৎ নবীগণের পারম্পরিক মর্যাদার ব্যাপারে সাধারণ মান্ষের কোনো মন্তব্য বা আলোচনা বৈধ নয়। অবশ্য পারম্পরিক
তুলনা করা ছাড়াই তাঁদের মর্যাদা, অবস্থা ও ঘটনাবলি উল্লেখ করায় কোনো দোষ নেই।

প্রস্ন: নবী করীম 🚃 ইরশাদ করেছেন– لا تَخَيَّرُوْنِي مِنْ بَيْنِ الْاَنْبِيَاءِ –বুখারীও মুসলিম]

অর্থাৎ 'তোমরা আমাকে অন্যান্য নবীগণের মধ্যে বিশেষ প্রধান্য দিয়ো না।' এর দ্বারা শ্রেষ্ঠত্বের নিষেধাজ্ঞা বুঝা যায়। কিন্তু আয়াতে তো বিশেষ শ্রেষ্ঠত্বের কথা বলা হচ্ছে। আয়াত এবং হাদীসের মাঝে সমাধান কি?

উত্তর. এর দ্বারা প্রাধান্যকে অস্বীকার করা জরুরি হয় না; বরং এতে উন্মতকে নবীগণের ব্যাপারে আদব ও সম্মান প্রদর্শনের একটি বিশেষ শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ তোমাদের যেহেতু সকল বিষয়ে এবং বিশেষ বৈশিষ্ট্যের ক্ষেত্রে যার উপর ভিত্তি করে প্রাধান্য দেবে সে সম্পর্কে পূর্ণরূপে অবগত নও। এজন্য তোমরা এভাবে আমার প্রাধান্য বর্ণনা করবে না, যাতে অন্যান্য নবীদের মর্যাদাহানি হয়। অন্যথায় কোনো কোনো নবীর উপর বিশেষ মর্যাদা ও সম্মান্ সর্বস্বীকৃত এবং আহলে সুনুতের সর্বসম্মত সিদ্ধান্ত দ্বারা এটা প্রমাণিত।

আংশিক মর্যাদা দ্বারা সামগ্রিক বিচারে মর্যাদাবান হওয়া জরুরী হয় না। উদাহরণস্বরূপ হযরত সুলাইমান (আ.)-কে রাজত্বের ব্যাপারে, হযরত আইয়ৃব (আ.)-এর ধৈর্যের ব্যাপরে, হযরত ইউসৃফ (আ.)-এর সৌন্দর্যের ক্ষেত্রে, হযরত ঈসা (আ.)-এর রুহুল-কুদুস -এর সমর্থনে, হযরত মূসা (আ.)-এর আল্লাহর সাথে কথোপকথনে এবং হযরত ইবরাাহীম (আ.)-এর আল্লাহর বিশেষ বন্ধুত্বে বিশেষ শ্রেষ্ঠত্ব ছিল। কিন্তু এমন কিছু নবী রয়েছেন যাদের সামগ্রিকভাবে বিশেষ সম্মান ও মর্যাদা ছিল। বিশেষ এ স্থানটি আমাদের নবী 🊃 -এর জন্যেই।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, একদা কতিপয় সাহাবী পরম্পর আলোচনা করছিলেন। একজন বললেন, হযরত ইবরাহীম (আ.) হলেন আল্লাহর বন্ধু বা খলিল। অপর একজন বললেন, হযরত আদম হলেন সাফিউল্লাহ [আল্লাহর মনোনীত]। তৃতীয় একজন বললেন, হযরত ঈসা (আ.) হলেন কালিমাতৃল্লাহ বা রহুল্লাহ। কেউ বললেন, হযরত মূসা (আ.) হলেন কালীমূল্লাহ ইত্যবসরে নবী করীম جمال সেখানে তাশরীফ আনলেন, তিনি বললেন, আমি তোমাদের আলোচনা শুনেছি, নিঃসন্দেহে তাঁরা এমনই ছিলেন। وَالْا رَاكُ وَاَلَا حَبِيْكُ اللّٰهُ وَلَا نَعْفَ اللهُ عَلَا اللهُ وَلَا نَعْفَ اللهُ وَلا نَعْفَ اللهُ عَلَا اللهُ وَلا نَعْفَ اللهُ عَلَا اللهُ وَلا نَعْفَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ

عَلٰی بَعْضُ الرَّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلٰی بَعْضَ : অর্থাৎ যে সকল নবী-রাস্লের বৃত্তান্ত বর্ণিত হলো, আমি তাদের কঁতককে কতকের উপর শ্রেষ্ঠতু দিয়েছে।

نَوْلُهُ وَأَتَيْنَا عِيْسَى بُنَ مُرْيَمَ العَ : প্রস্ল: হযরত ঈসা (আ.) -এর আলোচনা বিশেষভাবে উল্লেখ করার ফায়দা কি?

**উত্তর:** এর দ্বারা হযরত ঈসা (আ.)-এর মর্যাদা প্রকাশ এবং ইহুদীদের ধারণা খণ্ডন করা উদ্দেশ্য। কারণ ইহুদিরা হযরত ঈসা (আ.)-কে নবী মানত না। উপরস্থ বিভিন্নরূপ কটুক্তি করত।

প্রস্ন : পবিত্র কুরআনে অনেক নবীদের আলোচনা এসেছে; কিন্তু কারো ক্ষেত্রে পিতৃ পরিচয় তথা অমুকের পুত্র অমুক উল্লেখ করা হয়নি। একমাত্র হযরত ঈসা (আ.)-এর ক্ষেত্রে ঈসা ইবনে মরিয়ম উল্লিখিত হয়েছে, এর রহস্য কিঃ

উত্তর: এর দ্বারা নাসারাদের আকিদা খণ্ডন করা হয়েছে যে, হযরত ঈসা (আ.) স্বয়ং আল্লাহর পুত্র ছিলেন না; বরং তিনি ছিলেন মরিয়মের পুত্র ঈসা। যেভাবে অন্যান্য মানুষ মায়ের গর্ভ থেকে সৃষ্টি হয়, হযরত ঈসা (আ.)-ও হযরত মরিয়ম (আ.)

-এর গর্ভ থেকে জন্মলাভ করেছেন।

মাধ্যমে সঠিক ইলমপ্রাপ্ত হওয়ার পরে মানুষের মধ্যে যেসব মতানৈক্য দেখা যায় এমনকি কলহ-দ্বন্ধ ও যুদ্ধেরও সূত্রপাত ঘটে তা এ কারণে নয় যে, [নাউযুবিল্লাহ] আল্লাহ অক্ষম ছিলেন, এসব মতবিরোধ এবং কলহ প্রতিরোধের শক্তি তাঁর ছিল না। বস্তুত তিনি যদি ইচ্ছা করতেন তবে নবীগণের দাওয়াত থেকে বিমুখ হওয়ার কারো সুযোগ থাকত না এবং কৃষরি ও নাফরমানি করা এবং তাঁর জমিনে ফিতনা-ফ্যাসাদ সৃষ্টি করা কারো সাধ্য হতো না। কিন্তু তাঁর ইচ্ছা এমন ছিল না যে, মানুষের ইচ্ছাশক্তিকে ছিনিয়ে নিয়ে তাদের সবাইকে একই গতির উপর চলতে বাধ্য করবেন। তিনি পরীক্ষার উদ্দেশ্যে মানুষকে পৃথিবীতে সৃষ্টি করেছেন। এ কারণেই তাদেরকে ধর্ম বিশ্বাস এবং আমলে বিভিন্ন মত ও পথের মধ্য থেকে নিজেদের জন্যে কোনো একটি নির্বাচনের স্বাধীনতা দিয়েছেন। নবীদেরকে তিনি দারোগান্ধপে প্রেরণ করেননি যে, বাধ্যতামূলক তারা লোকদেরকে ঈমান ও আনুগত্যের প্রতি টেনে আনবেন; বরং তাদের প্রেরণের উদ্দেশ্য এই যে, বিভিন্ন দলিল ও প্রমাণাদি দ্বারা মানুষকে সততা ও ন্যায়ের প্রতি আহ্বান করবেন। বস্তুত যে সকল মতবিরোধ এবং যুদ্ধবিগ্রহ হয়েছে তা সব এ কারণেই যে, আল্লাহ তা আলা মানুষকে যে ইচ্ছাশক্তি ব্যবহারের স্বাধীনতা দিয়েছিলেন তাকে কাজে লাগাবে। আর এ স্বাধীনতার কারণেই মানুষ বিভিন্ন মত ও পথ বেছে নিয়েছে। আল্লাহ যদি সবাইকে সরল সঠিক পথের উপর চালাতে ইচ্ছা করতেন তাহলে অবশ্যই তা পারতেন। এমন নয় যে, তিনি তা চাইতেন কিন্তু স্বীয় উদ্দেশ্যে তিনি সফল হতেন না [নাউযুবিল্লাহ]। -[জামালাইন]

আর وَعُمَل مُتَعَرِّى : এ ইবারতটুকু বৃদ্ধি করার উদ্দেশ্য একথা বলে দেওয়া যে, لَوْ شَاءَ হলো وَعُمَل مُتَعَرِّى তার مَفْعُول مُتَعَرِّى মাহজুফ রয়েছে। এটি হলো তার مَفْعُول مَا

উত্তর: মুফাসসির (র.) নিয়মের সাথে একমতই আছেন। তবে এখানে সে নিয়ম প্রযোজ্য হচ্ছে না। এর কারণ হচ্ছে لَمُ لَتُنَالُ घाরা যে عَدَمُ الْفِتَالُ সাব্যস্ত হয়, তা হলো عَدَمُ الْفِتَالُ আর কোনো مَفْعُرُم বন্তুর সাথে مَشْيَّة এবং الْمَتَالُ এবং الْفِتَالُ عَدَمُ الْفِتَالُ হতে পারে না। এ কারণে মুফাসসির (র.) এমনটি করেছেন।

এর সম্পর্ক হলো اِفْتَتَلَ এর সম্পর্ক হলো اِفْتَتَلَ اِعْتِلَافِهِمْ

وَمَانِهُ -এর ব্যাখ্যা خَبَتَ الْمَانِ । -এর ব্যাখ্যা خَبَتَ الْمَانِهُ দারা করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, ঈমান তো ইখতেলাকের পূর্বেই বিদ্যমান
ছিল। ইখতেলাকের পর তার উপর কায়েম ছিল।

ে ১٥٤ ২৫৪. হে মু'মিনগণ! আমি যা তোমাদেরকে দিয়েছি তা رَزَقَنْكُمْ زَكُوتَهُ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يُأْتِي يَوْمُ لَّا بَيْعُ فِدَاء فِيهِ وَلَا خُلَّةً صَدَاقَةً تَنْفُعُ ولا شَفَاعَةً بِغَيْرِ إِذْنِهِ وَهُوَ يَوْمُ الْقِيسَمَةِ وَفِيْ قِراءَةٍ بِرَفْعِ التَّسَلَاثَةِ وَالْكُفِرُونَ بِاللَّهِ أَوْ بِمَا فُرِضَ عَلَيْهِمْ هُمُ الظُّلِمُونَ لِوَضْعِهِمْ أَمْرَ اللَّهِ تَعَالٰى فِي غَيْرِ مَحَلِّهِ .

হতে তোমরা ব্যয় কর অর্থাৎ তোমরা তার জাকাত আদায় কর। সেদিনের পূর্বে যেদিন ক্রয়-বিক্রয় ফিদিয়া দান বৃদ্ধুত্ব এমন সহদ্যতা যা উপকারে আসে এবং তাঁর [আল্লাহর] অনুমতি ছাড়া কোনোরূপ সুপারিশ থাকবে شَفَاعَة، خُلَّة، بَيْع ا मिन इत्ना किय़ायरण्य मिन ا এ তিনটি শব্দ অপর এক কেরাতে ঠ্রেসহকারে পঠিত রয়েছে। আর যারা আল্লাহর বা যা ফরজ করা হয়েছে তার অস্বীকারকারী তারাই সীমালজ্ঞনকারী। আল্লাহর নির্দেশসমূহকে অপাত্রে স্থাপন করার দরুন।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে খরচ করার দ্বারা ওয়াজিব খরচ উদ্দেশ্য। সামনের কঠোর উক্তি এ تَوْلُنُهُ زُكَاتَكُ বিষয়ে প্রমাণ বহন করছে। কেননা যে কাজ ওয়াজিব নয় তার ব্যাপারে কঠোর উক্তি করা হয় না। কিন্তু হযরত থানভী (র.) বলেন, এখানে وعِيد এবং غَيْر وَاجِب এবং غَيْر وَاجِب এবং غَيْر وَاجِب এবং بانْفَاق وَاجِب কিয়ামতের ভয়াবহতা বুঝানো হয়েছে। –[জামালাইন]

क । किनिय़ा ज्था إَشْتِرَاءُ النَّفْسِ مِنَ الْهَلَاكَةِ वला रय़ فِذَاء पाता उाक करत़ एहन । किनिय़ा ज्था بَيْع क- فِذْبَة : قُولُهُ فِذَاءً মুক্তিপণ বলা হয় ঐ অর্থকে যা কোনো কয়েদিকে মুক্ত করার জন্যে প্রদান করা হয়। এখানে সবব দ্বারা মুসাব্বাব উদ্দেশ্য নেওয়া হয়েছে। কেননা 🕰 শান্তি থেকে পরিত্রাণের ফায়দা দেয় না; বরং ফিদিয়া পরিত্রাণের ফায়দা দেয়। –[জামালাইন]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এর দারা উদ্দেশ্য হলো আল্লাহর রাহে খরচ করা। ঘোষণা দেওয়া : এর দারা উদ্দেশ্য হলো আল্লাহর রাহে খরচ করা। ঘোষণা দেওয়া হয়েছে যে, যে সকল মানুষ ঈমানের রাস্তা অবলম্বন করেছে তাদের ঐ উদ্দেশ্য সাধনের জন্যে [যার উপর তারা ঈমান আনয়ন করেছে] জান ও মাল উৎসর্গ করা উচিত। কাজের সময় এখনই। পরকালে না কোনো কর্ম করা যাবে, না কোনো ছওয়াব কিনতে পাওয়া যাবে, না পরিস্থিতির দারা লাভ করা যাবে। আর না কোনো সুপারিশকারী পাওয়া যাবে।

ইহুদি নাসারা এবং কাফের ও মুশরিকরা নিজ নিজ ধর্মগুরু : ইহুদি নাসারা এবং কাফের ও মুশরিকরা নিজ নিজ ধর্মগুরু তথা নবী, ওলী, পীর, বুজুর্গ প্রমুখের ব্যাপারে এ বিশ্বাস পোষণ করত যে, আল্লাহর উপর তাদের এরূপ প্রভাব রয়েছে যে, তারা তাদের ক্ষমতা বলে নিজেদের অনুসারীদের ব্যাপারে যা ইচ্ছা তা আল্লাহর পক্ষ থেকে হাসিল করিয়ে দেবেন বা দিতে পারেন। এটাকে তারা শাফাআত বলত। অর্থাৎ বর্তমানের অজ্ঞ মূর্খ মনিবদের ন্যায় তাদের বিশ্বাস ছিল যে, আমাদের

বুজুর্গগণ উড়ে গিয়ে আল্লাহর কাছে বসবেন এবং আমাদেরকে ক্ষমা করিয়ে ছাড়বেন। এ আয়াতে বলা হয়েছে যে, আল্লাহর নিকট এমন কোনো শাফাআতের অস্তিত্ব নেই। এরপর আয়াতুল কুরসী ও অন্যান্য আয়াত ও হাদীস শরীফে বলে দেওয়া হয়েছে যে, অবশ্যই আল্লাহ তা'আলার নিকট ভিনু এক প্রকারের শাফাআত লাভ হবে। তবে তা, ঐ সকল মানুষের ব্যাপারে করতে পারবেন, যাদের ব্যাপারে আল্লাহ শাফাআতের অনুমতি দেবেন। বস্তুত আল্লাহ তা'আলা কেবল তাওহীদে বিশ্বাসী ব্যক্তিদের জন্যই অনুমতি দান করবেন। ফেরেশতা, নবী-রাসূল, শহীদ এবং নেককার ব্যক্তিগণ এ শাফাআত করার অধিকারী হবে। তবে আল্লাহর উপর কারো কোনো প্রকার চাপ থাকবে না; বরং এর বিপরীতে এ সকল বান্দাগণও আল্লাহর ভয়ে এ পরিমাণ ভিত্ এবং কম্পিত থাকবে যে, তাদের মুখমগুলের রং বিবর্ণ হয়ে যাবে। হিটুটা – [জামালাইন]

اِشْتِرَاءُ النَّفْسِ مِنَ الْهَلَاكَةِ वना হয় وَدَاء وَدَاء بَيْع وَدَاءُ النَّفْسِ مِنَ الْهَلَاكَة वना হয় وَدَاءُ لَا بَيْع وَدَاءُ النَّفْسِ مِنَ الْهَلَاكَة वना হয় وَدَيَة वना হয়। وَدُينَة হলো ঐ মূল্য যা বিদ্ মুক্তির বিনিময়ে আদায় করা হয়। মূলত এখানে بَيْء विन مُسَبَّب वर्ग مُسَبَّب वर्ग بَيْع إِنْدَيَة মূক্তি দিতে পারে । بَيْع إِنْدَيَة মুক্তি দিতে পারে ।

এ শব্দটি বৃদ্ধি করে একথা জানানো উদ্দেশ্য যে, সাধারণ বন্ধুত্বকে নাকচ করা হয়নি; বরং উপকারী বন্ধুত্বকে নাকচ করা হয়েছে।

चाता ঢালাওভাবে وَلاَ شَفَاعَة : এ অংশটুকু বৃদ্ধির উদ্দেশ্য একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া। প্রশ্নটি হলো, وَلاَ شَفَاعَة : এ অংশটুকু বৃদ্ধির উদ্দেশ্য একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া। প্রশ্নটি হলো, আর্থার দাকাআতকে নাকচ করা কিভাবে সহীহ হলো? অথচ হাদীস দ্বারা কিয়ামতের দিন নবীগণের শাফাআত স্বীকৃত আছে।

ভিন্ন । এখানে কাফের দ্বারা হয়তো সে সকল মানুষকে বুঝানো হয়েছে, যারা আল্লাহর শুকুমের আনুগত্যকে অস্বীকার করে এবং তাদের ধন-সম্পদকে আল্লাহর সন্তুষ্টিকল্পে ব্যয় করতে রাজি নয়। অথবা ঐ সকল মানুষ উদ্দেশ্য যারা কিয়ামতের দিবসের প্রতি বিশ্বাস রাখে না। যে ব্যপারে তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে কিংবা ঐ সকল লোক উদ্দেশ্য যারা এমন অলীক ধারণায় লিপ্ত রয়েছে যে, পরকালে কোনো না কোনোভাবে তারা নাজাত ক্রয়ের এবং বন্ধুত্ব ও সুপারিশের মাধ্যমে উদ্দেশ্য হাসিল করার সুযোগ লাভ করবে। –[জামালাইন]

٢٥٥ ২৫৫. আল্লাহ, তিনি ব্যতীত অন্য কোনো ইলাহ الْوجُودِ إِلَّا هُوَ الْبَحَدِي الْبُلُومِ الْبَعَامُ الْقَيُّومُ الْمُبَالِعُ فِي الْقِيَامِ بِتَدْبِيْرِ خَلْقِمِ لَاتَأْخُذُهُ سِنَدُ نُعَاسُ وَّلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَٰوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِيدًا مَنْ ذَا الَّذِي آيُ لَا اَحَدُ يَتَشَفُّعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ لَهُ فِينَهَا يَعْلُمُ مَا بَيْنَ أَيْدِينُهِمْ أَي الْنَحْلُقِ وَمَا خَلْفُهُمْ أَيْ أَمْرَ الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَلَا يُحِينُطُونَ بِسَنَى مِينَ عِلْمِه لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا مِنْ مَعْلُومَاتِهِ إِلَّا بِمَا شَأَءَ أَنْ يَعْلَمُهُمْ بِهِ مِنْهَا بِأَخْبَارٍ الرسُلِ وَسِعَ كُرسِيهُ السَّلْمُوتِ وَالْأَرْضَ قِيْلُ اَحَاطَ عِلْمُهُ بِهِمَا وَقِيْلُ مُلْكُهُ وَقِيلَ الْكُرْسِيُ بِعَيْنِهِ مُشْتَمِلُ عَلَيْهِمَا لِعَظْمَتِهِ لِحَدِيْثِ مَا السَّمَٰوْتُ السَّبْعُ فِي الْكُرْسِيِّ إِلَّا كَدَرَاهِمَ سَنْبَعَةٍ ٱلْقِيتَ فِيْ تُرْسٍ وَلَا يَؤُدُهُ يَشْقُلُهُ حِفْظُهُ مَا آي السَّمَٰوْتِ وَالْاَرْضِ وَهُمَو الْمَعْلِيُّ فَمُوقَ خَلْقِهِ بِالْقَهْرِ الْعَظِيْمُ ٱلْكَبِيْرُ.

নেই অর্থাৎ বস্তুত অন্য কোনো উপাস্যের অস্তিত্ব নেই। তিনি চিরঞ্জীব যাঁর অস্তিত্ব চিরকাল থাকবে, অবিনশ্বর সৃষ্টির পরিচালনা ও রক্ষণাবেক্ষণে যিনি অতিশয় তৎপর, তাঁকে তন্ত্রা ঝিমানি ও নিদ্রা স্পর্শ করে না। আকাশ ও পৃথিবীর যাবতীয় সব কিছু মালিকানা, সৃষ্টি ও দাস সকল রূপে <u>তাঁরই, তাঁর</u> অনুমতি ছাড়া তাঁর নিকট সুপারিশ করবে এমন কে আছে? অর্থাৎ কেউ নেই তাদের সমুখে যা অর্থাৎ সৃষ্টি ও পশ্চাতে যা আছে তা অর্থাৎ ইহলৌকিক ও পারলৌকিক সকল কিছু তিনি অবগত। যা তিনি ইচ্ছা করেন অর্থাৎ রাসূলগণ কর্তৃক সংবাদ দানের মাধ্যমে তিনি তাদেরকে যা জানাতে ইচ্ছা করেন তা ব্যতীত তাঁর জ্ঞানের কিছুই তারা আয়ত্ত করতে পারে না। অর্থাৎ তাঁর অবহিত বিষয়সমূহের কিছুই তারা জানে না। <u>তাঁর আসন আকাশ ও পৃথিবীতে</u> পরিব্যাপ্ত।

কেউ কেউ বলেন, এর মর্ম হচ্ছে- তাঁর জ্ঞান এতদুভয়কে বেষ্টন করে রেখেছে। কেউ কেউ বলেন, তাঁর সাম্রাজ্য এতদুভয়ের মাঝে বিস্তৃত। কেউ কেউ বলেন, প্রকৃতপক্ষে তাঁর কুরসিই তার বিরাটত্বে এতদুভয়কে অন্তর্ভুক্ত করে নিয়েছে। হাদীসে আছে, একটি বিরাট ঢালের মধ্যে সাতটি দিরহাম ঢেলে রাখলে যে অবস্থা কুরসির তুলনায় সাত আকাশের অবস্থাও হলো তদ্রপ। <u>তাদের</u> অর্থাৎ আকাশ ও পৃথিবীর রক্ষণাবেক্ষণ তাঁকে ক্লান্ত করে ন তা তাঁর নিকট ভারী বলে মনে হয় না। <u>তিনি</u> <u>সর্বোচ্চ</u> পরাক্রমে সকল সৃষ্টির উর্ধ্বে, <u>মহান</u> শ্রেষ্ঠ।

#### তাহকীক ও তারকীব

् गुष्टित পরিচালনায়। بَتَدْبِيْرِ خَلْقِم : বাস্তবে الْدَائِمُ الْبَقَاءُ : যার অন্তিত্ব চিরকাল থাকবে : فِي الْوَجُوْدِ ক ফেলে তার পরিবর্তে শেষে : যোগ করা হয়েছে। তন্ত্রা, মূলরূপ وَسُنَّ নিয়মের বাইরে و صَنْتُ : তন্ত্রা, মূলরূপ وَسُنَّ निয়মের বাইরে و سَنَّةً : তন্ত্রা, মূলরূপ وَسُنَّ निয়মের বাইরে و سَنَّةً : তন্ত্রা, মূমের পূর্বে যা হয়। ثُمَاسً

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতকে ক্রসী বলা হয়। হাদীসে এ আয়াতকে আয়াত্ল ক্রসী বলা হয়। হাদীসে এ আয়াতকে ক্রআনের শ্রেষ্ঠতম আয়াত বলে উল্লেখ করা হয়েছে। এর প্রভূত ফজিলত ও ছওয়াব বর্ণিত হয়েছে। এ আয়াতে এত পূর্ণাঙ্গভাবে আল্লাহর পরিচয় তুলে ধরা হয়েছে, যার কোনো নজির নেই। এ কারণে হাদীস শরীফে এটাকে ক্রআনের সর্বাপেক্ষা উৎকৃষ্ট আয়াত বলা হয়েছে।

আয়াতৃল ক্রসীর ফজিলত : সহীহ হাদীস শরীফে আয়াতৃল ক্রসীর বিস্তর ফজিলত বর্ণিত হয়েছে। এর ফজিলত ও বরকত সম্পর্কে সম্ভবত কেউ অনবহিত নয়। এটা পবিত্র ক্রআনের অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ একটি আয়াত। মুসনাদে আহমদের বর্ণনায় উল্লেখ আছে যে, রাসূলুল্লাহ ত্রা এ আয়াতকে অন্য সকল আয়াত থেকে উৎকৃষ্ট বলেছেন। হযরত উবাই ইবনে কা'ব এবং হযরত আবৃ যর (রা.) থেকেও এ ধরনের একটি বর্ণনা রয়েছে। হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) বলেন, রাসূল ত্রিরশাদ করেছেন– সূরা বাকারায় একটি আয়াত আছে যা সকল আয়াতের সর্দার। যে ঘরে তা পাঠ করা হয়, সে ঘর থেকে শয়তান বের হয়ে যায়।

নাসায়ী শরীফের এক বর্ণনায় আছে যে, রাস্ল্লাহ হ্রান্স ইরশাদ করেছেন– যে ব্যক্তি প্রত্যেক নামাজের পরে আয়াতুল কুরসী পাঠ করবে বেহেশতে প্রবেশের ব্যাপারে মৃত্যু ছাড়া তার কোনো প্রতিবন্ধক থাকবে না।

প্রপ্রবীতে কখনো কি এমন কোনো জাতি গোষ্ঠী অতিবাহিত হয়েছে, যারা আল্লাহর اَلْحَىُ الْغَيْرُ وَ বিশেষণে সন্দেহ করেছে বা অস্বীকার করেছে?

উত্তর : একটি নয়; বরং রোম সাগরের তীরে বসবাসরত এমন অনেক গোত্র অতিবাহিত হয়েছে, যাদের বিশ্বাস এই ছিল যে, প্রত্যেক বছর অমুক তারিখে তাদের খোদা মৃত্যুবরণ করে এবং পরের দিন নতুনভাবে অস্তিত্ব লাভ করে। সুতরাং প্রত্যেক বছর উক্ত নির্দিষ্ট তারিখে খোদার মৃতদেহ তৈরি করে তা আগুনে পোড়ানো হতো, আর পরের দিন তার জন্মের আনন্দে বিভিন্নরূপ আনন্দ উৎসব করত। হিন্দু ধর্মে দেবতাদের মৃত্যু এবং পুনর্জন্ম এ আকিদার দৃষ্টান্ত। খ্রিস্টানদের আকিদাই বা এ ছাড়া আর কি যে, প্রথমে খোদা মানুষের আকৃতিতে জগতে আগমন করত। অতঃপর ক্রেশের উপর গিয়ে মৃত্যুবরণ করত। –[জামালাইন]

উত্তর : بَالْحَقَ : অংশ দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, র্ম -এর খবরটি মাহযুফ রয়েছে। আর সেটি হলো في الْوجُوْدِ
في الْوجُوْدِ এ অংশ দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, র্ম -এর খবরটি মাহযুফ রয়েছে। আর সেটি হলো في الْوجُوْدِ
عَلَمُ الْفَجُوْدِ এটি مَا عَلَمُ الْفَجُوْدِ
-এর সীগাহ। অর্থ - যে নিজে কায়েম থাকে এবং অন্যকে কায়েম রাখে। وَالْمُ الْفَجُوْمُ الْفَجُورُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُورُ وَالْمُ الْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُورُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُورُومُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُورُومُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُولُ

খ্রিন্টানরা যেভাবে আল্লাহর হায়াত বিশেষণের ব্যাপারে সত্য-বিচ্যুত হয়েছে তদ্রুপ তার عَبْرُوَبُ বিশেষণের ব্যাপারেও আজব ভ্রন্থতায় নিমগ্ন হয়েছে। তাদের আকিদা এই য়ে, য়েভাবে পুত্র পিতার অংশীদারিত্ব ছাড়া খোদা হতে পারে না তদ্রুপ খোদাও পুত্রের অংশিদারিত্ব ছাড়া খোদা হতে পারে না। নাউযুবিল্লাহ! আল্লাহর পুত্র মসীহ খোদার মুখাপেক্ষী, তদ্রুপ পিতাও তার খোদায়িত্বে মসীহের মুখাপেক্ষী। عَبْرُمَبُ বিশেষণ উল্লেখ করে কুরআন খ্রিন্টানদের আকিদার উপর আঘাত হেনেছে। এমন সন্তা, য়িনি স্বীয় সন্তার সাথে অধিষ্ঠিত এবং অন্যের অন্তিত্বের কারণ। সমস্ত সৃষ্টিকে তিনি অধিষ্ঠিত রেখেছেন। প্রত্যেক বন্ধু স্বীয় অন্তিত্বে তার মুখাপেক্ষী, তিনি কারো মুখাপেক্ষী নন। কোনো কোনো বর্ণনায় আছে য়ে, বিশেষণ ইলো ইসমে আজম। –[কুরত্বী]

- এর অন্তর্ভুক্ত। سَنَة وَلاَ نَوْمُ - এর সম্পর্ক চোখের সাথে। এটি নবীগণের ঘুম। আর ক্র - এর সম্পর্ক কলবের সাথে। এটি بِطُرَة طَبِيْعَة যা প্রতিটি প্রাণীর উপর অপরিহার্যভাবে চেপে বসে। আর بَعْدَمُ مِنَ الْفُتُورِ وَالْإِسْتِرْخَاءِ مَعَ بَغَاءِ الشُّعُورِ - অর্থাৎ ঘুমের পূর্বের গাফলতের সময় যে অনুভূতি বাকি থাকে তাকে سِنَة वला হয়। এটিকে بُعَاس বলা হয়। এটকে سِنَة - ও বলা হয়।

আল্লাহ তা'আলা সমগ্র আসমান-জমিন এবং উভয়ের মধ্যকার সকল কায়েনাতকে তিনি অটুট রেখেছেন। কাজেই কোনো ব্যক্তির জন্যে তাঁর সৃষ্টি মোতাবেক এদিক-সেদিক যাওয়া সম্ভব নয়। যে মহান সন্তা এমন বিশাল কাজ আঞ্জাম দেন সম্ভবত তিনি কোনো সময় ক্লান্ডও হতে পারেন, তাঁর বিশ্রাম ও নিদ্রার জন্যে কিছু সময় থাকা উচিত। এ বাক্যে মানুষের এ ধরনের ধারণার ব্যাপারে সাবধান করে দেওয়া হয়েছে যে, মহান আল্লাহকে নিজেদের কিংবা অন্যান্য মাখলুকের সাথে তুলনা করো না। কারণ তিনি কোনোরূপ তুলনা এবং উপমা থেকে পবিত্র। তাঁর মহাশক্তির সামনে এ সকল কাজ কষ্টকর নয় এবং এতে তিনি কোনোরূপ ক্লান্তি অনুভব করেন না। তাঁর পবিত্র সন্তা সকল প্রকার প্রভাব, কষ্ট-ক্লেশ ও তন্ত্রা-নিদ্রা থেকে মুক্ত। জাহিলি ধর্মের দেবতারা তন্ত্রাচ্ছন হয় এবং ঘুমায়। এমন পরিস্থিতিতে তাদের বিভিন্নরূপ ক্রেটি-বিচ্যুতি প্রকাশ পায়। ইহুদি ও খ্রিস্টানদের আকিদা এই যে, আল্লাহ তা'আলা ছয় দিনে আসমান ও জমিনের ভিত্তি স্থাপন করেছেন। সপ্তম দিনে তাঁর বিশ্রামের প্রয়োজনীয়তা দেখা দিয়েছে, কিছু ইসলামের খোদা সদা জাগ্রত ও সজাগ। কোনোরূপ কষ্ট ও ক্লান্তি থেকে পবিত্র।

চাফসারে জালালাহন আরাব-বাংলা ১ম খণ্ড–৬

وَمَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْكَرْضِ -এর জন্য الْكَدُ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْكَرْضِ -এর জন্য নয়। অতএব, আসমান-জমিনের সকল বস্তু তাঁরই মালিকানাধীন।

এর দ্বারা ইশারা করেছেন যে, اَنُعْعُ اَلَا عَلَيْهُ -এর জন্যে নয়। যেমনটি সাধারণত হয়ে থাকে। কেননা আল্লাহ তা'আলা কোনো বস্তুর উপকারের মুখাপেক্ষী নন।

चर्था९ এমন কেউ নেই যে, তাঁর অনুমতিবিহীন তাঁর সমীপে কারো জন্য بِاذْنِهُ مَنْ ذَا الَّذِي بِسُغُمُ عِنْدُهُ الَّ بِاذْنِهِ بَالْهُ بَالْ بِاذْنِهِ بَالْهُ بَالْهُ مِنْ ذَا الَّذِي بِسُغُمُ عِنْدُهُ اللّهِ بِاذْنِهِ بَالْهُ بَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ بَاللّهُ فَاللّهُ اللّهُ عَلْهُ فَاللّهُ اللّهُ ال

হযরত মসীহ (আ.)-এর শাফাআতে কুবরা খ্রিস্টানদের একটি বিশেষ আকিদা। কুরআন মাজীদ খ্রিস্টানদের বিশেষ কুফরি আকিদাসমূহ এবং শাফাআত ইত্যাদির উপর আঘাত হেনেছে। খ্রিস্টানরা যেখানে শাফাআতের উপর তাদের নাজাতের বুনিয়াদ রেখেছে; এর বিপরীতে কোনো কোনো মুশরিক জাতি আল্লাহকে বিশেষ আইনকানুনের সাথে এমনভাবে আবদ্ধ জ্ঞান করেছে যে, তাদের জন্যে ক্ষমা ও শাফাআতের আর কোনো অবকাশ নেই। ইসলাম মাঝামাঝি পথ অবলম্বন করে বলে দিয়েছে যে, কারো শাফাআতের উপর নাজাত সীমাবদ্ধ নয়। অবশ্য আল্লাহ তা আলা এর অবকাশ রেখেছেন যে, তিনি তাঁর প্রিয় বান্দাদেরকে ক্ষেত্রবিশেষ শাফাআতের অনুমতি দান করবেন এবং কবুলও করবেন। হাশরের ময়দানে সবচেয়ে বড় শাফাআতকারী হবেন রাস্লুল্লাহ

ভালাহর রয়েছে। সবকিছুকেই সামানভাবে তাঁর জ্ঞানে বেষ্টন করে রেখেছে।

আর্থে আনতে পারে না। তবে আল্লাহ যতটুকু চান বান্দাকে তা দান করেন। সমস্ত সৃষ্টিরাজির অণু-পরমাণু পরিমাণ বস্তুর তাঁর জ্ঞান রয়েছে। এটা আল্লাহর বিশেষ একটি গুণ, কেউ এতে শরিক নেই।

وَ مَعْلُومَاتِهِ عَلَمْ عَلُومَاتِهِ عَلَمْ عَلُومَاتِهِ عَلَمْ عَلُومَاتِهِ عَلَمْ عَلُومَاتِهِ चाता عِلْمَ تَكُولُهُ مِنْ مَعْلُومَاتِهِ चाता مِنْ عِلْمِهِ قَرَلَهُ مِنْ مَعْلُومَاتِهِ चाता مَعْلُومَاتِ قَرَفَهُ وَسِعَ كُوسِيَةً عَلَم चात मात्य مِنْ عَلَيْهِ عَلَمْ عَلَيْهِ عَلَمْ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ وَسِعَ كُوسِيَةً عَلَى الله عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

কুরসি শব্দটি সাধারণত রাজত্ব ও নেতৃত্বের ক্ষেত্রে ৃতিন্ধু শুরুপ বলা হয়। উর্দু ভাষায়ও কুরসি শব্দ বলে প্রশাসনিক ক্ষমতা উদ্দেশ্য নেওয়া হয়। আরশ কুরসির তত্ত্ব ও রহস্যের জ্ঞান মনুষ্য বিবেক বহির্ভূত। অবশ্য বিভিন্ন বর্ণনা দ্বারা বুঝা যায় যে, আরশ ও কুরসি বিশালকায় বস্তু। সমস্ত আসমান ও জমিন থেকে তা বহুগুণ বড়। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) হযরত আবূ যার (রা.) থেকে উল্লেখ করেছেন যে, তিনি রাসূল — ক জিজ্ঞাসা করলেন, কুরসী কি এবং কেমনঃ রাস্ল উত্তর দিলেন, সে সন্তার কসম! যার হাতে আমার জান রয়েছে, সপ্ত আসমান ও জমিনের উদাহরণ আল্লাহর কুরসির সামনে এই যে, এক বিশাল ময়দানে কোনো আংটির বৃত্ত ফেলে দেওয়া হলো।

وَ عَرْكُ وَهُو الْعَلِّيُ الْعَظِيْمُ : অর্থাৎ তিনি অতি মহান এবং মর্যাদাবান। এ বাক্যে আল্লাহ তা আলার একত্বাদ ও উত্তম তথাবলির বিষয়াদি অতি স্পষ্ট ও বিস্তারিতভাবে এসে গেছে। –[মা'আরিফুল কুরআন]

২৫৬. দীন সম্পর্কে অর্থাৎ তাতে প্রবেশের বিষয়ে জোর-জবরদন্তি নেই। সত্যপথ ভ্রান্তপথ হতে সুস্পষ্ট হয়ে গিয়েছে। অর্থাৎ সুস্পষ্ট আয়াত ও নিদর্শনাদি দ্বারা এ কথা পরিষ্কার হয়ে গিয়েছে যে, ঈমানের পথ হলো সত্যপথ আর কৃফরির পথ হলো ভ্রান্তপথ। মদিনার আনসার সাহাবীগণ স্ব-স্ব সন্তানাদিকে ইসলাম গ্রহণ করতে বাধ্য করার প্রয়াস পেতে চাইলে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত অবতীর্ণ করেন। যে তাগৃতকে الطَّاغُوتُ শব্দটি একবচন ও বহুবচন উভয়রূপে ব্যবহৃত হয়। অর্থাৎ শয়তানকে মতান্তরে প্রতিমাসমূহের অস্বীকার করবে ও আল্লাহতে বিশ্বাস করবে, সন্দেহ নেই সে ধারণ করেছে ধরেছে মজবুত একটি হাতল সুদৃঢ় একটি গ্রন্থি। যা অটুট যা ছিন্ন হওয়ার নয়। যা কিছু বলা হয় তা আল্লাহ ওনেন, যা করা হয় এতদসম্পর্কে তিনি পরিজ্ঞাত।

২৫৭. যারা ঈমান আনে আল্লাহ তাদের অভিভাবক। সাহায্যকারী <u>তিনি তাদেরকে অন্ধকার</u> অর্থাৎ কুফরি হতে বের করে আলোতে অর্থাৎ ঈমানের দিকে নিয়ে যান ৷ আর যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করে তাগৃত তাদের অভিভাবক। তারা তাদেরকে আলো থেকে অন্ধকারে নিয়ে যায় الْخُرَاج [বের করে আনা] দ্বারা বুঝা যায়, তা তার ভিতর ছিল অথচ কাফেরদের ভিতর ঈমান ছিল না। সুতরাং শব্দটির ব্যবহার অন্ধকার হতে তাদেরকে বের করে আনে] -এর মোকাবিলায় করা হয়েছে। কিংবা এ আয়াতটি হলো ঐ সমস্ত ইহুদিদের সম্পর্কে যারা রাসূল 🎫 -এর নবুয়ত প্রাপ্তির পূর্বে তাঁর প্রতি বিশ্বাস রাখত। কিন্তু আবির্ভাবের পর তাঁকে অস্বীকার করণ। তারাই অগ্নির অধিবাসী, সেখানে তারা স্থায়ী হবে।

# ٢٥٦. لَا اِكْرَاهَ فِي الدِّيْنِ عَلَى الدُّخُولِ فِيْدِ

قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَبِّي أَى ظَهَرَ بِالْاَيَاتِ الْبَيِّنَاتِ أَنَّ الْإِيْمَانَ رُشُدُ وَالْكُفُرُ غَيُّ نَزَلَتْ فِيهُمُنْ كَانَ لَهُ مِنَ الانصار أُولَادُ أَرَادَ أَنْ يُتَكْرِهُهُمْ عَلَى الْإِسْلَامِ نْ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوْتِ الشُّيْطَانِ أُو نَام وَهُو يَطلقَ عَلْمِ، الْمُفَّرُد الْمُحْكَم لَا انْفِصَامَ إِنْفِطَاعَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيْكُمُ لِمَا يُقَالُ عَلِيْمٌ بِمَا يُفْعَلُ .

يُخْرِجُهُمُ اللُّهُ مِنَ الظُّلُمْتِ الْكَـفْرِ اِلِّي النُّوْرِ الْإِيثْمَانِ وَالنَّذِيثْنَ كَفُرُواْ أُولِيكَا زُهُمُ الطاغوت يخرجونهم ممن النور إلى الظُّلُمتِ ذِكرَ الإخراجِ إمَّا فِي مُقَابُلُةِ قُولِهِ يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ أَوْ فِي كُلَّ مَنْ أُمَّنَ بِالنَّبِيِّ شَيَّةً قُبِلَ بِعُشَتِهِ مِنَ الْيَهُودِ ثُمَّ كُفَرَ بِهِ أُولَٰئِكَ اصْحُبُ النَّارِ هُم فِيها خَلِدُونَ .

#### তাহকীক ও তারকীব

: জার-জবরদন্তি । اَلُطَّاغُوْتُ : সত্যপথ । اَلُطَّاغُوْتُ : ভান্তপথ । اَلُطَّاغُوْتُ : আল্লাহ ছাড়া যে কোনো বাতিল উপাস্য, স্বেচ্ছাচারী, শয়তান। উভয় লিঙ্গে এবং একবচনে ও বহুবচনে এর ব্যবহার রয়েছে। তবে বহুবচনের আলাদা শব্দ হলো । ছিন্ন হওয়ा : ﴿ الْفُوصَامُ । মজবুত, সুদৃঢ় أَلْوُثُقَلَى । হাতল, প্রস্থি الْفُرُوةُ ; طَاغُوتَان এবং দ্বিচনে طُواغِيْت

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুল: হুসাইন আনসারী নামক জনৈক ব্যক্তির দুটি ছেলে ইহুদি কিংবা খ্রিস্টান হয়ে গিয়েছিল। আনসারগণ যখন মুসলমান হলো তখন তিনি তাঁর পুত্রদেরকেও জোরপূর্বক মুসলমান বানাতে ইচ্ছা করলেন। এ প্রসঙ্গে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়। শানে নুযুলের দিক দিয়ে মুফাসসিরগণ এটাকে আহলে কিতাবের জন্যে খাস মনে করেন। অর্থাৎ, ইসলামি রাষ্ট্রে অবস্থানকারী কোনো আহলে কিতাব যদি কর আদায় করে তাহলে তাকে ইসলাম গ্রহণে বাধ্য করা হবে না। বস্তুত এ আয়াতের হুকুম ব্যাপক। অর্থাৎ কাউকে ইসলাম গ্রহণের জন্যে বাধ্য করা যাবে না। কারণ আল্লাহ হেদায়েত ও গোমরাহিকে স্পষ্ট করে দিয়েছেন। তথাপি কুফর ও শিরকের সমাপ্তি এবং বাতিলের শক্তি খর্ব করার জন্যে জিহাদের বিধান, আর এখানে উল্লিখিত জোর-জবরদস্তি ভিন্ন ব্যাপার। জিহাদের দ্বারা উদ্দেশ্য হলো সে শক্তিকে দমন করা, যা আল্লাহর দীনের উপর আমল করতে এবং তাঁর মনোনীত দীনের প্রচার-প্রসারের ক্ষেত্রে প্রতিবন্ধক হয়। কারণ এ ধরনের শক্তি মাঝে মধ্যে মাথাচাড়া দিয়ে থাকে। এ কারণেই জিহাদের নির্দেশ এবং প্রয়োজনীয়তা কিয়ামত পর্যন্ত বহাল থাকবে। যেমন হাদীসে উল্লিখিত হয়েছে– اَلْفِيكَامُة এভাবে মুরতাদ হওয়ার সাজা বা শান্তির সাথেও এ আয়াতের কোনো সম্পর্ক নেই। কারণ এ সাজার দ্বারা ইসলাম গ্রহণে বাধ্য করা উদ্দেশ্য নয়; বরং ইসলামি দৃষ্টিভঙ্গি ও নিয়মনীতির সংরক্ষণ উদ্দেশ্য। কোনো ইসলামি রাষ্ট্রে একজন কাফেরের স্বীয় কুফরির উপর অটল থাকার অনুমতি থাকতে পারে। কিন্তু একবার যখন সে ইসলামে দীক্ষিত হলো, তখন তার বিরুদ্ধাচরণ এবং তা থেকে পদচ্যুত হওয়ার অনুমতি দেওয়া যেতে পারে না। কাজেই আগেই সে উত্তমরূপে ভেবেচিন্তে ইসলাম গ্রহণ করবে। কেননা যদি মুরতাদ হওয়ার অনুমতি দেওয়া হতো তাহলে বুনিয়াদি দৃষ্টিভঙ্গি বিনষ্ট হয়ে যেত। আর এর দ্বারা মতবাদগত ভিন্নতা ও শক্রতা বৃদ্ধি পেত। ফলে যা ইসলামি সমাজব্যবস্থার শান্তি, নিরাপত্তা এবং রাষ্ট্রের স্থায়িত্ব আশঙ্কাযুক্ত হতো। এ কারণেই যেভাবে মানবাধিকারের নামে হত্যা, চুরি, ছিনতাই, ব্যভিচার ইত্যাদি অন্যায়ের অনুমতি দেওয়া যায় না। একইভাবে মুক্ত চিন্তার নামে একই ইসলামি রাষ্ট্রে মতবাদগত দ্রোহিতা তথা ধর্মচ্যুতির অনুমতিও দেওয়া যায় না। এটা কোনো বাধ্যবাধকতা নয়; বরং মুরতাদের মৃত্যুদণ্ড ঠিক সেভাবেই ন্যায়ানুগ বিচার, যেভাবে হত্যা ও ডাকাতি এবং বিভিন্ন চারিত্রিক অন্যায়ে লিপ্ত ব্যক্তিদেরকে কঠোর সাজা দেওয়া আইনের দৃষ্টিতে সঠিক বিবেচিত। একটির উদ্দেশ্য হলো, রাষ্ট্রীয় নিয়ম-শৃঙ্খলা সংরক্ষণ, আর অপরটির উদ্দেশ্য হলো রষ্ট্রেকে বিভিন্ন ফিতনা-ফ্যাসাদ থেকে রক্ষা করা। রাষ্ট্রের সুশৃঙ্খলার জন্যে উভয় বিষয় অতি জরুরি। বর্তমান অধিকাংশ ইসলামি রাষ্ট্র এ উভয় বিষয়কে গুরুত্ব না দেওয়ারকারণে যেসব বিশৃঙ্খলা, নিরাপত্তাহীনতা ও অস্থিরতার শিকার হয়েছে তা বলার অপেক্ষা রাখে না।

করে যায়। কুরআনের পরিভাষায় এর দারা উদ্দেশ্য হলো এমন সব ব্যক্তিকে كَاغُرُ عِاللَّهُ عَمَّلًا يُكُفُرُ بِالطَّاغُرُتِ করে যায়। কুরআনের পরিভাষায় এর দারা উদ্দেশ্য হলো এমন ব্যক্তি, যে আল্লাহর দাসত্ত্বের সীমা অতিক্রম করে স্বপ্রভূত্ স্থনির্ভরতার পরিচয় দেয়। আল্লাহর বান্দাদেরকে নিজের দাসত্ত্বে বাধ্য করে। আল্লাহর মোকাবিলায় কোনো এক বান্দার হঠকারিতার তিন্টি স্তর রয়েছে–

- ১. মৌলিকভাবে আল্লাহর আনুগত্যকে সত্য মনে করে কিন্তু কার্যক্ষেত্রে তাঁর হুকুমের খেলাফ করে এর নাম হলো ফিসক।
- ২. আল্লাহর আনুগত্য থেকে মৌলিকভাবে সে বের হয়ে স্বয়ংসম্পূর্ণ সাজে অথিবা আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো উপাসনা করে। এটা হলো কুফরি।
- ৩. নিজ প্রভুর বিদ্রোহী হয়ে তার দেশে প্রজাদের মধ্যে তার নিজের হুকুম চালায়। এ সর্বশেষ স্তরে কোনো ব্যক্তি উপনীত হলে তাকে তাগুত বলা হয়। –[জামালাইন]
- عَلَيْ : عَنَيْنَ चाता করে এদিকে ইপিত করেছেন যে, اِسْتَنْسَكُ -এর মধ্যে سِیْن হরফটি অতিরিক্ত بَابِ اِسْتِغْمَال و অতিরিক্ত بَابِ اِسْتِغْمَال و অতিরিক্ত بَابِ اِسْتِغْمَال و علاقة ترم ما
- غُولًا ذِكُرُ الْإِخْرَاجِ : মুফাসসির (র.) এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো, কাফেররা তো আলোর মধ্যে ছিলই না, তারপরও তাদেরকে আলো থেকে অন্ধকারের দিকে নিয়ে যাওয়ার মর্ম কিঃ মুফাসসির (র.) এ প্রশ্নের দুটি জবাব দিয়েছেন–
- ك. أَخْرَاج স্বরূপ إِخْرَاج এর উল্লেখ করেছেন। অর্থাৎ মু'মিনদের জন্যে যেহেতু إِخْرَاج শব্দের ব্যবহার করেছেন তাই কাফেরদের জন্যেও صِفَة مُقَابِلَة । শব্দের ব্যবহার করেছেন। এটিকে বালাগাতের পরিভাষায় صِفَة مُقَابِلَة वला হয়।
- ২. আরেকটি জবাব এই যে, এখানে ইহুদি নাসারাদের মধ্য থেকে ঐ সমস্ত লোক উদ্দেশ্য, যারা নির্জেদের ধর্মীয় কিতাবের সুসংবাদে রাসূল ==== -এর প্রতি ঈমান এনেছিল। কিন্তু রাসূল ===== -এর আবির্ভাবের পর তারা জিদ ও হঠকারিতাবশত সে ঈমান থেকে ফিরে যায়। যেন আলো থেকে অন্ধকারে ফিরে যায়।

#### অনুবাদ:

٢٥٨. أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ حَأَجٌ جَادَلَ إِبْرُهِمَ فِيْ رَبُّهُ أَنْ أَنَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ أَيْ حَمَلَهُ بَطُرُهُ بِنِعْمَةِ اللَّهِ عَلَى ذٰلِكَ الْبَطْير وَهُـوَ نَـمُـوُوكُ إِذْ بِـنْدَلُ مِسْ حَـاجٌ قَـالًا إِبْرُهِمُ لَمَا قَالَ لَهُ مَنْ رَبُّكَ الَّذِي تَدْعُونَا إِلَيْهِ رَبِّيَ الَّذِيْ يُحْى وَيُمِيْتُ أَيْ يَخْلُقُ الْحَيَاةَ وَالْمَوْتَ فِي الْأَجْسَادِ قَالَ هُوَ انَا احْي وَالْمِسِيْتُ بِالْقَسْلِ وَالْعَفْوِ عَنْهُ وَ دَعْي بِرَجُكَيْنِ فَقَتَلَ احَدُهُمَا وَتُرَكَ الْأَخُرَ فَلُمَّا رَأْهُ غَبْيًا قَالَ إِبْرُهِمُ مُنْتَقِلًا إِلْى حُجَّةٍ اَوْضَحَ مِنْهَا فَإِنَّ اللَّهَ يَاْتِي بِالشُّمْسِ مِـنَ الْـمـُشْـرِقِ فَـاْتِ بِـهَـا انْتُ مِـنُ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِى كَفَرَ تَعَيْرَ وَدُهِشَ وَاللُّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ بِالْكُفْرِ اللَّي مُحَجَّةِ الْإِحْتِجَاجِ.

২৫৮. তুমি কি ঐ ব্যক্তিকে দেখনি, যে ব্যক্তি
ইবরাহীমের সাথে তাঁর প্রতিপালক সম্বন্ধে বিতর্কে লিপ্ত
হয়েছিল বিতত্তা করেছিল, যেহেতু আল্লাহ তাকে সাম্রাজ্য
দিয়েছিলেন অর্থাৎ আল্লাহর অপার নিয়ামত ও
অনুগ্রহপ্রাপ্তিই তাকে এ ধরনেই গর্বোদ্যত ও ধৃষ্টতাপূর্ণ
আচরণ করতে উৎসাহ যোগিয়েছিল। এ লোকটি ছিল
নমরদ।

যখন اِذْ শব্দটি خَاجٌ শব্দটি بِدُل مِهِ गব্দটি যিক পদ। নমরদ তাঁকে [ইবরাহীমকে] বলল, তোমার প্রভু কে? যার প্রতি তুমি আমাদেরকে আহ্বান কর? তখন ইবরাহীম বললেন, আমার প্রভূ তিনি যিনি জীবন দান করেন ও মৃত্যু ঘটান অর্থাৎ শরীরে জন্ম ও মৃত্যুর সৃষ্টি করেন। সে <u>বলল, আমিও তো</u> হত্যা করে ও ক্ষমা প্রদর্শন করে জীবন দান করি ও মৃত্যু ঘটাই। এবং দুই ব্যক্তিকে ডেকে একজনকে হত্যা ও অপরজনকে মুক্তি দিয়ে দিল। তিনি [হযরত ইবরাহীম (আ.)] যখন দেখলেন যে. এ একেবারে নির্বোধ তখন ইবরাহীম বিতর্ক-কৌশল পরিবর্তন করে অধিকতর স্পষ্ট প্রমাণ দিতে গিয়ে বললেন, আল্লাহ সূর্যকে পূর্বদিক থেকে উদয় করেন, তুমি তাকে পশ্চিম দিক থেকে উদয় করাও তো দেখি! অনন্তর যে সত্য প্রত্যাখ্যান করেছিল সে হতবৃদ্ধি হয়ে গেল। বিশ্বয়ান্তিত ও হতচকিত হয়ে গেল। নিশ্চয় আল্লাহ কুফরি করে যারা সীমালজ্যন করে সেই সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না। প্রমাণ প্রদানের উপায় প্রদর্শন করেন না।

# তাহকীক ও তারকীব

े : विजर्क करति । بَابِ مُفَاعَلُهُ कर्ता रराह । मानमार والمَّ : विजर्क करति । بَابِ مُفَاعَلُهُ कर्ता रराह । मानमार والمَّ بَعُلُهُ कर्ता रराह । मानमार والمَّ بَعُلُهُ कर्ता रराह । मानमार والمَّ بَعُلُهُ कर्ता रराह । بَطُرُ وَ कर्ता रराह । بَطُرُ وَ कर्ता कर्ति وَ مُعَلَمُ وَ कर्ता रराह وَ مُعَلَمُ وَ مَعْلَمُ وَ مُعَلَمُ وَ وَ مُعَلَمُ وَ وَ مُعَلَمُ وَ وَمُ وَالمُوا وَالمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعِلَمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعَلِمُ وَالمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ وَالمُعِلِمُ مُعْلِمُ وَالمُعُلِمُ وَالمُعُلِمُ وَالمُعُلِمُ مُعْلِمُ وَالمُعِلِمُ مُعْلِمُ وَالمُعِلِمُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ مُعَلِمُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ وَالمُعُلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِم

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে মু'মিন ও কাফের এবং হেদায়েতের আলো ও কুফরির অন্ধকার সম্পর্কে আলোচনা ছিল। এবারে তার সমর্থনে কয়েকটি দৃষ্টান্ত তুলে ধরা হয়েছে। প্রথম দৃষ্টান্তে রাজা নমরূদকে দেখানো হয়েছে। আয়াতে পূর্ণ ঘটনা বর্ণিত হয়েছে।

আরবি সাহিত্যে এ বাকরীতিটি আশ্চর্য ও বিশ্বয়কর স্থানে ব্যবহৃত হয় । এর মধ্যে ভর্ৎসনার দিকটি সুস্পষ্ট। যখন কেউ কারো বিষয়ে কোনো বিশ্বয়কর দোষক্রটির প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করে, তখন এ ধরনের বাক্য ব্যবহার হয়, যেমন বলা হয়, তুমি কি অমুকের আচরণ দেখেছ? –[তাফসীরে কবীর, সংক্ষেপিত]

اَ خَلَبُ فِي الْحُجَّةِ –এর তাফসীর جَادَلَ দারা করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে خَاجَ अर्थ حَاجَ الْدُمُ مُوْسَلَى নয়। যেমন নাকি হাদীসে এসেছে حَجَّ اٰذِهُ مُوْسَلَى – হযরত আদম (আ.) হযরত মূসা (আ.)-এর উপর জয়ী হলেন। এখানে এ অর্থ উদ্দেশ্য হবে না। এ জন্য যে, নমরূদ حُجَّة বা দলিল-প্রমাণে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর উপর জয়ী হয়নি; বরং সে নিছক তর্ক করেছে।

ত্রখানে ইঙ্গিত রয়েছে যে, নমরুদের হুজ্জতবাজির কারণ ছিল রাজত্ব প্রদান। وَكُنْ أَتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكُ : বাক্যটি كُن أَتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكُ पूलরপ এমন - لِكُنْ أَتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكُ

పేష పేష : স্পষ্টত এখানে বিতর্ককারী হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর সমসাময়িক কোনো বাদশাহ হবে। তাই মুফাসসির (র.) নমরূদের নাম উল্লেখ করেছেন। সে ছিল হযরত মূসা (আ.)-এর জন্মভূমি ইরাকের বাদশাহ। এখানে তার আলোচনা করা হছে। বাইবেলে এ সম্বন্ধে কোনো আলোচনা নেই। এ কারণে আহলে কিতাবগণ এ ঘটনা মানতে দিধাগ্রস্ত হয়েছে। তবে তালমুদে এর পূর্ণ ঘটনা উল্লিখিত রয়েছে এবং তা প্রায় কুরআনের অনুকূলেই। তাতে উল্লিখিত হয়েছে যে, হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পিতা নমরূদের দরবারে সবচেয়ে বড় পদস্থ কর্মকর্তা ছিলেন। হযরত ইবরাহীম (আ.) যখন প্রকাশ্যে শিরকের বিরোধিতা ও তাওহীদের প্রচার ওক্ত করেলেন এবং দেবালয়ে প্রবেশ করে দেব-দেবীকে ভেঙ্গে ফেললেন, তখন তাঁর পিতা নিজেই বাদশাহর দরবারে এ ব্যাপারে অভিযোগ করেন। এরপর সে আলোচনা হয় যা এখানে বর্ণিত হয়েছে।

বিতর্কের বিষয়বন্ধ : বিতর্কিত বিষয়টি এই ছিল যে, হযরত ইবরাহীম (আৃ.) কাকে প্রভু বলেন? এ দদ্দের কারণ এই ছিল যে, দদ্দকারী ব্যক্তিকে আল্লাহ তা'আলা রাজত্ব দান করেছেন– اَنْ اَنَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ । দারা এদিকে ইঙ্গিত করেছেন। এটা বুঝার জন্যে নিম্নোক্ত বিষয়গুলোর প্রতি দৃষ্টি রাখা জরুরি–

- ك. প্রাচীনকাল থেকে অদ্যাবধি সকল মুসলিম সোসাইটির সম্মিলিত ও সামষ্টিক বৈশিষ্ট্য এই যে, তারা সবাই আল্লাহ তা আলাকে رَبُ الْأَرْبُرِ তথা মহাক্ষমতাবান স্রষ্টা মান্য করে এবং তাঁর মধ্যেই রব ও উপাস্য হওয়াকে সীমাবদ্ধ রাখে।
- ২. মুশরিকরা সর্বদা খোদায়িত্বকে দুই ভাগে বিভক্ত করেছে-
- ক. সৃষ্টির উর্ধ্বে এক মহান খোদায়িত্বের সন্তা, তিনি সমস্ত সৃষ্টির উপর ক্ষমতাশীল এবং মানুষ নিজেদের দুঃখ-কষ্ট ও বিভিন্ন সমস্যায় তাঁর শরণাপন্ন হয়। এ খোদায়িত্বে তারা আল্লাহর সকল আত্মা, ফেরেশতা, জিন, নক্ষত্র এবং আরো বহু বস্তুকে অংশীদার স্থাপন করে। তাদের নিকট দোয়া প্রার্থনা করে, তাদের উদ্দেশ্যে বিভিন্ন পূজা-পার্বন করে। তাদের আস্তানায় বিভিন্ন হাদিয়া-তোহফা উৎসর্গ করে।
- খ. দিতীয়টি হলো কৃষ্টি-কালচারজনিত ও প্রশাসনিক বিষয়ের ক্ষমতার অধিকারী। এ দিতীয় প্রকারের খোদায়িত্বে বিশ্বের সকল মুশরিক জাতি নিজ নিজ যুগে আল্লাহ তা'আলা থেকে ক্ষমতা ছিনিয়ে বিভিন্ন রাজবংশ, ধর্মীয় পুরোহিত এবং সোসাইটির আগে-পরের মনীষীদের মধ্যে বন্টন করে দিয়েছে। অধিকাংশ রাজবংশীয় এ দিতীয় অর্থে খোদায়ীর দাবিদার হয়েছে। এটাকে দৃঢ় করার জন্যে তারা সাধারণত প্রথম অর্থের খোদার সন্তান হওয়ার দাবি করেছে। আর ধর্ম অবলম্বনকারীদের এ বিষয়ে তাদের সাথে একাত্বতা ঘোষণা করেছে। যেমন— জাপানের রাজবংশ এ অর্থে নিজেদেরকে আল্লাহর অবতার বলে থাকে। আর জাপানিরা তাদেরকে আল্লাহর দৃত জ্ঞান করে।

নমরূদের এ খোদায়ী দাবিও এ দ্বিতীয় প্রকারের ছিল। সে আল্লাহর অন্তিত্বের অস্বীকারকারী ছিল না। আসমান, জমিন ও সমস্ত মাখলুকের সৃষ্টিকর্তা ও নিয়ন্ত্রণকারী সে নিজে হওয়ার দাবি করত না; বরং তার দাবি ছিল এই যে, ইরাকের এবং ইরাকের জনগণের সর্বময় শাসনকর্তা আমিই। আমার কথাই আইন, আমার উপর ক্ষমতাশীল কেউ নেই, কারো কাছে আমি জবাবদিহিতাকারী নই। ইরাকের যে কোনো অধিবাসী আমাকে তার রব মনে না করবে বা অন্য কাউকে তার পালনকর্তা

জানবে, সে গাদ্দার ও আমার বিদ্রোহী সাব্যস্ত হবে। নমরূদের এ বিশাল সাম্রাজ্যের রাজত্ব তাকে এত নির্ভীক, অহংকারি ও ঔদ্ধত বানিয়েছিল যে, সে নিজেই খোদা হওয়ার দাবি করে বসেছিল। ইহুদিদের বইপুস্তকে এমনও বর্ণিত আছে যে, সে

নিজের জন্যে একটি খোদায়ী আরশ বানিয়েছিল, উক্ত আরশে উপবেশন করে তার রাজত্ব পরিচালনা করত।

৩. হযরত ইবরাহীম (আ.) যখন বললেন, আমি কেবল একই রাব্বুল আলামীনকে আমার ইলাহ, উপাস্য ও প্রতিপালক মানি। অন্য কারো খোদায়িত্ব ও উপাস্য মানি না। তখন শুধু এ প্রশুই উঠল না যে, জাতিগত ধর্ম ও উপাস্যদের বিষয়ে তাঁর এ নতুন আকিদা কতটুকু বরদাশতযোগ্য; বরং এ প্রশুও দেখা দিল যে, জাতীয় নেতৃত্বে এবং তাঁর কেন্দ্রীয় ক্ষমতার উপর এ আকিদার যে আঘাত পড়ল তাকে কিভাবে এড়িয়ে চলা যায়? এ কারণেই ছিল যে, হযরত ইবরাহীম (আ.)

নমরুদ একত্বাদের এ আহ্বানকারীকে চ্যালেঞ্জ দিয়ে জিজ্ঞাসা করল— সে কেমন খোদাং যার প্রতি তুমি মানুষকে আহ্বান করছং আমাকে তাঁর কিছু বৈশিষ্ট্য শোনাও। হযরত ইবরাহীম (আ.) বললেন, শুদ্রেই হাতে। জিবন-মরণের সকল শক্তি তাঁরই হাতে। তিনিই সমস্ত সৃষ্টি নিয়ন্ত্রণকর্তা ও পালনকর্তা। জীবন মরণের সকল উৎস তাঁরই হাতে। কারো সাধ্য নেই যে, তাঁর এ ক্ষমতার মধ্যে কোনোরূপ হস্তক্ষেপ করবে। হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর যদিও উত্তরে প্রথম বাক্য ঘারাই শ্পষ্ট হয়ে গিয়েছিল যে, আল্লাহ ছাড়া অন্য কেউ এ ক্ষমতার অধিকারী হতে পারে না। তথাপি নমরূদ সাধারণভাবে এর উত্তর দিল যে, মৃত্যুদওপ্রাপ্ত দুজন ব্যাসামীকে ডেকে, সে একজনকে ক্ষমা করে দিল এবং অপরজনকে হত্যার নির্দেশ দিল। আর বলল, মৃত্যুদওপ্রাপ্ত দুজন ব্যাসামীকে ডেকে, সে একজনকে ক্ষমা করে দিল এবং অপরজনকে হত্যার নির্দেশ দিল। আর বলল, বিশেষ করে থাতা ভামি জীবন ও মরণ দান করি। হযরত ইবরাহীম (আ.) সাথে সাথে দলিল শেষ করে মানুষের সাধারণ বুঝের প্রতি লক্ষ্য রেখে দ্বিতীয় দলিল পেশ করলেন। বললেন, জীবন-মরণের কথা বাদ থাক, প্রকৃতির সাধারণ একটি ক্ষেত্রে তোমার শক্তি প্রয়োগ করে দেখাও। নমরূদ সূর্যদেবীর অবতার নিজেকেই মনে করত এবং সূর্য- সে একথার সর্ববৃহৎ খোদা প্রবক্তা ছিল। তার এ ভ্রান্ত আকিদা খণ্ডনার্থে তিনি সূর্যকেই দলিলম্বরূপ পেশ করলেন। বললেন। বললেন ভাটি আনুয় তা আলা স্বকে পূর্বাচল থেকে অন্তাচলে আন্যন করেন। আছো তুমি অস্তাচল থেকে পূর্বাচলে নিয়ে এস। কাক্ষের নমরূদ অপারগ হয়ে গেল। হযুরত ইবরাহীম (আ.) অতি চমৎকারভাবে তাকে নির্বাক করে দিলেন।

কোনোভাবে নমরূদ এ দলিলের জবাব দিতে সক্ষম হলো না। কারণ সে জানত, ইবরাহীম যে খোদাকে রব মনে করে, সে খোদার নির্দেশের অধীনেই চন্দ্র-সূর্য আবর্তিত হয়। কিন্তু এভাবে তার সামনে যে বাস্তবতা সুস্পষ্ট হচ্ছিল তা মানার জন্যে সে প্রস্তুত হলো না। তার তাগুত আত্মা সত্য মেনে নিতে রাজি হলো না। রিপু পূজার অন্ধকার থেকে সত্য পূজার আলোর দিকে সে অগ্রসর হলো না।

তালমুদের বর্ণনায় রয়েছে যে, এর পরে নমরূদের নির্দেশে হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে গ্রেফতার করা হলো এবং ১০ দিন তাঁকে কারাগারে আবদ্ধ করে রাখা হলো। এরপর রাজ কাউসিল তাঁকে জীবিত অগ্নিদগ্ধ করে মারার সিদ্ধান্ত নিল, ফলে তাঁকে আগুনে নিক্ষেপের ঘটনা ঘটল। সূরা আম্বিয়া, আনকাবৃত ও সাফফাতে এর বর্ণনা এসেছে। –[জামালাইন]

بطر: قَوْلُهُ بَطُر، अर्थ गर्व कता, অহংকার করা এবং অপাত্রে সীমাহীন গর্ব করা।

এইবারতটুকু দারা নমরূদের আপত্তি বাতিল হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। কেননা وَالْمُوْتُ الْعَيَاةَ وَالْمُوْتَ وَالْمُونَ وَالْمُوْتَ وَالْمُوْتَ وَالْمُوْتِ وَالْمُوْتَ وَالْمُوتَ وَالْمُوالِقَ وَالْمُوتَ وَالْمُوتَ وَالْمُوتَ وَالْمُوتُ ولِيَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُعِلِي وَالْمُولِقُوتُ وَالْمُوتُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُوتُ وَالْم

े و دُهِشَ -এর ব্যাখ্যায় تَحَيَّرُ و دُهِشَ উল্লেখ করে একথা বুঝিয়েছেন যে, بُهِتَ : تَحَيَّرُ و دُهِشَ মাজহুলের সীগাহ হলেও -مُهِتَ : تَحَيَّرُ و دُهِشَ মাজহুলের সীগাহ হলেও -مُهِتَ -এর অর্থে ব্যবহৃত। اَلْمُحَجَّدُ পশন্ত রাস্তা।

े अथात वकि श्वर्मात ज्वाव प्रथा रहारह : فَوْلُهُ مُنْتَعَلِدٌ إِلَى حُجَّةٍ أَوْضَحَ مِنْهَا

প্রশ্ন: মানুষ কোনো একটি দলিল থেকে অন্য একটি দলিলের দিকে প্রত্যাবর্তন করে দুটি কারণে-

১. দলিলের মাঝে কোনো ক্রটি বা সমস্যা থাকলে।

বিদ্রোহী হিসেবে নমরূদের সমুখীন হলেন।

২. দলিলের মাঝে এমন কোনো অস্পষ্টতা থাকলে দলিলদাতা প্রকাশ করতে অক্ষম। বর্ণিত কোনো কারণই নবীর শানে সঠিক নয়। তাহলে হযরত ইবরাহীম (আ) কি কারণে এক দলিল ছেড়ে অন্য দলিল দিতে গেলেন?

্উত্তর: মূলত এটি کَلِیْل جَلِی থেকে اِنْتِقَالٌ عَنْ دَلِیْل اِلٰی دَلِیْل اَخْر থেকে اِنْتِقَالٌ عَنْ دَلِیْل اِلٰی دَلِیْل اَخْر থেকে عَلَى اَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### অনুবাদ :

২৫৯. অথবা তুমি সেই ব্যক্তিকে দেখনি যে كُلُدُى -এর کان টি অতিরিক্ত। গাধায় আরোহণ করে এমন এক নগর অতিক্রম করে যা ছাদের উপর পড়ে রয়েছে। অর্থাৎ ছাদসহ বিধ্বস্ত হয়ে গিয়েছিল। উক্ত ব্যক্তিটি ছিলেন হযরত উযাইর (আ.)। তিনি গাধায় চড়ে ভ্রমণ করছিলেন। তাঁর নিকট তখন এক থলে তীন এবং এক পেয়ালা আঙ্গুরের রস ছিল। আর ঐ শহরটি ছিল বায়তুল মুকাদ্দাস নগরী। সমাট বুখতানাসসার এটিকে ধ্বংসস্তুপে পরিণত করেছিল। সে বলল, মৃত্যুর পর কোথায় অর্থাৎ কিভাবে আল্লাহ এটাকে জীবিত করবেন। তিনি আল্লাহর কুদরত সম্পর্কে বিশ্বয়াবিষ্ট হয়ে এ কথা বলেছিলেন। তারপর আল্লাহ তাকে মৃত্যু দিলেন এবং এ অবস্থায় একশত বৎসর রাখলেন। অতঃপর তার পুনরুত্থানের রূপ প্রদর্শন কল্পে তাঁকে পুনর্জীবিত করলেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁকে বললেন, তুমি কতকাল অবস্থান করলে? অর্থাৎ এ স্থানে কতদিন বাস করলে? সে বলল, একদিন বা একদিনের কিছু কম অবস্থান করেছি। তিনি দিনের ওক্স ভাগে ওয়েছিলেন তখন তাঁর রূহ কবজা করা হয়েছিল, আর সূর্যান্তের সময় তাঁকে পুনর্জীবন দান করা হয়। এতে তার ধারণা হয় যে, এটা ঐ নিদার দিনটিই ছিল বুঝি।

তিনি বললেন, না, বরং তুমি একশত বংসর অবস্থান করেছ। তোমার খাদ্য তীন ও পানীয় বস্তুর আঙ্গুরের রসের প্রতি লক্ষ্য কর তা অবিকৃত রয়েছে, এত দীর্ঘ সময় অতিবাহিত হওয়ার পরও তা বিকৃত হয়নি। বিশ্বিত্ব নির্মান এটা তার মূলধাতুগত অক্ষর। আর এটা বিশ্বিত হতে উদ্যাত শব্দ। কেউ কেউ বলেন, এটা বিশ্বিত শব্দ। কেউ কেউ বলেন, এটা বিশ্বিত পাঠ রয়েছে। অপর এক কেরাতে তার বিলুপ্তিসহ পাঠ রয়েছে। অবং তোমার গাধাটির প্রতি লক্ষ্য কর তা কেমনভাবে পড়ে রয়েছে। অনন্তর তিনি দেখেন যে, তা মরে পড়ে রয়েছে। হাড়গুলো ভকিয়ে সাদা হয়ে গিয়েছে এবং চকচক করছে। আমি এরূপ বিষয় করেছি যেন তুমি অবহিত হতে পার

ت كَالَّذِي الْكَافُ زَائِكَةٌ مَرَّ قَرْيَةِ هِيَ بَيْتُ الْمُقَدُّسِ رَاكِبًا ـُثُهُ أَحْيَاهُ لِلُيرِيَهُ كَيْفِيَّةَ ذَٰلِكَ قَالَ تَعَالَى لَهُ كُمْ لَبِثْتَ مَكَثْتَ هُنَا قَالَ شْتُ يَنْوُمُّنا أَوْ بَعْضَ يَنُومِ لِأَنَّهُ نَامَ أَوَّلَ النُّهَادِ فُقَبِضَ وَأُحْيِى عِنْدَ الْغُرُوبِ فَظُنَّ أَنَّهُ يَوْمُ النَّوْمِ النَّوْمِ قَالَ بَلْ لُبِشْتَ مِائَةَ عَامِ فَانْظُرْ إِلْى طُعَامِكَ التِّينِنِ وَشَرَابِكَ الْعَصِيْرِ لَمْ يَتَسَنَّهُ يَتَغَيَّرُ مَعَ طُولِ الزَّمَانِ وَالْهَاءُ قِيْلُ أَصْلُ مِنْ سَانَهْتُ وَقِيْلَ لِلسَّكَتِ مِنْ سَانَيْتُ وَفِيْ قِسُراء وَ بِحَدْفِهَا وَانْتَظُرُ إِلْي حِمَارِكَ كَيْفَ هُوَ فَرَاهُ مَيْتًا وَعِظَامَهُ بِيضٌ تَلُوحُ فَعَلْنَا ذٰلِكَ لِتَعْلَمَ. وَلِنَجْعَلُكُ أَيةٌ عَلَى الْبَعْثِ لِلْتَالِيَ وَانْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ مِنْ حِمَارِكُ كُيغَ نَنْ شِرَهَا نُحْيِيعُهَا بِضَمَّ النَّوْنِ وَقُوئَ لِنَشْرَهَا نُحْيِيعُهَا بِضَمَّ النَّوْنِ وَقُوئَ بِفَيْتَ إِنَّ النَّوْنِ وَقُوئَ لَنَّ مَرَاءَةٍ بِضَمِّهَا وَالنَّزَاى نُحَرِّكُها وَنَرْفَعُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحْمًا فَنَظُرَ وَنَهُ وَالنَّزَاى نُحَرِّكُها وَنَوْقَ فَلَا الْحُمًا فَنَظُرَ وَنُهِ قَ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ وَنُهُ فَ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ وَلَيْ فَا لَا اللَّهُ اللَّهُ لَهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيثًا وَفِي قِرَاءَةٍ إِعْلَمُ امْرُ مِنَ اللَّهِ لَهُ .

এবং তোমাকে আমি মানব-জাতির জন্যে পুনরুত্থানের নিদর্শ<u>ন</u> স্বরূপ বানাব। আর তোমার গাধাটির অস্থিগুলোর প্রতি লক্ষ্য কর কিভাবে তা সংযোজিত করি। 👪 📆 -এর প্রথম অক্ষরটি পেশ ও ফাতাহ উভয় হর্কত সহকারে পঠিত রয়েছে। نَشَرَ বা اَنْشَرَ এ দুই ধরনের বাব [ক্রিয়ার ব্যবহার প্রক্রিয়া] হতে উদ্গত শব্দ। অর্থাৎ কিভাবে তা পুনর্জীবিত করি। অপর এক কেরাতে এটা প্রথমাক্ষরটি পেশ ও শেষে সহ نُنْشِزُ রূপে পঠিত রয়েছে। অর্থাৎ কিভাবে আমি তাকে সঞ্চালিত ও উত্থিত করি। অতঃপুর মাংস দ্বারা ঢেকে দেই। অনন্তর তিনি তার দিকে দৃষ্টিপাত করলেন, দেখলেন, এক একটি হাড় \*সংযোজিত হলো, হাড়ে গোশত স্থাপিত হলো, তাতে রূহ ফুৎকার করা হলো আর তা চিৎকার করে উঠে দাঁড়াল। যখন প্রত্যক্ষভাবে দর্শন করার পর তার নিকট তা সুস্পষ্ট হয়ে উঠল তখন সে বলে উঠল, আমি জানি প্রত্যক্ষ দর্শনে জানি আল্লাহ সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। 🛍 শব্দটি অপর এক কেরাতে اَمُر বা আল্লাহর তরফ থেকে অনুজ্ঞাবাচক শব্দ হিসেবে إِغْلَمُ [জেনে রাখ] রূপে পঠিত রয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

े अठिक्रम कतन । عَصِیْرٌ - اَفَدَاحٌ - लिक्रम कतन । वह्यहन - قَدْدٌ : থলে, ব্যাগ । قَدْدٌ : পেয়ালা । এটি একবচন । বহুবচন - وَيُدُرُ : আঙ্গুরের রস । الله : الله الله : خَارِيَةٌ : حَارِيَةٌ -এর বহুবচন । অর্থ – ছাদ, উঁচু স্থান । بِیْنِشٌ : সাদা । الله تَارُکِبُتُ : সংযোজিত হলো । تَلُوْحُ : চিৎকার করল ।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

غلی قرید و <mark>هایات کالّذِی مرَّ علی قرید استان استان کالّذِی مرَّ علی قرید استان استان استان استان استان استان استان مراً استان استان مراً الله مرا ال</mark>

े وَأَيْتَ كَالَّذِيُ : এখানে أَيْتُ -এর বৃদ্ধি মূলত একটি আপত্তি নিরসনকল্পে।

প্রের হুটি -এর সাথে সঠিক নয়। কেননা عَطْف এবং عَطْف এবং عَالَّذِي خَاجٌ وَكَالَّذِي عَامِل এবং عَامِل এবং عَامِل এবং عَامِل الله এবং عَامِل الله عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ عَامِل الله عَامِل الله عَلَمُ عَامِل الله عَامِل الله عَامِل الله عَامِل الله عَامِل الله عَامِل الله عَلَمُ عَامِل الله عَلَمُ عَامِل الله عَامِل الله عَلَمُ عَامِل الله عَلَمُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَامِل الله عَلَمُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَامِلُهُ عَلَمُ عَامُعَمِلُهُ عَلَمُ عَلَم

উত্তর: উক্ত عَطْف क्यमात عَطْف হয়নি; বরং জুমলার عَطْف জুমলার উপর হয়েছে এবং مُفْرَدُ عَلَى الْمُفْرَدِ آَ عَطْف آَعَ عَطْف وَمِ -এর পূর্বে الْمُفْرَدُ عَلَى الْمُفْرَدِ آَ عَطْف آَعَ الْمُفْرَدِ آَ عَطُف آَءَ اللهِ اللهِ -এর পূর্বে اللهُ اللهُ عَلَى الْمُفْرَدُ عَلَى الْمُفْرَدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

হযরত উযাইর (আ.) সম্পর্কে পবিত্র কুরআনের বর্ণনা : পবিত্র কুরআনে হযরত উযাইর (আ.)-এর নাম কেবল সূরা তাওবার এক স্থানে উল্লিখিত হয়েছে। সেখানে কেবল এতটুকু বলা হয়েছে যে, ইহুদিরা উযাইর (আ.)-কে আল্লাহর পুত্র বলে থাকে, যেভাবে নাসারারা হযরত ঈসা (আ.)-কে আল্লাহর পুত্র বলে। এছাড়া কুরআনের অন্য কোথাও তাঁর নাম বা তাঁর ঘটনা সম্পর্কে কোনো বর্ণনা নেই।

وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٍ بُنُ اللّٰهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمُسِيْحُ بِنُ اللّٰهِ ذَلِكَ قُولُهُمْ بِافُواهِهِمْ يَضَاهِنُونَ قُولُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَكُهُمُ اللّٰهُ انْى يُوفَّكُونَ .

অর্থাৎ আর ইহুদিরা বলে উযাইর আল্লাহর পুত্র, আর নাসারারা বলে মসীহ আল্লাহর পুত্র। এটা তাদের কেবল মুখ-নিঃসৃত কথা। তারাও সেসব মানুষের ন্যায়ই উক্তি করে যারা ইতঃপূর্বে কুফরির পথ অবলম্বন করেছে। তাদের উপর আল্লাহর অভিসম্পাত, তারা কোন দিকে বিচ্যুত হয়ে গমন করেছেং -[সূরা তাওবা]

হ্যরত উযায়ের (আ.)-এর ঘটনা : উপরিউক্ত আয়াতে একটি ঘটনা উল্লিখিত হয়েছে। তা এই যে, আল্লাহর এক মনোনীত বান্দা স্বীয় গাধার উপর সওয়ার হয়ে এক জনপদ অতিক্রম করছিলেন। জনপদটি সম্পূর্ণ বিরান ও জনমানবহীন হয়ে পড়েছিল। সেখানে না কোনো ঘরবাড়ি ছিল, না কোনো বসবাসকারী। আল্লাহর উক্ত বান্দা এ অবস্থা দেখে অত্যন্ত আশ্চর্যান্থিত ও বিস্মিত হয়ে বললেন, এমন ধ্বংসমুখে পতিত বিরান জনপদ কিভাবে নতুনভাবে সজীব হবে? এ জনপদ কিরূপে আবার মানুষের পদভারে সপর হবে? এখানে তো এমন কোনো উৎস দৃষ্টিগোচর হচ্ছে না। আল্লাহর উক্ত বান্দা এ চিন্তা-ভাবনায় নিমগু, ইতোমধ্যে উক্ত স্থানে তাঁর রূহ কবজ করে নেওয়া হলো। ১০০ বছর যাবৎ তিনি উক্ত অবস্থায় থাকলেন। এ দীর্ঘ সময় অতিক্রমের পর তাঁকে পুনরায় জীবিত করা হলো। তাঁকে জিজ্ঞাসা করা হলো, কতদিন তুমি এ অবস্থায় কাটিয়েছ? তিনি যখন মৃত্যুবরণ করেন তখন ছিল সকাল, আর যখন জীবিত করা হলো তখন ছিল সূর্যান্তের সময়। এ কারণে তিনি জবাব দিলেন একদিন বা কয়েক ঘণ্টা। আল্লাহ তা'আলা বললেন, এমন নয়; বরং তুমি একশত বছর মৃত অবস্থায় কাটিয়েছ। এখন তোমার বিশ্বয় ও আশ্চর্যের জবাব এই যে, একদিকে তুমি তোমার পা<mark>নাহারের দ্রব্যের প্রতি</mark> দৃষ্টি কর, দেখ তার মধ্যে কোনো পরিবর্তন আসেনি। অপরদিকে তোমার গাধাটির দিকে লক্ষ্য কর, দেখ তার দেহ পচে-গলৈ কেবল তার কঙ্কাল অবশিষ্ট রয়েছে। এরপর তুমি আমার মহাশক্তির সামান্য অনুমান কর, যাকে আমি চেয়েছিলাম যে, তাকে আমি হেফাজত করব– ১০০ বছরের সুদীর্ঘ সময়ে ঋতু পরিবর্তনের কোনো প্রভাব তাতে পড়েনি। তা যেমন ছিল তেমনি রয়ে গেছে। আর যার ব্যাপারে আমি বিনষ্টের ইচ্ছা করেছিলাম তা পচে-গলে বিনাশ হয়ে গেছে। এখন দেখ তোমার সামনেই আমি তাকে জীবিত করছি। এসব কিছু এজন্যই করলাম, যাতে আমি তোমাকে এবং তোমার এ ঘটনাকে মানুষের জন্যে আমার কুদরতের নিদর্শন বানাই। বিশ্বাসের সাথে সাথে বাস্তবে তা প্রত্যক্ষ করতে পার। তখন তিনি স্বীয় দাসত্ত্ব প্রকাশের স্বীকারোক্তি করলেন, নিঃসন্দেহে তোমার মহাশক্তির নিকট এসব কিছুই অতি সহজ। এখন আমার ইলমুল একিনের পরে আইনুল একিনও লাভ হলো।

উক্ত বুজুর্গ কে ছিলেন? : এ আয়াতের ব্যাখ্যায় প্রশু সৃষ্টি হয় যে, উক্ত বুজুর্গ কে ছিলেন? এর উত্তরে প্রসিদ্ধ মত হলো, তিনি ছিলেন হযরত উযাইর (আ.)। আল্লাহ তা'আলা তাঁকে জেরুজালেম যেতে নির্দেশ দিয়েছিলেন। তিনি তাকে পুনর্বার জনমুখর করবেন, তিনি সেখানে গমন করে নগরকে সম্পূর্ণ বিধান্ত ও ধাংসমুখে পতিত দেখলেন। তখন মানবিক স্বভাবসুলভভাবে বলে উঠলেন, কিভাবে এ মৃত জনপদের পুনর্বার জীবন লাভ হবে? বস্তুত তাঁর এ উক্তি অস্বীকারমূলক ছিল না; বরং বিশ্বয়মূলক ছিল। অর্থাৎ কিভাবে আল্লাহ তা'আলা তাঁর ওয়াদাকে পূর্ণ করবেন? আল্লাহ তা'আলা তাঁর প্রিয় বান্দা ও নবীর এ উক্তিকে পছন্দ করলেন না। কারণ তাঁর নির্দ্বিধায় ও বিনা বাক্যে তা মেনে নেওয়া উচিত ছিল। তাই আল্লাহ তা আলা উপরিউক্ত ঘটনার অবতারণা করলেন। তিনি যখন জীবিত হলেন, এর মধ্যে**ই জেরুজালেম** তথা বায়তুল মুকাদাস পুনরায় জনমুখর হয়ে গিয়েছিল। হযরত আলী, হযরত ইবনে আব্বাস, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম, হযরত কাতাদা, হযরত সুলায়মান ও হযরত হাসান (রা.)-এর ধারণা মতে, এ ঘটনাটি হযরত উযাইর (আ.) সংশ্লিষ্ট।

– তাফসীর ও তারীখে ইবনে কাছীর।

ইতিহাস পর্যালোচনা : পবিত্র কুরআনে যেহেতু উক্ত বুজুর্গের নাম উল্লেখ হয়নি এবং রাসূল 🚃 থেকেও এ ব্যাপারে বিতদ্ধ কোনো বর্ণনা বিদ্যমান নেই, আর সাহাবী ও তাবেঈন থেকে যেসব উক্তি বর্ণিত রয়েছে তার উৎস হলো হযরত ওহাব ইবনে মুনাব্বিহ, হযরত কাব আহ্বার ও হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে সালাম কর্তৃক বর্ণিত বিভিন্ন ইসরাঈলী ঘটনা ও বর্ণনা পর্যন্ত সীমাবদ্ধ। এখন ঘটনা সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির অনুসন্ধানের জন্যে কেবল একটিই পথ বাকি রইল। আর তা হলো তাওরাত ও ইতিহাস থেকে এর সমাধান বের করা। তাওরাতে বিভিন্ন নবীগণের বর্ণনা ও ঐতিহাসিক আলোচনার উপর গবেষণা করলে এ সিদ্ধান্ত সামনে আসে যে, এ ঘটনাটি ইয়ারমিয়া নবী সংশ্লিষ্ট। ঘটনার বিস্তারিত বিবরণ জানতে হলে দেখুন মাওলানা হিফজুর রহমান (র.) সংকলিত কাসাসুল কুরআন ও হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পু. ৩২৫]

वा إِبْنُ الصَّنَيمِ – वा अखान, खात بُغْتَنَصَّر शा वकि पृठिंत नाम । এ शिस्तित إِبْنُ الصَّنَيمِ – वा अखान, खात بُغْتَ : قُولُهُ بُغْتَنَصَّر মূর্তির সন্তান। তার এ নামকরণের কারণ হলো তার মা তাকে 🅰 নামক মূর্তির সামনে রেখে এসেছিল। তারপর থেকে তার এই নাম হয়ে যায়।

واجد مُذَكّر غَانِب (शर्त بَابُ يَنُسُنُهُ أَيْ لُمْ يَتَكَبُرُ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى ال

প্রশ্ন : گُنْرُدُ -কে كُمْ يَتَسَنَّهُ হিসেবে ব্যবহার করা হয়েছে। অথচ তার দ্বারা খাদ্য এবং পানীয় উভয়টি উদ্দেশ্য। এ হিসেবে তো শব্দটি দ্বিচনের হওয়া উচিত ছিল। একবচন হলো কেন?

উত্তর : طُعَام وَ شَرَاب বা খাদ্য-পানীয় উভয়টি غِذَا হিসেবে عُفَرَد -এর হুকুম রাখে, তাই طُعَام وَ شَرَاب -কে একবচন আনা হয়েছে।

য়ে তাহলে عَاطِفَة । यि : قُرلُهُ فَعَلْنَا ذَلِكَ لِتَعْلَمَ । وَسُتِيْنَافِيَة नािक عَاطِفَة । यि وَاو جَعَلَكَ اَيْدً : श्रे : قُرلُهُ فَعَلْنَا ذَلِكَ لِتَعْلَمُ । यि عَاطِفَة श्र जाहल مَعْطُونَ عَلَيْه हि राठ शांत ।

عدم قدرت عنی رحیاء المولی ا

ك. أَنْ عَال अर وَانْ عَال अर وَانْ عَال عَلَى الْعَالِ अर وَانْعَال अर وَانْ عَال عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى الله

। نَنْشُرُهَا अरह بَابِ نَصَرَ अर رَاء अरह فَتُخَة ه- نُوْن . ا

৩. نَعْرُكُهَا وَنَرْفَعُهَا – هَا عَمْرُكُهَا وَنَرْفَعُهَا – هَا عَمْرُكُهَا وَنَرْفَعُهَا – هُو نُوْن . ৩ এবং قَمَ এবং قَمْ هَا ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

وَالَمْ نَحْسُوهَا لَحْسًا । এ ব্যাখ্যাট عَوْلُهُ نَحْسِبُهَا -এর সাথে সঙ্গতিপূর্ণ নয়। কেননা জীবন দানের ব্যাপারটি গোশত চড়ানোর পরই হয়ে থাকে। তাই এখানে إِحْبًا দারা একত্রীকরণ এবং একটি অঙ্গ আরেকটির সাথে মিলানো উদ্দেশ্য নেওয়া যেতে পারে, যা اَنْشُرُهَا -এর অর্থের সাথে মিল রাখে। আর কেউ বলেন, نَنْشُرُهَا রেপে পাঠ করা হবে। তখন অর্থ হবে আরিং অঙ্গপ্রত্যঙ্গ শরীরের বিভিন্ন স্থানে ছড়িয়ে দিয়েছেন। –[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৩২৪]

أَى نَرْفَعُهَا عَنِ الْأَرْضِ لِتَرْكِبْبِ بَعْضِهَا مَعَ بَعْضِ، وَنَرُدُهَا اللّٰي اَمَاكِنِهَا مِنَ الْجَسَدِ فَنَرُكِبُهَا : قَوْلُهُ نَرْفُعُهَا أَى نَرْفُعُهَا عَنِ الْأَرْضِ لِتَرْكِبُهَا تَعْضِهَا مَعْ بَعْضِ، وَنَرُدُهُا اللّٰهِ اللّٰهَ اللّهُ المَّوْتِهَ عَلَيْهَا اللّٰهُ المُوتَى أَى أَخْبَاهَا عَلَيْهَا عَلِيهَا لِإِبْقَامُها مَعْمَ عَلَيْهَا اللّٰهُ المُوتَى أَى أَخْبَاهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا مِنْ مَنْ اللّٰهُ المُوتَى أَى أَخْبَاهَا عَلَيْهُا عَلَيْهُا لِمُعَلِّمُ اللّٰهُ المُوتَى أَنْ أَخْبَاهَا عَلَيْهُا عَلَيْهُا لَحُمَّا لَهُ اللّٰهُ اللّٰهُ المُوتَى أَنْ أَخْبُهُمْ لَهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الْمُوتَى أَنْ أَنْهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

#### অনুবাদ :

২৬০. আর স্মরণ কর যখন ইবরাহীম বলল, হে আমার প্রভু! কিভাবে তুমি মৃতকে জীবিত কর আমাকে তা দেখাও! তিনি আল্লাহ তা'আলা তাঁকে বললেন, আমার পুনর্জীবন দান শক্তি সম্পর্কে <u>তবে কি তুমি বিশ্বাস কর</u> নাং তাঁর বিশ্বাস সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলার পূর্ণ জ্ঞান থাকা সত্ত্বেও এ ধরনের প্রশ্ন করার উদ্দেশ্য হলো, তিনি যেন নিম্নোল্লিখিত জওয়াব দেন এবং তাঁর উক্ত প্রশ্নের মূল উদ্দেশ্য যেন শ্রোতাদের সামনে পরিস্ফুট হয়ে উঠে। সে বলল, নিক্য় বিশ্বাস করি তবে আপনার নিকট এ বিষয় সম্পর্কে জানতে চাইলাম প্রমাণযুক্ত এই প্রত্যক্ষ দর্শন দ্বারা কেবল আমার চিত্তের প্রশান্তির আশ্বস্তির জন্যে। তিনি বললেন, তবে চারটি পাখি নাও এবং তাদেরকে তোমার বশীভূত করে নাও। শব্দটির প্রথমাক্ষর 🤟 -এ পেশ ও কাসরা উভয় হরকত সহকারে পাঠ করা যায়। অর্থাৎ এগুলোকে তোমার পোষ মানিয়ে নাও, অতঃপর টুকরা টুকরা করে কেটে ফেল এবং গোশত এ পালকগুলো একত্রে মিশ্রিত করে রাখ অতঃপর তোমার এই অঞ্চলের কোনো এক পাহাড়ে তাদের এক একটি অংশ স্থাপন কর। <mark>অনন্তর তাদেরকে তোমার দিকে ডাক দাও, তা</mark>রা দৌড়িয়ে দ্রুতগতিতে তোমার নিকট আসবে। জেনে রাখ যে, নিশ্চয় আল্লাহ প্রবল পরাক্রমশালী কিছুই তাঁকে অপারগ করতে পারে না। তাঁর কাজে তিনি [প্রজ্ঞাময় ।] তিনি তখন একটি ময়ূর, একটি শকুন, একটি কাক ও একটি মোরগ নিয়ে তদ্রপ করলেন। প্রত্যেকটির মাথা নিজের হাতে রেখে ডাক দিলেন। প্রত্যেকটির স্ব-স্ব অংশ উড়ে উড়ে সংযোজিত হলো. পূর্ণ হওয়ার পর স্ব-স্ব মাথার দিকে দ্রুত বেগে আসল।

٢٦٠. وَ اذْكُرْ إِذْ قَالَ إِبْرُهِمْ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمُوتْلِي قَالَ تَعَالَى لَهُ أُولَمْ تُؤْمِنْ بِقَدْرَتِي عَلَى الْإِحْيَاءِ سَأَلَهُ مَعَ عِلْمِهِ بِإِيْمَانِهِ بِذَٰلِكَ لِيُجِيْبَهُ بِمَا سَأَلُ فَيَعْلَمَ السَّامِعُوْنَ غَرْضَهُ قَالَ بَلِّي أُمَنْتُ وَلٰكِنْ سَأَلْتُكُ لِّيطُمُئِنَّ يَسْكُنَ قَلْبِي بِالْمُعَايَنَةِ الْمَضْمُوْمَةِ إِلَى الْإِسْتِدْلَالِ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةٌ مِّنَ الطُّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ بِكُسْرِ الصَّادِ وَضَيِّهَا أَمِلْهُنَّ إِلَيْكَ وَقَطِّعْهُنَّ وَاخْلِطْ لَحْمَهُنَّ وَرِيْشَهُنَّ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْ جِبَالِ اَرْضِكَ مِنْهُنَّ جُزَّ ثُمَّ ادْعُهُنَّ إِلَيْكَ يَأْتِينَكَ سَعْيًا سَرِيعًا وَاعْلُمْ أَنَّ اللَّهُ عَزِيْزُ لَايعُجِزَهُ شَيْ حَكِيمٌ فِي صُنْعِهِ فَاخَذَ طَاوُوْسًا وَنَسْرًا وَغُرَابًا و دِيكًا وَفَعَلَ بِهِنَّ مَا ذُكِرَ وَأَمْسَكَ رُؤُوسَهُنَّ عِنْدَهُ وَدَعَاهُنَّ فَتَطَايَرتِ الْآجْزَاءِ اللَّهِ بَعْضِهَا حَتُّي تَكَامَلَتْ ثُمَّ اَقْبَلَتْ اللَّي رُؤُوسِهَا .

# তাহকীক ও তারকীব

ें उनीक्र कत। اَلْمُعَايَنَةُ प्रथाता। اَلْمُعَايَنَةُ : প্রত্যক্ষ দর্শন। اَوْرَاءَ : বনীভূত কর। ( وَيْشُ : প্রালক। اَمْعِلْهُنَّ : মানুর। ( وَيْشُ : পর্ন। تَمُولُهُنَّ : উড়ে এলো। تَكَامُلُتُ : পূর্ণ হলো। تَمُولُهُنَّ : এগিয়ে এলো।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এখানে হযরত ইবরাহীম (আ.) কর্তৃক মৃতকে জীবিতকরণ প্রত্যক্ষ করার ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। এটি আল্লাহর কুদরতের বর্ণনা

একটি প্রশ্ন জাগতে পারে আল্লাহ তা'আলা তো হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর ঈমান সম্পর্কে আগে থেকেই জ্ঞাত আছেন। এরপরও اَوْلَمْ تُوْمِنْ বলে প্রশ্ন করলেন কেনং

তার উত্তরে বলা হচ্ছে, হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে প্রশ্নের কারণ عَدَم يَقِينُن وَعَدَم إِيْمَان ছিল না; বরং তাঁর উদ্দেশ্য ছিল—
এ প্রশ্নের ফলে হযরত ইবরাহীম (আ.) এমন একটি জবাব দেবেন যাতে শ্রোতাদের এটা জানা হয় যে, হযরত ইবরাহীম
(আ.)-এর عَدْمُ بِالْوَحْيِ সম্পর্কে প্রশ্নের উদ্দেশ্য ছিল وَطْبِينَان قَلْبِي سَقْح مَمَا । যাতে عِدْمُ بِالْوَحْي একএ হয়ে অতিরিক্ত الْمُشَاهَدَةِ

- এর সীগাহ। এর অর্থ- টুকরা টুকরা করাও আসে। أمر वा صَارَ يَصِيرُ वा صَارَ يَصَورُ : قُولُهُ فَصَرَهُنّ

তাঁর আনুগত্যের কাজে ব্যয় করে তাদের এ ব্যয়ের উপমা হলো একটি শস্য-বীজ, যা দ্বারা সাতটি শীষ জন্মায়, প্রতিটি শীষে একশত শস্য-কণা। তদ্রপ তাদের আল্লাহর পথে ব্যয়কেও সাতশতগুণ বর্ধিত করে দেওয়া হয়। <u>আর আল্লাহ যাকে ইচ্ছা</u> তা থেকেও অধিক বহুগুণে বৃদ্ধি করে দেন। আল্লাহ অর্থাৎ তাঁর অনুগ্রহ <u>অতি বিস্তৃত</u>, কে এই বহুগণ বৃদ্ধির উপযুক্ত তিনি তা খুবই অবহিত।

২৬২. যারা আল্লাহর পথে ধনৈশ্বর্য ব্যয় করে এবং যা ব্যয় করে তার কথা বলে যাকে দিল তার উপর অনুগ্রহ জেতায় না যেমন বলল, তার প্রতি আমি অনুগ্রহ করেছি এবং তার অবস্থার প্রতি সদাশয়তা প্রদর্শন করে ক্ষতিপূরণ করে দিয়েছি এবং যাকে সে [যাকে দান করা হয়েছে] জানাতে অনিচ্ছুক তার নিকট এ দানের কথা বা তদ্রূপ কিছু বলে তাকে ক্লেশও দেয় না– তাদের পুরস্কার অর্থাৎ তাদের এ দানের পুণ্যফল তাদের প্রতিপালকের নিকট রক্ষিত। আর পরকালে তাদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিত হবে না।

২৬৩. অনুগ্রহের কথা বলে বেড়িয়ে এবং যাচনার জন্যে লজ্জা দিয়ে যে দানের পর ক্রেশ দেওয়া হয় তা অপেক্ষা ভালো কথা সৃন্দর কথা ও সৃন্দর সদাশয়তার সাথে প্রাথীর প্রত্যুত্তরে দান করা [এবং] তার পীড়াপীড়ি ক্ষমা করা অধিক উত্তম। আল্লাহ বান্দাদের সদকা ও দান হতে অমুখাপেক্ষী, এবং যে ব্যক্তি অনুগ্রহ বলে বেড়ায় ও কষ্ট দেয় তার শাস্তি বিলম্বিত করাতে তিনি পরম সহনশীল।

পথাৎ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١٦١. مَشَلُّ صِفَةً نَفَقَاتِ الَّذِيثَنَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَيْ طَاعَتِهِ كُمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبُتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُكَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ فَكَذٰلِكَ نَفَقَاتُهُمْ تَتَضَاعَفُ بسَبْع مِانَةِ ضِعْفِ وَاللُّهُ يُضْعِفُ أَكْثَرَ مِنْ ذَٰلِكَ لِمَنْ يُسْاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ فَضْلَهُ عَلِيْمُ بِمَنْ يَسْتَحِقُ الْمُضَاعَفَةَ.

٢٦٢. الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتبِعُونَ مَا النَّفَقُوا مَنَّا عَلَى الْمُنفَقِ عَلَيْهِ بِقُولِهِمْ مَثَلًا قَدْ أَحْسَنْتُ إِلَيْهِ وَجَبَرْتُ حَالَهُ وَلا اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ لَا يُحِبُّ وَقُوفَنهُ عَلَيْهِ وَنَحْوِ ذُلِكَ لُهُمْ آجُرُهُمْ ثَوَابُ إِنْفَاقِيهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ فِي الْأَخِرَةِ-

٢٦٣. قُولُ مُعروف كَلام حَسَنُ وَرُدُّ عَلَى السَّائِلِ جَمِيلً ومَعْفِرَةً لَهُ فِي الْحَاجِهِ خَيْرُ مِّنْ صَدَقَةٍ يَتَبْعُهَا أَذًى بِالْمَنِّ وَتَعْيِيرٍ لَهُ بِالسَّوَالِ وَاللَّهُ غَنِي عَنْ صَدَقَةِ الْعِبَادِ حَلِيْمٌ بِتَاخِيْرِ الْعُقُوبَةِ عَنِ الْمَانِّ وَالْمُؤْذِي .

# তাহকীক ও তারকীব

نَبْتَا ، نَبَاتًا (ن) : प्राना, भागा । वह्रवहन وَنَبَاتًا : प्राना, भागा । वह्रवहन وَنَبَتَتُ ا خُبُوبُ प्राना, भागा । حُبُدُ - صَنَايِلُ : क्ञन कल्लाह । أَنْبِتَ الْمَطَرُ الزَّرَعَ : क्ञन कल्लाह । نَبَتَ الزَّرَعَ : वृष्टि क्ञन कलिस्सह বহুবচন, भीষ । بَرُثُ حَالَةُ । থেকে بَابِ مُفَاعَلَة : विश्व करतन । تَضَاعَفُ : विश्व करतन بَابِ مُفَاعَلَة । ক্ষতিপূরণ করে দিয়েছে : الْحَالُّ : পীড়াপীড়ি, যাচনা । ﴿ تَعِيْبُ : লজ্জা দেওয়া ، الْحَالُّ : খোঁটাদাতা, যে অনুগ্রহ করে তা বলে বেড়ায়। الْمُوذِيُّ : কষ্ট দাতা।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ثُمَّ لا يَتَّبِعُونَ اللَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُوالُهُمْ (الاية) अत्र प्रांत वालाहत तालाय शता किला वर्गि रायरह : قُولُهُ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُوالُهُمْ (الاية) এটা এ বিষয়ের বিবরণ যে, আল্লাহর রাস্তায় খরচ করার উল্লিখিত ফজিলত কেবল ঐ ব্যক্তির লাভ 🎝 ٱنْفَقُوا مُثَا ۖ كُا أَذَى হবে, যে খরচ করে খোঁটা দেয় না, মুখে এমন কোনো শব্দ বের করে না, যার দ্বারা গ্রহীতার হেয়তা প্রকাশ পায়, ফলে গ্রহীতা মনে কষ্ট পায়। হাদীস শরীফে এসেছে, রাসূল 🚃 ইরশাদ করেছেন- কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা তিন ব্যক্তির সাথে কথা বলবেন না। তাদের মধ্যে একজন হলো দান করে খোঁটা দানকারী। –[মুসলিম: কিতাবুল ঈমান।] -এর भूराक हैलाहेट يُشْفِقُونَ ٱمْوَالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ । माउनूल الَّذِيْنَ , माउनूल أَشُولُ مُثَلُّ মিলে উহ্য শব্দের مُومُونُ ଓ صِفَة । صِفَة वाका হয়ে أَنْبِتَتُ पाउनृक خَبُّةً । মিলে মুবতািদা مُضاف إلَيْه এবং সাথে صَفَة । ব্যাখ্যাকার صِفَة कुिक করে বলে দিয়েছেন যে, مُشَعَلَ হয়ে مُشَعَلَ । خَبَر হয়ে مُشَعَلَ প্রশ্ন : نَفَقَات বৃদ্ধির উদ্দেশ্য কি?

উত্তর : مُشَبِّه بِه হলো مَشَل حَبَّة হলো مُشَابِّه আর ও হলো হরফে তাশবীহ এবং مَشَبِّه হলো الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمْوَالُهُمْ : উত্তর الَّذِيْنَ अर्था مُشَبِّه بِهِ अर्था विन ना दुख्यात कात्रा जानवीर ज्या وَمُشَبِّه بِهِ كَامُشَبِّه بِهِ كَامُشَبّ - হলো প্রাণীর অন্তর্গত, আর شَنْبُ تَعْنَفُوْنُ হলো প্রাণীর অন্তর্গত, আর شَنْبُ تَعْنَفُوْنُ عُرْبَ عُنْفَقُوْنُ

ك. مشية -এর পক্ষে শব্দ বিলুপ্ত মানতে হবে। যেমন– ব্যাখ্যাকার نَفَقَات উহ্য মেনেছেন। এখন বাক্যটি হবে–

مَثَلُ نَفَقَاتِ الَّذِينَ يُنفِقُونَ كُمَثلِ حَبَّةٍ ٱنبَّتَتْ .

يَايَهُا الَّذِينَ أَمُنُوا لَا تَبْطِلُوا صَدَقاتِكُمْ بِالْمَنِ -এর পক্ষে শব্দ विल्ल मानाएं रवि। এক্ষেতে বাক্য रवि مُشَبَّه بِه . ২ وَالْاَذٰى كَالَّذِى يُنْفِقُ مَالَهُ رِيّاً ۚ إِلنَّاسٍ

এ অংশটুকু দ্বারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এর মাফউল রয়েছে। تَوْلُهُ أَكْثُرُ مِنْ ذَٰلِكَ

প্রশ্ন : পূর্ব থেকেই তো مُضَاعَكَة -এর বিষয়টি বুঝে আসছে। এখানে দ্বিতীয়বার তা উল্লেখ করার দ্বারা তো তাকরার মনে হচ্ছে। এ তাকরারের উপকারিতা কি?

مُضَاعَة वृष्कि करत উक्त প্রশ্নের জবাব দেওয়া হওয়া হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ যাকে ইচ্ছা পূর্বে উল্লিখিত مُضَاعَة -এর চেয়েও বেশি প্রদান করবেন।

خَبِرٌ مِنَّنْ صَدَقَةٍ النَّحِ ا মাকে মুবতাদা مَغْنِفَرَة ,মাক্ত্ৰ আলাইহ صِفَة ٥ مُوصُوف : قَـُولُ مُعْروفُ হলো খবর।

প্রশ্ন: খবর হলো নাকেরা। কাজেই তা মুবতাদা হওয়া কিভাবে সঙ্গত হলো।

**উত্তর**. এর মা'তৃফ আলাইহ যেহেতু মা'রেফা, এ কারণে মা'রুফ মুবতাদা হওয়া সঙ্গত *হ*য়েছে।

প্রশ্ন: মা'তৃফ আলাইহ হলো غَوْل আর এটা নাকেরা, যা নিজেই মুবতাদা হতে পারে না। এখানে কিভাবে হলো?

উত্তর: যখন নাকেরা শব্দের সিফত হিসেবে উল্লিখিত হয় তখন তা মুবতাদা হতে পারে।

ें कानधरीजां काता विनम्राजां कथा वना এवः मात्राम्नक भन वना । यथा - आन्नार وَمُولُمُ مُعُرُوكُ وَمُغْفِرَةٌ خُير তা আলা আপনাকে এবং আমাকে স্বীয় করুণা দ্বারা উপকৃত করুন। এটা হলো غَوْل مَعْرُوْن আর মাগফিরাতের উদ্দেশ্য হলো দানগ্রহীতার মুখ থেকে যদি অশোভনীয় কোনো শব্দ বের হয়ে যায়, তাহলে তাকে এড়িয়ে গিয়ে ক্ষমা করা। এ দুটি স্বভাব সে দান-সদকার চেয়ে উত্তম, যার পরে খোঁটা দেওয়া হয় বা তাদের মনে আঘাত দেওয়া হয়। মানুষের সাথে উত্তম কথা বলা এবং হাস্যোজ্জুল চেহারায় সাক্ষাৎ করাও সদকা। -[মুসলিম্]

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

# অনুবাদ :

২৬৪. হে বিশ্বাসীগণ! দানের কথা বলে বেড়িয়ে ও ক্লেশ দিয়ে তোমরা তোমাদের দানকে অর্থাৎ তার ফলকে বিনষ্ট করো না। যেমন বিনষ্ট করে ঐ ব্যক্তি যে ব্যক্তি নিজের ধন লোক দেখানোর উদ্দেশ্যে লোক প্রদর্শনী করে <u>ব্যয় করে এবং আল্লাহ</u> ও <u>পরকালে বিশ্বাস করে না</u> অর্থাৎ মুনাফিকে <u>তার</u> উপমা <u>এ</u>কটি <u>শক্ত</u> পাথর মসুণ পাথর <u>যার</u> উপর কিছু মাটি, অতঃপর প্রবল বৃষ্টিপাত মুষলধারে বৃষ্টি হলো আর তাকে একেবারে সাফ্রকরে মসুণ শক্ত করে <u>ছেড়ে গেল</u> তাতে আর কিছুই নেই। <u>যা তারা</u> উপার্জন করেছে আমল করেছে তার কিছুর উপরই <u>তাদের শক্তি হবে না। এ আয়াতে মুনাফিক অর্থাৎ</u> যে রিয়া ও লোক দেখানোর উদ্দেশ্যে সম্পদ ব্যয় করে নতুন করে তার উপমা বর্ণনা করা হয়েছে। لَا يَسْقُدِرُونَ এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য করে لَا يَسْقُدِرُونَ ক্রিয়াপদটিকে বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে। অর্থাৎ শক্ত মসৃণ পাথরে সামান্য কিছু মাটি থাকলেও বৃষ্টির পানি তা ধুয়ে মুছে নেওয়ার দরুন তাতে যেমন আর কিছুই পরিলক্ষিত হয় না তেমনি মুনাফিকগণও পরকালে তাদের সং আমলের কোনো ছওয়াব বা পুণ্যফল পাবে না। আল্লাহ সত্য প্রত্যাব্যানকারী সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না।

# ٢٦٤. يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمُنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقْتِكُمْ اَى أُجُوْرَهَا بِالْمَنِّ وَالْاَذَى اِبْطَالًا كَالَّذِيّ أَىْ كَابْطَالِ نَفَقَةِ الَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئًّا ءَ النَّاسِ أَى مُرَائِيًّا لَهُمْ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَهُوَ الْمُنَافِقُ فَمَثَلُهُ كُمَثَل صَفْوَانِ حَجَرِ أَمْلُسَ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلُ مَطَرُ شُدِيدٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا صَلْبًا اَمْلُسَ لَا شَنَّ عَلَيْهِ لَا يَقْدِرُونَ إِسْتِينَانُ لِبَيَانِ مَثَلِ الْمُنَافِقِ الْمُنْفِقِ رِيَاءَ النَّاسِ وَجَمْعُ الضَّمِيرِ بِإِعْتِبَارِ مَعْنَى الَّذِي عَلَى شَيْ مِينًا كُسَبُوا عَمِلُوا أَيْ لَا يَجِدُونَ لَهُ ثَوَابًا فِي الْأَخِرَةِ كُمَا لَا يُوجَدُ عَلَى الصُّفُوانِ شَنَّ مِنَ التُّرَابِ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ لِاذْهَابِ الْمَطَبِرِ لَهُ وَاللُّهُ لَا يَهْدِي الْقُومَ الْكَفِرِيْنَ .

# তাহকীক ও তারকীব

মস্ণ পাথর। مَلْدًا : अবল বৃষ্টি। مَلْدًا : সাফ, পরিক্ষার। وَابِلَ : মস্ন أَمْلُسُ : সাফ, পরিক্ষার। يردُمُابِ الْمَطُرِ لَهُ

الَّذِي এটিও একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর। প্রশ্নটি হলো يَقْدِرُونَ এব যমিরতো الَّذِي এব কটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর। প্রশ্নটি হলো يَنْفِقُ -এর কিনা مُفْرَد जात مُفْرَد -এর দিকে ফিরেছে, যা কিনা مُفْرَد जात مُفْرَد -এর মধ্যকার যমীর হলো দ্বিচনের।

উত্তর : الذي যদিও শব্দের দিক দিয়ে একবচন কিন্তু অর্থগতভাবে বহুবচন। সুতরাং تَطَابُق সঠিক আছে।

৫৫৩

روو، ووو، ووو، ووو، الله হিলুপ্ত মানার উপকারিতা কিং

উত্তর: মূল সদকা তথা মাল বাতিল হওয়ার কোনো অর্থ হতে পারে না। কেননা খোঁটা দেওয়া বা কষ্ট দেওয়ার দ্বারা সদকার মাল নষ্ট হয় না; বরং তার ছওয়াব বিনষ্ট হয়। এর প্রতি ইঙ্গিত করার জন্যে الْجُوْرُكُ উল্লেখ করেছেন।

े এখানেও মুযाফ বিলুপ্তির কারণ مُشَبَّه بِهِ ७ مُشَبَّه بِهِ - এর মধ্যে সামঞ্জস্য সৃষ্টি করা والمُعَنَّفَ نَفَعَات

े बें चें चें -এর ব্যাখ্যায় الْنَاءُ উল্লেখ করে এদিকে ইন্সিত করা হয়েছে যে, الْنَاءُ अलिए الْنَاءُ الْعَطَّتُ । থেকে নির্গত, الْنَانِ (থেকে নয়।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: قُولُهُ يَايَهُا الَّذِينَ أَمُنُوا لا تَبطِلُوا صَدَفْتِكُمْ بِالْمَنَّ وَالاّذَى

এখানে اَجُوْرَهَا بِعَالَهُ بَوْرَهَا : এখানে اَجُورَهَا মুযাফকে মাহযুফ ধরার কারণ হলো সদকা তথা সদকার সম্পদ বাতিল হওয়ার কোনো তাৎপর্য নেই। কেননা খোঁটা দেওয়া বা কষ্ট দেওয়ার দ্বারা সদকার সম্পদ বিনষ্ট হয় না; বরং তার ছওয়াব বা প্রতিদান বিনষ্ট হয়ে যায়। এ সংশয়টুকু দূর করার জন্যে أُجُورَهَا -কে বৃদ্ধি করা হয়েছে।

আমলসমূহকে বৃষ্টির সাথে তুলনা দিয়ে বুঝানো হয়েছে। এ বৃষ্টি দ্বারা উদ্দেশ্য হলো বিভিন্ন রূপ নেক আমল, আর পাথরের দ্বারা উদ্দেশ্য নিয়তের অনিষ্টতা। হালকা মাটির দ্বারা উদ্দেশ্য নেকির বাহ্যিক অবস্থা, যার নীচে নিয়তের অনিষ্টতা লুক্কায়িত থাকে। বৃষ্টির সৃষ্টিগত বৈশিষ্ট্য এই যে, তার দ্বারা সকল ফসল উৎপন্ন হয় ও সবুজ-শ্যমল আকার ধারণ করে। কিন্তু যখন উর্বর ভূমি শুধু উপরাংশেই নামেমাত্র কিছু মাটি থাকে আর তার নীচে সম্পূর্ণ পাথর আর পাথর লুক্কায়িত থাকে, তাতে বৃষ্টি আবদ্ধ থাকার পরিবর্তে তা আরও ক্ষতিকর হয়ে দাঁড়ায়। ঠিক এভাবে দান-সদকা যদিও বিভিন্ন রূপ কল্যাণ ও মঙ্গলের যোগ্যতা রাখে; কিন্তু তা উপকারী হওয়ার জন্যে খাঁটি ও নির্ভেজাল নিয়ত পাওয়া যাওয়া শর্ত। নিয়ত যদি সৎ না হয়, তাহলে উক্ত আমল সমূলে বিনাশ হয়ে যায়।

তাফসীরে জালালাইন **আরবি-বাংলা ১ম খণ্ড**–৭০

#### অনুবাদ :

٢٦٥. وَمُثَلُّ نَفُقَاتِ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالُهُمُ ابْتِغَآء طَلَبَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَثْبِيْتًا مِّنْ أَنْفُ سِبِهِمْ أَيْ تَحْقِيثُقًا لِلثُّوابِ عَلَيْهِ بِخِلَافِ الْمُنَافِقِينَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَهُ لِإِنْكَارِهِمْ لَهُ وَمِنْ إِبْتِدَائِيَّةً كَمَثَلِ جَنَّةٍ بُسْتَانٍ بِرَبْوَةٍ بِضِيمُ الرَّاءِ وَفَتْحِهَا مَكَانِ مُرْتَفِع مُسْتَوِ اصَابَهَا وَابِلُ فَاتَتَ اعُطَتْ اكُلُهَا بِضَيِّم الْكَافِ وَسُكُونِهَا ثَمَرَهَا ضِعْفَيْنِ مِثْلَى مَا يَثُمُرُ غَيْرُهَا فَإِنْ لُّمْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلُّ مَطَرٌ خَفِيثُ يُصِيبُهَا وَيَكُونِهَا لِإِرْتِفَاعِهَا الْمَعْنَى تَشْمُرُ وَتَزْكُوْ كَثُرَ الْمَطُرُ أَمْ قَلَّ فَكَذَٰلِكَ نَفَقَاتُ مَنْ ذُكِرَ تَزْكُوْ عِنْدَ اللَّهِ كُثُرَتْ اَمْ قَلَّتْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيْرً فَيُجَازِيْكُمْ بِهِ ـ

২৬৫. যারা আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভার্থে তালাশে ও নিজেদের আত্মা বলিষ্ঠকরণার্থে অর্থাৎ তার পুণ্যফল প্রাপ্তি সুনিশ্চিত করার আশায় ধনৈশ্বর্য ব্যয় করে পক্ষান্তরে মুনাফিকগণ যেহেতু মূলত পরকালে অবিশ্বাস করে সেহেতু তারা পুণ্যফলের আশা करत ना । أَبْتِدَائِيَّة करत ना । مِنْ أَنْفُسِهِمْ वत أَنْ فُسِهِمْ প্রারম্ভসূচক শব্দ। তাদের এ ব্যয়ের উপমা হলো কোনো উচ্চ ভূমিতে অবস্থিত একটি উদ্যান বাগান ু এর "ر ع**রফটি পেশ ও** ফাতাহ উভয় ربُّوَةٍ হরকত সহকারেই পাঠ করা যায়। অর্থাৎ উঁচু সমতল ভূমি। <u>যাতে মুমলধারে বৃষ্টি হয় ফলে তার</u> ফল 🔟 -এর এ হরফটি পেশ ও সাকিন উভয়রূপে পাঠ করা যায়। অর্থাৎ ফল-ফলাদি। অন্যস্তানে যা হয় তার দিগুণ জন্মে। যদি মুষল্ধারে বৃষ্টি নাও হয় তবে শিশির হালকা বৃষ্টিও যদি তাতে পড়ে তবে উচ্চভূমি হওয়ায় তাই তার জন্যে <u>যথেষ্ট হয়।</u> অর্থাৎ বৃষ্টি কম হোক বা বেশি সর্বাবস্থায়ই ফল-ফলাদি ও ফসল তাতে যথেষ্ট উৎপন্ন হয়, তেমনি উল্লিখিত ব্যক্তির দানসমূহ আল্লাহর নিকট বৃদ্ধি পেতে থাকে- দান বেশি হোক বা অল্প হোক। তোমরা যা কর আল্লাহ তার সম্যক দ্রষ্টা। সুতরাং তিনি তোমাদেরকে তার প্রতিফল দেবেন।

# তাহকীক ও তারকীব

ं शनका वृष्टि। مُطَرَّ خَفِيْفَ : ফল। مُطَرَّ خَفِيْفَ : ফল। مُطَرَّ خَفِيْفَ : ফল। مُطَرَّ خَفِيْفَ : ফল দেয়। مُطَرَّ خَفِيْفَ : ফল দেয়। مُطَرَّ خَفِيْفَ : ফল দেয়। مُطَرَّ خَفِيْفَ

فَوْلُهُ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِى سَبِبْلِ اللّٰهِ وَعَلَمْ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِى سَبِبْلِ اللّٰهِ وَمَعُ وَعَلَمُ اللّٰذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِى سَبِبْلِ اللّٰهِ अ्वत श्रिक مَثَلُ अ्वत हात प्रला اللّٰذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِى سَبِبْلِ اللّٰهِ अ्वत وَمَثَلُ अ्वत وَمَثُلُ اللّٰهِ هِمَ وَمُولَ وَهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

صِفَة : মুফাসসির (র.) صِفَا বৃদ্ধি করে বুঝিয়েছেন যে, مِثَال এখানে مِثَال مِفَةُ نَفَقَاتٍ -এর অর্থে নয়; বরং مِثَال مِفَةُ نَفَقَاتٍ -এর অর্থে নয়; বরং مِثَال مِفَةُ نَفَقَاتٍ

🕶 : نَفَقَات বৃদ্ধির উদ্দেশ্য কি?

ত্তির : مَثَلُ حَبَّة عَمَلُ مَنَا عَبَّ عَرَف تَشْبِبُه অবং عَرْف تَشْبِبُه অবং مَثَلُ عَبَّه عِنْ الْهُمَ عَرَف تَشْبِبُه অবং مَثَلُ عَرَف عَشْبَه بِه الله عَلَيْ مَثَلُ عَرْفَ مَثَلُه عَرَف مَثَبُه بِه الله عَلَيْ الله عَنْ الله عَنْ

ك. এখানে جَانِب এর جَانِب উহ্য ধরা হবে। যেমনটি মুফাসসির (র.) করেছেন। এখন তাকদীরী ইবারত হবেمَثَلُ نَفَقَةِ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنْبُتَتُ الخ ـ

مثلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُوالَهُمْ كُمثُلِ زَرْعٍ حُبَّةٍ - अत - هُ صَبَّه بِه عَ अता रत । अ तुतरा ठाकनीती देवाता ररव - مُشَبَّه بِه ع

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্রি । ত্রি এ বিষয়ের বিবরণ যে, আল্লাহর রাস্তায় খরচ করার উল্লিখিত ফজিলত কেবল ঐ ব্যক্তির লাভ হবে, যে খরচ করে খোঁটা দেয় না, মুখের দ্বারা এমন কোনো শব্দ বের করে না, যার দ্বারা গ্রহীতার হেয়তা প্রকাশ পায়। ফলে সে মনে কন্ট পায়। হাদীস শরীফে এসেছে – রাসূল ত্রি ইরশাদ করেন, কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা তিন ব্যক্তির সাথে কথা বলবেন না। তাদের মধ্যে একজন হলো দান করে খোঁটা দানকারী।

-[মুসলিম: কিতাবুল ঈমান]

٢٦٦. أَيُودُ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةً

بُسْتَانٌ مِّنْ نَخِيْلٍ وَّاعْنَابٍ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ لَهُ فِيْهَا ثَمَرٌ مِنْ كُلِّ الثُّمَاتِ وَقَدْ اصَابَهُ الْكِبَرُ فَضَعُفَ عَنِ الْكُسْبِ وَلَهُ ذُرِّيَّةً ضُعَفًا وُ اوْلَادً صِغَارٌ لاَ يَقْدِرُونَ عَلَيْهِ فَاصَابَهَا اِعْصَارُ رِيْحٌ شَدِيْدَةً فِيْهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ فَفَقْدُهَا آحْوَجُ مَا كَانَ إِلَيْهَا وَبَقِيَ هُوَ وَ أَوْلَادُهُ عَجِزَةً مُتَحَيِّرِينَ لَا حِيلَةَ لَهُمْ وَهٰذَا تَمْثِيلُ لِنَفَقَةِ الْمُرَائِي وَالْمَانِّ فِيْ ذَهَابِهَا وَعَدَمِ نَفْعِهَا آحُوجُ مَا يَكُونُ إِلَيْهَا فِي الْأَخِرَةِ وَٱلْإِسْتِفْهَامُ بِمَعْنَى النَّفْي وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (رض) هُوَ لِرَجُلٍ عَمِلَ بِالطَّاعَاتِ ثُمَّ بُعِثَ لَهُ الشَّيْطَانُ فَعَمِلَ بِالْمَعَاصِيْ حَتَّى آخْرَقَ اعْمَالَهُ كَذَٰلِكَ كَمَا بَيُّنَ مَا ذُكِرَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ فَتَعْتَبِرُونَ .

#### অনুবাদ :

২৬৬. তোমাদের কেউ কি চায় পছন্দ করে যে, তার একটি খর্জুর ও আঙ্গুর উদ্যান বাগান থাকুক, যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত এবং যাতে রয়েছে ফল ভাববাচক পদ এদিকে ইঙ্গিত করার জন্যে মাননীয় তাফসীরকার এ স্থানে 💃 শব্দটি উল্লেখ করেছেন। স্রে ব্যক্তি বার্ধক্যে উপনীত হয় ফলে উপার্জন করা হতে দুর্বল ও অক্ষম হয়ে পড়ে তার সন্তানসন্ততিও দুর্বল অর্থাৎ ছোট ছোট। তাদেরও উপার্জনের শক্তি নেই। এমতাবস্থায় অগ্নিক্ষরা ঝড় প্রচণ্ড বাতাস তাতে লাগে <u>এবং তা জ্বলে যায়।</u> অর্থাৎ যে সময় সে তার প্রতি সর্বাপেক্ষা বেশি মুখাপেক্ষী ছিল সেই সময় তা হারিয়ে ফেলল। ফলে সে আর তার সন্তানসন্ততি **অক্ষম ও** কিংকর্তব্যবিমৃঢ় অবস্থায় পড়ে রইল। কোনো উপায়- তদবির আর তাদের অবশিষ্ট নেই। সে ব্যক্তি রিয়া বা লোক দেখানো এবং বলে বেড়ানোর উদ্দেশ্যে দান করে এটা তার উপমা। পরকালে যে যখন এর প্রতি সর্বাধিক মুখাপেক্ষী হবে, তখন তার সর্বপ্রকার দান এমনভাবে ধ্বংস হয়ে যাবে, এর কোনো উপকারিতা তার লাভ হবে না ا عُودٌ -এর প্রশ্নবোধক হাম্যাটি এ স্থানে না-সূচক অর্থে ব্যবহৃত। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে। তিনি বলেন, এ উপমাটি হলো ঐ ব্যক্তির যে ব্যক্তি বহু সং আমল করেছিল, পরে তার বিরুদ্ধে শয়তান প্রেরিত হলো; ফলে সে পাপকার্যে লিপ্ত হয়ে পড়ল আর সে তার সকল সৎ আমল জ্বালিয়ে দিল, বিনষ্ট করে দিল।

এভাবে অর্থাৎ উল্লিখিত বিধানসমূহ যেমন সুম্পষ্টভাবে ব্যক্ত করে দেওয়া হয়েছে তেমনি <u>আল্লাহ তাঁর নিদর্শন</u> তোমাদের জন্যে সুস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেন, যাতে <u>তোমরা চিন্তা করতে পার।</u> আর তা হতে শিক্ষা গ্রহণ করতে পার।

**৫**৫৭

# তাহকীক ও তারকীব

হৈ : কামনা করে, পছন্দ করে। وَدُّ (ن) وَدًّا - পছন্দ করা, কামনা করা। بُسْتَانً : বাগান। এটি একবচন। এর বহুবচন

: খেজুর বৃক্ষ। اعْضَارٌ : আঙ্গুর عِنْبُ -এর বহুবচন। أَعْنَابُ : প্রচণ্ড বায়ু, ঝড়-তুফান।

: অক্ষম । اَلْـُــُرَايُ : রিয়াকারী । যে লোক দেখানোর জন্য আমল করে ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভারতি নির্দান করে থাক, যখন তোমরা তা দ্বারা উপকার লাভের সবচেয়ে বেশি মুখাপেক্ষী হবে। আর নতুন করে উপার্জনের সুযোগও থাকবে না। তাহলে তোমরা এটা কিভাবে পছন্দ কর যে, দুনিয়ার সারা জীবন আমল করার পরে পরকালের জীবনে এভাবে যাত্রা করবে যে সেখানে পৌছানোর পর তোমরা দেখতে পাবে, তোমাদের সারা জীবনের কৃতকর্মের এখানে কোনো মূল্য নেই। দুনিয়ায় তোমরা যা উপার্জন করেছিলে তা দুনিয়াতেই রয়ে গেছে। পরকালের জন্যে কিছুই উপার্জন করে আননি যে, এখানে তা দ্বারা উপকৃত হবে। পরকালে তোমাদের নতুনভাবে উপার্জন করার কোনো সুযোগও মিলবে না। পরকালের জন্যে যা উপার্জন করার সুযোগ ছিল তা পার্থিব জীবনেই সীমাবদ্ধ। তোমরা যদি পরকালের চিন্তা না করে সারা জীবন দুনিয়ার চিন্তায় বিভার থাক, নিজেদের সকল চেষ্টা-প্রচেষ্টা ও শক্তি-সামর্থ্য কার্থিব উপকার লাভের পিছনে ব্যয় কর, তাহলে জীবন দুনিয়ার চিন্তায় বিভারে থাক, নিজেদের সকল চেষ্টা-প্রচেষ্টা ও শক্তি-সামর্থ্যকে পার্থিব উপকার লাভের পিছনে বায় কর, তাহলে জীবন ববি অস্তমিত হওয়ার পরে তোমাদের অবস্থা ঐ বৃদ্ধের ন্যায় পরিতাপের হবে যার সারা জীবনের উপার্জন এবং জীবন ধারণের সহায় ছিল একটি মাত্র বাগান। সে বাগানটি একেবারে বৃদ্ধকালে জ্বলেপুড়ে নিঃশেষ হয়ে গেল, এখন আর সে নতুন করে বাগানটি তৈরি করতে সক্ষম নয়। আর সন্তানাদিও তাকে সহায়তা দেওয়ার যোগ্য নয়।

হযরত ইবনে আব্বাস ও হযরত ওমর (রা.) এ দৃষ্টান্ত দ্বারা ঐ সকল লোকদেরকে বুঝেছেন, যারা সারা জীবন বিভিন্ন রূপ নেক আমল করে শেষ জীবনে শয়তানের প্ররোচনায় আল্লাহর নাফরমানিতে লিপ্ত হয়। ফলে তার সারা জীবনের নেক আমল নস্যাৎ হয়ে যায়।

#### অনুবাদ:

২৬৭. হে বিশ্বাসীগণ! তোমরা যা যে সম্পদ উপার্জন কর এবং আমি যা অর্থাৎ যে শস্য ও ফল-ফলাদি ভূমি হতে তোমাদের জন্যে উৎপাদন করি তা থেকে যা পরিত্র উৎকৃষ্ট তা ব্যয় কর; তার জাকাত আদায় কর। জাকাতের মধ্যে তার উল্লিখিত সম্পদের নিকৃষ্ট নিম্নমানের বস্তু ব্যয় করার সংকল্প ইচ্ছা করো না। বিশ্বী এটা তিন প্রত্রা করার সংকল্প ইচ্ছা করো না। তিনেরা) -এর এটি বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। অথচ তোমাদের কোনো পাওনার বেলায় তা আদায় করা হলে যদি না তোমরা চক্ষু বন্ধ করে রাখ আনমনা ও অসতর্কভাবে এবং চক্ষু বুজে না রাখ তবে তোমরা নিজেরা তা নিকৃষ্ট বস্তু গ্রহণ কর না। সুতরাং তোমরা তা হতে আল্লাহর হক কি করে আদায় করতে পারং জেনে রাখ! আল্লাহ তোমাদের এ দান হতে অমুখাপেক্ষী, সর্বাবস্থায় তিনি প্রশংসিত।

২৬৮. শ্য়তান তোমাদেরকে দারিদ্যের ভয় দেখায় অর্থাৎ যদি তোমরা দান-সদকা কর তবে দরিদ্রতার আশক্ষা প্রদর্শন করে। ফলে তোমরা দান করা থেকে বিরত থাক। এবং তোমাদেরকে অশ্লীলতার কার্পণ্য ও জাকাত আদায় না করার নির্দেশ দেয়। আর আল্লাহ তোমাদেরকে আল্লাহর পথে ব্যয়ের উপর তাঁর পক্ষ হতে তোমাদের পাপ কার্যসমূহের ক্ষমা এবং অনুগ্রহের অর্থাৎ এর স্থলে আরও অধিক রিজিক প্রদানের প্রতিশ্রুতি প্রদান করেন। আর আল্লাহ অর্থাৎ তাঁর অনুগ্রহ অতি বিস্তৃত এবং তিনি ব্যয়কারী সম্পর্কে খবই অবহিত।

২৬৯. তিনি যাকে ইচ্ছা হিকমত অর্থাৎ এমন লাভজনক জ্ঞান যা আমলের প্রতি প্রবৃদ্ধ করে। দান করেন এবং যাকে হিকমত প্রদান করা হয় তাকে প্রভূত কল্যাণ দান করা হয়। কারণ এটা চির সৌভাগ্য অর্জনের পথে মানুষকে নিয়ে যায়। এবং বোধশক্তি সম্পন্নগণ অর্থাৎ বৃদ্ধির অধিকারীগণ ভিন্ন অন্য কেউ শিক্ষা গ্রহণ করে না। উপদেশ গ্রহণ করে না। উপদেশ গ্রহণ করে না। উপদেশ গ্রহণ করে না। ইস্কাতির ত ই মূলত ১ -এর মধ্যে ইদগাম হয়েছে।

٢٦٧. يَأَيِّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْاً أَنْفِقُوا زَكُوا مِنْ طَيِّباتِ جِيَادِ مَا كُسَبْتُمْ مِنَ الْمَالِ وَمِنْ

طَيِّبنْ مَّا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ الْاَرْضِ مِنَ الْحُبُونِ مِنَ الْحُبُونِ وَالثِّمَارِ وَلاَ تَيَمُّمُوا تَقْصُدُوا الْحُبِيْثُ الرَّدِيْءَ مِنْهُ أَيْ مِنَ الْمَذْكُورِ الْخَبِيْثُ الرَّدِيْءَ مِنْهُ أَيْ مِنَ الْمَذْكُورِ

يُنفِقُونَ فِي الزَّكُوةِ حَالٌ مِنْ ضَمِيْرِ تَيَمُّمُوا وَلَسْتُمْ بِالْحِذِيْهِ أَي الْخَبِيثُ لَوْ اُعْطِيْتُمُوهُ

فِيْ حُقُوقِكُمْ اللَّا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ بالتَّسَاهُلِ وَغَضِّ الْبَصَرِ فَكَيْفَ تُؤَدُّونَ

مِنْهُ حَقَّ اللَّهِ وَاعْلَمُوْا اللَّهَ غَنِيً عَنْ اللَّهَ غَنِيً عَنْ اللَّهَ غَنِيً عَنْ اللَّهَ غَنِي كَلَّ حَالِ.

٢٦٨. اَلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ يُخَوِّفُكُمْ بِهُ إِنَّ ٢٦٨.

تَصَدُّقُ سُتُمْ فَتَكَمَّ كُوْا وَيَامُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ الْبُخْلِ وَمَنْعِ الزَّكُوةِ وَاللَّهُ

يَعِدُكُمْ عَلَى الْإِنْفَاقِ مُنَعْفِرَةً مِنْهُ لِذُنُوبِكُمْ وَفَضِلًا رِزْقًا خَلْفًا مِنْهُ وَاللّهُ وَاسِعُ فَضْلَهُ عَلِيثُمْ بِالْمُنْفِقِ.

٢٦٩. يُؤْتِي الْحِكْمَةُ الْعِلْمَ النَّافِعَ الْمُؤَدِّي

الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا لِمَصِيْرِهِ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوْتِي خَيْرًا كَثِيرًا لِمَصِيْرِهِ الْسَعَادَةِ الْاَبَدِيدَةِ وَمَا يَذَكُرُ فِيهِ إِذْ غَامُ السَّعَادَةِ الْاصلِ فِي النَّالِ يَتَعِظُ إِذْ غَامُ السَّاءِ فِي الْاصلِ فِي النَّالِ يَتَعِظُ إِلَّا اُولُوا الْاَلْبَابِ اصْحَابُ الْعُقُولِ.

# তাহকীক ও তারকীব

নিকৃষ্ট, ভাকাত আদায় কর। اَلُرُدِيُ : উৎকৃষ্ট। اَلْحُبُوبُ : এটি حُبُّدُ -এর বহুবচন। অর্থ- শস্য, দানা। اَلُوبُوبُ : নিকৃষ্ট,

ত্তি বন্ধ করা। التَّسَاهُلُ : التَّسَاهُلُ : চাখ বুঝে থাকা। التُسَاهُلُ : অসতর্কতা। غَمْضُ (افِعَال) إغْمَاضًا

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

नान-সদকা কবুল হওয়ার জন্যে যেভাবে মানুষের অন্তরে কষ্ট : দান-সদকা কবুল হওয়ার জন্যে যেভাবে মানুষের অন্তরে কষ্ট বিশ্বেয়া এবং লৌকিকতা থেকে মুক্ত হওয়া জরুরি যেমনটি পূর্বের আয়াতসমূহে উল্লিখিত হয়েছে, তদ্রুপ হালাল ও ক্বিত্র হওয়াও জরুরি।

শানে নুযুগ: মদিনার কতিপয় আনসার যারা খেজুর বাগানের মালিক ছিল, কোনো কোনো সময় তারা কম মূল্যের খারাপ বেজুরের ছড়া মসজিদে এনে ঝুলিয়ে রাখত, আসহাবে সুফফার যেহেতু জীবিকা নির্বাহের কোনো ব্যবস্থা ছিল না, তাই যখন ভাদের ক্ষুধা লাগত তখন উক্ত খেজুরের ছড়া থেকে খেজুর খেয়ে নিত। এ সম্পর্কে উপরিউক্ত আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে।

—[ফাতহুল কাদীর, তিরমিযীর বরাতে।]

এর ব্যাখ্যা الْجِيَادُ দ্বারা করে মুফাসসির (র.) এদিকে ইশারা করেছেন যে, এর অর্থ হালাল নয় যা طَيْبَاتِ: فَوْلُهُ الْجِيَادِ বেশিরভাগ ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়, বরং এখানে তা উত্তমার্থে ব্যবহৃত।

-এর ব্যাখ্যা : কোনো কোনো আলেম উত্তম দারা করেছেন। ব্যাখ্যাকার (র.) ও এ মতের প্রবক্তা। এর আলামত বরপ তারা করেপ তারা করেছেন। কেননা ভূমি থেকে উৎপন্ন বস্তু হালাল হয়ে থাকে, তবে ভালোমন্দের দিক দিয়ে অনেক ব্যবধান থাকে। এ কারণেই এ خَبَات -এর অনুবাদ উত্তম দ্বারা করা হয়েছে। শানে নুযূলের ঘটনা দ্বারাও এর সমর্থন লাভ হয়। কেউ কেউ এর অর্থ হালাল বলেছেন, কারণ পূর্ণাঙ্গরূপে উত্তম বস্তু সেটাই যা হালাল হয়। যদি উভয় অর্থ উদ্দেশ্য নেওয়া হয় তাতেও কোনো সাংঘর্ষিকতা নেই। অবশ্য যার নিকট উনুতমানের বস্তু না থাকবে সে এ নিষেধাজ্ঞা বহির্ভূত হবে।

মুযারের সীগাহ। অর্থ- চোখ বন্ধ করা। এখানে রূপকার্থে ক্ষমা করা উদ্দেশ্য।

শৃদ্ধি দারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, উশরী ভূমির উৎপন্ন ফসলের উশর দেওয়া উয়াজিব। এ আয়াতের ব্যাপকতা দ্বারা ইমাম আবু হানীফা (র.) দলিল পেশ করে বলেন, উশরী ভূমির কমবেশী সকল ফসলের উপর উশর ওয়াজিব। উশর ও খেরাজ উভয়টি ইসলামি সরকারের পক্ষ থেকে ভূমির উপর আরোপিত ট্যাক্সবিশেষ। উভয়টির মধ্যে পার্থক্য এই যে, উশর কেবল ট্যাক্সই নয়; বরং তার মধ্যে ইবাদতের দিকও রয়েছে। মুসলমান যেহেতু ইবাদতের যোগ্য এ কারণে উশরী ভূমি থেকে যে ট্যাক্স গ্রহণ করা হয়, তাকে উশর বলে। আর অমুসলিমদের থেকে যে ভূমির ট্যাক্স গ্রহণ করা হয় তাকে খেরাজ বলা হয়। উশর ও খেরাজের বিস্তারিত মাসআলা ফিকাহগ্রন্থে দুষ্টব্য।

নিত্ত নিত্ত প্রতি প্রদর্শন করে যে, এর দ্বারা তুমি অভাবী হয়ে যাবে, তোমার সম্পদের ঘাটতি হবে। পক্ষান্তরে অন্যায় কাজে ব্যয় করলে তখন সে অতিমাত্রায় উৎসাহ যোগায়। দেখা যায় যে, মসজিদ মাদরাসায় কিংবা অন্য কোনো নেক কাজে আর্থিক কাজে সহায়তা করতে ইচ্ছা করলে তখন শয়তান বিভিন্নভাবে তাকে বিরত রাখার চেষ্টা করে। ফলে বারবার সামান্য অর্থের জন্যে তাদের নিকট যাতায়াত করতে হয়। অথচ সিনেমা, টেলিভিশন, মদ, নাজায়েজ অনুষ্ঠান, অন্যায় মামলা–মকদ্দমা ইত্যাদি কাজে নির্ধিধায় মানুষ মোটা অঙ্কের অর্থ ব্যয় করে।

এর দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, نَحْشُ শব্দটি ব্যভিচার অর্থে ব্যবহৃত নয়, বরং কৃপণতা অর্থে। হেকমতের অর্থ ও ব্যাখ্যা :

ই ইকমত দ্বারা উদ্দেশ্য হলো সঠিক সিদ্ধান্ত এবং সঠিক বিবেচনা শক্তি। এখানে এ কথা বলা উদ্দেশ্য যে, যার নিকট হিকমতের সম্পদ রয়েছে, তখন সে শয়তানের প্রদর্শিত পথে চলবে না; বরং সে প্রশস্ত রাস্তা অবলম্বন করবে, আল্লাহ তা'আলা জানিয়ে দিয়েছেন। শয়তানের সংকীর্ণ দৃষ্টিসম্পন্ন মুরিদ তথা চেলাদের মধ্যে এটাও বড় জ্ঞানবৃদ্ধিতার পরিচয় যে, মানুষ স্বীয় সম্পদ আগলে রাখবে। সর্বদা উপার্জনের চিন্তায় বিভোর থাকবে। কিন্তু আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে যাকে সঠিক বিবেচনা শক্তি ও আত্মিক আলো প্রদান করা হয়েছে, তাদের দৃষ্টিতে এটা সম্পূর্ণ নির্বৃদ্ধিতার কাজ। হিকমত ও জ্ঞানের চাহিদা এই যে, মানুষ যা উপার্জন করবে, তা দ্বারা নিজের মধ্যম পর্যায়ের প্রয়োজনাদি পূরণ করার পরে অন্তর খুলে ছওয়াবের রাস্তায় খরচ করবে। – জ্ঞামালাইন

#### অনুবাদ:

. ٢٧. وَمَا انْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ اَدَّيْتُمْ مِنْ زَكُوةٍ اوْ صَدَقَةٍ اوْ نَذَرْتُمْ مِّنْ نَّذْرِ فَوَقَيْتُمْ بِهِ فَإِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُهُ فَيُجَازِيكُمْ عَلَيْهِ وَمَا لِلظَّلِمِينَ بِمَنْعِ الزَّكُوةِ وَالنَّذْرِ أَوْ بِوَضْع الْإِنْفَاقِ فِي غَيْرِ مَحَلِهِ مِنْ مَعَاصِي اللَّهِ مِنْ انْصَارِ مَانِعِينَ لَهُمْ مِّنْ عَذَابِهِ -٢٧١. إِنْ تُبِدُوْا تُظْهِرُوا الصَّدَقَتِ أِي النُّوافِلَ فَنِعِمًّا هِيَ أَيْ نِعْمَ شَيْسًا اِبْدَاؤُهَا وَإِنْ تُخْفُوهَا تُسَرِّوُهَا وَتُؤَثِّوُهَا الْفُقَراء فَهُو خَيْر لَكُمْ مِنْ إِبْدَائِهَا وَإِيْنَائِهَا الْاَغْنِياءَ اَمَّا صَدَقَهُ الْفُرضِ فَالْاَفْضَلُ إِظْهَارُهَا لِيُقْتَدَى بِهِ وَلِئَالًا يتهم وإيتاؤها الفقراء متعين ويكفر بِالْيَاءِ وَبِالنُّونِ مَجُزُومًا بِالْعَطْفِ عَلَى مَحَلِّ فَكُو وَمَرْفُوعًا عَلَى الْإِسْتِيْنَافِ عَنْكُمْ مِّنْ بَعْضِ سَيِّياْتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ عَالِمٌ بِبَاطِنِهِ

كَظَاهِرِهِ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْ مِنْهُ.

২৭০. যা কিছু তোমরা ব্যয় কর অর্থাৎ যে জাকাত বা সদকা তোমরা আদায় কর <u>অথবা যা কিছু তোমরা</u> <u>মানত কর</u> আর তা পালন কর <u>নিশ্চয় আল্লাহ তা</u> <u>জানেন।</u> অনন্তর তিনি তোমাদেরকে তার প্রতিফল দান করবেন। জাকাত ও মানত আদায় না করে বা অস্থানে অর্থাৎ আল্লাহর অবাধ্যাচরণে ব্যয় করত <u>যারা</u> <u>সীমালজ্ঞনকারী তাদের কোনো সাহায্যকারী</u> আল্লাহর শাস্তি হতে তাদেরকে রক্ষাকারী নেই।

২৭১. তোমরা যদি প্রকাশ্যভাবে নফল দান-খয়রাত কর তবে তা ভালো অর্থাৎ তা প্রকাশ্যে করা কতই না ভালো আর যদি চুপি চুপি কর গোপনে কর এবং অভাবগ্রস্তকে দিয়ে দাও তবে তা তোমাদের জন্যে প্রকাশ্য দান করা ও সচ্ছল লোকদের প্রদান করা অপেক্ষা অধিক ভালো। পক্ষান্তরে ফরজ দান প্রকাশ্যে করা অধিক উত্তম। কারণ, অন্যরা (এ বিষয়ে উৎসাহিত হয়ে] তার অনুসরণ করতে পারবে এবং [সে জাকাত দেয় না বলে] কারো কোনো সন্দেহ হবে না। আর এটা দরিদ্রদের জন্য নির্দিষ্ট। এবং তিনি <u>তোমাদের কিছু কিছু কতক পাপ মোচন করবেন।</u> ن এটা ي [নাম পুরুষ একবচন] ও ن প্রথম পুরুষ, বহুবচন] উভয় অক্ষরসহ পঠিত রয়েছে। 🕉 - عَطُّف वा - (अडि جَوَاب شَرْط) مَحَلٌ वा - مَعَلٌ वा অন্য হওয়ায় তা مُجْزُوْم বা জয়য়য়ঽ আর اِسْتِيْنَاف বা নতুন বাক্যরূপে مُرْفُوع পাঠ করা যায়। তোমরা <u>যা কর আল্লাহ তা জানেন। বাইরের মতো তার ভিতর</u> সম্পর্কেও তিনি জানেন। তার কিছুই তাঁর নিকট গোপন নেই।

# তাহকীক ও তারকীব

अनुসরণ করতে পারে। : نَنْرٌ : মানত ؛ رَبِّيقَتَدُى بِهِ : অনুসরণ করতে পারে। وَفَيْتُمُ : অনুসরণ করতে পারে। وَيُعْفَعُ : সন্দেহ হবে না। অপবাদ দিবে না। ظَاهِرٌ : বাইর, বাহির। لِتُلَا يُتُهُمُ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মানতের বিধান: মানত এমন ইবাদতের ব্যাপারে করা যায়, যা ওয়াজিবের অন্তর্গত কিন্তু তা স্বয়ং ওয়াজিব নয়। যেমন—
নামাজ, রোজা, হজ প্রভৃতি। এ কারণে কোনো মানুষ যদি রোগীকে দেখতে যাওয়ার মানত মানে তাহলে তা তার উপর
ওয়াজিব হয় না। যদি কেউ পাপ কাজের মানত করে তাহলেও তা পূর্ণ করা ওয়াজিব নয়; বরং তা পরিহার করাই
ওয়াজিব। তবে এ ব্যাপারে শপথ করে থাকলে শপথের কাফফারা আদায় করা আবশ্যক।

#### গায়রুল্লাহর নামে মানত করা নাজায়েজ।

মানতও যেহেতু নামাজ রোজার ন্যায় ইবাদত, কাজেই গায়রুল্লাহর জন্যে তা জায়েজ নয়, বরং এটা শিরক। কাজেই কোনো পীর, নবী, ওলী কারো নামে মানত করা শিরক। তা পরিহার করা জরুরি। -[জামালাইন]

দান-সদকা গোপনে করা উত্তম। তবে যে ক্ষেত্রে প্রকাশ্যে দান করার দারা মানুষকে উৎসাহিত করা উদ্দেশ্য হয় কিংবা দোষারোপ থেকে বেঁচে থাকা উদ্দেশ্য হয় তা স্বতন্ত্র। অন্যান্য ক্ষেত্রে গোপনে দান-সদকা করাই উত্তম। রাস্ল ইরশাদ করেছেন-কিয়ামতের দিবসে যে সকল ব্যক্তিকে আরশের নীচে ছায়াদান করা হবে তাদের মধ্যে সে ব্যক্তিও থাকবে, যে গোপনভাবে দান-সদকা করেছে। এমনকি তার ডান হাতে যা খরচ করেছে তার বাম হাতও সে ব্যাপারে অবগত থাকবে না। এ ধরনের বাচনভঙ্গী দারা উত্তমরূপে গোপনীয়তা রক্ষার প্রতি ইঙ্গিত করা উদ্দেশ্য। নফল দান সদকা গোপনে এবং ফরজ সদকা প্রকাশ্য দেওয়া উত্তম। ত্রিমান করাই আর্থাৎ আপনার উপর ওয়াজিব নয় যে, তাদেরকে হেদায়েতপ্রাপ্ত বানাবেন; বরং কেবল সঠিক পথপ্রদর্শন করাই আপনার দায়িত্ব।

শানে নুয্ল: কাব ইবনে হুমাইদ ও নাসায়ী (র.) প্রমুখ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেন, ইসলামের সূচনালগ্নে মুসলমানগণ অমুসলিম আত্মীয়স্বজন এবং অমুসলিম গরিবদেরকে দান-সদকা করতে ইতন্ততা করত। তাদের ধারণা ছিল, আল্লাহর রাস্তায় খরচ করার দ্বারা কেবল মুসলমানদেরকে প্রদান করাই উদ্দেশ্য। এ আয়াত দ্বারা তাদের ভ্রান্ত ধারণা দূরীভূত করা হয়েছে।

হযরত আসমা বিনতে আবৃ বকর (রা.)-এর মা কুফরি অবস্থায় থাকাকালে নিজ কন্যা হযরত আসমা (রা.)-এরই খেদমতে সাহায্যপ্রার্থী হয়ে মদিনায় আগমন করে। হযরত আসমা রাস্ল হাত্ত থেকে অনুমতি না নেওয়া পর্যন্ত তাকে সাহায্য করেননি।

মাসআলা : এখানে একটি বিষয় প্রণিধানযোগ্য যে, সদকা দারা নফল দান-সদকা উদ্দেশ্য। মানবতার ভিত্তিতে কাফের জিমিকেও তা দেওয়া জায়েজ, তবে ওয়াজিব সদকা অমুসলিমকে দেওয়া জায়েজ নয়।

মাসআলা : কাফের জিম্মি অর্থাৎ যারা রাষ্ট্রদ্রোহী নয়, তাদেরকে শুধু জাকাত ও উশর দেওয়া নাজায়েজ, অন্যান্য নফল ও ওয়াজিব দান-সদকা দেওয়া জায়েজ । আয়াতে জাকাত অন্তর্ভুক্ত নয়। –[মা'আরিফুল কুরআন]

### তাষ্ণসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ৭১

শ্রেণ না দানের ব্যাপারে কাউকে পীড়াপীড়ি করবে না। কেউ কেউ এখানে المنافر و এর অর্থ করেছেন যে, তারা মোটেই কারো কাছে কিছু চাইবে না। কেউ বলেন, তারা চাওয়ার ক্ষেত্রে পীড়াপীড়ি করবে না। এ বিষয়বস্তুর সমর্থন উক্ত হাদীসে পাওয়া যায় যে, রাস্ল ইরশাদ করেছেন, সে মিসকিন নয়, যে দ্-একটি খেজুর বা দ্-এক লোকমা আহারের জন্যে মানুষের দ্বারস্ত হয়, বরং প্রকৃত মিসকিন সে যে অভাব সত্ত্বেও মানুষের দ্বারস্ত হওয়া থেকে বিরত থাকে। এরপর রাস্ল দলিল স্বরূপ দিনি কার্যে নিয়েজিত, আলেম ও তালিবে ইলমদেরকে খুঁজে সহায়তা করা উচিত। কারণ এ ধরনের মানুষ অন্যের নিকট হাত সম্প্রসারণ করাকে নিজেদের জন্যে অপমানজনক মনে করে।

এর দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, اَنَاس -এর যমীরটি اَنَاس -এর প্রতি কিরেছে। যদিও তা পূর্বে স্পষ্ট উল্লেশ্য নয়। বেমনটা স্বাভাবিকভাবে বুঝে আসে। কারণ এক্ষেত্রে অর্থ ঠিক থাকে না।

#### অনুবাদ :

स्पर २१२. हेमलाम श्वराव उत्पर वामूल وَلَمَّا مَنْعَ عَلِيٌّ مِنَ التَّصَدُّقِ عَلَى الْمُشْرِكِينَ لِيسَلِّمُوا نُرُلَ لَيْسَ عَكَيْكَ هُدٰيهُمْ أي النَّاسِ إِلَى الدُّخُولُو فِي الْإِسْلَامِ إِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ وَلٰكِنَّ الله يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ هِدَايَتَهُ إِلَى الدُّخُولِ فِينِهِ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرِ مَالِ فَلإَنْفُسِكُمْ لِآنَّ ثَوَابَهُ لَهَا وَمَا تُنْفِقُونَ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ أَي ثُوابَهُ لَا غَيْدَهُ مِنْ أَغْرَاضِ الدُّنْيَا خُبَرُّ بِمَعْنَى النَّهْي وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُونٌ إِلَيْكُمْ جَزَاؤُهُ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلُمُونَ تُنقَصُونَ مِنهُ شَيئًا وَالْجُملَكَانِ تَاكِيدُ لِلْأُولِي .

भूगतिकरावतक पान-अपका कतरा निरुष्ध करत দিয়েছিলেন। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন-তাদের অর্থাৎ লোকদের সৎপথ গ্রহণের দায় অর্থাৎ তাদের ইসলামে দীক্ষিত হওয়ার দায় তোমার নয়। তোমার দায়িত্ব কেবল পৌছিয়ে দেওয়া। বরং আল্লাহ যাকে এতে প্রবেশের হেদায়েতের ইচ্ছা করেন সৎপথে পরিচালিত ক<u>রেন। যে 'খায়র'</u> ধনসম্পদ <u>তোমরা ব্যয়</u> কর, তা তোমাদের নিজেদের জন্য কেননা তার পুণ্যফল যে ব্যয় করে তারই এবং তোমরা তথু আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভার্থেই অর্থাৎ দুনিয়ার অন্য কোনো উদ্দেশ্যে নয় কেবল পুণ্য লাভের আশায়ই ব্যয় করে থাক। 💪 व वाकाणि خَبَرِيَّة [विवत्वभूलक] रूल्छ كُنْفِقُونَ মূলত এটা 🚙 বা নিষেধাজ্ঞার অর্থে ব্যবহৃত। যে ধনসম্পদ তোমরা ব্যয় কর তার পুরস্কার তোমাদেরকে পুরাপুরিভাবে প্রদান করা হবে। তোমাদের প্রতি অন্যায় করা হবে না انْغُورُ এবং مَا تَنْفِقُونَ এ বাক্য দুটি এ স্থানে প্রথম বাক্যটির জন্যে তাকীদমূলক।

# তাহকীক ও তারকীব

ें يُنْقُصُنَ : হ্রাস করা হবে না, পুরোপুরি দেওয়া হবে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এ ইবারতটুকু দারা একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে। قَوْلُهُ إِلَى الدُّخُولِ فِي الْإِسْلاَم

थन्न : রাসূল 🚐 থেকে کَدِیک -এর کَدِیک করার ছারা উদ্দেশ্য কিং অথচ রাসূল 🚃 -এর আগমনই হয়েছে মানুষের হেদায়েতের জন্যে।

উত্তর : يَعْنَى করা উদ্দেশ্য নয়। أَرَانَدُ الطَّرِيقِ कर्ता نَعْنِي कर्ता ايْصَالُ إِلَى الْمَطْلُوبِ कर्ता উদ্দেশ্য নয়। وَمُا تُنَعْنِي الْمُعْنَى النَّهْ وَ اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهْ وِ وَمَا تُنْغُونُ إِلّا ابْتِغَاءَ وَجُو اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهْ وِ اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهْ وِ اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهْ وِ اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهُ وَ اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهُ وَ اللّهِ : هُو اللّهِ : अत्र : بِمَعْنَى النَّهُ وَ اللّهِ : هُو اللّهِ : هُو اللّهِ : هُو اللّهِ : هُو اللّهِ : اللّهِ : هُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ : هُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ : هُو اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ উদ্দেশ্যে খরচ করে থাক। অথচ বহু মানুষ লোক দেখানো ও খ্যাতির উদ্দেশ্যে দান-খয়রাত করে থাকে। এর দ্বারা তো লাযেম আসে। کذب باری

উত্তর : এখানে خَبُر টি نَـهِـي -এর অর্থে ব্যবহৃত। এর মর্ম হলো, তোমরা আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের আশা ব্যতীত খরচ করো না।

### অনুবাদ :

২৭৩. সাদাকাত <u>অভাবগ্রন্ত লোকদের প্রাপ্য</u> এটা এ স্থানে উহা أَعْبَدُ वा উদ্দেশ্য تُاكَّةً -এর خَبَرِ বা বিধেয়। <u>যারা আল্লাহর পথে রুদ্ধ</u> অর্থাৎ আল্লাহর পথে জিহাদের জন্যে তারা নিজেদেরকে আটকিয়ে রেখেছে। জিহাদের উদ্দেশ্যে নিজেদেরকে ব্যাপৃত রাখায় <u>তারা</u> জীবিকা উপার্জন ও ব্যবসার জন্যে পৃথিবীতে <u> যুরাফিরা</u> সফর <u>করতে পারে না।</u> সুফফা [মসজিদে নববীর আঙ্গিনা] বাসী সাহাবীগণ সম্পর্কে এ আয়াত নাজিল হয়েছিল। তাঁরা সংখ্যায় [প্রায়] চারশত মুহাজির সাহাবী ছিলেন। কুরআন শিক্ষা ও জিহাদে বের হওয়ার জন্যে তারা সদা প্রস্তুত হয়ে থাকতেন। ফিলে জীবিকার সন্ধানে ঘুরাফেরা করতে পারতেন না।] য্র তাদের অবস্থা সম্পর্কে <u>অজ্ঞ সে ব্যক্তি যাচনা না করার কারণে</u> অর্থাৎ কারো নিকট কিছু প্রার্থনা করা হতে তাদের বেঁচে থাকার কারণে <u>তাদেরকে অভাবহীন ধারণা করে।</u> হে সম্বোধিত ব্যক্তি! তাদের চিহ্ন বিনয়, ক্ষুৎপিপাসার কষ্ট দর্শন করে তুমি তাদেরকে চিনতে পারবে। মানুষের নিকট তারা কিছুই <u>যাচনা করে না যে তারা পীড়াপীড়ি</u> <u>করবে</u> অর্থাৎ তারা আদতেই কোনোব্ধপ যাচনা করে না। সুতরাং তাদের তরফ থেকে পীড়াপীড়ি সংঘটিত হওয়ার क्थाइ উঠে ना। الْحَانًا वहात खेश يَعْلَغُونَ क्রिय़ात्र مَغْعُول مُطْلَق বা সমধাতুজ কর্ম। যে ধ্নসম্পদ <u>তোমরা ব্যয় কর আল্লাহ তা সবিশেষ অবহিত।</u> অনন্তর তিনি তোমাদেরকে তার প্রতিদান দেবেন।

২৭৪. <u>যারা নিজেদের ধনৈশ্বর্য রাত্রে ও দিবসে, গোপনে</u> ও প্রকাশ্যে ব্যয় করে তাদের প্রতিপালকের নিকট রয়েছে তাদের পুণ্যফল। সুতরাং তাদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না।

٢٧٣. لِلْفُقَراءِ خَبِسُ مُبِتَدَا مُحُدُونِ آي ٢٧٣. لِلْفُقَراءِ خَبِسُ مُبِتَدا مُحُدُونِ آي السَّدَقَاتُ الَّذِينَ احْصِرُوا فِي سَبِيلِ

الله أَى حَبَسُوا اَنْفُسَهُمْ عَلَى الْجِهَادِ وَنَزَلَتْ فِي الْجِهَادِ وَنَزَلَتْ فِي الْجِهَادِ وَنَزَلَتْ فِي اَهْلِ الصِّفَّةِ وَهُمْ اَرْبَعُمِائَةٍ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ اَرْصَدُوا لِتَعْلِيمُ الْقُرانِ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ اَرْصَدُوا لِتَعْلِيمُ الْقُرانِ وَالْخُرُوجِ مَعَ السَّبَرايَا لَا يَسْتَظِيبُعُونَ وَالْخُرُوجِ مَعَ السَّبَرايَا لَا يَسْتَظِيبُعُونَ صَدِّرًا فِي الْاَرْضِ لِللَّيْجَارَةِ

والْمَعَاشِ لِشُغْلِهِمْ عَنْهُ بِالْجِهَادِ وَالْمَعَاشِ لِشُغْلِهِمْ عَنْهُ بِالْجِهَادِ وَالْمَعَاشِ لِشُغْلِهِمْ عَنْهُ بِالْجِهَاءُ مِنَ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ بِحَالِهِمْ اغْنِينَاءُ مِنَ السَّوَالِ وَتَرْكِمِ السَّوَالِ وَتَرْكِمِ السَّوَالِ وَتَرْكِمِ السَّوَالِ وَتَرْكِم تَعْرِفُهُمْ يَا مُخَاطَبًا بِسِيمَهُمْ

عَلَامَتِهِمْ مِنَ التَّوَاضُعِ وَأَثَرِ الْجُهْدِ لَا يَسْئَلُونَ النَّاسَ شَيْنًا فَيَلْحَفُونَ إلْحَافًا أَى لاَسُؤَالَ لَهُمْ اصْلًا فَلاَ يَقَعُ مِنْهُمْ اللَّحَافُ وَهُو الْإِلْحَاحُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْسِ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمً

٢٧٤. اَلَّذِيْنَ يُسُنِّفِ قُونَ اَمْسَوالَهُمْ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ اَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ـ

فَيْجَازِيْكُمْ عَلَيْدِ.

# তাহকীক ও তারকীব

े जाद्यों : जाद्या निर्कापत्र त्राप्य । حَسِرُوا : আটকিয়ে রেখেছে । السَّرِيَّةَ : السَّرَايَ -এর বহুবচন । অর্থ – অভিযান । क्रि : जीविका উপার্জন । वें कें कें वित्र थाकन । विका ना कता । वें कें कें वित्र थाकन । विका : निपर्भन, عَنَّ عَنِ الشَّيْ : शीफ़ाशीफ़ करत । الْعَانُ : शीफ़ाशीफ़ करत । الْعَانُ : शीफ़ाशीफ़ करत । الْعَانُ : शीफ़ाशीफ़ करत । عَلَيْهَ : अकामा ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এ আয়াতে সে সকল লোকের বিশেষ ছওয়াব ও ফজিলতের বর্ণনা রয়েছে— যারা আল্লাহর রাস্তায় খরচ করতে অভ্যস্ত। অর্থাৎ যে কোনো মুহূর্তে খরচ করার প্রয়োজন হয়, তখনই তারা আল্লাহর রাস্তায় খরচ করতে প্রস্তুত থাকে।

: قوله الذِينَ ينفِقُونَ امْوَالُهُمْ بِالْسِلِ وَالنَّهَارِ سِرًا وَعَكْرِنِيةٌ فَلَهُمْ اجْرَهُمْ عِندُ رَبِهِمْ

শানে নুযুদ: তাফসীরে রুহুল মা'আনীতে ইবনে আসাকির -এর সূত্রে বর্ণিত হয়েছে, হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) ৪০ হাজার দিনার বা স্বর্ণমুদ্রা এভাবে আল্লাহর রাস্তায় খরচ করেন যে, দিনের বেলা দশ হাজার, রাতে দশ হাজার, গোপনে দশ হাজার এবং প্রকাশ্যে দশ হাজার দান করেন। তাঁর ফজিলতদান কল্পে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়।

আব্দুর রাযযাক ও আবদ ইবনে হুমাইদ প্রমুখ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) সূত্রে এ আয়াতের শানে নুযূল হযরত আলী সম্পর্কে বর্ণনা করেছেন। হযরত আলীর নিকট চারটি দিরহাম ছিল। তিনি তার থেকে একটি রাতে, একটি দিনে, একটি গোপনে এবং একটি প্রকাশ্যে খরচ করেন, তখন এ আয়াত অবতীর্ণ হয়। এ দুটি ছাড়া আরও কয়েকটি বর্ণনা রয়েছে।

–[ফাতহুল কাদির সূত্রে জামালাইন]

অনুবাদ:

٢٧٥. اَلَّذِيْنَ يَاكُلُونَ الرَّهٰوا اَيْ يَاخُذُونَهُ وَهُوَ الرِّيَادَةُ فِي الْمُعَامَلَةِ بِالنَّاقُودِ مُطعُومُ اتِ فِي الْقُدْدِ أَوِ الْأَجُهِ لَايَقُومُونَ مِنْ قُبُورِهِمْ إِلَّا قِيامًا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ يَصَرُّعُهُ الشَّيطُن مِنَ ٱلْمُسِّ ٱلْجُنُونِ بِهِمْ مُتَعَلِّقُ بِيَقُومُونَ ۚ ذَٰلِكَ الَّذِي نَزَلَ بِهِمْ بِأَنَّهُمْ بسَبِبِ أَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيلُوا فِي الْبَجَوازِ وَلْهَذَا مِنْ عَكْسِ التَّشْبِيْءِ مُبَالَغَةً فَقَالَ تَعَالَى رَدُّا عَلَيْهِمْ وَاحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّهُوا فَمَنْ جَاءهُ بَلَغَهُ مُوعِظُةً وَعُظُ مِّنْ رَبِّهِ فَانْتَهٰى عَنْ أَكْلِهِ فَلَهُ مَا سَلَفَ قَبْلَ . النَّهْيِ أَى لاَ يُستَرَدُ مِنْهُ وَأَمْرَهُ فِي الْعَفُو عَنْهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ إِلَى أَكْلِهِ مُشَبِّهًا لَهُ بِالْبَيْعِ فِي الْحِلِّ فَأُولَٰئِكَ اصْحُبُ النَّارِ هُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ .

২৭৫. <u>যারা সুদ খায়</u> অর্থাৎ তা গ্রহণ করে। <u>তারা</u> কবর থেকে <u>ঐ ব্যক্তির ন্যায় দাঁড়াবে যাকে শয়তান স্পর্শ দ্বারা</u> উন্মন্ততা দ্বারা <u>হতবুদ্ধি</u> কাণ্ডজ্ঞানহীন <u>করে</u> দিয়েছে।

সুদ হলো, টাকা-পয়সা বা খাদ্যবস্থুর লেনদেনে পরিমাণ এবং মুদ্দতের মধ্যে দাতার পক্ষে অতিরিক্ত হওয়া। مُتَعَلِّق ক্রিয়ার সাথে يَقُومُونَ ক্রিয়ার সাথে مُتَعَلِّق বা সংশ্লিষ্ট।

<u>এটা</u> অর্থাৎ এই যে অবস্থা তাদের উপর আপতিত <u>এজন্য যে, তারা বলে বেচাকেনা তো</u> বৈধ হওয়ার বেলায় <u>সুদের মতো।</u>

বক্তব্যটিতে হির্মির বা অধিক জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এ বাক্যটিতে বিপরীত [অর্থাৎ সুদকে বেচাকেনার সাথে তুলনা না করে বেচাকেনাকে সুদের সাথে] তুলনা করা হয়েছে।

আল্লাহ তা'আলা তাদের এ বক্তব্য প্রত্যাখ্যান করে ইরশাদ করেন— অথচ আল্লাহ বেচাকেনাকে বৈধ ও সুদকে অবৈধ করেছেন। যার নিকট তার প্রতিপালকের তরফ থেকে উপদেশ এসেছে পৌছেছে এবং সে তা গ্রহণ করা হতে বিরত রয়েছে অতীতে নিষেধাজ্ঞার পূর্বে যা হয়েছে তা তারই অর্থাৎ তা আর ফিরানো হবে না এবং তার ক্ষমার বিষয়টি আল্লাহর এখতিয়ারে। বৈধ হওয়ার ব্যাপারে তাকে বেচাকেনার সাথে তুল্য মনে করে যারা তার তা ভক্ষণের পুনরাবৃত্তি করবে তারাই অগ্নিবাসী, সেখানে তারা স্থায়ী হবে।

# তাহকীক ও তারকীব

غَرَّمُ : হতবুদ্ধি করে দেয়। عَصْرَعُ : يَصْرَعُ : يَصْرَعُ : يَصَرَعُ : يَصَرَعُ : يَصَرَعُ : يَصَرَعُ : تَخَرَفُ : ইন্মন্ততা, স্পর্ণ। وَخَرَمُ : বিপরীত, উল্টো। أَحَلُ : হারাম করেছেন, إِخْلَالُ : হারাম করেছেন। عَخُسُّ : হারাম করেছেন। تَخْرِيْمًا : পূর্বে হয়েছে, অতীত হয়েছে। كَا يُسْتَرُدُ : ফিরানো হবে না।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قُولُهُ ٱلَّذِينَ يَاكُلُونَ الرِّبُوا

সুদের আলোচনা: কুরআন অবতীর্ণ হওয়ার সময় সুদি কারবারের বিভিন্নরূপ প্রচলন ছিল। যেমন— এক ব্যক্তি অপর ব্যক্তির হাতে কোনো বস্তু বিক্রি করত এবং মূল্য উসুল করার একটি নির্দিষ্ট সময় বেঁধে দিত। উক্ত সময় পেরিয়ে যাওয়ার পর মূল্য উসুল না হলে তাকে আরও অতিরিক্ত সময় দিত। আর মূল্যেও বৃদ্ধি ঘটাত। অথবা যেমন একজন অপরজনকে কিছু ঋণ দিত এবং সিদ্ধান্ত করে নিত যে, এ মেয়াদের মধ্যে মূল ঋণ ছাড়াও বাড়তি এত পরিমাণ দিতে হবে। অথবা যেমন ঋণদাতা ও তা গ্রহীতার মাঝে এক বিশেষ মেয়াদের জন্যে একটি সিদ্ধান্ত করে নিত। উক্ত মেয়াদের মধ্যে মূল অর্থ ও বাড়তি অর্থ উসুল না হলে আরও বেশি সুযোগ দিত, এখানে এ প্রকার লেনদেনকে বর্ণনা করা হয়েছে।

এখানে মোট ছয়টি আয়াত রয়েছে, যেগুলোতে সুদ হারাম হওয়া এবং এ সম্পর্কীয় বিভিন্ন বিধান বর্ণনা করা হয়েছে। প্রথম আয়াতে সুদখোরের জুপরিণতি এবং রোজ হাশরে তার লাঞ্ছনা ও ভ্রষ্টতার উল্লেখ রয়েছে। এতে সুদখোরের অবস্থাকে জিনগ্রস্ত ব্যক্তির অবস্থার সাথে তুলনা করা হয়েছে। পরোক্ষভাবে এ আয়াত ছারা এ বিষয়টিও প্রতীয়মান হয়েছে যে, জিনের প্রভাবে মানুষ সংজ্ঞাহীন এবং পাগল হতে পারে। বস্তবদর্শীদের থেকে এ ব্যাপারে প্রচুর সাক্ষ্য রয়েছে। হাফেজ ইবনে কাইয়িম জওয়ী (র.) লিখেন, বিভিন্ন চিকিৎসক ও দার্শনিকগণ এটাকে স্বীকার করেছেন যে, বিভিন্ন কারণে মানুষ পাগল, বেহুঁশ ও মাতাল হয়ে থাকে। তন্মধ্যে জিনের আছরও একটি। যারা এটাকে অস্বীকার করে, তাদের নিকট জাহেরী অসম্ভবতা ছাড়া কোনো প্রমাণ নেই।

غَوْلَدُ أَيْ يَاخُذُونَ : অর্থাৎ, সুদ নেয়। মুসান্নিফ (র.) يَاخُذُونَ -এর ব্যাখ্যায় يَاخُذُونَ উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে اكُل বা খাওয়া ছারা ভধু খাওয়াই উদ্দেশ্য নয়; বরং সাধারণ গ্রহণ করা উদ্দেশ্য। চাই সেটা খাওয়া হোক বা পোশাক-পরিচ্ছদ কিংবা অন্য কিছু হোক। তবে যেহেতু খাওয়া গুরুত্বপূর্ণ ক্ষেত্র তাই বিশেষভাবে খাওয়ার কথা বলা হয়েছে।

তাদের মতে, برا فَوْلُهُ الْسَطْعُومَاتِ হওয়া জরের। পক্ষান্তরে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে, قَدْر হওয়া জরের। পক্ষান্তরে ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে, وبرا عنس عام دوم برا عنس المعارفة عنس المعارفة والمعارفة والمعارف

ولوا -এর ইল্লত : আহনাফের মতে, ولوا -এর ইল্লত হলো تَدُرُّ مَعَ الْجِنْسِ অর্থাৎ যে দুটি বস্তুর মাঝে مُبَادَلَه করা হবে, সে দুটি বস্তু যদি مَبُوزُوْنِي বা مَبُوزُوْنِي হয় এবং উভয়টির 'জিনস' অভিনু হয় তাহলে কমবেশি করা হরাম। আর যদি উভয়টি করাটির মঝে কমবেশি করা জায়েজ।

উল্লেখ্য, হাদীসে বর্ণিত ছয়টি বস্তু ছাড়াও যেখানে উক্ত ইল্লত পাওয়া যাবে সেখানেই رئوا প্রমাণিত হবে। যেমন চুনার বিনিময়ে চুনা বিক্রি করার ক্ষেত্রে বেশি কম করলে ربئوا হবে। কেননা উভয়টি مَكِيئُولِي এবং উভয়টির جِنْس এবং উভয়টির ربئوا এক। এমনিভাবে লোহার বদলে লোহা এবং পিতলের বদলে পিতল -এরও একই বিধান।

चें - (بلوا विवः وَثُمَان ) - अत रिका مُطْعُوْمَات वा - مُطْعُوْمَات - ويلوا विका (त.) - विका اثْمَان (त.) - والوا विका (त.)

হওয়া। যেমন– স্বর্ণ, রুপা ও মুদ্রা। তাঁদের মতে, ১ মণ লোহার বদলে ২ মণ লোহার ক্রয়-বিক্রয় জায়েজ। কেননা এখানে ইল্লুত তথা کَخَبَدَ এবং ثَكَبَدَ পাওয়া যায়নি।

কয়েদটি আরোপ করে এ সংশয় নিরসন করেছেন যে, দুনিয়াতে তো আমরা কত সুদখোরকেই দেখতে পাই। কই তাদের কারো উঠা-বসায় তো কোনো প্রকার উন্মত্তা পরিলক্ষিত হয় না। তাহলে কুরআনের এ কথার মর্ম কিং

জবাব : আয়াতে বর্ণিত زَيَاح দারা হাশরের দিন নিজ নিজ কবর থেকে উঠা উদ্দেশ্য। দুনিয়ার উঠা-বসা উদ্দেশ্য নয়।
 এবানে آوَيَامًا কৃদ্ধি করার উদ্দেশ্য হলো الله كَمَا يَقُولُهُ وَيَامًا -এর মাঝে وَيَامًا -এর উপর দাখেল হয়েছে। অথচ مَرُف اِسْتِفْنَا ، নিয়ম অনুযায়ী حَرُف اِسْتِفْنَا ، ক্রিয় জবাব দিয়েছেন এভাবে যে, এখানে مُسْتَفْنَا ، মাহযুফ রয়েছে। আর তা হলো وَيَبَامًا وَيَبَامًا المَسْتَفْنَى করে

فَوْلُهُ يَسَخَبُطُهُ । এই بَابِ تَفَعُلُ الْعَبُطُهُ -এর সীগাহ। অর্থ – যাকে শয়তান উন্মাদ করে রেখেছে। خُبُطُ -এর মূল অর্থ হলো – অস্বাভাবিক পদ্ধতিতে চলা। কেউ যখন অস্বাভাবিক পদ্ধতিতে চলে তখন আরবরা বলে – خُبُطُ الْعَشُواءِ

এর তাফসীর। الْمَسُ عال : قُولُهُ مِنَ الْجَنُونِ

قَالَ الْفُرَاءُ ٱلْمُسُ الْجِنُونُ وَالْمُعْسُوسُ الْمَجِنُونُ وَاصِلُ الْمُسِ بِالْيَدِ فَسُيِّي بِعِرِلاَنَّ الشَّيطَانَ يَمُسُهُ .

الى يَذْهُبُ عَقَلُهُ وَيَدْهُشُهُ : قُولُهُ يَصُرِعُهُ

খুনাফা অর্জন করাই। কাজেই ব্যবসা হালাল এবং রিবা হারাম কেনং বস্তুত এটা দৃষ্টিভঙ্গির অসারতা, বরং বিবেকের দেওলিয়াত্ব ছাড়া কিছুই নয়। ব্যবসায় ক্রয়মূল্যের উপর যে লাভ নেওয়া হয় তার ধরন এবং সুদের ধরনের মধ্যে যে পার্থক্য রয়েছে তারা উভয়কে একই ধরনের মনে করে দলিল পেশ করে যে, ব্যবসায় বিনিয়োগকৃত মূলধনের উপর যে মুনাফা অর্জিত হয় তা জায়েজ, তাহলে ঋণের উপর বিনিয়োগকৃত অর্থের উপর মুনাফা অর্জন করা নাজায়েজ হবে কেনং বর্তমান যুগের সুদখোররাও সুদ বৈধ হওয়ার ব্যাপারে এ ধরনের দলিল পেশ করে থাকে। কিছু তারা চিন্তা করে না যে, জগতে যত ধরনের কারবার রয়েছে চাই ব্যবসা-বাণিজ্য হোক কিংবা শিল্পকারখানা বা কৃষি, আর চাই মানুষ তাতে নিজ শ্রম ব্যয় করুক বা পুঁজি বিনিয়োগ করুক, কিংবা উভয়টি ব্যয় করুক এগুলোর মধ্যে কোনোটি এমন নয় যার মধ্যে মানুষ লোকসানের আশঙ্কাকেও বরণ করে না নেয়। অপরদিকে বিশ্ব বাজারে এক শ্রেণির ঋণ বিনিয়োগকারী মহাজন এমন হবে কেনং যারা লোকসানের আশঙ্কামুক্ত হয়ে এক নির্দিষ্ট নিশ্চিত মুনাফা অর্জনের অধিকারী বিবেচিত হবেং

প্রশ্ন হলো, যে সকল মানুষ কারবারে নিজ সময়, শ্রম, যোগ্যতা ও পুঁজি বিনিয়োগ করে এবং যাদের প্রচেষ্টার উপর উক্ত কারবারের লাভ-লোকসানের আশঙ্কা থাকে তাদের জন্যে সুনির্দিষ্ট কোনো মুনাফার জামানত থাকবে না; বরং লোকসানের সমস্ত দায়দায়িত্ব তাদেরই মাথায় চাপবে। আর পুঁজি বিনিয়োগকারী মহাজনরা আশঙ্কামুক্ত হয়ে তাদের চুক্তিকৃত মুনাফা অর্জন করতেই থাকবে। এটা কোন ধরনের জ্ঞান, বিবেক, মানবতা ও অর্থনৈতিক বুনিয়াদের আলোকে বৈধ হতে পারে? এর অনিষ্টতা আধুনিক বুদ্ধিজীবীদের দৃষ্টিগোচর হয় না কেন? তা বুঝে আসে না। এটা জুলুম-অত্যাচারের সুস্পষ্ট একটি পন্থা। ইসলামি শরিয়ত এটাকে কিভাবে বৈধ স্থির করতে পারে? উপরস্তু শরিয়ত তো ঈমানদারদেরকে অভাবীদের উপর কোনো প্রকার পার্থিব স্বার্থ ও লাভের উদ্দেশ্য ব্যতিরেকে মুক্ত হস্তে দান করবার জন্যে উৎসাহ দিয়েছে। যার দরুন সমাজের আতৃত্ব, সমবেদনা, সহানুভূতি ও স্নেহ-মমতা বৃদ্ধি পায়। একজন সুদখোর মহাজনের তার বিনিয়োগকৃত অর্থের দ্বারা উদ্দেশ্য হয় কেবল তার ব্যক্তিগত আর্থিক মুনাফা অর্জন। তাই অভাবগ্রন্ত, হতদরিদ্র ও পীড়িত মানুষ কাতরাতে থাক সে ব্যাপারে তার কোনো ক্রক্ষেপ থাকে না। শরিয়ত এ পাষাণ ব্যবহারকে কিভাবে পছন্দ করত্বত পারে? মোটকথা ইসলামে সুদ সম্পূর্ণ হারাম, চাই ব্যক্তিস্বার্থের উদ্দেশ্য হোক কিংবা ব্যবসায়িক উদ্দেশ্যে।

ব্যবসা ও সুদের নীতিগত পার্থক্য : যেসব কারণে ব্যবসা ও সুদ অর্থনৈতিক ও মানবিক বিচারে এক হতে পারে না সেগুলো নিম্নরূপ-

- ১. ব্যবসার মধ্যে ক্রেতা-বিক্রেতার মাঝে সমভাবে মুনাফার বিনিময় ঘটে। কেননা ক্রেতা বিক্রেতার থেকে গৃহীত বস্তু দ্বারা উপকৃত হয়। আর বিক্রেতা তার শ্রম, মেধা ও সময়ের পারিশ্রিমিক গ্রহণ করে, সেগুলোকে সে ক্রেতার জন্যে উক্ত বস্তু, আমদানির ক্ষেত্রে কাজে লাগিয়েছিল। পক্ষান্তরে সুদি লেনদেনের মধ্যে সমভাবে মুনাফার বিনিময় ঘটে না। সুদগ্রহীতা সুনির্দিষ্ট পরিমাণ সম্পদ গ্রহণ করে, যা তার জন্যে নিশ্চিত উপকারী। কিন্তু এর বিপরীতে সুদদাতা কেবল নির্দিষ্ট মেয়াদ লাভ করে, যা উপকারী হওয়া নিশ্চিত নয়, সে য়িদ ব্যক্তিয়ার্থে ধরচ করার উদ্দেশ্যে পুঁজি নিয়ে থাকে তাহলে তো সুম্পষ্ট যে, এ মেয়াদ বা অবকাশ নিশ্চিত উপকারী নয়, আর যদি ব্যবসা, শিল্প ও পেশামূলক কোনো কাজের জন্যে গ্রহণ করে থাকে তাহলে এ মেয়াদের মধ্যে তার কেতাবে উপকারের সম্ভাবনা থাকে তদ্রপ ক্ষতিরও সম্ভাবনা থাকে। সুতরাং সুদি লেনদেন হয়তো এক পক্ষের উপর এবং অপর পক্ষের লোকসানের উপরে ধার্য হয়ে থাকে। অথবা এক পক্ষের নিশ্চিত উপকার আর অপর পক্ষের অনিশ্চিত উপকারের উপর চুক্তি হয়ে থাকে।
- ২. ব্যবসার মধ্যে বিক্রেতা ক্রেতা থেকে যতই অধিক লাভ গ্রহণ করুক, তা একবারই নিয়ে থাকে। কিন্তু সুদি কারবারে বিনিয়োগকৃত মূলধনের উপর একের পর এক মুনাকা উসুল করতে থাকে। মেয়াদ অতিক্রমের সাথে সাথে তার মুনাকার বৃদ্ধি ঘটতে থাকে। ঋণগ্রহীতা তার মাল ভারা ষতই উপকার লাভ করুক না কেন তা এক নির্দিষ্ট সীমা পর্যন্ত থাকে। কিন্তু বিনিয়োগকারী যে উপকার লাভ করে ভার কোনো সীমা থাকে না। এমন ও হতে পারে যে, ঋণগ্রহীতার সারা জীবনের সকল উপার্জিত সম্পদ তার জীবনধারণের সকল আসবাব-সামগ্রী এমনকি পরিধেয় বস্ত্র এবং বসবাসের ঘরও গ্রাস করে নেয়। এরপরও সুদখোর মহাজনের চাহিদা বহাল থেকে যায়।

ব্যবসায়ের পণ্য এবং তার মূল্যের বিনিমক্রের সাথে লেনদেন শেষ হয়ে যায়। ক্রেতার পক্ষে বিক্রেতাকে কোনো বস্তু ফেরত দিতে হয় না। ঘর, দোকান, জমি বা আসবাবপক্রের ভাড়া স্বরূপ যে বিনিময় প্রদান করা হয়, সেসব ক্ষেত্রে মূল বস্তু বিনষ্ট হয় না, বয়ং তা স্ব অবস্থায় বহাল থাকে। মালিকের নিকট পরে তা ফেরত দিতে হয়। কিন্তু সুদি লেনদেনের মধ্যে খণগ্রহীতা মূল ঋণের অর্থ বা বস্তুকে বরুক করে কেলে। এরপর তার খরচকৃত মাল বা অর্থ যোগাড় করে বাড়তি মুনাফাসহ তাকে ফেরত দিতে হয়। এ সকল কারণে ব্যবসা প্রবং সুদের অর্থনৈতিক দৃষ্টিভঙ্গির মধ্যে এত বিশাল পার্থক্য রয়েছে য়ে, ব্যবসা মনুষ্য সভ্যতা বিনির্মাণকারী সর্ভ্য হয়ে দেখা দেয়। পক্ষান্তরে সুদের ধ্বংসাত্মক পরিণতি মনুষ্য সভ্যতা ও মানবতাকে সমূলে বিনাশ করে। উপরস্তু সুদের চারিত্রিক কতি এই য়ে, তা মানুষের মধ্যে কৃপণতা, ব্যক্তিস্বার্থ, ঘৃণা, নির্মমতা ও সম্পদপূজা ইত্যাদি স্বভাব সৃষ্টি করে। সমবেদনা ও পারম্পরিক সহমর্মিতার আত্মাকে বিনাশ করে দেয়। এ কারণেই অর্থনৈতিক ও চরিত্রিক উতয় ক্ষেত্রে সুদ্ মানব জাতির জন্যে অতিশয় ক্ষতিকর বস্তু।

সুদের চারিত্রিক ক্ষতি: সুধীপাঠক! চারিত্রিক ও আত্মিক বিচারে লক্ষ্য করলে দেখবেন, সুদ মূলত ব্যক্তিস্বার্থ, কৃপণতা, নির্মমতা ইত্যাদি কুস্বভাবের কুষ্ণল বয়ে আনে। এ সকল কুস্বভাবকে মানুষের মধ্যে লালন করে। এর বিপ্লব্রীত দান সদকার ফলে মানুষের মধ্যে বদান্যতা, হৃদ্যতা, সহমর্মিতা, আত্মিক প্রশস্ততা বা উদারতা সৃষ্টি হয়। দান-সদকার আমল করতে

তাফসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ৭২

থাকার দারা মানুষের মধ্যে এসব উত্তম গুণাবলি প্রতিপালিত হয়। এমন কে আছে যারা মানবিক এ দু ধরনের স্বভাবের মধ্য থেকে দ্বিতীয় প্রকারকে প্রথম প্রকারের তুলনায় উত্তম জ্ঞান না করবে?

সুদের অর্থনৈতিক ক্ষতি : অর্থনৈতিক দৃষ্টিতে সুদভিত্তিক বিনিয়োগ বা ঋণ দু প্রকার। যথা-

- ক. ব্যক্তিস্বার্থে বা ব্যক্তি প্রয়োজনে সরাসরি গৃহীত ঋণ।
- খ. ব্যবসা-বাণিজ্য, শিল্প-কারখানা বা কৃষি ইত্যাদি কাজের উদ্দেশ্যে গৃহীত ঋণ।

প্রথম প্রকার ঋণের ব্যাপারে বিশ্ববাসী জানে যে, উক্ত ক্ষেত্রে সুদ উসুল করার যে নিয়ম বা প্রচলন রয়েছে তা অত্যন্ত ধ্বংসাত্মক। বিশ্বে এমন কোনো দেশ নেই যে দেশে মহাজন ব্যক্তি বা সংস্থা এ ধরনের সুদের মাধ্যমে গরীব-দরিদ্র কৃষকদের রক্ত শোষণ না করছে। সুদের কারণে এ ধরনের ঋণ মানুষের পক্ষে পরিশোধ করা অত্যন্ত কষ্টকর হয়ে যায়, এমনকি ক্ষেত্রবিশেষ অসম্ভবও হয়ে পড়ে। এক ঋণ পরিশোধের জন্যে একের পর এক ঋণ নিতে বাধ্য হয়ে পড়তে হয়। মূল ঋণ থেকে কয়েকগুণ সুদ পরিশোধ সত্ত্বেও ঋণ যেমন ছিল তেমনি থেকে যায়। শ্রম দ্বারা অর্জিত মুনাফার বেশির ভাগ অংশ সুদ বিনিয়োগকারী নিয়ে নেয়, আর এই দরিদ্র ব্যক্তির নিজ উপার্জিত অর্থের কিছুই নিজের এবং সন্তানাদি প্রতিপালনের জন্যে অবশিষ্ট থাকে না। এ অবস্থা ক্রমান্বয়ে শ্রমিকের অন্তর থেকে শ্রমের প্রেরণা বিনাশ করে দেয়। ফলে রাষ্ট্রীয় উৎপাদনে প্রচণ্ড ক্ষতি হয়। দেশের অর্থনীতি মুখ থুবড়ে পড়ে। এ ছাড়াও ঋণের জালে আবদ্ধ হয়ে মানুষ সর্বদা চিন্তাগ্রস্ত থাকতে হয়। সময়মতো আহার-বিহার সম্ভব হয় না। ফলে দিনদিন স্বাস্থ্য হানি ঘটতে থাকে। সুদি কারবারের অবশ্যম্ভাবী ফলাফল এই যে, মৃষ্টিমেয় কতিপয় ব্যক্তি লক্ষ লক্ষ মানুষের রক্ত শোষণ করে মোটাতাজা হতে থাকে। किन्তু দুর্বল, বিত্তহীন মানুষেরা দিনদিন আরও দুর্বল এবং নিঃস্ব হতে থাকে। অবশেষে রক্ত শোষণকারী গোষ্ঠী নিজেরাও তার ক্ষতি থেকে রেহাই পায় না। কারণ তাদের ব্যক্তিস্বার্থ দ্বারা সাধারণ মানুষের যে কষ্ট-দুর্ভোগ পোহাতে হয় তার দ্বারা ধনীদের বিরুদ্ধে তাদের আন্তরে ক্রোধ ও ঘূণার আগুন দাউ দাউ করে জ্বলতে থাকে। সুযোগ পেলে আন্দোলনের ক্ষেত্রে এ আগুন শুধু নির্দিষ্ট এলাকায়ই নয়; বরং সমগ্র দেশে ছড়িয়ে পড়ে। ফলে শত শহস্র নিরপরাধ মানুষকেও তাদের সাথে জীবন দিতে হয়। -[জামালাইন]

এর - رَبُوا উল্টা এভাবে যে, আলোচনা চলছে رِبُوا সম্পর্কে, بَيْع সম্পর্কে নয়। তাই وَفُولُهُ مِنْ عَكْسِ التَّشْبِيْهِ সাথে তাশবীহ দেওয়া উচিত ছিল; ريلوا -এর সাথে নয়। এমনটি করা হয়েছে মোবালাগা স্বরূপ। কেননা তাদের দৃষ্টিতে সুদের বৈধতাটা মূল ছিল; বেচাকেনাকে তার উপর কিয়াস করেছে।

مَصْدُر طَالَ ; ظُرُف शका مَوْعِظُة , वाता कतात উদ্দেশ্য এদিকে ইঙ্গিত কता या, مَوْعِظُة : قُولُهُ وَعظ

أَىْ عَنْ أَكُلِ الرِّبَاوا : قُولُهُ عَنْهُ

चेन : बायां थारक व कथा वाबा याग्न त्य, यिन कर जून धर्म करत जाराल : فَوَلَهُ إِلَى آكَلِهِ مُشَيِّبُهَا لَهُ بِالْبَيْعِ فِي الخ সে চিরস্থায়ীভাবে জাহান্নামি হবে। যা মূলত মু'তাযিলাদের মতবাদ।

উত্তর: চিরস্থায়ীভাবে জাহান্লামি এ সুরতে হবে যুখন ربلوا -এর মতো হালাল মনে করে ব্যবহার করবে। वशात वला राख़ाह त्य, त्रुम राजाम रखगात पूर्त त्य वािक : قَوْلُكُ فَسَنَّ جَانَهُ مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَّبِّم فَانْتَهُى فَلَهُ مَا سَلَفَ ধনসম্পদ সঞ্চয় করেছিল, সুদ হারাম ঘোষিত হওয়ার পর ভবিষ্যতের জন্যে যদি তওবা করে এবং এর থেকে বিরত থাকে তাহলে পূর্বের সঞ্চিত সম্পদ শরিয়তের বিধানে তারই মালিকানাধীন থাকবে। আর অভ্যন্তরীণ বিষয় তথা আন্তরিকভাবে এ থেকে বিরত থাকল কিনা কিংবা মুনাফিকসুলভ তওবা করল কিনা? তা আল্লাহর উপর ন্যস্ত থাকবে। তাদের ব্যাপারে সাধারণ মানুষের কুধারণা পোষণ করার অধিকার নেই। উপদেশ শোনা সত্ত্বেও যারা এ ধরনের কথা ও কারবারের পুনরাবৃত্তি ঘটায়- সুদ যেহেতু হারাম এ কারণে তারা দোজখে প্রবিষ্ট হবে। আর "সুদ ব্যবসার মতোই হালাল" তাদের এ ধরনের অন্যায় উক্তি কুফুরি হওয়ার কারণে তারা চিরস্থায়ীভাবে দোজখি হবে। –[জামালাইন]

#### অনুবাদ:

٢٧٠. يَمْحَقُ اللّٰهُ الرِّبُوا يَنْقُصُهُ وَيَذْهَبُ بَرَيْدُهَا بَرَكَتَهُ وَيُرْبِى الصَّدَقَتِ يَرَيْدُهَا وَيَنْمِيهُا وَيُضَاعِفُ ثُوابَهَا وَاللّٰهُ وَيَنْمِينُهَا وَيُضَاعِفُ ثُوابَهَا وَاللّٰهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كُفَّارٍ بِتَحْلِيْلِ الرِّبُوا اثَرِيْمِ فَاجِرِياكُلِهِ أَيْ يُعَاقِبُهُ.

قاجِر يا كله اى يعافِه . ٢٧٧ . إنَّ الَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحِتِ وَاقَامُوا الصَّلُوةَ وَأَتُوا النَّزِكُوةَ لَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفُ عَلَيهِمْ

الله وَذُرُوا الله الدِيْنَ الْمَنُوا الله وَذُرُوا الله وَذُرُوا الله وَدُرُوا الله وَدُرُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُمُ مَّوْمِنِينَ ضَادِقِينَ فِي إِيْمَانِكُمْ فَإِنَّ مِنْ شَانِ الْمُؤْمِنِ إِمْتِثَالُ اَمْرِ الله نَزَلَتْ لَمَا طَالَبَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ بَعْدَ النَّهْ فِي بِرِبُوا كَانَ لَهُ قَبْلُ .

২৭৬. <u>আল্লাহ সুদকে নিশ্চিক্ত করেন</u> তা হ্রাস করে দেন এবং তা হতে বরকত উঠিয়ে নেন <u>এবং দান বৃদ্ধি করেন</u> তার প্রবৃদ্ধি করেন এবং তার পুণ্যফল বহুগুণ বৃদ্ধি করে দেন। <u>আল্লাহ</u> সুদ হালাল ধারণাকারী প্রত্যেক অকৃতজ্ঞ এবং তা ভক্ষণকারী <u>পাপী</u> অন্যায়কারীকে <u>ভালোবাসেন</u> নু অর্থাৎ তাকে তিনি শাস্তি প্রদান করবেন।

২৭৭. <u>যারা বিশ্বাস করে এবং সৎকার্য করে, সালাত</u> কায়েম করে এবং জাকাত দেয়, তাদের পুরস্কার তাদের প্রতিপালকের নিকট রক্ষিত। তাদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না।

২৭৮. হে বিশ্বাসীগণ! তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং সুদের যা বকেয়া আছে তা ত্যাগ কর ছেড়ে দাও যদি তোমরা মু'মিন হও। ঈমানের মধ্যে যদি তোমরা সাচ্চা হয়ে থাক। কেননা আল্লাহর নির্দেশ পালন করাই হলো মু'মিনের বৈশিষ্ট্য, তার কর্তব্য। সুদ নিষিদ্ধ হওয়ার বিধান নাজিল হওয়ার পর সাহাবীগণের কেউ কেউ পূর্বের বকেয়া পাওনা তলব করলে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়।

# তাহকীক ও তারকীব

يَمْعَقُ : पूष्ट ফেলেন, হ্রাস করেছেন। مَعْق বলা হয় কোন বস্তু ক্রমান্বয়ে কমে যাওয়া। يَعْمَقُ : वृष्कि করেছেন। أَنْيِمُ الْمُتَمَادِي فِي الذُّنُوبِ : অধিক গোনাহকারী। يُعَاقِبُ - اَلْمُتَمَادِي فِي الذُّنُوبِ : ছড়ে দাও, ত্যাগ কর। أُمْتِمَا المُتَمَادِي فِي الذُّنُوبِ : পালন করা। طَالَبَ : তলব করল, তাগাদা দিল।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

فَوْلَهُ يَمْحَقُ اللّٰهُ الرَّبُوا وَيُرْبِى الصَّدَفَاتِ : এ আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, আল্লাহ সুদকে নিশ্চিহ্ন করে দেন এবং সদকাকে বাঁড়িয়ে দেন। এখার্নে সুদের সাথে সদকার আলোচনা এক বিশেষ সামগুস্যের দরুন ঘটেছে। তা হলো, সুদ ও সদকার তত্ত্বের মধ্যে ভিন্নতা রয়েছে। উভয়ের ফলাফলও ভিন্ন। সাধারণত উভয় ধরনের কাজ আগ্রামকারীদের নিয়ত ও উদ্দেশ্যের মধ্যেও ব্যবধান থাকে।

সন্তাগত পার্থক্য: দান সদকার মধ্যে কোনো বিনিময়বিহীন অন্যদেরকে নিজেদের সম্পদ দান করা হয়। আর সুদের মধ্যে বিনিময়বিহীন অন্যের মাল গ্রহণ করা হয়। এ উভয় শ্রেণির নিয়ত ও উদ্দেশ্য এ কারণে সাংঘর্ষিক যে, দান-সদকাকারীরা নিছক আল্লাহর সন্তুষ্টিকল্পে নিজেদের মাল ঘাটতির বা নিঃশেয়ের সিদ্ধান্ত নেয়। পক্ষান্তরে সুদ গ্রহীতা নিজের বর্তমান অবৈধ সম্পদের উপর আরও সম্পদ বৃদ্ধির আকাজ্ঞী থাকে।

পরিণতির ক্ষেত্রে পার্থক্য: দান্সদকা দারা সামাজে হৃদ্যতা, ভালোবাসা ও সমবেদনা জন্ম নেয়। পক্ষান্তরে সুদের দারা পারস্পরিক শক্রতা, হিংসা, ক্রোধ ্ঘূণা ও ব্যক্তিস্বার্থ চরিতার্থ করা প্রসারিত হয়।

সুদ নিশ্চিক্ত করা এবং সদকা বৃদ্ধি করার প্রতিশ্রুতির বাস্তবায়ন ও তা প্রত্যক্ষকরণ পূর্ণরূপে পরকালে ঘটবে। সুদি কারবার দ্বারা নামে মাত্রও কোনো বরকত ও মঙ্গল দৃষ্টিগোচর হবে না। পক্ষান্তরে নবী করীম শাবে মে'রাজে এক ব্যক্তিকে রক্তের মধ্যে হাবুড়ুবু খেতে দেখেন। হযরত জিবরাঈল (আ.)-কে জিজ্ঞাসা করলেন, লোকটি কে? হযরত জিবরাঈল (আ.) জবাব দিলেন— লোকটি ছিল সুদখোর মহাজন। যেহেতু সে সাধারণ দরিদ্র মানুষের সম্পদ অত্যন্ত নির্মমভাবে হরণ করত, তাদের রক্তশোষণ করে মোটাতাজা হয়েছিল। এ কারণে সুদখোরকে রক্তের নদীতে সন্তরণ করতে দেখা গেছে। এছাড়া দুনিয়ায়ও সুদখোর গোষ্ঠীর ধ্বংসাত্মক পরিণাম বহুবার দুনিয়াবাসী প্রত্যক্ষ করেছে। সুদখোরির অভ্যাস মহাজনদের অন্তরে অর্থের লালসা বাড়িয়ে দেয়। মানবতা ও সহমর্মিতা বিদায় নেয়। জীবনের চেয়ে অর্থের মূল্যই তাদের দৃষ্টিতে বেশি হয়। সম্পদ হাতছাড়া হওয়া তাদের নিকট প্রাণ বেরিয়ে যাওয়ার ন্যায় হয়ে থাকে। ফলে তারা নিজেরাও সম্পদ দ্বারা পূর্ণরূপে শান্তিভোগ করতে পারে না। এর বিপরীতে দান-সদকার সমূহ বরকত জাতীয় সমবেদনা ও সহানুভূতির ক্ষেত্রে একে অন্যের অংশীদারিত্ব উভয় শ্রেণির মধ্যে দর্শনীয় বিষয়।

এর মধ্যে উভয় শ্রেণির নাফরমান শামিল রয়েছে। সুদ হারাম হওয়ার আকিদা রাখা সঁত্ত্বেওঁ সুদী কারবারকারী ব্যক্তিবর্গ এবং সুদ হারাম হওয়ার যারা আকিদা রাখে না এ উভয় শ্রেণি দোজখে প্রবিষ্ট হবে। তবে যে সকল সুদখোর সুদকে হালাল মনে করত তারা চিরস্থায়ীভাবে দোজখি হবে।

শান্তির উপকরণ এবং শান্তি এক জিনিস নয় : কারো সন্দেহ হতে পারে যে, বর্তমানে দেখা যায় সুদখোর শ্রেণি অনেক ইজ্জত-সম্মানের অধিকারী। শান্তির বিভিন্নরূপ সরঞ্জাম; খাবার, বসবাসের সামগ্রী সব তাদেরই হাতে। কিন্তু চিন্তাভাবনা করলে দেখা যায়, শান্তির উপকরণ এবং প্রকৃত শান্তির মধ্যে বহু ব্যবধান রয়েছে। শান্তির আসবাব তো বিভিন্ন ফ্যাক্টরি ও কলকারখানায় তৈরি হয়, বিভিন্ন বিপনী বিতানে বিক্রি হয়। কিন্তু শান্তি বলে যে বস্তু রয়েছে, তা কোনো ফ্যাক্টরিতে প্রস্তুত হয় না, কোনো বিপনী বিতানে বিক্রি হয় না, বরং তা এমন এক রহমত যা সরাসরি আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে প্রদত্ত হয়। তা অনেক সময় শত সহস্র শান্তিসামগ্রী থাকা সত্ত্বেও অর্জিত হয় না। সামান্য নিদ্রার কথা ধরা যাক, নিদ্রা আনয়নকল্পে এ উপায় অবলম্বন করা যায় যে, উত্তম ভবন নির্মিত হবে, যেখানে আলো-বাতাসের পূর্ণ ব্যবস্থা থাকবে, ঘরে মনোরম ফার্নিচার, পছন্দসই লেপ-তোষক ইত্যাদি হবে। কিন্তু এসব কিছু সত্ত্বেও কি নিদ্রা আসা অনিবার্য? আপনি যদি এতে একমত না হন তাহলে আপনার মতো লক্ষ লক্ষ মানুষ এ ব্যাপারে নেতিবাচক উত্তর দেবে। যাদের কোনো কারণে নিদ্রা আসে না। আমেরিকার ন্যায় ধনী রাষ্ট্রের অধিবাসীদের সম্পর্কে বিভিন্ন রিপোর্ট দ্বারা জানা যায় যে,৭৫% মানুষ ঘুমের বড়ি সেবন না করে ঘুমাতে পারে না এবং কোনো কোনো সময় ঘুমের বড়িও কার্যকর হয় না। বাজার থেকে আপনি ঘুমের উপকরণ সংগ্রহ করতে পারেন, কিন্তু ঘুম কোন বাজার থেকে ক্রয় করবেন? এভাবে অন্যান্য শান্তির ব্যাপারেও চিন্তা করুন! जारिन यूरा अन आमार ना रखरात : مَوْلَهُ يَأْيَهُا الَّذِيْنَ أُمُنُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِيْنَ কারণে সুদের পর সুদের প্রচলন ছিল। মহাজনদের মুনাফা বেড়েই চলত, ফলে সামান্য অর্থ এক সময় পাহাড়াকার ধারণ করত, আর তা পরিশোধ করা অসম্ভব হয়ে যেত। এর বিপরীতে আল্লাহ তা'আলা নির্দেশ দিলেন যে, কেউ যদি অভাবগ্রস্ত হয় [তাহলে সুদ নেওয়া তো দূরের কথা মূলধন আদায়ে] তাকে সহজভাবে অবকাশ দাও। আর যদি সম্পূর্ণ ঋণ ক্ষমা করে দাও, তাহলে তা অতি উত্তম। বিভিন্ন হাদীসে এর অনেক ফজিলত বর্ণিত হয়েছে। অনুধাবন করুন, উভয় দৃষ্টিভঙ্গির মধ্যে কত ব্যবধান। মুসলিম জাতি যদি এ ব্রকতময় ঐশী বিধানকে বাস্তবায়ন না করে তাতে ইসলামের উপর অভিযোগ কিসের? কতই না ভালো হতো যদি বিশ্বের মুসলিমগণ তাদের ধর্মের উপকারিতা ও গুরুত্ব বুঝে তদনুযায়ী তাদের জীবন সজ্জিত করত।

ضَا تَرْجَعُونَ فِيهُ إِلَى اللّٰهِ : কোনো কোনো বর্ণনায় আছে যে, এটা রাসূলুল্লাহ = -এর উপর অবতীর্ণ কুরআনের সর্বশেষ আয়াত। এ আয়াত নাজিল হওয়ার কিছুদিন পরেই রাস্ল হু ইহধাম ত্যাগ করেন। –[তাফসীরে ইবনে কাসীর]

# অনুবাদ :

২৮০. যদি সে খাতক অভাবগ্রস্ত হয় ঠি এটা এ স্থানে তবে সচ্ছলতা পর্যন্ত তাকে অবকাশ দান এই তবে সচ্ছলতা পর্যন্ত তাকে অবকাশ দান এই তবর অক্ষটি ফাতাহ ও পেশ উভয়রপেই পাঠ করা যায় অর্থাৎ সচ্ছলতার সময়। অর্থাৎ তখন পর্যন্ত বিলম্ব করা তোমাদের কর্তব্য। যদি সদকা করে দাও। তাশদীদসহ পাঠ করা হলে মূলত তাশদীদ ব্যতীত। রূপেও পাঠ করা যায়। অর্থাৎ অভাবগ্রস্ত খাতককে ঝণের দাবি হতে মুক্ত দিয়ে যদি তা তার উপর সদকা করে দাও তবে তা তোমাদের জন্যে কল্যাণকর। যদি তোমরা জান যে তা কল্যাণকর তবে তা তোমরা কর। হাদীসে আছে যে, যদি কেউ অভাবগ্রস্তকে অবকাশ দেয় বা ঋণ মাফ করে দেয় তবে আল্লাহ তা আলা নিজের ছায়ায় তাকে ছায়া প্রদান করবেন যেদিন আল্লাহর ছায়া ছাড়া আর কোনো ছায়া থাকবে না। –[মুসলিম]

২৮১. তোমরা সেদিনকে ভয় কর যেদিন তোমরা আল্লাহর দিকে প্রত্যাবর্তিত হবে। কর্মবাচ্যরূপে পঠিত হলে অর্থ হবে– প্রত্যানীত হবে। আর কর্মবাচ্যরূপে পঠিত হলে অর্থ হবে– প্রত্যানীত হবে। আর কর্মবাচ্যরূপে পঠিত হলে অর্থ হবে– তোমরা ফিরে যাবে। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন। অতঃপর ঐ দিন প্রত্যেককে তার কর্ম অর্থাৎ ভালো বা মন্দ যা করেছে তার প্রতিফল পুরাপুরি প্রদান করা হবে। আর সৎ আমল ব্রাস করে ও মন্দ আমল বৃদ্ধি করে তাদের প্রতি কোনোরূপ অন্যায় করা হবে না।

رَّهُ فَإِنْ لَّمْ تَفْعَلُوا مَا أُمِرْتُمْ بِهِ فَاذَنُوا اللهِ وَرَسُولِهِ لَكُمْ اللهِ وَرَسُولِهِ لَكُمْ فِيهِ تَهْدِيْدُ شَدِيدٌ لَهُمْ وَلَمَّا نَزَلَتْ قَالُوا لَا يَعْدِيدُ شَدِيدٌ لَهُمْ وَلَمَّا نَزَلَتْ قَالُوا لَا يَعْدِيدُ شَدِيدٌ لَهُمْ وَلَمَّا نَزَلَتْ قَالُوا لَا يَكُمُ رَجَعْتُمْ عَنْهُ فَلَا يَحْرُبِهِ وَإِنْ تُبْتُمُ رَجَعْتُمْ عَنْهُ فَلَكُمُ رُءُوسُ أُصُولُ آمْ وَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ فَلَكُمُ رُءُوسُ أُصُولُ آمْ وَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ

بِزِيادَةٍ وَلَا تُظْلَمُونَ بِنَقْصٍ ـ

. ٢٨. وَإِنْ كَانَ وَقَعَ غَرِيهُمْ ذُوْ عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً لَهُ أَىْ عَلَيْكُمْ تَاخِيْرُهُ إِلَى مَيْسَرةٍ بِفَتْح السَّبِيْنِ وَضَهِا أَىْ وَقَبْتِ يُسْرِمٍ وَانْ تَصَدُّقُوا بِالتُّشْدِيْدِ عَلٰى إِدْغَامِ التَّاءِ فِي الْاصْلِ فِي الصَّادِ وَبِالسَّخْفِينُفِ عَلَى حَذْفِهَا أَيْ تَتَصَدُّقُوا عَلَى المُعْسِرِ بِالْإِبْرَاءِ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلُمُونَ إِنَّهُ خَيْرٌ فَافْعَلُوهُ فِي الْحَدِيثِ مَنْ أَنْظُرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ أَظُلُّهُ اللَّهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ رَواهُ مُسْلِمً . ٠ ٢٨١. وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ بِالْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ تُردُّونَ وَلِلْفَاعِلِ تَصِيْرُونَ فِيهُ وِالَى اللَّهِ هُوَ يَوْمُ الْقِيلُمَةِ ثُمَّ تُوفِنِّي فِينْدِ كُلُّ نَفْسٍ

تُردُّونَ وَلِلْفَاعِلِ تَصِيْرُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ هُوَ يَوْمُ الْقِيلُمَةِ ثُمَّ تُوفِّى فِيهِ كُلُّ نَفْسٍ جَزَاءً مَّا كَسَبَتْ عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ وَّشَرٍّ وَهُمْ لَا يُنظَلَمُونَ - بِنَقْصِ حَسَنَةٍ أَوْ زِيَادَةِ سَيِّئَةٍ -

# তাহকীক ও তারকীব

بِحَرْبٍ : فَوْلُهُ بِحَرْبٍ व्यातात জন্যে সেই সাথে আল্লাহ এবং রাসূলের দিকে নিসবত করার দ্বারা ভয়াবহতা আরো বৃদ্ধি পেয়েছে।

أَى لا طَاقَةُ لَنَا: قَرْلُهُ لا يَدُلُنَا

َ عَرَبُمُ وَفَعَ غَرِيَّمُ : এ অংশটুকু বৃদ্ধি করে একথা বুঝানো হয়েছে যে, وَانْ كَانَ حَالَةُ وَفَعَ غَرِيَّمُ প্রয়োজন নেই। অর্থাৎ كَانَ শব্দটি এখানে وَفَعَ -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

चंद्रें : قَوْلُهُ أَى عَلَيْكُمْ تَاخِيْرُهُ वा মুবতাদা, আর তার খবর মাহযুফ রয়েছে। তাহলো فَنَظِرَةً : قَولُهُ أَى عَلَيْكُمْ تَاخِيْرُهُ आর এখানে খবরিটি মাহযুফ রাখার প্রয়োজন এজন্য হয়েছে যে, فَنَظِرَةً जूमना হয়ে جَوَابُ الشَّرْطِ इति । আর جَوَابُ الشَّرْطِ कृमना হয়ে فَنَظِرَةً (कृमना ह्यां بَظُرَة ) दिक कर्ता হয়েছে যে, نَظَرَة , भक्षि انْظَارُ । থেকে এসেছে, যার অর্থ হলো– অবকাশ দেওয়া; نَظرَة । থেকে আসেনি, যার অর্থ হলো– দেখা।

নয়। করেছে طُرُف বয়েছে طُرُف শব্দটি مَسْسَرة । আংশটুকু দ্বারা ইশারা করেছেন যে, مَصْدَر مِبْمِي

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সুদের শান্তি: উপরের আয়াতসমূহে সুদখোরের জন্যে মোট পাঁচটি শান্তি বর্ণনা করা হয়েছে।

- لاَ يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِ করেছেন تَخَبُّط اللَّهُ عَلَى الْمَسِ
- يمكر الله الرِّبوا ويربي الصَّدَقاتِ रेत्रभाम राराए مُحْق . इत्रभाम राराए
- فَأَذُنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ रेत्रभाप रायात्व حَرْب . ७
- 8. كُفْر ইরশাদ হয়েছে وَدُرُوا مَا بَقِى مِنَ الرَّبُوا اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ अर्थाৎ সুদ হারাম হওয়ার পরও যদি কেউ সুদ হলাল মনে করে, তাহলে সে ইসলাম থেকে বের হয়ে কুফরিতে নিপতিত হবে।
- ومَنْ عَادَ فَأُولَٰئِكَ اَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِينَهَا خَالِدُونَ देत नाम रसिष्ट خُلُودٌ فِي النَّارِ . ٥

٢٨٢. يَا يُسَهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْاً إِذَا تَدَايَنُتُمْ

تَعَامَلْتُمْ بِدَيْنِ كَسَلِّمٍ وَقَرْضٍ إِلْكَى أَجَلِ مُسمَّى مَعْلُومِ فَاكْتُبُوهُ إِسْتِيثَاقًا وَدُفْعًا لِلنِّزَاعِ وَلْيَكُنُّ بُكِتَابَ الدَّيْنِ بَيْنَكُمْ كِاتِبُ بِالْعَدْلِ بِالْحَوْ فِيْ كِتَابَتِهِ لا يَزِينُدُ فِي الْمَالِ وَالْاَجَلِ وَلَايَنْقُصُ وَلَا يَأْبُ يَكْتَنِعُ كَاتِبُ مِنْ أَنْ بُّكْتُبُ إِذَا دُعِيَ إِلَيْهَا كُمَا عَلَّمُهُ اللَّهُ اَىْ فَضَّلَهُ بِالْكِتَابَةِ فَلَا يَبْخُلُ بِهَا وَالْكَانُ مُتَعَلِّغَةٌ بِيَاْبُ فَلْيَكُتُبُ تَاكِبْدُ وَلْيُمْلِلِ عَلَى الْكَاتِبِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحُقُّ الدَّينُ لِأَنَّهُ الْمَشْهُودُ عَلَيْهِ فَيَقِرُ لِيعَلَمَ مَا عَلَيْهِ وَلْيَتَّقِ اللَّهُ رَبُّهُ فِيْ إِمْلَاتِهِ وَلاَ يَبْخُسْ يَنْقُصْ مِنْهُ أَي الْحَقّ شَيْئًا فَإِنْ كَانَ الَّذِيْ عَلَيْ وِالْحَقّ سَفِيهًا مُبَذِّرًا أوْ ضَعِينَفًا عَنِ الْإِمْلاءِ لِصِغْرِ أَوْ كِبْرِ أَوْ لاَ يَسْتَطِيْعُ أَنْ يُحِلَّ هُوَ لِخُرَسٍ أَوْ جَهْلٍ بِاللَّغَةِ أَوْ نَحْوِ ذَٰلِكَ فَلْيُسْلِلْ وَلِينَهُ مُتَولِينُ أَمْرِهِ مِنْ وَالِدٍ وَ وَصِي وَقَيْمٍ وَمُتَرَجِّمٍ. অনুবাদ :

২৮২. হে বিশ্বাসীগণ! তোমরা যুখন একে অন্যের <u>সাথে নির্ধারিত</u> নির্দিষ্ট <u>সময়ের জন্যে ঋণের লেনদেন</u> কারবার <u>কর</u> যেমন- 'সালাম' বা ঋণের কারবার কর। <u>তখন</u> বিষয়টির দৃঢ়তা ও ভবিষ্যতের বিবাদ নিরসনার্থে <u>তা লিখে রাখ। তোমাদের মধ্যে কোনো</u> <u>লেখক যেন তা</u> ঋণ পত্র <u>ন্যায়ভাবে লিখে দেয়।</u> অর্থাৎ মাল বা সময়ের মধ্যে যেন নিজ হতে হ্রাস বা বৃদ্ধি করে না লিখে। <u>লেখক</u> যখন তাকে লিখে দিতে ডাকা হয় তখন সে লিখতে অস্বীকার করবে <u>না।</u> অসম্বতি জানাবে না। <u>যেহেতু আল্লাহ তাকে</u> لا يَابُ اللهُ اللهِ विका पिरारहिन كُمَا عَلَمَهُ विका पिरारहिन -এর সাথে مُتَعَلِّق বা সংশ্লিষ্ট। সুতরাং সে যেন ব্যবহৃত হয়েছে। তাকে যেহেতু তিনি লিখনশক্তি দারা মর্যাদামণ্ডিত করেছেন। সুতরাং এ বিষয়ে তার কৃপণতা প্রদর্শন উচিত হবে না। যার উপর হক ঋণ বর্তাবে অর্থাৎ ঋণগ্রহীতা সে যেন লেখককে বিষয়বস্তু <u>বলে দেয়।</u> কেননা [পরে বিবাদ সৃষ্টি হলে] তার বিরুদ্ধে সাক্ষ্য হবে। সুতরাং যা তার উপর বর্তাবে তা জেনে রেখে সে যেন তার স্বীকৃতি দিয়ে রাখল। তা লিখাতে গিয়ে <u>সে যেন তার প্রভুকে ভয় করে।</u> <u>আর এটার</u> উক্ত হক হতে <u>কিছু যেন হ্রাস না করে</u> না কমায়। <u>যার উপর হক বর্তাবে</u> অর্থাৎ ঋণগ্রহীতা <u>স</u>ে যদি নির্বোধ কম বুদ্ধির, অপব্যয়ী কিংবা বৃদ্ধাবস্থা বা কম বয়সের দরুন সে যদি লিখাতে দুর্বল হয় বা বোবা, ভাষা সম্পর্কে অজ্ঞ হওয়া ইত্যাদি কারণে দ্র যদি লিখার বিষয়বস্তু বলে দিতে না পারে তবে যেন তার অভিভাবক অর্থাৎ পিতা, অছি, তত্ত্বাবধায়ক, অনুবাদক ইত্যাদি যারা তার কার্য-নির্বাহী রয়েছে তারা <u>ন্যায়ভাবে</u> তা <u>লিখিয়ে দেবে।</u>

الْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُوا أَشْهِدُوا عَلَى الدُّيْن يْن شَاهِدَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ أَيْ يَكُوْنَا أَي الشَّاهِدَانِ رَجُلُيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَاتِينِ يَسْهَدُونَ مِسْنُ تُرْضُونَ مِسْ الشَّهَدَاءِ لِدِينِهِ وَعَدَالَتِهِ وَتَعَدُّدُ النِّسَاءِ لِأَجْلِ أَنْ تَضِلُّ تُنسلى إحْديهُمَا الشُّهَادَةَ لِنُقْصِ عَقْلِهِنَّ وَضَبْطِهِنَّ فَتَذَكِّرَ بالتَّخْفِيْفِ وَالتَّشْدِيْدِ إِخْدْيهُمَا الذَّاكِرَةُ الْاُخْرَى النَّاسِيَةَ وَجُمْلَةُ الْاَذْكَارِ مَحَلُّ الْعِلَّةِ أَيْ لِنُتُذَكِّرُ إِنْ ضَلَّتْ وَدَخَلَتْ عَلَى الضَّلَالِ لِإِنَّهُ سَبِيهُ وَفِي قِراءَةٍ بِكُسْرِ إِنْ شُرطِيَّة وَرَفْعِ تَذَكِّرَ اسْتِينَانَ جَوابُهُ.

অনুবাদ: <u>সাক্ষীদের মধ্যে</u> দীনদারি, আদালত বা ন্যায়নিষ্ঠার কারণে <u>যাদের উপর তোমরা সন্তুষ্ট তাদের</u> মধ্যে দুজন সাবালক, মুসলিম, স্বাধীন পুরুষ এ ঋণের বিষয়ে <u>সাক্ষী রাখবে। যদি</u> দুজন পুরুষ সাক্ষী <u>না থাকে</u> তবে একজন পুরুষ ও দুজন স্ত্রীলোক সাক্ষ্যদান করবে। মহিলাদের একাধিক হওয়ার কারণ হলো, সাধারণভাবে তাদের বৃদ্ধি ও শ্বরণশক্তি কম থাকার কারণে তাদের একজন যদি বিভ্রান্ত হয় বিষয়বস্তু ভুলে যায় তবে যার শ্বরণে আছে সে অপরজনকে ভুলকারিণীকে <u>শ্বরণ করিয়ে</u> দেবে ভিটিত রয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

تَدَايُنَ عَدَانُ - عَدَايِنَتُم : عَوْلَهُ تَعَامَلْتُم وَهُمْ مِهُمْ مِلْهُ تَعَامَلْتُم وَهُمْ مِلْهُ تَعَامَلْتُم وَهُمُ مِلْهُ تَعَامَلْتُم وَهُمْ مِلْهُ وَهُمْ مِلْهُ وَهُمْ مِلْهُ مَا اللهِ مِلْهُ مِلْهُ وَلَا تَعَالَى اللهُ اللهِ مِلْهُ مِلْهُ مِلْهُ وَلَا تَعَالَى اللهُ مِلْهُ مِلْهُ وَلَا تَعَالَى اللهُ مِلْهُ وَلَا تَعَالَى اللهُ الل

र्वे وَمُنَ قِرَا مَ بِكَسْرِ إِنَّ شُرطِيَّة وَرَفْعِ تَذَكَّرَ اسْتِنْنَافُ جَوابُهُ ﴿ وَمُنْ قِرَا مَ بِكَسْرِ إِنَّ شُرطِيَّة وَرَفْعِ تَذَكَّرَ اسْتِنْنَافُ جَوابُهُ মধ্যে مَا আমল করবে না।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র ও: পূর্বোক্ত আয়াতসমূহে সুদি লেনদেনের কঠোর নিষেধাজ্ঞা এবং দান-সদকার গুরুত্ব বর্ণিত হয়েছে। এখন পরস্পরে ঋণ লেনদেনের বিধান ও মাসআলার দিকনির্দেশনা দেওয়া হচ্ছে। কারণ সুদি লেনদেনকে যখন হারাম সাব্যস্ত করা হয়েছে আর সকল মানুষ দান-খয়রাত করার ক্ষমতা রাখে না এবং কিছু সংখ্যক মানুষ দান-খয়রাত গ্রহণকেও পছন্দ করে না। এমতাবস্থায় মানবিক প্রয়োজন মিটানোর জন্যে একটি উপায়ই থেকে গেল, তা হলো ঋণগ্রহণ। এ কারণে

বিভিন্ন হাদীদে ঋণ প্রদানের বড়ই ছওয়াব বর্ণিত হয়েছে। তবে ঋণ যেভাবে এক অনস্বীকার্য জরুরি বিষয় এ ক্ষেত্রেও অসাবধানতা বা গুরুত্ব না দেওয়ার ক্ষেত্রে বিশেষ দন্দু-কলহের কারণ হয়ে থাকে। এ কারণেই অত্র আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ঋণ সম্পর্কে জরুরি দিক-নির্দেশনা দান করেছেন। এ আয়াতকে 'আয়াতে দাইন' বলা হয়। এটা কুরআনের সর্ববহৎ আয়াত। ঋণ বা বাকি লেনদেনের দুটি ধরন আছে। যথা-

ক. পণ্য নগদ উসুল করবে, নগদ গ্রহণ করবে এবং মূল্য পরিশোধের জন্যে মেয়াদ নির্ধারণ করবে।

খ. পণ্যের মূল্য নগদ প্রদান করবে, আর পণ্য হস্তান্তরের জন্যে নির্দিষ্ট মেয়াদ স্থির করবে। দ্বিতীয়টিকে পরিভাষায় [সলম চুক্তি] বলে। হাদীসের দৃষ্টিতে এটা বৈধ। যদিও অনুপস্থিত পণ্য ক্রয়-বিক্রয় হয়ে থাকে।

শব্দ দারা বুঝিয়েছেন যে, ঋণের ক্ষেত্রে মেয়াদ সম্পূর্ণ পরিষ্কার أَعْلُوا مُسَمَّى أَجْلِ مُسَمَّى হওয়া বাঞ্জনীয়। কোনো রূপ অস্পষ্টতা রাখা ঠিক নয়। যেমন বলল, শীতকালে বা গরমকালে ফসল কাটার সময় দিয়ে দেব। এণ্ডলো প্রত্যেকটি অস্পষ্ট। এ ধরনের অস্পষ্টতা থেকে বাঁচার জন্যে মাস ও দিন তারিখ উল্লেখ করা জরুরি। : অর্থাৎ, যখন তোমরা পরস্পরে বাকি লেনদেন কর, তখন তা লিখে রাখ। এ আয়াতে একটি বিশেষ রীতি বর্ণিত হয়েছে। তা হলো বাকি লেনদেন লিখে রাখা। সাধারণত বন্ধু-বান্ধব ও আত্মীয়স্বজনের মধ্যে ঋণ লেনদেনের বিষয়টি লিখে রাখা ও এ ব্যাপারে সাক্ষী রাখাকে দুষণীয় এবং অনাস্থার দলিল মনে করা হয়। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, ঋণ এবং ব্যবসায়িক সিদ্ধান্তবলি লিখে রাখা উচিত এবং এ ব্যাপারে সাক্ষী রাখা উচিত, যাতে ভবিষ্যতে কোনোরপ কলহ সৃষ্টি না হয়। এ আয়াতে অপর একটি বিষয় বর্ণিত হয়েছে যে, ঋণ লেনদেন করলে তার মেয়াদ যেন অবশ্যই নির্ধারণ করা হয়। মেয়াদবিহীন ঋণ লেনদেন জায়েজ নয়। কারণ এর দ্বারা দ্বন্দু-কলহের দ্বার উন্মুক্ত হয়। এ কারণে ফকীহণণ বলেন, মেয়াদ সুনির্দিষ্ট এবং স্পষ্ট হওয়া বাঞ্ছনীয়।

কুরআন অবতরণের যুগে লেখার প্রচলন ততটা ছিল না, শিক্ষিত মানুষ কমই : تَوْلُتُ وَلْبَكْتُبُ كَاتِبٌ بَيْنَكُمْ بِالْعَدْلِ পাওয়া যেত। বর্তমান উনুতির যুগেও বিশ্বের বিভিন্ন অঞ্চলে শিক্ষার হার অতি নগণ্য। কাজেই সম্ভাবনা ছিল যে, লেখকের যা মনে চায় তাই লিখে দেবে। ফলে কারো ক্ষতি এবং কারো উপকার সাধিত হবে। এ করণেই বলা হয়েছে যে, লেখকের জন্যে ন্যায়নিষ্ঠা ও সততার সাথে সঠিক বিষয়টি লেখা আবশ্যক। এ লেখনীর সারমর্ম যেহেতু নিজ জিম্মায় অন্যের অধিকারের স্বীকারোক্তিকরণ, কাজেই লেখার ব্যবস্থা করা তারই দায়িত্ব, যার উপর অন্যের অধিকার বা হক থাকে। যে লিখবে এবং লিখাবে উভয়ের অন্তরে আল্লাহর ভয় রাখা জরুরি। رُلْيَتُو اللّهُ رُلُكُ আয়াতে এদিকেই ইন্দিত করা হয়েছে।

কোনো কোনো সময় এমনও হয় যে, যার উপর অন্যের হক চেপে : قَوْلُهُ فَاإِنْ كَأَنَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيْهُا أَوْضَعِيْفًا বসে সে অবুঝ কিংবা বৃদ্ধ, নাবালেগ, বোবা বা ভিন্নভাষী হতে পারে, যার দরুন লেখকের ভাষা সে বুঝে না। ফলে সে চুক্তিনামা লিখাতে সক্ষম হয় না। এমন ক্ষেত্রে তার অভিভাবক বা উকিল তার দায়িত্ব আঞ্জাম দেবে।

সাক্ষ্যের ব্যাপারে কতিপয় জরুরি নীতি: পূর্বের আয়াতে চুক্তিনামা লিখা ও লিখানোর বর্ণনা ছিল। এ আয়াতে বলা হয়েছে যে, ৩ধু চুক্তিনামা লিখাই যথেষ্ট নয়, বরং সৈ ব্যাপারে সাক্ষী বানাবে, যাতে ছন্দের সময় আদালতে তাদের সাক্ষ্য দ্বারা হাকিম রায় দিতে পারেন। এ কারণেই তথু লেখনী বা চুক্তিনামা শরয়ী দলিল নয়। যতক্ষণ পর্যন্ত উক্ত ব্যাপারে শরিয়তসিদ্ধ সাক্ষী না পাওয়া যাবে। বর্তমানেও আদালতে শুধু লেখনীর উপর মৌখিক সাক্ষী ছাড়া কোনো রায় দেওয়া হয় না। সাক্ষ্যের ব্যাপারে দুজন ন্যায়নি-ষ্ঠাবান ধার্মিক মুসলমান পুরুষ কিংবা একজন পুরুষ ও দুজন মহিলা হওয়া আবশ্যক।

बेत घाता এक পুরুষের স্থলে দুই মহিলাকে সাক্ষী বানানোর রহস্য : قُولُهُ أَنْ تَضِلَّ إِحْدَيهُمَا فَتَذَكِّرَ إِحْدَيهُمَا الْأُخْرَى বর্ণনা করা হয়েছে। অর্থাৎ, দুজন মহিলাকে একজনের স্থলে রাখার উদ্দেশ্য এই যে, স্বাভাবিকভাবে মহিলারা পুরুষের তুলনায় দুর্বল সৃষ্টি ও স্বল্প বুঝের অধিকারীণী। এ কারণে এক মহিলা যদি ঘটনার কিছু অংশ ভুলে যায় তখন অপর মহিলা তাকে শ্বরণ করিয়ে দেবে। বাকি কথা হলো, মহিলাকে পুরুষের তুলনায় দুর্বল জ্ঞান করা হয়েছে কেন? পুরুষের ক্ষেত্রে ভূলের সম্ভাবনা ধর্তব্য হয়নি কেন? বস্তুত এ প্রশুটি মানুষের শারীরিক কাঠামো ও বিভিন্ন উৎসের ব্যাপারে প্রশু করার ন্যায় অর্থাৎ গর্ভধারণ ও স্তন্যের সম্পর্ক মহিলার ক্ষেত্রে করা হলো কেন? পুরুষ জাতি মহিলাদের চেয়ে শক্তিশালী ও সহনশীল হওয়া সত্ত্বেও তাদেরকে অযোগ্য মনে করা হলো কেন? মহান স্রষ্টা যিনি বিশ্বের প্রতিটি অণু-পরমাণু সম্পর্কে অবগত, তিনি সর্ববিষয়ে সৃন্ধ রহস্য সম্পর্কেও অবগত। হাঁা যদি ব্যবসায়িক লেনদেন সরাসরি হাতে হাতে হয়, আর তা লিখা না হয়, তা দৃষণীয় নয়। অর্থাৎ দৈনন্দিন বেচাকেনা ও লেনদেন লিখে রাখা জরুরী নয়। তথাপি যদি লিখে রাখা হয় তাহলে তা উত্তম। যেমন বর্তমানে ক্যাশ-মেমোর প্রচলন রয়েছে।

ولاً يَابُ السُّهَ لَهَاء إِذَا مَا زَائِدَةٌ دُعْدًا الله تَحَمَّل الشَّهَادَةِ وَادَائِهَا وَلاَ تَسْنَمُوْا تَجِلُوا مِنْ أَنْ تَكُتُبُوهُ أَيْ مَا شَهِدْتُمْ عَكَيْدٍ مِنَ الْحَقِّ لِكُثْرَةِ وُقُوعٍ ذَٰلِكَ صَغِيْرًا كَانَ أَوْ كَبِيْرًا قَلِيلًا أَوْ كَثِيرًا إِللَّى أَجَلِم وَقْتِ حُلُولِمٍ حَالًا مِنَ الْهَاءِ فِي تَكْتُبُوهُ ذَٰلِكُمْ آيِ الْكُتُبُ اَقَسَطُ اعْدُلُ عِنْدُ اللَّهِ وَأَقْدُمُ لِلشَّهَادَةِ أَى أَعْدُونُ عَ إِقْسَامَتِهَا لِأَنَّهُ يُذَكِّرُهَا وَأُدْنِّي أَقْرُبُ إِلِّي أَنْ لا تَسَرَّتُ السُوا تَسْسَكُسُوا فِي قَدْرِ الْحَقِّ وَالْأَجُلِ إِلَّا أَنْ تُكُونَ تَقَعَ تِجَارَةً حَاضِرةً وَفِي قِرَا وَ بِالنَّصْبِ فَتَكُنُونُ نَاقِصَةً وَاسْمُهَا مِيْرُ الرِّبِجَارَةِ تُدِيْرُونَهَا بَيْنَكُمْ أَيُ ضُونَهَا وَلَاأَجَلَ فِيهَا فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِي اللَّ تَكْتُبُوهَا وَالْمُرَادُ بِهَا الْمَتْجَر فِيْدِ وَاشْهِدُوا لَا تَبَايَعْتُمْ عَكَيْدِ فَإِنَّهُ أَدْهُ لِلْإِخْتِلَافِ وَهٰذَا وَمَا قَبْلُهُ آمُرُ نُدُبِ وَلَا يُضَّارَّ كَاتِبٌ وَلاَ شَهِيدُ صَاحِبُ الْحَقِّ وَمَنْ عَلَيْهِ بِتَحْرِيْ فَوِ أَوْ إِمْتِنَاعِ مِنَ الشَّهَادَةِ أَوِ الْكِتَابَةِ أُو لَا يَضُرُّهُمَا صَاحِبُ الْحَقِّ بِتَكْلِيْفِهِمَا مَا لاَ يَلِيثُونُ فِي الْكِتَابَةِ وَالشُّهَادَةِ وَأَنْ تَفْعَلُوا مَا نَهَيتُمْ عَنْهُ فَإِنَّهُ فُسُوقٌ خُرُوجٌ عَنِ الطَّاعَةِ لاَ حُتَّى بِـكُمْ وَاتَّـقُوا اللَّهُ فِـنَى اَمْرِهِ وَنَهْبِيهِ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ مَصَالِحَ أُمُورِكُمْ حَالٌ مُقَدَّرَةُ أَوْ مُسْتَانِفُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْرِعَلِيكُم .

প্রতা অর্থাৎ লিখে নেওয়া <u>আল্লাহর নিকট ন্যায্যতর</u> অধিক ইনসাফের ও প্রমাণের জন্যে দৃঢ়তর অর্থাৎ সাক্ষ্যদানের পক্ষে অধিকতর সহায়ক। কেননা তা তাকে মূল বিষয়টি শ্বরণ করিয়ে দিতে সক্ষম হবে। এবং তোমাদের মধ্যে সন্দেহ উদ্রেক না হওয়ার অর্থাৎ নির্ধারিত মেয়াদ ও পরিমাণ সম্পর্কে সন্দেহ সৃষ্টি না হওয়ার নিকটতর অধিক কাছের। কিন্তু তোমরা পরম্পর যে ব্যবসার নগদ আদান-প্রদান কর তিন্তু অপর এক কেরাতে এটা নসব সহকারে পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় ঠি টি তার্কা বলে গণ্য হবে এবং তিরসা। শর্দের প্রতি ইঙ্গিতবহ সর্বনাম তার বলে গণ্য হবে। তৎক্ষণাহই কবজা করে নাও, যাতে কোনো মেয়াদ থাকে না, তা অর্থাৎ ঐ লেনদেনের বিষয় তোমরা না লিখলে কোনো দোষ নেই। যখন তোমরা বেচাকেনা কর তখন তার সাক্ষী রাখবে। কেননা এটা মতবিরোধ নিরসনে অধিক কার্যকরী।

এটা এবং পূর্বোল্লিখিত উভয় বিধানই মুন্তাহাব বলে বিবেচ্য। লেখক এবং সাক্ষী যেন ক্ষতিগ্রস্ত না হয়় অর্থাৎ লিখন বা সাক্ষ্যদানে তাদের সাধ্যের বাইরে কোনো জিনিস চাপিয়ে যার অধিকার সে অর্থাৎ প্রণদাতা তাদের কোনো ক্ষতি করবে না। কিংবা তার তাফসীর হলো, তারা কোনোরূপ পরিবর্তন করে বা সাক্ষ্যদান বা লিখতে অস্বীকৃতি জানিয়ে যার হক এবং যার উপর হক বর্তায় অর্থাৎ ঋণদাতা ও ঋণগ্রহীতা তাদের কাউকেও ক্ষহিগ্যস্ত করবে না।

তোমাদেরকে যা করতে নিষেধ করা হয়েছে তা <u>যদি তোমরা</u> কর তবে তা তোমাদের জন্য অন্যায় অর্থাৎ আনুগত্যের সীমা অতিক্রম ও অন্যায় [বলে বিবেচিত]। <u>তোমরা আল্লাহকে</u> অর্থাৎ তাঁর আদেশ-নিষেধসমূহ সম্পর্কে <u>তয় কর। আল্লাহ</u> তোমাদেরকে তোমাদের জন্যে কল্যাণকর বিষয়সমূহের শিক্ষা দেন। তুঁহিনি এই বিশ্বাবাচক বাক্য বলে বিবেচনা করা যায়। অথবা এটা ক্রান্থাই বা একটি নতুন বাক্য। <u>আল্লাহ</u> সর্ববিষয়ে সবিশেষে অবহিত।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এর এক উদ্দেশ্য এই যে, কাউকে চুক্তিনামা লিখতে বা সাক্ষী হতে বাধ্য করা যাবে না। এর দ্বারা এ বিষয়টি প্রতীয়মান হয় যে, লেখক যদি লেখার পারিশ্রমিক চায় কিংবা সাক্ষী আদালতে যাতায়াত বাবদ খরচ চায় তাহলে এটা তার প্রাপ্য।

كَانَ مَخَذُوف এখানে كَانَ مَخَذُوف মাহযূফ ধরে ইশারা করেছেন যে, صَغِيْرًا كَانَ أَوْ كَبِيْرًا كَانَ أَوْ كَبِيرًا -এর খবর।

এর তাফসীর تَقَعَ تِجَارَةً पाता করে ইশারা করেছেন যে, এখানে كَانَ تَكُونَ : قَوْلُهُ إِلَّا اَنْ تَكُونَ تَقَعَ تِجَارَةً كَانِ تَامَّد اللهِ اللهُ اللهِ المُلهَ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ

व अश्मार्क षाता वकि - سُؤَال مُقَدَّرة أَوْ مُستَأْنِفُ : व जश्मार्रेक षाता वकि اللهُ حَالُ مُقَدَّرة أَوْ مُستَأْنِفُ

প্রশ্ন : وَاتَّقُوا اللَّهُ - এর উপর عُطْف -এর উপর عُطْف -এর উপর عُطْف সঠিক হয়নি। কেননা এর দ্বারা وَاتَّقُوا اللَّهُ -এর উপর جُمْلَه وَ अंत -এর تَعُطْف -এর عُطْف হয়, যা শুদ্ধ নয়।

إَسْتِنْنَافِيَّة का خَالِيَه नत्र; ततः عَاطِفَة को وَاو के के के

٢٨٣. وَإِنْ كُنْتُمْ عَلْى سَفَرِ أَى مُسَافِرِيْنَ وتَدَايَنْتُمْ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرُهُنَّ وَفِيْ قِرَءَةٍ فَرِهِنَ مَـقُبُوضَةً تَسْتَوْثِقُونَ بِهَا وَبَيَّنَتِ السُّنَّةُ جَوَازَ الرِّهْنِ فِي الْحَضْرِ وَ وُجُوْدِ الْكَاتِبِ فَالتَّقْيِيدُ بِمَا ذُكِرَ لِأَنَّ التَّوَثُقَ فِيْهِ اشد وافاد قوله مقبوضة اشتراط الْقَبْضِ فِي الرِّهْنِ وَالْإِكْتِفَاءَ بِه مِنَ الْمُرْتَهِنِ وَ وَكِيْلِهِ فَإِنْ امِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَي الدَّائِنُ الْمَدِيْنَ عَلَى حَقِّهِ فَلَمْ يَرْتُهِنْ فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اؤْتُمِنَ ايَ الْمَدِيْنُ امَانَتَهُ دَيننه ولينكم وليتيق اللّه رَبُّهُ فِي أَدَائِهِ وَلَا تَكُتُمُوا الشُّهَادَةَ إِذَا دُعِيتُمْ لِإِقَامَتِهَا وَمَنْ يُكْتُمْهَا فَإِنَّهُ أَثِمُ قَلْبُهُ خُصَّ بِالذِّكْرِ لِأَنَّهُ مَحِلُّ الشَّهَادَةِ وَلِإَنَّهُ إِذَا اثِمَ تَبِعَهُ غَيْرُهُ فَيُعَاقَبُ مُعَاقَبَةُ الْأَثِمِيْنَ وَاللُّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيكُم لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْ مِنْهُ ـ

অনুবাদ : ২৮৩. যদি তোমরা সফরে থাক অর্থাৎ যদি মুসাফির হও আর এমতাবস্থায় ঋণের লেনদেন কর আর কোনো লেখক না পাও তবে বন্ধক রাখবে যা ঋণদাতার অধিকারে দেওয়া হবে। ইকৈট অপর এক কেরাতে এটা রূপে পঠিত হয়েছে। অর্থাৎ তার [বন্ধকের] মাধ্যমে বিষয়টি নির্ভরযোগ্য ও সুদৃঢ় করে নিবে। সুনায় বর্ণিত আছে যে, বাড়িতে অবস্থান এবং লেখক উপস্থিত থাকাকালেও বন্ধক রাখা বৈধ। এ স্থানে বিধানটি উল্লিখিত শর্তে শর্তযুক্ত করার কারণ হলো, এ অবস্থায় নির্ভরযোগ্যকরণের প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয় আরো বেশি। যা অধিকারে দেওয়া হবে] এ শর্তটি দ্বারা বুঝা যায়, রাহন বা বন্ধকের বেলায় [বন্ধকীয় বস্তুটি] 'কবজা' করা শর্ত। 'মুরতাহিন' বা যার নিকট বন্ধক থাকবে সে নিজে বা তার পক্ষ থেকে তদীয় উকিলের অধিকারে দেওয়াই যথেষ্ট বলে বিবেচ্য হবে। তোমরা যদি একে অপরকে বিশ্বাস কর অর্থাৎ ঋণদাতা যদি ঋণগ্রহীতার উপর আস্থা রাখে আর সেহেতু বন্ধক না নেয় তবে যাকে বিশ্বাস করা হলো অর্থাৎ ঋণগ্রহীতা সে যেন যথাযথভাবে

বিষয়ে সে যেন তার প্রভু আল্লাহকে ভয় করে।

যখন তোমাদেরকে সাক্ষ্য প্রতিষ্ঠাকল্পে ডাকা হয় তখন
তোমরা সাক্ষ্য গোপন করো না। যে কেউ তা গোপন
করে তার অন্তর পাপী। এ স্থানে এর [অন্তরের] কথা
বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ হলো, সাক্ষ্যের মূল
স্থান এটাই। দ্বিতীয়ত এটা যদি পাপী হয় তবে অন্যান্য
অঙ্গপ্রত্যঙ্গ এর অধীন বলে [ঐগুলোও পাপী হবে।]
সুতরাং তাকে পাপীগণের মতোই শান্তি প্রদান করা
হবে। তোমরা যা কর আল্লাহ তা সবিশেষ অবহিত।
কোনো কিছুই তাঁর নিকট গোপন নেই।

আমানত অর্থাৎ ঋণ প্রত্যর্পণ করে এবং তা আদায়ের

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

نَوْلُو وَانْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرِ النّ : এর উদ্দেশ্য এই নয় যে, বন্ধকী লেনদেন সফরেই হতে হবে; বরং উদ্দেশ্য এই যে, সফরে যেহেতু এ ধরনের বিষয় সংঘটিত হয়, এ কারণেই তাকে বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এর উদ্দেশ্য এটাও নয় যে, যদি কোনো ব্যক্তি তথু লেখনীর মাধ্যমে ঋণ দিতে প্রস্তুত না হয় তাহলে সে ক্ষেত্রে বন্ধক রেখে ঋণ গ্রহণ করবে। লেখনী এবং বন্ধক উভয়টি একত্রে জায়েজ। আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, ঋণদাতা নিজের সান্ত্বনার জন্যে বন্ধক রাখতে পারে। তবে কর্মা এদিকে ইঙ্গিত বুঝা যায় যে, বন্ধকী দ্রব্য দ্বারা উপকার লাভ করা যাবে না; বরং তার এতটুকু অধিকার আছে যে, পাওনা উসুল করা পর্যন্ত সে উক্ত বস্তুকে নিজের করায়তে রাখবে।

এর বহুবচন। কোনো কোনো কেরাতে رَهْنٌ : শব্দটি হয়তো মাসদার হবে না হয় رَهْنٌ -এর বহুবচন। কোনো কোনো কেরাতে رَهْنٌ वহুবচনের সীগাহ

يَ عَوْلَهُ تَسْتَوْتِقُونَ بِهَا : এ জুমলাটি মাহযৃষ ধরার উদ্দেশ্য এ কথা বলা যে, غَوْلُهُ تَسْتَوْتِقُونَ بِهَا মুবতাদা আর تَسْتَوْتِقُونَ بِهَا জুমলা হয়ে তার খবর।

٢٨٤. لِللهِ مَا فِي السَّهُ وَيَ وَمَا

آ. لِلهِ ما فِي السموتِ وما فِي الأرضِ وَإِنْ تَبدُوا تَظْهِرُوا مَا فِي انْفُسِكُمْ مِنْ السُّوءِ وَالْعَزْمِ عَلَيْهِ أَوْ تَخْفُوهُ مِنْ السُّوءِ وَالْعَزْمِ عَلَيْهِ أَوْ تَخْفُوهُ تَسِرُوهُ يُحَاسِبُكُمْ يُجِنزُكُمْ بِهِ اللَّهُ يَوْمُ الْقِيلَمَةِ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ فَيغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ الْمَغْفِرَ لَمَ فَيْ يَعْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ تَعْذِيبُهُ وَالْفِعْ لَكُو بِالْجَزْمِ عَطْفًا تَعْذِيبُهُ وَالْفِعْ الْفَيْ الْشَيْ قِلْدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قِدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قِدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قِدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قَدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قِدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قِدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قَدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قَدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قَدِينَ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُولُ شَيْ قَدِينَ وَمِنْهُ مُ وَجَزَاؤُكُمْ .

#### অনুবাদ:

২৮৪. <u>আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে সবই আল্লাহর।</u>
তামাদের মনে মন্দ চিন্তা এবং তা করার সংকল্প <u>যা আছে তা জাহির কর</u> প্রকাশ কর <u>বা গোপন রাখ লু</u>কায়িত রাখ <u>আল্লাহ</u> কিয়ামত দিবসে <u>তার হিসাব নেবেন।</u> অর্থাৎ তোমাদেরকে এর প্রতিফল দেবেন। <u>অতঃপর যাকে</u> ক্ষমা করার ইচ্ছা করবেন তাকে ক্ষমা করবেন, আর যাকে শান্তিদানের ইচ্ছা করবেন তাকে <u>শান্তি দেবেন।</u> এর জওয়াব ভার্টির বাক্য শর্তবাচক ان تَبَدُر এ দুটি বাক্য শর্তবাচক ان تَبَدُر الله و দুটির আর্লাহ তার সাথে المَا الله করা যায়। এ স্থানে উহ্য مُبْتَدُا অর্থাৎ উদ্দেশ্য الله করা যায়। এ স্থানে উহ্য مُبْتَدُا বা বিধেয় রূপে এ দুটিকে مَبْتَدُا বা বিধেয় রূপে এ দুটিকে তার সহকারেও পাঠ করা যায়। আল্লাহ সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। তোমাদের হিসাব নেওয়া ও প্রতিদান দেওয়া -এর অন্তর্ভুক্ত।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

فَوْلُهُ وَلَّهُ السَّمَٰوِ النَّهُ وَ السَّمَٰوِ النَّهُ السَّمَٰوِ النَّهُ : এটা কুরআনের সর্ববৃহৎ সূরার সর্ববৃহৎ রুক্ । এর মধ্যে তাওহীদি আকিদাকে পুনঃ উল্লেখ করা হয়েছে। সূরার সূচনায় ধর্মীয় উসুল সংশ্লিষ্ট সামষ্টিক শিক্ষা ছিল। আর সূরার সমাপ্তিতেও বুনিয়াদি আকিদার সামষ্টিক বিবরণ রয়েছে। বালাগাতের পরিভাষায় এটাকে 'হুসনুল খিতাম' বলা হয়।

হাদীস শরীফে উল্লিখিত হয়েছে যে, যখন এ আয়াত অবতীর্ণ হলো তখন সাহাবায়ে কেরাম অত্যন্ত চিন্তিত হলেন। রাসূল এর দরবারে হাজির হয়ে আরজ করলেন, ইয়া রাসূলুল্লাহ! নামাজ, রোজা, হজ, জাকাত, প্রভৃতি নেক আমল যে ব্যাপারে আমাদেরকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, আমরা তা পালনে সচেষ্ট রয়েছি। এসব আমাদের সাধ্য বহির্ভৃত নয়। কিন্তু অন্তরে যেসব খেয়াল ও সংকল্প জাগে তা আমাদের এখতিয়ারাধীন নয়। তা মানুষের শক্তির বাহিরে তথাপি আল্লাহ তা আলা সে ব্যাপারে হিসাব নেওয়ার ঘোষণা করেছেন। নবী করীম ইরশাদ করলেন, বর্তমানে তোমরা সাহাবীদের আনুগত্য দেখে আল্লাহ তা আলা মি নুইটি । এই তার্বা প্রথম আয়াতটি রহিত হয়ে গেল। -[ফাতহল কাদীর]

বুখারী, মুসলিম ও সুনানে আরবা'আ -এর নিম্নোক্ত হাদীসটিও এর সমর্থন করে-

إِنَّ اللَّهُ تَجَاوَزُ لِيْ عَنْ أُمَّتِي مَا وَسُوسَتْ بِهِ صَدْرُهَا مَا لَمْ تَعْمَلُ وَتَتَكَّلُمْ -

আমার উন্মতের অন্তরে যেসব কথা আসে 'আল্লাহ তা'আলা তা ক্ষমা করে দিয়েছেন। তবে সে ব্যাপারে পাকড়াও হবে থেগুলোকে বাস্তবায়ন করা হয় বা যাকে প্রকাশ করা হয়।'

এর দ্বারা বুঝা গেল যে, অন্তরে সাধারণত ইচ্ছা এবং কল্পনার উপর পাকড়াও হবে না। যতক্ষণ না তাকে বাস্তবায়ন করবে কিংবা দৃঢ় প্রতিজ্ঞা করবে।

ইমাম ইবনে জারীর তাবারীর ধারণা মতে, এ আয়াতটি মানসূখ নয়। কেননা হিসাবের জন্যে সাজা প্রদান অবধারিত নয়। অর্থাৎ এমন নয় যে, আল্লাহ তা'আলা যার হিসাব নেবেন অবশ্যই তাকে সাজা দেবেন; বরং আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক কাফেরেরও হিসাব নেবেন। বহু মানুষ হিসাবের সমুখীন হওয়া সত্ত্বেও আল্লাহর ক্ষমা লাভ করবে।

```
থেকে নয়, যার অর্থ– শুরু أَبِداءً अप्ति निष्पन्न بَدْءً : এ ব্যাখ্যা দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, تُبَدُّوا ,শক্টি
عَوْلُهُ مِنْ سُوْءٍ : -এর মধ্য مِنْ مَعَالَمَةِ -এর বর্ণনা।
-এর বর্ণনা।
-এর বর্ণনা।
-এর বর্ণনা।
-এর বর্ণনা।
-এর ত্রিনি তোমাদেরকে প্রতিদান দেবেন। খ. يُخْبِرُكُنْ : এর দূটি ব্যাখ্যা রয়েছে ক. يُخْبِرُكُمْ -এর ব্যাখ্যা প্রথম শব্দের দিক দিয়ে করেছেন। আর
 এর মধ্য وَاو টি তাফসীরিয়া। উদ্দেশ্য এই যে, মানুষের অন্তরে যেসব দৃঢ় সংকল্প আসে, অর্থাৎ যেগুলোক وَالْعَزْمِ عَلَيْهِ
  বাস্তবে পরিণত করার দৃঢ় উদ্দেশ্য নেওয়া হয়, সে ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা মানুষকে পাকড়াও করবেন। <del>ও</del>ধু সাধারণ ইচ্ছা
   ও সংকল্পের উপর পাকড়াও করবেন না।
 এর দ্বারা একটি প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। قُولُهُ وَالْعُزِمِ عَلَيْهِ
  প্রম: وَأَنْ تُبَدُّوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِدِ اللَّهُ अम: وَإِنْ تُبَدُّوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِدِ اللَّهُ
  হবে। অথচ এ ব্যাপারে বান্দার কোনো এখতিয়ার থাকে না। এমনিতেই বিভিন্ন সময় অন্তরে বিভিন্ন ইচ্ছা ও কামনা জাগে।
  কাজেই এুর দ্বারা يُطْلِبُفُ مَا لا يُطْاقُ সাব্যন্ত হয়।
 উত্তর: مَا فِي ٱنْفُسِكُمْ पाता এমন ইচ্ছা উদ্দেশ্য যেগুলোকে বাস্তবে পরিণত করার দৃঢ় সংকল্প করা হয়। এভাবে ব্যাখ্যাকার (র.) يُخْسِرُكُمُ पाता এমন ইচ্ছা উদ্দেশ্য যেগুলোকে বাস্তবে পরিণত করার দৃঢ় সংকল্প করা হয়। এভাবে ব্যাখ্যাকার
  সাধারণ ইচ্ছার উপর কোনো পাকড়াও হবে না। যতক্ষণ না তাকে বাস্তবে পরিণত করবে। এর উত্তর দিয়েছেন যে,
  এর অর্থ يُخْبِرُكُم অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন বান্দার আন্তরিক সাধারণ ইচ্ছার ব্যাপারেও অবহিত করবেন। যে সকল কপিতে يُجْزِكُمُ এসেছে তা يُكْلِفُ اللَّهُ प्रांता মানসৃখ হবে।
 আয়াতকে যদি দৃঢ় সংকল্পের উপর প্রয়োগ করা হয়, তাহলে নসখের প্রয়োজন হর্বে না; পরবর্তী আয়াত পূর্ববর্তী আয়াতের
  বিশ্লেষণ হবে।
  এর وَيُعَاسِب अर्था وَيُولُهُ عَظْفًا عَلَى جَوَابِ الشَّرْط -কে জযম পড়া হয়, তাহলে শর্তের জবাব অর্থাৎ يُعَلِّي وَعَاسِب
উপুর আর্ত্তফ হবে, আর উভয়টিকে মারফু' পড়লে 🕉 লুপ্ত মুবতাদার খবর হবে। বাক্যটি ইসতেনাফিয়া হবে।
  وَابُدَاءٌ नकि اَبُدُوا : فَوَلُهُ تُظْهِر  । अकान कता उपलमा पितक देगाता कता यि اَبُدُوا : فَوَلُهُ تُظْهِر (প্রকাশ করা وَابُدُوا : فَوَلُهُ تُظْهِر (প্রকাশ করা بُدُّةً (एक করা) (প্রক করা) ।
এর بَيَانِيَد है वो विवत्रभम्लक । আत विवत्र फिल्या हायह وَمُولَدُ مِنَ السُّوْءِ वा विवत्रभम्लक । আत विवत्र फिल्या
   রে -এর।
বলে একটি প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন। বলে একটি প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন। প্রাট্রা বলে একটি প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন। প্রাট্রা বলে একটি প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন। প্রাস্তর্গ্রাসাসমূহেরও বিচার হবে। অথচ تَكْلِيْفُ مَا لاَ يُطَاقُ বান্দার এখতিয়ারভুক্ত নয়। অধিকভু এটি يُطَاقُ مَا لاَ يُطَاقُ বান্দার এখতিয়ারভুক্ত নয়। অধিকভু এটি يُطَاقُ مَا لاَ يُطَاقُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ ال
  উত্তর: মুফাসসির (র.) مَا فِي ٱنْفُسِكُمُ वाल উক্ত প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন এভাবে যে, مَا فِي ٱنْفُسِكُمُ দারা ঐ সকল
  ওয়াসওয়াসা উদ্দেশ্য, যেগুলো আমলে পরিণত করার দৃঢ় সংকল্প করা হয়েছে। অনুরূপভাবে বিজ্ঞ মুফাসসির (র.)
  এর ব্যাখ্যায় يُجْزِكُمْ উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন এগুলোর বিচার হবে না; يُحَاسِبُكُمْ
  वंतर प्रिक्षलात मन्निर्क एर्थू चर्वत प्रिव्या रत । ज्ञि ज्ञ्चक धात्रणा मत्न त्नाष्ठ्रण करत्र । जात रा तामधाय وُحَاسِبُكُمُ وَاللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ نَفْسُا اللّهُ مَنْ مُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ 
 وَالْمُوْمُ وَالْكُوْمُ وَالْكُوْمُ وَالْمُوْمُ وَالْمُوْمُ وَالْمُوْمُ وَالْمُوْمُ وَالْمُوْمُ وَالْكُوْمُ وَالْمُوْمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّامُ وَاللَّهُ وَالل اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ
```

٢٨٥١. أَمَنَ صَدَّقَ الرَّسُولُ مُحَمَّدُ بِمَا أُنْزِلَ ২৮৫. রাসূল মুহামদ হার তার প্রতিপালকের তরফ হতে তাঁর প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছে অর্থাৎ আল কুরআন اِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ مِنَ الْقُرانِ وَالْمُؤْمِنُونَ তাতে বিশ্বাস স্থাপন করেছে অর্থাৎ তা সত্য বলে গ্রহণ عُطْفُ عَلَيْهِ كُلُّ تَنْوِينَهُ عِوْضُ عَنِ वें الرُسُلُ طِنَّ करत निरस्रष्ट ( अवर मू'मिनगंव । المُؤْمِنُ विस् এর সাথে عُطُف হয়েছে। <u>তাঁদের প্রত্যেকে</u> کُل -এর الْمُضَافِ إِلَيْهِ أُمَّنَ بِاللَّهِ وَمَلْئِكَتِهِ এর স্থলে مُضَاف إِلَيْه পশা এ স্থানে تَنْوِيْن وكتب بالتجمع والإفراد ورسله ব্যবহৃত হয়েছে। <u>আল্লাহ, তাঁর ফেরেশতাগণ,</u> কিতাবসমূহ کُتُیب এটা বহুবচন ও একবচন يُقُولُونَ لَا نُنفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رُسُلِهِ উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে। <u>এবং রাসূলগণে বিশ্বাস</u> فَنُوْمِنُ بِبَعْضِ وَنُكَفِّرُ بِبَعْضٍ كَمَا <u>স্থাপন করেছে।</u> তারা বলে <u>আমরা তাঁর রাসূলগণের</u> <u>মধ্যে কোনো তারতম্য করি না।</u> অর্থাৎ ইহুদি ও فَعَلَ الْيَهُودُ وَالنَّصَارِي وَقَالُوا খ্রিস্টানদের মতো কতক জনের উপর বিশ্বাস স্থাপন ও কতক জনকে অস্বীকার করি না। <u>আর তারা বলে</u> তুমি سَمِعْنَا مَا أَمُرْتُنَا بِهِ سِمَاعُ قَبُولٍ আমাদেরকে যে সকল বিষয়ে নির্দেশ দিয়েছ তা কবুল وَاطَعْنَا نَسْأَلُكُ عُفُرانَكَ رَبُّنَا وَإِلَيْكَ করার মতো আমরা শুনেছি এবং আনুগত্য করেছি। হে আমাদের প্রতিপালক! আমরা ক্ষমা চাই, পুনরুখানের الْمَصِيْرُ الْمَرْجِعُ بِالْبَعْثِ. মাধ্যমে তো<u>মারই</u> নিকট প্রত্যাগমন প্রত্যাবর্তন । ٢٨٦. وَلَمَّا نَزَلَتِ الْأَيَةُ الَّتِي قَبْلَهَا شَكَا ২৮৬. উল্লিখিত اِنْ تَبَدُوا الن আয়াতটি নাজিল হওয়ার পর বিশ্বাসীগণ রাসূল 🚐 -এর খেদমতে الْمُ وْمِنُونَ مِنَ الْوَسُوسَةِ وَشَقَّ عَلَيْهِمُ ওয়াসওয়াসা বা মনের কুধারণা সম্পর্কে অভিযোগ করেন। এগুলোরও হিসাব-নিকাশ হবে ওনে তাদের الْمُحَاسَبَةُ بِهَا فَنَزَلَ لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ খুবই আশঙ্কাবোধ হয়। তখন আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন, আল্লাহ কারো উপর তার نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا أَيْ مَا تَسَعُهُ قُذْرَتُهَا <u>সাধ্যাতীত দায়িত্ব অর্পণ করেন না।</u> অর্থাৎ যতটুকু একজনের সামর্থ্যে কুলায় ততটুকু পরিমাণই তিনি لَهَا مَا كَسَبَتْ مِنَ الْخَيْرِ أَيْ ثُوَابُهُ দায়িত্ব দেন। <u>সে</u> ভালো <u>যা করে তা</u> অর্থাৎ তার وَعَلَيْهَا مَا اكْتُسَبَتْ مِنَ الشَّرِّ أَيْ পুণ্যফল তারই এবং সে মন্দ যা করে তা অর্থাৎ তার পাপের বোঝা <u>তারই</u>। সুতরাং একজনের পাপে وِزْرُهُ وَلَا يُوَاخَذُ احَدُ بِذَنْبِ احَدٍ وَلَا بِمَا অন্যজনকে ধরা হবে না। মনে যে সমস্ত ওয়াস-ওয়াসা বা কুধারণা হয়, তা করার কৃতসংকল্প না হওয়া ও তা لَمْ يَكْسِبْهُ مِمَّا وَسُوسَتْ بِهِ نَفْسُهُ .

না করা পর্যন্ত ঐগুলোও ধরা হবে না।

ाक्मीता जालालहैत जातवि-वाहल अस ४५-48

ولوا ربَّنا لا تَوَاخِذْنا بِالعِقَابِ إِنَّ نَّسِيناً أَوْ اخْطَأْنَا تَركنا الصَّوَابَ لَا عَنْ عَمَدِ كُمَا اخَذْتَ بِهِ مَنْ قَبْلُنَا وَقَدْ رَفَعَ اللُّهُ ذَٰلِكَ عَنْ هَٰذِهِ الْأُمَّةِ كُمَا وَرَدَ فِي الْحَدِيْثِ فَسُؤَالُهُ إِعْتِرَافٌ بِنِعْمَةِ اللَّهِ رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصَّرا أَمْرًا يَثْقَلُ عَلَيْنَا حَمْلُهُ كُمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنَا أَىْ بَنِيْ اِسْرَاءِيْلَ مِنْ قَتْلِ النُّفْسِ فِي التُّوبَةِ وَإِخْرَاجِ رُبُّعِ الْمَالِ فِي النَّزِكُوةِ وَقَرْضِ مَوْضِعِ النَّجَاسَةِ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ قُوَّةً لَنَا بِهِ مِنَ التُّكَالِيْفِ وَالْبَلَاءِ وَاعْفُ عَنَّا أُمْحُ ذُنُوبَنا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا فِي الرَّحْمَةِ زِيَادَةً عَلَى الْمَغْفِرَةِ أَنْتُ مَوْلُنَا سَيِّدُنَا وَمُتَولِي المُوْدِنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقُوم الْكُفِرِيْنَ بِإِقَامَةِ الْحُجَّةِ وَالْغَلَبَةِ فِيْ قِتَالِهِمْ فَالْ مِنْ شَانِ الْمَوْلَى أَنْ يَنْصَرَ مَوَالِيْهِ عَلَى الْأَعْدَاءِ وَفِي الْحَدِيثُ لَمَّا نَزَلَتُ هٰذِهِ ٱلْايَةُ فَقَرَأُهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قِيْلَ لَهُ عَقْبَ كُلِّ كَلِمَةٍ قَدْ فَعَلْتُ .

তোমরা বল, <u>হে আমাদের প্রভু! যদি আমরা বিশৃত হই</u>
বা ভুল করি অনিচ্ছাকৃতভাবে যদি সত্যকে আমরা
পরিহার করে বসি <u>তবে</u> আমাদের পূর্ববর্তীগণকে এ
কারণে যেমন পাকড়াও করেছ তেমন <u>তুমি আমাদেরকে</u>
তোমার শাস্তিসহ <u>পাকড়াও করো না।</u>

হাদীসে আছে, আল্লাহ তা'আলা এ উন্মত হতে এ ধরনের পাপকর্মের শাস্তি রহিত করে দিয়েছেন। এর পরও এ সম্পর্কে ক্ষমা যাচনা করার উদ্দেশ্য হলো আল্লাহর এই মহা অনুগ্রহের স্বীকৃতি দান।

হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদের পূর্ববর্তীগণের উপর যেমন গুরুদায়িত্ব অর্পণ করেছিলে যেমন বনু ইসরাঈলের উপর ছিল~ তওবায় নিজেদের হত্যা করা, সম্পত্তির চতুর্থাংশের জাকাত প্রদান, নাপাকি লাগলে সে স্থানটি কেটে ফেলা ইত্যাদি কঠোর বিধান আমাদের উপর তেমন কঠোর বোঝা অর্থাৎ এমন ভারি দায়িত্ব যা বহন করা আমাদের পক্ষে কঠিন হয়ে দাঁড়াবে তা <u>আমাদের</u> উপর <u>অর্পণ করো না। হে আমাদের প্রতিপালক! এমন</u> ভার কষ্ট ও বিপদ আমাদের উপর অর্পণ করো না, যার শক্তি সামর্থ্য আমাদের <u>নেই। আমাদের ক্ষমা কর</u>, আমাদের পাপ মোচন কর, <u>আমাদের মাফ কর,</u> مَغْفِرَة मिग्ना नक्षिण الرَّحْفَةُ (प्रान्धा) नक्षिण مَغْفِرَة ক্ষমা অপেক্ষা অধিক অনুকম্পা বিদ্যমান। তুমিই আমাদের অভিভাবক নেতা ও আমাদের সকল বিষয়ে কর্মবিধায়ক অতএব প্রমাণ প্রতিষ্ঠা ও তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধে বিজয় দান করে <u>সত্য প্রত্যাখ্যানকারী সম্প্রদায়ের</u> বিরুদ্ধে আমাদেরকে সাহায্য প্রদান কর। কারণ আশ্রিতদেরকে শত্রুর বিরুদ্ধে সাহায্য করাই তো অভিভাবকের শান, তাঁর কর্তব্য।

হাদীসে বর্ণিত আছে যে, এ আয়াতসমূহ নাজিল হওয়ার পর রাসূল তেলাওয়াত করে শুনান। প্রতিটি শব্দের পর তাঁকে বলা হয়েছিল তিনি তাঁমি নিশ্চিতভাবেই তা পূর্ণ করেছি।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

-এর কাছে বিষয়টি জানালে তিনি বললেন, غُولُهُ اُمِنَ الرَّسُولُ بِسَا انْزِلُ الْبَهِ مِنْ رَبَهُ مَا وَالْمَعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمَعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنِ وَالْمُعْنَا وَلَا الْمُعْنَا وَلَا الْمُعْنَا وَلَا الْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْمِ وَالْمُعْنَا وَلَا الْمُعْرَافِقَ وَالْمُعْنَا وَلَامُ وَالْمُعْنَا وَلَامُ وَالْمُعْنَا وَلَامُ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَالْمُعْلَامِ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْنَا وَلَامُ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْلَامِ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْلَامِ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْلَى وَالْمُعْنَا وَلَامُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَلِمُ وَالْمُعْنَا وَالْمُعْلَى وَالْمُعْنَا وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالِمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَ

হাদীসে এ দুটি আয়াতের ফজিলত বর্ণিত রয়েছে। রাসূল 🚃 ইরশাদ করেছেন–

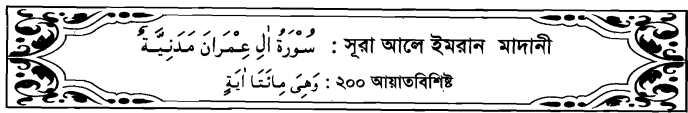
যে ব্যক্তি রাতে সূরা বাকারার শেষ দুটি আয়াত পাঠ করবে তা তার জন্যে যথেষ্ট হবে। এছাড়া আরও অনেক ফজিলত বর্ণিত হয়েছে।

। अहि अकि खरात खेखत : قَوْلُهُ تَنْوِينُهُ عِوَضٌ عَنِ الْمُضَافِ إِلَيْهِ

প্রম : যেহেতু الْمُؤْمُنُونَ -এর فَالْمُ عَطَّفُ হয়েছে الرُّسُلُ -এর উপর সেহেতু وَمُلْمُنُونَ হবে আর كُلُّ ববে আর كُلُّ নাকিরা হওয়ার কারণে মুবতাদা হওয়া শুদ্ধ নয়।

উত্তর : كُلُّ শন্দিট الْغَيْرِ বা অন্যের প্রতি মুযাফ হওয়ার কারণে مُغْرِفَة হয়েছে। কেননা كُلُّ -এর তানবীনটি مُغُرَّض -এর বদলে এসেছে। তাকদীরী ইবারত كُلُهُمْ ছিল। আর عُوض -এর হুকুম مُضَاف اِلْبُه -এর মতোই হয়। তাই মারেফার প্রতি মুযাফ হওয়ার করণে শন্দুটি মারেফা হয়েছে।

উত্তর : اَلْمُؤْمِنُونَ ও اَلرَّسُولُ হওয়ার কারণে শব্দটি গায়েবের বিধানে শামিল। আর গায়েবের দিকে একই বাক্যে مُتَكَلِّم -এর ফমীর ফিরতে পারে না। তাই نُفَرَقُ -এর পূর্বে يَقُولُونَ উহ্য মেনেছেন, যাতে বহুবচন ও যমীরের মধ্যে সামঞ্জস্য বিধান হয়।



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় অতি দয়ালু আল্লাহর নামে [আরম্ভ করছি]

# ١. اللَّمُ اللَّهُ أَعْلُمُ بِمُرَادِهِ بِذَٰلِكَ .

# 

- قع بِالْحَقِّ अठा व अहान छेरा و بَالْحَقِّ अठा व अहान छेरा و بَالْحَقِّ الْحَلَّمُ الْحَلَّمُ الْحَلَّمُ الْحَ مُتَكَبِّسًا بِالْحَقِّ بِالصِّدْقِ فِي إِخْبَارِهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ قَبْلُهُ مِنَ الْكِتْبِ وَأَنْزَلَ التُّورَةُ وَالْإِنْجِيْلَ .
- بِمَعْنَى هَادِيَيْنِ مِنَ الضَّلَالَةِ لِّلنَّاسِ مِمَّنْ تَبِعَهُمَا وَعَبَّرَ فِيهِمَا بِأَنْزُلُ وَفِي الْقُرْانِ بِنَدَّلَ الْمُقْتَضِى لِلتَّكْرِيْرِ لِانَّهُمَا أُنْزِلًا دُفْعَةً وَاحِدَةً بِخِلَافِهِ وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانَ بمَعْنِي الْكِتْبِ الْفَارِقَةِ بَيْنَ الْحُقّ وَالْبَاطِلِ وَذَكَرَ بَعْدَ ذِكْرِ الثَّلاَّثَةِ لِيَعُمَّ مَا عَدَاهَا إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِأَيْتِ اللَّهِ الْقُرْأَن وَغَيْرِهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيْدٌ وَاللُّهُ عَزِيْرُ غَالِبٌ عَلٰى اَمْرِهِ فَلَا يَمْنَعُهُ شَيٌّ مِنْ إنْجَازِ وَعِيدِهِ وَوَعْدِهِ ذُو انْتِقَامِ عُقُويَةٍ شَدِيدَةِ مِثَنْ عَصَاهُ لَا يَقْدِرُ عَلَى مِثْلِهَا احَدُ.

#### অনুবাদ :

- ১. মি <u>আলিম-লাম মীম</u> এর প্রকৃত মর্ম সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই অধিক অবগত।
- চিরঞ্জীব, তত্ত্বাবধায়ক।
- এর সাথে مُتَعَلِّق বা সংশ্লিষ্ট। অর্থাৎ সত্য সংবাদবাহী রূপে তোমার প্রতি কিতাব আল কুরআন অবতীর্ণ করেছেন যা এর সমুখবর্তী পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের <u>সমর্থক এবং অবতীর্ণ করেছেন</u> তাওরাত ও ইঞ্জিল।
- عَالًا عَالَمَ عَنْ اللَّهِ عَلَى عَالًا عَدَى حَالًا عَدَى حَالًا عَنْ وَيْلِهِ هُدًى حَالًا عَنْ وَيْلِهِ هُدًى حَالًا عَالًا عَنْ وَيْلِهِ هُدًى حَالًا এতদুভয়ের অনুসরণ করে তাদের সৎপথ প্রদর্শনের জন্যে এটা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। অর্থাৎ গোমরাহি থেকে হেদায়েতকারী রূপে অবতীর্ণ করেছেন। তাওরাত ও ইঞ্জিলের বেলায় اُزْزُلُ [যা এক দফায় অবতীর্ণ] কুরআন সম্পর্কে نُزُلُ অর্থাৎ যা পুনঃপুন অবতীর্ণ, এ শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। কারণ ঐ দুটি কিতাব এক দফায়ই সম্পূর্ণ অবতীর্ণ করা হয়েছিল। পক্ষান্তরে আল কুরআন [অবতীর্ণ হয়েছে ক্রমে ক্রমে, বারবার ।] এবং তিনি ফুরকান অর্থাৎ হক ও বাতিল, সত্য ও অসত্যের মধ্যে পৃথককারী কিতাবসমূহও <u>অবতীর্ণ করেছেন।</u> উল্লিখিত কিতাব তিনটি ছাড়াও অন্যান্য কিতাবসমূহকে অভুৰ্ভুক্ত করার উদ্দেশ্যে এ স্থানে উক্ত তিনটির পর أَنْزُلُ الْغُوْتُانُ مِي مَا مَاكِمَا مَا مَاكِمَا مِي مَا الْعُلُولُ الْغُوْتُانُ مَ উল্লেখ করা হয়েছে।

যারা আল্লাহর নিদর্শনসমূহ অর্থাৎ আল কুরআন ইত্যাদি প্রত্যাখ্যান করে তাদের জন্য রয়েছে কঠোর শাস্তি। আল্লাহ মহাপরাক্রমশালী, তিনি তাঁর কাজের ব্যাপারে ক্ষমতাবান। তাঁর ওয়াদা পূর্ণ করা ও হুমকি বাস্তবায়ন করার কোনো কিছুই তাঁকে বাধা দিতে পারে না। প্রতিশোধ গ্রহণকারী অর্থাৎ অবাধ্যাচরণকারীদের প্রতি সুকঠিন শান্তি প্রদানকারী। তদ্ধপ শান্তি প্রদান করতে আর কেউ সক্ষম নয়।

८४४

### তাহকীক ও তারকীব

ال : বংশ, পরিবার, সন্তানাদি।

يَمْرَان : ইমরান সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এখানে হযরত মূসা (আ.)-এর পিতা ইমরান উদ্দেশ্য। কেউ কেউ বলেন, ইমরান মরিয়মের পিতার নাম। হযরত মূসা (আ.)-এর পিতা ইমরান এবং মরিয়মের পিতা ইমরানের মধ্যে ১ হাজার ৮ শত বছরের ব্যবধান রয়েছে।

غَوْلُ النّهُ : এ বিচ্ছিন্ন বর্ণমালাগুলোকে [কুরআনের] পরিভাষায় 'হুরফুল মুকাত্তাআত' বা বিচ্ছিন্ন বর্ণমালা বলা হয়। এগুলো সূরা বাকারার প্রারম্ভে লিখিত হয়েছে। এ ব্যাপারে আশ্চর্যের কিছুই নেই যে, এগুলো اَنَ اللّهُ اَعَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ا

غَوْلُهُ بِالْحَقِّ : সঠিক সত্য ও নির্ভুল যুক্তি-প্রমাণের ভিত্তিতে নির্ভেজাল সত্যসহ অবতীর্ণ করা হয়েছে। আর حَقَ আরবি هَزُلُ [বেহুদা, অনর্থক, বাজে] শব্দের বিপরীত অর্থে ব্যবহৃত হয়। –[তাফসীরে কুরতুবী]

এর দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, بَالْحُقِ : এর দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, بَالْحُقِ भें के के के के के के निर्माद ज्या शि মুতাআল্লিক হয়ে হাল হয়েছে।

এর দ্বারা একটি প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। تَوْلُهُ حَالٌ بِمَعْنَى هَادِيَيْنِ

প্রশ্ন : گدی হলো মাসদার, তাওরাত ও ইঞ্জিল কিতাবদ্বয়ের উপর তার প্রয়োগ বৈধ নয়।

উত্তর : এখানে هُدَّى মাসদারটি هَادِيَيْنِ অর্থে হয়ে হাল হয়েছে। আর সন্তার উপর হাল প্রয়োগ হতে পারে। قَولُه وانزل [ফুরকান] فَرْقَانُ [ফুরকান] এবং فَرْقَانَ [ফুরকান] এবং فَرْقَانَ [ফুরকান] এবং فَرْقَانُ (ফুরকান] তবে فَرُقَانَ তবে فَرُقَانِ শব্দের অর্থ শুধু পার্থক্য নির্ণয় করা। আর فُرْقَانِ [ফুরকান] শব্দের অর্থ – সত্য মিথ্যার পার্থক্য নির্ণয় করা।

الْغُرِقَانُ أَبِلَغُ مِنَ الْفَرقِ لِآنَهُ يُستَعَمَلُ فِي الْفَرْقِ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِيلِ. (رَاغِب)

কারো কারো মতে, 'ফুরকান' শব্দের তাৎপর্য হলো সমগ্র আসমানী কিতাব, যা সত্য ও মিথ্যার পার্থক্য মূল্যায়ন বিশ্লেষণ করে। –[তাফসীরে কাশশাফ]

কেউ কেউ অভিমত প্রকাশ করেছেন যে, এর তাৎপর্য নবী ও রাসূলের জীবনের সে সকল অলৌকিক ঘটনাবলি [মু'জিযা], যা দ্বারা কুরআনুল কারীমের অলৌকিকতা ও সত্যতা প্রমাণিত হয় এবং নবুয়তের সত্যতা বহন করে। –[তাফসীরে কাবীর]

وَالْمُخْتَارُ عِنْدِى اَنَّ الْمُرَادَ مِنْ هٰذَا الْفُرْقَانِ الْمُعْجِزَاتِ الَّتِی قرتهَا الله تعالی بِانزالِ هٰذِهِ الْکِتْبِ (کَبِیْر)

किन्नु অধিকাংশ তাফসীর বিশেষজ্ঞের অভিমত যে, فُرْقَان (ফুরকান) শব্দের তাৎপর্য হলো সমগ্র কুরআনুল কারীম, যা মানব
জীবনের সকল দিক বিভাগের ক্ষেত্রে সত্য ও মিথ্যার পার্থক্য নির্ণয় করে দেয়।

-[তাফসীরে ইবনে জারীর, ইবনে কাছীর, কুরতুবী ও কাবীর]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

নবী করীম — -এর খেদমতে নাজরান প্রতিনিধি দল: এ সূরার প্রথম ৮৩ আয়াত পর্যন্ত নাসারাদের নাজরান প্রতিনিধি দলের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে। আরবের মানচিত্র সামনে থাকলে দেখা যাবে পূর্ব-দক্ষিণের যে অঞ্চল ইয়ামান নামে পরিচিত তার উত্তরাংশে এক জায়গার নাম হলো নাজরান। রাসূল — -এর যুগে এটা খ্রিন্টানদের বসতি ছিল। নবম কিংবা দশম হিজরিতে তাদের শীর্ষস্থানীয় ১৪ জন ব্যক্তি রাসূল — -এর খেদমতে হাজির হয়েছিল। নাজরান হতে ঘাট সদস্যের একটি সম্ভান্ত ও মর্যাদাপূর্ণ প্রতিনিধি দল নবী করীম — -এর খেদমতে হাজির হয়। তাদের মধ্যে তিনজন ছিলেন সর্বখ্যাত ও স্বতন্ত্র মর্যাদার অধিকারী; আব্দুল মাসীহ আকিব নেতৃত্বে, আয়হাম সায়্যিদ বিচক্ষণতা ও কূটনীতিতে এবং আবু হারিসা ইবনে আলকামা সবচেয়ে বড় ধর্মবেত্তা ও প্রধান পাদরি হিসেবে। এ তৃতীয় ব্যক্তি মূলে আরবের প্রসিদ্ধ গোত্র বনু বাকর

ইবনে ওয়াইলের লোক ছিল। পরে সে পাক্কা খ্রিস্টান হয়ে যায়। তার ধর্মীয় দৃঢ়তা ও মান-সম্ভ্রম দেখে রোমান শাসকবর্গ তার খুব কদর ও সম্মান করত। প্রচুর অর্থ দান ছাড়াও তার জন্য একটি গীর্জা তৈরি করে এবং তাকে ধর্ম-বিষয়ক প্রধান নিযুক্ত করে। এ প্রতিনিধি দলটি মহাসাড়ম্বরে রাসূলুল্লাহ —এর নিকট উপস্থিত হয় এবং বিভিন্ন বিতর্কিত বিষয়ে তাঁর সাথে কথোপকথন করে। বিস্তারিত বিবরণ মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক (র.) রচিত সীরাতগ্রন্থে লিপিবদ্ধ আছে। এ ঘটনা সম্পর্কে সূরা আলে ইমরানের প্রথম দিকের প্রায় আশি-নক্বইখানা আয়াত নাজিল হয়। রাসূল — আলোচনার মধ্যে তাদের ত্রিত্ববাদের আকিদা ও পুত্রত্বের অলীক ধারণার ব্যাপারে বিস্তারিত আলোচনা পেশ করেন।

সূরাতুল বাকারায় যেভাবে বিশেষ করে ইহুদিদেরকে সম্বোধন করা হয়েছিল এ সূরায় তদ্রূপ খ্রিস্টানদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। হাদীস শরীফে সূরা আলে ইমরানের অনেক ফজিলত বর্ণিত হয়েছে।

হিন্দি হৈছিল আল্লাহ ছাড়া কোনো ইলাহ নেই, উকনুম হিসেবেও নয় এবং অন্য কোনো ভাবেও নয়। উকনুম আরবি শর্দ, যা প্রতিটি বস্তুর মূল ভিত্তিকে বুঝায়। আর খ্রিস্টায় ধর্মমতে, খোদার প্রত্যেক অংশ যথা— পিতা, পুত্র এবং রহুল কুদর্স ত্রিত্বাদের যে কাউকে উকনুম বলা হয়। অর্থাৎ ঐ এক আল্লাহর কোনোই অংশীদার নেই, না তাঁর সন্তাতে, না তাঁর গুণাবলিতে এবং না তার কার্যাবলিতে। পৃথিবীতে এমন বহু অংশীবাদী ধর্মমতের অস্তিত্ব বিদ্যমান ছিল এবং এখানো আছে, যাতে বলা হয় যে, সবার বড় খোদাতো নিঃসন্দেহে একজনই, কিন্তু তাঁর অধীনে দলগতভাবে বহু রকম ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র খোদা আর দেবদেবী রয়েছে। কুরআন মাজীদ এসবের তীব্র প্রতিবাদ ঘোষণা করেছে যে, শুধুমাত্র তাঁর অস্তিত্বেই অপর কোনো খোদা কোনো অংশ। নেই— না কোনো ক্ষুদ্রের, না কোনো বৃহত্তের। উল্হিয়াত আর রব্বিয়াত সবকিছু একই সন্তায় নিহিত। আলোচ্য আয়াত এসব জাহিলি মতবাদ ছাড়াও বিশেষত খ্রিস্টীয় মতবাদের কঠোর প্রতিবাদ জ্ঞাপন করে।

-[তাফসীরে মাজেদী]

وَالْمَانَ : চিরঞ্জীব। তিনি সেই আল্লাহ, যিনি সর্বদাই জীবিত আছন। জীবিতই আছেন এবং জীবিতই থাকবেন। তাঁর মৃত্যুর কোনো সম্ভাবনাই নেই। না ক্রুশের উপরে, না অন্য কোনো রূপে। তার আয়ু আজকে যেমন প্রতিষ্ঠিত, তেমনি চিরকালের জন্যে সর্বদাই স্থিতিশীল। এমন নয় যে, তাঁর আকৃতি বারবার পরিবর্তনের প্রয়োজন ঘটবে। কখনো তিনি মানুষ হয়ে যাবেন, আবার কখনো বা জানোয়ারে রূপান্তরিত হয়ে যাবেন। নাউযুবিল্লাহ ! তিনি জীবিত। মা আযাল্লাহ এরূপ নন যে, প্রতি বছর তাঁর মৃত্যু আসতে থাকবে আর তিনি নতুন নতুন জীবন লাভ করতে থাকবেন।

হৈছিল। তিনি আপন সন্তায় প্রতিষ্ঠিত রয়েছেন এবং সমস্ত সৃষ্টিজগৎ তাঁরই অস্তিত্ব থেকে অস্তিত্ব লাভ করে বিদ্যমান। সমগ্র বিশ্বকে তিনি ধারণ করে রেখেছেন। সবকিছুর রক্ষক ও নিয়ন্ত্রক তিনিই। এই নয় যে, তিনিও কোনো অর্থে অন্যের মুখাপেক্ষী। খ্রিস্টানগণ হযরত ঈসা (আ.) আল্লাহ বা আল্লাহর পুত্র কিংবা তিন উৎসের একজন জ্ঞান করে। তাদেরকে বলা হচ্ছে যে, হযরত ঈসা (আ.)-ও আল্লাহর সৃজিত। তিনি মাতৃগর্ভ থেকে ভূমিষ্ঠ হয়েছেন। তার জন্মের কালও বিশ্ব সৃষ্টির বহু পরে। কাজেই আল্লাহ কিংবা আল্লাহর পুত্র কিভাবে হতে পারে? তোমাদের আকিদা সঠিক হয়ে থাকলে তিনি খোদায়িত্বের সিফতবিশিষ্ট এবং চিরন্তন হওয়া বাঞ্ছনীয় ছিল। কখনো তাঁর উপর মৃত্যুর আগমন না হওয়া জরুরি ছিল। কিন্তু এক সময় তিনিও মৃত্যুর হাত থেকে রেহাই পাবেন না।

প্রক্টানদের একটি মৌলিক বিশ্বাস, হ্যরত ঈসা (আ.) স্বয়ং মহান আল্লাহ বা মহান আল্লাহর ছেলে কিংবা তিন আল্লাহর একজন। এ স্রার প্রথম আয়াতে খাঁটি তাওইদের দাবি করতে গিয়ে আল্লাহ তা'আলার বিশেষ দৃটি গুণ "اَلْكُوْرَة" [চিরজীবী] ও "الْكُوْرَة" [সারা বিশ্বের ধারক]-এর উল্লেখ করা হয়েছে, যা তাদের এ দাবীকে সুম্পষ্টরূপে ভ্রান্ত সাব্যন্ত করে। কাজেই, বিতর্ককালে রাস্লুল্লাহ তাদের বললেন, তোমরা কি জান না, মহান আল্লাহ [চিরজীবী] যাঁর কখনো মৃত্যু হতে পারে না এবং তিনিই সৃষ্টিরাজির অন্তিত্ব দান করেছেন, তারপর তাদের বেঁচে থাকার উপকরণাদি সৃষ্টি করে তাদেরকে নিজ অপার শক্তিতে ধারণ করে রেখেছেন? পক্ষান্তরে হ্যরত ঈসা (আ.)-এর উপর অবশ্যই মৃত্যু ও ধ্বংস আসবে। বলা বাহুল্য, যে ব্যক্তি নিজের অন্তিত্ব রক্ষা করতে পারে না, সে অন্যান্য জীবের অন্তিত্ব রক্ষা করবে কি উপায়ে? এ কথা শুনে খ্রিস্টান দলটি স্বীকার করল, নিশ্চয় আপনি সত্য বলেছেন। হয়তো তারা মনে করে থাকবে রাস্লুল্লাহ ক্রি নিজ বিশ্বাস অনুযায়ী বহুকাল পূর্বেই মৃত্যুবরণ করেছেন' আমাদের এ বিশ্বাস অনুযায়ী তিনি আমাদেরকে আরও বেশি লা-জবাব ও পরান্ত করতে সক্ষম হবেন। কাজেই শান্দিক ঝগড়ায় না পড়াই সমীচীন। এরা হয়তো খ্রিস্টানদের সেই শাখার লোক হয়ে থাকবে, যারা ইসলামি বিশ্বাস অনুযায়ী হয়রত ঈসা (আ.)-এর হত্যা ও ক্র্শবিদ্ধ হওয়ার ধারণাকে সম্পূর্ণ প্রত্যাখ্যান করে এবং তাঁকে দৈহিকভাবে আকাশে তুলে নেওয়ার বিশ্বাস পোষণ করে।

হাফেজ ইবনে তাইমিয়া (র.) 'আল জাওয়াবুস সহীহ' গ্রন্থে এবং 'আল ফারিক বায়নাল মাখুল্ক ওয়াল খালিক' -এর গ্রন্থকার লিখেছেন যে, শাম ও মিসরের খ্রিন্টানগণ সাধারণত এ আকিদাই পোষণ করত। কালক্রমে ইউরোপ হতে শাম ও মিসরেও তাদের এ ধারণা পৌছে যায়। মোট কথা, الْ عَلَيْهُ الْفَنَاءُ [নিশ্টয় ঈসার উপর মৃত্যু এসেছে] বাক্যটি হযরত ঈসা (আ.)-এর উলুহিয়াত [আল্লাহ হওয়া] -এর র্নদে অধিক স্পষ্ট ও লা-জবাব হওয়া সত্ত্বেও রাস্লুল্লাহ আল বার পরিবর্তে أَنَاتُونَ عَلَيْهُ الْفَنَاءُ [তাঁর উপর মৃত্যু আসবে] বলেছেন, তার দ্বারা স্পষ্ট হয়ে উঠে যে, বিতর্ক স্থলেও তিনি হযরত ঈসা (আ.)-এর জন্যে মৃত্যু সংঘটিত হওয়ার পূর্বে মৃত্যু শব্দের ব্যবহার পছন্দ করেননি। –[তাফসীরে ওসমানী] হর্মেত কিনো সন্দেহ নেই। এর পূর্বে নবীগণের উপর যে সকল কিতাব অবতীর্ণ হয়েছে এ গ্রন্থ সেগুলোকে সত্যায়ন করে। অর্থাৎ সেসবে যা লিখিত ছিল সেগুলোকে সত্য জানে এবং তার বর্ণিত ভবিষ্যদ্বাণীসমূহকে স্বীকার করে। এর স্পষ্ট অর্থ এই যে, কুরআনুল কারীমও একই সন্তার অবতারিত, যিনি পূর্বে বহু কিতাব অবতীর্ণ করেছেন।

ক্রেআন সকল আসমানী গ্রন্থের প্রত্যায়নকারী : পবিত্র কুরআন পূর্ববর্তী আসমানী কিতাবসমূহের প্রত্যায়ন করে। তাওরাত, ইঞ্জিল প্রভৃতি পূর্ববর্তী কিতাবসমূহ কুরআন মাজীদ ও তার বাহকের প্রতি পথনির্দেশ করত এবং আপন আপন সময়ে উপযুক্ত বিধান ও হেদায়েত প্রদান করত। যেন বলে দেওয়া হলো মাসীহ (আ.) খোদায়ী বা তিনি যে মহান আল্লাহর ছেলে এ আকিদা তো কোনো আসমানী কিতাবেই বর্ণিত ছিল না, অথচ দীনের মূল বিষয়সমূহে সমস্ত আসমানী কিতাবই এক ও অভিন্ন। তাতে মুশরিকসুলভ আকিদা-বিশ্বাসের তালিম কখনই দেওয়া হয়নি। বিশ্বাসের আলাহর আয়াতসমূহ এখানে দুটি অর্থই গ্রহণ করা যেতে পারে। একটি হলো কুরআনুল কারীর্মের আয়াতসমূহ; আর অপর অর্থ হলো, মহান আল্লাহর অন্তিত্ব। তাঁর অসীম কুদরতের নিদর্শন ও মহান আল্লাহর একত্বাদের নিদর্শন, সাক্ষ্য ও অখণ্ডনীয় যুক্তি-প্রমাণসমূহ।

#### তাওরাত ও ইঞ্জিলের ঐতিহাসিক পটভূমি:

প্রশ্ন : বর্তমান বাইবেল, তাওরাত ও ইঞ্জিলে যেসব বিষয় বর্ণিত আছে কুরআন কি সেসবের সমর্থন ও সত্যায়ন করে? উত্তর : এ প্রশ্নের জবাব বুঝার জন্যে তাওরাত ও ইঞ্জিলের ঐতিহাসিক প্রেক্ষাপট বুঝা আবশ্যক।

তাওরাত দ্বারা মূলত সে সকল বিধান উদ্দেশ্য যা হযরত মূসা (আ.)-এর নবুয়ত থেকে তাঁর মৃত্যু পর্যন্ত দীর্ঘ ৪০ বছরে অবতীর্ণ হয়েছে। তার মধ্য থেকে ১০টি বিধান ছিল, যা আল্লাহ তা'আলা পাথরে খোদাই করে দান করেছিলেন। অবশিষ্ট বিধানগুলোকে হ্যরত মুসা (আ.) লিখে তার ১২ টি কপি বনি ইসরাঈলের ১২ টি গোত্রকে দান করেছিলেন, আর একটি কপি বনি লাবী -এর নিকট অর্পণ করেছিলেন, যাতে তারা তা সংরক্ষণ করে। সংরক্ষিত এ কপির নামই তাওরাত। এটা একটি স্বতন্ত্র গ্রন্থের পর্যায়ে। বায়তুল মুকাদ্দাসের প্রথম ধ্বংসযজ্ঞের পর্যন্ত তা সংরক্ষিত ছিল। বনি লাবীর নিকট অর্পিত কপি পাথরখণ্ডসহ সিন্ধুকে রাখা ছিল। বনি ইসরাঈল এটাকে তাওরাত বলে জানত। তবে সে ব্যাপারে তাদের অমনোযোগিতা এ পর্যায়ে পৌছেছিল যে. ইহুদি বাদশাহ ইউসিয়া ইবনে আমুন-এর আমলে তার সিংহাসনে আরোহণের ১৮ বছর পর যখন হযরত সুলায়মান (আ.)-এর ইবাদতখানার পূর্ণঃনির্মাণ ঘটল তখন ঘটনাক্রমে বিশিষ্ট গণক সর্দার খালকিয়া এক জায়গায় সংরক্ষিত তাওরাত দেখতে পেল। সে আশ্চর্যকর বস্তু হিসেবে শাহী মুনশির নিকট তা অর্পণ করল। সে বাদশাহর সামনে তা এমনভাবে পেশ করল যেন একটি নতুন বস্তুর সন্ধান ঘটেছে। [দ্বিতীয় পরিচ্ছদ সালাতিন ২২. আয়াত নম্বর ৮-১৩ দ্রষ্টব্য] এ কারণেই বুখতে নাসসার যখন জেরুজালেম জয় করল এবং ইবাদতখানাসহ শহরের সকল ভবন ধ্বংস করল, এমনকি ইট পর্যন্ত খুলে ফেলল, তখন বনি ইসরাঈলের সে মূল কপি পাওয়া গেল যার অধিকাংশ এক পর্যায়ে বিলুপ্ত হয়ে গিয়েছিল এবং সামান্য সংখ্যক ছিল, আর তখন থেকে তা চিরতরে বিলুপ্ত হয়ে যায়। অতঃপর আজরা জ্যোতিষ [হ্যরত উ্যাইর (আ.)]-এর যুগে বনি ইসরাঈলের সন্তানাদি বাবেলের বন্দি জীবন থেকে যখন জেরুজালেম ফিরে এল তখন তারা দ্বিতীয়বার বায়তুল মুকাদ্দাস নির্মাণ করল। হযরত উযাইর (আ.) তাঁর জাতির কতিপয় বিশিষ্ট বুজুর্গের সাহায্যে বনি ইসরাঈলের পূর্ণ ইতিহাস সংকলন করেন, যা বাইবেলের প্রথম সাতটি অধ্যায়ে সন্নিবেশিত। এ গ্রন্থের ৪টি অনুচ্ছেদ হ্যরত মুসা (আ.)-এর সীরাত তথা জীবনচরিত বিষয়ক। উক্ত সীরাতে উল্লিখিত নাজিল হওয়ার তারীখের ক্রমধারা অনুযায়ী তাওরাতের সে সকল আয়াতও যথাস্থানে উল্লিখিত হয়েছে, যা আজরা বিশেষ বুজুর্গদের সহায়তায় লাভ করেছিলেন। অতএব বর্তমানে সে সকল বিক্ষিপ্ত অংশগুলোর নাম তাওরাত, যা হযরত মূসা (আ.)-এর জীবনচরিতের মাঝে বিক্ষিপ্তভাবে লিপিবদ্ধ রয়েছে। আমরা তাকে কেবল এ আলামত দ্বারা চিনতে পারি যে, ঐতিহাসিক বর্ণনার মাঝে যেখানে হয়রত মুসা (আ.)-এর জীবনী লেখকগণ বলেন যে, আল্লাহ তা'আলা হযরত মূসা (আ.)-কে এ কথা বলেছেন যে, খোদাবন্দ তোমাদেরকে এ কথা বলেছেন সেখান থেকে তাওরাতের একটি অংশ শুরু হয়। আর যেখানে হযরত মূসা (আ.)-এর জীবনী শুরু হয়েছে তার আগেই তাওরাতের বর্ণনা শেষ হয়েছে।

কুরআন ঐ সকল বিক্ষিপ্ত অংশসমূহকেই তাওরাত অভিহিত করে এবং সেগুলোকেই সত্যায়ন করে। আর বাস্তব বিষয় এই যে, যে সকল অংশকে সংকলন করে কুরআনের সাথে যখন মোকাবিলা করা হয়, তখন ক্ষেত্রবিশেষ শাখাগত বিধানের পার্থক্য ছাড়া বুনিয়াদি বিষয়ে উভয় গ্রন্থের মধ্যে সামান্যতম পার্থক্যও দেখা যায় না।

এভাবে ইঞ্জিল সে সকল ইলহামী উক্তি ও বাণীর নাম, যা হযরত ঈসা (আ.) জীবনের শেষ আড়াই কিংবা তিন বছরে নবী হিসেবে ইরশাদ করেছেন। সে সকল ইলহামী উক্তি ও বাণী তাঁর জীবদ্দশায় লিখিত হয়েছে এবং সংকলিত হয়েছে কিনা এ ব্যাপারে আমাদের কাছে বর্তমানে কোনো নির্ভরযোগ্য দলিল-প্রমাণ নেই। মোটকথা, এক দীর্ঘ সময়ের পরে যখন হযরত ঈসা (আ.)-এর জীবনচরিত সংকলিত হলো এবং পুস্তিকা রচিত হলো তখন তার মধ্যে ঐতিহাসিক বর্ণনার সাথে সাথে বিভিন্ন জায়গায় সে সকল মূল্যবান বাণীও নকল করা হয়েছে যা ঐ সকল গ্রন্থের রচয়িতাগণের নিকট মৌখিক বা লেখনীর মাধ্যমে পৌছেছিল। বর্তমান মান্তা, মারকিস, লোকা, ইউহান্না এর যে সকল কিতাবকে ইঞ্জিল বলা হয় মূলত তা ইঞ্জিল নয়। প্রকৃত ইঞ্জিল হলো হযরত ঈসা (আ.)-এর সে সকল বাণী যা সেগুলোর মধ্যে লিপিবদ্ধ রয়েছে। আমাদের নিকট তা চিনবার এবং লেখকদের নিজস্ব উক্তি থেকে তা প্রভেদ করার এ ছাড়া কোনো উপায় নেই যে, যেখানে জীবনচরিত লেখকগণ বলছেন যে, এটা হযরত ঈসা (আ.) ইরশাদ করেছেন কিংবা মানুষকে শিক্ষা দিয়েছেন। কেবল সেগুলোই মূল ইঞ্জিলের অংশ। কুরআন এ সকল অংশকেই ইঞ্জিল বলে এবং তাকে সত্যায়ন করে। বর্তমানে যদি কেউ সে সকল বিক্ষিপ্ত অংশকে সংকলন করে কুরআনের সাথে তুলনা করে তাহলে উভয়ের মধ্যে নিতান্ত কমই ব্যবধান লক্ষ্য করবে।

সারকথা: বর্তমান পরিভাষায় তাওরাত হলো কতিপয় পুস্তিকার সমষ্টির নাম। যেগুলোর মধ্য থেকে প্রত্যেকটিকে কোনো না কোনো নবীর প্রতি সম্বন্ধ করা হয়েছে। কিন্তু এসবের কোনো একটিকে তার শব্দ ও ভাষাসহ আল্লাহর পক্ষ থেকে অবতারিত হওয়ার দাবি কোনো ইহুদি করতে পারে না। এভাবে ইঞ্জিলও কতিপয় কিতাবের সমষ্টির নাম, যেগুলোকে ঈসা মাসীহ (আ.)-এর প্রতি সম্বোদ্ধিত বিভিন্ন মানুষের সংকলিত ঘটনাবলি ও বাণী। তবে তাদের সংকলকদের পরিচয় অজানা রয়ে গেছে। এগুলোর কোনোটি খ্রিস্টানদের আকিদার মধ্যে আসমানী বলা হয়িন; বরং পরিষ্কারভাবে এগুলোকে মাসীহী বলা হয়। এ সমষ্টিকে হয়রত ঈসা (আ.) হাওয়ারীদের যুগে সাধারণভাবে প্রস্তুত করা হয়। —[তাফসীরের মাজেদী-বারকা বিশ্বকোষ তৃতীয় খণ্ড ৫১৩ পৃ. এর বরাতে] এ ধরনের সনদবিহীন পবিত্র কিতাবসমূহের সত্যায়ন করা কুরআনের দায়িত্ব নয় এবং বর্তমান বাইবেলের কোনো অংশ কুরআন মান্যকারীদের ব্যাপারে দলিলও নয়।

وَالْبَاطِلِ : এটা এ প্রশ্নের উত্তর যে, ফুরকান হলো কুরআনের অপর নাম। কাজেই এখানে দ্বিরুক্তি হলো। উত্তর: এখানে ফুরকানের শাদিক অর্থ উদ্দেশ্য। অর্থাৎ হক ও বাতিলের মধ্যে প্রভেদকারী।

আল্লামা শাব্বির আহমদ উসমানী (র.) বলেন, প্রত্যেক কালে এমন সময়োপযোগী বিষয় দেওয়া হয়েছে, যা হক-বাতিল, হালাল-হারাম ও সত্য-মিথ্যার মাঝে মীমাংসা করে দেয়। কুরআন মাজিদ, অন্যান্য আসমানী কিতাব, নবীগণের মু'জিযা সবই এর অন্তর্ভুক্ত। আরও ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, ইহুদি ও খ্রিস্টান সম্প্রদায় যেসব বিষয় নিয়ে বিতর্কে লিপ্ত তার মীমাংসাও কুরুআন দারা করে দেওয়া হয়েছে।

ভেড়ে দেওয়া হবে না এবং তারা মহান আল্লাহর মহাপরাক্রমশালী ও প্রতিশোধ গ্রহণকারী-এর ব্যাখ্যা : এরূপ অপরাধীদেরকে শান্তি না দিয়ে ছেড়ে দেওয়া হবে না এবং তারা মহান আল্লাহর মহাপরাক্রম হতে পালিয়েও বাঁচতে পারবে না । এর মাঝেও মাসীহের খোদা হওয়ার বিষয়টি খণ্ডনের প্রতি সৃক্ষ ইঙ্গিত রয়েছে । কেননা সেই নিরঙ্কুশ শক্তি ও ক্ষমতা মহান আল্লাহর জন্যে প্রমাণ করা হয়েছে, সুস্পষ্ট কথা তা মাসীহের মাঝে পাওয়া যায় না; বরং খ্রিস্টানদের বিশ্বাস অনুযায়ী হয়রত মাসীহ (আ.) কাউকে শান্তি দেবেন তো দূরের কথা, নিজেকেই তো জালিমদের হাত থেকে রক্ষা করতে পারেননি । তািদের বিশ্বাস মতে আত্রন্ত অসহায় ও মর্মান্তিক অবস্থায় তাদের হাতে প্রাণ বিসর্জন দেন । এরপরও তিনি কী করে আল্লাহ বা আল্লাহর ছেলে হতে পারেনং সন্তান তো পিতাতুল্যই হয়ে থাকে । কাজেই আল্লাহর যিনি ছেলে তিনিও আল্লহ হবেন বৈ কিং কিন্তু একজন অসহায় সৃষ্টিকে নিরঙ্কুশ ক্ষমতার মালিক আল্লাহর ছেলে সাব্যস্ত করা, পিতা ও সন্তান উভয়ের জন্যেই অবমাননাকর । মহান আল্লাহর নিকট এর থেকে পানাহ চাই । –িতাফসীরে ওসমানী]

এটা এ وَى أَلاَرْضِ अंगा . ﴿ وَهُمْ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَنَّ كَاتِنَ فِى اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَنَّ كَاتِنَ فِى عَلَيْهِ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ اللَّهُ لَا يَعْفَى عَلَيْهِ اللَّهُ لَا يَعْفَى عَلَيْهِ اللَّهُ لَا يَعْفَى عَلَيْهِ اللّ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَّاءِ لِعِلْمِه بِمَا يَفَعُ فِي الْعَالَمِ مِنْ كُلِّيِّ وَجُزْئِيِّ وَخُ بِالذِّكِرِ لِآنَ الْحِسَّ لَا يَتَجَاوَزُهُمَا ـ ७० माठ्गर्छ एस्त वा त्यरः, जाना वा काला و ٦٠ هُوَ الَّذِي يُصَّوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ مِنْ ذُكُورَةٍ وَأَنُوثَةٍ وَبِيَاضٍ وَسَوادٍ وَغَيْرِ ذُلِكَ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ الْعَزِيْدُ فِي مُلْكِهِ الْحُكِيْمُ فِيْ صُنْعِهِ .

- আকাশের কিছুই গোপন থাকে না। কারণ বিশ্বব্যক্ষাণ্ডে ছোট বা বড়, সার্বিক বা আংশিক যাই ঘটুক না কেন সে সম্পর্কে তিনি খবর রাখেন। বিশেষ করে তথু আকাশ ও পৃথিবীর উল্লেখ করার কারণ হলো মানুষের অনুভূতি এ দুয়ের সীমা অতিক্রম করে যেতে পারে না।
- ইত্যাদি যে**ভাবে ইচ্ছা তোমাদে**র আকৃতি গঠন করে<u>ন। তিনি ব্যতীত কোনো ইলাহ</u> নেই<u>।</u> তিনি তাঁর সমোজ্যে প্রবল পরাক্রমশালী, তাঁর কাজে প্রজ্ঞাময়।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র ক্রিটা الله كا يخفى عَلَيه مِنْ : [আল্লাহর কাছে গোপন বলতে কিছু নেই] : মহান আল্লাহর কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা যেমন অসীম, তেমনি তাঁর জ্ঞানও সর্বব্যাপী। বিশ্ব জগতের কোনো একটি বস্তুও এক মুহূর্তের জন্যে তাঁর অগোচরে থাকে না। সকল অপরাধী ও নিরপরাধ এবং সমস্ত অপরাধের ধরণ-ধারণ তাঁর জানা। অপরাধী পালিয়ে আত্মগোপন করতে চাইলে তা কোথায় পালাবে? এর দ্বারা ইশারা করে দেওয়া হলো যে, মাসীহ (আ.) আল্লাহ হতে পারে না। কেননা এরূপ সর্বব্যাপী জ্ঞান তাঁর ছিল না। আল্লাহ তা'আলা তাঁকে যতটুকু জানাতেন, ততটুকুই তিনি জানতেন। রাসূলুল্লাহ 🚃 এর প্রশ্নের জবাবে খ্রিস্টানরাও এ কথা স্বীকার করেছিল এবং আজও প্রচলিত ইঞ্জিল দ্বারা এটা প্রমাণিত । –[তাফসীরে ওসমানী]

আসমান ও জমিনের নামের উল্লেখ এ আয়াতে করার তাৎপর্য হলো, মানুষের জ্ঞান ভূমগুল ও নভোমগুল পর্যন্ত وَالسَّمَا ع সীমিত। প্রাসিঙ্গিকভাবে এ আয়াতে খ্রিস্টানদেরও সম্বোধন করা হয়েছে, তোমরা যে [যীওখৃস্ট] হযরত ঈসা মাসীহ (আ.)-কে মহান আল্লাহর পুত্র তথা আল্লাহ বলে স্বীকার করছ, বল, তার কাছে এ পরিপূর্ণ ইলম কোথায় ছিল? তাছাড়া হযরত ঈসা (আ.)-কে আল্লাহ মানা এবং আল্লাহকে বান্দার রূপ ধরে আগমনের এ কল্পিত আকিদার মাধ্যমে মহান আল্লাহকে বান্দার আকৃতির সসীমতার গণ্ডিতে আবদ্ধ করার ফলে মহান আল্লাহ সম্পর্কে এ সসীমতার ক্রটির ধারণা কিভাবে গ্রহণযোগ্য হতে পারে? কি করে তোমরা খ্রিস্টানরা

আল্লাহকে এত সংকীর্ণ ও সসীম বলে গ্রহণ করলে? -[তাফসীরে মাজেদী]
نَوْلُهُ هُوَ الَّذِي يُصُورُكُمْ فِي الْإَرْحَامِ كَيْفَ يَسْاءُ : অর্থাৎ 'আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে বিনা বাপে, আবার তিনি ইচ্ছা করলে বাপের মাধ্যমে কাউকে সৃষ্টি করতে পারেন। তিনি সকল ব্যাপারে সকল দিকেই সর্বশক্তিমান। বাপ তো সৃষ্টির উৎস নুয়ু, বরুং একটি মাধ্যম মাত্র, যিনি সৃষ্টির মূল উৎসশক্তি তিনি ইচ্ছা করলে যে কোনো মুহূর্তে এ মাধ্যমটিকে হটিয়ে দিতে পারেন। گُورُكُمْ শব্দের সম্বোধন একান্তু সাধারণভাবে এখানে মানব সৃষ্টিকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছে। তিনি যেভাবে ইচ্ছা তোমাদেরকে আঁকৃর্তি প্রদান করেন। في । আর হযরত ঈসা মাসীহ (আ.)-এর আকৃতি গঠন মায়ের গর্ভেই সম্পন্ন করা হয়েছে। الأرحَام

–[তাফসীরে মাজেদী]

: অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আপন জ্ঞান ও প্রজ্ঞা অনুযায়ী অপার শক্তি দ্বারা যেরূপ ও যেভাবে চেয়েছেন মাতৃগর্ভে তোঁমাদের আঁকৃতি গঠন করেছেন, পুরুষ বা নারী, সুদর্শন বা কদাকার। যেমন সৃষ্টি করার ছিল করে দিয়েছেন। একটি পানির ফোঁটাকে কতগুলি ধাপ অতিক্রম করিয়ে মানব আকৃতিতে পরিণত করেছেন। যাঁর শক্তি ও শিল্প নৈপুণ্যের এ অবস্থা তাঁর জ্ঞানে কি কোনো কমতি থাকতে পারে, বা যে মানুষ নিজেও মাতৃগর্ভের আঁধার প্রকোষ্ঠে অবস্থান করে এসেছে এবং অপরাপর শিশুর মতো পানাহার ও মলমূত্র ত্যাগ করে তাকে সেই মহান পবিত্র আল্লাহর ছেলে, নাতি বলা যেতে পারে?

[১৮ : ৫] كَبْرَتُ كَلِّمَةً تَخْرُجُ مِنَ أَفُواهِهِمَ أَنْ يَقُولُونَ الْأَكُونِياً . প্রিন্টানদের প্রশ্ন ছিল, হযরত মাসীহের প্রকাশ্য পিতা যখন কেউ নয় তখন আল্লাহ তা আলা ব্যতীত আর কার্কে তাঁর পিতা বলা যায়? এর উত্তর بَيْفَ يَضُورُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَضُاءً ছারা আদায় হয়ে গেছে অর্থাৎ মাতৃগর্ভে যেভাবে ইচ্ছা মানবাকৃতি গঠনের শক্তি মহান আল্লাহর কাছে, তা পিতার্মাতা উভরের মিলনের মাধ্যমেই হোক কিংবা শুধু জননীর ক্রিয়াগ্রহণশক্তি দারাই হোক। এ কারণেই আয়াতের শেষে বলা হয়েছে مُو الْعَزِيزُ الْسُحِكِيمُ অর্থাৎ তিনি মহাপরাক্রমশালী, যাঁর শক্তিকে কেউ পরিমাপ করতে পারে না । তিনি প্রজ্ঞাময়, যেখানে যেমন সমীচীন তাই করেন। তিনি হাওয়াকে মা ছাড়া, মাসীহকে বাপ ছাড়া এবং আদমকে মা-বাপ উভয় ছাড়াই সৃষ্টি করেছেন। তাঁর কাজের রহস্য ও তাৎপর্য কে পুরোপুরি উপলব্ধি করতে পারে? -[তাফসীরে ওসমানী]

وَ الَّذِي انْزِلَ عَلَيْكَ الْعَكَتُبَ مِنْهُ أَيْ بحبكمت واضبحات الدلاكة هسن أم الكحتب أضله السعث مَعَانِيْهَا كَاوَائِلِ السُّورِ وَجَعَلَهُ كُ مُنْحُكُمًا فِي قَنْولِهِ تَعَالَى أَحْكِمَ أيناتُهُ سِمَعْنِي أَنَّهُ لَيْسَ فِيهِ عَيْبُ وَمُتَشَابِهًا فِي قُولِهِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا غنى أنَّهُ يَشْبُهُ بِعَضْهُ بَعْضُهُ بَعْضٌ السخسسن والسصدق فسأمنا البذيسن فيي قُلُوبِهِم زَيغُ مَيلً عَن الْحَقِّ فَيُشِّبِعُونَ مَا تَشَابُهُ مِئْهُ ابْسِغَاءَ طُلُبَ الْفِسْنَةِ لِجُهُالِهِمْ بِوَقَوْعِهِمْ فِي الشُّبِهَاتِ وَاللَّبْسِ وَابْتِغَاَّءُ تَاوِيْلِهِ تَفْسِيْرِهِ وَمَا يَعْلُمُ تَنَاوِيْلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَّهُ وَالنَّرسِخُونَ خَبَرُهُ يَعَفُولُونَ أَمَنَّا بِهِ أَيُّ بِالْمُتَشَابِهِ أَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَلَا نُعْلَمُ مُعْنَاهُ كُلِّ مِنَ المُحْكُمِ وَالسُّتُشَاسِهِ مِّنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَلَدُّكُرُ بِالْدِغَامِ التَّاءِ فِی اَلْاَصْلِ فِی النَّالِ آیْ یسَسَّعِطٌ اِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ اصْحَابُ الْعُقُولِ.

🗸 ৭. তিনিই তোমার প্রতি এ কিতাব অবতীর্ণ করেছেন <mark>যার</mark> কতক আয়াত দ্বার্থহীন অর্থাৎ সুস্পষ্ট যার বক্তব্য এগুলো কিতাবের মূল অংশ আসল অংশ। এগুলো হলো ह्कूम-आह्काम ও विधिविधानमभूद्दत भृन ভিত্তি। <u>আর অন্যওলো মুতাশাবিহ</u> যেওলোর মর্ম বুঝা যায় না। যেমন অনেক সুরার ওরুর কতিপয় অক্ষর। أَحْكِمُتُ أَيَاتُهُ [অর্থাৎ এর আয়াতসমূহ মুহকাম] এ আয়াতটিতে গোটা কুরআনকে 'মুহকাম' বলে উল্লেখ করা হয়েছে। এ স্থানে এর অর্থ হলো, এটা সকল প্রকার দোষকটি মুক্ত। আবার با المُسَابِقُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللّل আয়াতটিতে গোটা কুরআনকে মুতাশাবিহ বলে উল্লেখ করা হয়েছে। এ স্থলে এর অর্থ হলো-ভাষালন্ধার, সৌন্দর্য ও সততায় এর কতক আয়াত কতক আয়াতের অনুরূপ এবং সামঞ্জস্যশীল। যাদের অন্তরে রয়েছে বক্রতা অর্থাৎ সত্যের প্রতি বিরাগ-প্রবণতা শুধু তারাই এ সম্পর্কে সন্দেহ ও বিভ্রান্তিতে নিপতিত করে মুর্থদের জন্যে ফিতনা প্রত্যাশী হয়ে এবং তার তাবিলের ভুল ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে যা মুতাশাবিহ তার পিছনে ছুটে। অথচ এক আল্লাহ ব্যতীত অন্য কেউ এর ব্যাখ্যা জানে না। আর <u>যারা জ্ঞানে সুগভীর</u> সুদৃঢ় যোগ্যতার অধিকারী। خَبَر اللَّهُ يَقُولُونَ বা উদ্দেশ্য مُبتَدَدُ اللَّهُ الرَّاسِخُونَ বা বিধেয়। তারা বলে আমরা এটা মুতাশাবিহ সম্পর্কে বিশ্বাস করি যে, এটাও আল্লাহর নিকট হতেই অবতীর্ণ: কিন্তু এর প্রকৃত মর্ম আমাদের জানা নেই। সকল কিছু অর্থাৎ মুহকাম ও মুতাশাবিহ সকল কিছুই আমাদের প্রভুর নিকট হতে আগত এবং বোধশক্তি সম্পন্নরা ব্যতীত অর্থাৎ জ্ঞানের অধিকারীগণ ব্যতীত কেউ শিক্ষাগ্রহণ করে না ﴿ يُذْكُرُ এতে মূলত ت এবং ্বা সন্ধি সংঘটিত হয়েছে। উপদেশ إِذْغَامِ । লাভ করে না।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মূহ্কাম ও মূতাশাবিহ আয়াত এবং নাজরান খ্রিস্টান দল : নাজরানের খ্রিস্টানগণ সমস্ত দলিল-প্রমাণে পরাভূত হয়ে শেষে রণকৌশল পরিবর্তন করে ব্ললল, তা যা হোক আপনি তো হযরত মাসীহকে আল্লাহর 'কালিমা' ও তাঁর 'রূহ' মানেন। আমাদের দাবি প্রমাণের জন্য এতটুকুই যথেষ্ট। এ স্থানে এর তাত্ত্বিক জবাব একটি সাধারণ নীতির আকারে দেওয়া হয়েছে, যা উপলব্ধি করার পর হাজারও দ্বন্দু-কলহের অবসান হতে পারে। বিষয়টি এভাবে বুঝুন, কুরআন মাজিদ ও সমস্ত আসমানী কিতাবে দুই রকমের আয়াত পাওয়া যার এক তো সেসব আয়াত যার অর্থ সুবিদিত ও সুনির্দিষ্ট। তা হয়তো এ কারণে যে. অভিধান ও শব্দবিন্যাস প্রভৃতির দিক থেকে আয়াতের শব্দমালার মাঝে কোনো অস্পষ্টতা ও দুর্বোধ্যতা নেই, ভাষার মাঝেও একাধিক অর্থের <mark>অবকাশ নেই এবং বিষয়বস্তুও সাধারণ স্বী</mark>কৃত মূলনীতিসমূহের পরিপন্থি নয়। কিংবা এ কারণে যে, ভাষা ও শব্দে আভিধানিক দিক থেকে একাধিক অর্থের অবকাশ থাকলেও কুরআন-হাদীসের সুবিদিত ও অকাট্য উক্তি বা উন্মতের সর্ববাদী রায় কিংবা দীনের সর্বজন স্বীকৃত মূলনীতি দারা নিচ্চিতভাবে নির্দিষ্ট হয়ে গ্রেছে যে, বক্তার উদ্দেশ্য ঐ অর্থ নয়; বরং এই অর্থ। এরূপ আয়াতসমূহকে 'মুহকামাত' বলে। প্রকৃতপক্ষে কিতাবের যাবতীয় শিক্ষার মূলভিত্তি এ প্রকারের আয়াতই হয়ে থাকে। দ্বিতীয় প্রকার আয়াতকে 'মুতাশাবিহাত' বলে, অর্থাৎ যার অর্থ ক্রানতে ও নির্ণয় করতে সংশয় ও বিভ্রমের সৃষ্টি হয়। এক্ষেত্রে সঠিক পন্থা হলো, এ দ্বিতীয় প্রকার আয়াতকে প্রথম প্রকার আয়াতের দিকে ফিব্রিয়ে দিয়ে দেখতে হবে, কৌন অর্থ তার সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ। যে অর্থ তার পরিপন্থি হবে তা অবশ্যই প্রত্যাখ্যান করতে হবে এবং যা তার পরিপন্থি না হবে, তাকেই বক্তার উদ্দিষ্ট অর্থ বলে গণ্য করতে হবে। যদি চূড়ান্ত চেষ্টার পরও বক্তার উদ্দিষ্ট অর্থ নির্ণয় করা সম্ভব না হয় তবে সবজান্তার দাবিতে সীমা অতিক্রম করে যাওয়া উচিত নয়। যেসব ক্ষেত্রে জ্ঞানের কর্মতি ও ফেল্টের ক্রারণে বিষয়ের রহস্য ও তাৎপর্য উপলব্ধি করতে আমরা সক্ষম না হই তাকেও এ তালিকার অন্তর্ভুক্ত করে নিতে হবে। কিন্তু সাবধান এরূপ কোনো ব্যাখ্যা ও হেরফের করা যাবে না, যা ধর্মের মূলনীতি ও মুহকাম আঁই।তের বিরেধি ইয় : যেমন ক্রআন মাজীদে হযরত মাসীহ (আ.) সম্পর্কে বলা হয়েছে- اِنْ مُعَلَ عِبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ وَالْاَ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ وَالْاَ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ وَاللهِ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ وَاللهِ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ اللهِ كَسُولِ أَدْمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدْمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولِ أَدَّمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولِ أَدْمُ عَبْدُ اللهِ كَسُولِ أَدْمُ عَاللهِ كَسُولِ أَدْمُ عَلْمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولِ أَدْمُ عَالِمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولُ أَدْمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولُ أَدْمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولُ أَدْمُ عَالِمُ عَالِمُ اللهِ كَسُولُ أَدْمُ عَاللهِ عَلَامُ اللهِ كَسُولُ أَدْمُ عَالِمُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَالَهُ عَالَمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ وَاللّهُ عَالَمُ عَاللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ كَسُولُ أَدْمُ عَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلْمُ عَلْمُ عَالِمُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ আল্লাহর নিকট ঈসার দৃষ্টান্ত তো আদমের দৃষ্টান্ত সদৃশ। তাকে তিনি মার্টি হতে সৃষ্টি করেছিলেন : (সূর্রা

जाल हमतान : १८) आतछ वला হয়েছে-ذٰلِكَ عِبْسَى ابْنُ مَرْيَمٌ قُولُ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتُرُونَ ، مَا كَانَ لِلْهِ اَنْ يَتَخِذَ مِنْ وَلَدٍ سَبْحَانَهُ إِذَا قَضَى اَمْراً فَانِسَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَبِكُونَ.

অর্থাৎ 'এই-ই ঈসা, মরিয়ম তনয়। আমি বললাম সত্য কথা, যে বিষয়ে তারা বিতর্ক করে। সন্তান গ্রহণ করা মহান আল্লাহর কাজ নয়। তিনি পবিত্র মহিমাময়। তিনি যখন কিছু স্থির করেন তখন বলেন হও এবং তা হয়ে যায়।

-[সূরা মারইয়াম : ৩৪-৩৫]

এছাড়া কোথাও কোথাও তাঁর খোদায়ী ও ছেলে হওয়ার বিষয়টি রদ করা হয়েছে। এখন যদি কোনো ব্যক্তি এসব মুহকাম আয়াত থেকে চোখ বন্ধ করে করেছিলেন ও তাঁর রহ।' [সূরা নিসা : ১৭১] প্রভৃতি মুতাশাবিহ আয়াতের পেছনে ধাবিত হয় এবং তার যে অর্থ মুহকাম আয়াতের সাথে সঙ্গতিপূর্ণ তা বাদ দিয়ে এমন ভাসাভাসা অর্থ গ্রহণ করতে ওরু করে, যা কিতাবের সাধারণ ও সুস্পষ্ট বক্তব্য এবং সর্বখ্যাত বর্ণনার পরিপন্থি, তবে সেটা তার মনের কৃটিলতা ও হঠকারিতা ছাড়া আর কি হতে পারে? কতক দুষ্ট প্রকৃতির লোক তো চায় এরূপ বিভ্রান্তি সৃষ্টি করে মানুষকে গোমরাহিতে ফাঁসিয়ে দিতে।

আবার কিছু দুর্বল ও টলটলায়মান বিশ্বাসের লোক নিজস্ব মত ও খেয়াল-খুশি অনুযায়ী টেনেহ্যাঁচড়ে এরূপ আয়াতের একটা ব্যাখ্যা দাঁড় করানোর প্রয়াস পায়। অথচ এর সত্যিকারের অর্থ আল্লাহ তা আলাই জানেন। তিনিই আপন অনুগ্রহে তা থেকে যাকে যে পরিমাণ ইচ্ছা অবহিত করেন। যারা পরিপক্ক জ্ঞানের অধিকারী তারা মুহকাম ও মুতাশাবিহ সর্বপ্রকার আয়াতকেই সত্য বলে বিশ্বাস করে। তাঁদের এ প্রত্যয় আছে যে, উভয় প্রকার আয়াত একই উৎস হতে উৎসারিত, যাতে পরম্পর বিরোধ ও বৈসাদৃশ্যের কোনো অবকাশ নেই। এজন্যই তাঁরা মুতাশাবিহকে মুহকামের দিকে ফিরিয়ে অর্থ বোঝার চেষ্টার করে। আর যা তাঁদের বোধশক্তির উধ্বে তা মহান আল্লাহর উপর ছেড়ে দেয় এবং বলে এর অর্থ তিনিই ভালো জানেন, আমাদের কাজ ঈমান আনা। –[তাফসীরে ওসমানী]

মোট কথা, المنظقة দারা সে সকল আয়াত উদ্দেশ্য যেগুলোতে বিভিন্ন আদেশ, নিষেধ-বিধান, মাসআলা ও কাহিনী বিবৃত রয়েছে; যেগুলোর অর্থ ও উদ্দেশ্য সুস্পষ্ট ও দ্বার্থহীন। পক্ষান্তরে মুতাশাবিহ আয়াতসমূহ যেমন আল্লাহর অন্তিত্ব, তাকদীরের মাসআলা, বেহেশত-দোজখ, ফেরেশতা প্রভৃতি। অর্থাৎ যেগুলো বুঝা মানুষের জ্ঞান বহির্ভৃত বা যেগুলোর মধ্যে বিভিন্ন ব্যাখ্যার অবকাশ রয়েছে। কিংবা এমন অস্পষ্টতা রয়েছে যার মাধ্যমে সাধারণ মান্যকে পথভ্রষ্ট করা সম্ভব।

বিভিন্ন ব্যাখ্যার অবকাশ রয়েছে। কিংবা এমন অম্পষ্টতা রয়েছে যার মাধ্যমে সাধারণ মানুষকে পথন্রষ্ট করা সম্ভব।

এখানে একথা জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, কুরআনুল কারীমের যে সকল আয়াত স্বচ্ছ ও সুম্পষ্ট, বা একটি মাত্র অর্থেই ব্যবহৃত হয়, তাই কুরআনের মূল ভিত্তি ও মানদও। যে সকল আয়াত বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হওয়ার সম্ভবনা, সেওলার অর্থ গ্রহণের ক্ষেত্রে মুহকাম আয়াতসমূহকেই মানদও হিসেবে গ্রহণ করতে হবে। তাফসীরে কারীরে উল্লেখ রয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা এ আয়াতে পরিষ্কারভাবে বর্ণনা করেছেন, কুরআনুল কারীমে মুহকাম ও মুতাশাবিহ আয়াতসমূহ রয়েছে, মুতাশাবিহ আয়াত থেকে দলিল গ্রহণ করা শরয়ী আহকামের ভিত্তি হিসেবে গ্রহণ করা জায়েজ নয়।

আয়াতসমূহ রয়েছে, মুতাশাবিহ আয়াত থেকে দলিল গ্রহণ করা শরয়ী আহকামের ভিত্তি হিসেবে গ্রহণ করা জায়েজ নয়।

ইতিই ইতিই ইতিই ইতিই ইতিই বিশ্বতি তারা মুতাশাবিহ আয়াতের পিছনে পড়ে। এর মাধ্যম তারা ফিতনা সৃষ্টি করে। যেমন পবিত্র কুরআনে হযরত সুসা (আ.)-কে যে রহল্লাহ ও কালিমাতুল্লাহ বলা হয়েছে এর দ্বারা খ্রিন্টান জাতি নিজেদের ভ্রান্ত আকিদার উপর দলিল পেশ করে। বস্তুত এটা বিদ'আতিদের অবস্থাও। কুরআনের সুম্পষ্ট আকিদার বিপরীতে বিদ'আতি দল যে ভ্রান্ত আকিদার পেশ করে

মুফাসসির আবৃ বকর জাসসাস (র.)-এর মতে, এ আয়াতে ফিতনা عَنَّ عَنْ عَنْ عَنْ الْزِنْنَاءُ الْزَنْنَاءُ الْزِنْنَاءُ الْزَنْنَاءُ الْزَنْنَاءُ الْزَنْنَاءُ الْزَنْنَاءُ الْزَنْنَاءُ الْمُعْرَامُ الْمُعْمِينَاءُ الْمُعْلَىٰءُ الْمُعْلَىٰءُ الْمُعْلَىٰءُ الْمُعْلَىٰءُ الْمُعْلِيْنَامُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَاءُ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُع

এ ব্যাপারে তারা মৃতাশাবিহ আয়াতমূহকে তাদের দলিল বানায়।

وَالْمُونَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَّا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَا وَالْمُؤْلِقِيَّالِمُونَا وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُؤْلِقِيَّا وَلِمُنْ وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَالْمُؤْلِقِيَا وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَالْمُؤْلِقِيَالِمُونِيَا وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْعِلِمُ وَلِمُ وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُ وَلِمُنْ وَلِمُنَالِمُ وَالْمُنْ وَلِمُ وَالْمُونِيَا وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْكُونِ وَلِمُنْكُولِا وَلِمُنْ وَلِمُنْ وَلِمُنْكُونِا وَلِمُنْ وَ

ভাকসীরশান্ত্রে ব্যুৎপত্তি সম্পন্ন অধিকাংশ বিশেষজ্ঞ পণ্ডিতগণ এ মত পোষণ করেন যে, وَمَا يَعُلُمُ مَا وَهُ وَهُ وَمَا يَعُلُمُ مَا وَهُ وَهُ وَهُ وَمَا يَعُلُمُ وَاللّٰهِ وَمَا يَعُلُمُ وَاللّٰهُ وَهُ وَهُ وَمَا يَعُلُمُ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَمِعْ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَمِعْ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَمَا يَعْلَمُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَمِعْ وَاللّٰهُ وَالّ

# তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [তৃতীয় পারা]

#### অনুবাদ :

- ولُوْنَ أَيْضًا إِذَا رَأُوا مَنْ يَتَّبِعَا رَبُّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبُنَا تُمِلْهَا عَنِ الْحَقّ بِإِبْسِغَاءِ تأوِيْلِهِ الَّذِي لَا يُلِيْقُ بِنَا كسمًا أزُغْتُ قُلُوبُ أُولَئِكُ بَعْدُ إِذْ هَدَيْتَنَا أَرْشُدْتَنَا إِلَيْهِ وَهَبْ لُنَا مِنْ لُدُنكَ مِنْ عِنْدِكَ رَحْمَةً تَشْبِيتًا إِنَّكَ
  - আয়াতের পিছনে পড়ে তখন বলে হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদেরকে হেদায়েত দান করার পর সরল পথ প্রদর্শনের পর তুমি আমাদের অন্তরকে বক্র করো না। অর্থাৎ তাদের অন্তর যেমন বক্র করে দিয়েছ তেমনি এ আয়াতসমূহের তাবিল বা ব্যাখ্যার পিছনে পড়ে যা আমাদের জন্যে অনুচিত সত্য হতে আমাদের ফিরিয়ে দিয়ো না। <u>তোমার নিকট হতে</u> পক্ষ হতে আমাদেরকে করুণা দান কর সুদৃঢ়তা দাও, أَنْتُ الْوُهَّابُ. তুমিই মহাদাতা। رَبُّنَّا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ تَجْمَعُمُ 🖣 ৯. হে আমাদের প্রতিপালক! নি-চয় তুমি একদিন অর্থাৎ
- لِيَوْم أَىْ فِي يَوْم لا رَيْبَ شَكَّ فِيهِ هُوَ ومُ الْقِيْمَةِ فَتُجَازِيْهِمْ بِأَعْمَالِهِمْ كُمَا وُعُدُّتَ بِذَٰلِكَ إِنَّ اللَّهُ لَا يُنخَلِفُ الْمِيْعَادُ مُوْعِدُهُ بِالْبَعْثِ فِيْدِ اِلْتِفَاتُ عَنِ الْخِطَابِ وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ مِنْ كُلَامِبِهِ تَعَالَى وَالْنَغُرُضُ مِنَ الدَّدَعَاءِ بِذُلِكَ بِسَانُ أَنَّ هَمَّهُمْ آمْرُ الْأَخِرَةِ وليذلك سألوا الثُباتَ عَلَى الْهَداية لِيتَنَالُوا ثُوابَهَا رَوَى الشُّيخَانِ عَنْ عَانِشَةَ (رض) قَالَتْ تَلَا رُسُولُ اللَّهِ عَلِيَّ هٰذِهِ الْآيَةَ هُوَ الَّذِي أَنْزَلُ عَلَيكَ الْكِتْبُ مِنْهُ أَيَاتُ مُّخْكُمُتُ الْي أخِرِهَا وَقَالَ
- কিয়ামতের দিন মানব জাতির একত্রকারী অর্থাৎ তুমি তাদেরকে একদিন একত্র করবে যাতে কোনো সন্দেহ সংশয় নেই। তোমার প্রতিশ্রুতি অনুসারে ঐদিন তাদের কৃতকর্মের প্রতিফল দান করবে। নিশ্চয় আল্লাহ নির্ধারিত সময়ের অর্থাৎ পুনরুথান সম্পর্কে তাঁর নির্ধারিত ওয়াদার ব্যতিক্রম করেন না। عُطَابِ এ বাক্যটিতে إِنَّ اللَّهُ অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষ হতে নাম পুরুষের দিকে اِلْتِفَات বা রূপান্তর হয়েছে। এটা আল্লাহর উক্তিও হতে পারে। এ দোয়ার উদ্দেশ্য হলো এ কথা বুঝানো যে, এর মূল চিন্তা ও ধ্যান হচ্ছে পরকাল। তাই সে স্থানে যাতে পুণ্যফল লাভ করতে পারে, সে জন্যই তারা আল্লাহর নিকট হেদায়েতের উপর সুদৃঢ়তার যাচনা করেছে। শায়খাইন [বুখারী ও মুসলিম] বর্ণনা করেন, হ্যরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাস্ল 🚟 آنـَزَلَ مُو الَّـِذِي اَنْـزَلَ ध आय़ाठ उनाउग्ना عَلَيكُ الْكِتْبَ الخ ইরশাদ করেছেন–

فَاحَذُرُوهُمْ وَرُوى الطَّبَرانِي فِي الْكَبِيرِ عَنْ أَبِي مَالِكِ الْآشْعَرِي أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ مَنْ يَقُولُ مَا اَخَافُ عَلْى أُمَّتِي إِلَّا تُلُثُ خِلَالٍ وَذَكْر مِنْهَا أَنْ يُفْتَحَ لَهُمُ الْكِتُبُ فَيِاخُذُهُ المُوْمِنُ يَبَتَغِي تَأْوِيلُهُ وَلَيْسَ يَعْلُمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمَنَّابِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ि विका शहल करत ना। - [आन रामीत] ومَا يَذُكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ الْحَدِيثَ.

মুতাশাবিহ আয়াতসমূহের পিছনে পড়তে যখন কাউকে দেখতে পাবে, বুঝবে এরা তারা যাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা কুরআনে [এ আয়াত] উল্লেখ করেছেন। সুতরাং তাদের সম্পর্কে সতর্ক থাকবে। আবু মালেক আশআরী হতে তাবারানী তৎপ্রণিত 'আল কাবীর' এ বর্ণনা করেন যে, তিনি রাসূল 🚃 -কে বলতে ওনেছেন যে তিনি ইরশাদ করেন আমার উমত সম্পর্কে আমি তিনটি বিষয়ের আশক্ষা করি। এদের মধ্যে একটি হচ্ছে, তাদের সামনে আল্লাহর কিতাৰ খোলা হবে আর মু'মিনগণ মুতাশাবিহাতের তাবীলের [মনগড়া ব্যাখ্যার] পিছনে পড়বে। অথচ এগুলোর ব্যাখ্যা আল্লাহ ছাড়া অন্য কেউ জানে না। আর যারা জ্ঞানে সুগভীর ও সুদৃঢ় তারা বলে, আমরা এটা বিশ্বাস করি। সব্কিছুই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত আর বোধসম্পন্ন ব্যতীত অপর কেউ

# প্রাসন্দিক আলোচনা

و و وورد. ই সমানের ব্যাপারে আল্লাহর কাছে দোয়া করা উচিত যে, হে আমাদের প্রতিপালক! অনুগ্রহ করে قوله ريّنا لا تزغ قلا যখন আমাদেরকে হেদায়েত দান করেছেন, তখন সকল অবস্থায়ই আমাদেরকে সিরাতে মুস্তাকীমের উপর কায়েম রাখুন, আমাদের অবস্থা কখনো যেন ইহুদি ও নাসারাদের অনুরূপ না হয়। যাদের নিকট নবুয়ত ও মহান আল্লাহর অবতীর্ণ **কিতাবের** মতো মহামূল্যবান নিয়ামত থাকা সত্ত্বেও তারা গোমরাহ হয়েছে।

আরাতে উল্লিখিত সমস্ত দোয়াসূচক কালিমা পরিপক্ক জ্ঞানীদের মুখনিঃসৃত দোয়া। তাঁরা নিজেদের জ্ঞানগত যোগ্যতা ও **সমানী শক্তিতে আত্মণর্বী** ও নিশ্চিন্ত থাকে না: বরং তাঁরা সর্বদা আল্লাহ তা'আলার নিকট অবিচলতা এবং অতিরিক্ত করুণা ও দায়া প্রার্থনা করে, যাতে অর্জিত ধন হস্তচ্যুত না হয় এবং আল্লাহ না করুন অন্তর সরলপথ প্রাপ্তির পর বেঁকে না যায়। হাদীসে আছে, রাস্লে কারীম 🕮 প্রায়ই [উম্মতকে শিক্ষা দেওয়ার জন্যে] এ দোয়া পড়তেন– الْقُلُوْبِ ثُبِّتُ হৈ অন্তরসমূহের ওলট-পালটকারী। আমার অন্তরকে তোমার দীনে সুপ্রতিষ্ঠিত রাখ ।

–[তাফসীরে ওসমানী]

#### অনুবাদ

১০. যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করে তাদের ধনৈশ্বর্য ও সন্তানসন্ততি আল্লাহর নিকট কোনো কাজে আসবে ন অর্থাৎ এগুলো তাঁর শান্তি প্রতিহত করতে পারবে না এবং এরাই জাহান্লামের অগ্লির ইন্ধন। ু বর্ণে ফাতাহ সহকারে পঠিত। অর্থাৎ যার দ্বারা অগ্লি প্রজ্বলিত করা হয়।

اً وَأَلِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْأُمْمِ كُعَادِ وَالْفِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْأُمْمِ كُعَادٍ وَالْفِيمُ مِنَ الْأُمْمِ كُعَادٍ وَتُمُودُ كُذُّهُمُ اللّٰهُ الْمُلْمُ اللّٰهُ الْمُلْمُ اللّٰهُ مُنْسُرَةً الْمِعْلَةُ مُفْسِرةً لَمَا قَبْلُهَا وَاللّٰهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ.

১ ১১. এদের অভ্যাস ফিরআউন সম্প্রদায় ও তাদের
পূর্ববর্তীগণের অর্থাৎ পূর্ববর্তী উন্মত যেমন আদ ও
ছামৃদগণের প্রথার অভ্যাসের ন্যায়। এরা আমার
আয়াতকে মিথ্যা মনে করে অস্বীকার করেছিল।
অভঃপর আল্লাহ তাদের পাপের জন্যে তাদেরকে
পাকড়াও করেছিলেন। এদেরকে ধ্বংস করেছিলেন।

র্টির্ট এ বাক্যটি পূর্বোল্লিখিত বিষয়টির
ব্যাখ্যাস্বরূপ। আর আল্লাহ শান্তিদানে অতি কঠোর।

# তাহকীক ও তারকীব

وَاو : فَوَلَهُ رُفَوَد وَ اللهِ वर्ণिট ফাতহা দিয়ে পঠিত, অর্থ- জ্বালানি। এটা ইসম, আর وَاو : فَوَلُهُ رُفُودُ উপর মাসদার প্রয়োগ হতে পারে না। এ কারণেই যবরযুক্ত وَاو সহ ইসম সাব্যস্ত করা হয়েছে, যাতে মাসদারের উপর এর প্রয়োগ হতে পারে।

نَابِ اَنْ الْهُمْ : শদটি উহা মেনে ইপারা করেছেন যে, كَدُّابُ وَعُولُا دُابُهُمْ : শদটি উহা মেনে ইপারা করেছেন যে, الله نَوْلُهُ دُابُهُمْ : মাসদার। অবিরত কোনো কাজে লেগে থাকা। এ কারণেই এটা অজ্যাস অর্থে ব্যবহৃত হয়।
خَالِبُ الْهُمُلَةُ مُنْسُرُهُ : ব্যাখ্যাকার (র.) উল্লিখিত ইবারত উহা মেনে ইশারা করেছেন যে, عَالِبُ الْهُمُلَةُ مُنْسُرُهُ । الْجُمُلَةُ مُنْسُرُهُ تَالِبُ الْمُعَلِّمُ الْجُمُلَةُ مُنْسُرُهُ وَاللهُ الْجُمُلَةُ مُنْسُرُهُ وَاللهُ اللهِمُلَةُ مُنْسُرُهُ وَاللهُ اللهُمُلَةُ مُنْسُرُهُ وَاللهُ اللهُمُلَةُ مُنْسُرُهُ وَاللهُ اللهُمُلَةُ مُنْسُرُهُ وَاللهُ اللهُمُلِةُ وَاللهُ اللهُمُلِقُ اللهُمُلِقُ وَاللهُ اللهُمُولِةُ اللهُمُلِقُ وَاللهُ اللهُمُولِةُ اللهُمُلِقُ اللهُمُلِقُ وَاللهُ اللهُمُولِةُ اللهُمُولِةُ اللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُمُولِةُ وَاللهُ وَاللهُمُولِةُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُمُولِةُ وَاللّهُ ولِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

# প্রাসন্দিক আলোচনা

কাফের সম্প্রদারই হবে জাহান্নামের ইন্ধন; ধনসম্পদ সেদিন কাজে আসবে না ; কিয়ামতের উল্লেখ করতে গিয়ে কাফেরদের পরিণতিও জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, দুনিয়া ও আধিরাতে মহান আল্লাহর শান্তি হতে কোনো বস্তুই তাদেরকে রক্ষা করতে পারবে না। যেমন আমি সূরার শুক্ততে লিখে এসেছি। এসব আয়াতের প্রকৃত সম্বোধন ছিল নাজ্জ্রানের প্রতিনিধি দলের প্রতি, যাদেরকে খ্রিন্টান ধর্ম ও সম্প্রদায়ের সর্ববৃহৎ প্রতিনিধি দল বলেই জানা উচিত। ইমাম ফখক্জীন রাবী

(র.) মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক (র.)-এর রচিত সীরাতগ্রন্থের বরাতে লিখেন, এ প্রতিনিধি দল যখন নাজরান হতে পৰিত্র মদিনার উদ্দেশ্য রওয়ানা হয়, তখন তাদের প্রধান পাদরি আবৃ হারিসা ইবনে আলকামা একটি থকরে সওয়ার ছিল। প্র চলতে গিয়ে খকরটি একবার হোঁচট খায়। তখন আবৃ হারিসার ভাই কুরযা ইবনে আলকামা বলে উঠে 🗕 تَعِيَى ٱلْأَبْعَدُ 'দূরবর্তী (অর্থাৎ মুহাম্মদ 🚃 বিংস হোক।' নাউযুবিল্লাহ। আবৃ হারিসা সঙ্গে সঙ্গে বলল, تُعِيثُتُ أُمُّكُ 'ভোর মা ধাংস হোক ৷' কুর্ব্য হতবুদ্ধি হয়ে এ প্রতি উত্তরের কারণ জিজেস করলে আবৃ হারিসা বলল, আল্লাহর কসম! আমরা ভালো করে হানি, এ ব্যক্তি [মুহাম্মদ 🚃 ] সেই প্রতীক্ষিত নবী, যাঁর সম্পর্কে আমাদের কিতাবে ভবিষ্যদ্বাণী করা হয়েছিল। কুর্য বলল, لِأَنَّ هُوْلاً وَالسَّلُوكَ أَعْطُونَا أَمْوَالاً كَوْمِيرَةً وَأَكْرَمُونَا فَلَوْ أَمْنًا بِسُخَسُدٍ لاَخُذُوا مِنَّا كُلُّ أَمْوالاً كَوْمِيرَةً وَأَكْرَمُونَا فَلَوْ أَمْنًا بِسُخَسُدٍ لاَخُذُوا مِنَّا كُلُّ الْمَوالاً كَوْمِيرَةً وَأَكْرَمُونَا فَلَوْ أَمْنًا بِسُخَسُدٍ لاَخُذُوا مِنَّا كُلُّ কারণ, আমরা যদি মুহামদ 🕮 -এর প্রতি ঈমান আনি, তাহলে এ সকল রাজা-বাদশা আমাদেরকে যে প্রভূত **অর্থকড়ি** ও মানসম্মান দিচ্ছে, তা সব কেড়ে নেবে। কুর্য এ কথাটি তার অন্তরে লুকিয়ে রাখল এবং শেষ পর্যন্ত এ কথাই ভার ইসলামের কারণ হয়ে দাঁড়াল। আল্লাহ তা'আলা তার প্রতি সন্তুষ্ট হোন এবং তাকে সন্তুষ্ট করুন। -[তাফসীরে ওসমানী] আল্লামা শাব্বীর আহমদ উসমানী (র.) বলেন, আমার মতে এ আয়াতগুলোতে আবু হারিসার উল্লিখিত বক্তব্যেরই জবাব দেওয়া হয়েছে। যেন যুক্তি ও বর্ণনানির্ভর দলিল দ্বারা তাদের ভ্রান্ত আফিদা রদ করার পর সাবধান করে দেওয়া হয়েছে যে, সত্য পরিস্ফুট হয়ে যাওয়ার পর যারা পার্থিব ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততি ইত্যাদির কারণে ঈমান আনয়ন করছে দা, তারা ভালো করে জেনে রাখুক, ধনসম্পদ ও জ্ঞাতি-গোষ্ঠী তাদেরকে না পার্থিব জীবনে মহান আল্লাহর শান্তি হতে রক্ষা করতে পারবে, না আখিরাতের মহা আজাব হতে। এর তরতাজা দৃষ্টান্ত তোমরা সম্প্রতি বদর প্রান্তরে মুসলিম ও মুশরিকদের লড়াইতে দেখে নিয়েছে। দুনিয়ার বাহার তো ক্ষণস্থায়ী। ভবিষ্যতের সাফল্য তাদের জন্যে রক্ষিত যারা মহান আল্লাহকে ডয় ৰুবে এবং তাকওয়া অবলম্বন করে। এভাবে বহুদূর পর্যন্ত এ আলোচনা এগিয়ে গেছে। শব্দের ব্যাপকতা হিসেবে ইহুদি ও সুশরিকরাও এ সম্বোধনের আওতায় পড়ে গেছে, যদিও নাজরানের খ্রিস্টানরাই ছিল আসল লক্ষ্য। -[তাফসীরে ওসমানী] نُولُهُ كُدُأَبِ الْرِوْمُونَ : যেমনিভাবে অভীতের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে এ সত্য প্রতীয়মান হয় যে, ফিরআউন গোষ্ঠীর ধনসাপদ ও জনসম্পদ তাদের জন্যে কোনো কল্যাণ বয়ে আনতে পারেনি। মহান আল্লাহর আজাব হতে তাদের কিছুই ভাদেরকে রেছাই দিতে পারেনি, তেমনি বর্তমান যুগের অন্যায়কারীও বেঈমানদের জন্যেও ভাদের সমস্ত সম্পদ ও শক্তি ভাদের অব্যে মহান আল্লাহর আজাব থেকে রেহাই দেওয়ার ব্যাপারে সম্পূর্ণ নির্থক, নিক্ষ বলে প্রমাণিত হবে। ال فرعون **ক্ষিত্রাউন শ্বেম্কী, দল বা সম্প্রদা**য় সম্পর্কীয় আলোচনা প্রথম পারার সুরা বাকারায় এতদসম্পর্কীয় টীকায় বিস্তারিতভাবে আলোচিত হরেছে। ক্রিরাউনের প্রসঙ্গ আলোচনার সাথে এ আলোচনার মিলের কারণ হলো- ফিরাআউন গোষ্ঠীর ধ্বংসলীলা ভাদের চরম শান্তি ও পরিণতি সম্পর্কে খ্রিন্টধর্মের দাবিদাররাও ঐকমত্য পোষণ করে। তাই এ সুরায় আলোচনার লক্ষ্যস্থল নাজরানের বিটান সম্প্রদার। এ কারণে থ্রিস্টানগণ যেন ফিরুআউন গোষ্ঠীর অভভ পরিণতি থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে, তাই ফির**আউন গোড়ীর অবস্থা এ ক্ষেত্রে** আলোচিত হয়েছে। –[তাফসীরে মাজেদী]

بِالْإِسْلَامِ مَرْجِعِهِ مِنْ بَدْرٍ فَقَالُوا لَهُ لَا يَغُرَّنَكُ أَنْ قَتَلَتَ نَفَرًا مِنْ قُرَيْشٍ لَا يَغُرَّنَكَ أَنْ قَتَلَتَ نَفَرًا مِنْ قُرَيْشٍ لِغَمَارًا لَا يَعْسِرِفُونَ الْقِتَالَ قُلْ يَا مُحَمَّدُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ الْيَهُودِ مَحَمَّدُ لِللَّهِ فِي الدُّنْكَ اللَّهُ وَلَي إِلَي اللَّهُ وَقَدْ بِالْعَجَادُ الْفِي وَفَى الدُّنْكَ وَتُعْشَرُونَ بِالْوَجْهَيْنِ فِي وَقَعَ ذَلِكَ وَتُعْشَرُونَ بِالْوَجْهَيْنِ فِي اللَّهِ مَا لَي اللَّهِ مَا الْفِرَاشُ هِي .

🐧 🕇 ১২. বদর যুদ্ধ হতে প্রত্যাবর্তনের পর রাসূলুল্লাহ 🚟 ইহুদিদেরকৈ ইসলাম গ্রহণের দাওয়াত দেন। তখন তারা তাকে উত্তর দিয়েছিল, যুদ্ধ সম্পর্কে অজ্ঞ ও অদক্ষ কিছু কোরাইশ লোককে পরাজিত ও হত্যা করতে পারা [আমাদের সম্পর্কে] আপনাকে যেন প্রবঞ্চনায় না ফেলে। এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন যে, হে মুহাম্মদ! ইহদিদের যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করে তাদেরকে বলুন, তোমরা শীঘ্রই দুনিয়াতে হত্যা, বন্দী ও জিজিয়া আরোপের মাধ্যমে পরাভূত হবে। تُفْلُبُونَ এখানে ত [ছিডীয় পুরুষ] এবং **্র প্রথম পুরুষ] উভয়ক্রপেই** পঠিত রয়েছে। সার সভিত্রকারভাবেই তা ঘটেছিল। <u>তোমাদেরকে পরকালে একএ করা হরে أَنْ مُحْمَرُونَ</u> এখানে দিতীয় পুরুষ ও প্রথম পুরুষ উভয়রপেই পাঠ করা যায়। জাহান্লামে। অনন্তর তোমরা তাতে প্রবেশ করবে। আর কতই না নিকৃষ্ট আবাস এটা। এটা কত নিকৃষ্ট শয্যা।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভালে জানেন। যা হোক অল্প দিনের মধ্যেই আল্লাহ তা আলা দেখিয়ে দেন, আরব উপদ্বীপে মুশরিকদের নাম-নিশানা কিছু বাকি থাকেনি। বনু কুরায়যার বিশ্বাসঘাতকতার কারণে এ ইহুদি গোত্রকে কতল করা হয়। বনু নযীরকে নির্বাসন দেওয়া হয়। নাজরানের থ্রিষ্টানগণ বশ্যতা স্বীকার করতে থাকে। মহান আল্লাহরই সমন্ত প্রায় এক হাজার বছর পর্যত্ত ব্যা কারণ এই ইছিদি গোত্রকে কতল করা হয়। বনু নযীরকে নির্বাসন দেওয়া হয়। নাজরানের খ্রিষ্টানগণ বশ্যতা স্বীকার করে থাকে। মহান আল্লাহরই সমন্ত প্রশান প্রশান প্রায় করের বার্ষিক কর দিতে বাধ্য হয় এবং প্রায় এক হাজার বছর পর্যন্ত বিশ্বের বৃহৎ ও উদ্ধত শক্তিবর্গ মুসলিম জাতির শ্রেষ্ঠ ব্লীকার করেত থাকে। মহান আল্লাহরই সমন্ত প্রশাসন জাতির শ্রেষ্ঠ ব্লীকার করেত থাকে। মহান আল্লাহরই সমন্ত প্রশাসন। — ভিছেসীরে ওসমানী

সম্ভাবনা আছে যে, কোনো ব্যক্তি এ আয়াতে সন্দেহ করতে পারে যে, আয়াত দ্বারা বুঝা যায় কাফেররা পরাজিত হবে, অথচ দুনিয়ার সকল কাফের পরাজিত নয়। এ সন্দেহ এ কারণে করা যাবে না যে, এখানে কাফের দ্বারা দুনিয়ার সকল কাফের উদ্দেশ্য নয়, বরং সে সময়ের মুশরিক ও ইহুদি জাতি উদ্দেশ্য। আর মুশরিকদেরকে সে যুগে গ্রেফতার ও হত্যা এবং ইহুদিদেরকে গ্রেফতার, হত্যা, কর আরোপ ও দেশান্তর করার মাধ্যমে পরাজিত করা হয়েছিল, আর খায়বার বিজয়ের পর সকল ইহুদিদের উপর কর আরোপ করা হয়েছিল –[জামালাইন]

আল্লামা মাজেদী (র.) বলেন, তিন্তুত নির্বাজিত ও পরাভূত হবে। মহান আল্লাহর দীনের দুশমনদের সম্পর্কে এ দুঃসংবাদ ওধু আয়াতে তিন্তুত কৈবে, না দুনিয়ায়ও ইসলামি শক্তির মোকাবিলায় চূড়ান্ত পর্যায়ে বাতিল ও কাফের শক্তি পরাজিত ও পরাভূত হবে। মহান আল্লাহর দীনের দুশমনদের সম্পর্কে এ দুঃসংবাদ ওধু আধিরাতেই হবে, না দুনিয়ায়ও ইসলামি শক্তির মোকাবিলায় চূড়ান্ত পর্যায়ে বাতিল ও কাফের শক্তি পরাজিত ও পরাভূত হবে। তা একটি মৌলিক প্রশ্ন এ প্রসঙ্গে সমন্ত তাফসীরকারগণ সর্ববাদী সম্মতভাবে ঐকমত্য পোষণ করেন যে, দুনিয়ায় চূড়ান্ত পর্বাজে কৃফরি শক্তিই চরমভাবে লাঞ্ছিত, অপমানিত, পরাজিত ও পরাভূত হবে। এ আয়াতের হুকুম দুনিয়া ও আধিরাত উত্তর ক্ষেত্রে কুফরি শক্তির চরম পরিণতি সম্পর্কে সমভাবে প্রযোজ্য। তাফসীরকারগণ এ-ও বলেছেন, এ আয়াত ক্ষেত্রে প্রটাও প্রমাণিত হয় যে, কুফরি শক্তি অদ্র ভবিষ্যতে এ মুসলিম শক্তির মোকাবিলায় পরাজিত, পরাভূত ও পর্যুদন্ত হবে। বান্তবে দেখা গেল, মহান আল্লাহর রাস্লের জীবদ্দশাতেই তদানীন্তন কুফর শক্তি ও নাফরমান গোষ্ঠী পরাজিত, পরাভূত, পর্যুদন্ত ও বিতাড়িত হয়েছিল।

কাকেররা পরাভূত হবে: আমরা বলতে চাই, আয়াতে ভবিষ্যদ্বাণীর প্রসঙ্গটি বদর বা ইহুদি শক্তি কোনো বিশেষ সম্প্রদায়ের সাথে সম্পৃত্ত না করে একে সকল কুফরি শক্তির চরম পরিণাম সম্পর্কীয় একটি সাধারণ হুকুম ও ভবিষ্যদ্বাণী হিসেবে গ্রহণ করাই উত্তম। অর্থাৎ রাস্লুল্লাহ —এর সময়কালীন বাতিল ও কুফরি শক্তি, চাই তা বদর হোক, খদক হোক, খায়বার হোক, হুনায়ন হোক আর মক্কা মুকাররমা বিজয় হোক, চূড়ান্ত পরাজয় কুফরি শক্তির জন্যেই নির্ধারিত রয়েছে। আর কিয়ামত পর্যন্ত নিষ্ঠাবান মুসলিম দীনের মুজাহিদের সাথে বাতিল ও কুফরি শক্তি যে যুগেই সংঘাত, দ্বন্ধ ও যুদ্ধের মোকাবিলায় লিপ্ত হোক না, সকল যুগেই চূড়ান্ত বিজয় ইসলামি শক্তির, আর চূড়ান্ত পরাজয়, পর্যুদস্থতা বাতিল ও কুফরি শক্তির জন্যেই নির্ধারিত হয়েছে। তাই আয়াতের প্রাসঙ্গিক ভবিষ্যদ্বাণী রাস্লুল্লাহ —এর পরবর্তী যুগের সকল কুফরি শক্তির ক্ষেত্রে সমভাবে প্রযোজ্য বলে গ্রহণ করার মধ্যে সকল বিতর্কের অবসান নিহিত রয়েছে। ইতিহাসের নিরীক্ষণেও তা সত্য বলে প্রমাণিত হয়েছে যে, মুসলিম শক্তি সকল যুগেই বাতিল শক্তির মোকাবিলায় বিজয়ের মর্যাদায় সুনাম অর্জন করেছে। আর চূড়ান্ত পর্যায়ে কাফের, মুশরিক ও ক্রুসেড শক্তি চরমভাবে লাঞ্ছিত, অপমানিত, পরাজিত ও পর্যুদন্ত হয়েছে। তাই সকলকে আয়াতের হুকুমের ব্যাপারে সমানভাবে গ্রহণ করাই শ্রেয়।

মোদাকথা, পবিত্র কুরআনের অলৌকিক মহত্ত্ব সকল দিকে প্রকাশিত ও উদ্ধাসিত। কুরআন নাজিলের সময়ে মুসলমানদের পার্ষিব সম্পদের অভাব, শক্তিহীনতা, অসহায়ত্বকে প্রত্যক্ষ করে এর কল্পনাও কি কেউ করতে পেরেছে যে, এ ধনশক্তি ও জনশক্তিহীন, মুষ্টিমেয় অসহায় দুর্বল লোকেরা বিপুল যশ, কীর্তি, শক্তি, সম্পদ ও খ্যাতির অধিকারী মক্কাবাসী, ইহুদি সম্পদায়কে এমনকি তদানীন্তন বিশ্বের বৃহৎ শক্তিদ্বয় [পারস্য ও গ্রীক সাম্রাজ্যকে] পদানত, পরাজিত, পরাভূত ও পর্যুদন্ত করতে সক্ষম হবে, তাদের মোকাবিলা করার সাহস পাবে? কিন্তু ইতিহাসকে বিশ্বয়াভিভূত করে ইসলামের স্বর্ণযুগের উজ্জ্বল ইতিহাস রাস্বৃল্লাহ — এর তিরোধানের পর এক যুগ সময় অতিবাহিত হতে না হতে সমগ্র বিশ্বের তদানীন্তন কালের শেষ্ট শক্তি ও সাম্রাজ্যসমূহ পরাজিত পরাভূত হয়ে ইসলামের সুশীতল ও সুমহান ছায়াতলে সমবেত হয়।

–[তাফসীরে মাজেদী]

ه كَانَ الْكُمْ أَيِنَةُ عَبْرَةً وَذُكِّرَ الْفَعْلَ هِ ١٣ كَانَ لَكُمْ أَيِنَةً عَبْرَةً وَذُكِّرَ الْفَعْلَ لِلْفُصْلِ فِيْ فِئَتَيْنِ فِرْقَتَيْنِ الْتَقَتَا يَوْم بَدْرِ لِلْهِتَالِ فِئَةً تُقَاتِلُ فِي سَبِيبِلِ اللَّهِ أَيْ طَاعَتُهُ وَهُمُ النُّسِينُ عَلِيُّ وَأَصْحَابُهُ (رض) وَكَانُوا ثَلْثُمِانَةٍ وَثَلَاثُةَ عَشَر رَجُلاً مَعَهُمْ فَرْسَان وَسِتَّ أَدْرِعٍ وَثَمَانِيَةٌ سُيْونٍ وَأَكْثَرُهُمْ رَجَّالَةً وَالْخُرْي كَافِرَةً يَّرَوْنَهُم بِالْيَاءِ وَالنَّاءِ أَىٰ اَلْكُفَّارَ مِثْلَيهم أَى الْمُسْلِمِينُ اَى اكْثَرَ مِنْهُمْ كَانُوا نَحْوَ الَّفِ رَأْيَ الْعَيْنِ أَيْ رُؤْيَةً ظَاهِرَةً مَعَاينَةً وَ قَدْ نَصَرَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى مَعَ قِلَّتِهِمْ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ يُقَوَّى بِنَصْرِهِ مَنْ يُشَكُّ أُ نَصْرَهُ إِنَّ فِي ذٰلِكَ الْمَذْكُورِ لِعِبْرَةً لِأُولِي الْاَبْصَارِ لِذَوِى الْبَصَائِرِ اَفَلاَ تَعْتَبُرُونَ بذلك فتومنون . অনন্তর ঈমান আনয়ন কর নাং

ক্রিয়াটিকে 🛈 বা পুংলিঙ্গরূপে ব্যবহার করা হয়েছে। যদিও এর الله কির্তা أية বা স্ত্রীলিঙ্গ। কারণ 🕁 এবং 🛍 -এর মধ্যে ব্যবধান রয়েছে । দুটি দলের সম্প্রদায়ের যুদ্ধের উদ্দেশ্যে বদরের দিন একত্র হওয়ার মধ্যে। একদল অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ সাহাবীগণ আল্লাহ্র পথে অর্থাৎ তাঁর আনুগত্যে যুদ্ধে লড়েছিল। এরা সং**খ্যায় ছিল তিনশ**ত তেরজন। তাদের সঙ্গে মাত্র দুটি ঘোড়া, ছয়টি বর্ম ও আটটি তলোয়ার ছিল। **অধিকাংশ মুজাহিদই ছিল প**দাতিক। অন্যদ**ল ছিল সভ্যপ্রভ্যাখ্যানকারী; ভারা** তাদেরকে ्वां अवस् ي (विजीय पुक्स) و विजीय पुक्स উভয় রূপেই পাঠ করা যায়। অর্থাৎ কাফেরদেরকে চোৰের দেৰায় অর্থাৎ বাহ্যিক দৃষ্টিতে মুসলমানদের **দিওণ দেখেছিল। এরা ছিল অনেক বেশি।** এদের সংখ্যা ছিল প্রায় এক হাজার। আর অল্প সংখ্যক হওয়া সবেও আল্লাহ এদের [মুসলমানদের] সাহায্য করেছিলেন। আল্লাহ যাকে সাহায্য ক্রার ইচ্ছা করেন তাকে নিজ সাহায্যে শক্তিশালী করেন মজবুত করেন। নিশ্বয় এতে উল্লিখিত বিষয়ে অন্তর্দষ্টিসম্পন্ন লোকের জন্য বিবেকবান লোকদের জন্যে শিক্ষা রয়েছে। সূতরাং তোমরা কি এ থেকে শিক্ষা গ্রহণ কর না?

# তাহকীক ও তারকীব

আনা كَانَتُ হলো الْهَ হেলা الْهُ وَكُرُ الْهُ عَلَى الْهُ وَذُكُرُ الْهُ عُلُ الْمُعَلُ الْمَ উচিত ছিল, যাতে ফে'ল ও ইসমের মধ্যে সামঞ্জস্য হয়ে যায়।

উত্তর: ফে'ল এবং তার ইসমের মধ্যে ব্যবধান সৃষ্টি হলে তখন মিল থাকা জরুরি নয়। আর এখানে 🞾 -এর ব্যবধান ঘটেছে। نَــَاتُ : দল, জামাত -এর কোনো একবচন শব্দ ব্যবহৃত হয় না। বহুবচন أَلْغَيَةُ

তন্মধ্য হতে ৭৭ জন ছিলেন মুহাজির। তাদের পতাকাবাহী ছিলেন হযরত আলী (রা.) আর আনসার ছিলেন ২৩৬ জন। তাঁদের পতাকাবাহী ছিলেন হযরত সাদ ইবনে উবাইদা (রা.)। –(রাশ্মামে নামান ব. ১, ৭. ৩৭৬) وَدَرْعُ ٱلْمُرَأَةِ فَمِينُصَهَا । वि े : اَدْرُعُ الْمُواةِ وَمُعَ वह वहवठन । अर्थ – लाशत वर्भ । ا

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: वनत युकः वज्रा वर्षि श्राहि वनत युक्त अवद्या वर्षि श्राहि । এ युक्त कारकति एकति प्राहित क्षेत्र वर्षि वर्षि वर्षि वर्षि वर्षि कारकति वर्षित সংখ্যা র্ছিল প্রায় এক হাজার। তাদের নিকট **ছিল সাতশত উট এবং একশত ঘোড়া। অপ**র পক্ষে মুসলমান মুজাহিদ ছিল তিন শতাধিক, তাদের নিকট ছিল সত্তরটি উট, দুটি ঘোড়া, ছয়টি লৌহবর্ম ও আটটি তরবারি। অর্থচ আশ্চর্যের বিষয় এই যে, প্রত্যেক পক্ষ অপর পক্ষকে নিজেদের চেয়ে দিগুণ দেখছিল। ফল এই হয়েছিল যে, কাফেরদের অন্তরে মুসলমানদের সংখ্যাধিক্যের কল্পনা ভীতিগ্রস্ত করেছিল। আর মুসলমানরা তাদের সংখ্যা দিগুণ দেখে আরও বেশি মাত্রায় আল্লাইর অভিমুখী হয়েছিল। কাফেরদের পূর্ণসংখ্যা যা মুসলমানদের সংখ্যার প্রায় তিন্তুণ ছিল, তা যদি প্রকাশ হয়ে যেত তাহলে সম্ভাবনা ছিল যে, মুসলমানদের অন্তরে ভীতি সঞ্চার হতো। কেননা مَانِ يَكُنْ مِنْكُمْ مِانَةٌ صَابِرةً يَغْلِبُوا مِانَتَيْنِ আয়াতে মুসলমানদের দিগুণের উপর বিজয়ী হওয়ার ভবিষ্যদাণী করা হয়েছিল এবং আল্লাহর ওয়াদা ছিল। কিন্তু তিনগুণের উপর বিজয়ের প্রতিশ্রুতি ছিল না। আর উভয় পক্ষের পরস্পরে দ্বিগুণ সংখ্যক দেখার বিষয়টি বিশেষ ক্ষেত্রে ছিল। –[তাফসীরে ওসমানী]

. ١٤ ١٤. زُيِسْنَ لِلنَّنَاسِ حُسَبُ الشَّهَوَاتِ مَا تَشْتَهِيْهِ الْنَّفْسُ وَتَدْعُواْ إِلَيْهِ زَيَّنَهَا اللَّهُ تَعَالَى إِبْتِلاً ۚ أَوْ الشَّيْطَأَن مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْأَمْوَالِ الْكَثِيْرَةِ الْمُقَنْطُرةِ الْمُجْمَعةِ مِنَ التَّذَهبِ وَالْفِيضَّةِ وَالْحَيْدِلِ الْمُسَوَّومَةِ الْحِسَانِ وَالْاَنْعَامِ أَىْ اَلْإِسِلِ وَالنَّبَقَيرِ وَالْنُغَسَيِمِ وَالْحَرْثِ الرَّرْعِ ذٰلِكَ الْمَذْكُورَ مَتَاعُ الْحَيَوةِ الدُّنيا يَتَمَتَّعُ بِهِ فِيْهَا ثُمَّ يَفْنِي وَاللُّهُ عِنْنَدَه حُسْنَ الْمَابِ الْمَرْجِعُ وَهُوَ الْجَنَّةُ فَيَنْبَغِي الرَّغْبَةُ فِيْهِ دُوْنَ غَيْرِهِ -ে ১৫. व पूरायन! तामात मन्तुमायत वन, वामि कि . أَقُلْ يَا مُحَمَّدُ لِقَوْمِكَ أَوْنَبَتُكُمْ أَخْبِرُكُمْ

بخَيْرِ مِنْ ذٰلِكُمْ الْمَذْكُورِ مِنَ السَّهَوَاتِ اِسْتِفْهَامُ تَقْرِيْدٍ لِللَّذِيْنَ اتَّقَوْا النَّيْرِكَ عِنْدُ رَبُّهُمْ خَبْرُ مُبْتَدُونَ جَنْتُ تَجْرِي مَنْ تَحْتِهَا أَلاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ أَى مُقَكِّرِيْنَ الْخُلُودَ فِينها إِذَا دَخَلُوها وَأَزْوَاجُ مُطَهَرَةً مِنَ الْحَيْضِ وَغَيْرِهِ مِمَّا يَسْتَقَذْرُ وَ رضُوانُ بكسر اوّلِهِ وَصُيّبِهِ كُغَتَانِ أَىْ رضًا كَثِيْرٌ مِينَ اللَّهِ م وَالْلَهُ بَصِيْرٌ عَالِمُ بِالْعِبَادِ فَيُجَازَى كُلًّا مِنْهُمْ بِعَمَلِهِ .

নারী, সন্তান, রাশিকৃত স্বর্ণ, রৌপ্য **সঞ্চিত** সম্পদরাশি, চিহ্নিত সৌন্দর্যমণ্ডিত অশ্বরাজি, গবাদি পশু উট, গরু, ছাগল ইত্যাদি এবং কৃষি-ফসল ক্ষেত-খামার ইত্যাদি চিত্তাকর্ষক বস্তুর অর্থাৎ প্রবৃত্তি যা কামনা করে, তা যে বস্তুর অনুরাগ সৃষ্টি করে সে সকল বস্তুর প্রতি আসক্তি মানুষের নিকট মনোহর করা হয়েছে। মানুষের পরীক্ষার জন্যে আল্লাহ তা'আলা তা সুসজ্জিত করে তুলে ধরেছেন। কিংবা শয়তান মানুষের চোখে তা মনোহর করে তুলে ধরে। এটা উল্লিখিত বস্তু পার্থিব জীবনের সাজ-সরঞ্জাম। যা সে এতে ভোগ করে। অতঃপর সেসব ধ্বংস হয়ে যাবে। আর আল্লাহ তা'আলা, তাঁর <u>নিকটই রয়েছে সর্বোত্তম আশ্রয়।</u> উত্তম প্রত্যাবর্তনস্থল অর্থাৎ জান্নাত। সুতরাং অন্য কিছুর প্রতি নয়; বরং আল্লাহর প্রতিই কেবল ধাবিত হওয়া কর্তব্য ।

তোমাদেরকে এসব অর্থাৎ উল্লিখিত চিত্তাকর্ষক বস্তুসমূহ হতে উৎকৃষ্টতর কোনো কিছুর বার্তা সংবাদ দেবং এ স্থানে প্রশ্নবোধক চিহ্নটি تَقْرِيْرِيْ অর্থাৎ বিষয়টির নিশ্চয়তা বিধানমূলক। যারা শিরক হতে বেঁচে থাকে তাদের জন্যে রয়েছে جَنُّتُ वा विद्यत्र । خَبَرْ विष्ठ لِلَّذِيْنَ الخ वा जें مُبتَدًّا वो जें जें जें जें या यात्मत शामता नि বহমান। যখন তারা প্রবেশ করবে তখন সেখানে তারা স্থায়ী হবে। সেস্থানের স্থায়িত্ব তাদের জন্যে সুনির্ধারিত এবং রজঃস্রাব ইত্যাদি সকল প্রকার অসুচিতা থেকে সুপবিত্রা সঙ্গিনী ও আল্লাহর নিকট হতে বিরাট সন্তুষ্টি। رضوان -এর প্রথামাক্ষরে কাসরা ও পেশ এ দু-ধরনের উচ্চারণভঙ্গি বিদ্যমান। আল্লাহ তাঁর বান্দাদের দ্রষ্টা। অর্থাৎ তাদের সম্পর্কে অবহিত। সূতরাং প্রত্যেককেই তিনি তদীয় কার্যানুসারে প্রতিদান দেবেন।

**608** 

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

–[তাফসীরে ওসমানী]

এ সকল বস্তুর ভালোবাসা বা আকর্ষণ বেশিরভাগ মানুষের অন্তরে জায়েজের সীমারেখা থেকে নাফরমানির কারণ ঘটে।
এখানে الْمُ । দ্বিরা তি উদ্দেশ্য। অর্থাৎ যে সকল বস্তু প্রকৃতগতভাবে মানুষের নিকট আকর্ষণীয় ও পছন্দনীয় হয়।
এ কারণেই সেসবের প্রতি আকর্ষণ ও ভালোবাসা অপছন্দনীয় নয়। তবে শর্ত হলো তা মধ্যম পর্যায়ের এবং শরিয়তের
সীমারেখার মধ্যে হবে। এগুলোকে সুশোভিত করাও আল্লাহ তা আলার পরীক্ষাবিশেষ।

اَلَةً عُلِيّالُ وَاللَّةً كُوثِيلُ -এর মুশারুন ইলাইহ أَلْتَكُوثِيلُ अতএব, ইসমে ইশারা এবং মুশারুন ইলাইহ -এর মধ্যে সামঞ্জস্য নেই।

উত্তর : الْمَذْكُورُ এখানে الْمَذْكُورُ তথা উল্লিখিত অর্থে। ইসমে ইশারা ও মুশারুন ইলাইহির মাঝে কাজেই সামঞ্জদ্য রয়েছে।

. اَلَّذِينَ نَعْتُ اَوْ بَدْلُ مِن الَّذِينَ قَبلُه يَقُولُونَ يَا رَبُّنَا إِنَّنَا أَمُنَّا صَدَّقْنَا بِكَ وَبِرَسُولِكَ فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّنارِ .

े वा वित्यवं اَلَّذَيْنَ النِع वा वित्यवं किश्वों نَعَتْ الْغ वां वित्यवं পূর্বোল্লিখিত اَلَّذَيَّنَ -এর بَدلُ বা স্থলাভিষিক্ত বাক্য। বলে, হে আমাদের প্রভু! আমরা বিশ্বাস করেছি তোমাকে এবং তোমার রাসূলকে সত্য বলে স্বীকার করেছি সুতরাং তুমি আমাদের পাপ ক্ষমা কর এবং আমাদেরকে আগুনের আজাব হতে রক্ষা কর।

١٧ ١٩. الصّبِريْسَ عَلَى السَّطَاعَةِ وَعَسِن الْمَعْصِيِّةِ نَعْتُ وَالصَّدِقِينَ فِي الْإِيْمَانِ وَالْقُنِيِّيْنِ الْمُطِيْعِيْنَ لِلَّهِ وَالْمُنُفِقِينَ الْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ اللُّهَ بِأَنْ يَكُنُولُوا اللُّهُمَّ اعْفِرْ لَنَا بِاْلَاسَحَارِ اَوَاخِرِ اللَّيْلِ خُصَّتْ بِالذِّكْرِ لِاَنَّهَا وَقْتَ الْغَفْلَةِ وَلَذَّةً النَّوْم -

তারা ধৈর্যশীল, الصّبريْنَ वा বিশেষণ। ঈমানের বিষয়ে স্ত্যবাদী, অনুগত আল্লাহর বাধ্যগত, ব্যয়কারী দান সদকাকারী, এবং ঊষাকালে রাত্রি শেষে আল্লাহর নিকট ক্ষমাপ্রার্থী অর্থাৎ তারা বলে, اَللَّهُمَّ اعْفِفْرَ لَنَا 'হে আল্লাহ আমাদের ক্ষমা কর।'

রাত্রির শেষভাগ যেহেতু নিদ্রাসুখ ও অসতর্কতার সময় সেহেতু বিশেষ করে এ স্থানে এ বিষয়ের উল্লেখ করা হয়েছে।

اللهُ بَيَّنَ لِخَلْقِهِ بِاللَّهُ اللَّهُ بَيَّنَ لِخَلْقِهِ بِاللَّهُ اللَّهُ بَيَّنَ لِخَلْقِهِ بِاللَّهُ لَائِل وَاْلايَاتِ اَنَّهُ لَا اللهَ لا مَعْبُودَ بِحَيِّ فِي الْوَجُودِ إِلَّا هُوَ وَ شَهِدَ بِذٰلِكَ الْمَلْئِكَةُ بِالْاِقْرَارِ وَالُوا الْعِلْمِ مِنَ الْاَنْسِياءِ وَالْمُؤْمِنِيْنَ بِالْاعْتِقَادِ وَاللَّلْفُظِ قَائِمًا بِتَذْبِيْرِ مَصْنُوْعَاتِهِ وَنَصْبُهُ عَلَى الْحَالِ وَالْعَامِلُ فِيْهَا مَعْنَى الْجُمْلَةِ أَيْ تَفَرَّدَ بِالْقِسْطِ بِالْعَدْلِ لَآ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ كَرَّرَهُ تَبَاكِيْدًا ٱلنَّعَزِيْنُ فِي مُلْكِهِ ٱلْحَكِيْمِ فَيْ صُنْعِهِ.

মাধ্যমে সকল সৃষ্টিকে তিনি সুস্পষ্ট করে বর্ণনা করে দিয়েছেন যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোনো ইলাহ নেই। মূলতই আর কোনো অস্তিতুশীল উপাস্য নেই। <u>ফেরেশতাগণ</u> স্বীকৃতিদানের মাধ্যমে <u>এবং</u> নবী ও বিশ্বাসীগণ <u>যারা জ্ঞানের অধি</u>কারী তারাও বিশ্বাস ও স্বীকৃতির মাধ্যমে এ বিষয়ে সাক্ষ্য দান করে। তাঁর সৃষ্টি পরিচালনায় এককভাবে তিনি ন্যায়ের মাঝে প্রতিষ্ঠিত। قَائمًا বা অবস্থা ও ভাববাচক পদরূপে নুক্রিক রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। উল্লিখিত বাক্যটির মর্মবোধক শব্দ تَفَرَّدُ [তিনি এক] बर الْعَدْلُ अर्था الْقَسُطَ । अर्था عَامِلُ वा عَامِلُ ন্যায় নিষ্ঠা। তিনি ব্যতীত অন্য কোনো ইলাহ নেই। تَاكِنُد বা জোর প্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্য এ বিষয়টির পুনরুক্তি করা হয়েছে। তিনি তাঁর সামাজ্যে পরাক্রমশালী, তাঁর কাজে তিনি প্রজ্ঞাময়।

# তাহকীক ও তারকীব

यो निकछवर्जी जा থেকে বদল اَلْعِبَادُ यो निकछवर्जी जा থেকে বদল किश्वा जिक्क, اَلْغَبَادُ عِنَ الَّذِيْنَ قَبْلَهُ किश्वा जिक्क, এ ধারণাকে দূর করেছেন যে, এটা اِتَّقَرُا (থেকে বদল কিংবা जिक्क, الْعُبَادُ (থেকে নয়।

يَا : فَوْلُهُ يَا رَبُّنَا अश মেনে ইশারা করেছেন যে, يَا अश चि উহা يَا : فَوْلُهُ يَا رَبُّنَا " এর কারণে মানসূব হয়েছে। وَيَتَعَوُا अर्थाৎ যেভাবে الَّغَوُا अर्थाৎ যেভাবে الَّغَوُا अर्थाৎ যভাবে الَّغَوُا اللهَ نَعُتُ

َ عَوْلَهُ الصَّابِرُوْنَ وَالصَّادِ قُوْلَهُ : অর্থাৎ ধৈর্যধারণকারী। ইমাম রাযী (র.) **লিখেন, ফে'ল এর পরিবর্তে ইস**মে ফায়েল আনার কারণ হলো, সে সকল ব্যক্তির একটা বিশেষ অভ্যাস প্রকাশ করা।

الُه । অর্থাৎ مُوَ - قَانِمًا । এর সিম্বত হওয়ার কারণে নয়। কেননা সিম্বত ও بَالْحَالِ । এর সিম্বত হওয়ার কারণে নয়। কেননা সিম্বত ও মওস্ফের মধ্যে فَصْلَّ بِالْاَجْنَبِيِّ तয়ছে।

े पठा म्लठ वकि अत्मुत उखता : قُولَهُ وَالنَّفَاعِلُ فِينْهَا مَعْنَى الْجُمْلَةِ

প্রশ্ন: كَانِكَ यদি মা'তৃফ ও মা'তৃফ আলাইহ -এর সমষ্টি থেকে হাল হয় তাহলে প্রয়োগ বৈধ হয় না। যদি তধু আল্লাহ শব্দ থেকে হাল হয় তাও বৈধ নয়। যেমন جَاءَزَيْدُ وَعَمْرُورَاكِبًا مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

وَالْمُسْتَغُفْرِيْنَ بِالْاسْعَارِ : বিশেষভাবে শেষ রাতের কথা এজন্য বলা হয়েছে যে, তা অন্তরকে মজবুত রাখা এবং রহানী শক্তি বৃদ্ধির কারণ হয়। নফসের উপর সে সময় জাগ্রত হওয়া কষ্টকর হয়ে দাঁড়ায়। রাতের শেষ প্রহর ছাড়া অন্য সময় ইন্তিগফার হতে পারে না– এমন উদ্দেশ্য নয়।

مُل ١٩ . إِنَّ البَدِيْنَ الْمَرْضِيِّ عِنْدَ اللَّه هُو الْاسْلَامُ الْمَرْضِيِّ عِنْدَ اللَّه هُو الْاسْلَامُ أَى السَّرْعَ الْمَبْعُوثُ بِيهِ التَّرُسُلُ الْمَبْنِيِّ عَلَى التُّوحِيْد وَفيْ قِرَاءَةٍ بِفَتْحِ أَنْ بَدَلُ مِنْ انَّهُ الدِّ بَذَلُ الشَّتَمْ إِلَّ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيثَنَ أُوتُوا ٱلكِتُبَ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى فِي الدِّينِ بِأَنْ وَحَّدَ بَعْضُ وَكَفَّرَ بَعْضُ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ بِالتَّوْحِيْدِ بَغْبًا مِنَ الْكُفِرِيْنَ بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرْ بِأَيْتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ أَى اَلْمَجَازَاةُ لَهُ.

. ٢. فَانْ حَاجُوكَ خَاصَمَكَ الْكُفَّارُ بَا مُحَمَّدُ فِي الدِّيْن فَقُلْ لَهُمْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ أَنْقَدْتُ لَهُ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِ وَخُصَّ الْوَجْهُ بِالنَّذِكْرِ لِشَرْفِهِ فَغَيْرُهُ أَوْلَى وَقُلْ لِلكَذِيثِنَ أُوتُوا ٱلكِتٰبَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارٰى وَٱلاُمِّيِّينَ مَشْرِكِي الْعَرَبِ ءَ اَسْلَمْتُمْ اَيْ اَسْلَمُوا فَإِنَّ اَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدُوا مِنَ التَّضَلَالِ وَإِنْ تَوَلَّوا عَن الْاسْلَامِ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ أَيْ اَلَّتْبَلِيْغُ لِلرَّسَالَةِ وَاللُّهُ بَصِيْرٌ بِالْعِبَادِ فَيُجَازِيْهِمْ باعْمَالِهِمْ وَهٰذَا قَبْلَ أَلاَمْرِ بِالْقِتَالِ.

ইসলাম। অর্থাৎ তাওহীদের বুনিয়াদের উপর প্রতিষ্ঠত যে জীবন-বিধানসহ রাসুলগণ প্রেরিত হয়েছেন তা। 🗓 এটা অপর এক কেরাতে اَبُدُل -এর بَدْل বা স্থলাভিষিক্ত বাক্যরূপে প্রথমাক্ষর ফাতাহসহ 📋 রূপে] পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় এটা بَدْلُ اشْتَــمَـالُ বা সন্নিবেশিত স্থলাভিষিক্ত পদ বলে গণ্য হবে। যাদেরকে কিতাব প্রদান করা হয়েছিল অর্থাৎ ইহুদি ও খ্রিস্টানরা তারা কাফেরদের প্রতি জিদবশত তাদের নিকট তাওহীদ সম্পর্কে জ্ঞান আসার পর তাদের মধ্যে ধর্ম বিষয়ে মতানৈক্য ঘটেছিল। কতকজন তাওহীদের উপর বিশ্বাস স্থাপন করল এবং আর কতকজন সত্য প্রত্যাখ্যান করল। আর কেউ আল্লাহর নিদর্শনকে প্রত্যাখ্যান করল। নিশ্চয় আল্লাহ অতি দ্রুত হিসাব গ্রহণকারী। অর্থাৎ তার প্রতিফল দানে [তিনি অতিদ্রুত]।

২০. হে মুহাম্মদ! যদি তারা কাফেররা তোমাদের সাথে ধর্ম বিষয়ে বিতর্কে বিতত্তায় লিপ্ত হয় তবে তুমি এদের বল আমি ও আমার অনুসারীগণ আল্লাহর নিকট চেহারা সমর্পণ করেছি। অর্থাৎ তাঁর প্রতি আমরা বাধ্যগত। শরীরের মধ্যে চেহারা সর্বোৎকৃষ্ট বলে তাকে বিশেষভাবে এ স্থানে উল্লেখ করা হয়েছে। এটাই যখন সমর্পিত তখন অন্য অঙ্গপ্রত্যঙ্গগুলোর তো কথাই নেই এবং যাদেরকে কিতাব প্রদান করা হয়েছে অর্থাৎ ইহুদি ও খ্রিস্টানগণ তাদেরকে ও নিরক্ষরদেরকে অর্থাৎ আরব মুশরিকদেরকে বল, তোমরা কি আত্মসমর্পণ করেছ? অর্থাৎ তোমরা ইসলাম গ্রহণ কর যদি তারা আত্মসমর্পণ করে তবে তারা পথভ্রষ্টতা হতে হেদায়েত পাবে আর যদি তারা ইসলাম হতে মুখ ফিরিয়ে নেয় তবে তোমার কর্তব্য কেবল প্রচার করা। রিসালাতের বাণী পৌছিয়ে দেওয়া। আল্লাহ বান্দাদের দ্রষ্টা । সূতরাং তিনি তাদের কার্যাবলির প্রতিফল দান করবেন। এ আয়াতটি যুদ্ধ সম্পর্কিত বিধান সংবলিত আয়াত নাজিল হওয়ার পূর্বের ছিল।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইসলাম এমন ধর্ম যার দাওয়াত ও তালীম প্রত্যেক নবী আপন আপন যুগে দান: ۚ قَدُلُمُ انَّ الدَّبَنَ عِنْدَ الَّله الإدُ 🕶 রেছেন। বর্তমানে তার পূর্ণাঙ্গ অবস্থা সেটাই, যাকে আখেরী জামানার নবী হযরত মুহাম্মদ 🚃 বিশ্ববাসীর সামনে পেশ 🗝 🚅 াৰতে বলেছেন। তথুমাত্র এমন আকিদা রাখা যে, আল্লাহ এক এবং কিছু নেক আমল করা ইসলাম নয় এবং তার দ্বারা াজ্যত লাভ হবে না।

২১. যারা আল্লাহর নিদর্শন প্রত্যাখ্যান করে, অন্যায়ভাবে নবীগণকে হত্যা করে হুলি অপর এক কেরাতে হুলি ক্রেছে। এবং যারা মানুষের মধ্যে ন্যায়ের ইনসাফের নির্দেশ দেয় তাদেরকে হত্যা করে এরা হলো ইহুদি সম্প্রদায়। বর্ণিত আছে যে, তারা তেতাল্লিশজন নবীকে হত্যা করে। তখন তাদের দাসদের একশত সত্তরজন এর নিষেধ করলে ঐদিন তাদেরও তারা হত্যা করে। তুমি তাদের মর্মন্তুদ শান্তির সুসংবাদ দাও ঘোষণা দাও। এ স্থানে ব্যক্তার্থে এটাকে সুসংবাদ রূপে আখ্যায়িত করা হয়েছে।

الَّذِينَ عَالَمُ مَوْصُولُ الْبَشَارَةِ تَهَكُّمُ لَهُمْ وَدُخِلَتُ عَالَمُ مَوْصُولُ الْبَشَارَةِ تَهَكُّمُ لَهُمْ وَدُخِلَتُ عَالَا اللَّذِينَ اللَّهُمْ وَدُخِلَتُ عَالَمُ اللَّهُمْ وَدُخِلَتُ الْفَاءُ فِي خَبِرِ إِنَّ لِشِبْهِ السَمِهَا اللهَ مَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ال

তালো কাজ তারা করেছে। যেমন— দান-সাদকা, আত্মীয়তার বন্ধন রক্ষা করা ইত্যাদি তা ইহকালে ও পরকালে নিক্ষল হবে। বাতিল বলে গণ্য হবে। কারণ শর্ত অর্থাৎ ঈমান না থাকায় এসব আমল কোনো ধর্তব্যের হবে না। তাদের কোনো সাহায্যকারী হবে না। শাস্তি থেকে কোনো রক্ষাকারী থাকবে না।

وَيَقْتُلُونَ وَفِيْ قِرَاءَةٍ يُقَاتِلُونَ النّبِينَ السّلهِ وَيَقْتُلُونَ النّبِينَ يَامُرُونَ النّبِينَ يَامُرُونَ النّبِينَ يَامُرُونَ الْنَاسِ وَهُمُ بِعَنْ النّاسِ وَهُمُ الْنَاسِ وَهُمُ الْنَاسُونِ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَسَبْعُونَ وَالْنِيمِ مُؤْلِمٍ مِنْ عِبَادِهِمُ فَقَتَلُوهُمْ فِي يَوْمِهِمْ وَذَيْلُ الْنِيمِ مُؤْلِمٍ وَذَيْلُ الْنِيمِ مُؤْلِمٍ وَذَيْلُ الْنِيمِ مُؤلِمِ النّسَارَةِ تَهَكُمُ لَهُمْ وَدُخِلَتُ الْنَاسُومُ وَدُخِلَتُ الْنَامُ وَي خَبْرِ إِنّ لِشِبْهِ السّمِهَا وَدُخِلَتُ الْنَاسُومُ وَلَا بِالشّرِطِ .

اُولَيْكَ الَّذِيْنَ حَبِطَتْ بَطَلَتْ اَعْمَالُهُمْ
 مَا عَمِلُوْهُ مِنْ خَيْرٍ كَصَدَقَةٍ وصَلَةٍ رَحِمٍ
 في الثُّدنيا وَالْآخِرَةِ فَلَااعْتِدَاد بِها فِي الثَّدنيا وَالْآخِرةِ فَلَااعْتِدَاد بِها لِعَدَمِ شَرْطِها وَمَا لَهُمْ مِنْ نُصِرِيْنَ
 مَانِعِیْنَ لَهُمْ مِنَ الْعَذَابِ .

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভূটি । তুঁটি । তুঁট

े व्याध्याकात এ মতভেদকে সামনের يَقْتُلُوْنَ النَّذِيْنَ এর পরে উল্লেখ করলে আরও ভালো يَقْتُلُونَ تَوَاءُةٍ يُقَاتِلُونَ عَرَاءُةً يُقَاتِلُونَ عَرَاءُةً يُقَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُقَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُقَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُقَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُقَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُقَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُعَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُعَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُعَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُعَاتِلُونَ عَرَاءً وَيُعَاتِلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَرَاءً وَيُعْتَلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَرَاءً وَيُعْتَلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُونَ عَرَاءً وَيُعْتَلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَلَيْكُونَ عَرَاءً وَيُعَاتِلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَرَاءً وَيَعْتَلُونَ عَرَاءً

قُولُهُ فَبَشَرُهُمْ بِعَذَابِ اَلِيْمٍ : অর্থাৎ, যে সকল কাজের উপর তারা অত্যন্ত আনন্দিত হচ্ছে এবং মনে করছে যে, আমরা অনেক ভালো কার্জ করছি তাদেরকে বলে দিন যে, তোমাদের সে সকল কাজের পরিণাম এই।

حَظًا مِنَ الْكِتٰبِ التَّوْرِٰسَةِ يَدْعُورَ حَالًا الِئي كِتُب اللَّهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيثَقَ مِنْهُمْ وَهُمْ مُغْرِضُونَ عَنْ قَبُولِ حُكْمِهِ نَزِلَ فِي الْيَهَوُدِ زَنِي مِنْهُمْ اثْنَانِ فَتَحَاكُمُوا إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَحَكَمَ عَلَيْهِ مَا بِالرَّجْمِ فَأَبُوا فَجِيُّ بالتَّوْرُسةِ فَرُجدَ فَسْيَهَا فَرُجما فَغَضُبُوا .

أَىْ بِسَبِبِ قُولِهِمْ لَنْ تَـمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودُتٍ أَرْبَعِيْنَ يَوْمًا مُدَّةَ عِبَادَةِ أَبَائِهِمُ الْعِجْلَ ثُمَّ تَزُولُ عَنْهُمُ وَغَرَّهُمْ فِي دِينهِمْ مُتَعَلَّقُ بِقُولِهِ مَا كَانُوْا يَفْتَرُونَ مِنْ قَوْلِهِمْ ذٰلِكَ .

فَكَيْفَ حَالُهُمْ إِذَا جَمَعْنُهُمْ لِيَوْمِ أَيْ فِىْ يَوْمِ لَا رَيْبَ شَكَّ فِيْهِ هُوَ يَوْمُ الْقِيْمَةِ وَوُقِيبَتْ كُلُّلُ نَفْسٍ مِنْ اَهِلْ الْكِتُبِ وَغَيْرِهِمْ جَزَاءً مَا كَسَبَتْ عَمِلَتَ مِنْ خَيْرٍ وَشَرٍّ وَهُمْ أَى النَّاسُ لَا يُظْلَمُونَ بِنَقْصِ حَسَنَةٍ أو نيادة سَيّئةٍ .

কুমি কি তাদেরকে দেখনি লক্ষ্য কর্নি <u>যাদেরকে</u> ٢٣ ২৩. তুমি কি তাদেরকে দেখনি লক্ষ্য কর্নি <u>যাদেরকে</u> वर्णा ﴿ عَالُ عِهَا - اللَّذِينَ राला وَيُدْعُونَ अर्था ﴿ صَالُ किंणात्वर्त ﴿ مَالُ مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّ ও অবস্থাবাচক পদ। তাওরাতের <u>অংশ</u> কিছু হিস্যা প্রদান করা হয়েছিল? তাদেরকে আল্লাহর কিতাবের দিকে আহ্বান করা হয়েছিল যাতে তা তাদের মধ্যে মীমাংসা করে দেয়। অতঃপর তাদের একদল মুখ ফিরিয়ে নেয়, আর তারাই তাঁর বিধান গ্রহণে পরাজ্মখ। একবার ইহুদিদের দুই ব্যক্তি ব্যভিচারে লিপ্ত হলে তারা রাসূল 🚟 -এর কাছে তার বিচার নিয়ে আসে। তখন তিনি তাদেরকে 'রজম' বা প্রস্তর নিক্ষেপে সংহার করার নির্দেশ দেন। কিন্ত তারা এ নির্দেশ মানতে অস্বীকার করে। শেষে তাওরাত নিয়ে আসা হলে এতেও ঐ বিধান পাওয়া যায়। [তখন বাধ্য হয়ে] উক্ত দুই ব্যাভিচারীকে রজম করা হয়। ফলে তারা খুব রাগ করে। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াত নাজিল করেছিলেন।

۲٤ جه. فَالْكُ التَّمَوَلَيْ وَالْإِغْرَاضُ بِأَنَّهُمْ قَالُوا ٢٤ عُ٢٠. ذُلِكَ التَّمَوَلَيْ وَالْإِغْرَاضُ بِأَنَّهُمْ قَالُوا এ হেতু যে, তারা বলে যে অর্থাৎ তাদের এ উক্তির কারণে, কয়েক দিন ব্যতীত অর্থাৎ চল্লিশ দিন, যে কয়েক দিন তাদের পূর্বপুরুষরা গোবৎসের পূজা করেছিল অগ্নি আমাদের স্পর্শ করবে না উক্ত কতকদিন পর তা তাদের উপর হতে অপসারিত হবে। নিজেদের ধর্ম সম্পর্কে তাদের এ মিথ্যা উদ্ভাবন উক্ত মিথ্যা কথন তাদেরকে প্রবঞ্চিত ত্র তুটি بَوْ يَفْ تَرُونَ विष्ठ فِيْ دِيْنِهِمْ क्रांतरह। সাথে مَتَعَلَقٌ বা সংশ্লিষ্ট।

> Yo ২৫. কিভাবে তাদের কি অবস্থা হবে? সেদিন, যাতে <u>কোনো সন্দেহ</u> সংশয় <u>নেই</u> অর্থাৎ কিয়ামতের দিন যখন আমি তাদেরকে একত্র করব এবং কিতাবী বা অন্যান্য প্রত্যেককে তার অর্জিত কর্মের ভালো বা মন্দ যা সে করেছে তার পূর্ণ প্রতিদান দেওয়া হবে এবং তাদের প্রতি অর্থাৎ লোকদের প্রতি সৎ আমল হ্রাস করে বা মন্দ আমল বাড়িয়ে দিয়ে কোনো অন্যায় করা হবে না।

# थामिक वात्नाहना

আলোচ্য বিষয়: এখানে সত্য ও অসত্যের আহ্বানকারীদের সাথে ইহুদিদের হঠকারিতা, বিরোধিতা, বিদ্বেষ ও এড়িয়ে চলার চরিত্র তুলে ধরা হয়েছে।

चें कें اَلَمْ تَرَ الِى الَّذِيْنَ ٱوْتُوا نَصِيْبًا مِنَ الْكِتْبِ : এসব আহলে কিতাব দ্বারা উদ্দেশ্য মদিনার ইহুদিরা, যাদের অধিকাংশই ইসলাম গ্রহণ থেকে বঞ্চিত ছিল। তারা ইসলাম ও মুসলমান এবং তাদের নবীর বিরুদ্ধে বিভিন্ন ষড়যন্ত্রে লিগু ছিল। ফলে একটি গোত্রকে এবং দুটি গোত্রকে দেশান্তর করা হয়েছিল।

ইছদিরা তাদের ধর্মীয় গ্রন্থেরও অনুসরণ করে না : তাদেরকে যখন আহ্বান করা হয় যে, পাক কুরআনের দিকে আস, যা তোমাদের স্বীকৃত কিতাবসমূহের দেওয়া ভবিষ্যদ্বাণী অনুযায়ী অবতীর্ণ এবং যা তোমাদের নিজেদের মতবিরোধসমূহের যথাযথ মীমাংসা দানকারী তখন তাদের ধর্মবেত্তাদের এক শ্রেণী অবজ্ঞাভরে মুখ ফিরিয়ে নেয়। অথচ পাক কুরআনের প্রতি আহ্বান প্রকৃতপক্ষে তাওরাত ইঞ্জিলের প্রতি আহ্বান; বরং অসম্ভব নয় যে, এ স্থলে মহান আল্লাহর কিতাব বলতে তাদের তাওরাত ও ইঞ্জিলকেই বোঝানো হয়েছে অর্থাৎ ধর, আমরা তোমাদের ঝগড়ার ফয়সালা তোমাদের কিতাবের উপরই ছেড়ে দিয়েছি। কিন্তু পরিহাসের কথা, তারা নিজেদের কুপ্রবৃত্তি ও তুচ্ছ স্বার্থের বশবর্তী হয়ে নিজেরদের কিতাবের নির্দেশনা হতেও মুখ ফিরিয়ে নেয়। না তার ভবিষ্যদ্বাণী শোনে, না তার নির্দেশে কর্ণপাত করে। তাইতো তারা ব্যভিচারীর রজম প্রস্তারাঘাতে হত্যা। -এর ক্ষেত্রে তাওরাতের সুস্পষ্ট নির্দেশকে পাশ কাটিয়ে যায়। যেমনটা সূরা মায়িদায় আসবে। –তাফসীরে ওসমানী।

ভাল্ড ধারণা ছিল যে, তারা তো দোজখে প্রবেশ করবেই না। যদি প্রবিষ্ট হয়ই, তবে তা সামান্য কয়েকদিনের জন্যে হবে। তাদের এ মনগড়া দাবি তাদেরকে প্রতারিত করেছে। তারা মনে করে তারা আল্লাহর অতি প্রিয়, আমরা যা কিছুই করি না কেন, বেহেশত আমাদের জন্যেই নির্ধারিত। আমরা ঈমানদার, আমরা অমুকের বংশধর এবং অমুক নবীর উম্মত। কাজেই আমাদেরকে আগুনে স্পর্শ করার কোনো ক্ষমতা নেই। আর যদি স্পর্শ করেও তাহলে পাপমুক্ত করার জন্যে কয়েকদিনের জন্য হতে পারে, এরপর আমরা বেহেশতে প্রবেশ করব। এ ভ্রান্ত ধারণা তাদেরকে এত নিত্রীক বানিয়ে দিয়েছে যে, তারা কঠোর থেকে কঠোর অন্যায়ে লিপ্ত হতে দ্বিধাবোধ করে না।

ভিত্ন নির্দান প্রায়দ প্রসঙ্গে মহান আল্লাহ সম্পর্কে কোনো প্রমাণহীন অযৌক্তিক তথ্যহীন বক্তব্য ও বিশ্বাস নিজেরা মনগড়াভাবে সৃষ্টি করে মহান আল্লাহর নামে ভিত্তিহীনভাবে তা চালিয়ে দেওয়াকে 'ইফতিরা' বা 'ভিত্তিহীন মনগড়া মিথ্যাচার' বলা হয়। আর ইহুদিগণ তাদের ধর্মবিশ্বাসে অসংখ্য মনগড়া ভিত্তিহীন মিথ্যা রটনা করে এগুলোকে তাদের ভ্রান্ত বিশ্বাসের সপক্ষে কল্লিত 'রক্ষাকবচ' বানিয়ে নিয়েছিল। আর তাদের ভ্রান্ত বিশ্বাসমূহের মধ্যে এটিও উল্লেখযোগ্য ছিল যে, ভিধু নামে মাত্র চল্লিশ দিন ব্যতীত] জাহান্নাম তাদের জন্য হারাম। তাদের বৃত্ত্বর্গদের সাথে সম্পর্ক ও বৃত্ত্বর্গদের স্পারিশই তাদের নাজাতের জন্যে যথেষ্ট। তাদের নাজাত ঈমান ও আমল ব্যতীত আপনা-আপনিই হয়ে যাবে।

نُكَيْنُ : এ প্রশ্নবোধক শব্দ আজাবের ভয়াবহতা, নিষ্ঠুরতা ও কঠোরতা বুঝানোর জন্যেই ব্যবহৃত হয়েছে।

وُوَيِّتُ : কারো উপর কোনো জুলুম করা হবে না। অর্থাৎ কাউকেও বিনা অপরাধে অথবা অপরাধের মাত্রার চেয়ে শান্তির পরিমাণ বেশি দেওয়া হবে না এবং কেউ তার সৎকর্মের প্রতিদান হতে বঞ্চিত হবে না।

वकिन त्राप्त अवाखा و المَعْدَ اللَّهُ اللّ وَالرُّوم فَقَالُ الْمُنَافِقُونَ هَيهَاتَ قُل اللُّهُمَّ يَا اللُّهُ مَلِكَ الْمَلْكِ تُؤْتِي تُعْطَى الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ مِنْ خَلْقَكَ وَتَنْذِعُ الْمُلْكَ مِشَنْ تَشَاءُ وَتُعزُّ مَنْ تَشَاءُ بِاينْتَائِهِ إِيَّاهُ وَتُذِلُّ مَنْ تَشَاءُ بِنَزْعِهِ مِنْهُ بِيَدِكَ بِقُدْرَتِكَ الْخَيْرُ أَى وَالشُّرُّ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْعٍ قَدِيْرٌ.

মুসলমানদের করতলগত হবে বলে যখন উন্মতকে প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন তথ্ন মুনাফিকরা উপহাস করে বলেছিল, ইস, কেমন [পাগলের] কথা! এ अमरक आञ्चार **जां** आला नाजिल करतन- वल, আল্লাহ্মা হে আল্লাহ ! সকল সাম্রাজ্যের অধিপতি তুমি তোমার সৃষ্টির <u>যাকে ইচ্ছা ক্ষমতা প্রদান কর</u> वा श्रान कत । ज्वर यात নিকট হতে ইচ্ছা ক্ষমতা কেড়ে নাও। যাকে সন্মান দানের ইচ্ছা কর তাকে সম্মান দাও এবং তা ছিনিয়ে যাকে ইচ্ছা তুমি হীন কর। তোমার হস্তেই তোমার ক্ষমতায়ই কল্যাণ এবং অকল্যাণ। তুমি সকল বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

२५ २٩. क्रिये तांवितक िवतम शतिगठ कत श्रविष्ठ कत وَتُولِجُ تُدَّخِلُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ تُدْخِلُهُ فِي الَّيْلِ فَيَيزِيْدُ كُلَّ مِنْهُمَا بِمَا نَقَصَ مِنَ ٱلْأَخُر وَتُخْرجُ الْحَتَى مِنَ الْمَيّتِ كَالْإِنْسَانِ وَالطَّائِرِ مِنَ النَّنْطُفَةِ وَالْبَيْضَةِ وَتُخْرِجُ الْمَيَّتَ كَالنُّنُطْفَةِ وَالْبَيْضَةِ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ أَيْ رِزْقًا وَاسِعًا .

এবং দিবসকে রাত্রিতে পরিণত কর প্রবিষ্ট কর। ফলে একটিতে যতটুকু হ্রাস পায় অন্যটিতে ততটুকু বৃদ্ধি পায়। তুমিই মৃত হতে জীবন্তের যেমন– বীর্য হতে মানুষের এবং ডিম হতে পাখির আবির্ভাব ঘটাও, আবার জীবন্ত হতে মৃতের যেমন- বীর্য এবং ডিমের আবির্ভাব ঘটাও। তুমি যাকে ইচ্ছা অপরিমিত রিজিক প্রচুর জীবনোপকরণ দান কর।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

मग्जा এकমাত্র আল্লাহর : পূর্বেই বলা হয়েছে, নাজরান প্রতিনিধি দলের নেতা وَوْلُهُ قُلِ اللَّهُمَّ مُلِكَ الْمُلَّكِ আৰু হারিছা ইবনে আলকামা বলেছিল, হযরত মুহাম্মদ 🚃 -এর উপর ঈমান আনলে রোম স্ম্রাট আমাদেরকে যে সম্মান ও **অর্থকড়ি** দেয় তা সব বন্ধ করে দেবে। সম্ভবত এ স্থলে দোয়া ও মুনাজাত আকারে তার সে উক্তির জবাব দেওয়া হয়েছে যে, তোমরা রাজা-বাদশার ক্ষমতা ও তাদের দেওয়া সম্মান দ্বারা প্রতারিত হও। জেনে রেখ, সার্বভৌম ক্ষমতা ও সম্মানের আসল মালিক আল্লাহ তা'আলা। যাকে ইচ্ছা দেওয়া ও যাকে ইচ্ছা বঞ্চিত করার ক্ষমতা তাঁরই হাতে। এটা কি সম্ভব নয় যে, তিনি

রোম ও পারস্যের রাজত্ব ও মর্যাদা কেড়ে নিয়ে মুসলিমগণকে দান করবেন? বরং মহান আল্লাহর ওয়াদা রয়েছে, তিনি এটা অবশ্যই করবেন। আজ মুসলিম সমাজের সহায়-সম্বলহীনতা ও শক্রদের দাপট দেখে তোমাদের এটা বুঝে না আসারই কথা। এ কারণেই তো ইহুদি ও মুনাফিকরা এই বলে ঠাটা করত যে, কুরাইশদের আক্রমণের ভয়ে ভীত হয়ে যারা মদিনার চারপাশে পরিখা খনন করছে, সেই মুসলমান আবার কায়সার ও কিসরার মুকুট ও সিংহাসন দখলের স্বপ্ন দেখছে। কিন্তু আল্লাহ তা আলা কয়েক বছরের মধ্যেই দেখিয়ে দেন যে, রোম ও পারস্যের ধনভাগ্তারসমূহের চাবিগুছে তিনি তাঁর প্রিয়নবীর হাতে তুলে দেন। হয়রত ফারকে আয়ম (রা.)-এর আমলে তা মুসলিম মুজাহিদগণের মাঝে বণ্টিত হয়।

আসলে এ বৈষয়িক ক্ষমতা ও সম্পদের আর কি মূল্য! সর্বশক্তিমান ও প্রজ্ঞাময় আল্লাহ ব্রহানী ক্ষমতা ও ইজ্জতের শীর্ষস্থান তথা নব্য়ত ও রিসালাতের পদমর্যাদাই যখন বনী ইসরাঈল থেকে কেড়ে বনী ইসমাঈলকে দান করলেন, তখন রোম ও আরব বিশ্বের প্রকাশ্য রাজত্ব যাযাবর আরবদের হাতে তুলে দেওয়ার মাঝে আন্তর্ধের কি আছে? এ প্রার্থনা যেন এক রকম ভবিষ্যদ্বাণী ছিল যে, অতি সত্ত্বর বিশ্বমানচিত্রে এক বিরাট পরিবর্তন আসবে। যে জ্ঞান্তি সন্তাভা বিবর্জিত হয়ে আলাদা পড়ে রয়েছে। তারা রাজক্ষমতা ও মহামর্যাদার অধিকারী হবে। এ যাবৎ যারা রাজত্ব করছিল তারা নিজেদের কর্মদোষে পতন ও হীনতার অতল গহররে নিক্ষিপ্ত হবে। —[তাফসীরে ওসমানী]

এর শর্ত প্রত্যেক ব্যাপারে প্রয়োগের ক্ষেত্রে বিশেষজ্ঞগণ এ রহস্য উদ্ঘাটন করেছেন বে, সম্পদ রাজ্য, শাসন ক্ষমতা ইত্যাদি নিয়ামত বন্টনের ক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টির সামগ্রিক কল্যাণের যোগ্যতার মাপকাঠিতে প্রাকৃতিক বিধানের ভিত্তিতেই সম্পাদন করেন। এসব নিয়ামত বন্টনের ব্যাপারে মহান আল্লাহর নৈকটা ও নৈতিক মূল্যবোধের দৃষ্টিভঙ্গী বিবেচিত নয় এবং নৈতিক উৎকর্ষতার শ্রেষ্ঠত্ব ও মহান আল্লাহর প্রিয় ও নিকটতম হওয়া এসব প্রাকৃতিক নিয়ামত বন্টনের নীতির সাথে আদৌ সম্পর্কিত নয়।

بَبِدِكَ الْخَبْرُ : অর্থাৎ মহান আল্লাহরই হাতে সর্বপ্রকার কল্যাণ। মন্দের সৃষ্টিও মৌলিকভাবে কল্যাণই বটে। কেননা সামগ্রিক বিশ্ব ব্যবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে এর মাঝে বহু কল্যাণ নিহিত রয়েছে। সহীহ হাদীসে আছে النَّخْيَرُ كُلُهُ فِيْ يَدَيْكَ صَالِحَةً وَالشَّرُ لَيْسَ الْبِيْكَ وَالسَّرُ لَيْسَ الْبِيْكَ وَالشَّرُ لَيْسَ الْبِيْكَ وَالسَّرُ لَيْسَ الْبِيْكَ وَالْسَرُ وَالْمَالِيَةُ وَالْسَرُ وَالْمَالِيْكَ وَالْسَرُ وَالْمَالِيْكَ وَالْمَالِيْكَ وَالْمَالِيْكَ وَالْمَالِيْكُ وَلِيْكُونَ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالَّةُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالَالِيْكُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالَالِيْكُونُ وَالْمَالَالْوَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمَالِيْلِيْكُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمَالِيْكُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَالْمِلْلِيْلُونُ وَالْمَالِيْلُونُ وَالْمِلْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلَالْمِلْلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَالْمِلْلُونُ وَلِيْلُونُ وَالْمِلْلُونُ وَلِيُسْلِيْلُونُ

يُوَالُوْنَهُمْ مِنْ دُوْنِ اَى غَنْبِرِ الْمُؤْمِنِيْنَ وَمَنْ يَسَفَعَلْ ذٰلِكَ أَى يُوَالِينِهِمْ فَلَيْسَ مِنْ دِبْنِ اللَّهِ فِي شَيَّ إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُفَةً مَصْدَرُ تُقليةٍ أَيْ تَخَافُوا مَخِافَةً فَلَكُمْ مَوَالَاتُهُمْ بِاللِّسَانِ دُوْنَ الْعَلْبِ وَهٰذَا قَبْلَ عِنَّةِ الْإِسْلَامِ ويَبَحْرَى فِي مَنْ هُوَ فِي بَلَدٍ لَيْسَ قَوِيًّا فِيْهَا وَيُحَذِّرُكُمُ يُخَوِّفُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ أَيْ أَنْ يَغْضِبَ عَلَيْكُمْ إِنْ وَالَّيْتُمُوهُمْ وَالْكِي التَّلْهِ الْمَصِيْرُ اَلْمَرْجِعُ فَيُجَازِيْكُمْ.

. قُلْ لَهُمْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صَدُوركُمْ قُلُوبُكُمْ مِنْ مَواَلَاتِهِمْ أَوْ تُبْدُوهُ تُنظِّهِرُوهُ يَعْلَمُهُ النُّكُهُ وَهُنَو يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي أَلْاَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْعُ قَدِيْرٌ وَمِنْهُ تَعْذِيْبُ مَنْ وَالْأَهُمْ .

مِنْ خَيْرِ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتُ ، مِنْ سُوءٍ مُبتَدأً خَبَرُهُ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بيَنهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيْدًا غَايَةً فِي نِهَايَةِ الْبُعَدِ فَلاَيصِلُ النَّهَا وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ كَرَّرَهُ لِلتَّاكِيد وَاللَّهُ رَءُونَ بُالْعِبَاد.

এদের ছাড़ा ﴿ كَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِئُونَ الْكُفِرِينَ ٱوْلِيّاً ﴾ ﴿ ٢٨. لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِئُونَ الْكُفِرِينَ ٱوْلِيّاً ﴾ <u>অবিশ্বাসীদেরকে বন্ধু রূপে গ্রহণ না করে।</u> তাদের সাথে যেন বন্ধুত্ব-সম্পর্ক না রাখে। যে কেউ এমন করবে অর্থাৎ তাদের সাথে বন্ধুত্ব সম্পর্ক রাখবে তার সাথে আল্লাহর দীনের <u>কোনো সম্পর্ক থাকবে না।</u> তবে হাঁ যদি তোমরা তাদের কোনো ভয়ের আশক্ষা مَهُ اللهِ عَلَيْهُ वो अभाजुक कर्म ا مُهُدرُ वो अभाजुक कर्म ا অর্থাৎ ভয় করার মতো [তোমাদের অবস্থা] হলে এদের সাথে তোমাদের মৌখিক বন্ধুত্ব হতে পারে; অন্তর হতে নয়। এ বিধান ইসলামের শক্তি ও গৌরব অর্জনের পূর্বে ছিল। বর্তমানে যে সমস্ত নগরে [অঞ্চলে] ইসলামপস্থিদের শক্তি নেই সেসব স্থানেও এ বিধান প্রযোজ্য। আল্লাহ তোমাদেরকে তাঁর নিজের সম্পর্কে সতর্ক করছেন। ভয় দেখাচ্ছেন যে, যদি এদের সাথে তোমরা বন্ধুত্ব পোষণ কর তবে তিনি তোমাদের উপর ক্রোধান্বিত হবেন। আর আল্লাহর দিকেই হলো প্রত্যাবর্তন। সে দিকেই ফিরতে হবে। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে প্রতিফল দান করবেন 🛭

১৯. এদেরকে বল, তোমাদের অন্তরে যা আছে অর্থাৎ এদের প্রতি যে বন্ধুত্ব তোমাদের হৃদয়ে আছে ত্র তোমরা গোপন কর বা ব্যক্ত কর প্রকাশ কর আল্লাহ তা অবগত আছেন এবং তিনি আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে তাও অবগত আছেন। আল্লাহ সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। যারা এদের অর্থাৎ কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব করে তাদের শাস্তি প্রদানও এর অন্তর্গত।

. ৩০. স্বরণ কর <u>যেদিন প্রত্যেকে সে যে ভালোকাজ</u> . ৩০. তৈ. স্বরণ কর <u>যেদিন প্রত্যেকে সে যে ভালোকাজ</u> করেছে তা উপস্থিত পাবে এবং সে যে মন্দকাজ করেছে তা উপস্থিত পাবে। مَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ अंगि । বা উদ্দেশ্য کخبر (এটা خُبر वा উদ্দেশ্য مُبتَدًّا সেদিন সে কামনা করবে সে এবং এর মধ্যে যদি দূর <u>ব্যবধান ঘটে যেত।</u> চূড়ান্ত পর্যায়ের দূরত্ব হতো যে সে পর্যন্ত যেন পৌছতে না পারে। আল্লাহ তাঁর নিজের সম্পর্কে তোমাদেরকে সতর্ক করছেন। বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এর পুনরোক্তি করা হয়েছে। আল্লাহ বান্দাদের প্রতি অত্যন্ত দয়ার্দ।

# তাহকীক ও তারকীব

(থেকে নয়। اسْتِعَانَةً : এর দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, وَلَيْ الْهِوْلَيْلَةُ الْهُوْلَهُمْ (অর্থ – ভালোবাসা) থেকে গৃহীত, اسْتِعَانَةً । এর মাফউলে মুতলাক, অর্থ – বিরত থাকা, হেফাজত করা। শব্দিটি মূলত وَأَنِيَةً ছিল, وَاوْ দারা তি -কে বিলুপ্ত وَاوْ দারা পরিবর্তন করে وَاوْ -কে বিলুপ্ত وَاوْ বুঝানোর জন্যে পেশ দেওয়া হয়েছে। –[হাশিয়ায়ে জামাল] وَاوْ এর ওজনে।

وَفِي الْمَخْسَارِ: تَقَىٰ يَعْقِى كَفَضْى يَقْضِى وَالتَّقُوٰى وَالتَّقُوٰى وَالتَّقَىٰ وَاحِدُ وَالتَّفَاةُ وَالتَّقَيْدَةُ. يُقَالُ إِثَّقَى تَقِيَّةً وَتَقَاةً وَفِيْ الْقَامُوْسِ: تَقَيْتُ الشَّنْ َ اَتْقَيْتُهُ مِنْ بَابِ ضَرَبَ. (جمل: ٣٩٥)

ত্র দারা মুযাফ বিলুপ্ত থাকার প্রতি ইন্সিত করেছেন। এর দারা ঐ সকল লোকদের কথা খণ্ডন করা হয়েছে যারা হার নকে মাফউল সাব্যস্ত করেন। কেননা মাফউল হলো মাজায। আর মাজায বিনা প্রয়োজনে উদ্দেশ্য নেওয়া ঠিক নয়।

وَمَا عَمِلَتٌ ، وَمَا عَمِلُتَ -এর দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, وَمَا عَمِلُتٌ -এর আতফ خَبَرُهُ تَوَدَّ -এর মাম্লের উপর নয়; বরং এটা মুবতাদা, এর খবর হলো تَوَدُّ কেননা এ সময় عَمِلَتٌ . تَوَدُّ -এর সর্বানাম থেকে হাল হবে। আর সাহায্য না করার কারণে হাল হওয়া সঙ্গত নয়।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এবং সর্বপ্রকার পরিবর্তন-পরিবর্ধনের লাগাম যখন একমাত্র মহান আল্লাহরই হাতে, তখন সেই মহান আল্লাহর প্রতি বিশ্বাসী মুসলিমগণের জন্যে এটা কিছুতেই শোভনীয় নয় যে, তারা তাদের মুসলিম ভাইদের দ্রাভৃত্ব ও বন্ধুত্বে সভুষ্ট না থেকে অনর্থক মহান আল্লাহর দুশমনদের সাথে বন্ধুত্ব করতে অগ্রসর হবে। মহান আল্লাহর বন্ধুত্ব ও ভালোবাসা তাদের নসিবে নেই। একজন মুসলিমের আশা-নিরাশা শুধু আল্লাহ রাব্বল ইজ্জতের সাথেই সম্পৃক্ত থাকা উচিত। মহান আল্লাহর সাথে এরূপ সম্পর্ক যাদের আছে তারাই তাঁর আস্থা ও ভালোবাসা এবং তাঁর সাহায্য-সহযোগিতার উপযুক্ত হতে পারে। হাঁা, কৌশলগত কারণে কাফেরদের অনিষ্ট হতে আত্মরক্ষার উপায় হিসেবে শরিয়তসন্মত ও যুক্তিযুক্ত নীতিতে যদি তাদের সাথে মৈত্রী স্থাপন করা হয়, তবে সেটা ব্যতিক্রম। যেমন– যুদ্ধ ক্ষেত্রে ঠিক এ রকমই এক ব্যতিক্রম।

এ আয়াতে কাফের, নান্তিক মহান আল্লাহর নাফরমানদের সাথে মুসলমানগণের বন্ধুত্ব করাকে কঠোরভাবে নিষিদ্ধ ঘোষণা করা হয়েছে। বৃদ্ধি-বিবেচনা ও থৌক্তিকতার দিক হতে মুসলমান ও কাফেরের বন্ধত্ব সম্ভব নয় এবং আদর্শিক দিক হতেও পরস্পর বিরোধী চিন্তা-বিশ্বাস ও কর্মতৎপরতায় লিপ্ত ব্যক্তিদের সাথে বন্ধুত্ব কলা চীয় চেতনা, আত্মর্যাদা বোধ ও ব্যক্তিত্বের সম্পূর্ণ পরিপন্থি।

مِنْ دُوْنِ الْمُوَّمِنِيْسُ 'মু'মিন ব্যতীত।' অর্থাৎ মু'মিনগণকে বাদ দিয়ে কাফেরদের সাথে অথবা মু'মিনের সাথে কিছে কাফেরদের সাথে অর্থাৎ কিছু কিছু বন্ধু মু'মিন ও কিছু কিছু কাফের উভয় প্রকারই নিষিদ্ধ।

্রিট্রা: শব্দটি টুর্ট্র-এর বহুবচন টুর্ট্রএমন বন্ধুকে বলে যার প্রতি আন্তরিক ভালোবাসা ও বিশেষ সম্পর্ক থাকে। উদ্দেশ্য এই যে, মু'মিনদের পরম্পরে বিশেষ সম্বন্ধ ও আন্তরিক ভালোবাসা থাকে। আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদেরকে এ বিষয় থেকে কঠোর নিষেধ করেছেন যে, তারা যেন কাফেরদেরকে তাদের অন্তরঙ্গ বন্ধু না বানায়। কারণ কাফের হলো আল্লাহর এবং মু'মিনদের শক্র। কাজেই তাদেরকে মিত্র ভাবার কোনো প্রশুই আসে না এবং শরিয়ত মতে তা বৈধ হতে পারে না। আল্লাহ তা'আলা এ বিষয়বস্তুকে কুরআনের কয়েক জায়গায় অতি স্পষ্টভাবে বর্ণনা করেছেন, যাতে ঈমানদারগণ কাফেরদের সাথে মৈত্রী, বন্ধুত্ব ও বিশেষ সম্পর্ক থেকে দূরে থাকে। অবশ্য প্রয়োজন মাফিক ও বিশেষ মঙ্গলের প্রতি লক্ষ্য রেখে তাদের সাথে সন্ধি ও চুক্তি করা যেতে পারে এবং ব্যবসায়িক লেনদেনও করা যেতে পারে। এভাবে যে সকল কাফের মুসলমানদের শক্রনয়, তাদের সাথে সন্ধ্যবহার করা এবং সদাচার করা বৈধ।

হুঁ। ইটা, যদি কাফেরদের তরফ হতে তোমাদের ক্ষতির কোনো আশঙ্কা থাকে, তবে এমন ক্ষেত্রে ক্ষতির আশঙ্কা মুক্তির জন্যে যতটুকু বাহ্যিক বন্ধুত্বপূর্ণ সম্পর্ক রক্ষা করা দরকার, শুধু ততটুকু সম্পর্ক স্থাপন করা অনুমোদনযোগ্য। কাফেরদের সম্পর্কে তিনটি সম্ভাব্য অবস্থা হতে পারে। যথা–

- ১. তাদের সাথে বন্ধুত্ব ও হৃদ্যতা।
- ২. বাহ্যিক সৌজন্য, উত্তম চারিত্রিক ব্যবহার, মানবীয় সম্পর্ক প্রতিষ্ঠা ও উদার ব্যবহার।
- ৩. ভদ্র আচরণ ও মানবীয় সম্পর্কের বুনিয়াদে তাদের উপকার ও কল্যাণ সাধন। এক্ষেত্রে ইসলামি আইন ও শরিয়তবিদগণের সুচিন্তিত সিদ্ধান্ত হলো, কাফেরদের সাথে আন্তরিক বন্ধুত্ব ও গভীর সম্পর্ক স্থাপন কোনো অবস্থায়ই জায়েজ নয়। তৃতীয় অবস্থা খুব কঠিন নয়। মানবীয় প্রেম, সৌজন্য, কল্যাণ ও উপকার মুসলমানগণের বিরুদ্ধে যুদ্ধরত কাফেরদের সাথে জায়েজ নেই। যাদের সাথে শান্তিপূর্ণ সহাবস্থান ও শান্ত পরিবেশে বসবাস করছ, এমন ধরনের কাফেরদের সাথেও মানুষ হিসেবে সম্পর্ক রক্ষা ও উপকার সাধন করা বৈধ ও সঙ্গত। বাহ্যিক সৌজন্য ও মানবীয় সম্পর্ক স্থাপন উত্তম আচরণ তিন অবস্থায় বৈধ। যথা-
- ক্ষতি থেকে আত্মরক্ষার জন্যে ।
- ২. কাফেরের দীনি ফায়েদার লক্ষ্যে অর্থাৎ তার সাথে সম্পর্ক স্থাপনের মাধ্যমে হেদায়েতের পথে অগ্রসরের উদ্দেশ্যে।
- ৩. কাফের যখন মেহমান [অতিথি] হিসেবে আগমন করে তখন মেহমানের ইকরাম তথা সম্মান প্রদর্শনের জন্যে। এ তিন অবস্থা ব্যতীত নিজের স্বার্থ উদ্ধার, মর্যাদা বৃদ্ধি, নেতৃত্ব প্রতিষ্ঠা ইত্যাদির জন্যে কোনো কাফেরের সাথে সম্পর্ক প্রতিষ্ঠা কোনো মতেই জায়েজ নয়। আর কাফেরের সাথে সম্পর্ক স্থাপনের ফলে যদি নৈতিক-ধর্মীয় অবস্থার অবক্ষয় ও ক্ষতির আশঙ্কা থাকে, এমতাবস্থায় তাদের সাথে মিলামিশা ও সম্পর্ক স্থাপন করা আরো কঠোরভাবে নিষিদ্ধ।

ভিতৰ বাসস্থান যখন মহান আল্লাহরই সমীপে, তখন সে আল্লাহ তা আলার প্রকাশ্য ও গোপন, প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষ সকল বাসস্থান যখন মহান আল্লাহরই সমীপে, তখন সে আল্লাহ তা আলার প্রকাশ্য ও গোপন, প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষ সকল বাসস্থান অবাধ্যতা থেকে বিরত থেকো। এ আয়াতে মহান আল্লাহর প্রিয় রাস্ল = এর মাধ্যমে সকল মানুষকেই সমোধন করা হয়েছে।

ভিদানের এ দৃশ্য যদি তাকে অবলোকন করতে না হতো! এ আফসোস তাদের হৃদয়েই সৃষ্টি হবে যাদের কাছে তাদের আলো ও মন্দ উভয় ধরনের আমলের স্তৃপ হাজির হবে এবং এমতাবস্থায় যে, হতভাগ্যের সামনে শুধু বদ আর বদের স্তৃপই কিরামিত হবে। তার করুণ অবস্থার কথা কি কল্পনা করা যায়? بَنْنَا بَاللَّهُ সর্বনামটি মানুষের নিজের দিকে আর بَنْنَا مُعَالِمُ সর্বনামটি কিরামত দিবসের দিকে অর্থাৎ সে আফসোস করে বলবে – আহা! আমার আমলসহ আমার ও কিয়ামত কিরের হব্যে বদি আরও বিস্তর ব্যবধান থাকত! আমার সমস্ত কর্মের এ প্রতিদান দিবসটি যদি আরও অনেক দেরিতে হ্যা

কারণেই আমরা প্রতিমাপূজা করে থাকি যেন এগুলোর মাধ্যমে আমরা আল্লাহর নৈকট্য লাভ করতে পারি। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- হে মুহাম্মদ! এদেরকে বল, তোমরা যদি আল্লাহকে ভালোবাস তবে আমার অনুসরণ কর। আল্লাহ তোমাদেরকে ভালোবাসবেন। অর্থাৎ তিনি তোমাদেরকে পুণ্যফল দান করবেন এবং **তোমাদের পাপ**সমূহ ক্ষমা করবেন। যে ব্যক্তি আমার অনুসরণ করবে তার তরফ হতে পূর্বে যা ঘটে গেছে অর্থাৎ গুনাহ ইত্যাদি আল্লাহ তৎপ্রতি অত্যন্ত ক্ষমাশীল, তার প্রতি পরম দয়ালু।

তাওহীদ সম্পর্কে যে নির্দেশ দিয়েছেন সে সম্পর্কে তাদের আনুগত্য কর। আর যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয় আনুগত্য প্রদর্শন হতে পরাজ্যুখ হয় তবে আল্লাহ সভ্য প্রভ্যাব্যানকারীদেরকে ভালোবাসেন না। অর্থাৎ এদেরকে তিনি শান্তি প্রদান করবেন।

افَامَةَ الظَّاهِرِ مَقَامَ खात وَ لَا يُحِبُّ الْكُفريْنَ অৰ্থাৎ সর্বনাম [ - তারা । -এর স্থলে ع - الكافرين वित्नया الكافرين - এর ব্যবহার হয়েছে। মূলত ছিল 🎁 🎉 আল্লাহ এদেরকে ভালোবাসেন **না: এদের শান্তি** প্রদান করবেন।

**ইমরানের বংশ**ধরকে অর্থাৎ ইবরাহীম ও ইমরানকেও বিশ্বজগতে মনোনীত করে গ্রহণ করে নিয়েছেন। এদের বংশধরের মাঝে তিনি **নবীগণের আবির্ভাব ঘটিয়েছেন** ।

৩৪. এরা সন্তানসন্ততি, এদের কুতকজন কতকজন থেকে জাত। আল্লাহ সর্বশ্রোতা, সর্বজ্ঞ।

স্শরিকগণ বলত, আল্লাহর প্রতি ভালোবাসার وَنَزَلَ لَمَّا قَالُوْا مَا نَعْبُدُ الْأَصُنَامَ اللَّا حُبًّا لِلَّه لِيَقْرُبُونَا اللِّهِ قُلْ لَهُمْ يَا مُحَمَّدُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللهَ فَأَتَبِعُوْنِي يَحْبِبْكُمُ اللُّهُ بِمَعْنَى اَنَّهُ يُثِيبُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمُ ذُنُوْبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ لِمَن اتَّبِعَنِي مَا سَلَفَ مِنْهُ قَبْلَ ذَلِكَ رَحِيْمُ بِهِ -

مع الله عَمْ الله عَلَى الله عَمْ الله عَلَى الله عَمْ الله وَ الرَّسُولَ فِيمَا عَلَى الله وَالرَّسُولَ فِيمَا عَلَى الله وَالرَّسُولَ فِيمَا عَلَى الله وَالرَّسُولَ فِيمَا عَلَى الله وَالرَّسُولَ فِيمَا يَاْمُرُكُمْ بِهِ مِنَ التَّتُوجِيْدِ فَانْ تَوَلُوا اَعْرَضُوا عَنِ التَّطَاعَةِ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفِرِيْنَ فِيه إِقَامَةُ النَّظَاهِرِ مَقَامَ الْمَضْمَرِ أَيْ لَا يُحِبُّهُمْ بِمَعْنَى أَنَّهُ يُعَاقِبُهُمْ.

७ . ٣٣ ٥٥. <u>निचत्र बाल्लार बामम, नृर, हेरदारीम अ</u>. إنَّ اللَّهَ اصْطَفَى اِخْتَارَ اُدَمَ وَنُوحًا وَالَ إِبْرُهِيْمَ وَالَ عِمْرَانَ بِمَعْنَى أَنْفُسِهِمَا عَلَى الْعُلَمِينَ بِجَعْلِ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ نَسْلِهِمْ . . ذُرّيَّةً بَعَضْهَا مِنْ وَلَدٍ بَعْضٍ مِنْهَمْ

وَاللُّهُ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ.

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইহুদি খ্রিস্টানদের দাবি ছিল যে, আল্লাহর সাথে আমাদের এবং আমাদের সাথে আল্লাহর ভালোবাসা আছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, তথু এ ধরনের দাবি এবং মনগড়া পন্থায় চলার দারা আল্লাহর ভালোবাসা এবং সন্তুষ্টি অর্জন হয় না। এটা তাদের মৌখিক দাবি মাত্র, আর দলিল ছাড়া দাবি গ্রহণযোগ্য নয়। ভালোবাসা একটি গোপন বিষয়, কার সাথে কার ভালোবাসা আছে বা নেই এবং কম আছে না বেশি, তা পরিমাপের কোনো যন্ত্র নেই। বিভিন্ন অবস্থা ও আচরণ দ্বারাই তা অনুমান করা

যায়। ভালোবাসার যেসব নিদর্শনাবলি রয়েছে তার দ্বারা বুঝা যায় যে, এ সকল লোক আল্লাহর ভালোবাসার দাবিদার এবং তাঁর প্রিয়পাত্র হওয়ার আকাজ্জী। আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতের মাধ্যমে তাঁর ভালোবাসার মানদণ্ড জানিয়ে দিয়েছেন। অর্থাৎ পৃথিবীতে যদি কারো নিজ মালিকের সাথে প্রকৃত ভালোবাসার দাবি থাকে, তাহলে এটা তার জন্যে আবশ্যক যে, তাকে হয়বৃত মুহামদ = এর কণ্টিপাথরে পরীক্ষা করে দেখতে হবে। পরীক্ষার পর আসল ও নকল স্পষ্ট হয়ে যাবে।

वाता करत वकि श्रः الله : بِمَعْنَى يُثِيْبُكُمْ वाता करत वकि श्रः وَيُوبِّكُمُ الله وَ اللَّهُ عَنَى يُثِيْبُكُمْ

খন: আল্লাহর প্রতি ভালোবাসার সম্পর্ক করা সঙ্গত নয়। কেননা ভালোবাসা বলা হয় مَبْلَانُ الْقَلْبِ الِيَ الشَّيِّ তথা কোনো বস্তুর প্রতি আন্তরিক আকর্ষণকে। আর আল্লাহ অন্তর থেকে মুক্ত।

🖥 🕃 র: ভালোবাসা দারা উদ্দেশ্য ছওয়াব ও প্রতিদান দান করা।

عَوْلُهُ اَطَيْعُوا اللّهُ : এ আয়াতেও হ্যরত রাস্লুল্লাহ —এর প্রতি সম্বোধনের মাধ্যমে সাধারণ মানুষকেও সম্বোধন করা হয়েছে। اللّه (মৌলিকভাবে এবং মূল লক্ষ্য হিসেবে মহান আল্লাহর আনুগত্যের উল্লেখ করা হয়েছে; الرّسُولُ -এর আনুগত্যকে মহান আল্লাহর আনুগত্যের অধীন ও প্রতিনিধিত্বমূলক আনুগত্য হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থাৎ রাসূলে কারীম — আনুগত্যের মাধ্যমেই প্রকৃতপক্ষে মহান আল্লাহর আনুগত্য করা যায়। কেননা প্রগাম্বর মহান আল্লাহর প্রগাম ও নির্দেশসহ আগমন করে থাকেন।

غُوْلُهُ فَانْ تَوَلَّوُا : [যারা রাস্লে কারীম الله -এর আনুগত্যকে অস্বীকার করে এবং অবাধ্যতা প্রকাশ করে, মহান আল্লাহর মহব্বতের দাবিতে তাদের মুখে যত খৈ-ই ফুটুক না কেন, মূলত তাঁরা কাফের।] فَانِ تُمَوِّلُو অর্থাৎ যারা এমনি সাফ হুকুম মেনে নিতে অস্বীকার করে। –[তাফসীরে মাজেদী]

غُولُهُ اَعُرُضُوا : এর দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, تَوَلَّوا হলো অতীতকালীন সীগাহ, মুযারে নয়। যেমন কেউ কেউ বলেছেন, কারণ মুযারের ক্ষেত্রে একটি يَنْ विल्खि অনিবার্য হয়। ব্যাপকতার উদ্দেশ্যে এবং এ কথা বুঝানোর জন্যে যে, তাওহীদ থেকে বিরত থাকা কুফরির কারণ ঘটে। مُمْ বহুবচনের স্থলে الْكُفِرِيْنَ প্রকাশ্য ইসম ব্যবহৃত হয়েছে।

وَالْتَوْحِيْدِ : এটাও একটি প্রশ্নের উত্তর। শাখাগত আমল থেকে বিমুখ হওয়া কৃফরি অনিবার্য করে না। অথচ এখানে বলা হয়েছে اِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْكُفِرِيْنَ এর দ্বারা বুঝা যায় যে, শাখাগত আমল থেকে বিরত থাকাও কৃফরি অনিবার্য করে।

উত্তর: এখানে اغْرَاضٌ তথা বিরত থাকা দ্বারা তাওহীদের স্বীকারোক্তি থেকে বিরত থাকা উদ্দেশ্য।

হৈ হৈবরত নুহ (আ.)] নূহ ইবনে লামেখ অথবা লমক একজন নবী। বহুকাল আগে ইরাকে রাস্ল হিসেবে প্রেরিত হয়েছিলেন। বিভিন্ন বর্ণনার মাধ্যমে জানা যায়, হয়রত আদম (আ.)-এর পর দশম পুরুষে তাঁর আগমন ঘটে। তিনি পরম ধৈর্য ও নিষ্ঠার সাথে সাড়ে নয়শত বছরকাল প্রকাশ্যে ও গোপনে, দিবসে ও রাতে ইসলাম গ্রহণের আহ্বান জ্ঞাপন করা সত্ত্বেও জাতির স্বল্প সংখ্যক লোক ব্যতীত সবাই তাঁর বিরোধিতা করে। অবশেষে আল্লাহ তা আলা হয়রত নূহ (আ.) ও তাঁর প্রতি বিশ্বাস আনয়নকারী মৃষ্টিমেয় লোক ও প্রাণীকুলের মধ্যে এক এক জোড়া প্রাণী ছাড়া, সমস্ত জনপদ, মানুষ, প্রাণীকুলসহ মহাপ্লাবনের মাধ্যমে ধ্বংস করে দেন।

غُوْلَهُ الْرَافِيَّمُ : হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বংশধর আলে ইবরাহীমের উল্লেখের সাথে আলে ইসমাঈলের উল্লেখ হয়ে গৈছে। কেননা হযরত ইসমাঈল (আ.) হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর ছেলে ছিলেন। হযরত ইবরাহীম (আ.) ও হযরত ইসমাঈল (আ.) সম্পর্কীয় টীকা প্রথম পারার পঞ্চদশ রুকুতে বর্ণিত হয়েছে।

خَرَانُ عَرَانُ : ইমরান নামীয় দুজন প্রসিদ্ধ ব্যক্তিত্বের সন্ধান ইতিহাসে পাওয়া যায়। একজন হযরত মূসা (আ.)-এর পিতা ইমরান ইবনে ইয়াসহার। অপরজন তাঁর কয়েক শতাব্দী পরে হযরত মরিয়ম (আ.)-এর পিতা হযরত ঈসা (আ.) -এর সন্মানিত নানা ইমরান ইবনে মাতান। এখানে উভয় ইমরানই উদ্দেশ্য হতে পারে। কিন্তু আয়াতের পূর্ব-সম্পর্কের ভিত্তিতে এখানে ইমরান অর্থাৎ মরিয়ামের পিতা ইমরান গ্রহণ করাই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত। হাসান বসরী ও ওয়াহাব (র.)-এ ক্ষেত্রে পরবর্তী ইমরানের কথাই উল্লেখ করেছেন। –[তাফসীরে ইবনে কাছীর, রুহুল মা'আনী, কাবীর।]

তাফসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ৭৮

ইবরান্থীম ও ইমরানের বংশধর দারা স্বয়ং ইবরাহীম এবং ইমরান উদ্দেশ্য। ইমরান হযরত মৃসা مُوْسَى بْنُ عِيْمَرَانَ بَّنِ يَصْهُرَ بْنِ قَاهَثِ بْنِ لَاوْى بْنِ يَعْفُوْبَ بْنِ اِسْلَحَق بْنِ -পর পিতার নাম। বংশধারা এরূপ-مَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ بِنْ مَاثَانَ بِنْ -হযরত মরিয়মের পিতার নামও ইমরান ৷ তাঁর বংশধার়া এরূপ إبْرَاهِيْمَ عَلِيْهُمَ السَّلَامُ । উভয়ের মাঝে ১ হাজার ৮ শত বছরের ব্যবধান ছিল يَاهُوزَ بَنْ يَعْقُوبَ بَنْ اِسْلُحَقَ بَنْ إِبْرَاهِيْسَمَ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ

মানব জাতির শ্রেষ্ঠত্ব এবং ইবরাহীমী বংশধারার ইতিবৃত্ত : আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টিরাজির মধ্যে জমিন, আসমান, চাঁদ, সুরূজ, তারকা, ফেরেশতা, জিন, গাছপালা, পাথর কত কিছু বিরাজমান। কিন্তু মানবজাতির পিতা হযরত আদম (আ.)-এর মাঝে তিনি নিজের সর্বব্যাপক জ্ঞান ও প্রজ্ঞা হতে দৈহিক ও আত্মিক যোগ্যতার যে সমষ্টি গচ্ছিত রাখেন তা আর কোনো সৃষ্টির মাঝে রাখেননি; বরং তিনি ফেরেশতাগণ কর্তৃক আদমকে সিজদা করিয়ে একথা স্পষ্ট করে দেন যে, তাঁর দরবারে হযরত আদম (আ.)-এর মর্যাদা আর সব মাখলুকের উর্ধেষ্য। হযরত আদম (আ.)-এর এ নির্বাচনী মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব, যাকে আমরা 'নবুয়ত' নামে অভিহিত করে থাকি, তা কেবল তাঁরই ব্যক্তিত্বের জন্যে নির্দিষ্ট ও সীমিত ছিল না: বরং পরবর্তীকালে তাঁর বংশধরদের মধ্যে হযরত নৃহ (আ.)-ও তা লাভ করেন এবং তাঁর পরে লাভ করেন তাঁর উত্তরপুরুষ হযরত ইবরাহীম (আ.)। এখান থেকে একটি নতুন অবস্থার সূত্রপাত হয়। হযরত আদম (আ.) ও হযরত নূহ (আ.)-এর পর পৃথিবীতে যত মানুষ বসবাস করে তারা সকলে তাদেরই বংশধর। তাদের বংশধারার বাইরে কোনো জনগোষ্ঠীর বাস এ পৃথিবীতে ছিল না। কিন্তু হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পর অবস্থার ব্যতিক্রম ঘটে। কেননা তাঁর পরে পৃথিবীতে তাঁর বংশধারা ছাড়া আরও বহু বংশধারা বর্তমান। কিন্তু যে আল্লাহ তা'আলা তাঁর অগণিত সৃষ্টিরাজির মধ্যে নবুয়তের পদমর্যাদার জন্যে কেবল হযরত আদম (আ.)-কে মনোনীত করেছিলেন। তাঁরই সর্বজনীন জ্ঞান ও সার্বভৌম কর্তৃত্ব পরবর্তীকালে এ মহান পদমর্যাদার জন্যে হাজারও বংশধারার মধ্যে কেবল হযরত ইবরাহীম (আ)-এর বংশধারাকেই নিদিষ্ট করে দেন। হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পর যত নবী-রাসূলের আবির্ভাব ঘটে তাঁরা সকলেই তাঁর দুই পুত্র হযরত ইসহাক ও হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর বংশে জন্মগ্রহণ করেন। সাধারণত বংশধারা পিতার থেকেই বয়ে চলে। হযরত মাসীহ (আ.) বিনা বাপে জন্মগ্রহণ করেছিলেন। ধারণার সৃষ্টি হতে পারত যে, তাঁকে ইবরাহীমী বংশধারা হতে ব্যতিক্রম वनতে হবে। তাই আল্লাহ তা'আলা الْ عَسْرَانُ [ইমরানের বংশধর] ও ذُرِّيَّةً بِعَضْهَا مِنْ بَعْضِ وَ [ইমরানের বংশধর] বংশধর] বলে ইশারা করে দিয়েছেন যে, হযরত মাসীহ (আ.) যখন বিনা বাপে জন্মগ্রহণ করেছেন, তখন তাঁর বংশ পরিক্রমাও মায়ের দিক থেকেই ধরা হবে, মহান আল্লাহর থেকে নয়, নাউযুবিল্লাহ। আর তাঁর মা মরিয়াম (আ.)-এর পিতা ইমরানের বংশ পরাম্পরা তো শেষ পর্যন্ত ইযরত ইবরাহীম (আ.) পর্যন্ত পৌছায়। কাজেই ইমরানের বংশ ইবরাহীমী বংশেরই একটি শাখা হলো, ফলে কোনো নবী আর ইবরাহীমী বংশের বাইরে হলো না। –[তাফসীরে ওসমানী]

আর্থাৎ তিনি সকলের দোয়া ও কথা শোনেন, তিনি সব কথা সব ভাষায়ই শুনেন এবং সকলের غُلِيمً عَلِيمً عَلِيمً প্রকাশ্য ও গোপন যোগ্যতা জানেন, তিনি মানব মনের সকল চিন্তা-কল্পনাও জানেন। কাজেই এ ধারণা করার অবকাশ নেই যে, তিনি কোনো যাচাই-বাছাই ছাড়াই যেনতেন প্রকারে মনোনীত করেছেন। তাঁর যাবতীয় কাজ পরিপূর্ণ জ্ঞান ও প্রজ্ঞা অনুসারে সাধিত হয়। -[তাফসীরে ওসমানী]

ত ৩৫. ऋत् कत, <u>यथन है भतात्नत खी</u> हान्ना <u>वर्त्निहन</u> अर्था९ مَنْ فَالَتِّ امْرَاتُ عِنْمَرانَ حَنَّةً لَمَّ اَسَنَّتْ وَاشْتَاقَتْ لِلْوَلَدِ فَدَعَتِ اللَّهُ وَاحْسَّتْ بِالْحَمْلِ يَا رَبِّ إِنِّيْ نَذَرْتُ أَنْ أَجْعَلَ لَكَ مَا فِيْ بَطْنِيْ مُحَرَّرًا عَتِيْقًا خَالِصًا مِنْ شَواغِلِ الدُّنْيَا لِخِدْمَةِ بَيْتِكَ الْمُقَكَّسِ فَتَقَبَّلُ مِنْنَى إِنَّكَ آنْتَ السَّمِيْعَ لِلدُّعَاءِ الْعَلِيْمُ بِالنِّيَّاتِ وَهَلَكَ عِمْرَانُ وَهِي حَامِلُ. ७५. <u>अठः १५ वर्ग क्ष्मव कर्जन</u> अर्था९ वक कन्गा فَلَمَّا وَضَعَتْهَا وَلَدَتْهَا جَارِيةً وَكَانَتْ تَرْجُو اَنْ يَكُونَ غُلاَمًا إِذْ لَمْ يَكُنُّ يُحُرَّرُ إِلَّا الْغِلْمَانُ قَالَتْ مُتَعَيِّرَةً يَا رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُهَا أُنْثَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ أَى عَالِمُ بَمَا وُضَعَت جُمْلَةُ اعْتراضٍ مِنْ كَلَامِهِ تَعَالَى وَفِيْ قِراءةٍ بِضُيّمَ التَّاءِ وَلَيْسَ الَّذَكُرُ الَّذِيْ طَلَبَتْ كَالْانْشَى الَّتِنِي وُهِبَتْ لِانَّهُ يُقَصَّدُ لِلْخَدْمَةِ وَهِيَ لَا تَصْلُحُ لَهَا لِضُعْفَهَا وَعَوْرَتِهَا وَمَا يَعْتَرِيْهَا مِنَ الْحَيْضِ وَنَحْوِهٖ وَانِينَ سُمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَانِّنِي أَعَيْدُهَا

بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا أَوْلاَدَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجيْمِ

المَّطْرُوْدُ فِي الْحَدِيثِ مَا مِنْ مَوْلُودِ يُوْلَدُ

إِلَّا مَسَّهُ الشَّيْطَانُ حِيْنَ بُولَدُ فَيَسْنَهِ لُ

صَارِخًا إِلَّا مَرْيَمَ وَابْنَهَا رَوَاهُ الشَّيْخَانِ .

একান্ত বৃদ্ধা হয়ে যাওয়ার পর সন্তান লাভের তীব্র বাসনায় সে আল্লাহর নিকট দোয়া করেছিল। পরে যখন গর্ভসঞ্চারের অনুভব করেছিল তখন বলেছিল হে আমার প্রতিপালক! আমার গর্ভে যা আছে তা তোমার নামে মুক্ত করে দিতে; অর্থাৎ জগতের যাবতীয় কাজ থেকে মুক্ত করে কেবল তোমার ঘর বায়তুল মুকাদাসের সেবার উদ্দেশ্যে আমি মানত করলাম। সুতরাং তুমি আমার নিকট হতে এটা কবুল কর। নিশ্চয় তুমি দোয়াসমূহের অতি শ্রবণকারী ও নিয়ত সম্পর্কে খুবই অবহিত। পরে তাঁকে গর্ভাবস্থায় রেখে ইমরান মারা গেলেন।

সন্তান জন্ম দিল। তাঁর আশা ছিল হয়তো পুত্র সন্তানের জন্ম হবে। কারণ পুত্র সন্তান ব্যতীত কাউকে বায়তুল মুকাদ্দাসের সেবার জন্যে উৎসর্গ করার নিয়ম ছিল না। তাই সে কৈফিয়ত হিসেবে বলল, হে আমার প্রতিপালক! আমি তা কন্যা প্রসব করেছি; সে যা প্রসব করেছে আল্লাহ তা অধিক অবগত। তিনি তা জানেন। جُمْلَةٌ مُعْتَرضٌ वणा बाहारत উक्ति शिरमत أعْلَمُ الخ বা বিচ্ছিন্ন বাক্য। وُضِعَتْ এটা অপর এক কেরাত অনুসারে 😊 -এ পেশ [উত্তম পুরুষ, একবচন] সহকারে পঠিত রয়েছে। যে পুত্রের সে প্রত্যাশা করেছিল সে পুত্র যে কন্যা তাকে দান করা হয়েছে সে কন্যার মতো নয় কারণ বায়তুল মুকাদ্দাসের সেবা হলো উদ্দেশ্য। আর কন্যা শারীরিক গঠন-দুর্বল তা, পর্দার বিধান, রজঃস্রাব ইত্যাদির কারণে তার উপযুক্ত নয়। আমি তাঁর নাম মরিয়ম রাখলাম। আমি তাঁকে এবং তাঁর বংশধর সন্তানসন্ততিদেরকে অভিশপ্ত বিতাড়িত শয়তান হতে তোমার আশ্রয়ে দিচ্ছি। হাদীসে আছে, জন্ম মুহূর্তে প্রত্যেক শিশুকেই শয়তান স্পর্শ করে। ফলে তারা চিৎকার করে উঠে। কেবল মাত্র মরিয়ম এবং তাঁর পুত্র [হ্যরত ঈসা (আ.)] হলেন এর ব্যতিক্রম।

–[বুখারী ও মুসলিম]

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

वाता करत একि প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। ﴿ أَجُعَلُ वाता करत একিট প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। र्थम: भानज भाना रिला रक'ल, स्वर्श वर्ष्ट्र नय। এতে এ প্রশ্নের উত্তরও রয়েছে যে, نَذَرُتُ मकि এক भाकछलाর প্রতি وَمَعَدِّى مُتَعَدِّى وَاللهُ عَرَّالُ وَاللهُ عَالَى مُتَعَدِّى وَاللهُ عَرَّالُهُ عَرَّالُ وَاللهُ عَرَّالُ وَاللهُ عَرَّالُ وَاللهُ عَرَّالُهُ وَاللهُ عَرَّالُهُ وَاللهُ عَرَّالُهُ وَاللهُ عَرَّالُ وَاللهُ عَرَّالُهُ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْ عَرَّالُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ रश। مُتَعَدَّى नमि خَعَلُتُ अर्थ, आत এটা দুই মাফউলের প্রতি خَعَلُتُ श्रम

قبّلها رَبُّها أَى قَبِلَ مَرْيَمَ مِنْ أُمِّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَانَبْتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا أَنْشَأُهَا بِخُلُقٍ حَسَنِ فَكَانَتُ تَنْبُتُ فِي الْيَوْمِ كَمَا يَنْبُتُ الْمَوْلُودُ فِي الْعَامِ وَاتَتْ بِهَا أُمُّهَا الْآحْبارَ سَدَنَة بَيْتِ الْمَقْدِسِ فَقَالَتْ دُوْنَكُمْ هٰذِه النَّذِيْرَةَ فَتَنَافَسُوا فِيْهَا لِأَنَّهَا بنْتُ إِمَامِهُم فَقَالَ زَكَرِيًّا أَنَا أَحَقُّ بِهَا لاَنَّ خَالَتَهَا عِنْدَى فَقَالُوا لَا حَتَّى نَقْتَرَع فَانْطَلَقُوا وَهُمَّ تِسْعَةٌ وَّعِشْرُونَ الى نَهْر الاُردُنُ وَالْقُوا اَقَالاَمَهُم عَلَي أَنَّ مَنْ ثَبَّتَ قَلَمُهُ فِي الْمَاءِ وَصَعَدَ فَهُوَ أُولُى بِهَا فَتَبَتَ قَلَمُ زَكَريًّا فَاخَذَهَا وَبَني لَهَا غُرْفَةً فِي الْمَسْجِدِ بسُلُّم لاَ يتصعد اليها غَيْرُهُ وَكَانَ يَأْتينَهَا بِأَكْلِهَا وَشُرْبِهَا وَدُهَنْهَا فَيَجِدُ عِنْدُهَا فَاكِهَةَ الشَّتَاءِ في الصَّيْفِ وَفَاكهَة الصَّيْفِ فِي السَّتَاءِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ

৩৭. অতঃপর তাঁর প্রতিপালক তাঁকে উত্তমভাবে কবুল করলেন অর্থাৎ মরিয়মকে তাঁর মাতার পক্ষ থেকে গ্রহণ করে নিলেন। এবং তাঁকে ভালোভাবে বর্ধিত করলেন মনোহর গঠনে বড় করলেন। সাধারণভাবে শিত্তরা এক বৎসরে যতটুকু বৃদ্ধি পায় তিনি একদিনেই ততটুকু বৃদ্ধি পেতে লাগলেন। শেষে তাঁর মাতা তাঁকে নিয়ে বায়তুল মুকাদাসের সেবায় নিয়োজিত ইহুদি আলেমদের নিকট আসলেন। বললেন, এ ছোট এবং প্রিয় উৎসর্গটি আপনারা গ্রহণ করুন। তখন তাঁরা সকলেই এতে আগ্রহ প্রকাশ করেন। কারণ তিনি ছিলেন তাঁদের প্রধান মিরহুম ইমরান] -এর কন্যা। তখন [তাঁদের অন্যতম] হযরত যাকারিয়া (আ.) বললেন, আমি এর বিষয়ে সর্বাপেক্ষা অধিকার রাখি। কারণ এর খালা আমার ঘরে ক্রি হিসেবে] রয়েছেন। অন্যরা বললেন, এ বিষয়ে লটারি প্রদান ভিন্ন অন্য কোনো কথা আমরা মানব না। তাঁরা ছিলেন সংখ্যায় উনত্রিশজন। সকলেই জর্ডান নদীতে চললেন। যার কলম পানিতে স্থির থাকবে এবং ভেসে উঠবে সেই এর [মরিয়মের] তত্ত্বাবধানের অধিকার পাবে- এ শর্তে সকলেই স্ব-স্ব কলম পানিতে নিক্ষেপ করলেন, তখন হযরত যাকারিয়া (আ.)-এর কলম স্থির থাকার ফলে তিনি তাঁর তত্ত্বাবধানের ভার গ্রহণ করেন।

হযরত যাকারিয়া (আ.) মসজিদের উপর তাঁর থাকার জন্য একটি কক্ষ নির্মাণ করে দিয়েছিলেন। সিড়ি ব্যতীত তাতে আরোহণ করা সম্ভবপর ছিল না; আর তিনি ভিন্ন অন্য কেউ সেখানে উঠত না। তিনি নিজে সেখানে তাঁর খাদ্য, পানীয়, তেল ইত্যাদি পৌছাতেন। তখন অনেক সময় মরিয়মের নিকট শীতকালীন ফল গ্রীম্মে এবং গ্রীম্মকালীন ফল শীতকালে দেখতে পেতেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

وَكَفَّلُهَا زَكْرِيَّا ضَمَّهَا الَيْهِ وَفِيْ قِرَاءَةِ بِالتَّشْدِيْدِ وَنصِبِ زَكْرِيَّاء مَمْدُوْدًا وَمَفَدُودًا وَمَفَصُورًا وَ الْفَاعِلُ اللَّهُ كُلَّمَا دُخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيَّا الْمِحْرَابِ الْغُرْفَةَ وَهِي عَلَيْهَا زَكْرِيَّا الْمِحْرَابِ الْغُرْفَةَ وَهِي عَلَيْهَا زَكْرِيَّا الْمِحْرَابِ الْغُرْفَةَ وَهِي الشرفُ الْمَجَالِسِ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ لِيمَرْيَمُ انتى مِنْ ايْنَ لَكَ هٰذَا قَالَتْ وَهِي صَغِيْرَةُ هُو مِنْ عِنْدِ اللّهِ يَأْتِينِنِي بِهِ مِنَ الشَّهَ الله يَنْ الله يَأْتِينِنِي بِهِ مِنَ الشَّهَا بِلا تَبِعَةِ وَسَابِ رِزْقًا وَاسِعًا بِلا تَبِعَةٍ .

এবং তিনি তাকে যাকারিয়ার তত্ত্বাবধানে দিলেন। অর্থাৎ তাঁকে হযরত যাকারিয়া (আ.) স্বীয় পরিবারের অন্তর্ভুক্ত করে নিলেন। کَفَلَ এটা অপর এক কেরাতে ف -এ তাশদীদ [بَابُ تَغُعُّلُ] সহ পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় كُرِيًا মদসহ ও মদ ছাড়া উভয় রূপে উচ্চারণ করা যায়- مَنْصُوبٌ হবে, আর উক্ত ক্রিয়াটির فَاعِلُ কর্তা হবেন আল্লাহ তা'আলা। যখনই যাকারিয়া মিহরাবে উক্ত কক্ষে, আর এটা হলো সর্বোত্তম স্থান; তাঁর নিকট প্রবেশ করত তখনই তাঁর নিকট দেখতে পেত খাদ্য সামগ্রী। সে বলল, মরিয়ম তোমার জন্যে এটা কেমন করে কোথা হতে এল? বলল, অথচ সে তখন ছিল নিতান্ত বালিকা মাত্র তা আল্লাহর নিকট হতে, জান্লাত হতে আমার জন্যে আসে, নিশ্চয় আল্লাহ যাকে ইচ্ছা রিজিক কোনোরূপ পরিশ্রম ব্যতীত অপরিমিত একজনকে প্রভূত জীবনোপকরণ দান করেন।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বিবি মরিয়মের লালনপালন এবং তাঁর ইবাদত-বন্দেগী: যদিও তিনি মেয়ে ছিলেন, কিন্তু আল্লাহ তা আলা তাঁকে ছেলের চেয়েও বেশি কবুল করেন। তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসের খাদিমগণের অন্তরে আগ্রহ সৃষ্টি করে দেন, যাতে তাঁরা সাধারণ নিয়মের বাইরে মেয়েটিকে গ্রহণ করে নেন। আর এমনিতে তিনি হযরত বিবি মরিয়মকে সমাদৃত আকারে সৃষ্টি করেন এবং নিজ সমাদৃত বান্দা যাকারিয়া (আ.)-এর তত্ত্বাবধানে তাঁকে ন্যন্ত করেন। সেই সঙ্গে নিজ দরবারে তাঁকে উৎকৃষ্ট সমাদরে ভূষিত করেন। দৈহিক, আত্মিক, জ্ঞানগত ও চারিত্রিক সর্বোতভাবে অসাধারণভাবে তাঁর উৎকর্ষ সাধন করেন। খাদিমগণের মাঝে তাঁর লালনপালন নিয়ে মতভেদ দেখা দিলে নির্বাচনী লটারিতে হযরত যাকারিয়া (আ.)-এর নাম বের করে দিলেন, যাতে মেয়ে তার খালার কোলে থেকে প্রতিপালিত এবং হযরত যাকারিয়া (আ.)-এর জ্ঞান ও ধর্মপরায়ণতা দ্বারা উপকৃত হতে পারে। হযরত যাকারিয়া (আ.) তাঁর সযতন প্রতিপালনে সচেষ্ট থাকলেন। বিবি মরিয়ম যখন পরিণত বয়সে পদার্পণ করলেন, তখন মসজিদের পাশে তাঁর জন্যে একটি কামরা বরাদ্দ করলেন। বিবি মরিয়ম সেখানে দিনভর ইবাদত ইত্যাদিতে মশগুল থাকতেন। রাত কাটাতেন খালার কাছে। –িতাফসীরে ওসমানী]

হাটবড় সকল খাদিমরাই এ অল্প বয়ন্ধা মেয়েটিকে দেখে খুবই আনন্দিত হতো।

الْقَادَر عَلَى الْاتْيَانِ بِالشِّي فِي غَيْر حِيْنِهِ قَادِرُ عَلَىٰ الْإِتْيَانِ بِالْوَلَدِ عَلَى الْكَبِرِ وَكَانَ أَهْلُ بَيْتِهِ انْقَرَضُوا دَعَا زَكُرِيَّا رَبَّهُ لَمَّا دَخَلَ الْمِمْحَرَابَ لِلصَّلُوةِ جَوْفَ النَّلَيْلِ قَالَ رَبّ هَبَ لِي مِنْ لَدُنْكَ مِنْ عِنْدِكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً وَلَدًا صَالِحًا إِنَّكَ سَمِيْعُ مُجِيْبٌ الدُّعَاءِ.

يُصَلَّى ۚ فِي الْمُحُرَابِ أَيْ الْمُسْجِدِ أَنُّ أَيْ بِانَّ وَفِي قِرَاءَةٍ بِالْكَسْرِ بِتَقْدِيْرِ الْقَوْلِ اللُّهُ يُبَشِّرُكَ مُثَقَّلًا وَمُخَفَّفًا بِيَحْيِنِي مُصَدِّقًا بكَلِمَةٍ كَانِنَةٍ مِنَ اللَّه أَيْ بعيْسني أَنَّهُ رُوْحُ اللُّهِ وَسُمِّينًى كَلِمَةً لِأَنَّهُ خَلَقَ بِكُلِمَةٍ كُنُّ وَسَيِّدًا مَّ تُبُوعًا وَحَصُورًا مَنُوعًا عَنِ النِّسَاءِ وَنَبِيتًا مِنَ الصَّلِحِيثُنَ رُوِى أَنَّهُ لَمُ يَعْمَلُ خَطِيئَةً وَلَمْ يَهُمَّ بِهَا .

٤٠. قَالَ رَبِّ أَنِّي كَيْفَ يَكُونُ لِيْ غَلَامُ وَلَدُّ وَقَدْ بُلَغَنِي الْكِبَرُ أَى بِلَغْتُ نِهَايَةَ السِّنَ مِائَةً وَعِشْرِيْنَ سَنَةً وَأَمْرَاتِيْ عَاقِرٌ بَلَغَتْ ثَمَانِيْ وَتُسْعِينَ قَالَ الْأَمْرُ كَذُلِكَ مِنْ خَلَق اللَّهِ غُلَامًا مِنْكُمَا اللُّهُ يَفَعَلُ مَا يَشَاءُ لاَيعُجُزُهُ عَنْهُ شَنَّ وَلِإِظْهَارِ هُذِهِ الْقُذَرَةِ الْعَظِيْمَةِ اللهُ اللَّهُ السُّؤَالَ لِيحَابَ بِهَا .

দেখলেন এবং তাঁর দৃঢ় প্রত্যয় এবং জ্ঞান হলো যে, অসময়ে যিনি কোনো দ্রব্য আনয়নে সক্ষম নিশ্চয় তিনি অসময়ে এ বৃদ্ধাবস্থায়ও সন্তান দানের ক্ষমতা রাখেন। তাঁর বংশের সকলেই তখন শেষ হয়ে গিয়েছিল। তাঁর প্রতিপালকের নিকট যখন মধ্যরাতে সালাতের জন্যে মিহরাবে প্রবেশ করেছিল তখন প্রার্থনা করে বলল, হে আমার প্রভূ! আমাকে তুমি তোমার নিকট হতে পক্ষ হতে পবিত্র বংশধর সৎ সন্তান দান কর। তুমিই প্রার্থনা শ্রবণকারী কবলকারী।

দাঁডিয়েছিল ফেরেশতারা অর্থাৎ হযরত জ্বিবরাঈল তাঁকে সম্বোধন করে বলল যে, ্যা এটা ্রা ক্রপে ব্যবহৃত। অপর এক কেরাতে এর প্রথমাক্ষর কাসরাসহ পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় এর পূর্বে 🕽 🚜 ধাতু হতে উদ্গত কোনো শব্দ উহা ধরা হবে। আল্লাহ তোমাকে ইয়াহ্ইয়ার সুসংবাদ দিচ্ছেন। ببشرك এটা مثقلا তাশদীদসহ [باب تفعيل] তাশদীদ ব্যতীত লঘু] উভয় রূপে পাঠ করা যায়। সে হবে আল্লাহর বাণীর অর্থাৎ হযরত ঈসার সমর্থক, من الله এটা এ স্থানে উহ্য كاننة এর সাথে متعلق বা সংশ্লিষ্ট। তিনি [হযরত ঈসা] হলেন 'রহুল্লাহ' বা আল্লাহর তরফ হতে আগত পবিত্রাত্মা। 'কুন' বাণী দ্বারা তাঁকে সৃষ্টি করা হয়েছিল বলে তাঁকে 'কালিমাতুল্লাহ' অর্থাৎ আল্লাহর বাণী বলে অভিহিত করা হয়; নেতা, অনুসূত ব্যক্তি, জিতেন্দ্রিয় নারী সংস্রব থেকে বিরত এবং পুণ্যবানদের মধ্যে একজন নবী। বর্ণিত আছে, তিনি কখনো কোনো পাপ কর্ম করেননি বা তাঁর কল্পনাও করেননি।

> ৪০. সে বলল, হে আমার প্রতিপালক! আমার পুত্র সন্তান হবে কিরপে? کیف এটা এ স্থানে کیف [কিরপে] অর্থে ব্যবহৃত। আমি বার্ধক্যে উপনীত চূড়ান্ত বয়ঃসীমায় আমি পৌছে গেছি। তাঁর তখন বয়স ছিল একশত বিশ বছর। আর আমার স্ত্রী বন্ধ্যা। তাঁর বয়স ছিল আটানব্বই বছর। তিনি বলেন, বিষয় এভাবেই হয়। তোমাদের মাধ্যমে শিশু জনাদানের মতো আল্লাহ যা ইচ্ছা করেন তাই করেন। কিছুই তাঁকে অপারগ করতে পারে না। এ বিস্ময়কর কুদরত প্রকাশের নিমিন্ত আল্লাহ তাঁর মনে এরূপ জিজ্ঞাসার উদয় করেন যেন তিনি উত্তমরূপে উত্তর প্রদত্ত হন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

خَرُلُ وَعَا زَكُرِياً رَبَّدَ : অমৌসুমি ফল দেখে হযরত যাকারিয়া (আ.)-এর অন্তরে [বার্ধক্য এবং স্ত্রী বন্ধ্যা হওয়া সত্ত্বেও] এ আকজ্ফা সৃষ্টি হলো যে, যদি আল্লাহ তা'আলা এভাবে তাঁকে একটি সন্তান দান করতেন তাহলে বেশ ভালো হতো। কারণ যে মহান সত্তা অমৌসুমি ফল দিতে সক্ষম তিনি অসময়ে সন্তান দান করতেও সক্ষম। অজান্তে তিনি আল্লাহর দরবারে মিনতির জন্যে হাত উঠালেন। আর আল্লাহ তা'আলা তাঁকে কবুলিয়াতের দ্বারা ধন্য করলেন। ফেরেশতা ডেকে বললেন, আল্লাহ আপনাকে ইয়াহইয়া -এর সুসংবাদ দান করেছেন। যিনি কালিমাতুল্লাহ তথা হযরত ইসা (আ.)-কে সত্যায়নকারী, নেতা ও নফসকে সংবরণকারী নবী হবেন এবং তিনি হবেন সৎ বান্দাদের অন্তর্গত। হযরত ইয়াহইয়া (আ.) -এর বিশেষ গুণ স্বরূপ خَصُورً তথা নফস সংবরণকারী এবং গুনাহ থেকে দূরে অবস্থানকারী বলা হয়েছে। কোনো কোনো আলেম خَصُورً -এর অর্থ বলেছেন কাপুরুষ, এটা এখানে সঠিক নয়। কেননা এ ক্ষেত্র হলো প্রশংসা ও ফজিলত বর্ণনার। আর কাপুরুষতা কোনো ভালো গুণ নয়; বরং দোষ বিশেষ।

مَكْرَكُدُ এটা সে প্রশ্নের উত্তর যে, نَادَتَ -এর ফায়েল হলো مَكْرَكُدُ অথচ আহ্বানকারী কেবল হযরত জিবরাঈল। উত্তর হলো, এখানে اَقُلُ جنس চারা اَقُلُ جنسُ তথা সর্বনিম্ন সংখ্যা উদ্দেশ্য। অর্থাৎ হযরত জিবরাঈল উদ্দেশ্য।

শক্তি ও ইচ্ছা আসবাব-উপকরণের অধীন নয়: যদিও ইহজাগতে তাঁর রীতি হলো স্বাভাবিক কারণ হতে কার্য সৃষ্টি করা তবু কখনো কখনো স্বাভাবিক কারণের বিপরীত অসাধারণ উপায়ে কোনো বস্তুর উদ্ভব ঘটানোও তাঁর একটি বিশেষ নীতি। আসলে বিবি মরিয়ম সিদ্দীকার নিকট অস্বাভাবিক উপায়ে রিজিক আসা, বহু অস্বাভাবিক ঘটনার প্রকাশ ঘটা, এসব দৃষ্টে বিবি মরিয়মের কক্ষে অবচেতন মনে হযরত যাকারিয়া (আ.)-এর প্রার্থনা, তারপর তাঁর বার্ধক্য ও স্ত্রীর বন্ধ্যাত্ব সত্ত্বেও অস্বাভাবিক উপায়ে সন্তান লাভ এসব কিছুকে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে তাঁর সেই মহাবিশ্বয়কর নিদর্শনের পূর্বাভাস মনে করতে হবে, যা বিবি মরিয়মের অন্তিত্ব হতে অদূর ভবিষ্যতে স্বামীসঙ্গ ব্যতিরেকেই প্রকাশ পাওয়ার ছিল। যেন হযরত ইয়াহইয়া (আ.)-এর অস্বাভাবিক জন্ম সম্পর্কে আল্লাহ পাক যা চান সৃষ্টি করেন। বাক্যের ভূমিকা স্বরূপ, যা সামনে হযরত মসীহ (আ.)-এর অস্বাভাবিক জন্ম সম্পর্কে বলা হয়েছে। –[তাফসীরে ওসমানী]

تُولُدُ الْمُلْئِكُدُ : শব্দটি বহুবচন; কিন্তু এটি অপরিহার্য নয় যে, কয়েকজন ফেরেশতা এসে ডেকে বলেছেন। বহুবচন অনেক সময় ইসমে জিনস তথা শ্রেণী বিশেষ্য বুঝাবার জন্যে ব্যবহৃত হয়ে থাকে।

كَوْنَا [ইয়াহইয়া] খ্রিস্টানদের আধুনিক সহীফায় তাঁর নাম লিখা হয়েছে ট্রিটহান্না]। বাইবেলে এ সম্পর্কে বলা হয়েছে ফেরেশতা তাঁকে বললেন, ওহে যাকারিয়া ! শঙ্কিত হয়ো না, তোমার দোয়া কবুল হয়েছে এবং তোমার স্ত্রী ইল ইয়াশবা তোমার জন্যে সন্তান প্রসব করবে। তাঁর নাম উইহান্না রেখ। তুমি সুখী ও আনন্দিত হবে। –[লুক ১ : ১৪] হয়রত ইয়াহইয়া হয়রত ঈসা (আ.)-এর খালাতো ভাই। বাইবেলের ভাষ্য মোতাবেক হয়রত ঈসা (আ.) মাত্র ছয় মাসের বড় ছিলেন। ৩০ বছর ব্য়ঃক্রমকালে তাঁকে সিরিয়ার শাসনকর্তা হিরোডাসের আদেশে শূলীতে শহীদ করা হয়।

غَكَمُ : এ সুসংবাদ সুনিশ্চিত হওয়ার নিদর্শন বা লক্ষণটা হবে কি ধরনেরং আমাদের যৌবন কি আবার ফিরে আসবেং না আল্লাহ তা আলা অপর কোনো বিপ্লবাত্মক ব্যবস্থা করবেনং প্রশ্নটি কোনো মতেই অবিশ্বাস বা অনাস্থাসূচক ছিল না। হযরত যাকারিয়া (আ.) এ অলৌকিকভাবে সন্তান জন্মের পদ্ধতিগত দিক সম্পর্কে অবগত হতে চেয়েছিলেন। প্রশ্নটি যদি আশ্বস্ত হওয়ার জন্যে করেছিলেন বলে ধরে নেওয়া যায়, তবুও প্রচলিত নিয়ম-পদ্ধতির সম্পূর্ণ প্রাকৃতিক ও স্বাভাবিক নিয়মের খেলাফ কোনো কিছু অনুষ্ঠিত হতে যাচ্ছে, এ কথা জানার পর আশ্বর্যান্থিত হয়ে প্রশ্ন করাটা একান্ত স্বাভাবিক ও মানবীয় প্রকৃতির সাথে পূর্ণ সামঞ্জস্যশীল। নবী হলেও তিনি মানবীয় স্বভাব ও প্রবৃত্তির উর্ধ্বে ছিলেন না। কেননা তিনিও একজন মানুষ ছিলেন।

है। अठे. पूजश्वाम क्षमे किनिमि शिष्ठ क्षािखे कि किन के वि के वि के वि के वि किन किन किन किन किन किन किन किन कि الْمُبَشِّر بِهِ قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي أَيْةً أَيُّ عَلَامَةً عَلَى حَمْلِ إِمْرَأْتِي قَالَ أَيتُكِ عَلَيْه أَنْ لَا تُكُلِّمَ النَّاسُ أَى تَمْتَنِعُ مِنْ كَلَامِهِمْ بِخِلَافِ ذِكْرِاللَّهِ تَعَالَى ثَلْثُةَ أَيَّامٍ أَيَّ بِلَيَالِيْهَا إِلَّا رَمْزًا إِشَارَةً وَاذْكُرْ رَبُّكَ كَثِيبًرا وَسَبِّحْ صَلِّ بِالْعَشِيِّ وَالْابْكَارِ أُوَاخِرِ النُّهَارِ وَأُوَائِلِهِ .

আগ্রহ হওয়ায় বলল. হে আমার প্রতিপালক! আমাকে অর্থাৎ আমার স্ত্রীর গর্ভসঞ্চারের চিহ্ন হিসেবে একটি নিদর্শন দাও। তিনি বললেন এর উপর তোমার জন্যে নিদর্শন এই যে, তুমি ইঙ্গিত ইশারা ব্যতীত রাতসহ তিন দিন কথা বলতে পারবে <u>না।</u> 'যিকরুল্লাহ' বা **আল্লাহর জিকি**র ব্যতীত এদের সাথে কথা বলা থেকে বিরত থাকবে। আর তোমার প্রতিপালককে অধিক স্বরণ করবে এবং সন্ধ্যায় ও প্রভাতে দিনের শেষ ভাগে ও প্রথম ভাগে তাঁর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা **করবে। অর্থা**ৎ সালাত আদায় করবে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

र्षकाल मूं किया खत्न अलात्नत सुभर्ताम खत्न जांत आधर आत्र उर्तान । जिन এत : قَوْلُهُ قَالَ رَبِّ اجْعَلُ لِيْ أَيَةٌ নির্দশন জানতে চাইলেন। আল্লাহ তা'আলা বলেন, এর নিদর্শন হলো, তিনদিন পর্যন্ত তোমার বাকশক্তি রুদ্ধ থাকবে। এটা আমার পক্ষ থেকে নিদর্শনমূলক হবে, তবে তুমি এ নীরবতার অবস্থায় সকাল-সন্ধ্যায় আল্লাহর তাসবীহ আদায় কর। অর্থাৎ তোমার যখন এ অবস্থা হবে যে, তিন দিন তিন রাত ইশারা ছাড়া মুখে কারো সাথে কথা বলতে পারবে না এবং তোমার জিহ্বা কেবল মহান আল্লাহর জিকিরে নিবদ্ধ থাকবে, তখন বুঝে নেবে গর্ভ সঞ্চার হয়ে গেছে। সুবহানাল্লাহ! নিদর্শন এমন স্থির করেছিলেন, যা একদিকে নিদর্শনেরও কাজ দেবে, অন্যদিকে অবগতি লাভের; যা উদ্দেশ্য ছিল অর্থাৎ নিয়ামতের শুকরিয়া জ্ঞাপন তাও পরিপূর্ণভাবে সাধিত হয়ে যাবে। সারকথা, মহান আল্লাহর জিকির ও শোকর ছাড়া অন্য কোনো কথা ইচ্ছা করলেও বলতে পারবে না। –[তাফসীরে ওসমানী]

: ফিকহ ও তাফসীর বিশেষজ্ঞগণ বলেছেন, এটা ইশারা বা আকার-ইঙ্গিত ইত্যাদি কথার স্থলাভিষিক্ত। [যেমন– বিবাহ উপলক্ষে ইজ্ন চাওয়ার পর বালিগা মেয়ে যদি মাথা নেড়ে বা হেসে সম্মতি জানায়, তবে তাতেই আকদ তথা বিবাহ চুক্তি সিদ্ধ হয়ে যাবে।

ं : অর্থাৎ মুখে এবং অন্তরে আল্লাহর জিকির ও তাসবীহে রত থাকুন। এমনটি যেন না হয়, কেউ যেন وَمُولُهُ وَذَكُرْ وَ سَبّع একথা মনে না করতে পারে যে, কোনো রোগ অথবা শাস্তির কারণে আপনার জবান বন্ধ হয়ে যাওয়ার ফলে আপনি বোবা হয়ে গেছেন। যেমনটি বাইবেলে উল্লেখ রয়েছে; বরং অবিরতভাবে আপনি মহান আল্লাহর জিকির ও তাসবীহের মাধ্যমে নিজ রসনাকে সিক্ত রাখুন, অবশ্য আপনি কারো সাথেই কোনো কথা বলতে পারবেন না, আর এটিই আপনার স্ত্রীর গর্ভবতী হওয়ার সুস্পষ্ট লক্ষণ ও ইয়াহইয়ার জন্মের পূর্বাভাস।

े दिश्ररत সূর্য পশ্চিম দিকে হেলে যাওয়ার পর থেকে সূর্যান্তের পর রাতের অন্ধকার পর্যন্ত সমস্ত সময় আশিয়ান : فَتُولُهُ عَشِيِّي পরিধির অন্তর্ভুক্ত। –[তাফসীরে বায়যাবী]

: সূর্যোদয়ের পর দিনে**র আলো ছড়ি**য়ে যাওয়া পর্যন্ত সময় ইবকার -এর পরিধির আওতাভুক্ত ا 🗕 الْعَكَارُ الْبِكَارُ কাশশাফ] পরিভাষা অনুসারে সকাল-সন্ধ্যা শব্দঘয় শুধু নির্দিষ্ট সময়কে না বুঝিয়ে বরং বিরামহীনভাবে সমস্ত সময়কেও বুঝানো হতে পারে। অর্থাৎ তখন বেশি করে মহান আল্লাহর জিকির করবে এবং সকাল-সন্ধ্যা তাসবীহ পাঠে লেগে থাকবে। বোঝা যায়, মানুষের সাথে কথা বলার শক্তি যদিও রহিত করে দেওয়া হয়েছিল, যাতে এ তিন দিন কেবল জিকির ও শোকরের জন্যেই নির্দিষ্ট ছিল, কিন্তু জিকির ও শোকরে মশগুল থাকার বিষয়টির ইচ্ছা রহিত পর্যায়ের, বাধ্যতামূলক ছিল না। এ কারণেই তা আদেশ করা হয়েছে।

হযরত এই শুরণ কর, যথন ফেরেশতারা অর্থাৎ হযরত وَ اَذْكُرُ اِذْ قَالَتِ الْمَلَّنَكَةُ اَىْ جَـبْرَئيْـ يُسَسْريَهُمَ إِنَّ السُّلِهُ اصْسَطَهُ لِي إِخْسَسَارَكِ وَطَهَركِ مِنْ مَسِيْسِ الرّجَالِ وَاصْطَفْكِ عَلَىٰ نِسَاءِ الْعُلَمِينَ أَيْ أَهْلَ زَمَانِكَ .

٤٣. يُمَرْيَمُ اقْنُتِى لِرَبِّكِ أَطِيْعِيْهِ وَاسْجُدى وَارْكَعِنْى مَعَ التَّركِعِيْنَ أَيْ صَلَّى مَعَ الْمُصَلَّيْنَ ـ

জিবরাঈল (আ.) বলেছিল, হে মরিয়ম! আল্লাহ তোমাকে মনোনীত করেছেন গ্রহণ করে নিয়েছেন এবং পুরুষের স্পর্শ থেকে তোমাকে পবিত্র রেখেছেন এবং তোমার যুগের বিশ্বের নারীগণের মাঝে তোমাকে মনোনীত করেছেন নির্বাচিত করেছেন।

৪৩. হে মরিয়ম! তোমার প্রতিপালকের বন্দেগি কর, তাঁর আনুগত্য প্রদর্শন করু, সেজদা কর এবং যারা রুকু করে তাদের সাথে রুকু কর। অর্থাৎ সালাত আদায়কারীদের সাথে সালাত আদায় কর।

# তাহকীক ও তারকীব

। थरक भायित त्रीशार, वर्ष- त्र तरह निरग्रह, भरनानी करतह , निर्वाि करतह । اصْطَفَاء : قَوْلُهُ اصْطَفَى হলো ইসমে জিনস। এর সর্বনিম্ন সংখ্যা তথা এক উদ্দেশ্য। أَلْسَلَاتِكُمْ : এর দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, الْسَلَاتِكُمْ أَيْ جَبْرَانَيْلُ অথবা হযরত জিবরাঈলের সন্মানার্থে বহুবচন আনা হয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হযরত ঈসা (আ.)-কে কালিমাতুল্লাহ বলা হয়েছে এ কারণে যে, তাঁর জন্ম মুজিযার: قَوْلُهُ إِذْ قَالَتُ الْمَلْئِكُةُ يَا مُرْيَمُ বহিঃপ্রকাশ ও মানুষের জন্মপদ্ধতির বিপরীত। পিতাবিহীন আল্লাহর খাস কুদরত দ্বারা کُن শব্দের মাধ্যমে ঘটেছে। প্রথম এর সম্পর্ক হলো মরিয়মের শৈশবকালের সাথে, অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাঁকে শুরু থেকেই বুজুর্গি দান اصطَفَى করেছিলেন। তাঁর মায়ের দোয়া কবুল করে তাঁকে অস্তিত্ব দান করা হয়েছে। এছাড়া ইবাদতখানার কাজকর্ম ছেলেদের উপর ন্যস্ত ছিল। তিনি কন্যা হওয়া সত্ত্বেও তাঁকে এ সুযোগ দান করা হয়েছে। এরপর তাঁর কক্ষে অমৌসুমি ফল মুজিযাস্বরূপ পৌছানো হত, হযরত যাকারিয়া (আ.)-কে তা হতবাক করেছে। এ সকল কিছুই তিনি আল্লাহর বিশেষ মনোনীতা হওয়ার নিদর্শন।

বিবি মরিয়মের মাহাত্ম্য ও শ্রেষ্ঠত্ব : মাঝখানে হযরত যাকারিয়া ও হযরত ইয়াহইয়া (আ.)-এর ঘটনা প্রসঙ্গক্রমে এসে গিয়েছিল, যা দ্বারা ইমরান পরিবারের মনোনয়নের বিষয়টিকে পরিস্ফুট করে তোলা হয়েছিল এবং সেই সঙ্গে হযরত মাসীহ (আ.)-এর ঘটনার জন্যে সেটা ছিল ভূমিকা স্বরূপ। এখানেই তা সমাপ্ত। পুনরায় বিবি মরিয়ম ও হ্যরত মাসীহ (আ.)-এর ঘটনায় ফিরে যাওয়া হচ্ছে। কাজেই প্রথমে হযরত মাসীহের আগে তাঁর জননীর মাহাত্ম্য ও শ্রেষ্ঠত তুলে ধরা হয়। ফেরেশতাগণ বিবি মরিয়মকে বলল, আল্লাহ তা'আলা আপনাকে প্রথম দিন থেকেই বাছাই করে নিয়েছেন, যে কারণে মেয়ে হওয়া সত্ত্বেও নিজ নজরানায় আপনাকে কবুল করেছেন। নানা রকম উচ্চতর অবস্থা ও উনুত কারামত আপনাকে দান

করেছেন। নির্মল চরিত্র, অনাবিল প্রকৃতি এবং প্রকাশ্য ও অভ্যন্তরীণ উৎকর্ষে ভূষিত করে আপনাকে নিজ মসজিদের সেবা করার উপযুক্ত করে ভূলেছেন। সর্বোপরি বিশ্বের সমস্ত নারীর উপর বিভিন্ন দিক থেকে আপনাকে শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন। যেমন তাঁর মাঝে এমন যোগ্যতা ও ক্ষমতা নিহিত রেখেছেন যে, পুরুষের স্পর্শ ব্যতিরেকে কেবল তাঁর একার অন্তিত্ব হতে হযরত মাসীহ (আ.)-এর মতো একজন মহান নবীর জন্ম হতে পারে। এ বৈশিষ্ট্য দুনিয়ার আর কোনো নারী লাভ করেনি। –[তাফসীরে ওসমানী]

ফারদা: হযরত মরিয়মের এ বিশেষ মর্যাদা তাঁর যুগের প্রতি লক্ষ্য করে। কেননা বিভিন্ন সহীহ হাদীসে হযরত মরিয়মের সাথে হযরত খাদীজা (রা.)-কেও خَبُرُ النِّسَاء তথা সর্বোৎকৃষ্ট নারী বলা হয়েছে এবং আরও বিভিন্ন নারীর মর্যাদা ঘোষণা করা হয়েছে। যেমন— হযরত আছিয়া ও হযরত আয়েশা প্রমুখ। হযরত আয়েশা (রা.) সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, অন্যান্য সকল নারীর উপর তাঁর মর্যাদা এরপ যেমন অন্যান্য খাদ্যের উপর আরবের প্রসিদ্ধ খাবার সারীদ -এর মর্যাদা।

–[তাফসীরে ইবনে কাছীর]

তিরমিয়ী শরীফের এক বর্ণনায় হযরত ফাতিমা (রা.)-কেও বিশেষ মর্যাদাবান নারীদের মধ্যে শামিল করা হয়েছে।
—[তাফসীরে ইবনে কাছীর]

غُولُهُ طَهُّرَكِ : আপনাকে সকল প্রকার পাপ-পঙ্কিলতার স্পর্শ হতে পবিত্র রেখেছেন, আপনার পূত-পবিত্র চরিত্রের এক নমুনা বানিয়ে দেওয়া হয়েছে। –[তাফসীরে ইবনে জরীর, রহুল বয়ান, কবীর, বাহর]

আয়াতে কারীমাতে এ প্রশংসার মাধ্যমে ইসলামের জঘন্যতম দুশমন ইহুদিদের সে সকল হীন ও ঘৃণ্য প্রচারণা নিরসন করা হয়েছে, যাতে তারা হয়রত মরিয়ম (আ.)-এর চরিত্রের উপর জঘন্য ও নিকৃষ্ট ধরনের অপবাদ ও কলঙ্ক আরোপ করেছিলেন; এমনকি বর্তমান যুগেও করছে।

প্রচারণা নিরসন করা হয়েছে ; আর আলোচ্য আয়াতে খ্রিন্টানদের ভ্রান্ত আকিদা ও প্রচারণাকে প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে। ইহুদিদেরকে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, মরিয়ম অত্যন্ত ইবাদতগুজার, সচ্চরিত্রা ও আনুগত্যশীলা রমণী ছিলেন। আর খ্রিন্টানদেরকে সতর্ক ও অবগত করে দেওয়া হয়েছে যে, মরিয়ম আল্লাহর পুত্রের [নাউযুবিল্লাহ] মা ছিলেন না। তিনি এমন কোনো দেবী ছিলেন না, যাকে পূজা করা যেতে পারে, তাঁর ইবাদত করা যেতে পারে বা আল্লাহর সাথে শিরক করা যেতে পারে; বরং তাঁর প্রাপ্য সকল মর্যাদা ও সম্মান এ পর্যন্ত সীমিত যে, তিনি তাঁর মালিক ও প্রভুর অত্যন্ত নিষ্ঠাবান, অত্যন্ত অনুগত, ইবাদতগুজার রমণী ছিলেন। –[তাফসীরে মাজেদী]

এর অর্থ হলো, আপনি জামাতের সাথে সালাত আদায় করুন। যে ব্যক্তি অন্ততপক্ষে রুক্তেও ইমামের সাথে শরিক হতে পারে, তাকে রাকাত পেয়েছে বলে গণ্য করা হয়। সম্ভবত এ কারণেই সালাতকে রুক্ত্ শব্দে ব্যক্ত করা হয়েছে। আল্লামা ইবনে তাইমিয়া (র.) তাঁর ফতোয়ায় যা বলেছেন, তা দ্বারা এমনই বোঝা যায়। এ ব্যাখ্যা অনুসারে فَنَوْتُ এব وَانْتَعْنُ অর্থ দাঁড়ানো নিলে সালাতের কিয়াম, রুকু, সিজদা তিনটি অবস্থাই আয়াতে এসে যায়। –[তাফসীরে ওসমানী]

বিশেষ দ্রষ্টব্য: সম্ভবত সে সময় মেয়েদেরও সাধারণভাবে অথবা ফিতনার আশক্কা না থাকলে কিংবা বিশেষভাবে বিবি মরিয়মের জন্যে জামাতে উপস্থিত হওয়া জায়েজ ছিল। এমনও হতে পারে যে, তিনি একা বা অন্য মেয়েদের সাথে কক্ষের ভিতর থেকে ইমামের ইকতিদা করে থাকবেন। এর যে কোনোটি হওয়ার অবকাশ আছে। –[তাফসীরে ওসমানী]

عكا. ذُلِكُ الْمَذْكُورَ مِنْ أَمْر زُكُريًّا وَمَرْيَا وَمَرْيَا مِنْ أَنْبَا } والْغَيْبِ أَخْبَار مَا غَابَ عَنْكَ تُنوحِيْدِ إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ وَمَا كُنْتَ لدينهم إذ يلقون اقلامهم في الماء يَخْتَصِمُوْنَ فِيْ كَفَالَتِهَا فَتَعْرِفَ ذُلِكَ فَتُخْبِرَ بِهِ وَإِنَّمَا عَرَفْتَهُ مِنْ جِهَةِ الوَحْبِي .

### অনুবাদ :

উল্লিখিত কাহিনী অদৃশ্য বিষয়ক সংবাদ, আপনার থেকে যা কিছু অদৃশ্য সে সম্পর্কিত কাহিনী, হে মুহামদ! যা আমি তোমার নিকট ওহী প্রেরণ <u>করছি। মরিয়মের তত্ত্বাবধানের</u> লালনপালনের ভার কে গ্রহণ করবে? এজন্য এটা উদ্ঘাটনের উদ্দেশ্যে যখন তারা তাদের কলম পানিতে নিক্ষেপ করছিল অর্থাৎ লটারি দিচ্ছিল তখন তুমি তাদের নিকট ছিলে না এবং তাঁর তত্ত্বাবধান সম্পর্কে যখন তারা বাদানুবাদ করেছিল তখনও তুমি তাদের নিকট ছिলে ना। या, वना याग्र जा निष्क ष्करन এতদসম্পর্কে আপনি এদের সংবাদ দিচ্ছেন: বরং ওহীর মাধ্যমেই আপনি তৎসম্পর্কে অবহিত হয়েছেন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

নবীগণের জ্ঞানের মূল উৎস ওহী : দৃশ্যত রাসূলুল্লাহ 🚃 কোনো লেখাপড়া করেননি। প্রথম থেকে আহলে কিতাবের বিশেষ সাহচর্যও পাননি যাতে অতীত ঘটনাবলির এরপ বিশুদ্ধ জ্ঞান লাভ হতে পারে। সাহচর্য পেলেই বা কি হতো? যেখানে তারা নিজেরাই নানা রকম কল্পকথা ও ভিত্তিহীন গালগল্পের অন্ধকারে ঘূরপাক খেয়ে চলেছে। কেউ শত্রুতাবশত এবং কেউ সীমাতিরিক্ত ভালোবাসার আবর্তে সত্যিকারের ঘটনাবলিকে বিকৃত করে ফেলেছিল। অন্ধের চোখ থেকে আলো গ্রহণের কি আশা থাকতে পারে? এহেন পরিস্থিতিতে মাক্কী ও মাদানী উভয় প্রকার সূরায় বিগত ঘটনাবলি এমন বিশুদ্ধ ও বিশদ বিবরণ দান, যা বড় বড় জ্ঞানের দাবিদারকে বিশ্বয়-বিমৃঢ় করে দেয় এবং কারও পক্ষে তা অস্বীকার করার কোনো সুযোগ থাকেনি; এ কথার সুস্পষ্ট প্রমাণ যে, এ জ্ঞান প্রিয়নবী 🚃 -কে ওহীর মাধ্যমে দান করা হয়েছিল। কেননা তিনি সেসব অবস্থা না স্বচক্ষে দেখেছেন, না সে সম্পর্কে জ্ঞান লাভের অপর কোনো মাধ্যম তাঁর কাছে ছিল। -[তাফসীরে ওসমানী]

: এ ঘটনার প্রকৃত বিবরণ যতটুকু জানা যায় তা হলো, 'হায়কলে সুলায়মানী' [বায়তুল মুকাদাস] : فَوْلُهُ إِذْ يُلْقُونَ أَفْلاَمُهُمْ -এর খাদেম হিসেবে বহু লোক নিয়োজিত ছিল। তাদের কেউ ছিল ঝাড়দার,কেউ ঘরবাড়ি সংস্থাপনকারী,কেউ মেঝে ও বিছানা প্রিচ্ছনুকারী ও কার্পেট ইত্যাদি বিছানা বিছাবার কাজে নিয়ৌজিত, কেউ ছিল দারোয়ান, আবার কেউ ছিল **সুরাজ্জিন।** হযরত মরিয়মের পিতা ইমরান ছিলেন তাঁর জীবদ্দশায় খাদিমদের তত্ত্বাবধায়ক। তাঁর ইন্তেকালের পর মরিয়মের **অভিতাবকত্বে**র দায়িত্ব কার উপর ন্যস্ত হবে এ নিয়ে খাদিমদের মধ্যে বিতর্ক ও ঝগড়ার সুত্রপাত হলো। হযরত যাকারিয়া (আ.) ছিলেন বিবি মরিয়মের নিকটাত্মীয় এবং খালু। তখন তাঁরা এ মতে পৌছল যে, ভাগ্যপরীক্ষার মাধ্যমে এ ব্যাপারে **সিদ্ধান্ত পৃহী**ত হবে। তখন এমনি ধরনের প্রথা প্রচলিত ছিল এবং তাওরাত যে কলম দিয়ে লিখা হতো, সে কলম দিয়ে তাওরাতের কিছু অংশ লিখে কলমসহ উক্ত লিখিত টুকরো জর্ডান নদীতে নিক্ষেপ করা হতো। কলম সাধারণত স্রোতের **অনুকৃলেই প্রবাহি**ত হতো। এ স্রোতের বিপরীতমুখী কলমের অধিকারীকেই কৃতকার্য ও সফল বলে ঘোষণা দেওয়া হতো এবং এ ব্যবস্থাকে গায়েবী ইঙ্গিতের স্থলাভিষিক্ত মনে করা হতো এবং মনে করা হতো, স্রোতের বিপরীতমুখী প্রবাহিত কলমের মালিকের পক্ষেই গায়েব থেকে রায় প্রদান করা হয়েছে। মরিয়মের অভিভাবকত্বের এ কলম পরীক্ষা তথা ভাগ্যপরীক্ষার <u>হ্</u>ষরত যাকারিয়া (আ.) কৃতকার্য হলেন।

এ আয়াতে রাসূলুল্লাহ 🚟 -কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে, যখন মরিয়মের অভিভাবকত্ত্বের : قَوْلُهُ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ কুঁর<mark>আহ' তথা ভাগ্যপরীক্ষা [জ</mark>র্ডান নদীতে কলম নিক্ষেপের মাধ্যমে] অনুষ্ঠিত হয়, তখন আপনি তো স্বয়ং ঘটনাস্থলে উপস্থিত **ছিলেন না এবং কোনো** প্রত্যক্ষদর্শী ব্যক্তির সাক্ষ্যও আপনার নিকট পৌছেনি। এরপরও আপনি যে ঘটনার নিখুঁত ও নির্ভুল বর্ণনা প্রদান করেছেন, তা একমাত্র ওহী ব্যতীত আর কোনো পদ্ধতিতে আপনার নিকট পৌছেছে? নিশ্চয় ওহী-ই একমাত্র মাধ্যম। **অর্থাৎ আলোচ্য আ**য়াতে মুশরিক, ইহুদি ও খ্রিস্টানদের বিবেকের কাছে এ যুক্তি উত্থাপন আপনার নিকট ওহী নাজিলের **জ্বলন্ত প্রমাণ এবং ও**হী নাজিলের সত্যতা প্রমাণিত হওয়াই আপনার নবুয়তের উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত।

يْمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ أَىْ وَلَدٍ اِسْمُهُ الْمُسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ خَاطَبَهَا بِنِسْبَتِهِ اِلَيْهَا تَنْبِيْهًا عَلَى أنَّهَا تَلِدُهُ بِلاَ ابِ إِذْ عَادَةُ السَّرجَالِ نِسْبَتُهُمْ اللِّي أَبَائِهِمْ وَجِيْهًا ذَا جَاهٍ فِي الدُّنْيَا بِالنُّنُبُوِّةِ وَالْاخِرَةِ بالشَّفَاعَة وَالدَّرَجَاتِ العَليي وَمنَ الْمَقَرَّبِيْنَ عَنْدَ اللَّهِ .

دُوْرُ اِذْ قَالَت الْمَلَّنَكَةُ اَى جُبْرَ 80. كُوْرُ اِذْ قَالَت الْمَلَّنَكَةُ اَى جُبْرَ الْمَلَّنَكَةُ اَى جُبْرَ জিবরাঈল (আ.) বলল, হে মরিয়ম! আল্লাহ তোমাকে তাঁর একটি কথার অর্থাৎ তাঁর তরফ থেকে একটি সন্তানের সুসংবাদ দিচ্ছেন, তাঁর নাম মসীহ, মরিয়ম তনয় ঈসা। সে ইহলোকে নবুয়ত লাভে, পরলোকে শাফাআতের অধিকার ও উচ্চ মর্যাদা লাভে সম্মানিত সম্মানের অধিকারী এবং আল্লাহর নিকট সান্নিধ্যপ্রাপ্তদের মধ্যে হবে। তাঁকে [হ্যরত ঈসাকে] এ আয়াতে হ্যরত মরিয়মের সাথে সম্পর্কিত করে তাঁকে [মরিয়মকে] সম্বোধন করত এদিকে ইঙ্গিত করা উদ্দেশ্য যে, পিতার মাধ্যম ব্যতীত তাঁকে মরিয়ম জন্ম দেবেন। নইলে পিতার সাথে সম্বন্ধযুক্ত করে সন্তানের উল্লেখ করাই হলো সাধারণ নিয়ম।

گُون الْمَهُدِ أَيْ طِفْلاً النَّنَاسَ فِي الْمَهْدِ أَيْ طِفْلاً النَّنَاسَ فِي الْمَهْدِ أَيْ طِفْلاً النَّنَاسَ فِي الْمَهْدِ أَيْ طِفْلاً قُبْلَ وَقْتِ الْكَلامِ وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّلِحِينَ.

হওয়ার পূর্বেই ও পরিপত বয়সে মানুষের সাথে কথা **বলবে এবং সে হবে পুণ্যবানদে**র একজন।

وَكُمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُ بِتَزَوُّجِ وَلاَ غَيْرِهِ قَالَ الْآمُرُ كَذٰلِكَ مِنْ خَلْق وَلَدٍ مِنْكِ بِلاَ اَبِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضٰي أَمْرًا أَرَادَ خَلْقَهُ فَانَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنّ فَيَكُونُ أَيْ فَهُوَ يَكُونُ .

১٧ . ৪٩. সে বলন, হে আমার প্রভু! আমাকে কোনো পুরুষ قَالَتْ رَبِّ أَنتُى كَيْفَ يَكُنُونَ لِيْ وَلَدُّ বিবাহ বা অন্য কোনোভাবে স্পর্শ করেনি, আমার كَبْفَ अठा व छात्न انتَّى अखान عرب معارب على عرب عرب المعارب عرب المعارب عرب المعارب عرب المعارب عرب المعارب [কির্মপে] অর্থে ব্যবহৃত । তিনি বললেন, এভাবেই অর্থাৎ পিতার মাধ্যম ব্যতীত তোমার সন্তান পয়দা করার বিষয়টি এরূপেই হবে। আল্লাহ যা ইচ্ছা সৃষ্টি করেন। তিনি যখন কিছু স্থির করেন অর্থাৎ তা সৃষ্টি করার ইচ্ছা করেন তখন বলেন, হও: অনন্তর তা হয়ে যায়।

# তাহকীক ও তারকীব

বিশেষ দ্রষ্টব্য : মাসীহ مُسِيعُ শন্টি মূলত হিক্তে ছিল মাশীহ (مَاشِيعًا) বা মাশীহা (مَشِيعًا) অর্থ বরকতময়। আরবিতে এসে এটা মাসীহ কুরুরে গেছে। দাজ্জালকেও মাসীহ বলা হয়ে থাকে, তবে সর্বসম্বতিক্রমে সেটা আরবি শব্দ, এ নামে নামকরণের কারণ যথাস্থানে বর্ণিত হয়েছে। মাসীহের দ্বিতীয় নাম বা উপাধি ঈসা। এর আসল হিব্রু উচ্চারণ ছিল ঈশু اَيْشُوع । আরবিতে এসে ঈসা হয়ে গেছে। এর অর্থ- নেতা। লক্ষণীয় বিষয় হলো, কুরআন মাজীদ ইবনে মরিয়ম [মরিয়ম তনয়] -কে হ্যরত মাসীহের নামের অংশরূপে ব্যবহার করেছেন। কেননা সুসংবাদ দানকালে খোদ মরিয়মকে এ

কথা বলা হয়েছে যে, তোমাকে 'মহান আল্লাহর কালিমা' সম্পর্কে সুসংবাদ দেওয়া হলো, যার নাম হবে মাসীহ ঈসা ইবনে মিরিয়ম, এটা নিশ্চয় ঈসার পরিচয় দেওয়ার জন্য নয়; বরং এ বিষয়ে সচেতন করার জন্যে যে, বাপ না থাকার কারণে তাঁর বংশ-পরিচয় মায়ের সাথেই সম্পৃক্ত থাকবে। তাই মানুষের কাছে মহান আল্লাহর এ বিশ্বয়কর নিদর্শন চির শ্বরণীয় এবং বিবি মিরিয়মের মর্যাদা অমর রাখার জন্যে মায়ের পরিচয়কে তাঁর নামের অংশ বানিয়ে দেওয়া হয়েছে। –িতাফসীরে ওসমানী

থেকে বদল। হযরত ঈসা (আ.)-এর উপাধি ছিল মাসীই। ইবরানী ভাষায় বর অর্থ হলো عِيْسَى : قَوْلُهُ الْمَسِيْعُ عِيْسَى বর অর্থ হলো - ভ্রমণকারী বা পর্যটক, বরকতময়, পুণ্যময়। তাঁকে এ কথা বলার কারণ, হয়তো তিনি খুব বেশি সফর ও বরশ করতেন অথবা তিনি যে কোনো রুগীর শরীরে হাত বুলালে মাসাহ করলে সে সুস্থ হয়ে যেত।

عِيْسَىٰ : শন্দটি اَيْشُوعُ থেকে নিষ্পন্ন; কেউ বলেন, اَلْعَيِسَلُ থেকে নিষ্পন্ন। অর্থ বিশির ভাগ মিশ্রিত শুদ্রতা, যেহেতু তিনি সোনালি বর্ণের ছিলেন, এ কারণে তাঁকে ঈসা বলা হয়।

। अठे मूरा المُواكَة : قُولُهُ ابْنُ مَرْيَمَ اللهُ ابْنُ مَرْيَمَ اللهُ ابْنُ مَرْيَمَ

ছিল। كلمة كائنة منه অধাৎ كليمة (থকে হাল হয়েছে, যদিও শব্দটি নাকেরা। তবে এটা মওস্ফা অর্থাৎ كليمة كائنة منه ছिल।

এর দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, هُو হলো عُمُو উহ্য মুবতাদার খবর।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইয়াসু' মাসীহের জন্ম এভাবে হয়েছিল যে, যখন তাঁর মা মরিয়মকে ইউসুফের পক্ষ থেকে প্রস্তাব দেওয়া হয়েছিল, বিবাহের পূর্বেই রহুল কুদ্দুসের কুদরতে সে গর্ভবতী হয়েছিল। -[মাত্তা খ. ১, পৃ. ৮১]

: এর ব্যাখ্যা - كَلْمُةُ এটা تُولُهُ أَيْ وَلَدَ

মাসীহ (আ.) -কে 'কালিমা' বলার তাৎপর্য : হযরত মাসীহ (আ.)-কে এ স্থলে এবং কুরআন ও হাদীসের বহু জায়গায় মহান আল্লাহর 'কালিমা' বলা হয়েছে। যেমন ইরশাদ হয়েছে-

إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَكُلِّمَتُهُ إِلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحَ .

অর্থাৎ 'মরিয়ম তনয় ঈসা মাসীহ তো মহান আল্লাহর রাসূল এবং তাঁর কালিমা, যা তিনি মরিয়মের নিকট প্রেরণ করেছিলেন ও তাঁর রূহ।'[সূরা নিসা : ১৭১] এমনিতে তো মহান আল্লাহর কালিমা অসংখ্য, যেমন অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে-

قُلْ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبَّى لَنَفِهَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفِدَ كَلِمَاتُ رَبَّى وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا .

অর্থাৎ 'বল, আমার প্রতিপালকের কালিমা লিপিবদ্ধ করার জন্যে সমুদ্র যদি কালি হয়, তবে আমার প্রতিপালকের কথা শেষ হওয়ার পূর্বেই সমুদ্র নিঃশেষ হযে যাবে, সাহায্যার্থে এর অনুরূপ আরও সমুদ্র আনলেও।' [সূরা কাহাফ : ১০৯] কিন্তু বিশেষভাবে হযরত মাসীহ (আ.)-কে মহান আল্লাহর কালিমা [হুকুমে] বলা হয়ে থাকে এ দৃষ্টিতে যে, তাঁর জন্ম পিতার তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [তৃতীয় পারা]

মাধ্যম ব্যতিরেকে সাধারণ নিয়মের বাইরে কেবল মহান আল্লাহর হুকুমে সাধিত হয়। যেসব কার্য স্বাভাবিক কারণাদির বাইরে ঘটে, সেগুলোকে সাধারণত সরাসরি মহান আল্লাহর সাথেই সম্পর্ক স্থাপন করা হয়ে থাকে। যেমন ইরশাদ হয়েছে— وَمَا رَمَيْتَ اذْ رَمَيْتَ وَلَٰكِنَ اللَّهُ رَمْلَى जথাৎ 'আপনি যখন নিক্ষেপ করেছিলেন তখন আপনি নিক্ষেপ করেননি, আল্লাহই নিক্ষেপ করেছিলেন। –[সূর্রা আনফাল: ১৭]

ত্রি ইন্টিনের উক্তি খণ্ডনার্থে অবতীর্ণ হয়েছে, বলা হচ্ছে তোমরা যার ব্যাপারে সর্বপ্রকার অভিযোগ আরোপ কর এবং যাকে লাঞ্ছিত করার চেষ্টা কর, মূলত সে অতি সম্মান ও মর্যাদার অধিকারী। ইন্টদিদের প্রাচীন কোনো কিতাবে হয়রত মাসীহ (আ.)-এর কট্ন্তি ও হয়েতার কমতি ছিল না। এটা কুরআনের বরকত ও মু'জিযা যে, তা অবতীর্ণ হওয়ার পর থেকে ধীরে ধীরে ইন্ট্দিদের মধ্যেও এ ব্যাপারে পরিবর্তন এসেছে। এমনকি তালমুদের বিভিন্ন অভিযোগ তারা প্রকাশ করতে লজ্জাবোধ করে। পরকালের ইজ্জত-সম্মান তো ভিন্ন কথা, দুনিয়াতে তাঁর সম্মান এভাবে প্রকাশিত হয়েছে যে, বিশ্বের একশত কোটির বেশি মুসলমান আজও তাঁকে আল্লাহর খাঁটি নবী মনে করে, তাঁর নামের শেষে আলাইহিস সালাম যুক্ত করে এবং প্রায় এক কোটি নাসারা তাঁকে রাস্লের মর্যাদা থেকেও উঁচ্ মনে করে– যদিও আকিদা ভ্রান্ত তথাপি এটা তাঁর ইজ্জত ও সম্মানেরই ফলাফল।

যথেষ্ট সম্ভাবনা ছিল বিবি মরিয়মের অন্তরে এ দুশ্চিন্তা দেখা দেবে যে, কেবল নারী হতে সন্তানের জন্ম হলে দুনিয়ার মানুষ তাকে কিভাবে স্মরণ করবে? তারা নিরুপায় হয়ে আমার উপরই অপবাদ আরোপ করবে এবং নিকৃষ্ট উপাধি আরোপ করে সর্বদা তাঁকে উৎপীড়ন করবে। আমি কিভাবে নিজেকে নির্দোষ প্রমাণ করব? এ কারণেই পরে وَجِيْهًا فِي الدُّنْيَا وَالْأُخِرَةِ বলে তাঁকে সান্ত্বনা দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তাঁকে কেবল আখিরাতেই নয়; বরং দুনিয়াতেও প্রভূত সম্মান ও মর্যাদা দান করবেন এবং শক্রদের সব অপবাদ মিথ্যা প্রতিপন্ন করবেন। –িতাফসীরে ওসমানী

হ্যরত ঈসা মাসীহের গুণাবলি: অত্যন্ত মার্জিত ও উচ্চন্তরের পুণ্যবান হবেন। প্রথমে মায়ের কোলে, তারপর বড় হয়ে তিনি আন্চর্য কথা বলবেন। এর দ্বারা প্রকৃতপক্ষে বিবি মরিয়মকে পরিপূর্ণ সান্ত্বনা প্রদান করা হয়েছে। পূর্বের সুসংবাদগুলোর পরিপ্রেক্ষিতে যথেষ্ট সম্ভাবনা ছিল যে, তিনি ধারণা করে বসবেন, মর্যাদা যখন লাভ হওয়ার হবে, কিন্তু সন্তান ভূমিষ্ঠ হওয়া মাত্রই তো নিন্দা ও অপবাদের লক্ষবস্তুতে পরিণত হতে হবে। তখন নির্দোষ প্রমাণের কি উপায় হবে? এর জবাবে আল্লাহ তা'আলা সান্ত্বনা দানকল্পে বলেন যে, বিচলিত হয়ো না, তোমার মুখ খোলার প্রয়োজনই পড়বে না। শুধু এতটুকু বলে দিও যে, আমি আজ রোজা রেখেছি, তাই কথা বলতে অপারগ। শিশু স্বয়ং জবাবদিহি করবে। সূরা মরিয়মে এর বিস্তারিত বিবরণ আসবে।

أَذْكُرُ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالدِّيكَ إِذْ آيَّدْتُكَ بِرُوحِ الْقَلْسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهَّدِ وَكَهَلاً.

অর্থাৎ 'তোমার প্রতি ও তোমার জননীর প্রতি আমার অনুগ্রহ স্বরণ কর, পবিত্র আত্মা দ্বারা আমি তোমাকে সাহায্য করেছিলাম এবং তুমি দোলনায় থাকা অবস্থায় ও পরিণত বয়সে মানুষের সাথে কথা বলবে।' –[সূরা মায়েদা : ১১০] তাহলে সেখানেও কি এ নিদর্শন কেবল এ উদ্দেশ্যেই বর্ণনা করা হবে যে, বিবি মরিয়ম যাতে নিশ্চিন্ত হয়ে যান তাঁর ছেলে বোবা হবে না, অন্যান্য শিশুর মতো কথা বলতে পারবে? [আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রকার বিভ্রান্তি হতে আমাদের রক্ষা করুন।]

-[তাফসীরে ওসমানী]

ত্র এর মর্ম প্রসঙ্গে বলতে হয় যে, এটি কুরআনুল কারীমের বিস্ময়কর মু'জিয়া যে, মাত্র একটি শব্দ দারা গোঁটা বিষয়কর কর পরিকৃটিত করে তোলে। এখানে এ শব্দ দারা তো তাঁর মূল মর্যাদা ও স্থানকে নির্ণীত করেছে যে, তিনি মহান আলাহর ঘনিষ্ঠ নৈকট্যের অধিকারী, অপর দিকে ইহুদি চক্রের ভ্রান্ত প্রচারণার অপনোদন করে তাঁর সম্মান ও মর্যাদার সাক্ষাও দান করা হয়েছে।

শব্দ সংযোজনের ফলে তৃতীয় প্রণিধানযোগ্য বিষয় হলো, তিনি একাই আল্লাহর ঘনিষ্ঠ ও নিকটতম মর্যাদার আবিকারী নন; বরং এমনি আল্লাহর অসংখ্য নবী, রাসূল ও প্রিয়তম বান্দা রয়েছেন, তিনি তাঁদের মধ্যেই একজন। আর হবকে ইসা মাসীহ (আ.) সকল সন্মান ও মর্যাদা সত্ত্বেও আল্লাহ তা আলার আবদিয়্যাতের উর্ধ্বে কোনো সন্তা নন, এমন কোনো বৈশিষ্ট্য ও মর্তবার অধিকারী নন, যার কারণে তাঁকে আল্লাহ মানা যায় অথবা তাঁর বন্দেগি ও পূজা অর্চনা করা যায়। কর্মান বৈশিষ্ট্য ও মর্তবার অধিকারী নন, যার কারণে তাঁকে আল্লাহ মানা যায় অথবা তাঁর বন্দেগি ও পূজা অর্চনা করা যায়। কর্মানের বয়সে মু জিয়া স্বরূপ ভাবগান্তীর্থময় কথা বলবে। ট্রেট্র এই ক্রেল অর্ধ বয়সে, এ বয়সে কথা বলার উদ্দেশ্য কিরু এ সময় তো সকলেই কথা বলে। এর উত্তর এই যে, এখানে মূল উদ্দেশ্য হলো, দুগ্ধপানকালে কথা বলার বর্ণনা করা। এর সাথে প্রাপ্ত বয়সের কথা বলার উল্লেখ এজন্য এসেছে যে, মানুষ যেভাবে প্রাপ্ত বয়সে জ্ঞান-বিবেক খাটিয়ে কথা বলে–হযরত ইসা (আ.) শৈশবে সেভাবে কথা বলবেন। দ্বিতীয় উত্তর এই যে, হযরত ইসা (আ.) কে যখন আসমানে উঠিয়ে নেওয়া হয় তখন তাঁর বয়স ছিল ৩২ বছর, যা ঠিক যৌবনকাল। দুনিয়ায় অবস্থানকালে তাঁর ক্রিম ক্রেম বর দারা তাঁর অবতরণের প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে। এভাবে শৈশবকালে কথা বলার ন্যায় তাঁর সে সময়কার কথাও মু জিয়া স্বরূপ হবে। তিনার অবতরণের প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে। এভাবে শৈশবকালে কথা বলার ন্যায় তাঁর সে সময়কার কথাও মু জিয়া স্বরূপ হবে। উদ্দেশ্য। চাই কথা বলার সময় মায়ের কোলে বা বিছানায় কিংবা দোলনায় থাকুক না কেন।

عَلِيْرٌ অর্থ- পরিণত বয়সে। 'কাহলান' শব্দটি কিশোর জীবন সমাপ্তির পর যৌবনের এক বিশেষ স্তর। প্রৌঢ়ত্বের এক বিশেষ স্তরকে বুঝায়, সাধারণত ত্রিশ বছর বয়স হতে পঞ্চাশ বছর কাল পর্যন্ত সময়কে 'কাহ্ল' বা পরিণত বয়স বলা হয়। -{তাফসীরে কুরতুবী ও রুহুল মা'আনী]

رَبُّ اَنَّى يَكُونُ لِيْ وَلَدُّ وَلَمْ يَعْسَسُنِى بَشَرُ وَلَا اللهِ وَلَدُّ وَلَمْ يَعْسَسُنِى بَشَرُ وَلَ কোনো দুরহ বিষয় নয়। তিনি যখন ইচ্ছা করেন– স্বাভাবিক অবস্থার ও সূত্রসমূহের ধারা শেষ করে كُنْ -এর নির্দেশ দ্বারা মুহূর্তের মধ্যেই তা বাস্তবায়ন করেন।

غُولًا كُذُلِكَ : অর্থাৎ এভাবেই পুরুষের স্পর্শ ছাড়াই হয়ে যাবে। স্বাভাবিক অবস্থার বিপরীত বলে তুমি বিশ্বিত ও আশ্বর্য হয়ে না। আল্লাহ তা আলা যা চান, যখন চান, যেভাবে চান কার্য সম্পাদন করে থাকেন। তাঁর ক্ষমতার কোনো সীমাবদ্ধতা নেই, তিনি কোনো কাজের ইচ্ছা করলেই তা হয়ে যায়। তিনি কোনো মৌল পদার্থের মুখাপেক্ষী নন এবং তিনি আসবাব-উপকরণেরও অধীন নন। –[তাফসীরে ওসমানী]

হে ১১ ৪৮. এবং তিনি তাকে শিক্ষা দেবেন কিতাব লেখনী ويُنعَلَّمُهُ بِالنَّوْن وَالْيَاءِ الْكِتُبَ الْخُطُّ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرُةَ وَالْآنْجِيلَ.

ونَجْعَلُهُ رَسُولًا إلى بَنِي إِسْرَاءِيْلَ ٤٩ هُ. وَنَجْعَلُهُ رَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيْلَ فِي الصَّبَا أَوْ بَعْدَ الْبُلُوعِ فَنَفَخَ جَبْرَئِيْلُ فِي جَيْبِ دِرْعِهَا فَحَمَلَتْ وَكُانَ مِنْ أَمْرهَا مَا ذُكِرَ فِنَي سُورَةٍ مَرْيَمَ فَلَمَّا بَعَثَهُ اللَّهُ تَعَالَى إلَى بَنِيْ إِسْرَائِيْلَ قَالَ لَهُمْ إِنِيْ رَسُولُ اللَّهِ اِلَيْكُمْ أَنَّى أَيْ بَأَنِّيْ قَدْ جِئْتُكُمْ بِأَيَةٍ عَلَامَةُ عَلَىٰ صِدْقَىٰ مِنْ زَبَّكُمْ هِيَ اَنِّي وَفَيْ قَراءَة بِالْكُسِيرِ اِسْتِئْنَافًا اَخْلُقُ اُصَوَّرُ لَكُمْ مِنَ الطَّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ مِيثْلَ صُورَتِهِ وَالْنَكَانُ اِسْمُ مَفَعُولِ فَأَنَفُخُ فِينهِ الضَّمِيرُ لِلْكَافِ فَيَكُونُ طَيْسًا وَفِينَ قِراءَةٍ طَائِسًا بِساذُن اللَّهِ بِإِرَادَتِهِ فَحَلَقَ لَهُمُ الْخَفَّاشَ لِإَنَّهُ أَكْمَلُ الطُّيرِ خَلْقًا فَكَانَ يَطِينُرُ وَهُمُ يَنْظُرُونَهُ فَاإِذَا غَابَ عَنْ اَعَيْنِهِمْ سَقَطَ مَيْتًا وَأُبْرِئُ أَشْفَى أَلاَّكُمَهَ الَّذِي وليد أعْمى وَالْاَبْرَصَ وَخُصًّا لاَنتَهُمَا دَاءَ ان أعْيَيا الْأَطَبَّاءَ.

হিকমত, তাওরাত ও ইঞ্জিল। عُلَيْهُ এটা نُونُ উত্তম পুরুষ, বহুবচন] ও ৣ [নাম পুরুষ, একবচন] উভয় রূপেই পাঠ করা যায়।

প্রাপ্তবয়স্ক হওয়ার পর বনী ইসরাঈলের প্রতি রাসূল করব। অনন্তর তাঁর জামার ফাঁক দিয়ে হযরত জিবরাঈল ফুঁক দেন। ফলে তিনি গর্ববতী হন। পরে তাঁর অবস্থা সূরা মরিয়মে উল্লিখিত অবস্থার ন্যায় হয়। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা যখন তাঁকে বনী ইসরাঈলের প্রতি রাসূল হিসেবে প্রেরণ করেন তখন তাদেরকে তিনি বলেন, আমি তোমাদের প্রতি আল্লাহর রাসূল। আমি তোমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে তোমাদের নিকট নিদর্শন অর্থাৎ আমার সত্যতার চিহ্ন <u>নিয়ে এসেছি।</u> তা হলো, <u>আমি</u> إِنَّى এটা অপর এক কেরাতে প্রথমাক্ষর কাসরাসহ পঠিত। এমতাবস্থায় তা । এমতাবস্থায় তা নববাক্য বলে বিবেচ্য হবে। তোমাদের জন্যে কাদা দ্বারা পাখি সদৃশ আকৃতি অর্থাৎ তার অনুরূপ আকৃতি <u>গঠন করব</u> সুরত वानाव : اَخْلُتُ वे खात كَانُ वानाव كَهَيْنَةِ वानाव - اَخْلُتُ বা কর্মবাচক বিশেষ্য। <u>অতঃপর তাতে</u> আমি ফুৎকার দেব, نَتْ এর ضَيْتُر বা সর্বনামটি উক্ত غَانُ -এর প্রতি ইঙ্গিতবহ। ফলে আল্লাহর <u>অনুমতিক্রমে</u> তাঁর অভিপ্রায়ক্রমে <u>তা পাখি হয়ে যাবেঁ।</u> রূপে পঠিত طَائرًا অপর এক কেরাতে طَائرًا রয়েছে। অনন্তর তিনি তাদের চামচিকা সৃষ্টি করে দেখালেন। কারণ গঠন প্রকৃতি হিসেবে তা পাখিদের মধ্যে পূর্ণাঙ্গ প্রাণী বলে স্বীকৃত। [যাহোক, বানানোর পর] তা তাদের সামনে উড়ে প্রস্থান করত এবং তাদের দৃষ্টির অন্তরালে গিয়ে তা মরে পড়ে যেত। [এটা এজন্য যে, আল্লাহর সৃষ্টিই পূর্ণতা প্রাপ্ত হয়, মানুষকে সৃষ্টি করার ক্ষমতা দেওয়া হলেও মানুষের সৃষ্টি অপূর্ণ থাকে।] তিনি আরও বলেন, জ্রনান্ধ 🛈 অর্থাৎ জন্মান। ও কুষ্ঠ ব্যাধিগ্রস্তকে ভালো করব নিরাময় করব।

وَكَانَ بَعْثُهُ فِي زَمَنِ الطِّبِّ فَابْراً فِي يَوْمٍ خَمْسِيْنَ الْفًا بِالدُّعَاءِ بِشَرْطِ الْإِيْمَانِ وَاحْيِى الْمُوتِي بِاذْنِ اللَّهِ بِارَادَتِه كُرَّرَهُ لِنَفْي تَوَهِّمِ الْالُوهِيَّةِ فِيهِ فَاحْيَا عَازِرًا لِنَفْي تَوَهُّمِ الْالُوهِيَّةِ فِيهِ فَاحْيَا عَازِرًا لِنَفْي تَوَهُّمِ الْالُوهِيَّةِ فِيهِ فَاحْيَا عَازِرًا صَدِيْقًا لَهُ وَابْنَ الْعَجُوزِ وَابْنَةَ الْعَاشِرِ صَدِيْقًا لَهُ وَابْنَ الْعَجُوزِ وَابْنَةَ الْعَاشِرِ فَعَاشُوا وَ وَلِدَ لَهُمْ وَسَامَ بْنَ نُوجٍ وَمَاتَ فَعَاشُوا وَ وَلِدَ لَهُمْ وَسَامَ بْنَ نُوجٍ وَمَاتَ فَعَاشُوا وَ وَلِدَ لَهُمْ وَسَامَ بْنَ نُوجٍ وَمَاتَ فِي الْحَالِ وَانَبِينَكُمْ بِمَا تَاكُلُونَ وَمَا لَمُ فَعَالِمُ الْمَدْوَنَ فِي بُيُوتِكُمْ مِمَّا لَمُ تَعْمَلُونَ فِي بُيُوتِكُمْ مِمَّا لَمُ تَعْمَلُونَ فِي بُيُوتِكُمْ مِمَّا لَمُ الْمَذَى وَمَا يَاكُلُ بَعُدُ إِنَّ فِي ذُلِكَ الْمَذْكُودِ وَمَا يَاكُلُ بَعُدُ إِنَّ فِي ذُلِكَ الْمَدْكُودِ وَمَا يَاكُلُ بَعُدُ إِنَّ فِي ذُلِكَ الْمَذْكُودِ الْكُلُ الْمَدْكُودِ وَمَا يَاكُلُ بَعُدُ إِنَّ فِي فُولِكَ الْمَدْكُودِ وَمَا يَاكُمُ إِنْ كُنْتُمْ مُونِينِينَ .

এ রোগ দৃটির বিষয়ে যেহেতু চিকিৎসকগণ অক্ষম সেহেতু এ স্থানে বিশেষ করে এ দৃটিরই উল্লেখ করা হয়েছে। হযরত ঈসা (আ.) -এর আগমন হয়েছিল চিকিৎসা বিজ্ঞানের চরম উৎকর্ষের যুগে। ঈমান গ্রহণের শর্তে একদিনে পঞ্চাশ হাজার রুগীকে তিনি দোয়া করে নিরাময় করেছিলেন। এবং আল্লাহর অনুমতিক্রমে তাঁর ইচ্ছা বা অভিপ্রায়ক্রমে মৃতকে জীবন দান করব। তাঁর সম্পর্কে ঈশ্বরত্ব আরোপের ধারণা দ্রীকরণের উদ্দেশ্যে এ কথাটির অর্থাৎ باذَنِ الله ক্রাকরণের উদ্দেশ্যে এ কথাটির অর্থাৎ باذَنِ الله ক্রাকরণের উদ্দেশ্যে এ কথাটির অর্থাৎ ক্রামারকে, জনৈকা বৃদ্ধার পুত্রকে ও আশিরের কন্যাকে জীবিত করেন। পরেও তারা জীবিত ছিল এবং তাদের সন্তানাদিও হয়। হযরত নূহ (আ.) -এর পূত্র সামকেও জীবিত করেছিলেন। তবে তিনি সেক্ষণেই মারা যান।

তোমরা যা আহার কর ও তোমাদের গৃহে মজুদ করে রাখ গোপন করে রাখ, যা আমি দেখিনি <u>তা তোমাদেরকে বলে</u> দেব। একজন গৃহে কি আহার করে এসেছে এবং পরে কি আহার করবে তা তিনি বলে দিতেন।

<u>তোমরা যদি বিশ্বাসী হও তবে নিশ্চয় এতে</u> উল্লিখিত বিষয়সমূহে <u>তোমাদের জন্যে নিদর্শন রয়েছে।</u>

# তাহকীক ও তারকীব

। उ देवांति करत वकि श्राम्त उखत फिराहिन : قَوْلُهُ الْكَانُ إِسْمُ مَفْعُوْلِ

প্রা: كَانٌ -এর দিকে ফিরেছে, আর এটা হলো হরফ যার দিকে كَانٌ -এর -এর দিকে ফিরেছে, আর এটা হলো হরফ যার দিকে সর্বনাম كَانٌ مَا السَّامُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ وَالسَّامُ عَلَيْهُ وَالسَّامُ وَالسَّ

बर्खा وَمُمَا ثَلَةُ مَيْنَةِ الطَّيْرِ अर्थ, या देनरम भाकछन । अर्थाए مِثْل रहना مُمَا ثَلَةُ مَيْنَةِ الطَّيْر

वाता करत वकि श्रामूत छिखत किरग्राष्ट्र । الْخَطُّ पाता करत वकि श्रामूत छिखत किरग्राष्ट्र ।

প্রস্ন: তাওরাত ও ইঞ্জিলের আতফ اَلْكِتُبُ -এর উপর সঠিক নয়। কারণ কিতাবের মধ্যে তাওরাত ও ইঞ্জিল উভয়টি

শামিল রয়েছে। কাজেই এটা عُطْفُ السَّمْعُ عُللْي نَفْسِهِ এব অন্তর্গত হবে।

षाता الْخَطَّ । षाता الْخَطَّ षाता الْخَطَّ । षाता الْحَابَدُ षाता الْكِتْبُ

َوْنَى قَدْ جِئْتُكُمْ , উহ্য মেনে ইঙ্গিত করেছেন যে, اَنِّى قَدْ جِئْتُكُمْ , তার পরের অংশসহ উহ্য মুবতাদার খবর বদল হ<mark>ওয়ার কারণে</mark> মানসূব নয়।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

عَوْلَدُ ٱلْحِكْمَةُ : স**ঙ্ব**ত কিতাব ও হিকমত ঘারা কুরআন ও হাদীস বুঝানো উদ্দেশ্য। কেননা হযরত মাসীহ (আ.) দুনিয়ায় পুনরাগমনের পর কুরআন ও হাদীসে নববী হ্রু অনুযায়ী ফয়সালা দেবেন। আর এটা তখন সম্ভব যখন তাঁকে এ বিষয়ের ত্ব জ্ঞান দান করা হবে।

0

عَوْلُمُ وَرَسُوْلًا إِلَى بَنِي َ إِسْرَاءِيلَ : বনী ইসরাঈল সম্প্রদায়ের একজন রাস্ল হিসেবে তাঁর আগমন ঘটবে। এ রিসালাতের মর্যাদায় তিনি অভিষিক্ত হবেন। মিা'আযাল্লাহা তিনি কোনো যাদুকর বা বাজিকর হবেন না, যেমনটি প্রতারক ইহুদিগণ মনে করে। [নাউযুবিল্লাহা না তিনি আল্লাহ বা আল্লাহর পুত্র, যেমনটি প্রিক্টানগণ অনর্থক মনে করে থাকে। اللى بَنِي اِسْرَائِيْل وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

হযরত ইসা (আ.) -এর মু'জিযা : جِنْتُكُمْ بِالِمَ -এর মধ্যকার আয়াত শব্দের অর্থ – চিহ্ন বা নিদর্শন। এখানে মু'জিযা তথা অলৌকিক ঘটনা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। মু'জিযা এমন ধরনের ঘটনাবলি প্রকাশের নাম, যা সাধারণ ও স্বাভাবিক প্রচলিত নিয়ম ও ব্যবস্থার ব্যতিক্রম।

పేపే: আয়াতের এ অংশে এর প্রতিই সর্বাধিক জোর, তাকিদ ও গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে যে, এ সকল মু'র্জিযা নবীগণের ইচ্ছা ও শক্তির দ্বারা হয় না, বরং নিঃসন্দেহে এর প্রকাশ একমাত্র আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের ইচ্ছা ও কুদরতেই হয়। অবশ্য এসব মু'র্জিযার দ্বারা নবুয়ত ও রিসালাতের সাহায্য-সহযোগিতা ও তাদের সত্যতা প্রমাণিত হয়।

وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْمُؤَلِّذَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْفُلُونَ وَالْمُ الْمُؤْلِمُ الْفُلُونَ وَالْمُ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ مِن اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

خَلَقَهُ تَقْدِيْرَهُ وَلَمْ يَرُدُّ اَنَّهُ يَحْدُثُ مَعْدُومًا (تَاج) اَلْخَلْقُ اَصْلُهُ اَلَقَدِيْرُ الْمُسْتَقِيْمُ (رَاغِبٌ) اَلَّذِيْ يَكُونَ بِالْإِسْتِحَالَةِ فَقَدْ جَعَلَهُ اللَّهُ تَعَالَى مِغَيْرٍ فِي بَعْضِ الْاَحْوَالِ وَالْخَلْقُ لَا يَسْتَعْمِلُ فِي كَافَةِ النَّاسِ إِلَّا عَلَى وَجْهَيْنِ اَحَدُهُمَا فِي مَعْنَى التَّقْدِيْرِ (رَاغِبْ) أَيْ أُفَدِّرُ وَاصَوِّرُ (كَبِيْر) وَالْمَرَادُ بِالْخَلْقِ التَّصُويْرُ وَالْإِبْرَازُ عَلَى مِقْدَارٍ مُعَيَّنٍ (رُوح) و عَوْلُهُ لَكُمْ عَلَى مِعْدَارٍ مُعَيَّنٍ (رُوح) عَلَى عَلَى مَعْدَارٍ مُعَيَّنٍ اللَّهُ لَكُمْ

प्राधात्र क्रमण नर्पाहें وَالَّلَامُ فِي لَكُمْ لِلتَّعْلِيْلِ (بَعْر) وَالَّلَامُ فِي لَكُمْ لِلتَّعْلِيْلِ (بَعْر) प्राधात्र क्रमण সर्वनाहें युकि-প্রমাণের চেয়ে অদ্ভুত ও অলৌকিক ঘটনাবলির প্রতি বেশি আকৃষ্ট এবং প্রভাবান্তি হয়। আর ইহুদিদের মধ্যেও এ ধরনের অলৌকিকত্ব ও অদ্ভুত ঘটনাবলির প্রতি আকর্ষণ বিশেষভাবে মাত্রাতিরিক্ত পরিমাণ ছিল।

غُرُّهُ مِنَ الطَّيْنِ : 'কাদা মাটির ঘারা' আয়াতের এ অংশ ঘারা হযরত ঈসা (আ.) -এর সত্যকে আরও পরিষ্কারভাবে তুলে ধরেছেন। আমার পাখি তৈরির ব্যাপরটি অনস্তিত্ব হতে কোনো কিছুকে অস্তিত্বে আনা নয়; বরং মহান আল্লাহর দেওয়া পদার্থ ও বস্তুকে তাঁর দেওয়া বিভিন্ন উপকরণকে বিশেষ পদ্ধতি, প্রক্রিয়া ও সংযোজনের মাধ্যমে তাঁরই শক্তিতে আকৃতি ও রূপদান করা শুধু। –িতাফসীরে মাজেদী।

হৈন্দ্ৰ হৈ নিৰ্য়ত পূৰ্বকালীন অলৌকিক ঘটনা] হিসেবে শৈশব কালেই তাঁর থেকে এর বহিঃপ্রকাশ ঘটে, যাতে অপবাদ আরোপকারীদের কুদরতের এক ছোট্ট নিদর্শন দেখিয়ে একথা বুঝিয়ে দিতে পারেন যে, যখন আমার এক ফুঁ দারা আল্লাহ তা আলা মাটির নিম্পাণ আকৃতিকে প্রাণময় করে তোলেন, তখন তিনি যদি পুরুষাঙ্গ ব্যতিরেকেই রহুল কুদুসের ফুঁ দারা এক মহিমানিত রমণীর বাচ্চাদানীতে হযরত ঈসা (আ.)-এর আত্মা সঞ্চারিত করেন, তাতে আভর্ষের কি আছেঃ বরং হযরত মাসীহ (আ.) যেহেতু হয্রত জিবরাঈল (আ.)-এর ফুৎকারে জন্মলাভ করেছেন, সেহেতু তাঁর নিজের ফুৎকারকেও সেই জন্ম ধারারই সক্রিয় প্রভাব মনে করা

উচিত। সূরা মায়িদার শেষ দিকে হযরত মাসীহ (আ.) -এর এসব অলৌকিক ঘটনা সম্পর্কে এক আলোচনা করা হবে। বিষয়টি সেখানে দ্রষ্টব্য। সারকথা, হযরত মাসীহ (আ.) -এর মাঝে ফেরেশতাসুলভ ও আত্মিক বৈশিষ্ট্যাবলির প্রাবল্য ছিল। সে অনুযায়ীই ক্রিয়াদি প্রকাশ পেত। কিন্তু তাই বলে ফেরেশতাদের উপর মানুষের শ্রেষ্ঠত্ব এবং ফেরেশতাগণের আদমকে সিজ্বদা করার কারণে কোনোরূপ প্রশ্ন দেখা দেবে না। কেননা যাবতীয় মানবিক গুণাবলি তথা দৈহিক ও আত্মিক গুণ সমষ্টির সমারোহ যাঁর মাঝে চূড়ান্ত পর্যায়ে ঘটবে তাঁকে হযরত মাসীহ (আ.) হতেও শ্রেষ্ঠ স্বীকার করতে হবে আর তা হলো হযরত মুহাম্মদ — এর পূত-পবিত্র সন্তা। — তাফসীরে ওসমানী

وَالَّهُ اللَّهُ ال

غُولُمُ بِاذُوْ اللّٰهِ : আয়াতের এ অংশে হ্যরত ঈসা (আ.) নিজস্ব ভাষণে সুস্পষ্টভাবে এ স্বীকৃতি দিয়েছেন যে, আমি আল্লাহ্বা আল্লাহ্ব পুত্র কোনোটাই নই। আমার দ্বারা সংঘটিত এ সকল অদ্ভূত ও অলৌকিক ক্রিয়াকাণ্ডকে আমার নিজস্ব শক্তি ও ক্ষমতার ফলশ্রুতি মনে করে গোমরাহির অথৈ সমুদ্রে হাবুড়ুবু খেয়ো না, বিভ্রান্ত ও পথভ্রম্ভ হয়ো না। যা কিছু আমার দ্বারা সংঘটিত হয়েছে, মূলত এসব কিছুই মহাশক্তিমান আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা, তাঁরই শক্তি-ক্ষমতা ও মহান কুদরতের ফলেই হয়েছে।

غَوْلُهُ وَأَبْرَأُ الْأَكْمَةُ: জন্মান্ধ শিশুও আমার হাতের পরশে সম্পূর্ণ সুস্থ হয়ে যায়। তা হযরত ঈসা (আ.) -এর এক বিম্ময়কর মু'জিযা। বিভিন্ন রোগগ্রস্ত ব্যক্তির চক্ষুও অপারেশন ব্যতীত সুস্থ করে তোলা খুব সহজ ব্যাপার নয়, অথচ এখানে জন্মন্ধকে সুস্থ করার মতো অলৌকিক কাণ্ডের কথাই বলা হয়েছে। আর প্রকৃতপক্ষে আকমাহ বলতে জন্মান্ধ ব্যক্তিকেই বুঝায়।

হযরত মাসীহ (আ.)-কে যুগোপযোগী মু'জিযা দেওয়া হয়েছিল: সেকালে চিকিৎসক শ্রেণির প্রভাব-প্রতিপত্তি ছিল। হযরত মাসীহ (আ.) -কে এমন সব মু'জিযা দেওয়া হয়, যা সমকালীন মানুষের উপর তাদের সর্বশ্রেষ্ঠ গৌরবজনক বিষয়েও হযরত মাসীহের শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণ করে দেয়। এ কথা অনস্বীকার্য যে, মৃতকে জীবিত করা আল্লাহ তা'আলার বিশেষ গুণ, যা কেবলমাত্র মহান স্রষ্টার জন্যই প্রযোজ্য; অন্য কারো জন্য নয়। যেমন بِاثَنِ [আল্লাহর হকুমে] শব্দ দ্বারাও তা পরিক্ষুট হয়, কিন্তু হয়রত মাসীহ (আ.) যেহেতু সংশ্লিষ্ট ক্ষেত্রে এর মাধ্যম বা অসিলা ছিলেন, তাই রূপকার্থে নিজের সাথে সম্পৃক্ত করেছেন। –[তাফসীরে ওসমানী]

ত্বাবলি এবং তাঁর এখতিয়ার ও ক্ষমতার অধিকারী; বরং আমি তো তাঁরই অক্ষম বানা ও রাসূল। আমার হাতে যা কিছু প্রকাশ পায় তা হলো মু'জিযা; আল্লাহর নির্দেশেই তা প্রকাশিত হয়। ইমাম ইবনে কাছীর (র.) বলেন, আল্লাহ তা আলা প্রত্যেক নবীকে তাঁর যুগের অবস্থানুযায়ী মু'জিযা দান করেন, যাতে তাঁর সত্যতা এবং মহত্ব প্রকাশিত হয়। হযরত মূসা (আ.)-এর যুগে যাদ্র প্রভাব ছিল, তাই তাঁকে এমন মর্যাদা দান করা হয়েছে, যার সামনে বড় বড় যাদ্কররা ক্ষমতা দেখাতে ব্যর্থ হয়েছে, ফলে তাদের নিকট হযরত মূসা (আ.)-এর সত্যতা প্রকাশিত হয়েছে এবং তারা ঈমান এনেছে। আর হযরত ঈসা (আ.)-এর যুগে চিকিৎসাশাল্লের ব্যাপক উন্নতি ছিল, তাই তাঁকে মৃতকে জীবিত করার, জন্মান্ধ ও কুষ্ঠরোগীকে সুস্থ করার মর্যাদা দান করা হয়েছে। বড় থেকে বড় কোনো চিকিৎসক এ ব্যাপারে ক্ষমতাশীল ছিল না। আমাদের নবী —এর যুগে কবিতা, সাহিত্য এবং ফাসাহাত ও বালাগাত তথা ভাষা অলঙ্কারের বিশেষ প্রভাব ছিল, তাই তাঁকে কুরআনের ন্যায় উনুত অলঙ্কারশাল্পসম্মত গ্রন্থ দান করা হয়, যার নজির পেশ করতে বিশ্বের সর্বশ্রেষ্ঠ সাহিত্যিক, কবি ও অলঙ্কারশাল্পবিদগণ অপারগ হয়েছে এবং এখন পর্যন্তও তাঁর চ্যালেঞ্জ বহাল রয়েছে। এমনকি কিয়ামত পর্যন্ত এই চ্যালেঞ্জ তার সুমহান মর্যাদা নিয়ে টিকে থাকবে।

٥. وَجِئْتُكُمْ مُصَدِّقًا لِيّمَا بَيْنَ يَدَيَّ قَبْلِيْ مِنَ التَّوْرةِ وَلاِحِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِيْ حُرِّمَ عَلَيْكُمْ فِيهُا فَاحِلُ لَكُمْ بَعْضَ مِنَ السَّمَكِ وَالطَّيْرِ مَالاً صِيْصِيَّةً لَهُ وَقِيْلَ احِلُ الْجَمِيْعَ فَبَعْضَ بِمَعْنَى وَقِيْلَ احِلُ الْجَمِيْعَ فَبَعْضَ بِمَعْنَى وَقِيْلَ احِلُ الْجَمِيْعَ فَبَعْضَ بِمَعْنَى وَقِيْلَ الْجَمِيْعَ فَبَعْضَ بِمَعْنَى وَقِيْلَ الْجَمِيْعَ فَبَعْضَ بِمَعْنَى وَقَيْدَ لَا اللّهَ كُلُّ وَعِنْتَكُمْ بِاينةٍ مِنْ رَبِّكُمْ كُرَّرة وَاللّه وَاطِيعُونِ فِينَمَا الْمُركُمْ بِهِ مِنْ تَوْحِيْدِ وَاطِيعُونِ فِينَمَا الْمُركُمْ بِهِ مِنْ تَوْحِيْدِ اللّه وَطَاعَتِه .

কে আর আমার আগমন হয়েছে <u>আমার সমুখে</u> অর্থাৎ আমার পূর্বে <u>তাওরাতে যা রয়েছে তার সমর্থকরূপে ও তোমাদের জন্যে</u> তাতে <u>যা নিষিদ্ধ ছিল তার কতকগুলিকে বৈধ করতে।</u> মৎস্য, ঝুটিবিহীন পাখি ইত্যাদি তাদের জন্যে তিনি বৈধ করেন। কেউ কেউ বলেন, তিনি তাদের জন্যে সবকিছুই বৈধ করে দিয়েছিলেন। এমতাবস্থায় আয়াতোক্ত করিছুই বৈধ করে দিয়েছিলেন। এমতাবস্থায় আয়াতোক্ত গণ্য হবে। এবং তোমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে নিদর্শন নিয়ে এসেছি كَالُّ বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এ বাক্যটির পুনরুক্তি করা হয়েছে। কিংবা পরবর্তী বাক্যটির বুনিয়াদরূপে এর পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। সূতরাং আল্লাহকে ভয় কর এবং আল্লাহর একত্বাদে বিশ্বাস ও তার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন বিষয়ে যেসব নির্দেশ তোমাদেরকে দেই সেসব বিষয়ে <u>আমার অনুসরণ কর।</u>

ا. إِنَّ اللَّهَ رَبِّى وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هُذَا اللَّهُ رَبِّى وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هُذَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

৫ \ ৫১. নিশ্বয় আল্লাহ আমার প্রতিপালক এবং তোমাদের প্রতিপালক। সূতরাং তাঁর ইবাদত কর। এটাই যে পথের আমি তোমাদেরকে নির্দেশ করি তাই সরল পথ পছা। কিন্তু তারা মিখ্যা বলে ধারণা করে তাকে অস্বীকার করল এবং তাঁর উপর বিশ্বাস স্থাপন করল না।

# তাহকীক ও ভারকীব

कें : এটা উহ্য ফে'লের মা'মূল। মূল বাক্য এমন হবে - مُصَدِّقًا جِنْتُكُمْ لِاَجَلِ التَّعْلِيْلِ । এই এই এই অার এটা হলো بَالُّ عَلِيْلِ । নয়, কারণ তা হলো حَالُ আর এটা হলো ইল্লত

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

قُوْلَهُ فَاتَقُوا اللّٰهُ وَاطِيْعُونَ : অর্থাৎ তোমরা তো আমার সত্যতার নিদর্শনাবলি দেখলে। কাজেই এখন মহান আল্লাহকে ভয় করে আমার কথা শোনা তোমাদের কর্তব্য।

غَبُنُونَ ؛ অর্থাৎ সব কথার এক কথা এবং যাবতীয় মূলের আসল মূল হলো, আল্লাহ তা'আলাকে
আমার ও তোমাদের সকলের একই প্রতিপালক মেনে নাও। বাপ-বেটার সম্বন্ধ স্থাপন করো না। তোমরা সকলে তাঁরই
ইবাদত কর। মহান আল্লাহর সম্ভুষ্টি লাভের পথ এটাই। অর্থাৎ তাওহীদ, তাকওয়া ও রাসূলের আনুগত্য।

०४ ৫२. यथन क्रें المَا عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَنْهُمُ ٥٢ هُ . فَلَتَّا أَحَسَّ عَلِمَ عِيْسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ وَارَادُوا قَتْلَهُ قَالَ مَنْ اَنْصَارِيْ أَعْوَانِي ذَاهِبًا إِلَى اللَّهِ لِآنْصُر دِيْنَهُ قَالًا الْتَحَوارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ اَعْوَانُ دِيْنِهِ وَهُمْ اَصْفِياءُ عِيْسَى اَوَّلُ مَنْ أُمَنَ بِهِ وَكَانُوا إِثْنَى عَشَرَ رَجُلاً مِنَ الْكُورِ وَهُوَ الْبَيَاضُ الْخَالِصُ وَقَـيْـلُ كَـانُـوا قَـصَّـارِيْـنَ يَـحُـورُوْنَ التِّيابَ أَيْ يُبَيِّضُونَهَا أُمَنَّا صَدَّقْنَا بِالنَّلِهِ وَاشْهَدْ يَا عِنْدُسَى بِانَّا

পারলেন আর তারা তাঁকে হত্যা করার অভিপ্রায় করল তখন সে বলল, কে আমার সাহায্যকারী সহযোগিতাকারী গমন করতে প্রস্তুত আল্লাহর পথে. যাতে আমিও তাঁর দীনের সহযোগিতা করতে পারি। مُتَعَلَّقُ अठो व ञ्चात छेश : ﴿ إِهِبًا अठो व ञ्चात छेश إِلَى اللّهِ বা সংশ্লিষ্ট। হাওয়ারীগণ-শিষ্যগণ বলল, আম্রাই আল্লাহর পথে সাহায্যকারী। তাঁর দীনের সাহায্যকারী। এরা [হাওয়ারীরা] হলো হযরত ঈসা (আ.) -এর অন্তরঙ্গ সঙ্গী। শুরুতেই তারা তাঁর উপর ি বিশ্বাস স্থাপন করেছিল। এরা ছিল সংখ্যায় বারো। শব্দটি عُوْر [হাওর] হতে উদ্দাত। হাওর অর্থ হলো-নির্মল শুদ্র। কেউ কেউ বলেন, এরা পেশায় ছিল ধোপা। তারা কাপড় کور অর্থাৎ সাদা ও পরিষ্কার করত। এ হিসেবে তাদেরকে ﴿ وَارِي হাওয়ারী] বলে আখ্যায়িত করা হতো। আমরা আল্লাহ্র উপর ঈমান এনেছি। তাঁকে সত্য বলে বিশ্বাস করেছি। হে ঈসা! তুমি সাক্ষী থাক আমরা মুসলিম-আত্মসমর্পণকারী।

ে ৫৩. হে আমাদের প্রতিপালক! তুমি ইঞ্জিলে যা কিছু وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ عِيْسِي فَاكْتُبْنَا مَعَ الشُّهديْنَ لَكَ بِالْوَحْدَانِيَّةِ وَلِرَسُولِكَ بِالتِصْدِقِ.

অবতীর্ণ করেছ তাতে আম্রা বিশ্বাস স্থাপন করেছি <u>এবং আমরা এই রাস্লের</u> অর্থাৎ হ্যরত ঈসার অনুসরণ করেছি। সুতরাং আমাদেরকে তোমার একত্বের এবং তোমার রাস্লের সত্যতার সাক্ষ্যবহনকারীদের তালিকাভুক্ত কর।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হাওয়ারী কারা ছিলেন : 'হাওয়ারী' কারা ছিলেন এবং তাদের এ উপাধির হেতু কি? এ সম্পর্কে ওলামায়ে تَوْلُمُ الْحُوارِيُّونَ কেরামের একাধিক মত রয়েছে। প্রসিদ্ধ মত অনুযায়ী সর্বপ্রথম যে দুই ব্যক্তি হ্যরত ঈসা (আ.) -এর অনুসারী হন তাঁরা ধোপা ছিলেন। হযরত ঈসা (আ.) তাদের দেখে বললেন, কি কাপড় পরিষ্কার করছ? এস, আমি তোমাদেরকে আত্মা পরিষ্কার করা শিখিয়ে দেই। সে মুহূর্তেই তারা তাঁর অনুসারী হয়ে যান। তারপর যারাই তাঁর অনুসরণ করেন, তাদের এ উপাধি হয়ে যায়। -[তা**ফসীরে ও**সমানী]

আল্লামা মাজেদী (র.) বলেন, হ্যরত ঈসা মাসীহ (আ.) -এর প্রাথমিক শিষ্যগণ অধিকাংশ নদীর উপকূলবর্তী এলাকায় মৎসজীবী বাসিন্দা ছিলেন। এজন্যই [নদীর পানি তাদের বস্ত্রকে শুভ্র ও পরিচ্ছনু করে তুলত বলে] তাদেরকে হাওয়ারী বলে সম্বোধন করা হতো। এ কারণেই তাঁর পরবর্তী শিষ্য ও সঙ্গীরাও এ উপাধিতেই পরিচিতি হয়ে পড়েন। এর প্রচলিত অর্থ হলো- নিষ্ঠাবান সহযোগী, মুখলিস সাথী। যেমনি হাদীসে হযরত যুবায়ের (রা.) সম্পর্কে এ শব্দটি উপরিউক্ত অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে। হাওয়ারীরা প্রতি উত্তরে নিজেদেরকে انْصَارُ الله [আল্লাহর সাহায্যকারী] বলে ঘোষণা করলেন।

اِسْرَائِيْلَ بِعِيْسْي إِذْ وَكُلُوا بِهِ مَنْ يُّقْتُلُهُ غَيْلَةً وَمَكَرَ اللَّهُ بِهِمْ باَنْ يُسْبِي عَلَىٰ مَنْ قَصَدَ قَتْلُهُ فَعَتَلُوهُ وَرُفِعَ عِيسْلَى وَاللَّهُ خَيْرُ المَاكِرِيْنَ أَعْلَمُهُمْ بِهِ.

ইসরাঈলভুক্ত কাফিরগণ হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে চক্রান্ত করল অসতর্ক মুহূর্তে হঠাৎ আক্রমণ করে তাঁকে হত্যা করার জন্যে তারা কতিপয় লোক নিযুক্ত করেছিল। আল্লাহও এদের সঙ্গে ফন্দি করলেন। যে ব্যক্তি হযরত ঈসাকে হত্যা করার জন্যে গিয়েছিল হযরত ঈসার আকৃতির সাথে তার আকৃতিকে সাদৃশ করে দিয়েছিলেন। এতে তারা তাকেই [ঈসা মনে করে] হত্যা করল। আর হযরত ঈসাকে আকাশে উঠিয়ে নেওয়া হয়। <u>আর আ</u>ল্লাহ শ্রেষ্ঠ ফব্দিকারী অর্থাৎ এতদসম্পর্কে তিনি অধিক অবহিত।

# প্রাসক্রিক আপোচনা

र्यत्र अना (आ.)-এর विक्रां रेहिनित्नत वर्ष्य : आग्नांट कातीभाग्न आन्नाहत প্রতি প্রতারণার যে সম্বন্ধ করা হয়েছে তা ক্রিটের তথা কাফেরদের কাজের সহিত মিলম্বরূপ। প্রথম। ক্রিটে-এর ফায়েল হলো ইহুদিরা। ইহুদিদের নেতা এবং ধর্মগুরুরা হযরত ঈসা (আ.)-এর বিরোধিতা এবং তাঁকে বিভিন্নভাবে কষ্ট দেওয়ার পরে সর্বশেষ তারা সিদ্ধান্তে উপনীত হলো যে, ইয়াসু নামক ইসরাঈলী নবুয়তের দাবিদারকে মেরে ফেলতে হবে। অতএব, তারা ধর্মীয় আদালতে নাস্তিকতার অভিযোগ তুলল। আদালত তাঁকে মৃত্যুদণ্ডের রায় দিল। এরপর রোমীয় বিচারকদের রাষ্ট্রীয় আদালতে দেশদোহীতার মামলা করা হলো।

হযরত ঈসা (আ.) এবং তাঁর বিরোধীদের এসব মামলা-মকদ্দমা শাম দেশের ফিলিস্তিন প্রদেশে পেশ হয়েছিল। শাম তখন রোম সামাজ্যের একটি অংশ ছিল। এখানকার ইহুদি অধিবাসীদের নিজস্ব বিষয়ে স্বাধীনতা ছিল। রোম সমাটের পক্ষ থেকে শাম দেশের একজন গর্ভনর নিযুক্ত ছিল। তার অধীনে ছিল ফিলিস্তিন প্রদেশের প্রদেশিক গভর্নর। রোমীয়দের ধর্ম ছিল শিরক ও মূর্তিপূজার। ইহুদিদের নিজস্ব ব্যাপারে তাদের ধর্মীয় আদালতে মামলা করার এখতিয়ার ছিল। তবে দণ্ড কার্যকর করার জন্যে রাষ্ট্রীয় আদালতের অনুমতি নিতে হতো। রাষ্ট্রদ্রোহীতার সাজা মৃত্যুদণ্ডের রায়ই স্বয়ং ইহুদি আদালতেও দিতে পারত। তবে তা কার্যকর করার নির্দেশ কেবল রাষ্ট্রীয় আদালতের হাতে ছিল। রাষ্ট্রীয় আদালতে মৃত্যুদণ্ডের সাজা স্বরূপ শূলীতে চড়ানোর নিদের্শ দেওয়া হতো। ইহুদিদের এ ষড়যন্ত্রকে পবিত্র কুরআনে । কুর্টি শব্দে উল্লেখ করা হয়েছে।

: অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলাও তাদের এ জঘন্য গভীর চক্রান্তকে ব্যর্থ করে দেওয়ার নিজস্ব কৌশল ও غَوْلُتُ وَمُكِرُ اللُّ পরিকল্পনা অবলম্বন করলেন। কুরআনুল কারীমের 'ওয়া মাকারাল্লাহু' অংশের বাস্তব তাৎপর্য এই। অর্থাৎ বিরুদ্ধবাদীদের সকল ষড়যন্ত্র ও চক্রান্তকে ব্যর্থ করে দিয়ে আল্লাহ তা'আলা তাঁর নিজস্ব কৌশল ও পরিকল্পনার মাধ্যমে হযরত ঈসা (আ.) -কে শূলীবিদ্ধ হয়ে মৃত্যুর পরিণতি থেকে রক্ষা করলেন।

: 'মাকর' বলা হয় সৃক্ষ কৌশল অবলম্বনকে । এটা মঙ্গলজনক উদ্দেশ্যে হলে ভালো, অসদুদেশ্যে হলে মন্দ। व कातलं اَلسَّيِّيُّ वित्नमन युक रख़रह। व ऋत वाला اَلسَّيِّيُّ वित्नमन युक रख़रह। व ऋत वालार তা আলাকে خَيْرُ الْسَاكِرَيْنَ বলা হয়েছে। অর্থাৎ ইহুদিরা হযরত ঈসা (আঁ.)-এর বিরুদ্ধে নানা রকম ষড়যন্ত্র শুরু করে দিল। এমনকি তারা এই বলে রাজার কান ভারী করল যে, এ ব্যক্তি [নাউযুবিল্লাহ] ধর্মদ্রোহী। সে তাওরাত পাল্টে দিতে চায় এবং সে সকলকে বিধর্মী বানিয়ে ছাড়বে। ফলে রাজা হযরত মাসীহ (আ.) -কে গ্রেফতার করার হুকুম দিল। এদিকে এসব চলছিল আর অন্যদিকে তাদের এ ষড়যন্ত্র ব্যর্থ করে দিতে মহান আল্লাহর সৃক্ষ কৌশল চলছিল। সামনে যার বিবরণ আসছে। নিশ্চয়ই মহান আল্লাহর কৌশল সর্বশ্রেষ্ঠ, যা কেউ নস্যাৎ করতে পারে না। -[তাফসীরে ওসমানী]

আল্লাহর কিভাবে তি করেন? আরবি ভাষায় একটি নিয়ম প্রচলিত রয়েছে, কোনো কাজ অথবা শান্তির ভাষার ক্ষেত্রে তার জবাবও একই শব্দ ও ভাষায় দেওয়া হয় এবং এ ধরনের প্রতিউত্তরের ভাষার ব্যবহারকে দৃষণীয় মনে করা হয় না; বরং বক্তার বাকপট্টতার বহিঃপ্রকাশ ভাবা হয়। যেমন ধরুন, কেউ বলল, যায়েদের উপর আক্রমণ চালানো হয়েছে। যায়েদেও পাল্টা আক্রমণ করেছে। এক্ষেত্রে যায়েদের আক্রমণটা মূলত শান্তি প্রতিরক্ষার উদ্যোগ গ্রহণ করা; কিন্তু আরবি পরিভাষায় আক্রমণের পর পাল্টা আক্রমণ শব্দই ব্যবহৃত হয়। অথবা মনে করুন, কেউ যদি আমাকে ঠকায় বা প্রভারণা করে, তখন আমি বিদি তার প্রতারণার প্রতিশোধ গ্রহণ করতে চাই, তখন বলে থাকি— অমুকে আমাকে ঠকিয়েছে, আমিও তাকে ঠকিয়েছি। অথচ আমার তরফ হতে ঠকাবার ও প্রতারণা করার প্রসঙ্গই উঠে না। কেননা প্রকৃতপক্ষে আমার তরফ হতে প্রকারক আমাকে ঠকাবার শান্তিই পেয়ে থাকে।

- এ ধরনের ব্যাপারগুলো সম্পর্কে গভীরভাবে মনোনিবেশ করলেই কুরআনে হাকীমে
- ১. مُكُرُوا وَمُكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُكُرُوا وَمُكُرُوا وَمُكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّالَّالَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّالَّالَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ
- ২. ঠিক তেমনি إِنَّهُمْ يَكِيْدُونَ كَيْدًا وَ آكِيْدُ كَيْدًا وَ الْكِيدُ كَيْدًا وَ الْكِيدُ كَيْدًا
- ৩. ﴿ ﴿ اَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِي اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا
- 8. اَلُهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ -এর জবাবে বলা হয়েছে اللهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ভারাও ঠাট্টা করে, আল্লাহও তাদরে সাথে ঠাট্টা করেন।
- ৫. عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْكُمْ وَالْعَالَةُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّهُ وَلِمُ وَلّمُ وَلِمُولًا وَلِمُ وَلّمُ وَلِمُلّمُ وَلِمُ وَل

আল্লাহর চক্রান্ত: কোনো দৈহিক শক্তি ও বস্তুগত ক্ষমতার অধিকারী কেউ আল্লাহর সাথে পাল্লা দিয়ে জয়ী হতে পারে না। এমনিভাবে কোনো বৃদ্ধিমন্তা এবং কৌশলও আল্লাহর বৃদ্ধিমন্তার সাথে টেক্কা দিতে পারে না। তাই এক্ষেত্রে আল্লাহর বৃদ্ধি, কৌশল ও পরিকল্পনাই সকলের উর্ধের্ম স্থান লাভ করেছে এবং সকল ষড়যন্ত্র, চক্রান্ত ও প্রচেষ্টাকে ব্যর্থ করে দিয়ে হযরত ঈসা (আ.)-কে জীবিত ও অক্ষত অবস্থায় আসমানে উঠিয়ে নিয়েছেন। শূলীবিদ্ধ করার জন্যে ভীষণ ভিড়, হৈটৈ ও গগুগোলের মধ্য দিয়ে সময়ের স্বল্পতার কারণে, ডাড়াহুড়া করে শূলীকক্ষে [কুশবিদ্ধ করার স্থলে] সঠিকভাবে চিনতে না পেরে হযরত ঈসা (আ.)-এর সমবয়সী তাঁরই বংশের এক ব্যক্তি, যার দৈহিক গঠন আকৃতি হযরত ঈসা (আ.)-এর মতোই ছিল তাকে শূলীতে চড়িয়ে দিয়ে হযরত ঈসা (আ.)-কে শূলীবিদ্ধ করেছে বলে আনন্দ-উৎসবে মেতে উঠে। আজকের গির্জার পাদ্রিসহ খ্রিস্টানদের বর্তমান প্রচলিত ক্যাথলিক ও প্রোটেস্টেন্ট সম্প্রদায় ছাড়াও সর্বাধিক প্রাচীন সম্প্রদায় বাসিলিদিয়াস' সহ কতিপয় সম্প্রদায় ঠিক কুরআনুল কারীমে বর্ণিত ও মুসলমানদের মধ্যে প্রচলিত ইসলামি আকিদার অনুরূপ আকিদাই পোষণ করে যে, ইছদিরা চিনতে না পেরে হযরত ঈসা (আ.) -এর গঠন ও আকৃতির সাথে সামজ্ঞস্যাশীল হযরত ঈসা (আ.)-এর বংশীয় জনৈক ব্যক্তিকেই শূলীবিদ্ধ করে হত্যা করেছে। আর আল্লাহ তা'আলা ফেরেশতা দ্বারা হযরত ঈসা (আ.)-কে চতুর্থ আসমানে উঠিয়ে নিয়েছেন। কিয়ামতের আগে তিনি স্বশরীরে জীবিত অবস্থায় পৃথিবীতে আগমন করবেন এবং দজ্জালের সাথে যুদ্ধ করে দজ্জালকে পরাজ্যিত করে পরিপূর্ণ ইসলামের বাস্তবায়ন ও বিজয় সাধনের পর স্বাভাবিকভাবে ইন্তেকাল করবেন।

قَالَ اللَّهُ يُعِيدُ سَي إِنِّي .٥٥ وو. عَمْ ١٥٥ أَذَكُرُ إِذْ قَالَ اللَّهُ يُعِيدُ سَي إِنِّي الَّالَّهُ يُعِيدُ سَي إِنِّي

مُتُوفِّينَكُ قَابِضُكُ وَرَافِعُكَ النِي مِنَ النَّدُنْيَا مِنْ غَيْرِ مَوْتٍ وَمُنطَهِّركُ مُبْيعدكُ مِنَ النَّذِيْنَ كَفُرُوا وَجَاعِلُ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوكَ صَدَقُوا بِنُنبُوتِكَ مِنَ الْذِيْنَ اتَّبَعُوكَ صَدَقُوا بِننبُوتِكَ مِنَ الْمُسلِمِينَ وَالنَّصَارِي فَوْقَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِكَ وَهُمُ الْيَهُودُ يَعَلُونَهُمْ بِالْحُجَةِ وَالسَّيفِ اللَّي يَوْمِ الْيَعَلُونَهُمْ إلَى مَرْجِعُكُمْ فَاحْكُمْ بَيْنَكُمْ فِيثَمَا اللَّي مَرْجِعُكُمْ فَاحْكُمْ بَيْنَكُمْ فِيثَمَا كُنْتُم فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ مِنْ اَمْرِ الدِيْنِ. তোমার কাল পূর্ণ করব অর্থাৎ তোমাকে কবজ করে
নিয়ে যাব এবং আমার নিকট তোমাকে দুনিয়া থেকে
মৃত্যুদান ব্যতিরেকেই উঠিয়ে নিয়ে যাব এবং যারা
সত্য প্রত্যাখ্যান করেছে তাদের প্রেকে তোমাকে
পাক করব। অর্থাৎ দূরে সরিয়ে নেব। আর তোমার
অনুসারীগণকে অর্থাৎ মুসলিম ও খ্রিন্টান যারা তোমার
নবুয়তকে সত্য বলে বিশ্বাস স্থাপন করে তাদেরকে
কিয়ামত পর্যন্ত তোমাকে প্রত্যাখ্যান- কারীদের উপর
অর্থাৎ ইহুদিদের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দেব যুক্তি-প্রমাণ ও
অন্তবল সকলভাবে তারা এদের উপর জয়যুক্ত
থাকবে। অতঃপর আমার কাছে তোমাদের
প্রত্যাবর্তন। অনন্তর ধর্মের যে বিষয়ে তোমরা
মতবিরোধ করছ আমি তার মীমাংসা করে দেব।

# তাহকীক ও তারকীব

चें कें -এর ব্যাখ্য। مَبُعِدُكَ पाता করে ইঙ্গিত করেছেন যে, مَطَهُرُكَ : مُطَهُرُكَ : مُسَعِدُكَ जिल الله والما নাপাকি দূরীভূত করাকে অনিবার্য করে। কাজেই এ প্রশ্ন দূর হয়ে গেল যে, পাক করার জন্যে নাপাক হওয়া জরুরি। আর তা এখানে উদ্দেশ্য নয়।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হৈবরত ঈসা (আ.)-কে আল্লাহর সান্ত্বনা : হযরত ঈসা (আ.) -কে সম্বোধন করে বলা হয় হযরত ঈসা (আ.) ইহদিগণ কর্তৃক তাঁর গ্রেফতারির মৃহ্তে পরিস্থিতি ও অবস্থার প্রেক্ষাপটে নিজের পরিণতি সম্পর্কে ম্পর্কিত অনুমান করতে পেরেছিলেন যে, ইহদিগণ তাঁকে গ্রেফতার করার পরই তাঁর বিরুদ্ধে অবশ্যই মামলা দায়ের করবে এবং গ্রীকদের রাষ্ট্রীয় আদালতের অনুমোদনের পর তাঁকে মৃত্যুদণ্ড প্রদান করা হবে। আল্লাহ তা আলা ঐ মুহ্তেই হযরত ঈসা (আ.) -কে প্রবোধ ও সান্ত্বনা প্রদানের জন্যে আয়াতে উল্লিখিত সান্ত্বনা বাণী তাঁকে শুনিয়ে দেন এবং সে ঘটনার বিবরণ নাজরান গোত্রের সাথে আলোচনা কালে শেষ রাসূল

పేহিন্দির হাতে তোমার মৃত্যু হবে না। তোমার জন্যে আমার ইলমে নির্ধারিত ও প্রতিশ্রুত সময়ে তোমার মৃত্যু হবে। তাই তুমি ইন্ড্রি জালিমদের এ ষড়যন্ত্র ও পরিকল্পনা দেখে উদ্বিগ্ন, পেরেশান ও চিন্তাগ্রন্ত হয়ো না। এরা তোমার কিছুই করতে পারবে না এবং কোনো প্রকার ক্ষতি সাধন করতে পারবে না। এমনকি তারা তোমার কোনো ধরনের ক্ষতি সাধনের ক্ষমতাই রাখে না।

নিম্নোল্লিখিত নির্ভরযোগ্য তাফসীরসমূহের বক্তব্য লক্ষণীয়-

اَىْ سَتُوفَىٰ اَجَلُكَ وَمَعَنْنَاهُ إِنِى عَاصِمُكَ مِنْ اَنْ يَتَعَلَّكَ الْكُفَّارَ وَمُوجِّرُكَ إِلَىٰ اَجَلٍ كُتَبَنَّهُ لَكَ (كَشَّانُ) مُمِيَّتُكَ حَتْفَ اَنْفِيكَ لَا قَتَلَا بِأَيْدِيهِمْ (مَذَادِكُ) مَوَجِّرِكَ إِلَى اَجَلِكَ الْمُسَمَّى عَاصِمًا إِيَّكَ مِنْ قَتْلِهِمْ (بيَنضَاوِیْ) إِنِسَ مُمِنْمُ عُتُمَرِكَ فَحِبْنَئِذٍ اَتَوَفَّاكَ فَلاَ اَتْرُكُهُمْ حَتَٰى يَقْتُلُوكَ بَلَ اَنَا رَافِعُكَ اِلَى سَمَائِنى وَمُقْرِبُكَ بِمَلاَتِكَيتِى وَاصُونُكَ عَنْ اَنْ يَتَمَكَّنُواْ مِنْ قَتْلِكَ وَهٰذَا تَاوِيلُ حُسُنُ (كَبْير)

تُوَكِّيُ : অর্থ- পুরোপুরি দেওয়া। তাই এখান থেকে পরিষ্কার বুঝা যায়, আল্লাহ তা আলা হযরত ঈসা (আ.)-কে বলে দেন যে, তোমাকে দীর্ঘ হায়াত পুরোপুরি দেওয়া হবে।

করেছেন। ইমাম রাথী (র.) এটাকে সর্বোত্তম ব্যাখ্যা সাব্যস্ত করেছেন। অর্থাৎ সময় মতো তোমার মৃত্যু ঘটবে। তোমার শক্তপক্ষ মৃত্যুদণ্ড দেওয়ার ব্যাপারে সফল হবে না। তাদের কবল থেকে রক্ষা কল্পে তোমাকে উঠিয়ে নেওয়া হবে।

পবিত্র কুরআনে যদিও হযরত ঈসা (আ.) -কে স্বশরীরে উঠিয়ে নেওয়ার সুস্পষ্ট বর্ণনা নেই, তবে তার নিকটবর্তী অর্থ এ আয়াতে বিদ্যমান রয়েছে। বিভিন্ন হাদীস তা সুস্পষ্ট করে দিয়েছে। এ কারণেই সংখ্যাগরিষ্ঠ আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত এ আকিদা পোষণ করেন। হযরত ঈসা (আ.) -এর জন্ম যেভাবে স্বাভাবিক জন্মসূত্র ও প্রক্রিয়ার বিপরীত তথা পিতাবিহীন কেবল হযরত জিবরাঈলের ফুৎকারের মাধ্যমে ঘটেছিল, কাজেই তাঁকে স্বশরীরে আকাশে উঠিয়ে নেওয়ার ব্যাপারে এত অসম্ভবনা কিসের? বরং এটাই সম্পূর্ণ যুক্তিযুক্ত যে, জন্মের ন্যয় তাঁর পরিণতিও স্বাভাবিক অবস্থার বিপরীত হবে।

প্রশ্ন : হযরত ঈসা (আ.)-কে আকাশে উঠিয়ে নেওয়ার দ্বারা হযরত মুহাম্মদ 🚃 থেকে তাঁকে বেশি মর্যাদাশীল মনে হয় না কিঃ

উত্তর: এ কথাটি সম্পূর্ণ গুরুত্বহীন। কেননা আল্লাহই জানেন দিনে-রাতে কি পরিমাণ ফেরেশতা আসমানে যাওয়া-আসা করে? কাজেই তারা সবাই কি মহানবী 🊃 -এর তুলনায় অধিক মর্যাদাবান হবেন? –[তাফসীরে মাজেদী]

তাঁ : শব্দটি (تَفَعُلُ (تَفَعُلُ (تَفَعُلُ : শব্দটি (تَفَعُلُ ( श्रिक ইসমে ফায়েলের সীগাহ, মুযাফ। আর كَانُ হলো মুযাফ ইলাইহ, অর্থ আমি তোমাকে মৃত্যুদানকারী, আমার আয়ত্তে উঠিয়ে নেব, শয়ন করাব। تَرَفُى اللّهُ اللّذِي يَتَرَفُّكُمُ -এর অর্থ হলো পুরোপুরি নেওয়া। অর্থাৎ আমি তোমাকে শয়ন করিয়ে নিদ্রা অবস্থায় আসমানে উঠিয়ে নেব। এ ব্যাপারে বিভিন্ন উক্তি রয়েছে ক্রিয়েছে ক্রিয়ে নিদ্রা তোমাকে রাতে শুইয়ে দিয়েছেন] দ্বারা শেষোক্তিটির সমর্থন মিলে। আর ঘটনাটি এমনই ঘটেছে। আল্লাহ তা আলা হ্যরত ঈসা (আ.) -কে শয়ন অবস্থায় উঠিয়ে নিয়েছেন। -[মা আলিম]

ৰি. দ্ৰ. এ আয়াত সম্পর্কে কয়েকটি বিষয় মনে রাখা উচিত। الْعَاصَةُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَا وَافْخُذُ الْحَقَ وَعَلَيْهُ اِسْتِعْمَالُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَاءُ وَافْخُذُ الْحَقَ وَعَلَيْهُ اِسْتِعْمَالُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَاءُ وَافْخُذُ الْحَقّ وَعَلَيْهُ اِسْتِعْمَالُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَاءُ وَافْخُذُ الْحَقّ وَعَلَيْهُ اِسْتِعْمَالُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَاءُ وَافْخُوا وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَقَبْضُ الرُّوحِ وَعَلَيْهُ اِسْتِعْمَالُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَاءُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَقَبْضُ الرُّوحِ وَعَلَيْهُ اِسْتِعْمَالُ الْعَاصَةُ وَالْاسْتِيْفَاءُ وَالْمُاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتَةُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمَاتِهُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُولِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقُولُ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعِلِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعِلِيقِ وَالْمُعِيقِ وَالْمُعْتِيقِ وَالْمُعِيقِ وَالْمُعِلِيقِ وَالْمُعِيقِ وَال

যে সকল অভিধান প্রণেতা তাদের অভিধানে التُونِّيُ অর্থ প্রাণ সংহার লিখেছেন, তারা একথা বলেননি যে, দেহ সমেত আত্মা তুলে নেপ্তয়াকে التُونِّيُ বলা হয় না এবং তারা এরূপ কোনো মূলনীতিও উল্লেখ করেননি যে, التُونِّيُ -এর কর্তা আল্লাহ তা'আলা এবং কর্ম কোনো প্রাণসম্পন্ন বস্তু হলে তার অর্থ মৃত্যু ছাড়া কিছুই হতে পারে না। হ্যা সাধারণত প্রাণ সংহার যেহেতু দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন করেই হয়ে থাকে, তাই তারা এ সাধারণ অবস্থার প্রতি লক্ষ্য করে অধিকাংশ ক্ষেত্রে মৃত্যু শব্দ লিখে দেন। নয়তো দেহ সমেত রূহ নিয়ে যাওয়াও التُونِّيُ الْاَنْفُس عِيْنَ مَوْتِهَا وَالْتَيْنَ لَمْ تَمُتُ فِيْ مَنَامِهَا তা'আলা ইরশাদ করেছেন المَعْمَامِهَا مَالَّهُ اللهُ الل

তাৰসারে জালালাইন আরবি-বাংলা ১ম খ্র-৮১

তথা আত্মা সংহারের দুই পদ্ধতি বলা হয়েছে মৃত্যু ও নিদ্রা। এ বিভাক্তিও الفَّهُ -এর উপর تُوفِّی শদ্ধের প্রয়োগ এবং শক্তিরাপ স্পষ্ট বলে দিছে, و بُونِی তিনু দুই জিনিস। আসলে আত্মা হর্ণের বিভিন্ন স্তর রয়েছে। এক তো সেই স্তর যা মৃত্যু আকারে পাওয়া যায়। আরেক স্তর হয় নিদ্রার আকারে। কুরআন মাজীদ এখানে পরিষ্কারভাবে জানিয়ে দিল যে, উভয় ক্ষেত্রেই و শুক্রের প্রয়োগ বিধেয়; কেবল মৃত্যুর জন্যে নির্দিষ্ট নয়। এ কথার সমর্থনে কুরআন মাজীদের অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে লিনের প্রয়োগ বিধেয়; কেবল মৃত্যুর জন্যে নির্দিষ্ট নয়। এ কথার সমর্থনে কুরআন মাজীদের অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে و باللَّبِلُ و بَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ তিনি রাত্রিবেলা তোমাদের প্রাণ হরণ করেন এবং যা কিছু দিনের বেলা কর তা জানেন। ৬ : ৬০ এ উভয় আয়াতে কুরআন মাজীদ নিদ্রার জন্যে যেমন শক্ষের প্রয়োগকে বৈধ রেখেছে, অথচ নিদ্রার প্রাণ হরণ পূর্ণাঙ্গরেপ হয় না। তেমনিভাবে যিদ সূরা আলে ইমরান ও মায়িদার আয়াতদ্বয়ে দেহ সমেত প্রাণ হরণ অর্থ تَوَفِّي শন্দের ব্যবহার করা হয়ে থাকে, তাতে অসম্ববের কি আছে? বিশেষত যখন দেখা যাচ্ছে নিদ্রা ও মৃত্যু অর্থ تَوَفِّي নাম্বর ব্যবহার কুরআন মাজীদই তক্ত করেছে। জাহিলি যুগের মানুষ তো সাধারণভাবে একথা জানতই না যে, মৃত্যু বা নিদ্রাকালে আল্লাহ তা'আলা মানুষের কাছ থেকে কোনো জিনিস হরণ করে নেন, যে কারণে তাদের বাকরীতিতে মৃত্যু ও নিদ্রা অর্থ ক্র করে হা করে করে। ক্রেজ্ব করুবানেরই এ অধিকার আছে যে, স্ত্যু ও নিদ্রার মতো দেহ সমেত আত্মা হরণ এর মতো বিরল বিষয়ের জনেও এ শব্দিট ব্যবহার করবে।

মোদ্দাকথা, আলোচ্য আয়াতে অধিকাংশ ওলামায়ে কেরামের মতে, تُوَى শব্দিটি মৃত্যু অর্থে প্রযুক্ত নয়। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) হতেও বিশুদ্ধতম রেওয়ায়েত এটাই যে, হয়রত মাসীহ (আ.)-কে জীবিত অবস্থায়ই আকাশে তুলে নেওয়া হয়েছে। যেমন— রহুল মাআনী প্রভৃতি গ্রন্থে উদ্ধৃত আছে, তাঁর জীবিত উন্তোলন এবং দুনিয়ায় তাঁর পুনরায় অবতরণের বিষয়টি পূর্বসূরিদের একজনও অস্বীকার করেছে বলে বর্ণিত নেই; বরং হাফেজ ইবনে হাজার আসকালানী (য়.) তালখীসুল হাবীর গ্রন্থে এ বিষয়ে সকলের ঐকমত্য উল্লেখ করেছেন, ইবনে কাছীর প্রমুখ পুনরায় অবতরণ সম্পর্কিত গ্রন্থে ইমাম মালেক (য়.) হতেও এ মত উদ্ধৃত আছে।

হযরত মাসীহ (আ.) যেসব মু'জিয়া দেখিয়েছেন, তনাধ্যে আরও বহু তাৎপর্য ছাড়াও একটি বিশেষ রহস্য এরপ নিহিত রয়েছে যে, তাঁর আকাশে উত্তোলনের সাথে সেগুলোর একটা বিশেষ সম্পর্ক বিদ্যমান। তিনি শুরুতেই ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, একটি মাটির পুতুল যখন আমার ফুঁ দেওয়ার ফলে মহান আল্লাহর হুকুমে পাথি হয়ে আকাশে উড়ে যায়, তখন যে ব্যক্তির জন্যে আল্লাহ তা'আলা 'রহুল্লাহ' শব্দ ব্যবহার করেছেন এবং যিনি রহুল কুদুসের ফুঁ দারা জন্ম নিয়েছেন তাঁর পক্ষে কি এটা সম্ভব নয় যে, মহান আল্লাহর হুকুমে আকাশে উড়ে যাবেনং যার হাতের ছোঁয়ায় বা মুখের কথায় মহান আল্লাহর হুকুমে অন্ধ ও কুষ্ঠ রোগী ভালো হয়ে যায় এবং মৃত জীবিত হয়ে উঠে, তিনি যদি এ নশ্বর জগৎ হতে আলাদা হয়ে ফেরেশতাদের মতো আসমানে হাজার হাজার বছর জীবিত ও সৃস্থ থাকেন, তাতে আশ্চর্যের কি আছেং হয়রত কাতাদা (রা.) বলেন— তাতে আসমানে ইড়ে নির্দিট্র নির্দিশ বর্হা তাদের সাথে আসমানে উড়ে গেছেন এবং তাদের সাথেই আরশের পাশে অবস্থান করছেন। তিনি এখন একই সাথে মানুষ ও ফেরেশতাও এবং আকাশের ও মর্ত্যেরও। — বাগাবী, ওসমানী।

انغَان [এর মধ্যবর্তী সময়ে] অর্থাৎ হে ঈসা (আ.)! তোমার মৃত্যু তো যথাসময়েই অনুষ্ঠিত হবে। তোমাকে ধাংস করার জন্য তোমার শক্রদের গৃহীত পরিকল্পনা সফল হবে না। এ মুহূর্তে শক্রদের হাত থেকে তোমাকে রক্ষা করার জন্যে আমি [আল্লাহ] তোমাকে তাদের কাছ থেকে উঠিয়ে নেব।

رانعك হযরত ঈসা (আ.) -কে উর্ধ্ব জগতে স্বশরীরে উঠিয়ে নেওয়ার কথা তো সরাসরি **কুরআনুল কারীমে** উল্লেখ রয়েছে। আর সুস্পষ্টতার নিকটতর শব্দ তো এ আয়াতেও উল্লেখ রয়েছে। এ ধরনের বিভিন্ন হাদীসে তা আরও পরিষ্কার ও সুনিশ্চিত করে দিয়েছে।

وَاوْلَىٰ هَذِهِ الْاَقْوَالِ بِالصَّيِحَةِ عِنْدَنَا قُولُ مَن قَالَ إِنِّى قَابِضُكَ مِنَ الْآرَضُ وَرَافِعُكَ إِلَى لِتَوَاتُر الْآخْبَارِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ (ابْنُ جَرِيْرِ» مُعِيَشَكَ فِي وَقَتِكَ بَعَدَ النَّزُولِ مِنَ السَّمَاءِ وَرَافِعُكَ إِلَى الْأَنِ (مَدَارِكَ)

অর্থাৎ হযরত ঈসা (আ.)-কে স্বশরীরে আসমানে উঠিয়ে নেওয়া সম্পর্কে সমগ্র উন্মত ঐকমত্য পোষণ করে। হযরত মাসীহ (আ.)-এর জন্মই যখন প্রচলিত সাধারণ রীতি ও নিয়ম বহির্ভূত পদ্ধতিতে অনুষ্ঠিত হয়েছে, বিনা বাপে হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর একটি মাত্র ফুঁকের মাধ্যমে আল্লাহর কুদরতে তাঁর জন্ম হয়েছে, তখন তাঁর মৃত্যুও অলৌকিক বা অস্বাভাবিক পদ্ধতিতে অনুষ্ঠিত হওয়াটা কি করে অসম্ভব হতে পারে? এতে আশ্চর্যান্থিত হওয়ারই বা কি কারণ থাকতে পারে? বরং এটিই অধিক যুক্তিসঙ্গত যে, তাঁর জন্মের মতো মৃত্যুও অস্বাভাবিক পদ্ধতি ও সাধারণ নিয়ম বহির্ভূতভাবে হওয়াই স্বাভাবিক। এমনটি হওয়াও তো অসম্ভব নয় যে, ফেরেশতার ফুঁয়ের মাধ্যমে জন্ম হওয়ার মধ্যে ফেরেশতার মতোই মহাশূন্যে উড্ডয়নের বৈশিষ্ট্য আল্লাহ তা আলা তাঁর দেহে রেখে দিয়েছেন। এ যুক্তি তো একবারেই ধোপে টিকে না যে, তাঁর মহাশূন্যে উড়ে যাওয়ার কথা জেনে নিলে সমস্ত আম্বিয়ায়ে কেরাম বিশেষ করে সাইয়েদুল মুরসালীনের চেয়েও তাঁর শ্রেষ্ঠত্ব ও মর্যাদাকে মেনে নিতে হয়। পরিশেষে বলতে হয়, আল্লাহ তা আলাই এর প্রকৃত ইলম রাখেন যে, কত অগণিত অসংখ্য ফেরেশতা প্রতিদিন জ্বমিন থেকে আকাশে উঠে যান। কত অগণিত ফেরেশতা বিভিন্ন আসমানে বিভিন্ন দায়িত্বে নিয়েজিত রয়েছেন। তাই বলে কি একথা মেনে নিতে হবে যে, তাঁদের মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব শ্রেষ্ঠ রাসূল খাতামুন নাবিয়ীন হয়রত মুহাম্মদ —এর চেয়ে বেশিঃ

হবরত ঈসা (আ.) জীবিত না মৃত? : গোটা পৃথিবীতে কেবল ইহুদিদের এ আকিদা রয়েছে যে, হযরত ঈসা (আ.) নিহত এবং শূলীবিদ্ধ হয়ে সমাহিত হয়েছেন, পরে জীবিত হননি। তাদের এ ভ্রান্ত আকিদাকে সূরা নিসার মধ্যে স্পষ্টভাবে প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে এবং এ আয়াতে کَرُوا وَمَکَرُ اللّه দারাও এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে। বলা হয়েছে— আল্লাহ তা আলা হযরত ঈসা (আ.) -কে শক্রদের ষড়যন্ত্রের কবল থেকে উঠিয়ে নিয়ে তাদের প্রতি এ ষড়যন্ত্রকে ঘুরিয়ে দিয়েছেন। অর্থাৎ যে ইহুদিরা হযরত ঈসাকে হত্যার জন্যে ঘরে প্রবেশ করেছিল। তাদের একজনকে আল্লাহ তা আলা হবহু হযরত ঈসা (আ.) -এর রূপে পরিবর্তন করে দিয়েছিলেন। আর হযরত ঈসা (আ.)-কে আসমানে উঠিয়ে নেওয়া হয়েছিল। আয়াতের শব্দ এই ক্রিক্টি ক্রিক্টেন তারা নিজেরাই একজনকে হত্যা করে আনন্দিত হয়েছে।

খ্রিস্টানরা বলত যে, হযরত ঈসা (আ.)-কে হত্যা করা হয়েছে, তাকে শূলে ঝুলানো হয়েছিল, তবে পুনরায় জীবিত করে আসমানে উঠিয়ে নেওয়া হয়েছে। উল্লিখিত আয়াত তাদের ধারণাকেও খণ্ডন করেছে এবং বলে দিয়েছে যে, ইহুদিরা যেভাবে তাদেরই একজনকৈ হত্যা করে আনন্দ-উৎসব করেছিল, তা থেকেই খ্রিস্টানদের এ ধারণা হয়েছিল যে, প্রকৃতপক্ষে হযরত ঈসা (আ.)-ই নিহত হয়েছেন। এ কারণে ইহুদিদের ন্যায় খ্রিস্টানরাও ক্রিটানারে আয়াতের অন্তর্ভুক্ত। এ উভয় দলের বিপরীতে মুসলমানদের আকিদা তাই, যা এ আয়াত এবং আরও কতিপয় আয়াতে স্পষ্টভাবে বর্ণিত হয়েছে। আল্লাহ তা আলা তাঁকে ইহুদিদের হাত থেকে রক্ষার্থে জীবিত আসমানে উঠিয়ে নিয়েছেন। তারা তাঁকে হত্যা করেনি এবং শূলেও বুলায়নি। তিনি আসমানে বিদ্যমান রয়েছেন। কিয়ামতের প্রাক্কালে আসমান থেকে অবতরণ করে ইহুদি জাতির উপর বিজয় লাভ করবেন। অবশেষে স্বাভাবিকভাবে মৃত্যুবরণ করবেন। এ কথার উপরই মুসলিম জাতির ইজমা ও ঐকমত্য প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। আল্লামা হাফেজ ইবনে হাজার আসকালানী (র.) তালখীসূল খায়র গ্রন্থের ৩১৯ পৃষ্ঠায় এ ব্যাপারে ইজমা উল্লেখ করেছেন, কুরআন মাজীদের বিভিন্ন আয়াত ও মৃতাওয়াতির হাদীস দ্বারা এ আকিদা এবং এ ব্যাপারে ইজমা প্রতিষ্ঠিত করেছে। —[মা'রিফুল কুরআন ২য় খণ্ড]

হবরত মুহাম্মদ — এর নর্মত প্রকাশের পর হযরত ঈসা (আ.) -এর ভবিষ্যদাণী মোতাবেক রাস্লের প্রতি ঈমান এনে মুসলমান হয়েছে। কেননা যে কোনো পর্যায়ে কিয়ামত পর্যন্ত হযরত ঈসা (আ.)-এর শক্র ইহুদিদের উপর খাঁটি খ্রিস্টান ও মুসলমান হয়েছে। কেননা যে কোনো পর্যায়ে কিয়ামত পর্যন্ত হযরত ঈসা (আ.)-এর শক্র ইহুদিদের উপর খাঁটি খ্রিস্টান ও মুসলমানদের প্রাধান্য বহাল থাকবে। যুক্তি-প্রমাণের ভিত্তিতেও এবং আধ্যাত্মিক ও নৈতিকতার ক্ষেত্রেও। বস্তুগত বিশ্লেষণ ও প্রভাব বিস্তারের ক্ষেত্রে তাদের অবস্থা পর্যালোচনা করলে আয়াতে বর্ণিত অবস্থাকে মেনে নিতে কোনো আপত্তি থাকার কথা নয়। অর্থাৎ এর তাৎপর্য উভয় দৃষ্টিকোণ থেকেই হতে পারে।

آى ظَاهِرِيْنَ قَاهِرِيْنَ بِالْعِزَّةِ وَالْمُتْعَة وَالْحُبَّةِ (مَعَالِمُ) اَلْمُرَادُ مِنْ هٰذِهِ الْفَوْقِيَّة بِالْحُبَّة وَالدَّلِيْلُ (كَبِيْر) أَى بِالْقَهْرِ وَالْاَسْتِيْقِ (مَدَارِك) وَالسَّلْطَانِ (كَبِيْر) أَى يُعَلَّوُنَ بِالْحُبَّةِ وَفِي آكْثُرِ الْآخُوالِ بِهَا وَبِالسَّيَّفِ (مَدَارِك)

তাফসীরে কাবীরের রচয়িতা ও মায়ালিমের রচয়িতা উভয়ের যুগই হিজরি ৬ষ্ঠ শতক। উভয়েই লিখেছেন- এ আয়াতের আলোকে ইহুদিদের অবস্থার প্রতি লক্ষ্য কর। ইহুদি জাতি সারা দুনিয়ায় কিভাবে লাঞ্ছিত, অপমানিত ও বঞ্চিত এবং তাদের মোকাবিলায় খ্রিষ্টানদের আধিক্য ও প্রাধান্য প্রতিষ্ঠিত রয়েছে।

ে قَامَا الَّذَيْنَ كُفُرُوا فَاعَذَبُهُمْ عَذَابًا اللهِ عَلَيْنَ كُفُرُوا فَاعَذَبُهُمْ عَذَابًا اللهِ عَلَيْنَ كُفُرُوا فَاعَذَبُهُمْ عَذَابًا شَدِيْدًا فِي الدُّنْيَا بِالْقَتْلِ وَالسَّبْبِي وَالْجِرْيَةِ وَالْأَخِرَة بِالنَّنَارِ وَمَا لَهُمْ مِنْ

تُصِريْنَ مَانِعِيْنَ مِنْهُ.

فَيُوفِيِّهُمْ بِالْيَاءِ وَالنُّونِ أَجُورَهُمْ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الطَّلِمِيْنَ أَيْ يُعَاقبُهُمْ رُويَ أنَّ اللُّهَ تَعَالَى أَرْسَلَ اِلَيْهِ سَحَابَةً فَرَفَعَتْهُ فَتَعَلَّقَتْ بِهِ أُمَّهُ وَبَكَتْ فَقَالَ لَهَا إِنَّ الْقِيْمَةَ تَجْمَعُنَا وَكَانَ ذُلكَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ بِبَيْتِ الْمَقْدِسِ وَلَهُ ثَلْثُ وَتَلْثُونَ سَنَةً وعَاشَتُ أُمُّهُ بَعْدَهَ سِتَ سِنِيْنَ وَرُوكَ السَّسِيْخَانُ حَدِيْثُ أَنَّهُ يَنْزِلُ قُرْبَ السَّاعَةِ وَيَحْكُمُ بِشَرِيْعَةِ نَبِيّنَا عَلِيٌّ وَيَقْتُلُ الدَّجَّالَ وَالْخِنْزُبِرَ وَيَكُسِّرُ الصَّليْبَ وَينضعُ الْجِنْريَة وَفِي حَدِيْثِ مُسْلِمِ أَنَّهُ يَمْكُثُ سَبْعَ سِنِيْنَ وَفَيْ حَدِيْثِ ابِيْ دَاوُدُ السَّطِيرَ السِّي أَرْبَعَيْنَ سَنَةً وَيَتَوَفَّى وَيُصَلِّى عَلَيْهِ فَيَخْتَمِلُ أَنَّ الْمُرَادَ مَجْمُوعُ لُبْثِهِ فِي الْآرْض قَبْلَ الرَّفْعِ وَبَعْدَهُ .

### অনুবাদ :

হত্যা, কয়েদ ও জিজিয়া কর আরোপ করতঃ ইহকালেও জাহান্নামাগ্নির মাধ্যমে পরকালে কঠোর শাস্তি প্রদান করব এবং তাদের কোনো সাহায্যকারী নেই। তা হতে রক্ষাকারী নেই।

৫٩. وَ أَمَّا الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحُتِ ٥٧ هِ. وَ أَمَّا الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحُت তিনি তাদের প্রতিফল পুরোপুরি প্রদান করবেন। আল্লাহ সীমালজ্ঞানকারীদেরকে ভালোবাসেন না। অর্থাৎ তিনি তাদের শাস্তি প্রদান করবেন।

> ু وَيَوْتَيْهُمْ (নাম পুরুষ) ও ু (উত্তম পুরুষ বহুবচন] উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে।

হযরত ঈসা (আ.) -কে আকাশে উঠিয়ে নেওয়ার ব্যাপারে বর্ণিত আছে যে আল্লাহ এক খণ্ড মেঘ প্রেরণ করেছিলেন। তা তাঁকে উঠিয়ে নিয়ে গিয়েছিল। তখন তাঁর মাতা তাঁকে জডাইয়া ধরেন এবং কেঁদে উঠেন। তখন তিনি মাকে [সান্তনা দিয়ে] বলেছিলেন, কিয়ামত আমাদের একত্রিত করবে। ঐ রাত ছিল পবিত্র [লাইলাতুল কদর]। তিনি ঐ সময় বায়তুল মুকাদ্দাসে ছিলেন। তাঁর বয়স ছিল তেত্রিশ। এরপর তাঁর মা আরো ছয় বছরকাল জীবিতা ছিলেন।

শায়খাইন [ইমাম বুখারী ও মুসলিম (র.)] একটি হাদীস বর্ণনা করেন যে, কিয়ামতের নিকটবর্তী সময়ে তিনি পুনরায় পৃথিবীতে অবতরণ করবেন। আমাদের নবী রাসূল 🚟 -এর শরিয়তের বিধানানুসারে তিনি ফয়সালা প্রদান করবেন, দাজ্জাল ও শুকর হত্যা করবেন, ক্রুশ ভেঙ্গে ফেলবেন এবং জিজিয়া কর রহিত করবেন।

মুসলিম শরীফের হাদীসে উল্লেখ আছে, তিনি সাত বছর [দুনিয়াতে] অবস্থান করবেন।

আবু দাউদ তুয়ালিসির বর্ণনায় আছে যে, তিনি চল্লিশ বছর অবস্থান করে মারা যাবেন এবং তাঁর জানাজার নামাজ হবে। এ বর্ণনাটির মর্ম সম্ভবত এই যে. তাঁর আকাশে উত্থানের আগের ও পরের মোট অবস্থান হবে চল্লিশ বছর।

হযরত ঈসা সম্পর্কে উল্লিখিত কাহিনী, হে ذَلِكَ الْمَذْكُورُ مِنْ اَمْر عِيسْى نَتْلُوهُ نَقُضُهُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّمُدُ مِنَ أَلَايتِ حَالاً مِنَ اللهَاءِ فَيْ نَتْلُوهُ وَعَامِلُهُ مَا فِي ذُلِكَ مِن مَعْنَى ٱلاشَارَةِ وَاليَّذِكُر الْحَكِيمُ الْمُحْكِمِ أَيْ الْقُرْآنِ.

الله كَمَثَل أَدَمَ كَشَانِهِ فَيْ خَلْقِهِ مِنْ غَـنْدر أَبِ وَلَا أُمِّ وَهُـوَ مِـن تَـشُـبـيـهِ الْغُرِيْبِ بِالْآغْرَبِ لِيَكُنُونَ أَقْطُعَ لِلْخَصْمِ وَأُوْقَعَ فِي النَّنفُسِ خَلَقَهُ أَيّ أَدْمَ أَيْ قَالَبُهُ مِنْ تَرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ بَشَرًا فَيَكُون أَيْ فَكَانَ وَكَذٰلِكَ عِيْسٰى عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالُ لَهُ كُنْ مِنْ غَيْر أبِ فَكَانَ ـ

٦٠. اَلْحَقُّ مِنْ رَّبِّكَ خَبَرُ مُبْتَدَأِ مَحْدُونِ أَى أَمْدُ عِسْيسٰى فَلَا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِيْنَ الشَّاكِيْنَ فِيْهِ.

অহামদ! তোমার নিকট নিদর্শন مِنَ ٱلْايَاتِ এটা বা ভাব ও حَالً এর কর্মপদ ، -এর نَتْلُوْهُ অবস্থাবাচক পদ। ذلك [তা] -এর মধ্যে أشارَةُ (ইঙ্গিত করা] -এর যে মর্ম বিদ্যমান সে ক্রিয়া এ স্থানে তাঁর عَامِلُ । <u>ও সারগর্ভ</u> দ্ব্যর্থহীন <u>বাণী</u> অর্থাৎ আল কুরআন <u>হতে আবৃত্তি করছি</u> অর্থাৎ বিবৃত করছি।

७ ८० । إِنَّ مَشَلَ عِيْسَى شَانَهُ الْغُرِيبَ عِنْدَ अ १ ه. إِنَّ مَشَلَ عِيْسَى شَانَهُ الْغُرِيبَ عِنْدَ অত্যাশ্চার্য অবস্থার দুষ্টান্ত পিতা ব্যতীত সৃষ্টি করার বিষয়ে আদমের দৃষ্টান্তসদৃশ; তাকে আদমকে অর্থাৎ তাঁর কাঠামোকে মুত্তিকা হতে সৃষ্টি করেছিলেন, অতঃপর তাকে বলেছিলেন মানুষ হও, ফলে সে হয়ে <u>গেল</u>। ঈসাও তদ্রপ। আল্লাহ তাঁকে পিতা ভিন্ন সৃষ্টি হতে বললেন. আর তিনি হয়ে গেলেন।

> এর প্রকৃত অর্থ হলো- হবে বা হচ্ছে। কিন্তু -এর প্রকৃত এখানে ঠি [হয়ে গেল] অর্থাৎ অতীতকাল অর্থে ব্যবহৃত। এ স্থানে একটি বিরল বিষয়কে [ঈসার জনাকে] বিরলতর অপর একটি বিষয়ের আিদমের জন্মের] সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে। বিরুদ্ধবাদীদের বিবাদ জোরালো যুক্তিতে খণ্ডন ও মনে অধিক প্রভাব সৃষ্টি করা এর উদ্দেশ্য।

৬০. হযরত ঈসা (আ.)-এর বিষয়টি <u>সত্য, তোমার</u> প্রতিপালকের তরফ হতে। اَلْحَقَّ مِنْ زُبَّكَ এটা এ স্থানে উহা أَمْرُ عِينُسْيَ । বা উদ্দেশ্য أَ عَيْسُي الهُ अात বিষয়টি] এর خَبْرُ বা বিধেয়। সুতরাং সন্দেহবাদীদের এতে সংশয়কারীদের অন্তর্ভুক্ত হয়ো না।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

عَوْلُهُ في الدُّنْيَا ইছদি জাতির প্রতি দুনিয়ায় শাস্তি : ইহুদি জাতির প্রতি দুনিয়ায় শাস্তির ব্যাপারটা তাদের ইতিহাসের পাতায় খুঁজে দেখুন। মহান আল্লাহর এমন কোনো আজাব নেই, যা বিগত দু-হাজার বছর যাবৎ এ হতভাগ্য জাতির উপর পতিত **হয়নি। আর বর্তমানে** অপর একটি জাতির সাহায্যে ফিলিস্তিনে ইহুদি রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠার পর স্বস্তির নিঃশ্বাস গ্রহণ করা তাদের ভাগ্যে জুটেনি। তাদের মাথায় কি আপদ সওয়ার হয়ে আছে তার বিবরণ আমি 'জিউশ [ইহুদি] এনসাইক্লোপেডিয়া'র উদ্ধৃতি সহকারে প্রথম পারার টীকায় উল্লেখ করেছি। এ জাতির সুখশান্তি, আমোদ-প্রমোদ -এর প্রত্যাশাও এক নাটক মাত্র। প্রিকৃতপক্ষে সম্পদের পরিবর্তে আজ তাদের সংকটই প্রকট। বড় বড় পুঁজির মালিক হওয়া সত্ত্বেও আজ ইহুদিদের বহির্বিশ্ব থেকে খাদ্য আমদানি করতে হয়। ইহুদি রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠার পর হতে আজ পর্যন্ত যুদ্ধবিগ্রহ ছাড়া একটি বর্ষপঞ্জিও তাদের

অতিবাহিত হয়নি। খাদ্যাভাব ও দারিদ্র তাদের নিত্যসঙ্গী। জার্মান, ইটালী, হাঙ্গেরী, রুমানিয়া, রাশিয়া সেই বিশ্বের বিভিন্ন দেশ থেকে তাদেরকে কুকুর তাড়া করে বের করে দেওয়া হয়েছে। দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধের পৈশাচিক উল্লাস ও নারকীয় বর্বরতা ও নিষ্ঠুরতার অপরাধে আজও তাদেরকে ধরে ধরে শাস্তি দেওয়া হয়। হাঙ্গেরী, রুমানিয়া, ইটালী, জার্মান ও রাশিয়া থেকে তাদের বিতাড়নের মর্মস্পর্শী ইতিহাস কার অজানা? তাদের রক্তাক্ত ইতিহাসের দাগ আজও মুছে যায়নি।

चें : আর রয়েছে আথিরাত। তাদের শাস্তির প্রকৃত ও ভয়াবহ রূপ তো মূলত আখিরাতেই প্রকাশ পাবে। সেদিন তাদেরকে তাদের প্রতারণা, ঠকবাজি আর চালবাজির প্রকৃত শাস্তি প্রদান করা হবে।

হুদিনের করা। যার যা মর্যাদা অথবা অধিকার বা প্রাপ্ত আচরণ না করা, বাড়াবাড়ি বা সঙ্কুচিত করা, অতিরঞ্জন ও সংকোচন করা। যার যা মর্যাদা অথবা অধিকার বা প্রাপ্তা, তাকে তা বুঝিয়ে না দেওয়াই হলো জুলুম। এখানে জালিম বলতে ইহুদিদেরকেই বুঝানো হয়েছে। যারা হয়রত ঈসা (আ.) -এর নবুয়ত, রিসালাত, শরিয়ত ও রাব্বুল আলামীনের কুদরতে তাঁর অভিনব জন্মবৃত্তান্ত ও তাঁর শারাফতে নসবেরও বিরোধিতা করত। অপর দিকে আয়াতে বিভ্রান্ত খ্রিস্টানদেরকেও বুঝানো হয়েছে, যারা হয়রত ঈসা (আ.) -কে মহান আল্লাহর বান্দা ও রাসূল হিসেবে গ্রহণ না করে তাঁকেই মহান আল্লাহর সাকার প্রকাশ, অবতার ও মহান আল্লাহর পুত্র ইত্যাদি হিসেবে মেনে নিয়েছে ও তার প্রচার করেছে। হয়রত ঈসা (আ.) সংক্রান্ত আকিদার ক্ষেত্রে ইহুদি ও নাসারা উভয়েই সিরাতুল মুন্তাকীমের সুষম ও ভারসাম্যমূলক পন্থাকে পরিহার, অতিরঞ্জন ও সংকোচনের অভিশপ্ত ও বিভ্রান্ত পথকে গ্রহণ করেছে।

হৈ আমার রাসূল!] এ সঠিক ঘটনাবলি হযরত ঈসা (আ.)-এর নির্ভুল কাহিনী হযরত মুহাম্মদ 🚞 -কে লক্ষ্য করে উল্লেখ করা হয়েছে। যেন তিনি সে সম্পর্কে সম্যক অবগতি লাভ করতে পারেন।

الْكُ [ইসমে ইশারা লিল বায়ীদ] দূরের প্রতি ইঙ্গিতসূচক শব্দ দ্বারা সম্মান-মর্যাদার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

إِشَارُةً اللَّى مَا تَقَدَّمَ مِنْ نَبِيِّنَا عِبْسُى وَزَكَرِيَّا وَغَبْرِهِمَا (كَبِيْر) وَالْإِتْبَانُ بِمَا يَدُلُّ عَلَى الْبَعْدِ لِلْإِشَارَةِ اللَّ عَظْمِ الشَّانِ الْمُشَارِ الَيْهِ وَبُعْدٍ مَنْزِلَةٍ فِى الشَّرُفِ (رُوح)

ভজ্বল নিদর্শন। উল্লিখিত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা এ সত্যই তুলে ধরেছেন যে, হে আমার রাসূল! আপনি যে হযরত ঈসা (আ.)-এর প্রকৃত অবস্থা ও সে সংক্রান্ত সমস্ত ঘটনাবলি নিখুঁত, নির্ভুল ও সঠিক বিবরণ প্রদান করেছেন, যে ঘটনাগুলোকে ইহুদিরা সংকোচন আর খ্রিস্টানগণ অতিরঞ্জনের আবর্জনার স্তুপে আচ্ছাদিত করে রেখেছিল। কুরআনুল কারীমের আয়াতে আপনি যে তার নিখুঁত, সঠিক ও নির্ভরযোগ্য সত্যিকার কাহিনীর হৃদয়গ্রাহী বর্ণনা দিচ্ছেন, শত শত বছর আগের ঘটনাবলির অবিকৃত দিকসমূহ তুলে ধরে হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে এ সত্যভিত্তিক বর্ণনা প্রদান করাটাই আপনার নবুয়ত, রিসালাতের সত্যতার ও আপনি যে মহান আল্লাহর সাহায্যপ্রাপ্ত তারই উজ্জ্বল ও জ্বলম্ভ প্রমাণ। আর আপনার পবিত্র জবান হতে বর্ণিত এ সকল কাহিনী আপনি নিজের তরফ থেকে বলেন না, বরং অদৃশ্য জগতের নিয়ন্তা মহান আল্লাহ রাব্বুল আলামীনই এ মহাবাণী আপনার জবান মুবারক দ্বারা প্রকাশ করান।

غَوْلُهُ الذِّكُرِ الْحَكِيْمِ: আয়াতের এ অংশে এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে, আপনার জবান মুবারক হতে এসব ঘটনাবলির বিবরণ শুধু আপনার নবুয়ত-রিসালতের সত্যতার জ্বলম্ভ প্রমাণই। তদুপরি এ প্রাণস্পর্শী বর্ণনা অত্যন্ত তথ্যসমৃদ্ধ বিজ্ঞানময় ও সূক্ষ্ম তত্ত্বে ভরপুর।

হৈয়ত ঈসা (আ.) মহান আল্লাহর বান্দা নয়; বরং তাঁর ছেলে এ দাবি নিয়ে খ্রিন্টানরা রাস্লুল্লাহ ومن এর সাথে অনেক তর্ক করে। শেষে বলে, তিনি যদি আল্লাহর ছেলে না হন তবে আপনারাই বলুন। তিনি কার ছেলে? এরই জবাবে আল্লাহ তা আলা খ্রিন্টানদেরকে সম্বোধন করে এ উপমা উপস্থাপন করেছেন, ঈসা (আ.)-এর দৃষ্টান্ত তো আদমের অনুরূপ। তোমরা খ্রিন্টানরাও হযরত আদম (আ.)-কে একজন মানুষ বলেই বিশ্বাস কর, অথচ তাঁর জন্ম তো আরও অলৌকিক পদ্ধতিতে, মাতাপিতা ব্যতীতই তিনি সৃষ্টি হয়েছেন। তাঁকে যদি সৃষ্ট ও মানুষ হিসেবে মেনে নিতে পার, তবে হযরত ঈসা (আ.)-কে মানুষ হিসেবে মেনে নিতে আপত্তি কোথায়?

غُولَمُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ: হযরত মাসীহ (আ.) সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা যা কিছু বলেছেন, সেটাই সত্য। তার মাঝে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই। প্রকৃত বিষয় যা ছিল, তা কমবেশি না করে পুরোপুরি বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে। –[তাফসীরে ওসমানী]

এ বিষয়ে তোমার নিকট জ্ঞান আসার পর খ্রিস্টানদের فَمَنْ حَاجَّكَ جَادَلَكَ مِنَ النَّصَارِي فِيْهِ مِنْ بُعْد مَا جَاَّءَكَ مِنَ الْعِلْدِم بِاَمْرِهِ فَقُلُ لَهُمْ تَعَالُوا نَدْعَ اَبْنَا ءَنَا وَاَبْنَا ءَكُمْ ونَيسَا ءَنَا وَنبِسَآ ءَكُمْ وَانْفُسَنَا وَانْفُسَكُمْ فَنَجْمَعُهُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ نَتَضَرَّعُ فِي الدُّعَاءِ فَنَجُعَلَّ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى الْكُذِبِيْنَ بِأَنْ نَقُولَ اَللَّهُمَّ إَلْعَنْ الْكَاذَبِ فِي شَانِ عِيْسِي وَقَدْ دَعَا عَلَيْ وَفُدُ نَهَرانَ لذُلكَ لَمَّا حَاجُوهُ فِسْبِهِ فَقَالُواْ حَتُّى نَنْظُرَ فِي آمْرِنَا ثُمَّ نَاتَيْكَ فَقَالَ ذُووْ رَأْيِهِمْ لَقَدْ عَرْفَتُمْ نُبُوَّتَهُ وَأَنَّهُ مَا بِ اَهْلُ قَوْمٍ نَبِيًّا إِلَّا هَلَكُوا فَوادَعُوا الرَّجُلَ وَانْصَرَفُوا فَاتُوهُ وَقَدْ خَرَجَ وَمَعَهُ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنُ وَفَاطِمَةً وَعِلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَقَىالًا لَهُمْم إِذَا دَعَمُوتَ فَامَسُنُوا فَاَبَوْا اَنْ يُلاَعِنُوا وَصَالِحُوهُ عَلَى الْجِزْيَةِ رَوَاهُ اَبُوْ نَعِيْمِ وَ رَوٰى اَبُوْ دَاوْدَ أَنَّهُمْ صَالَحُوهُ عَلَى الْفَى حُلَّةِ النِّصْفُ فِي صَفَرِ وَالْبَقِيَّةُ فِي رَجَبَ وَثَلَثْيُنَ دِرْعًا وَثَلَثِيْنَ فَرْسًا وَثَلَثِيْنَ بَعَيْرًا وَثَلَيْيِنَ مِنْ كُلُّ صِنْفٍ مِنْ اَصْنَافِ السِّيلَاجِ وَ رَوْلِي أَحْمَدُ فِي مُسْنَدِهِ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ النَّلهُ تَعَالٰي عَنَّهُمَا قَالَ لَوْ خَرَجَ الَّذِيْنَ يُبَاهِلُوْنَهُ لَرَجَعُوا لَا يَجِدُونَ مَالًا وَلَا اَهْلًا وَ رَوَى التَّطَبَرَانِيُّ مَرْفُوعًا لَوْ خَرَجُوا لَاحْتَرَقُوا .

যারা এ বিষয়ে তোমার সাথে তর্ক করে বাদানুবাদ করে তাদেরকে বল, আস, আমরা আমাদের পুত্রগণকে, তোমরা তোমাদের পুত্রগণকে, আমরা আমাদের নারীগণকে, তোমরা তোমাদের নারীগণকে, আমরা আমাদের নিজেদেরকে তোমরা তোমাদের নিজেদেরকে আহ্বান করি এবং তাদের একত্রিত করি অতঃপর বিনীত প্রার্থনা করি দোয়ায় খুব কাকুতি-মিনতি করি এবং মিথ্যাবাদীদের উপর আল্লাহর অভিসম্পাত দেই। অর্থাৎ বলি, হে আল্লাহ! ঈসার বিষয়ে যে মিথ্যাবাদী তার উপর তুমি লানত বর্ষণ কর!

রাস্লুল্লাহ 🚃 নাজরানবাসী খ্রিস্টান প্রতিনিধি দলকে যখন তারা এই বিষয়ে তাঁর সাংথ বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল তখন এ আহ্বান জানিয়েছিলেন। অতঃপর তারা বলল বিষয়টি চিন্তা করে নেই, পরে আসব। তাদের আল वाकिव नामक। क्रेंनक विष्क्रण व्यक्ति जात्मवरक वनन. ভোষরা ভার নবয়ত সম্পর্কে ভালোভাবেই জ্ঞাত রয়েছ। **रा अन्युमायरे नवीव आराथ** ७ धवन्तव 'भूवाशाना' करत्रहा. তারাই ধাংস হয়েছে। সুতরাং তাঁর সাথে সন্ধি করে নাও এবং বাড়ি ফিরে চল। এদিকে রাসূল 🚃 হযরত হাসান, হ্যরত হুসাইন, হ্যরত ফাতিমা ও হ্যরত পড়েছিলেন। তিনি তাদেরকে বলেছিলেন, তোমরা আমার দোয়ার সাথে আমিন বলিও। শেষ পর্যন্ত নাজরানবাসী খ্রিস্টানগণ মুবাহালায় অবতীর্ণ হতে অস্বীকৃতি জানায় এবং জিজিয়া প্রদান করতে রাজি হয়ে তাঁর সাথে সন্ধি করে। -[আবু নু'আইম] আবু দাউদ (র.) বর্ণনা করেন, দুই হাজার হুল্লা [এক ধরনের পরিচ্ছদ] অর্ধেক সফর মাসে বাকি অর্ধেক রজব মাসে দেয়, ত্রিশটি বর্ম, ত্রিশটি ঘোড়া, ত্রিশটি উট, বিভিন্ন ধরনের ত্রিশটি যুদ্ধান্ত্র দানের শর্তে তারা তাঁর সাথে সন্ধি করে। ইমাম আহমদ (র.) তৎপ্রণীত মুসনাদে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণনা করেন যে, তিনি ইরশাদ করেন, যদি খ্রিস্টান প্রতিনিধি মুবাহালার জন্য বাহির হতো, তবে তারা বাড়ি ফিরে ধন-সম্পত্তি ও পরিবার-পরিজন কিছুই পেত না। তাবরানী মারফ্ হাদীসে বর্ণনা করেন. যদি এরা মুবাহালা করতে বের হতো, তবে জুলে ভস্ম হয়ে যেত।

নু الْعَدَا الْمَذْكُورَ لَهُو الْقَصَصُ الْخَبَرُ ١٧٠. إِنَّ هُذَا الْمَذْكُورَ لَهُو الْقَصَصُ الْخَبَر الْحَقُّ الَّذَى لَا شَكَّ فِيْهِ وَمَا مِنْ زَائِدَةً إِلَّهِ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْعَزَيْرُ فِي مُلْكِهِ الْحَكِيْمُ فِي صَنْعِهِ .

সত্য সংবাদ। এতে কোনো সন্দেহ নেই আল্লাহ राजीज काता रेनार तरे। من अण व श्रात زَائِدَة বা অতিরিক্ত। নিশ্চয় আল্লাহ তাঁর সাম্রাজ্যে পরম পরাক্রমশালী, তাঁর কার্যে প্রজ্ঞাময়।

उप ७७. यिन जाता प्रथ कितिरा त्न्य क्रिमान करण विमूथ करा فَانْ تَوَلَّوْا أَعْرَضُوا عَنِ الْإِيْمَانِ فَاِنَّ اللُّهُ عَلِيْمٌ ، بِالْمُفْسِدِيْنَ فَيُجَازِيْهِمْ وَفَيْهِ وَضَّعَ الظَّاهِرِ مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ.

তবে নিশ্চয় আল্লাহ দুর্বৃত্তদের সম্পর্কে সম্যক অবহিত। অনন্তর তিনি তাদেরকে প্রতিফল প্রদান وضع الظّاهِر शान و المفسدين व शान वा अर्वनाय مُمْ - هُمْ वा अर्वनाय مُوَّضَعَ الْمُضْمَد বিশেষ্য পদ । المنسدن -এর উল্লেখ হয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

अठारक भूवाशलात आग्नाত वला रहा। भूवाशला वर्थ शला- पू-परकत : قُولُهُ فَمَنْ حَاجَّكُ فِيْهِ مِنْ بُعْدِ مَا جَا كُ مِنَ الْعِلْمِ প্রত্যেকেরই একে অন্যের উপর অভিসম্পাত দেওয়া অর্থাৎ বদদোয়া করা । এর ব্যাখ্যা হলো, যখন কোনো বিষয়ে দু পক্ষ ন্যায়-অন্যায়ের ব্যাপারে বিতর্কে লিপ্ত হয় এবং উভয় পক্ষের দলিল-প্রমাণ শেষ হয় না তখন উভয় পক্ষ আল্লাহর দরবারে এই বলে দোয়া করে যে, হে আল্লাহ! আমাদের দু-পক্ষের মধ্যে যারা মিথ্যাবাদী তাদের উপর লানত বর্ষণ কর।

মবাহালার পটভূমি: যখন কোনো বিষয়ে, নবম হিজরী সনে নাজরানের ১৪ জন বিশিষ্ট খ্রিস্টানের এক প্রতিনিধিদল রাসূল -এর খেদমতে হাজির হয়ে হযরত ঈসা (আ.)-এর খোদায়িত্বের ব্যাপারে কথোপকথন করল। এ ব্যাপারে ইসলামি আকিদা সম্পূর্ণ পরিষ্কার ও স্পষ্ট ছিল। কিন্তু খ্রিস্টান প্রতিনিধিগণ তাদের কথার উপর অনড় থাকল। পরিশেষে রাসূল তাই করলেন্ যা কোনো একজন খাঁটি ধার্মিক ব্যক্তি এমন ক্ষেত্রে করে থাকে। তিনি আল্লাহর বিধানের অধীনে খ্রিস্টানদের মুবাহালার প্রতি আহ্বান জানালেন। বললেন, যেহেতু এ বিষয়ে অনেক আলাপ-আলোচনা হলো, এখন এসো আমরা এবং তোমরা নিজ নিজ আত্মীয়স্বজন ও সন্তানাদিকে নিয়ে আল্লাহ তা'আলার নিকট কাকুতি-মিনতি করে দোয়া করি যে, যে পক্ষ অন্যায়ের উপর প্রতিষ্ঠিত, তাদের উপর আল্লাহর লানত বর্ষিত হোক।

মুবাহালার আহ্বান ওনে নাজরান প্রতিনিধিদল সময় চাইল যে, তারা নিজেদের মধ্যে পরামর্শ করে জবাব দেবে। পরামর্শ সভায় তাদের সচেতন দায়িত্বশীলরা বলল, হে খ্রিস্টান সম্প্রদায়! নিশ্চয় তোমরা মনে মনে উপলব্ধি করেছ যে, মুহাম্মদ 🚟 একজন প্রেরিত নবী। হযরত মাসীহ (আ.) সম্পর্কে তিনি দ্বার্থহীন মীমাংসাপূর্ণ বক্তব্য রেখেছেন। তোমরা জান, আল্লাহ তা'আলা হযরত ইসমাঈলের বংশধরদের মাঝে নবী পাঠানোর ওয়াদা করেছেন। অসম্ভব নয় যে, তিনিই সেই নবী হবেন। কোনো নবীর সাথে মুবাহালার পরিণতি একটি সম্প্রদায়ের জন্য এটাই হতে পারে যে, তাদের ছোট বড় কেউ ধ্বংস হতে নিষ্কৃতি পাবে না। নবীর লানতের পরিণাম প্রজন্মের পর প্রজন্ম ভোগ করতে থাকবে। কাজেই তার চেয়ে ভালো আমরা তাঁর সাথে সন্ধি করে নিজ দেশে ফিরে যাই। কারণ আরব জাহানের বিরুদ্ধে যুদ্ধ কিনে নেওয়ার ক্ষমতা আমাদের নেই। তারা এ প্রস্তাবই অনুমোদন করে রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর খেদমতে হাজির হয়। রাসূলুল্লাহ 🚃 হযরত হাসান, হযরত হুসাইন, হযরত ফালিমা ও হযরত আলী (রা.) -কে সাথে নিয়ে বের হয়ে আসছিলেন। এ জ্যোতির্ময় চেহারাণ্ডলো দেখে তাদের প্রধান পার্দ্র

বলল, আমি এমন পবিত্র কতগুলো চেহারা দেখছি, যাদের দোয়া পাহাড় টলাতে পারে। এদের সাথে মুবাহালা করে তোমরা ধ্বংস হতে যেয়ো না। নচেৎ ভূপৃষ্ঠে একজন খ্রিস্টানেরও অন্তিত্ব থাকবে না। যাহোক, শেষ পর্যন্ত তারা মোকাবিলা ছেড়ে বার্ষিক কর দিতেই সমত হলো এবং সন্ধি করে দেশে ফিলে গেল। হাদীসে বর্ণিত আছে, রাসূলুল্লাহ তালন, মুবাহালা করলে গোটা উপত্যকা আগুন হয়ে তাদের উপর বর্ষিত হতো এবং আল্লাহ তালানা নাজরান ভূখগুটি সম্পূর্ণ ধ্বংস করে দিতেন। এক বছরের ভেতর সমস্ত খ্রিস্টান নির্মূল হয়ে যেত। –[তাফসীরে ওসমানী].

वर्षीए भूवाशाला करता ना; वतः তाদের সাথে সिक कत । فَوَادَعُوا أَيْ صَالَحُوا

ناتوه : তারা রাসূল 🚃 -এর খেদমতে আসল এবং সন্ধি করল।

এর স্থলে الله عَلِيْمُ إِلظَّالِمِيْنَ अल्ला करति करति । यारा व्यक्षिणात الله عَلِيْمُ بِهِمْ : قَوْلَهُ وَضُعُ الظَّاهِرِ مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ अलाभ करति एक श्रिका । यारा व्यक्षिणात

(اِفْتِعَالَ : আমরা কেঁদে কেঁদে দোয়া করব। আল্লামা যমখশারী (র.) বলেন, بَهْلُهُ -এর আসল অর্থ হলো– অভিশাপের দোয়া বা বদদোয়া করা। এরপর তা স্বাভাবিক দোয়া অর্থেও ব্যবহৃত হতে থাকে। –[লুগাতুল কুরআন]

বিশেষ জ্ঞাতব্য: মুবাহালার পন্থা বা পদ্ধতি রাস্লে কারীম — -এর পরও অবলম্বন করা যাবে কিনা এবং যে ফলাফল তাঁর মুবাহালায় প্রকাশ পাওয়ার কথা ছিল, অনুরূপ সর্বদাই প্রকাশ পাওয়া অবশ্যম্ভাবী কিনা? একথা কুরআন মাজীদে স্পষ্টভাবে উল্লেখ নেই। পূর্বসূরিদের কতিপয়ের কর্মপদ্ধতি এবং কতক হানাফী ফকীহের বক্তব্য দ্বারা বুঝা যায়, মুবাহালার বৈধতা এখনও বহাল আছে। অবশ্য তা কেবল সেইসব ক্ষেত্রে প্রযোজ্য, যা অকাট্যভাবে প্রমাণিত। মুবাহালায় নারী ও শিশুদের শরিক করা জরুরি নয়। রাস্লুল্লাহ — -এর মুবাহালায় প্রতিপক্ষের উপর যে আজাব আপতিত হওয়া অনিবার্য ছিল, এখনকার মুবাহালায় তদ্ধপ আজাব আসা অবশ্যম্ভাবী নয়; বরং বর্তমানে মুবাহালায় উদ্দেশ্য কেবল দলিল-প্রমাণের দ্বারা চূড়ান্ত করে তর্কবিতর্কের অবসান ঘটানো। আমার ধারণা, মুবাহালা যে কোনো মিথ্যাবাদীর সাথে নয়; বরং ধোঁকাবাজ মিথ্যুকের সাথেই হওয়া উচিত। ইবনে কাসীর (র.) বলেন, সুস্পষ্ট বর্ণনার পরেও হযরত ঈসা (আ.)-এর ব্যাপার যারা হটকারিতামূলভাবে, সত্য প্রত্যাখ্যান করে আল্লাহ তা'আলা তাদের সাথে মুবাহালা করার জন্য রাস্লুল্লাহ — -কে নির্দেশ দিয়েছিলেন। —[তাফসীরে ওসমানী]

غَوْلُهُ إِنَّا هُذَا لَهُوَ الْغَصَصُ الْحَقِّ : অর্থাৎ এ সমগ্র ঘটনা যা দ্বারা বুঝা যায় যে, হযরত মাসীহ এবং তাঁর মা উভয়ই শুধু মানুষ ছিলেন। কেউ খোদায়িত্বে শরিক ছিলেন না। সন্তা, গুণাবলি ও উৎস সবকিছুই মনগড়া। এর মধ্যে مِنْ অব্যয়টি বাক্যের গুরুত্ব বুঝানোর জন্য অতিরিক্ত হয়েছে।

غُولُهُ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ : মহাপরাক্রমশালী ও কুশলী। এ বিশেষণে হযরত মাসীহ প্রমুখ কেউ আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক নয়। আল্লাহ তা'আলা তাঁর সর্ব ব্যাপক জ্ঞানের মাধ্যমে প্রত্যেককেই সাজা দেবেন।

ভিনি তাদের পরও যদি তারা তাদের ঔদ্ধত্য বহাল রাখে এবং সত্য মানতে অস্বীকার করে, দীন ও আফিদার মধ্যে ফিতনা সৃষ্টি করে, তাওহীদের স্থলে মানুষেকে শিরকের প্রতি আহ্বান করে, তাহলে তারা যেন মনে রাখে বে, আরাহর সৃন্মাতিসূন্দ্র জ্ঞানের বাইরে কোনো কিছুই নেই। তিনি তাদের সকল কৃতকর্মের ব্যাপারে সম্যক অবগত। সে অনুপাতে তিনি তাদেরকে শান্তি দেবেন।

হৈ বদি তারা দলিল-প্রমাণ না মানে এবং মুবাহালা করতেও প্রস্তুত না হয়, তবে বুঝে নিতে পার, ভাদের উদ্দেশ্য সত্য প্রতিষ্ঠা নয়; বরং তাদের অন্তরে নিজ বিশ্বাসের সত্যতারও আস্থা নেই। কেবল ফিতনা-ফ্যাসাদ বিস্তার করাই তাদের লক্ষ্য। তারা যেন ভালো করে বুঝে নেয়, সব ফাসাদকারী মহান আল্লাহর দৃষ্টির মধ্যে রয়েছে।

من الكَيْسُب الْكِسُب الْكَاهُ الْكَاهُ الْكَاهُ الْكَاهُ وَ وَالنَّاصُرُى ١٤ هُ. قَلْ يُناهُل الْكِسُب الْكِسُب الْكَهُودِ وَالنَّاصُرُى تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوآءٍ مَصْدَرٌ بِمَعْنَى مُسْتَوِ آمْرُهَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ هِيَ ٱلَّا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّه وَلَا نُشبِركُ بِهِ شَيْنًا وَلَا يُتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْظًا أَرْبَابًا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ كَمَا اتَّخَذْتُمُ الْآحْبَارَ وَالرُّهْبَانَ فَإِنْ تَوَلُّوا اَعْرَضُواْ عَنِ التَّوْجِيْدِ فَقُولُواْ أَنْتُمْ لَهُمُّ اشْهَدُوا بِاناً مُسْلَمُونَ مُوحَدُونَ .

এমন কৃথায় যা আমাদের ও তোমাদের মাঝে একই। নির্দ্দ শব্দটি مُصْدَر বা ক্রিয়ার উৎস। অর্থাৎ একই সমান তার বিষয়সমূহ। তা হলো আমরা আল্লাহ ব্যতীত কারো ইবাদত করি না, কোনো কিছুকেই তাঁর সাথে শরিক করি না। তোমরা যেমন তোমাদের শাস্ত্রজ্ঞ ও সন্যাসীদেরকে 'রব' বলে মেনে নিয়েছ, তেমনি আমাদের কেউ আল্লাহ ব্যতীত অপর কাউকেও 'রব' বলে গ্রহণ করে না। যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয় তাওহীদ গ্রহণ করা থেকে বিমুখ হয় তবে তোমরা এদেরকে বল, তোমরা সাক্ষী থাক আমরা আত্মসমর্পণকারী অর্থাৎ তাওহীদ অবলম্বনকারী ।

٦٥. وَنَزَلَ لَمَّا قَالَت الْيَهُودُ ابْرَاهِيْمُ يَهُوديُّ وَنَنْحُنُ عَلَىٰ دِيْنِهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى كَذُلكَ يَّاهُلُ الْكِتٰبِ لَمَ تُحَاجُّونَ تَخَاصَمُونَ فِي إِبْرَاهِيْمَ بِزَعْمِيكُمْ أَنَّهُ عَلَىٰ دِيْنِكُمْ وَمَا ٱنْزلَتِ التَّوْرُةُ وَالْإِنْجِيْلُ اللَّ مِنْ بَعْدِمْ بِزَمَن طَويْلِ وَبَعْدَ نُزُولِهِ مَا حَدَثَتِ الْيَهُودِيَّةُ وَالنَّصْرَانيَّةُ اَفَلَا تَعْقَلُونَ بُطْلَانَ قُولِكُمْ.

৬৫. ইহুদিগণ বলত, হযরত ইবরাহীম ছিলেন ইহুদি। সূতরাং আমরা তাঁরই ধর্মে রয়েছি। খ্রিস্টানরাও নিজেদের ব্যাপারে এমন কথা বলত। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- হে কিতাবীগণ! ইবরাহীম তোমাদের ধর্মানুসারী ছিলেন এ ধারণাবশত তোমরা ইবরাহীম সম্পূর্কে কেন তর্ক কর, বাদানুবাদ কর: অথচ তাওরাত ও ইঞ্জিল তার দীর্ঘকাল পরে অব্তীর্ণ হ<u>য়েছি</u>ল। আর এতদুভয়ের অবতীর্ণ হওয়ার পর উদ্ভব হয়েছিল ইহুদিবাদ এবং খ্রিস্টবাদের । সুতরাং তোমাদের এ কথা কত যে ভিত্তিহীন, তা তোমরা কি বুঝ না?

حَاجَجْتُمْ فِيْمَالَكُمْ بِهِ عِلْمٌ مِنْ أَمْرِ مُوسَى وَعِينسلى وَزَعَمُّتُم أَنَّكُمْ عَلَى دِينِهِ مَا فَلِمَ تُحَاجُنُونَ فِيمًا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ مِنْ شَانِ الْبَرَاهِيمَ وَاللُّهُ بَعْلُمُ شَأْنَهُ وَأَنَّتُمْ لَا تَعْلَمُونَ .

ता प्रवर्गिकत़ परात्र। هَا لِلتَّنْبِيْهِ विष्ठा مَنْبِيْهِ विष्ठा عَنْبِيْهِ الْمُثَنَّمِ مُبْتَدَأُ يَا هُوُلاَءَ وَالْخَبَرُ नक्षित नूर्त केंद्रेश । केंद्रेश केंद्र नुर्त সম্বোধনবোধক অব্যয় 🛴 উহ্য রয়েছে। حَاجَجُتُم শব্দটি 🚅 বা বিধেয়। যে বিষয়ে তোমাদের কিছু জ্ঞান আছে যেমন হ্যরত মূসা ও ঈসা (আ.) সম্পর্কে তোমাদের ধারণা যে, তোমরা তাঁদের ধর্মের অনুসারী। <u>সে বিষয়ে</u> ভর্ক কর। তবে যে বিষয়ে জ্ঞানু নেই যেমন ইবরাহীম সম্পর্কে সে বিষয়ে কেন তর্ক করছ? আল্লাহ তাঁর বিষয়ে জ্ঞাত আছেন, আর\_তোম<u>রা জ্ঞাত</u> নও।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

জন্য প্রযোজ্য হয়, তবে বাক্যের ভঙ্গি দারা বুঝা যায় যে, নাজরানী প্রতিনিধিদের সাথে এ আলোচনা হয়েছিল। কোনো ব্যাখ্যাকার এর দ্বারা ইহুদি সম্প্রদায়কে উদ্দেশ্য করেছেন। তবে উক্ত বাক্য দ্বারা উত্তয় উদ্দেশ্য নেওয়া উত্তম। কার্মা যে বিষয়ের দিকে তাঁকে আহ্বান করা হয়েছিল তা ইহুদি, খ্রিস্টান ও মুসলমান তিনো জাতির সাথে সম্পুক্ত ছিল। আর্বাৎ আমরা এমন আকিদার উপর একমত হব, যে ব্যাপারে আমরা ঈমান রাখি এবং তোমরাও তা সঠিক হওয়াকে অস্বীকার কর না। তোমাদের নবীগণ থেকে এ আকিদা বর্ণিত রয়েছে। তোমাদের ধর্মীয় গ্রন্থে এর তা'লীম বিদ্যমান রয়েছে।

নাজরান খ্রিস্টান দলের মিধ্যা দাবি : পূর্বে উদ্বৃত করা হয়েছে, রাসূলুল্লাহ যখন নাজরানের প্রতিনিধি দলকে বলেছিলেন, নুর্নানির মুসলিম হয়ে যাও', তখন তারা জবাব দিয়েছিল, নিন্নানির তো মুসলিমই।' এর দ্বারা বোঝা গেল, মুসলিমগণের ন্যায় তাদেরও দাবী ছিল, তারা মুসলিম। অনুরূপ ইহুদি ও খ্রিস্টানদের সামনে তাওহীদ তুলে ধরা হলে তারা বলত, আমরাও মহান আল্লাহকে এক বলি; বরং যে কোনো ধর্মবিলম্বী কোনো না কোনো রঙে এক পর্যায়ে গিয়ে স্বীকার করে— বড় আল্লাহ একজনই। এখানে সেদিকেই দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে যে, বুনিয়াদি আকিদা অর্থাৎ মহান আল্লাহকে এক বলা এবং নিজেকে মুসলিম বলে স্বীকার করা, যার উপর আমরা উভয় সম্প্রদায় একমত— এটা এমন এক বিষয়, যা আমাদের সকল কলহ ঘুচিয়ে দিতে পারে, যদি না আমরা নিজেদের হস্তক্ষেপ ও বিকৃতি সাধন দ্বারা এ আকিদার স্বরূপ পরিবর্তন করে ফেলি। প্রয়োজন শুধু এতটুকু যে, যেভাবে আল্লাহর নিকট সমর্পণ করে দেই, না তাকে ভিন্ন আর কারো বন্দেগি করব, না তাঁর পয়গাম্বরের সাথে এমন আচরণ করব, যা কেবল সর্বশক্তিমান প্রতিপালকের সাথেই প্রযোজ্য। যেমন কাউকে তাঁর ছেলে ও নাতি বলা শরিয়তের নির্দেশনা হতে চোখ বন্ধ করে কোনো বন্ধুর বৈধাবৈধ হওয়াকে কোনো ব্যক্তির বৈধ–অবৈধ বলার উপর নির্ভরশীল মনে করা, যেমন— হতি গুরী কিরি পরিপন্থি। —[তাফসীরে ওসমানী]

দাওয়াতের এক শুরুত্বপূর্ণ নীতি: এ আয়াত দ্বারা দাওয়াতের এক শুরুত্বপূর্ণ নীতি বুঝা যায়, তা হলো, যদি এমন কোনো দলকে দাওয়াত দেওয়া হয়, যারা আকিদা ও দৃষ্টিভঙ্গির দিক দিয়ে ভিনুমুখী, তাহলে তার নিয়ম হলো, তাদেরকে কেবল প্রমন বিষয়ে একমত হয়ে দাওয়াত দিতে হবে, যে ব্যাপারে উভয় পক্ষ একমত হতে পারে। যেমন রাস্ল হার্ম যখন রোমের বাদশাহ হিরাক্রিয়াসকে ইসলামের প্রতি আহ্বান করেছিলেন তখন এমন বিষয় পেশ করেছিলেন, যে ব্যাপারে উভয়ে একমত হিলেন। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার একত্বাদ বিষয়ে।

বা কর্তা, শব্দি মূলত يَعَالُوْا : تَوْلُهُ تَعَالُوْا اللّي كَلِمَةٍ سَوَاّةٍ عَوَالْهُ تَعَالُوْا اللّي كَلِمَةٍ سَوَاّةٍ وَاللّهِ عَلَاهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ مَوَاّةٍ عَلَاهُ اللّهِ عَلَاهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

প্রস্ন: এবানে الَّهُ عَلَيْهُ -এর মাফউল উল্লেখ নেই কেন?
উত্তর: প্রথমটি দারা তথু দৃষ্টি আকর্ষণ করা উদ্দেশ্য ছিল, আর দিতীয়টি দারা পরস্পর স্থিরকৃত বিষয়ের প্রতি আহ্বান করা উদ্দেশ্য।

প্রশ্ন : নির্দ্দ -কে কুর্নান্দ অর্থে নেওয়ার ফায়দা কিং

উত্তর : كُلِّتُ শব্দটি মাসদার, কাজেই كَلِّتُ -এর উপর তার প্রয়োগ সঙ্গত নয়, এ কারণে مُسْتَو অর্থে নেওয়া হয়েছে।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [তৃতীয় পারা]

প্রশ্ন : اَمْرُ مُا উহ্য মানার কারণ কি?

উত্তর: যেহেতু کُلِمَةٌ হলো পুংলিঙ্গ, তাই کُلِمَةٌ -এর উপর এর প্রয়োগ সঙ্গত নয়। কারণ এটা হলো ক্রীলিঙ্গ। এ কারণেই -এর পূর্বে اَمْرٌ উহ্য মেনেছেন, যাতে প্রয়োগ সঙ্গত হয়। –[তারবীহুল আরওয়াহ]

। এর ব্যাখ্যা كَلِمَةُ এই وَمَى أَن لَّا

غَوْلَهُ بِرَمَانٍ طَوْبِلٍ : হযরত মূসা (আ.) এবং হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর মাঝে এক হাজার বছরের ব্যবধান ছিল। আর হযরত ঈসা (আ.) ও হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর মাঝে ছিল দু হাজার বছরের ব্যবধান। কাজেই হযরত ইবরাহীম (আ.) কিভাবে ইহুদি বা খ্রিস্টান হতে পারেনঃ কারণ উভয় ধর্ম ইবরাহীম (আ.)-এর অনেক পরের।

عَا: هَا َ اَنْتُمْ هَوْلَا مَا جَجْتُمْ عَاجَجْتُمْ عَادَهُ عَادَهُ وَالْمَا عِمْلَا الْتُعُمْ هَوْلَا مِ عَاجَجْتُمْ الْمَاتِهُ الْمَاتُهُ الْمُولَا مِي عَمْلِكُ عِمْلِكُ عَمْلِكُ عَمْلِكُ عِمْلِكُ عِمْلِكُمْ عِمْلِكُ عِمْلِكُمْ عِمْلِكُمُ عِمْلِكُمْ عِم

উত্তর: ﴿ ত্রারা বাহ্যিক অর্থ উদ্দেশ্য নয়। অন্যথায় ইহুদি এবং খ্রিস্টান সম্প্রদায়ের উপর যে প্রশ্ন ছিল, ইসলামের উপরও সে প্রশ্ন হবে। কেননা পারিভাষিক ইসলামতো রাস্ল = এর আমল থেকেই অন্তিত্ব লাভ করেছে। এ কারণেই মহানবী = হযরত ঈসা (আ.) ও হযরত মৃসা (আ.) -এর বহু বছর পরে নবুয়ত লাভ করেছেন। এ কারণেই مُرَبِّعُدُا । এর ব্যাখ্যা مُرَبِّعُدُا । আন কারণেই مُرَبِّعُدُا । আন ব্যাখ্যা مُرَبِّعُدُا ।

نَوْلُمُ فَقُولُوا الشَّهَدُوا بِاَنَّا مُسَلِمُونَ : এ আয়াতে যে কথা বলা হয়েছে- তোমরা সাক্ষী থাক, এর দ্বারা শিক্ষা দেওয়া রয়েছে যে, যখন দলিল-প্রমাণ সুস্পষ্ট হওয়া সত্ত্বেও হক বিষয়কে কেউ না মানে, তখন আলোচনা শেষ করার জন্য নিজ মতবাদ প্রকাশ করে কথা শেষ করা উচিত, অতিরিক্ত আলাপ-আলোচনা সমীচীন নয়।

তাওরাত এবং ইঞ্জিল তো ইবরাহীমের পরে অবতীর্ণ হয়েছে। অর্থাৎ তোমারা ইবরাহীমের ব্যাপারে কেন বিতর্ক করং তাওরাত এবং ইঞ্জিল তো ইবরাহীমের পরে অবতীর্ণ হয়েছে। অর্থাৎ তোমাদের ইহুদি এবং খ্রিন্টীয় মতবাদ তাওরাত ও ইঞ্জিলের পরে শুরু হয়েছে। আর ইবরাহীম তাওরাত ও ইঞ্জিল অবতীর্ণ হওয়ার হাজার হাজার বছর পূর্বে অতিবাহিত হয়েছেন। সাধারণ জ্ঞানসম্পন্ন ব্যক্তিও সহজে একথা বৃঝতে পারে যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) যে ধর্মের উপর ছিলেন, তা বর্তমানের ইহুদি ও খ্রিন্টান ধর্ম ছিল না।

ত্রি নিতে চেষ্টা করছ কেনঃ

مَا كَانَ بَعَالَى تَبْرِيَةً لِابْرَاهِيْمَ مَا كَانَ ١٧٠. قَالَ تَعَالَى تَبْرِيَةً لِابْرَاهِيْمَ مَا كَانَ اِبْرَاهِیْمُ یَهُوْدِیًّا وَلَا نَصَرانِیًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيْفًا مَائِلًا عَنِ الْآدْيَانِ كُلِّهَا إِلَى الدِّيْنِ الْقَيِّم مُسلمًا مُوَجِّدًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشركِيْنَ.

م الله النَّاسِ اَحَقُّهُمْ بِاِبْرَاهِيْمَ لِلَّذِيْنَ النَّاسِ اَحَقُّهُمْ بِاِبْرَاهِيْمَ لِلَّذِيْنَ النَّاسِ اَحَقُّهُمْ بِاِبْرَاهِيْمَ لِلَّذِيْنَ النَّاسِ اَحَقُّهُمْ بِاِبْرَاهِيْمَ لِلَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ فِي زَمَانِهِ وَهٰذَا النَّنبِيُّ مُحَمَّدُّ لمُوافَقَتِه لَهُ فِي اكْتُر شَرْعِهِ وَالَّذِيْنَ أُمُنُوا مِنْ أُمَّتِهِ فَهُمَ الَّذِيْنَ يَنْبَغِي أَنَّ يَّقُولُوا نَحُن عَلَى دِيْنِهِ لَا أَنْتُمْ وَاللَّهُ وَلَيٌّ الْمُؤْمنِينَ نَاصِرُهُمْ وَحَافِظُهُمْ.

(রা.) وَنَزَلَ لَمَّا دَعَا الْيَهُودُ مُعَاذًا وَحُذَيْفَةَ ٩٩. وَنَزَلَ لَمَّا دَعَا الْيَهُودُ مُعَاذًا وَحُذَيْفَةَ وَعَمَّارًا اللِّي دِيْنِهِمْ وَدَّتْ طَّآنُفَةً مِنْ آهُل الْكِتَابِ لَوْ يُضِيُّلُونَكُمْ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا نْفُسَهُمْ لِأَنَّ الْمُم الضَّلَالِهِمْ عَلَيْهِمْ وَالْمُؤْمِنُونَ لَا يُطيعُونَهُمْ فِينِهِ وَمَ يَشُعُرُونَ بِذُلكَ .

কথা বলতে গিয়ে মহান আল্লাহ ইরশাদ করেন-ইবরাহীম ইহুদিও ছিলেন না. খ্রিস্টানও ছিলেন না। তিনি ছিলেন হানীফ। সকল মিথ্যা ধর্ম হতে বিমুখ হয়ে সুপ্রতিষ্ঠিত এই মনোনীত ধর্মের প্রতি একনিষ্ঠ, মুসলিম তাওহীদবাদী এবং তিনি অংশীবাদীদের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না।

করেছিল তারা এবং এই নবী অর্থাৎ মুহাম্মদ 🚟 : কারণ অধিকাংশ বিষয়ে তাঁর শরিয়ত হযরত ইবরাহীমের শরিয়তের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ [ও] তাঁর উন্মতের বিশ্বাসীগণ মানুষের মধ্যে ইবরাহীমের ঘনিষ্ঠতম। ইবরাহীম সম্পর্কে এরাই বেশি হকদার। সূতরাং তোমরা নয়: বরং তাদের জন্যই বলা উচিত হবে যে, আমরা তাঁর [ইবরাহীমের] ধর্মের অনুসারী। আর আল্লাহর বিশ্বাসীদের অভিভাবক। তাদের সাহায্যকারী এবং রক্ষাকারী।

-কে তাদের ধর্ম গ্রহণ করতে আহ্বান জানায়। এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন-কিতাবীদের একদল তোমাদেরকে বিপদগামী করতে চায়: অথচ তারা তাদের নিজেদেরকে বিপথগামী করে। কেননা এ বিপথগামী করার পাপ এদের নিজেদের উপরই বর্তাবে। মু'মিনগণ এ বিষয়ে তাদের অনুসরণ করে না। কিন্তু তারা তা উপলব্ধি করে না।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মল্লাতে ইবরাহীমী সন্দেহাতীতভাবে قَوْلَكَ تَعَالَى مَا كَانَ إِبْرَاهِبْمُ يَهُوْدِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا তাওহীদেশছি: ইসলাম ও তাওহীদের দাবিতে যেমন স্বাই সমান ছিল, তেমনি হযরত ইবরাহীম খলিলুল্লাহ (আ.)-কে সম্বান ও মর্যাদা দানেও সকলে শামিল ছিল। ইহুদি ও খ্রিস্টান সম্প্রদায়ের প্রত্যেকে দাবি করে ইবরাহীম আমাদের ধর্মানুসারী ছিলেন। অর্থাৎ তিনি ইন্থাদি বা খ্রিস্টান ছিলেন- নাউযুবিল্লাহ। এর জবাব দেওয়া হয়েছে যে, ইহুদি ও নাসারারা যে তাওরাত ও ইঞ্জিলের অনুসারী বলে দাবি করে, তা তো হযরত ইবরাহীম (আ.) -এর হাজারও বছর পর অবতীর্ণ হয়েছে। এমতাবস্থায় তাঁকে ইহুদি বা খ্রিষ্টান কি করে বলা যেতে পারে? বরং তোমাদের কথামতো বলা যায় যে, তোমরা যে অর্থে ইহুদি বা খ্রিস্টান, সে অর্থে তো খোদ হযরত মূসা ও ঈসা (আ.)-কেও ইহুদি বা খ্রিস্টান বলা যায় না। যদি অর্থ এই হয়ে থাকে যে. হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর শরিয়ত আমাদের ধর্মের বেশি কাছাকাছি ছিল, তবে এটাও ভুল। তোমরা এটা কোখেকে জানলে? একথা না তোমাদের কিতাবে আছে, না আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে জানিয়েছেন এবং না তোমরা এর

সপক্ষে কোনো প্রমাণ দেখাতে পার। যে বিষয়ে কোনো প্রকার জানাশুনা নেই, তা নিয়ে তর্ক করা বোকামি ছাড়া আর কি হতে পারে?

হযরত মাসীহ (আ.)-এর ঘটনাবলি, শেষ নবীর আগমন সম্পর্কিত সুসংবাদাদি ইত্যাদি বিষয়ে অপূর্ণ হলেও কিছুটা জ্ঞান তোমাদের ছিল এবং সে নিয়ে তর্কও তোমরা করেছ, কিছু যে বিষয়ে কোনোরূপ ছোঁয়াও তোমাদের লাগেনি বা যার একটু বাতাসও তোমরা পাওনি অন্তত তা তো মহান আল্লাহর উপর ন্যস্ত কর। তিনিই জানেন হযরত ইবরাহীম (আ.) কি ছিলেন এবং বর্তমানে দুনিয়ায় কোন সম্প্রদায়ের ধর্মাদর্শ তাঁর কাছাকাছি? –[তাফসীরে ওসমানী]

বিশেষ জ্ঞাতব্য: এখানে مُسْلِمًا -এর ইসলাম দারা বিশেষভাবে মুহাম্মদী শরিয়তকে বুঝানোর দরকার নেই; বরং এর অর্থ আত্মসমর্পণ ও আনুগত্য, যা সকল নবী-রাস্লের দীন। হযরত ইবরাহীম (আ.) বিশেষভাবে এ নাম ও উপাধিকে সমুদ্ভাসিত করে তোলেন। কুরআন মাজীদে ইরশাদ হয়েছে তাকে তাঁর প্রতিপালকের তোলেকর অনুগত হলাম। [২: ১৩১] হযরত তাকে তাঁর প্রতিপালক বললেন, অনুগত হও, সে বলল, আমি সারা বিশ্বের প্রতিপালকের অনুগত হলাম। [২: ১৩১] হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর জীবন বৃত্তান্তের এক একটি অক্ষর ঘোষণা করে যে, তিনি ছিলেন ইসলাম ও আত্মসমর্পণের বাস্তব দৃষ্টান্ত। হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর জবাইয়ের ঘটনায় وَتَلَمُ لِلْجَبِيْنِ আয়াতাংশ তাঁর ইসলামের শানকে অত্যন্ত স্পষ্টরূপে পরিক্ষুট করে তোলে। আল্লাহ তা আলা আমাদের নবী ও তাঁর প্রতি রহমত বর্ষণ করুন।

জ্যন্য মানসিকতার দাপট এতটুকু পর্যন্ত পৌছেছিল যে, তারা এমন দুঃসাহসী অভিযান শুরুক করেছিল, বাতিলের শক্তির উপর তারা এতটা আত্মগর্বে গবিত ও অভিমানী হয়ে উঠেছিল যে, তারা নবুয়তের যুগে শুরু ইসলাম কবুল করা হতে নিজেরাই দ্রে সরে পড়েনি; বরং নব দীক্ষিত মুসলমানদেরকে দীন হতে মুরতাদ করার অপটেষ্টায় নিয়োজিত হয়েছিল। আজকের বিশ্বে এমন অনেক খ্রিস্টান সংস্থা ও ব্যক্তি রয়েছে, যারা বন্ধুবরের ছল্মাবেশে আণসামগ্রী কাঁধে উদগ্র কামনা নিয়ে মুসলিম বিশ্বের দ্বারে দিনরাত ঘুরে বেড়াচ্ছে। তাদের মনের কোণে এ আশা নিয়ে যে, মুসলমানদের কি করে খ্রিস্টান শিরকবাদীতে পরিণত করা যায়। খ্রিস্টান ধর্মে দীক্ষিত না করতে পারলেও ইসলামি আকিদা-বিশ্বাসকে কি করে নড়বড়ে ও দুর্বল করে দেওয়া যায়। তাদের এ প্রচেষ্টায় তারা অনেকটা সফলকামও হয়েছে বলা যায়। এ মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠ অঞ্চল আমাদের এ বাংলাদেশেও এমন তথাকথিত প্রগতিশীল বেঈমানের সংখ্যা নেহায়েত নগণ্য নয়, যারা নিজেদেরকে মুসলমান বলে পরিচয় দিতে এবং ইসলামের ঐতিহ্য ও সংস্কৃতির সাথে সংগতিপূর্ণ নাম রাখতেও লক্ষ্মা বোধ করে। এমনকি জাতীয় সম্প্রচার কেন্দ্র ও প্রশাসনের উঁচু তলায় অধিষ্ঠিত ব্যক্তিরা পর্যন্ত ত্রিত্বাদী খ্রিস্টান ও পৌত্তলিক বা ধর্মান্তরিত করা ব্যক্তিদেরকেই বিয়ে করে নিশ্চিন্তায় দাম্পত্য জীবন অতিবাহিত করছে।

## অনুবাদ

- ٧٠. آياَهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِالْيَتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكُهِ الْفُرَانِ الْمُشْتَمَلِ عَلَى نَعْتِ مُحَمَّدٍ الْقُرَانِ الْمُشْتَمَلِ عَلَى نَعْتِ مُحَمَّدٍ عَلَى الْعُلَمُونَ اَنَّهُ حَقَّ لَهُ وَانْتُمْ تَشْهَدُونَ تَعْلَمُونَ اَنَّهُ حَقَّ لَهُ وَانْتُمْ تَشْهَدُونَ تَعْلَمُونَ اَنَّهُ حَقَّ لَهُ وَانْتُمْ تَشْهَدُونَ تَعْلَمُونَ اَنَّهُ حَقَّ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ
- واتم تسهدون تعلمون المحق الله والمحق الله عن الله الكيتُب لِمَ تَلْبِسُونَ تَخْلُطُونَ الله عَلَيْ الله والتَّزُويْدِ وَالتَّزُويْدِ وَالتَّزُويْدِ وَالتَّزُويْدِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ أَى نَعْتَ النَّبِيّ عَلِيّهُ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ أَى نَعْتَ النَّبِيّ عَلِيّهُ

وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّهُ حَقَّ .

- ৭০. হে কিতাবীগণ! তোমরা কেন আল্লাহর নির্দেশকে
  মুহাম্মদ ্রু -এর বিবরণ সংবলিত আল কুরআনকে

  <u>অস্বীকার কর? অথচ তোমরাই সাক্ষ্য বহন কর।</u>

  অর্থাৎ জান যে এটা সত্য।
- ৭১. হে কিতাবীগণ! তোমরা কেন সত্যকে মিথ্যার সাথে মিশ্রিত কর? সত্যকে বিকৃত করে এবং মিথ্যাকে সাজিয়ে তার সাথে সংমিশ্রণ কর; এবং সত্য অর্থাৎ রাসূল ==== -এর গুণাবলি সংবলিত বিবরণসমূহ গোপন কর, অথচ তোমরা জান যে তা সত্য।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এখানে يُضِلُّوْنَكُمْ : বিশেষভাবে এ আয়াতে ইহুদি সম্প্রদায়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে । يَضِلُوْنَكُمْ طَانَفَهُ مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ عَالِمَا الْكِتْبِ عَالَمُ الْكِتْبِ عَلَامَ الْمَالِمَا الْمُعَلِّمُ الْمُلِ الْكِتْبِ عَلَيْ الْكِتْبِ عَلَيْ الْكِتْبِ عَلَيْ الْكِتْبِ عَلَيْ الْمُلِيَّالَ الْمُلِيَّالَ الْمُلِيَّةِ وَالْمُعَالَّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمُ وَاللَّهُ مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ عَلَيْ الْمُلِيَّةِ وَالْمُعَالِمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمُ وَاللَّهُ مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ عَلَيْ الْمُلِيَّةِ وَالْمُعَلِّمُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُلِيَّةِ وَالْمُعَلِّمُ وَاللَّهُ مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ عَلَيْهُ مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ عَلَيْهُ مِنْ الْمُولِيَّةِ وَالْمُعَلِّمُ وَاللَّهُ الْمُعَلِّمُ وَاللَّهُ الْمُلِيَّةُ وَمِنْ الْمُولِيِّ الْمُلِيَّةُ وَمِنْ الْمُولِيِّ الْمُلِيَّةُ وَمِنْ الْمُولِيِّ الْمُلِيَّةُ وَمِنْ الْمُلِيِّةُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُل

হৈ শেষ নবীর প্রতি ঈমান এনে মুসলমান হওয়ায় তোমাদের এ অস্বীকৃতি, বিরোধিতা ও হঠকারিতা তোমাদের অজ্ঞতা ও অনবহিত হওয়ার কারণে নয়, তোমরা আহলে কিতাবরা জেনে-বুঝে, স্বেচ্ছায়-স্বজ্ঞানে, স্বপ্রণোদিত ও উদ্দেশ্যমূলকভাবে সুপরিকল্পিত ষড়যন্ত্রের মাধ্যমে অত্যন্ত সচেতনভাবে বিরোধিতা করছ এবং তাওরাত ও ইঞ্জিলে উল্লিখিত আরাতের শব্দ, ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ সকল ক্ষেত্রেই অত্যন্ত সচেতনতার সাথেই বিকৃত ও পরিবর্তিত করে চলেছ।

–[তাফসীরে মাজেদী]

এ আরাতের ব্যাখ্যায় আল্লামা শাববীর আহমদ ওসমানী (র.) বলেন, তোমরা তো তাওরাত প্রভৃতি গ্রন্থে বিশ্বাসী। তাতে বর্ণাই ভারনেতে আরবি নবী হযরত মূহাম্মদ ভালা ও কুরআন মাজীদ সম্পর্কে সুসংবাদ বিদ্যমান। তোমাদের অন্তর তা জানে এবং ভোষরা নিজেদের মজলিসে তা স্বীকারও কর। এতদসত্ত্বেও প্রকাশ্যভাবে পাক কুরআনের প্রতি ঈমান আনতে ও শেষ নবীর সভ্যতা বীকার করতে কোন জিনিস বাধা হতে পারে? ভালো করে বুঝে রাখ, পাক কুরআনকে অবিশ্বাস করা যেন পূর্ববর্তী সমন্ত আসমানী কিতাবকে অস্বীকার করার শামিল। –[তাফসীরে ওসমানী]

হৈ কিতাবধারীগণ! কেন তোমরা ন্যায়ের উপর বাতিলের রং বা প্রলেপ দিয়ে ন্যায়কে পোপন করছ? এ কথা বলে ইহুদিদের বিশেষ দুটি অন্যায় চিহ্নিত করে তাদেরকে এ থেকে বিরন্ত থাকার আহ্বান করা হরেছে। প্রথম অন্যায় হলো হক ও বাতিল এবং সত্য ও মিথ্যাকে সংমিশ্রণ করা, যাতে মানুষের নিকট হক ও বাতিল শাষ্ট না হয়। দিতীয়টি হলো, সত্য গোপন করা এবং নবী করীম — এর যে সকল গুণাবলি তাওরাতে লিখিত ছিল, তা গোপন করা, যাতে মহানবী — এর সত্যতা প্রকাশ না পায়। আর উপরিউক্ত এ দুটি অন্যায় তারা জেনে বুনেই করত। এর দক্ষন তাদের অন্যায় ও নিকৃষ্টতা দিগুণ বৃদ্ধি পেয়েছে।

٧٢ ٩٤. किणावीत्मत वर्षा९ देशित्मत अकम्ल जातत व्यवत الْيَهُود لِبَعْضِهِمْ أُمِنُوا بِالَّذِيُّ أُنْزِلًا عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنْدُوا أَى الْـ قُرْاٰنَ وَجَهَ النَّهَار اَوَّلَهُ وَاكْفُرُوا بِهِ الْخِرَهُ لَعَلَّهُمْ اَى الْمُؤْمِنِيْنَ يَرْجُعُونَ عَنْ دِيْنَهُمْ إِذْ يَـقُولُونَ مَا رَجَعَ هٰـؤُلاءِ عَنْهُ بَعْدُ دُخُولِهِمْ فِيهِ وَهُمُ أُولُو عِلْمِ إِلَّا لِعلْمهُم بُطْلَانَهُ.

কতককে বলে, বিশ্বাসীদের উপর যা অবতীর্ণ হয়েছে অর্থাৎ আল কুরআন তা দিনের প্রথমে শুরু ভাগে বিশ্বাস কর এবং তার শেষ ভাগে তা প্রত্যাখ্যান কর, হয়তো তারা বিশ্বাসীরা নিজেদের ধর্মত হতে <u>ফিরে আসতে পারে।</u> কেননা এতে তারা বলবে, এরা জ্ঞানীগুণী। সূতরাং তা গ্রহণ করার পর তা মিথ্যা ও বাতিল বলে জানার পরই কেবল এরা তা থেকে ফিরে গেছে।

٧٣ ٩٥. وَقَالُوا اَيْضًا وَلاَ تُوَمَّنُوا تُصَدِّقُوا الله لِمَنْ اللَّامُ زَائِدَةً تَبِعَ وَافَقَ دِيْنَكُمْ قَالَ تَعَالَىٰ قُلْ لَهُمْ يَا مُحَمَّدُ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللَّهِ الَّذَى هُوَ الْإِسْلَامُ وَمَا عَدَاهُ ضَلَالٌ وَالْجُمْلَةُ اعْترَاضٌ أَنْ أَيْ بِأَنْ يُـوْتَى اَحَدُ مِّـثَلَ مَا ٱوْتِيْسُتُمْ مِـنَ الْتَكِيتُب وَالْحِكْمَةِ وَالْفَضَائِل وَآنُ مَفْعُولً تُؤْمِنُوا وَالْمُسْتَثْنَى مِنْهُ أَحَدُ قُدِّمَ عَلَيْهِ الْمُسْتَثْنَى الْمَعْنَى لاَ تُقرُّواْ بِاَنَّ اَحَدًا يُؤتني ذٰلِكَ إِلَّا مَنْ تَبعَ دِيْنَكُمْ أَوْ بِاَنْ يُكَاجُوكُمْ أَيْ الْمُؤْمِنُونَ يَغْلِبُوكُم عِنْدَ رَبَّكُمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ .

অর্থাৎ তোমাদের দীনের সাথে সামঞ্জস্যশীল তা ব্যতীত আর কিছু বিশ্বাস করো না। সত্য বলে স্বীকার করো না। يُمَن এ-এর দৈ টি এ স্থানে হাঁটে বা অতিরিক্ত। আল্লাহ তা'আলা বলেন, হে মুহামদ! এদেরকে বল, আল্লাহর নির্দেশিত পথই অর্থাৎ ইসলামই সত্যিকারের পুষ্ধ অবশিষ্ট সবকিছুই হলো গুমরাহি বা পথভষ্টতা। .... يُ أَلُهُ دُى وَالْكُالِيَّةُ الْكُلُوبُ وَالْكُلُوبُ وَالْكُلُوبُ وَالْكُلُوبُ وَالْكُلُوبُ বাক্যটি এখানে مُعْتَرضَة বা বিচ্ছিন্ন বাক্য হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে। বিশ্বাস করো না যে, তোমাদেরকে <u>য়ে</u> কিতাবসমূহ, হিকমত ও মর্যাদা <u>দান করা হয়েছে</u> <u>অনুরূপ আর কাউকে দেওয়া হবে। আয়াতটির মর্ম</u> হলো, তোমাদের ধর্মের অনুসারী ব্যতীত অন্য কারো নিকট স্বীকার করো না যে, অন্য কাউকে উক্তরূপ মর্যাদা দান করা হয়েছে বা হবে। اَنْ يَنْوُتْي শব্দটি بَأَنْ क्रांत व्यवक्त । এটা بَأَنْ ক্রিয়ার مُسْتَثُنَّى . ये أَحَدُ व कर्म १ مَفْعَوْل কে এ স্থানে তার আগে উল্লেখ مُسْتَقُنَّى مِنْهُ করা হয়েছে। <u>অথবা</u> কিয়ামতের দিন <u>তোমাদের</u> প্রতিপালকের সমুখে তাঁরা অর্থাৎ মু'মিনরা তোমাদের বিরূদ্ধে যুক্তি উত্থাপন করবে। তারা যুক্তিতে তোমাদের উপর প্রবল হয়ে যাবে।

لِانَّكُم اصَحَّ دِينًا وَفِي قِرَاءَ أَأَن بِهُمْزَة التَّنوْبيْخِ أَى أَايْتَاءَ أَحَدٍ مِّثْلُهُ تُقِرُّوْنَ بِهِ قَالَ تَعَالَى قُلُ إِنَّ الْفَصْلَ بِيَدِ الْلهِ يُؤْتيْهِ مَنْ يَّشَاءً فَمِنْ أَيْنَ لَكُمْ أُنَّهُ لَا يُؤْتنِي أَحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيثِتُمْ وَاللَّهُ وَاسِكُم كَثِيْدُ الْفَضْلِ عَلَيْمٌ بِمَنْ هُوَ أَهْلُهُ.

তোমাদের ধর্মইতো সর্বাপেক্ষা সত্য ধর্ম। أَوْ يُحَاجُنُوكُمُ । -এর ্র -এর পর باز শব্দটির উল্লেখ করে এদিকে ইঙ্গিত করা হঁয়েছে যে, পূর্বোল্লিখিত ুটুটুটা বাক্যটির সাথে এ বাক্যটির عَطُف বা অনুয় সাধিত হয়েছে। অপর কিরাতে ৰ্ত্তা -এর পূর্বে আরেকটি i [হামযা] রয়েছে। এ হামযাটি বা হুমকি অর্থবোধক বলে গণ্য। এমতাবস্থায় আয়াতটির মর্ম হবে, তদ্রপ কাউকে প্রদান করা হয়েছে বলে কি তোমরা স্বীকার করু আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, বল, নি-চয় সকল অনুগ্রহ আল্লাহর হাতে। তিনি যাকে ইচ্ছা তা দান করেন। সুতরাং তোমাদের অনুরূপ আর কাউকেও দান করা হবে না. এ কথা তোমরা কোথায় পেলে? আল্লাহ প্রাচুর্যময়, অপার তাঁর অনুগ্রহ এবং কে তার যোগ্য এ সম্পর্কে তিনি সবিশেষ অবগত। [তিনিই এ ব্যাপারে সবার চেয়ে বেশি পরিজ্ঞাত।]

٧٤ ٩৪. <u>তিনি স্বীয় অনুগ্ৰহের জন্য যাকে ইচ্ছা বিশেষ করে</u> ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ.

বেছে নেন। আল্লাহ মহাঅনুগ্রহশীল।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইহুদিদের অপর একটি প্রতারণার ঘটনা : এখানে ইহুদিদের অপর একটি প্রতারণার ঘটনা : এখানে ইহুদিদের অপর এক প্রতারণা আলোচিত হয়েছে। যার দারা তারা মুসলমানদেরকে পথভ্রষ্ট করতে চাইত। عَالَتْ طُانَغَةٌ -এর মধ্যে মদিনার পার্শ্ববর্তী ইহুদিদের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। মদিনার পার্শ্ববর্তী এলাকায় বসবাসরত ইহুদি নেতা ও ধর্মাযাজকরা ইসলামের আহ্বানকে দূর্বল করার জন্য এক ফন্দি খাঁটিয়েছিল। ফন্দিটি ছিল নিম্নরূপ- ইহুদিরা মুসলামনদের অন্তর খারাপ করার এবং সাধারণ মানুষকে নবী করীম 🚃 -এর প্রতি কু-ধারণায় লিপ্ত হওয়ার জন্য গোপনে বিভিন্ন মানুষ তৈরি করে পাঠাতে থাকে। যেন তারা প্রকাশ্যে ইসলাম গ্রহণ করে শীঘ্রই মুরতাদ হয়ে যায়। অতঃপর বিভিন্ন জায়গায় গিয়ে এ কথা প্রচার করতে থাকে যে, আমরা ইসলাম গ্রহণ করে ভিতরগত অবস্থা সম্পর্কে অবগত হয়েছি। ইসলামে কিছুই নেই, আমরা তেবেছিলাম ইসলামের কোনো বাস্তবতা রয়েছে; কিন্তু আমরা ইসলাম গ্রহণ করার পর তাকে অন্তসারশূন্য পেয়েছি। ইসলাম ও মুসলমানদের মধ্যে এবং তাদের নবীর মধ্যে অমুক অমুক দোষক্রটি ও বাতুলতা রয়েছে। এসব কারণেই আমরা ইসলাম বেকে বিচ্ছিন হয়েছি। অর্থাৎ ইসলাম পরিত্যাগ করেছি।

**ইহুদি জাতির ঘূণিত** ইতিহাসে এ ধরনের দৃষ্টান্ত শুধু একটাই নয়; বরং তাদের বিভিন্ন বই-পুস্তকেও এ ঘটনা স্পষ্টভাবে লিখিত আছে যে, ছাদশ শতাব্দীতে যখন স্পেনে ইসলামি শাসন ছিল, তখন রাষ্ট্রীয়পক্ষ থেকে বিভিন্নরূপে আরোপিত বিভিন্ন জুলুম-অভ্যাচার থেকে রক্ষার উদ্দেশ্যেই ইহুদিরা তাদের ধর্মগুরুদের অনুমতি ও ফতোয়াক্রমে মুখে ইসলাম প্রকাশ করতে থাকে। **আন্তরিকভাবে কেউ** মুসলমান ছিল না। -[জাযুশ বিশ্বকোষ প্রথম খণ্ড ৪৩২-৩৩ পূ. মাজেদী]

বর্তমান যুগে বেসব ইংরেজ গবেষক, ইহুদি এবং খ্রিস্টান লেখকবৃন্দ ইংরেজি ভাষায় সীরাতুনুবী লেখার এ পদ্ধতি অবলম্বন করেছে যে, ভূমিকার বিশেষ কোনো ধর্মের পক্ষপাতিত্ব না করে, কোনো ধর্মীয় গোড়ামির শিকার না হয়ে গ্রন্থনার প্রয়াস পেয়েছে। মনে হয় যেন আরবের নবী হযরত মুহাম্মদ 🚃 -এর প্রশংসা এবং হযরত মূসা (আ.)-এর মর্যাদা বর্ণনায় তারা জীবন উৎসর্গ <mark>করে দিয়েছে। কিন্তু</mark> যতই সামনের দিকে যাওয়া যায়্ততই তার আলোচনা দ্বারা বুঝা যায় যে, [নাউযুবিল্লাহ]

তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [তৃতীয় পারা]

তাদের মন্তিক্ষের কিছু বিকৃতি ঘটেছিল, ইহুদি ও নাসারাদের গ্রন্থসমূহ পাঠ করলে তা থেকে বুঝা যায় যে, তারা কোথাও কারো নিকট থেকে কোনো বিষয়বস্তু শুনে তাকে নিজ ভাষায় নতুন রূপ দান করে প্রকাশ করেছে। বস্তুত এটাও প্রাচীন ইহুদিদের ষড়যন্ত্রসমূহের একটি নতুন চক্রান্ত ছাড়া আর কিছুই নয়। এটা সাধারণ ইহুদিদের অজ্ঞতামূলক ধারণাই নয়; বরং তাদের ধর্মীয় শিক্ষাও এটাই। তাদের বড় বড় ধর্মীয় ইমামদের ফিকহী বিধানও এমনই ছিল। ঋণ এবং সুদের বিধানে বাইবেলগ্রন্থ ইসরাঈলী এবং অইসরাঈলীদের মধ্যে স্পষ্ট ব্যবধান করেছে। –[ইসতেসনা, ১৫: ৩১]

তালমুদ গ্রন্থে বলা হয়েছে যে, যদি কোনো ইসরাঈলীর গরু কোনো অইসরাঈলীর গরুকে আঘাত করে, তাহলে এর কোনো ক্ষতিপূরণ দিতে হবে না। পক্ষান্তরে যদি কোনো অইসরাঈলীর গরু কোনো ইসরাঈলীর গরুকে জখম করে, তাহলে এর ক্ষতিপূরণ আবশ্যক। যদি কারো কোনো বস্তু পড়ে পায় বা হারিয়ে যায় তাহলে লক্ষ্য করতে হবে যে, তার পার্শ্ববর্তী এলাকায় কারা বাস করে। যদি ইসরাঈলী মানুষ বসবাস করে, তাহলে প্রাপকের জন্য এ ব্যাপারে ঘোষণা করা বাঞ্ছনীয়। আর যদি অইসরাঈলী বসবাসকারী হয়, তাহলে ঘোষণাবিহীন সে তা নিজের কাছে রেখে দেবে। রিব্বী শামবীল বলেন, যদি কোনো বিচারকের নিকট কোনো উশী ও ইসরাঈলীর মুকদ্দমা যায়, আর বিচারক যদি ইসরাঈলী আইন অনুযায়ী তার ভাইকে মামলায় বিজয়ী করতে সক্ষম হয়, তাহলে বিচারক তাকে বিজয়ী করবে এবং বলবে এটাই আমাদের আইন। আর যদি উশ্বীদের আইন অনুযায়ী বিজয়ী করতে পারে, তাহলে তাকে উক্ত আইন অনুযায়ী বিজয়ী করবে এবং বলবে তোমাদেরই আইন মতে এ সিদ্ধান্ত দিয়েছি। আর উভয় আইনে যদি তাকে বিজয়ী করা সম্ভব না হয়, তাহলে যে সিদ্ধান্ত দারাই হোক তাকে অবশ্যই বিজয়ী করবে। রিব্বী শামবীল বলেন, অইসরাঈলীদের সর্বপ্রকার ভূল-ভ্রান্তি দ্বারা উপকৃত হওয়া উচিত। –িতালমুদ, মসনিলুনী পল ১৮৮০ খ্রি. মাজেদী]

اَرَّلُ : দিনের প্রথম ভাগকে رَجِّهُ বলা হয়েছে এ কারণে যে, মুখমণ্ডল যেভাবে সৌন্দর্যমণ্ডিত হয় তদ্রপ দিনের প্রথম ভাগও সৌন্দর্যময় হয়ে থাকে। وَجُهُ -এর ব্যাখ্যা اَرِّلُ দারা এ কারণে করা হয়েছে যে, সাক্ষাতের সময় যেমন মুখমণ্ডল আগে আসে, ঠিক তেমনিভাবে রাত শেষ হবার পরে দিনের প্রথম ভাগও সর্বপ্রথম প্রকাশিত হয়।

ইউরোপীয় ভাষায় মহানবী — এর জীবনী গ্রন্থ রচনা করছে। রাসৃল — এর জীবনী গ্রন্থ এমনভাবে বিশ্ব সংক্ষারক, জাতি গঠক, আইন প্রণেতা, বিশ্বনেতা ইত্যাদি প্রশংসার বুলি আওড়িয়ে গ্রন্থ রচনা করে নিজেদের উদার, নিরপেক্ষ ও অসাম্প্রদায়িক পণ্ডিত, দার্শনিক হিসেবে প্রমাণ করার জন্য মহানবী — এর প্রশংসা ও স্কৃতিতে যত সব বিশ্বয়কর বিশেষণ সংযোজন করে। পরিশেষে গ্রন্থের ইতি এমনভাবে টানে, মনে হয় যেন রাস্লুল্লাহ — কোনো বিকার বা বাতিকগ্রন্থ ব্যক্তি ছিলেন [নাউযুবিল্লাহ], তাঁর মন্তিক্ষের ভারসাম্য ছিল না। অথবা তিনি ইহুদি-নাসারাদের গ্রন্থ চুপিসারে কারো কাছ থেকে শুনে তান তা বলে বেড়াতেন ইত্যাদি। তাদের এ সকল আচরণ ও তাদের অতীত ঐতিহ্যবাহী সত্য গোপন, অসত্যের মিশ্রণ, ধোঁকাবাজি ও দাজ্জালী চরিত্রেরই প্রতিফলন বৈ কি হতে পারে? বস্তুত এ সকল শঠতা ও ধোঁকাবাজি তাদের অতীত চরিত্র ও ঐহিহ্যের নমুনা। —[তাফসীরে মাজেদী]

। অগ্রবর্তী মুসতাছনা, আর أَنْ يُوتَى أَخَدُ মুসতাছনা মিনহ ।

ضَلَ مَا اُوتِيتُمَ اللهَ وَالَهُ وَالَةٍ اَانَ بِهَمْوَةِ التَّوْيِيْعَ الْحَدَّ مِثْلَ مَا اُوتِيتُمَ विष्ठी कि उन्नार्थ विष्ठी कि विष्ठि कि विष्ठ कि विष्ठि कि विष्ठि कि विष्ठ कि विष्ठि कि विष्ठि कि विष्ठि कि विष्ठ क

এ আয়াতটি তারকীবের দিক দিয়ে সর্বাধিক জটিল হিসেবে বিবেচিত। কেউ কেউ এ আয়াতের নয়টি তারকীব উল্লেখ করেছেন। তনুখ্যে সবচেয়ে সহজ্ঞ তারকীবটি আল্লামা যমখশারী (র.) স্বীয় তাফসীর গ্রন্থ করেছেন।

তারকীব : ﴿ নাহিয়া, ﴿ নাহিয়া, ﴿ নাহিয়া, ﴿ নুবারের সীগাহ, ﴿ -এর কারণে জযমী হিসেবে নূন বিলুপ্ত হয়েছে। ﴿ টি কারেল শুঁ। হরকে ইসতেছনা। ﴿ أَنَ خَالَ اللَّهُ اللَّهُ خَالَ اللَّهُ خَالَةً خَالّةً خَالَةً خَالّةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالَةً خَالّةً خَالِةً خَالّةً خَالِةً خَالّةً خَالّةً خَالّةً خَالّةً خَالِةً خَالّةً خ

وَتُوْمِينُوا -এর উপর। অর্থাও ইহুদিদের উক্তি, এর আতফ হলো وَتُوْمِينُوا -এর উপর। অর্থাৎ তোমরা একথা करता ना यে, তোমাদের মধ্যে যেভাবে নবুয়তের ধারা রয়েছে অন্য কেউ তার অধিকারী হতে পারেঃ ইহুদি মতবাদ করে কন্য কোনো ধর্মও কি সঠিক হতে পারেঃ

اَنْ : قَرْكُمْ بِاَنْ يُحَاجُّوكُمْ । উহ্য মানার উদ্দেশ্য হলো এ কথা বর্ণনা করা যে, এর আতফ হয়েছে بِاَنْ يُحَاجُّوكُمُ طرف بانْ يُوْتِنِي -এর উপর او অধ্য নয় । কারণ এটা মাজায হওয়ার কারণে স্বাভাবিকের বিপরীতে ।

قُولُمُ وَالْجُمْلَةُ اِعْتِرَاضُ किय़ा এবং তার কর্ম اَنْ تُوْتَى الخ এর মাঝে اللهِ اللهُ وَالْجُمْلَةُ اعْتِرَاضُ উল্লিখিত হয়েছে।

فَوْلَمُ فَلُ إِنَّ الْهُدَى مُدَى اللّهِ : এটা একটা মু'তারিযা বাক্য। আগে পরের বাক্যের সাথে এর কোনো সম্বন্ধ নেই। এর দ্বারা কেবল তাদের হীন ষড়যন্ত্র ও চক্রান্তের বান্তবতা স্পষ্ট করা উদ্দেশ্য। বলা হয়েছে তাদের ষড়যন্ত্র দ্বারা কিছুই হবে না, কারণ হেদায়েত আল্লাহর হাতেই ন্যন্ত। তিনি যাকে হেদায়েত দিতে চান তার ব্যাপারে তোমাদের কোনো চক্রান্ত কোনো কাজে আসবে না।

- এ আয়াতে দুটি অর্থ বর্ণিত হয়েছে : قَوْلُهُ يَخْتَصُّ بِرَخْمَتِهٖ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْغَضْلِ الْعَظِيْمِ

- ك. ইহুদিদের বিশিষ্ট আলেমগণ যখন তাদের শিষ্যদেরকে একথা শিখাতো যে, তোমরা দিনের প্রথমভাগে ঈমান আনবে এবং শেষভাগে মুরতাদ হয়ে যাবে। এতে করে যারা প্রকৃত মুসলমান তারা সন্দিহান হয়ে মুরতাদ হয়ে যাবে। তারা শিষ্যদেরকে এ ব্যাপারে অত্যন্ত গুরুত্বের সাথে নির্দেশ দিত যে, তোমরা কেবল বাহ্যিকভাবে ইসলাম গ্রহণ করবে। আন্তরিক, নিষ্ঠা ও সততার সাথে মুসলমান হবে না। এমন ধারণা করবে না যে, তোমাদেরকে যেভাবে ধর্ম, ওহী, শরিয়ত এবং বিশেষ ইলম ও প্রজ্ঞা দান করা হয়েছে, অন্য কাউকে এরপ দান করা যেতে পারে বা তোমরা ছাড়া অন্য কেউ এ বিশেষ হকের উপর থাকতে পারে। যারা তোমাদের বিপরীতে আল্লাহর নিকট প্রমাণ পেশ করতে পারে এবং তোমাদেরকে ভ্রান্ত আখ্যা দিতে পারে। এ অর্থের দিক দিয়ে বাক্যটি মু'তারিয়া না হয়ে عَنْدَكُنْ পর্যন্ত সম্পূর্ণ অংশ ইহুদিদের উক্তি হবে।
- ২. উল্লিখিত বাক্যের অর্থ হলো— হে ইহুদিরা! তোমরা সত্যকে ধামাচাপা দেওয়ার এবং তাকে নিশ্চিহ্ন করার এ সকল অপচেষ্টা ও ষড়যন্ত্র এজন্য করছ যে, একে তো তোমাদের এ চিন্তা রয়েছে যে, তোমাদেরকে যেরূপ ওহী, শরিয়ত, ধর্ম এবং ইলম ও প্রজ্ঞা দান করা হয়েছিল, ঠিক তদ্ধ্রপ এসব অন্য কাউকে দেওয়া হবে। দ্বিতীয়ত তোমাদের আশক্ষা ছিল, যদি হকের এ দাওয়াত প্রসার লাভ করে এবং তার মূল সৃদৃঢ় হয়ে যায় তাহলে কেবল এটাই নয় যে, জগতে তোমাদের যে প্রভাব-প্রতিপত্তি অর্জিত রয়েছে তা বিলীন হয়ে যাবে; বয়ং তোমরা যে সত্যকে লুকানোর চেষ্টা করছ, তার আবরণও উন্যুক্ত হয়ে যাবে। অথচ তোমাদের বুঝা উচিত ছিল যে, শরিয়ত ও ধর্ম আল্লাহর অনুগ্রহ। এটা কারো উত্তরাধিকারী সম্পদ নয় যে, তিনি তা যাকে ইচ্ছা তাকে দান করেন। তিনিই জানেন অনুগ্রহ কাকে দান করা উচিত।

بقنطار أى بمالٍ كَثِيرٍ يُوَدِّهِ اليُّكَ لِامَانَتِهِ كَعَبُد اللَّه بُن سَلام أودَعَهُ رَجُلُ النُّفَّا وَمِائتَتَى الوقِيبَةِ ذَهَبًا فَادُّهَا النَّيْهِ وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَاْمَنْهُ بِدِينَادٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ لِخِيَانَتِهِ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِمًا لَا تُفَارِقُهُ فَمَتٰى فَارَقْتَهُ أَنْكَرَهُ كَكَعْب بُن الْآشُرَفِ اِسْتَوْدَعَهُ قُرَشِيٌّ دِيْنَارًا فَجَحَدَه ذَلِكَ أَيْ تَرْكُ الْأَدَاءِ بِأَنَّهُمْ قَالُوا بِسَبَبِ قَوْلِهُم لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِيِيِيْنَ أَى الْعَرَبِ سَيِبِيْلًا أَىْ إِثْمُ لِإِسْتِحْلَالِهِمْ ظُلْمَ مَنْ خَالَفَ دِيْنَهُمْ وَنَسَبُوهُ إِلَيْهِ تَعَالَى قَالَ تَعَالَى وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ فَيْ نِسْبَةٍ ذٰلِكَ اللَّهِ وَهُمْ يَعِلْمُونَ أَنَّهُمْ كَاذِبُونَ . وفلي مَا اللهُ अपनत প্রতিও তাদের নিকর বাধ্যবাধুকতা بَللي عَلَيْهُمْ فِينَهِمْ سَبِيْلُ مَنْ أَوْفلي بعَهدِه الَّذِي عَاهَدَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَوْ بعَهْدِ اللَّهِ إِلَيْهِ مِنْ اَدَاءِ الْاَمَانَةِ وَغَيْرِهِ وَاتَّقَلَى اللَّهُ بِتَرْكِ النُّمَعَاصِي وَعَمَل الطَّاعَاتِ فَإِنَّ اللُّهَ يُحِبُّ

الْمُتَّقِيْنَ فِيْهِ وَضَعَ التَّظَاهِرِ مَرْضِعَ

الْمُضَمَرِ أَيْ يُحِبُّهُمْ بِمَعْنَى يُثِيْبُهُمْ .

٧٥ ٩৫. <u>কিতাবীদের মাঝে এমন লোক রয়েছে যে, ব্বিনতার</u> অর্থাৎ বিপুল পরিমাণ সম্পদ আমানত রাখলেও আমানতদারীর দরুন তা তোমাকে ফেরত দেবে। যেমন- হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালামের নিকট এক ব্যক্তি বারশত উকিয়া স্বর্ণ আমানত রেখেছিল। তিনি সম্পূর্ণ স্বর্ণ তাকে ফিরিয়ে দিয়েছিলেন। আবার এমন লোকও আছে যার কাছে একটি দিনারও আমানত রাখলে খেয়ানতের কারণে তার পিছনে লেগে না থাকলে সে তা তোমাদের নিকট ফেরৎ দেবে না। বিচ্ছিন না হয়ে লেগে না থাকা পূর্যন্ত সে কিছুই দেবে না। বিচ্ছিন হলেই সে অস্বীকার করে বসে। যেমন-ইহুদি কা'ব ইবনে আশ্রাফের নিকট জনৈক কুরাইশী ব্যক্তি একটি স্বর্ণমুদ্রা আমানত রেখেছিল। কিন্তু পরে সে তা অস্বীকার করে বসে। এটা অর্থাৎ আমানত আদায় না করা এ কারণে যে, তারা বলে بَانَّهُمْ -এর ্ টি سَبَبَيْدُ বা হেতু বোধক। অর্থাৎ তাদের এ উক্তির কারণে যে. নিরক্ষরদের অর্থাৎ সাধারণ আরবদের প্রতি আমাদের কোনো বাধ্যবাধকতা নেই। [এদের কিছু আত্মসাৎ করলে আমাদের] পাপ নেই। কারণ তাদের ধর্মের বিরুদ্ধবাদীদের এরা বৈধ বলে মনে করে এবং আল্লাহর প্রতি তারা তা আরোপ করে থাকে। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, এ ধরনের বিষয় আল্লাহর প্রতি আরোপ করে তারা আল্লাহ সম্পর্কে মিথ্যা বলে অথচ তারা জানে যে. তারা মিথ্যাবাদী।

> রয়েছে। যে কেউ আল্লাহর সহিত কৃত তার অঙ্গীকার বা আল্লাহর নামে শপথ করে আমানত ইত্যাদি আদায়ের যে চুক্তি তারা করে সেই অঙ্গীকার পূর্ণ করবে এবং পাপ বর্জন এবং সৎ আমল করার বিষয়ে আল্লাহকে ভয় করে চলবে, তবে নিক্তয় আল্লাহ মুপ্তাকীদের ভালোবাসেন। অর্থাৎ তাদেরকে তিনি পুণ্যফল দান করবেন ,

কা وضُعُ الظَّاهِرِ مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ এ স্থানে أَلْمُتَّبِيِّنَ - اَلْمُتَّقَيْنَ वताय ﴿ عَمْ عَرْضَ عَمْ الْمُعَالِمِ عَمْ الْمُعَالِمِ عَمْ الْمُعَالِمِ عَمْ الْمُعَالِمِ ا উল্লেখ করা হয়েছে। মূলত ছিল 🎉 আল্লাহ তাদেরকে ভালোবাসেন।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বৈশ্ব বিশ্বাসঘাতকতা বর্ণনাকর পর বর্ধন তাদের আর্থিক বিশ্বাসঘাতকতার কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং এ কথা উল্লেখ করা হয়েছে যে, তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যক ধার্মিকও রয়েছে। তাদের আল্লাহ তা'আলা পরবর্তীতে ঈমান গ্রহণের তৌফিক দান করেছেন। যেমন আত্মাই ইবনে সালাম। জনৈক ব্যক্তি তার নিকট ১২০০ উকিয়া স্বর্ণ আমানত রেখেছিল (১ উকিয়া সমান সাড়ে সাত ভরি। লোকটি তার আমানত ফেরত চাওয়া মাত্র তিনি তাকে তা হস্তান্তর করেন। পক্ষান্তরে কা'ব ইবনে আশারাফ -এর নিকট আনক কুরাইশী একটি মাত্র দিনার আমানত রেখেছিল, লোকটি তা ফেরত চাইলে সে তা সরাসরি অস্বীকার করে বসল। কৌ কেবল দু এক ব্যক্তির আচরণ ছিল না, বরং ইহুদিদের সাধারণ অভ্যাস ছিল যে, অ-ইহুদিদের সম্পদ বৈধ অবৈধ কেবেই সত্তব হতো তারা গ্রাস করত। এটাকে তারা তাদের ধর্মবিশ্বাস অনুযায়ী জায়েজ মনে করত। এমনকি আল্লাহর বৃত্তি এর বৈধতার সম্পদ করত। তারা বলত, তাওরাতে এ বিধান লিখিত আছে। এ ব্যাপারে আমরা কোনো কৈফিয়তের সম্পুনীন হব না। অথচ তারা এটা ভালোভাবেই জানত যে, এটা সম্পূর্ণ ভ্রান্ত কথা। এ ধরনের অন্যায় করার পরও তারা মনে করত যে, তারা আল্লাহর অতি প্রিয় ও নৈকট্যভাজন।

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন– بَلْي مَنْ اَوْفَى بِعَهْدِهِ النخ কন নয় অবশ্যই তাদেরকে পাকড়াও করা হবে। যে ওয়াদা বন্দা করে এবং আল্লাহকে ভয় করে সেই হলো মুত্তাকী।

वर्ण वक्वरुन, वस्वरुन श्ला قَنَاطِيْر अर्थ- अरुन अरुन ।

গৈ অর্থাৎ উম্মূল কুরা তথা মক্কার অধিবাসীবৃন্দ। ইহুদি সম্প্রদায় বংশগত অভিমান, আত্মন্তরিতা, বিদ্বেষ ও জাতীয় গবে ভরপুর হওয়ার কারণে মক্কাবাসীদেরকে নিজেদের তুলনায় তুচ্ছ ও হেয় মনে করত এবং নিরক্ষর বলে সম্বোধন করত।
ইয়াহুদীরা অ-ইহুদি মানুষের সাথে ব্যবসা-বাণিজ্যে, লেনদেন ও আচরণের ক্ষেত্রে অসৌজন্য ও অশালীন ব্যবহারের জন্য চিরকাল দুর্নামের অধিকারী। বস্তুত আত্মভিমানী ও আত্মন্তরিতায় লিপ্ত জাতির আচরণ সাধারণত এমনটিই হয়ে থাকে। বর্ণ বৈষম্যবাদে বিশ্বাসী, শ্বেতজাতি কৃষ্ণকায় লোকদের সাথে আচরণ কি ধরনের, তা বর্তমান সভ্যতা ও প্রযুক্তিগত উন্নতি ও উৎকর্ষতার দাবিদার বিশ্বে কি ধরনের, তা সমগ্র মানবতাবাদী বিশ্বই অবলোকন করেছে। তুজ্জত; এখানে দায়দায়িত্ব, শ্রেষ্ঠত্ব, প্রধান বা সাফল্য অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ আমাদের [ইহুদিদের] উপর উন্মীদের [নিরক্ষরদের] কোনো দায়দায়িত্ব, শ্রেষ্ঠত্ব ও প্রাধান্যই প্রতিষ্ঠিত হতে পারে না [ইহুদিদের বর্ণনা মতে]।
—[তাফুসীরে মাজেদী]

আচরণের মূল ভিত্তি। ন্ত্র্তি ক্রিলনের মূল ভিত্তি। ন্ত্র্তি ক্রিলের দায়দায়িত্ব থাকবে নাং অবশ্যই এ দায়দায়িত্ব আছে। ন্ত্রি চুক্তি সম্পাদন স্রষ্টার সাথে হোক অথবা সৃষ্টির সাথেই হোক, সকল অবস্থায়ই তা রক্ষা ও পালন করা অপরিহার্য কর্তব্য। ইমাম ফখরুদ্দীন রাষী (র.) এ সম্পর্কে লিখেছেন, এ আয়াত দ্বারা চুক্তির মর্যাদা ও গুরুত্ব বহুল পরিমাণে বৃদ্ধি পেয়েছে। কেননা সমস্ত ইবাদত-বন্দেগি ও আনুগত্য দুটো জিনিসের উপরই নির্ভরশীল। একটি মহান আল্লাহর সাথে সম্পাদিত চুক্তি ও মহান আল্লাহর আহকামের যথাযথ মর্যাদা গুরুত্ব প্রদান ও সংরক্ষণ। আর দ্বিতীয়টি মহান আল্লাহর সৃষ্টির সাথে সম্পাদিত চুক্তির যথাযথ মর্যাদা, গুরুত্ব প্রদান ও সংরক্ষণ এবং সৃষ্টির সাথে সহমর্মিতা। অর্থাৎ হরুল্লাহ ও হরুল ইবাদা এ দু ধরনের বন্দেগির সমন্বয় ও স্থিলনের মধ্যেই সকল প্রকার ইবাদত-বন্দেগি পুঞ্জীভূত রয়েছে।

-এর গুণাবিল بَدُّلُوْا نَعْتَ الْيَهُوْدِ لَمَّا بَدُّلُوْا نَعْتَ 🚅 -এর গুণাবিল النَّبتي الله وعَهد اللَّهِ النَّهِ في التَّعُورةِ أَوْ فيهمَنْ حَلَفَ كَاذِبًا فِي التَّعُورةِ أَوْ فيمَ دَعْـُوى أَوْ فِي بَيْعِ سِلْعَةٍ إِنَّ الَّذِينُ يَشْتَرُوْنَ يَسْتَبْدِلُوْنَ بِعَهْدِ اللَّهِ اليُّهم في الْايْمَانِ بِالنَّبِيِّ عَلَيْ وَاداءِ أَلْأَمَانَةِ وَآيْمَانِهِم حَلْفِهِم به تَعَالَى كَاذِبِيْنَ ثَمَنًا قَلِيْلًا مِنَ الدُّنيا ٱولَّئِكَ لًا خَلَاقَ نَصِيْبَ لَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ غَضَّبًا عَلَيْهِمْ وَلاَ يَنْظُرُ السهم يَرْحَمُهُمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ يُطَهُّرُهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلَّهُمُ مُؤلِمٌ .

সংবলিত বিবরণ এবং তাদের সাথে আল্লাহর চুক্তিসমূহ ইহুদিগণ কর্তৃক পরিবর্তিত করার বিষয়ে অথবা ক্রয়-বিক্রয়ে বা দাবি ইত্যাদিতে মিথ্যা শপথ করার বিষয়ে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন- <u>যারা আল্লাহর প্রতিশ্রুতি</u> অর্থাৎ রাসূল 🚐 -এর প্রতি ঈমান আনয়ন এবং যথাযতভাবে আমানত আদায় করা সম্পর্কিত এদের যে প্রতিশ্রুতি ছিল তার এবং নিজেদের শপথকে অর্থাৎ আল্লাহর নামে মিথ্যা শপথ করে তা দুনিয়ার স্বল্পমূল্যে বিক্রয় করে বিনিময় করে এরা ঐসব লোক পরকালে যাদের <u>কোনো অংশ নেই</u>। لاخلاق অর্থ কোনো হিস্যা নেই। এদের উপর ক্রোধবশত কিয়ামতের দিন আল্লাহ <u>তাদের সাথে কথা বলবেন না, তাদের দিকে দৃষ্টি</u> দেবেন না অর্থাৎ তাদের প্রতি দয়া করবেন না। এবং তাদেরকে পরিশুদ্ধ করবেন না পবিত্র করবেন না। <u>তাদের জন্য রয়েছে মর্মন্তুদ যন্ত্রণাকর [শান্তি]।</u>

طَائِفَةً كَكَعْبِ بْن الْاَشْرَفِ يَسْلُونَ السنتهم بالكيتب أى يعطفونها بقراءتِه عَنِ الْمَنْزِلِ اللَّي مَا حَرَّفُوهُ مِنْ نَعْتِ النّبِيِّيعَ اللهُ وَنَحْوِهِ لِتَحْسَبُوهُ آيُ الْمُحَرَّفَ مِنَ الْكِيتُبِ الَّذِي أَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَىٰ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتُبِ وَيَقُتُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللُّهِ وَيَقُولُونُ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمُ يَعْلَكُمُونَ أَنَّهُمْ كَاذِبُونَ .

ে ১۸ ৭৮. তাদের মধ্যে অর্থাৎ কিতাবীদের মধ্যে একদল লোক. وَإِنٌّ مِنْهُمْ أَى اَهْلُ الْكِتْبِ لَـفَرِيْقًا আছেই যেমন কা'ব ইবনে আশরাফ যারা আল্লাহর কিতাবকে নিয়ে জিভ বাঁকায় অর্থাৎ রাসূল 🕮 -এর গুণাবলির বিবরণ ইত্যাদি সংবলিত আয়াতসমূহ ঘুরিয়ে আবৃত্তি করতঃ সেগুলো স্থানচ্যুত করে বিকৃত পাঠের দিকে নিয়ে যায় <u>যাতে তোমরা তা</u> ঐ বিকৃত পাঠকে আল্লাহর তরফ হতে নাজিলকৃত কিতাবের অংশ বলে মনে কর: অথচ তা কিতাবের অংশ নয় এবং তারা বলে, তা আল্লাহর নিক্ট থেকে প্রেরিত অথচ তা আল্লাহর নিকট হতে প্রেরি<u>ত</u> নয় । তারা আল্লাহর সম্পর্কে মিধ্যা বলে অথচ তারা জানে যে, সত্যই তারা মিথ্যাবাদী।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুল : খুলাসাতৃত তাফসীর গ্রন্থকার জাহেদীর বরাতে লিবেন, ব্রুক্রার মদিনায় ভীষণ দুর্ভিক্ষ দেখা দেয়। কতিপয় ইহুদি মুসলমান হয়ে গিয়েছিল। তারা কা'ব ইবনে আশরাফের নিকট পাষন করল, সে ছিল ইহুদিদের সরদার, তারা তার নিকট সাহায্যের আবেদন করল। কা'ব বলল, যে লোকটি নবুছতের দাবি করছে তাঁর ব্যাপারে তোমাদের মন্তব্য কিং তারা জবাব দিল, তিনি আল্লাহর নবী এবং তাঁর বান্দা। কা'ব বলল, ভোমরা আমার নিকট কিছু পাবে না। নব মুসলিম ইহুদিরা বলল, একথা আমরা এমনিই বলেছিলাম, আমাদেরকে ব্রুক্তন্দ দিন, আমরা ভেবে-চিন্তে জবাব দেব। সামান্য সময় পরে এসে তারা বলল, মুহাম্মদ শেষ নবী নয়। কা'ব তাদের শশ্র করতে বললে তারা এ ব্যাপারে দ্বিধাবোধ করল না। এরপর কা'ব তাদের প্রত্যেককে পাঁচ সা' যব এবং আট গজ কাপড় দান করল। উল্লিখিত আয়াতটি এদের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে। আবৃ উমামা বাহেলী কর্তৃক বর্ণিত আছে যে, রাসূল ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি মিথ্যা শপথের মাধ্যমে কোনো মুসলমানের অধিকার বিনষ্ট করে আল্লাহ তার উপর বেহেশত হারাম করবেন এবং দোজখ অবধারিত করবেন। কেউ আরজ করল, যদি তা খুব সামান্য বন্ধু হয়ং তিনি জবাব দিলেন, যদিও তা পেলু বৃক্ষের শাখাও হয়। —[মুসলিম শরীফ]

غُوْلَهُ ثَمَنَا عَلِيْكُ : দুনিয়ার স্বার্থে আখিরাতের চিরন্তন কল্যাণ ও মুক্তিকে প্রাধান্য না দিয়ে যত অধিক পরিমাণ মূল্যই গ্রহণ করুক না কেন, আখিরাতের কল্যাণ ও সাফল্যের তুলনায় তা নিতান্তই নগণ্য ও স্বল্প।

উপরিউক্ত আয়াতাংশের তাৎপর্য এই নয় যে, পার্থিব সম্পদের পরিমাণ কম হলেই চুক্তি ভঙ্গ, বদদিয়ানতী ও খিয়ানত করা যাবে না। আর বিনিময় ও সম্পদের পরিমাণ বেশি হলে তা করা যাবে; বরং কোনো অবস্থাতেই দুনিয়ার স্বার্থ ও সম্পদকে আখিরাতের সাফল্য ও মুক্তির উপর প্রাধান্য দেওয়া যাবে না। কোনো অবস্থাতেই অসৌজন্যমূলক আচরণে মহান আল্লাহর আইনের সীমালক্ষন ও চুক্তি ভঙ্গের মতো জঘন্য অপরাধে লিগু হওয়া যাবে না।

غَهُدَ । অর্থাৎ মহান আল্লাহর সাথে যে চুক্তি সম্পাদন করা হয়েছে। عُهُدَ اللّٰهِ অর্থাৎ তাদের পরস্পরের আচরণের ক্ষেত্রে যে সকল কসম তারা খেয়েছে।

 এর অর্থ করে- হে নবী! আপনি বলে দিন, নিশ্চয় আমি তোমাদের মতো মানুষ নই। এভাবে তারা মানুষের নিকট বলে যে, এটা আল্লাহর কালাম। বস্তুত তারা জেনে-বুঝে আল্লাহর উপর মিথ্যারোপ করে।

আহলে কিতাব নিজেদের আসমানি কিতাবের বিকৃতি সাধান করেছিল: এখানে কিতাবীদের বিকৃতি সাধনের অবস্থা বিধৃত হয়েছে। অর্থাৎ তারা আসমানি কিতাবে নিজেদের পক্ষ হতে কিছু বিষয় এমনভাবে বাড়িয়ে অথবা কমিয়ে পাঠ করে যে, যারা প্রকৃত অবস্থা সম্পর্কে জানে না, তারা বিভ্রান্তিতে পড়ে যায় এবং মনে করে, এটাও আসমানি কিতাবেরই কথা। কেবল এতটুকুই নয়, বরং তারা মুখে দাবিও করে যে, এগুলো মহান আল্লাহর পক্ষ হতে আগত। অথচ প্রকৃতপক্ষে না তা কিতাবে উল্লেখ আছে, না তা মহান আল্লাহর নিকট হতে এসেছে; বরং বিকৃত কিতাবকেও সমষ্টিগতভাবে মহান আল্লাহর কিতাব বলা যায় না। কেননা এতে নানা রকমের হস্তক্ষেপ, পরিবর্তন ও হেরফের করা হয়েছে। আর দুনিয়ায় যে বাইবেল প্রচলিত, তা নানারকম স্ববিরোধিতায় ভরপুর। তাতে এমন কিছু বিষয়বস্তু রয়েছে, যাকে কিছুতেই মহান আল্লাহর সাথে সম্পৃক্ত করা যায় না। তাফসীরে রহুল মাআনীতে এর বিস্তারিত বিবরণ রয়েছে। বাইবেলের বিকৃতি প্রমাণে আমাদের ওলামায়ে কেরাম অনেক বড় বড় পুস্তকাদিও রচনা করেছেন।

ভারতি আনু তাদের উপরিউক্ত দাবিতে এবং আল্লাহর ওহী বিবর্জিত তাদের মনগড়া ধর্মের নীতিমালা ও নৈতিকতায় তারা মিথ্যাবাদী। আল্লাহ কখনো তাদের সাথে তাদের চিরস্থায়ী শ্রেষ্ঠত্বের চুক্তি সম্পাদান করেনিন। এগুলো আল্লাহ সম্পর্কে তাদের ডাহা মিথ্যা ও বানোয়াট কথা। এ সকল আয়াতে ইহুদি আচরণ ও চরিত্রের বিস্তারিত বিবরণ উপস্থাপনের ফলে তাদের হীন চরিত্র ও মারাত্মক অপরাধ এবং জঘন্য আচরণের মুখোশ আরো ভীষণ ও প্রকটভাবে উন্মোচিত হয়েছে। তারা শুধু আল্লাহপ্রদন্ত শরিয়তের সীমা-ই লঙ্গন করেনি; বরং তারা আল্লাহর নাম ভাঙ্গিয়ে মনগড়া বিকৃত ধর্মমত সৃষ্টি করেছে। আর কেবল আচরণ ও কর্মেই অপরাধী নয়, বরং তাদের চরিত্র ও ক্রিয়াকাণ্ডের চেয়ে আরও বেশি জঘন্য ও ভয়াবহ আকিদা বিশ্বাসে তারা লিপ্ত হয়েছে।

তারা বলে] এখানে জরুরি নয় যে, তারা প্রকাশ্যেই বলে, বরং তাদের আচরণে ইঙ্গিতে বুঝা যায় যে, তাদের মানসিকতা এ ধরনের। তাদের কার্যকলাপ দ্বারা বলা– বুঝানোটাই এক্ষেত্রে যথেষ্ট।

ঈসাকে প্রভু হিসেবে উপাসনা করতে তিনি নিজে তাদেরকে নির্দেশ দিয়ে গিয়েছেন। এর প্রতিবাদে কিংবা কিছু সংখ্যক মুসলিম রাসূল 🚟 -কে সিজদা করার অনুমতি চেয়েছিল বলে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করলেন- কোনো ব্যক্তিকে আল্লাহ কিতাব, হেকমত, অর্থাৎ শরিয়তের বিশেষ জ্ঞান, প্রজ্ঞা বা উপলব্ধি ও নবুয়ত দান করার পর তার জন্য শোভন নয় উচিত নয় যে, সে মানুষকে বলবে, 'আল্লাহর পরিবর্তে তোমরা আমার দাস হয়ে যাও' বরং সে বলবে, 'তোমরা রব্বানী হও'; অর্থাৎ সংকর্মশীল আলেম হও, ﴿ ﴿ اللَّهُ صَالَحُهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا ا رَبُ तो प्रयामा विधानक्रतल تَفْخيْماً पर الَفُ وَنُونُ -এর সাথে مَنْسُوبٌ বা সম্পর্কিত করে গঠিত শব্দ। যেহেতু তোমরা কিতাব শিক্ষাদান কর تَعْلَمُونَ नकि जाननीनमर वर्षाए المعيث و بَابُ تَفْعِيثُ कि वर्षाए বা তাশদীদ ব্যতীত উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে। <u>এবং যেহেতু তোমরা অধ্যয়ন কর।</u> অর্থাৎ এসব কারণে তোমরা তা হও। কেননা আমল বা কাজে রূপায়িত করার মধ্যেই এর উপকারিতা সার্থকতা নিহিত।

৮০. সাবিঈ সম্প্রদায় যেমন ফেরেশতাগণকে, ইহুদিগণ যেমন উযায়িরকে, খ্রিস্টানরা যেমন ঈসাকে রব রূপে গ্রহণ করেছে। এমনিভাবে ফেরেশতাগণ ও নবীগণকে রব রূপে গ্রহণ করতে সে তোমাদের নির্দেশ দেবে না। يَاْمُرُكُمْ এ ক্রিয়াটি رَفْع সহকারে পঠিত হলে তা مُسْتَانفَة বা নববাক্য বলে গণ্য হবে। এমতাবস্থায় উল্লিখিত দির্নাটা শব্দটি হবে এর কর্তা। মুসল্মান হওয়ার পর সে কি তোমাদেরকে কাফের হতে বলবে? তাঁর জন্য এটা কখনো উচিত

১ وَنَزَلَ لَمَّا قَالَ نَصَارُى نَجْمَ انَ انَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

عِيْسُى اَمَرَهُمْ اَنْ يَتَخِذُوهُ رَبُّ اَوْ لَمَّا طَلَبَ بَعْضَ الْمُسْلِمِيْنَ السَّجُودَ لَهُ عَلِيهُ مَا كَانَ يَنْبَغِي لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيهُ

اللُّهُ الْكِتُبَ وَالْحُكُمَ أَيْ الْفَهُمَ لِلشَّيرِيْعَةِ وَالتُّنُبُوَةَ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّاسِ كُوْنُوا عِبَادًا لِيْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ وَلَكِنْ

يَقُولُ كُونَوْا رَبَّانِيِّنَ عُلَماءً عَامِليْنَ مَنْسُوبُ إِلَى الرُّربّ بزيادَةِ اَلِنْفِ وَنُوْن

تَفْخيْمًا بِمَا كُنْتُم تَعْلَمُونَ

بالتَّخْفِيْفِ وَالتَّشْديْدِ الْكِتْبَ وَبِمَا

كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ أَيْ بِسَبَبِ ذُلِكَ فَإِنَّ فَائدَتَهُ أَنْ تَعْمَلُوا .

. وَلاَ يَنْأُمُرُكُمْ بِالرَّفْعِ اِسْتِئْنَافًا أَىْ اَللَّهُ وَالنَّصَب عَطْفًا عَلَىٰ يَقُولُ أَى الْبَشَر أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلِّئِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ اَرْبَابًا كُمَا اتَّخَذَتِ الصَّائِبَةُ الْمَلْئِكَةَ وَالْيَهُودُ عَزَيْرًا وَالنَّصٰرِي عِيْسٰي

أَيَّأُمُرُكُمُ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذٌ آنْتُمْ

مُسْلَمُونَ لَا يَنْبَغِيْ لَهُ هٰذَا.

नय़।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতে কারীমায় কথা প্রসঙ্গে ইহুদিদের আলোচনা এসেছিল। এখন পুনরায় খ্রিস্টানদের আলোচনা শুরু হয়েছে। উল্লিখিত আয়াতে খ্রিস্টানদের বিদ্রান্তির অপনোদন করা হয়েছে। খ্রিস্টানরা হয়রত ঈসা (আ.) -কে খোদা বানিয়ে বসে আছে। অথচ তিনি ছিলেন আল্লাহর বান্দা ও মানুষ। তাঁকে কিতাব, নবুয়ত ও হেকমত দ্বারা ধন্য করা হয়েছিল। আর এমন কোনো ব্যক্তি এ দাবি করতে পারে না যে, আল্লাহকে ছেড়ে তোমরা আমার উপাসনা কর ও দাস হও; বরং তিনি তো এ কথাই বলেন, তোমরা রবওয়ালা হয়ে যাও, রব্বানী শন্দটি মূলত রবের প্রতি সম্বন্ধিত, ্রা আধিক্যজ্ঞাপক। - ক্লাতহল কাদীর

শানে নুযুল: কোনো কোনো ব্যাখ্যাকার উক্ত আয়াতের শানে নুযুল সম্পর্কে বর্ণনা করেছেন যে, ইবনে ইসহাক, ইবনে জারীর ও ইবনে মুন্যির প্রমুখ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, রাসূল ইছিদ ও প্রিন্টানদেরকে ইসলামের দাওয়াত দিলে তারা বলল, হে মুহাম্মদ! আপনি কি চান যে, নাসারারা যেভাবে হযরত ইসা (আ.)-এর উপসনা করে আমরা তদ্রূপ আপনার উপসনা করবঃ রাসূল কলেন, নাউযুবিল্লাহ! আল্লাহর পানাহ যে, আমরা গায়রুল্লাহর উপাসনা করব কিংবা আমি গায়রুল্লাহর উপাসনার নির্দেশ দেব— আল্লাহ আমাকে এজন্য প্রেরণ করেননি এবং এর নির্দেশও দেননি। এ সময় উপরিউক্ত আয়াত নাজিল হয়।

আবদ ইবনে হুমাইদ (র.) হাসান সূত্রে বর্ণনা করেন, এক ব্যক্তি আরজ করল-

অর্থাৎ আমরা পরস্পর যেভাবে সালাম বিনিময় করি তদ্ধপ আপনাকেও সালাম করি। আমরা কি আপনাকে সেজদা করব নাঃ রাসূল ভা জবাব দিলেন, না। তবে তোমরা তোমাদের নবীর সন্মান কর, তাঁর পরিবারের হক আদায় কর। কারো জন্য গায়রুল্লাহর সেজদা করা উচিত নয়। তখন উল্লিখিত আয়াত নাজিল হয়।

ভিদ্ন এবং নবুওয়তের পদমর্যাদায় অধিষ্ঠিত করেন, সে তো যথাযথভাবে মহান আল্লাহর পয়গাম মানুষের নিকট পৌছিয়ে তাদেরকে তাঁর আনুগত্য ও কৃতজ্ঞতা প্রদর্শন করারই আহ্বান জানাবে। তাঁর কাজ এটা কখনই হতে পারে না যে, তিনি তাদেরকে এক আল্লাহর ইবাদত হতে সরিয়ে তার নিজের বা অন্য কোনো সৃষ্টির বানা বানাতে তক্ব করবে। অন্যথায় তার অর্থ দাঁড়াবে, আল্লাহ তা'আলা যাকে যেই পদেব উপযুক্ত জেনে পাঠিয়েছেন প্রকৃতপক্ষে সে তার যোগ্য নয়।

- এ দুনিয়ার কোনো সরকারও যদি কাউকে কোনো দায়িত্বপূর্ণ পদে নিযুক্ত করেন, তখন প্রথমে দুটি বিষয় চিন্তা করেন–
- ক. উক্ত ব্যক্তি সরকারের নীতি বোঝার ও আপন দায়িত্ব আঞ্জাম দেওয়ার যোগ্যতা রাখে কিনা?
- খ. তার পক্ষ হতে সরকারি আইন পালন ও প্রজাসাধারণকে সরকারের আনুগত্যে প্রতিষ্ঠিত রাখার আশা কতটুকু করা যায়? কোনো সরকার বা পার্লামেন্ট এমন কোনো ব্যক্তিকে রাষ্ট্রদূত নিযুক্ত করতে পারে না, যার সম্পর্কে সরকারের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ বিস্তার বা সরকারি আইন ও নীতি লজ্ঞন করার বিন্দুমাত্রও সন্দেহ হয়। হাাঁ, এটা অবশ্যই সম্ভব যে, সরকার কোনো ব্যক্তির যোগ্যতা ও আনুগত্যের প্রেরণা সঠিকভাবে নিরূপণ নাও করতে পারে; কিন্তু সর্বশক্তিমান আল্লাহর ক্ষেত্রে তো সে সম্ভবনাও নেই। কারো সম্পর্কে যদি তার জানা তাকে যে, সে তার বিশ্বস্ততা ও আনুগত্য হতে এক চুলও স্থানচ্যুত হবে না, তাহলে ভবিষ্যতে এর বিপরীত হওয়া একবারেই অসম্ভব। অন্যথায় মহান আল্লাহর জ্ঞানে ভূলক্রণিটি থাকা অনিবার্য হয়ে দাঁড়ায়, নাউযুবিল্লাহ। এর দ্বারাই আন্বিয়া (আ.)-এর ইসমত বা নিম্পাপ হওয়ার বিষয়টি উপলদ্ধি করা যায়, যেমন— আনু হায়্যান 'আল বাহরুল মুহীত' গ্রন্থে ইন্ধিত করেছেন এবং হযরত মাওলানা কাসেম নানুতাবী (র.) তাঁর রচনাবলিতে বিস্তারিত লিখেছেন। আর নবীগণ যখন মামুলি পর্যায়ের অন্যায়-অপরাধ হতেও পবিত্র, তখন শিরক ও আল্লাহ-দ্রোহিতার আর অবকাশ থাকে কোথায়? এর দ্বারা খ্রিস্টানদের এ দাবিও খণ্ডন হয়ে গেল যে, হয়রত মাসীহ (আ.) যে মহান আল্লাহর ছেলে এবং তিনি নিজেও ইলাহ এ আকিদা খোদ হয়রত মাসীহ (আ.) তাদেরকে শিক্ষা দিয়েছেন। সঙ্গে সেই

মুসলিমগণের জ্বন্যও তা নসিহত হয়ে গেল, যারা হযরত রাস্লুল্লাহ — এর নিকট আরজ করেছিল, আমরা আপনাকে সালামের পরিবর্তে সিজ্বদা করলে দোষ কি? ইহুদিরা তাদের ধর্মযাজকদেরকে মহান আল্লাহর মর্যাদায় অধিষ্ঠিত করেছিল, নাউযুবিক্লাহ। এ আয়াতে তাদেরকেও সাবধান করে দেওয়া হলো। – তাফসীরে ওসমানী

ভিনি ষানুষকে নিজের বান্দা বানাতে পারে না, তেমনি হযরত ঈসা (আ.)-কে নর্য়ত, কিতাব ও হিকমত প্রদানের মাধ্যমে যেমন ভিনি ষানুষকে নিজের বান্দা বানাতে পারে না, তেমনি হযরত ঈসা (আ.)-কে নর্য়ত, কিতাব ও হিকমত প্রদানের মাধ্যমে ভিনি কাউকে তাঁর বন্দেগির দাওয়াত ও পয়গাম দিতে পারেন না। যাকে উপরিউক্ত সব কয়টি নিয়ামতই দান করা হয়েছে, বার আত্মা,মার্জিত, বিশুদ্ধ ও পবিত্র এবং যিনি অপরের আত্মাকেও মার্জিত ও পবিত্র করার দায়িত্ব পালন করেন, তাঁর পক্ষে ক্রমনি শিরকের দাওয়াত দেওয়া কি করে সম্ভব হতে পারে?

وَكُمُ এখানে عَلَى -এর তাৎপর্য জ্ঞান ও প্রজ্ঞা অথবা শরিয়তের আহকামকে অনুধাবন করার জ্ঞান- অর্জনকে বুঝানো হয়েছে। বলা হয়েছে-

اَلْحُكُمُ الْعِلْمُ وَالْفَهُمُ وَقِيْلَ اَيْضًا اَلْكِتَابُ الْآخْكَامُ (قُرْطَبى) ..... وَالنَّظَاهِرَ اَنَّ الْحُكُمَ هُوَ الْقَضَاءُ ـ (بَحْر)

दिकमा वा জ্ঞান বলতে এখানে সকল আসমানি কিতাবকে বুঝানো হয়েছে। এখানে 'কিতাব' শক্টি ইসমে জিনস হিসেবে
ব্যবহৃত হয়েছে।

اَلرَّبَّانِيْ রান্ধানী: [যা মূলত হযরত ঈসা মাসীহ (আ.)-এর দাওয়াত ছিল।] রান্ধানী শব্দ রব -এর সাথে সংযুক্ত ও সম্পর্কিত। রান্ধি শব্দের সামর্থবোধক অর্থাৎ বড় আল্লাহওয়ালা ও আল্লাহর নিকটতম বান্দা।

مَعْنَى الرَّبَّانِيْ الْعَالِمُ بِدِيْنِ الرَّبِّ الَّذَى يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ . (قَرْطَيِثى) قَالَ مُعَمَّدُ بْنُ الْحَنِيْفَةَ يَوْمَ مَاتَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ الْيَوْمَ مَاتَ رَبَّانِيْ هٰذِهِ الْاُمَّةِ (قُرْطُيِيْ) وَهُمْ شَدِيْدُ التَّمَسُّكِ بِدِيْنِ اللَّهِ وَطَاعَتِهِ . (مَذَارِكُ)

َ عَوْلُهُ بِمَا كُنْتُمُ تَعَلَمُونَ الْكِتُبَ وَبِمَا كُنْتُمُ تَدَرُسُونَ : এজন্য তোদেরকে এ ধরনের বেহুদা ও বাজে শিরক থেকে বেশি করে আত্মরক্ষার উদ্যোগ গ্রহণ করা উচিত।

أَىْ يِسَبَبِ كُونِكُمْ مُعَلِّمِيْنَ الْكِتَابَ وَسَبَبِ كُونِكُمْ دَارِسِيْنَ لَهُ . (بينضَاوِي)

ইমাম রায়ী (র.) এখানে খুবই গুরুত্বপূর্ণ রহস্য উদ্ঘাটন করে বলেছেন যে, ইলম, তা'লীম-তাআলুম অর্থাৎ শিক্ষা-সাধনা, শিক্ষার্থী ও শিক্ষকতার সাথে সংশ্রিষ্ট থাকার মর্ম ও তাৎপর্যই আল্লাহওয়ালা হওয়া। যে শিক্ষার্থী ও শিক্ষক জ্ঞান সাধনার সাথে সম্পুক্ত থাকার পরও আল্লাহওয়ালা হওয়ার বৈশিষ্ট্য অর্জনে সক্ষম হয় না, সে বৃথাই সময় নষ্ট করে। যে ইলম মানুষকে আল্লাহওয়ালা বানায় না, মহান আল্লাহর হাবীব হযরত রাস্লুল্লাহ والمنافع والمنا

-[তাফসীরে মাজেদী]

হৈ যেমন খ্রিক্টানরা হযরত মসীহ (আ.) ও 'রহুল কুদুস' -কে, কতক ইহুদি হযরত উয়াইর (আ.) -কে এবং কতক মুশরিক ফেরেশতাদেরকে সাব্যস্ত করেছিল। ফেরেশতা ও নবীই যখন মহান আল্লাহর শরিক হতে পারে না, তখন পাথরের মূর্তি ও কাঠের ক্রুসের তো হিসাবই আসে না।

التَّبيّن وَاذْكُر إِذْ حِيْنَ أَخَذَ اللَّهُ مِيْشَاقَ إِلتَّبيّنَ اخَذَ اللَّهُ مِيْشَاقَ إِلتَّبيّنَ اخْذَ اللَّهُ مِيْشَاقَ إِلتَّبيّنَ عَـهٰدَهُمْ لِيَما بِفَتْحِ البَّلاِمِ لِلْابْتِـدَاءِ وَتَوْكِيدُ مَعْنَى الْقَسْمِ الَّذِي فِنْ أَخْذِ الْميْشَاق وكسرها مُتَعَلِّقُنُّةُ بِأُخَذَ ومَا مَنُوصُولَةً عَلَى الْوَجْهَيْنِ أَيْ لِلَّذِيْ أْتَيْتُكُمْ إِيَّاهُ وَفِي قِيراً وَقِ أَتُيْنُكُمْ مِنْ كُتُبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآ أَكُمْ رَسُولُ مُصَدَّقُ لِمَا مَعَكُمْ مِنَ الكُتَابِ وَالْحِكْمَةِ وَهُوَ مُحَتَّمَدُ عَلَيُ لَتُوْمِئُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ جَوَابُ الْقَسْمِ إِنْ أَدْرَكْتُمُوهُ وَامْمُهُمْ تَبْعُ لَهُمْ فِي ذُلِكٌ قَالَ تَعَالِي لَهُمْ ءَأَقْرَرْتُمُ بِذُلكَ وَاخَذْتُمْ قَبِلْتُمْ عَلَى ذُلِكُمْ إِصْرِيْ عَهْدى قَالُوا أَقْرَرْنا م قَالَ فَاشْهَدُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ وَأَتِّبَاعِيكُمْ بِذٰلِكَ وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشِّهِدِيْنَ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْهِم .

সংশ্লিষ্ট বলে গণ্য হবে। উক্ত উভয় অবস্থায় 💪 টি 亡। वा সংযোজক विश्वा वर्त वित्वहा श्रव أَ مُرْسُولًا ভিতম اَتَبِنَكُمُ এটা অপর এক কিরাআতে اَتَبِنَكُمُ اَتَبِيتَكُمُ পুরুষ, বহুবচন] রূপে পঠিত রয়েছে। কিতাব ও হিকমত যা কিছু দিলাম তার শপথ তোমাদের কাছে কিতাব ও হিকমতের যা আছে তার সমর্থকরূপে. যখন একজন রাসূল আসবে অর্থাৎ মুহাম্মদ 🚐 তখন তাঁকে যদি তোমরা পাও তবে নিশ্চয় তোমরা তাঁর উপর বিশ্বাস স্থাপন করবে الْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ এটা কসমের জওয়াব। এবং তাঁকে সাহায্য করবে। এ অঙ্গীকারের ক্ষেত্রে তাঁদের **উমতগণ তাঁদের অধীন। আল্লাহ** তা'আলা এদেরকে বললেন, তোমরা কি তা স্বীকার করলে আমার অঙ্গীকার দেয় প্রতিশ্রুতি কি তোমরা গ্রহণ করলে? কবুল করে নিলে? তারা বলল, আমরা স্বীকার করলাম। তিনি বললেন, তবে তোমরা নিজেদের ও তোমাদের অনুসারীদের সম্পর্কে তার সাক্ষী থাক এবং আমিও তোমাদের সাথে তোমাদের ও তাদের সম্পর্কে সাক্ষী

তাঁদের প্রতিশ্রুতি <u>নিয়েছিলেন</u> 🛍 -এর 🌠 টি ফাতাহ

সহকারে পঠিত। এমতাবস্থায় তা انْسَدَا বা সূচনাবাচক

্ব্যু এবং অঙ্গীকার নেওয়ার মর্মে যে কসম ও শপথের অর্থ বিদ্যমান এর تاكثد [তাকীদ] রূপে গণ্য হবে। আর তা

কাসরাহ সহকারে পঠিত হলে اَخَذَ এর সাথে مُتَعَلَقُ বা

٨٢. فَمَنْ تَوَلِّى أَعْرَضَ بَعْدَ ذَلِكُ الْمَيْشَاقِ ৮২. এর উক্ত অঙ্গীকারের পর যারা মুখ ফিরিয়ে নেয় যারা পরাজ্বখ হয় তারাই সত্যত্যাগী। فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ .

থাকলাম।

ٱلْمُتَولَّدُونَ وَالتَّاءَ وَلَهُ أَسْلَمَ إِنْقَادَ مِنْ فِي السَّمْوْتِ وَالْآرْضِ طَوْعًا بِلاَ إِبَاءٍ وَكُرْهًا بِالسَّيْفِ وَمُعَايَنَةِ مَا يُلْجِئُ إِلَيْهِ وَالَيْهِ يُرْجَعُونَ بِالنَّاءِ وَالْيَاءِ وَالْهَمْزُةُ لِلْأَنْكُارِ.

১ ৮৩. তারা অর্থাৎ পরাভ্রেষ কাজিরা কি আল্লাহর দীন ব্যতীত ১ ১৫ ১৩ তারা অর্থাৎ পরাভ্রেষ কাজিরা কি আল্লাহর দীন ব্যতীত অন্য কিছু চায়? অথচ আকাশ ও পৃথিবীতে যা কিছু রয়েছে, সবকিছুই স্বেচ্ছায় অঙ্গীকার না করে ও অনিচ্ছায় অথবা এমন জিনিস দর্শন করে যা তাকে মানতে বাধ্য করে তাঁর মা**ধ্যমে তাঁর নিকট আত্মসমর্পণ** করেছে। তাঁর বাধ্যগত র**য়েছে। আর তাঁর দিকেই** এরা প্রত্যানীত হবে। এর হামযাটি انكن বা অস্বীকারসূচক। শব্দটি ت অর্থাৎ দিতীয় পুরুষ ও ي অর্থাৎ নাম পুরুষ উভয়রূপেই পাঠ করা যায়। يُزْجَعُنَ শব্দটি ত দ্বিতীয় পুরুষ ও ৫ অর্থাৎ নাম পুরুষ উভয়ুরূপেই পাঠ করা যায়।

أنْزلُ عَلَيْنَا وَمَا ٓ أُنْزِلَ عَلَى إِبْرُهِيْهِمَ وَاسْمَعيْلَ وَاسْحُقَ وَيَعْقُوبَ وَالْآسْبَاطِ اَوْلَادِهِ وَمَـآ اُوْتِــىَ مُــوْلُـــى وَعــيْـــلُـــى وَالنَّبِيُّوْنَ مِنْ رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنْهُمْ بِالتَّبْصِدِيْقِ وَالتَّبكُّذِيْبِ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ مُخْلِصُونَ فِي الْعِبَادَةِ .

وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْسَر الْاِسْلَامِ دِيْنَا فَكُنْ يَّقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي أَلْأَخِرَةِ مِنَ الْخُسِريْنَ لِمَصِيْرِهِ إِلَى النَّارِ الْمُؤْبِدَّةَ عَلَيْهِ.

ে ৮৪. হে মুহামদ! এদেরকে বল, আমরা আল্লাহ এবং أَمُنَّا بِاللَّلِهِ وَمَا আমাদের প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছে এবং ইবরাহীম, ইসমাঈল, ইসহাক, ইয়াকৃব ও তাঁর বংশধরদের সন্তানসন্ততিদের প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছিল এবং যা মুসা, ঈসা ও অন্যান্য নবীগণকে তাদের প্রতিপালকের নিকট হতে প্রদান করা হয়েছে. তাতে বিশ্বাস করেছি: আমরা কাউকেও সত্য বলে বিশ্বাস ও কাউকে মিথ্যা বলে ধারণা করে অস্বীকার করত তাদের মধ্যে কোনো তারতম্য করি না এবং আমরা তাঁরই নিকট আত্মসমর্পণকারী ইবাদত পালনে একনিষ্ঠ ।

ে ১٥ ৮৫. याता यूत्रान रात शिल्ला विज्ञां कार्त (اللَّهُ فِينَمَنُ إِرْتَدَّ وَلَحِقَ بِالْكَفَّارِ কাফেরদের সাথে মিলে গিয়েছিল তাদের সম্পর্কে আল্লাহ নাজিল করেন. কেউ ইসলাম ব্যতীত অন্য কোনো দীন চাইলে তা কখনো কবুল করা হবে না এবং চিরস্থায়ী জাহান্লামে তার যাত্রা হওয়ায় সে পরলোকে ক্ষতিগ্রন্তদের অন্তর্ভুক্ত হবে।

## তাহকীক ও তারকীব

শব্দ উল্লেখ করা দারা ইশারা করেছেন যে, ا अमिं इला यत्रिया। وَيُن : قَوْلُهُ وَاذْ حِيْن : تَوْلُهُ وَاذْ حِيْنَ মৃতাআল্লিক। এ আয়াতের কয়েকটি তারকীব করা হয়েছে। এ আয়াতটি জটিল তারকীবসমূহের অন্তর্গত।

-এর اَوْ وَاوْ ভাবাবার তারকীব : এখানে وَاوْ উসতেনাফিয়া, أَذْكُوْ উহ্য أَذْكُوْ وَاوْ -এর সাথে মুতাআল্লিক। وَاوْ كَ الْتُعَادُ अতিশ্রুতি গ্রহণ দারা বুঝা যায় তার গুরুত্বারোপের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। কেউ কেউ লাম वर्ग (यत्र अर्फ एक्त । أَتَيْنَاكُمُ अल्हा, जात वर्ग (مُتَعَلِّقُ अल्हा क्रिक्त) المُتَعَلِّقُ वर्ग (यत्र अर्फ एक्त المُتَعَلِّقُ अल्हा المُتَعَلِّقُ अल्हा المُتَعَلِّقُ अल्हा (عَلَيْهُ अल्हा) مَا अल्हा المُتَعَلِّقُ अल्हा (المُتَعَلِّقُ अल्हा (المُتَعَلِّقُ अल्हा) المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعِلِّقُ المُتَعَلِقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِقُ المُتَعَلِقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّعُ المُتَعَلِقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعِلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِّقُ المُتَعَلِقُ المُتَعِلِقُ المُتَعِلِقُ المُتَعَلِقُ المُتَعِلِقُ الْعُلِقُ المُتَعِلِقُ الْعُلِقُ المُتَعِلِقُ الْعُلِقُ المُتَعِلِقُ المُتَعِلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقِ الْعُ জবাবে কসম, র্ট্রা বিলুপ্ত রয়েছে। এটা মাওসূলের দিকে ফিরেছে, 💪 হলো মাওসূলা, এটা শর্তের অর্থবোধক হতে পারে। আর لتئمنن কসমের জবাবের স্থলাভিষিক্ত ও শর্তের জবাব।

এখানে জিজ্ঞাসাটি নির্দেশ অর্থে। কিংবা تَقُريْرِيْ ও হতে পারে। أَفَغَيْرَ : এখানে জিজ্ঞাসাটি নির্দেশ অর্থে। কিংবা অস্বীকারজ্ঞাপক তথা না-বোধক। কাজেই এ প্রশ্ন দূর হয়ে গেল যে, আল্লাহর প্রশ্ন করার অর্থ কি?

প্রশ্ন : আল্লাহর বাণী يَ فَرَّقُ -এর উদ্দেশ্য হলো আম্রা নবীদের মধ্যে প্রভেদ করি না। সবাইকে সমপর্যায়ের মনে করি। تلْكَ الرَّسُلُ فَصَّلْنَا بَعْضَهُمْ अथठ आহल সুনুত ওয়াল জামাতের আকিদা মতে, নবীগণের ফজিলত ও মর্যাদা বিভিন্নরপ আয়াত দ্বারাও তো এ কথাই স্পষ্ট বুঝা যায়, তাহলে مِنْ بَعْض আরাত দ্বারা উদ্দেশ্য কিঃ

উর্ত্তর : প্রভেদ না করার অর্থ হলো তাদেরকে সত্যায়ন করা ও মিথ্যা সাব্যস্ত না করার ব্যাপারে তাদের পারস্পরিক মর্যাদার দিক দিয়ে নয় অর্থাৎ আমরা ইহুদিদের মতে কোনো কোনো নবীকে সত্য জানি এবং কোনো কোনো নবীকে মিথ্যা সাব্যস্ত করি, এমন নয়।

তাষ্ণসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [তৃতীয় পারা]

প্র : مُسْلَمُونَ । এর ব্যাখ্যা مُخْلِصُونَ দারা করা হলো কেন?

উত্তর: এর কারণ হলো, اَسُتُ দারাই ঈমানের বিষয়টি আগেই বুঝা গেছে, কাজেই এর দারা ইখলাস উদ্দেশ্য।

এ শব্দটি দারা ইঙ্গিত করেছেন যে, এর আতফ হলো إِنْ উহ্য সহকারে اَيْمَانَهُمْ -এর উপর। মা'তৃফ ফে'লটি ইসমের তাবীলে।

حَالِيَة नग्न; ततः عَاطِفَة ि وَأَوْ ,विनुश्च कतात प्राता रिकिण करतिष्ट्न (य, عَاطِفَة विनुश्च कतात प्राता रिकिण

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

অঙ্গীকার যেখানে গ্রহণ করা হয়েছিল : مِبْفَانْ [অঙ্গীকার] শব্দটি পবিত্র কুরআনে একাধিক জায়গায় উল্লিখিত হয়েছে। এটা [অঙ্গীকার গ্রহণ] হয়তো রহানী জগতে কিংবা দুনিয়ায় ওহীর মাধ্যমে হয়েছে। তবে উভয়টির সম্ভবনাই রয়েছে। আল্লাহ তা'আলা স্বীয় বান্দাদের থেকে তিন ধরনের অঙ্গীকার নিয়েছেন–

- ك. সূরা আ'রাফে اَلَسُتُ بَرِيْكُمْ -এর অধীনে উল্লিখিত হয়েছে। এ অঙ্গীকারের উদ্দেশ্য হলো সমস্ত মানুষ যেন আল্লাহর অস্তিত্বে এবং তাঁর রবুবিয়্যাতের উপর বিশ্বাস রাখে।
- २. وَإِذْ اَخَذَ اللَّهُ مِبْشَاقَ الَّذِيْنَ ٱوْتُوا الْكِتْبَ لِتَبَيِّنه لِلنَّاسِ وَلاَ تَكُتُمُون الخ নেওয়া হয়েছিল কেবল আহলে কিতাব আলেমদের থেঁকে, যাতে তারা সত্যকৈ গোপন না করে।
- थ. وَإِذْ اخَذَ اللَّهُ مِيْشَاقَ النَّبِيِّنَ كَمَا أُتَيْنَاكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ اللَّهِ عِدْدَة اللَّهُ مِيْشَاقَ النَّبِيِّنَ كَمَا أُتَيْنَاكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ এ অঙ্গীকার কি বিষয়ে গৃহীত হয়েছে এ ব্যাপারে বিভিন্নরূপ মন্তব্য রয়েছে। হযরত আলী ও ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এর দারা নবী করীম 🚃 উদ্দেশ্য। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সমস্ত নবীদের থেকে মুহাম্মদ 🚃 -এর ব্যাপারে এ অঙ্গীকার নিয়েছিলেন। তাঁরা যদি তাঁর নবুয়তকাল পায় তাহলে তাঁরা যেন তাঁর প্রতি ঈমান নিয়ে আসেন এবং তাঁর সমর্থন ও সহায়তা করেন। অন্যথায় নিজ নিজ উত্মতকে এ ব্যাপারে দিকনির্দেশনা প্রদান করে যাবেন।

হ্যরত তাউস হ্যরত হাসান বসরী ও হ্যরত কাতাদা (র.) বলেন, নবীদের থেকে এ অঙ্গীকার নেওয়া হয়েছিল যে, তাঁরা যেন পরস্পর একে অন্যের সহায়তা ও সহযোগিতা করেন। –[তাফসীরে ইবনে কাছীর, মা'আরিফুল কুরআন]

এখানে এ বিষয়টি প্রনিধাণযোগ্য যে, হযরত মুহাম্মদ === -এর পূর্বের সকল নবী থেকে এ ব্যাপারে পর্যায়ক্রমে এ অঙ্গীকার নেওয়া হয়েছে। এর ভিত্তিতে প্রত্যেক নবী তাঁর উমতকে পরবর্তীকালে আগত নবীর সুসংবাদ দান করেছেন এবং তাঁর সহযোগিতা করার জোর তাকিদ দিয়েছেন। কিন্তু কুরআন ও হাদীসের কোথাও এ কথা পাওয়া যায়নি যে, হযরত মুহাম্মদ 🕮 থেকে এ ধরনের কোনো অঙ্গীকার নেওয়া হয়েছে। কিংবা তিনি স্বীয় উন্মতকে তাঁর পরবর্তীকালের আগত নবীর সংবাদ দিয়ে তাঁর প্রতি ঈমান আনার নির্দেশ দান করেছেন। এর দ্বারা আহলে কিতাবকে দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে যে, তোমরা আল্লাহর সাথে কৃত অঙ্গীকারকে ভঙ্গ করেছ। মুহামদ 🚃 -কে অস্বীকার এবং তাঁর বিরোধিতা করে তোমরা এ প্রতিশ্রুতি লজ্ঞ্যন করছ, যা তোমাদের নবীগণ থেকে নেওয়া হয়েছিল। অতএব তোমরা বর্তমানে ঈমানের সীমারেখা থেকে বেরিয়ে এসেছ। অর্থাৎ আল্লাহর আনুগত্য থেকে বহির্ভূত হয়েছ। এতে কোনো সন্দেহ নেই।

যদি পূর্বের নবীগণের আমলে আমাদের নবী করীম 🊃 -এর আবির্ভাব ঘটত, তাহলে তাদের সবার নবী হতেন তিনিই, সকল নবী তাঁর উন্মত গণ্য হতেন। এর দ্বারা বুঝা গেল যে, তিনি শুধু উন্মতের নবী নন, বরং সকল নবীগণেরও নবী। যেমন এক হাদীসে উল্লেখ হয়েছে, যদি হযরত মূসা (আ.) জীবিত থাকতেন, তাহলে আমার আনুগত্য ছাড়া তাঁর গত্যন্তর থাকত না। অন্য হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে, যখন হয়রত ঈসা (আ.) -এর আবির্ভাব ঘটবে, তখন তিনিও পবিত্র কুরআন ও তোমাদের নবীর বিধান অনুযায়ী আমল করবে। –[মা'আরিফ, ইবনে কাছীর]

এসব হাদীসের আলোকে প্রতীয়মান হলো যে, মহানবী 🚃 -এর নবুয়ত সর্বব্যাপী এবং সর্বজনীন। তাঁর শরিয়তের মধ্যে অন্যান্য শরিয়ত নিহিত রয়েছে। তাঁর এ বাণী بُعثُتَ اليَ النَّاسِ كَانَّةٌ দ্বারা এ কথার সমর্থন মিলে। অতএব এ কথা বুঝা ঠিক হবে না যে, নবী করীম === -এর নবুয়ত কেবল তাঁর যুগ থেকে কিয়ামত পর্যন্ত আগমনকারী উন্মতের জন্য, বরং তাঁর নবুয়তের আমল এত ব্যাপৃত, যা হযরত আদম (আ.)-এর নবুয়তের পূর্বে সূচিত হয়েছে। كَنْتُ نَبِينًا وَأَذُمُ بَنْيَنَ الرَّوْجِ অর্থাৎ আমি তখনও নবী ছিলাম যখন আদম (আ.) রূহ ও দেহের মধ্যে ছিলেন। হাশরের ময়দানে শাঁফাআতে কুবরা -এর জন্য অগ্রসর হওয়া এবং সকল আদম জাতি মহানবী 🚐 -এর পতাকাতলে সমবেত হওয়া, শবে মেরাজে বায়তুল মুকাদাসে সমস্ত নবীগণের ইমামতি করা মহানবী 🚃 -এর সর্বোপরি নেতৃত্ব ও শ্রেষ্ঠত্বের নির্দশন।

بَعْدَ إِيْمَانِهِم وَشَهِدُوا أَيْ وَشَهَادَتُهُمْ أَنَّ الرَّسُولَ حَتُّ وَقَدْ جَاءَهُمُ الْبَيِّننُّ الْحُجَجُ الظَّاهِرَاتُ عَلَى صِدْقِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ الْكَافِرِينَ .

.٨٧ ه٩. مِهَا عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ ٨٧ ه٩. أُولَّيْكَ جَزَا وَهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالنَّاسِ اجْمَعِيْنَ .

নিত শব দারা <u>فَيْهَا اَيْ اَللَّعَنَةُ</u> اَو النَّارُ . ﴿ لَكَ فِيْهَا اَيْ اَللَّعَنَةُ اَو النَّارُ الْمَدْلُولَ بِهَا عَلَيْهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابَ وَلا هُمْ يُنْظَرُونَ يُمْهَلُونَ .

٨٩. إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بُعْدِ ذَٰلِكَ وَاصْلَحُوا عَمَلَهُمْ فَاِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ لَهُمْ رَحِيْمٌ بِهِمْ

ে ১٦ ৮৬. স্থ্যান আনয়নের পর ও রাস্লকে সত্য বলে সাক্ষদানের পর এবং রাসূল 🚟 🕒 এর সত্যতার স্পষ্ট নিদর্শন প্রকাশ্য প্রমাণাদি এসে যাওয়ার পর যে সম্প্রদায় সত্য প্রত্যাখ্যান করে তাকে আল্লাহ কিরূপে সূত্য পথে হে্দায়েত করবেন? অর্থাৎ তিনি তা করবেন না ، كَنُفَ ই প্রশ্নবোধক শৃদটি এ স্থানে না-সূচক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

এটা অতীত কালবোধক ক্রিয়া হলেও এ স্থানে वा किय़ात উৎস অর্থে مَصْدَرُ वर्ग किय़ात के के أَدُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ اللّ আল্লাহ সীমালজ্ঞনকারী সম্প্রদায়কে অর্থাৎ কাফেরগণকে হেদায়েত করেন না। [অর্থাৎ আল্লাহ নিজ থেকে হেদায়েত দিয়ে দেন না। যদি বান্দা স্বেচ্ছায় তা গ্রহণ না করে।

ফেরেশতা এবং মানুষ সকলের পক্ষ হতে লানত বা অভিসম্পাত।

ইঙ্গিতবহ জাহান্নামে স্থায়ী হবে। তাদের শাস্তি লঘু করা হবে না । এবং তাদেরকে বিরামও সময়ও দেওয়া হবে না।

৮৯. তবে এরপর যারা তওবা করে ও নিজেদের আমল সংশোধন করে তারা ব্যতিক্রম। নিশ্চয় আল্লাহ এদের প্রতি ক্ষমাশীল, তাদের প্রতি পরম দয়ালু।

# প্রাসঙ্গিক আলাচনা

এ আয়াতের পূর্বে যে সকল বিষয়কে বারবার : قَوْلُهُ كَيْفَ لَايَهُدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بِعَدَ إِيْمَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حُقَّ বর্ণনা করা হয়েছিল এখানে একই কথার পূর্ণরাবৃত্তি ঘটেছে। তা এই যে, নবী করীম 🚛 -এর যুগে আরবের ইহুদি আলেমগণ জানত এবং মুখে সাক্ষ্য দিয়েছিল যে, তিনি সত্য নবী। তিনি যে দীক্ষা এনেছেন তা পূর্বের নবীদের আনীত **দীক্ষার** অনুকূলে। এরপর তারা যা কিছু করেছে তা নিছক গোঁড়ামি এবং শক্রতামূলক। এটা ছিল তাদের প্রাচীন অভ্যাসের **ষ্ণ্ণ । শ**ত শত বৎসর যাবৎ তারা সে দোষে দোষী সাব্যস্ত হচ্ছিল।

किख् याता भूता पात अतु अतत अतु श्रात अतु वर उ उ के के के कि निक वामन उ : قَوْلُهُ إِلاَّ الَّذِيْنَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذُلِكَ আকিদা সংশোধন করেছে, আল্লাহ তাদের পাপসমূহ ক্ষমাকারী, দুনিয়ায় সৎ আমলের প্রতি এবং পরকালে বেহেশতের প্রতি **তাদের পথ নির্দেশকা**রী।

**সুরভাদের তওবা গ্রহণযোগ্য :** যে গুনাহই হোক না কেন তওবা দ্বারা তা ক্ষমা হয়ে যায়। তবে তওবার ক্ষেত্রে শর্ত হলো **পাপ যে ধরনে**র হবে, তওবা সে ধরনের হতে হবে। জুলুম-অত্যচারের তওবা হলো মজলুমের নিকট ক্ষমা চাইতে হবে বা বে কোনো উপায়ে ক্ষমা করাতে হবে। সুদখোরির তওবা হলো পূর্বে গৃহীত সুদের মাল ফেরত দিতে হবে। যদি এরূপ না করে কেবল অনুতপ্ত হয়ে খাঁটি দিলে তওবা করে তাতে আল্লাহর হক সংক্রান্ত বিষয়াদি ক্ষমা হবে; কিন্তু বান্দার হক সংক্রান্ত সকল পাপ বহাল থাকবে। –[মা'আলিম]

. ٩. ونَنزلَ فِس الْسَهُودِ إِنَّ الَّذِيْسَ كَفَرَوا ينسكى بَعْدَ إِيْمَانِهِمْ بِمُوْسَى ثُمَّ ازُدَادُوا كُنْفُرًا بِمُحَمَّدِ لَنْ تُنْفَبِلَ تَوْبَتُهُمْ إِذَا غَرْغَرُوا أَوْ مَاتُوا كُفَّارًا وُٱولَـٰئِكَ هُمُ الضَّالُّوْنَ .

৯০. আল্লাহ তা'আলা ইহুদিদের সম্পর্কে নাজিল করেন, মৃসার উপর বিশ্বাস স্থাপন করার পর যারা ঈসাকে অস্বীকার করল, অতঃপর মুহামদ ALEGISTICA -অস্বীকার করে যাদের কুফরি আরো বৃদ্ধি পেল। মুমূর্ষ অবস্থায় পৌছে গেলে বা কাফের অবস্থায় মারা গেলে তাদের তওবা কখনো কবুল করা হবে না। এরাই পথভ্রষ্ট।

- ٩١ ه٥. يَانَ النَّذِيْنَ كَفَرُوا وَمَاتُنُوا وَهُمْ كُفَّارُ فَكُنْ يُقْبَلُ مِنْ أَحَدِهِمْ مِثْلَءَ الْاَرْضِ مِقْدَارَ مَا يُمْلُؤُهَا ذَهَباً وَلَو افْتَدٰى بهِ أدْخِلَ الْفَاء فِي خَبِر إِنَّ لِشبه الَّذِيْنَ بالشَّرْطِ وَايْذَانًا بِتَسَبُّبِ عَدْمِ الْقَبُوْلِ عَن الْمَوْتِ عَلَى الْكُفْرِ ٱوَلَٰ لِكَ لَهُمْ عَذَابُ اليِّنُمُ مُؤَلَّمُ ومَا لَهُم مِنْ نُصِريْنَ مَانِعيْن منْهُ ـ

কারীরূপে যাদের মৃত্যু ঘটে, তাদের পক্ষে পৃথিবী পূর্ণ অর্থাৎ তাও ভরে যায় ততটুকু পরিমাণ স্বর্ণ বিনিময় স্বরূপ প্রদান করলেও কখনো তা কবুল করা হবে না। এরাই তারা, যাদের জন্য রয়েছে মর্মন্ত্রদ যন্ত্রণাকর শাস্তি: আর তাদের কোনো সাহায্যকারী নেই। তা অর্থাৎ এ পরিণাম থেকে তাদের কেউ রক্ষাকারী নেই।

যেহেতু اَلَّذِيْنَ -তে শতের মর্মের সাথে সামঞ্জস্য فَلَنْ يُقْبَلَ वा विरिध خَبَر वा विरिध فَلَنْ يُقْبَلُ वा विरिध فَلَنْ يُقْبَلُ -এ ن ব্যবহার করা হয়েছে। সঙ্গে সঙ্গে এর মাধ্যমে এদিকেও ইঙ্গিত করা উদ্দেশ্য যে, কাফের রূপে মৃত্যুবরণ করাই হলো তাদের তওবা কবুল না হওয়ার কারণ।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

(الاية) व आয়ाতের উদ্দেশ্য হলো, মুরতাদ হওয়ার পরে যে ব্যক্তি : এ আয়াতের উদ্দেশ্য হলো, মুরতাদ হওয়ার পরে যে ব্যক্তি তার উপর অটল থাকে; তওবা করে না, এমতাবস্থায় তার মৃত্যুর নিদর্শন স্পষ্ট হয়ে যায়। তখন তার তওবা কবুল হবে না। হাদীস শরীফে উল্লিখিত হয়েছে যে, কিয়ামতের দিবসে আল্লাহ তা'আলা জনৈক দোজখিকে বলবেন, যদি তোমার নিকট সারা পৃথিবী পরিমাণ সম্পদ থাকে, তাহলে কি দোজখের শাস্তির বিনিময়ে তা দান করা পছন্দ করবে? লোকটি বলবে, হাা। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করবেন- দুনিয়ায় আমি তোমার নিকট এর চাইতে অনেক সহজ বস্তু কামনা করেছিলাম। তা এই যে, আমার সাথে কাউকে শরিক করবে না। কিন্তু তুমি শিরক থেকে বিরত থাকনি। -[মুসনাদে আহমদ, বুখারী ও মুসলিম] এ হাদীস দ্বারা বুঝা গেল যে, কাফেরদের জন্য চিরস্থায়ী আজাব রয়েছে। দুনিয়ায় তারা যদি কোনো ভালো কাজ করে থাকে, তাহলে কৃফরির কারণে তা বিনষ্ট হয়ে যাবে। এ ব্যাপারে হাদীস শরীফে উল্লিখিত হয়েছে যে, আব্দুল্লাহ ইবনে জাদআন -এর ব্যাপারে জিজ্ঞাসা করা হলো যে, লোকটি অতিথিপরায়ণ ও গরিব-দুঃখীর সহায়তাকারী এবং ক্রীতদাস মুক্তকারী। এ সকল আমল কি তার উপকারে আসবে? নবী করীম 🚃 জবাব দিলেন, না। কারণ সে একদিনও আল্লাহর নিকট তার পাপসমূহের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করেনি। -[মুসলিম]

# চতুৰ পারা : اَلْجُزْءُ الرَّابِعُ

অনুবাদ:

- ٩٢. لَنْ تَنَالُوا البُّر أَيْ ثَوَابَهُ وَهُوَ الْجَنَّةُ حَتَّى تُنْفَقُوا تَصَدَّقُوا مِمَا تُحبُّونَ. من آمْ وَالِكُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَدِّئ فَانَّ اللَّهَ به عَلِيْمٌ فَيُجَازِي عَلَيْهِ.
- عَلَى مِلَةٍ إِبْرَاهِيْمَ وَكَانَ لَا يَأْكُلُ لُحُوْمَ الْإِسِل وَالسَّبَانَهَا كُلُّ السَّطَعَامِ كَانَ حِلًّا حَلَالًا لِبَنِي إِسْرَآئِيْلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَا عِيْلُ يَعْقُوبُ عَلَى نَفْسِهِ وَهُوَ الْأَبِلُ لَمَّا حَصَلَ لُهُ عِرْقُ النَّسَا بِالْفَتْحِ وَالْقَصْرِ فَنَذَر إِنْ شَفْى لا يَأْكُلُهَا فَحَرَّمَ عَلَيْهِ مِنْ قَبْلَ أَنْ تُنَيِّزِلَ التَّوْرُحةُ وَذٰلكَ بَعْدَ ابْرَاهِيْمَ وَلَمْ تَكُنْ عَلَىٰ عَهْدِه حَرَامًا كَمَا زَعَمُوا قُـلُ لَهُمْ فَأَتُوا بِالتَّوْرُسِةِ فَاتْلُوهَا لِيَتَبَيَّنَ صِلْاً قُولِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقَيْنَ فيْهِ فَبُهِتُوا وَلَمْ يَأْتُوا بِهَا .
- এ১ ৯৪. আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন– <u>অতএব, এরপরও الْلُهِ</u> الْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ أَى ظُهُوْرِ الْحُجَّةِ بَانَّ التَّحْرِيمَ اِنَّمَا كَانَ مِنْ جِهَةِ بَعْقُوبَ لاَ عَلَىٰ عَهْدِ إِبْراَهِيْمَ فَأُولَيْكَ هُمُ الظّلِيمُونَ المُتَجَاوزُونَ الْحَقُّ إلى الباطِل.

- ৯২. তোমরা কল্যাণ তথা কল্যাণের ছওয়াব আর তা হচ্ছে বেহেশত লাভ করতে পারবে না। যতক্ষণ না তোমরা নিজেদের প্রিয়তম বস্তু তথা তোমাদের অর্থ-সম্পদ হতে ব্যয় দান না কর। আর তোমরা যা কিছু ব্যয় কর নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা তা জানেন। সূতরাং তিনি এর উপর প্রতিদান দেবেন।
- আপনি তো মনে وَنَزَلَ لَمَّا قَالَ الَّهِهُودُ إِنَّكَ تَزْعُمُ ٱلنَّكَ وَنَزَلَ لَمَّا قَالَ الَّهِهُودُ إِنَّكَ تَزْعُمُ ٱلنَّكَ করেন যে. আপনি মিল্লাতে ইবরাহীমের উপর আছেন। অথচ ইবরাহীম (আ.) উটের গোশতও খেতেন না এবং দুধও ব্যবহার করতেন না। তখন তাদের জবাবে নিম্নোক্ত আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। তাওরাত নাজিল হওয়ার পূর্বে ইসরাঈল তথা হযরত ইয়াকৃব (আ.) যেগুলো নিজের উপর হারাম করে নিয়েছিলেন। আর তা ছিল উট যখন তার ইরকুননাসা ব্যাধি বা সাইটিকা রোগ হয়ে যায় (عرق) ( শব্দটি নূনের জবর ও আলিফে মাকসূরার সাথে] তখন তিনি মানত করলেন যে, তিনি যদি সুস্থ হয়ে যান তাহলে উটের গোশত ও দুধ ব্যবহার করবেন না। সেগুলো ব্যতীত সকল আহার্য বস্তুই বনী ইসরাঈলের জন্য <u>হালাল ছিল।</u> আর ইয়াকৃবের নিজের উপর উট হারাম করে নেওয়ার বিষয়টা তো ইবরাহীমের পরের ঘটনা। তার [ইবরাহীমের] যুগে উটের গোশত ও দুগ্ধ হারাম ছিল না। যেরপ ইহুদিদের ধারণা। আপনি তাদেরকে [ইহুদিদেরকে] বলে দিন তোমরা তাওরাত নিয়ে এসো এবং তা পাঠ কর যাতে তোমাদের কথার সত্যতা প্রমাণিত হয়ে যায়। যদি তোমরা এ কথায় সত্যবাদী হও। ফলে তারা নির্বাক হয়ে পড়ে এবং তাওরাত এনে দেখাতে পারেনি।
  - অর্থাৎ হারাম করার বিষয়টি ইয়াকৃবের তরফ থেকে হয়েছে ইবরাহীমের পক্ষ থেকে নয়- এই প্রমাণ উপস্থাপিত হওয়ার পরও যারা আল্লাহর প্রতি মিথ্যা আরোপ করে তারাই জালেম। যারা হক ছেড়ে বাতিলের প্রতি ধাবমান।

. ٩٥ ৯৫. [द तात्र्व आ<u>शित तर्त किन तर, आहार</u> الله فِي هَذَا كَجَمِيْعِ مَا أَخْبَرَ بِهِ فَاتَّبَعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِيْمَ الَّتِي أَنَا عَلَيْهَا حَنِينُفًا مَائِلًا عَنْ كُلِّ دِيْنِ إلى دِيْن الْإِسْلَامِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمَشْرِكِيْنَ ـ

তা'আলা সত্য বলেছেন, এসব বিষয়েই যার সংবাদ দেওয়া হয়েছে। অতএব তোমরা সবাই ইবরাহীমের <u>ধর্মের অনুসরণ কর।</u> যার উপর আমি রয়েছি। যিনি ছিলেন সকল বাতিল ধর্ম থেকে সরে গিয়ে একনিষ্ঠভাবে। [সত্যধর্ম] দীনে ইসলামের অনুসারী। তিনি মুশরিকদের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না।

# তাহকীক ও তারকীব

শব্দের আভিধানিক অর্থ হলো পুরস্কার, বেহেশ্ত, কল্যাণ, অধিক اَلْبِيِّرُ । কাঙ্খিত বস্তুতে পৌছা, পাওয়া, লাভ করা اَلْبِيِّرُ । পরিমাণ উপহার, সত্যবাদিতা ও অনুগত।[কামৃস] কাজী সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) বলেন, 🛒 শব্দটি যদি বান্দার সাথে সম্পৃক্ত े হয় তখন তার অর্থ হয় আনুগত্য, সত্যবাদিতা ও উপকারের ব্যাপকতা, তখন তার বিপরীতে اَلْفُجُوْرُ নাফরমানি] ও اَلْفُجُورُ [নাফরমানি, বিরুদ্ধচারণ] আসে। তবে 宾 এর সম্পর্ক যদি আল্লাহর সাথে <mark>করা হয় তখন</mark> তার উদ্দেশ্য হয় সভুষ্টি, রহমত ও জান্নাত। তখন তার বিপরীত শব্দ আসে غَضَبْ [গোস্সা, ক্রোধ] ও عَذَابٌ শান্তি]। আলোচ্য আয়াতে بِرّ শব্দের মর্ম সম্পর্কে হযরত ইবনে মাসউদ, ইবনে আব্বাস (রা.) এবং মুজাহিদ (র.) বলেন, এর মর্ম হলো জান্নাত। মুকাতিল ইবনে হিব্বানের মতে, তাক্ওয়া। কতিপয় ওলামাদের মতে আনুগত্য এবং কারো মতে কল্যাণ।—[ভা**ফসীরে মা**যহারী উর্দূ খ. ২, পৃ. ২৯১] আল্লামা সৃযুতী (র.) হিবরুল উম্মাহ তথা উম্মতের সর্বশ্রেষ্ঠ তাফসীরবিদ ইবনে **আব্বাসের** তাফসীরটিকেই গ্রহণ করেছেন। । অব্যয় পদটি بَيَانِيَة বাক্যটিতে ব্যবহৃত بِعُضِيَّه অব্যয় পদটি مِمَّا تُعِبُّونَ তবে কেউ কেউ مِنَ के بَيَانِيَةً उत्राहि। এক কেরাতে مِمَّا تُعِبُّونَ এর বদলে بَيَانِيَةً का- مِنَ उत्तर किউ مِنَ ইবরানী বা হিক্র ভাষার শব্দ। এর আরবি অনুবাদ হলো عبد الله [আবুরুহে] এটা হযরত ইয়াকৃব (আ.) -এর নাম। আর তাঁর লকব ছিল ইয়াকৃব : يَعْتُونِ [ইয়াকৃব] অর্থ পরে বা পিছনে আগত ব্যক্তি। ইয়াকৃবের অন্যান্য ভ্রাতাগণের জন্মের পর যেহেতু ছোট ভাই হিসেবে তাঁর জন্ম পরে হয়েছিল। এজন্যে তাঁকে ইয়াকূব বলা হতো। عَرْقُ النَّبَ প্রায়ের বিশেষ এক রোগ ব্যাপিক বলে। غَصَ শব্দটি غَصَ শব্দটির ওজনে হবে। –িতাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৪৯, কামালাইন পারা ৪. পৃ. ৩ : দীনের জন্য ঐ তরীকাকে মিল্লাত বলে যাকে আল্লাহ পাক নবীদের জবানে স্বীয় বান্দাদের জন্য শরিয়ত সিদ্ধ করেছেন। যাতে করে তারা নৈকট্য ও সন্তুষ্টির স্তরসমূহ অর্জন এবং উভয় জগতের দুরস্তী ও কল্যা**ণ লাভ করতে** পারে । মিল্লাত ও দীনের মধ্যে পার্থক্য হলো এই যে, মিল্লাতের সম্পর্ক হয় নবীর দিকে। যথা ইবরাহীমের মিল্লাত, মৃসার মিল্লাত, মুহামদ 🚃 -এর মিল্লাত ইত্যাদি। পক্ষান্তরে দীনের সম্পর্ক হয় আল্লাহর দিকে। যেমন এটা আল্লাহর দীন। এটা আল্লাহর মিল্লাত বলা জায়েজ হবে না। তেমনিভাবে মিল্লাতের প্রয়োগ শরয়ী আহকামের সমষ্টির উপর হয়ে **থাকে। এক একটি হুকু**মের উপর মিল্লাত শব্দের ব্যবহার হয় না। সুতরাং শুধু নামাজ বা শুধু জাকাতকে মিল্লাত বলা যাবে না। [মাআরিফূল **কুরআন, ই**দরীস কান্দলবী (র.) খ. ২ প্. ৬. حَنَيْتُ - বহুবচনে حُنَفَاءُ সরল, ইসলামি বিধি বিধানের অনুসারী, মিল্লাতে ইবরাহীমির অনুসারী ও একত্বাদী। কৃতিপয় শব্দের তারকীব: 🚣 এর মধ্যে 🖒 শব্দটি মাওসূলা বা মাওসূফা। আব্দুল হক্কানী বলেন, 🗓 টি এখানে মাসদারিয়া হতে পারে না। তবে আলূসী (র.) বলেছেন, আবৃ আলীর মতে, মাফউলের অর্থে ব্যবহৃত মাসদারিয়া ও 🖵 টি হতে পারবে। شنئ वा مَن عَلِينًا اللَّهُ بِهِ عَلِيمً यभीत्तत भातिक' [প্ৰত্যাবৰ্তন স্থল] পূৰ্বোক مَن वा مَن عَلِيمً

مِنْ قَبَل হয়েছে । وَمُنْ عَبَلْ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَلَى عَرَمُ عَلَى عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَلَى عَرَمُ عَلَى عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَل عَلَى عَل

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আরাতের যোগসূত্র: ইমাম ফখরুদ্দীন রাযী (র.) বলেন, পূর্ববর্তী আয়াতে আল্লাহ পাক একথা বর্ণনা দিয়েছিলেন যে, কাফেরদের নাজাতের জন্য আখিরাতে গিয়ে তারা যদি সারা পৃথিবীর সম পরিমাণ অর্থ সম্পদও ব্যয় করে দেয়, তবুও তাদের ক্রন্য উপকারী হবে না। عَنْ تَعَالُوا أَلِيكُ আয়াতটিতে আল্লাহ পাক মুমিনদেরকে শিক্ষা দিয়েছেন যে, কিভাবে ব্যয় করলে আবিরাতে তাদের জন্য উপকারী হবে। –[তাফসীরে কাবীর– খ. ৮ প. ১৪৭]

## আলোচ্য আয়াত ও সাহাবাদের আমলের আবেগ :

- \* হযরত যায়েদ ইবনে হারেসা (রা.) নিজের একটি ঘোড়া নিয়ে হুজুর এর দরবারে উপস্থিত হয়ে বললেন, হে আল্লাহর রাসূল । আমার সম্পদের মধ্যে এ ঘোড়াটিই আমার নিকট সর্বাধিক প্রিয়। তাই আমি একে আল্লাহর রাস্তায় দান করে দিতে চাই। হুজুর একে গ্রহণ করে নিলেন। তবে এটাকে গ্রহণ করে তিনি তাঁরই পুত্র উসামাকে দিয়ে দিলেন। হযরত যায়েদ এটা দেখে মনে মনে কিছুটা চিন্তিত হলেন, যে আমার সদকা আমারই ঘরে চলে আসল। ফলে হুজুর তাঁকে সান্ত্বনা দেওয়ার জন্য বললেন, আল্লাহ পাক তোমার সদকা অবশ্যই কবুল করেছেন।
- \* হযরত ইবনে ওমর (রা.) বলেন, এ আয়াতটি তেলাওয়াতকালে আমার মনে একথা আসলো যে, আমার সম্পদের মধ্যে আমার নিকট সর্বাধিক প্রিয়বস্তু হলো আমার মারজানা নামক রুমী দাসীটি। তাই আমি আল্লাহর ওয়ান্তে একে আজাদ করে দিলাম। তিনি বলেন, আল্লাহ পাকের রাহে দানকৃত বস্তু ফেরত নেওয়া নিষিদ্ধ না হলে আমি বাঁদীটিকে ফেরত এনে বিয়ে করে নিতাম।

হযরত ওমর (রা.)-ও এই আয়াতের উপর আমল করতে গিয়ে তার একাধিক বাঁদিকে আজাদ করে দিয়েছিলেন।

-[দূররে মানছুর খ. ১, পু. ৫০]

হযরত ওমর ইবনে আব্দুল আজীজ (র.) টাকার বিনিময়ে চিনি খরিদ করে তা আল্লাহর রাস্তায় দান করতেন। কেউ তাঁকে জিজ্ঞাসা করলেন, হুজুর সরাসরি টাকা দান করে দেন না কেন? তার উত্তরে তিনি বললেন, চিনি আমার নিকট সর্বাধিক প্রিয় বস্তু। তাই আমার ইচ্ছে হলো সর্বাধিক প্রিয় বস্তু আল্লাহর রাস্তায় দান করবো। –[হাশিয়ায়ে জালালাইন] তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

\* হযরত ইবনে ওমর (রা.) সম্পর্কেও তাঁর শিষ্য নাফে (রা.) বর্ণনা করেন যে, ইবনে ওমর চিনি ক্রয় করে তা সদকা করে দিতেন। আমরা বললাম, যদি আপনি চিনি ক্রয় না করে এর মূল্য দ্বারা অন্য কোনো খাদ্য দ্রব্য ক্রয় করে নিতেন তাহলে গরিবদের জন্য অধিক উপকারী হতো। এর উত্তরে তিনি বললেন, তোমরা যা বলছ, আমি তা অবশ্যই বুঝি। তবে আমি আল্লাহকে বলতে শুনেছি مَمَّا تُحِبُّونَ تَنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ [তোমাদের প্রিয় বন্তু দান না করা পর্যন্ত তোমরা কল্যাণ লাভ করতে পারবে না। আর ইবনে ওমর তো চিনিকে ভালোবাসে। তাই আমি চিনি ক্রয় করে সদকা করছি।]

-[দূররে মানছুর খ. ১, পৃ. ৫১]

এরপ আরো বহু ঘটনা হাদীস ও তাফসীর গ্রন্থাবলিতে বিবৃত রয়েছে। এই আয়াত দ্বারা একথা বুঝা যাচ্ছে যে, আল্লাহর রান্তায় যে কোনো সদকা খয়রাত চাই ফরজ, ওয়াজিব হোক বা নফল হোক, তখনই তাতে পরিপূর্ণ ফজিলতও ছওয়াব অর্জন হবে যখন নিজের প্রিয় ও মায়ার বস্তু আল্লাহ তা'আলার রাস্তায় বয়য় হবে। এ রকম নয় য়ে, সদকা খয়রাত কে জরিমানা মনে করে দায়িত্ব হতে মুক্তিলাভের উদ্দেশ্যে বেকার ও নিমমানের বস্তু দান করার জন্য বেছে নিবে। —[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫১৬] বেকার ও নিজের অপ্রয়োজনীয় বস্তু দান করার মধ্যেও ছওয়াব রয়েছে: যদিও উপরিউক্ত আয়াতে একথা বলা হয়েছে যে, পরিপূর্ণ কল্যাণ ও অধিক ছওয়াব অর্জন করাটা নির্ভরশীল নিজের প্রিয় বস্তু খোদার রাহে দান করার মধ্যে। তবে এতে একথা বুঝা যাচ্ছে না য়ে, নিজের অপ্রয়োজনীয়, বেকার নষ্ট মাল দান করার মধ্যে কোনো রকম ছওয়াবই নেই। বরং আয়াতের শেষাংশে বলা হয়েছে কিবল করার অর্থয়েছ যে, পরিপূর্ণ কল্যাণ লাভ করা এবং কামেল নেককারদের অন্তর্ভুক্ত হওয়া নির্ভরশীল প্রিয়বস্তু দান করার মধ্যে নিহিত। তবে যে কোনো ধরনের দান সাধারণ ছওয়াব হতে খালি নয়। নিজের অপ্রয়োজনীয় ও বেকার জিনিস-পত্র, কাপড়-চোপড় ইত্যাদি গরিবদেরকে দান করলেও এক রকম ছওয়াব পাওয়া যাবে। তবে দান করতে গেলেই শুধু বেকার নষ্ট ও নিম্মানের বস্তু দান করার তরিকা গ্রহণ করে নেওয়াটা নিন্দনীয় ও নিষিদ্ধ।

-[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫১৬]

মধ্যপন্থা অবলম্বন করা প্রয়োজন: আয়াতে শব্দ দারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, সমস্ত প্রিয়বস্তু নিঃশেষ করে আল্লাহর পথে ব্যয় করা উদ্দেশ্য নয়, বরং উদ্দেশ্য এই যে, যতটুকু ব্যয় করবে তার মধ্যে ভালো ও প্রিয়বস্তু দেখে ব্যয় করবে। তবেই পুরোপুরি ছওয়াবের অধিকারী হবে।

প্রিয়বস্থু ব্যয় করার অর্থ শুধু অধিক মূল্যবান বস্থু ব্যয় করা নয়। বরং স্বল্প এবং মূল্যের দিক দিয়ে নগণ্য এমন বস্তু কারো দৃষ্টিতে প্রিয় হলে, তা দান করলেও পুরাপুরি ছওয়াবের অধিকারী হবে। হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, আল্লাহর সন্তুষ্টির জন্য খাঁটি মনে যা দান করা হয়, তা একটা খেজুরের দানা হলেও তাতে দাতা আয়াতে বর্ণিত ছওয়াবের অধিকারী হবে।

-[মা আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ১১১]

একটি প্রশ্নের সমাধান: আয়াত থেকে বাহ্যত বুঝা যায় যে, যারা গরিব, নিঃস্ব এবং দান করার মতো অর্থ কড়ির মালিক নয়, তারা আয়াতে বর্ণিত কল্যাণ ও বিরাট পূণ্য হতে বঞ্চিত হবে। কারণ আয়াতে বলা হয়েছে যে, প্রিয়বস্তু ব্যয় করা ব্যতীত এ পুণ্য অর্জিত হবে না। গরিব মিসকিনদের হাতে এমন কোনো আকর্ষণীয় বস্তু নেই যে, তা ব্যয় করে তারা এ পুণ্য অর্জন করতে পারে। কিন্তু চিন্তা করলে দেখা যায়, আয়াতের অর্থ এরূপ নয় যে, প্রিয় অর্থকরী ব্যয় করা ব্যতীত এ লক্ষ্য অর্জিত হবে না। বরং এ পুণ্য ইবাদত, জিকির, তেলাওয়াতও অধিক নফল ইত্যাদি উপায়েও অর্জন করা যায়। কোনো কোনো হাদীসে এ বিষয় বস্তুটি পরিষ্কার ভাবে বর্ণিত হয়েছে। আল্লামা আলুসী (র.) তার বিশ্ব বিখ্যাত তাফসীর গ্রন্থ রুহুল মা'আনিতে এ প্রশ্নের কয়েকটি জবাব দিয়েছেন। শিক্ষার্থীদের জ্ঞানের পরিধি বৃদ্ধির লক্ষ্যে তা নিম্নে পেশ করা হলো—

- ১. আলোচ্য আয়াতে আল্লাহর রাস্তায় ব্যয় করার প্রতি উৎসাহ দানের লক্ষ্যে কথাটি বলা হয়েছে। আর তা সম্ভাব্যের শর্ত সাপেক্ষে হওয়াটাই স্বাভাবিক। মুবালাগার ভিত্তিতে সাধারণ ভাষায় উৎসাহ প্রদান করা হয়েছে।
- ২. কারো মতে, لَنْ تَنَالُوا الْبِرَ এর মর্ম হলো এই যে, পরিপূর্ণ সর্ব দিক দিয়ে শ্রেষ্ঠ পন্থায় কল্যাণ অর্জন হবে না প্রিয়বস্তু আল্লাহর রাস্তায় দান না করা পর্যন্ত । আর ফকির ব্যক্তি, যে নিজের দীর্ঘ জীবনের কোনো সময় আল্লাহর রাহে দান করেনি । এরপ ব্যক্তি সম্পর্কে এরপ বলা অসমীচীন হবে না যে, সে পরিপূর্ণ নেককার হলো না এবং আল্লাহর পূর্ণ রহমত লাভে ধন্য হতে পারল না ।

ত. কারো মতে এর কবাব হলো এই যে, তোমরা প্রিয়বস্তু ব্যয় না করে অপ্রিয় বস্তু ব্যয় করে পরিপূর্ণ কল্যাণ লাভ করতে পারবেনা। এই কবাবের সারমর্ম হলো এই যে, প্রিয়বস্তু দান করলে কল্যাণ অর্জন হবে। আর অপ্রিয় বস্তু দান করলে কল্যাণ অর্জন হবে । আর অপ্রিয় বস্তু দান করলে কল্যাণ অর্জন হবে না। তথন ব্যয় করতে অক্ষম গরিবের জন্য নেককার হওয়া এবং অন্যান্য নির্দেশ্য কার্যাব্য আল্লাহর কল্যাণ লাভে ধন্য হওয়াতে কোনো অসুবিধা নেই। অনেক সময় মাল দান করার মাধ্যমে কল্যাণ লাভের তুলনায় অন্যান্য নেক আমলের মাধ্যমে অধিক কল্যাণ লাভ হয়ে থাকে। তাই তো ওলামাদের রহম্বেশ্য বতানুসারে ধৈর্যারণকারী গরিব শূকুর গুজার ধনী অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ। —[তাফসীরে রহুল মা আনী খ. ৩, পৃ. ২২৩]

ক্রিয় কল্যা বা মন্দ আল্লাহ পাক এ ব্যাপারে অবগত আছেন। তাই সে অনুপাতেই তোমাদেরকে প্রতিদান দিবেন। আল্লাহ কেক্ছে কারীহ ও ভেজাল নিয়ত সম্পর্কে অবগত, তাই মুখে বলার কোনো ফায়দা নেই। আল্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, তা তা বলে গোপনীয় ভাবে সদকা-খয়রাত করার দিকে উৎসাহ দানের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

আর্থিং সকল প্রকার খাদ্যদ্রব্য বনী ইসরাঈলের জন্য হালাল ছিল। আর্থিং ইহুদির্গণ যে সকল বস্তু হারাম হওয়ার কথা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রতি সম্পর্ক করত। সে সব বস্তুর সবটাই বনী ইসরাইলের জন্য হালাল ছিল। ঢালাও ভাবে সর্ব প্রকার খাদ্যবস্তু হালাল হওয়ার কথা বলা হয়নি যে, ভকর ও মৃত প্রাণির গোশত হালাল ছিল বলতে হবে। তবে হালাল বস্তু সমূহের মধ্য হতে হযরত ইয়াকৃব (আ.) তাওরাত নাজিলের পূর্বে বিশেষ কারণে তার নিজের উপর উটের গোশত ও দুধ হারাম করে নিয়েছিলেন। ফলে তার উন্মতের জন্যও তা হারাম ঘোষিত হয়ে যায়। হে ইহুদির্গণ! যদি তোমরা তোমাদের দাবিতে উটের গোশত ও দুধ নূহ ও ইবরাহীমের যুগ থেকে এ পর্যন্ত হারাম হিসেবে চলে আসার দাবিতে সত্যবাদী হও তাহলে তাওরাত নিয়ে এসো এবং পাঠ করে দেখাও। কিন্তু তারা সেই চ্যালেঞ্জের জবাব দিতে গিয়ে তাওরাত এনে দেখায়নি। এতে প্রমাণিত হলো, তারা তাদের দাবিতে মিথ্যাবাদী। অতএব যারা নিজেদের মিথ্যা প্রকাশিত হয়ে যাওয়ার পরও আল্লাহর বিরুদ্ধে মিথ্যারোপ করে যে, আল্লাহ পাক হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর আমল থেকে উটের মাংস হারাম করেছেন, তারা বড়ই অত্যাচারী, সীমালজ্ঞনকারী। হে রাসূল! আপনি বলে দিন, আল্লাহ তা আলা সত্য বলেছেন। স্বতরাং তোমরা এখন ইবরাহীমের ধর্মের তথা ইসলামের অনুসারী হয়ে যাও, যাতে সামান্যতম বক্রতাও নেই। তিনি [ইবরাহীম (আ.)] মুশরিক ছিলেন না।

আয়াতের যোগসূত্র: বহুদূর থেকে আহলে কিতাব তথা ইহুদি ও খ্রিস্টানদের সম্পর্কে আলোচনা চলে আসছিল। তাদের বিভিন্ন বিতর্ক অভিযোগের জবাব দেওয়া হচ্ছিল। এখানে সেই ধারাবাহিকতায়ই ইহুদিদের এক অভিযোগের জবাব দেওয়া হয়েছে। আল্লামা ইদ্রীস কান্ধলভী (র.) পূর্বের আয়াতের সাথে যোগসূত্র বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন, প্রথম আয়াতে প্রিয় বস্তু ব্যয় করার আলোচনা ছিল। আর আলোচ্য আয়াতে হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর প্রিয়বস্তু ত্যাগ করার কথা উল্লেখ হয়েছে। এভাবে আয়াত দুটির মধ্যে খুবই সৃক্ষ সম্পর্ক সৃষ্টি হয়ে গেছে। –[মা'আরিফ ইদ্রিসিয়া খ. ২, পৃ. ৪]

শানে নুযুদ : আল্লামা আলূসী কলবী থেকে ওয়াহেদীর বর্ণনা নকল করেছেন যে, নবী করীম যথন বললেন, আমি মিল্লাতে ইবরাহীম তথা ইবরাহীমের ধর্মের উপর রয়েছি। তখন ইহুদিরা অভিযোগ করে বলল, তা কেমন করে হবে? আপনি তো উটের গোশত ও দুধ খান, অথচ ইবরাহীমের ধর্মে তা হারাম ছিল। হুজুর কলেলেন, ইবরাহীমের জন্য তা হালাল ছিল তাই আমরাও হালাল বিশ্বাস করি। তা শুনে ইহুদিরা বলল, আমরা আজ যে সকল বস্তুকে হারাম মনে করছি সেগুলো হযরত নূহ ও ইবরাহীম (আ.)-এর আমল থেকে হারাম হিসেবে চলে আসছে। তাদের এ কথার প্রতিবাদে এবং তাদেরকে মিথ্যাবাদী সাব্যম্ভ করার লক্ষ্যে আল্লাহ পাক کَلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِدٌّ لِبَنِيْ اِسْرَائِيلَ ...... الن আয়াতটি নাজিল করেছেন।

–[তাফসীরে রহুল মা'আনী– খ. ৪ পৃ. ২]

মূলত তারা নসখ বা রহিত করণের অস্বীকারকারী ছিল। তাই তাদের প্রতিবাদে এ আয়াত রহিত করণের ঘোষণা নিয়ে নাজিল হয়েছে যে, হালাল বস্তুকে হারাম করে নেওয়াটা তো রহিত করণের মাধ্যমেই হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে যে, সমস্ত খাদ্যদ্রব্য হযরত মূহাম্মদ 🚃 তাঁর উন্মতের জন্য হালাল ঘোষণা করেছেন, তা বনী ইসরাঈলের জন্যও হালাল ছিল। তথু যে খাদ্য দ্রব্য হযরত ইয়াকৃব (আ.) স্বেচ্ছায় নিজের উপর যা হারাম করে নিয়েছিলেন, তা ব্যতীত সব খাদ্যদ্রব্যই তাদের জন্য হালাল ছিল।

হযরত ইয়াকুব (আ.) নিজের উপর উট হারাম করে নেওয়ার কারণ : হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর عَرَى النَّاسَ [ইরকুন নাসা] বা সাইটিকা রোগ দেখা দিয়েছিল। আর ইরকুন নাসা রোগ উরুর রগের মধ্যে এক রকম ব্যাধি হয়, এ রোগটি নিতম্ব বা পাছা থেকে উরু পর্যন্ত আসে। ঐ রোগে যে ব্যক্তি আক্রান্ত হয় ক্রমান্বয়ে তাঁর পা শুকিয়ে সে লেংড়া হয়ে পড়ে। ঐ রোগে যখন হয়রত ইয়াকৃব (আ.) আক্রান্ত হলেন, তখন তিনি মানত করলেন, আল্লাহপাক য়িদ আমাকে সুস্থ করেন তাহলে আমি আমার প্রিয় খাবার বর্জন করে নিব। আর তাঁর প্রিয় খাবার ছিল উটের গোশত ও তাঁর দুধ। অতঃপর আল্লাহ তা আলা তাঁকে সুস্থতা দান করলে তিনি তাঁর মানত অনুযায়ী নিজের উপর উটের গোশত খাওয়া এবং তার দুধ পান করা হারাম করে নেন। তিন্ন এক রেওয়ায়েতে এসেছে য়ে, আমি য়িদ সুস্থ হই তবে আমার খাতিয়ে আমার উন্মতের উপরও উটের গোশত ও দুধ হারাম হয়ে য়াবে। মোটকথা তিনি তাঁর মানত পুরা করতে নিজের উপর ইজতেহাদী ভাবে বা জাহেদগণের ন্যায় মনের বিরোধিতা করতে গিয়ে উটের গোশত ও তার দুধ নিজের উপর হারাম করে নিয়েছিলেন। তাকেই আল্লাহ তা আলা আন্ট বিরোধিতা বিল উল্লেখ করেছেন।

মাসআলা : হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর শরিয়তে হালাল বস্তুকে নজর মানত করে হারাম করে নেওয়ার অনুমতি ছিল। তাই তিনি এরূপ করেছিলেন। যেরূপ আমাদের শরিয়তে মুহাম্মনীতে হালাল বস্তুকে নজর মানত করে নিজের উপর ওয়াজিব করে নেওয়ার বিধান রয়েছে। তবে আমাদের শরিয়তে কোনো হালাল বস্তুকে নজর—মানত বা কসমের মাধ্যমে হারাম করে নেওয়ার অনুমতি নেই। হজুর আমাদের শরিয়তে কোনো হালাল বস্তুকে নজর—মানত বা কসমের মাধ্যমে হারাম করে নেওয়ার অনুমতি নেই। হজুর আমাদের শরিয়তে বিবিদের খুশি করার উদ্দেশ্যে কসম করে নিজের উপর হারাম করে নিয়েছিলেন, ফলে এর অসমর্থনে আল্লাহ পাক সূরা তাহরীমে নাজিল করেন, আর্লাহর হালালকৃত বস্তুকে কেন হারাম করেছেন্য এতে প্রমাণিত হলো, আমাদের শরিয়তে হালালকে হারাম করে নেওয়ার অনুমতি নেই।

चा সাইটিকা রোগের চিকিৎসা: হযরত আনাস ইবনে মালেক (রা.) বলেন, আমি রাসূল وَرُنَ النَّسَا وَرَا اللَّهِ حَمْدَ عَالَ النَّسَا وَرَا النَّسَا وَهُ النَّسَا وَهُ وَهُ النَّسَانِ وَهُ وَهُ وَهُ النَّسَانِ وَهُ النَّالِ وَهُ النَّسَانِ وَهُ وَهُ وَهُ وَهُ وَالنَّسَانِ وَهُ وَالنَّمِ وَهُ وَهُ وَهُ وَالنَّمِ وَهُ وَالنَّسَانِ وَهُ وَالنَّسَانِ وَهُ وَالنَّمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالنَّالِ وَهُ وَالنَّالِ وَهُ وَالنَّالِ وَهُ وَالنَّالِ وَهُ وَالنَّالِ وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِ وَالنَّالِي وَالنَّالِ وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِ وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِ وَالنَّالِي وَالْمُوالِي وَالنَّالِي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِّي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالْمُعُلِّي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِّي وَالنَّالِي وَالْمُعُلِّي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالنَّالِي وَالْمُعُلِّي وَالنَّالِي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِي وَالْمُعَلِّي وَالْمُعَلِّي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعِلِّي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِّي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِّي وَلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِي وَالْمُعُ

অন্য রেওয়ায়েতে এসেছে যে, হুজুর ক্রান্ত বলেছেন, একটি আরবি মধ্যম ধরনের বকরির পাছা নিয়ে তাকে কেটে ছোট ছোট টুকরা করা হবে। অতঃপর পাছাটির হাডিচর গলিত মগজ বের করা হবে। তারপর তিন অংশ করে প্রতিদিন খালি পেটে বাসিমুখে এক অংশ করে থেয়ে নিবে। হযরত আনাস (রা.) বলেন, আমি এ চিকিৎসাটি এক শতাধিক রোগীকে বলে দিয়েছি, তারা সবাই আল্লাহর হুকুমে সুস্থ হয়েছে। –[তাফসীরে কুরতুবী খ. ৪, পৃ. ১৩৩– হাশিয়াতুস সাবী, খ. ১, পৃ. ১৬৮]

الخ مَا حَرَّمَ اِسْرَائِيْلُ عَلَى نَفْسِمِ ...... النخ ...... النخ ...... النخ ...... النخ ...... النخ ....... তেওঁ হয়কে ইয়াক্ব (আ.) উল্লিখিত বস্তু ছাড়া অন্য কিছু নিজের জন্য এবং বনী ইসরাঈলের জন্য হারাম করেননি। তবে তাওরাত নাজিল হওয়ার পর তাওরাত তাদের জুলুম, অন্যায়, অনাচার ও কুফরের কারণে তাদের শাস্তি হিসেবে আরো কিছু খাদ্যদ্রব্য তাদের উপর হারাম করে দেওয়া হয়েছিল। যেমন ইরশাদ হয়েছে-

فَيظُلْمٍ مِنَ الَّذِيْنَ هَادُوا . وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُنْرٍ . حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ طَيْبَاتِ اُحِلَّتْ لَهُمْ . (اَلنِّيسَاءُ . ١٦٠) ذٰلِكَ جَزَيْنُهُمْ بَبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ . (اَلاَنْعَامُ . ١٤٦)

প্রভৃতি আয়াতে শান্তিমূলকভাবে তাদের উপর হালাল বস্তু হারাম করে দেওয়ার কথা বিবৃত হয়েছে।

–[তাফসীরে কুরতুবী খ. ৪, পু. ১৩৩]

٩٦ هه. আत সামনের আয়াতিট ওই সময় নাজিল হয় यथन. وَنَـزَلَ لَـمَّا قَـأَلُوا قِبْلَتُنَا قَبْلَ قِبْلَتِكُمْ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ مُتَعَبَّدًا لِلنَّاسِ فِي الْآرْضِ لِلَّذَى بِبَكَّةَ بِالْبَاءِ لُغَةُ في مَكَّةَ سُمّيت بذلك لِأَنَّهَا تَبُكُّ اعْنَاقَ الْجَبَابِرَةِ أَى تَدُقُّهَا بَنَاهُ الْمَلْئِكَةُ قُبْلَ خَلْقِ أَدَمَ وَوُضِعَ بَعْدَهُ الْاقَصْى وَبَيْنَهُمَا ٱرْبَعُونَ سَنَةً كُمَا فِيْ جَدِيْثِ الصَّحِيْبَ وَفِي حَدِيْثِ اَنَّيهُ اَوُّلُ مَا ظَهَرَ عَلَيْ وَجُه الْمَاءِ عِنْدَ خَلْق السَّمُواتِ وَالْآرُضُ زُبْدَةً بَينْضَاء فَدُحِيَتِ الْأَرْضُ مِنْ تَحْتِهِ مُبْرَكًا حَالَ الْ مِنَ الَّذِي آي ذَا بَرَّكَةِ وَهُدِّي لِّلْعُلَمَيْنَ لِانَّهُ قِبْلَتُهُمْ.

ইহুদিরা বলেছিল যে, আমাদের কিবলা বায়তুল মুকাদাস] তোমাদের কিবলার [কা'বার] পূর্বেকার [ঘর]। নিঃসন্দেহে সর্বপ্রথম ঘর যা উপাসনালয় হিসেবে মানুষের জন্য পৃথিবীতে নির্ধারিত হয়েছে, সেটাই হচ্ছে ঐ ঘর যা বাক্কায় অবস্থিত। মক্কার এক লোগাত 💢 -ও রয়েছে, 🗘 বর্ণের জবরের সাথে। বাকাকে এই জন্য বাকা (ঠি) বলে যে, ঠি অর্থ ভেঙ্গে দেওয়া, গুড়িয়ে দেওয়া। যেহেতু বাক্কা তাকে ধ্বংসকারী বড় বড় জালেমদের গর্দান ভেঙ্গে দেয় ও গুড়িয়ে ফেলে. এই জন্য তাকে বাক্কা বলে নামকরণ করা হয়েছে। আদম (আ.) সৃষ্টির পূর্বে এ ঘরটি ফেরেশতাগণ নির্মাণ করেছিলেন। অতঃপর মসজিদে আকসা নির্মিত হয়েছে। ঘর দুটি নির্মাণের মধ্যে চল্লিশ বৎসরের ব্যবধান রয়েছে। যেরূপ বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে এসেছে। অন্য আরেকটি হাদীসে এসেছে যে, আকাশসমূহ এবং জমিন সৃষ্টিকালে পানির পৃষ্ঠের উপর সাদা ফেনার ন্যায় যে বস্তুটি প্রকাশিত হয়েছিল তাই কাবা ছিল। অতঃপর জমিনকে তার নীচ থেকে বিস্তৃত করা হয়েছে। اَلَّذَى শব্দির জন্য বরক্তময় (مُبَارَكً) শব্দটি ইসমে মাওসূল থেকে তারকীবের মধ্যে হাল হয়েছে। এবং বিশ্ববাসীর জন্য পথ প্রদর্শক। কারণ মক্কা তাদের সকলেরই কিবলা।

.٩٧ ه٩. الْمُواتُونِيَّ مِنْهُا مَقَّامُ إِبْرَاهِيْمَ الْمُاتُ بَيِّنْتُ مِنْهَا مَقَّامُ إِبْرَاهِيْمَ أَى الْحَجُرُ اللَّذِي قَامَ عَلَيْهِ عِنْدَ بِنَاءِ الْبَيْتِ فَاتَّر قَدَمَاهُ فِيْهِ وَبَقَى إلى الان مَعَ تَعَالُولُ النَّزَمَانِ وَتَدَاوُلُ الْآيِدِي عَلَيْهِ وَمِنْهَا تَضْعِيفُ الْحَسَنَاتِ فِيْهِ وَإِنَّ التَّطُيرَ لَا يَعْلُوهُ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ امنًا لَا يَتَعَرَّضُ لَهُ بِقَتَّلِ أَوْ ظَلِّمٍ أَوْ غَيْر ذٰلكَ ـ

হচ্ছে <u>মাকামে ইবরাহীম</u>। অর্থাৎ ঐ পাথর যার উপর হযরত ইবরাহীম (আ.) কাবাগৃহ নির্মাণকালে দাঁড়াতেন। তাঁর উভয় পায়ের চিহ্ন অঙ্কিত হয়ে গিয়েছিল। দীর্ঘকাল অতিবাহিত হওয়া সত্ত্বেও এবং লোকদের হাতে বারংবার স্পর্শ করার পরও অদ্যাবধি তা অক্ষুণ্ন রয়েছে। এই নির্দশনসমূহের আরেকটি হলো, তাতে কৃত পুণ্য কাজের ছওয়াব অধিক হওয়া এবং কোনো পাখিও এ গৃহের উপর দিয়ে অতিক্রম করতে পারে না। আর যে ব্যক্তি এ ঘরে প্রবেশ করে সে নিরাপদ হয়ে যায় হত্যা বা জুলুম প্রভৃতির জন্য তার থেকে প্রতিশোধ নেওয়া হয় না।

وَلِيلُّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ وَاجِبُ بِكَسْرِ الْحَاءِ وَفَتْحِهَا لُغَتَانِ فِي مَصْدرِ الْحَجْ بِمَعْنى قَصَدَ وَيُبْدَلُ مِنَ النَّاسِ مَنِ الْحَجْ بِمَعْنى قَصَدَ وَيُبْدَلُ مِنَ النَّاسِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيْلًا طَرِيْقًا فَسَّرَهُ وَمَنْ بِالزَّادِ وَالرَّاحِلَةِ رَوَاهُ الْحَاكِمُ وَغَيْرَهُ وَمَنْ بِالزَّادِ وَالرَّاحِلَةِ رَوَاهُ الْحَاكِمُ وَغَيْرَهُ وَمَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ أَوْ بِمَا فَرَضَهُ مِنَ الْحَجِّ فَإِنَّ وَالْمَلاَئِكَةِ وَعَنْ عِبَادَتِهمْ.

আর আল্লাহ তা আলা সন্তুষ্টি লাভের জন্য এ ঘরের হজ করা লোকদের জন্য আবশ্যকীয়। ﴿ -এর মাসদার বা ক্রিয়ামূলের মধ্যে ﴿ বর্ণের যবর ও যের বিশিষ্ট হওয়া স্বতন্ত্র দুটি লোগাত। ﴿ আর্থি ভ্রমণের সামর্থ্য রাখে। শব্দ হতে বদল হয়েছে। আর্থি আর্থা আর্থা বারা এ ঘর পর্যন্ত ভ্রমণের সামর্থ্য রাখে। বিশ্বচা বারা করেছেন। এই হাদীসটি হাকেমসহ প্রমুখ মুহাদ্দিসগণ বর্ণনা করেছেন। আর যে ব্যক্তি অস্বীকার করে অথবা তার উপর ফরজকৃত হজের অস্বীকার করে, তার জেনে রাখা উচিত যে, আল্লাহ বিশ্ববাসীর মুখাপেক্ষী নন অর্থাৎ জিন, মানব ও ফেরেশতাকুল ও তাদের ইবাদতের তিনি অমুখাপেক্ষী।

# তাহকীক ও তারকীব

- \* ভিন্ন মতে, বাকা শব্দের আরেক অর্থ হলো ভিড় করা। বলা হয় مَنَاكَ الْعَوْمُ অর্থাৎ লোকেরা পরস্পর ভিড় করেছে। তাই সাঈদ ইবনে জুবাইর বলেছেন মক্কাকে এই জন্যই বাক্কা বলা হয় যে, لِاَنتَهُمَّ يَتَبَاكُوْنَ فِينْهَا أَى يَزُدُحِمُوْنَ فِيْ एलाকেরা তওয়াফ কালে এত ভিড় করে থাকে।
- \* আর مَكَنَّ শব্দটির অর্থ হয়েছে দূর করা। যেহেতু মক্কা লোকদের গোনাহকে দূর করে দেয়, তাই একে মক্কা বলা হয়। ব
- \* মকার আরেকটি অর্থ হলো আকর্ষণ করা, টানা। মকা যেহেতু সমগ্র মানব গোষ্ঠীকে তার দিকে চুম্বকের ন্যায় আকৃষ্ট করে, তাই একে মকা বলা হয়। যেমন বলা হয় اُمُتُكَ الْفُصِيْلُ اِذَا اسْتَـَقْصُى مَا فِي الضَّرْعِ
- \* अका भत्मत आरतक अर्थ करला शानि छिकिरत याँउता। रयँमन مَكُنةٌ لِقِلَة مَانِهَا كَأَنَّ ٱرْضَهَا ٱمَّتَكَ مَانِهَا
- \* ভিন্ন আরেকদল ওলামা মক্কা ও বক্কার মধ্যে পার্থক্য ও প্রভেদ বর্ণনা করেছেন। ১. তাদের কেউ বলৈন, বাক্কা হলো মসজিদে হারামের নাম, আর মক্কা হলো পূর্ণ শহরের নাম। ২. আর তাদের অধিকাংশরা বলেন, মক্কা হলো মসজিদে হারাম ও মাতাফের নাম। আর বাক্কা হলো পূর্ণ শহরের নাম। —[তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৬১–৬২]
- \* হযরত ইকরামা (রা.) বলেছেন, বায়তুল্লাহ ও তার আশপাশ হলো বাকা,. আর এ **ছাড়া বাকি সম্পূর্ণ শহরটাই মকা। ইবনে** শিহাব যুহরী বলেন, বায়তুল্লাহ ও মসজিদে হারাম হলো বাকা আর পূর্ণ হারাম শরীফ হচ্ছে মকা। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, ফজ্জ হতে তানঈম পর্যন্ত হলো মকা, আর বায়তুল্লাহ হতে বাতহা পর্যন্ত হচ্ছে বাকা। মুজাহিদ (র.) বলেন, বাকা হলো কা'বা, আর কাবার চতুর্পাশ হলো মকা। -[দূররে মানুছুর খ. ২, পৃ. ৫৩]

رَادَ عَلَمَ الْمَالَةِ الْمَالِمَ الْمَالِمَ الْمَالِمَ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمَ الْمَالِمُ الْمُلِمَ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمُلِمَ الْمَالِمُ الْمُلِمَ اللَّمِيْتُ الْمُحَلِمُ اللَّمُ الْمُعْمِلِمُ اللَّمُ الْمُعَلِمُ اللَّمُ الْمُعْمِمُ اللْمُعْمِلِمُ الْمُعْمِلِمُ اللَّمُ اللَّمُ الْمُعْمِمُ اللَّ

তারকীব: اللَّذِيْ بَبَكَة प्रात्त शवा الَّذِيْ - مُبَارِكًا , খবর لِلَّذِيْ بِبَكَّة মুবতাদা الَّ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ । খবর اللَّذِيْ - مُبَارِكًا ,থকে হাল , অথবা اللَّهُ عَلَى النَّاسِ । অর যমীর থেকে হাল হয়েছে وَضِيَع পূর্বোক্ত খবর, আর وَضِيَع পরে উক্ত মুবতাদা। مُقَامُ النَّاسِ । মুবতাদা, এর খবর مِنْهَا अথবাদার খবর। يُراهِيْم الْبُراهِيْم పহা আছে। অথবা الْبُراهِيْم

-[জামালাইন, তাফসীরে হক্কানী, হাশিয়াতুস সাবী]

। रायाह بَذْلُ الْبَعْضِ राज اكَنَّاسُ १٦٦ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ ... مَن اسْتَطَاعَ اِلَبْهِ سَبْيلًا

খ০. اَنْكَفْتُ [আन-कावा]। -[जानानाहन थ. ১, পृ. ৫১৪]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র : اَوَّلَ بَعْتِ وَضَعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بِبَكَّة وَالْ بَعْتِ وَضَعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بِبَكَّة وَاللَّه اللَّه الللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه الللَّه اللَّه اللَ

–[তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৫৬]

আরামা আলুসী (র.) বলেন, আল্লাহ পাক পূর্ববর্তী আয়াতে কাফেরদেরকে মিল্লাতে ইবরাহীমের অনুসরণ করতে নির্দেশ দিয়েছিলেন। আর বায়তুল্লাহ শরীফের প্রতি সম্মান প্রদর্শন মিল্লাতে ইবরাহীমেরই আমল। সুতরাং সমীচীন হলো এরপর বায়তুল্লাহ শরীফ তার ফজিলত শ্রেষ্ঠত্বের কথা আলোচনা করা। –[তাফসীরে রুহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ৪]

আয়াতের শানে নুযুল: ইবনূল মনজির ইবনে জুরাইজের সূত্রে বর্ণনা করেন যে, ইহুদিরা বলেছিল বায়তুল মুকাদ্দাস কাবা শরীফ থেকে শ্রেষ্ঠ। কেননা বায়তুল মুকাদ্দাস বহু নবীর হিজরতের স্থান। আর তা পবিত্র ভূমিতে অবস্থিত। আর মুসলমানগণ বলেছিলেন কাবা শরীফ শ্রেষ্ঠ।

রাসূলুল্লাহ على -এর দরবারে যখন এসব কথার বিবরণ পৌছে তখন اِنَّ اَوَّلا بَيْتٍ থেকে مَقَامٌ اِبْرَاهِيْم পর্যন্ত নাজিল হয়। -[তাফসীরে রহল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ৪]

कायानात्र अलिलाह्य आदाव-वाह्ना वस याउना

তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্র'থম খণ্ড [চতুর্থ পারা] অর্থাৎ আল্লাহ পাকের ইবাদতের উদ্দেশ্যে পৃথিবীতে যে ঘরটি নির্মাণ করা হয়েছে, তা এ মক্কার إِنَّ أُولَ بَينْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ الخ বুকে অবস্থিত, যা বরকতময় এবং বিশ্ববাসীর জন্য পথের দিশারী।

কাবাগৃহ সর্বপ্রথম ঘর হওয়ার মর্ম : কাবাগৃহ পৃথিবীর সর্ব প্রথম ঘর কথাটির দুটি অর্থ হতে পারে।

এক: বসবাসের জন্য হোক বা উপাসনার জন্য হোক সর্বপ্রথম ঘর পৃথিবীতে যা নির্মাণ করা হয়েছিল তা হচ্ছে কাবাগৃহ। এর পূর্বে বিশ্বে আর কোনো রকম ঘর নির্মিত হয়নি। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর, মুজাহিদ, কাতাদা, ও সুদ্দী প্রমুখ সাহাবী ও তাবেয়ীগণের মতে কাবাই পৃথিবীর সর্বপ্রথম ঘর।

দুই: ইবাদত বন্দেগীর জন্য নির্মিত ঘর হিসেবে সর্বপ্রথম গৃহ। মানুষের বসবাসের জন্য এর পূর্বে ও ঘর থাকতে পারে। তবে কাবাকে প্রথম গৃহ ফজিলতের প্রেক্ষিতে বলা হয়েছে। হযরত আলী (রা.)-সহ কিছু সংখ্যক আলেম এ মতটাই পোষণ করেছেন।

হযরত আবৃ জর (রা.) হতে বর্ণিত তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ 🕮 কে জিজ্ঞাস করা হলো, উভয় ঘর নির্মাণে কতটুকু সময়ের ব্যবধান ছিলো? জবাবে হুজুর ্ত্র্র্র্রে বললেন, চল্লিশ বৎসরের। –[বুখারী ও মুসলিম]

এখানে একটি প্রশ্ন হয় যে, মসজিদে হারাম নির্মাতা হলেন, হযরত ইবরাহীম (আ.) । আর বায়তুল মুকাদ্দাসের নির্মাতা হলেন, হযরত দাউদ ও সুলাইমান (আ.)। তারা উভয়ের ও ইবরাহীমের নির্মাণের কালের ব্যবধান চল্লিশ বৎসরের চেয়ে অনেক বেশি।

- ১. এর এক জবাব হলো এই যে, ইবরাহীম (আ.) যেরূপ বায়তুল্লাহ নির্মাতা তেমনিভাবে বায়তুল মুকাদ্দাসেরও নির্মাণকারী। তিনি বায়তুল্লাহর নির্মাণ করার চল্লিশ বৎসর পর বায়তুল মুকাদ্দাস নির্মাণ করেন।
- ২. বায়তুল মুকাদাসকে দাউদ ও তাঁর ছেলে সুলাইমানের পূর্বে হয়তো, অন্যকোনো নবী নির্মাণ করেছিলেন, অতঃপর তাঁরা উভয়ে তাঁর পরে নির্মাণ করেন। সুতরাং চল্লিশ বৎসরের ব্যবধান সেই নবীর নির্মাণ কালের প্রেক্ষিতে বলা হয়েছে।

–[তাফসীরে রহুল মা'আনী খ. ৪ পু. ৪-৫]

- ৩. শায়খ আহমদ সাবী মালেকী (র.) বলেন, বাহ্যিক ভাবে ফেরেশতাগণ কর্তৃক বায়তুল্লাহ নির্মাণর মধ্যেও বায়তুল মুকাদ্দাস নির্মাণের মধ্যে চল্লিশ বৎসরের ব্যবধান বুঝা গেলেও তা ঠিক নয়। বরং হ্যরত আদম (আ.) বায়তুল্লাহ শরীফ নির্মাণের চল্লিশ বৎসর পর বায়তুল মুকাদ্দাস নির্মাণ করেন। –[হাশিয়াতুস সাবী খ. ১, পৃ. ১৬৯]
- ৪. আল্লামা কুরতুবী (র.) বলেন, হযরত ইবরাহীম ও সুলাইমান (আ.)-এর মধ্যে সহস্রাধিক বৎসরের ব্যবধান। সুতরাং হাদীসে আরোপিত প্রশ্নের জবাবে একথা বলা যেতে পারে যে, হয়তো হযরত ইবরাহীম ও হযরত সুলাইমান (আ.) ব্যতীত অন্য কোনো পয়গাম্বর গৃহ দুটির ভিত্তিস্থাপন করেছিলেন। আর তারা উভয় এসে এর পুনঃ নির্মাণ করেছেন। সুতরাং ঐ পূর্বের নবীর নির্মাণ বা ভিত্তি স্থাপনের প্রেক্ষিতে কাবার চল্লিশ বৎসর পর বায়তুল মুকাদাস নির্মিত হয়েছিল। তিনি একথাও বলেন যে, ফেরেশৃতা কর্তৃক বায়তুল্লাহ নির্মাণের চল্লিশ বৎসর পর বায়তুল মুকাদাস নির্মিত হওয়ার সম্ভাবনাও রয়েছে।

-[তাফসীরে কুরতুবী খ. ৪, প. ১৩৪-৩৫]

## বায়তুল্লাহ নির্মাণের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস:

- ১. আল্লামা আলূসী (র.) বলেন, কোনো কোনো রেওয়ায়েতে এসেছে যে, বায়তুল্লাহ শরীফ সর্ব প্রথম আল্লাহর ফেরেশতাগণ নির্মাণ করেন। আর তারা একে হযরত আদম (আ.)-এর সৃষ্টির দুই হাজার বৎসর পূর্বে নির্মাণ করেছিলেন।
- ২. দিতীয় বার কাবা নির্মিত হয়েছে, হযরত আদম (আ.)-এর মাধ্যমে। হযরত আদম (আ.) হলেন, প্রথম মানব আর বায়তুল্লাহ হচ্ছে পৃথিবীতে নির্মিত প্রথম ঘর।
- ৩. অতঃপর তৃতীয় পর্যায়ে আদমের পুত্র হযরত শীস (আ.) এই ঘরটিকে মাটি ও পাথর দ্বারা নির্মাণ **করে**ন। হযরত নূহ (আ.)-এর জমানা পর্যন্ত তাঁর নির্মিতা কাবা রয়েছিল। অতঃপর হ্যরত নূহ (আ.)-এর যুগে বিশ্বব্যাপী প্লাবনের পরে কাবাগৃহ নষ্ট হয়ে যাওয়ার দরুন হ্যরত শীস (আ.) একে নির্মাণ করেন। এক বর্ণনা অনুযায়ী এই মহা বন্যার সময় আল্লাহ পাক কাবা গৃহকে আবৃ কুবাইস পাহাড়ে উঠিয়ে নিয়ে হেফাজত করে রেখে দিয়েছিলেন।
- ৪. চতুর্থবার হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর ইঞ্জিনিয়ারির মাধ্যমে হযরত ইবরাহীম (আ.) নির্মাতা হয়ে কাবা গৃহ নির্মাণ করেন। হযরত ইসমাঈল ও ইসহাক (আ.) সহায়তা করেছিলেন।
- ৫. পঞ্চমবার কাবাগৃহ নির্মাণ করেন আমালেকা সম্প্রদায়ের লোকেরা। আর তারা ছিলেন আমালিক ইবনে সাম ইবনে নূহ (আ.)-এর আওলাদ, তারা ছিলেন তখনকার রাজা বাদশাহ।

৬৮৩

- ৬. **ষষ্ঠবার বায়তুল্লাহ শরীফ নির্মা**ণ করেন জুরহাম গোত্রীয় লোকেরা। তাদের মধ্যে বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য হলেন হারিস বিন মিয়াবে আসগর।
- সক্তমবার কাবা নির্মাণ করেন হুজুর হুট্টা -এর পঞ্চম উর্ধ্বতন দাদা কুসাই।
- ৮. অষ্টমবার কাবা গৃহ নির্মাণ করেন কুরাইশগণ। তখনকার নির্মাণে হুজুর 🚟 ও অংশ গ্রহণ করেছিলেন। তখন তাঁর বয়স হিল পরব্রিশ ক্সের। আর তখন তিনিই হাজরে আসওয়াদ স্থাপন করেছিলেন। কিন্তু কুরাইশদের এ নির্মাণের ফলে হযরত ইবরাহীয় (আ.) -এর ভিত্তি সামান্য পরিবর্তিত হয়ে যায়।

**প্রথমত কাবার একটি** অংশ 'হাতীম' কাবা থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়ে।

বিতীয়ত হযরত ইবরাহীম (আ.) -এর নির্মাণে কাবা গৃহের দরজা ছিল দুইটি, একটি প্রবেশের জন্য এবং অপরটি প্রভাবেমুখী হয়ে বের হওয়ার জন্য। কিন্তু কুরাইশগণ শুধু পূর্ব দিকে একটি দরজা রাখে।

ভূতীয়ত তারা সমতল ভূমি থেকে অনেক উচুতে দরজা নির্মাণ করে যাতে সবাই সহজে ভিতরে প্রবেশ করতে না পারে। বরং তারা যাকে অনুমতি দেয় সেই যেন প্রবেশ করতে পারে। রাসূলুল্লাহ একবার হযরত আয়েশা (রা.) কে বললেন, আমার ইচ্ছা হয় কাবা গৃহের বর্তমান নির্মাণ ভেঙ্গে দিয়ে ইবরাহীমী নির্মাণের অনুরূপ করে দেই। কিন্তু কাবাগৃহ ভেঙ্গে দিলে নও-মুসলিম অজ্ঞলোকদের মনে ভুল বুঝাবুঝি দেখা দেওয়ার আশঙ্কার কথা চিন্তা করেই বর্তমান অবস্থা বহাল রাখছি। এ কথা বার্তার কিছুদিন পরেই মহানবী ক্রি দুনিয়া থেকে বিদায় গ্রহণ করেন।

- ৯. নবমবার কাবা গৃহ নির্মাণ করেন হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.) হযরত আয়েশা (রা.) -এর ভাগ্নে। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.) মহানবী এর উপরিউক্ত ইচ্ছা সম্পর্কে অবগত ছিলেন। খোলাফায়ে রাশেদীনের পর যখন মঞ্চার উপর তাঁর কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠিত হয় তখন তিনি উক্ত ইচ্ছাকে কার্যে পরিণত করেন এবং কাবা গৃহের নির্মাণ ইবরাহীমী নির্মাণের অনুরূপ করে দেন। কিন্তু মঞ্কার উপর তার কর্তৃত্ব বেশিদিন টিকেনি। অত্যাচারী হাজ্জাজ বিন ইউসূফ মঞ্চায় সৈন্যাভিযান চালিয়ে তাঁকে শহীদ করে দেয়।
- ১০. দশমবার কাবা গৃহ নির্মাণ করেন হাজ্জাজ বিন ইউস্ফ। সে রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা দখল করেই আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইরের এ চির স্বরণীয় কীর্তিটি মুছে ফেলতে মনস্থ করে। সে মতে সে জনগণের মধ্যে প্রচার করতে থাকে যে, আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইরের এ কাজটি ঠিক হয়নি। রাস্লুল্লাহ কাবা গৃহকে যে অবস্থায় রেখে গেছেন, সে অবস্থায় রাখাই আমাদের কর্তব্য। এ অজুহাতে কাবাগৃহকে ভেঙ্গে জাহেলিয়াত আমলের কুরাইশগণ যে ভাবে নির্মাণ করেছিল সে ভাবেই নির্মাণ করা হলো। হাজ্জাজ ইবনে ইউস্ফের পর কোনো কোনো বাদশাহ উল্লিখিত হাদীসের আলোকে কাবা গৃহকে ভেঙ্গে হাদীস অনুযায়ী নির্মাণ করার ইচ্ছা করেছিলেন। কিন্তু তৎকালীন ইমাম মালেক (র.) ও ইবনে আনাস (র.) ফতোয়া দেন যে, এভাবে কাবা গৃহের ভাঙ্গাগড়া অব্যাহত থাকলে পরবর্তী বাদশাহদের জন্য একটি খারাপ দৃষ্টান্ত স্থাপিত হয়ে যাবে এবং কাবাগৃহ তাদের হাতে একটি খেলায় পরিণত হবে। কাজেই বর্তমান যে অবস্থায় আছে সেই অবস্থায়ই থাকতে দেওয়া উচিত। বিশ্বের মুসলিম সমাজ তার এ ফতোয়া গ্রহণ করে নেয়। ফলে আজ পর্যন্ত হাজ্জাজ ইবনে ইউস্ফের নির্মাণই অবশিষ্ট রয়েছে। তবে মেরামতের প্রয়োজনে ছোটখাট ভাঙ্গাগড়ার কাজ সবসময়ই অব্যাহত থাকে। এসব রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, খানায়ে কাবা জগতের সর্বপ্রথম গৃহ এবং কমপক্ষে সর্ব প্রথম উপাসনালয়।

কোনো কবি তার কবিতায় দশবারের নির্মাণের কথা সুন্দরভাবে তুলে ধরেছেন–

بَنىٰ بَيْتَ رَبِّ الْعَرْشِ عَشَرُ فَخُذْهُمْ \* مَلَاتِكَةُ اللَّهِ الْكِرَامُ وَادْمُ. فَشِيئَتُ فَابْراَهِيْم ثُمَّ عَمَالِيْقُ \* قُصَى قُرَيْشُ فَبْلَ هٰذَيْنِ جُرْهُمْ. وَعَبْدُ اللهِ ابْنَ الزُّبَيْرِ بَنْى كَذَا \* بِنَاءُ الْحَجَّاجِ وَهٰذَا مُتَمِّمُ.

-[হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ১০৬-৭, তাফসীরে মাআরেফুল কুরআন, রহুল মা'আনী]

কাবা শরীফের ফজিলত: কাবা শরীফের অনেক ফজিলত রয়েছে-

১. প্রথম ফজিলত হলো কাবাই পৃথিবীর সর্বপ্রথম গৃহ। এক বর্ণনা অনুযায়ী কাবাগৃহের স্থানটিকে আল্লাহ পাক পৃথিবী সৃষ্টির দুই হাজার বৎসর পূর্বে সৃষ্টি করেছেন। কাবার স্থানটি পানির উপরে ভাসমান ফেনা ছিল জমিনকে তার নীচ হতে বিস্তার করা হয়েছে। ─[তাফসীরে খাযেন খ. ১, পৃ. ৮০] তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা] ১ কারার এক নির্মাতা আর রায়তেল মুকাদোসের নির্মাতা হলের হয়রত সলাইমান (আ. ১ । আর হয়

হযরত ইবরাহীম (আ.) কাবার এক নির্মাতা, আর বায়তুল মুকাদ্দাসের নির্মাতা হলেন হযরত সুলাইমান (আ.)। আর হযরত খলীলুল্লাহ সুলাইমান (আ.) হতে বহুগুণে শ্রেষ্ঠ হওয়াতে কোনো সন্দেহ নেই। এ হিসেবেও কাবা বায়তুল মুকাদ্দাস থেকে শ্রেষ্ঠ হওয়ারই কথা। হযরত আদম (আ.)-এর কেবলাও কাবাই ছিল।

- ২. কাবার দ্বিতীয় ফজিলত হলো এই যে, তাতে রয়েছে মাকামে ইবরাহীম। মাকাম অর্থ দাঁড়ানোর স্থান। হযরত ইবরাহীম (আ.) যে পাথরটির উপর দাঁড়িয়ে কাবাগৃহ নির্মাণের কাজ করেছিলেন সেই পাথরটিকে মাকামে ইবরাহীম বলা হয়। হযরত ইবরাহীম (আ.) এ পাথরটির উপর আরোহন করলে পাথরটি প্রয়োজন অনুপাত উপরে উঠত ও নিচে অবতরণ করত। এক কথায় পাথরটি লিফটের ন্যায় কাজে দিতো। ইবরাহীম (আ.) পাথরের যে স্থানটিতে পা রাখতেন কেবল সে স্থানটি নরম হয়ে যেত, এমনকি তাঁর পদচিহ্ন তাতে অঙ্কিত হয়ে পড়েছিল। এখনও তা অবশিষ্ট রয়েছে। হাজীদের জন্য এই পাথরের নিকট দু'রাকাত নামাজ পড়া ওয়াজিব। মসজিদে হারামের যে কোনো স্থানে নামাজ পড়ে নিলে সেই ওয়াজিব পালিত হয়ে যাবে।
- ৩. কাবা শরীফ هُدًى لِلْعَالَمِيْنَ গোটা বিশ্ববাসীর জন্য হেদায়েতের দিশারী, সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্য কিবলা। তার দিকেই মুখ ফিরিয়ে সকলেই নামাজ আদায় করে।
- 8. তাতে রয়েছে اَيَاتُ بَيِّنَاتُ সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলি। যারা তাকে ধ্বংস করতে চেয়েছিল তারা নিজেরাই ধ্বংস হয়েছে। তার কোনো ক্ষতিসাধন করতে পারেনি। পক্ষান্তরে বায়তুল মুকাদাসকে বখতে নসর জামিল বাদশাহ ধ্বংস করে দিয়েছিল। আবরাহার ঘটনা এর জুলন্ত প্রমাণ। যারা সেখানে অসুস্থতা ইত্যাদির জন্য দোয়া করে তাদের দোয়া কবুল হয়।
- ৫. কোনো পাখি কাবা শরীফের উপর দিয়ে উড়ে যেতে পারে না; বরং কাবার সামনে গিয়ে দিক পরিবর্তন করে জায়গা অতিক্রম করে। হাঁা, কোনো পাখি যদি অসুস্থ হয়ে পড়ে তখন সুস্থ হওয়ার জন্য কাবার উপরে গিয়ে উড়ে আবহাওয়া ভোগ করা সেটা ভিন্ন কথা।
- ৬. কাবা শরীফের এরিয়াতে কোনো জংলী প্রাণীও একে অপরের উপর আক্রমণ করে না। কেউ কাউকে কষ্ট দেয় না। যারাই সেখানে গিয়ে আশ্রয় নেয়, নিরাপত্তা লাভ করে। তাদের উপর কোনো আক্রমণ চালানো হয় না। এমনকি কোনো খুনিও যদি সেখানে গিয়ে আশ্রয় নিয়ে নেয়, তাকে সেখানে কেসাসের মধ্যেও হত্যা করার বিধান নেই। তবে যদি সে হারামের ভিতরেই হত্যাকাও বা অন্য কোনো অপরাধ করে, তাহলে তার শান্তি হারামের ভিতরেই দিয়ে দেওয়া জায়েজ হবে। এটা হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া مَرَبُ الْجَمَلُ هَذَا الْبَلَدَ أَنِا الْبَلَدَ أَنِا الْبَلَدَ أَنِا الْبَلَدَ أَنِا الْبَلَدَ الْمَا الْمَالِيَةِ مَا الْمَالِيةِ مَا مَا আখিরাতেও শান্তি থেকে নিরাপদ থাকবে।

-[তাফসীরে কাবীর, মাআরিফুল কুরআন : আল্লামা ইদ্রিস কান্ধলবী]

- ৭. কোনো কোনো ইবাদত এ রকম রয়েছে, যেগুলো কাবা শরীফ ছাড়া অন্য কোথাও আদায়ই হয় না। যেমন− হজ, জিয়ারতে কাবা ও তওয়াফ ইত্যাদি। আবার অনেক ইবাদত যদিও অন্যান্য স্থানে আদায় করে নিলে পালিত হয়ে যায় বটে, তবে কাবা শরীফে আদায় করলে যে পরিমাণ ছওয়াব অর্জন হয় সে পরিমাণ হয় না। যথা−
- \* হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত, রাসূল্লাহ ইরশাদ করেছেন, কোনো ব্যক্তি তার ঘরে নামাজ আদায় করলে সে এক নামাজেরই ছওয়াব পাবে, আর তার মহল্লার মসজিদে আদায় করলে পঁচিশ গুণবেশি ছওয়াব পাবে, আর জুমার মসজিদে আদায় করলে পাঁচশত নামাজের ছওয়াব পাবে, আর বায়তুল মুকাদ্দাসে নামাজ আদায় করলে পঞ্চাশ হাজার নামাজের ছওয়াব পারে, আর আমার মসজিদে অর্থাৎ মসজিদে নববীতে নামাজ আদায় করলে পঞ্চাশ হাজার নামাজের ছওয়াব পাবে। আর মসজিদে হারামে নামাজ আদায় করলে এক লক্ষ নামাজের ছওয়াব পারে। ইবনে মাজাহ
- \* হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত রাসূলুল্লাহ ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি মক্কাতে রমজান মাস পেল, অতঃপর সে পূর্ণ মাসের রোজা রাখল ও সাধ্যানুযায়ী তারাবীহসহ কিয়ামুল লাইল করল, আল্লাহ পাক গায়রে মক্কার মিক্কা ছাড়া অন্যস্থানে] এক লক্ষ রমজান মাসের রোজার ছওয়াব তাকে দান করবেন। প্রতিদিনে তাকে একটা নেকী দিবেন, প্রতিরাতে একটা নেকী দিবেন। প্রতিদিন ও রাত এক একটি গোলাম আজাদ করার ছওয়াব দিবেন। প্রতিদিন ও রাত আল্লাহর রাস্তায় জিহাদে এক একটি ঘোড়া দান করার ছওয়াব দিবেন, এবং প্রতিদিন তার একটা দোয়া কবুল করবেন।

-[বায়হাকী ভ'আবুল ঈমান]

\* হযরত জাবের (রা.) হতে বর্ণিত রাসূলুল্লাহ হ্র্ল্জে বলেছেন, যে মক্কা ও মদিনার যে কোনো একটিতে মারা যাবে সে কিয়ামতের দিন নিরাপদ হয়ে উঠবে। –[দূররে মানছুর]

এছাড়া আরো বহু ফজিলত কাবা শরীফ সম্পর্কে হাদীসে বর্ণিত হয়েছে, আলোচনা দীর্ঘায়িত হওয়ার আশঙ্কায় সেগুলো উল্লেখ করা হলো না। কাবা শরীফের এতসব ফজিলত থাকার পরও ইহুদিরা কিভাবে বলে যে, বায়তুল মুকাদাস কাবার চেয়ে শ্রেষ্ঠ। এটা ছিল ইসলাম ও মুসলমান এবং আমাদের নবীজীর প্রতি তাদের জিদের বহিঃপ্রকাশ। যার প্রতিবাদে আল্লাহ পাক إِنَّ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَوْلَ اَلْكَابِرُ وَضَعَ لِلنَّابِرُ

আর যে ব্যক্তি কাবা শরীফে প্রবেশ করে নিল সে দুনিয়া এবং আখিরাতের সকল বালা মসিবত হতে নিরাপত্তা লাভ করে নিল।

মাসআলা: যদি কোনো ব্যক্তি কাউকে অন্যায় ভাবে হারামের বাহিরে হত্যা করে অথবা শান্তিযোগ্য যে কোনো অপরাধ করে হারামের ভিতরে দাখিল হয়ে যায়। তাহলে কাবা শরীফের সম্মানার্থে তাকে হারামের ভিতরে প্রাণদণ্ড ও দেওয়া যাবে না, এবং শান্তিও প্রদান করা জায়েজ হবে না। হাঁ, তবে আমাদের মাজহাব মতে খাদ্য ও পানীয় না দিয়ে এবং তার কাছে কোনো দ্রব্য বিক্রি না করে তাকে হারাম শরীফের বাহিরে আসতে বাধ্য করা হবে। অতঃপর শান্তি প্রদান করা যাবে। তবে যদি সে হারাম শরীফের ভিতরেই অপরাধ করে ফেলে তাহলে সে অপরাধের শান্তি আলেমদের ঐকমত্যে হারামের ভিতরেই প্রদান করা যাবে।

ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, হারামের বাইরে অপরাধ করে যে ব্যক্তি হারামে আশ্রয় গ্রহণ করেছে তার কাছ থেকে হারামের ভিতরেও কেসাস নেওয়া যাবে। −[তাফসীরে মাযহারী উর্দূ খ. ২, পৃ. ৩০২]

আর আল্লাহর সন্তুষ্টির জন্য মানুষের উপর এ গৃহের হজ করা ফরজ। তবে সবার উপর নয়; বরং যে এ পর্যন্ত পৌছার সামর্থ্য রাখে। আর যে ব্যক্তি আল্লাহর নির্দেশ অস্বীকার করে তাতে আল্লাহর কি ক্ষতি? কেননা আল্লাহ বিশ্বজগত থেকে বে-পরওয়া। কারো অস্বীকারে তাঁর কিছু আসে যায় না, বরং অস্বীকারকারীই ক্ষতিগ্রস্ত হয়।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক শর্তাধীনে মানবজাতির উপর কাবা গৃহের হজ ফরজ করেছেন। শর্ত হলো এই যে, সে পর্যন্ত পৌছার সামর্থ্য থাকতে হবে। সূতরাং কাবা ঘর পর্যন্ত পৌছতে পথ খরচ, যাতায়াত খরচ এবং বাড়ি ফেরা পর্যন্ত পরিবারের লোকদের ভরণপোষণের খরচের উপর যে ব্যক্তি সামর্থ্যবান হবে এবং আকেল, বালেগ, আজাদ ও সুস্থুজ্ঞান রাখবে তার উপরই জীবনে মাত্র একবার হজ করা ফরজ। সূতরাং যারা সামর্থ্য রাখে না, তাদের উপর হজ ফরজ নয়। তেমনিভাবে পাগল, না বালেগ, গোলাম ও অসুস্থ ব্যক্তির উপর হজ ফরজ নয়। রাস্তা নিরাপদ হওয়াও একটি শর্ত। তাই রাস্তায় যদি প্রাণনাশের আশক্ষা থাকে তাহলেও ফরজ হবে না। ইমাম আবৃ হানীফা ও মালেক (র.)-এর মতে, শারীরিক সুস্থতাও শর্ত। তাই তাদের মতে মাজুর, খুব বেশি দুর্বল ব্যক্তির উপরও হজ ফরজ নয়। পক্ষান্তরে ইমাম শাফেয়ী ও আহমদ (র.)-এর নিকট শারীরিক সুস্থতা শর্ত নয়। সৃতরাং তারা উভয়ের মতে শারীরিক দিক দিয়ে অসুস্থ ব্যক্তির অসমর্থ নয়। তাই তার উপরও হজ ফরজ।

-[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩০৩-৫]

মহিলাদের জন্য মাহরাম ব্যক্তি ছাড়া সফর করা শরিয়ত মতে নাজায়েজ। কাজেই মহিলাদের সামর্থ্য তখন-ই হবে, যখন তার সাখে কোনো মাহরাম পুরুষ হজে থাকবে। নিজ খরচে করুক বা মহিলাই তার খরচ বহন করুক। —[মা'আরিফুল কুরআন] పَوْلُهُ وَمَنْ كَفَرَ فَانَّ اللَّهُ عَنِ الْعَالَمِينَ : অর্থাৎ যে ব্যক্তি অস্বীকার করে তার জানা উচিত যে, আল্লাহ সারা বিশ্ব থেকে অমুখাপেক্ষী। সে ব্যক্তিই এ আয়াতের অন্তর্ভুক্ত যে পরিষারভাবে হজকে ফরজ মনে করে না। সে যে ইসলামের গণ্ডী বহির্ভুত তা সবারই জানা। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি হজকে ফরজ বলে বিশ্বাস করে, কিন্তু সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও হজ করে না, সেও এক দিক দিয়ে অবিশ্বাসী। আয়াতে শাসনের ভঙ্গিতে তার সম্পর্কে কুফর শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। কারণ সে কাফেরদের মতো কাজেই লিপ্ত। অবিশ্বাসী কাফের যেরূপ হজের শুরুত্ব অনুভব করে না সেও তদ্ধুপ। এ কারণেই ফিকহ শান্ত্রবিদগণ বলেন, যারা সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও হজ করে না তাদের জন্য এ আয়াতে কঠোর হুশিয়ারী রয়েছে। কারণ সে কাফেরদের মতোই হয়ে গেছে। "নাউযুবিল্লাহ"। অথবা এখানে কুফর দ্বারা ঠুনিটা ভ্রুত্ব বিরা নিয়ামতে অকৃতজ্ঞতা উদ্দেশ্য।

ক্রাস্ল ক্রেরাস্ল ক্রেরাস্ল ক্রেরাস্ল ক্রিতাবগণ! তোমরা
ক্রেআনকে কেন অমান
ক্রেআনকে কেন অমান
তোমাদের কার্যাবলি প্র

٩٩. قُلْ يُاهْلَ الْكِتْبِ لِمَ تَصُدُّونَ تَصْرِفُونَ عَنْ سَبِيْلِ اللّهِ اَىٰ دِيْنِهِ مَنْ اَمَنَ بِتَكْذِيبِكُمْ النّبِي وَكُنْمِ نَعَتِهِ تَبْغُونَهَا اَىٰ تَطْلُبُونَ النّبِي وَكُنْمِ نَعَتِهِ تَبْغُونَهَا اَىٰ تَطْلُبُونَ النّبِي وَكُنْمِ نَعَتِهِ تَبْغُونَهَا اَىٰ تَطْلُبُونَ النّبِيْلَ عِوجًا مَصْدَرُ بِمَعْنِي مُعَوَجَةً اَىٰ السّبِيْلَ عِوجًا مَصْدَرُ بِمَعْنِي مُعَوّجَةً اَىٰ مَائِلَةً عَنِ النّحَقِّ وَانتَمَ شُهَدَاء عَالِمُونَ بِانَ الدّينَ الْمُرْضِي الْقَيْمُ هُو دِينَ الْإسلامِ يَانَ الدّينَ الْمَرْضِي الْقَيْمُ هُو دِينَ الْإسلامِ كَمَا فِي كِتَابِكُمْ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَا كَمَا فِي كِتَابِكُمْ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ مِنَ الْكُفْرِ وَالتَّكُذَيْبِ وَانِتَمَا يُونَ مِنَ الْكُونَ مِنْ الْكُونَ مِنَ الْكُونَ مِنْ الْكُونَ مِنَ الْكُونَ مِنَ الْكُونَ مِنَ الْكُونَ مِنْ الْكُونَ مِنْ الْكُونَ مِنْ الْهُمُونَ مُنْ الْنَاكُونُ الْنَانَ الْمُعَلِّيْ عَلَيْهِ الْمُنْ الْسُلَامِ مِنْ الْنَانَ الْمُنْ الْنَعْمُ الْمُونِ مُنَا اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُونَ مِنْ الْمُنْ الْمُؤْنَ مِنْ الْمُعْرِيْلِ الْمُونَا لِلْمُ الْمُؤْنَ مِنْ الْمُعْمَالِ الْمُنْ الْمُونَ الْمُعْرِيْلِ الْمُعْمَالِ اللْمُ الْمُؤْنَ مُنْ اللّهُ الْمُؤْنَ مِنْ اللّهُ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ مِنْ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ مُنْ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ مُ اللّهُ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمِؤْنَ مُنْ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنُ الْ

١. وَنَزَلَ لَمَّا مَرَّ بَعْضَ الْيَهُودِ عَلَى الْاَوْسِ
 وَالْخُزْرَجِ فَعَاظُهُ تَالْفُهُمْ فَذَكَرَهُمْ بِمَا كَانَ
 بَيْنَهُمْ فِي الْجَاهِلِيتَ قِمِنَ الْفُيتَينِ
 فَتَشَاجُرُوا وَكَادُوا يَقْتَتِلُونَ . يَايُهُا الَّذِينَ
 أمننوا إن تُطِينُعُوا فَرِيْقًا مِّنَ اللَّذِينَ الْاَيْدَ
 الْكِتُبَ يَرُدُوكُمْ بُعْدَ إِيتَمَانِكُمْ كُفِرِيْنَ .
 الْكِتُبَ يَرُدُوكُمْ بُعْدَ إِيتَمَانِكُمْ كُفِرِيْنَ .

١. وَكَثِيفَ تَكُفُرُونَ اِسْتِفْهَامُ تَعْجِيبٍ
 وَتَوْبِينِ وَأَنْتُمْ تُتُلَى عَلَيْكُم الْيْتُ اللّهِ
 وَفَيْكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمْ يَتَمَسَّكُ
 ياللّهِ فَقَذْ هُدِيَ اللّهِ صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ.

#### অনুবাদ:

৯৮. হে রাস্ল আপুনি বলে দিন, হে আহলে কিতাবগণ! তোমরা আল্লাহর নিদর্শনসমূহ তথা কুরআনকে কেন অমান্য করছ? অথচ আল্লাহ তা আলা তোমাদের কার্যাবলি প্রত্যক্ষ করেছেন। তোমাদেরকে এর প্রতিদান দিবেন।

৯৯. [হে রাসূল ক্রালার !] আপনি বলে দিন, হে আহলে কিতাবগণ! তোমরা কেন মু'মিনদেরকে আল্লাহর পথ হতে তার দীন হতে নবীয়ে করীম ক্রিছ -এর মিথ্যায়ন করে ও তাঁর নিদর্শনাবলি লুকিয়ে বাধা দিচ্ছ? কেন তোমরা তাদের দীনের পথে বক্রতা অনুসন্ধান করছ? (عوجاً) মাসদার مُعَوَّجُهُ ইসমে মাফউলের অর্থে ব্যবহৃত অর্থাৎ সত্য বিমৃখ পথ কেন খুঁজছ? অথচ তোমরা সাক্ষী এবং তোমরা জান যে, পছন্দনীয় এবং সঠিক ধর্ম ইসলামই. যেরূপ তোমাদের কিতাবে রয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কুফর মিথ্যায়ন প্রভৃতি <u>আমল সম্পর্কে উদাসীন নন।</u> তিনি কেবল তোমাদেরকে একটি সময় পর্যন্ত অবকাশ দিয়ে রেখেছেন মাত্র। অতঃপর তোমাদেরকে এর শাস্তি দেবেন। ১০০, সামনের আয়াতটি ঐ সময় নাজিল হয়, যখন জনৈক ইহুদি আওস ও খাজরাজ গোত্রীয় লোকদের পাশ দিয়ে অতিক্রম করে তখন তারা উভয় গোত্রের পারস্পরিক ভালোবাসায় তাকে ক্রোধানিত করে তোলে। সূতরাং ঐ ইহুদি ব্যক্তি আওস ও খাজরাজের মধ্যে জাহেলী যুগের ফেতনার [যুদ্ধের] কথা স্মরণ করিয়ে দেয়। যার দরুন তারা পরস্পরে ঝগড়ায় লিপ্ত হয়ে পরে, পরস্পরে রক্তপাত হওয়ার উপক্রম হয়ে গিয়েছিল। হে মু'মিনগণ! তোমরা যদি আহলে কিতাবদের দল বিশেষের কথা মেনে নাও, তবে তারা তোমাদেরকে ঈমান আনার পর পুনরায় নাফরমান সম্প্রদায় বানিয়ে ছাড়বে।

১০১. আর তোমরা কেমন করে আল্লাহর নাফরমানি করতে পার (کَبَتْنَ) প্রশ্নবোধক শব্দটি আশ্চর্য ও তিরন্ধারের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। অথচ তোমাদের নিকট আল্লাহর আয়াতসমূহ পঠিত হচ্ছে, এবং তোমাদের মধ্যে তাঁর রাসূল বর্তমান রয়েছেন। আর যে ব্যক্তি আল্লাহ তা আলাকে তাঁর দীন বা ক্রআনকে সৃদৃঢ়ভাবে আঁকড়িয়ে ধরবে, নিশ্চয় সেরল সত্যপথের হেদায়েত পাবে।

## তাহকীক ও তারকীব

عَرَجًا) আইন বর্ণে যেরের সহিত মাআনিতে অর্থাৎ আর্থিক বিষয়ে ব্যবহৃত হয়। আর عَرَجًا আইন বর্ণে জবরের সহিত বাহ্যিক দেহধারী বস্তুর ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়। এখানে عَرَجًا মাসদারটি ইসমে মাফউল তথা مُعَرَّجَةً [বক্র] এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

عَوجًا বাক্যটির অর্থগত রূপ হবে تَتُكُونَ السَّبِيْلَ الْمُعْتَذِلَةَ وَتَطَّلْبُوْنَ السَّبِيْلَ الْمُعْتَرَجَة তোমরা সরল সঠিক পথ হেড়ে বক্র রাস্তা অনুসন্ধান করছ। –[হাশিয়াতুস সাবী]

وَمَ عَلَيْهُا ـ عَرَجَا - مِعَ عَلَاهِ ) थात शक शन राय़ । आत ﴿ مَا عَلَيْهُا ـ عَرَجَا - مِعَ عَلَمَ اللهِ عَ عراية عراية - مِعَامِ عليه عليه عليه عراية - مِعَامِة عليه الله عليه عراية عراية الله عراية عراية الله عراية ا

مَّ مَا اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ वाका पूषि كَيْفَ تَكُفُروْنَ वाका पूषि وَانْتُمْ تَتُلُى عَلَيْكُمُ اٰياَتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ -[शिनाराष्ट्रम आवी]

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র: عَلْ يَهَا الْكِتَابِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِاْيَاتِ اللَّهِ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আহলে কিতাবদের ভ্রান্তবিশ্বাস ও তাদের সন্দেহ সম্পর্কে আলোচনা ছিল। মাঝখানে কাবাগৃহ ও হজ সম্পর্কে আলোচনা হয়েছে। আলোচ্য আয়াতসমূহে পূনরায় আহলে কিতাবদের সম্বোধন করা হছে। তবে এই সম্বোধনের বিষয়টি একটা বিশেষ ঘটনার সাথে জড়িত।

আয়াতের শানে নুযুল: ইবনে ইসহাক বর্ণনা করেছেন, আর যায়েদ ইবনে আসলাম থেকে একদল লোক বর্ণনা করেছেন যে, এক ইহুদি ব্যক্তি যার নাম ছিল সাম্মাস ইবনে কায়েস। সে মুসলমানদের প্রতি অত্যন্ত হিংসা ও বিদ্বেষ রাখত। একদা সে আওস ও খাজরাজের এক মজলিস দিয়ে অতিক্রম করে। সেখানে আনসারী এই গোত্র দুটি এক জায়গায় বসেছিল। সাম্মাস যখন তাদের পরষ্পরের ভালোবাসা ও স্নেহ মমতা দেখাল, তখন সে হিংসার আগুনে জ্বলে উঠল। মূর্খতার যুগে গোত্র দুটির মধ্যে অত্যন্ত দুশমনি ও বিদ্বেষ ছিল। প্রসিদ্ধ বুআছ যুদ্ধ এই দুটি গোত্রের মধ্যেই সংঘটিত হয়েছিল। আর সেই যুদ্ধে আওস গোত্রের লোকদের বিজয় হয়েছিল। সাম্মাস ইবনে কায়েসের চোখে আওস ও খাজরাজের পারষ্পরিক বন্ধুত্বের সম্পর্ক ভালো লাগল না। এজন্য সে তাদের মধ্যে বিভক্তি ও বিবাদ সৃষ্টির চিন্তায় লেগে গেল। শেষ পর্যন্ত মনে মনে সিদ্ধান্ত নিল যে, তাদের মধ্যে বুআছ যুদ্ধের আলোচনা তোলে ধরা হোক। সুতরাং সে তার সাথি একজন ইহুদি যুবককে বলল, তুমি গিয়ে তাদের নিকট বসে যাবে। অতঃপর তাদের সামনে বুআছ যুদ্ধের আলোচনা তুলে ধরবে। সুতরাং সে এরপই করল। আর ঐ যুদ্ধের সময় যে সব কবিতা পাঠ করা হয়েছিল সেগুলোকে সে পুনরাবৃত্তি করল। এই কবিতাগুলো পাঠ করা মাত্রই এক অগ্নিশিখা জ্বলে উঠলো। এবং তর্কযুদ্ধ, পরে লাঠি-ডাভার যুদ্ধের পর্যায়ে পৌছে গেল। উভয় গোত্রের লোকদের মধ্য থেকে এক একজন করে ময়দানে লড়াইয়ের জন্য প্রস্তুতি নিতে লাগল। আওস ইবনে কাইযী নামক এক যুবক আওস গোত্রের তরফ থেকে আর বনী মাসলামার বিন মাসখার নামক এক যুবক খাজরাজের পক্ষ থেকে ময়দানে নেমে পড়ল। উভয় গোত্রের অন্যান্য লোকেরা তাদের উভয়ের সাথে যোগ দিতে লাগল। এমনকি যুদ্ধের সময় ও স্থান নির্ধারণ হয়ে গেল। হুজুর 🚃 যখন এর সংবাদ পেলেন তখন তাৎক্ষণিক ভাবে সেখানে উপস্থিত হলেন, আর বললেন, একি মূর্যতা? আমার জীবদ্দশায় মুসলমান হয়ে পরষ্পর বন্ধু ভাবাপনু হওয়ার পর তোমরা একি করছ? তোমরা কি এ অবস্থায়ই কুফরের দিকে ফিরে যেতে চাও? এতে <mark>উভয় পক্ষের চৈতন্য</mark> ফিরে পেল। তারা বুঝতে পারল এটা ছিল শয়তানের প্ররোচনা। এরপর সবাই একে অপরকে বুকে **জড়িয়ে ধরে কাঁন্রাকাটি** করল এবহং তওবা করল। এ ঘটনা সম্পর্কে আলোচ্য আয়াত সমূহ অবতীর্ণ হয়। আল্লামা আলূসী (র.) वा आद्वाश्त निमर्ननावनित वाशाय आद्वामा أياتُ اللَّهِ वह आग्नाट قُلْ يَا اَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكُفُرُونَ باياتِ اللَّهِ .... الخ সুয়ৃতী (র.) বলেছেন, কুরআনের আয়াত উদ্দেশ্য। আল্লামা ফখরুন্দীন রা**যী (র.) বলেন, আল্লাহর আ**য়াতসমূহের দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে, ঐ সকল দালাইল যেগুলোকে আল্লাহ পাক মুহাম্মদ 🚃 -এর **নবুয়তের সভ্যভার উপর কায়েম ক**রেছেন। আর তাদের তথা ইহুদিদের অস্বীকার করার মর্ম হচ্ছে নবুয়তে মুহাম্বদীর উপর প্রমাণ হওয়ার কথা অস্বীকার করা। وَاللُّهُ شَهْبَدَ عَلَى مَا অর্থাৎ আল্লাহ পাক তোমাদের আমল অর্থাৎ নবুয়তে মুহাম্বদীর সত্যতার প্রমাণাদি অস্বীকার করার ব্যাপারে সাক্ষী প্রত্যক্ষকারী। তাই তিনি এর উপর তোমাদেরকে শাস্তি প্রদান **করবেন। এই আয়াতে আল্লাহ পাক ইহুদিদে**র পথ ভ্রষ্টতার প্রতিবাদ করেছেন। আর সামনের আয়াতে তাদের اشَكُرُلُ তথা দুর্বল মুসলমানদেরকে পথভষ্টকরণের উপর প্রতিবাদ করা হয়েছে। সুতরাং ইরশাদ হয়েছে- قَلْ يَا آمَلُ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ उत्प्राहि दाप्ताहिन, তোমরা লোকদেরকে আল্লাহর দীনের রাস্তা থেকে কেন বিচ্ছিন্ন করছ? কেন তাদের দীনের পথে বক্রতা অনুসন্ধান করছ? িট্রাই আথচ তোমরা নিজেরাই সাক্ষী নিজেরাই জান। **কিসের উপর সাক্ষী, কিসে**র উপর অবগত? এর ব্যাখ্যায় হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, হে আহলে কিতাবগণ! তোমরা এ কথার উপর সাক্ষী যে, তাওরাতে একথা আছে যে, যে ধর্ম ব্যতীত আল্লাহ অন্য কোনো ধর্ম কবুল করেন না. সেটি হচ্ছে একমাত্র ইসলাম। এর দ্বিতীয় ব্যাখ্যা হলো এই যে, তোমরা মুহাম্মদ 🚃 -এর নবুয়তের উপর প্রকাশিত মোজেজাত সম্পর্কে অবগত। তৃতীয় ব্যাখ্যা হলো এই যে, আল্লাহর রাস্তা থেকে লোকদেরকে বিচ্ছিন্ন করা, বিরত রাখা অবৈধ হওয়ার উপর তোমরা অবশ্যই অবগত। وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করেছেন। পরবর্তী আয়াত اللَّذِيْنَ أُمِنُوا اللَّهِ عَنَى الْمِنُوا এর মধ্যে মুমিনদেরকে ইহুদিদের কথার প্রতি ক্রক্ষেপ না করার জন্য সতর্ক করা হয়েছে। পূর্ববর্তী <mark>আয়াতে তাদের</mark> প্রতারণা বিভ্রান্তি সৃষ্টি করার উপর সতর্ক করা হয়েছিল। মুমিনদেরকে একথার উপর সতর্ক করা হয়েছে যে, ইহুদি ও মুনাফিকদের মূল লক্ষ্য হচ্ছে মুসলমানদেরকে তাদের পবিত্র ধর্ম ইসলাম থেকে বিচ্যুত করে দেওয়া। অতঃপর وُمَى ই বলে পূর্বোক্ত ভীতি প্রদর্শনের পর প্রতিশ্রুতি প্রদান করা হছে। يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ اللَّي صَراطٍ مُسْتَقِقْبِم -[তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৭৩-৭৫]

#### অনুবাদ :

যেরূপ তাকে ভয় করা উচিত। এরকম ভাবে যে, তাঁর আনুগত্য করা যাবে, নাফরমানি করা যাবে না। তাঁর কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা যাবে, অকৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা যাবে না। তাকে স্মরণ রাখা যাবে ভুলা যাবে না। এ আয়াত অবতরণের পর সাহাবাগণ আরজ করলেন, হে আল্লাহর রাসূল 🕮 ! এরূপ ভয় করার সামর্থ্য কার আছে? এর فَاتَّقُوا اللُّهُ مَا अवाद आकार शांक जांत देतशांन فَاتَّقُوا اللُّهُ مَا اسْتُطَعْتُمُ । দারা রহিত করে দিলেন। আর তোমরা মুসলমান না হয়ে মৃত্যুবরণ করো না অর্থাৎ একত্বাদে বিশ্বাসী না হয়ে মৃত্যুবরণ করো না।

১০৩. <u>আর তোমরা আল্লাহর রজ্জুকে</u> তথা দীনে ইসলামকে <u>একত্র হয়ে</u> সুদৃঢ়ভাবে <u>আঁকড়ে ধর।</u> আর মুসলমান হওয়ার পর বিচ্ছি<u>ন্ন হয়ো না</u>। হে আওস ও খাজরাজ গোত্রদ্বয়ের লোকেরা! তোমরা নিজেদের উপর আল্লাহর কৃত নিয়ামতের কথা স্মরণ কর। যখন তোমরা मुजलमान २७ यात शृदर्व একে অन्यात पूर्णमन ছिल, অতঃপর তিনি তোমাদের অন্তরে ইসলামের খাতিরে সম্প্রীতি সৃষ্টি করে দিয়েছেন। অনন্তর তোমরা তাঁরই নিয়ামতে পরস্পরে দীন ও সহায়তার ভাই ভাই হয়ে গেলে। আর তোমরা দোজখের পারের নিকটবর্তী হয়ে গিয়েছিলে, তোমরা দোজখে নিক্ষিপ্ত হতে কেবল কাফেরাবস্থায় মৃত্যুবরণ করাটাই বাকি ছিল। অতঃপর তিনি তোমাদেরকে ঈমানের খাতিরে দোজখ হতে রক্ষা করেছেন। এমনিভাবে যেরূপ তোমাদের জন্য উল্লিখিত বিধানসমূহের বর্ণনা করেছেন, আল্লাহ তা'আলা তাঁর নিদর্শনসমূহ তোমাদের নিকট সুস্পষ্ট ভাষায় ব্যক্ত করেন, যাতে তোমরা হেদায়েতপ্রাপ্ত হতে পার।

١٠٢ ، يَايَهُا الَّذِيْنَ امْنُوا اتَّقُوا اللَّهُ حُقَّ ١٠٢ . يَايُّهُا الَّذِيْنَ امْنُوا اتَّقُوا اللَّهُ حُقَّ تَقْتِهِ بِأَنْ يُطَاعَ فَلاَ يُعْضِى وَيُشْكُرُ فَلَا يُكُفُرُو يُذْكَرَ فَلَا يُنْسَى فَقَالُوا يَا رَسُولُ اللُّهِ وَمَنَ يَقَيُوى عَسلني هُذَا فَنُسِعَ بِقَوْلِهِ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَسَطَعْتُمْ وَلاَ تَسَمُوتُنَّ إِلَّا وَٱنْتُمُ مُسَلَّمُونَ مُوَجِّدُونَ ـ

وَاعْتَصِمُوا تَمَسَّكُوا بِحَبْلِ اللَّهِ أَي دِيْنِهِ جَمِيْعًا وَلاَ تَفَرَّقُوْا بَعْدَ الْإسْلام وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّه أَنْعَامَهُ عَلَيْكُمْ يَا مَعْشَرَ الْأَوْسِ وَالْخَنْزَرِجِ إِذْ كُنْتُمْ قَبْلَ الْاِسْكُلِمِ اَعْدَاءً فَالَّفَ جَمْعَ بَيْنَ قُلُوْبِكُمْ بِالْاسْلَامِ فَاصْبَحْتُمْ فَصِرْتُمْ بنيعْمَتِه إِخْوَانًا فِي الدِّيْنِ وَالْوِلاَيَةِ وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا طَرْفِ حُفْرَةٍ مِّنَ الْنَار لَيْسَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الْوُقُوعِ فِيْهَا إِلَّا أَنُّ تَمُوْتُوا كُفَّاراً فَانَقَذَكُمْ مِنْهَا بِالْإِيْمَانِ كَذٰلِكَ كَمَا بَيَّنَ لَكُمْ مَا ذُكِرَ يُبَيِّنُ اللُّهُ لَكُمْ أَيْتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ .

#### অনুবাদ :

দরকার যারা মানুষকে কল্যাণ তথা ইসলামের দিকে আহ্বান করবে, ভালোকাজের নির্দেশ দেবে এবং মন্দকাজ থেকে বিরত রাখবে আর তারাই তথা কল্যাণের প্রতি আহ্বানকারী ভালোকাজের নির্দেশ দানকারী ও মন্দকাজে বাধাদানকারীগণই সফলকাম কামিয়াব। আর আয়াতে تَبُعيْضيَّهُ অব্যয় পদটি مُنكُمْ) -এর মধ্যে مِنْ অব্যয় পদটি অর্থাৎ কিছু সংখ্যক বুঝাতে ব্যবহৃত হয়েছে। কেন্না উল্লিখিত হুকুমটি ফরজে কেফায়াহ পর্যায়ের, উন্মতের সকল ব্যক্তির উপর আবশ্যকীয়ও নয় এবং প্রত্যেকের জন্য উপযোগীও নয়। যেমন উদাহরণত মূর্খ লোকের জন্য। কেউ কেউ مِنْ অব্যয় পদটিকে অতিরিক্ত বলেছেন । তখন (وَلْتَكُنْ مِتَنْكُمْ أُشَّةً) -এর মর্ম হবে । यात्व তোমরা একদল হতে পারো (لتَكُونُوا أُمَّةً) ১০৫. এবং <u>তোমরা</u> সেসব লোকদের ন্যায় হয়ো না যারা দলিল- প্রমাণপ্রাপ্ত হওয়ার পরও বিচ্ছিন হচ্ছে আপন ধর্ম হতে এবং তাতে মতবিরোধ করেছে আর তারা হচ্ছে ইহুদি ও খ্রিস্টানেরা। আর তাদের জন্য রয়েছে ় কঠিন শাস্তি।

الْخَيْر الْإِسْلَام وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ مِ وَأُولَٰنُّكَ الدَّاعُونَ الْأُمِرُونَ وَالنَّاهُونَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ . الْفَاتَنُووْنَ وَمِنْ لِلتَّبِعِينَضِ لَأَنَّ مَا ذُكِرَ فَرْضُ كِهِ فَايَةٍ لا يَلْزَمُ كُلُّ الْأُمَّة وَلاَ يَلِيْتُ بِكُلِّ وَاحِدٍ كَالْجَاهِلِ وَقِيْلَ زَائدَةً أَيْ لِتَكُونُوا أُمَّةً.

١٠٥. وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ تَفَرَّقُوا عَنْ دِيْنِهِمْ وَاخْتَلُفُوا فِيْهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيّنَاتُ وَهُمُ الْيَهُودُ وَالنُّصَارِي وَأُولَيْكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ.

# তাহকীক ও তারকীব

ছिल, পেশযুক্ত ওয়াও (و) ि 'ठा' घाता وَعْيَة े भक्ि आসल وَعْيَة كَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ تُقَاتِه أَيْ حَقَّ تُقَاقِه أَيْ حَقَّ تُقَاوَاهُ পরিবর্তিত হয়েছে। যেরূপ تخبت ও بنية এর মধ্যে করা হয়েছে। এবং যবর যুক্ত 'ইয়া' টি 'আলীফ' দ্বারা বদলে গেছে। ফলে হিন্দ্র হয়ে গেছে। ইয়ার পূর্বের বর্ণ 'কাফ' হরফে সহীহ সাকিন, এজন্যে ইয়ার হরকত কাফের মধ্যে নকল করে দিয়ে ইয়াকে আলিফ দ্বারা বদলানো হয়েছে। ইমাম যুজাজ (র.) এতে তিনটি লোগাত জায়েজ বলেছেন-

ا - إِنَاةً ٥٠ وَقَاةً ٨. رُتَعَاةً ٨.

عُتِصًامُ অর্থ- দৃঢ়ভাবে আকড়িয়ে ধরা, শক্তভাবে ধরা।

र्वा आल्लाह्त तिन क्रा कर का नामत्न आमत्व कर्ष وَبُولَ وَبُولَ وَجَبَالَ वर्ष - पि, तिन, तब्जू। वर्ष्वित्त أَ وَبُولَ وَجَبُل क्रिनाजालार। أصبحتم मात

(اَخُواَنُ अर्थ- तक्नु, ভाই ﴿ وَعُوانَ अर्थ- तक्नु, ভाই ﴿ وَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْخُوانُ انْقَاذَ - حُفْرَ কিনারা, পার্শ্ব। বহুবচনে أَشْفَاءُ অর্থ- পর্ত । বহুবচনে طُرْف يَشَفَا - اخْبَرَةُ অর্থ- রক্ষা করা, মুক্তি দেওয়া।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चারাতের যোগসূত্র: পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কাফের ও মুনাফেকদের গোমরাহী এবং প্রতারণা থেকে মুমিনদেরকে সতর্ক থাকার হকুম দেওয়া হয়েছিল। আর এই আয়াতে মুমিনদিগকে আল্লাহ পাকের প্রতি ভয় রাখার, তার প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করার এবং যাবতীয় কল্যাণকর কাজে আত্মনিয়োগ করার নির্দেশ দিয়েছেন। প্রথমত: ইরশাদ হয়েছে, তোমরা আল্লাহকে ভয় কর। (اَعَمُوا اللّهُ) দ্বিতীয়ত: ইরশাদ হয়েছে, তোমরা আল্লাহর রশিকে সুদৃঢ়ভাবে আঁকড়ে ধর। (اَعَمُوا اللّهُ) এই বর্ণনা ধারার কারণ ত্রীয়ত হকুম হয়েছে, তোমরা আল্লাহর নিয়ামতসমূহকে শ্বরণ কর— (وَاذْكُرُوا نِعْمَةُ اللّهُ عَلَيْكُمُ) এই বর্ণনা ধারার কারণ এই যে, মানুষ যখন কোনো কাজ করে তখন কোনো উদ্দেশ্য সামনে রেখেই করে। হয় কোনো ক্ষতির আশক্ষা থেকে আত্মরক্ষার জন্য করে অথবা কোনো কিছু পাওয়ার আশায় করে। আর ক্ষতি থেকে আত্মরক্ষার বিষয়টা লাভ অর্জন করার চেয়ে অধিক গুরুত্বহ। তাই প্রথমে আল্লাহর আজাব থেকে আত্মরক্ষা লাভের নিমিত্তে আল্লাহকে ভয় করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অতঃপর আল্লাহর রশিকে সুদৃঢ় ভাবে আঁকড়ে ধরার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। তারপর আল্লাহর নিয়ামুতকে শ্বরণ করার হকুম দেওয়া হয়েছে। অস্ব আন্তাত্রর চেষ্টা করে তাদেরকে কামেল বানানোর চেষ্টায় আত্মনিয়োগ করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। তারস্বীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৭৬-৮২)

আয়াতের শানে নুযুল: আল্লামা বগবী মোকাতেল ইবনে হাব্বানের বর্ণনায় লিখেছেন যে, বর্বরতার যুগে আওস ও খাজরাজ গোত্রের মধ্যে ছিল চরম দুশমনি এবং লড়াই। যখন প্রিয়নবী মক্কায়ে মুয়াজ্জমা থেকে হিজরত করে মদিনায় তাশরিফ আনলেন, তখন তিনি তাদের মধ্যে মীমাংসা করে দিলেন। উভয় গোত্র মুসলমান হয়ে শান্তিপূর্ণ পরিবেশে ভাই ভাই হয়ে বাস করতে লাগল। ঘটনাক্রমে একবার আওস গোত্রের সালবা ইবনে গনাম এবং খাজরাজ গোত্রের আসাদ ইবনে জোরার এর মধ্যে গোত্রীয় প্রাধান্য সম্পর্কে ঝগড়া হলো। সালবা বললেন আমরাই আওস গোত্রের লোক। আমাদের মধ্যেই রয়েছেন খোজায়া ইবনে সাবেত (রা.) যার একজনের সাক্ষ্য দুইজনের সাক্ষী গণ্য করা হয়। আর আমাদের গোত্রেই রয়েছে হানজালা (রা.) যাকে ফেরেশতাগণ গোসল দিয়েছিলেন এবং আমাদের গোত্রেই রয়েছে আসেম ইবনে সাবেত আর আমাদের মধ্যেই রয়েছে হ্যরত সাদ ইবনে মা'আজ যার মৃত্যুর সময় আল্লাহর আরশ পর্যন্ত কেঁপে উঠেছিল। আর বনূ কুরাইজার ব্যাপারে আল্লাহ পাক তাঁর সিদ্ধান্ত পছন্দ করেছিলেন।

অপর পক্ষে খাজরাজ গোত্রের আসাদ বললেন, আমাদের গোত্রেই রয়েছেন চারজন ব্যক্তি যারা ক্রআনের হাফেজ, কারী এবং আলেম হয়েছেন। তাঁরা হলেন উবাই ইবনে কাব, মু'আজ ইবনে জাবাল, জায়েদ ইবনে সাবেত এবং আবৃ জায়েদ (রা.)। আর আমাদের মধ্যেই রয়েছেন সাদ ইবনে উবায়দা (রা.) যিনি আনসারদের খতিব এবং সরদার পদে অধিষ্ঠিত। তাদের উভয়ের বিতর্ক এভাবে শুরু হলো এবং পরস্পরে পরস্পরে গোস্যা ও রাগ এসে গেল। উভয়ে নিজ নিজ গোত্রের প্রশংসায় কবিতা আবৃতি করতে লাগলেন। এমনকি উভয় গোত্রের লোকেরা হাতিয়ার নিয়ে হাজির হলো। এমন সময় প্রিয়নবী আগমন করলেন, তখন এই আয়াত নাজিল হয়েন تَعْرَا اللهُ حَتْى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ حَتْى اللهُ حَتْى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

গ্রন্থকার আল্লামা সুয়ূতী (র.) তাকওয়ার হক এর সূরত বর্ণনা করতে গিয়ে লিখেছেন آنْ يُعْطَىٰ عَلَا يَعْصِىٰ وَيَسْكُرُ فَلَا اللهِ وَهُ وَيَسْكُرُ فَلَا يَنْسُى صَادِّة অর্থাৎ তাকওয়ার হক হলো এই যে, প্রত্যেক কাজে আল্লাহর আনুগত্য করা, আনুগত্যের বিপরীত কোনো কাজ না করা, আল্লাহকে সর্বদা স্বরণে রাখা কখনো তাকে না ভুলা এবং সর্বদা তাঁর কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা অকৃতজ্ঞ না হওয়া।

- মূলত এটি একটি হাদীস হযরত ইবনে মাসঊদ (রা.) হতে মারফূ ও মাওকৃফ উভয় রকম সনদে বর্ণিত হয়েছে।
- ইমাম মুজাহিদ (র.) বলেছেন, আল্লাহর রাস্তায় জিহাদ করার হক আদায় কর, আল্লাহর নির্দেশাবলি পালনের ক্ষেত্রে তোমাদেরকে যেন কোনো সমালোচকের সমালোচনায় বিরত না রাখে। আল্লাহর ইনসাফ প্রতিষ্ঠার জন্য দাঁড়িয়ে যাও, এতে যদিও তোমাদের, তোমাদের মাতা-পিতা ও সন্তান সন্ততির ক্ষতি হয়।
- হয়রত আনাস (রা.) বলেন, বান্দা ততক্ষণ পর্যন্ত তাকওয়ার হক আদায় করতে পারবেনা য়তক্ষণ পর্যন্ত সে নিজের জবানের হেফাজত না করেছে।
- আল্লামা কাজী সানাউল্লাহ পানীপতী (র.) বলেন, এই আয়াতের দাবি হলো ওয়ালায়েতের পরাকাষ্ঠা অর্জন করা ওয়াজিব।
  মূলত: হাদীসে হ্যরত ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণিত তাক্ওয়ার হকের উদ্দেশ্য ও মর্মকেই ওলামাগণ বিভিন্ন ভাষায় প্রকাশ
  করেছেন। –[তাফসীরে রুহুল মা'আনী, মাযহারী ও মা'আরিফুল কুরআন]
  তাকওয়ার হক পালন কি রহিত?: আল্লামা সুযূতী (র.) বলেছেন যে, এই আয়াত নাজিল হলে সাহাবাদের জন্য বড় কঠিন
  মনে হলো, তাই তারা হুজুর ==== -এর দরবারে আরজ করলেন, হে আল্লাহর রাসূল===! এই হুকুম পালন করার মতো
  সামর্থ্য শক্তি কার মধ্যে রয়েছে? তাদের এ কথার পর তিন্তি নাম্বিটি নাম্বিটি তামাদের যতিটুকু শক্তি সামর্থ্য রয়েছে
- তদানুযায়ী তাক্ওয়া অবলম্বন করতে থাক। এই আয়াত দ্বারা প্রথম আয়াতের হকুম রহিত হয়ে গেছে। মুকাতিল বলেছেন, সূরা আলে ইমরানের মধ্যে এ আয়াত ব্যতীত আর কোনো আয়াত রহিত নেই। –[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩১৮] আল্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, এই আয়াতটি রহিত হওয়ার কথা অনেক ওলামাগণই দাবি করেছেন। আর ইবনে মাসউদ

(রা.) থেকে তা বর্ণিত রয়েছে। গ্রন্থকার ও অনুরূপই বলেছেন। আনাস, কাতাদা ও হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর এক বর্ণনায় এরপই পাওয়া যায়। তবে আল্লামা ফখরুদ্দীন রায়ী (র.) এর ভাষ্য মতে, আয়াতটি রহিত নয়।

তিনি বলেন, কিছু সংখ্যক ওলামাদের ধারণা যে, এই আয়াতের প্রথমাংশ (اتَّقُوا أَلْلهَ حَقَّ تَقَاتُهُ اللهُ عَنَّ اللهُ وَانْتَهُ مُسُلِمُونَ وَاللهُ عَامَا اللهُ عَمُونُ وَالْا تَمُونُونَ اللهُ وَانْتَهُمْ مُسُلِمُونَ وَاللهُ عَامَا اللهُ عَامَا اللهُ اللهُ عَامَا اللهُ عَامَا اللهُ عَامَا اللهُ اللهُ اللهُ عَامَا اللهُ عَامَا اللهُ عَامَا اللهُ اللهُ اللهُ عَامَا اللهُ عَامَا اللهُ اللهُ اللهُ عَامَا اللهُ اللهُ اللهُ عَامَا اللهُ اللهُ عَامَا اللهُ الله

তবে জমহুর তত্ত্বজ্ঞানী ওলামাগণ বলেছেন, প্রথমাংশটি রহিত হয়ে যাওয়ার উক্তিটা ঠিক নয়। এর স্বপক্ষে তারা নিম্নে বর্ণিত প্রমাণাদি পেশ করেছেন।

- ১. হযরত মু'আজ (রা.) হতে বর্ণিত রাসূলুল্লাহ তাঁকে জিজ্ঞাসা করলেন, হে মু'আজ! তুমি কি জান বান্দাদের উপর আল্লাহ তা'আলার কি হক রয়েছে? উত্তরে হযরত মু'আজ বললেন, আল্লাহ এবং তাঁর রাসূলই ভালো জানেন। তখন হুজুর ইরশাদ করলেন, তা হচ্ছে এই যে, বান্দাগণ আল্লাহর ইবাদত করবে এবং তাঁর সাথে কাউকে শরিক করবে না। আর এটা রহিত হয়ে যাওয়া ঠিক হতে পারে না।
- ج. (اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تَفَاتِهِ) -এর অর্থ হলো আল্লাহকে ভয় কর, যেরূপ তাঁকে ভয় করার হক রয়েছে। আর তা অর্জিত হবে যাবতীয় পাপকর্ম বর্জনের মাধ্যমে। আর তা তো রহিত হওয়া জায়েজ হতে পারে না। কেননা এতে কোনো কোনো পাপ কাজ মুবাহ বুঝা যাবে। আর তখন اللَّهُ مَا اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَل

আল্লামা আলুসী (র.) উভয় উক্তি ও মতের মধ্যে সমন্বয় সৃষ্টি করতে গিয়ে বলেছেন, যারা রহিত হওয়ার মত পোষণ করেছেন, তারা يَحِتَّ لَهُ وَيَلَيْتُ بِجَلَالِهِ وَعَظَمَتِهُ مَع مِمْ عَدَّ تُقَاتِه আল্লহর হক এবং তাঁর ব্যুগী ও সুমহান শান অনুযায়ী তাঁকে ভয় করা। আর এটাতো সভব নয়। যেরপ্

আর যারা বলেন, রহিত নয় তাদের মতে এর মর্ম হচ্ছে এই যে, الله وَيُقَاءً حَقًّا أَى ثَابِتًا وَ وَأَجِبًا وَ وَأَجِبًا وَ وَأَجِبًا وَ مِا عِلَمُ اللهُ عَلَى مُعَالِمُ عَمْ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

व्यत गाथा। واللهُ عَنَّ تَقَالِهِ اللَّهُ عَنَّ تَقَالِهِ श्रावि فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُم

স্তরাং حَقَّ تَعَاتِه আরাভিটি রহিত না মানাই অধিক বিশুদ্ধ। কারণ রহিত তখন বলার প্রয়োজন হতো যদি আয়াত দুটির মধ্যে সমন্বয় সাধন সভব না হতো। আর এখানে তো সমন্বয় সম্ভব রয়েছে। সুতরাং আয়াতের মর্ম হবে اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تُعَاتِهِ مَا আরাহকে এরপ ভয় কর, যেরপ ভয় করা তাঁর হক রয়েছে নিজের শক্তি সামর্থ্য অনুযায়ী।

-[তাফসীরে রহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ১৭-১৮. কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৭৭, জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫২৪] పَوْلَا تَمُوْلُو وَلَا تَمُوْلُو وَلَا تَمُولُو وَلَا عَلَى الله وَمُولُو وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَمُولُو وَلَا عَلَى الله وَلِمُ الله وَلَا عَلَى الله وَلِمَ الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلِي الله وَلِمَا عَلَى الله وَلِمَا عَلَى الله وَلِهُ عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلِمَا عَلَى الله وَلَا عَلَا

وَانَتُمَ مُسُلِكُونَ -এর ব্যাখ্যায় যে একটি উজি বর্ণিত হয়েছে যে, الَّا وَانَتُمَ مُسُلِكُونَ তা নেহায়াতই ভিতিহান। –[তাফসীরে রহুল মা'আনী, হাশিয়াতুস সাবী ও হাশিয়ায়ে জালালাইন]

# वा जाल्लाहत त्रित रा। ﴿ حَبْلُ اللَّهِ वा जाल्लाहत त्रित रा। चा

- كَ. প্রস্থকার আল্লামা সুযুতী (র.) حَبْلُ اللّٰهِ বা আল্লাহর রশির ব্যাখ্যায় বলেছেন, আল্লাহর দীন, দীনে ইসলাম। তখন অর্থ হবে তোমরা একত্রিত হয়ে সুদৃঢ়ভাবে আল্লহর রশি তথা পবিত্র ইসলামকে ধারণ কর। ইসলাম নিয়ে পরস্পর পরস্পর থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ো না।
- ২. হযরত ইবনে মাসউদ ও আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) হতে বিশুদ্ধ সনদে বর্ণিত আছে যে, রাস্লুল্লাহ ইরশাদ করেছেন । فَأَرُنُ مَوْ حَبْلُ اللَّهِ الْصَمْدُودُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْاَرْضُ ضَوْ صَبْلُ اللَّهِ الْصَمْدُودُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْاَرْضُ ضَاقِعَا وَالْمَاءِ إِلَى الْاَرْضُ ضَاقِعَاءِ عَلَى الْاَرْضُ ضَاقِعَا وَالْمَاءِ إِلَى الْاَرْضُ ضَاقِعَاءِ وَلَى الْاَرْضُ ضَاقِعَاءِ وَلَى الْاَرْضُ ضَاقِعَاءِ وَلَى الْاَرْضُ ضَاقَعَاءِ وَلَى الْاَرْضُ ضَاقَعَاءِ وَلَى الْاَرْضُ ضَاقَعَاءِ وَلَى الْاَرْضُ ضَالَ اللَّهِ الْمُعْمَدُ وَالسَّمَاءِ إِلَى الْاَرْضُ ضَاقَعَاءِ وَلَيْ الْاَلْمُ مَنْ السَّمَاءِ إِلَى الْاَرْضُ ضَاقَعَاءِ وَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ الْمُلْلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ
- ত. আল্লাহর রশির অর্থ হচ্ছে, আনুগত্য ও জামাতের অনুসরণ তথা সাহাবায়ে কেরামের জামাতের অনুসরণ। ইবনে মাসউদ থেকে এ ব্যাখ্যাটিও বর্ণিত আছে। সাবেত ইবনে মুযমী বলেন, আমি ইবনে মাসউদ (রা.) কে খুৎবা প্রদান করতে বলতে জনেছি, তিনি বলেন,

হে লোক সকল! তোমাদের জন্য আল্লাহর ও রাস্লের আনুগত্য এবং সাহাবাদের জামাতের অনুসরণ আবশ্যকীয়। কেননা এ বিষয় দুটাই আল্লাহ তা'আলার রশি, যাকে আঁকড়ে ধরার জন্য তিনি নির্দেশ দান করেছেন।

-[তাফসীরে রুভুল মা'আনী খ. ৪, পু. ১৮]

■ হয়য়ত আবৃ হয়য়য় (রা.) হতে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ হয়ে ইয়শাদ করেছেন, আল্লাহ পাক তোমাদের জন্য তিনটি বিষয় পছন
করেছেন এবং তিনটি বিষয় অপছন্দ করেছেন। পছন্দনীয় বিষয়গুলো এই-

- ১. আল্লাহর ইবাদত করবে এবং তাঁর সাথে কাউকে অংশীদার করবেনা।
- ২. সকলে মিলে সুদৃঢ়ভাবে আল্লাহর রশিকে আঁকড়ে ধরবে। এবং অনৈক্য থেকে বেঁচে থাকবে।
- ৩. শাসনকর্তাদের প্রতি গুভেচ্ছার মনোভাব রাখবে।
- আর অপছন্দনীয় বিষয়গুলো এই এক. অনর্থক কথাবার্তা ও বিতর্কানুষ্ঠান। দুই. সম্পদ বিনষ্ট করা। তিন. বিনা প্রয়োজনে কারো কাছে ভিক্ষা চাওয়া। –[মুসলিম, মুসনাদে আহমদ]
- হযরত ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, রাসূলুল্লাহ ক্রি বলেছেন, আল্লাহ পাক আমার উন্মতকে গোমরাহীর উপর ঐক্যবদ্ধ হতে দিবেন না। আল্লাহর হাত তথা সাহায্য জামাতের উপর রয়েছে, যে ব্যক্তি বিচ্ছিন্ন হলো, সে জামাত থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে জাহান্নামে গেল। –[তিরমিযী]
- হযরত আবৃ যর (রা.) বর্ণনা করেন, রাস্লুল্লাহ হরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি এক বিঘত পরিমাণ জামাত থেকে দূরে সরে গেল, সে ইসলামের রশিকে নিজের গর্দান হতে বের করে নিল।

·-[মুসনাদে আহমদ, আবূ দাউদ, তাঞ্চসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩২০]

- 8. হযরত আবৃল আলিয়া (র.) হতে বর্ণিত, কেবলমাত্র আল্লাহর সন্তুষ্টির জন্য আমল করা তথা ইঞ্চলাছই হচ্ছে আল্লাহর রশি।
  —িতাফসীরে রহুল মা'আনী
- ৫. হযরত কাতাদা (র.) বলেন, আল্লাহর রশির মানে হলো তাঁর প্রতিশ্রুতি ও নির্দেশ। **আল্লাহর রশির ব্যাখ্যা**য় বিবৃত এসব বিষয়াদির একটার সঙ্গে অপরটির কোনো সংঘর্ষ নেই। বরং প্রত্যেকটিই অপরটির কা**ছাকাছি। তাই সবগু**লো উদ্দেশ্য হওয়াতে কোনো অসুবিধা নেই।
- ৬. ইমাম ফখরুন্দীন রাযী (র.) বলেন, الْمُرَادُ مِنَ الْحَبَّلِ هُهُنَا كُلُ شَيْ يُمْكِنَ التَّوصُلُ بِهِ الْكَ الْحَقِّ فِي طُرِيْقِ الدِّبْنِ (র.) বলেন, المُمَانَ كُلُ شَيْ يُمْكِنَ التَّوصُلُ بِهِ الْكَ الْحَقِّ فِي طُرِيْقِ الدِّبْنِ अर्था९ এখানে আল্লাহর রশির মর্ম হলো প্রত্যেক ঐ বকু যা দ্বারা দীনের পথে সত্য পর্যন্ত পৌছা যায়। সেই বন্তুর এক একটি এক এক মুফাসসির উল্লেখ করেছেন। যেরপ আমরা উপরে বলে এসেছি। -{তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৭৮}
- বা রশির প্রয়োজনীয়তা: বলা বাহুল্য যে, কোনো ব্যক্তি যদি সৃষ্ণ কোনো রাস্তায় চলে, তাতে পদখ্বলনের আশহা থাকে। তবে রাস্তার উভয় দিক থেকে বাঁধা কোনো রশি ধারণ করে নিলে পদখ্বলিত হওয়ার আশহা থাকে না। যেরূপ আমাদর দেশে বাশের তৈরি হালকা সেতুর উভয় তরফ থেকে প্রলম্বিত এক পার্শ্বে একটি ধরনী বাশ থাকে। আর এতে সন্দেহ নেই যে, হকের রাস্তা খুবই সৃষ্ণতম রাস্তা, তাতে বহু লোকের পদখ্বলন ঘটেছে। সূতরাং আল্লাহর লম্বিত রজ্জুকে তথা তাঁর প্রদন্ত ধর্ম, কিতাবকে আঁকড়ে ধরবে, তাঁর বিধি–বিধানের আনুগত্য করবে, সাহাবা তথা মুমিনদের জামাতের সমর্থন দিয়ে চলবে, সে নিশ্চিত ভাবেই আল্লাহ ও জান্নাত পর্যন্ত পৌছার সত্যপথ অতিক্রম করতে পদখ্বলিত হয়ে জাহান্নামের অতলগহবরে নিক্ষিপ্ত হবে না। –িতাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৭৮–৭৯
- ভিদ্ধ ব্যাখ্যা: আর তোমরা পরস্পরে বিচ্ছিন্ন হয়ো না, ইসলাম নিয়ে, ধর্ম নিয়ে দলাদলি করো না। ইজমায়ে উন্মতের খেলাফ বিভিন্ন মতের দিকে যেয়োনা। হক থেকে বিচ্যুত হয়োনা, পরস্পরে কোন্দল, যুদ্ধ বিশ্বহ সৃষ্টি করো না। যেরূপ জাহিলী যুগে এসব তোমাদের মধ্যে ছিল। বরং আল্লাহর নিয়ামত রাশিকে স্মরণ কর, তিনি তোমাদেরকে হেদায়েতের মতো নিয়ামত দান করেছেন, ইসলাম গ্রহণের তৌফিক দিয়ে ধন্য করেছেন। ফলে তোমাদের মধ্যে পূর্বের পরস্পর দৃশমনির অবসান ঘটেছে, একশত বিশ বৎসরে চলে আসা যুদ্ধ চিরতরে থেমে গড়ে উঠেছে তোমাদের মধ্যে বৃদ্ধৃত্ব, ল্রাভৃত্ববোধ, সম্প্রীতি ও নিজের উপর অন্য মুসলমানকে প্রাধান্য দেওয়ার প্রবণতা।

আল্লাহর এই রজ্জুকে ধারণ করে তোমরা আজ পৃথিবীর সর্বশ্রেষ্ঠ আদর্শ সম্প্রদায় হিসেবে সনদ প্রাপ্ত হয়ে গেছ। অথচ তোমরাই দীনে ইসলাম নামক রশি পাবার পূর্বে কুরআন নামক খোদায়ী রজ্জু লাভের আগে বর্বর যুগের শ্রেষ্ঠ বর্বর শ্রেণিতে পরিগণিত ছিলে। তোমরা ছিলে জাহান্নামের গর্তের পার্শ্বে অবস্থান রত, দোজখের প্রজ্জুলিত অগ্নিকুণ্ডে নিমজ্জিত হওয়ার উপক্রম।

ইতোমধ্যে মুহাম্বদ আদা প্রদত্ত্ব দীনে ইসলাম ও কুরআনের রশি নিয়ে এসে তোমাদেরকে মুক্তি দিয়েছেন। আল্লাহ পাক এভাবেই তাঁর নিদর্শনাবলি বর্ণনা করেন, যাতে করে তোমরা সর্বদা হেদায়েতের উপর অটল থাকতে পার এবং ক্রমাগতভাবে সেই হেদায়েতের স্তর সমূহে উনুতি লাভ করতে পার। —[তাফসীরে রূহুল মা'আনী সংযোজন বিয়োজনসহ]

এই আয়াতে আল্লাহ পাক ব্যক্তি সংশোধনের পথ ও পদ্ধতি এবং নীতিমালা বর্ণনা করার পর অন্যদেরকে সংশোধন ও কামেল বানানোর প্রচেষ্টায় আত্মনিয়োগ করার জন্য নির্দেশ দান করেছেন। বাতে করে ইহুদি, মুনাফেক বাতিল চক্রদের বিপরীতে মুমিনগণ পথ প্রাপ্ত ও পথের দিশারী হয়ে যেতে পারে, যেরূপ ওরা ছিল নিজে পথ হারা, ল্রান্ত, গোমরাহ ও অন্যদেরকে গোমরাহকারী। ইরশাদ হচ্ছে, তোমাদের মধ্যে এমন একটা দল থাকা উচিত বারা লোকদেরকে কল্যাণের প্রতি আহ্বান করবে। যাতে থাকবে তাদের ইহলৌকিক ও পারলৌকিক উন্নতি ও মঙ্গল। বিশেষ করে তারা লোকদেরকে সংকাজের আদেশ দিবে এবং অসৎ ও শরিয়ত গর্হিত কাজ থেকে বিরত রাখবে। আর তারাই বস্তুত সফলকাম।

مَا الْمَ الْمَا الْمَ الْمَا الْمِا لِلْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِا الْمَا الْمَ

- \* ইবনে মারদুবিয়া ইমাম বাকির থেকে বর্ণনা করেছেন যে, রাসূলুল্লাহ ==== বলেছেন, কুরআন ও আমার সুনুতের উপর চলাই কল্যাণ বা খাইর। —[তাফসীরে মাযহারী]
- \* কারো মতে اَلْمَعُرُونَ বলতে অন্যান্য আল্লাহর উপর ঈমান আনা। আর الْمَعُرُونَ বলতে অন্যান্য আনুগত্য।
- \* মুকাতিল বলেছেন, اَلْخَيْرُ -এর অর্থ হলো ইসলাম আর اَلْمَعْرُونُ অর্থ হলো আল্লাহর আনুগত্য এবং اَلْخَيْرُ অর্থ হলো তার নাফরমানি।

# -এর সম্বোধিত ব্যক্তি কারা :

- কারো মতে, এতে সম্বোধন করা হয়েছে পূর্বের সম্বোধিত আওস ও খাজরাজ গোত্রের লোকদেরকে।
- 🍍 ইমাম যাহহাক (র.) বলেন, এতে সম্বোধিত হলেন কেবলমাত্র সাহাবায়ে কেরামগণ।
- \* ভবে অধিসংখ্যক ওলামাগণের মতে এ সম্বোধন ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত, যাদের কথা উল্লেখ করা হয়েছে তারা হলেন বাশমিক সম্বোধিতগণ অন্যথায় কিয়ামত পর্যন্ত অনাগত সকল মূ'মিন-মুসলমানই এ সাধারণ সম্বোধনের আওতার অর্ক্ত ।

বর মধ্যে উল্লিখিত ক্র অব্যয় পদটি অধিকাংশ ওলামার মতে ক্রিন্দু সংখ্যকের মতে ক্রিন্দু সংখ্যকের মতে ক্রিন্দু না বিছু সংখ্যকের মতে ক্রিন্দু না বিছু সংখ্যক করা আদেশ ও অসংকাজের নিষেধ করকে কেন্দুরা, করজে আইন নয়। অর্থাৎ উন্মতের কিছু সংখ্যক লোকে সংকাজের আদেশ ও অসংকাজে বাধাদান করে নিলে পুরো উন্নত দার মুক্ত হয়ে যাবে। আর কেউই না করলে সকলেই গুনাহগার হবে। –[তাফসীরে রুহুল মা'আনী]

শক্তি বলতে ঐসব কাজ যার সৌন্দর্যতা আবশ্যকীয়ভাবে বা মোস্তাহাব হওয়ার প্রেক্ষিতে শরিয়তের তরফ থেকে জানা হয়েছে। আর মুনকার বলতে ঐ সব হারাম বা মাকরুহ কার্যাবলিকে শরিয়ত মন্দ বলে সাব্যস্ত করেছে।

ই উপরোল্লিখিত গুণে গুণানিত লোকেরাই পরিপূর্ণ কামিয়াব ও সফলকাম।

উল্লেখ্য যে, সংকাজের আদেশ ও অসৎকাজের নিষেধ মৌখিকভাবে করাটাই কাম্য। শক্তি প্রয়োগ করাটা ব্যক্তি বিশেষের উপর আবশ্যকীয়। যেমন– প্রশাসকবৃন্দ ও সন্তানদের বেলায় মাতা-পিতা ও অভিভাবকগণ।

\* সংকাজটি যে পর্যান্তের হবে তার প্রতি আদেশকারীও ঐ পর্যায়ের হবে। সূতরাং সং কাজটি ফরজ, ওয়াজিব বা মোস্তাহাব হলে এর জন্য আদেশ করাটাও ফরজ, ওয়াজিব বা মোস্তাহাব হবে। তেমনিভাবে অসংকাজটি যে পর্যায়ের হবে তার নিষেধ করাটাও সেই পর্যায়েরই হবে। সূতরাং হারাম কাজ থেকে নিষেধ করাটা ওয়াজিব হবে, আর মাকরুহে তাহরিমী থেকে নিষেধ করাটা সুনুত হবে, এবং তানজিহী থেকে নিষেধ করাটা মোস্তাহাব হবে।

\* গুনাহগার বা ফাসেকদের জন্যও সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ করা ওয়াজিব। কারণ সকল অসৎ কাজে জড়িতদেরকেই নিষেধ করা ওয়াজিব। সুতরাং ফাসেক তার নিজ সত্ত্বাকে নিষেধ না করার দরুন অন্যদেরকে নিষেধ করার দায়িত্ব তার উপর থেকে সরে যাবে না। ~[তাফসীরে রুহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ২৩]

সংকাজের আদেশ ও অসংকাজের নিষেধের শর্ত : সংকাজের আদেশ ও অসংকাজের নিষেধের জন্য পাঁচটি জিনিসের প্রয়োজন রয়েছে।

- ১. আদেশ ও নিষেধের সংশ্লিষ্ট বিষয় সম্পর্কে শরয়ী জ্ঞান থাকা। কারণ মূর্খ ব্যক্তি শরিয়ত সম্মত তরিকায় আদেশ নিষেধ করতে পারবে না।
- ২. এর দারা আল্লাহর সন্তুষ্টি ও আল্লাহর কালিমা সমুনুত করা উদ্দেশ্য হওয়া। লোক দেখানো ও খ্যাতিলাভ উদ্দেশ্য না হওয়া।
- ৩. যাকে আদেশ করা হবে বা নিষেধ করা হবে তার প্রতি স্নেহপরায়ণ থাকা, নরম ও ভদ্র ভাষায় বলা।
- 8. এ মহান কাজ করতে গিয়ে ধৈর্য ও সহনশীল থাকা।
- ৫. যে আদেশ বা নিষেধটা করেছে সেটা সম্পর্কে ওয়াকেফহাল থাকা। [ফতোয়ায়ে আলমগীরী]

তাফসীরে আহমদীতে বলা হয়েছে, সংকাজের আদেশ ও অসংকাজের বাধাদানকারীর জন্য কতিপয় শর্ত রয়েছে। আর তা হচ্ছে আদেশ বা নিষেধকারীর শক্তি সামর্থ্যের ভিতরে হওয়া। ফেংনা ও ফ্যাসাদ সৃষ্টির আশঙ্কা না থাকা। —[হাশিয়ায়ে জালালাইন] : অর্থাং ঐ সব লোকদের ন্যায় হয়োনা, যারা ধর্ম নিয়ে বিভিন্ন দলে বিভক্ত হয়ে পড়েছে এবং তার্তহীদ ও আখিরাতের ব্যাপারে বিভিন্ন রকম মত পোষণ করেছে। যেমন— ইহুদি ও খ্রিস্টানেরা। তাদের নিকট প্রকাশ্য প্রমাণাদি এসে যাওয়ার পর। ঐ সব প্রমাণাদি উপস্থিত হয়ে যাওয়ার পর যা ছারা কালিমা একই প্রমাণিত হয় বা তাওরাত মতান্তরে কুরআন আসার পর। তাদের জন্য রয়েছে বড় শান্তি।

আলোচ্য আয়াতে যত ইখতেলাফকে নিন্দনীয় ও নিষিদ্ধ বলা হয়েছে তা হচ্ছে আকাইদের ব্যাপারে। ফিকহী মাসাঈলের ইখতেলাফ জায়েজ বরং রহমতের কারণ।

রাস্লুলাহ ইরশাদ করেছেন, কোনো বিষয় তোমরা আল্লাহর কিতাবে পেয়ে গেলে তদানুযায়ীই আমল করে নিবে। এর ব্যতিক্রম করার কারো সুযোগ নেই। আর যদি আল্লাহর কিতাব [কুরআনে] না পাওয়া যায় তবে আমার সুনুতের উপর আমল করে নিবে। এ ব্যাপারে আমার কোনো হাদীসও যদি না পাওয়া যায় তাহলে আমার সাহাবাদের কথা অনুযায়ী আমল করে নিবে। আমার সাহাবাগণ নিঃসন্দেহে আকাশের নক্ষত্ররাজি তুল্য, তাদের যাকেই তোমরা অনুসরণ করবে হেদায়েত পেয়ে যাবে। আর আমার সাহাবাগণের ইখতেলাফ বা মতবিরোধ তোমাদের জন্য রহমত। উল্লিখিত হাদীসটিতে বিশেষ সাহাবাগণ উদ্দেশ্য যারা মুজতাহিদ পর্যায়ের ছিলেন। ইমাম বায়হাকী "আল মাদখাল" গ্রন্থে কাসিম ইবনে মুহাম্মদ থেকে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন— المُعَمَّلُةُ الْمُحَمَّلُةُ الْمُحَمَّا الْمُحَمَّلُةُ الْمُحَمَّلُةُ

আল্লামা আলুসী (র.) এই মর্মে আরো অনেক হাদীস বর্ণনা করেছেন। এসব রেওয়ায়েত দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, মুজতাহিদ ওলামাগণের মতবিরোধ শুধু জায়েজ তাই নয়; বরং রহমতও বটে। তবে ইজতেহাদী ইখতেলাফ কেবলমাত্র مَسَائِلُ مَنْصُرُصَهُ -এর মধ্যেই হবে। কারণ مَسَائِلُ مَنْصُرُصَهُ -এর মধ্যে তো ইজতেহাদই জায়েজ নয়। তাতে আবার ইখতেলাফ কিসের। -[তাফসীরে রহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ২৩–২৪]

بَلاَغَتْ তথা অলংকার শান্ত্রীয় আলোচনা : এখানে اِسْتِمَارَةُ ও تَشْبِيَّه সম্পর্কে কিছু আলোচনা হবে । তাই এর সংক্ষিপ্ত পরিচয় লাভ করে নেওয়া আবশ্যক ।

তুলনার মাধ্যম বিণী। যাকে কোনো বিষয়ে তুলনা দেওয়া হয় তাকে مُشَبَّهُ আর যার সহিত দেওয়া হয় তাকে مَشَبَّهُ আর যার সহিত দেওয়া হয় তাকে مَشَبَّهُ আর বিষয়ে তুলনা দেওয়া হয় তাকে وَجُهُ النَّهُ الْعَلَيْدِ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ الْمُلْعُلِمُ النَّهُ الْمُلْعُلُمُ الْكُلُولُ النَّامُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

সূতরাং উল্লিখিত উদাহরণটিতে اَسَدُ হবে মুশাব্বাহ আর اَسَدُ হবে মুশাব্বাহ বিহী আর اَ (কাফ) বর্ণটি হবে হরফে তাশবীহ এবং وَجُمُ الشَّبُ عِنْ عَمْنَى شُجَاعَتْ উল্লেখ্য যে, তাশবীহের মধ্যে হরফে তাশবীহ উল্লেখ থাকা আবশ্যক।

أَلْاسْتِمَارَةُ: আর ইস্তেআরা বলা হয় উপমার ক্ষেত্রে হরফে তাশবীহ উল্লেখ না করে মুবালাগার উদ্দেশ্যে কোনো বস্তুতে প্রকৃত অর্থের দাবি করা। যেমন– তুমি বললে لَعَيْبُ اَسَدًا আমি সিংহের সাথে সাক্ষাৎ করেছি। এখানে সিংহ বলে তুমি উদ্দেশ্য করছ বাহাদুর পুরুষকে।

সুতরাং উপরিউক্ত নিয়মের তাশবীহের মধ্যে যদি مُشَبَّدُ بِعَلَيْ هَرِهُ مَكَنِيَّدُ - اِسْتِعَارَهُ بِالْكِنَايَةِ वला হয়। আর যদि مُشَبَّدُ بَالْكِنَايَة अल्लथ হয় আর مُشَبَّدُ سِمْ وَالْكِنَايَة مَا أَمْ مُصَرَّحَهُ वि اِسْتِعَارَهُ بِالْكِنَايَة क्ला रत्नाता وَاسْتِعَارَهُ مُصَرَّحَهُ वि اِسْتِعَارَهُ تَصْرِيْحِبَّدُ - এর দিকে সম্পুক্ত করাকে اِسْتِعَارَهُ تَخْنِيْلِبَّدُ विल । আর مُشَبِّدُ بِهِ विल । আর مُشَبِّدُ مُصَرَّحَهُ क्ला प्रभावतादित क्ला माविज कরाक اسْتِعَارَهُ تَرُشْيْحِيَّدُ विल । विल اسْتِعَارَهُ تَرُشْيْحِيَّدُ विल । विल اسْتِعَارَهُ تَرُشْيْحِيَّدُ विल ।

े कांत्ना ফেলের মধ্যে ইস্তেআরা হলে তাকে عُبِيِّعُ उताता क्रिलं पर्या ।

আর্থাৎ দীন বা কুরআনের জন্য মুশাব্বাহে বিহীর নামটিকে ধার গ্রহণ করা হয়েছে নি নুন্ন বা কুরআনের জন্য মুশাব্বাহে বিহীর নামটিকে ধার গ্রহণ করা হয়েছে নি নুন্ন নি কুরআনের জন্য মুশাব্বাহে বিহীর নামটিকে ধার গ্রহণ করা হয়েছে নি নুন্ন নি নুন্ন হয়েছে বিষয়টা পাওয়া যায়ে। মুতরাং এখানে নুন্ন করে নিলে নিক্ষিপ্ত হওয়া থেকে সংরক্ষিত হয়ে যায় তেমনিভাবে দীন এবং কুরআনকে ধারণ করে নিলে দুনিয়া ও আখিরাতের যাবতীয় ধ্বংস থেকে নিরাপদ হয়ে যায়। মুতরাং রিশি বা কুরআন হলো মুশাব্বাহ বিহী যাকে উল্লেখ করা হয়েছে। আর দীন বা কুরআন হছে মুশাব্বাহ। তাই এখানে خَبْرُ تَصَرِّحِبَ নুন্ন নুন্ন নুন্ন নুন্ন তুল করাটা তুল্ল করাটা তুল্ল করাটা কুল্ল করাটা কুল্ল করাটা কুল্ল করাটা কুল্ল করাটা কুল্ল করা হয়েছে। আর দীন বা কুল্ল করাটা তুল্ল করাটা গুল্ল করা হয়েছে। আর সাথে। অতঃপর তুলু বিদ্বানা বিহাল করা হয়েছে যা প্রক্রান বিহাল করা হয়েছে যা প্রক্রান বিহাল করা হয়েছে যা প্রক্রান বিহাল করা হয়েছে যা বিহাল করা বয়েছে যা বুলুক্র অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

- अत भारका वे निर्म के निर
- \* صَنْعَتْ طِبَاقُ হয়েছে। مَنْعَتْ طِبَاقُ এর মধ্যেও مَنْعَتْ طِبَاقُ হয়েছে। أَمْرُ وَنَ بِالْمَعْرُوبِ وَيَنْهَوَنْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَهَ अপরটির বিপরীত। তেমনিভাবে مَغْرُوْن ত مُغْرُوْن ও একটি অপরটির বিপরীত।

-[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫২৪, হাশিয়াতুস সাবী খ. ১, পৃ. ১৭১]

#### অনুবাদ :

١. يَوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوْهُ وَّتَسُودٌ وُجُوهُ اَيْ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ فَامَّا الَّذِيْنَ اسْوَدَّتْ وَجُوهُ الْكُفِرُونَ فَيلُقَوْنَ فِي وَجُوهُهُمْ وَهُمُ الْكُفِرُونَ فَيلُقَوْنَ فِي النَّارِ وَيُقَالُ لَهُمْ تَوْبِينْخًا أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ النَّارِ وَيُقَالُ لَهُمْ تَوْبِينْخًا أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ النَّارِ وَيُقَالُ لَهُمْ تَوْبِينْخًا أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ النَّارِ وَيُقَالُ لَهُمْ تَوْبِينْخًا أَكُفَرْتُمْ بَعْدَ النَّارِ وَيُقَالُ لَهُمْ تَوْبِينْخًا أَكُفَرُتُمْ بَعْدَ النَّارِ وَيُقَالُ لَهُمْ تَوْبِينْخًا أَكُفُرُونَ فَذُوقُوا النَّعْذَابِ بَمَا كُنْتُمْ تَكُفُرُونَ .

১০৬. সে দিনকে শর্ণ কর, যেদিন বহু মুখমণ্ডল শুভ্র উজ্জ্বলী হবে আর বহু মুখমণ্ডল কালো হবে। তথা কিয়ামত দিবসে। অতঃপর যাদের মুখমণ্ডল কালো হবে আর তারা হবে কাফেররা। সুতরাং তাদেরকে দোজখে নিক্ষেপ করা হবে এবং ভর্ৎসনার প্রেক্ষিতে তাদেরকে বলা হবে। তোমরা কি ঈমান আনার পর কাফের হয়ে গেছং (اَلْمَا الْمَا الْمَ

١٠٧. وَامَّا الَّذِيْنَ ابْيَضَّتْ وَجُوهُهُمْ وَهُمَّ الْهُرَا الْمُؤْمِنُونَ فَفِيْ رَحْمَةِ اللَّهِ أَيْ جَنِّتِهِ هُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ .

১০৭. <u>আর যাদের চেহারাসমূহ সাদা উজ্জ্বল হবে</u> আর তারা হবে মু'মিনগণ <u>তারা থাকবে আল্লহর রহমতে</u> তথা তাঁর জান্নাতে। <u>তারা সেখানে চিরকাল থাকবে।</u>

. ↑ ১০৮. ঐ সমস্ত অর্থাৎ এ সমস্ত আল্লাহর আয়াতসমূহ যা আপনার নিকট সঠিকভাবে পাঠ করছি হে মুহামদ ৄৄৄৄর ।

আর আল্লাহ পাক বিশ্ববাসীর উপর অত্যাচারের ইচ্ছা

করেন না যে, তাদেরকে তিনি অপরাধ ছাড়াই শাস্তি দিয়ে

দিবেন।

١. وَلِلْهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي الْارَضِ
 مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِينًا وَالِي اللهِ تُرَجعُ
 تَصيبُ الْاُمُوْرُ -

১০৯. <u>আর মালিকানা, সৃষ্টি ও অধীনস্ত বান্দা হওয়ার</u> প্রেক্ষিতে <u>আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে সবই আল্লাহ</u> তা'আলার এবং সব বিষয়ই আল্লাহ তা'আলার নিকট প্রত্যাবর্তন করবে। ফেরত যাবে।

## তাহকীক ও তারকীব

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কালো চেহারা ও সাদা চেহারা বিশিষ্ট কারা হবে? : কিয়ামত দিবসে সাদা চেহারা বিশিষ্ট কারা হবে এবং কালো চেহারা বিশিষ্ট কারা হবে এ ব্যাপারে ওলামায়ে কেরামের বিভিন্ন ধরনের উক্তি বর্ণিত রয়েছে। যেমন–

- ১. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, কিয়ামতের দিন আহলুস সুন্নাত এর চেহারা সাদা উজ্জ্বল শুদ্র হবে। আর বেদআতীদের চেহারা কালো হবে।
- ২. হযরত আতা (র.) বলেন, মুহাজির ও আনসারদের চেহারা সাদা হবে, আর বনূ কুরাইজা ও বনূ নজীরের চেহারা কালো হবে।
- ৩. হযরত আবৃ উমামা (রা.) হতে বর্ণিত এক হাদীসে এসেছে যে, যাদের চেহারা কালো হবে তারা হলো খারেজীরা আর যাদের চেহারা সাদা হবে তারা হবে ঐ সব ব্যক্তি যারা খারেজীদের হাতে শহীদ হবে। হযরত আবৃ উমামা (রা.) কে যখন জিজ্ঞাসা হলো, তুমি কি এই হাদীসটি রাসূল ত্রু থেকে তনেছঃ তখন তিনি আঙ্গুলে তণে বললেন, যদি আমি এই হাদীসটি হুজুর হতে সাতবার না ভনতাম তাহলে বর্ণনা করতাম না। –[তিরমিয়ী, জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫২৭]
- 8. গ্রন্থকার আল্পামা সুয়ূতী (র.) বলেছেন, যাদের চেহারা কালো হবে তারা কাফেরগণ, আর যাদের চেহারা সাদা হবে তারাই হলেন মুমিনগণ। ইহাই অধিক গ্রহণযোগ্য। উল্লেখ্য যে, সাদা ও কালো হওয়ার অর্থ সম্পর্কে তাফসীরবিদ ওলামাগণের দুটি মত পাওয়া যায়।

এক. প্রকৃত অর্থেই মুমিনদের চেহারা কিয়ামতের দিন সাদা সুন্দর হবে। আর কাফেরদের চেহারা কালো বিশ্রী হবে। অধিকাংশ ব্লামায়ে কেরাম এ মতটিকেই গ্রহণযোগ্য করেছেন।

দুই. এখানে সাদা হওয়ার অর্থ আনন্দিত হওয়া, আর কালো হওয়ার অর্থ হলো এর বিপরীত নিরানন্দ ও দুঃখিত হওয়া।

—[তাফসীরে রুহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ২৫]

হবে, তোমরা কি ঈমান আনার পর কাফের হয়ে গেছং এখানে বর্ণনা ভঙ্গির উপর একটা প্রশ্ন হয় যে, সংক্ষিপ্ত বর্ণনার ক্ষেত্রে আল্লাহ তা আলা সাদা চেহারার কথা প্রথমে উল্লেখ করেছেন, আর এর তাফসীলের সময় কালো চেহারা বিশিষ্টগণের কথা পূর্বেও সাদা চেহারা বিশিষ্টগণের কথা পরে উল্লেখ করেছেন। সুতরাং ইজমালের ব্যতিক্রম তাফসীল করলেন কেন এর রহস্য কিং ওলামায়ে মুফাসসিরীন এর অনেক জবাব দিয়েছেন। যথা –

- এখানে আতফের জন্য ব্যবহৃত ওয়াও বর্ণটি উভয়টির মধ্যে কেবলমাত্র জমা ও একত্রিত করা বুঝাবার জন্য ব্যবহার
  হয়েছে। তারতীব বা ধারাবাহিকতা বুঝাবার জন্য নয়।
- ২. বিশ্ব মানবতার সৃষ্টির উদ্দেশ্য হলো তাদের কাছে আল্লাহর রহমত পৌছিয়ে দেওয়া, তাদের শান্তি পৌছানো নয়। হজুরে পাক আদির কুদসীতে আপন প্রভুর কথা নকল করে বলেন, مَا الْمُرْبَعُوا عَلَى لَا لِأَرْبَعُ عَلَيْهُ لِا لَارْبَعُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا الله الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ عَ عَلَيْهُ عَلَ
- ৩. ভাষাবিদ সাহিত্যিক ও কবিগণ বলেন, কথার শুরু এবং শেষ এমন জিনিস দ্বারা করার প্রয়োজন যে জিনিসটি মনে আনন্দ যোগায়। বলা বাহুল্য তা তো আল্লাহর রহমতই। তাই আলোচনা শুরু করা হয়েছে সাদা চেহারার সু সংবাদ প্রাপ্ত মুমিনদের য়য়া এবং সমাপ্তও করা হয়েছে তাদেরই আলোচনার মাধ্যমে। −[তাফসীরে কবির খ. ৮, পৃ. ১৮৮-৮৯]

এবানে আরেকটি গুরুত্বপূর্ণ প্রশ্ন হলো এই যে, এই আয়াতে আল্লাহ পাক বলেছেন, তিন্দুনিট্টিল তোমরা কি ঈমান আনার পর কাকের হয়ে গেছং অথচ সম্বোধনটা হচ্ছে কাফেরদেরকে, ওরা তো কোনো সময় ইতোপূর্বে ঈমান আনেনি। তাই তাদেরকে কেমন করে বলা হলো তোমরা ঈমান আনার পর কাফের হয়ে গেছ কিং এর জবাবে ওলামাগণ অনেক কিছু লিখেছেন, তনুধ্যে থেকে নিম্নে কয়েকটি জবাব প্রদন্ত হলো—

তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

- ১. গ্রন্থকার আল্লামা সুয়ৃতী (র.) বলেছেন, আদম সন্তানদের রহসমূহকে তার পৃষ্ঠ থেকে পিপিলিকার ন্যায় বের করে আল্লাহ পাক তাদের থেকে আপন প্রভূত্বের অঙ্গীকার গ্রহণ করতে বলেছিলেন اَلَسُتُ بَرَيْكُمْ আমি কি তোমাদের প্রভূ নই? তদুত্তরে সকলেই বলেছিলো قَالُوْ بَالَىٰ কেন হবেন না, অবশ্যই আপনি আমাদের প্রভূ । সেই দিন তো সকলই আল্লাহর উপর ঈমান এনেছিল। দুনিয়াতে এসে যারা ঈমানকে অক্ষুণ্ন রাখেনি, বরং অবিশ্বাসী হয়ে কাফের হয়ে গেছে। মূলত তারা সকলেই ঈমান আনার পরই কাফের হয়েছে। এ হিসেবেই বলা হয়েছে وَالْمُنْ رُمُ بُعْدُ الْمِنْ الْمُنْ رُبُّ مُعْدُ الْمُنْ الْمُنْ مُعْدَ الْمُنْ وَالْمُعْلَى وَالْمُ هَاللَّهُ مَا مُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْمُ وَالْمُعْلَى وَالْمُوالْمُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلَى وَالْم
- ২. আল্লামা আল্সী (র.) বলেছেন, এই আয়াতে পূর্বাপর অবস্থা দেখলে বুঝা যায় এখানে সম্বোধিত কাফের বলতে আহলে কিতাব ইহুদি খ্রিস্টান কাফেরই উদ্দেশ্য। আর তারা হযরত মুহাম্মদ ==== -এর নবুয়ত প্রাপ্তির পূর্বে তাঁর উপর ঈমান এনেছিল। অতঃপর যখন তিনি নবুয়ত প্রাপ্ত হলেন তখন তারা তার প্রতি অবিশ্বাসী কাফের হয়ে যায়। হযরত ইকরামা, যুজাজ ও আসিম (র.) এ মত পোষণ করেছেন।
- ৩. একদল আলিমের মতে এখানে সাধারণ কাফের উদ্দেশ্য বিশেষ কোনো শ্রেণির কাফের উদ্দেশ্য নয়। তাদের মতানুযায়ী এক জবাব হয়ে গেছে অর্থাৎ প্রথম জবাবটি। আরেকটি জবাব হলো এই যে, এখানে ঈমান দ্বারা ঈমানে ফিতরত উদ্দেশ্য। অর্থাৎ জন্মগতভাবে সকল মানুষের মধ্যে ঈমান আনার মতো যোগ্যতা ছিল, পরে কেউ সেই যোগ্যতাকে কাজে লাগিয়ে মুমিন থেকেছে আর কেউ কাফের হয়েছে।
- ৪. হযরত হাসান (র.) বলেছেন, এখানে সম্বোধিত কাম্ফের দ্বারা মুনাফিকগণ উদ্দেশ্য। তারা বাহ্যিকভাবে ঈমান আনার পর কুফরি প্রকাশ করেছে।
- ৫. হযরত কাতাদাহ (র.) বলেছেন, এখানে ঈমান আনার পর যারা মুরতাদ হয়ে কাফের হয়েছে তারা উদ্দেশ্য।
- ৬. কারো মতে, এখানে কাফের দ্বারা খারেজীগণ উদ্দেশ্য। কেননা তাদের সম্পর্কে রাসূলুল্লাহ ﷺ বলেছেন يَمْرُقُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ अর্থাৎ তারা ধর্ম থেকে এ রকম ভাবে বের হয়ে যায়। যেরূপ তীর ধনুক থেকে বের হয়ে যায়।
- ৭. কারো মতে এখানে সম্বোধিত কাফের দ্বারা বিদআতিরা উদ্দেশ্য। তবে শেষোক্ত ৬-৭ নং জ্বাব দুটিকে ইমাম রাযী (র.)
  খুবই দুর্বল বলেছেন। –িতাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৮৭, রহল মা'আনী খ. ৪, ২৫–২৬
- তারা আল্লাহর রহমতে থাকবে। রহমত দারা উদ্দেশ্য হলো বেহেশত। বেহেশত হলো আল্লাহ তা আলার অবতরণ স্থল। সূতরাং এখানে مَحَلُ কলে مَحَلُ উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর জানাতকে রহমত বলে এ কথার দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, সকলেই আল্লাহর রহমত তথা দয়ার মাধ্যমে জানাতে প্রবেশ করবে। তবে জানাতের স্তরসমূহ লাভ হবে আমল অনুপাতে। এর দিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে গ্রিটি নিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে গ্রিটি নিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে গ্রিটিটি নিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে তিনি বলেছেন, তোমরা পূলসিরাত অতিক্রম করবে আল্লাহর ক্রমার দারা আর জানাতে প্রবেশ করবে তার রহমত দারা এবং জানাতে তোমাদের অংশ তথা স্বরসমূহ লাভ হবে আমল অনুথায়ী।
- \* হ্যরত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন, রাস্লুল্লাহ করিলাদ করেছেন, সত্যতা অবলম্বন কর, মধ্যপন্থায় চলো, ভালো থাক। কেননা কারো আমল তাকে জানাতে নিয়ে যেতে পারবেনা। সাহাবাগণ আরক্ত করলেন, হে আল্লাহর রাস্ল তবে কি আপনার আমলও আপনাকে জানাতে নিয়ে যেতে পারবেনা। তদুত্তরে তিনি বললেন না, তবে যদি আমাকে আল্লাহ মাগফিরাত ও রহমত তথা দয়া দ্বারা ঢেকে নেন তাহলে জানাতে প্রবেশ হওয়া যাবে। -বিশারী, মুসলিম, আহমদ, মাজহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৪]
  রহমত তথা দয়া দ্বারা ঢেকে নেন তাহলে জানাতে প্রবেশ হওয়া যাবে। -বিশারী, মুসলিম, আহমদ, মাজহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৪]
  রহমত তথা দয়া দ্বারা ঢেকে নেন তাহলে জানাতে প্রবেশ হওয়া যাবে। -বিশারী, মুসলিম, আহমদ, মাজহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৪]
  রহমত তথা দয়া দ্বারা তেকে নেন তাহলে জানাতে প্রবেশীর প্রতি জুলুম করার ইচ্ছা করছেন না। অর্থাৎ তাদের নেকীর ছওয়াবের মধ্যে কমতি করবে না, আর শুনাহের শান্তি গোনাহের পরিমাণের উর্ধে দিবেন না। কুফর যেহেতু সবচেয়ে বড় শুনাহ তাই এর শান্তিও হবে বড় এবং চিরস্থায়ী। কেননা কাফেরদের দুনিয়াতে নিয়ত থাকে যতদিন তারা বেঁচে থাকবে ততদিনই কাফের অবস্থায়ই থাকবে। তাই তাদের সেই নিয়ত অনুযায়ী শান্তিটাও হবে স্থায়ী। সুতরাং এটা কোনো জুলুম নয়। এছাড়া আল্লাহ হলেন সারা জাহানের মালিক। আর মালিক তার মালিকাধীন বস্তুতে যা ইচ্ছা তাই করতে পারেন। তারই উপর কোনো জিনিস করা না করা ওয়াজিব নয়। তাহলে জুলুম হবে কেমন করেঃ জুলুম তো বলা হয় কোনো ওয়াজিব বর্জন করাকে। -িতাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৫।

#### অনুবাদ :

১১১. হে মুসলমানগণ ! এই ইহুদিরা মৌখিক গালাগালি ও ভীতি প্রদর্শনে সামান্য কন্ত দেওয়া ব্যতীত তারা তোমাদের কোনো ক্ষতি সাধন করতে পারবে না। আর যদি তোমাদের সঙ্গে যুদ্ধ করে তবে পৃষ্ঠপ্রদর্শন করবে পরাজিত হয়ে, অতঃপর তোমাদের বিরুদ্ধে তাদেরকে কোনো সাহায্য করা হবে না; বরং তাদের বিরুদ্ধে তোমাদেরকে সাহায্য করা হবে।

১১২, তাদের [ইহুদিদের] উপর অপমান নির্ধারিত হয়ে আছে, তাদেরকে যেখানেই পাওয়া যাক না কেন, তাদের কোনো ইজ্জত ও সম্মানের সাথে বাঁচার উপায় নেই। কেবলমাত্র আল্লাহর ও মানুষের তথা মু'মিনদের প্রতিশ্রুতি ব্যতীত। আর মু'মিনদের প্রতিশ্রুতির অর্থ হলো ওদের জন্য তাদের তরফ থেকে জিজিয়া কর আদায়ের ভিত্তিতে নিরাপত্তা দেওয়ার সন্ধি চুক্তি হয়ে যাওয়া। অর্থাৎ উল্লিখিত পদ্ধতি ছাডা তাদের সংরক্ষণ হবে না। আর তারা আল্লাহর গজবে পতিত তথা প্রত্যাবর্তন করেছে। এবং দারিদ্র তাদের জন্য অবিচ্ছেদ্য করে দেওয়া হয়েছে। তা এ জন্য যে, তারা আল্লাহর আয়াতসমূহকে অস্বীকার করত এবং অন্যায়ভাবে নবীগণকে হত্যা করত। তা এ জন্যও যে, এটা তাকিদের জন্য এসেছে তারা আল্লাহর হুকুমের বিরুদ্ধাচারণ করেছে এবং সীমালজ্ঞান করত। হালাল ছেড়ে হারামের দিকে ছুটে যেত।

تَعَالَىٰ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ الطَّهِرَتْ لِلنَّاسِ تَعَالَىٰ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ الطَّهِرَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ أُمَنَ أَهْلُ الْكِتْبِ بِاللَّهِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ أُمَنَ أَهْلُ الْكِتْبِ بِاللَّهِ لَكَانَ الْإِيْمَانُ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ كَعَبُدِ اللَّهِ بُنِ سَلَامٍ وَاصْحَابِهِ وَاكْثَرُهُمُ الْفُسِقُونَ الْكَافِرُونَ .

الْمُسْلِمِيْنَ بِسَنَى اللَّيسَهُودُ يَا مَعْسَرَ الْمُسْلِمِيْنَ بِسَنَى اللَّيسَهُ وَدُ يَا مَعْسَلَ مِنْ الْمُسْلِمِيْنَ بِسَنَى إِلَّا اَذَى - بِاللِّسَانِ مِنْ سَبٍّ وَوَعِيْدٍ وَإِنْ يُتُقَاتِلُوْكُمْ يُولُوْكُمُ الْاَدْبَارَ مُنْهَزِمِيْنَ ثُمَّ لاَ يُنْصَرُونَ عَلَيْكُمْ بَلُ لَكُمُ النَّصَرُونَ عَلَيْكُمْ بَلُ لَكُمُ اللَّهُمْ .

مَنْ مَا وَجَدُواْ فَلاَ عِزْ لَهُمْ وَلاَ اِعْتِصَامُ اللَّا وَحَبْلِ مِّنَ النَّاسِ كَائِنِيْنَ بِحَبْلِ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ كَائِنِيْنَ بِحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ الْمُؤْمِنُونَ وَهُوَ عَهْدُهُمْ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ عَلَى اَدَاء الْجِزْيَةِ أَى لاَ عِصْمَةَ لَهُمْ غَيْرُ وَضُرِيَتَ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ طَ ذُلِكَ بِالنَّهُمُ لَلْهِ وَصَلَا اللّهِ وَكَانُوا يَكُفُرُونَ بِالْيِنِ اللّهِ وَكَانُوا يَكُفُرُونَ بِالْيِتِ اللّهِ وَيَقْتَلُونَ الْاَنْبِياء بِغَيْدِ حَقِّ ذُلِكَ تَاكِيدُ وَيَعْدُونَ النَّهُمُ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِالْيِتِ اللّهِ وَيَقْتَلُونَ الْاَنْبِياء أَلَيْهِمُ النَّالِهِ وَكَانُوا يَكُفُرُونَ بِالْيِتِ اللّهِ وَيَقْتَلُونَ الْاَنْبِياء أَلَيْهِمُ النَّالِهِ وَكَانُوا يَعْتَلُونَ الْاَنْبِياء أَلِي اللّهِ وَكَانُوا يَعْتَلُونَ الْحَرَام .

11. لَيْسُوا أَيْ أَهْلَ الْكِتْبِ سَوَاءً.

مُسْتَوِيْنَ مِنْ آهِ لِ الْكِتْبِ اُمَّةً قَائِمَةً مُسْتَقِيْمَةً ثَابِتَةً عَلَيَ الْحَقِّ كَعَبْدِ الله بْنِ سَلاَمٍ وَاَصْحَابِهِ يَتْلُونَ أَيْتِ اللهِ انْكَاءَ النَّلْسِلِ آَیْ فِی سَاعَاتِهِ وَهُمْ سَحُدُونَ مَصِلُهُ ذَ حَالً م

ا. يُؤْمِنُوْنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ لِيَالْمُرُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِيالْمَعْرُوْفِ وَيَسْهَوْنَ عَينِ الْمُوصُوفُونَ وَيُسْارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ الْمُوصُوفُونَ بِيمَا ذَكِرَ مِنَ الصَّلِحِيْنَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَيسَاوًا عَنَ الصَّلِحِيْنَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَيسَاوًا عِنَ الصَّلِحِيْنَ .

١. إِنَّ الْكَذِيتُنَ كَفَرُوْا لَنَ تَعَيِّنِيَ تَدْفَعَ عَنْهُمَ أَمَّوَالَهُمْ وَلاَّ أَوْلاَدَهُمْ مِنَ اللهِ أَيُ عَنْهُمَ أَمِّنَ اللهِ أَيُ عَنْهُمَ أَمِنَ اللهِ أَيْ عَنْ اللهِ أَيْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

۱۱۳ ১১৩. <u>তারা সব</u> তথা আহলে কিতাবগণ সমান নয়, বরাবর নয়, আহলে কিতাবদের মধ্যে একদল এমনও আছে যারা অবিচল রয়েছে, তথা হকের উপর প্রতিষ্ঠিত ও দৃঢ়পদ রয়েছে, যেমন— আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) ও তাঁর সাথিগণ। <u>তারা আল্লাহর আয়াতসমূহকে রাতের মুহুর্তসমূহে পাঠ করে সিজদারত অবস্থায়</u> তথা নামাজরত অবস্থায়। (وَهُمْ يَسْتُجُدُونَ) বাক্যটি يَسْتُكُونَ ক্রিয়ার ফা'য়েলের যমীর থেকে হাল হয়েছে।

১১৪. তারা ঈমান রাখে আল্লাহ্র প্রতি এবং কিয়ামত দিবসের প্রতি, আর সংকাজের আদেশ ও অসৎ কাজে বাধা দেয়। আর তারা কল্যাণকর কাজে দ্রুত অগ্রসর হয়। তারাই তথা উল্লিখিত গুণে গুণানিত লোকেরাই নেককার লোকদের অন্তর্ভুক্ত। আর তাদের আহলে কিতাবদের মধ্যে অনেক লোক এ রকমও রয়েছে যারা উল্লিখিত গুণাবলির অধিকারী নয় এবং নেককারদের অন্তর্ভুক্তও নয়। ১১৫. আর তারা যেসব সৎকাজ করবে সেগুলোর প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শন করা হবে ना ا وَمَا تَفْعَلُوا किशांवि يَا اللهُ عَلَى وَاللهُ وَمَا تَفْعَلُوا وَاللهُ وَاللهِ اللهُ সাথে বিশুদ্ধ কেরাতে রয়েছে। ইয়ার 🗓 সাথে (ایفُعُلُواً) হলে অর্থ হবে হকের উপর প্রতিষ্ঠিত যেদল যেসব সৎকাজ করবে সেগুলোর প্রতি অবজ্ঞা ...। আর তার (🖒) সহিত হলে অর্থ হবে আর তোমরা যেসব সংকাজ করবে হে হকের উপর প্রতিষ্ঠিত দল। সেগুলোর প্রতি .... তেও অনুরূপ দুই সূরত হবে। অর্থাৎ তাদের বা তোমাদের সংকাজের ছওয়াব বিনষ্ট করা হবে না; বরং এর উপর প্রতিদান দেওয়া হবে। আর আল্লাহ তা'আলা পর্হেজগারদের ব্যাপারে অবগত।

১১৬. নিশ্চয় যারা কুফরি করেছে তাদের ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততি আল্লাহর নিকট কোনো কাজে আসবে না, তথা বিন্দুমাত্রও তার কোনো শাস্তি হটাতে পারবে না। বিশেষভাবে এ দৃটিকে এজন্য উল্লেখ করেছেন, কারণ মানুষ নিজের উপর থেকে হয়তো কোনো সময় অর্থের বিনিময়ে শাস্তি প্রতিহত করতে চায়, আবার কোনো সময় সন্তানদের সহায়তায়ও প্রতিহত করতে চায়। তবে আল্লাহর নিকট এ দুয়ের কোনোটাই উপকারে আসবে না যদি ঈমান নিয়ে না যেতে পারে <u>আর তারাই হলো দোজখবাসী, তারা সেখানে</u> চিরকাল থাকবে। الله المُعَيُّوةِ الدُّنيَّا فِي عَدَاوَةِ النَّبِي عَلَيْهِ الْحُفَّارُ فِي الْحُفَّارِ الْحَيُّوةِ الدُّنيَّا فِي عَدَاوَةِ النَّبِي عَلَيْهِ الْحَيْدِةِ الدُّنيَّا فِي عَدَاوَةِ النَّبِي عَلَيْهَا صِرَّ اوْ صَدَقَةٍ وَنَحْوِهَا كَمَثَلِ رِبْحِ فِيهَا صِرَّ اوْ صَدَّ اَوْ بَرْدُ شَدِيْدُ اَصَابَتْ حَرْثَ زَرْعَ قَوْمِ طَلَمُوْ اَوْ بَرْدُ شَدِيْدُ اَصَابَتْ حَرْثَ زَرْعَ قَوْمِ طَلَمُوْ اَوْ بَرْدُ شَدِيْدُ اصَابَتْ حَرْثَ زَرْعَ قَوْمِ طَلَمُوْ اَوْ الْمُعْصِيةِ فَلَمْ يَالْكُفْرِ وَالْمُعْصِيةِ فَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله

১১৭. তারা নবী করীম — এর প্রতি শক্রতা করতে এবং দান খয়রাত প্রভৃতি কাজে যা দুনিয়ার জীবনে ব্যয় করে তার উদাহরণ বা অবস্থা হলো এরূপ যেমন ঐ বাতাস যাতে রয়েছে তীব্র গরম বা ঠাণ্ডা, যা ঐ সবলোকদের শস্য খেতে গিয়ে লেগেছে, যারা নিজেদের প্রতি কৃষ্ণর ও নাফরমানি করে জুলুম করেছে। অতঃপর সেগুলোকে বিনষ্ট করে দিয়েছে। ফলে তারা এ ক্ষেত থেকে উপকৃত হতে পারল না, তদ্রূপ অবস্থা তাদের দান—খয়রাতেরও যে, সেসব বেকার চলে যাবে, তাদের কোনো উপকারে আসবে না। আল্লাহ তাদের সদকা খয়রাত বিনষ্ট করে তাদের প্রতি কোনো অত্যাচার করেননি; বরং তাদের সেসব ছদকার ছওয়াব বিনষ্টের কারণ—কৃষ্ণর গ্রহণ করে তারা নিজেরাই নিজেদের উপর অত্যাচার করছে।

## তাহকীক ও তারকীব

এর كَانَ নাকেসা, তামাহ, যায়েদা ও صَارَ এর অর্থে ব্যবহৃত হওয়ার চারটি সম্ভাবনা রয়েছে।

- كَانَ নাকেসা হলে অর্থ হবে, তোমরা শ্রেষ্ঠ উম্মত ছিলে।
- ২. তাশাহ হলে অর্থ হবে, مَدَ أُمَّةٍ وَ وَجَدْتُمُ وَخُلِقْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ وَ وَجَدْتُمُ وَخُلِقْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ كَاسَةٍ عَاسَاتُهُ عَامِهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْ
- ৩. كَنْتُمْ خَيْرَ ٱمَّةٍ أَى ٱنْتُمْ خَيْرَ ٱمَّةٍ أَى ٱنْتُمْ خَيْرَ ٱمَّةٍ عَنْدَ وَاللَّهِ यात्यमा ता अिवितिक रतन वर्थ रतन.
- 8. كُنْتُمُ أَيْ صِيْرَتُمُ خَبْرَ الْمَةِ তবে অর্থ হবে, الْمَةِ مُعَنَى صَارَ তোমরা শ্রেষ্ঠ উম্বত হয়ে গেলে। তবে তৃতীয় সম্ভাবনা তথা যায়েদা বা অতিরিক্ত হওয়ার সভাবনাটিকে আল্লামা ইবনুল আম্বারী নেহায়েত ক্রুটিপূর্ণ বলেছেন, কারণ ঠাঁ বাক্যের মধ্যে বা শেষে অতিরিক্ত হয়ে থাকে, শুরুতে নয়। য়েমন আরবগণ বলেন, مُنَانَ عَانَ عَانَ عَبْدُ اللّٰهِ عَانَ مَعْنَدُ তবে তারা ঠাঁ কৈ অতিরিক্ত মেনে الله عَانِمُ كَانَ عَبْدُ اللّٰهِ عَانِمُ كَانَ مَعْنَدُ তবে তারা ঠাঁ কৈ অতিরিক্ত মেনে الله عَانِمُ كَانَ عَبْدُ اللّٰهِ عَانِمُ كَانَ مَعْنَدُ اللّٰهِ عَانِمُ كَانَ مَعْنَدُ اللّٰهِ عَانِمُ كَانَ مَعْنَدُ তবে তারা ঠাঁ কে অতিরিক্ত মানা জায়েজ হতে পারে না। ঠাঁ কে হির নিলে য়েরপ একদল তাফসীরবিদগণ বলেছেন, তখন خَبْرَ اللهُ عَانَ মেনে নিলে য়েরপ অধিকাংশ মুফাসসিরগণ বলেছেন, তেমনিভাবে كَانَ بِمَعْنَى صَارَ হওয়ার স্রতেও كَانَ بِمَعْنَى صَارَ কিলেকের খবর হওয়ার প্রেছেত নসব হবে। আর ঠাঁ কে করা হয়েছে তথা সৃষ্টি করা হয়েছে। ঠাঁ কষ্ট, তাকলিফ। গাঁওনি গাঁরিত করে দেওয়া হয়েছে, বাধ্যতামূলক করে দেওয়া হয়েছে তি, অপমান, লাঞ্ছনা। তিনিবারিত ত্র রেছিতা, গরিবী, পর মুখাপেক্ষীতা। الدَانَ المَ الْمَالَ مُ الْمَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمَ الْمُ الْمُ الْمَالَةُ عَالَى الْمَالَةُ وَالْمَ الْمُ الْمُ الْمَالُولَةُ وَالْمَا الْمُسَكَّفَةُ الْمُ الْمَ الْمَالُولُولَةً وَالْمَا الْمُسَكَّفَةُ وَالْمَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمَالُولُهُ وَالْمَا الْمُسَكَّفَةُ الْمُ ال

অর্থ রিশি, বহুবচনে بَرَدُ بَرُلُ وَبَارُلُ وَاللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

- ٱللُّهُمَّ اجْعَلْهَا رِيَاحًا وَلَا تَجْعَلْهَا رِيْحًا

ঠাণ্ডা বাতাস যা ক্ষেত ও গাছ পালাকে বিনষ্ট করে দেয়। কারো মতে, أَصِ مَعْ – লু হাওয়াও আসে যদিও তা অপ্রসিদ্ধ। যাজ্জাজ বলেছেন, أَلْضَارُ مَوْ النَّارِ النَّارِ الْعَامَ مَامَرَتُ كَهِيْبِ النَّارِ الْعَامَ আসলে [হিম বাতাসের কনকনে আওয়াজ] مُرَّدًا الْفَلْمُ وَالْبَابُ صَرْبُرًا إِذَا صَوَّتَ الْعَامَةِ (কলম ও দরজায় আওয়াজ করেছে) থেকে উদ্ভূত।

বালাগাত : اَلْمُوْمَنِوْنَ وَالْغُسِفُوْنَ وَالْغُسِفُوْنَ وَالْغُسِفُوْنَ وَالْغُسِفُوْنَ وَالْمُسْتَكُورَ وَالْمُسْتَكُورَ وَالْمُسْتَكُونَ وَالْمُسْتَعُونَ وَالْمُعُونَ وَالْمُسْتَعُونَ وَالْمُسْتَعُونَ وَالْمُسْتَعُونَ وَالْمُعُلِقَ وَالْمُعُلِقِينَ وَالْمُعُلِقِينَ وَالْمُعُلِقِينَ وَالْمُعُلِقَ وَالْمُعُلِقِينَ وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينِ وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَ وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَ وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَلْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعِلَالِمُ وَالْمُعُلِقِينَا وَلِمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِيلُونَا وَالْمُعُلِقِينَا وَالْمُعُلِي وَالْمُعُلِقِينَا وا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র: পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে মুসলমানদের বিশ্বাসে অটল থাকতে এবং সৎকাজে আদেশ ও অসৎ কাজে বাধা দান করার প্রতি বিশেষভাবে যতুবান থাকতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল। আলোচ্য আয়াত كُنْتُمْ خَيْرَ ٱصَّةِ اُخْرِجَتْ النِح নির্দেশটি আরো অধিকতর জোরদার করা হচ্ছে। আল্লাহ পাক মুসলিম উশ্বাহকে জগতের অন্যান্য সম্প্রদায়ের চেয়ে শ্রেষ্ঠ ও উত্তম বলে ঘোষণা করেছেন। এর প্রধান কারণই হচ্ছে তাদের উল্লিখিত গুণ বা বৈশিষ্ট্য।

একটি প্রশ্ন ও সমাধান : كُنْتُمْ خَيْرَ ٱمَّةٍ اخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ـ (الاِية) আলোচ্য আয়াতটিতে বলা হয়েছে كُنْتُمْ خَيْرَ ٱمَّةٍ اخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ـ (الاِية) এতে كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ اخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ـ (الاِية) এতে এফ'লে মাযিটি যদি ফে'লে নাকিস হয়, তবে অর্থ হবে তোমরা উত্তম ছিলে। এ দ্বারা সন্দেহ হয় যে, এ উন্মত অতীতে শ্রেষ্ঠ ছিল কিন্তু এখন নেই এবং ভবিষ্যতেও থাকবে না।

ك. এর উত্তরে কাজী সানাউল্লাহ (র.) বলেছেন, এখানে كُنتُمْ) كانَ الله সগাহ সত্য যা অতীত কালে কোনো জিনিস প্রমাণিত করা বুঝায়। তবে এ দ্বারা এ কথা বুঝা যাচ্ছে না যে, অতীত কালের প্রমাণিত জিনিসটা এখন শেষ হয়ে গেছে বা ভবিষ্যতে গিয়ে শেষ হয়ে যাবে। এ রকমভাবে শেষ হওয়াটা নির্ভর করবে বাহ্যিক করীনা বা নিদর্শনের উপর। যেমন— যায়েদ পেট ভরে খেয়ে নেওয়ার পর কেউ বলল যায়েদ পেট ভরে খেয়ে নেওয়ার পর কেউ বলল كَنْ وَنْدُ جَائِعًا فَبْلُ السَّاعَتَيْنَ السَّاعَتَيْنَ السَّاعَتَيْنَ السَّاعَتَيْنَ السَّاعَتَيْنَ السَّاعَتَيْنَ السَّاعَةَ وَهُ وَالْ الله وَالله وَالله وَالْ الله وَالْ الله وَالْ الله وَالله وَالل

–[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৬]

- ২. গ্রন্থকার আল্লামা সুয়্তী (র.) বলেছেন এর অর্থ হলো كُنْتُمْ خَيْرَ اُمَّةٍ فِي عِلْمِ اللَّهِ تَعَالَىٰ অর্থাৎ তোমরা আল্লাহ পাকের জ্ঞানে শ্রেষ্ঠ উম্মত ছিলে।
- ৩. এর অর্থ হলো পূর্ববর্তী উম্মতদের মধ্যে তোমাদেরকে উত্তম বলে শ্বরণ করা হতো।
- 8. অথবা এর অর্থ হবে عَنْدَ أُمَّة ضَعْ عَنْدَ الْمَحْفُوظِ مَوْصُوفِيْنَ بِانْكُمْ خَيْدَ أُمَّة صَوْا عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّوْج الْمَحْفُوظِ مَوْصُوفِيْنَ بِانْكُمْ خَيْدَ أُمَّة صَوْا عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْعَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَل اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَل الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ ع
- ৫. তোমরা যখন থেকে ঈমান এনেছ, তখন থেকেই শ্রেষ্ঠ উম্মত। যাদেরকে মানবজাতির কল্যাণে সৃষ্টি করা হয়েছে।
  এছাড়া আরো অনেক জবাব ইমাম রায়ী (র.) তাঁর তাফসীরে উল্লেখ করেছেন। –[তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৯৫]
  আলোচ্য আয়াতটিতে উম্মত বলে সকল মুসলিম উম্মাহকেই বুঝানো হয়েছে। যদিও এর প্রাথমিক সম্বোধিতরা ছিলেন
  সাহাবাগণ। এই উম্মতকে তিনটি গুণের কারণে শেষ্ঠ উম্মত বলা হয়েছে। হয়বত কাতাদা (ব.) বলেন হে লোক সকল! যে

আলোচ্য আয়াতাতে ৬৭৩ বলে সকল মুসালম ৬শাহকেই বুঝানো হয়েছে। যাদও এর প্রাথামক সম্বোধিতরা ছিলেন সাহাবাগণ। এই উন্মতকে তিনটি গুণের কারণে শ্রেষ্ঠ উন্মত বলা হয়েছে। হযরত কাতাদা (র.) বলেন, হে লোক সকল! যে ব্যক্তি এই শ্রেষ্ঠ উন্মতের অন্তর্ভুক্ত হতে চায়, সে যেন শ্রেষ্ঠ উন্মত হওয়ার শর্তগুলো পূর্ণ করে। আর ইশারা করেছেন আয়াতে উল্লিখিত তিনটি গুণের দিকে। অর্থাৎ ১. সৎকাজের আদেশ। ২. অসৎ কাজে বাধাদান ও ৩. আল্লাহর প্রতি ঈমান। এই তিনগুণ কারো মধ্যে অর্জিত হয়ে গেলে প্রকৃত পক্ষে সেই শ্রেষ্ঠ উন্মতের অন্তর্ভুক্ত হওয়ার দাবিদার হতে পারে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর সূত্রে বর্ণিত হাদীসে রাসূলুল্লাহ ক্রি বলেছেন, আমি এবং আমার উন্মতগণ এ করুণায় দাখিল হওয়ার আগ পর্যন্ত বাকি সমস্ত উন্মতের জন্য বেহেশতে প্রবেশ করা হারাম করে দেওয়া হয়েছে। –[মুসনাদে আহমদ]

তিরমিষী শরীফের হাদীসে এসেছে হাশরের মধ্যে বেহেশতীদের ১২০ কাতার হবে। তন্মধ্যে উন্মতে মুহাম্মদী হবে ৮০ কাতার। —[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৭]

আখানে একটি প্রশ্ন হয় যে, ঈমানের উপর সৎকাজের আদেশ ও আসৎ কাজে বাধা দানের বিষয়কে অগ্রে আনার কারণ কিঃ অথচ ঈমান তো হলো যেকোনো ইবাদত গ্রহণযোগ্য হওয়ার পূর্বশর্ত। তাই এ হিসেবে ঈমানকে পূর্বে উল্লেখ করার ছিল। এর ব্যতিক্রম হলো কেনঃ

- ১. এর জবাবে কাজী সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) বলেন, শ্রেষ্ঠ উন্মত যারা হন তারা সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ আল্লাহর প্রতি ঈমান ও অন্তরিক বিশ্বাস রেখে করে, লোক দেখানো ও খ্যাতি লাভের উদ্দেশ্যে নয়। এ কথাটির উপর সতর্ক করার জন্যই ঈমানের কথা পরে উল্লেখ করা হয়েছে। এমন কি আল্লাহর প্রতি ঈমান, সৎকাজের আদেশ ও অসৎকাজের নিষেধের জন্য এক বিশেষ ধরনের শর্ত।
- ২. অথবা পরবর্তী বাক্য وَلَوْ الْمَنَ ٱهْلُ الْكِتَابِ এর সহিত সম্পৃক্ত করার পক্ষে ঈমানের কথাটি শেষে উল্লেখ করা হয়েছে। –[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৩৯]
- ৩. আল্লামা ফখরুদ্দীন রাথী (র.) লিখেন, আল্লাহর প্রতি ঈমান রাখার বিষয়টা সকল হকপন্থি উন্মতের মধ্যেই সমভাবে বিদ্যমান। আল্লাহর এই আয়াতের মাধ্যমে সকল উন্মতের উপর এই উন্মতের শ্রেষ্ঠত্ব ও ফজিলত বুঝানো উদ্দেশ্য। স্তুত্রাং হকপন্থি সকল উন্মতের মাঝে সমভাবে বিদ্যমান। ঈমানের কারণে এ উন্মতের শ্রেষ্ঠত্ব ও ফজিলত অন্যান্য উন্মতের উপর প্রমাণিত করতে কার্যকর হতে পারে না। বরং এ ব্যাপারে ক্রিয়াশীল বস্তু হচ্ছে অন্যান্য উন্মতের তুলনায় এ উন্মতের উন্নত ও শক্তিশালী পন্থায় সংকাজের আদেশ ও অসংকাজে বাধা দান করা যা অন্যান্য উন্মতের মধ্যে ছিল না। তাই সমানের পূর্বে এ দৃটি বিষয়কে উল্লেখ করা হয়েছে। আর ঈমান ছাড়া য়েহেত্ য়ে কোনো আমলই গ্রহণযোগ্য হয় না, তাই একে পরে উল্লেখ করা হয়েছে। —িতাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৯৮]
- ৪. আল্লামা আলূসী (র.) বলেন, আলোচনাটা হচ্ছে সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধের উদ্দেশ্যে, তাই এ দুটি বিষয়কে পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। এবার যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, ঈমানসহ সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ তো অন্যান্য উন্মতের মধ্যেও ছিল। তাই এসবের কারণে এই উন্মতের ফজিলত প্রমাণিত হয় কেমন করে?

এর জবাবটি ইমাম রাথী (র.) আল্লামা কাফফাল (র.)-এর বরাত দিয়ে বলেছেন, যার সারমর্ম হলো এই যে, সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ সাধারণত তিন পদ্ধতিতে হয়ে থাকে। ১. অন্তর দ্বারা ঘৃণা করার মাধ্যমে। ২. জবান দ্বারা ও ৩. হাত তথা শক্তি প্রয়োগ তৃথা লভাই ও জিহাদের মাধ্যমে। আর এই তৃতীয় পদ্ধতির সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ অর্থাৎ <del>ইসলামি জি</del>হাদের বিষয়টা বিশেষভাবে শুরুত্ব পেয়ে আছে একমাত্র আমাদের শরিয়তেই, অন্য কোনো শরিয়তে নয়। সূতরাং এই জিহাদের বিষয়টা অন্যান্য সকল উন্মতের উপর আমাদের শ্রেষ্ঠত্বের কারণ হয়ে দাঁড়ালো। এর দ্বারাই আমরা বাকি সকল উন্মতের উপর শ্রেষ্ঠত্ব লাভ করেছি। —িতাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ১৯৭

তাফসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ৮৯

করা, বন্দি করা, তাদের সন্তানদের ও মহিলাদেরকে গোলাম-বাঁদি বানানো, তাদের সম্পদ ছিনিয়ে আনাসহ যাবতীয় অপমান ও বেইজ্জতী সবই এর অন্তর্ভুক্ত। তারা কোনোদিন পৃথিবীতে সম্মানের অধিকারী হতে পারবে না। তবে কর্ট্রটি ও মানুষের প্রতিশ্রুতি ও মানুষের প্রতিশ্রুতি, আশ্ররের মাধ্যমে তাদের সেই বেইজ্জতির কিছুটা লাঘব হতে পারে। অর্থাৎ আল্লাহর প্রতিশ্রুতি ও মানুষের প্রতিশ্রুতি, আশ্ররের মাধ্যমে তাদের অপমান ও লাঞ্জ্না কিছুটা হালকা হতে পারে। আল্লহর প্রতিশ্রুতি হলো ইসলাম। ইসলামের মাধ্যমে তাদের অপমান ও লাঞ্জ্না কিছুটা হালকা হতে পারে। আল্লহর প্রতিশ্রুতি হলো ইসলাম। ইসলামের মাধ্যমে তাদের শিশু-সন্তানেরা, অযোদ্ধা মহিলারা এবং রোগী ও মাজুর পুরুষরা প্রাণ নষ্ট হওয়া থেকে বেঁচে যাবে। কারণ তাদেরকে মারতে ইসলাম নিষেধ করেছে। আর মানুষের প্রতিশ্রুতি বলতে তাদের সাথে কৃত চুক্তি। তারা যদি মুসলমানদের সাথে সন্ধি করে নেয়, চুক্তি করে নেয় তবুও তারা এক রকম লাঞ্জ্না থেকে মুক্তি পেতে পারবে। মানুষের প্রতিশ্রুতির মধ্যে অমুসলমানও শামিল। তাদের আশ্ররেও তারা কিছুটা রক্ষা পেতে পারে। যেরূপ বর্তমান ইসরাঈল রাষ্ট্র। এই ইহুদিরা বেইজ্জত হয়ে মদিনা হতে বের হওয়ার পর থেকে প্রায় টোদ্দাত বংশর যাবত এরা বেইজ্জত হয়েই আছে। পৃথিবীতে তাদের কোনো স্বাধীন স্বীকৃত রাষ্ট্র নেই। ইসরাঈল স্বাধীন স্বীকৃত কোনো দেশ নয়। বিশ্ব তাদেরকে এখনো স্বীকৃতি দেয়ন। তারা আমেরিকা, ব্রিটেন ও রাশিয়ার ছত্রছায়ায় তাদের এক সেনা ছাউনির উর্ধ্বে কিছু নয়। তাদের সাহায্য সহায়তা যদি ইহুদিদের উপর থেকে সরে যায় তবে এক দিনের জন্যও তারা ইসরাইলে টিকে থাকতে পারবে না। তাই ইসরাইলের ইহুদিদের কারণে আল্লাহর ঘোষণা অসত্য প্রমাণিত হচ্ছে না। কারণ তিনি তো ইন্তেছনা বা পৃথক করে বলে দিয়েছেন যে, আল্লাহর আশ্রয় বা মানুষের আশ্রয়ে তারা কিছুটা লাঞ্জ্না হতে বাঁচতে পারবে।

এখানে একটা প্রশ্ন হয় যে, আল্লাহ পাক বলেছেন, তাদের এই লাঞ্ছনা ও অপমানের কারণ হলো এই যে, তারা আ**ল্লাহর** আয়াতসমূহকে অস্বীকার করতো এবং নবীদেরকে হত্যা করতো। প্রশ্ন হয় বর্তমান যুগের ইহুদিরা তো নবীদেরকে অন্যায় ভাবে হত্যা করছেনা। তদুপরি তাদের দিকে হত্যার সম্পর্ক হয় কেমন করে? এর জবাব হলো এই যে, তাঁরা বাব–দাদাদের না হক হত্যার প্রতি সন্তুষ্ট। তাই তাদের প্রতি এই হত্যার সম্পর্ক করা হয়েছে। –[হাশিয়ায়ে জালালাইন, তাফসীরে কাবীর]

बायाां न्यून : উक बायां के बायां न्यून नित्य कत्यकि वर्गना فَيْسُوْا سَوَاءٌ مِنْ اَهْلِ الْكِتَابِ اُمَّةً قَالَمَةً . الخ পাওয়া যায–

- ১. যখন হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম ও তাঁর সাথীগণ- যেমন হযরত সালিবা ইবনে শুবা, উসাইদ ইবনে শুবা, উসাইদ ইবনে শুবা, উসাইদ ইবনে শুবাইদ এবং তাদের সাথে ইহুদিদেরও কিছু লোকেরা ইসলাম কবুল করেন। ঈমান আনলেন, বিশ্বাস স্থাপন করলেন এবং ইসলামের প্রতি আগ্রহী হয়ে পড়েন, তখন ইহুদি আলেমরা এবং তাদের অমুসলিমরা বলতে লাগল মুহাম্মদ —এর প্রতি সমান এনেছে যারা এবং যারা তাঁর অনুসারী হয়েছে তারা তো হলো আমাদের মন্দ-খারাপ লোকেরা যদি তারা ভালো মানুষ হতো তবে বাব-দাদাদের ধর্ম ছেড়ে অন্য ধর্মের দিকে যেতো না। তাদের প্রতিবাদে আল্লাহ পাক হিল্প নিয়ে হিল্প তারা স্পল্লাক নয়; পর্যন্ত আয়াত দুটি নাজিল করেন। এতে প্রমাণ করিয়ে দিয়েছেন যে, যারা মুসলমান হয়েছে তারা মন্দলোক নয়; বরং তারা নেককারদের অন্তর্ভুক্ত। আর তোমরা যারা ইসলাম গ্রহণ কর নাই তারাই মন্দ ও দুষ্ট।
- –[তাফসীরে রহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ৩৩] ২. উল্লিখিত আয়াতের শানে নুযূল সম্পর্কে আরেকটি বিবরণ হলো এই যে, পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে যেহেতু আহলে কিতাবদের
- অন্যান্য আচরণের কথা বর্ণিত হয়েছে তাই এই সত্য ঘোষণা করা হয়েছে যে, আহলে কিতাবদের সকলই পথভ্রষ্ট না; বরং তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যক রয়েছে যারা আল্লাহর প্রতি ঈমান এবং ভালোগুণে গুণান্তিত।
- ৩. ইমাম ছাওরী (র.) বলেছেন, যারা মাগরিব ও ঈশার মধ্যবর্তী সময়ে নামাজ পড়ত তাদের সম্পর্কে আয়াতটি নাজিল হয়েছে।
- 8. হযরত আতা (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতটি নাজরানের ৪০ জন, হাবশার ৩২ জন এবং রুমের ৩ জন সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। তারা ঈসায়ী ধর্মের অনুসারী ছিল পরে হযরত মুহাম্মদ এর প্রতি ঈমান নিয়ে এসেছিলো। প্রিয় নবীর আবির্ভাবের পূর্বেই তারা তার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছিল এবং তার হিজরতের পূর্বে মদিনায় আনসারদের সঙ্গে তাদের বন্ধুত্ব ছিল। আনসারদের মধ্যে হযরত আসআদ ইবনে জোবায়ের, বারা ইবনে আনাস (রা.) সহ প্রমুখ সাহাবাদের সঙ্গে তাদের বন্ধুত্ব ছিল। তারা মিল্লাতে ইবরাহীমি সম্পর্কে অবগত ছিল। তদানুযায়ী আমল করতো। অতঃপর আমাদের প্রিয় নবী এর নবুয়তের পর তাঁর প্রতি ঈমান আনয়ন করে এবং তাকে সহায়তা করে তারা ধন্য হয়েছিল।

−[তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ২০৬, মাযহারী খ. ২, ৩৪৩, হাশিয়ায়ে জালালাইনী

## অনুবাদ :

ে১১৮. হে ঈমানদারগণ! তোমরা নিজেদের আপনজন. يَايَهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا لَا تَتَّخِذُوْا بِطَانَـةً اصْفِياءَ تُطَّلِعُونَهُمْ عَلَىٰ سِرَكُمْ مِنْ دُونِكُمْ أَى غَيْرِكُمْ مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارٰى وَالْمُنَافِقِيْنَ لَا يَاْلُونَكُمْ خَبَالًا نَصَبُ بِنَنْ عِ الْخَافِضِ أَى لَا يَقْصُرُونَ لَكُمْ جُهْدَهُمْ فِي الْفَسَادِ وَدُوا تَمَنَّنُوا مَا عَنِتُكُمْ أَى عَنَتَكُمْ وَهُوَ شِدَّةُ الضَّرِ قَدُ بَدَتْ ظَهَرَتْ الْبَغْضَاءُ الْعَدَاوَةُ لَكُمْ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ بِالْوَقِينَعَةِ فِينَكُمْ وَاطَّلاَعِ الْمُشْرِكِيْنَ عَلَىٰ سِرَّكُمْ وَمَا تُخْفِي صُدُوْرُهُمْ مِنَ الْعَدُاوَةِ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَّا لَـكُمُ الْأَيْتِ عَـلٰي عَـدَاوَتِـهُم أَنَّ كُـنُـتُـمُ تَعْقِلُونَ ذٰلِكَ فَلاَ تُوالُوهُمْ .

. هَا لِلتَّنبيهِ أَنتُمْ يَا أُولاً وِ الْمُؤْمِنِينَ تُحِبُّوْنَهُمْ لِقُرَابُتِهِمْ مِنْكُمْ وَصَدَاقَتِهمَّ وَلاَ يُحِيُّنُونَكُم لِمُخَالَفَتِهِمْ لَكُمْ فِي الدِّيْن وَتُوَمِّنُون بَالْكِتْبِ كُلِّهِ أَيُ بالْكِتٰب كُلَّهَا وَلاَ يُؤمِّنُونَ بِكِتَابِكُمْ وَإِذَا لَقُوْكُمْ قَالُوا أَمَنَّا وَإِذَا خَلَوا عَضُّوا عَلَيْكُمُ الْانَامِلَ اَطْرَافَ الْاصَابِعِ مِنَ الْغَيْظ.

ব্যতীত কোনো লোককে তথা ইহুদি, নাসারা ও মুনাফিকদেরকে অন্তরঙ্গ বন্ধু তথা অকৃত্রিম বন্ধু রূপে গ্রহণ করো না। যারা তোমাদের গোপন রহস্যের উপর অবগতি লাভ করে নিবে। তারা তোমাদের অমঙ্গল সাধনে কোনো ক্রটি করে না। حبَالًا শব্দটি যের দানকারী 🔑 অব্যয় পদ উহ্য হওয়ার মাধ্যমে [মানসূব] पे يَقْصُرُونَ لَكُمُ पवत युक राय़ । आमल क्रि रात الله يَقْصُرُونَ لَكُمُ তারা তোমাদের জন্য ফাসাদ أجُهْدَهُمَّ فِي النَّفَسَادِ করার মধ্যে স্বীয় প্রচেষ্টায় ত্রুটি করবে না।] তারা কামনা <u>করে</u> আশা করে <u>তোমাদের কষ্ট</u> তথা তীব্র ক্ষতি। বস্তুত তাদের মুখ থেকেই তোমাদের কুৎসা রটনা করে এবং তোমাদের গোপন রহস্য সম্পর্কে মুশরিকদেরকে অবগত করে তোমাদের প্রতি তাদের বিদ্বেষ শক্রতা প্রকাশিত হয়ে পড়েছে। আর যা কিছু তাদের অন্তরে লুকিয়ে রয়েছে তা অত্যন্ত জঘন্য। নিশ্চয় আমি তোমাদের নিকট তাদের শত্রুতামির নিদর্শনাবলি বর্ণনা করেছি যদি তোমরা বুঝে নিতে পার। তবে তাদের সাথে বন্ধুতু রেখো না।

১১৯. <u>সাবধান!</u> 💪 শব্দটি সতর্ক করণের জন্য এসেছে। তোমরাই তথু হে মুমিনগণ! তাদেরকে ভালোবাস, তাদের সঙ্গে তোমাদের আত্মীয়তা ও বন্ধুত্বের দরুন, আর ওরা ধর্মের ব্যাপারে তোমাদের সাথে বিরোধ থাকার দরুন তোমাদেরকে ভালোবাসে না। আর তোমরা সকল আসমানি কিতাবের উপরই ঈমান রাখ এবং তারা তোমাদের কিতাবের [কুরআনের] উপর বিশ্বাস রাখে না। আর তারা যখন তোমাদের সাথে মিলিত হয় তখন তারা বলে, আমরা ঈমান এনেছি, আর যখন একাকী হয় তখন তারা আক্রোশের কারণে আঙ্গুলি তথা আঙ্গুলির অগ্রভাগ কাটতে থাকে।

شِدَّة الْغَضَبِ لِمَا يَرَوْنَ مِنْ اِنْتِ لَاَفِكُمْ وَيُعَبَّرُ عَنْ شِدَّة الْغَضَبِ بِعَضِ الْآنَامِلِ مَجَازًا وَإِنْ لَمْ يَكُنْ ثُمَّ عَضَّ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظُكُمْ - أَيْ إِبْقُوا عَلَيْهِ اللَّهَ الْمَوْتِ بِغَيْظُكُمْ - أَيْ إِبْقُوا عَلَيْهِ اللَّهَ الْمَوْتِ فَلَى مُوتُوا فَلَى اللَّهَ عَلِيْمُ بِذَاتِ فَلَى اللَّهُ عَلِيْمُ بِذَاتِ السَّكُدُو بِ وَمِنْهُ مَا السَّكُ وَاللَّهُ عَلِيْمُ بِذَاتِ السَّكُدُوبِ وَمِنْهُ مَا يَسُرُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمُ بِذَاتِ السَّكُدُوبِ وَمِنْهُ مَا يَسُركُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيْمُ بِذَاتِ يَضَمُرُهُ هُؤُلاً إِنَّ اللَّهُ عَلِيْمُ وَمِنْهُ مَا يَضُمُرُهُ هُؤُلاً إِنَّ اللَّهُ عَلَيْمُ وَمِنْهُ مَا يَضُمُرُهُ هُؤُلاً إِنَّ اللَّهُ عَلَيْمٍ وَمِنْهُ مَا يَصُونُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

 অর্থাৎ তীব্র রাগের কারণে এরা এরপ করে, তোমাদের পারস্পরিক সম্প্রীতি দেখে প্রচণ্ড রাগকে রূপক অর্থে আঙ্গুলি কাটা দ্বারা বুঝানো হয়েছে, যদিও সেখানে বাস্তবে আঙ্গুলি কাটা ছিল না। [হে রাসূল ভাষ্ট্রী] আপনি এদেরকে বলে দিন যে, তোমরা তোমাদের আক্রোশের দরুন মরে যাও। অর্থাৎ তোমরা মরণ পর্যন্ত ক্রোধ্ব্যস্ত হয়ে থাক। তবুও তোমরা তোমাদের আনন্দদায়ক বস্তুটি দেখতে পাবে না। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা বক্ষের কথা তথা মনের কথা খুব ভালো জানেন। আর এসব কথার থেকেই ঐসব কথা যেগুলোকে তারা লুকিয়ে রেখেছে।

১২০. যদি তোমাদের কোনো কল্যাণ লাভ হয় তথা কোনো নিয়ামত তোমাদের কাছে পৌছে যায়। যেমন সাহায্য বা গনিমতের মাল তবে তারা দুঃখিত হয় টেনশনগ্রস্ত হয়। আর যদি তোমাদের কোনো প্রকার অকল্যাণ হয় যেমন– পরাজয় ও দুর্ভিক্ষ তখন এতে তারা আনন্দ বোধ করে। انْ تَعْسَسُكُمْ (انْ تَعْسَسُكُمْ) (وَاذَا لَقُوْكُمُ कु्मनाয় শর্তিয়াটি শর্তের পূর্বোক্ত বাক্য طے) -এর সাথে সম্পৃক্ত, আর এই বাক্য উভয়টির মাঝখানে এসৈছে। মর্ম হলো এই যে, তারা তোঁমাদের প্রতি বিদ্বেষ পোষণে চরমে পৌছে আছে। তদুপরি তোমরা তাদের সঙ্গে আন্তরিক বন্ধুত্ব কেন রাখ? সুতরাং তোমাদের জন্য তাদেরকে এড়িয়ে চলা উচিত। আর যদি তোমরা তাদের দেওয়া কষ্টে ধৈর্যধারণ কর এবং তাদের সঙ্গে বন্ধুত্ব ইত্যাদি বিষয়ে আল্লাহকে ভয় করতে থাক, তবে তাদের ষড়যন্ত্র তোমাদের -এর যের ও ¸[রা] সাকিনের সহিত এবং 🤟 [দোয়াদের পেশ] ও , [রার] তাশদীদের সহিতও কেরাত রয়েছে।

নিক্য় আল্লাহ পাক তাদের কার্যাবলিকে পরিবেষ্টন করে আছেন এবং জানেন। عَهَدُونَ -এর মধ্যে ু [ইয়া] ও ্র তা] উভয় বর্ণের সহিত কেরাত রয়েছে। সূতরাং তিনি তোমাদেরকে ভিন্ন কেরাত মতে তাদেরকে প্রতিদান দিবেন।

## তাহকীক ও তারকীব

بطَانَةً বহুবচনে بِطَانَةً অন্তরঙ্গ বন্ধু, অকৃত্রিম বন্ধু।
بطَانَةً মূলত: কাপড়ের ভিতরের অংশকে বলা হয় যা শরীরে চামড়ার সাথে মিলে থাকে। যেরূপ ظِلَهَارَةً কাপড়ের বহিরাংশকে বলা হয়।

#### বালাগাত:

- \* بِطَانَةً مِنْ دُوْنِكُمْ عَرِيْحِيَّهُ -এর মধ্য بَصَرِيْحِيَّهُ হয়েছে بِطَانَةً مِنْ دُوْنِكُمْ अश्म, চামড়ার দিকের অংশ। এখানে রহস্যবিদ অন্তরঙ্গ বন্ধুকে بِطَانَةً -এর সাথে তাশবীহ বা তুলনা দেওয়া হয়েছে, অতঃপর بِطَانَة মুশাকাহ বিহী উল্লেখ করত: মুশাকাহ তথা অন্তরঙ্গ বন্ধু উদ্দেশ্য করা হয়েছে।
- \* اِسْتِعَارَةَ تَمَثْيُلْبَّهُ -এর মধ্য وَاذَا خَلَواْ عَضُواْ عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ وَعَلَيْكُمُ الْاَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ ( عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْغَيْظِ ( عَلَيْكُمُ الْالْعَلِيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْغَيْظِ ( عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْغَيْظِ ( عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْغَيْظِ ( عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْغَيْطُ ( عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْعَيْطِ ( عَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْعَيْطِ ( عَلَيْكُمُ الْعَلَيْكُمُ الْاَنَامِلُ مِنَ الْعَيْطِ ( عَلَيْكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

-[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫৩১-৩২]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আর্থাৎ হে মুমিনগণ! তোমরা নিজেদের লোক [ঈমানদারগণ] ব্যতীত অন্য কাউকে অন্তরঙ্গ বন্ধুরূপে গ্রহণ করো না, তারা তোমাদের অমঙ্গল সাধনে কোনো ক্রটি করে না। তোমরা কষ্টে থাক তাতেই তাদের আনন্দ।

আয়াতের শানে নুযুল: উপরোল্লিখিত আয়াত অবতরণের একটি প্রেক্ষাপট রয়েছে। আর তা হলো এই—
মদিনার পার্শ্ববর্তী এলাকা বসবাসকারী ইহুদিদের সাথে আওস ও খাজরাজ গোত্রের প্রাচীনকাল থেকেই বন্ধুত্বপূর্ণ সম্পর্ক ছিল।
ব্যক্তিগত এবং গোত্রগত উভয় পর্যায়েই তারা একে অন্যের প্রতিবেশী ও মিত্র ছিল। আওস ও খাজরাজ গোত্র মুসলমান হওয়ার পরও ইহুদিদের সাথে পুরাতন সম্পর্ক বহাল রাখে এবং তাদের লোকেরা ইহুদি বন্ধুত্বের সাথে ভালোবাসা ও আন্তরিকতা পূর্ণ ব্যবহার অব্যাহত রাখে। কিন্তু ইহুদিদের মনে মহানবী ও ও তাঁর দীনের প্রতি শক্রতা। তাই তারা এমন কোনো ব্যক্তিকে আন্তরিকতার সাথে ভালোবাসতে সম্মত ছিল না, যে এ ধর্ম গ্রহণ করে মুসলমান হয়ে যায়। কাজেই তারা আওস ও খাজরাজ গোত্রের আনসারদের সাথে বাহ্যত পূর্ব সম্পর্ক বহাল রাখলেও এ সময় মনে মনে তাদের শক্রতা হয়ে গিয়েছিল। বাহ্যিক বন্ধুত্বের আড়ালে তারা মুসলমানদের মধ্যে অভ্যন্তরীণ বিবাদ বিসংবাদ সৃষ্টির চেষ্টায় ব্যাপৃত থাকত এবং তাদের দলগত গোপন তথ্য শক্রদের কাছে পৌছে দেওয়ার চেষ্টা করতো। আলোচ্য আয়াত নাজিল করে আল্লাহ তা আলা আহলে কিতাবদের এহেন দুরভিসন্ধি থেকে মুসলমানদেরকে সতর্ক থাকতে নির্দেশ দিয়েছেন এবং একটি গুরুত্বপূর্ণ নীতি বর্ণনা করেছেন।

-[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ১৬৩]

অতএব **আলোচ্য আয়াতে মু**সলমানদের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, স্বধর্মাবলম্বী ছাড়া অন্য কাউকে এমন মুরব্বী ও উপদেষ্টা রূপে গ্রহণ করো না, যার কাছে যাবতীয় ও রাষ্ট্রীয় গোপন তথ্য প্রকাশ করা যেতে পারে।

#### অনুবাদ :

আপনি সকাল বেলা আপনার পরিজনদের কাছ থেকে মদিনা হতে বের হয়ে মু'মিমনদেরকে যুদ্ধের জন্য উপযুক্ত স্থানে অবতরণ করিয়েছিলেন, যেখানে দাঁড়িয়ে তারা যুদ্ধ করবে এবং আল্লাহ তা'আলা খুব শ্রোতা তোমাদের কথাবার্তার ব্যাপারে খুব অবগত তোমাদের অবস্থা সম্পর্কে। আর তা ছিল ওহুদের দিন, যেদিন রাসলুল্লাহ এক হাজার বা নয়শত পঞ্চাশ জন সাহাবীকে সঙ্গে নিয়ে বের হয়েছিলেন। অন্যদিকে মুশরিকদের সংখ্যা ছিল তিন হাজার। তৃতীয় হিজরির শাওয়াল মাসের সাত তারিখ শনিবার তিনি ঘাঁটিতে গিয়ে অবতরণ করেন। আর তাঁর এবং তাঁর দলের পৃষ্ঠ দিলেন ওহুদ পাহাড়ের দিকে এবং ্রতিনি সৈন্যদলের কাতারসমূহ ঠিক করে দিলেন। আর তিরন্দাজের একটি দল পাহাড়ি পথে মোতায়েন করলেন যাদের আমীর নিযুক্ত করেছিলেন হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.)-কে। আর [তাদেরকে] বলেছিলেন, তোমরা শত্রুদেরকে তীর নিক্ষেপের মাধ্যমে বিক্ষিপ্ত করে আমাদের তরফ থেকে প্রতিহত করবে যাতে করে তারা আমাদের পিছন দিক থেকে আসতে না পারে। আর তোমাদের স্থান কোনো অবস্থাতেই ত্যাগ করবে না। আমরা পরাজিত হই বা বিজিত হই।

। ۱۲۲ از بَدْلٌ مِنْ إذْ قَبْلَه هَمَّتْ طَالَفَة ١٢٢ از بَدْلٌ مِنْ إذْ قَبْلَه هَمَّتْ طَالَفَة সেই সময়কে যখন তোমাদের মধ্যে দু'দল তথা বনৃ সালিমা ও বনু হারিছা যারা সৈন্যদলের দুটি বাহু ছিল। সাহস হারাবার উপক্রম হয়ে পড়েছিল। অর্থাৎ যুদ্ধ করা থেকে ভীরুতা প্রদর্শন করল এবং ফেরত চলে যাওয়ার উপক্রম হয়ে পড়ল ঐ মুহুর্তে যখন মুনাফিক আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ও তার সাথিরা ফেরত চলে গেল, আর বলল, আমরা কিসের উপর আমাদের ও আমাদের সন্তানদের প্রাণ হত্যা করাবো? আর সে আবু জাবের সুলামীকে বলল, যিনি তাকে বলেছিলেন, আমি তোমাদেরকে তোমাদের নবী ও তোমাদের প্রাণের হেফাজতের ব্যাপারে আল্লাহর কসম দিচ্ছি আমরা যদি একে যুদ্ধ মনে করতাম তবে তোমাদের পিছনে সাহায্য করতাম (এটাতো যুদ্ধ নয়; বরং নিজেকে ধ্বংস করার নামান্তর] এমতাবস্থায় আল্লাহপাক তাদের উভয় দলকে দৃঢ়পদ করলেন, ফলে তারা [যুদ্ধের ময়দান ছেড়ে] ফেরত এলো না। অথচ আল্লাহ পাক উভয় দলেরই সহায়ক সাহায্যকারী ছিলেন। আর মু'মিনদের আল্লাহ তা'আলার উপরই নির্ভর করা উচিত। তাঁর উপরই ভরসা করা উচিত, অন্য কারো উপর নয়।

ا الله المُحَمَّدَ إِذْ غَدُوْتَ مِنْ اَهْلِكَ مِنَ الْعَلْمِ مِنْ اَهْلِكَ مِنَ الْعَلْمُ مِنْ اَهْلِكَ مِنَ الْمَدِيْنَة تُبَوِّي تُنَزَّلُ الْمُؤْمِنِيْنَ مَقَاعِد مَرَاكِزَ يَقِفُونَ فِيهَا لِلْقِتَالِ وَاللُّهُ سَمِيْعَ لاَقُوالِكُمْ عَلِيْمُ بِأَحْوَالِكُمْ وَهُو يَوْمَ أَحُدٍ خَرَجَ مُنَحَمَّدُ عَلَيْهُ بِالْفِ أَوْ إِلَّا خَمْسِيْسَ رَجُلًا وَالسَّمَسَشُركُونَ ثَسَلَاثَسَةُ اٰلاَفٍ وَنَسَزَلَ بالشُّعْب يَوْمَ السَّبْتِ سَابِعُ شَوَّالٍ سَنَةَ ثَلَاثٍ مِنَ اللهِ جَرَةِ وَجَعَلَ ظُهْرَهُ وَعَسْكُرَهُ الِي أُحُدِ وَسَوَى صَفَوْفَهُمْ وَأَجْلَسَ جَيْشًا مِنَ الرُّمَاة وَامَّر عَلَيْهِم عَبْدَ اللَّهِ أبنَ جُبَيْرِ بِسَفْحِ الْجَبَلِ وَقَالَ إِنْضَحُوا عَنَّا بِ النُّبَلِ لَا يَـُا تَـُونَا مِنْ وَرَائِينَا وَلاَ تُبَرَحُوا

مِنْكُمْ بَنُوْ سَلْمَة وَبَنُوْ حَارِثَةَ جَنَاحًا الْعَسْكُر أَنْ تَفْشَلاً تَجْبَنَا عَنِ النَّقِتَالِ وَتَرْجِعَا لَمَّا رَجَعَ عَبْدُ اللَّهِ بِنُ أَبَكِّي المُسنَافِقُ وَاصْحَابُهُ وَقَالَ عَلَامَ نَقْتُلُ اَنْفُسَنَا وَاوْلاَدْنَا وَقَالَ لِأَبِى جَابِرِ السَّلَمِيّ الْقَائِلُ لَهُ انْشِدُكُمُ النُّلهُ فِي نُسِيْكُمُ وَأَنْفُسِكُمْ لَوْ نَعْلُمُ قَتَالًا لَاتَّبَعْنَاكُمْ فَتُبَّتَهُمَا اللَّهُ تَعَالَى وَلَمْ يَنْصُرِفاً وَاللَّهُ وَلِيَتُهُمَا نَاصِرُهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّل المُنومِنيِنَ لِيَثِقُوا بِهِ دُونَ غَيْرِهِ -

غُلَبْنَا أو نُصْرُنَا.

# তাহকীক ও তারকীব

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাষতের যোগসূত্র: পূর্ববর্তী আয়াত وَانْ تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لاَ يَضُرَّكُمْ كَبُدُوْمُ شَبِينًا وَمَدَّهُ وَانْ تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لاَ يَضُرَّكُمْ كَبُدُوْمُ شَبِينًا -এর মধ্যে ইরশাদ হয়েছিল, যদি ভোমরা সবর ও পরহেজগারী অবলম্বন কর তবে কাফেরদের ষড়যন্ত্র তোমাদের কোনো ক্ষতি করতে পারবেনা। এ পর্যায়ে ভারাহ পাক আলোচ্য আয়াতসমূহে ওহুদ যুদ্ধের ঘটনা বর্ণনা করেছেন। কারণ এতে বদর যুদ্ধের তুলনায় সৈন্য সংখ্যা অধিক হয়ে সন্ত্বেও কয়েকজন সাহাবা কর্তৃক রাসূলুল্লাহ -এর নির্দেশ অমান্য হওয়ায় তারা এক পর্যায়ে পরাজিত হয়ে গিয়েছিলেন। এতে সবরের অভাবের ফলেই এ রকম হয়েছিল। ইমাম রাযী (র.) আরো একটি যোগসূত্র বর্ণনা করেছেন, যে, ওহুদ যুদ্ধে মুনাফিক নেতা আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ইবনে সালুল এর কারণে ভাঙ্গন সৃষ্টি হয়েছিল। তাই এরূপ মুসলিম বিদ্বেষী কাফেরদেরকে অন্তরঙ্গ বন্ধুরূপে গ্রহণ করা মোটেই জায়েজ হতে পারে না। পূর্বের এক আয়াতে তাই বলা হয়েছিল।

-[তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ২২৪]

উদ্দেশ্য। যদিও এতে বদর ও আহ্যাব যুদ্ধ উদ্দেশ্য হওয়ার ব্যাপারে আরো দৃটি মত বর্ণিত রয়েছে। তবে তা গ্রহণযোগ্য নয়। ঘটনার বিস্তারিত বিবরণ হলো এই যে, হিজরি তৃতীয় সনের শাওয়াল মাসের শুরুর দিকে মঞ্চার কাফেররা মদিনা আক্রমণ করার জন্য তিন হাজার অস্ত্রে সজ্জিত বাহিনী নিয়ে ওহুদ পাহাড়ের নিকট অবস্থান গ্রহণ করে। তাদের দলপতি ছিল আবৃ সুফিয়ান। তিখনও তিনি মুসলমান হননি সংখ্যাধিক্য ছাড়াও তাদের নিকট যুদ্ধের সামগ্রীও ছিল অধিক এবং দ্বিতীয় হিজরিতে অনুষ্ঠিত বদর যুদ্ধে অপমানকর পরাজয়ের প্রতিশোধ গ্রহণের জযবাও তাদের মধ্যে জাগরিত ছিল। সয়ং রাসূল ও অভিজ্ঞ সাহাবাদের অভিমত ছিল মদিনার মধ্যেই থেকে যুদ্ধ করা যাক। মুনাফিক নেতা আব্দুল্লাহ ইবনে উবাইর মতও ছিল অনুরূপই। কিছু সংখ্যক যুবক সাহাবা যারা শাহাদাত লাভের আশায় অস্থির ছিল বদর যুদ্ধে যাদের অংশ গ্রহণের সুযোগ হয়িন। তারা মদিনার বাইরে গিয়ে যুদ্ধ করতে হুজুরের কাছে বারংবার অনুরোধ জানাতে লাগল। শেষ পর্যন্ত তিনি তাদের অনুরোধে মদিনার বাইরে গিয়ে যুদ্ধ করার সিদ্ধান্তই গ্রহণ করে নিলেন। আর যুদ্ধের পোশাক যেরাহ ইত্যাদি পরিধান করে তিনি প্রস্তুত হয়ে গেলেন। তখন সাহাবাদের উপলব্ধি হলো যে, তিনি তো অনুরোধের কারণে বাধ্য হয়ে নিজের রায়ের বিরুদ্ধে মদিনার বাইরে গিয়ে যুদ্ধ করার তিলা যে, তিনি তো অনুরোধের কারণে বাধ্য হয়ে নিজের রায়ের বিরুদ্ধে মদিনার বাইরে গিয়ে যুদ্ধ করার তাহলে। ফলে কিছুসংখ্যক সাহাবী আরজ করলেন, হে আল্লাহর রাসূল! আপনার যদি ইচ্ছা হয় মদিনার ভিতরে থেকে প্রতিরোধ করার তাহলে এ রকমই করেন। কিলু তিনি জবাব দিলেন, কোনো নবী যখন যুদ্ধের পোশাক পরে নেয় তখন তাঁর জন্য আল্লাহর ফয়সালা ব্যতীত ফেরত আসা বা পোশাক খলে নেওয়া সমীচীন নয়।

এক হাজার মুজাহিদ তাঁর সঙ্গে বের হলেন, কিন্তু উভয় দল যখন মুখোমুখি হলো ঠিক ঐ মুহুর্তের আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই তার তিনশত সাথিকে নিয়ে শওত নামক স্থান থেকে একথা বলে ফিরত চলে আসল যে, আমাদের কথাই যখন মানা হলো না তাহলে অনর্থক প্রাণ কেন দেব? মুনাফিক আব্দুল্লাহর কথার দরুন বিক্ষিপ্ততা সৃষ্টি হয়ে যাওয়া একটা স্বাভাবিক বিষয় ছিল। এমন কি বনৃ হারিসা ও বনৃ সালিমা গোত্রদ্বরের মন এরপ ভেঙ্গে পড়ল যে তারা ফেরত চলে আসার ইচ্ছা করে নিয়েছিল। পরে বুযুর্গ সাহাবাদের প্রচেষ্টায় এই মতানৈক্যের অবসান ঘটে। এই অবশিষ্ট সাতশ সাহাবাদেরকে নিয়ে নবী করীম সামনে অগ্রসর হতে লাগলেন আর ওহুদ পাহাড়ের নিকট মদিনা মুনাওয়ারা থেকে প্রায় চার মাইল দূর গিয়ে নিজের সৈন্যদলকে এরপ সারিবদ্ধ ভাবে বিন্যস্ত করলেন যে, ওহুদ পাহাড় ছিল পিছন দিকে, কুরাইশ দল ছিল সমুখে। এক পাশে ছিলো একটি গিরিপথ যে দিক থেকে হঠাৎ আক্রমণের আশঙ্কা ছিল। এই জন্য সেখানে তিনি আব্দুল্লাই ইবনে জুবাইরের নেতৃত্বাধীন পঞ্চাশজন দক্ষ তীরন্দাজের একটি দল মোতায়েন করে দিলেন, আর তাদেরকে তাকিদ দিয়ে বলে দিলেন যে, আমাদের পরিণতি যাই হোক না কেন, আমরা পরাজিত হই বা বিজয় লাভ করি, কিছুতে তোমরা নিজেদের স্থান ত্যাগ করবে না। অতঃপর যুদ্ধ শুরু হলো। কুরাইশরা বড় গুরুত্ব সহকারে ময়দানে অবতরণ করল। তাদের সংখ্যাছিল তিন হাজার, যাদের মধ্যে তিনশত ছিলো লৌহবর্ম পরিহিত সেনা, দুইশত ছিলো অশ্বারোহী বাকীরা ছিলো উষ্ট্রারোহী। কোরাইশ গোত্রের বড় বড় নেতারা সঙ্গে ছিল, সাহসবৃদ্ধি ও উদ্বুদ্ধ এবং উত্তেজিত করার উদ্দেশ্যে মহিলারাও সাথে ছিল। হাতে বাদ্যযন্ত্র নিয়ে যুদ্ধের সংগীত গাইতেছিল। আর বদর যুদ্ধে নিহত ব্যক্তিদের প্রতিশোধ গ্রহণের জন্য তাদের আত্মীয়ে স্বজনদেরকে উত্তেজিত করতে ছিল।

ইসলামি দল তাঁর মোকাবিলায় মোট এক হাজারের চেয়েও কম ছিল। আর সমর সামগ্রীর অবস্থা ছিল এই যে, হুজুর === -এর বাহন ব্যতীত মাত্র একটি ঘোড়া ছিল।

যুদ্ধের সূচনা : যুদ্ধের প্রথম দিকে মুসলমানদের পাল্লা ভারি ছিলো। এমনকি বিরোধী দলের মধ্যে বিক্ষিপ্ততা সৃষ্টি হয়ে গিয়েছিল। কিন্তু এই প্রাথমিক সফলতাকে পরিপূর্ণ বিজয় পর্যন্ত পৌছানোর পরিবর্তে মুসলমানগণ গনিমতের মাল অর্জনের ফিকিরে লেগে যায়। এদিকে যে সব তীরন্দাজদেরকে হুজুর 🚃 গিরিপথ রক্ষার জন্য নিযুক্ত করে রেখেছিলেন তারা যখন দেখতে পেল শত্রুদলের পা নড়েবড়ে হয়ে গেছে। তারা পলায়ন করতে শুরু করছে আর মুসলমানগণ গনিমতের মাল সংগ্রহ করছে। তখন তারাও নিজেদের জায়গা ছেড়ে গনিমতের মাল গ্রহণের দিকে ধাবিত হতে লাগল। হযরত আবুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.) তাদেরকে নবী করীম 🊃 -এর তাকিদ পূর্ণ নির্দেশের কথা স্মরণ করিয়ে দিয়েছেন, বহুবার তাদেরকে নিষেধ করেছেন। কিন্তু কয়েকজন ব্যতীত কেউই বিরত হয়নি। এই সুযোগে খালেদ ইবনে ওয়ালীদ যিনি তখন কাফের দলের নেতৃত্ব দিয়েছিলেন। তিনি সুযোগের সৎ ব্যবহার করেছেন। ওহুদ পাহাড় ঘুরে পার্শ্বের গিরিপথ দিয়ে আক্রমণ করে বসলেন। আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.) ও তাঁর অবশিষ্ট সাথিরা ঐ আক্রমণ রোধ করার চেষ্টা করেও ব্যর্থ হয়েছেন। আর এই আক্রমণটি মুসলমানদের উপর অতর্কিতভাবে হঠাৎ এসে পৌছে যায়। অপর দিকে কাফের সৈন্যদের যারা পালিয়ে গিয়েছিলো তারাও আবার ফেরত এসে যুদ্ধে ঝাপিয়ে পড়লো। এ রকমভাবে যুদ্ধের অবস্থা পাল্টে গেল। আর মুসলমানগণ এই অপ্রত্যাশিত অবস্থার কারণে এরূপ হতাশাগ্রস্থ হলো যে, একটি বড় অংশ বিক্ষিপ্ত হয়ে পলায়ন করল। এতদসত্ত্বেও কিছু সংখ্যক বাহাদুর সাহাবীগণ তখনও ময়দান ছাড়েননি। এমতাবস্থায় কোথা থেকে জানি এ গুজব রটে গেল যে, নবী 🊃 শহীদ হয়ে গেছেন। এই সংবাদে সাহাবাদের অবশিষ্ট শক্তিটাও লোপ পেয়ে গেল। ফলে ময়দানে অবশিষ্ট লোক খুবই কম ছিলেন। ঐ সময় হজুর 🚟 -এর পাশে কেবলমাত্র দশজন প্রাণ উৎসর্গকারী সাহাবী ছিলেন। আর তিনি আহত হয়ে গিয়েছিলেন। পরাজয়ে কোনো ক্রটি ছিলনা। এমতাবস্থায় সাহাবাগণ জানতে পারলেন যে, হজুর 🚃 বহাল তবিয়তে জীবিত আছেন। ফলে ক্ষণিকের মধ্যেই তারা চতুর্দিক থেকে ছুটে এসে হুজুরের পাশে সমবেত হয়ে গেলেন। আর হুজুর 🚃 কে নিরাপদে পাহাড়ের দিকে নিয়ে গেলেন। অতঃপর কাফেররা ময়দান ছেড়ে পলায়ন করে অবশেষে মুসলমানদের বিজয় লাভ হয়।

বন্ হারিছা ও বন্ সালিমা গোত্রদরের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। উভয় গোত্রের সম্পর্ক ছিল আওস ও খাজরাজের সাথে। মুসলমানরা যখন দেখল যে, কাফেরদের দলে তিন হাজার, আর আমাদের মাত্র সাতশত।

আর অস্ত্রের দিক দিয়েও তারা মক্কার কাফেরদের তুলনায় প্রায় নিরস্ত্রের মতোই ছিলো। ফলে তাদের মনের মধ্যে দুর্বলতা সৃষ্টি হতে লাগল। তখন আল্লহর নবী ওহীর মাধ্যমে এক থাগুলো ইরশাদ করলেন যে, মুমিনদের একমাত্র আল্লাহর উপরই ভরসা করা উচিত। এছাড়া ইতঃপূর্বে বদর যুদ্ধে আল্লাহ পাক তো তোমাদের সাহায্য করেছিলেন। অথচ তখন তোমর; দুর্বল ছিলে। সুতরাং তোমাদেরকে আল্লাহর নিয়ামতের অকৃতজ্ঞতা থেকে বেঁচে থাকা উচিত। আশা করি তোমরা এখন শোকরগুযার হবে।

## অনুবাদ

১২৩. আর সামনের আয়াতটি ঐ মুহূর্তে তাদেরকে আল্লাহর নিয়ামতের কথা স্মরণ করিয়ে দেওয়ার জন্য নাজিল হলো, যখন তারা [ওহুদে এক পর্যায়ে সাময়িক] পরাজয় হয়ে গিয়েছিল। এবং নিশ্চয়় আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে বদরের যুদ্ধে সাহায্য করেছেন, বদর মক্কা ও মদিনার মধ্যবর্তী একটা স্থান। অথচ তোমরা ছিলে দুর্বল সংখ্যা ও অস্ত্র কম হওয়ার কারণে। অতএব তোমরা আল্লাহকে ভয় কর যাতে তোমরা কৃতজ্ঞ হতে পার তাঁর নিয়ামতরাজির।

১২৪. نَصَرَكُمْ - اذ - এর যরফ [হে রাস্ল আরা স্বরণ করুন সেই সময়কে যখন আপনি মু মিনদেরকে বলতে লাগলেন তাদের সান্ত্বনার জন্য তাদেরকে প্রতিশ্রুতি দিতে লাগলেন যে, তোমাদের জন্য কি যথেষ্ট নয় যে, তোমাদের সাহায্যার্থে তোমাদের প্রতিপালক আসমান থেকে অবতীর্ণ তিন হাজার ফেরেশতা পাঠাবেন (كَنْزِلْيُنْ) -এর মধ্যে জযম ও তাশদীদ যোগে দুটি কেরাত রয়েছে ।

১২৫. অবশ্যই তা তোমাদের জন্য যথেষ্ট হবে। আর সূরা আনফালে এক হাজারের কথা এসেছে তার কারণ হলো এই যে, প্রথমত এক হাজার দারা সাহায্য করেছেন। অতঃপর তাদের সংখ্যা তিন হাজারে উন্নীত হয়েছে। তারপর পাঁচ হাজার হয়ে গেছে। যেরূপ আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, তোমরা যদি শক্রদের সাথে মোকাবিলার সময় ধৈর্য ধারণ কর এবং বিরুদ্ধাচারণ হতে আল্লাহকে ভয় কর, আর এমন সময় যদি কাফেররা দ্রুতগতিতে তোমাদের প্রতি আক্রমণ করে, তবে তোমাদের প্রভু তোমাদেরকে পাঁচ হাজার চিহ্নিত (و) এর (مُسَوَّميُّنَ) -এর (مُسَوَّميُّنَ) ওয়াও যের ও যবরযোগে। যেরের অবস্থায় অর্থ হবে সমরনীতিতে পারদর্শী আর যবরের অবস্থায় অর্থ হবে, সমরবিদ্যায় শিক্ষিত। আর তাঁরা অবশ্যই ধৈর্যধারণ করেছেন এবং আল্লাহ ও তাদের সাথে দেওয়া প্রতিশ্রুতি পুরণ করেছেন, এ রকমভাবে যে, তাদের সাথে মুশরিকদের বিরুদ্ধে ফেরেশতাগণ চিত্রল ঘোড়ার উপর সওয়ার হয়ে হলুদ বা সাদা রংগের পাগড়ি পরিহিতাবস্থায় যুদ্ধ করেছে, তাদের পাগড়ির শামলা উভয় কাঁধের দিকে ছেড়ে রেখেছিল।

اللهُمْ بِنَعْمَةِ ১٢٣ . وَنَزَلَ لَمَّا هَزَمُوْا تَذْكِيْرًا لَهُمْ بِنَعْمَةِ ١٢٣ . وَنَزَلَ لَمَّا هَزَمُوْا تَذْكِيْرًا لَهُمْ بِنَعْمَةِ المَّهُمْ بِنَعْمَةِ المَّهُمْ بِنَعْمَةِ المَّهُمْ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ بِنَعْمَةِ المَّهُمُ المُعْمَةِ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المُعْمَةُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّةُ المُعْمَلِقُولُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَعْمَةُ المُعْمَةُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَعْمَةُ المَالِقُولُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَّهُمُ المَالِقُولُ المُعْمَلِقُولُ المَّهُمُ المُعْمَلِي المُعْمَلِقُ المُعْمَلِقُ المُعْمَلِقُ المُعْمَلِقُلُ المَّالَةُ المُعْمَلِقُ المُعْمَلِقُ المُعْمَلِقُولُ المُعْمَلِقُ المُعْمَلُ المُعْمُ المَالِمُ المُعْمَلِقُ المُعْمَلِقُ المُعْمِلِي المُعْمَلِقُ المُعْمِلِي المُعْمَلِقُ المُعْمِلِقُ المُعْمِلِي الْعِلْمُ المَالِمُ المُعْمِلِي المِنْ المَعْمِلِي المُعْمِلِي المُعْمِلِي المَعْمِلِي المُعْمِلِي المِنْ المُعْمِلِي المُعْمِي

اللَّهِ وَلَقَدْ نَصَركُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ مَوْضِعَ بِينَ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةِ وَانْتُمُ اذِلَةً بِقِلَةِ الْعَدَدِ مَيْنَ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةِ وَانْتُمُ اذِلَةً بِقِلَةِ الْعَدَدِ وَالْسَلاحِ فَاتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ نِعَمَهُ.

١٢٤. إذْ ظَرْفُ لِنَصَركُمْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ

تُوْعِدُهُمْ تَطْمِيْنَا لِقُلُوبِهِمْ اَلَنْ يَكُفِيكُمْ اَنْ يَكُفِيكُمْ اَنْ يُتَكُفِيكُمْ اَنْ يُتَكُفِيكُمْ اللَّهُ الْآفِ مِنَ

الْمَلْيْكَةِ مُنْزِلِيْنَ بِالتَّغْفِيْفِ وَالتَّشُدِيْدِ.

١٢٥. بَلْى يَكْفِيْكُمْ ذُلِكَ وَفِى الْآنَفَالِ بِالنَّهِ لِاَنَّهُ اَمَدَّهُمْ اَوَّلاً بِهَا ثُمَّ صَارَتْ ثَلْثَةً ثُمَّ

صَارَتْ خَمْسَةً كَمَا قَالَ تَعَالَى إِنْ

تَصْبِرُوا عَلَى لِقَاءِ الْعَدُوِّ وَتَتَقُوا اللَّهَ

فِي الْمُخَالَفَةِ وَيَأْتُوكُمْ آيُ الْمُشْرِكُونَ مِن

فَتُورِهِمْ وَقَتِهِمْ هُذَا يُمُدُدُكُمْ رَبُّكُمُ اللَّهُ الْمُدُدُكُمْ رَبُّكُمْ اللَّهُ الْمُدُومِيْنَ بِخُمْسَةِ الْآفِ مِنَ الْمَلْئِكَةِ مُسَوّميْنَ

بِكُسْرِ الْوَاوِ وَفَتْحِهَا أَيْ مُعَلِّمِيْنَ وَقَدْ

صَبُرُوا أَوْ أَنْجَزَ النَّلَهُ وَعْدَهُمْ بِأَنْ قَاتَلَتْ ؟ مَعَهُمُ الْمَلْئِكَةُ عَلَىٰ خَيْلٍ بُلْقٍ عَلَيْهِمْ ؟ عَمَائِمُ صُفْرًا وَ بَيْنُ لَ أَرْسَلُوهَا بَيْنَ

اَكْتَافِهمْ ـ

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

١٢٦. وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ أَيْ الْأَمْدَادَ إِلَّا بَشِّرِي لَكُمْ بِالنَّصُر وَلتَ طْمَئِنَّ تَسْكُنُ قَلُوْبُكُمْ بِهِ فَلاَ تَجْزَعْ مِنْ كَثْرَةِ الْعَدَوِّ وَقِلَتِكُمْ وَمَا النَّصُر اللَّا مِنْ عند اللَّه ٱلْعَبِزِيْدِ الْحَكِيْمِ ـ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَّشَاءُ وليس بكثرة الْجَنْدِ .

. لِيَقْطَعَ مُتَعَلِّقُ بِنَصْرِكُمْ اَى ليَهْلِكَ طَرَفًا مِنَ الَّذِيْنَ كَفُرُوا بِالْقَتْلِ وَالْاَسَرِ أَوْ بَكَبْتَهُم يَذُلُّهُم بِالْهَزيْمَةِ فَيَنْقَلِبُوْا يَرْجِعُوا خَاتِبِيْنَ لَمْ يَنَالُوا مَا رَامُوهُ.

এর রুবাঈ দাঁত وَنَزَلَ لَمَّا كُسرَتْ رُبَاعِيَّتُهُ ﷺ وَشَيَّجُ وَجُهُهُ يَوْمَ أُحُدِ وَقَالَ كَيْفَ يُفَلُّحُ قَوْمُ خَضَبُوا وَجْهُ نَبيهم بِالدُّم لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلاَمْسِ شَسْئُ بَسَلِ الْاَمْسُ لِيكْبِهِ فَاصْبِسْ اَوْ بِمَعْنَى اللَّى أَنْ يَّتُوْبَ عَلَيْهِمْ بِالْآسْلَامِ اَوْ يُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ ظُلِمُونَ بِالْكُفِّرِ.

. وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْارَضْ مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِيْدًا يَغْفِرُ لِمَنْ يَتَشَاءً ٢ الْمَغْفِرَةَ لَهُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يُشَاءُ تَعْذَيْبَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ لِأُولِيائِهِ رَحِيْتُمُ بِأَهْلِ طَأَعَتِهِ .

১২৬. এবং আল্লাহ তা'আলা শুধু তোমাদের নসরতের সুসংবাদ হিসেবে তা তথা সাহায্য করেছেন, আর তোমাদের মনকে যেন সে সাহায্য শান্ত রাখে এবং তোমরা যেন দুশমনদের সংখ্যাধিক্য ও নিজেদের সংখ্যালঘুতার কারণে ঘাবড়ে না যাও। আর সাহায্য কেবল পরাক্রমশালী বিজ্ঞানময় আল্লাহ তা'আলার তরফ থেকে হয়. যাকে চান তাকে তিনি সাহায্য দান করেন। সেই সাহায্য সৈন্যবাহিনীর আধিক্যের উপর নির্ভরশীল নয়।

১২৭. نَصَركُمْ لِيَقْطَعُ -এর মুতা আল্লিক <u>যাতে ধ্বংস</u> করে দেন কাফেরদের এক অংশকে হত্যা ও বন্দী করার মাধ্যমে অথবা তাদেরকে লাঞ্ছিত করেন পরাজয়ের মাধ্যমে যেন তারা বঞ্চিত হয়ে ফিরে যায় তারা নিজেদের উদ্দেশ্য সাধন করতে পারল না।

মোবারক ভেঙ্গে যায় এবং তাঁর চেহারা মোবারক যখম হয়ে পড়ে আর তিনি বললেন যে, সেই জাতি কেমন করে সফলতা লাভ করতে পারে যারা তাদের নবীর চেহারাকে রক্তাক্ত করে দিয়েছে তখন সামনের আয়াতটি নাজিল হয়।[হে রাসূল ্রাম্মার] এতে আপনার করণীয় কিছু নেই বরং মামলাটা আল্লাহর হাতেই ন্যস্ত, তাই আপনি ধৈর্য ধারণ করুন। السي ان ـ او -এর অর্থে ব্যবহৃত, আল্লাহ তা'আলা হয় তাদেরকে ক্ষমা করবেন তাদেরকে মুসলমান হওয়ার তাওফীক দান করে কিংবা তাদেরকে শাস্তি দিবেন কুফরি গ্রহণ করার কারণে।

১ ۲ ৭ ১২৯. আর মালিকানা, সৃষ্টি ও অধীন দাস হওয়ার প্রেক্ষিতে যা কিছু আসমান ও জমিনে রয়েছে সে সবই আল্লাহর। তিনি যাকে ক্ষমা করতে ইচ্ছা করেন তাকে ক্ষমা করেন। আর যাকে শাস্তি দেওয়ার ইচ্ছা করেন তাকে শাস্তি দান করেন। আর আল্লাহ তা'আলা স্বীয় বন্ধুদের জন্য অত্যন্ত ক্ষমাশীল, অতীব দয়াময় স্বীয় অনুসারীদের জন্য।

## তাহকীক ও তারকীব

মक्का-মদিনার মধ্যস্থিত একটি কুয়ার নাম যা জুহাইনা গোত্রের বদরনামী এক লোকের ছিল। তার নামে এ কুয়াটির নাম بَدّر রাখা হয়েছে। ওয়াকেদী বলেছেন, বদর একটি স্থানের নাম। কারো মতে এটা ঐ ময়দানের নাম যাতে এ কুয়াটি রয়েছে। এটা শব্দটি زَلِيْل -এর বহুবচন অর্থ লাঞ্ছিত, অপদস্থ ও তুচ্ছ। কারণ তারা তখন কাফেরদের নজরে খুবই হীন ও তুচ্ছ ছিল। অথবা বলা যাবে, এখানে ذَلَّتُ -এর প্রসিদ্ধ অর্থ লাঞ্ছিত হওয়া, হীন হওয়া উদ্দেশ্য নয়; বরং এখানে ذَلُّتُ -এর মর্ম সৈন্য ও সমর সামনে তুচ্ছ হওয়া। –[তাফসীরে রূহুল মা'আনী, তাফসীরে কাবীর]

**966** 

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উপর অতর্কিত আক্রমণ করার জন্য বের হয়েছিলেন। এ জন্য কুরাইশরা এ সিদ্ধান্ত করে নিয়েছিল যে, এ কাফেলার ব্যবসা দারা যে আমদানি হবে এসবগুলো মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধের প্রস্তুতিতে ব্যয় করা হবে। এ উদ্দেশ্য কে সামনে রেখেই মঞ্কাবাসী ঐ কাফেলার বাণিজ্য অধিক থেকে অধিকতর পুঁজি বিনিয়োগের চেষ্টা করেছিল। তাই মুসলমানগণ এই কাফেলার উপর অতর্কিত আক্রমণ করে তাদের সম্পূর্ণ মাল জব্দ করার চেষ্টা করেলেন। আর এটা সমর নীতির সাথে খুবই সামঞ্জস্যপূর্ণ। আর বর্তমান যুগেও এ রকম হচ্ছে। বরং সম্প্রতি কেবল অজুহাত সৃষ্টি করে লোকদের এবং দেশ ও রাজ্যের বেসামরিক আসবাব পত্রকে যুদ্ধের সামান ও মারণাস্ত্র বলে এ সবগুলো জব্দ করা হচ্ছে।

বদর যুদ্ধের সারমর্ম ও এর শুরুত্ব: মদিনার দক্ষিণ-পশ্চিমে প্রায় বাইশ মাইল দূরে অবস্থিত একটি কুয়ার নাম বদর। মূলত এ কুয়াটি বদর নামী এক ব্যক্তির ছিল। তার নামে কুয়াটির নামও বদর হয়ে গেছে। তখনকার সময় ঐ স্থানটি গুরুত্বপূর্ণ এজন্য ছিল যে, সেখানে পানি ছিলো প্রচুর। এটা বাহরে আহমরের উপকুল থেকে এক মঞ্জিল দূরে অবস্থিত একটি ছাউনি ও বাজারের নাম। এ স্থানটি সিরিয়া, মদিনা ও মক্কার সড়কসমূহে তেমোড়ে ছিল। আর কুরাইশের বাণিজ্যিক কাফেলা সমূহ এ পথ দিয়েই আসা–যাওয়া করত।

এটি তাওহীদ ও শিরকের মধ্যে প্রথম যুদ্ধ। এখানেই ১৭ রমজান, শুক্রবার হিজরি দ্বিতীয় সাল মোতাবেক ১১ মার্চ ৬২৪ খ্রিস্টাব্দে অনুষ্ঠিত হয়েছিল। এ যুদ্ধ বিশ্বের ইতিহাসে এক বিরাট ধরনের ইনকিলাব সৃষ্টি করেছিল। ইংরেজ ইতিহাসবিদগণও এর শুরুত্বের কথা স্বীকার করেছে। হিস্টুরিস হাটুরী অফ ওয়ার্ল্ড এর মধ্যে বিবৃত হয়েছে যে, "ইসলামি বিজয়ের ধারাবাহিকতায় বদর যুদ্ধ সর্বাধিক শুরুত্ব রাখে। –[হিস্টুরী হাটুরী অফ ওয়াল্ড খ. ৮. পৃ. ১২২]

এবং আমেরিকার প্রফেসর হিটির রচিত হিস্টুরি অফ দ্যা আরচস এর মধ্যে বলা হয়েছে যে, এটা [বদর যুদ্ধ] ইসলামের সর্ব প্রথম সুস্পষ্ট বিজয় ছিল।" –[হিস্টুরী অফ দ্যা আরচস ১০৭ পূ.]

মক্কার মুশরিকদের সৈন্য সংখ্যা এবং তাদের সশস্ত্র হওয়ার অবস্থা শুনে মুসলমানদের মধ্যে ঘাবরানো ও বিক্ষিপ্ততা এবং জুশের মিশ্র প্রতিক্রিয়া হওয়াটা একটি কুদরতি ব্যাপার ছিল, আর তা হয়েছিলও বটে। ফলে তারা আল্লাহর কাছে দোয়া ও ফরিয়াদ জানালেন। এর উপর আল্লাহ পাক এক হাজার ফেরেশতা অবতরণ করলেন। আর অতিরিক্ত আরো প্রেরণ করার এ অঙ্গীকার প্রদান করলেন যে, তোমরা যদি সবর ও পরহেজগারীর উপর প্রতিষ্ঠিত থাকতে পার তাহলে ফেরেশতাদের সংখ্যা বাড়িয়ে পাঁচ হাজার করে দেওয়া হবে। বলা হয় যে, যেহেতু মুশরিকদের উত্তেজনা ও ক্রোধ টিকে থাকতে পারেনি তাই পূর্ব ঘোষিত সুসংবাদ অনুযায়ী তিন হাজার ফেরেশতা পাঠানো হয়েছিল, পাঁচ হাজারের সংখ্যা পূরণ করার প্রয়োজন পড়েনি। আর কিছু সংখ্যক তাফসীরবিদগণ বলেন, এই পাঁচ হাজারের সংখ্যাপূর্ণ করা হয়েছে। কারণ ফেরেশতাদের অবতরণ করার উদ্দেশ্য সরাসরি তাদের যুদ্ধে অংশ এহণ করা ছিল না। বরং কেবলমাত্র মুসলমানদের সাহসবৃদ্ধি করাটাই উদ্দেশ্য ছিল। অন্যথায় ফেরেশতাদের মাধ্যমে যদি কাফেরদেরকে ধ্বংস করানোই উদ্দেশ্য হতো, তাহলে এত ফেরেশতা নাজিল করার প্রয়োজন ছিল না। একজন ফেরেশতাই সকলের ধ্বংসের জন্য যথেষ্ট ছিল। একজন ফেরেশতা হযরত জিবরাঈল (আ.) ইসুদ্বম জাতি তথা লুৎ (আ.) -এর জনপদকে ধ্বংস করে দিয়েছিলেন। যেহেতু এটা ছিলো জিহাদের বিষয় আর জিহাদ মানুষেরই করতে হয়, বাতে তারা ছওয়াব ও প্রতিদানের উপযোগী হতে পারে। ফেরেশতাদের কাজ ছিল কেবল সাহস বৃদ্ধি করে দেওয়া, যা পূর্ণ হয়ে বিয়েছিল। –[জামালাইন –১/৫৩৮ – ৪১]

نَوْلُهُ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَنَّى اَوْ يَتُوْبُ عَلَيْهِمْ اَوْ يُعَذِّبُهُمْ فَالَّهُمْ ظَالِمُونَ [হে রাস্ল عَلَيْهِمْ اَوْ يُعَذِّبُهُمْ فَالَّهُمْ ظَالِمُونَ ि किছু নেই যে, আল্লাহ পাক তাদেরকে ক্ষমা করবেন কি শাস্তি দিবেন, কেননা তারা অত্যাচারী।] আলোচ্য আয়াতটির শানে নুযূল সম্পর্কে দৃটি উক্তি রয়েছে।

#### আয়াতের শানে নুযুল :

উৎবা ইবনে উবাই ইবনে ওয়াক্কাস ওহুদ যুদ্ধে রাসূল হ্রান্ত –এর চেহারা মুবারক জখম করেছিল যুদ্ধের শিরস্ত্রানের কড়া ভেঙ্গে কপাল মুবারকে ঢুকে যায় ও দান্দান মোবারক শহীদ হয়ে যায়। তখন আবূ হুযাইফার মাওলা সালিম তাঁর চেহারা থেকে রক্ত মুছতে থাকে। এমতাবস্থায় তিনি বলেছিলেন, ঐ জাতি কেমন করে কামিয়াব হতে পারে যে তাদের নবীর চেহারাকে রক্তাক্ত করে দিয়েছে অথচ তিনি তাদেরকে তাদের প্রভুর প্রতি আহ্বান.করছে। অতঃপর তিনি তাদের উপর বদদোয়া করতে চাইলেন, ফলে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। অন্য এক বর্ণনায় এসেছে যে, তিনি কিছু সংখ্যুক কাফেরদের নাম ধরে তাদের উপর লানত করেছেন। তিনি বলেছেন। তিনি বলৈছেন। اللهُمَّ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ وَاللهُمَّ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ اللهُمَّ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ اللهُمَّ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ مَا مَعْ الْعَالَ مَا اللهُمَّ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ الْعَالَ مَا اللهُمَّ الْعَنْ صَفْوَانَ بُنْ الْمُيَتَ الْعَالَ مَا اللهُمَّ الْعَالَ الْعَالَ اللهُمَا اللهُمَا اللهُمَا اللهُمَا اللهُمَا اللهُمَا اللهُمَا اللهُمَا الْعَالَ اللهُمَا ا

কারণ তাদের হেদায়েত পাওয়া না পাওয়ার ব্যাপারে আপনার করণীয় কিছু নেই। তার মালিক একমাত্র আল্লাহ। সুতরাং এদের অনেককেই আল্লাহ পাক মুসলমান হওয়ার তৌফিক দিয়েছিলেন।

আরেকটি বর্ণনায় এসেছে, আয়াতটি হামজা ইবনে আব্দুল মুন্তালিবের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে। কারণ হুজুর হাখন দেখলেন হামজার মুছলার অবস্থা তখন তাঁর অন্তরে খুবই ব্যাথা লাগে। কেননা কাফেররা তাঁর নাক-কান কেটে ফেলেছিল, তাঁর গুপ্তাঙ্গও কেটে দিয়েছিলো। কলিজা কেটে টুকরা টুকরা করে দাত দ্বারা চিবিয়েছিল। এমতাবস্থা দেখে হুজুর হু বলেছিলেন,আমি হামজার বদলে তাদের ত্রিশজনকে মুছলা করবো। ফলে আয়াতটি নাজিল হয়। উপরোল্লিখিত ঘটনা তিনটিই ওহুদে ঘটেছে তাই এ সকল ঘটনার প্রেক্ষিতেই আয়াতখানি নাজিল হয়েছে। আল্লামা কাফ্ফাল এরূপই বলেছেন।

- ২. দ্বিতীয় উক্তি মতে, ওহুদ যুদ্ধে যে সকল মুসলমান আল্লাহর রাসূলের নির্দেশ অমান্য করেছিলো এবং যারা সাময়িক প্রাজিত হয়ে পলায়ন করেছিল তাদের উপর আল্লাহর রাসূল 
  লানত করার মনস্থ করেছিলেন। ফলে আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করে তাকে তা থেকে বারণ করেন। এ উক্তিটি হয়র্তাইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে।
- ৩. তৃতীয় উক্তি মতে, ওহুদ যুদ্ধে হুজুর হুজুর যারা সাময়িকভাবে পরাজিত হয়েছিল এবং তাঁর নির্দেশের অমান্য করেছিল তাদের জন্য মাগফিরাতের দোয়া এবং তাদের বিরুদ্ধে বদদোয়া করতে চেয়েছিলেন। ফলে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করে তাকে তা থেকে নিষেধ করা হয়েছে।
- 8. দ্বিতীয় অপ্রসিদ্ধ মতানুযায়ী আয়াতটি নাজিল হয়েছে বীরে মাউনার ঘটনা সম্পর্কে। নবী করীম ৄ বীরে মাউনাবাসীর নিকট তাদের দরখাস্তনুযায়ী সত্তরজন কারী সাহাবীর একটি জামাত পাঠিয়ে ছিলেন। আমির ইবনে তুফাইল তার দল নিয়ে তাদেরকে নির্মমভাবে হত্যা করে ফেলে। ফলে রাসূল ৄ চিন্তিত ও দুঃখিত হন এবং ঐ কাফেরদের উপর চল্লিশ দিন পর্যন্ত বদদোয়া করতে থাকেন। অতঃপর আয়াতটি নাজিল করে তাকে বারণ করা হয়। এটা হচ্ছে ইমাম মুকাতিলের উক্তি। তবে এ মতটি খুবই দুর্বল। কারণ অধিকাংশ ওলামাণণ এর উপর একমত যে আয়াতটি ওহুদের ঘটনায় নাজিল হয়েছে। আর আয়াতটির পূর্বাপর অবস্থায়ও তাই বুঝা যাচ্ছে। তাফসীরে কাবীর খ. ৮, পৃ. ২৩৮ ৩৯]

কায়দা: আল্লাহ পাকের ইন্তেজাম দুরকম হয়ে থাকে। একটি হলো مَرْيَعِيْ বা আইনগত। আর অপরটি হলো حَرْيِنِيْ वা সৃষ্টিগত। আইনগত ইন্তেজামের সম্পর্ক নবীগণের সাথে। আর সৃষ্টি সংক্রান্ত ইন্তেজামের সম্পর্ক কোনালৈর সাথে, অর্থাৎ আল্লাহর ফয়সালা ও তাঁর তাকদীরি হকুম মতেই সেই ইন্তেজামটা হয়ে থাকে। হয়রত খাজির (আ.)-এর ইন্তেজামটাও ছিলো সৃষ্টি সংক্রান্ত বিষয়াদির সাথে জড়িত। আর হয়রত মূসা (আ.) কর্তৃক তাঁর উপর অভিযোগ করাটা ছিলো আইন সংক্রান্ত বিষয়াদির ভিত্তিতে। করি বিশেষ বিশেষ দুশমনদের বিরুদ্ধে তাদের নাম ধরে বদদোয়া করাটাও ছিল আইন সংক্রান্ত ইন্তেজামের ভিত্তিতে। কারণ তারা ছিল ইসলামের দুশমন, ওরা এরই উপযুক্ত যে তাদের উপর বদদোয়া করা যাবে। কিন্তু আল্লাহর ফয়সালা ও তাঁর তাকদীরে যেহেতু এ কথার সিদ্ধান্ত ঠিক হয়ে রয়েছিল যে, তাদের মধ্যে অনেকেই ইসলামের দীক্ষা গ্রহণ করে ধন্য হবে। তাই তিনি আলোচ্য আয়াতটি অবতীর্ণ করে হজুর -কে তাদের সম্পর্কে বদদোয়া করা থেকে নিষেধ করে দিয়েছেন। এটা ছিলো তাকদিরী বা সৃষ্টি সংক্রান্ত ইন্তেজাম।

—[মাআরিফে ইদ্রিসিয়া খ. ২, পৃ. ৪৭ – ৪৮]

#### অনুবাদ :

১৩০. হে মু'মিনগণ! তোমরা চক্রবৃদ্ধি হারে সুদ গ্রহণ করো না। (ক্রেইডিন) শব্দটিতে আলিফসহ এবং আলিফ ছাড়া উভয় পদ্ধতিই শুদ্ধ আছে। এ রকমভাবে যে, মেয়াদ উত্তীর্ণ হয়ে যাওয়াতে তোমরা অর্থের পরিমাণে বৃদ্ধি করে দিয়ে প্রাপ্তি তলবে অবকাশ দিয়ে দিবে। আর সুদ বর্জনের মাধ্যমে আল্লাহকে ভয় করতে থাকো, হয়তো তোমরা কামিয়াব হয়ে যাবে। সফলকাম হয়ে যাবে।

১৩১. <u>আর সেই দোজখকে ভয় করো যা</u> মূলত কাফেরদের জন্য প্রস্তুত করা হয়েছে তোমাদেরকে তা দারা শাস্তি প্রদান করা থেকে ভয় করো।

১৩২. <u>এবং তোমরা আল্লাহ তা আলা ও তাঁর রাসূলের</u> <u>অনুসরণ কর, হয়তো তোমাদের প্রতি দয়া করা</u> হবে।

১৩৩. তোমরা দ্রুত গতিতে অগ্রসর হও (سَارِعُوْ)
শব্দের الله এর পূর্বে আতফের 'ওয়াও' এর সাথে এবং
'ওয়াও' ছাড়া উভয় কিরাতে রয়েছে। তোমাদের প্রভুর
ক্ষমা ও সেই বেহেশতের দিকে যার প্রশস্ততা আসমান
ও জমিনের ন্যায় অর্থাৎ বেহেশতের প্রশস্ততা এ
উভয়টির প্রশস্ততার ন্যায়, যদি উভয়টিকে একত্র করে
নেওয়া হয়। আর (عَرْف) অর্থ প্রশস্ততা। যা আনুগত্য
প্রদর্শন ও পাপরাশি বর্জনের মাধ্যমে প্রহেজগার
লোকদের জন্য প্রস্তুত করা হয়েছে।

১৩৪. <u>যারা সচ্ছলতা এবং অভাবের সময়</u> আল্লাহর আনুগত্যে <u>ব্যয় করে এবং যারা ক্রোধকে দমন করে</u> তথা ক্রোধ চরিতার্থ করার সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও তা নিয়ন্ত্রণ করে রাখে আর যেসব লোকেরা তাদের প্রতি অবিচার করেছে <u>তাদেরকে মাফ করে</u> তথা তাদের শাস্তিক্ষমা করে দেয়। <u>আল্লাহ</u> এসব আমলের কারণে নেককার লোকদেরকে পছন্দ করেন অর্থাৎ তাদেরকে

النَّهُا النَّذِيْنَ الْمَنُوّا لَا تَا كُلُوا النَّهُوا النَّهُوا النَّهُوا النَّهُوا النَّهُا بِالَنْ الْضَعَافًا مَّ ضَعَفَةً بِالْنِفِ وَدُونَهَا بِالَنْ تَنْ يُدُوا فِي الْمَالِ عِنْدَ حُلُولِ الْاَجَلِ وَتُونَعُرُوا النَّطُلُبَ وَاتَّقُوا النَّلُهَ بِمَتَرْكِمِ لَا لَكُلُهُ بِمَتَرْكِمِ لَا لَكُلُهُ بِمَتَرْكِمِ لَا لَكُلُهُ بِمَتَرْكِمِ لَا لَكُلُهُ مِنْ النَّهُ فَوْزُونَ دَفُوزُونَ دَفُورُونَ مَنْ اللَّهُ الْمُعُونَ مَنْ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

١٣١. وَاتَّقُوا الَّنارَ الَّبِي أُعِدَّتْ لِلْكُفِرِيْنَ أَنْ تُعَدَّبُوا بِهَا .

١٣٣. وَسَارِعُوا بِوَاوٍ وَدُونَهَا اللهَّامُوتُ وَالْاَرْضُ اَیْ مَعُفِرَةً مِنْ السَّامُوتُ وَالْاَرْضُ اَیْ کَعَرْضِهِمَا لَوَ وْصَلَتْ اِحْدْدِهُمَا بِالْاَخْرِی وَصَلَتْ اِحْدْدِهُمَا بِالْاَخْرِی وَالْعَرْضَ السَّعَهُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّ قِیْنَ اللَّهُ وَالْعَرْضَ السَّعَهُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّ قِیْنَ اللَّهُ بِعَمَل الطَّاعَات وَتَرْك الْمَعَاصِیْ .

السَّسَرَاء وَالسَّسَرَاء الله فِي طَاعَة الله فِي السَّسِر وَالْعُسْرِ وَالْعُسْنِ عَنْ الْغُسِطُ الْكَافِيْنَ عَنْ النَّاسِ وَالْكَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ إِمْضَائِهِ مَعَ الْقُدْرة وَالْعُافِيْنَ عُقْوْبَتَهُمْ وَالْعُافِيْنَ عُقُوبَتَهُمْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ بِهِ ذِهِ الْاَفْعَالِ أَيْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ بِهِ ذِهِ الْاَفْعَالِ أَيْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ بِهِ ذِهِ الْاَفْعَالِ أَيْ

ছওয়াব প্রদান করবেন।

١٣٥. وَالَّذِيْنَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً ذَنْبًا

قَبِيْحًا كَالزَّنَا اَوْ ظَلَمُوْا النَّهُ اَى وَعِيْدَهُ دُونَهُ كَالُقِبْلَةِ ذَكَرُوا النَّهَ اَى وَعِيْدَهُ فَاسْتَغْفَرُوّا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ اَي لاَ يَغْفِرُ النَّذُنُوْبَ إلاَّ اللَّهَ وَلَمْ يُصِتُرُوْا يُدِيْمُوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوْا بَلْ اِقْلَعُوْا عَنْهُ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ اَنَّ النَّذَى اتُوهُ مَعْصَيةً .

١٣٦. أُولَنِكَ جَزَآؤُهُمْ مَّغَفِرَةُ مِنْ رَّبِهِمْ وَجَنُّتِ تَجْرِئُ مِنْ تَخْتِهَا الْاَنْهَارُ خُلِدِيْنَ حَالُ مُقَدَّرَةُ اَى مُقَدَّرِيْنَ الْخُلُوْد فِيْهَا إِذَا دَخَلُوْهَا وَنِعْمَ اَجْرَ الْعُملِيْنَ - بالطَّاعَةِ هٰذَا الْاَجْر -

১৩৫. <u>আর যারা কোনো প্রকাশ্য পাপকাজ করে</u> ঘৃণ্য কোনো গুনাহের কাজ যথা ব্যভিচারের কোনো কাজ করে ব্র তার চেয়ে ছোট কোনো পাপ কাজ যথা অবৈধ চুম্বন দিয়ে নিজেদের প্রতি অবিচার করে বসে, তখন আল্লাহকে তথা তার ভীতির কথা <u>শরণ করে এবং নিজের পাপ</u> কার্যের জন্য <u>ক্ষমা প্রার্থনা করে। আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত</u> কে আছে যে পাপ ক্ষমা করবে? আর তারা যা করে ফেলেছে তাতে এসরার করেনি সর্বদা লেগে থাকেনি বরং তা থেকে বিরত হয়ে পড়ে অথচ তারা জানে যে, তারা যা করেছে তা ছিল গুনাহের কাজ।

১৩৬. তারাই সেসব লোক যাদের প্রতিদান হলো তাদের প্রালনকর্তার তরফ থেকে ক্ষমা এবং বেহেশত, যার তলদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবাহিত রয়েছে। তারা সেই বেহেশতে চিরদিন থাকবে। যখন থেকে তাতে প্রবেশ করবে। (خُلِدِيْنَ) শব্দটি مُقَدِّرُهُ অর্থাৎ তাদের জন্য বেহেশতে চিরকাল থাকার বিষয়টা স্থির হয়ে রয়েছে। আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে আমলকারীদের এ প্রতিদানটা কতইনা উত্তম প্রতিদান।

## তাহকীক ও তারকীব

এর শাব্দিক অর্থ, অতিরিক্ত, বর্ধিতাংশ। আর শরিয়তের পরিভাষায় পরস্পর চুক্তি সম্পাদনকারী দুই ব্যক্তির কারো জন্য শর্তায়িত ঐ অর্থ বা বস্তুর অতিরিক্ত অংশকে রিবা বা সুদ বলা হয়, যার বদলে কোনো বিনিময় নেই।

অর্থনীতির পরিভাষায় রিবা বা সুদ বলা হয়, টাকার ঐ পরিমাণকে যা ঋণগ্রহীতা ঋণ গ্রহণের পরিমাণের চেয়ে স্বাভাবিকভাবে বর্ধিত হারে প্রদান করে থাকে বিশেষ শর্ত মাফিক। –[আল মুজামুল ওয়াসীত, পৃ. ৩২৬]

اَضْعَانًا مُضَاعَفَةً । এর বহুবচন, অর্থ দিগুণ। তবে এখানে শাব্দিক অর্থটা শর্ত হিসেবে উদ্দেশ্য নয়। أَضْعَافً -أَلْرُبَا 'गंक থেকে তারকীবের মধ্যে (حَالُ) হাল হয়েছে। كَظْم . يَكْظِمُ . الْكَاظِمْينُ থেকে كَظْمَ . كَظْمًا - এর সীগাহ। অর্থ ক্রোধ সংবরণকারীগণ। كَظْمَ . كَظْمًا .

মশক পরিপূর্ণ হয়ে যাওয়ার সময় তার মাথা বা মুখ বেঁধে নেওয়াকে মূলত اَلْكُظُمُ বলে। বলা হয় فُلُانُ كُظْنِيمٌ অমুক ব্যক্তি ভারাক্রান্ত চিন্তিত।

اَلْغَيْظُ রাগ, ক্রোধ, গোস্সা। মন্দ কাজ বা বস্তু দেখলে মনে যে ক্ষোভের বা উত্তেজনা সৃষ্টি হয় তাকে غَيْظُ বা ক্রোধ বলে, যার প্রভাব অঙ্গ প্রত্যুক্তে বিকাশ লাভ করে। غَيْظ ও بُغَضَبُ - এর পার্থক্য : غَيْظ [গাজাব] ও غَيْظ [গাইজ] উভয়টার অর্থই ক্রোধ বা রাগ। তবে উভয়টার মধ্যে কিছুটা পার্থক্য রয়েছে। আর তা হচ্ছে নিম্নরূপ–

- 💵 غَضَبٌ -এর পর প্রতিশোধ গ্রহণের ইচ্ছা হয়ে থাকে। পক্ষান্তরে غَيْظ -এর পর তা হয় না।
- 💵 غَضَيُ অঙ্গ প্রতঙ্গে ও চেহারায় অনিচ্ছাকৃতভাবে প্রকাশিত হয়ে যায়, তবে غَضُ -এর মধ্যে অন্তরেই সীমিত থাকে।
- কারো মতে, উভয়টা সমার্থবোধক। তবে غَضَبُ -এর সম্পর্ক আল্লাহর দিকে করা শুদ্ধ আছে। আর غَيْظ -এর সম্পর্ক
   তার দিকে করা ঠিক নয়।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র: বাহ্যত এসব আয়াতের পূর্বের সহিত কোনো যোগসূত্র বুঝা যায় না। এজন্য কিছু সংখ্যক ওলামায়ে কেরাম বলেন, এটা পৃথক ও স্বতন্ত্র করা। যার মধ্যে আল্লাহ পাক আদেশ, নিষেধ, উৎসাহ দান. ভীতি প্রদানের কথা একত্রিত করেছেন এবং উত্তম চরিত্র ও আমলের কথা বর্ণনা করেছেন। কোনো কোনো ওলামায়ে কেরাম পূর্বের সহিত সম্বন্ধ ও যোগসূত্র বর্ণনা করেছেন। যার সারমর্ম হলো এই—

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে সবর ও তাকওয়ার হুকুম ছিল এবং কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব সংস্ত্রব ও তাদেরকে রহস্যবিদ বন্ধু বানাতে নিষেধ ছিল। এখন এসব আয়াতের মধ্যে আবার সবর ও তাকওয়ার বর্ণনা করা হচ্ছে যে, সবর ও তাকওয়া কি বস্তু, ধৈর্যশীল ও মুত্তাকী কারা এবং তাদের কি কি গুণাবলি? এসবের মধ্যে সর্বাগ্রে সুদকে নিষিদ্ধ ঘোষণা করেছেন। কারণ হালাল খাবার হচ্ছে তাকওয়ার মূল ভিত্তি। এছাড়া কাফেররা সুদী কারবার করতো, আর যা মুনাকা অর্জন হত তা মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধে ব্যয় করত। ওহুদের যুদ্ধে যে অর্থ তারা ব্যয় করেছিলো তা ঐ কাফেলার ব্যবসায় অর্জিত মুনাফারই টাকা ছিল যে কাফেলাটি বদরের বছর সিরিয়া হতে এসেছিল। এখানে আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদেরকে সুদ থেকে ভয় দেখাচ্ছেন যে, তোমরা কাকেরদের ন্যায় এরূপ মনে করবেনা যে, আমরাও সুদী ব্যবসা দ্বারা যুদ্ধে সাহায্য গ্রহণ করবো। সাবধান! সুদী ব্যবসা-বাণিজ্য করা আল্লাহর সাথে যুদ্ধে অবতীর্ণ হওয়ার নামান্তর। মুসলমানদেরকে তা থেকে দূরে থাকা আবশ্যক। এতে প্রতীয়মান হচ্ছে যে, যেরূপভাবে ব্যক্তিগত প্রয়োজনের ভিত্তিতে ঋণ দিয়ে সুদ গ্রহণ হারাম। তেমনিভাবে সম্মিলিত ব্যবসা–বাণিজ্যি ও সুদী কারবার হারাম। ইসলাম পূর্ব অন্ধকার যুগে উভয় রকম সুদের প্রচলন ছিল। লোকেরা ব্যক্তিগত ভাবে ও সুদী ব্যবসা করত এবং সম্মিলিত ভাবেও গোত্রের সকলে মিলে সুদী কারবার করত। সম্প্রতি একে কোম্পানী ও ব্যাংক বলা হয়। হাকীকত তাই যা পূর্বে ছিল কেবল নামে পরিবর্তন হয়েছে। নাম পরিবর্তন হয়ে গেলেই হাকীকত বদলে না। পবিত্র কুরআন সর্বপ্রকার সুদকে হারাম করে দিয়েছেন। চাই ব্যক্তিগত হোক বা সমষ্টিগত তথা কোম্পানী ও ব্যাংকের মাধ্যমে বীমার মাধ্যমে হোক। শরিয়তে চুরি, জিনা ও মদকে হারাম করে দিয়েছে, একবার কেউ যদি এগুলোকে আধুনিক কোনো নামে উন্নত পদ্ধতিতে করে তাহলে কি হালাল হয়ে যাবে? না, কখনো না। সর্বপ্রকার সুদের কারবার হারাম হওয়ার ব্যাপারে কুরআনের অনেক আয়াত ও বহুসংখ্যক হাদীস এসেছে।

ইরশাদ হয়েছে - يَا اَيَّهَا الَّذِيْنَ اُمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا اَضْعَافًا مُّضَاعَفَةً وَاتَّقَوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُغُلِّحُونَ অর্থাৎ হে ঈমানদারগণ। তোমরা চক্রবৃদ্ধি হারে সুদ খেয়ো না। আর আল্লাহকে ভয় করতে থাকো যাতে তোমরা কল্যাণ অর্জন করতে পার।

আলোচ্য আয়াতে চক্র বৃদ্ধিহারে সুদ খেয়ো না, কথা দ্বারা একথা বুঝে নেওয়া ঠিক হবে না যে, অল্পহারে সুদ খেয়ে নেওয়া হয়েতা জায়েজ হবে। কারণ أَضْعَانًا مُضَاعًا مُضَاعًا الله শর্জি শর্জ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। এ রকম শব্দ এরপ অর্থেই বলা হয়ে থাকে। বেমন ইরশাদ হয়েছে। এই করা জায়েজ হবেং না কখনো আল্লাহর জন্য বহু শরিক সাব্যস্ত করিও না। এতে কি একজন বা দুইজন শরিক সাব্যস্ত করা জায়েজ হবেং না কখনো নয়, ঠিক তেমনিভাবে এখানেও কাফেরদের মধ্যে প্রচলিত সুদের তীব্র নিনা জ্ঞাপনার্থে ক্রিভাটা ক্রিভাটা ক্রিভাটা ক্রিভাটা ক্রিভাটা হারাম।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

অন্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে, اَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ব্যবসাকে হালাল করেছেন, আর সুদকে হারাম করে দিয়েছে। –[মাআরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, পৃ. ৪৯–৫২]

## সুদের চারিত্রিক ও অর্থনৈতিক অনিষ্ট :

- ১. মানব চরিত্রের সর্বপ্রধান গুণ হচ্ছে আত্মত্যাগ ও দানশীলতা অর্থাৎ নিজে কষ্ট করে হলেও অপরকে সুখী করার প্রেরণা । সুদের ব্যবসায়ের অবশ্যম্ভাবী ফলশ্রুতিতে এ প্রেরণা লোপ পায়। সুদখোর ব্যক্তি অপরে উপকার করা তো দূরের কথা, অপরকে নিজ চেষ্টায় ও নিজ পুঁজি দ্বারা তার সমতুল্য হতে দেখলেও তা সহ্য করতে পারে না।
- ২. সুদখোর কোনো বিপদগ্রস্ত ব্যক্তির প্রতি দয়ার্দ্র হওয়ার পরিবর্তে তার বিপদের সুযোগে অবৈধ মুনাফা লাভের চেষ্টায় মন্ত থাকে।
- ৩. সুদ খাওয়ার ফলশ্রুতিতে অর্থ লালসা সীমাহীনভাবে বেড়ে যায়। সে এতে এমন মত্ত হয়ে পড়ে যে, ভালো মন্দেরও পরিচয় থাকেনা এবং সুদের অশুভ পরিণামের প্রতি সে সম্পূর্ণ উদাসীন হয়ে পড়ে।
- ৪. সুদের ফলে গুটিকতক লোকের উপকার এবং সমগ্র মানব সম্প্রদায়ের ক্ষতি হয়। এছাড়া সুদের মধ্যে যদি অন্য কোনো দোষ নাও থাকতো তবুও এ দোষটিই সুদ নিষিদ্ধ ও ঘৃণিত হওয়ার জন্য যথেষ্ট ছিল। অথচ এতে এছাড়া আরো অর্থনৈতিক অনিষ্ট এবং আত্মিক বিপর্যয় বিদ্যমান রয়েছে। -[মা'আরিফুল কুরআন]
- مَغْفِرَةً مِنْ رَبِّكُمُ তোমাদের প্রভুর মাণফিরাত বা ক্ষমার ব্যাখ্যায় মুফাসসিরগণ অনেক কথা বলেছেন। নিম্নে সংক্ষেপে তা প্রদত্ত হলো।
- ১. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, প্রভুর ক্ষমার মর্ম হচ্ছে ইসলাম। এখানে তানবীন (مَغْفِرَةُ) দ্বারা চূড়ান্ত ও বৃহৎ ক্ষমার প্রতি ইন্ধিত করা হয়েছে। আর সেই ক্ষমা তো ইসলাম দ্বারাই লাভ হয়।
- ২. হযরত আলী (রা.) বলেন, ক্ষমা দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে ফরায়েজ পালন করা। কেননা এর দ্বারাই ক্ষমা অর্জন হয়।
- ৩. হযরত ওসমান ইবনে আফ্ফান (রা.) বলেন, মাগফিরাতের অর্থ হচ্ছে ইখলাস। কারণ যাবতীয় ইবাদতের মূলই হচ্ছে ইখলাস। যেরূপ ইরশাদ হয়েছে وَمَا اُمِرُوا اللّهُ مَخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ وَاللّهُ مَخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ
- ৪. ইমামে তাফসীর আবুল আলিয়া বলেন, মাগফিরাতের অর্থ হলো হিজরত।
- ৫. ইমাম যাহ্হাক ও মুহামদ ইবনে ইসহাক বলেন, মাগিফিরাতের মর্ম হলো জিহাদ। কেননা وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ اَمْلِكَ থেকে নিয়ে ষাটটি আয়াত পর্যন্ত ওহুদ যুদ্ধ সম্পর্কেই অবতীর্ণ হয়েছে। সুতরাং এসব আদেশ নিষেধ জিহাদের সাথেই খাছ হবে।
- ৬. হযরত সাঈদ ইবনে জুবাইর (রা.) বলেন, এর অর্থ হলো তাকবীরে উলা।
- ৭. হযরত ওসমান (রা.) বলেন, এর মর্ম হচ্ছে পাঞ্জেগানা নামাজ।
- ৮. হযরত ইকরামা বলেন, মাগফিরাতের অর্থ হচ্ছে যাবতীয় আনুগত্য। কারণ ব্যাপক অর্থবহ শব্দে সর্বপ্রকার আনুগত্যকেই শামিল রাখে।
- ৯. ইমাম আসেম বলেন سَارِعُوْا النَّ التَّوْبَةُ مِنَ الرِّبَا وَالنَّذُنُوْبِ অর্থাৎ সুদ ও যাবতীয় পাপকার্য থেকে তওবার দিকে দ্রুত অগ্রসর হও। কেননা ইতঃপূর্বে সুদের আলোচনা হয়েছে। ইমাম ফখরুদ্দীন রাযী (র.) বলেন, মাগফিরাত দ্বারা সর্বপ্রকার ফরজ, ওয়াজিব পালন ও যাবতীয় গুনাহ থেকে তওবার অর্থ নেওয়াটাই উত্তম। কারণ শব্দ যেহেতু আম তাই খাছ করা সমীচীন নয়।

অতঃপর আল্লাহ তা'আলা মাগফিরাতের প্রতি যেরূপ দ্রুতগতিতে অগ্রসর হওয়ার আবশ্যকীয়তার কথা বর্ণনা করেছেন, তেমনিভাবে জান্লাতের প্রতি দ্রুত গতিতে অগ্রসর হতেও নির্দেশ প্রদান করেছেন। কেননা মাগফিরাতের মর্ম হচ্ছে শান্তি না দেওয়া আর জান্লাতের মর্ম হচ্ছে প্রতিদান দেওয়া। তাই উভয়টিকে একত্রিত করে এ কথার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, শরিয়তের আদেশ নিষেধের মুকাল্লাফ ব্যক্তির জন্য ক্ষমা ও ছওয়াব উভয়টিই লাভ করা একান্ত আবশ্যক।

ত্তি নির্দিত নির্দি

🕰 🖛 ে ওলামায়ে কেরাম অনেক উক্তি পেশ করেছেন। নিম্নে সংক্ষেপে কয়েকটি উক্তি পেশ করা হলো-

- ১. হবরত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর তাফসীর অনুযায়ী বেহেশতের প্রস্থ আসমান ও জমিনের প্রস্তের বরাবর কথাটি প্রকৃত অবেই ব্যবহৃত। অর্থাৎ আসমান ও জমিনকে যদি স্তর বিশিষ্ট করে বিস্তার করে একটিকে অপরটির সঙ্গে মিলানো হয় তবে সকল স্তরের সম্মিলিত পরিমাণটা হবে বেহেশতের প্রস্তের সমান। রয়ে গেল দৈর্ঘ্যের কথা, তা আল্লাহ ছাড়া কেউই জানে না। দৈর্ঘ্যের প্রশস্ততার কথা না বলে প্রস্তের প্রশস্ততার কথা এজন্য উল্লেখ করেছেন যে, দৈর্ঘ্যের প্রশস্ততায় প্রস্তের প্রশস্ততায় কথা বুঝায়।
- ২. অন্যান্য ওলামায়ে কেরামের মতে, এখানে প্রস্থ বলে রূপক অর্থে প্রশস্ততা বুঝানো হয়েছে এবং জান্নাতের অধিক প্রশস্ততা বুঝাবার লক্ষ্যে উপমার ভঙ্গিতে বলা হয়েছে وَالْاَرْضُ وَاللّهُ عَرَفُهُا السَّمْوَاتُ وَالْاَرْضُ وَاللّهُ مَا দৈর্ঘ্যের বিপরীত অর্থে ব্যবহৃত হয়নি, বরং প্রশস্ততার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যেরূপ বলা হয় وَعَلْيُمَةٌ وَدَعُولُى عَرِيْضَةٌ أَى وَاسِعَةً عَظْيَمَةً عَرِيْضَةً وَدَعُولُى عَرِيْضَةٌ أَى وَاسِعَةً عَظْيَمَةً عَرِيْضَةً وَدَعُولُى عَرِيْضَةً اللهُ وَاسِعَةً عَظْيَمَةً وَاللّهُ وَال
- ৩. যে বেহেশতের প্রস্থ হবে আসমান—জমিনের সমান, তাহলো এক ব্যক্তির জন্য নির্ধারিত বেহেশতের পরিমাণ। সম্মিলিত বেহেশতের পরিমাণ নয়।
- 8. আবৃ মুসলিম বলেন، عَرْضُهَا السَّمْوَاتُ وَالْاَرْضُ -এর অর্থ হলো আসমান ও জমিনকে যদি জান্নাতের বিনিময়ে পেশ করা হয় তবে তার মূল্য হতে পারে। এই আয়াত দ্বারা বৃঝা যাচ্ছে বেহেশত ও দোজখ বর্তমানে সৃষ্ট হয়ে আছে। কিয়ামতের পর আল্লাহ তা আলা সৃষ্টি করবেন এ রকম নয়। আহলুস সুন্নাত ওয়াল জামাতের আকীদা তাই। তাদের আকীদা হলো وَالْنَارُ مَخْلُوفَتَانِ مُوجُودَتَانِ الْاٰنَ عَلَيْ وَالنَّارُ مَخْلُوفَتَانِ مَوْجُودَتَانِ الْاٰنَ আর দোজখ সাত জমিনের নীচে সৃষ্ট।

-[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ৬-৭, হাশিয়াতুস সাবী খ. ১, পৃ. ১৭৯ ও হাশিয়ায়ে জালালাইন] : تَوْلَهُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالصَّرَّاءِ وَالْكُظِّمِيْنَ الْغَيْظِ وَالْعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّلَهُ یُحِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ : আল্লাহ তা আলা পূর্বোক্ত আয়াতে যখন এ কথার বর্ণনা দিলেন যে, জান্নাত মুক্তাকীদের জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে। তাই উপরিউক্ত আয়াতে তিনি মুক্তাকীদের গুণাবলি বর্ণনা করেছেন, যাতে করে লোকেরা ঐসব গুণাবলি অর্জনের মাধ্যমে জান্নাত লাভ করতে পারে। আলোচ্য আয়াতে মুক্তাকীদের তিনটি গুণ উল্লেখ করা হয়েছে।

এক. وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَّاءِ وَالشَّرَاءِ وَالسَّرَاءِ وَالشَّرَاءِ وَالسَّامِ وَالْمَاءِ وَالْمَ

पूरे. وَالْكَاظِيْبَنَ الْغَيْظَ وَمُو يَقْدِرُ عَلَى اِنْفَاذِهِ مَلاَ اللّٰهُ تَعَالَى قَلْبَهُ اَمْنًا وَالْكَاظِيْبَنَ الْغَيْظَ وَمُو يَقْدِرُ عَلَى اِنْفَاذِهِ مَلاَ اللّٰهُ تَعَالَى قَلْبَهُ اَمُنًا وَايِّسَانًا وَمُو يَقْدِرُ عَلَى اِنْفَاذِهِ مَلاَ اللّٰهُ تَعَالَى قَلْبَهُ اَمُنًا وَايِّسَانًا وَمُو يَقْدِرُ عَلَى اِنْفَاذِهِ مَلاَ اللّٰهُ تَعَالَى قَلْبَهُ اَمُنًا وَايِّسَانًا وَايُسَانًا وَالْعَالَ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ تَعَالَى قَلْبَهُ اَمُنًا وَايِّسَانًا وَايُسَانًا وَالْعَلَى عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ تَعَالَى قَلْبَهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّلّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّلْهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّه

তাফসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ৯১

عَنْ اَنَسٍ (رض) قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُوَ قَادِرُ عَلَى اَنْ يَنْفِذَهُ دَعَاهُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى عَلَى رُءُوسِ الْخَلَاثِيّ حَتَّى يُخَيِّرُهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ اَيَّ الْحُودِ شَاءَ .

অর্থাৎ যে ব্যক্তি প্রতিশোধ নেওয়ার সামর্থ্যবান হওয়া সত্ত্বেও নিজের রাগকে সংবরণ করে দমিয়ে রাখে আল্লাহ তা আলা তাকে কিয়ামতের দিন সমস্ত হাশরবাসীর সামনে ডেকে বেহেশতী হুরের সাথে তার যাকে ইচ্ছা হয় তার সঙ্গে বিয়ে করিয়ে দিবেন। তিন. মুত্তাকীদের তৃতীয় গুণে বলা হয়েছে وَالْمُانِيْنَ عَنِ النَّاسِ – যারা অপরের দোষ – ক্রেটি ক্ষমা করে وَالْمُانِيْنَ عَنِ النَّاسِ विख्ठ আল্লাহ পাক অনুগ্রহকারীদের ভালোবাসেন।

عَنِ الْخَسَنِ اَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لِيَقُمْ مَنْ كَانَ لَهُ عَلَىَ اللَّهِ اَجْرُ فَلَا يَقُومُ الْاِنْسَانُ عَفَا অর্থাৎ হযরত হাসান থেকে বর্ণিত, আল্লাহ তা আলা কিয়ামত দিবসে বলবেন, আল্লাহর উপর যার পাওনা রয়েছে সে দাঁড়াও এ কথা ভনার পর কেবল সে লোকটিই দাঁড়াবে যে অপরকে দুনিয়াতে মার্জনা করেছিল।

وَعَنْ اَبِيّ بْنِ كَعْبٍ أَنَّ رَسُولَ النَّلِهِ ﷺ قَالَ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُشَرِفَ لَهُ الْبُنْبَانِ وَتَرْفَعَ لَهُ الدَّرَجَاتِ فَلْيُعْفِ عَشَنْ ظَلْمَهُ وَيُعْطِ مَيْنْ حَرْمَهُ وَيَصَيِلُ مَنْ قَطَعَهُ .

অর্থাৎ হয়রত উবাই ইবনে কা আব (রা.) হতে বর্ণিত রাসূলুল্লাহ क বলেছেন, যে ব্যক্তি জান্নাতে তার উচ্চ প্রাসাদ ও উন্নত স্তর কামনা করে। তার উচিত, যে অত্যাচার করে তাকে ক্ষমা করে দেওয়া। যে তাকে কিছু দেয় না তাকে দান করা এবং যে তার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করে রাখতে চায় তার সাথে সম্পর্ক ঠিক রাখা।

−[তাফসীরে রুহুল মা আনী খ. ৪, পৃ. ৫৮, তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ৮,৯]

# : قُولُهُ وَالَّذِيْنَ إِذًا فَعَلُّوا فَاحِشَةُ الخ

আয়াতের যোগসূত্র: পূববর্তী আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, জান্নাত মুগুাকীদের জন্য তৈরি করে রাখা হয়েছে। অতঃপর মুগ্রাকীদেরকে দুই শ্রেণিতে বিভক্ত করেছেন।

- ১. প্রথম শ্রেণির মুক্তাকী তাদের তিনটি গুণ পূর্বের আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে।
- ২. দ্বিতীয় শ্রেণির মুত্তাকী আলোচ্য আয়াতে তাদের গুণাবলি বর্ণিত হয়েছে।

পূর্বের আয়াতে আল্লাহ পাক অপরের প্রতি অনুগ্রহ করতে আহ্বান করেছিলেন, আর আলোচ্য আয়াতে নিজের প্রতি অনুগ্রহ করতে আহ্বান করেছেন। কারণ গুনাহগার ব্যক্তি যখন তাওবা করে নেয় তখন তার তওবাটা তার নিজের জন্য অনুগ্রহই হয়ে থাকে।

### আয়াতের শানে নুযূল:

- ১. হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, মুমিনগণ রাস্লুল্লাহ কে বললেন, বনী ইসরাঈলগণ আল্লাহর কাছে আমাদের চেয়ে অধিক সম্মানী। কারণ তাদের কেউ গুনাহ করে নিলে এর কাফফারা হিসেবে তার দরজার চৌকাটে লিখা হয়ে যেত যে, অমুক ব্যক্তি এই গুনাহ করেছে। এর প্রেক্ষিতে আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করে বলেছিলেন যে, তোমরা বনী ইসরাঈলের চেয়ে উত্তম! কারণ তোমাদের গোনাহের কাফফারা সাব্যস্ত করা হয়েছে ইস্তেগফার অর্থাৎ ইস্তেগফারের মাধ্যমে তোমাদের গুনাহ মাফ হয়ে যাবে।
- হালবীর বর্ণনায় এসেছে যে, এক আনসারী ও আরেকজন ছকীফ গোত্রের সাহাবীদ্বয়ের মধ্যে আল্লাহর রাসূল ভাই ভাইয়ের সম্পর্ক সৃষ্টি করে দিয়েছেন। ফলে তারা উভয়ে অবিচ্ছিন্নভাবে একত্রে কালাতিপাত করতে থাকে। একদা রাসূল ভাই ছকীফী বন্ধুকে সঙ্গে নিয়ে কোনো এক জিহাদে চলে যান, আর তার বিবি বাচ্চার প্রয়োজন মিটাতে আনসারী ভাইকে স্থলাভিষিক্ত হিসেবে বাড়িতে রেখে যান। সে তার ছকীফী ভাইয়ের স্ত্রীর দেখা শুনা করতে থাকে। একদা কেশ খোলাবস্থায় তার স্ত্রীকে দেখে আনসারীর মনে তার প্রতি ভালোবাসা সৃষ্টি হয়ে যায়। ফলে অনুমতি ছাড়া তার গৃহে প্রবেশ করে তার মুখে যখন চুমু খেতে গেলো তখন মহিলাটি তার চেহারার উপর নিজের হাত রেখে দেয়। ফলে আনসারী তার হাতের পৃষ্ঠ দিকে চুমু খেয়ে নেওয়ার পর লজ্জায় ভেঙ্গে পরে এবং লজ্জিত হয়ে ফেরত চলে আসে। এদিকে মহিলাটি বলতে লাগল.

ত. ইমাম আতা (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতটি খেজুর বিক্রেতা নবহানের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে, যার উপনাম ছিলো আবৃ মা'বাদ। ঘটনাটি হলো এই যে, একজন সুন্দরী মহিলা খেজুর কেনার জন্য তার কাছে আসল। নবহান বলল, এই বাহিরের খেজুরগুলো ভালো নয়, ঘরের ভিতরে এর চেয়ে উত্তম খেজুর রয়েছে। সুতরাং নবহান ঐ মহিলাটিকে নিয়ে ঘরের ভিতরে গেল। ভিতরে গিয়ে তাকে আকড়ে ধরল এবং তাকে চুম্বন করল। মহিলাটি বলল, তুমি আল্লাহকে ভয় কর। এটা ওনে নবহান তাৎক্ষণিকভাবে মহিলাটিকে ছেড়ে দিল। আর এই কাজটির উপর অনুতপ্ত হয়ে রাস্লুল্লাহ ক্রি এর খেদমতে উপস্থিত হয়ে ঘটনা খুলে বলল। এর উপর আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়।

—[তাফসীরে রুহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ৫৯-৬০, তাফসীরে কাবীর খ. ৫, ১১, তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৬৬। আলোচ্য আয়াতের মর্ম হলো এই যে, যারা কোনো সময় অশ্লীল কোনো কাজ তথা কবীরা গুনাহ করে নেওয়ার পর অথবা নিজেদের প্রতি কোনো অত্যাচার তথা সগীরা গুনাহ করে নেওয়ার পর যদি আল্লাহর আজাব— গজবের ভয়ের কথা শরণ করে ক্ষমা প্রার্থনা করে নেয়, তওবা করে নেয় এবং গুনাহে লেগে না থাকে। নিজেদের কৃত পাপকাজের উপর হঠকারিতা প্রদর্শন না করে, তাদের জন্যও বেহেশত তৈরি করে রাখা হয়েছে। মোটকথা প্রথম শ্রেণির মুন্তাকী মুহসীনিন এবং দ্বিতীয় শ্রেণির মুন্তাকী তওবাকারীগণ উভয়ের জন্যই বেহেশত রয়েছে। রয়ে গেল তৃতীয় আরেকটি, অর্থাৎ ঐসব মুমিন যারা গুনাহে কবীরা করার পর তওবা না করেই মারা গেছে। তাদের ক্ষমার ব্যাপারটা আল্লাহর ইচ্ছাধীন হয়ত। তিনি তাদেরকে নিজ কৃপায় ক্ষমা করে বেহেশত দিয়ে দিবেন নতুবা পাপানুযায়ী শান্তি দিয়ে গুনাহ থেকে পাক করার পর বেহেশত দিকেন। এটাই হচ্ছে আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের আকীদা পক্ষান্তরে মুতাজিলা ও খারিজীরা বলে, তারা চিরস্থায়ী জাহানুামী।

মাসআলা: সগীরা গুনাহ বার বার করলে তা কবীরা হয়ে যায়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, ইস্তেগফারের দারা কোনো কবীরা, কবীরা থাকে না, অর্থাৎ মাফ হয়ে যায়। আর ইসরার তথা হঠকারিতার সাথে কোনো সগীরা সগীরা থাকে না; বরং কবীরা হয়ে যায়। –[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৬৮]

নিশ্য তোমাদের পূর্বে কাফেরদেরকে অবকাশ দেওয়ার পর পাকড়াও করার বহু তরিকা অতিবাহিত হয়েছে। অতএব [হে মু'মিনগণ!] তোমরা পৃথিবীতে ভ্রমণ কর এবং দেখ রাসূলগণকে মিথ্যায়নকারীদের পরিণাম কেমন ছিল। অর্থাৎ তাদের পরিণাম ধ্বংসই হয়েছিল, সুতরাং তোমরা তাদের কাফেরদের সাময়িক বিজয়ের দরুন চিন্তিত হয়ো না। কারণ আমি তাদেরকে তাদের ধ্বংসের সময় পর্যন্ত অবকাশ দিচ্ছি।

বর্ণনা আর তাদের মধ্য থেকে পরহেজগারদের জন্য গোমরাহি থেকে পথের দিশারী ও উপদেশ।

১৩৯. আর তোমরা সাহসহারা হয়ো না, কাফেরদের সাথে লড়াই করতে দুর্বল হয়ো না এবং ওহুদে তোমাদের উপর যা কিছু পৌ<u>ছে</u>ছে এর জন্<u>য চি</u>ন্তিত হয়ো না<u>্তো</u>মরাই তাদের উপর জয়ের মাধ্যমে থাকবে বিজয়ী যদি তোমরা প্রকৃত মু'মিন হও। এখানে জবাবে শর্ত (فَلاَ تَعْزَنُوا) এর উপর পূর্বোক । প্রমাণ বহন করছে, তাই তা উহ্য রয়েছে (فَلَا تَهُنُواْ وَلاَ تُحُزَنُوا) ১৪০. যদি তোমাদের ওহুদে আঘাত লেগে থাকে। (قَرُح) কাফের যবর ও পেশের সাথে যখন ইত্যাদির কষ্ট, তবে অনুরূপ আঘাত কাফের সম্প্রদায় বিশেষেরও [বদরে] লেগেছে। আর আমি এ জন্য মানুষের মাঝে দিনকাল পালাক্রমে পরিবর্তন করে থাকি, একদিন এক দলের আরেকদিন অপর দলের যাতে তারা উপদেশ গ্রহণ করতে পারে! যাতে আল্লাহ তা'আলা প্রকাশ্যভাবে অবগত হন যে গায়রে মুখলিস মু'মিনদের থেকে মুখলিস মু'মিন কারা এবং তোমাদের মধ্য থেকে যেন তিনি কতককে শহীদরূপে গ্রহণ করতে পারেন তথা তাদেরকে শাহাদতের মাধ্যমে সম্মানিত করেন, আল্লাহ তা'আলা জালিমদেরকে কাফেরদেরকে আদৌ পছন্দ করেন না । অর্থাৎ তাদেরকে তিনি শাস্তি দিবেন। আর তাদেরকে যা কিছু নিয়ামত দেওয়া হচ্ছে তা অবকাশ বৈ কিছু নয়।

। ১۳۷ ১৩٩. গুছদ যুদ্ধের পরাজয় সম্পর্কে নাজিল হয়েছে وَنَزَلَ فِنِيْ هَزِيْسَةَ أُحُدِ قَدْ خَلَتْ مَسَضَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنَ طَرَائِتُ فِي الْكُفَّارِ بِإِمْهَالِهِمْ ثُمَّ أَخَذَهُمْ فَسِيْرُوا أَيُّهَا الْمُوْمِينُونَ فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ الرُّسُلُ أَيَّ أُخِرُ آمُرهمُ مِنَ الْهَلَاكِ فَلا تَحْزُنُوا لِغَلَبَتِهم فَاناً

أمْهلُهُمْ لِوَقْتِهِمْ . ে ১৩৮. <u>এটি</u> পবিত্র কুরআন সমগ্র মানবজাতির জন্য সুস্পষ্ট . هُذَا الْقَرْانُ بَيَانُ لِلنَّاسِ كُلُّهُمْ وَهُدًى منَ الضَّلَالَةِ وَمَوْعَظَةً لِلْمُتَّقِيْنَ مِنْهُمْ -١٣٩. وَلاَ تَهِنُنُوا تَضْعَفُوا عَنْ قِتَالِ الْكُفَّارِ وَلاَ تَحْزَنُوا عَلَى مَا آصَابَكُمْ بِأُحْدٍ وَأَنْتُمُ الْآعْلَوْنَ بِالْغَلَبَةِ عَلَيْهُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنيْنَ حَقًّا وَجَوَابُهُ دَلُّ عَلَيْهِ مَجْمُوعٌ مَا قَبْلَهُ ـ ١٤٠. إِنْ يَمْسُسُكُمْ يُصِبْكُمْ بِأُحُدٍ قَرْحٌ بِفَتْح الْقَافِ وَضُمَّهَا جُهْدُ مِنْ جَرْجٍ وَنَحْوِهِ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ الْكُفَّارَ قَرْحٌ مِّثْكُهُ بِبَدْرِ وَتِـلْكَ ٱلْاَيِسَامُ نُدَاوِلُهَا نَـصْرِفُهَا بَسِنَ التناس يسومها ليفشرقه ويسومها لاخشرى لِيَتَّعِظُوا وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ عَلَّمَ ظُهُورِ الَّذِينَ امننوا اخلصوا في ايمانهم من غيرهم وَيَتَخذَ مِنْكُمْ شُهَدَاً ع يُكَرِّمَهُمْ بِالشُّهَادَة وَاللُّهُ لَا يُحِبُ النُّظلَمْيِنَ . الْكَافِرِيْنَ أَيْ يُعَاقِبُهُمْ وَمَا يُنْعَمُ بِهِ عَلْيُهِمْ اسْتَدُرَاجَ.

اللهُ الَّذِيْنَ أَمَنُوا يُطَهِّرُهُمْ مِنَ ١٤١. وَلِيمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِيْنَ أَمَنُوا يُطَهِّرُهُمْ مِنَ الذُّنُوبِ بِمَا يُصِيْبُهُمْ وَيَمْحَقَ يُهْلِكَ الْكَافِرِينَ. ١٤٢. أَمْ بَالْ حَسِيْبُتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَكَا لَمْ يَعْلَمِ اللُّهُ الَّذِيْنَ جَاهَدُوْا مِنْكُمْ عِلْمَ ظُهُور وَيَعْلُمُ الصِّبرِيْنَ فِي الشُّدَائِدِ.

الحقى المعامة المامة ا التُّنانَيْنِ فِي الْاصْلِ الْمَوْتَ مِنْ قَبْل أَنْ تَلْقَوْهُ حَيْثُ قُلْتُمْ لَيْتَ لَنَا يَوْمًا كَيَوْم بَعْرِ لِنَنَالَ مَا نَالَ شُهَدَاء فَقَدْ رَأَيتُمُوه أَى سَبِهُ وَهُوَ الْحَرْبُ . وَانْتُكُمْ تَنْنُظُرُونَ . أَيْ بُصَرَاءُ تَتَامَّلُونَ الْحَالَ كَيْفَ هِي فَلِمَ انْهَزَمْتُمْ.

করেন। তাদের প্রতি পৌছা কষ্টের মাধ্যমে যেন তাদেরকে গুনাহ থেকে পাক করেন এবং কাফেরদেরকে মিটিয়ে দেন। ধাংস করে দেন।

১৪২. তোমরা কি মনে কর যে, তোমরা বেহেশতে প্রবেশ করে নিবে? অথচ তোমাদের মধ্যে কে মুজাহিদ এবং কে বিপদে ধৈর্যধারণকারী তা আল্লাহ তা'আলার প্রকাশ্যভাবে জেনে নেবৈন না?

করেছিলে। (تَعَنَّوْنَ) মূলত تَعَنَّوْنَ ছিল, তাতে একটি ্র তা বিলুপ্ত হয়েছে। যখন তোমরা বলেছিলে, আফসোস! আমাদের জন্যও যদি বদর দিবসের মতো একটি দিন হতো, তাহলে আমরাও তা অর্জন করতাম যা বদরের শহীদগণ অর্জন করেছে। এখন তো তোমরা মৃত্যুকে তথা মৃত্যুর কারণ যুদ্ধকে স্বচক্ষে দেখে নিলে অথচ তোমরা দেখছিলে চিস্তা~ফিকির করছিলে তোমাদের অবস্থার এ অবস্থা কেন সৃষ্টি হলো এবং তোমরা পরাজিত হলে কেন?

# তাহকীক ও তারকীব

। अंदें ने وَهُن (अंदक) وَهُن (अंदक) وَهُن (अंदक) وَهُن (अंदक) وَهُن (अंदक) وَهُن أَلَيْ اللَّهُ عَلَم اللَّهُ طَمَّا وَلَهُ مُتَكَلِّمُ الْهُ وَلَهُ مُعَالِّمُ اللهُ اللهُ مُعَالَمُهُ اللهُ مُعَالِّمُ اللهُ مُعَالِّمُ ال المُعَلَّمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَوْنَ शिल, ठालीएलत अत المُعَلَّمُ قَرْحَ عَلَى اللهُ عَلَوْنَ आসल الْاَعْلَوْنَ शिल, ठालीएलत अत المُعَلَّمُ قَرْحَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَوْنَ अग्र का عَرْح اللهُ الل बर्थ कर्थम, बार्ज اللَّهُ وَلِيُسَحِّصَ اللَّهُ وَلِيُسَحِّصَ اللَّهُ وَهُ هَلَا هَوْ هَلَا الْفَتْحِ بِالظَّنْمِ अर्थ कर्थम, बर्ज कर्थ اللَّهُ بَالْفَتْحِ بِالْفَتْحِ مَالْفَتْحِ तरलिहिन, عَمْحَقَ الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ وَمُعَجَلًا وَهُمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْمَى الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ اللَّهُ وَيَعْمَى الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ اللَّهُ وَيَعْمَى الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ الْكَافِرِيْنَ مُحِقًّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيْنَا وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالُ করা। مَخَاقُ क्रम्म কোনো বস্তুতে আস ঘটানো। তা থেকেই مُخَاقُ مُخَاقُ مُخَاقً क्रम्म কোনো বস্তুতে আস ঘটানো। তা থেকেই ক্রমশ হ্রাস প্রাপ্ত। – তাফসীরে রুহুল মা'আনী, ও হাশিয়াতস সাবী।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এই আয়াত্টি নাজিল করে আল্লাহ পাক হজুর 🕮 ও তাঁর সাহাবাগূণকে সান্ত্বনা দান করেছেন। যখন তারা ওহুদ যুদ্ধে সাময়িকভাবে পরাজিত হয়ে গিয়েছিলেন। ইরশাদ হয়েছে, তোমাদের পূর্বেও অনেক তরিকা অতিবাহিত হয়েছে। যথা আদ জাতি আল্লাহর নবী হুদ (আ.)-এর সাথে বিরোধিতা করেছে, ছামুদ জাতি হযরত সালেহ (আ.) -এর বিরোধিতা করেছে, নৃহের সম্প্রদায় তাঁর সাথে, লৃতের সম্প্রদায় তাঁর সঙ্গে, নমরুদ ও তার সম্প্রদায় হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর সঙ্গে এবং ফেরাউন ও তার সম্প্রদায় হযরত মুসা (আ.)-এর সঙ্গে তীব্র বিরোধিতা করেছে। তাদেরকে তাঁদের স্বজাতীয় লোকেরা অনেক কষ্ট দিয়েছে। তাই আপনাদের চিন্তিত হওয়ার কিছু নেই। আপনাদের মধ্যে তাদের অবস্থা দেখা দিবে। শেষ পর্যন্ত বিজয় আপনাদেরই হবে। যেরূপ পূর্ববর্তী নবীদের হয়েছিল।

नमि क्यों क्यों - এর বহুবচন। سُنَنَ - এর শান্দিক অর্থ হলো যে কোনো রকম তরিকা, ভালো হোক বা মন্দ হোক। হাদীস سُنَنَ سُنَةً حَسَنَةً فَلَهُ وَزْرُهَا وَ وَزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا - अत्रीरक अरमहा مَنْ سَنَّةً شَيَّنَةً فَلَهُ وَزْرُهَا وَ وَزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا - अत्रोरक अरमहा مَنْ سَنَّةً شَيَّنَةً فَلَهُ وَزْرُهَا وَ وَزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا - अत्रोरक अरमहा এখানে سُنَنَ وَ এর পূর্বে একটি উহ্য শব্দ اَحْل ও মেনে নেওয়া যেতে পারে। কোনো কোনো আলেমের মতে, سُنَنَ এর মর্ম হল্ছে [পূর্ববর্তী] পয়গাম্বদের জাতিসমূহ। কেননা 🚅 -এর অর্থ জাতিও রয়েছে। -[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৭০]

১১ ১৪৪. সামনের আয়াতটি সাহাবাদের ওহুদ যুদ্ধে সাময়িক পরাজয়ের মুহূর্তে তখন অবতীর্ণ হয় যখন এ কথা ছড়িয়ে পড়ে যে, মুহাম্মদ 🕮 -কে শহীদ করে দেওয়া হয়েছে। আর সাহাবাদেরকে মুনাফিকরা বলল যে, মুহাম্মদ যেহেতু নিহত হয়ে গেছেন, তাই তোমরা নিজেদের পুরাতন ধর্মের দিকে প্রত্যাবর্তন করে চলে এসো! আর মুহামদ 🚟 একজন রাসূল মাত্র। তাঁর পূর্বে বহু রাসূল অতিবাহিত হয়ে <u>গেছেন। যদি তিনি মৃত্যুবরণ করেন অথবা অন্যদের ন্যায়</u> <u>নিহত হন। তবে কি তোমরা পশ্চাদপসরণ করবে?</u> অর্থাৎ তোমরা কি কুফরের দিকে ফিরে যাবে? পরবর্তী বাক্যটি हिल्ला देनकाती वा (اِنْقَلَبْسَمُ عَلَى اعْقَابِكُمْ) অমীকৃতিবোধক প্রশ্নের মহলে রয়েছে। অর্থাৎ তিনি তো মা'বুদ ছিলেন না যে, তোমরা তাঁর [মৃত্যুর কারণে] ধর্ম থেকে প্রত্যাবর্তন করে নিবে। <u>বস্তুত কেউ যদি পশ্চাদপসরণ</u> করে, তবে তাতে আল্লাহর কিছুই ক্ষতি করতে পারবে না: বরং সে তার নিজেরই ক্ষতি করবে। আর আল্লাহ তা'আলা অচিরেই ছওয়াবের মাধ্যমে তাঁর নিয়ামতের প্রতি কৃতজ্ঞ লোকদেরকে পুরস্কার দান করবেন।

الله بِقَضَائِه كِتْبًا مَصْدَرَ أَى كَتَبَ الله بِقَضَائِه كِتْبًا مَصْدَرَ أَى كَتَبَ الله بِقَضَائِه كِتْبًا مَصْدَرَ أَى كَتَبَ الله ذَلِكَ مُوَقَّتًا لاَ يَتَقَدّمُ وَلا الله ذَلِكَ مُوَقَّتًا لاَ يَتَقَدّمُ وَلا يَتَقَدّمُ وَلا يَتَقَدّمُ وَلا يَتَقَدّمُ وَلا يَتَقَدّمُ وَالله يَا يَتَقَدّمُ وَالله يَا يَتَقَدُمُ وَلا يَتَقَدّمُ وَالله يَا يَعْمَلِه ثَوَابَ الدُنيا الْحَيْوة وَمَنْ يُرِد بِعَمَلِه ثَوَابَ الدُنيا أَى جَزَاءُهُ مِنْهَا مَا قُسِمَ الله وَلا حَظّ لَه فِي الْخِرَة وَمَنْ يُرِد لَي مَنْهَا مَا قُسِمَ لَكُ وَي الْأَخِرَة وَمَنْ يُرِد يَعْمَلِه مُنْهَا مَا قُسِمَ لَكُ وَي الْأَخِرَة وَمَنْ يُرِد يَعْمَلِه مِنْهَا أَى مِنْ يُود ثَوْابِهَا وَسَنَجْزى الشّكِرين .

১৪৫. আর আল্লাহ তা'আলার হকুম ছাড়া তথা ফয়সালা ছাড়া কেউ মরতে পারে না। সে জন্য একটা নির্ধারিত সময় রয়েছে। (১৯৯০) শব্দটি মাসদার মাফউলের মুতলাক, এর ক্রিয়া ও কর্তা যথাক্রমে ১৯৯০ উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ পাক মৃত্যুর জন্য একটি সুনির্দিষ্ট সময় লিখে রেখে দিয়েছেন। মৃত্যু তার নির্ধারিত সময়ের পূর্বাপর হয় না। তাহলে তোমরা সাহস হারা হবে কেন? সাহস হারিয়ে ফেলায় মৃত্যুকে হটাতে পারবে না। আর দৃঢ়পদ থাকায় জীবনকে নিঃশেষ করতে পারবে না। আর যে ব্যক্তি তার আমলের বদলে দুনিয়ার বিনিময় চায় তথা দুনিয়ার পুরস্কার চায় আমি তাকে তার ভাগ্যে নির্ধারিত অংশ দুনিয়া থেকেই দান করবে। তবে আখিরাতের বিনিময় চায় আমি তাকে তা থেকেই দান করবে। তথা আখিরাতের বিনিময় চায় আমি তাকে তা থেকেই দেব। তথা আখিরাতের ছওয়াব থেকে দিব। আর আমি অদূর ভবিষ্যুতে কৃতজ্ঞ লোকদেরকে পুরস্কার দান করব।

# তাহকীক ও তারকীব

चित्र वावरवात प्रिक (त.) বলেন, کَعَنَّد वहल প্রশংসিত যার প্রশংসা বছল প্রশংসিত যার প্রশংসা বারংবার प्रिक পরিমাণে করা হয়। সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীর নাম মোবারক। عَقَّب - اَعْقَاب এর বহুবচন, عَقَّب في المُعَالِّة प्रिक পরিমাণে করা হয়। সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীর নাম মোবারক। عَقَّب - اَعْقَاب المُعَالِّة المُعَالِة المُعَالِّة المُعَالِة المُعَالِّة المُعَالِة المُعَالِّة المُعَالِة المُعَالِّة المُعَالِة المُعَالِّة المُعَالِة المُعَالِّة المُعَالِق المُعَالِّة المُعَالِّة المُعَالِّة المُعَالِّة المُعَالِّة المُعَالِّة المُعَالِّة المُعَالِق المُعَال

কথাটির মর্ম হলো, এই যে, اَفَانِ مَّاتَ -এর উপর যে প্রশ্নবোধক تَوْلَهُ وَالْجُمْلَةُ الْاَخِيْرَةُ مُحَلَّلُ الْاِسْتِفْهَامِ الْاِتْكَارِيُ कथाটिর মর্ম হলো, এই যে, اَفْقَابِكُمْ -এর উপর যে প্রশ্নবোধক হয়েছে, তা মূলত اِنْقَلَبْتُمُ عَلَى اَعْقَابِكُمْ وَالْجَمْلَةُ الْاِسْتِفْهَامِ الْاِتْكَارِيُ कथाটि দাখিল হয়েছে, তা মূলত اِنْقَلَبْتُمُ عَلَى اَعْقَابِكُمْ وَالْجَاءِ وَالْجَالِيُ عَلَى اَعْقَابِكُمْ وَالْجَاءِ وَالْجَاءُ وَالْجَاءِ وَالْجُاءِ وَالْجَاءِ وَالْجَ

أَأَنْقَلَبْتُمْ عَلَى اَعْقَابِكُمْ إِنْ مَاتَ اَوْ قُتِلَ الخ اَى لَا يَنْبَغِى مِنْنَكُمُ الْإِنْقِلَابَ وَالْإِرْتِدَادَ لِأَنْ مُحَمَّدًا مُبَلِّغُ لَا مَعْبُودً . ভারকীৰ : كَانَ مَانُونَ اللّهِ । এই ইসম إِلَّا بِاذُنِ اللّهِ । এই ইসম اِللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ال

بَوْبَكُلُّ اللَّهُ . كِتَابًا مُوَجَّلاً अक काराल اللَّهُ اللَّهُ अंश रकलात माक काराल اللَّهُ . كِتَابًا مُوَجَّلاً मक काराल أَنْ تَعَبُرُ . كَتَابًا مُوَجَّلاً माउज्य-जिक काराल مِنْ نَبِيٍّ . مُمَيَّزٌ كَمْ خَبَرِيَّةٌ (مَعَنَا) - كَأْبَنُ اللَّهُ وَمَا كَأَنَ قَوْلُهُمْ - فَوُلُهُمْ - قَوْلُهُمْ عَمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِ الللللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের শানে নুযুল: ইবনে আবী হাতিম রবী আর বরাত দিয়ে বলেন, ওহুদের দিন মুসলমানদের উপর আহত হওয়ার যে মিসবত পৌছার ছিল তা যখন পৌছল তখন তাঁরা আল্লাহর রাসূল ক্রিন কে ডাকল। লোকেরা বলল, তিনি তো শহীদ হয়ে গেছেন। কিছু লোকেরা বলল, তিনি যদি নবী হতেন তবে শহীদ হতেন না। অন্য আরেকদল লোকেরা বলল, যে জিনিসের জন্য তোমাদের নবী যুদ্ধ করেছিলেন তার জন্য তোমরাও বিজয় লাভ হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত যুদ্ধ করতে থাক। অথবা যুদ্ধ করে শহীদ হয়ে তোমরাও রাসূলুল্লাহ ক্রিন এর সঙ্গে গিয়ে মিলিত হয়ে যাও। ইবনুল মুনজির হয়রত ওমর (রা.)-এর উক্তি নকল করেছেন যে, তিনি বলেন, আমরা ওহুদের দিন রাসূলুল্লাহ ক্রিন কে ছেড়ে বিক্ষিপ্ত হয়ে পড়েছিলাম। আমি পাহাড়ের উপর চড়ে যাই। একজন ইহুদিকে বলতে ওনেছি যে, মুহাম্মদ মারা গেছে। আমি বললাম, যে বলবে মুহাম্মদ নিহত হয়েছে আমি তার গর্দনি কেটে ফেলবো। ইতোমধ্যে আমি দেখতে পেলাম রাসূলুল্লাহ ক্রিপ্ত ও অন্যান্য লোকেরা ফেরত আসতেছেন।

ইমাম বায়হাকী (র.) দালাইল গ্রন্থে আবুন নাজীহ -এর বর্ণনায় লিখেন যে, একজন মুহাজির জনৈক আনসারীর কাছ দিয়ে অতিক্রম করছিলেন। আনসারী সাহাবী রক্তের মধ্যে অস্থির হয়ে নড়াচড়া করতে ছিলেন। মুহাজির সাহাবী আনসারীকে বলল, তুমি কি জানঃ মুহাম্মদ তো শহীদ হয়ে গেছে। আনসারী জবাব দিল, মুহাম্মদ ভা যদি শহীদ হয়ে গিয়ে থাকেন, তবে তিনি তো আল্লাহর প্রগাম পৌছে দিয়ে গেছেন। তাই তোমরা এখন নিজেদের ধর্মের পক্ষ থেকে যুদ্ধ করতে থাক। এর উপর আয়াতটি নাজিল হয়েছে। —[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৩৭৬]

শার্যর্থ আহমদ সাবী বলেন, আলোচ্য আয়াতটিতে মুনাফেকদেরকে রদ করা হয়েছে। কেননা ওরা দুর্বল মুসলমানদেরকে বলেছিল, মুহাম্মদ যদি নিহত হয়ে গিয়ে থাকে তাহলে তোমরা তোমাদের এবং তোমাদের বাব-দাদাদের ধর্মের দিকে ফিরে এসো! আলোচ্য আয়াতে একথা বলে দিয়েছে যে, মুহাম্মদ একজন প্রেরিত রাসূল মাত্র, যেরূপ তাঁর পূর্বে আরো অনেক নবী রাসূল অভিবাহিত হয়ে গেছেন। তিনি উপাসনার যোগ্য রব নন যে, তাঁর মৃত্যু হয়ে গেলে তাঁর মৃত্যুর কারণে আল্লাহর ইবাদত

ছেড়ে দিতে হবে। কেননা তাঁর মওজুদ থাকার উদ্দেশ্য হচ্ছে আপন প্রভুর প্রদন্ত রেসালাতের দায়িত্ব পালন তথা রেসালাতের তাবলীগ করা। এই জন্যই তাঁর মৃত্যুর কিছুকাল পূর্বে নাজিল হয়েছিল— اَلْيَكُمُ وَالْمُحَالِيَّ لَكُمْ وَالْمُحَالِيَّ لَكُمْ وَالْمُحَالِيَّ لَكُمْ وَالْمُحَالِيَّ لَكُمْ الْوَالْمُلَامُ وَالْمُحَالِيَّ مَا الْمُحَالِيَّ لَكُمْ الْوَالْمُلَامُ وَالْمُحَالِيَّ مَا الْمُحَالِيُّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيُّ مَا الْمُحَالِيِّ مِلْكُولِيْ الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيُّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِي الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِيِّ مَا الْمُحَالِي مُعَلِيْكُمُ مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِي مَا الْمُحَالِي مَالِيْكُمُ مَا الْمُحَالِي مَا الْ

আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন – مَنْ يُطِع اللّٰهَ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اَطَاعَ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اَطَاعَ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اَطَاعَ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اَطَعَ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اَطْعَ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اللّٰهُ عَالِمُ مَا عَمْ مَمْ وَمَعْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَالرَّسُولَ فَقَدَ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَّا عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَّا لَا عَلَّا عَلَاللّٰ عَلَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَّا اللّٰهُ عَلَّا عَلَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَاللّٰهُ عَلَا عَلّٰهُ عَلَّا عَلَّا عَلَاللّٰ عَلَاللّٰهُ عَلَا عَلَاللّٰ عَلَا عَلّٰ عَاللّٰهُ عَلَّا عَاللّٰعُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا ع

কেউ যদি নবীর মৃত্যুর কারণে ইসলাম ধর্ম ছেড়ে দিয়ে পুনরায় কুফরের দিকে ফিরে এসে কাফের মুরতাদ হয়ে যায় তাতে আল্লাহর বিন্দুমাত্রও কোনো ক্ষতি হবে নী। তবে যারা ইসলামের উপর অটুট থেকে আল্লাহর কৃতজ্ঞতা আদায় করবে, আল্লাহ পাক অদূর ভবিষ্যতে তাদেরকে উত্তম পুরস্কার দান করবেন।

غَوْلَهُ وَمَا كَانَ لِنَغْسِ اَنْ تَسُوْتَ اِلاَّ بِاذْنِ اللّٰهِ العَ এই আয়াতে ওহুদ যুদ্ধে অংশগ্রহণকারীদের প্রতি সান্ত্বনা করা হয়েছে। যারা সাহসহারা হয়ে গিয়েছিল তাদেরকে ভর্ৎসনা করা হয়েছে এবং যুদ্ধের উপর উৎসাহ প্রদান করা হয়েছে। এজন্য পূর্ববর্তী নবীগণ এবং তাদের অনুসারীদের সবরও ইস্তেকামাতের উদাহরণ বর্ণনা করা হয়েছে।

١٤٦. وَكَايِنٌ كُمْ مِنْ نَبِيِّ قُيسَلَ وَفِي قِرَاءَ قَالَكَ

وَالْفَاعِلُ ضَمْيِرُهُ مَعَهُ خَبِرُ مُبْتَدُوُّهُ رَبِّيُّونَ

كَثِيْرُ جُمُوعُ كَثِيْرَة فَمَا وَهَنُوا جَبَنُوا لِمَا

اصَابَهُمْ فِي سَبِيل اللَّهِ مِنَ النَّجِرَاحِ وَقَعْل

آنبيايهم واصحابهم وما ضُعُفُوا عَنِ الْجهَادِ

وَمَا اسْتَكَانُوا خَضَعُوا لِعَدُوِّهِمْ كَمَا

فَعَلْتُمْ حِيْنَ قِيلً قُبِلُ النَّبِي عَلَّهُ وَاللَّهُ

يُحبُّ الصُّبريْنَ عَلَى الْبَلاءِ أَى يُثِيبُهُمْ.

ثُبَاتِهِمْ وَصَبْرِهِمْ لِلَّا أَنْ قَالُوا رَبُّنَا اغْفِرْ

لَنَا ذَنُوبَنَا وَالسَّرَافَنَا تَجَاوُزَنَا الْحَدُّ فِي

أَمْرِنَا إِيْذَانًا بِأَنَّ مَا اصَّابَهُمْ لِسُوءِ فِعْلِهِمْ

وَهَصْمًا لِآنَهُ سِيهِمْ وَثَبُّتُ أَقْدَامَنا بِالْقُوَّةِ عَلَى

فَأَتُهُمُ إِللُّهُ ثَوَابَ النُّدُنْيَا النُّفُصِرَ

وَالْغَنِيْمَةَ وَحُسْنَ ثُوَابِ الْأَخِرَةِ أَى الْجَنَّةِ

وَحُسْنُهُ التَّفَظُّلُ فَوْقَ الْإِسْتِحْقَاقِ وَاللَّهُ

يحبُّ المُحْسِنِيْنَ.

الْجِهَادِ وَانْصُرْنَا عَلَى ٱلقَوْمِ الْكُفِرِيْنَ .

١٤٧. وَمَا كَانَ قَوْلُهُمْ عِنْدَ قَتْلِ نَبِيِّهِمْ مَعَ

## অনুবাদ:

১৪৬. আর বহু নবী ছিলেন, যাদের সঙ্গী হয়ে অনেক আল্লাহওয়ালা লোক শহীদ হয়েছেন। ভিন্ন এক কেরাতে এসেছে এই যার ফায়েল তার যমীর! অর্থ হবে, যাদের সঙ্গী হয়ে তারা যুদ্ধ করেছেন। ক্রিক তারকীবে খবর হয়েছে আর ক্রিট্রেই তারকীবে খবর হয়েছে আর ক্রিইটেই তারকীবে খবর হয়েছে আর ক্রিইটেই তারকীবে খবর হয়েছে আর ক্রিইটেই তার মবতাদা। ক্রিইর পর্থে যে বিপর্যয় ঘটেছিল তথা তাদের জখম, নবীগণ ও সাথিগণের শাহাদাত হয়েছিল। তাতে তারা সাহসহারা হয়ে ভেঙ্গে পড়েন নি, জিহাদ করা থেকে ক্রান্তও হয় নাই এবং নতও হয় নি তাদের শক্রদের জন্য; তোমরা মহামদ শহীদ হয়ে গেছে বলার পর যেরূপ হয়েছ। আর আল্লাহ পাক মসিবতে সবর অবলম্বনকারী লোকদের ভালোবাসেন। অর্থাৎ তাদেরকে ছওয়াব দান করেন।

১৪৭. তাদের দৃঢ়পদ ও সবর সত্ত্বেও স্বীয় নবীদের শাহাদাতকালে তাদের দোয়া তো এতটুকুই ছিল যে, <u>তারা আর কিছুই বলেনি, শুধু বলেছে, হে আমাদের প্রতিপালক। মোচন করে দাও আমাদের পাপরাশি আর যা কিছু বাড়াবাড়ি হয়ে গেছে আমাদের কাজে তথা আমাদের সীমালজ্ঞনকে। তাদের এ উক্তিটি এ কথা প্রকাশ করার জন্য ছিল যে, তাদের উপর যা কিছু মসিবত পৌছেছে এসব তাদের মন্দ আমাদের কারণেই পৌছেছে এবং বিনয় প্রকাশার্থে ছিলো তাদের এ উক্তিটি। [হে আমাদের প্রতিপালক!] জিহাদের জন্য শক্তিদান করার মাধ্যমে <u>আমাদেরকে দৃঢ়পদ রাখ এবং</u> কাফেরদের উপর আমাদেরকে সাহায্য কর।</u>

১৪৮. <u>অতঃপর আল্লাহ তা আলা দুনিয়ার ছত্তরাব</u> তথা সাহায্য ত গনিমতের মাল <u>দান করেছেন। আর আখিরাতেও উত্তম ছত্তরাব দান করেছেন।</u> আখিরাতের ছত্তরাব হচ্ছে জানাত আর উত্তম ছত্তরাবের অর্থ হচ্ছে প্রাপ্ত অধিকারের চেয়ে বেশি অনুগ্রহপূর্বক দান করা। <u>আর যারা সংকর্মশীল আল্লাহ</u> তা আলা তাদেরকে ভালোবাসেন।

# তাহকীক ও তারকীব

चारिन হয়েছে। এই উপর। তানবীনের নূনকে কিয়াসের খেলাফ লিখে দেওয়া হয়েছে। এটা كَانْ تَشْبِينُه - فَوْلُهُ كَائِنَ এই -এর অর্থে ব্যবহৃত যা দ্বারা আধিক্য বুঝানো হয়েছে।

وَيَدُونَ كَثِيْرَ وَ مِهُ وَهِ مِهُ وَهِ مِهُ مَهُ وَهِ مِهُ وَهُ مِهُ مَهُ اللهِ مِهُ مَهُ وَهُ مُونَ كَثِيرً وَاللهِ مِعْ اللهِ مُعْ اللهِ مِعْ اللهِ

তাফসীরে জালালাইন [১ম খণ্ড] ৯২

১১৭ ১৪৯. <u>হে ঈমানদারগণ!</u> তোমাদেরকে যে বিষয়ে কাফেররা আদেশ করছে সে বিষয়ে <u>যদি তোমরা কাফেরদের অনুসরণ কর তবে তারা তোমাদের পিছন দিকে ফিরিয়ে নিয়ে যাবে। তথা মুরতাদ বানিয়ে দিবে ফলে তোমরা ক্ষতিগ্রস্ত হয়ে পড়বে।</u>

১৫০. বরং আল্লাহ তা'আলা তোমাদের অভিভাবক তথা সাহায্যকারী <u>আর তিনিই উত্তম সহায়ক</u> সুতরাং তারই অনুসরণ কর, অন্য কারো নয়।

১৫১. অচিরেই আমি কাফেরদের অন্তরে ভয়ভীতির সঞ্চার করবো। (اَلْرُعْبُ) আইন বর্ণে পেশ ও সাকিনের সাথে, তার অর্থ হয়েছে ভয়-ভীতি। কাফেররা ওহুদের ময়দান থেকে চলে আসার পর আবার ফেরত আসতে এবং মুসলমানদের মূলোৎপাটন করতে প্রতিজ্ঞা করেছিল। কিন্তু তারা ভীত-সম্ভন্ত হয়ে পড়ে যার দর্শন ফেরত আসতে পারেনি। যেহেতু তারা আল্লাহর সাথে শিরক করেছে। যে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা কোনো দলিল-প্রমাণ অবতীর্ণ করেননি তথা মূর্তিপূজার উপর আল্লাহ কোনো দলিল অবতীর্ণ করেননি। আর তাদের তিকানা হলো জাহান্নাম আর তা জালেমদের তথা কাফেরদের জন্য অত্যন্ত মন্দ ঠিকানা।

١. يَايَّهَا الَّذِيْنَ أَمُنُوْا إِنْ تُطِيْعُوا الَّذِيْنَ كَفُرُوا فِينَمَا يَأْمُرُونَكُمْ بِهِ يَرُدُوكُمْ عَلَى كَفُرُوا فِينْمَا يَأْمُرُونَكُمْ بِهِ يَرُدُوكُمْ عَلَى الْكُفُرِ فَتَنْقَلِبُوْا خُسِرِيْنَ.

١٥٠. بَلِ النَّلُهُ مَوْلُهِكُمْ نَاصِرُكُمْ وَهُوَ خَيْرُ التَّصِرِيْنَ - فَاطِيْعُوهُ دُوْنَهُمْ -

الرُّعَب بِسَكُونِ الْعَينِ وَضُهَا الْخُوفَ النَّوْمُ الْكَوْفَ وَقَدْ عَرَمُوْا بَعْدَ ارْتِحَالِهِمْ مِنْ أُحُدِ عَلَى وَقَدْ عَرَمُوْا بَعْدَ ارْتِحَالِهِمْ مِنْ أُحُدِ عَلَى الْعُودِ وَاسْتِيْصَالِ الْمُسْلِمِيْنَ فَرُعِبُوا وَلَمْ يَرْجِعُوا بِمَا أَشْرَكُوا بِسَبَبِ اِشْرَاكِهِمْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَذِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَحَجَّةً بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَذِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَمَأُوسَهُمُ عَلَى عِبَادَتِه وَهُو الْآصَنَامُ وَمَأُوسَهُمُ النَّالُ وَيَعْشَسَ مَثْوَى مَاوَى الظَّلِمِيْنَ هَى النَّالُ وَيَعْشَسَ مَثْوَى مَاوَى الظَّلِمِيْنَ هَى الْكَافِرِيْنَ هَى .

النَّصْرِ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ تَقْتُلُونَهُمْ بِاذْنِهِ بِالنَّصْرِ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ الْقَتُلُونَهُمْ بِاذْنِهِ بِالْنَصْرِ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ الْقَتُلُونَهُمْ بِاذْنِهُمْ بِاذْنِهُمْ بِاذْنِهُمْ بِاذْنِهُمْ بِاذْنِهُمْ عَنِ الْأَمْرِ أَى اللَّقِتَالِ وَتَنَازَعْتُمْ إِخْتَلَقْتُمْ فِي الْآمْرِ أَى الْمَرِ النَّبِيِ بِالْمَقَامِ فِي سَفْعِ الْجَبَلِ الْمَرَانُ فَقَد نَصَرَ لِلرَّمْيِ فَقَالَ بَعْضَكُمْ نَذْهَبُ فَقَد نَصَرَ لِلرَّمْيِ فَقَالَ بَعْضَكُمْ نَذْهَبُ فَقَد نَصَرَ النَّبِي بِالنَّهُ وَعَصَيْبُهُمْ الْمَرَةُ فَتَدَرَكُتُمْ النَّبِي عَلِي الْمَدْكُمُ النَّهُمَ الْمَرَةُ فَتَدَرَكُتُمْ النَّامُ الْمَرْكُدُرُ لِطَلِبِ الْعَنِيمَةِ مِنْ بَعْدِ مَا الرَّكُمُ اللَّهُ مَا تُحِبُونُ مَنَ النَّصِر .

وَجَوَابُ إِذَا دُلَّ عَلَيْهِ مَا قَبْلَهُ أَى مَنَعَكُمْ

نَصْرَهُ مِنْكُمْ مِنْ يُرِينُدُ النَّدُنِا فَتَرَكَ

الْمَرْكَزَ لِلْغَنِيْمَةِ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ النَّذِيرَةُ الْأَخِرةَ

فَتَبَةَ بِهِ حَتَّى قُتِلَ كَعَبْدِ اللّهِ بْنِ جُبَيْرٍ

وَاصْحَابِهِ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَطْفٌ عَلَى جَوَابٍ

وَاصْحَابِهِ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَطْفٌ عَلَى جَوَابٍ

إِذَا الْمُقَدِّرُ رَدَّ كُمْ بِالنَّهِ زِيْمَةِ عَنْهُمَ أَى

الْكُفَّارِ لِيبَبْتَلِيكُمْ لِللهَ زِيْمَةِ عَنْهُمَ أَى

فَيَظْهُرُ الْمُحْلِصُ مِنْ غَيْرِهِ وَلَقَدْ عَفَا

عَنْكُمْ مَا إِرْتَكَبْتُمُوهُ وَاللّهُ ذُو فَنَضْلٍ

عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ بِالْعَفُو .

وَلَعَدُّ الْمُنْعَكُّمُ الْكُوْرِ وَعَدَّهُ وَلَعَدُّ الْكُورُ وَعَدَهُ وَعَمُوا وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَهُ وَعَلَاهُ عَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ وَعَلَاهُ عَ

১৫৩. আর শরণ কর সেই সময়কে যখন তোমরা উর্ধ্বমুখে ছুটতেছিলে তথা ময়দান ছেড়ে পলায়ন করেছিলে এবং পিছন ফিরে কারো প্রতি লক্ষ্য করিছিলে না। আর আল্লাহর রাসূল তোমাদেরকে পিছন দিক থেকে ডাকছিলেন। হে আল্লাহর বান্দাগণ! তোমরা আমার দিকে এসো, হে আল্লাহর বান্দাগণ! তোমরা আমার দিকে এসো। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে কষ্টের বদলে কষ্ট দিলেন। তথা তোমাদের রাসূলকে কষ্ট দেওয়ার বদলে তোমাদেরকে আল্লাহ পরাজয়ের কষ্ট দিলেন। ভিন্নমতে র্ন বর্ণটি তার ভাড়া হওয়ার কষ্ট দিলেন। যাতে তোমরা দুঃখবোধ না করে হস্তচ্যুত গনিমতের উপর এবং যে কতল ও পরাজয়ের বিপদ পৌছেছে তোমাদের প্রতি তার উপর। স্থান তার্মান্ত আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কার্যাবলি সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত।

### তাহকীক ও তারকীব

भएएहिन आत्म उपिष्ठ काती الرُعْب अहिन वर्षित প्रितात সाथि পएएहिन आत अविभिष्ठ काती गि नाकित्नत नाथि الرُعْب अएएहिन। बिन बास्य अधिक काती गि ने कित्त नाथि الرُعْب अधिक या अखरत मृष्ठि रस الرُعْب - এत आमल अर्थ रिष्ठ विक्त काती का अर्थ रिष्ठ विक्त का का अर्थ का अर्थ रिष्ठ का अर्थ का

- ১. ইমাম যুজাজ বলেন, সুলতান كَالِيْط থেকে নিষ্পন্ন হয়েছে كَالِيْط অর্থ তেল, যার দ্বারা প্রদীপ প্রজ্বলিত হয়। রাজা বাদশাহকে এই জন্য সুলতান বলা হয়। কারণ তাদের দ্বারা লোকেরা নিজেদের অধিকার আদায় করে।
- ২. ﷺ -এর শাব্দিক অর্থ হচ্ছে দলিল। বাদশাহকে সুলতান এই জন্য বলা হয়, কারণ তিনি হলেন দলিলওয়ালা।
- ত. লাইছ বলেন, (سَلْطَانُ الْمَلِكِ সুলতান অর্থ শক্তি। এই অর্থেই এসেছে مَلْطَانُ الْمَلِكِ বাদশাহের সুলতান অর্থাৎ فَرْتَهُ أَنْ مَا اللهُ তার শক্তি ও সামর্থ্য। দলিলকে এই জন্য সুলতান বলা হয়, কার্রণ এ দ্বারা বাতিলকে প্রতিহত করার শক্তি অর্জন হয়।
- 8. ইবনে ছ্রাইদ বলেছেন, প্রত্যেক বস্তুর ধার ও তেজকে সুলতান বলা হয়। এটা سَلْطَهُ نَعْلَمُ نَعْلَمُ نَعْلَمُ مَا الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَلَى الْعُلَى الْعَلَى الْعَ

# প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

بِمَا الشَّرَكُوا الْخُ الْكَانِينَ كَفَرُوا الْرُعْبَ بِمَا الْشَرَكُوا الْخُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ আলোচ্য আয়াতসমূহে সাহায্যের কয়েকটি ঘটনার কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

সাহাবায়ে কেরামের উচ্চ মরতবা : ওহুদ যুদ্ধে কৃতিপুর সাহাবার মতামত ভ্রান্তছিল সত্য, তবে এ ভ্রান্তির পরও আল্লাহ পাকের দরা সাহাবাদের প্রতি দর্শনীয়। প্রথমত, ﴿الْكِيْتُوكِيْ عَلَى اللهُ الله

কতিপয় সাহাবীর ইহকাল কামনার অর্থ : بنكر الكنيا الخ আয়াতে বলা হয়েছে যে, সাহাবায়ে কেরাম তখন দ্'দলে বিভক্ত হয়ে পড়েছিলেন। একদল ইহকাল কামনা কর্রেছিলেন এবং একদল শুধু পরকালের আকাজ্জী ছিলেন। এখানে লক্ষণীয় বিষয় এই যে, কোন কর্মের ভিত্তিতে একদল সাহাবীকে ইহকালের প্রত্যাশী বলা হয়েছে? এটা জানা কথা যে, গনিমতের মাল আহরণের ইছ্ছাকেই ইহকাল কামনা বলে ব্যক্ত করা হয়েছে। এখন চিন্তা করা দরকার যে, যদি তারা স্বীয় স্থানে দায়িত্ব পালনরত থাকতেন এবং গনিমতের মাল আহরণে অংশ গ্রহণ না করতেন তবে কি তাদের প্রাপ্য অংশ হাস পেতঃ কিংবা অংশ গ্রহণের ফলে কি তাদের প্রাপ্য অংশ বেড়ে গেছে? কুরআন ও হাদীস থেকে প্রমাণিত রয়েছে যে, গনিমতের আইন যাদের জানা আছে তারা এ ব্যপারে নিশ্চিত যে, মাল আহরণে শরিক হওয়া এবং স্বস্থানে অবস্থান করা উভয় অবস্থাতেই তারা সমান অংশ পেতেন। এতে বুঝা যায়, তাদের এ কর্ম নির্ভেজাল ইহকাল কামনা হতে পারে না; বরং একে জিহাদের কাজেই অংশ গ্রহণ বলা যায়। তবে স্বাভাবিক ভাবে তখন গনিমতের মালের কল্পনা অন্তরে জাগ্রত হওয়া অসম্ভব নয়; কিন্তু আল্লাহ পাক স্বীয় পয়গান্বরের সহচরদের অন্তর এ থেকেও মুক্ত ও পবিত্র দেখতে চান। এ কারণে একেই ইহকাল কামনা রপে ব্যক্ত করে অসন্তুষ্টি প্রকাশ করা হয়েছে। –[মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ২১৫–১৬]

১১ ১৫৪. অতঃপর আল্লাহ তা'আলা তোমাদের উপর নাজিল করেছেন দুঃখের পর শান্তি তন্ত্রারূপে যা তোমাদের একদলকে আচ্ছন্ন করেছিল। عُفْشَى -তে 🔾 ও 👉 -এর সাথে। আর তারা হলো মুমিনগণ! তারা ঝুঁকে পড়তেছিল ঢালের নীচে এবং তলোয়ার তাদের হাত থেকে পড়তেছিল। আর একদল তাদের জীবনের চিন্তায় উদ্বিগ্ন ছিল। তাদের চিন্তা ছিল কেবল তাদের প্রাণ রক্ষার, নবী এবং সাহাবাদের কোনো চিন্তা তাদের ছিল না। আর তারা হলো মুনাফিকগণ। <u>তারা</u> আল্লাহ তা'আলা সম্পর্কে জাহেলীযুগের অজ্ঞ লোকদের ন্যায় অবাস্তব ধারণা করল। কারণ তারা ধারণা করেছিল হয়তো নবী নিহত হয়ে গেছেন অথবা তাঁকে সাহায্য করা হবে না, এই বলে যে, আমাদেরকে যে সাহায্যের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন তার কিছুই আমাদের জন্য নেই। অথবা অনুবাদ হবে আমাদেরও কি কিছু এখতিয়ার আছে? 💪 অব্যয় পদটি অতিরিক্ত। [হে রাসূল 🚐 ] আপনি তাদের বলে দিন, সমস্ত বিষয় আল্লাহ পাকের হাতেই রয়েছে। کُلُّهُ عَامِر যবরের সাথে হলে الْامَلُ -এর তাকিদ হবে আর পেশের সাথে হলে মুবতাদা হবে। তখন তার খবর হবে 逝 অর্থাৎ ফায়সালা আল্লাহর হাতে তিনি যা ইচ্ছা করেন। আপনার কাছে যা প্রকাশ করে না তা তাদের অন্তরে গোপন রাখে, তারা বলে এটা পূর্বের বাক্যের ব্যাখ্যা যদি এ ব্যাপারে আমাদের কোনো অধিকার থাকতো তাহলে আমরা এখানে এভাবে নিহত হতাম না অর্থাৎ আমাদের হাতে যদি এখতিয়ার থাকতো তবে আমরা মদিনা থেকে বের হতাম না এবং নিহতও হতাম না; কিন্তু আমাদেরকে জোরপূর্বক বের করা হয়েছে।

. ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعْدِ الْغَيِّم أَمَنَةً طَالَنْفَةٌ مِّنْكُمْ وَهُمُ الْمُؤْمِنُوْنَ فَكَانُوا يكم يُكُونَ تَكْحُبَ الْمُجَكِفِ وَتَسْبُقُكُمُ ٱلسُّينُوفُ مِنْهُمْ وطَالِّفَةُ قَدْ اَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ أَيْ حَمَلَتْهُمْ عَلَى الْهَمّ فَلَا رُغْبَةَ لَهُمْ إِلَّا نَجَاتُهَا دُونَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاصْحَابِهِ فَكُمْ يَنَامُوا وَهُمُ الْمُنَافِقُونَ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ ظَنَّا غَيْرَ الطَّنَّ الْحَقِّ ظَنَّ أَىْ كَظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ حَيْثُ اعْتَقَدُوا أَنَّ النَّبِيُّ قُتِلَ أَوْ لَا يَنْصُر يَلُونُونَ هَلْ مَا لَنَا مِنَ الْآمْرِ أَىْ النُّصْرِ الَّذِيْ وَعَدْنَاهُ مِنْ زَائِدَةَ شَنْعُ قُلْ لَهُمْ إِنَّ الْأَمْسَ كُلُّهُ بِالنَّصَبِ تَوْكِيْدًا وَالرَّفْعِ مُبْتَدَأً خَبَرُهُ لِلُّهُ أَيْ النَّفَضَاءُ لَهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ يُخْفُونَ فِي اَنَّفُسِهِمْ مَا لَا يُبُدُونَ يُظِهِرُونَ لَكَ يَقُولُونَ بَيَانُ لِمَا قَبْلَهُ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْآمَر شَيُّ مَا قُتِلْنَا هُهُنَا أَيْ لَوْ كَانَ الْإِخْتِيَارُ إِلَيْنَا لَمْ نَخُرُجْ فَلُمْ نُقْتَلْ لَكُمْ أُخْرِجْنَا كُرَهًا .

হে রাসূল 🚛 ! আপনি তাদেরকে বলে দিন যে যদি তোমরা স্বপৃহেও থাকতে তবুও তোমাদের মঞ্জে যাদের ভাগ্যে নিহত হওয়া লিখা হয়ে **আছে ভারা** অবশ্যই নিহত হওয়ার স্থানে বের হয়ে আস**ভ**। অতঃপর নিহত হয়ে যেত। তাদের গৃহে বসে **থাকার** তাদেরকে বাঁচতে পারতো না। কারণ **আন্নাহর** ফয়সালা নিঃসন্দেহে বাস্তবায়িত হয়ে থাকে। **আর** ওহুদ যুদ্ধে তার যা করার ছিল তা করে নিয়ে**ছেন।** আর এ সব কিছু এই জন্য হয়েছে [যে, আল্লাহ তা**'আলা** তোমাদের অন্তরে] ইখলাস ও নেফাকের যা 🍑 আছে তা পরীক্ষা করবেন এবং তোমাদের অন্তরে বা আছে তা পরিষ্কার করবেন তথা পার্থক্য করে দেবেন। আর আল্লাহ তা'আলা বন্ধের কথাসমূহ তথা অন্তরের কথাসমূহ ভালো রকম জানেন তার কাছে কোনো বিষয় গোপন নয়। আর পরীক্ষা তো কেবল লোকদের কাছে একথা প্রকাশ করার জন্য করা হয়েছে যে.

১৫৫. নিশ্চয় তোমাদের মধ্যে রিণাঙ্গণে দুই দলে মোকাবিলা হওয়ার দিন যুদ্ধ করা থেকে কিব্রে গিয়েছিল। দুই দল বলতে মুসলমান ও কাফেরদের দল উদ্দেশ্য। বারজন ছাড়া সকল মুসলমানই সব্রে পড়েছিল। তাদের পাপের পরিণামে শয়তানই তাদেরকে কুমন্ত্রণার মাধ্যমে পদস্থলন ঘটিয়েছিল। আর সেই পাপটি হলো নবী করীম — - এর ভকুমের বিরোধিতা করা। অবশ্যই আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে ক্ষমা করেছেন। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের জন্য অত্যন্ত ক্ষমাশীল অতীব সহিক্ তথা পাপীদের শান্তি দিতে তড়িঘড়ি করেন না।

قُلْ لَهُمْ لُو كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ وَفِيكُمْ مَنْ كَتَبَ قُضِيَ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْقَتْلُ لَبَرْزَ خَرَجَ الَّذِيْنَ كُتِبَ قُضِيَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ لَبِرْزَ خَرَجَ الَّذِيْنَ كُتِبَ قُضِي عَلَيْهِمُ الْفَتْلُوا وَلَمْ يُنْجِهِمْ قُعُودُهُمْ لِأَنَّ مَصَارِعِهِمْ فَيُقْتَلُوا وَلَمْ يُنْجِهِمْ قُعُودُهُمْ لِأَنَّ قَضَاءُهُ تَعَالَى كَائِنَ لَا مُحَالَةَ وَفَعَلَ مَا فَعَلَ بِأُحْدِ لَيَتَلِى يَخْتَبِرُ اللّٰهُ مَا فِي صَدُورِكُمْ قُلُوبِكُمْ مِنَ الْإِخْلَاصِ وَالنِّفَاقِ وَلِيمَجّصَ يُمَيّزُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ مِنَ اللّٰهُ عَلَيْهِمُ لِللّٰهُ عَلَيْهِمُ لِللّٰهُ عَلَيْهِمُ لِللّٰهُ عَلَيْهِمُ وَالنَّاقِ وَلِيمَجّصَ يُمَيّزُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْهِمُ لِللّٰهُ عَلَيْهِمُ وَالنَّاقِ السَّكُودِ . بِمَا فِي قُلُوبِ لَا يَخْفَى عَلَيْهِمُ مَنْ وَإِنَّمَا يَبْتَلِى لِيظُهِرَ لِلنَّاسِ .

الْتَقَى الْجَمْعُنِ جَمْعُ الْمُسْلِمِيْنَ وَجَمْعُ الْمُسْلِمِيْنَ وَجَمْعُ الْمُسْلِمِيْنَ وَجَمْعُ الْمُسْلِمِيْنَ وَجَمْعُ الْمُسْلِمُونَ اللَّا اثْنَى الْكَافِرِيْنَ بِاحْدِ وَهُمُ الْمُسْلِمُونَ اللَّا اثْنَى عَشَرَ رَجُلًا إِنَّمَا اسْتَزَلُهُمْ ازلُهُمْ ازلُهُمْ الشَّيْطَانُ بِوَسُوسَتِهِ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا مِنَ الذُّنُوبِ وَهُو مَخَالَفَةُ امْرِ النَّبِي عَلَى الْفُعْمَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَلَا لَهُ عَنْهُمْ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَا لَكُوبُ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَا لَكُوبُ وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ لَا يَعْجُلُ وَلَّا اللَّهُ عَنْهُمْ لِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَلَا لَا لَهُ عَنْهُمْ وَلِيْكُونُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ حَلِيْمُ لَا يُعْجَلُ عَلَى الْعُصَاةِ .

### তাহকীক ও তারকীব

منا بِهَا : এর মধ্য نَوْلُهُ تَعَالَى نَا اَلْكُمْ عَمَّا بِهَا : এর মধ্য نَوْلُهُ تَعَالَى نَا اَلْكُمْ عَمَّا بِهَا : এর বিনিময়ে এটা। তখন অর্থ হবে আল্লাহ পাক তোমাদেরকে দুঃখের বিনিময়ে দুঃখ পৌছিয়েছেন। দ্ বর্ণটি (مَرَ) সাথে অর্থেও ব্যবহৃত হতে পারে। তখন অর্থ হবে مَنَا مَنَ عَمَّا مَنَ عَمَّا مَنَ عَمَّا مَنَا بَعْمَا مَنَا اللهُ ال

সিকত। قَدْ اَمْمُتُهُمْ الْمَعْانِفَة - قَوْلُهُ وَطَائِفَةٌ قَدُ اَمْمُتُهُمْ الْمَعْتُهُمْ الْمَعْتُهُمْ الْمَعْتُهُمْ الْمُوشَيُّ : قَوْلُهُ وَطَائِفَةٌ قَدُ اَمْمُتُهُمْ الْمُوشَيُّ : قَوْلُهُ لُوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْاَمْرِ شَيْ الْمُورِ شَيْ : قَوْلُهُ لُوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْاَمْرِ شَيْ الْمُورِ شَيْ : قَوْلُهُ لُوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْاَمْرِ شَيْ اللهَ وَعِيمُ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

১৫৬. হে মু'মিনগণ! তোমরা তাদের ন্যায় হয়ো না যারা কাফের তথা মুনাফিক এবং যারা নিজেদের ভ্রাতাদের সম্পর্কে বলে- যখন তারা দেশ ভ্রমণে বের <u>হয়।</u> অতঃপর মারা যায় অথবা জিহাদে গমন করে এবং শহীদ হয়ে যায় [غُزُّى - এর বহুবচন] <u>যদি তারা আমাদের</u> নিকট থাকত তবেঁ তারা মারাও যেত না এবং নিহতও হতো না অর্থাৎ তোমরা তাদের কথার ন্যায় বলো না। তাদের জবানে এ কথাটি এ জন্য এসেছে যে তাদের শেষ পরিণতিতে যাতে আল্লাহ তা'আলা এ কথাটিকে তাদের অন্তরে আক্ষেপের কারণ বানিয়ে দেন। বস্তুত আল্লাহ পাকই জীবন ও মৃত্যুদান করেন। সুতরাং গৃহে বসে থাকা মৃত্যু থেকে রক্ষা করতে পারে না। <u>আর</u> আল্লাহ তোমাদের ভিন্ন কেরাত মতে তাদের শব্দটি রে ও 🖒 -এর সাথে পড়া হয়েছে। যাবতীয় কার্যাবলি পর্যবেক্ষণ করছেন সুতরাং এর প্রতিদান তিনি তোমাদের দিবেন।

১৫৭. আর যদি তোমরা আল্লাহর রাহে তথা জিহাদে শহীদ হও بَنِنْ বর্ণটি কসমের জন্য। অথবা সাধারণ মৃত্যুতে মারা যাও মীমের পেশ ও যেরের সাথে প্রথমটি مَاتَ بَسُوتُ বাবে مَاتَ بَسُوتُ হতে আর দিতীয়টি مَاتَ بَسُوتُ বাবে مَاتَ بَسُوتُ হতে আর রাহে যদি তোমাদের মৃত্যু এসে যায় তবে তোমাদের পাপরাশির জন্য আল্লাহ তা'আলার নিকট থেকে ক্ষমা এবং দয়া লাভ হবে। এই ক্ষমা ও দয়া ঐ দুনিয়া থেকে উত্তম যা তোমরা ভিন্ন কেরাত মতে তারা সঞ্চয় কর বা করে যা তোমরা ভিন্ন কেরাত মতে তারা সঞ্চয় কর বা করে কসম, তবে এটা ফে'লের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়েছে। মূল বাক্যের রূপ ছিল خَيْرُ الْخَ يُغُورُ أَلْمَ يُرْمُنَكُمْ وَرَمُمَتُكُمْ وَرَمُمَتُكُمْ وَالْحَ يُعُورُ الْخَ يُعْمَرُ الْخَ يُرْمُمَتُكُمْ وَالْحَ يُعْمِرُ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُرْمُمَتُكُمْ وَالْحَ يُعْمِرُ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُمْرَ الْخَ يُعْمِرُ الْخَ يُمْرَ الْخَ يُمْرَ الْخَ يُمْرَ الْخَ يُمْرَ الْخَ يُمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يُمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يُمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَرْمُنَكُمْ وَيَمْ الْخَ يَرْمُنَكُمْ وَيَلُولُ وَيَمْ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَمْرَاخِ وَيَعْمَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَمْرَ الْخَ يَا وَيَعْمَ الْخَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَا وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيْرَاعِيْرَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيْ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيْ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَاعِ وَيَعْمَ وَيْرَا

১৫৮. যদি তোমরা মৃত্যুবরণ কর والله -এর লাম কসমের জন্য, আর পূর্বের ন্যায় দুই বাব থেকে আসবে অথবা তোমাদেরকে জিহাদে বা অন্য কোথাও নিহত করা হয় সর্ববিস্থায় আল্লাহর নিকটই তোমাদেরকে আখিরাতে একত্রিকরা হবে অন্য কারো দিকে নয়। অতঃপর তিনি তোমাদেরকে প্রতিদান দিবেন।

١٥. يَايَهُا الَّذِينَ امنوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ امنوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ امنوا كَالَّذِينَ كَالْمُونُوا كَالَّذِينَ الْمُنَافِقِينَ وَقَالُوا لِإِخْوَانِيهِمْ أَيْ

فِي شَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا سَافَرُوا فِي الْأَرْضِ فَمَاتُوا أَوْ كَانُوا غُزَّى جَمْعُ غَازِ فَقَتِلُوا لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا أَى لاَ تَقُولُوا كَقُولِهِمْ لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ الْقُولَ

فِي عَاقِبَةِ امْرِهِمْ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ وَفَي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ وَفَي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ وَفَي قُلُوبِ فَعُودُ يَعْفِودُ عَنِ الْمَوْتِ قَعُودُ

وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بِالنَّاءِ وَالْيَاءِ بَصِيرً .

فَيُجَازِيكُمْ بِهِ .

الْجِهَادِ أَوْ مُتُّمْ بِضَمَّ الْمِيْمِ وَكَسْرِهَا مِنْ الْجِهَادِ أَوْ مُتُّمْ بِضَمَّ الْمِيْمِ وَكَسْرِهَا مِنْ مَاتَ يَمُوتُ وَيَمَاتُ أَى اتَاكُمُ الْمَوْتُ فِيْهِ مَاتَ يَمُوتُ وَيَعَالَ أَى اتَاكُمُ الْمَوْتُ فِيْهِ مَاتَ يَمُونُ وَيَعَالَ أَى اتَاكُمُ الْمَوْتُ فِيْهِ مَاتَ يَمُونُ وَيَعَالَى ذَلِكَ وَاللَّهِ لِذُنُوبِكُمْ وَمَدْخُولُهَا مِنْ لَكُمْ عَلَى ذَلِكَ وَاللَّهُ وَمَدْخُولُهَا مَنْ لَكُمْ عَلَى ذَلِكَ وَاللَّهُ وَمَدْخُولُهَا مَنْ فَيْ مَنُوضِعِ الْفِعْلِ مَنْ وَضِعِ الْفِعْلِ مَنْ وَاللَّهُ مَا يَجْمَعُونَ وَمِنَ مَنْ وَلِي مَنْ وَلِي مَنْ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَيْسُونَ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَا

الْ وَلَئِنْ لَامُ قَسْمٍ مُّنَّمُ بِالْوَجْهَيْنِ اَوْ قُتِلْتُمْ بِالْوَجْهَيْنِ اَوْ قُتِلْتُمْ بِالْوَجْهَيْنِ اَوْ قُتِلْتُمْ فِي الْجِهَادِ اَوْ غَيْدِهِ لَا إِلَى اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهِ عَيْدِهِ تُحْشَرُونَ فِي الْاخِرَةِ فَيُجَازِيْكُمْ.

১৫৯. হে রাসূল 😂 ! আল্লাহ তা আলার রহমতে আপনি তাদের জন্য কোমল হৃদয় হয়েছেন আপনার চরিত্র কোমল হয় যখন তারা আপনার বিরোধিতা করে نبيك -এর 🖵 টি অতিরিক্ত। যদি আপনি কর্কশভাষী ও কঠিন হৃদয় হতেন, তবে তারা আপনার কাছ থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যেতো। অতএব আপুনি তাদেরকে ক্ষমা করুন মার্জনা করুন তাদের কৃত অপরাধের এবং তাদের জন্য তাদের গুনাহের ক্ষমা প্রার্থনা করুন যাতে করে আমি তাদেরকে ক্ষমা করে ্দেই। আর যুদ্ধ প্রভৃতি বিষয়ে তাদের মনের সন্তুষ্টির জন্য তাদের সাথে পরামর্শ করুন আর এ ব্যাপারে আপনার থেকে তরীকাও জারি হয়ে যাবে, রাসূলুল্লাহ = সাহাবাদের সাথে অধিক পরামর্শকারী ছিলেন। অতঃপর আপনি পরামর্শের পর আপনার ইচ্ছা বাস্তাবায়নের উপর <u>সংকল্প</u> করলে আল্লাহ তা'আলার প্রতি ভরসা করুন পরামর্শের প্রতি নয়। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা তাঁর প্রতি ভরসাকারীদেরকে <u>ভালোবাসেন।</u>

১৬০. যদি আল্লাহ তা'আলা বদর দিবসের ন্যায় তোমাদের
শক্রদের বিরুদ্ধে <u>তোমাদেরকে সাহায্য করেন তবে</u>
তোমাদের উপর কেউ বিজয়ী হতে পারবে না। আর যদি
আল্লাহ তা'আলাই তোমাদেরকে সাহায্য না করেন ওহুদ
দিবসের ন্যায়, <u>তবে তাঁর পর</u> তথা তাঁর সাহায্য বর্জনের পর
কে তোমাদেরকে সাহায্য করবে? কেউই সাহায্যকারী হবে
না ডোমাদের জন্য <u>আর মু'মিনদের আল্লাহর প্রতিই ভরসা</u>
করা উচিত, অন্য কারো প্রতি নয়।

১৬১. আর বদরের দিন যখন একটি লাল চাদর হারিয়ে যায় তখন কিছু লোক বলল, হয়তো নবী করীম — নিয়ে নিছেন। এ কথার প্রেক্ষিতে সামনের আয়াতটি নাজিল হয়েছে। <u>আর কোনো নবীর জন্য এটা সমীচীন নয় যে, তিনি</u> গনিমতের মালে <u>খেয়ানত করবেন।</u> সূতরাং তাঁর প্রতি খেয়ানতের ধারণা পোষণ করো না,

مُحَمَّدُ لَهُمْ أَيْ سَهَلْتَ اخْلاَقَكَ إِذْ خَالُفُوكَ وَلُو كُنْتَ فَظُّا سِئُ الْخُلُقِ غَلِيظُ الْقَلْبِ وَلَوْ كُنْتَ فَظُّا سِئُ الْخُلُقِ غَلِيظُ الْقَلْبِ جَافِيًا فَاغْلُظْتَ لَهُمْ لَا انْقَضُوا تَفَرَّقُوا تَفَرَّقُوا مِنْ حُولِكَ فَاعْفَ تَجَاوَزْ عَنْهُمْ مَا اَتُوهُ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ ذُنُوبَهُمْ حَتَّى اَغْفِرلَهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ ذُنُوبَهُمْ حَتَّى اَغْفِرلَهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ ذُنُوبَهُمْ حَتَّى اَغْفِرلَهُمْ وَاسْتَغْفِر لَهُمْ ذُنُوبَهُمْ حَتَّى اَغْفِرلَهُمْ وَاسْتَغْفِر لَهُمْ ذُنُوبَهُمْ حَتَّى اَغْفِرلَهُمْ وَاسْتَغْفِر اللهُمْ وَنُوبَهُمْ وَلَامُوبِ وَغَيْرِهِ تَطْبِينِبًا لَكُمْ وَالْكُوبِهِمْ وَلِيسْتَنَّ بِكَ وَكَانَ عَلَى الْمُسَاوِرَةِ لَهُمْ فَإِذَا عَرَمْتَ عَلَى إِمْضَاءِ لِللّهِ مِنَ الْحَرْبِ وَغَيْرِهُ وَكَانَ عَلَى اللّهِ مِنْ الْحَرْبُ وَعَيْرِهُ وَكَانَ عَلَى اللّهِ مَا تُوبِيهُمْ وَلِيسْتَنَّ بِكَ وَكَانَ عَلَى إِمْضَاءِ الْمُشَاوَرَةِ لَهُمْ فَإِذَا عَرَمْتَ عَلَى إِمْضَاءِ مَا تُرِيدُ لَهُمْ فَإِذَا عَرَمْتَ عَلَى اللّهِ مَا لَكُوبِهُمْ وَلِيسَتَنَّ بِكَ وَكَانَ عَلَى اللّهِ مَا لَكُوبِهُمْ وَلِيسَتَنَّ بِكُ وَكَانَ عَلَى اللّهِ مَا لَكُوبُ الْمُثَاءِ وَلَا لَا لَهُ مَا لَكُوبُ الْمُلُوبِ فَي اللّهِ الْمُسْتَولِ الْمُسْتَورَةِ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

اً. إِنْ يُتَكُّمُ مَكُمُ اللَّهُ يُعِنْكُمْ عَلَى عُدُوكُمْ كَيَوْم بَدْدٍ فَلَا غَالِبُ لَكُمْ وَإِنْ يُخْذُلُكُمْ يَتُوكُ نَصَّرَكُمْ كَيَوْمِ الْحَدِ فَسَمَّنُ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مَيْنَ بَعْدِهِ أَيْ بَعْدَ خُذْلَانِهِ أَيْ لاَ يَنْصُرُكُمْ مَيْنَ بَعْدِهِ أَيْ بَعْدَ خُذْلَانِهِ أَيْ لاَ نَاصِر لَكُمْ وَعَلَى اللَّهِ لاَ غَيْرِهِ فَلْيَتَوكُلِ لِيَشِقَ الْمُؤْمِنُونَ -

١٦١. وَنَزَلَ لَمَّا فَقَدَتْ قَطِيْفَةٌ حَمْراءُ يَوْمَ بَدْرٍ فَقَالَ بَعْضُ النَّاسِ لَعَلَّ النَّبِي عَلَيْ اخَذَهَا وَمَا كَانَ يَنْبَغِى لِنَبِي اَنْ يَتُعُلَّ يَخُونَ فِي الْغَنِيْمَةِ فَلَا تَظُنُّوْ بِهِ ذَٰلِكَ

১৬২. যে ব্যক্তি আল্লাহর সন্তুষ্টির অনুগত অর্থাৎ তাঁর আনুগত্য করেছে খেয়ানত করেনি, সে কি ঐ ব্যক্তির সমান হতে পারে যে আল্লাহর গজব অর্জন করেছে? তাঁর নাফরমানী ও খেয়ানতের কারণে? বস্তুত তার ঠিকানা হলো দোজখ। আর তা কতইনা নিকৃষ্টতম প্রত্যাবর্তনস্থল। না, তারা উভয়ে সমান হতে পারে না।

১৬৩. তাঁরা লোকেরা বিভিন্ন স্তর তথা বিভিন্ন স্তরের রয়েছে আল্লাহর নিকট তথা তাঁর নিকট লোকদের বিভিন্ন স্তর রয়েছে। সূতরাং যে ব্যক্তি তাঁর সন্তুষ্টির তাবেদার হবে তার জন্য রয়েছে উত্তম প্রতিদান আর যে ব্যক্তি তাঁর ক্রোধ নিয়ে প্রত্যাবর্তন করেছে সে শান্তির উপযুক্ত হবে। আর আল্লাহর তা'আলা তাদের যাবতীয় কার্যাবলি লক্ষ্য করেছেন, সূতরাং তিনি তাদেরকে এর প্রতিদান দেবেন।

وَفِي قِرَاءَةٍ بِالْبِنَا لِلْمَفْعُولِ أَى يُنْسَبُ الْكَ الْغُلُولِ وَمَنْ يَعْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيمَةِ حَامِلًا لَهُ عَلَى عُنُقِه ثُمَّ تُوفِّى كُلُّ نَفْسِ الْغُالِ وَغَيْرِهِ جَزَاءً مَّا كَسَبَتْ عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يَظْلُمُونَ شَيْئًا .

ا . أَفَهُن اتَّبَعَ رِضُوانَ اللَّهِ فَاطَاعَ وَلَمْ يَغُلُ كُمَنْ بَاءَ رَجَعَ بِسَخُطِ مِّنَ اللَّهِ بِمَعْصِيَّتِهِ وَغُلُولِهِ وَمَا وَلهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرَ الْمُرْجِعُ هِي لا .

١. هُمْ دَرَجْتُ اَى اصْحَابُ دَرَجْتِ عِنْدَ اللّهِ اَى مُخْتَلِفُوا الْمَنَازِلِ فَلِمَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ الشَّوَابُ وَلِمَنْ بَاءَ بِسَخَطِهِ الْعِقَابُ وَاللّهُ بَصِيْدُ إِيمَا يَعْمَلُونَ فَيُجَازِيْهِمْ بِهِ .

### তাহকীক ও তারকীব

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতে মু'মিনদেরকে ভ্রান্ত একটি আকিদা থেকে বিরত রাখা হচ্ছে, যে আকিদা পোষণকারী ছিল কাফের মুনাফিকরা। মুনাফিকরা বলত মু'মিনদের দুঃখ বৃদ্ধির লক্ষ্যে যে, তারা যদি ওহদ যুদ্ধে না যেত এবং আমাদের ন্যায় যরে বসে থাকত তবে তারা নিহত হতো না। আল্লাহ পাক মু'মিনদেরকে সতর্ক করে বলতেছেন, তোমরা তাদের ন্যায় হয়ো না। কেননা হায়াত ও মউত, জীবন ও মৃত্যু একমাত্র আল্লাহর হাতে। এর জন্য সুনির্দিষ্ট সময় রয়েছে এর পূর্বে কেউ মারতে পারবে না এবং মরতেও পারবে না। আর মৃত্যুর নির্ধারিত সময় এসে গেলে কেউ

ठाक्प्रीत्व जालालाहेल खावांचे-चारला ७म ४७- भ

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

কাউকে বাঁচাতেও পারবে না। কিন্তু যাদের ভেতরে ঈমান নেই তারা সব কিছুকে নিজেদের তদবীর প্রচেষ্টার উপর নির্ভরশীল মনে করে। তাদের জন্য এ ধরনের যুক্তি প্রবণতা আফসোস ও পরিতাপের কারণ হয়ে থাকে। তারা আক্ষেপের কণ্ঠে বলে হায়! যুদি এ রকম হতো তবে তা হতো আর যদি এ রকম না হতো তবে তা হতো না।

चें عَوْلُهُ وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيْلِ اللّهِ العَ : মৃত্যু তো আসবেই। তবে যে মৃত্যুর পর মানুষ আল্লাহর রহমত ও মাগফেরাতের উপযুক্ত হয় সেই মৃত্যু দুনিয়ার সম্পদ ও আসবাবপত্র থেকে শতগুণে ভালো যা সংগ্রহণ করার জন্য তারা জীবন কুরবান করে থাকে। তাই আল্লাহর রাহে জিহাদ করা থেকে পিছপা হয়ে থাকা ঠিক নয়। বরং উৎসাহ উদ্দীপনার সাথে জিহাদে আত্ম নিয়োগ করা বাঞ্ছনীয়। তাতে আল্লহর রহমত ও মাগফেরাত লাভ নিশ্চিত হয়ে যাবে। তবে শর্ত হলো ইখলাসের সাথে হতে হবে।

-জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫৬২।

নবী করীম হা ছিলেন উত্তম চরিত্রের মূর্তপ্রতীক। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ
পাক তাঁর নবীর প্রতি একটি বড় ইহসানের কথা উল্লেখ করছেন যে, হুজুর হা এর মধ্যে যে কোমলতা রয়েছে তা আল্লাহর
বিশেষ অনুগ্রহের ফলশ্রুতিতে। আর এই কোমলতাটা দাওয়াত ও তাবলীগের জন্য একান্ত আবশ্যক। যদি তার মধ্যে এ গুণ না
থাকত বরং এর বিপরীত তিনি শক্ত হৃদয়, রুঢ় স্বভাবের হতেন তবে লোকেরা তাঁর কাছে আসার পরিবর্তে তাঁর থেকে দূরে
থাকত: সূতরাং আপন্ ক্ষমা ও উদারতার মাধ্যমে কাজ করতে থাকুন।

থাকৃত; সুত্রাং আপুনি ক্ষুমা ও উদারতার মাধ্যমে কাজ করতে থাকুন।
আকৃত; সুত্রাং আপুনি ক্ষুমা ও উদারতার মাধ্যমে কাজ করতে থাকুন।
আকৃত; সুত্রাং আপুনি ক্ষুমা ও উদারতার মাধ্যমে কাজ করতে থাকুন।
আকৃত; সুত্রাং আপুনি ক্ষুমা ও উদারতার মনতুষ্টি ও মূল্যায়নের লক্ষ্যে তাদের সাথে পরামর্শ করে নিবেন। এই আয়াত
ঘারা পরামর্শের গুরুত্ব উপকার প্রয়োজনীয়তা ও শরিয়ত সিদ্ধতার কথা প্রমাণিত হচ্ছে। পরামর্শের এই হুকুমটা ওয়াজিব, কারো
মতে মোস্তাহাব।

রাষ্ট্রের প্রধান ও শাসকবর্গের জন্য প্রয়োজন ঐ সব বিষয়ে ওলামায়ে কেরামের কাছ থেকে পরামর্শ নেওয়া, যে সব বিষয়ে তাদের জ্ঞান নেই। অথবা যে বিষয়ে তাদের অম্পষ্টতা রয়েছে। সৈন্য দলের প্রধান হলো তার সাথে ফৌজি বিষয় সম্পর্কে নেতৃবৃন্দের সাথে জনগণের ব্যাপারে এবং অধীনস্ত গভর্নর ও প্রাদেশিক আমিরদের সাথে তাদের এলাকায় প্রয়োজনাদি সম্পর্কে পরামর্শ করার প্রয়োজন।

ইবনে আতিয়া বলেন, এ রকম শাসকদের পদচ্যুতি ঘটানোর ব্যাপারে কোনো দ্বিমত নেই, যারা জ্ঞানীদের কাছ থেকে পরামর্শ করে না। এসব পরামর্শ শুধু ঐ সকল ব্যাপারেই সীমিত থাকবে যার সম্বন্ধে শরিয়ত নীরব, অথবা সেসব বিষয় দেশ পরিচালনা ও নিয়ন্ত্রণের সাথে সম্পুক্ত।

(الایت) عَوْلُمُ وَمَا كَانُ لِنَبِي اَنْ يُغُلَّ وَالاِیت : ওহুদ যুদ্ধে যে সব লোকেরা রক্ষাব্যুহ ছেড়ে গনিমতের মাল আহরণের জন্য দৌড়ে এসেছিলেন। তার্দের ধারণা ছিল যে, আমরা যদি না যাই তাহলে সমস্ত মাল অন্যরা নিয়ে যাবে। এর উপর সতর্ক করা হচ্ছে যে, তোমরা এর্ন্নপ ধারণা কেমন করে পোষণ করছ যে, তোমাদের অংশ তোমাদেরকে দেওয়া হবে না? তোমাদের নেতা হযরত মুহাম্মদ এর উপর কি তোমাদের পূর্ণ আত্মবিশ্বাস নেই? স্মরণ রাখ! একজন পয়গাম্বর হতে খেয়ানত প্রকাশ হওয়া সম্ভব নয়। কারণ খেয়ানত ও নবুয়ত পরস্পরে সাংঘর্ষিক বিষয়। নবীই যদি খেয়ানত করেন তবে তাঁর নবুয়তের উপর কিরূপে ইয়াকীন করা যাবে? খেয়ানত মস্ত বড় অপরাধ। হাদীস শরীফ এর তীব্র নিন্দা এসেছে।

যে সকল তীরন্দাজদেরকে পাহাড়ী রাস্তা হেফাজতের জন্য নির্দেশ দিয়েছিলেন। তারা মনে করল দুশমনের দলের পরিত্যক্ত মালামাল সংগ্রহ করা হচ্ছে তাই আমরা বঞ্চিত থাকবো কেন? এ কথা ভেবে তারা নিজের স্থান ছেড়ে গনিমতের মাল সংগ্রহনের জন্য চলে এসেছিল।

যুদ্ধ শেষ হয়ে যাওয়ার পর যখন নবী করীম আমদিনার ফেরত আসলেন তখন তাদেরকে ডেকে এনে নির্দেশ অমান্য করার হেতু জিজ্ঞাসা করলেন। তারা কিছু ওজর পেশ করেছে যেওলো দুর্বল হওয়ার কারণে গ্রহণ করার মতো ছিল না। এর উপর হজুর আমল বললেন দুর্বল বললেন দুর্বল করার তামাদের পূর্ণ আমল কথা হলো এই যে, আমাদের উপর তোমাদের পূর্ণ আম্বিশ্বাস ছিল না। তোমরা ধারণা করেছ, আমরা তোমাদের প্রতি খেয়ানত করবো। তোমাদের অংশ তোমাদেরকে দেবো না। আলোচ্য আয়াতটিতে এ বিষয়টির প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

আবূ দাউদ, তিরমিযী, ইবনে জারীর ও ইবনে আবী হাতেম হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন যে, وَمَا كَانَ يَغُلُّ النَّ سَاعِيْ اَنْ يَغُلُّ النَّ سَاءً আয়াতটি একটি লাল বর্ণের চাদর সম্পর্কে নাজিল হয়েছে, যা বদরের দিন হারিয়ে গিয়েছিল। কিছু লোকেরা এ কথা বলেছিল যে, সম্ভবত রাসূল ﷺ নিয়ে গেছেন (نَعُوذُ بِاللّٰهِ) -এর উপর আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়।

১٦٤ ১৬৪. নিশ্চয় আল্লাহ তা আলা মু'মিনদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন যে, তিনি তাদের মধ্য থেকেই তাদের নিকট একজন রাসূল প্রেরণ করেছেন। অর্থাৎ তাদের ন্যায় তিনিও আরবি ভাষা ভাষী, যাতে তাঁর কথা তারা হৃদয়ঙ্গম করতে পারে এবং তাঁর দারা গৌরবান্থিত হতে পারে. তাকে ফেরেশতা এবং অনারবি করে প্রেরণ করা হয়নি। যিনি তাদের নিকট তাঁর কুরআনের আয়াতসমূহ পাঠ করেন, তাদেরকে পাক করেন পবিত্র করেন পাপরাশি থেকে এবং তাদের কিতাব তথা কুরআন ও হেকমত তথা সুনুত শিক্ষা দান করেন । বস্তুত তারা ছিল পূর্ব إِنْ এর মধ্য وَانْ كَأْنُواْ وَكُانُواْ السَّاسَةِ विज्ञांखित स्था إِنْ । ছিল اَنَّهُمْ كَانُوْا – এর সহজরূপ মূলত - إِنْ ১৬৫. আর যখন তোমাদের উপর একটি স্পষ্ট মসিবত এসে পৌছল ওহুদে তোমাদের সত্তর জন শহীদ হওয়ার কারণে অথচ তোমরা তার পূর্বেই দ্বিগুণ মসিবত পৌছে দিয়েছে বদরে তাদের সত্তরজনকে নিহত করে ও সত্তরজনকে বন্দী করে। তখন তোমরা বিশ্বয় প্রকাশ করে বললে, এ পরাজয় কোথা থেকে আসল? অথচ আমরা মুসলমান এবং আল্লাহর রাসূল আমাদের মধ্যে বিদ্যমান। পরবর্তী বাক্যটি ইস্তেফহামে এনকারীর মহল। আপনি বলে দিন, তাদেরকে এই পরাজয় তোমাদের নিজেদের তরফ থেকেই এসেছে। কারণ তোমরা তোমাদের নির্দিষ্ট স্থান পরিত্যাগ করেছ, যার ফলে তোমাদের পরাজয় এসেছে। নিশ্চয় আল্লাহ পাক সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। আর তাঁর থেকেই সাহায্য পাওয়া ও না পাওয়া বর্জন। আর আল্লাহ তোমাদেরকে তোমাদের রাসূলের নির্দেশ অমান্য করার প্রতিদান দিয়েছেন। ১৬৬. আর যেদিন দু'দল পরস্পরে সমুখীন হয়েছিল ওহুদে সেদিন তোমাদের উপর যে বিপদ এসেছিল তা আল্লাহ তা আলা হুকুম তথা ইচ্ছায়ই হয়েছিল এবং তা এজন্য হয়েছে যাতে প্রকৃত মু'মিনদেরকে আল্লাহ বাহ্যিকভাবেও জেনে নেন।

وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ الْقُرْانَ وَالْحِكْمَةَ السُّنَّةُ وَانْ مُخَفُّفَةُ أَيْ أَنَّهُمْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ آي قَبْلَ بَعْثِهِ لَفِيْ ضَلْلِ مُّبِيْنِ بَيِّنٍ ـ

١٦٥. أَوَ لَمَّا آصَابَتْكُمْ مُنْصِيْبَةٌ بِأُحُدٍ بِقَتْلِ عِينٌ مِنْكُمْ قَد اَصَبْتُمْ مِّتْلَيْهَا بِبَدْرٍ بِقَتْلِ سَبْعِيْنَ وَأَسْرِ سَبْعِيْنَ مِنْهُمْ قُلْتُمْ مُتَعَجِّبِينَ أَنِّي مِنْ أَيْنَ لَنَا هَٰذَا الْخُذُلَانَ حْنُ مُسْلِمُونَ وَرَسُولُ اللَّهِ فِينَا وَالْجُمْلُةُ الْأَخِيْرَةُ فِي مَحَلُ الْإِسْتِفْهَام الْإِنْكَارِيّ قُلْ لَهُمْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ لِاَنَّكُمْ تَرَكْتُمُ الْمَرْكَزَ فَخُذِلْتُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلٰى كُلّ شَيْ قَدِيْرٌ وَمِنْهُ النَّصْرُ وَمَنْعُهُ وَقَد جَازَاكُمْ بِخِلَافِكُمْ .

١٦٦. وَمَا اصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعُنِ بِٱحُدٍ فَبِاذْنِ اللَّهِ بِإِرَادَتِهِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ عِلْمَ ظُهُوْرِ الْمؤمِنِيْنَ حَقًّا ـ

১৬৭. এবং যাতে জেনে নেন তাদেরকে যারা মুনাফিক ছিল। আর তাদেরকে মুনাফিকদেরকে বলা হলো, যখন তারা যুদ্ধ থেকে ফেরত এসে গেল আর তারা হলো আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ও তার সাথিরা, তোমরা চলে এসো, আল্লাহর রাহে জিহাদ কর তাঁর শত্রুদের বিরুদ্ধে অথবা আমাদের সংখ্যা বৃদ্ধি করে কাফের সম্প্রদায়কে আমাদের থেকে প্রতিহত কর যদি তোমরা জিহাদ না কর, তখন মুনাফিকরা বলল, যদি আমরা একে কোনো যুদ্ধ জানতাম তথা উপলব্ধি করতাম, তবে অবশ্যই আমরা তোমাদের অনুসরণ করতাম আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে মিথ্যায়িত করে বলেন, এই মুনাফিকরা এদিন ঈমানের তুলনায় কুফরের নিকটবর্তী হয়েছিল অনেক বেশি কারণ তারা মু'মিনদের নিকট নিজেদের কাপুরুষতা প্রকাশ করে দিয়েছে, ইতঃপূর্বে তারা বাহ্যিকভাবে ঈমানের নিকটবতী ছিল অধিক। তাঁরা মুখে এসব কথা বলে, যা তাদের অন্তরে নেই, যদি তারা একে যুদ্ধ জানত তবুও তারা তোমাদের সঙ্গে আসত না এবং আল্লাহ তা'আলা খুব ভালোভাবেই জানেন যা তারা অন্তরে গোপন রাখে। নেফাককে

১৬৮. যারা [ম্নাফিকরা] দ্বিতীয় الَّذِيْنَ প্রথম الَّذِيْنَ থেকে তারকীবে বদল হয়েছে অথবা সিফত হয়েছে। তাদের দীনি ভাইদেরকে বলে অথচ তারা নিজেরাও জিহাদ করা থেকে বসে রয়েছে যদি তারা আমাদের কথা মানত বসে থাকার ক্ষেত্রে ওহুদের শহীদগণ বা আমাদের ভাইয়েরা তবে তারা নিহত হতো না। [হে রাস্ল ট্রা আপনি তাদেরকে বলে দিন, তোমরা নিজেদের মৃত্যুকে দূরীভূত কর যদি তোমরা সত্যবাদী হও একথার মধ্যে যে, যুদ্ধ থেকে বসে থাকায় মুক্তি দান করে মৃত্যু থেকে।

১৬৯. সামনের আয়াতটি ওহুদের শহীদগণের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। <u>আর যারা আল্লাহর রাহে তার দীনের জন্য মৃত্যুবরণ করেছে তাদেরকে তুমি মৃত মনে করো না।</u> মৃত্যুবরণ করেছে তাদেরকে তুমি মৃত মনে করো না। উভয় রকম কেরাত রয়েছে; বরং তারা নিজেদের প্রতিপালকের নিকট জীবিত শহীদগণের রহসমূহ সবুজ পাখির পেটে থেকে বেহেশতের যেথায় ইচ্ছা বিচরণ করছে, যেরূপ হাদীস শরীফে এসেছে। তাঁরা পানাহাররত বেহেশতের ফল দ্বারা।

البدين بدل من الدين فيله او نعت فالوا البدين بدل من الدين فيله او نعت فالوا البدين وقد قعدوا عن الفي المنافعة ا

١. وَنَزَلَ فِي الشَّهَدَاءِ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ الْبَيْنِ الْبِيْنِ الْبِيْنِ الْبَيْنِ الْبِيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبِيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبِيْنِ الْبَيْنِ الْبِيْنِ الْبِيْنِ الْبِيْنِ الْبِيلِي الْمِيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبِيْنِ الْمِيْنِ الْبِيْنِ الْبِيْنِ الْبِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْبِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْلِيلْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمُيْمِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمُيْمِ الْمُيْمِ الْمُيْمِ

الله مِنْ فَضَلِه وَهُمْ يَسْتَبْرُونَ بِمَا لَهُمُ اللّهُ مِنْ فَضَلِه وَهُمْ يَسْتَبْرُونَ يَمُ اللّهُ مِنْ فَضَلِه وَهُمْ يَسْتَبْرُونَ يَكُمُ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَيُبْدُلُ مِنَ اللّهِ مِنْ الْحُوانِهِمُ الْمُؤْمِنِينَ وَيُبْدُلُ مِنَ اللّهِ مِنْ الْحُوانِهِمُ الْمُؤْمِنِينَ وَيُبْدُلُ مِنَ اللّهِمُ مِنْ الْحُوانِهِمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُل

١. يَسْتَبْشِرُوْنَ بِنِعْمَةٍ ثَوَابٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ زِيادَةٍ عَلَيْهِ وَّانَّ بِالْفَتْحِ عَطْفًا عَلَى نِعْمَةٍ وَالْكَسْرِ السِّتِئْنَافًا اللَّهَ لَا يُضِيْعُ اَجْرَ الْمَؤْمِنِيْنَ بِلُ يَاجُرُهُمْ.

#### অনুবাদ:

১৭০. আল্লাহ নিজের অনুগ্রহ থেকে যা দান করেছেন তার প্রেক্ষিতে তাঁরা আনন্দিত। فَرِحِيْنَ শব্দটি وهرونر عام عام وهرونون - এর যমীর থেকে তারকীবে হাল হয়েছে। আর তারা সেসব লোকদের কারণেও আনন্দিত যারা তাদের পশ্চাতে রয়েছে, এখনও তাদের সাথে মিলিত হয়নি অর্থাৎ তাদের মু'মিন ভাইদের কারণে। 🧏 🗓 থেকে তারকীবে বদল হয়েছে। তার কারণ, না সেজন্য তাদের উপর কোনো ভয়ভীতি আছে যারা তাদের সাথে মিলিত হয়নি এবং না তারা চিন্তিত হবে আখিরাতে। আয়াতের মর্ম হলো এই যে, তারা তাদের ভাইদের শান্তি ও আনন্দে আনন্দিত। ১৭১. তাঁরা আনন্দ প্রকাশ করে আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামত তথা ছওয়াব ও অনুগ্রহের কারণে আর তা এই জন্য যে আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের প্রতিদান বিনষ্ট করেন না: বরং তাদেরকে প্রতিদান প্রদান করেন। 🥇 এর উপর আতফ نِعْمَۃ যবরযুক্ত হলে اللّٰہ -এর উপর আতফ হবে। আর যেরযুক্ত হলে নতুন বাক্য হবে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

(। । তিনু বিশেষ অনুর্থহ হিসেবে বর্ণনা করছেন। আর বাস্তবে এ অনুগ্রহটি অবশ্যই বড়। কারণ এতে করে তিনি স্বজাতির ভাষায়ই আল্লাহর পয়গাম পৌছাতে পারছেন, যা হদয়ঙ্গম করা সবার জন্য সহজ হবে। দ্বিতীয়ত একই সম্প্রদায়ের হওয়ার কারণে তাঁর প্রতি ধাবিত হবে এবং তাঁর কাছে যাবে। তৃতীয় মানুষের জন্য মানুষের অনুকরণ করাতো সম্ভব কিন্তু মানুষের জন্য ফেরেশতার অনুসরণ করা অসাধ্য ব্যাপার। এছাড়া ফেরেশতা মানুষের আবেগ অনুভূতির গভীরতা ও সৃক্ষতা ও বৃঝতে পারে না। সৃতরাং পয়গায়র যদি ফেরেশতাদের থেকে হতো তবে এসব সৌন্দর্যতা থেকে বঞ্চিত থাকতো যা ধর্মের প্রচার ও দাওয়াতের জন্য করেশির। এই জন্যই পয়গায়র যারাই এসেছেন সকলই মানুষই ছিলেন। কুরআনে পাক তাদের মানুষ হওয়ার বিষয়টাকে সুম্পষ্ট করেশ বর্ণনা করেছেন।

(। তাঁরা তো কোনো ভুল বুঝাবুঝির শিকার ছিলেন না; কিন্তু সাধারণ মুসলমানগণ এ কথা বুঝতে ছিলেন যে, আল্লাহর রাসূল যথন আমাদের মধ্যে বিদ্যমান রয়েছেন এবং আল্লাহর সাহায্য আমাদের মধ্যে বিদ্যমান রয়েছে। তাই কোনো অবস্থাতেই কাফেররা আমাদের উপর বিজয় লাভ করতে পারে না। এই জন্য ওহুদে যখন সাময়িক পরাজয় হলো তখন তাদের মনে বড় কষ্ট পৌছল। তাঁরা পেরেশান হয়ে জিজ্ঞাসা করতে লাগল। এটা কি হলো? আমরা আল্লাহর দীনের জন্য যুদ্ধ করতে গিয়েছিলাম। আর পরাজয়টাও ওদের তরফ থেকে যারা দীনকে মিটাতে এসেছিল। আলোচ্য আয়াতটি তাদের ঐ পেরেশানিকে দূরীভূত করার জন্যই নাজিল করা হয়েছে।

ওহুদ যুদ্ধে মুসলমানদের সত্তর জন্য শহীদ হয়েছেন। পক্ষান্তরে বদর যুদ্ধে কাফেরদের সত্তর জন মুসলমানদের হাতে নিহত হয়েছে আর সত্তর জনকে গ্রেফতার করে আনা হয়েছিল।

অর্থাৎ এই সাময়িক পরাজয় ও সত্তর জনের শাহাদাত তোমাদের ঐ ভুলের কারণে হয়েছে। قُولُهُ قُلُ هُو مِنْ عِنْدِ ٱنفُسِكُمْ যা তোমরা রাসূল عِنْدِ اَنفُسِكُمْ -এর তাকিদপূর্ণ নির্দেশের পরও রক্ষাব্যুহ থেকে চলে এসেছিলে।

الایة) चें قَوْلُهُ وَلِیَعْلَمُ الَّذِیْنَ نَافَقُوا (الایة) আর এই পরাজয়ের দ্বিতীয় উদ্দেশ্য এটাও ছিল যে, এর মাধ্যমে মু'মিন ও মুনাফিকদের মধ্যে পার্থক্য সৃষ্টি হয়ে যাবে।

আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই যখন তিনশত মুনাফিক সঙ্গে নিয়ে রাস্তা থেকেই ফেরত আসতে লাগল, তখন কিছু সংখ্যক মুসলমান গিয়ে তাকে বুঝাবার চেষ্ট করল এবং সাথে যুদ্ধে চলার জন্য রাজি করতে চাইল; কিন্তু সে জবাব দিল যে, আমাদের বিশ্বাস আছে এটা কোনো যুদ্ধ নয়; বরং ধ্বংস ও আত্মহত্যা। যদি তামাশার যুদ্ধও হতো তবে আমরা অবশ্যই সঙ্গে চলতাম। এ রকম ভুল কাজে আমরা আপনাদের সাথি কেন হবো? আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ও তার সাথিরা এ কথা এ জন্য বলেছিল যে, মদিনার ভেতরে থেকে যুদ্ধ করার তাদের প্রস্তাব মানা হয়েছিল না। আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই মুনাফিক তার সাথিরা এ কথা ঐ সময় বলল, যখন তারা শওক নামক স্থানে পৌছে ফেরত আসছিল। আর আব্দুল্লাহ ইবনে হারাম আনসারী বুঝিয়ে তাদেরকে ফেরত আনার চেষ্টা করছিলেন।

(الایة) قَوْلُهُ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قَتِلُواْ فِي سَبِيْلِ اللّهِ (الایة) এই আয়াতে শহীদগণের বিশেষ ফজিলত বর্ণনা করা হয়েছে। বিশুদ্ধ হাদীসসমূহে এ ব্যাপারে বিস্তারিত আলোচনা এসেছে। এখানে শহীদগণের প্রথম ফজিলত তো এই বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা মৃত নন, বরং তারা চিরস্থায়ী জীবনের অধিকারী হয়ে গেছেন।

শহীদগণের বাহ্যিকভাবে মৃত্যুবরণ করা, সমাধিতে দাফন হওয়া তো প্রত্যক্ষ করা হচ্ছে, এরপরও কুরআনের বিভিন্ন আয়াতে তাদেরকে মৃত বলতে এবং মৃত মনে করতে যে নিষেধ এসেছে তার মর্ম কি?

এর জবাবে যদি বলা হয়, বরজখী জীবন উদ্দেশ্য, তবে তাতো প্রত্যেক মু'মিন–কাফেরেরই লাভ হয়ে থাকে। মৃত্যুর পর তাদের রহ জীবিত থাকে, আর কবরের প্রশ্নোত্তরের পর নেককার মু'মিনদের জন্য শান্তির ব্যবস্থা এবং কাফের ও ফাজেরদের জন্য কবরের আজাবের কথা কুরআন ও সুনাহ দ্বারা প্রমাণিত রয়েছে। সুতরাং এই বরজখী জীবন যেহেতু সবাইকে শামিল রাখে তাহলে শহীদগণের এক্ষেত্রে বৈশিষ্ট্য রইল কেমন করে?

জবাব হলো এই যে, কুরআনে কারীমের এই আয়াত একথা বলে দিয়েছে যে, শহীদগণ আল্লাহর তরফ থেকে জান্নাতের রিজিক প্রাপ্ত হন।

আর এক বিশেষ ধরনের জীবন তাদের লাভ হয় যা সাধারণ মৃতদের থেকে ভিন্ন হয়। এখন রয়ে গেল এ কথা যে, সেই ভিন্নতা ও স্বতন্ত্রটা কি এবং ঐ জীবনটার ধরণ কি? এর হাকীকত বিশ্ব স্রষ্টা আল্লাহ পাক ব্যতীত অন্য কেউ না জানতে পারে এবং না জানার কোনো প্রয়োজন আছে। তবে কোনো কোনো সময় তাদের জীবনের বিশেষ আলামত দুনিয়াতেও তাদের দেহে প্রকাশিত হয়ে যায়। অর্থাৎ জমিন তাদের দেহকে ভক্ষণ করে না, যার বহু ঘটনাবলি প্রত্যক্ষ করা হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতের শানে নুষ্ল : হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে আবৃ দাউদের বর্ণনা মতে আলোচ্য আয়াতের শানে নুষ্ল হলো এই যে, রাসূলুল্লাহ সাহাবায়ে কেরামকে বললেন, ওহুদে যখন তোমাদের ভাইয়েরা শহীদ হলো তখন আল্লাহ তাদের রহসমূহকে সবুজ পাখীদের দেহে রেখে স্বাধীন করে দিয়েছেন। তারা জানাতে নহর ও বাগানের ফলমূলসমূহ থেকে তাদের রিজিক গ্রহণ করছে। অতঃপর তাদের ফানূস রূপী নীড়ে চলে আসে যা তাদের জন্য আরশের নীচে ঝুলন্ত করে রাখা হয়েছে। যখন তারা তাদের সুখ–শান্তির জীবন দেখল, তখন তারা বলতে লাগল- কেউ আছ কিং যে আমাদের অবস্থার সংবাদ আমাদের আত্মীয়-স্বজনদের নিকট পৌছাতে পারবেং যারা আমাদের শহীদ হয়ে যাওয়ায় দুনিয়াতে শোকাহত রয়েছে। তাহলে তারা আর শোক চিন্তা করবে না, আর তারাও জিহাদ করার জন্য সচেষ্ট হবে। আল্লাহ পাক বললেন, আমি তোমাদের এ সংবাদ পৌছিয়ে দিয়েছি। এর উপর رَلَا تَحْسَبُنُ الّذِيْنَ الـخ আয়াতটি নাজিল হয়।

-[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫৬২-৬৫, মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ২৫৪-৫৫]

১৭২. যারা ওহুদে আহত হয়ে পড়ার পরও আল্লাহ এবং তাঁর রাসূলের আহ্বানে সাড়া দিয়েছে। অর্থাৎ তাঁর আহ্বানে আবার যুদ্ধের জন্য বের হতে সাড়া দিয়েছে, যখন আবৃ সুফিয়ান ও তার সাথিরা আবার ফেরত আসতে চাইল এবং ওহুদের পরের বৎসর বদর নামক স্থানের বাজারে যুদ্ধ করার জন্য নবীর সাথে চ্যালেঞ্জ করল। اَلَذِيْنَ الْمُسَنَّوْا النِّخُ النِّهُ عَلَيْهُ الْمُعَالَى খবর; তাদের মধ্যে যারা নেক কাজ করে তাঁর আনুগত্যের মাধ্যমে এবং তাঁর বিরুদ্ধাচরণ করা থেকে বেঁচে থাকে তাদের জন্য রয়েছে মহা পুরস্কার তথা বেহেশত।

১৭৩. اَلَّذِيْنَ পূর্বোক্ত الَّذِيْنَ থেকে বদল হয়েছে অথবা সিফত হয়েছে। তাদেরকে লোকেরা যখন বলল তথা নুআইম ইবনে মাসউদ আশজায়ী যখন বলল, লোকেরা তথা আবৃ সুফিয়ান ও তার সাথিরা তোমাদের জন্য একটি বড় দলকে সমবেত করেছে, তোমাদের মূলোৎপাটনের জন্য। সুতরাং তাদেরকে তোমরা ভয় কর্ তাদের মোকাবিলায় বের হয়ো না। তখন মুনাফিকদের এসব কথা তাদের মুসলমানদের ঈমান ও ইয়াকীনকে আরো বাড়িয়ে দিয়েছে এবং তারা বলেছে, আমাদের জন্য আল্লাহ তা আলাই যথেষ্ট এবং কর্ম সম্পাদনে তিনি অতি উত্তম। যাবতীয় বিষয় তাঁর উপরই ন্যান্ত। সাহাবাগণ নবীজীর সাথে বের হয়ে বদরের বাজারে গিয়ে অবস্থান করেন, আর এ দিকে আল্লাহ পাক আবৃ সুফিয়ান ও তার সাথিদের অন্তরে ভীতি সঞ্চার করে দেন। যার কারণে তারা [তাদের প্রতিশ্রুতি মতে] আসতে পারেনি। মুসলমানদের সাথে ব্যবসার পণ্য ছিল তা বিক্রি করে তারা লাভবান হয়।

১৭৪. আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন, <u>অতঃপর তাঁরা</u>
<u>আল্লাহর নিয়ামত ও অনুগ্রহ লাভ করে</u> বহাল তবিয়তে
মুনাফাসহ ফেরত এসেছে। তাদেরকে কোনো অনিষ্ট তথা
কোনো হতাহতে স্পর্শ করেনি। তারপর তাঁরা আল্লাহর
সন্তুষ্টির অনুসারী হয়েছে যুদ্ধে বের হওয়ার মাধ্যমে তাঁর ও
তাঁর রাসূলের আনুগত্য পালন করে। <u>আর আল্লাহ তা আলা</u>
তাঁর আনুগত্যশীলদের জন্য মহান দানের অধিকারী।

روه ريخ المستسبب و مرايخ المستسبب و المرود و و و المرود و المرود

و و مَرَدُا لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ بِطَاعَتِهِ المبتدأ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ بِطَاعَتِهِ مَا تَقْمِلْ مُخَالَفَتَهُ أَحْدًا عَظْنَهُ هُمُ الْحَنَّةُ -

١٧٣. الَّذِيْنَ بَدْلُ مِنَ الَّذِيْنَ قَبْلُهُ أَوْ نَعْتُ قَالًا ١٧٣. الَّذِيْنَ بَدْلُ مِنَ الَّذِيْنَ قَبْلُهُ أَوْ نَعْتُ قَالًا

الأَشْجَعِي إِنَّ النَّاسَ ابَا سُفْيَانَ وَاصْحَابَهُ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ الْجُمُوعَ لِيَسْتَاصِلُوكُمْ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ الْجُمُوعَ لِيَسْتَاصِلُوكُمْ فَاخْشُوهُمْ وَلاَ تَأْتُوهُمْ فَزَادُهُمْ ذَلِكَ الْقُولُ

المَانًا تَصْدِبْقًا بِاللَّهِ وَيَقِينًا وَقَالُوا

حَسْبُنَا اللّٰهُ كَافِيْنَا أَمْرُهُمْ وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ اللّٰهِ كَافِيْنَا أَمْرُهُمْ وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ الْمُهُو وَخَرَجُوا مَعَ النَّبِيّ

عَلَيْهُ فَوَافُوا سُوق بَدْرِ وَالْفَى الْلَهُ الْرَعْبِ
فِى قَلْبِ ابِئَى سُفْيَانَ وَاصْحَابِهِ فَلَمْ يَاتُوا وَكَانَ مَعَهُمْ تِجَارَاتُ فَبَاعُوا وَرَبِحُوا ـ

١٧٤. قَالُ تَعَالِي فَانْقَلَبُوا رَجَعُوا مِنْ بَدْرٍ

بنعمة مِنَ اللّهِ وفَضْلِ بِسَلَامَةٍ وَرَبْعِ لَمُ اللّهِ مَنْ اللّهِ وفَضْلِ بِسَلَامَةٍ وَرَبْعِ لَمُ اللّهِ يَعْمُ اللّهُ مِنْ قَتْلِ أَوْ جُرْحٍ واتّبُعُوا رَضُولُه فِي رَضُولُه فِي اللّهُ بِطَاعَتِه وَطَاعَةِ رَسُولِهِ فِي اللّهُ وَوَ فَضْلٍ عَظِيمٍ عَلْى اللّهُ وَوَ فَضْلٍ عَظِيمٍ عَلْى

اَهْلِ طَاعَتِهِ .

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

488

١٧٥. إِنَّمَا ذُلِكُمُ الْقَائِلُ لَكُمْ اَنَّ النَّاسَ الخَ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ كُمْ اُولِيكَاءَ الْكُفَّارَ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ فِي تَرْكِ اَمْرِي إِنْ كُنْتُم مُّؤْمِنِيْنَ حَقًا .

১৭৫. নিশ্চয় যারা তোমাদের জন্য এ কথা বলেছে বে, লোকেরা তোমাদের জন্য বড় দল সমবেত করেছে। তারা তোমাদেরকে ভয় দেখায় নিজেদের কাফের বন্ধু দের ব্যাপারে। অতএব তোমরা তাদেরকে ভয় করো না এবং আমাকেই ভয় কর আমার নির্দেশ অমান্য করার ব্যাপারে যদি তোমরা প্রকৃত মু'মিন হও।

# তাহকীক ও তারকীব

آخر عَظِيم श्रिक श्रिक

यवंत, ज्ञथन الله وَنِعْمَ الله कृद्वीक थवत الله ववंत, ज्ञथन الله وَنِعْمَ الله وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ الْخَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَنِعْمَ اللّهُ وَنِعْمَ اللّهُ وَنَعْمَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র : উপরে ওহুদ যুদ্ধের কাহিনীর বর্ণনা ছিল। উল্লিখিত الَّذِينَ اسْتَجَابُواْ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ الح যুদ্ধ প্রসঙ্গেই আরেকটি যুদ্ধের আলোচনা করা হয়েছে যা 'গাযওয়ায়ে হামরাউল আসাদ' নামে খ্যাত। হামরাউল আসাদ হলো মদিনা থেকে আট মাইল দূরে অবস্থিত একটি জায়গার নাম।

গাযওয়ায়ে হামরাউল আসাদের সংক্ষিপ্ত ঘটনা: নাসায়ী ও তাবরানী বিশুদ্ধ সনদে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উক্তি উদ্ধৃত করেছেন যে, মুশরিকরা যখন ওহুদ থেকে ফেরত চলে গেল তখন তারা পরস্পরে বলতে লাগল, তোমরা মারাত্মক ভূশ করেছ। না তোমরা মুহাম্মদকে হত্যা করতে পেরেছ এবং না পেরেছ বন্দী করে আনতে নিজেদের পেছনে সওয়ার করিছে যুবতী মহিলাদেরকে। সুতরাং তোমরা এখন আবার ফেরত চল। রাস্লুল্লাহ 🚎 যখন এ কথা শুনতে পেলেন, তৰ্বৰ মুসলমানদেরকে আহ্বান করলেন তাদের সাথে যুদ্ধ করার জন্য তাতে সকলই সাড়া দিলেন এবং হাজির হলেন। মুহামদ বিন আমর বর্ণনা করেন যে, যখন তৃতীয় হিজরির শাওয়ালের ১৫ তারিখ শনিবার ওহুদ থেকে প্রত্যাবর্তন করলেন তখন শক্রদল আবার কিরে আসার আশঙ্কায় খাজরাজ ও আওসের নেতারা হুজুরের নিকট রাত্রিযাপন করল। ১৬ তারিখ রবিবার করুরের সমন্ত্র হলে হযরত বেলাল (রা.) আজান দিয়ে হুজুর — এর অপেক্ষা করতে থাকেন। হুজুর — তাশরিফ আনলে একক্রন মননী গোত্রের লোক তাকে সংবাদ দিল যে, মুশরিকরা যখন রাওয়াহা নামক স্থানে পৌছে তখন আবৃ সুফিয়ান বলল, মদিনায় আবার ফেরত চল তাহলে মুসলমানদের যারা অবশিষ্ট রয়েছে তাদেরকে আমরা সমূলে উৎপাটন করে দেব। সফওয়ান ইবনে উমাইয়া অস্বীকার করল এবং বলতে লাগল, তোমরা এ রকম করো না মুসলমানেরা পরাজিত হয়ে চলে গেছে। এখন আমার আশক্ষা হছে যে, খাজরাজের যে সব লোকেরা বাকি রয়ে গিয়েছিল তারাও তোমাদের বিরুদ্ধে একত্র হয়ে যাবে। তোমরা বিদ্ আবার ফিরে যাও তবে আমার আশক্ষা হয়, হয়তো তোমার বিজয় পরাজয়ে বদলে যেতে পারে। সুতরাং মক্কায়ই ক্রেড চলে যাও। রাস্লুল্লাহ — ইরশাদ করলেন, সফওয়ান সঠিক পথে না থাকলেও এই রায়ে সে সর্বাধিক অভ্রান্ত ছিল। ক্রম ঐ সন্তার যার হাতে আমার প্রাণ! এদের উপর বর্ষিত হওয়ার জন্য [গায়বি] পাথর নাম ধরে চিহ্নিত করে দেওয়া হয়েছিল। ক্রম ঐ সন্তার যার হাতে আমার প্রাণ! এদের উপর বর্ষিত হওয়ার জন্য [গায়বি] পাথর নাম ধরে চিহ্নিত করে দেওয়া হয়েছিল। ক্রি তারা ফেরত আসত তবে বিগত দিনের ন্যায় তারা অন্তিত্বহীন হয়ে পড়ত, [তাদের চিহ্নও বাকি থাকত না]। অতঃপর রাস্লুল্লাহ — হয়রত আবৃ বকর ও হযরত ওমর (রা.)-কে ডেকে আনলেন এ ব্যাপারে তারা উভয়ের সঙ্গে আলোচনা কর্মানের ভবিষ্যত প্রজন্মের উপর মাথাচাড়া দিতে না পারে।

এই পরামর্শের পর রাসূলুল্লাহ 🚟 বেলালকে নির্দেশ দিলেন, তুমি ঘোষণা করে দাও যে রাসূল 🚟 দুশমনদের উপর আক্রমণ করার জন্য তাদের প্রতি ধাওয়া করার নির্দেশ তোমাদেরকে দিচ্ছেন। তবে আমাদের সঙ্গে কেবল ঐ সব লোকই আজ যেতে **পারবে, যারা গতকাল ওহুদের যুদ্ধে শ**রিক ছিল। হযরত উসাইদ ইবনে হুযাইরের গায়ে ছিল নয়টি জখম, তিনি এ গুলোর চিকিৎসা করতে ইচ্ছা করছিলেন। তিনি এই ঘোষণা শুনে বললেন, সানন্দে আল্লাহ এবং তার রাসূলের হুকুম পালনে আমি হাজির। বনী সালমা গোত্রের চল্লিশজন আহত ব্যক্তি বের হয়ে গেলেন। তোফায়েল ইবনে নোমানের ছিল তেরটি জখম, <mark>খাব্বাশ</mark> বিন সাশ্মারের ছিল দশটি, কাআব বিন মালেকের ছিল দশের কিছু উর্ধের, আতিয়া ইবনে আমেরের ছিল নয়টি। মোটকথা মুসলমানগণ নিজেদের জখমের চিকিৎসার দিকেও মনোযোগ দেননি; বরং দ্রুত তারা অন্ত্র হাতে উঠিয়ে যুদ্ধের জন্য প্রস্তুত হয়ে গেলেন। মোটকথা হুজুর 🚟 সত্তর জন সাহাবীকে নিয়ে তাদের পিছনে ধাওয়া করলেন। যাতে তারা এ কথা বুঝতে না পারে যে মুসলমানরা গতকালের পরাজয়ে দুর্বল হয়ে গেছে। মদিনা থেকে বের হয়ে তিনি আট মাইল দূরে অবস্থিত। **হামরাউল আসাদ নামক স্থানে অবস্থান করেন। এখানে পৌছে সাহাবাগণ উট জবাই করলেন, পাক করার জন্য পাঁচশত জায়গা**য় আত্তন জ্বালালেন, যাতে কাফেররা দূর থেকে দেখে মুসলমানদের সংখ্যা অধিক মনে করে। মা'বাদে খুজায়ী, যে তখন মুশরিক ছিল এবং হুজুরের সাথে তার চুক্তি ছিল। সে মক্কার কোনো খবর তাঁর কাছে গোপন রাখত না। সে বলল, হে মুহাম্মদ 🕮 আপনার এবং আপনার সাথিদের উপর যে মসিবত নেমে এসেছে এই জন্য আমরা খুবই মর্মাহত। আমাদের মনের খাহিশ ছিল আল্লাহ আপনাকে এ থেকে বাঁচিয়ে রাখবেন। অতঃপর সে এখান থেকে বের হয়ে রাওহা নামক স্থানে আবূ সুফিয়ানের নিকট গিয়ে পৌছে । সেখানে মুশরিকরা ফেরত এসে রাসূলুল্লাহ 🚃 ও সাহাবাদের উপর আক্রমণ করার জন্য সিদ্ধান্ত করে নিয়েছিল। তারা বলেছিল মুসলমানদের বড় বড় নেতা ও লিডারদেরকে তো আমরা খতম করে দিয়েছি। এবারে বাকি **লোকদেরকে আক্রমণ** করে শেষ করে তাদের তরফ থেকে একেবারে নিশ্চিন্ত হয়ে যাবো। আবূ সুফিয়ান যখন মা'বাদকে দেখন, তখন তাকে জিজ্ঞাসা করল সে দিকের খবর কিঃ উত্তরে মা'বাদ বলল, মুহাম্মদ 🕮 এবং তাঁর সাথিরা এত বড় সৈন্যদল নিয়ে তোমাদের খোঁজে বের হয়েছে যে, এত বেশি সৈন্য আমি কখনো দেখিনি। তাঁরা তোমাদের উপর রাগে দাঁত পেষণ করছে। যারা তাদের সাথে যুদ্ধে শরিক হয়নি তারাও এখন তাদের সঙ্গে একত্র হয়েছে। আর নিজেদের অতীত **কৃতকর্মের উ**পর তাঁরা লজ্জাবোধ করছে। তাঁরা তোমাদের উপর এত রাগান্তিত যে, আমি ইতঃপূর্বে এরূপ রাগ দেখিনি। আবৃ স্কিয়ান বলল, আরে তোমার ধ্বংস হোক! তুমি বলছ কি? মা'বাদ বলল, খোদার কসম তোমরা সামনে চলামাত্রই মুসলমানদের ঘোড়ার কপাল দেখতে পাবে। আবূ সুফিয়ান বলল, খোদার কসম! আমরা তো এই সিদ্ধান্ত নিয়েছিলাম যে, **তাদের উপর আ**ক্রমণ করে তাদের অবশিষ্ট লোকদেরও মূলোৎপাটন করে দেব। মা'বাদ বলল, আমি তোমাদেরকে এই কাজ **থেকে নিষেধ ক**রছি। মা'বাদের এ কথা সফওয়ানের পরামর্শের সাথে এক হয়ে আবূ সুফিয়ান এবং তার সাথিদের দিক পাল্টে **দিল, আর তারা পাল্টা ধা**ওয়ার ভয়ে তাড়াতাড়ি ফেরত চলে যায়। ঐ সময় কালেই আবু সুফিয়ানের নিকট দিয়ে আব্দুল কায়েস গোত্রের কিছু সওয়ার অতিক্রম করে। আবূ সুফিয়ান জিজ্ঞাসা করল, তোমরা কোথায় যাওয়ার উদ্দেশ্য করছ? তারা বলল, মদিনায় পণ্য নিয়ে যাচ্ছি। আবূ সুফিয়ান বলল, তোমরা আমার পক্ষ থেকে মুহাম্মদকে একটি সংবাদ দিতে পারবে কিং যদি তোমরা এ কাজটি করে দিতে পার, তবে আমি আগামী কাল উকাজ বাজারে তোমাদের উটের উপর কিশমিশ উঠিয়ে দিবো। তারা বলল, হাাঁ! আমরা পারবো। আবূ সুফিয়ান বলল, তোমরা যখন মুহামদ 🚟 -এর নিকট পৌছবে, তখন তাকে এ

তাকসারে জালালাহন আরাব-বাংলা ১ম খণ্ড-৯৷

সংবাদটা দিয়ে দিবে যে, আমরা ফায়সালা করে নিয়েছি যে, আমরা মুহাম্মদ ও তাঁর সাথিদের উপর আক্রমণ করবো। যাতে অবশিষ্ট লোকেরাও খতম হয়ে যায়। এই সংবাদ পাঠিয়ে আবৃ সুফিয়ান মক্কায় চলে গেছে। আর ঐ আরোহী দল গিয়ে হামরাউল আসাদ নামক স্থানে রাস্লুল্লাহ করে এই সংবাদটি দিল। রাস্লুল্লাহ তাই সংবাদ তানে বললেন الله وَلَهُ عَلَيْهُ اللهُ وَلَعْمُ الْوَكِيْلُ اللهُ وَالرَّسُولُ اللهُ وَلَعْمَ الْوَكِيْلُ صَاحَاتُهُ اللهُ وَالرَّسُولُ اللهُ عَلَيْ وَالرَّسُولُ اللهُ وَالرَّسُولُ اللهُ وَالرَّسُولُ اللهُ وَالرَّسُولُ اللهُ وَالرَّسُولُ وَالرَّسُولُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُولُ وَالْمُوالِيَّ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَلَّ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَلَّ اللهُ وَالْمُولُ وَالْمُ وَالْمُؤْلُ وَلَّ وَالْمُؤْلُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَالْمُؤْلُولُ وَلَالْمُؤْلُولُ وَلُولُولُ وَلِي وَلُولُولُ وَلِلْمُؤْلُولُ وَلَالْمُؤْلُولُ وَلُولُولُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلَالْمُؤْلُولُ وَلَالْمُؤُلُولُ وَلِلْمُؤْلُولُ وَل

-[তাফসীরে মাযহারী উর্দৃ খ: ২, পৃ. ৪২২-৪৫]

গাযওয়ায়ে বদরে সুগরা : ওহুদ যুদ্ধ শেষ হওয়ার পর যখন আবূ সুফিয়ান মক্কায় ফেরার ইচ্ছা করল তখন সে বলল, হে মুহাম্মদ! আপনি যদি চান তবে আমাদের ও তোমাদের আবার যুদ্ধ হবে আগামী বৎসর বদরে। আবৃ সুফিয়ানের উদ্দেশ্য ছিল এই যে, বদরে যেহেতু আমাদের বড় বড় নেতারা মারা গেছে, তাই আগামী বৎসর যদি ঐ বদরেই আবার যুদ্ধ হয়, আর আমরা ওহুদের ন্যায় সেখানেও মুসলমানদের বড় বড় নেতাদেরকে মারতে পারি তাহলে বদরের প্রতিশোধ হয়ে যাবে। হজুর 🚃 আবৃ সুফিয়ানের জবাবে বললেন, ঠিক আছে। বৎসর পূর্ণ হয়ে গেলে আবৃ সুফিয়ান কুরাইশী দুই হাজার কাফেরদেরকে নিয়ে যুদ্ধের উদ্দেশ্যে বের হলো। তাদের সঙ্গে ছিল পঞ্চাশটি ঘোড়া। এদিকে হুজুর 🚃 সাহাবাদেরকে তাঁর সঙ্গে চলার জন্য নির্দেশ দিলেন। তাঁরা শুনামাত্রই সাথি হয়ে যাওয়ার জন্য প্রস্তুত হয়ে গেলেন। আর বদর নামক স্থানে পৌছে গেলেন। আবূ সুফিয়ান মক্কা থেকে বের হয়ে মাত্র মাররুজ জাহরান নামক স্থানে পৌছে ছিল। তখন হঠাৎ তার মনের মধ্যে মুসলমানদের প্রতি ভয় ভীতির সঞ্চার হয়ে গেল। তবে সে কামনা করছিল যে, হুজুর 🏬 যদি ওয়াদার ক্ষেত্রে না আসেন তাহলে অভিযোগটা তাঁর উপর থাকবে। আর আমি লড়াই করা থেকে বেঁচে গেলাম। তাই সে মনে করল আমার জন্য সৈন্য বাহিনীকে মক্কায় ফেরত নিয়ে যাওয়াটাই সমীচীন। ঘটনাক্রমে তার সাথে নুআইম ইবনে মাসউদ আশজায়ীর সাক্ষাৎ হয়ে যায়, যে মক্কা থেকে ওমরা পালন করে ফেরত আসছিল। আবৃ সুফিয়ান তাকে বলল, আমি মুহাম্মদ ও তাঁর সাথিদেরকে এই প্রতিশ্রুতি দিয়ে আসছিলাম যে, বদরের মেলার মৌসূমে আগামী বৎসর আমাদের ও তোমাদের মধ্যে যুদ্ধ হবে। কিন্তু এই বৎসরটি দুর্ভিক্ষের। এ রকম সময় যুদ্ধ করা উচিত নয়। এখন আমার এটাই উত্তম মনে হচ্ছে যে, আমি মক্কায় ফেরত চলে যাবো। তবে আমি এ কথাটা পছন্দ করি না যে, মুহাম্মদ তো প্রতিশ্রুত ক্ষেত্রে এসে পৌছে যাবে। আর আমি পৌছতে পারবো না। এতে মুসলমানদের দুঃসাহস আরো অধিক বেড়ে যাবে। তাই ভালো হবে এটাই যে, হে নুআইম! তুমি মদিনায় গিয়ে মুসলমানদের মধ্যে এ কথা ছড়িয়ে দিবে যে, মক্কার কুরাইশগণ তোমাদের মোকাবিলা করার জন্য এক বিশাল বাহিনী প্রস্তুত করেছে, যাদের প্রতিরোধ তোমরা করতে পারবে না। তাই তোমাদের যুদ্ধের জন্য বের না হওয়াটাই উত্তম হবে। ফলে মুসলমানরা এ রকম সংবাদে ভীত-সন্ত্রস্ত হয়ে যাবে এবং তাদের সাহস ভেঙ্গে যাবে। আর ভয়ের কারণে যুদ্ধের জন্য বের হবে না। আর আবু সুফিয়ান নুআইম ইবনে মাসউদকে একথা বলল যে, এই কাজের বিনিময়ে আমি তোমাকে দশটা উট দেব। নুআইম পুরস্কারের লোভে মদিনায় পৌছে গিয়ে দেখল যে, মুসলমানগণ আবৃ সুফিয়ানের প্রতিশ্রুতি অনুযায়ী বদরে যাওয়ার প্রস্তুতি নিচ্ছে। নুআইম তাদেরকে বলল, মক্কার লোকেরা তোমাদের মোকাবিলার জন্য বিরাট বাহিনী তৈরি করছে। সুতরাং তোমাদের যুদ্ধ না করাটাই শ্রেয় হবে। নুআইম বলল, দেখ! ওহুদের বৎসর কুরাইশের লোকেরা তোমাদের ঘরে এসে তোমাদেরকে কতল করে গেছে এবং কোনো পরিবার হতাহত থেকে খালি নেই। এরপরও যদি তোমরা নিজেদের এলাকা ছেড়ে যুদ্ধ করতে যাও, তবে আমি কসম খেয়ে বলছি যে, তোমাদের মধ্যে একজন ব্যক্তিও প্রাণে বেঁচে মদিনায় ফেরত আসতে পারবে না। এ কথা ওনার পর حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ - युजलमानरफत मर्रा छरात अतिवर्ल क्रमानी जान (वर्ष शिष्ट । आत ठाता वलरू लागलन অর্থাৎ, আল্লাহ আমাদের জন্য যথেষ্ট এবং উত্তম কর্ম সম্পাদনকারী। আর আল্লাহ যাদের কর্ম সম্পাদনকারী হয়ে যান তাদেরকে বড় থেকে মহা বড় কোনো বাহিনীও কোনো ক্ষতি করতে পারে না। আর আল্লাহর রাসূল 🚃 ইরশাদ করলেন, শপথ ঐ খোদার যার হাতে আমার প্রাণ, আমি অবশ্যই তাদের মোকাবিলায় বের হবো যদিও আমার একাই বের হতে হয়। অতঃপর विन वमत अियूर्थ तुख्याना श्लन, जात नर्म शिलन मखत कन माश्री। याता وَعَمْ الْوَكِيْلُ वर्णन याक्शिलन। তিনি বদরে পৌছে আটদিন পর্যন্ত সেখানে আবৃ সুফিয়ানের অপেক্ষায় অবস্থান করলেন। কিন্তু আবৃ সুফিয়ান আসলো না এবং কোনো যুদ্ধও হলো না। এই দিনগুলোতে বদরে মেলা লেগেছিল। মুসলমানরা সেখানে কেনাবেচা করেছেন এবং খুবই লাভবান হয়েছেন। তাঁরা মুনাফা গ্রহণ করে মঙ্গলের সহিত মদিনায় প্রত্যাবর্তন করেছেন। এই ঘটনাকে গাজওয়ায়ে বদরে সুগরা বলে। আর ওহুদের পূর্বে যে যুদ্ধটি সংঘটিত হয়েছিল তাকে গাজওয়ায়ে বদরে কুবরা বলে।

–[মা'আরিফে ইদ্রিসিয়া খ. ২, পৃ. ৯৫–৯৭]

১৭৬. হে রাস্ল আর তারা যেন তোমাকে চিন্তানিত করে না তোলে। ইয়ার যবর ও যা বর্ণের পেশের সাথে, যেরের সাথে এবং ইয়ার যবর ও যা বর্ণের পেশের সাথে, র্নির করের দিকে ধাবিত হয় তথা কুফরের সহায়তা করে তাতে দ্রুত গতিতে পতিত হয় আর তারা হচ্ছে মক্কাবাসী কাফেররা বা মুনাফিকরা অর্থাৎ তাদের কুফরের কারণে আপনি চিন্তাগ্রস্ত হবেন না। তারা কখনো আল্লাহর কোনো ক্ষতি করতে পারবে না, তাদের কর্মকাণ্ডের দ্বারা; বরং তারা নিজেরাই নিজেদের ক্ষতি করছে। আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা তাদেরকে আথিরাতে কোনো কল্যাণের অংশ না দেওয়া অর্থাৎ বেহেশত না দেওয়া। এজন্যই তাদেরকে সাহায্য থেকে বঞ্চিত রেখেছেন এবং তাদের জন্য রয়েছে দোজখের কঠিন শান্তি।

১৭৭. নিশ্চয় যারা ঈমানের পরিবর্তে কুফর খরিদ করে নিয়েছে তথা ঈমানের বদলে কুফরকে গ্রহণ করেছে [তারা] তাদের কৃফর দারা আল্লাহর বিন্দুমাত্রও ক্ষতি করতে পারবে না। এবং তাদের জন্য অত্যন্ত যন্ত্রণাদায়ক শান্তি রয়েছে। ১৭৮. كَا ، ق يَا ، قالَ وَلاَ تَحْسَبَنَ - এর সাথে আর কাফেররা যেন এই ধারণা না করে যে আমি তাদেরকে যে অবকাশ দেই তা তাদের জন্য কল্যাণকর তথা আমার অবকাশ তাদের দীর্ঘজীবন ও শাস্তি প্রদানে বিলম্বকে যেন কল্যাণকর মনে না করে নিজেদের জন্য। ८८ -এর কেরাত অনুযায়ী (إِنَّكَ) -এর ুঁ। তার মা'মূলসহ দুই মাফউলের স্থলবতী হিন্দেই র ফে'লের আর র এর কেরাত অনুযায়ী اَزُ তার মা'মূলসহ ゾ -এর এর দ্বিতীয় মাফউলের স্থলবর্তী। <u>আমি তো</u> তাদেরকে এজন্য অবকাশ দেই যাতে তারা পাপে অধিক নাফরমানি করার মাধ্যমে উনুতি লাভ করতে পারে। আর তাদের জন্য রয়েছে অত্যন্ত অপমানজনক তথা আখিরাতে অপমানযুক্ত শান্তি।

الْ الْ الْحَارِنَ الْ الْمَاءِ وَكُسْرِ الْزَايِ وَنَ حَزَنَهُ لُغَةً فِي وَهُمْ الْمَاءِ وَكُسْرِ الْزَايِ وَنَ حَزَنَهُ لُغَةً فِي الْحُفْرِ الْذَيْنَ يُسَارِعُونَ فِي الْحُفْرِ الْمُكَفِّرِ يَعَا بِنُصْرَتِهِ وَهُمْ أَهْلُ مَكَّةً أَوِ الْمُنَافِقُونَ أَيْ لاَ تَهْتَمُّ لِكُفْرِهِمْ مَكُةً أَوِ الْمُنَافِقُونَ أَيْ لاَ تَهْتَمُّ لِكُفْرِهِمْ مَكَّةً أَوِ الْمُنَافِقُونَ أَيْ لاَ تَهْتَمُّ لِكُفْرِهِمْ وَلَيْهُمْ لَنْ يَضُرُوا اللّهُ شَينًا بِفِعْلِهِمْ وَاللّهُ اللهُ الل

١٧١. إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرُوا الْكُفْرَ بِالْإِيْمَانِ أَيْ اخَذُوهُ بَدْلَهُ لَنْ يَّضُرُّوا اللَّهَ بِكُفْرِهِمْ شَيْنًا وَلَهُمْ عَذَابُ الْبِيْمُ مُؤْلِمٌ.

١. وَلَا تَحْسَبَنُ بِالْيَاءِ وَالتَّاءِ الَّذِينَ كَفُرُوا انَّمَا نُملِينَ اكْلُمُمُ كَفُرُوا انَّمَا لُهُمْ فَيَرُ وَتَاخِيرِهِمْ خَيرُ لِاعْمَارِ وَتَاخِيرِهِمْ خَيرُ لَا لَهُمْ لَا نُعَلِيرُهُمْ خَيرُ الْاعْمَارِ وَتَاخِيرِهِمْ خَيرُ الْاَنْفُيهِمْ وَانَّ وَمَعْمُولَهَا سُدَّتَ مَسَدًّ الْمَفْعُولُينِ فِي قِرَاءَ التَّحْتَالَةَ فَي الْمُخْرِي التَّحْتَالَةَ فَي وَمَسَدً التَّافِينَ فَي الْاُخْرِي التَّحْتَالَةَ فَي وَمَسَدً التَّافِينَ فَو المَنْفُولِ النَّعْالِينَ الْمُعْلِقُ لَي الْمُحْرَقِ الْمُعْاصِينَ وَلَهُمْ عَذَابُ مَهِينَ فَو الْمُعْلَقِ الْمُعَاصِينَ وَلَهُمْ عَذَابُ مَهِينَ فَو الْمُعَلِقِ فَي الْأُخْرَقِ الْمُعَاصِينَ وَلَهُمْ عَذَابُ مَهِينَ فَو الْمُعَلِقِ فَي الْأُخِرَةِ .

مَا كَانَ اللّهُ لِيدُرُ لِيتُوكَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى مَا انْتُمْ اَيُهَا النّاسُ عَلَيهِ مِنْ إِخْتِلَاطِ الْمُخْلِصِ بِغَيْرِهِ حَتَّى يَمِيزُ بِالتَّخْفِيْفِ وَالتَّخْفِيْفِ وَالتَّشْدِيْدِ يَفَصُلُ الْحَبِيثُ الْمُنَافِقَ مِنَ الطَّيْبِ الْمُؤْمِنِ بِالتَّكَالِيْفِ الشَّاقَةِ الْمَبْيَنَةِ الطَّيْبِ الْمُؤْمِنِ بِالتَّكَالِيْفِ الشَّاقَةِ الْمَبْيَنَةِ لِللَّهِ وَمُا كَانَ اللّهُ لِللَّهِ عَلَى الْغَيْبِ فَتَعْرِفُوا الْمُنَافِقَ مِنْ لِيلَّا لَكُنْ اللّهُ يَجْتَبِي فَتَعْرِفُوا الْمُنَافِقَ مِنْ يَسُلُّ التَّمْيِيزِ وَلَكِنَّ اللّهُ يَجْتَبِي عَلَى الْغَيْبِ فَتَعْرِفُوا الْمُنَافِقَ مِنْ يَسَلَّ فَيَعْرِفُوا الْمُنَافِقَ مِنْ يَسُلَّ فَيُطِيعُهُ عَلَى الْغَيْبِ فَيَعْرِفُوا اللّهِ يَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى حَالِي عَلَى حَالِي عَلَى حَالِي عَلَى عَلَى عَلَى الْفَاقُ فَلَكُمْ الْحَرُّ عَظِيمٌ .

بِمَا اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ فَسَضْلِهُ اَى بِزَكَاتِهِ هُو اَى بِخُلُونَ بِمَا اللهُ مِنْ فَسَضْلِهُ اَى بِزَكَاتِهِ هُو اَى بِخُلُهُمْ مَفْعُولُ ثَانِ وَالسَّمِيْرِ عَلَى النَّمُوصُولِ عَلَى الْفُوقَانِيَّةِ وَقَبْلَ الصَّمِيْرِ عَلَى التَّحْتَانِيَّة عَلَى الْفُوقَانِيَّةِ وَقَبْلَ الصَّمِيْرِ عَلَى التَّحْتَانِيَّة بِلَ السَّمُوتِ وَقَبْلَ الصَّمِيْرِ عَلَى التَّحْتَانِيَّة بِنَ السَّمَالِ يَوْمَ الْقِيلَمَة بِالنَّ يَجْعَلَ حَيَّة بِنَ السَّمُوتِ وَالْارْضِ يَرِثُهُمَ اللهَ يَعْمَلُونَ بِالتَّاءِ وَالْلِهِ الْمَالِ يَوْمَ الْوَلِيمَة بِالنَّيَاءِ وَالْلَهِ بِمَا يَعْمَلُونَ بِالتَّاءِ وَالْلَهِ بِمَا يَعْمَلُونَ بِالتَّاءِ وَالْيَاءِ وَالْيَاءِ فَيْنَاءً وَالْيَاء فَيْنَاء وَاللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ بِالتَّاءِ وَالْيَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء وَاللّه بِمَا يَعْمَلُونَ بِالتَّاءِ وَالْيَاء وَالْيَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء وَاللّه بِمَا يَعْمَلُونَ بِالتَّاء وَالْيَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء وَاللّه بِمَا يَعْمَلُونَ بِالتَّاء وَالْيَاء وَالْيَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء فَيْنَاء وَالْيَاء وَالْيَاء فَيْنَاء وَالْيَاء وَلَا لَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَلَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَلَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَلَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَالْيَاء وَلْيَاء وَالْيَاء وَ

الله لِيكْر لِ ١٧٩ مَا كَانَ اللَّه لِيكْر لِ ١٧٩. مَا كَانَ اللَّه لِيكْر لِ সে অবস্থাতেই রাখবেন হে লোকেরা! যাতে তোমরা রয়েছঃ তথা নিষ্ঠাবান ও অনিষ্ঠাবানের সংমিশ্রণের যে অবস্থাতে তোমরা রয়েছ, যে পর্যন্ত না নাপাককৈ তথা মুনাফিককে পাক তথা মু'মিন থেকে পৃথক করে দেবেন। এ পার্থক্য বিধানকারী কষ্টসাধ্য নির্দেশের মাধ্যমে যেরূপ ওহুদ দিবসে করা হয়েছে। আর আল্লাহ তা'আলা এমন নন যে. তোমাদেরকে গায়বি বিষয়ে অবহিত করবেন যার কারণে তার পৃথকীকরণের পূর্বে তোমরা মুনাফিককে গায়রে মুনাফিক থেকে চিনে নিতে পারবে। তবে আল্লাহ তাঁর রাসুলগণের মধ্যে যাকে ইচ্ছা মনোনীত করেন, অতঃপর তাকে গায়বি বিষয়ে অবগত করেন, যেরূপ তিনি নবী করীম 🕮 কে মুনাফিকদের অবস্থা সম্পর্কে অবহিত করেছেন। অতএব তোমরা আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাসূলের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর যদি ভোমরা ঈমান আন এবং নেফাক থেকে বেঁচে থাক তবে তোমাদের জন্য রয়েছে বিরাট প্রতিদান।

১৮০. يُا عَجْسَبَنَّ -ইয়া ও -এর সাথে তারা যেন এমন ধারণা না করে যারা কার্পণ্য করে সে বিষয়ে, ল্লাহ যা তাদের দান করেছেন। নিজের অনুগ্রহে যে, এই কার্পণ্য তাদের জন্য মঙ্গলজনক হবে। ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّ দ্বিতীয় মাফউল হয়েছে مَوْرُ - خَيْرًا لَهُمْ যমীরটি الْذَيْنَ বা পার্থক্যের জন্য। আর প্রথম মাফউল الْذَيْنَ -এর পূর্বে উহা রয়েছে عَصِيبَنَ -এর কেরাতানুযায়ী, আর যমীরে ফসলের পূর্বে উহ্য হবে 🗓 -এর কেরাত অনুযায়ী; বরং এটা তাদের জন্য একান্তই ক্ষতিকর প্রতিপনু হবে। সে সমস্ত ধন সম্পদকে তথা জাকাতের সম্পদকে কিয়ামতের দিন তাদের গলায় বেড়ি বানিয়ে পরানো হবে। তাদের মালকৈ সর্প বানিয়ে তাদের গর্দানে দেওয়া হবে যে সর্প তাদেরকে ছোবল মারতে থাকবে। যেরূপ হাদীস শরীফে এসেছে। আর আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে তার প্রকৃত স্বতাধিকারী একমাত্র আল্লাহ তা আলা তথা আসমান ও জমিনবাসী ধ্বংস হয়ে যাওয়ার পর তিনিই এসবের উত্তরাধিকারী হবেন। আর আল্লাহ তা'আলা তাদের বা তোমাদের যাবতীয় কার্যাবলি সম্পর্কে খবর রাখেন। (﴿ وَعَمَالُونَ ﴾ -এর মধ্যে এটি ও এটি -এর সাথে উভয় কেরাত রয়েছে সতরাং তিনি তোমাদেরকে প্রতিদান দেবেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

مَا كَانَ. اللّهُ: فَوْلُهُ مَا كَانَ اللّهُ لِيذُرَ اللّهُ لِيذُرَ اللّهُ لِيذُرَ اللّهُ لِيذُرَ اللّهُ لِيذُر قَوْلُهُ عَلَى اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعَمَ عَلَى لِيذُرَ اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعَمَ عَلَى لِيذُرَ اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعِمَ عَلَى لِيذُرَ اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعَمَ عَلَى اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعَمَ عَلَى اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعَمَ عَلَى اللّهُ مُويِّدًا لِيذُرَ المُؤْمِنِيْنَ وَعَمَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

١٨١. لَقَدْ سَمِعَ اللُّهُ قَوْلَ الَّذِيْنَ قَالُوا إِنَّ الله فَقِيرُ وَنَحِنَ أَغِنِياً وَهُمَ الْيَهُودُ قَالُوهُ لَمَّا نَزَلَ مَنْ ذَا الَّذِي يُقَرِضُ اللُّهُ قَرْضًا حَسنًا وَقَالُوا لَوْ كَانَ غَنِيًّا مَا استَقْرَضْنَا سَنَكْتُبُ نَامُرُ بِكِلْتِهِ مَا قَالُوْا فِيْ صَحَائِفِ اعْمَالِهِمْ لِيُجَازُوا عَلَيْهِ وَفِيْ قِرَاءَةٍ بالياء مَبْيِنًا لِلْمَفْعُولِ وَ نَكْتُبُ قَتْلُهُمْ بِالنَّصْبِ وَالرَّفْعِ الْأَنْبِيَّاءَ بِغَيْرِ حَقَّ وَّيَكُولُ بِالنُّونِ وَالْيَاءِ أَي اللُّهُ لَهُمْ فِي الْأَخِرَة عَلَى لِسَانِ المَلْئِكَةِ ذُوْقُوا عَذَابَ الْحَرِيثِي النَّارِ .

অনুবাদ

১৮১. নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা আলা তাদের কথা শুনেছেন্ যারা বলেছে যে, আল্লাহ হচ্ছেন ফকির আর আমরা ধনী। আর তারা হলো ইহদিরা الله قَرْضُ الله عَرْضُ الله عَرْضُا যখন নাজিল হলো তখন তারা এ উক্তিটি করেছে আর বলেছে, যদি তিনি ধনী হতেন তবে আমাদের নিকট ঋণ চাইতেন না। আমি তাদের এ কথা, যা তারা বলেছে এবং অন্যায়ভাবে নবীগণকে তাদের হত্যা করার বিষয়টি লিখে রাখব, তথা তাদের আমলনামায় লিখতে [ফেরেশতাদেরকে] নির্দেশ দেবো, যাতে করে এর ভিত্তিতে তাদেরকে শান্তি প্রদান করা যায়। -এর মধ্যে এক কেরাত হুইহু -ও রয়েছে, ১১ -এর সাথে মুজারে মাজহুল। 🚅 কে জবর ও পেশ উভয় সূরতে পাঠ করা হয়েছে। (يَغُولُ) নূন ও ইয়ার সাথে অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা আখিরাতে ফেরেশতাদের জবানে তাদেরকে বলবেন, আস্বাদন কর তোমরা জুলন্ত আগুনের শ্রান্তি।

١٨٢. وَيُقَالُ لَهُمْ إِذَا النَّقُوا فِيْهَا ذَلِكَ الْعَذَابُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيْكُمْ عَبَربِهِما الْعَذَابُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيْكُمْ عَبَربِهِما عَنِ الْإِنْسَانِ لِأَنَّ اكْثَرَ الْأَفْعَالِ تُعَزَّولُ عَنِ الْإِنْسَانِ لِأَنَّ اكْثَرَ الْأَفْعَالِ تُعَزَّولُ مَعْنِ الْإِنْسَانِ لِأَنَّ اكْثَرَ الْأَفْعَالِ تُعَزَّولُ لَهُ عِنْ الْإِنْسَانِ لِأَنَّ اللَّهُ لَيْسَ بِطَلَّامٍ أَيْ بِغِيْو فِي اللَّهُ لَيْسَ بِطَلَّامٍ أَيْ بِغِيْو فَنْهِ وَ فَي عَذْبُهُمْ بِغَيْو فَنْهِ وَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

১৮২. আর তাদেরকে যখন জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে, তখন তাদেরকে বলা হবে, এ শাস্তি হলো <u>তারই প্রতিফল</u> যা তোমাদের হাতে ইতঃপূর্বে পাঠিয়েছে হাত বলে মানুষ বুঝানো হয়েছে। কারণ অধিকাংশ কাজই উভয় হাত দ্বারাই করা হয়ে থাকে। <u>আর এ কথা নিশ্চিত য়ে, আল্লাহ তা'আলা তার বান্দাদের জন্য অত্যাচারী নন</u> য়ে, তিনি তাদেরকে গুনাহ ব্যতীত শাস্তি দেবেন।

১৮৩. اَلَّذِيْنَ পূর্ববর্তী الَّذِيْنَ এর সিফত হয়েছে। <u>যারা</u> হ্যরত মুহামদ ্লালা -কে একথা বলে যে, আল্লাহ তা'আলা আমাদের সঙ্গে তাওরাতে অঙ্গীকার করে রেখেছেন যে, আমরা যেন কোনো রাসলের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন না করি। যে পর্যন্ত তিনি আমাদের নিকট এমন কুরবানি উপস্থিত না করবেন যাকে অগ্নিগ্রাস করে নেবে। সূতরাং আমরা আপনার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করবো না, যে পর্যন্ত আপনি তা আমাদের নিকট না নিয়ে আসবেন। আর কুরবানি বলা হয় যার মাধ্যমে আল্লাহর নৈকট্য লাভ করা যায়, চাই চতুপ্পদ প্রাণী হোক বা অন্য কিছু হোক। কুরবানি যদি মকবুল হতো তবে আসমান থেকে একটি সাদা আগুন নেমে এসে একে জালিয়ে দিত। অন্যথায় তা স্বস্থানে পড়ে থাকত। হযরত মসীহ (আ.) ও হযরত মুহামদ হাতীত বনী ইসরাঈলদের জন্য এরূপ জ্বালানোর নিয়ম ছিল। হে রাসূল= ! আপনি তাদেরকে তিরক্ষারার্থে বলে দিন, নিশ্চয় আমার পূর্বে অনেক রাসূল সুস্পষ্ট নিদর্শনসমূহ তথা মু'জিযাসমূহ নিয়ে এবং তোমরা যা বল তা নিয়ে তোমাদের নিকট এসেছিলেন। যথা-জাকারিয়া ও ইয়াহইয়া (আ.)। অতঃপর তোমরা তাদেরকে হত্যা করে ফেললে। সম্বোধন করা হয়েছে আমাদের নবীর যুগের [ইহুদি] যারা, তাদেরকে: যদিও এ [হত্যাকাণ্ড] কাজটি তাদের পিতা ও পিতামহদের ছিল। কারণ তাদের সেই কাজের এদের প্রতি সম্মতি ছিল। যদি তোমরা এ কথার মধ্যে সত্যবাদী হও যে, মু'জিযা নিয়ে আসার পর ঈমান গ্রহণ করে নিবে, তবে তাঁদেরকে হত্যা করেছিলে কেন?

১৮৪. হে রাস্ল ! এরা যদি আপনাকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে। তবে আপনার পূর্বেও বহু রাসূলকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করা হয়েছে, যারা সুস্পষ্ট নিদর্শনাদি তথা মোজেজাসমূহ অবতীর্ণ গ্রন্থসমূহ যথা— ইবরাহীমের সহীফা এবং দীগুমান গ্রন্থসমূহসহ এসেছিলেন। তিন্ন এক কেরাতে উভয়টিতে তথা الْكُنْبُ । এ الْكُنْبُ । তে لْ বর্ণসহ এসেছে। অর্থাৎ بَالْزُبُ وَ بِالْرُبُ الْمُؤْمِدُ । দীপ্তি গ্রন্থ যেমন— তাওরাত ও ইঞ্জিল। সূতরাং তারা যেরূপ ধৈর্যধারণ করেছেন তেমনি আপনিও ধৈর্যধারণ করুন!

١٨٣. الَّذِيْنَ نَعْتُ لِلَّذِيْنَ قَبْلَهُ قَالُوا لِمُحَمَّدِ إِنَّ اللَّهُ عَهدَ إِلَيْنَا فِي التَّوْرُيةِ ٱلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولِ نُصَدِّقَهُ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ . فَلَا نُؤْمِنُ لَكَ حَتِّى تَأْتِينَا بِهِ وَهُوَ مَا يَتَقَرَّبُ بِهِ اِلَى اللَّهِ تَعَالَى مِنْ نِعَمِ وَغَيْرِهَا فَإِنَّ قُبِلُ حَامَتُ نَارُ بَيْضًاءُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْرَقَتُهُ وَإِلَّا بَقِي مَكَانَهُ وَعَهِدَ إِلَى بَنِيْ اِسْرَائِيْلَ ذٰلِكَ اِلَّا فِي الْمُسِيْحِ وَمُحَمَّدٍ عَلِيَّ قَالَ تَعَالَى قُلُّ لَهُ تُوبِيخًا قَدْ جَاءكُمْ رَسُلُ مِنْ قَبْلِيْ بِالْبَيِّنْتِ بِالْمُعْجِزَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمُ كَزُكْرِياً وَيَحْلِي فَقَتَلْتُمُوهُمُ وَالْخِطابَ لِمَنْ فِي زُمَنِ نَبِيِّنَا وَإِنْ كَانَ الْفِعْلَ لِأَجْدَادِهِمْ لِرَضَاهُمْ بِهِ فَلِلَمَ قَتَلَتُمُوهُمْ إِنْ كُنتُمْ صَدِقِينَ فِي أَنَّكُمْ تُؤْمِنُونَ عِنْدَ الْإِتْيَانِ بِهِ.

النَّهُ وَ النَّهُ وَ الْمَا الْمَعْجِزَاتِ وَالنَّهُ وَ الْمَعْجِزَاتِ وَالنَّهُ وَ الْمَعْجِزَاتِ وَالنَّهُ وَالْكِتْبِ وَفِي وَالنَّهُ وَالْكِتْبِ وَفِي وَالنَّهُ وَالْكِتْبِ وَفِي قِرَاءَةٍ بِإِثْبَاتِ الْبَاءِ وَفِيْهِ مَا الْمُنِيْدِ وَفِيْهِ مَا الْمُنِيْدِ الْوَاضِح هُو التَّوْدُنةُ وَالْإِنْجِيْلُ فَاصْبِرُ وَالْمَا صَبُرُوا.

# তাহকীক ও তারকীব

ত্ত্ত অর্থ ব্যবহৃত। قوله دُوقُوا عَفَابُ الْحَرِيقِ অর্থ ব্যবহৃত। مَرْبِق অর্থ ব্যবহৃত। مَرْبِق অর্থ ব্যবহৃত। مَوْلُمُ الْبِيمُ অর্থ ব্যবহৃত। مَوْلُمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الْعَرِيقِ वर्ष- দশ্বকারী।

عُوْمُ : এতে ইশারা করা হয়েছে যে, کگر মুবালাগার সীগাহটি ইসমে ফায়েলের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। পবিত্র ব্যবহার অনেক জায়গাতেই মুবালাগার সীগাহ ইসমে ফায়েলের অর্থে ব্যবহার করা হয়েছে।

- هُمَانَةً - الْبَيْنَاتُ وَالْبُيْنَاتُ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنَاتُ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنَاتُ وَالْبُيْنَاتُ وَالْبُيْنِ وَالْبُعِينِ وَالْبُيْنِ وَلِيْنِ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنِ وَالْبُيْنِ وَالْمُعْمِينِ وَلِمِنْ وَلِمِنْ وَالْمُعْلِقِينِ وَالْمُعْلِقِينَالِيْنِ وَالْمُعْلِقِينِ وَالْمُعْلِقِينِ وَالْمُعْلِقِينِ وَالْمُعْلِقِينَالِي وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِينَالِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِينَاتُ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِينَالِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمِنِي وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعْلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمِعِينِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِم

ইমান যাজ্জাজ (র.) বলেন, যে কোনো হেকমত বা প্রজ্ঞাপূর্ণ গ্রন্থকে زَبُرُ وَرَدُور ا তখন زَبُرُ وَاللهُ তথা ধমক প্রদান থেকে

উত্তব হওয়াটা অধিকতর সামজ্ঞস্যপূর্ণ হবে। গ্রন্থ বা কিতাবকে এই জন্য যাবৃর বলা হয়। কারণ তাতে খেলাফে হক থেকে

ধমক প্রদান করা হয়ে থাকে। এ হিসেবেই হয়রত দাউদ (আ.)-এর উপর অবতারিত কিতাবকেও যাবৃর নামে নামকরণ করা

হয়েছে। কারণ তাতেও অধিক পরিমাণ ধমকি ও ভীতিপ্রদ কথা এবং উপদেশ বাণী ছিল। হয়রত ইবনে আক্রাস (রা.) দিসহ

بالرَبُرِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ و

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের যোগসূত্র: সূরা আলে ইমরানের শুরুতে ইহুদিদের বদভ্যাস ও দৃষ্কর্মের যে আলোচনা চলছিল এখান থেকে পুনরায় সে আলোচনা প্রত্যাবর্তন করা হয়েছে। উল্লিখিত আয়াতগুলোর অধিকাংশই এই বিষয় সম্পর্কিত। তবে মাঝখানে রাসূলে কারীম ত্রুত্র ও মুসলমানদের প্রতি সান্ত্বনা ও উপদেশমূলক আলোচনা সন্নিবেশিত হচ্ছে। –[মা আরিফুল কুরআন]

ইমাম রাযী (র.) লিখেন, আল্লাহ পাক পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে তার রাস্তায় জান−মাল কুরবানি করার নির্দেশ দিয়ে ছিলেন। আলোচ্য আয়াতগুলোতে ইহুদিদের হুজুর -এর নবুয়তের ব্যাপারে কতিপয় সন্দেহের কথা উল্লেখ করা হয়েছে।
—[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পু. ১২১]

# : قُولُهُ لَقَدْ سَمِعَ اللَّهِ قُولُ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهِ فَقِيدٌ وَنَحْنَ اغْنِياً •

**আয়াতের শানে নুযৃপ** : মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক, ইবনে জারীর ও ইবনে আবী হাতিম হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর সূত্রে শিখেন, রাসূলুল্লাহ 🚃 হযরত আবূ বকর সিদ্দীক (রা.)-কে বনী কায়নুকার ইহুদিদের কাছে একটি চিঠি দিয়ে পাঠান। চিঠিতে ভাদেরকে ইসলাম গ্রহণ, নামাজ পড়া, জাকাত প্রদান এবং আল্লহর জন্য কর্জে হাসানা তথা আল্লাহর রাহে দান খয়রাত করার 🖛 দাওয়াত দিলেন। নির্দেশ মোতাবেক হযরত আবৃ বকর একদিন ইহুদিদের মাদরাসায় যান। সেখানে গিয়ে তিনি দেখলেন, 🚾 🖚 ইহুদি একজন লোকের নিকট সমবেত হয়ে আছে। আর সে ছিল ফাখখাস বিন আযুরা নামক এক ইহুদি। যে ইহুদিদের ত্মমাদের একজন ছিল এবং তার সঙ্গে আরো একজন আলেম ছিল যার নাম ছিল উশাই। হ্যরত আবু বকর (রা.) ক্রিবাসকে বললেন, আল্লাহকে ভয় কর, আর মুসলমান হয়ে যাও। আল্লাহর কসম তোমরা অবশ্যই এ কথা জান যে, মুহামদ 😂 **বান্তা**হর রাসূল, যিনি আল্লাহর তরফ থেকে সত্য নিয়ে আগমন করেছেন। আর তাঁর আলোচনা তোমাদের নিকট ভাওরাতের মধ্যে লিখাও রয়েছে। সুতরাং তাঁর প্রতি ঈমান নিয়ে আস এবং তাকে মেনে নাও, আর আল্লাহকে কর্জে হাসানা দান 🕶 । আল্লাহ তোমাদেরকে জান্নাতে প্রবেশ করিয়ে দিবেন এবং তোমাদেরকে ডবল ছওয়াব প্রদান করবেন। ফাখখাস **ৰুলন, আৰু** বকর! তুমি বলছ যে, আমাদের প্রভু আমাদের কাছে আমাদের মাল ঋণ চাচ্ছেন, ঋণ তো গরিব ধনীর কাছে চায়। সুকরাং তোমার কথা যদি সত্য হয় তাহলে আল্লাহ ফকির হলেন আর আমরা ধনী। আল্লাহ তো নিজে সুদ দিতে নিষেধ করেন, অবচ তিনি আমাদেরকে সুদ [দান খয়রাতের বর্ধিত হারে ছওয়াব] দিবেন। তিনি যদি ধনী হতেন, তবে আমাদেরকে সুদ দিতেন ना। এ কথা তনে হযরত আবূ বকর (রা.)-এর রাগ এসে গেল। তিনি ফাখখাসের মুখে সজোরে চড় মেরে দিলেন্। আর ক্রালেন, ঐ সন্তার কসম যার হাতে আমার প্রাণ, যদি তোমাদের সাথে আমাদের শান্তি-চুক্তি না হতো তবে হে আল্লাহর দুশমন! ব্দমি তোমার গর্দান কেটে ফেলতাম। ফাখখাস রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর নিকট এসে বিচার দিল যে, দেখ মুহাম্মদ! তোমার সাথি **আমার সঙ্গে কি** ব্যবহার করেছে? হুজুর 🚃 হ্যরত আবূ বকর (রা.)-কে জিজ্ঞাসা করলেন, তুমি এ রকম কাজ কেন করলে? 🏞 বাবৃ বকর (রা.) আরজ করলেন, হে আল্লাহর রাসূল 🏬 ! এই খোদার দুশমন মারাত্মক জঘন্যতম উক্তি করেছিল। সে

বলেছিল, আল্লাহ হলেন ফকির, আর আমরা ধনী। এ কথা শুনে আমার রাগ এসে গেছে, এই জন্য আমি তার মুখে চড় মেরেছি। ফাখখাস হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর এ কথা অস্বীকার করে দিল। আর হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর নিকট কোনো সাক্ষী প্রমাণ ছিল না] এর উপর আল্লাহ পাক ফাখখাসের কথার প্রতিবাদে এবং হযরত আবৃ বকর (রা.) -এর সত্যায়নে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করলেন। ইকরামা, সূদী ও মুকাতিল অনুরূপই বলেছেন। -(তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৪৩৬-৩৭)

এই আয়াতে ইহুদিরা হজুর == -এর নবুয়তের অস্বীকার করেছে। কারণ তাদের দৃষ্টিতেও আল্লাহ তো কারো মুখাপেক্ষী নন, তাহলে তার অন্যের কাছে কর্জে হাসানা অবশ্যই মিথ্যা হবে। এ রকম কথা কুরআনে হওয়ার কথা নয়। তাই এতে প্রমাণিত হচ্ছে, এ কথা হযরত মুহামদ == নিজ তরফ থেকে মিথ্যা বলেছেন। مُورُّ بَالْكُمْ তাদের এই অহেতুক প্রমাণিটি যেহেতু সুস্পষ্ট রূপে বাতিল ছিল তাই কোনো উত্তর দেওয়ার প্রয়োজন পড়ে না। কারণ জাকাত ও সদকা সংক্রান্ত আল্লাহর নির্দেশ তার কোনো লাভের জন্য নয়; বরং যারা মালদার তাদের পার্থিব ও আখিরাতের ফায়দার জন্য ছিল; কিন্তু কোনো কোনো ক্ষেত্রে বিষয়টিকে আল্লাহকে ঋণদানের শিরোনামে এজন্য উল্লেখ করা হয়েছে যে, যাতে এ কথা বুঝা যায় যে, যেভাবে ঋণ পরিশোধ করা প্রত্যেক ভদ্রলোকের জন্য অপরিহার্য সন্দেহাতীত হয়ে থাকে। তেমনিভাবে যে সদকা মানুষ দিয়ে থাকে তার প্রতিদানও নিজ দায়িত্বে দিয়ে দিবেন।

: قَوْلُهُ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَينَا ٱلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِبَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ . الخ

আয়াতের যোগসূত্র: আলোচ্য আয়াতটি ইহুদিদের হুজুরের নবুয়তের উপর আরোপিত দিতীয় একটি সন্দেহের অবসান হিসেবে অবতীর্ণ হয়েছে। তারা বলেছে, আল্লাহ পাক আমাদের সাথে অঙ্গীকার করেছেন যে, আমরা এমন কোনো রাসূলের বিশ্বাস স্থাপন করব না যতক্ষণ না সে এ রকম কুরবানি নিয়ে আসবে যাকে অগ্নি খেয়ে ফেলে। আর হে মুহাম্মদ ====! আপনি সেই মুজেজা দেখাতে পারছেন না। সুতরাং এতে বুঝা যাচ্ছে আপনি নবী নন।

আয়াতের শানে নুযুল: হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, আলোচ্য আয়াতটি কা'আব ইবনে আশরাফ, কা'আব ইবনে আসাদ, মালেক ইবনে সায়ফ, ওয়াহাব ইবনে ইয়াহুদা, যায়েদ ইবনে তাবুব ও ফাখখাস ইবনে আযুরা প্রমুখ ইহুদিদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। তারা হুজুর = এর কাছে এসে বলল, হে মুহাম্মদ = । আপনি মনে করেন, আপনি আল্লাহর রাসূল এবং আপনার উপর তিনি একটি কিতাবও অবতীর্ণ করেছেন। অথচ আল্লাহ আমাদের সাথে তাওরাতে অঙ্গীকার করেছেন যে, আমরা কোনো রাসূলের প্রতি ঈমান আনবো না। যতক্ষণ না তিনি এমন কুরবানি নিয়ে আসবেন মুজিয়া হিসেবে যাকে অগ্নি গ্রাস করে ফেলবে। আর তার আওয়াজ হবে কম, নাজিল হবে আকাশ থেকে। যদি আপনি আমাদের কাছে এটা নিয়ে আসতে পারেন, তবে আমরা আপনার প্রতি ঈমান নিয়ে আসবো। অতঃপর তাদের প্রতিবাদে আয়াতটি নাজিল হয় যে, ইতঃপূর্বে তো ঈসা ও মুহাম্মদ ব্রুতীত অনেক নবী রাসূল অতিবাহিত হয়েছেন। তারা তো এ রকম মুজিয়া তোমাদেরকে দেখিয়েছেন, এরপরও তোমরা তাদের প্রতি ঈমান আনবে দূরের কথা তাদের অনেককে হত্যা করেছ। যেমন- হযরত জাকারিয়া ও ইয়াহইয়া (আ.)। সূতরাং তোমাদের এ দাবি ভিত্তিহীন, পাশ কেটে যাওয়ার ছল-চাতুরী মাত্র।

হযরত আতা (র.) বলেন, বনী ইসরাঙ্গলের লোকেরা আল্লাহর জন্য প্রাণী জবাই করে এর আতুড়ী ও পাকস্থলীর পাতল চর্বির আবরণ ও ভালো মাংসকে একটি ঘরের মাঝখানে রেখে দিত, আর ছাদ খোলা থাকত। অতঃপর নবী ঘরের মধ্যে আল্লাহর কাছে দোয়া করতেন। আর বনী ইসরাঙ্গলের লোকেরা ঘরের বাহিরে দাঁড়িয়ে থাকত ঘরের চতুর্পাশে। তারপর আসমান থেকে একটা সাদা আগুন অবতীর্ণ হতো। যার আওয়াজ থাকত ক্ষীণ এবং কোনো ধুয়া থাকত না তাতে। আর এ আগুনটি ঐ কুরবানির বস্তুটিকে গ্রাস করে ফেলতো।

ইহুদিদের এ দাবি সম্পর্কে ওলামায়ে কেরামের দু'রকম মতামত পাওয়া যায়। যথা–

এক. ইমাম সৃদী (র.) বলেন, এ কথা তাওরাতে ছিল বটে, তবে শর্তের সহিত যে, এই মোজেজাটা হযরত ঈসা (আ.) ও হযরত মুহামদ্ ্র্র্র এর হবে না।

দুই. তাদের এ দাবিটা সম্পূর্ণ মিথ্যা। তাওরাতে এ রকম কোনো কথা ছিল না। ইহুদিদের মিথ্যা বলা ও সত্য গোপন ক**রার** কথা সুবিদিত। —[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ১২৬]

এই আয়াতের মধ্যে রাস্লুল্লাহ — কে সান্ত্রনা দেওয়া হচ্ছে বে, এদের অস্বীকার করার কারলে আপনি মনকুণ্ণ হবেন না। কেননা নবী না মানার বিষয়টা নতুন কিছু নয়, অস্বীকার করার ব্যাপারটা পূর্বের নবীদের সাথেও হয়ে আসছে।

নিশ্য কিয়ামতের দিন তোমাদেরকে পরিপূর্ণ ফল দেওয়া হবে। তথা তোমাদের আমলের প্রতিদান দেওয়া হবে। অতঃপ<u>র</u> যা<u>কে দোজখ হতে দূরে রাখা হবে</u> এবং বেহেশতে প্রবেশ করানো হবে সেই সফলকাম হবে. তথা সে তার চূড়ান্ত অভীষ্ট পাবে। আর পার্থিব জীবন তথা পার্থিব জীবনের জীবন যাত্রা ধোঁকার ভোগ্যবস্তু ছাড়া কিছু না তথা বাতিল পণ্য ছাড়া কিছুই না, যা থেকে খুবই কম উপকৃত হওয়া যায়। অতঃপর ধ্বংস হয়ে যায়।

. ١٨٦ ১৮৬. <u>অবশ্য তোমাদেরকে তোমাদের ধনসম্পদে</u> তার ফরজসমূহ ও বিপদ-বালা দিয়ে এবং জনসম্পদে ইবাদৃত ও মসিবত দিয়ে <u>পরীক্ষা করা হবে ا</u> نَبِيلُون -এর মধ্যে পরস্পর তিনটি নূন একত্র হওয়ার কারণে রফার [পেশের] চিহ্ন নূনকে এবং দুই সাকিন একত্র হওয়ার কারণে বহুবচনের যমীর (,) ওয়াওকে বিলুপ্ত করা হয়েছে। এবং তোমরা পূর্ববর্তী আহলে কিতাব তথা ইহুদি ও খ্রিস্টান এবং আরবের মুশরিকদের তরফ থেকে অবশ্য বহু কষ্টদায়ক কথা তথা গালিগালাজ এবং তোমাদের মহিলাদের সাথে প্রেমযুক্ত কবিতা শ্রবণ করবে। আর · যদি এতে ধৈর্যধারণ কর এবং আল্লাহকে ভয় করতে থাক তবে নিশ্চয় তা হবে সৎসাহসের কাজ, তথা ঐসব উদ্দিষ্টের অন্তর্ভুক্ত হবে যার প্রতি অভিপ্রায় করা হয় তা ওয়াজিব হওয়ার কারণে।

> ১৮৭. আর স্বরণ কর ঐ সময়ের কথা যথন আল্লাহ তা আলা আহলে কিতাবদের কাছ থেকে অঙ্গীকার গ্রহণ করলেন তাওরাতে যে, তোমরা এই কিতাবখানি মানব জাতির নিকট প্রকাশ করবে এবং তা গোপন করবে না [ফে'ল দুটির মধ্যে 🖒 ও 🏒 -এর সাথে] তখন তারা তাকে তথা উক্ত অঙ্গীকারকে নিজেদের পেছনে ফেলে রাখল যে, তার উপর আমল করলো না, আর হীন মূল্যে একে বিক্রি করল। অর্থাৎ জ্ঞানে তাদের নেতৃত্ব থাকার কারণে তাদের নিমশ্রেণির লোকদের কাছ থেকে পার্থিব স্বল্পমূল্য তার বদলে গ্রহণ করল, এবং সেই অল্পমূল্যটুকু হাত ছাড়া হয়ে যাওয়ার ভয়ে তারা সেই অঙ্গীকারকে তাদের উপর গোপন রাখল। অথচ তারা যা ক্রয় করল তা কতইনা নিকুষ্ট।

১٨٥ ১৮৫. প্রাণী মাত্রই মৃত্যুর স্বাদ ভোগ করতে হবে এবং كُلُ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمُوْتِ وَإِنْمَا تُوفُونَ أَجُورِكُم

ن النَّارُ وادَّخِيلُ الْبَجِّنُ للُوْبِهِ وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا أَي الْعَيْشُ فِيهَا إِلَّا مَتَاعَ الْغُرُورِ الْبَاطِلِ يُتَمَتُّعُ بِهِ قَلْبِلًّا ثُمُّ يَغْنِي.

لُونَّ حُذِفَ مِنْهُ نُونُ الرَّفْعِ التَّوَالِي النُّونَاتِ وَالْوَاوَ وَضَهِيرُ الْجَعْمِعِ لِالْتِعْمَاءِ السَّاكِنَيْنِ لَتُخْتَبُرُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ بِالْفُرائِضِ لهَا الْجَوَائِثَ وَأَنْفُسِكُمْ بِالْعِبَادَاتِ وَالْبَلَاءِ لُتَسْمَعُنَّ مِنَ الْذِينَ أُوتُوا الْكِتُبَ مِنَ فَبْلِكُمْ الْبَهُوْدُ وَالنَّصَارِي وَمِنَ الَّذِينُ أَشُرَّكُوا مِنَ الْعَرَبِ أَذَى كَثِيرًا مِنَ السُّبِ وَالطُّعَينَ بِ بِنِسَائِكُمْ وَإِنَّ تَصْبِرُوا عَلَى **دَلِكَ** وَتُنَتَّقُوا اللَّهَ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمَ الْأُمُورِ أَى مِنْ مُغْرُومًا تِهَا الَّتِي يَعْزُمُ عَلَيْهَا لِوَجُوبِهَا ..

١٨٧. وَ اذْكُرُ إذْ اخَذَ اللَّهُ مِيْتُنَاقُ الَّذِيْتُ لَوْتُهُ عِلَى اللَّهِ مِنْ الْمُوتُوا كتب أي العبهد ع لِتُبَيِّنُنَّهُ أَي الْكِتَابَ لِلنَاسِ ولاي بالتُّاءِ وَالْيَاءِ فِي الْفِعْلَيْنِ فَ ليشكاقَ وَرَاءَ ظَلَهُ وَرِهِمْ فعلم ي الدُّنْيَا مِنْ سَفَلَتِهِمْ بِرِياسَتِهِمْ فِي **العِ** تَمُوهُ خَوْنَ فَوْتِهِ عَلَيْنِهِمْ فَبِعْضَ مَ يُشْتُرُونَ شِرَاؤُهُمْ هُذَا .

الْمُطُرِ وَالرِّزْقِ وَالنَّبَاتِ وَغَيْرِهَا وَاللَّهُ عَلَى الْمُطَرِ وَالرِّزْقِ وَالنَّبَاتِ وَغَيْرِهَا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قِدِيْنُ وَمِنْهُ تَعْذِينْ الْكَافِرِيْنَ كُلِّ شَيْ قِيدِيْنَ الْكَافِرِيْنَ وَمِنْهُ تَعْذِينْ الْكَافِرِيْنَ وَالنَّهُ تَعْذِينْ الْكَافِرِيْنَ وَالنَّهُ تَعْذِينْ الْكَافِرِيْنَ وَالنَّهُ تَعْذِينْ الْكَافِرِيْنَ وَالنَّهُ تَعْذِينْ الْكَافِرِيْنَ وَالْمَوْمِنِيْنَ .

ও 🏒 যোগে <u>যারা নিজেদের কৃতকর্মের</u> তথা লোকদেরকে পথভ্রষ্ট করার উপর আনন্দিত হয় এবং না করা বিষয়ের উপর তথা সত্য ধারণের উপর অথচ তারা গোমরাহীতে রয়েছে. প্রশংসা কামনা করে, তারা এমন স্থানে রয়েছে মনে করবেন না যে, যেখান থেকে আখিরাতে শাস্তি থেকে মুক্তি পেয়ে যাবে; বরং তারা এমন স্থানে হবে যেখানে তাদেরকে শাস্তি প্রদান করা হবে, আর তা হচ্ছে দোজখ। قُلُا تُحْسَبُنَّ । তাকিদের জন্য এসেছে। তাতেও পূর্বোক্ত উভয় পদ্ধতি তথা ্র এ ্র এর সাথে পঠিত হবে। <u>আর তাদের</u> জন্য রয়েছে অত্যন্ত যন্ত্রণাদায়ক শান্তি। প্রথম 🔏 এর উভয় মাফউল উহা রয়েছে। যার প্রতি করে 🏒 যুক্ত কেরাত অনুযায়ী আর 🔓 যুক্ত কেরাত অনুযায়ী কেবল দ্বিতীয় মাফউল বিলুপ্ত হবে।

১৮৯. <u>আর আল্লাহর জন্যই হলো আসমান ও জমিনের</u> রাজত্ব অর্থাৎ বৃষ্টির খাজানা, রিজিক ও উদ্ভিদ বৃক্ষাদিসহ প্রভৃতিতে রয়েছে কেবল তাঁরই রাজত্ব। <u>আল্লাহই সর্ববিষয়ে ক্ষমতার অধিকারী।</u> কাফেরদেরকে শান্তি দেওয়া ও মুমিনদেরকে মুক্তি দেওয়ার বিষয়টিও তাঁর পক্ষ থেকেই হয়ে থাকে।

# তাহকীক ও তারকীব

बार केंद्रें हैं विमृत्ती कता, विठाष्ठिक कता त्याक المخبور - فَاضَى مَجْهُولُهُ رَضَاعُ الْغُرُورِ - فَولُهُ رَضَاعُ الْغُرُورِ - فَولُهُ مَتَاعُ الْغُرُورِ - فَالْهُ وَمَرَعَةً - فَارَ مُنَاعُ الْغُرُورِ - فَالْهُ وَمَنَاعُ الْغُرُورِ - فَالْهُ وَمَنَاعُ الْغُرُورِ - فَالْهُ وَمَا اللهِ - فَارَ مُنَاعُ اللهِ - فَالْهُ وَمِنَا اللهِ - فَارَ مُنَاعُ الْغُرُورِ مِنَ الْعُلُومِ وَمِنَا اللهِ اللهِ - فَارَ مُنَاعُ اللهِ - فَارَ مُنَاعُ اللهِ اللهِ اللهِ - فَارَ مُنَاعُ اللهِ اللهِ - فَارَ مُنَاعُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র তারতি ঐ চিরন্তন বাস্তব কথাটা বলা হয়েছে যে, মৃত্যু থেকে কেউই পলায়ন করে বাঁচতে পারবে নাঁ। প্রাণী মাত্রই মৃত্যুর স্বাদগ্রহণ করতে হবে। দুনিয়াতে ভালো মন্দ যে যেরূপ কাজ করেছে তাকে তার ই প্রতিদান দেওয়া যাবে। অতঃপর সফলতার মাপকাঠি বলতে গিয়ে ইরশাদ করেছেন যে, সফলতা হলো মূলত এই যে, যে ব্যক্তি দুনিয়াতে থেকেই তাঁর প্রভুকে সন্তুষ্ট করে নিয়েছে, যার ফলশ্রুতিতে সে জাহান্নামের শান্তি থেকে মুক্তি পেয়ে গেছে। আর জান্নাতে প্রবেশের অনুমতি পেয়ে গেছে। সেই প্রকৃত সফলকাম। পরিশেষে বলা হয়েছে যে, দুনিয়ার জীবন ধোকার সামান, যে ব্যক্তি নিজেকে হেফাজত করে চলে গেছে সেই ভাগ্যবান। আর যে এর ধোকায় গ্রেফতার হয়ে পড়েছে সে নিক্ষল, ব্যর্থ ও মনোরথ।

ا وَوَلَهُ وَلَتَبَلُونَ فِي آمُوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُمْ. (الاية)

ঈমানদারদের পরীক্ষা: মু'মিনদেরকে তাদের ঈমান অনুযায়ী পরীক্ষা করা হবে। এর আলোচনা সূরায়ে বাকারার ৫৫ নং আয়াতে চলে গেছে। আহলে কিতাব ও মুশরিকদের তরফ থেকে কষ্ট পৌছার মর্ম হলো এই যে, মুসলমানদেরকে ওদের তরফ থেকে দীনে ইসলামে তুচ্ছ তাচ্ছিল্যতা, ইসলামের পয়গাম্বরের অবমাননা এবং তাদের গালি−গালাজ, অভিযোগ ও অর্থহীন কথাবার্তা ওনতে হবে। তাই তোমরা তাদের মোকাবিলায় সবর ও ইস্তেকামত অবলম্বন কর। এতে শক্র ও মিত্রতে

রূপান্তরিত হয়ে যাবে।

বহিঃপ্রকাশ। সুতরাং আপনি ক্ষমার সাথে কাজ গ্রহণ করুন!

আয়াতের শানে নুযূল : আলোচ্য আয়াতের তাফসীরে একটি ঘটনাও বর্ণনা করা হয়েছে যে, মুনাফিক নেতা আব্দুল্লাহ বিন উবাই তথনও ইসলাম প্রকাশ করেনি এবং বদর যুদ্ধও অনুষ্ঠিত হয়নি, এমতাবস্থায় নবী করীম হয়রত সা'আদ বিন উবাই তথনও ইসলাম প্রকাশ করেনি এবং বদর যুদ্ধও অনুষ্ঠিত হয়নি, এমতাবস্থায় নবী করীম হয়রত সা'আদ বিন উবাদাকে অসুস্থাবস্থায় দেখতে গেলেন। রাস্তায় এক মজলিসে মুশরিক, কয়েকজন ইহুদি এবং আব্দুল্লাহ বিন উবাই প্রমুখ বসা ছিল। হুজুর এব সওয়ার হতে যে ধুলা—বালি উড়ল এতে আব্দুল্লাহ বিন উবাই অসুন্তষ্টির প্রকাশ করেল। আর রাস্লুল্লাহ তথায় থেমে তাদেরকে ইসলামের দাওয়াতও দিলেন। এর উপর আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই কিছু বেয়াদবিমূলক কথাও বলে ফেলল। সেখানে কিছু মুসলমানও ছিলেন, তারা তার বিপরীত হুজুরের প্রশংসা করলেন। তাদের উভয়ের মধ্যে ঝগড়া সৃষ্টি হয়ে যাওয়ার উপক্রম হয়েছিল। হুজুর তাদের সকলকে নীরব করে দিলেন। অতঃপর হয়রত সাআদের নিকট তশরিফ নিয়ে গেলেন। সেখানে হুজুর সা'আদকেও এই ঘটনাটি শুনালেন। এর উপর সা'আদ (রা.) বললেন, আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই এসব এজন্য করছে যে, আপনার মদিনায় তশরিফ আনার পূর্বে মদিনার লোকেরা তাকে নেতা মানতো। আপনি আসার পর তার সেই নেতৃত্বের স্বপু স্বাদ নই হয়ে গেছে, যার ফলে তার খুবই কট্ট হছে। তার এসব কথা তার অন্তরে পোষিত সে বিদেষেরই

ভিতিবদের ঐ অসীকারের কথা শরণ করিয়ে দিয়েছেন যে, অসীকার তিনি তাদের কাছ থেকে গ্রহণ করেছিলেন। আর তা হচ্ছে এই যে, তাদের কাছ থেকে গ্রহণ করেছিলেন। আর তা হচ্ছে এই যে, তাদের কাছ থেকে অসীকার নিয়েছিলেন যে, তোমরা তাওরাত কিতাবের শিক্ষার প্রচার প্রসার করবে। তাকে গোপন করে রাখবেনা। কিন্তু তারা তাওরাত পিছনে নিক্ষেপ করে ফেলে দিয়েছে। অর্থাৎ এর উপর আমল ছেড়ে দিয়েছে। আর হ্যরত মুহাম্মদ —এর যে গুণাবলি তাওরাতে এসেছে তা গোপন করে রেখেছে। আর এই গোপন করে রাখার বিনিময়ে যৃণ্য বদল তথা কিছু পানাহারের দ্রব্য ও ঘূষ গ্রহণ করেছে। বস্তুত তারা সত্য গোপন করে রাখার বিনিময়ে যা নিজেদের জন্য বেছে নিয়েছে তা খুবই নিকৃষ্ট।

- হযরত কাতাদা (রা.) বলেন, আল্লাহ পাক ওলামাদের কাছ থেকে এই অঙ্গীকার গ্রহণ করেছিলেন যে, যারা যা কিছু জানবে তা অন্যের কাছে গোপন করে রাখবে না। জ্ঞানের কথা গোপন করে রাখা ধ্বংসের কারণ।
- হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বলেন, রাস্লুল্লাহ ইরশাদ করেছেন আল্লাহ পাক আহলে কিতাবদের থেকে এই ওয়াদা
  নিয়েছিলেন যে, আমি তোমাদের কাছে যা কিছু বর্ণনা করবো তা গোপন করবে না। অতঃপর হুজুর

   (আয়াতিটি তেলাওয়াত করলেন।
- হ্যরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণনা করেন, রাসূলুল্লাহ <u></u> ইরশাদ করেছেন, যদি কারো কাছে এমন ইলমের কথা জিজ্ঞাসা করা হয় যা সে জানে, আর সে একে গোপন রাখল তবে তার মুখে কিয়ামতের দিন আগুনের লাগাম পরানো হবে।
  - -[মুসনাদে আহমদ, মুসতাদরাকে হাকিম; জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫৭৬−৭৭. তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৪৪৮ −৪৯] Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

১৯০. নিশ্চয় আসমান ও জমিনের সৃষ্টি এবং এর
মধ্যে যা কিছু বিশায়কর বস্তুসমূহ রয়েছে তার সৃষ্টির
মধ্যে এবং দিন ও রাত্রির আসা-যাওয়া, বৃদ্ধি ও
হাসের মধ্যে পরিবর্তনে বৃদ্ধিমানদের জন্য আল্লাহর
কুদরতের উপর প্রমাণ বহনকারী বহু নিদর্শন রয়েছে।

الله الألباب لِذَى الْعَقُولِ. وَالْارْضِ وَمَا فَيْهِ مَا مِنَ الْعَجَائِبِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ فَيْهِ مَا مِنَ الْعَجَائِبِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّبُهَ الْمِيالِ وَالنَّرْيَادَةِ وَالنَّهُ الْمِيالِ وَالنَّرْيَادَةِ وَالنَّهُ الْمُعَالِي وَالنَّهُ الْمُعَالِي وَالنَّرْيَادَةِ وَالنَّهُ الْمُعَالِي وَالنَّرْيَادَةِ مَعَالَى وَالنَّهُ مَا الله الله الله المُعَالِي المُعَلَّيِ المُعَالِي المُعَالِي المُعَالِي المُعَالِي المُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي المُعَالِي المُعَلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي المُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعِلَّي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعِلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعِلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِي الْمُعْمِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْ

قِيلُما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ مُضْطَجِعِبْنَ وَيَا اللّهُ الْهِ بَدُلُ يَذَكُرُونَ اللّهُ وَعَنِ ابْنِ عَبّاسٍ يُصَلُّونَ كَلّ حَالٍ وَعَنِ ابْنِ عَبّاسٍ يُصَلُّونَ كَالّ حَالٍ وَعَنِ ابْنِ عَبّاسٍ يُصَلُّونَ كَالّ حَسْبَ الطّاقَةِ وَيَتَفَكّرُونَ فِى خَلْقِ كَذَلِكَ حَسْبَ الطّاقَةِ وَيَتَفَكّرُونَ فِى خَلْقِ السَّمٰوتِ وَالْارْضِ لِيسَسْتَدِلّوا بِه عَلَى قُدْرةِ صَانِعِهِمَا يَقُولُونَ رَبّنا مَا خَلَقْتَ هَذَا اللّهُ عَلَى قَدْرةِ صَانِعِهِمَا يَقُولُونَ رَبّنا مَا خَلَقْتَ هَذَا اللّهُ عَلَى قَدْرةِ لَا يَعْبَثِ فَقِنَا عَذَرتِكَ سُبْحُنكُ تَنْزِينُهُا لَكَ عَنِ الْعَبَثِ فَقِنَا عَذَابَ النّارِ.

١٩٢. رُبُّناً إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ لِلْخُلُودِ فِيْهَا فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ اَهَنْتَهُ وَمَا لِلظَّلِمِيْنَ الْكَافِرِيْنَ فِيْهِ وُضِعَ الطَّاهِرُ مَوْضِعَ الْكَافِرِيْنَ فِيْهِ وُضِعَ الطَّاهِرُ مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ إِشْعَارًا بِتَخْصِيْصِ الْخِزْي بِهِم مِنْ زَائِدَةً اَنْصَارٍ اَعْوَانٍ يَمْنَعُونَهُمْ مِنْ عَذَابِ اللّٰهِ.

১৯১. اَلَيْنَ পূর্বোক্ত الْالْبَانِ পূর্বোক্ত الْالْبَانِ পূর্বোক্ত ব্যরহে অথবা বদল। যারা দাঁড়িয়ে, বসে ও শায়িত অবস্থায় তথা সর্বাবস্থায় আল্লাহ তা আলাকে স্মরণ করে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত তিনি বলেন, যারা উল্লিখিতাবস্থায় সামার্খ্যানুযায়ী নামাজ পড়ে এবং আসমান ও জমিন সৃষ্টির বিষয়ে চিন্তা গবেষণা করে, যাতে করে তারা এর মাধ্যমে আসমান ও জমিন স্টার শক্তির উপর প্রমাণ পেশ করতে পারে। আর এই চিন্তা গবেষণার ফলাফল হিসেবে তারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক! এসব সৃষ্টবস্তু যা আমরা দেখছি তুমি অনর্থক সৃষ্টি করনি; বরং এসব তোমার পরিপূর্ণ শক্তির প্রমাণ হিসেবে সৃষ্টি করেছ। সকল অনর্থক কাজ থেকে তুমি পবিত্র। আমাদেরকে তুমি দোজখের শান্তি থেকে বাঁচাও।

১৯২. হে আমাদের পালনকর্তা তুমি যাকে চিরদিনের জন্য দোজখে দাখিল কর, তাকে নিশ্চয় অপমান করেছ, আর জালেমদের তথা কাফেরদের জন্য তো কোনো সাহায্যকারী নেই। যারা তাদেরকে আল্লাহর শাস্তি থেকে রক্ষা করবে। এখানে যমীরের ক্ষেত্রে ইসমে জাহির ব্যবহার করে অপমান তাদের জন্য খাছ হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন।

١. رُبُنَا إِنْنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًّا يُنَادِي يَدْعُو النَّاسَ لِلْإِيْمَانِ أَيْ إِلَيْهِ وَهُو مُحَمَّدً أَوِ النَّاسَ لِلْإِيْمَانِ أَيْ إِلَيْهِ وَهُو مُحَمَّدً أَوِ النَّالِهِ الْفَرَانُ أَنَى بِأَنْ أَمِنُو بِرَبِّكُمْ فُأَمَنَّا بِهِ الْقَرَانُ أَنْ أَيْ بِأَنْ أَمِنُو بِرَبِّكُمْ فُأَمَنَّا بِهِ الْقَرَانُ أَنْ إِنَا فَكُلْ تَظْهِرُهَا بِالْعِقَابِ عَلَيْهَا مِنْ الْعَقَابِ عَلَيْهَا مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ أَرُواحَنَا مَع فِي جُملة فِي جُملة فِي جُملة إِلَا بُرَارِ الْاَنْبِياءِ وَالصَّلِحِيْنَ.

الْسِنَةِ رُسُلِكُ مِنَ الرَّحْمَسةِ وَالْفَصْلِ وَسُوَّالُهُمْ ذَٰلِكَ وَإِنْ كَانَ وَعَدُهُ تَعَالَى لَا وَسُوَّالُهُمْ ذَٰلِكَ وَإِنْ كَانَ وَعَدُهُ تَعَالَى لَا يَخْلُفُ سُوَالُ اَنْ يَجْعَلَهُمْ مِنْ مُسْتَجِقَيْهِ لِانْتُهُمْ لَمُ يَتَيَقَّنُوا السَّتِحْقَاقَهُمْ لَهُ وَتَكُونِهُ رُبَّنَا مُبَالَغَةً فِي التَّضُرُعِ وَلَا تَخْلِفُ تَخْذِنَا يَنُومُ الْقِيمَةِ إِنَّكَ لَا تَخْلِفُ لَا يَخْلِفُ الْمِيعَادُ الْوَعْدَ بِالْبَعْثِ وَالْجَزَاءِ.

ত্রে আমাদের পালনকর্তা! আমরা এক আহ্বানকারীকে ঈমানের দিকে লোকদের আহ্বান করতে ভনেছি আর সেই আহ্বানকারী হলেন হযরত মুহামদ ত্রিনিছি আর সেই আহ্বানকারী হলেন হযরত মুহামদ ত্রিনিছি আর সেই আহ্বানকারী হলেন হযরত মুহামদ ত্রিনিছি আর সেই আহ্বানকারী হলেন হযরত মুহামদ ত্রিপালকের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর। ফলে আমরা বিশ্বাস করেছি। হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদের ভনাহসমূহ মাফ কর এবং আমাদের দোষক্রটি দূর করে দাও তথা তেকে নাও! সুতরাং এসবের উপর শাস্তি প্রদান করে আমাদের সামনে প্রকাশ করো না। আর নেককারদের দলের সাথে তথা নবীগণ ও পুণ্যবানদের সাথে আমাদের মৃত্যুদান কর তথা প্রাণসমূহ কবজ কর।

১ ১৯৪. হে আমাদের প্রতিপালক! তুমি তোমার রাসূলগণের জবানে দয়া ও কৃপার যে ওয়াদা তুমি আমাদের করেছ তা আমাদেরকে দান কর! আল্লাহর ওয়াদা যদিও লঙ্ছিত হয় না, তারপরও তাদের সেই সুওয়ালটি এই জন্য যে, যাতে তিনি তাদেরকে উল্লিখিত বিষয়ের উপযুক্ত বানিয়ে দেন। কারণ তারা নিজেদেরকে এ ওয়াদার উপযুক্ত বলে ইয়াকীন করতে পারেনি। আর বারংবার (১৯৯০) হে আমাদের প্রতিপালক! বাক্যটি অনুনয়-বিনয়ের আধিক্য বুঝাবার স্বার্থে ব্যবহার করা হয়েছে। আর কিয়ামতের দিন তুমি আমাদেরকে অপমানিত করো না। নিক্য় তুমি পুনরুখান ও প্রতিদানের ওয়াদার খেলাফ কর না।

## তাহকীক ও তারকীব

এর মধ্যে مِنْ اَنْصَارِ । অতিরিক্ত তাকিদের জন্য এসেছে مِنْ اَنْصَارِ । قَوْلُهُ وَمَا لِلظُّالِمِيْنَ مِنْ اَنْصَارِ (خَبَر مُقَدَّم) পূর্বোক্ত খবর (خَبَر مُقَدَّم) গুর্বোক্ত খবর (مُبْتَدَأُ مُؤُخُر)

এর খবর হয়েছ। تَعَلُّبُهُمْ মাওস্ফ সিফত মিলে উহ্য মুবতাদা تَعَلُّبُهُمْ واللَّهُ مُتَاعَ قَلْبُلُّ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের শানে নুযূল: মক্কার কাফেরগণ রাস্লুল্লাহ جَبِيّ - কে বুলুল, আল্লাহ যে এক তার উপর একটি প্রমাণ আমাদেরকে দেখাও। তাদের এ কথার জবাবে আল্লাহ পাক والْدُرْضِ الْخَ فَلْقِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ الْخَ

–[হাশিয়াতুস সাবী খ. ১, পৃ. ১৯৬] হযরত ইবনে ওমর (রা.) বলেন, আমি হযরত আয়েশা (রা.)-কে বললাম, হুজুর হ্রে থেকে প্রকাশিত অধিক আন্চর্যজনক কোনো বিষয়ের ব্যাপারে আমাকে সংবাদ দেন। এ কথা শুনে হযরত আয়েশা (রা.) দীর্ঘক্ষণ পর্যন্ত কাঁদলেন অতঃপর বললেন, কি বলব? তাঁর তো প্রতিটি বিষয়ই আশ্চর্যজনক। তবে একটির কথা বলছি শুন। তিনি এক রাতে আমার কাছে আসলেন এবং লেপের নীচে শুয়ে পড়লেন। অতঃপর আমাকে বললেন, হে আয়েশা। যদি তুমি অনুমতি দাও তবে আমি আমার প্রতিপালকের কিছু ইবাদত করে আসি। আমি বললাম, হে আল্লাহর রাসূল 🊃 ! আমি আপনার সান্নিধ্যকেও ভালোবাসী এবং আপনার উদ্দেশ্য সাধন হওয়াকেও ভালোবাসি। আমি আপনাকে অবশ্যই অনুমতি দিলাম যেতে পারেন। অতঃপর তিনি ঘরে রাখা একটি সুশকের দিকে গিয়ে খুবই স্বল্প পানি দ্বারা অজ্র করলেন। তারপর নামাজ পড়তে দাঁড়ালেন। নামাজে দাঁড়িয়ে কুরআন পাঠ করে ক্রন্দন করতে শুরু করে দেন, অতঃপর উচ্চ কণ্ঠে ক্রন্দন করতে থাকেন। তারপর নামাজ শেষ করে উভয় হাত উঠিয়ে দোয়াতে খুবই ক্রন্দন করলেন, এমনকি ক্রন্দনের কারণে চোখের পানিতে জমিন ভিজে গেছে। এমতাবস্থায় হ্যরত বেলাল (রা.) ফজরের নামাজের আজান দিতে এসে দেখেন হুজুর 🊃 ক্রন্দন করছেন। হ্যরত বেলাল (রা.) জিজ্ঞাসা করলেন, হে আল্লাহর রাসূল🚃 ! আপনি ক্রন্দন করছেন অথচ আল্লাহ তা'আলা আপনার পূর্বাপর যাবতীয় গুনাহ ক্ষমা করে দিয়েছেন। তদুওরে হুজুর হুজুর বললেন, আমি কি আল্লাহর শোকরগুজার বান্দা হব নাঃ অতঃপুর তিনি আমাকে বললেন, কেন আমি ক্রন্দন করবো না, অথচ আল্লাহ পাক আজ রাতে ازَّ فَـَى خَلُـق السَّلْمُواتِ وَالْاَرْضِ الْخُ আরাতি নাজিল করেছেন। অতঃপর ইরুশাদ করলেন, সেই ব্যক্তির ধ্বংস হোক, যে এ আয়াতিটি তেলাওয়াত করল অথচ তার ফিকির করল না।

হযরত আলী (রা.) হতে বর্ণিত, রাসূল্লাহ تعلیم যুখন যুম থেকে উঠতেন তখন মেসওয়াক করতেন। অতঃপর আকাশের দিকে তাকিয়ে বলতেন, انَّ فِي خُلُق السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ النِّم অর্থাৎ এক প্রহরের চিন্তা, ফিকির গোটা রাত্রির ইবাদত অপেক্ষা উত্তম এবং অধিক উপকারী। —তাফুসীরে কাবীর — ৫/১৩৯ ও মা'আরিফুল কুরআন]

আলোচ্য আয়াতে আসমান-জমিন তথা আল্লাহর সৃষ্টি জগতের মধ্যে চিন্তা ফিকির ও গবেষণা করার প্রতি উৎসাহিত ও উদ্বুদ্ধ করা হয়েছে। কারণ তাতে রয়েছে আল্লাহ পাকের একত্ববাদের নিদর্শনাবলি। আর সেই নিদর্শনাবলির মাধ্যমে লোকেরা তাদের প্রভুর পরিচয় লাভ করতে পারবে যা হচ্ছে মানব জীবনের মূল উদ্দেশ্য।

আসমান ও জমিন সৃষ্টির উদ্দেশ্য : خَلَق মাসদার। এর অর্থ হলো সৃষ্টি ও নতুন আবিষ্কার। উদ্দেশ্য হলো এই যে, আসমান ও জমিন সৃষ্টি করার মধ্যে আল্লাহর নিদর্শনাবলি রয়েছে। এসব নিদর্শন দ্বারা যে কোনো হাকিকত পর্যন্ত পৌছতে পারে। শর্ত হলো তার আল্লাহ থেকে গাফেল না হওয়া, সৃষ্টি জগতের নিদর্শনগুলোকে চতুষ্পদ প্রাণীদের ন্যায় না দেখা বরং চিন্তাফিকির ও গবেষণার দৃষ্টিতে দেখা। যখন সে সৃষ্টি জগতৈর নেজামের মধ্যে চিন্তা ফিকির করে এবং আল্লাহ কুদরতের নিদর্শনাবলিকে প্রত্যক্ষ করে তখন এ বাস্তব্তা তার সামনে উদ্ভাসিত হয়ে উঠে যে, এটা নিঃসন্দেহে বিজ্ঞ জনোচিত একটা ব্যবস্থাপনা। তখন সে বলে উঠে رَبُنَا مَا خَلَقْتُ هَذَا بَاطِلًا অর্থাৎ হে আমাদের প্রতিপালক! আপনি এসব অনর্থক সৃষ্টি করেননি।

আর এ কথাও তার সামনে ভেসে উঠে, যে সৃষ্টিকে আল্লাহর চরিত্রের অনুভূতি দান করেছেন, যাদেরকে স্বাধীন হস্তক্ষেপের অধিকার দিয়েছেন, যাদেরকে বিবেক–বুদ্ধি দান করেছেন, ভালো মন্দ পার্থক্যের ক্ষমতা দিয়েছেন, তাদেরকে যে দুনিয়ার জীবনের আমলের জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে না এবং তাদেরকে নেকের উপর পুরস্কার ও পাপের শাস্তি যে প্রদান করা হবে না. তা হতেই পারে না। এরূপ বিশ্বজগতের নেজাম তথা পরিচালনার নীতিমালার উপর চিন্তা ভাবনা করলে তাদের অবশ্যই আখ্রিরাতের ইয়াকীন অর্জন হয়ে যায়। আর আল্লাহর আজাব তথা শাস্তি থেকে পানাহ চাইতে শুরু করে বলতে থাকে। আন্ত্র স্কল প্রকার দোষক্রটি থেকে পবিত্র, সুতরাং আমাদেরকে سَبِّحَانُكُ فَقِيْنَا عَذَابُ الْنَارِ অর্থাৎ হে আল্লাহ! তুমি অবশ্যই সকল প্রকার দোষক্রটি থেকে পবিত্র, সুতরাং আমাদেরকে জাহান্লামের শাস্তি থেকে বাঁচাও।

তেমনিভাবে এই নিদর্শনাবলি প্রত্যেক্ষ করার কারণে তাদের অন্তর আত্মা এ কথার উপর শান্ত হয়ে পড়ে যে, পয়গাম্বর 🚃 এ विश्वकाशन ७ जात छक्न धवर त्ये प्रश्विजिक त्ये पृष्टिजिक त्ये करति खेतर क्षीवन अतिहाननात क्रेंना त्ये अथ वाजिन ति प्रियाहिन जा निश्चलात क्रेंना है के प्रश्ने वाजिन करति क्रियाहिन क्रिया

তাদের এ ব্যাপারে কোনো সন্দেহ ছিল না যে, আল্লাহ তার ওয়াদাসমূহ পূরণ করবেন কিনাঃ তবে তাদের সন্দেহ এ ব্যাপারে ছিল যে, এই ওয়াদাসমূহের উপযুক্ত আমরাও হতে পারবো কিনা!

এই জন্য তারা আল্লাহর কাছে দোয়া করছে যে, আমাদেরকে এসব ওয়াদার উপযুক্ত বানিয়ে দিন। এ রকম যেন না হয় যে, আমরা তো দুনিয়াতেও পয়গাম্বরের উপর ঈমান এনে কাফেরদের উপহাস ও গালি–গালাজের পাত্র হয়ে রইলাম। <mark>আর</mark> কিয়ামতের দিনও এসব কাফেরদের সামনে আমরা লাঞ্ছিত হবো।

### অনুবাদ:

১৯৫. <u>অতঃপর তাদের</u> প্রতিপালক কবুল করে নিলেন তাদের দোয়া এই বলে যে আমি তোমাদের পুরুষ ও নারীর মধ্য থেকে কোনো আমলকারীর আমল বিনষ্ট করি না। তোমরা একে অন্যের অংশ তথা পুরুষ মহিলার অংশ আর মহিলা পুরুষের অংশ। الْأَ أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ বাক্যটি জুমলায়ে মু'তারির্ঘা বা পূর্বাপর বাক্যের সাথে সম্পর্কহীন বাক্য যা পূর্বের কথার তাকিদ হিসেবে এসেছে। অর্থাৎ আমলের প্রতিদান ও তা বিনষ্ট না করার فَالَّذِيْنَ هَاجُرُوا ] क्लाव जाता नाती পुरुष नकलार नमान [الله عَاجُرُوا থেকে وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ পর্যন্ত তখন নাজিল হয়েছে। যখন হয়রত উদ্মে সালমা (রা.) বলেছিলেন, হে আল্লাহর রাসূল 🚟 হিজরতের কোনো বিষয়ে আল্লাহকে মহিলাদের কথা উল্লেখ করতে আমি শুনছি না। <u>যারা</u> মক্কা থেকে মদিনায় <u>হিজরত করেছে এবং তাদেরকে নিজের</u> বাড়িঘর থেকে বের করে দেওয়া হয়েছে। আর আমারই দীনের <u>পথে অত্যাচারিত হয়েছেও</u> কাফেরদের সাথে चित्राप करतरह यतर निश्च रायरह । (قُتلُوا ) - धत বর্ণের তাখফীফ [সহজতা] ও তাশদীদের সাথে আরেক - এর পূর্বে বর্ণিত হয়েছে। قُتِلُوا नकि قُتِلُوا অবশ্যই আমি তাদের দোষক্রটি দুরীভূত করে দেব, তথা ক্ষমা দারা ঢেকে নেব। আর অবশ্যই আমি তাদেরকে কর্মফল স্বরূপ ঐ বেহেশতে প্রবেশ করাব, যার তলদেশে বহু নহর প্রবাহিত। لَكُفُرَنَ नकि لَكُفُرَنَ किয়ার অর্থ থেকে মাফউলে মুতলাক, যা তাকিদের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এটি হলো আল্লাহ তা'আলার তরফ থেকে বিনিময় এতে উত্তম পুরুষ থেকে নাম পুরুষের দিকে ইলতেফাত হয়েছে। বা বাচনভঙ্গির রূপ পরিবর্তন করা হয়েছে। আরু <u>আল্লাহর নিক্ট রয়েছে উত্তম</u> ছওয়াব প্রতিদান।

১৯৬. মুসলমনরা যখন বলল, আল্লাহর দুশমনদেরকে আমরা ভালো অবস্থায় দেখছি প্রথচ আমরা মুসলমান হওয়ার পরও কষ্টের মধ্যে আছি, তখন সামনের আয়াতটি নাজিল হয়েছে। নগরীতে কাফেরদের ব্যবসা ও উপার্জনের চালচলন যেন তোমাদেরকে ধোঁকা না দেয়।

١٩. فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبِهُم دَعَا مُعُمْ أَنِي أَيْ

بِاَيِّىٰ لَا اَضِيبُعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِيْن ذَكرِ أَوْ أَنْثَى بَعْضُكُمْ كَائِنٌ مِنْ بَعْضٍ أي اللذكور مِن الإناثِ وبالعكي وَالْجُمْلُةُ مُؤْكِدةٌ لِمَا قَبْلُهَا أَى مُمْ سُواءً فِ الْمَسَجَازاة بِالْاعْسَالِ وَتُسْرِكِ تَضْيِيْعِهَا نَزَلَتْ لَمَّا قَالَتْ أُمُّ سَلَمَةً يًا رَسُولُ اللَّهِ لا أَسْمَعُ اللَّهُ ذِكْرَ النِّسَاءِ فِي الْهِجُرَةِ بِشَيْ فِالْذِيْنَ هَاجُرُوا مِنْ مَكُنةَ إِلَى الْمَدِيْنَةِ وَاجْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ لَّكُفَّارَ وَقُتِلُوا بِالتَّخْفِيْفِ وَال أتيهم استرها بالمغفرة و جُنَّتِ تُجْرِى مِن تحتِها الانهر ث مَصْدَرُ مِنْ مَعْنَى لَأَكُفُرَنُ مُؤَكِّدُ لَهُ مِنْ

وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ الْجَوَاءِ . ١٩٦ . وَنَزَلَ لَمَّا قَالَ الْمُسْلِمُوْنَ اَعْدَاءُ اللَّهِ فِي ١٩٦ . وَنَزَلَ لَمَّا قَالَ الْمُسْلِمُوْنَ اَعْدَاءُ اللَّهِ فِي الْجَهْدِ فِي الْجَهْدِ فِي الْجَهْدِ لَا يَغُرَّنُكَ تَقَلُّبُ النَّذِيْنَ كَفُرُوا تَصَرُّفُهُمْ فِي الْبِلَادِ بِالتِّجَارَةِ وَالْكُسْبِ .

عِنْدِ اللَّهِ فِسْدِهِ الْتِفَاتُ عَنِ التَّكَلُّم

الدُّنيا يَسِيْرًا وَيَفْنِي ثُمَ مَاوِسِهِم جَهَنَّمَ ـ وَبِئْسَ الْمِهَادُ الْفِراشُ هِي .

لركِنِ الَّذِيثَ اتَّـفُوا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنْتُ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خَلِدِينَ أَيْ مُقَدَّرِينَ الْخُلُودُ فِيهَا نُزَلًا هُوَ مَا يَعَدُ لِلضَّيْفِ وَنِصُبُهُ عَلَى الْحَالِ مِنْ جُنَّتٍ وَالْعَامِلُ فِيْهَا مَعْنَى الظُّرْفِ مِّنْ عِنْدِ اللُّهِ وَمَا عِنْدُ اللُّهِ مِنَ الشُّوابِ خَيْرُ لِلْأَبْرَادِ مِنْ مَتَاعِ الدُّنْيَا .

. وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ لَمَنْ بُوْمِنْ بِاللَّهِ كَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلَامٍ وَأَصْحَابِهِ وَالنَّجَاشِي ومَسَا أُنْ زِلَ إِلْسُكُمْ أَي الْسُقُوانُ وَمَسَا أُنْرِزَلَ رِالْبِهِمْ أِي التُّورُدُّةُ وَالْإِنْجِيْلُ خُسِعِيْنَ حَالًا مِنْ ضَمِيرٍ يُؤْمِنُ مُرَاعِي فِيهِ مَعْنَى مِنْ أَيْ مُتَوَاضِعِيْنَ لِلَّهِ لاَ يَشْتَرُونَ بِايتِ اللَّهِ الَّتِي عِنْدُهُمْ فِي التَّوْرُةِ وَالْإِنْجِيْلِ مِنْ نَعْتِ النَّبِيُ ﷺ ثَمَنَّا قَرِلْيلًا مِنَ الدُّنيَا بِأَنْ يَكُتُمُوْهَا خُوْفًا عَلَى الرِّيَّاسَةِ كَيْغِيلِ عَيْرِهِمْ مِنَ الْيَهُودِ ولَيْنَكُ لَهُم أَجْرُهُمْ ثُنُوابُ أَعْمَالِهِمْ عِنْدُ رُبِهِمْ يُوتُونَهُ مَرَّتَيْنِ كُمَّا فِي الْقَصَصِ إِنَّ اللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ يُحَاسِبُ الْخُلْقَ فِي قُدْرِ نِصْفِ نَهَارِ مِنْ أَيَّامِ الدُّنْيَا ـ

العَدْ مُسَاعٌ قَالِيلٌ يَتُمُ ١٩٧ كهم . ١٩٧ هُوَ مُسَاعٌ قَالِيلٌ يَتُمُ ফায়দা গ্রহণ করছে অতঃপর তা নিঃশেষ হয়ে যাবে। তারপর তাদের ঠিকানা হবে দোজখ। আর এটা খুবই নিকৃষ্ট বিছানা।

> ১৯৮. কিন্তু যারা তাদের প্রতিপালককে ভয় করে তাদের জন্য রয়েছে জানাত। যার তলদেশে প্রবাহিত রয়েছে প্রস্রবণ, তাতে তাঁরা চিরদিন থাকবে। তথা চিরদিন থাকাটা তাদের জন্য সাব্যস্ত করা হয়ে গেছে। তাতে আল্লাহর তরফ থেকে সদা আপ্যায়ন চলতে থাকবে। মেহমানদের জন্য যা কিছু প্রস্তুত করা হয় তাকে वल। النزلا भनि جنت शक نزلا रायाहा আমেল হলো যরফেঁর অর্থ তথা दें दें। आর নেককারদের জন্য আল্লাহর নিক্ট যা কিছু ছওয়াব রয়েছে তা একান্তই উত্তম দুনিয়ার সামগ্রী থেকে।

১৯৯. আর আহলে কিতাবদের মধ্যে কেউ কেউ এমনও রয়েছে, যারা আল্লাহর উপর ঈমান আনে। যেমন-আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) ও তার সাথিরা এবং নাজ্জাশী, আর যা কিছু তোমার উপর অবতীর্ণ হয় কুরআন এবং যা কিছু তাদের উপর অবতীর্ণ হয়েছে তথা তাওরাত ও ইঞ্জিল -এর উপর। আল্লাহর সামনে বিনয়াবনত থাকে। حَالَ अवि يُؤْمِنُ क'लित यभीत (थरक) كَاشِعِيْنَ) হয়ের্ছে, বহুবচন আনার ক্ষেত্রে 🛴 -এর মধ্যে উল্লিখিত 💃 শব্দের অর্থের প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়েছে। <u>আর আল্লাহর</u> আয়াতসমূহকে যা তাদের কাছে তাওরাত ও ইঞ্জিলে নবী করীম === -এর গুণাবলি থেকে রয়েছে তাকে দুনিয়ার স্বল্পমূল্যে বিক্রি করো না। অর্থাৎ তারা গোপন রাখে না তাঁর গুণাবলিকে তাদের নেতৃত্ব চলে যাওয়ার আশঙ্কায়, যেরূপ তারা ব্যতীত অন্যান্য ইহুদিরা তা করত। <u>তারাই</u> হলো সেসব লোক যাদের জন্য পারিশ্রমিক রুয়েছে তথা আমলের ছওয়াব রয়েছে তাদের পালনকর্তার নিকট তাদেরকে দ্বিগুণ ছওয়াব প্রদান করা হবে,. যেরূপ সূরা কাসাসে বলা হয়েছে। নিশ্চয় আল্লাহ পাক দ্রুত হিসাব গ্রহণকারী। তিনি সমগ্র মাখলুকের হিসাব নিয়ে নিবেন দুনিয়ার অর্ধদিন পরিমাণ সময়ের মধ্যে।

٢. يَايَّهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اصْبِرُوا عَلَى الطَّاعَاتِ وَالْمَصَائِبِ عَنِ الْمَعَاصِى الطَّاعَاتِ وَالْمَصَائِبِ عَنِ الْمَعَاصِى وَصَابِرُوا الْكُفَّارَ فَلَا يَكُونُوا اشَدُّ صَبْرًا مِنْكُمْ وَرَابِطُوا اَقِيْمُوا عَلَى الْجِهَادِ وَاتَّقُوا مِنْكُمْ وَرَابِطُوا اَقِيْمُوا عَلَى الْجِهَادِ وَاتَّقُوا اللَّهَ فِي جَمِيْعِ احْوَالِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ اللَّهُ فِي جَمِيْعِ احْوَالِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ تَفْورَونَ مِنَ النَّارِ.
 تَفُورُونَ بِالْجَنَّةِ وَتَنْجَوْنَ مِنَ النَّارِ.

২০০. <u>হে ঈমানদারগণ! তোমরা</u> আনুগত্যে, বিপদাপদে এবং গুনাহ থেকে বেঁচে থাকার উপর ধর্যধারণ কর এবং কাফেরদের মোকাবিলায় দৃঢ়তা <u>অবলম্বন কর</u>, তারা যেন তোমাদের চেয়ে অধিক দৃঢ়তা অবলম্বনকারী হতে পারে। <u>আর</u> জিহাদের জন্য প্রস্তুত থাক এবং সর্বাবস্থায় <u>আল্লাহকে ভয় করতে</u> থাক। হয়তো তোমরা সফলকাম হবে। জানাত লাভে সফল হবে এবং জাহান্লাম থেকে মুক্তি পাবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

পূর্বোক্ত جَنْت থেকে হাল হয়েছে। اَوْرَادُ বলা হয় ঐ খাবারকে যা অতিথিকে আপ্যায়নের জন্য প্রস্তুত করা হয়। وَمُرُوا بَالُهُ الْدُيْنَ اصْبِرُوا -এর শাব্দিক অর্থ হলো, বিরত রাখা ও বাঁধা। আর কুরআন ও সুন্নাহর পরিভাষায় এর অর্থ হলো নফসকে তার প্রকৃতি বিরুদ্ধ বিষয়ের উপর জমিয়ে রাখা।

বাবে মুফা আলার মাসদার। عَبْر থেকেই নির্গত। এর অর্থ হলো শক্রে মোকাবিলা করতে গিয়ে দৃঢ়তা অবলম্বন করা।

এর পার্থক্য: মানুষের আস্থা দু'রকম, এক. যা তার একা নিজের সাথে সম্পৃক্ত। দুই. যা তার এবং অন্যের মধ্যে যৌথ। প্রথমটিতে সবরের প্রয়োজন হয়ে থাকে আর দ্বিতীয়টিতে প্রয়োজন মুসাবারার। আর مُرَابِطَة -এর অর্থ হলো ঘোড়াকে বাঁধা এবং যুদ্ধের জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করা। ইসলামি রাষ্ট্রের সীমান্তের হেফাজত করার লক্ষ্যে যুদ্ধের জন্য প্রস্তুতি নিয়ে অপেক্ষা করতে থাকাকেই রেবাত বা মোরাবাত বলা হয়।

–[তাফসীরে হক্কানী, তাফসীরে কাবীর, হাশিয়াতুস সাবী ও মা'আরিফুল কুরআন]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র করবো না । চাই সে পুরুষ হোক বা মহিলা । একথা বলার কারণ হলো এই যে, ইসলাম বিভিন্ন বিষয়ে জন্মগত কিছু গুণের ব্যবধানের কারণে পুরুষ ও মহিলাদের মধ্যে পার্থক্য করেছে । যেমন কর্তৃত্ব ও শাসক হওয়ার ক্ষেত্রে, রুজি রোজগারের দায়িত্বে, জিহাদে অংশ গ্রহণের বেলায় এবং উত্তরাধিকার সূত্রে অর্ধেক অংশ পাওয়ার ক্ষেত্রে নারী-পুরুষের মধ্যে পার্থক্য করা হবে । এরকম মোটেই করা হবে না; বরং প্রত্যেক নেক কাজের ছওয়াব একজন পুরুষ করলে যেরূপ পাবে তেমনিভাবে ঐ কাজটি কোনো মহিলা করলে সেও পুরুষের সমানই পাবে । —[তাফসীরে কুরতুবী, ইবনে কাছীর]

طَبُلُو الْخِيْنَ كَفُرُوا فِي الْبِكَادِ الْخَ وَلَهُ لَا يَغُرَّنَكَ تَفَلُّبُ الَّذِيْنَ كَفُرُوا فِي الْبِكَادِ الْخَ وَ وَيَ الْبِكَادِ الْخَ وَلَهُ لَا يَغُرَّنَكَ تَفَلُّبُ الَّذِيْنَ كَفُرُوا فِي الْبِكَادِ الْخَ وَلَهُ لَا يَغُرَّنَكَ تَفَلُّبُ النَّامِعُ - [তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ১৫৮, ও হাশিয়ায়ে জামাল খ. ১, পৃ. ৩৪৯]

#### हैंगे. তাফসীরে জালালাইন আরবি বাংলা [১ম খণ্ড] — ৪৯(ক)

আলোচ্য আয়াতের শানে নৃষ্ণ: আল্লামা বগবী (র.) লিখেছেন যে, পৌতুলিকেরা ব্যবসা–বাণিজ্য করতো, আর্থিক স্বচ্ছলতার কারণে আনন্দ উল্লাসে থাকতো। তাদের এই অবস্থা দেখে কোনো কোনো মুসলমানের মনে এই ভাবনা আসল যে, এই পৌতুলিকরা আল্লাহর দুশমন হওয়া সত্ত্বেও এত স্বচ্ছল অবস্থায় এত আনন্দ উল্লাসে জীবনযাপন করে, অথচ আমরা মুমিন হওয়া সত্ত্বেও এত অভাব-অনটনের কষ্টে কাল্যাপন করি। তখন এই আয়াতটি মুমিনদেরকে সান্ত্বনা ও ধৈর্যধারণ করার উদ্দেশ্যে নাজিল হয়েছে। –[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৪৬৩, কাবীর খ. ৫, পৃ. ১৯]

আলোচ্য আয়াতে ঐসব আহলে কিতাবের আলোচনা করা হয়েছে যারা রাসূলুল্লার্হ —এর উপর ঈমান এনে ধন্য হয়েছিল। তাদের ঈমান ও ঈমানী গুণাবলি উল্লেখ করে আল্লাহ পাক তাদেরকে অন্যান্য আহলে কিতাবদের থেকে পার্থক্য করে দিয়েছেন। যারা সর্বদা ইসলাম মুসলমান ও নবীর বিরুদ্ধাচারণে লিপ্ত থাকতো। যারা মুসলমানদের বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্রে লেগেই থাকতো এবং আসমানি কিতাবের তাওরাত ইঞ্জিলের বিকৃতি ঘটাতো।

আয়াতের শানে নুযূল: হযরত ইমাম নাসায়ী হযরত আনাস (রা.)-এর বর্ণনা এবং ইবনে জারীর হযরত জাবের (রা.)-এর উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, যখন নাজ্জাশীর মৃত্যুর খবর আসে তখন প্রিয়নবী হু ইরশাদ করলেন,তার উপর তোমরা জানাজার নামাজ পড়। কেউ জিজ্ঞাসা করলেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ! আমরা কি একজন হাবশী গোলামের উপর নামাজ পড়বোঃ তখন এই আয়াতটি নাজিল হয়। হযরত আবুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.)-ও বলেছেন এই আয়াতটি নাজ্জাশী সম্পর্কে নাজিল হয়েছে।

হযরত আতা (রা.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে ৪০ জন্য নাজরানবাসী সম্পর্কে। যাদের ৩২ জন ছিল আবিসিনিয়ার অধিবাসী। আর ৮ জন ছিল রোমের অধিবাসী। এরা ইতঃপূর্বে হযরত ঈসা (আ.)-এর ধর্মের অনুসারী ছিলেন। পরে তারা ইসলাম গ্রহণ করেন।

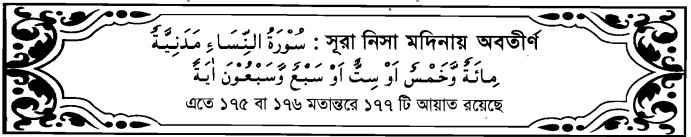
ইবনে জারীর হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জুবাইর (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, এই আয়াত নাজিল হয়েছে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম এবং তার সাথিদের সম্পর্কে। আর মুজাহিদ (র.) বলেছেন, এই আয়াত নাজিল হয়েছে সে সমস্ত আহলে কিতাবদের সম্পর্কে যারা প্রিয়নবী وعلم المرافقة -এর উপর বিশ্বাস করেছিল। -িতাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৪৬৫-৬৬। এত আয়াতিটি সূরা আলে ইমরানের সর্বশেষ আয়াত। মুসলমানদের জন্য এতে অতি গুরুত্বপূর্ণ কয়েকটি বিষয়ের নসিহত করা হয়েছে। সমগ্র সূরার সারমর্ম যেন এ আয়াতটিতেই অতি সংক্ষেপে বিবৃত হয়ে গেছে। এতে প্রথমত সবরের নসিহত করা হয়েছে।

**ছবরের অর্থ ও প্রকারভেদ :** সবরের অর্থ শব্দ বিশ্লেষণে বর্ণনা করা হয়েছে। সবর চার প্রকার।

- তাওহীদ, ইনসাফ, নবুয়ত ও আখিরাত পরিচয়ের ব্যাপারে চিন্তা–ফিকির গবেষণা ও প্রমাণাদি পেশ করার কষ্টের উপর সবর
  বা ধৈর্যধারণ করা এবং ইসলাম বিরোধীদের আরোপিত অভিযোগ ও সন্দেহের জবাব বের করার কষ্টের উপর ধৈর্যধারণ করা।
- ২. ফরজ, ওয়াজিব, সুনুত ও মোস্তাহাব বিষয়াদি পালন করার কষ্টের উপর সবর করা, যাকে 'সবর আলাত্তাআত' বলা হয়।
- ৩. নিষিদ্ধ ও শরিয়ত গর্হিত কর্মকাণ্ড থেকে বেঁচে থাকার কষ্টের উপর সবর করা। যাকে 'সবরে আনিল মা'সিয়্যাত' বলা হয়।
- ৪. অসুস্থতা, দরিদ্রতা, দুর্ভিক্ষ ও ভয়-ভীতি প্রভৃতি দুনিয়ার বিপদাপদ ও বালা মিসবতের কয়ে ধর্য-ধারণ করা, যাকে 'সবর
  আলাল মাসায়েব' বলা হয়।
- তোমরা সবর কর। এ নির্দেশের মধ্যে উল্লিখিত সকল প্রকার সবরই অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। আর মুসাবারার অর্থ হলো, শত্রুর মোকাবিলা করতে গিয়ে দৃঢ়তা অবলম্বন করা।
  মুরাবাতার অর্থ: মুরাবাতার ব্যাখ্যায় তাফসীরবিদগণের দৃটি উক্তি রয়েছে। যথা–
- ১. মুজাহিদগণের ঘোড়াকে বাঁধা এবং যুদ্ধের জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করা এবং ইসলামি রাষ্ট্রের সীমান্ত হেফাজতে সুসজ্জিত থাকা যাতে শক্ররা ইসলামি রাষ্ট্রের কোনো ক্ষতি সাধন করতে না পারে। আল্লাহ রাসূল ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি একদিন ও একরাত আল্লাহর রাস্তায় তথা যুদ্ধে পাহারাদারী করবে সে এক মাস নামাজ ও এক মাস রোজা রাখার সমপরিমাণ ছওয়াব পাবে।
- ২. মুরাবাতার দ্বিতীয় অর্থ হলো, জামাতের সাথে এক নামাজ আদায় করার পর দ্বিতীয় নামাজের অপেক্ষায় থাকা। এই আয়াতের সর্বশেষে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে তাকওয়ার, যা এ সমুদয় কাজের প্রাণ এবং আমল কবুল হওয়ার জন্য অপরিহার্য। শরিয়তের যাবতীয় হুকুম আহকামের ক্ষেত্রেই এ সমস্ত বিষয় প্রযোজ্য।

–[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ১৬১ ও মা'আরিফুল কুরআন] লে কবার প্রোপ্রবী ভৌফিক দান কব্দুন। আমীন।

আল্লাহ পাক আমাদের সবাইকে এসব আহকামের উপর আমল করার পুরোপুরী তৌফিক দান করুন। আমীন!



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

১ \ <u>وَ</u> النَّاسُ أَيْ اَهْلُ مَكَّةَ اتَّقُوا رَبَّكُمُ ١٠ يَايُهُا النَّاسُ أَيْ اَهْلُ مَكَّةَ اتَّقُوا رَبَّكُمُ أَيْ عِفَابَهُ بِأَنْ تُطِيعُوهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَّفْسِ وَّاحِدَةٍ أَدُمَ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا حَوًّا ، بِالْمَدِ مِنْ ضِلِع مِنْ اَضَلَاعِهِ الْيُسْرِي وَبُثُّ فَرُّقَ وَنَشَرَ مِنْهُمَا مِنْ أَدُمُ وَحَوّاء رَجَالًا كَثِيرًا ويُسَاء كَثِيرُة وَاتَّقُوا اللُّهُ الَّذِي تَسَاَّءُكُونَ فِيهِ إِدْغَامُ التّاءِ فِي الْاصْلِ فِي السِّيْنِ وَفِي قِراكِمْ بالتَّخْفِيْفِ بحَذْفِهَا أَيْ تَسَاءَلُونَ بِهِ فِيْمَا بَيْنَكُمْ حَيْثُ يَقُولُ بِعَضُكُمْ لِبَعْضِ اَسْأَلُكَ بِاللَّهِ وَانشَدُكَ بِاللَّهِ وَ اتَّعُوا الْأَرْحَامَ إِنَّ تَكُفُّطُعُوهَا وَفِي قِرَاءَةٍ بِالْجَرِ عَطْفًا عَلَى الضَّمِيْرِ فِي بِهِ وَكَانُوا يُتَنَاشُدُونَ بِالرَّحِمِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُم رَقِيبًا حَافِظًا لِأَعْمَالِكُمْ فَيُجَازِبُكُمْ بِهَا أَيْ لَمْ يَزَلْ مُتَّصِفًا بِذَٰلِكَ ـ

সেই প্রতিপালককে তথা আনুগত্য স্বীকার করে তাঁর শাস্তিকে ভয় কর। যিনি তোমাদেরকে এক ব্যক্তি আদম থেকে সৃষ্টি করেছেন এবং যিনি তাঁর থেকেই তাঁর সঙ্গিনীও সৃষ্টি করেছেন। তথা হাওয়া (আ.) কে তাঁর বাম পাঁজরের বক্রতম হাডিড থেকে সৃষ্টি করেছেন। عُوًّا، শব্দটি মদের সাথে। আর বিস্তার করেছেন তাঁদের উভয় তথা আদম ও হাওয়া (আ.) থেকে অগণিত পুরুষ ও নারী। আর ভয় কর সেই আল্লাহকে যাঁর নামে তোমরা একে অন্যের নিকট সাহায্য প্রার্থী হও। تَسَاءُلُونَ -এর মধ্যে দুটি কেরাত রয়েছে - ১ দ্বিতীয় ুর্ট -কে সীন দ্বারা পরিবর্তন করে প্রথম সীনকে দ্বিতীয় সীনের মধ্যে ইদগাম বা সন্ধি করা অর্থাৎ تَسَاءُلُونَ ২. দ্বিতীয় تَ কে বিলুপ্ত করে তথা تَسْاءُلُونَ অর্থাৎ যার পদ্ধতি হলো এই যে, তোমরা একে অপরকে বল যে, আমি তোমাকে আল্লাহর ওয়ান্তে জিজ্ঞাসা করছি বা তোমাকে আল্লাহর নামে শপথ দিচ্ছি। আর আত্মীয়তা সম্পর্ক নষ্ট করা থেকে বেঁচে থাক। اُلْارْحَامُ -এর এক কেরাত যেরের সাথে 🔑 -এর যমীরের উপর আতফ করে। আর আরববাসীগণ পরস্পরে একে অন্যকে আত্মীয়তা সম্পর্কেও শপথ দিত। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা তোমাদের উপর তীক্ষ্ণ দৃষ্টি রাখেন। অর্থাৎ তিনি তোমাদের যাবতীয় আমল সংরক্ষণ করে রাখেন. সূতরাং তিনি এর প্রতিদান তোমাদেরকে দেবেন। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা এ সংরক্ষণ গুণে সর্বদাই গুণান্বিত।

- ২. সামনের আয়াতটি একজন এতিম সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যে তার অলীর কাছে তার মাল চাওয়ার পর عَهُ وَأَتُوا الْيَتُمُيُّ الصَّغَارُ الْأَلِي لَا أَنَّ সে দিতে অস্বীকার করেছিল। আর এতিমদেরকে তথা مْ أَمْوَالُهُمْ إِذَا بِلَغُوا وَلَا تَتَبَدُّلُوا ঐ সকল ছোট ছেলেমেয়েদেরকে যাদের পিতা নেই. سْتُ الْحَرَامَ بِالطَّيْبِ الْحَكَلِ أَىْ তাদের ধনসম্পদ দিয়ে দাও যখন তারা সাবালক হয়ে যায়। আর নিকৃষ্ট সম্পদের তথা হারামের বিনিময়ে تَأْخُذُوْهُ بَدْلَهُ كَمَا تَفْعَلُوْنَ مِنْ أَخَذِ الْجَيّدِ উৎকৃষ্ট সম্পদ তথা হালাল বদল করো না তথা গ্রহণ مِنْ مَالِ الْبَتِيْمِ وَجَعَلَ الرَّدِيُ مِنْ مَالِكُ করো না। যেরূপ তোমরা এতিমের উৎকৃষ্ট মাল নিয়ে তার জায়গায় তোমাদের নিকৃষ্ট মাল রেখে দিয়ে থাক। مَكَانَهُ وَلَا تُنَاكُلُوا أَمُوالَهُمْ مَضَمُومَةٌ اللَّي আর তাদের মাল নিজেদের মালের সাথে সংমিশ্রিত أَمْ وَالِكُمْ إِنَّهُ أَيْ أَكُلَّهَا كُانَ حُوبًا ذُنْبً করে গ্রাস করো না। নিশ্চয়ই এটা তথা তাদের সম্পদ كَبِيرًا عَظِيمًا . গ্রাস করা মহাপাপ।
- بَانَ فِينِهِمْ مَنْ تَنْحَتُهُ الْعَشُرُ أَوِ الشَّمَانُ مِنَ الْآزْوَاجِ فَلَا يَعْدِلَ بَيْنَهُنَّ فَنَزَلَتْ وَانْ سَاءِ مَثْنٰی وُدُ إِثْنَيْنِ إِثْنَيْنِ وَثَلَاثًا ثَلَاثًا وَأَرْبَعًا اَرْبُعًاولًا تَزيْدُوا عَلْي ذَٰلِكَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُعْدِلُ فِيْهِنَّ بِالنَّفَقَةِ وَالْقَسَمِ فَوَاحِدَةً أَنْكِحُوهَا أَوْ إِقْتَصِرُوا عَلْى مَا مُلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنَ الْأَمَاءِ إِذْ لَنْيَسَ لَهُنَّ مِنَ الْحُقُنُوقِ مَا لِلزَّوْجَاتِ ذٰلِكَ اَىْ نِكَاحُ الْاَرْبَعَ فَسَقَّطَ السواحِدة والستسسرَى أدنسى اقسرُبُ السي رو.و. تعولوا تجوروا ـ
  - ্৺ ৩. আলোচ্য আয়াতটি যখন নাজিল হলো তখন লোকেরা এতিমদের দায়িত্ব গ্রহণে জটিলতায় পড়ে গেল। অথচ তখন তাদের মধ্যে কারো অধীনে দশজন কারো আটজন স্ত্রী ছিল, যাদের মধ্যে ইনসাফ রক্ষা করে চলতে পারছিল না। তাদের সেই জটিলতার নিরসন কল্পে সামনের আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। আর যদি তোমরা ভয় কর যে. এতিম মেয়েদের প্রতি ইনসাফ করতে পারবে না, আর তোমরা তাদের ব্যাপারে গুনাহ থেকে বাঁচতে চাও এবং এই এতিম মেয়েদেরকে বিয়ে করার অবস্থায়ও ইনসাফ না করার আশঙ্কা বোধ কর, তবে এতিম মেয়েরা ছাড়া অন্য মহিলাদেরকে বিয়ে করে নাও যাদেরকে তোমাদের ভালো লাগে দুই দুই, তিন তিন কিংবা চার চারটি করে, এর উর্দ্ধে যাবে না। তবে যদি তোমাদের আশঙ্কা হয় যে, তাদের মধ্যেও ভরণপোষণ ও বারীর ক্ষেত্রে ইনসাফ করতে পারবে না, তাহলে একজনকে বিয়ে কর। অথবা তোমাদের অধিকারভুক্ত বাঁদিতেই ক্ষান্ত থাক। কেননা বাঁদিদের ঐ অধিকার থাকে না যা স্ত্রীদের জন্য হয়ে থাকে। এতেই তথা চারজনের সঙ্গে বিয়ে বা একজনের সঙ্গে অথবা দাসীর উপর ক্ষান্ত থাকাতেই পক্ষপাতিত্বে জড়িত না হওয়ার অধিকতর সম্ভবনা ।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

১ ৪. আর তোমরা স্ত্রীগণকে তাদের মোহর দিয়ে দাও النَّبِسَاءَ صَدُفْتِيهِ صَدُقَةٍ مُهُورُهُنَّ نِحَلَّةً مُصْدُرٌ عَطِيَّةٍ عَنَّ طِيْبِ نَفْسِ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْ مِنْ نَفْسًا تَمْيِيْزُ مُحَوَّلُ عَنِ الْفَاعِلِ أَى إِنَّ لَفَاعِلِ أَى إِنَّ طَابَتْ أَنْفُسُهُنَّ لَكُمْ عَنْ شَيْ مِنَ الصَّلَقِ فَوَهَبْنَهُ لَكُمْ فَكُلُوهُ هَنِينًا طَيِّبًا مُرِياً مُحُمُودُ الْعَاقِبَةِ لا ضَرَرٌ فِيْهِ عَلَيْكُمْ فِي الْأُخِرَةِ نَزَلَ رَدًّا عَلْى مَنْ كَرِهُ ذَٰلِكَ.

<u>সন্তুষ্ট চিত্তে।</u> صُدُفَةً صُدُقَاتً - এর বহুবচন। অর্থ- মোহর। نِحْلَة অর্থ- সন্তুষ্ট চিত্তে দান করা। তারা যদি খুশি হয়ে তা থেকে কিছু অংশ ছেড়ে দেয় 🕮 শব্দটি ফায়েল থেকে পরিবর্তিত হয়ে তামঈয হয়েছে। বাক্যের আসল রূপ ছিল-طَابَتَ أَنْفُسُهُنَّ لَكُمْ مِنْ شَيْرِمِنَ الصَّدَاقِ তবে তা তোমরা সানন্দে ভোগ فَرُهُبْنَهُ لَكُمْ করতে পার। অর্থাৎ তা খাওয়ার মধ্যে আখেরাতে তোমাদের জন্য কোনো ক্ষতি নেই। এ আয়াতটি তাদের ধারণা খণ্ডনের জন্য নাজিল হয়েছে যারা একে অপছন্দ মনে করত।

## তাহকীক ও তারকীব

বলে কেবল মক্কাবাসীদেরই সম্বোধন করা হয়নি, যেরূপ গ্রন্থকার হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর মতানুসারে وَالْمُوا النَّامِ النَّامِ -**বলেছেন** । বরং তারাসহ কিয়ামত পর্যন্ত অনাগত সকল মানুষই এর পরোক্ষ সম্বোধিত । কেননা তাকওয়ার কারণ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে যে, তোমাদেরকে আল্লাহ একই সত্তা তথা হযরত আদম (আ.) থেকে সৃষ্টি করেছেন। আর তাঁর থেকে সৃষ্ট হওয়ার মধ্যে তো সকল মানুষই শামিল। তাই এ সম্বোধনটিও সকলের জন্য ব্যাপক হওয়াই বাঞ্ছনীয়। এখানে একটি প্রশু रत्य (य, श्रिक काग्रना जन्याग्री मकी जाग्रात्व يَايُهُا النَّاسُ वरल जात प्रमिन जाग्रात्व النَّابُ वरल मस्त्राधन कता হয়ে থাকে । অথচ সূরা নিসা পূর্ণটাই মদনী হওয়া সত্ত্বেও النَّاسُ বলে সম্বোধনের কারণ কি? এর জবাবে বলা যায় যে, এই কায়দাটা সামগ্রিক নয়; বরং অধিকাংশ ক্ষেত্রে প্রযোজ্য انَفْسٍ وَاحِدَةٍ । দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে হযরত আদম (আ.)। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, আদমকে যেহেতু আদীম তথা মার্টির সমর্গ্র উপরিভাগ থেকে সৃষ্টি করা হয়েছে তাই তাকে আদম ৰলা হয়। মাটির উপরিভাগে লাল, কালো, উৎকৃষ্ট-নিকৃষ্ট সব ধরনের রংই ছিল, তাই তাঁর সন্তানদের মধ্যে লাল, কালো, **সদা, উৎকৃষ্ট**–নিকৃষ্ট হয়ে থাকে।

🥦 হয়েছে তাই তাকে হাওয়া বলে নামকরণ করা হয়েছে।

পাঠ تَسَاءُلُونَ বিস্তার করা ، قَوْلُهُ وَبِثُ مِنْهُمَا আসিম, হামযা ও কাসায়ী কারী সাহেবগণ تَسَاءُلُونَ পাঠ পড়েছেন। تسكاءُلُهُ نُ পার বাকীরা تسكاءُلُهُ نُ

🗪 ব্যেছে, আর দ্বিতীয় কেরাতে [১৮ তা] কে বিলুপ্ত করা হয়েছে, আর দ্বিতীয় কেরাতে [১৮ তা] কে সীন সীনকে দ্বিতীয় سِيْن সীনকে দ্বিতীয় وسِيْن সীনকে দ্বিতীয় وسِيْن সীনে ইদগাম করা হয়েছে। কারণ সরফীদের একটি নীতি হলো **ে ভারা পরস্প**র নিকটবর্তী মাখরাজের দুই হরফকে একত্রে পেলে কোনো সময় সহজ করণার্থে বিলুপ্ত আবার কখনো অর্থ – আত্মীয়তা - رُحِم - تُولُهُ وَالْإِرْجَامَ । কেন্ট্র করে ইদগাম করে থাকেন وَحِم - تُولُهُ وَالْإِرْجَامَ 🖚 🗲 হরায়। এখানে আত্মীয়তার সম্পর্ক উদ্দেশ্য। اَلْدُوا के الْاَرْحُامَ) উহ্য ফেলের মাফউল হিসেবে যবর যুক্তও পড়া যায়, ৰেক্ত অধিকাংশ কারীগণ পাঠ করেছেন, এবং 🛶 তে উল্লিখিত যেরযুক্ত যমীরের উপর আত্ফ করে মাজরুরও পড়া যেতে 🗝 🕿 🖛 শাফ প্রণেতা বলেছেন, উহ্য খবরের মুবতাদা হিসেবে মারফ ্ও পড়া যেতে পারে। তখন বাক্যের রূপ হবে

- يَتِيمُ - وَالْارْحَامُ كَذَالِكُ নেই, মারা গেছে। আর অন্যান্য প্রাণীদের মধ্যে এতিম বলা হয়, যার মাতা নেই। শব্দটি হুই একা হয়ে পড়া থেকে অতঃপর কলবে মকানী করে يَتُولُ করা হয়েছে। ইমাম কাফফাল বলেছেন, مِيتُولُ -এর বহুবচন يَتُولُ ও আসতে পারে। أَشُرَاف अस्त शांक । هُرِيْف अस्त । एरक्त أَيْتَام अब و يَتِيْم अब शांक । अबाज़ نَدَامُى -এव क्रम نَدِيْم এখানে আরো একটি প্রশু হয় যে, আয়াতে বালেগ হওয়ার পর এতিমদেরকে তাদের মাল বুঝিয়ে দিতে বলা হয়েছে। এবারে প্রশু হয়, বালেগ হয়ে যাওয়ার পর তো আর তারা এতিম রইল না। সুতরাং এতিমদেরকে তাদের মাল দেওয়ার নির্দেশ কেমন করে হলো। এর জবাবে বলা হয়েছে, এখানে শাব্দিক অর্থে বালেগদেরকেও এতিম বলে দেওয়া হয়েছে। শরয়ী অর্থে নয়। শরিয়তে পিতৃহীন বালেগ লোকদেরকৈ এতিম না বললে শান্দিক অর্থে বলা হয়ে থাকে। আর এখানে শান্দিক অর্থটাই প্রযোজ্য। অথবা রূপক অর্থে مَجَازُ مَا كَانُ -এর প্রেক্ষিতে তাদেরকে এতিম বলা হয়েছে। কেননা এখন যদিও তারা বালেগ হয়ে যাওয়ার দরুন শরিয়তের দৃষ্টিতে এতিম থাকেনি, তবে নিকট অতীতে তো অবশ্যই ছিল। 🚅 অর্থ কবীরা গুনাহ। এতে رَبُ تَقَبَّلُ تَوْبَتِى وَاغْسِلْ حُوْبَتِى - ইরশাদ করেছেন ইরশাদ করেছেন و کابَ এর وأَفْعَال বাবে وَسُلَط অর্থ জুলুম করা । ছুলাছি মুজার্রাদে وَسُلَط अर्थ जूनू करो । বাবে وَسُلُواْ قَوْلُهُ . مَثْنَى ا এর জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। ফলে তার অর্থ হয় জুলুম দূর করা তথা ইনসাফ করা। قَوْلُهُ . مَثْنَى শব্দ তিনটির অর্থ হচ্ছে যথাক্রমে- দুই দুই, তিন তিন, চার চার। আদল ও ওয়াসফের কারণে গায়রে মুনসারিফ হয়েছে।
قُولُهُ صُدُفَتِهِنَ نِجُلَةً - صُدُقَاتً : قُولُهُ صُدُفَتِهِنَ نِجُلَةً শকের শান্দিক অর্থ হচ্ছে দিয়ানত, মিল্লত, শরিয়ত, মাজহাব। এখানে غَطِيَّة বা خَطِيَّة তথা উপহার বা ফরজের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এর বহুবচন আসে عَنِيْلُ وَيَحُلُّ وَيَحُلُّ وَيَحُلُّ وَالْكُ তভ পরিণতি বিশিষ্ট, সহজে হজম হয় এরূপ খাবার । لَا تَنْأَكُلُوا শব্দন্ন بِذَارًا ٥ إِسْرَافًا এখানে مُسْرِفِيْنَ وَمُبَادِرِيْنَ كِبَرَهُمْ অথ হােছ : قَوْلُهُ إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَنْ يُتُكَبَرُوا ফে'লের যমীরে ফায়েল থেকে নাহবী তারকীবে হাল হয়েছে

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

স্রা পরিচিতি: এই সূরাটির নাম সূরায়ে নিসা। যেহেতু এই সূরার মধ্যে নারী জাতির অধিকার, বিবাহের বিধি–নিষেধ এবং উত্তরাধিকার সম্পর্কে বিশেষ বিধান ও তাগিদ রয়েছে তাই এই সূরাটির নামকরণ করা হয়েছে সূরাতুন নিসা নামে। আলোচ্য সূরাটি মদনী তথা মদিনায় হিজরতের পর অবতীর্ণ হয়েছে। এতে ১৭০টি আয়াত হওয়ার ব্যাপারে ওলামাদের ঐকমত্য রয়েছে। তবে এর উর্ধের্ব তাদের মতপার্থক্য রয়েছে। কারো মতে ১৭৫টি, কারো কারো মতে ১৭৬টি এবং কারো কারো মতে ১৭৭টি আয়াত রয়েছে। এতে ৩০৪৫ টি শব্দ, ১৬০৩০ টি হরফ ও ২০টি রুক্ রয়েছে। এই সূরাটির মধ্যে এতিম-বিধবাদের হক, বিয়ে–শাদীর নিয়ম কানুন, মুহাজির ও আনসারদের ঐক্য এবং সেই ঐক্যে ফাটল ধরাবার মুনাফেকী অপচেষ্টা, আত্মীয়-স্বজনের হক, প্রতিবেশীর অধিকার, পরম্পরের প্রতি দায়িত্ব পালনের তাগিদ, আত্ম সংশোধনের শিক্ষা, যুদ্ধ অবস্থায় নামাজের প্রশিক্ষণ, মুনাফিকদের ষড়যন্ত্র, তাদের সম্পর্কে সতর্কবাণী এবং অমুসলিমদের সাথে সম্পর্কের ভিত্তি প্রভৃতি বিষয়ে এই সূরায় বিস্তারিতভাবে আলোচনা করা হয়েছে।

-[নুরুল কুরআন খ. ৪, পৃ. ১১১, তাফসীরে খা্যেন খ. ১, পৃ. ৩৩৭ ও সাবী খ. ১, পৃ. ২০০] পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক: সূরা আলে ইমরানের শেষ বাক্যটি ছিল رَاتَعُوا اللّهُ لَعُلَّكُمْ تَفُلِحُونَ অর্থাৎ তোমরা আল্লাহকে ভয় করতে থাক, হয়তো তোমরা জীবন সংগ্রামে সাফল্যমণ্ডিত হবে। এই সূরার প্রথম আয়াতেও আল্লাহর প্রতি ভয় পোষণের নির্দেশ রয়েছে।

ইরশাদ হয়েছে– يَايَهُا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ অর্থাৎ হে মানব মণ্ডলী! তোমরা ভয় কর তোমাদের সেই প্রতিপালককে যিনি সৃষ্টি করেছেন তোমাদেরকে এক ব্যক্তি থেকে। উভয় সূরাতেই আল্লাহর প্রতি ভয় পোষণের তাগিদ রয়েছে। কারণ বিষয় এরূপ রয়েছে যেগুলোতে আল্লাহর ভয় ব্যতীত শুধ রাষ্ট্রীয় আইন-কানন লোকদেরকে সঠিক ও ইনসাফের পথে অবিচল রাখতে পারে না। আল্লাহর ভয়ই হচ্ছে মানব জীবনে চরম উৎকর্ষ সাধনের চাবি–কাঠি।

সূরা নিসার ফজিলত: হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত তিনি বলেছেন, সূরায়ে নিসার পাঁচটি আয়াত আমার নিকট দুনিয়া এবং দুনিয়ার মধ্যে যা কিছু রয়েছে তা থেকে অধিকতর প্রিয়। আয়াত পাঁচটি হলো এই-

١. إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذُرَّةِ الخ ـ ٢. إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ نُكُفَرْ عَنْكُمْ سَيِئَاتِكُمْ الخ ـ ٣. إِنَّ لَحَتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسُهُمْ جَاءُوكَ الخ ـ ٥. وَإِنْ تَكُ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِم وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ـ ٤. وَلُو أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسُهُمْ جَاءُوكَ الخ ـ ٥. وَإِنْ تَكُ

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, সুরায়ে নিসার আটটি আয়াত আমার নিকট সমগ্র পৃথিবী থেকে অধিক প্রিয়। আয়াত আটটি হলো এই [উপরিউক্ত পাঁচসহ নিম্নৌক্ত ৩টি]

١. يُرِيدُ اللّٰهُ لِيبَينَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبلِكُمْ الخ ـ
 ٢. وَاللّٰهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ الغ ـ
 ٣. يُرِيدُ اللّٰهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفًا ـ

-[মাআরিফে ইদরিসিয়া খ. ২, প. ১২৫-২৬]

वह आग्नाठिए आन्नाह शाक नर्वकाल नर्वश्रातत भानव يَايَتُهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَنْ نَّفْسِ وَاحِدَةٍ إلخ জাতিকে তার্র প্রতি ভয় পোষণ করার নির্দেশ দান করেছেন। তারা সবাইকে একই পিতা– মাতা আদম ও হাওয়ার সন্তান একথা স্মরণ করে দিয়ে গোটা মানব জাতিকে একতা, ঐক্যবদ্ধতা, পরম্পরে মমন্তবোধ ও সহমর্মিতার প্রতি অনুপ্রাণিত করেছেন। আর আত্মীয়-স্বজনদের সাথে সুসম্পর্ক বজায় রাখার জন্য বিশেষ ভাবে তাগিদ প্রদান করেছেন। আত্মীয়তার সম্পর্ক নষ্ট কারীদের প্রতি হাদীস শরীফে কঠোর ভাবে ভীতি বাণী এসেছে-

وَاتُوا الْيِتَامِي آمُوالَهُمْ وَلَا تَتَبَدَّلُوا الْخَبِيثُ بِالطَّيِّبِ وَلَا تَتْكُلُوا آمُوالُهُمْ إِلَى آمُوالِكُمْ الخ

এতিমদের মাল সম্পর্কে স্কুম: আলোচ্য আয়াতটিতে আল্লাহ পাক এতিমদের মাল-সম্পদ থেকে সতর্ক থাকতে নির্দেশ দান করেছেন। নিজেদের হালাল মালের বদলে তাদের সম্পত্তি যা এতিমের অভিভাবকদের জন্য হারাম তা গ্রহণ করার জন্য হুকুম করেছেন এবং নিজেদের সম্পদের সাথে মিশিয়ে তাদের সম্পত্তি গ্রাস না করতে নির্দেশ দান করেছেন।

আয়াতের শানে নুযূল: মোকাতেল ও কালবী (র.) বর্ণনা করেছেন, একজন গাতফানী ব্যক্তির নিকট তার এতিম ভ্রাতুষ্পুত্রের অনেক ধনসম্পদ সঞ্চিত ছিল। এতিম সাবালক হয়ে চাচার নিকট তার অর্থ-সম্পদ দাবি করলে, চাচা তা আদায়ে অস্বীকৃতি জানলো। তখন উভয়ে এই মোকদ্দমা নিয়ে হাজির হলো প্রিয়নবী 🚃 -এর দরবারে। এই সময়ে এই আয়াতটি নাজিল হয়। -[তাফসীরে মাজহারী খ. ২, পু. ৪৭২]

এতিমদেরকে বিয়ে করার ব্যাপারে হুকুম:

وَأَنْ خِفْتُمْ أَنْ لا تُتَعْسِطُوا فِي الْيَتْمَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَعْنَى وَتُلْتُ وَرَبْعَ الخ

পূর্ববর্তী আয়াতে এতিমদেরকে আর্থিক ক্ষতি পৌছানোর ব্যাপারে পথ প্রদর্শন করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতে এতিম মেয়েদের বিয়ে করার ব্যাপারে হেদায়েত দেওয়া হচ্ছে। কেননা কোনো কোনো সময় আত্মীয়তার সূত্রে যে গায়রে মাহরাম অভিভাবক ব্যক্তির অধীনে এতিম মেয়েরা থাকত, ঐ মেয়ে উক্ত অভিভাবকের সম্পদের মধ্যে শরিক হয়ে যেতো আত্মীয়তার সম্পর্ক থাকার কারণে। উদাহরণত ধরে নেন চাচাতো ভাই ও বোন। এমতাবস্থায় দুটি সূরতের সৃষ্টি হতো। কোনো সময় অলী বা অভিভাবক ঐ এতিম মেয়ের সম্পদ ও রূপ সৌন্দর্যতার লিন্সায় এতিম বেচারীকে খুবই অল্প মহরে বিয়ে করে নিত। যেহেতু এতিম মেয়ের কোনো পৃষ্ঠপোষক নেই, যে তার অধিকার আদায় ও সংরক্ষণের জন্য এবং দাম্পত্য জীবনের অন্যান্য অধিকার আদয়ের লক্ষ্যে প্রতিবাদী হবে। এ জন্য ঐ অলী তার মহরও দিতো কম এবং অন্যান্য অধিকারেও তাকে ঠকাতো। আবার কোনো সময় এ রকম হতো যে, এতিম মেয়ের রূপ সৌন্দর্য কম হলেও তার সঙ্গে যেন-তেনভাবে একটি বিয়ে করে নিতো এ ভয়ে যে, যদি অন্য কোথাও বিয়ে দেওয়া হয়, তাহলে মেয়ের সম্পদ আমার হাতছাড়া হয়ে যাবে এবং আমার সম্পদে অন্য ব্যক্তি এসে শরিক হয়ে যাবে। কিন্তু ঐ এতিম অসহায় স্ত্রীর সাথে কোনো রকম আকর্ষণ বা ভালোবাসা ঐ অভিভাবক রাখতো

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

না। এরই প্রেক্ষিতে অলী বা অভিভাবকদেরকে সম্বোধন করে ইরশাদ হয়েছে যে, যদি তোমরা এ ব্যাপারে আশস্কাবোধ করো যে, তোমাদের অধীনস্ত এতিম মেয়েদের প্রতি ইনসাফ করতে পারবে না এবং তাদের মহর আদায়ে ও অন্যান্য অধিকার প্রদানে ক্রুটি বিচ্যুতি হবে, তবে এমতাবস্থায় তোমাদের জন্য এসব এতিম মেয়েদের সাথে বিয়ের অনুমতি নেই; বরং তাদেরকে বাদ দিয়ে অন্য মহিলাদেরকে বিয়ে করে নাও, যাদেরকে তোমাদের ভালো লাগে। তবে গায়রে মাহরাম হওয়া আবশ্যক। প্রয়োজনে এক থেকে নিয়ে চার পর্যন্ত বিয়ে করতে পারো। তবে চারের মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকতে হবে। উদ্মতের কারো জন্য এক সাথে চারের উর্ধের্য ব্রী রাখা যাবে না। আর যদি একাধিক মহিলাকে বিয়ে করলে তাদের সঙ্গে ইনসাফ করতে পারেবে না বলে আশক্ষাবোধ করো, তবে এক বিয়ের উপরই যথেষ্ট করো। নতুবা তোমাদের শর্য়ী বাঁদিদের উপর যথেষ্ট করো যার প্রচলন বর্তমানে নেই। এই হুকুম পালন করে নিলে তোমরা বেইনসাফী এবং কারো অধিকার নষ্ট করার অন্যায় থেকে বেঁচে যেতে পারবে। –[মা'আরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, প. ১৩০–৩১]

মাসআলা : রাফেজীগণ এক সাথে নয়জনকে বিয়ে করা বা নয়জনকে স্ত্রী হিসেবে রাখা জায়েজ মনে করে। তারা দলিল হিসেবে আলোচ্যু আয়াতটিকেই পেশ করে থাকে। ইমাম নখয়ী ও ইবনে আবী লাইলার দিকেও উক্তিটিকে সম্পূত্ত করা হয়। তারা বলেন, وَالْمُ عُلِقْ مُنَا النّسَاءُ مُثَنَى وَثُلْتُ وَرُبُع -এর মর্ম হবে, তোমরা বিয়ে করো দুজন থাকে। স্তরাং مَثَنَى وَثُلْتُ وَرُبُع -এর মর্ম হবে, তোমরা বিয়ে করো দুজন মহিলাকে তিনজন এবং চারজনকে। স্তরাং ২+৩+ও ৪ = এর যোগফল হবে ৯। আর খারিজীগণ একই সাথে আঠারো জন মহিলার সঙ্গে বিয়ে জায়েজ হওয়াতে বিশ্বাসী। তারা বলে আয়াতের শব্দ (مَثُنَى وَثُلْتُ وَرُبُع ) একক হলেও অর্থে দ্বিতণ হওয়ার কথা পাওয়া যাছে। তাই নয়ের দ্বিতণ আঠারো হবে। উল্লিখিত উক্তি উভয়টাই গলদ।

খারিজীদের উক্তি ভ্রান্ত হওয়ার কারণ হলো এই যে, উল্লিখিত শব্দগুলো তাকরারযুক্ত শব্দাবলি হতে নির্গত। তবে সংখ্যার তাকরার বা দ্বিগুণ হওয়ার কোনো সীমা নেই। দ্বিগুণের অর্থ শুধু দুবার বা দু সংখ্যাই নয়; বরং দুই – দুই – দুই ....। মোটকথা অসীমিত দুইকে কুলি শব্দে শামিল রাখে। যেমন কেউ যদি কোনো একদল মানুষকে বলে যে, তোমরা এ টাকাগুলো হতে দুটি দুটি করে নিয়ে নাও। তখন উদ্দেশ্য হয় প্রতিজনই দুই টাকা নিবে। উদ্দেশ্য এটা হয় না যে, তোমরা প্রত্যেকে চার টাকা নিয়ে নাও। আয়াতের মধ্যে যদি এ অর্থটাই উদ্দেশ্য হয়, তাহলে অর্থই ঠিক হবে না। কারণ সকল লোকদের জন্য দুইজন, তিনজন, চারজন, নয়জন বা আঠারোজন মহিলার সাথে বিয়ে সম্ভবই নয়। এই জন্যই তাফসীরে কাশশাফ প্রণেতা আল্লামা জারুল্লাহ যমখশারী (র.) লিখেন, এসব শব্দকে যদি এক হিসেবে উল্লেখ করা হয় অর্থাৎ মাদুলু বা নির্গত বলা না হয় আর অর্থগত তাকরারের মর্ম সৃষ্টি না হয়় তাহলে সঠিক কোনো অর্থই হবে না। অর্থাৎ যদি বিলি হবে না।

রাফেজীদের উক্তি ভ্রান্ত হওয়ার কারণ এই যে, অলংকার শাস্ত্রবিদগণ নয়ের সংখ্যা সঠিক বুঝাবার জন্য দুই, তিন ও চার বলেননি; বরং আয়াতের মর্ম হলো এই যে, প্রত্যেকের জন্য দুইজন মহিলার সাথে বিয়ে করা জায়েজ রয়েছে। তেমনিভাবে প্রত্যেকের জন্য তিনজনের সঙ্গে এবং চার জনের সঙ্গেও বিয়ে জায়েজ রয়েছে।

চারো মাযহাবের ইমামগণসহ জমহুর ওলামায়ে উন্মত এ ব্যাপারে ঐকমত্য পোষণ করেছেন যে, এক সাথে চারের অধিক মহিলা বিয়ে করা বা বিয়েতে রাখা নাজায়েজ। এ জন্যই তো আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হওয়ার পর কায়েস বিন হারিছসহ অন্যান্য সাহাবাদেরকে রাস্লুল্লাহ তারের উর্ধ্বে বিবিগণকে তালাক দিয়ে দিতে নির্দেশ দিয়েছিলেন। আর তারাও সেই নির্দেশ পালন করেছিলেন। —[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৪৭৭–৭৮]

বহু বিবাহ ও পবিত্র ইসলাম: বহু বিবাহের প্রথাটা ইসলাম-পূর্ব যুগেও দুনিয়ার প্রায় সকল ধর্ম মতেই বৈধ বিবেচিত হতো। আরব, ভারতীয় উপমহাদেশ, ইরাক, মিশর, বেবিলন প্রভৃতি সব দেশেই এই প্রথার প্রচলন ছিল। বহু বিবাহের প্রয়োজনীয়তার কথা বর্তমান যুগেও স্বীকৃত।

বর্তমানকালে ইউরোপের এক শ্রেণির চিন্তাবিদ বহু বিবাহ রহিত করার জন্য তাদের অনুসারীদেরকে উদ্বুদ্ধ করে এসেছেন বটে; কিন্তু তাতে কোনো সুফল বয়ে আনেনি; বরং তাতে সমস্যা আরো বৃদ্ধি পেয়েছে। অবশেষে প্রাকৃতিক ও স্বাভাবিক ব্যবস্থাটাই বিজয়ী হয়েছে। তাই বর্তমানে ইউরোপের বৃদ্ধিজীবী ও চিন্তাবিদ ব্যক্তিরা তার পুনঃ প্রচলন করার জন্য উঠে পড়ে লেগেছেন। পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে এই বহু বিবাহের প্রচলন ছিল। ইসলামের প্রাথমিক যুগেও কোনো সংখ্যা নির্ধারণ ছাড়াই এই ব্যবস্থা চালুছিল। তবে তৎকালে এই সীমা-সংখ্যাহীন বহুবিবাহের জন্য অনেকের লোভ-লালসার কোনো অন্ত ছিল না। অন্যদিকে এ থেকে উদ্বুত দায়িত্বের ব্যাপারেও তারা সঠিক ভূমিকা পালন করত না; বরং এই সব স্ত্রীকে তারা রাখতো দাসী-বাঁদির মতো এবং তাদের সাথে যথেছা ব্যবহার করতো। তাদের প্রতি কোনো রকম ইনসাফ করা হতো না। চরম বৈষম্য বিরাজ করতো পারম্পরিক সম্পর্কের ক্ষেত্রে। অনেক সময় পছন্দসই দু একজনের প্রতি লক্ষ্য রেখে বাকিদের প্রতি চরম অবহেলা প্রদর্শন করা

হতো। পবিত্র কুরআন ও ইসলাম এই সামাজিক অনাচার ও জুলুমের প্রতিরোধ করেছে। বহু বিবাহের ব্যাপারে প্রয়োজনীয় বিধি-নিষেধও জারি করেছে। ইসলাম একই সময়ে চারের অধিক ন্ত্রী রাখাকে হারাম ঘোষণা করেছে। ইসলাম এই ক্ষেত্রে ইনসাফ কায়েমের জন্য বিশেষ তাকিদ দিয়েছে এবং ইনসাফের পরিবর্তে জুলুম করা হলে তার জন্য শাস্তির কথা ঘোষণা করেছে।

ইনসাফ করে চলতে পারলে চারজনকে রাখার অনুমতি দিয়েছে। অন্যথায় একজনের উপরই যথেষ্ট করতে নির্দেশ দিয়েছে।

- একাধিক বিয়ের প্রয়োজনীয়তা: ১. বিয়ের আসল উদ্দেশ্য হলো নিজের পবিত্রতা, দৃষ্টি রক্ষা করে চলা, লজ্জাস্থানের হেফাজত, সন্তান লাভ ও জেনা-ব্যভিচার থেকে বেঁচে থাকা। অনেক সময় সুস্বাস্থ্যের অধিকারী ধনবান অবসর লোকও সমাজে পাওয়া যায়। তারা চারজন স্ত্রীর হক যথারীতি আদায় করার সামর্থ্য রাখে। তাদের মতো লোকের নিকট হাজারো গরিব মানুষের জীবিকা নির্বাহের ব্যবস্থা হয়।
- এমতাবস্থায় যদি তারা দু–চারজন গরিব পরিবারের মহিলাকে বিয়ে করে নেয় তবে তাতে অসুবিধা কি? ২. অনেক সময় মহিলারা বিভিন্ন রোগব্যাধি ও গর্ভধারণ প্রভৃতি কারণে স্বামীকে দেহদানের যোগ্য থাকে না। এমতাবস্থায় সুস্থ সবল ধনী স্বামীকে দ্বিতীয় বিবাহের অনুমতি দেওয়া ছাড়া জেনা থেকে বাঁচানোর আর কোনো উত্তম ব্যবস্থা নেই।
- ৩. অনেক সময় মহিলা রোগের কারণে বা বন্ধ্যা হওয়ার কারণে সন্তান জন্ম দেওয়ার যোগ্য থাকে না। অন্যদিকে স্বভাবগতভাবেই পুরুষদের সন্তান লাভের আগ্রহ থাকে অধিক। এমতাবস্থায় পূর্বের বন্ধ্যা বা রোগী স্ত্রীকে অকারণে তালাক দিয়ে দেওয়া বা কোনো অভিযোগ তৈরি করে তালাক দেওয়া [যেরূপ ইউরোপের দেশসমূহে প্রতিনিয়ত হয়ে থাকে] উত্তম হবে নাকি তার বিয়ে ও যাবতীয় অধিকার বহাল রেখে দিতীয় বিয়ে করে নেওয়া উত্তম হবে? কোনো জাতি যদি তাদের সংখ্যা বৃদ্ধি করতে চায়, তবে একাধিক বিয়ে ছাড়া অন্য কোনো উত্তম পন্থা নেই।
- ৪. এছাড়া কুদরতিভাবেই মহিলাদের সংখ্যা পুরুষদের তুলনায় অনেক বেশি। মহিলাদের তুলনায় পুরুষদের জন্মের হার কম পক্ষান্তরে মৃত্যুর হার বেশি। অনেক পুরুষ যুদ্ধে, জাহাজ ডুবে, আরো বিভিন্ন রকম দৈব দুর্ঘটনায় মারা যায়। সুতরাং একাধিক বিয়ের অনুমতি দেওয়া না হলে অতিরিক্ত সংখ্যক মহিলাদের জীবন বিপন্ন হতে বাধ্য, চরিত্র ধ্বংস হওয়া প্রায় নিশ্চিত। তাই এই সমস্যা থেকে উত্তরণের জন্য দ্বিতীয় বিবাহই উত্তম পদ্ধতি।
- ৫. মহিলারা পুরুষদের তুলনায় হাদীসানুযায়ী আকল বুদ্ধিতেও অর্ধেক এবং ধর্ম পালনেও অর্ধেক। যার ফলাফল হলো এই যে, মহিলা পুরুষের এক চতুর্থাংশ। আর একথা সুস্পষ্ট যে, চার চতুর্থাংশ মিলে পূর্ণ এক হয়। এতে বুঝা যাচ্ছে, চারজন মহিলা একজন পুরুষের সমান। এই জন্যই শরিয়ত একজন পুরুষকে এক সঙ্গে চারজন স্ত্রী গ্রহণ করতে বা রাখতে অনুমতি প্রদান করেছে। -[মা'আরিফে ইদ্রীসিয়া খ. ২, পৃ.১৩৩-৩৭]

#### এক মহিলার জন্য একাধিক স্বামী গ্রহণ নিষিদ্ধ হওয়ার কারণ :

- ১. যদি একজন মহিলা একাধিক পুরুষের বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ থাকে, তাহলে বিয়ের অধিকার হিসেবে প্রত্যেকেরই যৌন চাহিদা পূর্ণ করার অধিকার থাকবে, আর এতে ফ্যাসাদ ও পরস্পর শত্রুতা সৃষ্টি হয়ে যাওয়ার প্রবল আশঙ্কা রয়েছে। হতে পারে একই মুহূর্তে সকলেরই প্রয়োজন পড়ে যাবে। ফলে খুন খারাবির পরিস্থিতি সৃষ্টি হয়ে যাওয়াও বিচিত্র নয়।
- ২. পুরুষ স্বভাবগত এবং জন্মগতভাবেই শাসক আর মহিলা শাসিত। এই জন্যই শরিয়ত তালাকের এখতিয়ার পুরুষকে প্রদান করেছে। যতক্ষণ পর্যন্ত পুরুষ তার স্ত্রীকে তালাক দিয়ে স্বাধীন করে না দিবে ততক্ষণ পর্যন্ত স্ত্রী ভিনু কোনো পুরুষকে বিয়ে করতে পারবে না।
  - সুতরাং পুরুষ যখন শাসকের পর্যায়ে হলো তখন যুক্তিসঙ্গত কারণেই একজন শাসকের অধীনে একাধিক শাসিত থাকতে পারবে।এই শাসকের অধীনে অনেক শাসিত থাকা লাঞ্ছনা ও অপমানের কোনো কারণ নয় এবং মুশকিলও নয়। পক্ষান্তরে যখন শাসিত ব্যক্তি এক হবে আর শাসক হবে একাধিক তখন শাসিত ব্যক্তিকে বিষ্ময়কর মসিবতের সম্মুখীন হতে হবে।

সে কার আনুগত্য করবে আর কার করবে না। আর এতে অপমানও অধিক। শাসক যতই বেশি হবে শাসিত ব্যক্তির

অপমান ততই অধিক হবে। এই জন্য ইসলামি শরিয়ত একজন মহিলকে একসাথে একাধিক স্বামী গ্রহণের অনুমতি প্রদান করেনি। কারণ এ অবস্থায় মহিলার জন্য অপমান লাঞ্ছনা অধিক এবং মসিবতও হবে কঠিন।

- এ ছাড়া একাধিক স্বামীর মন যুগিয়ে চলা, তাদের খেদমত আঞ্জাম দিয়ে যাওয়া, সবাইকে খুশি রাখা অসহনীয় ব্যাপার। তাই শরিয়ত একজন মহিলাকে দুই বা চারজন পুরুষকে বিয়ে করার অনুমতি দেয়নি। যাতে করে মহিলা উল্লিখিত লাঞ্ছনা, অপমান ও অসহনীয় কষ্ট ও মসিবত থেকে বেঁচে থাকতে পারে।
- ৩. এছাড়া একজন মহিলার একাধিক স্বামী হলে তাদের যৌন মিলনে যে সন্তান হবে, সে তাদের মধ্য থেকে কার সন্তান পরিগণিত হবে? তার লালন-পালন ভরণ-পোষণ হবে কেমন করে? তার পরিত্যাজ্য সম্পত্তি বন্টন হবে কিরূপে? এছাড়া এই সন্তান একাধিক স্বামীর জন্য যৌথ হবে, অথবা তারা বন্টন করে নিবে। বন্টন করে নিলে বন্টনটা হবে কেমন করে?

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

হবে। ফলশ্রুতিতে পরস্পরে কত রকম ঝগড়া, ফ্যাসাদ ও ফিতনা যে হবে তার কোনো সীমা পরিসীমা আছে কি? এসব

সন্তান যদি একটাই হয় তবে তাদের মধ্যে বন্টনের উপায় হবে কি? আর একাধিক সন্তান হলে বন্টনের পালা যখন আসবে তখন ছেলে মেয়ে হওয়ার ব্যবধানের প্রেক্ষিতে সূরত বা নমুনা, সুন্দর-অসুন্দর, দুর্বল-শক্তিশালী, সুস্থ-অসুস্থ, মেধাহীন ও মেধাসম্পন্ন হওয়াসহ প্রভৃতি বিষয়ে ব্যবধান ও পার্থক্য থাকাটা স্বাভাবিক। তখন তাদের সন্তান বন্টনে খুবই জটিলতা সৃষ্টি

জটিলতা ফিতনা ফাসাদ থেকে বেঁচে থাকার জন্যই পবিত্র ইসলাম একই মুহূর্তে একজন মহিলাকে একাধিক স্বামী রাখতে বা একাধিক বিয়ে করতে নিষেধ করেছে। −[মা'আরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, প. ১৩৭–৩৮]

বিশ্বনবী ও বহু বিবাহ : নবী ্র্র্রু-এর আগমনের উদ্দেশ্যই হলো আল্লহর দীনের বিধি–বিধান উন্মতের নিকট পৌছে দেওয়া এবং বিশ্ব মানবতার আত্মন্তদ্ধির কাজ করা। রাসূলুল্লাহ ্রুইসলামের শিক্ষা, বিধি–বিধান, কথা ও কাজের মাধ্যমে পৃথিবীতে বিস্তার করে গেছেন। মানব জীবনের এমন কোনো ধাপ নেই যেখানে নবীর শিক্ষা ও তার পথ প্রদর্শনের প্রয়োজন নেই। পানাহার, উঠাবসা, নিদ্রা–জাপ্রত হওয়া, পাক–পবিত্রতা, ইবাদত–রিয়াজত, মুজাহাদা–সাধনা প্রভৃতি বিষয়ে মোটকথা জীবনের প্রতিস্তরে এমন কোনো ধাপ নেই যেখানে নবীর হেদায়েত ও পথ নির্দেশিকা বিদ্যমান নেই। ঘরের ভিতরে তিনি কি কি আমল করেছেন, বিবিগণের সাথে কিরূপ আচার-আচরণ করতেন ঘরে এসে দীনের মাসআলা-মাসাইল জিজ্ঞেসকারী মহিলাদেরকে তিনি কি জি জবাব প্রদান করেছে। এরকম হাজারো মাসআলা রয়েছে যেগুলো সম্পর্কে নবীপত্নীদের মাধ্যমেই উন্মত জ্ঞান লাভ করতে পেরেছে। বহু বিবাহ করার মধ্যে তার এই উদ্দেশ্যটাই মুখ্য ছিল। ওধু হয়রত আয়েশা (রা.) হতেই নবীজীর সীরাত সম্পর্কিত দুই হাজার দুইশত হাদীস বর্ণিত রয়েছে। হয়রত উমে সালামা (রা.) থেকে ৩৭৮ টি হাদীস বর্ণিত হয়েছে। নবীগণের মহান উদ্দেশ্য তাদের ব্যক্তিগত, পারিবারিক, সামাজিক, রাষ্ট্রীয় ও আন্তর্জাতিক পর্যায়ে সংশোধনের চিন্তা–ফিকিরের কথা দুনিয়ার খাহেশ পূজারীরা কি করে জানবে? তারা তো সকলকেই নিজের উপর কিয়াস করে মাপতে জানে। এরই ফলশ্রুতিতে বিগত কয়েক শতান্দী ধরে ইউরোপের নান্তিক ও পাশ্চাত্য এবং প্রাচ্যবাদীরা হঠকারিতামূলকভাবে বিশ্ব নবীর বহু বিবাহকে এক বিশেষ যৌন সঞ্জোগ ও কাম প্রবৃত্তির ভিত্তিতে হয়েছে বলে মন্তব্য করেছে। হজুর ক্রতে পারে না।

তিনি তাঁর পবিত্র জীবনটাকে মক্কাবাসীদের সামনে এরকমভাবে অতিবাহিত করেছেন যে, পঁচিশ বংসর বয়সে একজন ৪০ বংসরের বয়কা সন্তানের মা তার [যার পূর্বের দুইজন স্বামী মারা গেছে] সাথে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হয়ে পঞ্চাশ বংসর বয়স পর্যন্ত তার সাথেই অতিক্রান্ত করেছেন। আবার তাও এরকম যে, মাসের পর মাস বাড়ি-ঘর ছেড়ে গারে হেরায় গিয়ে ইবাদত বন্দেগীতে কাটিয়ে দিতেন। তাঁর অন্যান্য সকল বিয়েই বয়স পঞ্চাশ হওয়ার পরে সংঘটিত হয়েছে। এই পঞ্চাশ বংসরের জীবন এবং পূর্ণ যৌবনের সারাটা সময় মক্কাবাসীদের চোখের সামনে ছিল। কোনো সময় কোনো দুশমনের পক্ষেও তাঁর প্রতি এরপ কোনো কথা উঠানোর সুযোগ হয়নি, যা দ্বারা তার পবিত্রতা ও খোদাভীতির বিষয়টা সন্দেহযুক্ত হতে পারে। তাঁর দুশমনেরা তাকে জাদুকর, কবি, পাগল, মিথ্যুক, মিথ্যারচনাকারীর ন্যায় বিভিন্ন অভিযোগ দিতে কোনো রকম ক্রটি করেনি। কিন্তু তাঁর নিষ্পাপ মাসুম জীবনের উপর এমন কোনো অপবাদ দেওয়ার দুঃসাহস করতে পারেনি, যা দ্বারা তার পবিত্র চরিত্র কলুষযুক্ত হতে পারে।

চিন্তা ফিকিরের বিষয় হলো এই যে, তিনি যৌবনের পঞ্চাশ বৎসর পর্যন্ত সংসার-বিমুখতা, তাকওয়া, পরহেজগারী, খোদাভীতি ও দুনিয়ার ভোগ বিলাস থেকে দূরে থেকে কালাতিপাত করার পর কি কারণ ছিল যদ্দক্ষন তিনি বহু বিবাহ করতে বাধ্য হয়ে পড়লেন। মনে যদি সামান্যতম ইনসাফও অবশিষ্ট থাকে তবে এসব বিবাহের প্রকৃত কারণ ছাড়া অন্য কিছু বলা যেতে পারে না, যার আলোচনা উপরে হয়েছে।

ছজুর — এর বহু বিবাহের অবস্থা: পঁচিশ বৎসর বয়স থেকে পঞ্চাশ বৎসর বয়স পর্যন্ত একমাত্র হযরত খাদীজা (রা.) তাঁর বিবাহে ছিলেন। তাঁর ইন্তেকালের পর হযরত সাওদা ও আয়েশা (রা.)-এর সাথে বিবাহ হয়। হযরত সাওদা (রা.) হজুরের ঘরে চলে আসেন। কিন্তু আয়েশা কম বয়সী হওয়ার দরুন তাঁর পিতা আবু বকর (রা.)-এর ঘরেই থেকে যান। অতঃপর কয়েক বৎসর অতিবাহিত হয়ে যাওয়ার পর হিজরি দ্বিতীয় সনে তিনি হজুর — এর ঘরে আসেন। তখন হজুর — এর বয়স ছিল ৫৪ বৎসর। এই বয়সে উপনীত হওয়ার পর দুই স্ত্রী তার বিয়ের সূত্রে একত্র হলো। এখান থেকে একাধিত বিবাহের বিষয়টির সূচনা হয়। তার এক বৎসর পর হযরত হাফসা (রা.)-এর সঙ্গে বিয়ে হয়। তারপর কয়েক মাস যাওয়ার পর হযরত যায়নাব বিনতে খুজাইমা (রা.)-এর সাথে বিবাহ হয়েছে। তিনি মাত্র আঠারো মাস বিবাহ বন্ধনে থেকে ইন্তেকাল করলেন। এক বর্ণনা মতে, তিনি হজুর — এর বিবাহ বন্ধনে মাত্র তিনমাস জীবিত থাকেন। অতঃপর দ্বিতীয় হিজরিতে হযরত উম্মে সালামা (রা.) -এর সাথে এবং পঞ্চম হিজরিতে হযরত যায়নাব বিনতে জাহাশ (রা.)-এর সাথে তাঁর বিবাহ হয়। তখন তাঁর বয়স ছিল ৫৮ বৎসর। এই বৃদ্ধ বয়সে গিয়ে চারজন স্ত্রী এক সাথে একত্র হয়েছিল। অথচ যে সময় উন্মতের জন্য চারজন স্ত্রী এহণ করার অনুমতি প্রদান করা হয়েছিল তখনই তিনি চারটি বিয়ে করে নিতে পারতেন, কিন্তু তিনি এরূপ করেননি। অতঃপর ষষ্ঠ হিজরিতে হযরত জুওয়াইরিয়া (রা.)-এর সাথে, সপ্তম হিজরিতে উম্মে হাবীবার সঙ্গে এবং তারপর এই বৎসরই হযরত সৃফিয়া ও হযরত মায়মূনা (রা.)-এর সাথে বিয়ে অনুষ্ঠিত হয়েছে। – জামালাইন খ. ১, প. ৫৯৬–৯৮।

#### অনুবাদ:

৫. <u>আর আল্লাহ তা আলা তোমাদের যে ধনসম্পদকে</u> তথা এতিমদের যে ধনসম্পদ তোমাদের হাতে রক্ষিত রয়েছে তাকে <u>তোমাদের জীবনযাত্রার অবলম্বন করেছেন তা নির্বোধ লোকদেরকে</u> তথা অপচয়কারী পুরুষ, নারী ও বাচ্চাদের হাতে <u>দিও না</u> হে অভিভাবকগণ! এটি এর মাসদার। অর্থাৎ যা দ্বারা তোমাদের জীবিকা ও তোমাদের সন্তানদের উপকার প্রতিষ্ঠিত হয়। সূতরাং এ সম্পদ উল্লিখিত লোকদের হাতে দিয়ে দিলে তাকে অনর্থক বিনষ্ট করে ফেলবে। ভিন্ন এক কেরাতে ট্রেট্রে, তখন তা ট্রেট্রিখিত থাকে। <u>তাদেরকে তা থেকে খাওয়াও, পরাও এবং তাদের সাথে বিনম্রভাবে কথা বল। অর্থাৎ তাদের সম্পদ বুঝদার হয়ে যাওয়ার পর তাদেরকে দিয়ে দেওয়ার সুন্দর ওয়াদা প্রদান কর।</u>

৬. আর এতিমদেরকে পরীক্ষা কর বালেগ হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত, তাদের ধর্মীয় এবং লেনদেনের বিষয়ে। অতঃপর যখন তারা বিয়ের বয়স পর্যন্ত পৌছে যাবে তথা স্বপুদোষ বা বয়সের মাধ্যমে বিয়ের উপযুক্ত হয়ে যাবে। আর ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে. সেই বয়সটি হলো পনের বৎসর পরিপূর্ণ হওয়া। অতঃপর যদি তাদের মধ্যে বিচার-বৃদ্ধি তথা তাদের ধর্মীয় ও আর্থিক ব্যাপারে উপকারিতাবোধ দেখতে পাও, তবে তাদের ধনসম্পদ তাদের প্রতি সোপর্দ করতে পার এবং তারা বড় হয়ে উঠার ভয়ে যে, তখন তাদের সম্পদ তাদের প্রতি সোপর্দ করে দিতে হবে এই ভয়ে হে অভিভাবকগণ! তাড়াহুড়া করে অপ্রচয় করে অন্যায় ভাবে ব্যয় করো না السُرَائَ । ও ا بداً الله عند المراكب المر ওলীদের মধ্যে যে ধনী সে যেন এতিমের সম্পদ থেকে আত্মরক্ষা করে চলে এবং তা ভোগ করা থেকে বিরত থাকে। আর যে দরিদ্র সে যেন ভোগ করে নেয় ন্যায়নীতি অনুসারে তথা তার কাজের বিনিময় অনুপাতে। অতঃপর যখন তাদের তথা এতিমদের প্রতি তাদের সম্পত্তি ফেরত দিতে চাও তখন তাদের উপর সাক্ষী রেখে দিও যে, তারা পেয়ে গেছে আর তোমরা দায়িত্মুক্ত হয়ে গেছ, যাতে তোমাদের মধ্যে কোনো দ্বন্দু সৃষ্টি না হয়। আর যদি হয়ে যায় তবে যেন সাক্ষীর দিকে প্রত্যাবর্তন করতে পার। এ নির্দেশ বাক্যটি সংশোধনমূলক মোস্তাহাব বুঝাতে এসেছে। আর আল্লাহ তা'আলা হিসেব গ্রহণকারী হিসাবে যথেষ্ট তথা তিনি তাঁর সৃষ্টির কৃতকর্মের সংরক্ষণকারী ও হিসাব গ্রহণকারী।

٥. وُلَا تُؤتُوا اَيُهَا الْأُولِيَاءُ السُّفَهَاءَ الْمُبَلِّرِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ أَمْوَالُكُمُّ أَى أَمْوَالُهُمُّ لَّتِى فِي أَيْدِيكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللّٰهُ لَكُمْ قِيمًا مَصْدُرُ قَامَ أَى تَقَوْمُ بِمَعَاشِكُمْ وُصَلَاحِ اوْلَادِكُمْ يْعُوْهَا فِي غَيْرِ وَجَهِهَا وَفِي قِرَاءَ قِيكُمَّا عُ قِيهُمَةٍ مَا تَقَوْمُ بِهِ الْأَمْتِعَةُ وَارْزُقُوهُمْ فِيْهَ أطْعِمُوهُمْ مِنهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قُولًا مُعْرُوفًا عِدُوْهُمْ عِدَةً جَمِيلَةً بِإِعْطَائِهِمْ أَمْوَالِهِمْ إِذَا رَشَدُوا -برُوا البيت مي قبلُ البلورغ فِي هِمْ وَتَصَرُّفِهِمْ فِي أَحْوَالِهِمْ حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّنكَاحَ أَى صَارُوا أَهَلَا لَهُ بِالْإِحْتِلَامِ أَوِ السِّنَ وَهُوَ إِسْتِكُمَالُ خُمْسَ عَشَرَةَ سَنَةً عِنْدُ الشَّافِيعِيُ (رح) فَإِنْ انْسَتُم ابْصَرْتُم مِنْهُمْ رُشْدًا صَلَاحًا وبكارًا أي مبادِرين الي إنفاقِه يُّكُبُرُوا رُشْدًا فَيَلْزَمُكُمْ تُسْلِيمُهَا إِلَّا ينَقَعَ إِخْتِلاَتُ فَتَرُجعُوا الَّي الْبَيِّنَةِ وَهُنَّا أَهُ إرْشَادٍ وَكَفْى بِاللَّهِ ٱلْبَاءُ زَائِدَةً حَسِيبًا حَافِطًا لِأَعْمَالِ خُلْقِهِ وَمُحَاسِبُهُم .

তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

- ٧. وَنَزُلُ رَدًّا لِمَا كَانَ عَلَيْهِ الْجَاهِلِيَّةُ مِنْ عَدَمِ تَوْرِيْثِ النِّسَاءِ وَالصِّغَارِ لِللرَّجَالِ الْاولادِ وَالْاَقْدَانِ وَالْاَقْدَانُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَي تَرَكُ الْوَالِدَانِ وَالْاَقْدَانُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَي الْمَالِ أَوْ كُثَرَ جَعَلَهُ اللّهُ نَصِيبًا مُفْرُوضًا مَقَطُوعًا بِتَسْلِيْمِهِ إِلَيْهِمْ.
- وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةُ لِلْمِيْرَاثِ أُولُوا الْقُرْبِي ذُو الْقَرْبِي وَالْمَسْكِيْنُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ شَينتًا قَبْلَ وَالْمَسْكِيْنُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ شَينتًا قَبْلَ الْقِسْمَةِ وَقُولُوا أَيُهَا الْأُولِيَاءُ لُهُمْ إِذَا كَانَ الْقَرِثَةُ صِغَارًا قَوْلًا مَعْرُوفًا جَمِيلًا بِانْ الْمَوْتُ وَقِيلًا فَيَوْلًا مَعْرُوفًا جَمِيلًا بِانْ تَعْتَذُرُوا إِلَيْهِمْ إِنَّكُمْ لَا تَمْلِكُونَهُ وَإِنَّهُ لَا تَعْتَذُرُوا إِلَيْهِمْ إِنَّكُمْ لَا تَمْلِكُونَهُ وَإِنَّهُ لِللَّائِذَةُ وَلَيْنَ لَا لَكُونَهُ وَاللَّهُ لِللَّائِذَةُ وَلَيْنَ لَا تَعْلَيْهِ فَهُونَهُ وَالْكُنْ تَعْلَالُهُ فَي تَرْكِهِ وَعَلَيْهِ فَهُو نُذَبُ وَكُنْ النَّاسُ فِي تَرْكِهِ وَعَلَيْهِ فَهُو نُذَبُ وَعُنْ ابْنَ عَبَاسٍ (رض) وَاجِبُ .

- ৭. সামনের আয়াতটি জাহিলি যুগে প্রচলিত মহিলা ও শিশুদেরকে উত্তরাধিকার না দেওয়ার কুপ্রথার প্রতিবাদে অবতীর্ণ হয়েছে। মৃত পিতামাতা এবং নিকটতম আত্মীয়স্বজনদের পরিত্যক্ত সম্পত্তিতে পুরুষদের জন্য তথা সন্তানাদি ও আত্মীয়দের জন্য অংশ রয়েছে এবং নারীদের জন্য অংশ রয়েছে, যা পিতামাতা এবং নিকটতম আত্মীয়স্বজন রেখে গেছে সে মালের অংশ বেশি হোক বা কম, তার পরিমাণ আল্লাহ তা'আলা নির্দিষ্ট করে রেখেছেন। তথা তাদের প্রতি সোপর্দ করে দেওয়ার ক্ষেত্রে তা সুনির্দিষ্ট।
- ৣ৸ তার যখন মিরাস বন্টনের সময় উত্তরাধিকার পায় না এমন আত্মীয়য়জন, এতিম, মিসকিন উপস্থিত হয়, তখন ঐ সম্পদ থেকে বন্টনের পূর্বে তাদেরকে কিছু দান কর এবং হে ওলীগণ! তাদের সাথে ভালো কথা বল, যখন ওয়ারিশদের মধ্যে নাবালেগরাও থাকে, অর্থাৎ তাদের কাছে এরূপ ওজর পেশ কর য়ে, তোমরা এ সম্পদের মালিক হতে পারবে না। কারণ এর ওয়ারিশরা হচ্ছে নাবালেগ। এক বর্ণনা মতে, যারা ওয়ারিশ নয় তাদেরকে দেওয়ার এ বিধানটি রহিত হয়ে গেছে। অন্য আরেক বর্ণনা মতে, এ হুকুমটি রহিত হয়ন। তবে লোকেরা এর উপর আমল না করাতেই সহজতা অনুভব করতে লেগেছে। রহিত না হওয়ার বর্ণনা মতে, নির্দেশটি হবে মোন্তাহাবের জন্য। পক্ষান্তরে হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে য়ে, এ নির্দেশটিও ওয়াজিব বুঝাতে এসেছে।
   ৣয় য়ারা নিজেদের পশ্চাতে তথা মৃত্যুর পর দুর্বল, অসমর্থ
  - যারা নিজেদের পশ্চাতে তথা মৃত্যুর পর দুবল, অসমথ নাবালেগ সন্তানাদি রেখে যায় যাদের নষ্ট হয়ে যাওয়ার আশন্ধা রয়েছে অর্থাৎ রেখে যাওয়ার সময় ঘনিয়ে আসে, তখন তাদের এতিমদের ব্যাপারে ভয় করা উচিত। অতএব, তারা যেন এতিমদের ব্যাপারে আল্লাহকে ভয় করে এবং এতিমদের সাথে যেন ঐ ব্যবহার করে, যা মৃত্যুর পর তাদের সন্তানদের সাথে করে যাওয়াকে পছন্দ করে। আর মৃত্যুর ব্যাধিতে আক্রান্ত ব্যক্তির সাথে তারা যেন সঠিক কথা বলে। এ রকমভাবে যে, তাকে যেন তার এক তৃতীয়াংশ সম্পদের চেয়ে কম সদকা করতে এবং বাকি অংশ ওয়ারিশদের জন্য ছেড়ে যেতে ও তাদেরকে পরমুখাপেক্ষী করে না রেখে যাওয়ার নির্দেশ দেয়।

ببالبينكاء ليلفاعيل وال سَعِيرًا نَازًا شَدِيْدَةً يَحْتَرَقُونَ

নাহক الَّذِيْنَ يَاكَـلُونَ أَمُوالَ الْ ١٠٠ انَّ الَّذِيْنَ يَاكَـلُونَ أَمُوالَ ال রূপে ভোগ করে, তাদের উদরে অগ্নিভক্ষণ করে ভরে। কেননা শেষ ফলে তাদের এ ভক্ষিত অর্থসম্পদ অগ্নিতে রূপান্তরিত হয়ে যাবে। অতিসত্তর তারা প্রবেশ করবে জ্বলন্ত অগ্নিতে তথা মারাত্মক আগুনে প্রবেশ করবে, তাতে তারা জ্বলতে থাকবে। ফে'লটি মা'রফ ও মাজহল উভয় রকমই سَيْصُلُونَ পড়া হয়েছে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# ولا توتوا السَّفَهَا، أموالكم الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُم وليمَّا الغ

উপরিউক্ত আয়াতে আল্লাহ পাক নির্বোধ ও বোকাদের হাতে তাদের সম্পদ সোপর্দ করে দিতে নিষেধ করেছেন। আলোচ্য আয়াতে - عَنَهُ বলতে কারা উদ্দেশ্য এ ব্যাপারে মুফাস্সিরিনগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। কারো মতে, এতিম মেয়েরা উদ্দেশ্য। আর اَمْرُالُكُمْ বলে এতিমদের মাল বুঝানো হয়েছে। যেহেতু এসব মাল তাদের অলী বা অভিভাবকদের কর্তৃত্বাধীন রয়েছে তাই তাদের প্রতি সম্পৃক্ত করে آمُوْالُكُمُّ বলা হয়েছে। এর মধ্যে এতিমদের সম্পদকে নিজেদের সম্পদের ন্যায় সংরক্ষণযোগ্য মনে করার প্রতি ইঙ্গিত প্রদান করা হয়েছে।

হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস ও আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) প্রমুখ তাফসীরবিদগণের মতে, নির্বোধ বলে সম্বোধিত ব্যক্তিদের বিবি-বাচ্চা উদ্দেশ্য।

কারো মতে, নির্বোধ দ্বারা প্রত্যেক ঐ বোকা লোক উদ্দেশ্য যার মধ্যে নিজের সম্পদের হেফাজতের যোগ্যতা নেই। যেই ব্যক্তি বেওকুফির দরুন নিজের সম্পদকে বিনষ্ট করে ফেলে সেই নির্বোধ বা বোকা। সে চাই এতিম হোক বা নিজের স্ত্রী ও সন্তান হোক।

মাসআলা : আল্লাহপাকের ইরশাদ ﴿ السُّفَهَا ﴿ السُّفَهَا ﴿ ﴿ السُّفَهَا ﴿ ﴿ السَّفَهَا ﴿ السَّفَهُا ﴿ السَّفَالِهُ السَّفَا اللَّهُ اللَّالَّالَ اللَّهُ ا বুঝা যায় যে, যতক্ষণ পর্যন্ত নির্বোধদের বোকামি বিদূরিত না হয় এবং বুঝ~সমজ না আসে ততক্ষণ পর্যন্ত তাদের সম্পদ তাদের কাছে সোপর্দ করা যাবে না, যদিও তারা শত বৎসরের বৃদ্ধ হোক না কেন। ইমাম শাফেয়ী (র.)-সহ অধিকাংশ আলেমের মত এটাই। কিন্তু ইমাম আযম হযরত আবৃ হানীফা (র.) বলেন, পঁচিশ বৎসর বয়স পর্যন্ত অপেক্ষা করা যাবে; যদি এর ভেতরে তাদের বুঝ-সমজ এসে যায় তবে তাদের সম্পদ তাদেরকে সোপর্দ করে দেওয়া যাবে। আর পঁচিশ বৎসর বয়স হয়ে গেলে সর্বাবস্থায় তাদের মাল তাদের হাওয়ালা করে দিতে হবে। পরিপূর্ণ বুঝ শক্তি আসুক বা না আসুক।

হষরত ওমর (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, পুরুষের আকল ও বোধশক্তি পঁচিশে গিয়ে পরিপূর্ণ হয়ে যায়। সুতরাং তারপর তাকে আর বঞ্চিত রাখা যায় না। আয়াতের কারীমার মধ্যে شُدًا শব্দটি নাকেরার সহিত এসেছে। এতে বুঝা যাচ্ছে, মাল সোপর্দ 🕶 🖪 দেওয়ার জন্য এক রকম আকল-বুদ্ধি হয়ে যাওয়াটাই যথেষ্ট। সম্পদ বুঝিয়ে দেওয়ার জন্য পরিপূর্ণ বোধশক্তি ও **তীস্ববৃদ্ধির অ**ধিকারী হওয়ার জরুরি নয়। –[মা'আরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, পৃ. ১৪২–৪৩]

এতিমরা বালেগ হয়ে যাওয়ার পর : قُولُهُ تعَالَى فَاذَا دَفَعَتُمْ إِلْهِمْ أَمْوَالُهُمْ فَاشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللَّوشِهِيَّكُ **তালের অর্থ সম্পদ** তাদের নিকট সোপর্দ করে দেওয়ার সময় সাক্ষীর সামনে দিয়ো।

**অস্থালা : এতিমদেরকে** সাক্ষীদের সামনে তাদের মাল বুঝিয়ে দেওয়া শাফেয়ী ও মালেকী মাযহাব মতে ওয়াজিব। আর **হানাকীদের মতে, মোন্তা**হাব অর্থাৎ সাক্ষী রেখে দেওয়াটা উত্তম তবে ওয়াজিব নয়। –[মা'আরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, পৃ. ১৪৪]

998

: قوله لِلْرِجَالِ نَصِيبُ مُرِمًا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ الخ

উপরিউক্ত আয়াতের শানে নুযূল: ইসলামপূর্ব যুদ্ধে মহিলা এবং নাবালেগ ছেলে মেয়েদেরকে মৃত ব্যক্তির পরিত্যক্ত সম্পব্তি থেকে কোনো অংশ দেওয়া হতো না। কেবল যুদ্ধের উপযুক্ত পুরুষদেরকেই দেওয়া হতো। এর প্রতিবাদে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে।

আবৃশ শায়খ ইবনে হিব্বান কিতাবৃল ফরাইযের মধ্যে কলবীর সনদে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উক্তি উদ্ধৃত করেছেন যে, জাহেলী যুগের লোকেরা না মেয়েদেরকে উত্তরাধিকার দিত এবং না দিত ছেলেদেরকে ছোট। আওস বিন ছাবেত নামী একজন আনসারী সাহাবীর ইন্তেকাল হলো, সে দুইজন মেয়ে একজন ছোট ছেলে ও তাঁর স্ত্রীকে রেখে গেল। আওসের দুইজন চাচাত ভাই ছিল খালেদ ও আরফাজা। তারা উভয়ে তাঁর সমূহ সম্পত্তি নিয়ে গেল। ফলে আওসের স্ত্রী হজুর = এর দরবারে হাজির হয়ে ঘটনাটি পেশ করলে তিনি বললেন, এ ব্যাপারে আমার জানা নেই, আমি কি বলবং এর উপর আলোচ্য আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে। –[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, ৪৯৪]

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক ঘোষণা দেন যে, পুরুষদের ন্যায় মহিলাগণ এবং ছোট ছেলে-মেয়েরাও নিজেদের পিতা-মাতা ও আত্মীয়স্বজনদের ত্যাজ্য সম্পত্তি থেকে অংশ পাবে। তাদেরকে বঞ্চিত করা যাবে না। মেয়ের অংশ ছেলের অংশের অর্ধেক সেটা ভিন্ন কথা। এতে মহিলাদের প্রতি অবিচার করা হয়নি এবং এতে তাদের অবমূল্যায়নও হয়নি; বরং ইসলামের এই উত্তরাধিকারের নীতি সম্পূর্ণ ইনসাফ ভিত্তিক। কারণ ইসলাম মহিলাদেরকে রুজি-রোজগারের দায়িত্ব থেকে মুক্ত রেখেছে, পুরুষদের ক্ষন্ধে সেই দায়িত্ব অর্পণ করেছে। এছাড়া মহিলাগণ মহরের মাধ্যমেও মাল পেয়ে থাকে। এ হিসেবে মহিলাদের তুলনায় কয়েকগুণ বেশি আর্থিক দায়িত্ব রয়েছে পুরুষদের উপর। সুতরাং মহিলাদের অংশ পুরুষদের সমান হলে পুরুষদের উপর জুলুম হতো। কিন্তু আল্লাহপাক কারো প্রতি জুলুম করেননি। কেননা আল্লাহপাক যেমন ইনসাফগার তেমনি প্রজ্ঞাবানও বটে। —[জামালাইন খ. ১, পৃ. ৫৯৮]

ভিন্ন নির্দ্ধি নিরের সম্পদ্ধিতে অংশ নেই। উত্তরাধিকারের সম্পদ্ধি বিউনের সময় নফল হিসেবে তাদেরকেও অল্প কিছু দিয়ে দিবে এবং তাদের সঙ্গে মায়া ও দ্য়াপূর্ণ কথা বলবে।

সামনের আয়াত من خُلْفِهِم وَ الْبَخْشُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خُلْفِهِم अग्रां अग्रां

অনুবাদ :

يُوصِيْكُمُ يَأْمُرُكُمْ اللَّهُ فِي شَأْنِ ٱولادِكُمْ بِمَا يُذْكُرُ لِلذَّكَرِ مِنْهُمْ مِثْلُ حَظِّ نُصِيْبِ الْأَنْثَيَيْنِ إِذَا اجْتُمَعَتَا مَعَهُ فَلَهُ نِصْفُ الْمَالِ وَلَهُمَا الزِّصْفُ فَإِنَّ كَانَ مَعَهُ وَاحِدَةً فَلَهَا الثُّلُثُ وَلَهُ التُّلُثَانِ وَإِنْ إِنْفَرَدَ حَازَ الْمَالَ فَإِنْ كُنَّ أَى الْأُولَادُ نِسَاءً فَقَطْ فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ ٱلْمَيِّتُ وَكَذَا الْإِثْنَتَانِ لِاَنَّهُ لِلْأُخْتَيْنِ بِقُولِهِ فَلُهُمَا الثُّلُثَانِ مِمَّا تَركَ فَهُمَا أُولَٰى وَلِأَنَّ الْبِنْتَ تَسْتَحِقُ الثُّلُثُ مُعَ الذُّكْرِ فَمَعَ الأنشى أولى وَفُوقَ قِيلَ صِلَةً وَقِيلً لِدَفْعِ تَوَهُم زِيَادَةِ النَّصِيْبِ بِزِيادَةِ الْعَدُدِ لِمَا فُهِمَ اِسْتِحْقَاقُ الْإِثْنَتَيْنِ الثُّلُثَيْنِ مِنْ جَعْلِ الثُّلُثِ لِلْوَاحِدَةِ مَعْ الذُّكرِ وَإِنْ كَانَتْ النَّمُولُودَةُ وَاحِدَةً وَفِي قِرَاءَةٍ بِالرَّفْعِ فَكَانَ تَامَّةُ فَلَكُمْ النبِصْفُ وَلِإَبَوَيْهِ آيِ الْمَيِّتِ وَيَعَا مِنْهُمَا لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّعْمَ مِمَّا تُرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدُّ ذَكُرُ أُو أَمْثُولَتُ \*

🖊 🕽 ১১. <u>আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে তোমাদের সন্তানদের</u> সম্পর্কে সামনে উল্লিখিত কথাগুলো দারা আদেশ দিয়েছেন– তাদের একজন পুরুষের অংশ দুজন নারীর অংশের সমান। যখন দুজন মেয়ে একজন ছেলের সাথে একত্র হবে তখন ছেলের জন্য হবে মৃতব্যক্তির ত্যাজ্য সম্পত্তির অর্ধেক, আর মেয়ে দুজনের হবে বাকি অর্ধেক। আর একজন ছেলের সাথে যদি একজন মেয়ে হয় তখন মেয়ে পাবে তিনভাগের একভাগ, আর ছেলে পাবে তিন ভাগের দুভাগ। আর ছেলে যদি একাই ওয়ারিশ হয়, তবে সমস্ত মাল সে একাই পেয়ে যাবে। <u>কিন্তু তারা</u> তথা সন্তানরা যদি নারীই হয় দুয়ের অধিক, তবে তাদের জন্য হবে তিনভাগের দুই অংশ ঐ মালের যা মৃত ব্যক্তি রেখে মারা গেছে। তেমনিভাবে মেয়ে দুজন হলেও দুই তৃতীয়াংশই পাবে। কেন্না আল্লাহ فَلَهُمَا الثُّلُثَانِ مِمَّا تُركَ -ज'आलात रेतनाम- فَلُهُمَا الثُّلُثَانِ مِمَّا تُركَ অনুযায়ী দু-বোনের জন্য দুই তৃতীয়াংশ, সুতরাং দু-মেয়ের জন্য দুই তৃতীয়াংশ উত্তমরূপে হবে। এছাড়া এক মেয়ে এক ছেলের সাথে এক তৃতীয়াংশের যখন মালিক হয় তখন এক মেয়ে আরেক মেয়ের সাথে উত্তমরূপে এক তৃতীয়াংশের অধিকারী হবে। কারো মতে, فَوْقَ اثْنَتَيُونَ اثْنَتَكِيْن -এর মধ্যে نَوْقَ শব্দটি অতিরিক্ত। আরেক উক্তি মতে, মেয়েদের সংখ্যা বাড়ার সাথে অংশ বাড়ার ধারণা প্রতিহত করার জন্য نَـرُق শব্দটি ব্যবহার করা হয়েছে। কারণ ছেলের সাথে এক মেয়ে থাকাবস্থায় তার জন্য এক তৃতীয়াংশ সাব্যস্তকরণের দারা দু-মেয়ের জন্য দুই তৃতীয়াংশ প্রাপ্তির কথা বোধ্য হয়েছে। <u>আর মেয়ে যদি একজনই হয়</u> এক কেরাত মতে وَاحِدَةً শব্দটি পেশের সাথে (وَاحِدَةً) পাঠ করা হয়েছে, তখন ঠি টি হবে তাম্মাহ, নাকেসা নয়, তবে তার জন্য হবে অর্ধেক। আর মৃত ব্যক্তির পিতামাতার মুধ্য থেকে প্রত্যেকের জন্য ত্যাজ্য সম্পত্তির ছয় ভাগের এক অংশ হবে, যদি মৃত ব্যক্তির সন্তান তথা পুত্র বা কন্যা থাকে।

ونُكْتَةَ البَدلِ إِفَادَةً أَنَّهُمَا لَا يَشْتَركَانِ فِيهِ وَٱلْحِقُ بِالْوَلَارِ وَلَدُ الْإِبْنِ وَبِالْآبِ الْجَدَّ فَإِنْ مْ يَكُنْ لُهُ وَلَدُّ وَوَرِثُهُ أَبِنُواهُ فَقَطْ أَوْ مَعَ زَوْج فَلِأُمِيهِ بِنصَبِّم الْهَـمُزَةِ وَبِكُسْرِهَا فِرَارًا مِنُ الإنْتيقَالِ مِنْ ضَمَّةٍ إلى كَسْرَةٍ لِثِقْلِهِ فِي عَبْن الثُّلُثُ أَيْ ثُلُثُ الْمَالِ أَوْمَا ى بَعْدَ الزُّوجِ وَالْبَاقِيْ لِلْآبِ فَاإِنْ كَانَ لَهُ إِخْـُوةً أَيْ إِثْـنَانِ فَـصَاعِـدًا ذُكُـُورًا أَوْ انْـاثُـا سُدُسُ وَالسِساقِسِي لِسَلَابِ وَلاَ شَسْيَ ةٍ وَإِرثُ مَنْ ذُكِرَ مَا ذُكِرَ مِنْ بُعْدِ يستريكوصلى بالبنكاء لللفاعيل لِ بِهَا أَوْ قَضَاءَ دُيْنِ عُ نَى الدِّينِ وَانِّ كَانَتْ مُؤَخِّرَةً عَـُا ءِ لِلْإِهْسِيمَامِ بِهَا أَبَاؤُكُمْ وَٱبْنَاؤُكُمْ خَبُرُهُ لَا تَدُرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفَعَّا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ فَلَظَّانُ أَنَّ ابْنَهُ أَنْفُعُ لَهُ بِهِ الْمِيثْرَاثَ فَيَدَكُنُونُ الْأَبُ أَنْفُعُ بالْعَكِسِ وَإِنَّمَا الْعَالِمُ بِذَلِكَ اللَّهُ فَفَرَضَ ثُ فَرِينْضَةٌ مِّنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِخَلْقِه حَكِيمًا فِيْمَا دُبُّرَهُ لَهُمْ أَيْ لَمْ يُزَلُّ مُتَّصِفًا بِذَٰلِكَ .

शको जातकीय अनुयाशी إَبُويْهِ (शक বদল হয়েছে। আর বদল আনার রহস্য হলো একথা বুঝানো যে, মাতাপিতা ষষ্ঠাংশের মধ্যে যৌথভাবে শরিক নয়; বিরং প্রত্যেকের জন্য এক ষষ্ঠাংশ]। সন্তানের সাথে পুত্রের সন্তানদেরকেও, পিতার সাথে দাদাকেও যুক্ত করা হয়েছে। আর মৃত ব্যক্তির যদি সন্তান না থাকে এবং কেবল পিতামাতাই ওয়ারিশ হয় অথবা মৃত ব্যক্তির স্বামী বা স্ত্রী থাকে তবে মাতা পাবে তিন ভাগের একাংশ (১৯৮১) -এর হামযা পেশের সাথে এবং যেরের সাথেও পাঠ হয়েছে উভয় ক্ষেত্রে। যেরের সাথে পঠিত হয়েছে পেশের পর যেরের দিকে প্রত্যাবর্তনের কাঠিন্য থেকে পরিত্রাণের জন্য। উল্লিখিতাবস্থায় পূর্ণ ত্যাজ্য সম্পত্তির এক তৃতীয়াংশ হবে মাতার জন্য অথবা স্বামী বা স্ত্রীর অংশ দেওয়ার পর যা থাকবে তার তৃতীয়াংশ পাবে। আর অবশিষ্টাংশ পাবে পিতা। আর যদি তার তথা মৃত ব্যক্তির দুই বা ততোধিক ভাই অথবা বোন থাকে, তবে মাতার জন্য হবে ষষ্ঠাংশ আর অবশিষ্টাংশ পাবে পিতা এবং ভাই বা বোনদের জন্য কিছুই হবে না। উপরোল্লিখিত ওয়ারিশদের বর্ণিত উত্তরাধিকারের অংশসমূহ হবে অসিয়ত পালনের পর যা করে মারা গেছে কিংবা ঋ<u>ণ</u> পরিশোধে<u>র পর,</u> যা মৃত ব্যক্তির উপর ছিল। يُوْصِي ক্রিয়াটি মা'রফ ও মাজহুল উভয় রকমই পড়া হয়েছে। বিধানগতভাবে আদায়ের বেলায় ঋণের পর অসিয়ত পালন করা হলেও এখানে বর্ণনার ক্ষেত্রে গুরুত্ব প্রদানের লক্ষ্যে ড্রাসিয়তকে ঋণের পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। । لَا تُدُرُّونَ মুবতাদা; তার খবর হলো أَبَازُكُمْ وَأَبْنَازُكُمْ তোমাদের পিতা ও পুত্রদের মধ্যে কে তোমাদের জন্য দুনিয়া ও আখিরাতে অধিকতর উপকারী হবে? তা তোমরা জান না। কেউ ধারণা করল, তার পুত্র তার জন্য অধিকতর উপকারী হবে। ফলে তাকে সে উত্তরাধিকার দান করার পর বাস্তবে তার পিতা তার জন্য অধিক উপকারী হয়ে যায় এবং এর বিপরীতও হতে পারে: বরং এ সম্পর্কে জ্ঞাতা হলেন আল্লাহ তা'আলা, তাই তিনি তোমাদের জন্য উত্তরাধিকার নির্ধারণ করে দিয়েছেন। <u>এস</u>ব অংশ <u>আল্লাহর তরফ থেকে নির্</u>ধারিত। নিশ্চয় আল্লাহ মহাজ্ঞানী স্বীয় সৃষ্টি সম্পর্কে তাদের জন্য যেসব অংশ নির্ধারণ করেছেন সে সম্পর্কে রহস্যবিদ। অর্থাৎ তিনি এ গুণে সর্বদা গুণান্বিত।

## তাহকীক ও তারকীব

মাসদার থেকে মুজারে ওয়াহিদে মুজারার গায়েবের সিগাহ। অর্থ তিনি অসিয়ত করছেন, নির্দেশ দিচ্ছেন। অসিয়ত এর আসল অর্থ হচ্ছে ইন্তেকালের পূর্ব মুহূর্তে অসিয়ত ও নিসহত করা। অসিয়তের প্রকৃত অর্থ হচ্ছে যেহেতু আল্লাহপাকের জন্য প্রয়োগ সম্ভব নয়, তাই গ্রন্থকার يُوْصِيُّ এর তাফসীর يَامُرُ দ্বারা করেছেন।

نِسَاءٌ عَوْلُهُ فَإِنْ كُنْ نِسِّاءٌ فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلُهُنْ مَا تَرَكَ عَالَهُ فَإِنْ كُنْ نِسِّاءٌ فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلُهُنْ مَا تَركَ عَلَيْهُ وَ اثْنَتَيْنِ فَلُهُنْ مَا تَركَ اللهَ अ। अगुक فَرْقَ اثْنَتَيْنِ فَلُهُنْ مَا تَركَ अिक्छ। आउंश्क प्रिक्छ भिंत चंदा गेंट शें हिंदा चंदा गंदी केंद्र कितात गर्छ। गर्छ अनतात गर्छ भिंत क्षिण क्ष्माता हात गर्छ। गर्छ अनतात गर्छ। ग

এই ইবারতটি বৃদ্ধি করে গ্রন্থকার হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর ইকামতের জবাব দিয়েছেন। এ বাক্যটিতে দুটি জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর তাফাররুদ বা একক মতটি হলো এই যে, তিনি বলেন, দুই তৃতীয়াংশ মেয়েরো তখনই পাবে যখন তারা দুয়ের অধিক হয়। অথচ জমহুর ওলামায়ে কেরামের মত হলো এই যে, মেয়রা দুজন হলেও দুই তৃতীয়াংশ পাবে এবং দুইয়ের অধিক হলেও পাবে। তারা এই তাফাররুদের দুটি জবাব দিয়েছেন।

- كَ. وَ الْمُعْنَاقِ শব্দটি অতিরিক্ত ব্যবহৃত হয়েছে। যেরূপ فَوْقَ الْاُعْنَاقِ শব্দটি অতিরিক্ত ব্যবহৃত হয়েছে। مَا ضُوقَ الْاُعْنَاقِ শব্দটি অতিরিক্ত ব্যবহৃত হয়েছে।
- ২. দ্বিতীয় জবাব হলো এই যে, غَرْقُ শব্দটি একটি সম্ভাব্য সৃষ্ট ধারণা খণ্ডনের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। আর তা হলো এই যে, মেয়েদের সংখ্যা বৃদ্ধির সাথে সাথে তাদের অংশও বৃদ্ধি পেতে থাকবে। কারণ তারা একজন হলে এক তৃতীয়াংশ পায়, দুইজন হলে দুই তৃতীয়াংশ, সুতরাং দুইয়ের অধিক হলেও তাদের অংশ বৃদ্ধি পেতে থাকবে অথচ বাস্তবে বিষয়টি এ রকম ন। কারণ তারা দুইয়ের অধিক যতজনই হোক দুই তৃতীয়াংশই পাবে। আর এই সন্দেহটা যেহেতু غُرُقُ শব্দ দ্বারা সৃষ্টি হয়েছে তাই দ্বিতীয় জবাব হিসেবে বলে দিলেন যে, এই ধারণা দূর করার জন্য غُرُقُ শব্দ এসেছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

্উত্তরাধিকার বিধান : لِلْرَجِّالِ بَصِيْبٌ مِّمَّا تَرُكَ النخ আয়াতের মধ্যে উত্তরাধিকারের সংরক্ষিত বিধান ছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে এর বিস্তারিত আলোচনা হয়েছে। জাহিলী যুগে উত্তরাধিকারের কারণ ছিল তিনটি। যথা–

- ১. বংশীয় সম্পর্ক। তবে বংশীয় সম্পর্কে সম্পর্কিত লোকদের মধ্যেও কেবল তারাই ওয়ারিশ হতো, যারা স্বগোত্রের পক্ষে শক্রদের মোকাবিলায় য়ৢয় করার যোগ্যতা রাখত। অর্থাৎ সুস্থ য়ুবক পুরুষেরা কেবল ওয়ারিশ হতো। মৃত ব্যক্তির মহিলা, বাচ্চা ও দুর্বল আত্মীয়দেরকে উত্তরাধিকারের সম্পত্তি থেকে অংশ দেওয়া হতো না।
- ২. تَبُنَّى বা কাউকে পালক পুত্র বানিয়ে নেওয়া। মৃত্যুর পর পোষ্য পুত্রও উত্তরাধিকারে অধিকারী হতো।
- ৩. অঙ্গীকার ও শপথ। অর্থাৎ একজন অপরজনকে বলে দিত আমার রক্ত তোমার রক্ত, আমার প্রাণ তোমার প্রাণ। আমার রক্ত বিনষ্ট হলে তোমার রক্তও বিনষ্ট হবে। আমি মারা গেলে তুমি হবে আমার ওয়ারিশ, আর তুমি মারা গেলে আমি হব তোমার ওয়ারিশ। আমার বদলে তুমি হবে পাকড়াও, আমি হবো তোমার বদলে। উভয়ে যখন পরস্পরে এরূপ অঙ্গীকার করে নিত তখন তারা উভয়ে একে অন্যের ওয়ারিশ হয়ে যেত। প্রথমে যে মারা যেত, দ্বিতীয়জন তার ওয়ারিশ হতো।

ইসলামের প্রথম যুগে পরম্পরে ওয়ারিশ হওয়ার কারণ ছিল দৃটি। একটি ছিল হিজরত আর অপরটি ছিল ইসলামি ভ্রাতৃত্ব বন্ধন। অর্থাৎ যখন কোনো সাহাবী হিজরত করে মদিনায় আসতেন তখন দ্বিতীয় মুহাজিরই তার ওয়ারিশ হতেন, যদিও তিনি তার আত্মীয় বা স্বজন না হতেন। আর গায়রে মুহাজির, মুহাজির ব্যক্তির ওয়ারিশ হতেন না, যদিও তিনি তার আত্মীয়ই হোক না কেন। আর ভ্রাতৃত্ব বন্ধনের মর্ম হলো এই যে, হজুর আত্ম যখন মক্কা ছেড়ে মদিনায় হিজরত করে আসলেন তখন তিনি দুই মুসলমানকে একজনকে অপরজনের ভাই বানিয়ে দিয়েছিলেন। তারা উভয়ে পরম্পরে একে অন্যের ওয়ারিশ হতেন। কিন্তু পরবর্তীতে ইসলাম অন্ধকার যুগের এবং ইসলামের প্রথম যুগের পরম্পরে ওয়ারিশ হওয়ার পদ্ধতিকে রহিত করে দিয়েছে। এবং ওয়ারিশ হওয়ার ভিত্তি স্বরূপ তিনটি বস্তুকে সাব্যস্ত করেছে। ১. নসব বা বংশীয় সম্পর্ক তথা সন্তান ও জনক-জননী হওয়া। ২. বিবাহ অর্থাৎ স্বামী ও স্ত্রী বিবাহ সম্পর্কের কারণে একে অন্যের ওয়ারিশ হয়ে থাকে এবং ৩. তৃতীয়টি হলো উলা বা দাস-দাসীকে স্বাধীন করা। যার ভিত্তিতে মালিক তার আজাদকৃত গোলাম বাঁদির, আর আজাদকৃত গোলাম বাঁদি তাদেরকে আজাদকারী মালিকের উত্তরাধিকারের ওয়ারিশ হয়ে থাকে।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

# : قُولُهُ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أُولَادِكُمْ لِللَّذِكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْتَيَبْنِ

মেয়েদের অংশ : আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতে দুই এর অধিক কন্যাদের অংশ বর্ণনা করেছেন। দুজন মেয়ের অংশ সুস্পষ্টরূপে বর্ণনা করেননি। কারণ-

- ك. এর পূর্বে لِلذَّكْرِ مِثْلُ حُظَّ الْاُنْتَيَبْنِ দারা একথা জানা হয়ে গেছে যে, একজন ছেলের অংশ দুজন মেয়ের সমান। অর্থাৎ দুই তৃতীয়াংশ। এতে একথাও প্রমাণিত হয়ে গেছে যে, দুই মেয়ের অংশ হবে দুই তৃতীয়াংশ।
- ২. এ ছাড়া এক ছেলের বর্তমানে যখন মেয়ের তৃতীয়াংশ হয়, তাহলে দ্বিতীয় মেয়ের বর্তমানে তার জন্য উত্তমরূপে তৃতীয়াংশ হওয়া উচিত। কেননা পুত্র সন্তান কন্যা সন্তানের তুলনায় অধিক প্রাপ্তির অধিকার রাখে।

اِنِ امْرَءُ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ اخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ .

সুতরাং দু'বোনের অংশ যখন দুই তৃতীয়াংশ হলো তখন দু মেয়ের অংশ উত্তমরূপে দুই তৃতীয়াংশ হওয়া উচিত। কেননা
মৃতের মেয়েরা মৃতের বোনদের তুলনায় নিকটতম।

মোটকথা দুই মেয়ের দুই তৃতীয়াংশ হওয়াটা পূর্বের আয়াত দ্বারা জানা হয়ে গিয়েছিল। এখানে সন্দেহ ছিল যে, যদি কারো তিন মেয়ে থাকে তবে হয়তো তাদের তিন তৃতীয়াংশ অর্থাৎ পূর্ণ সম্পদই মিলে যাবে। তাই আলোচ্য আয়াতে এই সন্দেহের অবসানকল্পে বলে দিয়েছেন য়ে, মেয়েরা দুয়ের অধিক হলেও তাদের অংশ দুই তৃতীয়াংশ হতে বৃদ্ধি পাবে না।

পিতা-মাতার মিরাছী স্বত্ব : وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدةً فَلَهَا النَّصِفُ ولِأَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ وَاخِدةً فَلَهَا النَّصِفُ ولِإَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ وَاخِدةً فَلَهَا النَّصِفُ ولِإَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ وَاحِدةً فَلَهَا النَّصِفُ ولِإَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ وَاحِدةً فَلَهَا النَّصِفُ ولإَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ وَاحِدةً فَلَهَا النَّصِفُ ولإَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ وَاحِدةً فَلَهَا النَّامِةُ وَاحِدةً فَلَهَا النَّامِ فَا النَّامِ وَالْمَا وَاحِدْ مِنْهُمَا السَّدُسُ وَاحِدْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَاحِدْ مِنْهُمَا السَّدُسُ وَاحِدْ وَاحِدْ وَالْمُعْلَى وَاحِدْ وَالْمَاكِمُ وَاحِدْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمِنْ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

- মৃত ব্যক্তির পিতা-মাতার সাথে যদি তার ছেলেমেয়েরাও থাকে তবে এ অবস্থায় মৃতব্যক্তির ত্যাজ্য সম্পত্তি থেকে
  মাতা-পিতা প্রত্যেকেই ষষ্ঠাংশ করে পাবে।
- ২. মৃত ব্যক্তির ছেলে-মেয়েও নেই এবং ভাই-বোনও নেই শুধু তার মাতা-পিতা রয়েছে। এমতাবস্থায় তার মাতা পাবে এক তৃতীয়াংশ আর পিতা পাবে অবশিষ্ট দুই তৃতীয়াংশ।
- ৩. তৃতীয় অবস্থা হলো এই যে, মৃত ব্যক্তির মাতা-পিতার সাথে মৃতের ছেলে-মেয়ে নেই, তবে তার একাধিক ভাই-বোন রয়েছে, চায় সহোদর ভাই হোক বা বৈমাত্রেয় হোক বা বৈপিত্রেয় হোক। এমতাবস্থায় মাতা পাবে পরিত্যক্ত সম্পত্তির এক ষষ্ঠাংশ আর বাকি পুরোটা পেয়ে যাবে পিতা; এমতাবস্থায় ভাই-বোনেরা কিছুই পাবে না।

ওয়ারিশগণের এ পর্যন্ত যেসব অংশ বর্ণনা করা হয়েছে, তার সবই মৃতব্যক্তির অসিয়ত পালন করার এবং ঋণ পরিশোধ করার পর হবে। অর্থাৎ মৃত ব্যক্তির ত্যাজ্য সম্পত্তি থেকে প্রথমে তার কাফন-দাফনের কাজ সারা যাবে, অতঃপর ঋণ পরিশোধ করা হবে, তার এক তৃতীয়াংশ মাল থেকে অসিয়ত আদায় করা হবে। তারপর অবশিষ্ট সম্পত্তি ওয়ারিশদের মধ্যে বন্টন করা হবে।

#### অনুবাদ :

א كَا ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَدَرُكُ أَزْوَاجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لِصْفُ مَا تَدَرُكُ أَزْوَاجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنّ لَهُنَّ وَلَدُّ مِنْكُمْ أَوْ مِنْ غَيْرِكُمْ فَانِ كَانَ لُهُنَّ وَلَدُّ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنْ بَعَدِ وَصِيَّةٍ يُوْصِيْنَ بِهَا أَوْ دَيْنِ - وَٱلْحِقَ بِالْوَلَدِ فِي ذَٰلِكُ وَلَدُ الْآبِنِ بِالْإِجْمَاعِ وَلَهُنَّ آيِ الزُّوجَاتِ تَعَدُّدُ ٱوْلَا الرُّبِعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لُكُمْ وَلُكُّ فَانْ كَانَ لَكُمْ وَلَدُّ مِنْهُ نَ أَوْ مِنْ غَيْرِهِنَّ فَلَهُ نَّ الثَّمَن مِمَّا تَرَكَتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ نُوصُونَ بِهَا ۗ أَوْ دَيْنِ وَوَلَكُ الْإِبْنِ كَالْوَلَدِ فِي يَّالِيْنِ كَالْوَلَدِ فِي ذٰلِكَ اِجْسَاعًا وَاِنْ كَانَ رَجُلُ يُسُورُثُ مِسفَ وَالْخُبُرُ كُلْلُةً أَى لَا وَالِدَ لَهُ وَلا وَلَدَ أَو امْرَأَهُ تُكُورُثُ كَلَلَةً وَلَهُ أَيْ لِلْمُورُوثِ الْكَلَالَةِ أَخَّ أَوَّ اَخْتُ اَى مِنْ أَمَّ وَقَدِأَ بِهِ ابْنُ مُسْعُودٍ وَعَ لِلكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُ مَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ فَإِنْ كَانُوْا أَيِ الْإِخْـُوةُ وَالْأَخْـُواتُ مِـنَ ٱلْأُمَّ اكْنُـرُ مِ ذٰلِكَ أَى مِنْ وَاحِدٍ فَهُمْ شُرَكَا مُ فِى الثُّكُثِ يُستُوِى فِيه ِ ذُكُورُهُمْ وَإِنَاتُهُمْ مِنْ ابَعْدِ وَصِيًّا يُوْصَى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُنْضَارِ حَالٌ مِنْ مِيْرِ يَوْصَى أَىْ غَيْرُ مُدَّخِلِ الطُّرِدِ عَلَى لْوَدَثُة بِأَنْ يُرْصِى بِأَكْثَرَ مِنَ الثُّلُثِ وَصِيَّةً مَصْدَرُ مُؤَكِدٌ لِينُوصِيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ ط <u>وَ**اللَّهُ**</u> عُلِيمٌ بِمَا دُبُرَهُ لِخُلْقِهِ مِنَ الْفُرائِضِ حَلِيمٌ بتُناخِيْدِ الْعُقُوبَةِ عُمُّنْ خَالَفَهُ وَخُصُّتِ السُّنَّةُ تَوْرِيْثُ مَنْ ذُكِرَ بِمَنْ لَيْسَ فِيهِ مَانِعٌ مِنْ قُتْلِ أَوْ إِخْتِلَافِ دِيْنِ أَوْ رِقِّ .

তোমাদের জন্য, যদি তাদের কোনো সন্তান না থাকে, তোমাদের তরফ থেকে বা অন্য কোনো স্বামীর তরফ থেকে। যদি তাদের সন্তান থাকে, তবে তোমাদের হবে এক চতুর্থাংশ ঐ সম্পত্তির, যা তারা ছেড়ে যায়– অসিয়তের পর যা তারা করে এবং ঋণ পরিশোধের পর। আর এ হুকুমের মধ্যে সন্তানের সাথে পুত্রের সন্তানদেরকেও মিলিত করা হয়েছে ইজমা দারা। আর স্ত্রীদের জন্য চাই একাধিক হোক বা না হোক এক চতুর্থাংশ হবে ঐ সম্পত্তির যা তোমরা ছেড়ে যাও, যদি তোমাদের সন্তান না থাকে। আর যদি তোমাদের সন্তান থাকে তাদের তরফ থেকে হোক বা অন্য স্ত্রীর তরফ থেকে হোক. তবে তাদের জন্য হবে অষ্টমাংশ ঐ সম্পত্তির, যা তোমরা ছেড়ে যাও অসিয়তের পর যা তোমরা কর এবং ঋণ পরিশোধের পর। এ হুকুমে ছেলের সন্তানরা আপন সন্তানের ন্যায় হবে ইজমা দারা। আর যদি কোনো [মৃত] পুরুষ বা মহিলা কালালা তথা এমন ব্যক্তি হয় যার পিতা-পুত্র না থাকে এবং এ মৃতের বৈমাত্রেয় একভাই বা বোন থাকে, তবে উভয়ের মধ্যে প্রত্যেকেই এক ষষ্ঠাংশ পাবে মৃতের ত্যাজ্য সম্পত্তির ا وَأَنْ كَانُ رَجُلُ يُمُورُكُ -এর মধ্যে يُـوْرُكُ বাক্যটি رُجُل -এর সিফর্ত হয়েছে। [মাওসৃফ সিফত মিলে كان -এর ইসিম] আর হার্টি তার খবর। এখানে ভাই-বোন বলতে বৈপিত্রেয় ভাই-বোন উদ্দেশ্য। হযরত ইবনে মাসউদ রের.) প্রমুখের কেরাতে وَلَــهُ اَحُ اَوْ اخْــتُ مِــن اَمْ রয়েছে। <u>আর</u> বৈপিত্রেয় ভাঁই ও বোন, <u>যদি একাধিক</u> হয়, তবে তারা এক তৃতীয়াংশে শরিক হবে এতে নারী-পুরুষ উভয়ই সমান। অসিয়তের পর, যা করা হয় অথবা ঋণ পরিশোধের পর। এমতাবস্থায় যে, <u>অপরের ক্ষতি না করে।</u> مُضَار তারকীবে -এর যমীর থেকে হাল হয়েছে। অর্থাৎ র্ত্তর্যারিশদেরকে ক্ষতি সাধনকারী না হয়ে। যেমন– এক তৃতীয়াংশেরও অধিক সম্পদ অসিয়ত করে। ফে'লের মাফউলে মুতলাক ৷ আল্লাহ সর্বজ্ঞ তাঁর বান্দাদের জন্য উত্তরাধিকার বিধান নির্ধারণে সহনশী।ল তাঁর বিরুদ্ধাচারণকারীদের থেকে শাস্তি পিছিয়ে নেওয়ার ক্ষেত্রে। উল্লিখিত উত্তরাধিকার বিধান তাদের জন্যই প্রযোজ্য বলে সুনুতে রাসূল খাস করে দিয়েছে, যাদের মধ্যে উত্তরাধিকার প্রাপ্তিতে কোনো প্রতিবন্ধক না থাকে। যেমন- হত্যা, ধর্মবিরোধ, গোলাম ও বাঁদি হওয়া।

الْيَتْلَى الْاَحْكَامُ الْمَذْكُورَةُ مِنْ اَمْرِ الْيَتْلَى ١٣ ٥٥. قِلْكَ الْاَحْكَامُ الْمَذْكُورَةُ مِنْ اَمْرِ الْيَتْلَمَى

وَمَا بَعْدَهُ حُدُودُ اللَّهِ شَرَائِعُهُ الَّتِي حَدَّهَا

لِعِبَادِهِ لِيَعْمَلُواْ بِهَا وَلَا يَعْتَدُوْهَا وَمَنْ

يُطِع اللُّهُ وَرُسُولَهُ فِيْمًا حَكُمَ بِهِ يُدْخِلُهُ

بِ الْيَارِ وَالنُّوْنِ إِلْتِفَاتًا جَنْتِ تُجْرَى مِنْ

تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيهَا وَذٰلِكَ الْفُورُ

১٤ ১৪. আর যে কেউ আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের অবাধ্যতা করে ومَنْ يَعْصِ اللَّهُ ورسُولُهُ ويَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ بِالْوَجْهَيْنِ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ فِيْهَا عَذَابُ مُهِيْنُ ذُوْ إِهَانَةٍ وَرُوْعِيَ فِي النُّسَمَائِرِ فِي الْأَيْتَيْنِ لَفْظُ مَنْ وَفِيْ

আল্লাহ তা'আলার নির্দিষ্ট সীমাসমূহ তথা শরিয়তের বিধানসমূহ যা তিনি তাঁর বান্দাদের জন্য নির্ধারণ করে দিয়েছেন, যাতে তারা এর উপর আমল করে এবং এর সীমালজ্ঞান না করে। আর যে কেউ আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগ্ত্য করবে ঐসব বিষয়ে যার নির্দেশ তিনি দিয়েছেন, তাকে এমন বেহেশতে প্রবেশ করাবেন, যার তলদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবাহিত রয়েছে, সেখানে তারা চিরকাল থাকবে। ইয়া ও নূনের সাথে, নূনের সুরতে গায়েব يُدُونُكُ থেকে মৃতাকাল্লিমের দিকে এলতেফাত হবে। আর এটাই বিরাট সাফল্য।

এবং তাঁর সীমাসমূহ অতিক্রম করে তাকে জাহান্নামে দাখিল করবেন। نُدُخِلُهُ -এর মধ্যে পূর্বের ন্যায় দুই সুরত হবে। সেখানে সে চিরকাল থাকবে। আর তার জন্য সেখানে রয়েছে অপমানজনক শাস্তি। উল্লিখিত আয়াত দ্বরের উভয়টির মধ্যেই যমীরসমূহে 💪 শব্দের প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়েছে। আর خُلِدِيْنَ -এর মধ্যে పే -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

কালালা-এর ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত কালালার বিভিন্ন সংজ্ঞা দেওয়া হয়েছে।

خُلِدِيْنَ مَعْنَاهَا ـ

- ১. তবে প্রসিদ্ধ সংজ্ঞা হলো. যার উর্ধ্বতন পুরুষ যেমন- পিতা, দাদা বা পরদাদাও নেই এবং অধঃস্তন পুরুষ যেমন- ছেলে বা নাতিও নেই- এ রকম মৃত ব্যক্তিকে কালালা বলা হয়।
- ২. ঐ ওয়ারিশ যার উর্ধ্বতন ও অধঃস্তন লোকেরা তথা পিতা, দাদা ও ছেলে, নাতি নেই, তাকে কালালা বলা হয়।
- ৩. ঐ ত্যাজ্য সম্পত্তি যা পুত্র ও পিতাবিহীন মৃত ব্যক্তি রেখে যায়, সেটাকে কালালা বলা হয়।

كُلُالَة আসলে كُلُالُ -এর ন্যায় মাসদার। كُلُالُة -এর অর্থ হলো শ্রান্ত ও ক্লান্ত হওয়া, যা দুর্বলতার পরিচায়ক। পিতা-পুত্রের আত্মীয়তা ব্যতীত অন্য আত্মীয়তাকে কালালা বলা হয়েছে। কেননা এ আত্মীয়তা পিতা-পুত্রের আত্মীয়তার তুলনায় দুর্বল।

विना হয় यि - كُلُّ الرَّجُلُ فِيْ مُشْيِبٍ كَلَالًا वर्णा लाकि ठात ठनात गिठिए पूर्वन राय পरफ़्र । क्वांख राय श वर्शा कथा वनात कथा वनात كُلُّ اللِسانُ عَنِ الْكُلاَمِ । अर्था कथा वागात खांठा रात शाह السَّيْفُ عَنْ ضُربَتِهِ كُلُولاً وكُلالةً অপারগ হয়ে গেছে। রূপক অর্থে কালালা দ্বারা ঐ আত্মীয়তা উদ্দেশ্য হয়ে থাকে যার্দের পরস্পরে পিতা- পুত্রের সম্পর্ক হয় না। অতঃপর কালালাকে যুল কালালার অর্থে ব্যবহার করা হয়েছে। আর তা দ্বারা ঐ ব্যক্তিকে উদ্দেশ্য যার আসলও নেই অর্থাৎ বাপ-দাদাও নেই এবং নসলও নেই অর্থাৎ ছেলে বা নাতিও নেই। এমন ব্যক্তি চায় মৃত হোক বা কারো ওয়ারিশ হোক।

-[তাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৫১৬, মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ৩৬১]

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

স্বামী-স্ত্রীর ওয়ারিশী স্বস্ত্র : وَلَكُمْ نِصَفُ مَا تَرَكُ ٱزْرَاجُكُمْ (الاِية) আলোচ্য আয়াতটিতে স্বামী-স্ত্রীর উত্তরাধিকার বর্ণনা করা হয়েছে। স্বামী ও স্ত্রীর প্রত্যেকেরই দু'টি অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। যথা–

- মৃত ব্যক্তি যদি স্ত্রী হয়় আর তার কোনো সন্তান না থাকে তবে এ অবস্থায় তার স্বামী তার স্ত্রীর ত্যাজ্য সম্পত্তির অর্ধেক
  পাবে।
- ২. আর যদি স্ত্রীর সন্তান থাকে তাহলে এক অষ্টমাংশ পাবে। –[মা'আরিফে ইট্রীসিয়া খ. ২, পৃ. ১৫১–৫৫]

#### বৈপিত্রেয় ভাইবোনের অংশ :

. السُّدُسُ العَّالَةُ وَالْحِدِ مِنْهُمَا السُّدُسُ العَ رَجُلُ يَوْرَثُ كَلَلَةً أَوِ امْرَأَةً وَلَهُ أَخُ أَوَ اخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ العَ আয়াতে বৈপিত্রেয় ভাই-বোনদের অংশের কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

ভাই-বোন তিন প্রকার। যথা – ১. সহোদর ২. বৈমাত্রেয় অর্থাৎ পিতা এক তবে মাতা ভিন্ন ভিন্ন এবং ৩. বৈপিত্রেয় অর্থাৎ তাদের মাতা এক, তবে পিতা ভিন্ন ভিন্ন। আলোচ্য তৃতীয় প্রকার ভাই-বোনদের অংশের কথা বর্ণনা করা হয়েছে। যেমন-হয়রত ইবনে মাসউদ, উবাই বিন কা'আব, সা'আদ বিন আবী আক্কাস (রা.) প্রমুখের কেরাতে وَمَنَ এর পরে وَمَنَ এর পরে وَمَنَ এর কথা উল্লেখ রয়েছে। বৈপিত্রেয় ভাই-বোনেরাই যদি মৃত ব্যক্তির ওয়ারিশ হয় তবে তারা একজন হলেও এক তৃতীয়াংশ পাবে। আর একাধিক হলেও সকলে মিলে এক তৃতীয়াংশ পাবে। কারণ বৈপিত্রেয় ভাই-বোনেরা তাদের মাতার মাধ্যমে মৃত ব্যক্তির দিকে সম্পৃক্ত হয়। আর মাতা যেহেতু এক তৃতীয়াংশের অধিক পাবে না, তাই তারাও কেবল তাদের মাতার অংশেরই অধিকারী হবে। এই জন্যই এখানে নারী পুরুষ উভয়কে সমান রাখা হয়েছে। মিরাস বন্টনের ক্ষেত্রে এটি একটি ব্যতিক্রমধর্মী অংশ।

মাসআলা : আলোচ্য আয়াতে তিনবার অসিয়তের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। মৃত ব্যক্তির কাফন-দাফনের খরচের পর তার ত্যাজ্য সম্পত্তির এক তৃতীয়াংশ মাল থেকে তার কৃত অসিয়ত আদায় করা যাবে। এর অধিক হলে শরিয়তের দৃষ্টিতে তা গ্রহণযোগ্য নয়। তার অসিয়ত বাতিল বলে বিবেচিত হবে। বিধানগত দিক দিয়ে ঋণ পরিশোধ অসিয়তের পূর্বে হলেও এখানে অসিয়তের গুরুত্ব প্রদানের জন্য অসিয়তকে পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে।

মাসআলা : কোনো ওয়ারিশের জন্য অসিয়ত করা জায়েজ নয়। যদি কেউ তার ওয়ারিশের জন্য অসিয়ত করে নেয়, তবে তা গ্রহণযোগ্য হবে না। তার জন্য মিরাসী স্বস্তুই যথেষ্ট।

রাসূলুল্লাহ ত্রিনায় হজের খুৎবায় ইরশাদ করেছেন – الله قَدْ اعْطَى كُلُّ وَى حَقَ فَلَا رَصِيّةَ لِرَارِثِ আল্লাহ পাক প্রত্যেক হকদারকে তার হক দিয়ে দিয়েছেন। সূতরাং কোনো ওয়ারিশের জন্য অসিয়ত গ্রহণযোগ্য হবে না। হাঁা, অন্যান্য ওয়ারিশগণ যদি অনুমতি দিয়ে দেয় তাহলে অসিয়ত কার্যকর হয়ে যাবে। অবশিষ্ট সম্পত্তি শরয়ী বিধান মোতাবেক বন্টন করা হবে, তাতে সে ও তার মিরাসি স্বত্ব পাবে।

وَمَا عَالِمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَهُمَ عَالَمُ اللّهِ وَهُمَ عَالَمُ اللّهِ وَهُمَ عَالَمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَهُمَ عَالَمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَهُمَ عَالَمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُرهُ اللّهِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُرهُ اللّهِ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُرهُ اللّهِ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ وَاللّهِ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُوهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

## তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

#### অনুবাদ :

তথা ব্যভিচার করে তাদের উপর তোমাদের মধ্য থেকে চারজন মুসলমান পুরুষকে সাক্ষী হিসেৰে তলব কর। অতঃপর <u>যদি তারা তাদের বিরুদ্</u>ধে ব্যভিচারের সাক্ষ্য প্রদান করে, তবে তাদেরকে গুহে আবদ্ধ রাখ, লোকদের সাথে তাদের মিলামেশা করা হতে বিরত রাখ। যে পর্যন্ত তাদেরকে মৃত্যু তথা মৃত্যুর ফেরেশতাগণ তুলে না নেয়। অথবা আল্লাহ তাদের জন্য এ থেকে বেরিয়ে আসার কোনো পথ নির্ধারিত না করেন। এ হুকুমটি ইসলামের প্রথম যুগে ছিল। অতঃপর তাদের এরপ পথ নির্ধারণ করেছেন যে, কুমারী হলে একশত বেত্রাঘাত ও এক বৎসরের নির্বাসন আর বিবাহিতা হলে প্রস্তরাঘাতে মৃত্যুদণ্ড। হাদীস শরীফে এসেছে যে, যখন হদ্দ বা ব্যভিচারের দণ্ডবিধি বর্ণনা করেন, তখন রাসূলুল্লাহ ইরশাদ করলেন, আমার কাছ থেকে নিয়ে নাও, আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই তাদের জন্য পথ নির্ধারিত করে দিয়েছেন। হাদীসটি ইমাম মুসলিম (র.) বর্ণনা করেছেন।

হয়েছে। আর তোমাদের পুরুষদের মধ্য থেকে যে দুজন সেই কুকর্মে তথা ব্যভিচারে বা সমকামিতায় লিপ্ত হয়, তাদের উভয়কে শাস্তি দাও ভর্ৎসনা ও জুতা দ্বারা প্রহার করে। অতঃপর যদি তারা উভয়ে এ কুকর্ম থেকে তওবা করে নেয় এবং আমল সংশোধন করে নেয়, তবে তাদের পেছনে পড়ো না এবং তাদেরকে কষ্ট দিয়ো না। নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা তওবাকারীর তওবা গ্রহণকারী এবং তার প্রতি অতিশ্র দয়ালু। এ হুকুমটি ইমাম শাফেরী (র.) -এর মতে, হদের দ্বারা রহিত হয়ে গেছে। এ কুকর্ম দারা ব্যভিচার উদ্দেশ্য হোক অথবা সমকামিতা উদ্দেশ্য হোক। তবে তাঁর মতে, যার সঙ্গে এ কুকর্ম হয়েছে তাকে প্রস্তরাঘাতে হত্যা করা যাবে না যদিও সে বিবাহিত হয়: বরং তাকে বেত্রাঘাত করা যাবে এবং নির্বাসন দেওয়া যাবে।

الْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ الْإِزْنَا مِنْ ١٥ كَا الْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ الْإِزْنَا مِنْ ١٥ مَنْ يُسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَ ارْبَعَةَ مِّنْكُمْ أَىْ مِنْ رِجَالِ الْمُسْلِمِينَ فَإِنْ شَهِدُوا يْهِنَّ بِهَا فَامْسِكُوهُنَّ إِحْبِسُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ وَامْنَعُوهُنَّ مِنْ مُخَالُطُةِ النَّاس ى يَتُوفُهُنَّ الْمُوتُ أَيُّ مَلْئِكُتُهُ أُو إِلَى أَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا طَرِيْقًا إِلَى الْخُرُوجِ مِنْهَا أُمِرُوا بِذٰلِكَ أُولَ الْإِسْلَامِ ثُمَّ جَعَلَ لَهُنَّ سَبِيْلًا بِجُلْدِ الْبِكْرِ مِائَةً وَتَغْرِيْبَهَا عَامًا وَرَجْمِ الْمُحْصَنَةِ وَفِي الْحَدِيثِ لَمَّا بُيِّنَ الْحَدُ قَالَ عَلَيْ خُذُوا عَنِّي قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا رُواهُ مُسْلِمُ .

এর নুনটি জযম ও তাশদীদযোগে পঠিত - وَٱلذَانِ .١٦ كَالَ ذَن بِتَخْفِيْفِ النَّفُون وَتَشْدِيْدِهَا يُأْتِيلِنِهَا أَيِ الْفَاحِشَةَ الرِّنَا وَاللِّوَاطُةُ مِنْكُمْ أَيْ مِنَ الرَجَالِ فَأَذُوهُمَا بِالسَّبِ والنشرب بالنِعالِ فكان تكابكا مِنْها واصلحا العمل فأعرضوا عنهما ولا تُؤذُوهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَّابًا عَلَى مَنْ تَابَ رُّحِيْمًا بِهِ وَهُٰذَا مَنْسُوْحٌ بِالْحَدِ إِنْ أُرِيْدَ بِهِ الزَنَا وَكُذَا إِنْ أُرِيثُدَ بِهَا اللَّهِوَاطُنَّة عِنْدَ الشَّافِعِيْ (رح) لَكِنَّ الْمَفْعُولَ بِهِ لَا يُرْجُمُ عِنْدَهُ وَإِنْ كَانَ مُحْصَنًا بَلْ يُجْلَدُ وَيُغْرَبُ

وَإِرَادَةُ اللِّوَاطَةِ اَظْهَرُ بِدَلِيْ لِ تَغْنِيَةِ الصَّعِيْرِ وَالرَّانِيَةَ اللَّوَانِيَةَ وَيُودُهُ وَالرَّانِيَةَ وَيُودُهُ وَالرَّانِيَةَ وَيُودُهُ وَالرَّانِيَةَ وَيُودُهُ وَالرَّانِيَةَ وَيُودُهُ وَالرَّيْنِيَةُ الرَّجَالِ تَبْيِينُهُمَا بِمِن الْمُتَّصِلَةِ بِضَمِيْرِ الرِّجَالِ وَإِشْتِرَاكُهُمَا فِي الْاَذِي وَالتَّوْبَةِ وَالْإِعْرَاضِ وَإِشْتِرَاكُهُمَا فِي الْاَذِي وَالتَّوْبَةِ وَالْإِعْرَاضِ وَهُو مَخْصُوصُ بِالرِّجَالِ لِمَا تَقَدَّمَ فِي النَّرِجَالِ لِمَا تَقَدَّمَ فِي النَّرِجَالِ لِمَا تَقَدَّمَ فِي النَّرِجَالِ لِمَا تَقَدَّمَ فِي النَّرِجَالِ لِمَا تَقَدَّمُ فِي النَّرِجَالِ لِمَا تَقَدَّمُ فِي النَّرِجَالِ لِمَا تَقَدَّمُ فِي النَّرَانِيَ النَّهُ اللَّهُ الْمِلْمُ اللَّهُ الْعُمْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِيْ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللْمُعُلِي الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُعُلِمُ الللْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُ

النَّمَ التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ اَيِ النَّتِي كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ قَبُولَهَا بِفَضْلِهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوَ الْمَعْصِية بِجَهَالَةٍ حَالًا يَعْمَلُونَ السُّوَ الْمَعْصِية بِجَهَالَةٍ حَالًا اَىٰ جَاهِلِينَ إِذْ عَصْوا رَبَّهُمْ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ زَمَن قَرِيْبِ قَبْلَ اَنْ يُغَرْغَرُوا فَاولَٰنِكُ مِنْ زَمَن قَرِيْبِ قَبْلَ اَنْ يُغَرْغَرُوا فَاولَٰنِكَ مِنْ زَمَن قَرِيْبِ قَبْلَ اَنْ يُغَرْغَرُوا فَاولَٰنِكَ يَتُوبُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ يَقْبَلُ تَوْبَتَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ يَقْبَلُ تَوْبَتَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَكْيِمًا فِي صُنْعِهِ بِهِمْ.

وليسب التُوب عَنْ لِللّهِ الْمَاتِ الدُّنُوب عَنْ الْمَاتِ الدُّنُوب عَنْ الْمَاتِ الدُّنُوبَ عَنْ الْمَاتِ الدُّنُوبَ عَنْ النَّنْ عَالَ عِنْدَ مُشَاهَعَة الْمَوْتُ وَاخَذَ فِي النَّنْ عَالَ عِنْدَ مُشَاهَعَة مَا هُوَ فِيهِ إِنِّي تَبْتُ الْئِنَ فَلَا يَنْفَعَهُ مَا هُو فِيهِ إِنِّي تَبْتُ الْئِنَ فَلَا يَنْفَعَهُ وَلَا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَارً إِذَا تَابُوا فِي الْأَخِرة عِنْدَ وَهُمْ كُفَارً إِذَا تَابُوا فِي الْأَخِرة عِنْدَ وَهُمْ كُفَارً إِذَا تَابُوا فِي الْأَخِرة عِنْدَ مُعَايِنَة الْعَذَابِ لَا تُقْبَلُ مِنْهُمُ الْوَلْمِكُ مَعْدَدُنَا اعْدَذَنَا لَهُمْ عَذَابًا الْمِيمًا مُؤلِمًا مُؤلِمًا وَلَيْمًا مُؤلِمًا الْمِيمًا مُؤلِمًا وَلَيْكًا

তবে সমকামিতা উদ্দেশ্য হওয়াটাই অধিকতর স্পন্ত। কারণ আয়াতের (الْكَانُا) -এর মধ্যে দিবচনের সর্বনাম পদ এসেছে। আর প্রথম মত পোষণকারী [অর্থাৎ কুকর্ম দারা ব্যভিচার ও ব্যভিচারিণী উদ্দেশ্য নিয়েছেন। কিন্তু ক্র শদটিকে পুংবাচক করা এবং শাসন, তওবা, উপেক্ষা ইত্যাদি শাস্তির ক্ষেত্রে উভয়কে এক করা তাদের ঐ অর্থ প্রত্যাখ্যান করে। কেননা এ ধরনের শাস্তি তখন কেবলমাত্র পুরুষদের জন্যেই ছিল নির্দিষ্ট। কারণ মহিলাদের হুকুম গৃহবন্দী হওয়ার কথা পূর্বে উল্লিখিত হয়েছে।

۱۷ ১৭. আল্লাহর জন্য তওবা কবুল করাই জরুরি যা তিনি স্বীয় অনুগ্রহে নিজের উপর অপরিহার্য করে নিয়েছেন। ঐ সব লোকদের তওবা যারা ভুলবশত মন্দকাজ গুনাহ করে ফেলে। মুর্নির্দ্দ তারকীবে এর্ন্ন হয়েছে। অর্থাৎ স্বীয় প্রভুর নাফরমানি কালে তারা মূর্যতাই করে বসে। অতঃপর অনতিবিলম্বে হলকুমে দম আসার পূর্বে তওবা করে ফেলে, আল্লাহ তা'আলা তাদের তওবাকে কবুল করে নেন। আল্লাহ তা'আলা স্বীয় সৃষ্টি সম্পর্কে অতীব অবহিত, তাদের প্রতি ব্যবহারে প্রজ্ঞাবান।

১ ১৮. এবং তাদের জন্য তওবা নেই যারা মন্দকাজ ও
তনাহের কাজসমূহ করে যেতে থাকে, এমনকি
যখন তাদের কারো নিকট মৃত্যু উপস্থিত হয়ে যায়
এবং প্রাণবায়ু বের হয়ে যাওয়ার অবস্থা সৃষ্টি হয়ে
যায় <u>তখন</u> ঐ অবস্থা প্রত্যক্ষ করে <u>বলে আমি এখন</u>
তওবা করেছি। তখন তার তওবা কোনো উপকারে
আসবে না এবং কবুলও হবে না। <u>আর তাদের</u>
জন্যও তওবা নেই যারা কাফের অবস্থায় মৃত্যুবরণ
করে, যখন আখেরাতে আজাব প্রত্যক্ষ করার সময়
তওবা করবে তখন তাদের সেই তওবা কবুল করা
হবে না। <u>আমি তাদের জন্যু যন্ত্রণাদায়ক শান্তি</u>
প্রস্তুত করে রেখেছি।

## তাহকীক ও তারকীব

উদ্দেশ্য। ব্যভিচার অনেক মন্দকাজের উপর অধিকতর মন্দ হওয়ার কারণে তার উপর ফাহেশা শব্দটি ব্যবহার হয়েছে। এখন যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, কুফর, শিরক ও হত্যা এর চাইতেও জঘন্যতম মন্দকাজ, কিন্তু তার উপর তো ফাহেশা শব্দ ব্যবহার করা হয়নি তার কারণ কি? এর জবাবে বলা হয়েছে যে, মানবদেহের চালিকা শক্তি তিনটি। যথা— ১. কথনশক্তি, ২. ক্রোধশক্তি ও ৩. কামশক্তি। কথনশক্তি নষ্ট হওয়ার দ্বারা কুফর, বিদআত প্রভৃতি সৃষ্ট হয়ে থাকে। ক্রোধশক্তি নষ্ট হলে হত্যা প্রভৃতি সংঘটিত হয়ে থাকে, আর কাম বা যৌনশক্তি ফাসেদ হলে ব্যভিচার, সমকামিতা ইত্যাদি মন্দকাজ সংঘটিত হয়ে থাকে। সুত্রাং যৌনশক্তির ফাসেদ হওয়াটা নিকৃষ্টতম ফসাদ হলো। বিধায় ব্যভিচারকে ফাহেশার সাথে খাস করা হয়েছে।

- ১. যে কোনো পাপ কাজ মূর্যতা বা জাহালত। এ হিসেবে প্রত্যেক পাপী গুনাহগারই জাহেল মূর্য হবে। কেননা গুনাহগার যদি তার ইলম বা ছওয়াব ও শাস্তির ইলম ও জ্ঞানকে ব্যবহার করত তবে গুনাহ করতে অগ্রসর হতো না। এ অর্থানুযায়ী জেনে বা না জেনে যে কোনো অবস্থায় গুনাহ করলে তাকে মাসিয়াত বলা যাবে।
- ২. জাহালতের দ্বিতীয় ব্যাখ্যা হলো, গুনাহকে গুনাহ জেনে তবে তার শাস্তির পরিমাণ না জেনে করাকে জাহালত বলে।
- ৩. জাহালতের তৃতীয় ব্যাখ্যা হলো, গুনাহকে গুনাহ জানার শক্তি-সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও না জেনে পাপ কাজে লিপ্ত হওয়া।

–[তাফসীরে কাবীর]

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

নাজিল হওয়ার প্রেক্ষিতে والنان بأتين الفاحشة আয়াতটি পূর্বে ما النور بأتين الفاحشة পরে নাজিল হয়েছে। জমহর বা অধিকাংশ ওলামাদের মতে ما النور بأتين الفاحشة আয়াতটি বিবাহিতা মহিলার জেনা বা ব্যভিচারের হকুম সম্পর্কে আরা দিতীয় আয়াতটি অবিবাহিত ও অবিবাহিতার ব্যভিচারের হকুম সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। আর والنان বলা হয়। এতে চন্দ্রবে শব্দ منتكم و والنان বলা হয়। এতে চন্দ্রবে স্থের উপর প্রাধান্য দিয়ে منتكم বলা হয়েছে। ঠিক তেমনিভাবে এখানে মহিলাদেরকে পুরুষদের অনুগামী করে তাদের উপর পুরুষদেরকে তাগলীব তথা প্রাধান্য দিয়ে منتكم و النان পুংলিঙ্গবোধক শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এরপ তাগলীবের ব্যবহার আরবি ভাষায় বহুল প্রচলিত রয়েছে। যেমন الكرين البَرْيَنِ المُعْرَفِي دَالْوَالِ ইত্যাদি।

প্রথম আয়াতে হাকিম ও বিচারকদেরকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, বিবাহিতা মহিলারা যদি ব্যভিচার করে তবে তাদে উপর চারজন স্বাধীন, আদেল ও মু'মিন পুরুষ সাক্ষী তলব কর। মহিলাদের সাক্ষ্য জেনার বেলায় গ্রহণযোগ্য নয়। কঠোরঙ্ক অবলম্বনের জন্য চারজন সাক্ষী হওয়ার শর্ত লাগানো হয়েছে। অতঃপর যথারীতি সাক্ষী দ্বারা প্রমাণিত হয়ে গেলে তাদের শাঙি হিসেবে বলা হয়েছে যে, তাদেরকে গৃহে আবদ্ধ করে রাখ। এমন যেন গৃহটাই তাদের জন্য কারাগার। অতঃপর হয়তো তার গৃহবন্দী থাকতে থাকতে মারা যাবে অথবা আল্লাহ তা'আলা শরয়ী দণ্ডবিধান নাজিল করে তাদেরকে গৃহবন্দী থেকে মুক্তির শান্ধারণ করে দিবেন। জেনার শান্তির হুকুম নাজিল হওয়ার পর রাস্ল ক্রান্ত সাহাবীদেরকে সম্বোধন করে বলেছেন, তোমার আমার কাছ থেকে পথ নিয়ে নাও। এ হাদীসে তিনি বলেছেন, বিবাহিতার জন্য একশত বেত্রাঘাতে হত্যা করা অবিবাহিতার জন্য একশত বেত্রাঘাত ও এক বৎসরের নির্বাসন। আয়াতে উল্লিখিত বিধানটি ছিল ইসলামের প্রথম মুর্মে অতঃপর তা রহিত হয়ে গেছে। কারো মতে, রহিতকারী দলিল হলো আলোচ্য হাদীস। আবার কারো মতে, সূরা নৃক্ষে আয়াত — বিট্যান্ত নির্বাহিতার জন্য একার কারো মতে, সূরা নৃক্ষে আয়াত — বিট্যান্ত নির্বাহিতার ভারিত হয়ে গেছে। কারো মতে, রহিতকারী দলিল হলো আলোচ্য হাদীস। আবার কারো মতে, সূরা নৃক্ষে আয়াত — বিট্যান্ত নির্বাহিতার ভারিত তিনি মানে মতে, সূরা নৃক্ষে আয়াত — বিট্যান্ত নির্বাহিতার ভারিত হয়ে গেছে। কারো মতে, রহিতকারী দলিল হলো আলোচ্য হাদীস। আবার কারো মতে, সূরা নৃক্ষে

তবে আল্লামা যমখশারী (র.) বলেন, আয়াতটি রহিত হয়নি; বরং অরহিতাবস্থায়ই বাকি রয়েছে। তবে আয়াতে জেনার শান্তির বিধানটি অস্পষ্ট ছিল, বা ব্যাখ্যা সাপেক্ষে ছিল। আর হাদীস বা সূরা নূরের আয়াত ব্যাখ্যা হিসেবে এসেছে।

-[রুহুল মা'আনী খ. ২, পৃ. ২৩৪-৩৫]

দিতীয় আয়াত رَالُذَانِ يَانَّتِنَهَا الن -এর মধ্যে বলা হয়েছে অবিবাহিত ও অবিবাহিতা যদি ব্যক্তিচারে লিপ্ত হয়ে যায়, তবে তাদের শাস্তি হলো তাদেরকে কষ্ট পৌছানো। তবে সেই কষ্ট পৌছানোর বিশেষ কোনো পদ্ধতি বর্ণিত হয়ন। শাসকবর্গের বিবেচনায় ছেড়ে দেওয়া হয়েছে। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এখানে তাদেরকে কষ্ট পৌছানোর অর্থ হচ্ছে, মৌখিকভাবে লজ্জা-শরম দেওয়া এবং কার্যতভাবে শাসনের উদ্দেশ্যে জুতা ইত্যাদি দ্বারা কিছু প্রহার করা। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর এ উক্তিটা উদাহরণস্বরূপ বলা হয়েছে। আসল হুকুম এটাই যে, এ বিষয়টা বিচারকদের বিবেচনাধীন ছেড়ে দেওয়া যাবে। তবে তাও হদের বিধান নাজিল হওয়ার পর রহিত হয়ে গেছে।

উভয় আয়াতে বর্ণিত ফাহেশার মর্ম: জমহুরের মতে, প্রথম আয়াতে বর্ণিত ফাহেশার অর্থ হলো বিবাহিতা মহিলাদের ব্যভিচার, আর দ্বিতীয় আয়াতে বর্ণিত ফাহেশার অর্থ হচ্ছে অবিবাহিত পুরুষ ও মহিলার ব্যভিচার। পক্ষান্তরে জালালুদ্দীন সুয়ূতী (র.) বলেন, প্রথম আয়াতে বর্ণিত ফাহেশার মর্ম হচ্ছে বিবাহিতা মহিলাদের জেনা, আর দ্বিতীয় আয়াতে বর্ণিত ফাহেশার অর্থ হচ্ছে পুরুষে পুরুষে সমকামিতা করা।

আবৃ মুসলিম ইস্পাহানী বলেন, প্রথম আয়াতে উল্লিখিত ফাহেশার অর্থ হলো মহিলায় মহিলায় সমকামিতা করা। আর দ্বিতীয় আয়াতে বিবৃত ফাহেশার মর্ম হলো, পুরুষে পুরুষে সমকামিতা বা লিওয়াতাত করা।

জমহুর বলেন, পুরুষদের ও নারীদের সমকামিতার কথা এখানে উল্লিখিত না হলেও জেনার হুকুমের উপর কিয়াস করে তা জেনে নেওয়া সম্ভব রয়েছে। যেরপ শরিয়তের মধ্যে নবীয়ের ও দাদার হুকুম কিয়াসের উপর ছেড়ে দেওয়া হয়েছে। সব কথা তো আর কুরআনে সুস্পষ্ট রূপে বর্ণিত হয়নি; বরং অনেকটাই শরয়ী কিয়াসের উপর ছেড়ে দেওয়া হয়েছে। অথবা বলা যাবে, দিতীয় আয়াতে উল্লিখিত ফাহেশার মর্মের মধ্যে জেনার সাথে লিওয়াতাত ও মহিলাদের সমকামিতাও শামিল রয়েছে। এতে প্রমাণিত হচ্ছে সুয়ৃতী (র.) الأَخْلَلُ বারতে ফাহেশা দ্বারা লিওয়াতাত উদ্দেশ্য হওয়াটাই অধিক গ্রহণযোগ্য বলাটা সঠিক হয়নি। আর ইস্পাহানীর উক্তি তো মোটেই ঠিক হতে পারেনি। কারণ নবীর য়ুগের পর সাহাবাদের মধ্যে যখন সমকামিতার শান্তির প্রশ্ন উত্থাপিত হলো তখন তারা কিয়াসানুয়ায়ী বিভিন্ন রকম মত পেশ করেছেন। তাদের মধ্যে কেউই একথা মনে করেনি যে, সমকামিতার বিধান সূরা নিসার আলোচ্য আয়াতে বিদ্যমান রয়েছে। যদি তা হতো তবে তাদের মধ্যে এ ব্যাপারে মতবিরোধ দেখা দেওয়ার প্রশুই আসত না।

-[রুহুল মা'আনী খ. ৪, পৃ. ২৩৭, জামালাইন খ. ১, পৃ. ৬১২-১৩, সাবী খ. ১, পৃ. ২০৯]

#### সমকামিতার বিধান:

- ১. সমকামীদের উপর ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে, হদ আসবে না তা'যীর অর্থাৎ যুগের হাকিম বা শরয়ী বিচারকদের বিবেচনা মোতাবেক তাদেরকে শান্তি দেওয়া যাবে। তাঁরা তাদের অবস্থানুযায়ী শান্তি প্রদান করবেন। তবে জেনার শান্তির ন্যায় তাতে হদ আসবে না। কারণ কিতাবুল্লাহতে কেবলমাত্র কষ্ট পৌছানোর কথা এসেছে। তাই খবরে ওয়াহিদ দ্বারা কিতাবুল্লাহর উপর বর্ধন বা পরিবর্তন ঠিক হবে না। এছাড়া লিওয়াতাত বা সমকামিতা জেনার মতোও নয়। কারণ সন্তান না হওয়ার দক্ষন নসবের মধ্যে সংমিশ্রণ ঘটারও আশঙ্কা থাকে না এবং ব্যভিচারের ন্যায় উভয়ের তরফ থেকে খাহেশও হয় না। কেননা জেনাতে যেমন মাফউলের পূর্ণ খাহেশ হয়, তা সমকামিতাতে হয় না। সুতরাং এতে জেনার হদ বা সুনির্ধারিত শান্তি আসতে পারে না।
- ২. ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর বিশুদ্ধতম উক্তি অনুযায়ী এবং ইমাম আবূ ইউসূফ ও মুহাম্মদ (র.) -এর মতানুসারে তাদের উভয়কে জেনার হদ লাগানো যাবে। অর্থাৎ অবিবাহিত হলে একশত বেত্রাঘাত আর বিবাহিত হলে প্রস্তরাঘাতে হত্যা করা হবে। ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর এছাড়া আরো কয়েকটি উক্তি রয়েছে।
- \* বিবাহিত হোক বা অবিবাহিত হোক উভয়বস্থায় তাদেরকে হত্যা করা হবে। হত্যার পদ্ধতির মধ্যেও আবার তাঁর থেকে বিভিন্ন রকম মত বর্ণিত হয়েছে। তাঁর এক বর্ণনা মতে উভয়কে তলোয়ার দ্বারা হত্যা করা হবে। আরেক বর্ণনা মতে, বিবাহিতা হোক বা অবিবাহিতা সর্বাবস্থায় প্রস্তরাঘাতে হত্যা করা হবে। ইমাম মালেক ও ইমাম আহমদ (র.) তাঁর এ বর্ণনার সাথেই মত পোষণ করেছেন। তাঁর আরেক বর্ণনা মতে, সমকামীর উপর দেয়াল ফেলিয়ে হত্যা করা হবে। আরেকটি বর্ণনা মতে, পাহাড়ের চূড়া থেকে নিক্ষেপ করে মেরে ফেলা যাবে। এতে ইমাম মালেক ও ইমাম আহমদ (র.) -এর মাজহাবও জানা হয়ে গেল।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

৩. ইমাম মালেক ও ইমাম আহমদ (র.) -এর মত হলো, তাদেরকে প্রস্তরাঘাতে হত্যা করা হবে- বিবাহিত হোক বা অবিবাহিতা হোক।

তাঁদের দলিল হলো হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত হাদীস - الله ﷺ اَقْتَلُوا الله الله عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ (رض) قَالُ قَالُ رَسُولُ اللهِ ﷺ वना রেওয়ায়েতে এসেছে وَالْاَسْفُلُ وَالْاَسْفُلُ عَالَى وَالْاَسْفُلُ अर्था९ উপরের ও নীচের উভয় ব্যক্তিকে প্রস্তরাঘাতে হত্যা কর।

হযরত আবৃ হরায়রা (র.) হতে বর্ণিত হাদীসও তাঁদের দলিল من يَعْسَلُ اللّهِ اللّهِ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَنْ ابْنَى هُرَيْرَةَ (رض) قَالُ قَالُ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَنْ ابْنَى هُرَيْرَةَ (رض) قَالُ قَالُ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَنْ ابْنَى مُونِيرَةَ (رض) قَالُ قَالُ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَوْالا بَعْلَى وَالْاسْفَلَ مَوْالا بَعْلَى وَالْاسْفَلَ مَوْالا بَعْلَى وَالْاسْفَلَ مَوْالا بَعْلَى وَالْاسْفَلَ مَا اللّهِ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَا اللّهُ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَا اللّهُ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَا اللّهُ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَا اللّهِ عَلَى وَالْاسْفَلَ مَا اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَلّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَالّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّه

ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর বিপরীত মত পোষণকারী ইমামগণের দলিলের জবাব:

- ১. বর্ণিত হাদীসগুলো সর্নদের দিক দিয়ে দুর্বল, তাই হদের মতো বিধান যা সামান্যতম সন্দেহ আসলেই বিদূরিত হয়ে যায় **ভা** প্রমাণের জন্য এসব দুর্বল খবরে ওয়াহিদ যথেষ্ট নয়।
- ২. অথবা বলা যাবে, যারা হালাল মনে করে সমকামিতা করে তাদের বেলায় এসব বর্ণনা প্রযোজ্য।
- ৩. অথবা বলা যাবে, যারা এ সমস্ত রুচি বিবর্জিত ঘৃণ্য কাজে লিপ্ত হয়েছিল তাদেরকে রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থা ঠিক রাখার জন্য হত্যা বা রজমের নির্দেশ দিয়েছিলেন- হদ হিসেবে নয়। আর ইসলামি রাষ্ট্রের সরকার প্রধানের এ রকম করার অধিকার রয়েছে।

তাঁদের আকলী দলিলের জবাব হলো, সমকামিতা ব্যভিচারের মতো নয়। কারণ তাতে ফায়েলের খাহেশ হলেও মাফউলের খাহেশ হয় না, তাই তাতে হদ আসবে না। যদি তাতে হদ তথা সুনির্ধারিত শাস্তি হতো তবে রাসূলুল্লাহ —এর পর সাহাবীদের মধ্যে এর শাস্তির ব্যাপারে মতবিরোধ দেখা দেওয়ার অবকাশ ছিল না। অথচ তাদের মধ্যে এ ব্যাপারে মতবিরোধ রয়েছে। তাঁদের কারো মতে, আগুন দিয়ে জ্বালিয়ে হত্যা করে ফেলা। আবার কারো মতে, উঁচু স্থান থেকে নিক্ষেপ করে, অতঃপর পাথর মেরে হত্যা করা ইত্যাদি। যদি জেনার ন্যায় তাতে হদ আসত তবে তাদের মধ্যে এর শাস্তির ব্যাপারে এ রক্ষ মতবিরোধ দেখা দিত না। এতে বুঝা যাচ্ছে এটা জেনার মতো নয়, তাই এতে জিনার শাস্তি হদও আসবে না; বরং তাতে তাখীর আসবে। অর্থাৎ যুগের ইসলামি সরকারের কাজি বা বিচারকের বিবেচনা মোতাবেক তাদের অবস্থানুসারে শাস্তি প্রদান করা হবে। —িতাফুসীরে মাযহারী খ. ২, প. ৫৩৫—৩৭, হেদায়া বেনায়া সমেত খ. ৬, প. ৩০৮ —১১

করা হবে। -ত্রাফসীরে মাযহারী খ. ২, পৃ. ৫৩৫-৩৭, হেদায়া বেনায়া সমেত খ. ৬, পৃ. ৩০৮ -১১]

শ্বিলা করা হরে নিজেদের আমল সংশোধন করে নেয় তাদেরকে কন্ত দিয়ো না। আলোচ্য আয়াতে তওকা করলের শর্ত বর্ণনা করা হয়েছে।

তবে আল্লামা শায়খুল হিন্দ (র.) বলেন, مَنْ قَرِبُ ও بَهَالَة শব্দ উভয়টিকে তার বাহ্যিক অর্থে রেখেই তাফসীর করা উত্তম তখন আয়াতের মর্ম হবে, তাওবা কবুলের ওয়াদা ও দায়িত্ব তাদের জন্যই রয়েছে যারা না জেনে, না বুঝে কোনো সগীরা কবীরা গুনাহ করে বসে। অতঃপর যখন সেই গুনাহের ধ্বংসাত্মক ক্ষতির উপর অবগত হয় তখনই অনতিবিলম্বে তওবা করে নেয় এবং আল্লাহর সামনে লজ্জিত হয়ে যায়। আর যারা জেনেবুঝে গুনাহ করে, সতর্ক করার পরও তওবা করে না, বিলম্ব করে তাদের তওবা যদিও আল্লাহ তা'আলা তাঁর অনুগ্রহ ও দয়ায় কবুল করে নেন সত্য, তবে তাদের তওবা কবুল করে নেওয়ার কব্ল তাঁর ওয়াদা ও জিম্মাদারি নেই। যেরূপ প্রথম লোকদের জন্য ছিল। –[তাফসীরে মা'আরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, পৃ. ১৬৭]

#### অনুবাদ:

اء اي **ذاتهين کره** والضبِّم لَغَتَّان أَيْ مُكّره يُجْعَلُ فِيْهِنُ ذَلِكَ بِأَنَّ يُرْزُقُكُمْ مِنْهُ وَلُدًا صَالِحًا.

🖊 🖣 ১৯. হে ঈমানদারগণ! বলপূর্বক নারীদের সত্তা কে উত্তরাধিকারে গ্রহণ করা তোমাদের জন্য হালাল নয়। এ - كَان ,এর মধ্যে দুটি লোগাত রয়েছে -এ যবর ও পেশের সাথে। অর্থাৎ তাদের উপর বল প্রয়োগকারী হয়ে। মূর্যতার যুগে লোকেরা তাদের আত্মীয়দের স্ত্রীগণের মালিক হয়ে যেত। অতঃপর ইচ্ছা হলে তাদেরকে মহর ব্যতীতই বিয়ে করে নিত্ অথবা অন্যের কাছে বিয়ে দিয়ে নিজেরা তার মহর নিয়ে নিত। অথবা তাকে আটকে রাখত, অতঃপর সেই বেচারি হয়তো নিজের প্রাপ্ত উত্তরাধিকার দিয়ে মুক্তি পেত, নতুবা সে মারা যাওয়ার পর তারা তার ওয়ারিশ হয়ে যেত। তাদেরকে এসব থেকে নিষেধ করা হয়েছে। এবং তাদেরকে আটক রেখো না অর্থাৎ তোমাদের স্ত্রীদেরকে অন্যের সাথে বিয়ে করতে নিষেধ করো না তাদেরকে আটক করে রেখে ক্ষতি পৌছাবার জন্য, অথচ তাদের প্রতি তোমাদের কোনো আসক্তি নেই। যাতে তোমরা তাদেরকে যা প্রদান করেছ মহরের তার কিয়দংশ নিয়ে নাও। কিন্ত তারা যদি কোনো প্রকাশ্য অগ্নীলতা করে। दें -এর মধ্যে যবর ও যেরের সাথে। অর্থাৎ যা খুবই স্পষ্ট বা প্রকাশকারী তথা ব্যভিচার বা অবাধ্যতা। তখন তোমাদের জন্য তাদেরকে কষ্ট পৌছানো জায়েজ হবে। এমনকি তারা তোমাদেরকে বিনিময় দিয়ে খুলা করে নেবে। আর নারীদের সাথে সম্ভাবে জীবনযাপন কর, অর্থাৎ কথাবার্তা, ভরণপোষণ ও রাত্রি যাপনে তাদের সাথে উত্তম ব্যবহারের বিকাশ ঘটাও। অতঃপর যদি তাদেরকে অপছন্দ কর, তবে ধৈর্যধারণ কর। হয়তো তোমরা এমন এক বস্তুকে অপছন্দ করছ, যাতে আল্লাহ তা'আলা অনেক কল্যাণ রেখেছেন। হয়তো তিনি তাদের মধ্যে কল্যাণ রেখে দিয়েছেন। এরূপে যে, তিনি তোমাদেরকে তাদের থেকে নেককার সন্তান দান করবেন।

وَإِنْ ارْدَتُهُمُ اسْتِبْدالْ زُوْجِ مُنْكُنانُ زُوْجِ أَيْ اَخْذَهَا بَدْلَهَا بِانْ طَلَّقْتُمُوْهَا وُّ قَدْ اتيتُم إحده أي الزُّوجَاتِ قِنْطَارًا مَالًا كَثِيرًا صِدَاقًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيئًا م اتَأْخُذُونَهُ بِهُتَانًا ظُلْمًا وَإِثْمًا مُبِينًا بَيِّنًا وَنصْبُهُمَا عَلَى الْحَالِ وَالْإِسْتِفْهَامُ لِلتَّوبِيْخِ وَلِلْإِنْكَارِ فِي.

২০. আর যদি তোমরা এক স্ত্রীর স্থলে অন্য স্ত্রী গ্রহণ করতে চাও, অর্থাৎ একজনকে তালাক দিয়ে অন্যজনকে তার স্থলে গ্রহণ করতে চাও। অ**থচ** স্ত্রীদের <u>একজনকে প্রচুর ধন</u> মহর হিসেবে <u>দি**য়ে**</u> থাক, তবে তা থেকে কিছুই ফেরত প্রহণ করো না। তোমরা কি <u>তা অন্যায়ভাবে ও প্রকাশ্য গুনাহ</u> করে গ্রহণ করবে? উভয়টি [ اِثْمًا ও أُنْلُماً] হাল হওয়ার ভিত্তিতে যবরযুক্ত হয়েছে, আর প্রশ্নবোধক হামযাটি তিরস্কারার্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

.٢١ ২১. এবং তোমরা কেমন করে তা গ্রহণ করতে পার, أَفْضَى وصَلَ بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ بِالْجِمَاعِ الْمُقَرِّدِ لِلْمَهْدِ وَاخَذْنَ مِنْكُمْ مِّيثَاقًا عَهدًا غَلِيظًا شَدِيدًا وَ هُو مَا أمَرَ اللُّهُ بِهِ مِنْ المساكِهِيُّ بِمُعْرُونِ أَوْ تُسْرِيْحِهِنَّ بِإِحْسَانٍ ـ

অথচ তোমরা একজন অন্যজনের কাছে পৌছে এরকম সহবাসের সাথে যা মহরকে সাব্যস্ত করে। এতে ইস্তেফহাম প্রশুটি অম্বীকৃতিমূলক। এবং নারীরা তোমাদের কাছ থেকে কঠিন <u>অঙ্গীকার গ্রহণ করেছে।</u> আর সেই অঙ্গীকার হলো, আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সদ্ভাবে রাখতে বা সদয়ভাবে ছাড়তে নির্দেশ দিয়েছেন।

٢٢ २२. जात जा ता क्यें مَنْ نَكُحَ ٢٢. وَلَا تَنْكِحُوا مَا بِمَعْنَى مَنْ نَكُحَ أَبَّأُوكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ إِلَّا لَٰكِنْ مَا قَدْ سَلَفَ مِنْ فِعْلِكُمْ فَإِنَّهُ مَعْفُوٌّ عَنْهُ إِنَّهُ أَيْ نِكَاحَهُنَّ كَانَ فَاحِشَةٌ قَبِيْحًا وُمَقْتًا م سَبَبًا لِلْمَقْتِ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ اَشُدُ الْبُغْض وساء بنس سَبِيلًا طَريْقًا ذٰلِكَ ـ

তোমাদের পিতা ও পিতামহগণ বিবাহ করেছেন। তবে অতীতে যা হওয়ার হয়ে গেছে, তোমাদের কর্মকাণ্ড তা ক্ষমা করে দেওয়া হয়েছে। আয়াতে 🐱 শব্দটি 💃 -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। <u>এটি</u> অর্থাৎ তাদেরকে বিয়ে করা <u>অত্যন্ত জঘন্য</u>, অশ্লীলতা ও আল্লাহর গজবের কাজ। আর তা হচ্ছে মারাত্মক ঘৃণ্য কাজ। <u>আর অত্যন্ত নিকৃষ্টতর</u> পন্থা এটা।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আলাহর বিধানাবলিতে चे تُولُهُ يَايَّهُا الَّذِينُ امَنُوا لاَ يَحِلُ لَكُمْ اَنْ تَرِثُوا الْخِسَاءَ كُرُهَا الْخِسَاءَ عَلَيْهِ اللّهَ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّ

কুৰা অন্ধন্ধার যুগে এ প্রথা ছিল যে, যখন কোনো লোক স্ত্রী রেখে মারা যেত তখন তার অন্য স্ত্রীর তরফের আপন ছেলে অবা অন্য কোনো গুয়ারিশ এসে ঐ বিধবা মহিলাটির উপর কোনো চাদর বা কাপড় ফেলে দিত। আর সে বলত, আমি যেরপ কুরুবাজির সম্পদের মালিক তেমনিভাবে এ বিধবারও মালিক। অতঃপর তার ইচ্ছা হলে সে নিজেই তাকে বিয়ে করে নিত, বা অন্য কারো সাথে বিয়ে দিয়ে মহরের অর্থ নিজে নিয়ে নিত এবং ইচ্ছা হলে তাকে নিজেও বিয়ে করত না এবং অন্য কারো কাছেও বিয়ে দিত না; বরং এমনিতে তাকে আটকে রাখত এ উদ্দেশ্যে যে, যখন ঐ বিধবা মারা যাবে তখন সে তার সম্পদের মালিক হয়ে যাবে। আল্লাহ তা আলা এসব ঘৃণ্য কর্মকাণ্ডের নিষেধাজ্ঞা জারি করে ইরশাদ করছেন— ﴿ اللَّذِيْنَ الْمُنْوَا النَّسَاءُ كُرْمًا النَّفِيْنَ الْمُنْوَا النَّسَاءُ كُرْمًا النَّمَ الْمَا الْمُؤَمِّنَ الْمَا الْمَا الْمُرْمَا الْمَا الْمُعْمَى الْمَا الْمَ

ভাহিলি যুগের একটি কুপ্রথা খণ্ডনের জন্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে। প্রথাটি ছিল এই যে, তাদের কেউ যদি মারা যেত তখন তার স্ত্রীর মালিক তার বিড়া অন্য স্ত্রীর ছেলে হয়ে যেত। অতঃপর ইচ্ছা হলে সে নিজেই তার পিতার স্ত্রীকে বিয়ে করে নিত অথবা অন্য কারো সাথে তার বিয়ে করিয়ে দিত। এর প্রতিবাদে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতের শানে নুযূল: ইবনে সাআদ মুহাম্মদ ইবনে কা'আবে কুর্যীর কথা নকল করে বলেছেন যে, আবৃ কায়সের ইন্তেকাল হলে জাহিলি যুগের প্রথা অনুসারে তার ছেলে মিহসান তার স্ত্রীর মালিক হয়ে যায়। তার স্ত্রীকে মিহসান কোনো অংশ দেয়নি তার ত্যাজ্য সম্পত্তি থেকে। মহিলাটি রাসূলুল্লাহ — এর দরবারে এসে ঘটনাটি শুনাল। তিনি বললেন, এখন চলে যাও, আমার আশা যে, আল্লাহ তা'আলা তোমার ব্যাপারে হুকুম নাজিল করবেন।

ইবনে আবী হাতিম ও তাবারানী হযরত আদী ইবনে ছাবিতের মাধ্যমে এ ঘটনাটি একজন আনসারীর সূত্রে নকল করেছেন। এ রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে যে, আবৃ কায়েস ইবনে সালামার ইন্তেকাল হলো। আবৃ কায়েস বড় নেককার একজন আনসারী ছিলেন। তার [অন্য স্ত্রীর ঘরের] ছেলে কায়েস তার পিতা আবৃ কায়েস মারা যাওয়ার পর তার পিতার স্ত্রীর সাথে বিয়ে করতে চাইল। মহিলাটি কায়েসকে বলল, আমি তো তোমাকে নিজের ছেলেই মনে করি। আর তুমি তো তোমার সম্প্রদায়ের একজন নেককার ব্যক্তিও। [তারপরও বিয়ের প্রস্তাব?] অতঃপর মহিলাটি রাস্লুল্লাহ এব দরবারে উপস্থিত হয়ে ঘটনাটি খুলে বলল। তনে রাস্লুল্লাহ বললেন, তুমি এখন তোমার ঘরে চলে যাও এবং আল্লাহর হুকুমের অপেক্ষায় থাক। তারপর আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে। –[মাযহারী খ. ২, প. ৫৪৮–৪৯]

এতে পিতার স্ত্রীকে বিয়ে করা হারাম হওয়া সম্পর্কে তিনটি শব্দ ব্যবহার করেছেন। যথা— المنفق المنفقة المنفقة

#### অনুবাদ :

ে ১٢٣ ২৩. তোমাদের উপর হারাম করা হয়েছে তোমাদের كُرِمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّ هَتَكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ وَشَمَلَتِ الْجَدَّاتِ مِنْ قِبَلِ الْآبِ أَوِ الْأُمِّ وَبَنٰتُكُمْ وَشَمَلَتْ بَنَاتُ الْأُولَادِ وَإِنْ سَفَلْنَ وَأَخَوْتُكُمْ مِنْ جِهَةِ الْآبِ أَو الْأُمِّ وَعَمَّاتُكُمْ أَيْ اخْوَاتُ ابْنَائِكُمْ وَاجْدَادِكُمْ وَخُلْتُ كُمْ أَيْ أَخُواتُ أُمُّهَا تِكُمْ وَجَدَّاتِكُمْ وَبَنْتُ الْأَخِ وَبَنْتُ الْأَخْتِ وَتُدْخُلُ فِيهِنَ بَنَاتُ أُولَادِهِنَ وَأُمُّ لَهُ تُكُمُ الْتِي أَرْضَعْنَكُمْ قَبْلَ إستيكْمَالِ الْحُولْيْنِ خَمْسَ رَضَعَاتٍ كُمَّا بَيَّنَهُ الْحَدِيثُ وَأَخَوْتُكُمْ مِّنَ الرَّضَاعَةِ وَيُلْحَقُ بِذَٰلِكَ بِالسُّنَّةِ الْبَنَاتُ مِنْهَا وَهُنَّ مَنْ اَرْضَعَتْهُنَّ مُوطُوءَتُهُ وَالْعَمَّاتُ وَالْخَالَاتُ وَبِنَاتُ الْآخِ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ مِنْهَا لِحَدِيثٍ يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ رَوَاهُ الْبُخَارِيُ وَمُسْلِمُ وَأُمَّهَتُ نِسَائِكُمْ وَرَبَائِبِكُمُ جَمْعُ رَبِينَةٍ وَهِيَ بِنْتُ الزَّوْجَةِ مِنْ غَيْرِمِ الَّتِيْ فِيْ خُجُوْرِكُمْ تَرَبُّونَهَا صِفَةُ مُوَافِقَةٌ لِلْغَالِبِ .

মাতাগণকে বিয়ে করা, এ হুকুমে দাদি ও নানিগণও শামিল। <u>তোমাদের কন্যাগণকে,</u> এতে নাতিনরাও শামিল রয়েছে। যতই অধস্তন হোক না কেন, তোমাদের সহোদর, বৈপিত্রেয় ও বৈমাত্রেয় বোনদেরকে, তোমাদের ফুফুকে তথা তোমাদের বাপ-দাদার বোনদেরকে, তোমাদের খালাকে তথা তোমাদের মাতা ও দাদির বোনদেরকে, ভ্রাতৃকন্যা, ভাগিনী কন্যাকে, এতে তাদের মেয়েরাও শামিল রয়েছে, তোমাদের সেই মাতাগণকে, যারা তোমাদেরকে স্ত্<u>ন্য পান করিয়েছে</u>। যারা দুই বৎসর পূর্ণ হওয়ার পূর্বে পাঁচ ঢোক স্তন্য পান করিয়েছে, যেরূপ হাদীস শরীফ তা বর্ণনা করেছে, তোমাদের দ্ধবোনকে হাদীসের আলোকে তাদের সাথে দুধ মেয়েদেরকে হারাম করা হয়েছে। আর তারা হলো ঐ সব মেয়ে যাদেরকে তাদের সহবাস লব্ধ মহিলাগণ দুধপান করিয়েছে। তেমনিভাবে দুধ ফুফু, খালা, ভ্রাতৃকন্যা ও ভাগিনীরাও শামিল ঐ নীতির আলোকে যে, বংশীয় সম্পর্ক দারা যা হারাম হয়, দুধ পানের সম্পর্ক দারাও তা হারাম হয়ে যায়। এ হাদীসটি ইমাম বুখারী ও মুসলিম (র.) বর্ণনা করেছেন। এবং তোমাদের স্ত্রীগণের মা তাদের বিয়ে করাও তোমাদের উপর হারাম করা হয়েছে। তোমরা যাদের সাথে সহবাস করেছ সেই স্ত্রীদের কন্যাকে, र्याता তामात्मत नानन्शानत् आरह । رُبُائِدُ وَرُبُائِدُ اللهِ -এর বহুবচন। আর সে হচ্ছে স্ত্রীর অন্য স্বামীর কন্যা, যাদেরকে তোমরা লালনপালন করছ। তোমাদের লালন-পালনে রয়েছে কথাটি স্বাভাবিক রূপে এসেছে, আবশ্যকীয় শর্ত হিসেবে নয়।

فَلَا مَفْهُوْمُ لَهَا مِّنْ نِسَاَّئِكُمُ الْتِي دُخُلْتُ بِهِنَّ أَيْ جَامَعَتُ مُوهُنَّ فَإِنْ لَّمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي نِكُلِح بَنَاتِبِهِ أَن إِذَا فَارَقْتُمُوهُ أَن وَحَالِاً لِلْ أَزُواعُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ اَصْلَابِكُمْ بِخِلَافِ مَنْ مُوهُمْ فَلَكُمْ نِكَاحُ حَلَاتِلِهِمْ وَأَنْ تَجْمَعُوا بِينَ الْأَخْتَيْنِ مِنْ نُسَبِ أَوْ رَضَاعٍ بِالرِّنْكَاجِ وَيَلْحَقُ بِهِمَا بِالسُّنَّةِ الْجَمْع بَيْنَهَا وَبَيْنَ عَمَّتِهَا أَوْ خَالَتِهَا وَيُجُورُ نِكَاحُ كُلِّ وَاحِدَةٍ عَلَى الْإِنْفِرَادِ وَمَلَكُهُمَا مَعًا وَيَطُأُ وَاحِدَةً إِلَّا لَكِنْ مَا قَدْ سَلَفَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ مِنْ نِكَاحِكُمْ بَعْضُ مَا ذُكِرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْهِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ غَفُورًا لِمَا سَلَفَ مِنْكُمْ قَبْلَ النَّهي رَّحِيْمًا بِكُمْ فِي ذَٰلِكَ.

সুতরাং এর বিপরীত অর্থ গ্রহণযোগ্য হবে না। <u>যদি</u> তাদের সাথে সহবাস না করে থাক তাহলে তোমাদের উপর কোনো গুনাহ নেই, তাদের মেয়েদেরকে বিয়ে করার মধ্যে, যখন তোমরা স্ত্রীদেরকে পৃথক করে দেবে। <u>তোমাদের ঔরসজা</u>ত <u>পুত্রদের</u> <u>স্ত্রীদেরকেও</u> <u>তোমাদের উপর হারাম করে দেওয়া হয়েছে।</u> পক্ষান্তরে তোমাদের পালক ছেলের স্ত্রীগণ [তালাকপ্রাপ্ত হওয়ার পরা তোমাদের জন্য হালাল রয়েছে। এবং দুই বোনকে বংশীয় হোক বা দুধ শরিক হোক একত্রে বিবাহ করাও তোমাদের উপর হারাম করে দেওয়া হয়েছে হাদীসের আলোকে স্ত্রী, তার ফুফু ও খালাকে বিবাহ করাও এর সাথে হারাম করা হয়েছে। তবে তাদের প্রত্যেকের সাথে স্বতন্ত্রভাবে বিয়ে করা জায়েজ হবে এবং তারা উভয়ের একত্রে মালিক হওয়াও জায়েজ রয়েছে। তবে সহবাস কেবল একজনের সাথেই জায়েজ হবে। কিন্তু যা অতীত হয়ে গেছে জাহিলি যুগে মাহরাম মহিলাদেরকে তোমাদের বিয়ে করার উপরোল্লিখিত কথা তাতে তোমাদের উপর কোনো গুনাহ নেই। নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা ঐ সব ক্ষমাকারী যা নিষেধ হওয়ার পূর্বে তোমাদের থেকে হয়ে গেছে এবং এ ব্যাপারে তোমাদের উপর দয়ালু।

## তাহকীক তারকীব

وه المنافق -এর মধ্যে المنافق -এর মধ্যে المنافق এজন্য সংযোজন করা হয়েছে যে, এতে হারাম হওয়ার সম্পর্ক এজনের সন্তার সাথে করা হয়ে গেছে। অথচ সন্তা হারাম হওয়ার কোনো অর্থ নেই। কারণ হারাম ও হালাল হওয়া কাজের বর্মান সন্তার নয়। তাই এখানে তাদের বিয়ে করা কথাটি গ্রন্থকার সংযোজন করে দিয়েছেন। أَنَّهُ الْمَانِيَّةُ মাতাগণ শব্দিটি أَنَّهُ করা হয়েছে। বিবেক সম্পন্ন ও বিবেকহীনদের বহুবচনের মধ্যে প্রার্থক্য বিধানের বর্মবিদ করা হয়েছে। বিবেক সম্পন্নদের বহুবচনে বলা হয় المَنْ أَنْ المَنْ المَالْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَالمُ المَنْ المَالْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَالْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَالْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَا

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভালেচ্য আয়াতে আয়াহ তা'আলা ঐ সব নারীদের বিবরণ দিয়েছেন, যাদের সাথে বিবাহ করা হারাম। কোনো কোনো নারীকে কোনো অবস্থাতেই বিয়ে করা হালাল হয় না তাদেরকে মুহাররামাতে আবাদিয়া বলা হয় তথা চিরতরে হারাম। আর কোনো কোনো নারীদেরকে বিয়ে করা হারাম নয়; বরং বিশেষ অবস্থায় হারাম, তাদেরকে মুহাররামাতে মুগুয়াক্কাতা বলা হয় তথা সাময়িক হারাম।

প্রথমোক্ত নারীগণ তিন প্রকার যথা – ১. বংশগত হারাম নারী, ২. দুধের কারণে হারাম নারী এবং শ্বণ্ডর সম্পর্কের কারণে হারাম নারী।
ইরশাদ হয়েছে - حُرِمَتُ عَلَيْكُمْ الْهَاتِكُمْ অর্থাৎ তোমাদের উপর তোমাদের মাতাগণকে বিবাহ করা হারাম করে দেওয়া
হয়েছে। اَهُاتَ الْعَامَ الْهَاتِيَةُ الْهَاتُ الْهَاتُونِيَّةُ الْهَاتِيَةُ الْهَاتُونِيَةُ الْهَاتُونِيَّةُ الْهَاتُعُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُعُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُعُاتُ الْهَاتُونُ الْهَاتُعُونُ الْهَاتُعُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُكُمُ الْهَاتُعُاتُ الْعَاتُ الْهَاتُونُ الْهَاتُعُاتُ الْمُتَعَاتُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُعُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُ الْهَاتُونُ الْهَاتُونُ الْهَاتُ الْهَاتُونُ الْعَلِيْنُ الْعَلَالُ الْهَاتُعُونُ الْعُلِيْنُ الْعُلِيْن

جُرَّنَا وَكُوْرَ : श्रीय ঔরসজাত কন্যাকে বিয়ে করা হারাম। কন্যার কন্যাকে এবং পুত্রের কন্যাকেও বিয়ে করা হারাম। মোটকথা কন্যা, পৌত্রি, প্রপৌত্রি, প্রেটেইত্রী এদের সবাইকে বিবাহ করা হারাম। তবে যে কন্যা ঔরসজাত নয়, বরং পালিত, তাদেরকে এবং তাদের মেয়েদেরকে বিবাহ করা জায়েজ, যদি অন্য কোনো পথে অবৈধতা না থাকে। তেমনিভাবে ব্যভিচারের মাধ্যমে যে কন্যা জন্মগ্রহণ করে সেও কন্যার পর্যায়ভুক্ত। তাদেরকেও বিয়ে করা জায়েজ নয়।

: সহোদরা বোনদেরকে বিবাহ করা হারাম। তেমনিভাবে বৈমাত্রেয় ও বৈপিত্রেয় বোনেদরকেও বিবাহ করা হারাম।

: পিতার সহোদরা, বৈমাত্রেয়, বৈপিত্রেয় বোনকে অর্থাৎ তিন রকম ফুফুকে বিয়ে করা হারাম إ

ضُلْتُكُمْ: আপন মাতার তিন প্রকার বোন তথা খালাদের সাথে বিবাহ করা হারাম।

: ভাতিজীর সাথেও বিবাহ হারাম, আপন হোক, বৈমাত্রেয় হোক বা বৈপিত্রেয় হোক।

زَبُنَاتُ الْأُخْت: বোনের কন্যা অর্থাৎ ভাগিনীদের সাথেও বিবাহ হারাম চাই আপন হোক, বৈমাত্রেয় হোক বা বৈপিত্রেয় হোক।

যেসব নারীদের স্তন্য পান করা হয়, তারা জননী না হলেও বিবাহ হারাম হওয়ার ব্যাপারে জননীর পর্যায়ভুক্ত এবং তাদের সাথে বিবাহ হারাম। অল্প দুধপান করুক বা অধিক, একবার পান করুক বা একাধিক বার সর্বাবস্থায় তারা হারাম হয়ে যায়। ফিকহবিদগণের পরিভাষায় একে হুরুমতে রেযাআত বলা হয়।

দুধ পানের সময়সীমা : একথা জেনে রাখা প্রয়োজন যে, ঐ সময়ই দুধ পানে বিবাহ-শাদি হারাম হওয়ার সম্পর্ক সৃষ্টি হয়ে থাকে, যে সময়টি হয় দুধ পানের কাল।

আল্লাহর রাসূল ইরশাদ করেছেন– قَمَنُ الْمُعَاعَةُ مِنَ الْمُعَاعَةُ مِنَ الْمُعَاعَةُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَى الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمُعَاعَةِ كَمْ الْمُعَاعَةُ عَلَى الْمُعَاعِةِ عَلَى الْمُعَامِعِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَامِعِينَ عَلَيْنَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَامِعِينَ الْمُعَلِينَ عَلَيْنَ الْمُعَلِّمُ اللْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعْمِعِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلَّيِنِ الْمُعِلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعِلَّمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَا الْمُعْلِمُ عِلْمُعِلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِ

ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে, এ সময়কাল হচ্ছে শিশুর জন্মের পর থেকে আড়াই বছর বয়স পর্যন্ত। ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর বিশিষ্ট শাগরিদ হয়রত ইমাম আবৃ ইউসুফ ও ইমাম মুহাম্মদ (র.) এবং বাকি ইমাম তিনজনসহ অধিকাংশ ওলামাদের মতে, দুধ পানের উর্ধ্ব সময়সীমা হচ্ছে দুই বছর। এ মতের উপরই ফতোয়া।

তাই উভয় পক্ষের দালাইল ও জবাব উল্লেখ করা হলো না। কোনো বালক-বালিকা যদি দুই বৎসর বয়সের পর কোনো স্ত্রীলোকের দুধ পান করে তবে দুধ পান জনিত অবৈধতা প্রমাণিত হবে না।

عَدَّار رَضًاعَت বা দুধ পানের পরিমাণ : যে পরিমাণ দুধ দুই বৎসরকালের ভেতরে দুশ্বপায়ী শিশু দুধ পান জনিত অবৈধতা প্রমাণিত হয়, সেই পরিমাণের ব্যাপারে ইমামগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে-

- ইমাম আবৃ হানীফা, ইমাম মালেক, সাহেবাইনসহ অধিকাংশ ইমামগণের মতে, দৃগ্ধপায়ী শিশু দৃধ কম পান করুক বা বেশি পান করুক, তাতে দৃধ পান জনিত অবৈধতা প্রমাণিত হয়ে যাবে। তবে শর্ত হলো দৃধ পেটের ভেতরে পৌছতে হবে।
- ২. ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে, পাঁচবার দুধ পানু করলে হুরমতে রেযাআত প্রমাণিত হবে। এর কমের মধ্যে নয়।
- এক বর্ণনা মতে, ইমাম আহমদ ইবনে হামল (র.)-এর মত হলো, কমপক্ষে তিনবার শিশু মহিলার স্তন চুষে দুধ পান করলে
   হরমতে রেযাআত প্রমাণিত হবে।

#### জমহুরের দালাইল:

- ১. আল্লাহর তা আলার বাণী اُسَهِ النَّبِيُّ ارْضَعَنْكُم النَّبِيُّ ارْضَعَنْكُم عنا বলা হয়েছে, কমবেশির কোনো উ**ল্লেখ নেই**।

বহু দালাইল রয়েছে, লম্বা হয়ে যাওয়ার আশঙ্কায় পেশ করা হচ্ছে না।

8. কিয়াসী দিলিল হলো, দুধ মনীর ন্যায় একটি প্রবাহমান বস্তু। মনী দ্বারা হুরমত প্রমাণিত হওয়াতে যেহেতু কোনো সংখ্যা বা পরিমাণের শর্ত নেই, সূতরাং দুধের মধ্যেও কোনো রকম পান করার সংখ্যা বা পরিমাপ ধার্য করা ঠিক হবে না। ইমাম শাফেরী (র.) -এর দিল : হ্যরত আয়েশা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীস, যাকে ইমাম মুসলিম বর্ণনা করেছেন- ﴿ وَمِي فِيمَا يَقُراُ مِنَ الْقُرانِ وَ الْقُرانِ وَ الْقُرانِ وَ الْقُرانِ وَ الْقُرانِ وَ وَمِي فِيمَا يَقُراُ مِنَ الْقُرانِ وَ الْقُرانِ وَ الْقُرانِ وَ وَمِي فِيمَا يَقُراُ مِنَ الْقُرانِ وَ وَمِي فِيمَا يَقُرا مِنَ الْقُرانِ وَ وَمِي فِيمَا يَقُولُ وَمِنَ وَمِي فَيْمَا يَعْمِلُومُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَمِي فِيمَا يَقُرا مِنَ الْقُرانِ وَ وَمِي فِيمَا يَقُولُ مِنَ الْقُرانِ وَ وَمِي فِيمَا يَقُولُ مِنَ الْقُرانِ وَاللّهِ وَمِي فِيمَا يَعْمِلُومُ وَاللّهُ وَمِي فِيمَا يَقُولُ مِنَ الْقُرانِ وَمِي فِيمَا يَعْمِلُ وَمُولُ وَلَا لَعُرَالُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَ কারণ এটি রহিত হয়ে গেছে।

ইমাম আহমদ (র.) -এর দলিল : তাঁর দুলিল হচ্ছে- لَا تَحْرُمُ الْمُصَدِّ وَالْمُصَنَّانِ অর্থাৎ, একবার বা দুইবার স্তন চুষলে হুরমাতে রেযাআত প্রমাণিত হয় না। এ হাদীস দ্বারা বুঝা গেল কমপক্ষে তিনবার চুষলে বা দুধ পান করলে হুরমতে রেযাআত প্রমাণিত হবে।

এর জবাবে বলা হয়েছে, এখানে দুবার **চুষার দ্বারা ইঙ্গি**ত করা হয়েছে শিশুর পেটে দুধ পৌছে যাওয়া। কারণ একবার বা দুবার যখন শিশু বাচ্চায় স্তনে মুখ লাগিয়ে **চুষে তখন সাধারণ**ত দুধ নেমে আসে না, অতঃপর পরবর্তী চুষার সময় দুধ নেমে আসে। এ হিসেবে হাদীসটিতে বলা হয়েছে যে, এ<mark>কবার বা দুবার চু</mark>ষা দ্বারা হুরমত প্রমাণিত হয় না।

অথবা বলা যাবে, এটা ছিল পাঁচবার দুধ**পান করলে হুরমত** প্রমাণিত হওয়ার সময়ের হুকুম। সুতরাং পাঁচবার পান করার হুকুম যেরূপ রহিত, তেমনিভাবে দুবার চুষ**লে হ্রমত প্রমাণিত** না হওয়ার হাদীসও রহিত। তাই সুস্পষ্ট আয়াত ও হাদীসসমূহকে বাদ দিয়ে এসব রহিত হাদীসের উপর আমল করা **যাবে না**।

অর্থাৎ দুধ পান সম্পর্কীয় যেসব বোন আছে তাদেরকেও বিবাহ করা হারাম। এর বিশদ বিবরণ : تُولُهُ وَأَخُوتُكُمْ مِكُنَ الرَّضَاعَةِ হলো, দুধপানের নির্দিষ্ট সময়কালে কোনো **বালক অথবা বালি**কা কোনা স্ত্রীলোকের দুধ পান কর**লে** সে তার মা এবং তার স্বামী তাদের পিতা হয়ে যায়। এছাড়া সে স্ত্রী**লোকের আপন পুত্র**-কন্যা তাদের ভাই-বোন হয়ে যায়। অনুরূপ সে স্ত্রীলোকের বোন তাদের খালা হয়ে যায় এবং সে ব্রীলোকের **জেঠা-দেব**ররা তাদের চাচা হয়ে যায়। তার স্বামীর বোনেরা শিশুদের ফুফু হয়ে যায়। দুধ পানের কারণে তাদের সবাই পরস্পরে বৈবাহিক অবৈধতা প্রমাণিত হয়ে যায়। বংশগত সম্পর্কের কারণে পরস্পরে যেসব বিবাহ হারাম হয়ে যায়, দুধপানের সম্পর্কের কারণে সেসব সম্পর্কীয়দের সাথে বিবাহ হারাম হয়ে যায়। রাস্লুল্লাহ إِنَّ اللَّهُ حَرْمٌ مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا حَرَّمٌ مِنَ -अना तिख्शातारक अत्मरक يَعْرُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا يَعُرُمُ مِنَ النَّسَبِ - नरनन । অর্থাৎ বংশীয় সম্পর্কের কারণে আ**ল্লাহ তা আলা** যেসব বৈবাহিক সম্পর্ক হারাম করেছেন, দুধপানের কারণেও তা হারাম করেছেন। **র্মাসআলা** : একটি বালক ও একটি বালিকা **কোনো মহিলার দু**ধপান করলে তাদের পরস্পরে বিবাহ হতে পারে না। এমনিভাবে দৃধ ভাই ও দুধ বোনের কন্যার সাথেও বিবাহ হতে পারে না।

**যাসজালা :** দুধ ভাই কিংবা দুধ বোনের বংশগত মাকে বিবাহ করা জায়েজ এবং বংশগত বোনের দুধ মাকেও বিয়ে করা **হালা**ল। এমনিভাবে দুধ বোনের বংশগত বোনের সাথে এবং বংশগত বোনের দুধ বোনের সাথেও বিয়ে জায়েজ।

**স্ক্রসত্থালা** : দুধ পানের সময়কালে মুখ কিংবা <mark>নাকের পথে দু</mark>ধ ভিতরে গেলেও অবৈধতা প্রমাণিত হয়। যদি অন্য কোনো পথে 🔁 ভিতরে প্রবেশ করানো হয় কিংবা দুধের ইনজেকশন দেওয়া হয়, তবে অবৈধতা প্রমাণিত হবে না।

**অস্থানা** : স্ত্রীলোকের দুধ ছাড়া অন্য **কোনো** দুধ, যেমুন– চতুষ্পদ জন্তু কিংবা পুরুষের দুধ দ্বারা অবৈধতা প্রমাণিত হয় না ।

**অস্থালা :** যদি ঔষধে কিংবা গরু-ছাগলের দুধের মিশ্রিত হয়, তবে দুধপান জনিত অবৈধতা তখন প্রমাণিত হবে, যখন নারীর 📆 পরিমাণে অধিক হয়। সমান সমান হলেও অবৈধতা প্রমাণিত হয়। কম হলে হয় না।

অসুবালা : যদি কোনো পুরুষের বুকে দুধ হয় এবং তা কোনো শিশু পান করে, তবে এ দুধ পানের দ্বারা দুধ পান জনিত বৰতা বৰ্তায় না।

**অক্রমানা : দুধ**পান করার ব্যাপারে সন্দেহ হলে তা দ্বারা অবৈধতা প্রমাণিত হয় না। যদি কোনো মহিলা কোনো শিশুর মুখে 🕶 🚗 ক্ছি ৰাওয়ার ব্যাপারে সন্দেহ হয়, তবে তাতে অবৈধতা প্রমাণিত হবে না এবং বিবাহ হালাল হবে।

# ত্ত্বীও জালালাইন [১ম খণ্ড] ১০০

# **তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [চতুর্থ পারা]**

**শাসআলা : একব্যক্তি কোনো একজন স্ত্রীলোককে** বিবাহ করল। অতঃপর অন্য একজন মহিলা বলল, আমি তোমাদের **উভয়কে দুর্থপান করিয়েছি, যদি তারা উভয়ে একথা**র সত্যায়ন করে তবে বিবাহ ফাসেদ বলে ফয়সালা করা হবে। পক্ষান্তরে **উভয়ে যদি মিখ্যা বলে এবং মহিলা ধার্মি**কা ও খোদাভীব্লও হয়, তবু বিবাহ ফাসেদ বলে ফয়সালা করা হবে না। কিন্তু এরপরও **ভালাকের মাধ্যমে বিচ্ছিন্ন হ**য়ে যাওয়া উত্তম।

**শাসন্তালা : যেরূপ দুজন** দীনদার পুরুষ লোকের সাক্ষ্য দ্বারা রেযাআত প্রমাণিত হয়ে যায়, তেমনিভাবে একজন পুরুষ ও একজন দীনদার মহিলার সাক্ষ্য দ্বারাও দুধপান জনিত অবৈধতা প্রমাণিত হয়ে যায়।

**মাসআলা :** রেযাআত প্রমাণিত হওয়ার জন্য দুজন দীনদার পুরুষের সাক্ষ্য প্রয়োজন। কিন্তু ব্যাপারটা যেহেতু হারাম ও **হালালের তাই** সতর্কতা উত্তম। এমনকি কোনো কোনো ফিকহবিদ লিখেছেন যে, যদি কোনো মহিলা বিবাহ করার সময় একজন ধার্মিক পুরুষ সাক্ষ্য দেয় যে, এরা উভয়েই দুধ ভাই-বোন, তবে বিবাহ জায়েজ হবে না। বিবাহের পরে সাক্ষ্য দিলে **বিচ্ছিন্ন করে** দেওয়াই উত্তম। এমনকি একজন মহিলা সাক্ষ্য দিলেও বিচ্ছিন্নতা অবলম্বন করা উত্তম।

चे के हैं : ख्रीएनत मांजा जथा শाভরিগণও স্বামীর জন্য হারাম। এখানেও স্ত্রীদের নানি, দাদি বংশগত হোক বা عَوْلُهُ وَأُمَّهُتُ نِسَانِكُمْ দুধৰ্গত স্বাই অন্তৰ্ভুক্ত।

মাসআলা : বিবাহিতা স্ত্রীর মা যেমন হারাম, তেমনি ঐ মহিলার মাও হারাম যার সাথে সন্দেহবশত সহবাস করা হয়েছে কিংবা ব্যভিচার করা হয়েছে কিংবা কামভাব নিয়ে স্পর্শ করা হয়েছে।

মাসআলা: শুধু বিবাহ দ্বারাই স্ত্রীর মাতা হারাম হয়ে যায়। এর জন্য সহবাস ইত্যাদি জরুরি নয়।

ورَبَانِكُمُ الْمِنِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَانِكُمُ اللَّاتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ -

অর্থাৎ যে মহিলাকে বিবাহ করে সহবাসও করেছে, সেই মহিলার অন্য স্বামীর ঔরসজাত কন্যা, পৌত্রী ও দোহিত্রী হারাম হয়ে যায়। তাদেরকে বিবাহ করা জায়েজ নয়। কিন্তু যদি সহবাস না হয় শুধু বিবাহ হয়, তবে উল্লিখিত নারীরা হারাম হয় না। বিবাহের পর তাকে কামভাব নিয়ে স্পর্শ করে কিংবা তার গুপ্তাঙ্গের অভ্যন্তরে কামভাব সহকারে দৃষ্টিপাত করে তবে এগুলোও সহবাসের পর্যায়ভুক্ত। ফলে স্ত্রীর কন্যা হারাম হয়ে যায়।

মাসআলা : এখানে بِسَانِكُمْ ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত। কাজেই ঐ মহিলার কন্যা, পৌত্রি ও দোহিত্রীও হারাম হয়ে যায়, যার

সাথে সন্দেহবশত সহবাস করা হয় বা ব্যভিচার করা হয়।

﴿ الْمُعَالَّمُ الْدُيْنُ مِنْ اَصْلَابِكُمْ الْدُيْنُ مِنْ اَصْلَابِكُمْ الْدُيْنُ مِنْ اَصْلَابِكُمْ : পুত্রের স্ত্রীগণও হারাম। পৌত্র, দৌহিত্র ও পুত্র শব্দের ব্যাপক অর্থের অন্তর্ভুক্ত। কার্জেই তাদের স্ত্রীকেও বিবাহ করা জায়েজ হবে না।

কথাটি পোষ্য পুত্রকে বাইরে রাখার উদ্দেশ্যে সংযোজিত হয়েছে। তার স্ত্রীকে বিবাহ করা হালাল। দুধ পুত্রও বংশগত পুত্রের পর্যায়ভুক্ত, কাজেই তার স্ত্রীকেও বিবাহ করা হারাম।

मूरे বোনকে বিবাহে একত্রিত করাও হারাম। সহোদরা বোন হোক কিংবা বৈমাত্রেয় : يُولُهُ وَأَنْ تَجَمَعُوا بَيْسَ الْاُخْتَيْن র্অথবা বৈপিত্রেয় হোক, বংশের দিক দিয়ে হোক কিংবা দুধের দিক দিয়ে এ বিধান সবার জন্য প্রযোজ্য। তবে একবোনের তালাক হয়ে যাওয়ার পর ইদ্দত অতিবাহিত হয়ে গেলে কিংবা মৃত্যু হলে অপর বোনকে বিবাহ করা জায়েজ, ইদ্দতের মাঝখানে জায়েজ নয়।

মাসআলা : যেভাবে একসাথে দুই বোনকে একব্যক্তির বিবাহে একত্রিত করা হারাম, তেম্নি ফুফু, ভ্রাতু পুত্রী, খালা ও ভাগিনীকেও একব্যক্তির বিবাহে একত্রিত করা হারাম। রাস্লুল্লাহ 🚃 বলেছেন لا تَجْمَعُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَعُمِتِهَا وَلَا بَيْنَ – [বুখারী ও মুসলিম] الْمُرَأَةِ وَخَالَتِهَا .

মাসআলা : ফিকহবিদগণ একটি সামগ্রিক নীতি হিসেবে লিখেছেন, প্রত্যেক এমন দুজন মহিলা যাদের মধ্যে একজনকে পুরুষ ধরা হলে শরিয়ত মতে উভয়ের পরস্পরে বিবাহ দুরস্ত হয় না, তারা একজন পুরুষের বিবাহে একত্রিত হতে পারে না।

चर्याए ब्राट्स शांदेश कार्रेनिय़ां यूर्ण या किছू হয়েছে, তার জন্য পাকড়াও করা হবে না। তবে ভবিষ্যতে বেঁচে : قُولُمُ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ থাকা অপরিহার্য।

মুসলমান হওয়ার পূর্বে তারা নিবুদ্ধিতা বশত যা কিছু করেছে, এখন মুসলমান হওয়ার পর : قُولُمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غُفُورًا رَّحِيْمًا আল্লাহ তাদেরকে তা ক্ষমা করবেন এবং তাদের প্রতি দয়ার দৃষ্টি দেবেন।

–[মা'আরেফ খ. ২, পৃ. ৩৯০- ৯৯ ও জামালাইন খ. ১, পৃ. ৬১৯–৬২২]

# प्रथम शाजा : اَلْجُزْءُ الْخَامِسُ

অনুবাদ:

٢٤. وَ حُرِمَتْ عَلَيكُمُ الْمُحَصَّنْتُ أَيْ ذُوَاتُ الْأَزْوَاجِ مِنَ النِّسَاءِ أَنْ تَنْكِحُوْهُنَّ قَبْلَ مَفَارَقَةِ أَزُواجِهِنَّ حَرَائِرَ مُسْلِمَاتٍ كُنَّ أَوْلَا إِلَّا مَا مَلَكَتْ آيِمْانُكُمْ مِنَ الْاَمَاءِ بِالسَّبْيِ فَلَكُمْ وَطُونُهُ فَنَ وَإِنْ كَانَ لَهُنَّ أَزْوَاجُ فِي دَارِ الْحَرْبِ بَعْدُ الْإِسْتِبْرَاءِ كِتُبَ اللّهِ نصبُ عَلَى الْمَصْدَرِ أَيْ كُتِبَ ذٰلِكَ عَلَيْكُمْ وَأُحِلُّ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِل وَالْمَفْعُولِ لَكُمْ مَّا وَرَاء ذٰلِكُمْ أَيْ سِوٰي مَا حُرِّمَ عَكَيْكُمْ مِنَ النِّسَاءِ لِ أَنْ تَبْتَغُوا تَطْلُبُوا النِّسَاءَ بِأَمْوَالِكُمْ بصُداقِ أَوْ ثُمَنِ . مُنْحُصِنِيْنَ مُتَزُوِّحِيْنَ مُسَافِحِيْنَ زَانِّيْنَ فَعَا فَعَنِ تُم تُمتَعتم به مِنْهُنَّ مِمَّنْ تُمْ بِالْوَطْئِ فِأَتُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ مُهُورُهُنَّ الَّتِي فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةٌ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُمْ انْتُمْ وَهُنَّ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيْضَةِ مِنْ حَطِّهَا أُوُّ بَعْضِهَا أَوْ زِيادَةٍ عَلَيْهَا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيْمًا بِخُلْقِهِ حَكِيْمًا فِيْمَا دُبُّرَهُ لَهُمْ.

২৪. <u>আর</u> তোমাদের উপর <u>হারাম করে দেওয়া হয়েছে,</u> স্ধবা নারীদেরকে তথা স্বামী ওয়ালী মহিলাদেরকে সকল মহিলাদের মধ্য থেকে অর্থাৎ তাদের স্বামীদের থেকে যথারীতি পৃথক হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত তাদেরকে তোমাদের বিয়ে করা নিষিদ্ধ, তারা স্বাধীন মুসলিম নারী হোক বা নাই হোক। তবে তোমাদের দক্ষিণ হস্ত যাদের মালিক হয়ে গেছে বাঁদিদের থেকে, যারা যুদ্ধবন্দী হয়ে তোমাদের অধীনে এসে গেছে, তোমাদের জন্য তাদের সঙ্গে ইস্তেবরায়ে রেহেমের [পূর্বস্বামীর পানি থেকে জরায়ু মুক্ত হওয়ার] পর সহবাস করা জায়েজ আছে, যদিও তাদের স্বামীগণ দারুল হরবে বিদ্যমান থাকে না কেন। আল্লাহ্তা আলা এ বিধানটি তোমাদের উপর ফরজ করে দিয়েছেন। শব্দটি মাফউলে মুতলাক হওয়ার ভিত্তিতে খবর যুক্ত হয়েছে, আসল রূপ ছিল کُتِبُ ذٰلکُ – ফে'লটি মা'রুফ ও মাজহুল উভয় রক্মভাবে গঠিত হয়েছে। এছাড়া অর্থাৎ তোমাদের উপর হারামকৃত উল্লিখিত নারীগণ ছাড়া সকল নারীকে তোমাদের জন্য হালাল করে দেওয়া হয়েছে। এই শর্তে যে, তোমরা নারীদেরকে স্বীয় অর্থের বিনিময়ে তথা মহর বা মূল্যের বিনিময়ে তলব করবে, বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ করার জন্য ব্যভিচারের জন্য নয়। অতঃপর তাদের মধ্যে যাকে তোমরা সহবাসের মাধ্যমে ভোগ করবে তাদেরকে তাদের নির্ধারিত মহর যা তোমরা ধার্য করেছ তা দান কর। তোমাদের কোনো গুনাহ হবে না নির্ধারণের পর তোমরা ও তারা পরস্পরে মহর একেবারে না দেওয়া, হ্রাস-বৃদ্ধির ব্যপারে যদি সমত হয়ে যাও। নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা স্বীয় সৃষ্টি সম্পর্কে <u>অতিশয় অবহিত</u> এবং তাদের পরিচালনা বিষয়ে যা করেন তাতে প্রজ্ঞাময়।

# তাহকীক ও তারকীব

- واسْم مَفْعُول आग्राप्त यवत जिरा الْمُحْصَنْتُ , अधिकाश्म उनामागत्वत मत्ज ورَمْت عَلَيْكُم الْمَحْصَنْتُ হলো ঐ সব মহিলা, যারা বিবাহের মাধ্যমে নিজেদের লজ্জাস্থানকে হেফাজত করে নিয়েছে। [বিবাহিতা নারীগণ]। আলোচ্য আয়াত ব্যতীত সকল স্থানে ইমাম কাসায়ী সোয়াদ -এ যেরের সহিত الْمُصَانِ -এর সীগাহ পড়েছেন الله المُعَانِيَّة المُعَانِعَة صَاحِبَهَا - خُدْعٌ حَصِيْنَةً وَ مَدِيْنَةً حَصِيْنَةً وَ مَدِيْنَةً حَصِيْنَةً وَ مَدِيْنَةً حَصِيْنَةً وَ مَدِيْنَةً وَصِيْنَةً وَ مَدِيْنَةً وَمِدْنَةً وَمِدْنَةً وَمُوانِيَّةً وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَا न्य अश्रतिकि ज्ञानति حصن من البَجراكة प्रश्रतिकि ज्ञानति بعن البَجراكة वाल, कात्रव जात्व जात्व من البَجراكة পাকে। উল্লেখ থাকে যে, পবিত্র কুরআনে إخصان শব্দটি চারটি অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে-

- ১. الْدُيْنَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنْت शंधीन নারীদের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।
- २. الْعِلْمَانِ عَلَيْرٌ مُسَافِحَاتِ अश क्षा مَحْصَنَواتِ عَلَيْرٌ مُسَافِحَاتِ তথা সতীত্ব तका, यथा الْعِضَانُ في إِذَا اسْلُمْنَ –अर रूपाम, यथा الْمُحْصَانُ أَيْ إِذَا اسْلُمْنَ –अर रूपाम, यथा الْمُحْصَانُ الْمُ
- 8. प्रथा श्री उंग्रानी दखरा, रायन وَمُرَّأَة مُحْصَنَة अर्था श्री उंग्रानी दखरा, रायन أُمْرًا أَهْ مُحْصَنَة إ

अत्र मासि के के विके वार्थ वार्थ वार्थ वार्थ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مِلْكُتِ إِيمَانُكُمْ (तर.) ذَوَاتُ الأزواج वरन अिंग्हर्ते रहिं करतरहन ।

উপরিউর্ক্ত চারটি অর্থেই إخْصَان শব্দের মূল অর্থ তথা বিরত রাখা, নিষেধ করার অর্থ সমভাবে পাওয়া যায়। কেননা স্বাধীনা মানুষের জন্য অপরের হুকুম চলতে বাধার কারণ, সতীত্ব মানুষকে অসমীচীন কর্মকাণ্ড থেকে নিষেধ করে। এবং ইসলাম মানুষকে মনের কুপ্রবৃত্তির চাহিদা পূরণ থেকে বিরত রাখে। তেমনিভাবে স্বামীও স্ত্রীকে অনেক কাজ থেকে বারণ করে থাকে। আর স্ত্রী স্বামীকে জেনায় লিপ্ত হতে বারণ করে। এতে বুঝা যাচ্ছে, উল্লিখিত সকল অর্থেরই মূল উৎস হচ্ছে إخْصَان শব্দের ধাতুগত মূল অর্থটি।

আলোচ্য আয়াতে হিন্দু শব্দটিকে সকল কারীগণই সোয়াদের জবরের সাথে তথা ইসমে মাফউলের সীগাহ পাঠ করেছেন। এছাড়া কুরআনের অন্যান্য সকল স্থানে জবর ও যেরের সাথে তথা ইসমে মাফউল ও ইসমে ফায়েল উভয় রূপেই পঠিত হয়েছে।

এর পূর্বে وَحُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ উহ্য মেনে এ কথার দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, الْمُحْصَنَاتُ শব্দটিকে পূর্বোক্ত আয়াতের اُمْهَاتُكُمْ এর উপর আত্ফ করা হয়েছে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

अश्याजन करत এकि छेटा श्रान्त जवाव मिरारहिन । فَوْلُهُ أَنْ تَنْكُمُوهُنَّ : अरयाजन करत अकि

প্রশুটি হলো এই যে, হারাম হওয়া তো কোনো ক্রিয়ার মধ্যে হয়ে থাকে, সত্ত্বাতে নয়। অথচ كُنْيِكُمُ الْمُحْصَنَاتُ দ্বারা এ সব মহিলাদের সত্তা হারাম হওয়া বুঝা যাচ্ছে।

জবাবে মুফাসসিরে আল্লাম اَنْ تَنْكِعُومُنَّ [তাদের বিয়ে করা] সংযোজন করেছেন। অর্থাৎ তোমাদের জন্য সধবা নারীদেরকে বিয়ে করা হারাম, তাদের সত্তা নর । قَبْلَ مُفَارَقَة ازْوَاجِهِنَّ वलে এ কথার দিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, বিবাহিতা মহিলাগণ স্বীয় পূর্বস্বামী হতে যথারীতি বিচ্ছিন্ন হয়ে যাওয়ার পর, তাদেরকে বিয়ে করতে কোনো অসুবিধা নেই। চাই তারা স্বাধীন হোক বা পরাধীন, তথা শর্য়ী বাদী হোক।

এই কয়েদ দারা একথার প্রতি ইঙ্গিত প্রদান করেছেন যে, যুদ্ধবুন্দী বাদী হলে তার দারুল হরবের পূর্বস্বামী - فَوْلُمُ بِالسَّبْ ইতে বিচ্ছিন্ন হওয়ার পূর্বেও তার সহিত সহবাস জায়েজ রয়েছে। তবে যদি বাদী খরিদা হয়, অথবা বিবাহিতা হয় তা**হলে** পূর্বস্বামী হতে যথারীতি বিচ্ছিন্ন হওয়ার পূর্বে সহবাস জায়েজ নয়।

كِتَابِ । पर्यार अवत्युक रायाह و بالمُعَلَى الْمُصَدِرِيَّة अर्थाए كِتَابَ اللَّهِ अर्थाए مَوْلُهُ نَصْبُ عَلَى الْمُصْدِرِيَّة - وَمُ عَالِمُ عَلَيْهِ عَلَى مُوسَ عَرَض عَرَض عَمَابِ वांता त्या गात्क । त्या الله عَرَضَتُ वांता त्या عَرَض كِتَب إِن فَرُض عَرَض عَرَض عَلَي الله عَرَضَتُ वांता त्या عَرَضَ عَلَي عَلَي الله عَرَض عَلَي الله عَلَي عَلَي عَلَي الله عَلَي عَلَي عَلَي الله عَلَي عَلِي عَلَي عَلِي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلِي عَلَي عَلِي عَلْمِ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلِي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَيْ عَلَي عَلِي عَلَي عَلِي عَلِي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلِي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلِي عَلَي عَلَيْكِ عَلَي عَلَي عَلِي عَلَي عَلِي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَيْكِ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلِي عَلْ र्ता प्रकामिति आल्लाम मिटे छेटा आत्मात्र প्रिके वेरिके करतिएन। اللَّهُ ذَٰلِكُ عَلَيْكُمْ كِتَابًا

- الْمُؤْمِنَاتُ कथाि वर्ल शञ्चकांत अकि छेरा अरमूत' कवांव मिराराष्ट्रन । अमूि ररला अरे त्य, الْغَالِب ক্য়েদ দ্বারা বুঝা যাচ্ছে, আহলে কিতাব মহিলাদেরকে বিয়ে করা ঠিক নয়। এর জবাবে তিনি বলেছেন, মুমিন মহিলা হওয়ার কয়েদটি অধিকাংশের প্রেক্ষিতে লাগানো হয়েছে। নতুবা বিয়ে শাদীর ব্যাপারে স্বাধীন মু'মিন নারীদের যে হুকুম, স্বাধীন আহলে কিতাব নারীদেরও সেই হুকুম। সুতরাং এর বিপরীত মর্ম গ্রহণ করা ঠিক হবে না।

- عَوْلُهُ مُحْصَنَات - هَوْلُهُ مُحْصَنَات - هَوْلُهُ مُحْصَنَات - هُولُهُ مُحُصَنَات यभीत भाउन्कउ रह ना এवर निक्ठउ रह ना ।
- هُذُنْ - اُخْدَانٌ रात्न प्रशक्तिमार عُنْرُ مُسَافِحَاتٍ - هُذُنْ - اُخْدَانٌ रात्न प्रशक्तिमार عُنْرُ مُسَافِحَاتٍ - هُدُنْ - اُخْدَانٌ रात्न प्रशक्तिमार عُنْرُ مُسَافِحَاتٍ - هُدُنْ - اُخْدَانٌ کا مُسَافِحَاتِ - هُدُنْ - اُخْدَانٌ کا مُسَافِحَاتِ الْمُسْتِدُ بُدُنْ - اُخْدَانٌ کا مُسَافِحَاتِ الْمُسْتِدُ بُدُنْ - اُخْدَانٌ کا مُسَافِحَاتٍ الْمُسْتَدِينَ اللّهُ عَلْمُ مُسَافِحَاتٍ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

-[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ৪১-৪২, জামালাইন খ. ২, পৃ. ১৬–১৭] পূর্বে আয়াতেও মাহরাম মহিলাদের আলোচনা হয়েছে, এবং আলোচ্য আয়াতে এক বিশেষ وَالْمُحْصَنَاتِ مِنَ النُسِمَاءِ الخ শ্রেণির মাহরাম নারীদের সম্বন্ধে আলোচনা হয়েছে।

যে সকল মহিলাদের সাথে বিয়ে শাদী শরিয়তের দৃষ্টিতে হারাম তারা প্রথমত দু প্রকার। যথা-

- ১. مُحَرَّمَات أَبَدِيَة [যারা চিরদিনের জন্য হারাম] ও
- २. مُحَرَّمات مُوقَّتَة अर्था९ याता সामग्रिक शताम ।

প্রথম প্রকার আবার তিন শ্রেণিতে বিভক্ত। যথা-

- المُحَرَّمَات نَسَبِيَّة عَلَيْهِ إِلَا إِلَا إِلَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهَا عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَي
- ২. أمُحَرَّمات رضَاعِيّة [দুধের সম্পর্কে হারাম নারীগণ] ও
- ৩. مَحْرَمات بِالْمُصاهَرة (বৈবাহিক সম্পর্কে হারাম নারীগণ)।

পূর্বোল্লাখিত আয়াতে উপরোক্ত তিন শ্রেণির চিরস্থায়ী হারাম নারীদের আলোচনা হয়েছে, আর আলোচ্য আয়াতে চতুর্থ শ্রেণির وَالْمُحْصَنَاتُ वा नामशिक शताम नातीएत कथा आलाठना कता रखिए। देतनाम रखिए مُحَرَّمَات مُوقَّتَهُ शताम नाती ज्था অর্থাৎ তেমনিভাবে তোমার জন্য সেই সব নারীদেরকেও হারাম করে দেওয় مِنَ النِّسَاَّءِ إِلَّا مَا مَلَّكَتُ أَيْمَانُكُمُ الغ হয়েছে, যাদের স্বামী রয়েছে। মুহসানাত বলে এখানে সধবা তথা স্বামীওয়ালা নারীদেরকেই বুঝানো হয়েছে। তাদের স্বামীগণ মৃত্যুবরণ করার পূর্বে বা তাদেরকে তালাক দেওয়ার পূর্বে তাদের সাথে বিয়ে শাদী হারাম। তবে তাদের মৃত্যুর পর বা তাদের তরফ থেকে তালাক প্রাপ্তা হওয়ার পর এবং যথারীতি মৃত্যুর ইদ্দত ও তালাকের ইদ্দত পালন করার পর তাদের সাথে বিয়ে জায়েজ হবে।

शर्वत विधान थिएक वािक अर्था शाि खाली नातीएनतरक खना वािक विवार कता: 

﴿ وَهُولُمُ إِلَّا مَا مَلَكَتُ ايَسَانُكُ জায়েজ নয়, তবে কোনো নারী যদি মালিকানাধীন দাসী হয়ে আসে তাহলে এই বিধান নয়। মুসলমানরা যদি দারুল হরবের কাফেরদের বিরুদ্ধে জিহাদ করে এবং সেখান থেকে কিছু নারী বন্দী করে আসে তবে তাদের দারুল হরবে অবস্থানরত স্বামীদের সাথে তাদের বিবাহ ভঙ্গ হয়ে যায়। এখন এ নারী ইহুদি-খ্রিস্টান কিংবা মুসলমান হলে, দুরুল ইসলামের যে কোনো মুসলমান তাকে বিয়ে করতে পারবে। আর আমীরুল মু'মিনীন যদি তাকে দাসী করে কোনো সিপাহীকে যুদ্ধলব্ধ সম্পদের মধ্যে বন্টন করে দেন তবুও তাকে ভোগ করা জায়েজ হবে। কিন্তু এই বিবাহ ও ভোগ করা এক হায়েজ আসার পরে কিংবা গর্ভবর্তী হলে সন্তান প্রসব করার পর জায়েজ হবে।

মাসআলা : যদি কোনো কাফের মহিলা দারুল হরবে মুসলমান হয়ে যায় এবং তার স্বামী কাফের থাকে, তবে শরিয়তের বিচারক তাকে ইসলাম গ্রহণ করতে বলবে। যদি সে অস্বীকার করে তবে বিচারক তাদের বিবাহ বিচ্ছেদ করবে। এ বিচ্ছেদ তালাক বলে গণ্য হবে। এরপর ইন্দত অতিবাহিত হলে মহিলা যে কোনো মুসলমানকে বিবাহ করতে পারবে।

-[জামালাইন খ. ৫, পৃ. ১৭, মা'আরেফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ৪০০]

শানে নুযুল: হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, আলোচ্য আয়াতটি ঐ সব মুহাজির মহিলাদের সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছে, যারা স্বামী ছাড়া হিজরত করে এসে যেত এবং কিছু সংখ্যক মুসলমান তাদেরকে বিয়ে করে নিত, অতঃপর তাদের স্বামীগণ মুসলমান হয়ে হিজরত করে আসত। আল্লাহ পাক আয়াতটিকে এ রকম নারীদেরকে বিয়ে করতে নিষেধ করেছেন। –[তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৭]

মুসনাদে আহমদ ও মুসলিম শরীফে হযরত আবৃ সাঈদ (রা.) -এর সূত্রে বর্ণিত আছে যে, আওতাস যুদ্ধে কিছু সংখ্যক মহিলা বন্দী হয়ে এসেছে যারা ছিল স্বামী ওয়ালী। আর হুজুরে পাক তাদেরকে সাহাবাদের মধ্যে বন্দীন করে দিলেন। অথক তাদের স্বামীগণ তাদের সম্প্রদায়ের লোকদের মধ্যে স্বদেশে বর্তমান ছিল। তখন ঐ সব মহিলাদের সাথে সহবাস করতে সাহাবাদের মধ্যে ইতন্ততঃ ভাব সৃষ্টি হলো। ফলে তারা হুজুর —এর কাছে বিষয়টি উল্লেখ করলে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। ক্রিটি ইল্লেখ করলে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। ক্রিটি ইল্লেখ করলে আলোচ্য আয়াতটি আল্লামা কাজী সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) বলেন, উল্লিখিত হাদীসের উদ্দেশ্য হলো এই যে, যদি স্বাধীন নারীগণ হিজরত করে দারুল ইসলামে চলে আসে, আর তাদের স্বামীগণ মুসলমান হয়, তবে তারা দারুল হরবের মধ্যে থাকলেও তাদের স্বীদের সাথে বিয়ে জায়েজ নয়। কারণ তারা স্বামী দ্রী উভয়ের দ্বীন-ধর্ম এক ও অভিনু যদিও বাহ্যত উভয়ের দেশ ভিনু ভিনু। তবে যদি কোনো মহিলা মুসলমান হয়ে হিজরত করে দারুল ইসলামে চলে আসে, আর তার স্বামী অমুসলিম হয় এবং দারুল হরবে বিদ্যমান থাকে তাহলে মহিলার নতুন বিবাহ জায়েজ রয়েছে। আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন—

بَايُهُا الَّذِينَ امْنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُوْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ اعْلَمُ بِالْمَانِهِنَّ فَانْ عَلَمْتُمُوهُنَّ مُومَنْتٍ فَلاَ عَلَيْكُمُ الْمُ الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلَّالُهُمْ وَلاَ هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ وَاتُوهُمْ مَا انْفَقُوا وَلاَ جُنَاحُ عَلَيْكُمُ انَ تَنْكِحُوهُنَّ بِعِمِلَا بِعِمِانِهِ الْكُفَّارِ لاَ هُنَّ حِلَّالُهُمْ وَلاَ هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ وَاتُوهُمْ مَا انْفَقُوا وَلاَ جُنَاحُ عَلَيْكُمُ انَ تَنْكِحُوهُنَّ بِعِمِلَا بِعِمِلَا اللهِ الْكُفَّارِ لاَ هُنَّ حِلَّالُهُمْ وَلاَ هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ وَاتُوهُمْ مَا انْفَقُوا وَلاَ جُنَاحُ عَلَيْكُمُ انَ تَنْكِحُوهُنَّ بِعِمِي بِعِمِلَا اللهِ الْكُفَارِ لاَ هُنَّ حِلَّ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ وَاتُوهُمْ مَا انْفَقُوا وَلاَ جُنَاحُ عَلَيْكُمُ انَ تَنْكِحُوهُنَّ بِعِمِلَا بِعِمِلَا اللهُ الْكُفَارِ لاَ هُنَ عَلَيْكُمُ انَ تَنْكِحُوهُنَّ بِعِلَا لِهُ عِلَى الْكُفَارِ لاَ هُنَ عِلْكُم اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ الْكُفَارِ لاَ هُنَا عُلَقِ عِلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الْمُعْمِلِي الْكُفَارِ لاَ هُنَّ حِلْلُونَ لَهُ عَلَيْكُمُ اللهُ الْكُفَارِ لاَ عُلِيهُ عَلَيْهِ اللّهُ الْمُعْلِي عَلَيْنَ الْمُؤْمِنِ اللّهُ الْمُعُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِنِ اللهُ الْمُعْمِي عَلَيْنَ عَلَيْ وَالْمُهُمُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ اللهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

-[মাজহারী- খ. ৩, পৃ. ১৭]

ভারি তিন্ত হারাম নারীদের ছাড়া অন্যান্য নারী তোমাদের জন্য হালাল। আয়াতে বর্ণিত নারীগণ ব্যতীত আরো কিছু মহিলাদেরকে বিয়ে করা হারাম, তাদের কথা আলোচ্য আয়াতে সুস্পষ্টরূপে না আসলেও অন্যান্য আয়াত ও হাদীসসমূহে এসেছে। যেমন– স্ত্রীর সহিত তার ফুফু অথবা খালাকে একত্রে বিয়েতে রাখা হারাম। কেননা হাদীসে আল্লাহর রাসূল হরশাদ করেছেন, اهَ الْمُ اللّهُ عَلَى عَدْتُهَا وَلا عَلَى خَالْتِهَا وَلا عَلَى خَالْتِهَا وَلا عَلَى خَالْتِهَا وَلا عَلَى عَدْتُهَا وَلا عَدْلِهُ عَلَى عَدْتُهَا وَلا عَلَى عَدْتُهَا وَلا عَلَى عَدْتُهَا وَلا عَدْلِهُ عَدْلَاهُ عَالِهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَلَى عَدْلَاهُ عَالَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَالَاهُ عَدْلَاهُ عَاهُ عَدْلَاهُ عَالْهُ عَدْلَاهُ عَالَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَالْهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلَاهُ عَدْلُهُ عَلَاهُ عَدْلُكُ عَدْلُكُ

আর স্বাধীন স্ত্রী থাকাবস্থায় কোনো বাদীকে বিয়ে করাও জায়েজ হবে না। এবং এক সাথে চারের অধিক পঞ্চম মহিলাকে স্ত্রীরূপে গ্রহণ করাও জায়েজ হবে না। –[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ৪৬–৪৮]

غُولُهُ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمُوالِكُمْ : অর্থাৎ, হারাম নারীদের বর্ণনা এজন্য করা হয়েছে যাতে তোমরা স্বীয় অর্থ সম্পদের মাধ্য হোলাল নারীদেরকে তালাশ কর এবং তাদেরকে বিবাহ কর।

আবৃ বকর জাসসাস (র.) আহকামূল কুরআনে লিখেন- এ থেকে দুটি বিষয় জানা গেল। এক. মোহর ব্যতীত বিবাহ **হডে** পারে না। এমনকি যদি স্বামী-স্ত্রী পরস্পরে সিদ্ধান্ত নেয় যে, মোহর ব্যতীত বিবাহ হবে, তবুও মোহর অপরিহার্য হবে। **এর** সবিস্তারে আলোচনা ফিকহ গ্রন্থসমূহে রয়েছে। দুই. মোহর এমন বস্তু হতে হবে যাকে মাল বলা যায়।

বিবাহের শর্তাবিদ : হালাল মহিলাদের সাথে বিবাহ কয়েকটি শর্তের সহিত জায়েজ। শর্তগুলো নিম্নে উল্লেখ করা হচ্ছে-

- স্বামী—স্ত্রী উভয়ের তরফ থেকে মৌখিক তলব হতে হবে, অর্থাৎ প্রস্তাব ও সমর্থন। তবে ফিকহবিধগণ একে বিবাহের
  ক্রকন বলেছেন।
- ২. মোহর প্রদান। ৩. সদা-সর্বদা মহিলাদেরকে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ রাখা উদ্দেশ্য হতে হবে। কোনো সময়-সীমা নির্ধারণ হঙে পারবে না।
- ৪. গোপনীর ভাবে ভালোবাসার সম্পর্ক গড়ে নিলেই বিয়ে হয়ে যায় না। বরং কমপক্ষে আকেল-বালেগ, মুসলিম দুজন পুরুষ বা একজন পুরুষ ও দুজন মহিলা বিয়ের সাক্ষী হতে হবে। সাক্ষী ব্যতীত প্রস্তাব সমর্থন হয়ে গেল। তার শরিয়তের দৃষ্টিতে বিবাহ হবে না। বরং জেনা বিবেচিত হবে। ─[মাআরিফে ইদ্রিসীয়া খ. ২, পৃ. ১৭৯] এছাড়া আরো কিছু শর্ত রয়েছে। যথা─
- ৫. স্বামী -স্ত্রী যারা হতে যাচ্ছে, তাদের উভয়ের প্রত্যেকই সরাসরি অথবা উকিলের মাধ্যমে একে অন্যের প্রস্তাব সমর্থনের কর্মা শুনতে হবে।
- ৬. সাক্ষীগণ একত্রিতভাবে তারা উভয়ের কথা শুনতে হবে। -[ঈযাহুল মিশকাত খ. ৩, পৃ. ১৭]

মাসআলা: ওলামাদের ঐকমত্যে মহরের উর্ধ্ব পরিমাণের সুনির্দিষ্ট কোনো সীমা নেই। উভয়েরা পরস্পরের সম্বতিতে মহরের পরিমাণ বেশির চেয়েও বেশি হতে পারে। তবে মোহরের সর্বনিম্ন পরিমাণে উলামাদের মতবিরোধ রয়েছে।

ইমাম শাফেয়ী ও আহমদ (র.) -এর মতে, মহরের সর্বনিম্ন কোনো পরিমাণ নেই। বরং যে বস্তু এবং যে পরিমাণ বস্তু কেনা বেচার মধ্যে মূল্য নির্ধারণ হতে পারে তা বিয়েতেও মোহর সাব্যস্ত হতে পারে। কারণ আয়াতের মধ্যে সাধারণভাবে اُنَ वला হয়েছে। এতে মহরের কম বা বেশির কোনো পরিমাণ নির্ধারণ করা হয়নি।

আর ইমার্ম আবৃ হানীফা ও মালেক (র.) বলেন, মহরের সর্বনিম্ন পরিমাণ নির্ধারিত হয়েছে। আর তা হচ্ছে ঐ পরিমাণ অর্থ যাকে চুরি করলে চোরের হাত কাটা যায়। আর সেই পরিমাণটা ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে এক দিনার দশ দিরহাম। এক দিরহাম সমান সাড়ে চার মাশা বা তিনগ্রাম ও বাষটি গ্রামের সমপরিমাণ হয়। এ হিসেবে দশ দিরহাম সমান হবে ৩৬ গ্রাম ও ২ কিলোগ্রাম তাই এ পরিমাণে রৌপ্য বা তার সমপরিমাণ মূল্য হবে মহরের সর্বনিম্ন পরিমাণ।

আর ইমাম মালেক (র.) -এর মতে 💈 দিনার বা তিন দিরহাম।

তাদের উভয়ের দলিল হলো আল্লাহ পাকের ইরশাদ وَى اَزْوَاجِهِم وَى اَزْوَاجِهِم وَاللَّهِ عَلَيْهِمُ وَلَي اللَّهِ وَاللَّهِمُ وَلَي اللَّهِ وَاللَّهِمُ وَلَي اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِمُ وَلَي اللَّهِ وَاللَّهِمُ وَلَي اللَّهِ وَاللَّهُمُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِ اللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّالِم

وَمَنَ لَمُ يَسْتَطِعُ مِنْكُمُ طُولًا أَنْ تَنْكِحَ الْمُعْصَنْتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَّا مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمُ وَالِكُمْ وَالْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّالِ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ لاَ مَهْرَ أَقَلٌ مِنْ عَشَرَةٍ دَرُاهِمَ.

এছাড়া আরো বহু দালাইল রয়েছে। সংক্ষিপ্ত করণের লক্ষ্যে সেগুলো উল্লেখ করা হলো না। —[মাজহারী খ. ৩, পৃ. ২৮, জামালাইন খ. ২, পৃ. ১৮, ঈজাহুল মিশকাত খ. ৩, পৃ. ১১০–১১]

মুতা প্রসঙ্গ : فَمَا اسْتَشَعْتُمْ بِهِ مِنْهِنْ فَاتُوهُنْ أَجُورَهُنْ فَرِيْضَةً অর্থাৎ, বিবাহের পর যে সকল নারীদেরকে ভোগ কর, তাদের মোহর দিয়ে দাও। এটা তোমাদের উপর ফরজ করা হয়েছে।

এ আয়াতে اسْتِمْتَاع ভোগ তথা ফায়দা গ্রহণ করার দারা স্ত্রীদের সাথে সহবাস করা বুঝানো হয়েছে। অথবা اسْتِمْتَاع কবলমাত্র বিয়ের আকদ বুঝানো হয়েছে।

প্রথমাবস্থায় পূর্ণ মহর ওয়াজিব হবে। আর যদি আকদের পর স্বামীর ঘরে যাওয়ার পূর্বেই তালাক হয়ে যায়। তবে অর্ধেক মোহর স্বামীর উপর ওয়াজিব হবে। এ আয়াতে মহরের অর্থ প্রদানের জন্য বিশেষভাবে তাকিদ প্রদান করা হয়েছে।

নিকাহে মুতা বা সাময়িক বিবাহ হারাম হওয়ার প্রমাণ : 'মুতা' হারাম হওয়ার বহু প্রমাণাদি রয়েছে। সে সবের মধ্য হতে কয়েকটি প্রমাণ নিম্নে পেশ করা হচ্ছে-

সাময়িক বিয়ে বা মৃতা দ্বারা লব্ধ মহিলা যে শরয়ী বাদী নয় তাতো স্পষ্টই। কারণ তাকে কেনা-বেচা করা যায় না, দান করা যায় না, এবং আজাদ করার বিধানও তার উপর জারি করা যায় না।

- ২. ইযরত আলী (রা.) হতে বর্ণিত হাদীস وَعَنْ أَكُلِ لُحُومُ اللّٰهِ ﷺ نَهْى عَنْ مُتَعَةِ النِّسَاءِ وَعَنْ اكْلِ لُحُومُ আৰ্থাং, হযরত আলী (রা.) বলেন, রাসূলুল্লাহ بين يُعلى المُعُمْرِ الْانْسِيَةِ عَنْ عَلَي الْعُمْرِ الْانْسِيَةِ عَنْ مُعَدِّد الْانْسِيَةِ الْعُمْرِ اللّٰهِ اللهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل
- ৩. হযরত রবী হতে বর্ণিত হাদীস-

رُوى عَنِ الرَّبِيعِ بِنِ سَبْرَةَ الْجُهَنِي عَن آبِيهِ قَالَ عَدُوتُ عَلْي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَإِذَا هُو قَائِمٌ بَيْنَ الرُّكُنِ وَالْمَقَامِ مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إِلَى الْكَعْبَةِ يَقُولُ يَأْيَهُا النَّاسُ إِنِى آمَرْتُكُمْ بِالْإِسْتِمْتَاعِ مِنْ هُذِهِ النِّيسَاءِ اللَّ وَإِنَّ اللَّهُ قَدُّ حَرَّمَهَا عَلَيْكُمْ الْيَامَةِ فَمَن كَانَ عِنْدَهُ مِنْهُنَّ نِسْنَ فَلْيَخْلِ سَبِيلَهَا وَلَا تَأْخُذُوا مِمَّا الْيَعْتُمُوهُنَّ مَرْتُكُمْ الْيَعْدَاءُ مِنْهُنَّ فِلْيَحْلِ سَبِيلَهَا وَلَا تَأْخُذُوا مِمَّا الْيَعْتُمُوهُنَّ مَنْهُ عَلَيْهُ النِسَاءِ حَرَامُ.

অর্থাৎ, হযরত রবী বিন সাবুরা জুহানী তার পিতা থেকে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেন, আমি এক সকালে রাসূলে কারীম

-এর নিকট গিয়ে দেখতে পেলাম, তিনি রুকন ও মাকামে ইবরাহীমের মধ্যখানে কাবার দেয়ালে ঠেস দিয়ে বসে
আছেন, তখন তিনি বলতে ছিলেন, লোক সকল! আমি তোমাদেরকে এসব মহিলাদের সাথে মুতা করতে অনুমতি
দিয়েছিলাম বটে, তবে জেনে রাখো! আল্লাহ পাক অবশ্যই কিয়ামত পর্যন্তের জন্য একে তোমাদের উপর হারাম করে
দিয়েছেন। সুতরাং মুতার কোনো মহিলা যার কাছে রয়েছে সে যেন তাকে অবশ্যই বিদায় দিয়ে দেয়। আর তাদেরকে যা
কিছু তোমরা দিয়েছ তার কিছু ফেরত আনতে পারবে না।

তিনি আরো বলেছেন– মৃতা বা নারীদেরকে সাময়িকভাবে বিবাহ করা হারাম। উপরোক্ত হাদীস তিনটি ওয়াহিদী তার আল বসীত গ্রন্থে বর্ণনা করেছেন।

8. হযরত ওমর ইবনে খান্তাব (রা.) সাহাবায়ে কেরামের সামনে তাঁর খোতবার মধ্যে মুতাকে নিষিদ্ধ ঘোষণা করেছেন। তাঁর এ নিষেধের উপর একজন সাহাবীও প্রতিবাদ করেন নি। এতে বুঝা গেল, সাহাবাদের মুতা হারাম হওয়ার ব্যাপারটা জানা ছিল। নতুবা অবশ্যই কেউ না কেউ প্রতিবাদ করতেন। এতে করে ইজমায়ে সাহাবা দ্বারাও মুতা হারাম প্রমাণিত হয়েছে। চারো মাজহাবের ইমামসহ সকল আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের ওলামাদের ঐকমত্যে মুতা হারাম। ইমাম সারখসী ও হেদায়া প্রণেতা মালেক (র.) -এর প্রতি যে মুতার বৈধতার সম্পর্ক করেছেন, ইবনে হুমাম প্রমুখ ওলামাদের মতে তাদের এ সম্পর্ক করাটা ঠিক নয়। বরং ইমাম মালেক (র.) -এর মতেও মুতা হারাম। তার মাজহাবই এর প্রকৃষ্ঠ প্রমাণ। কেবলমাত্র শিয়া সম্প্রদায়ের লোকেরাই বলে মুতা জায়েজ।

আর হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) প্রথমে জায়েজ ফতোয়া দিয়ে থাকলে পরবর্তীতে তিনি তার সেই মত প্রত্যাহার করে নিয়েছেন। মৃত্যুর পূর্বে তিনি তাঁর এ মত থেকে তওবা ক্রেছেন। বিস্তারিত জানতে হলে তাফসীরে কাবীর দেখুন।

-[খ. ৫, পৃ. ৫১-৫৩]

মৃতা ও শিয়া সম্প্রদায় : শিয়ারা বলে, মৃতা জায়েজ। তারা আলোচ্য আয়াতের استونتاع ক পারিভাষিক মৃতা বলে। আর একেই তারা দলিল হিসেবে পেশ করে থাকে। কারণ তাতে اَتُوْمُنُ اَجُورُمُنُ أَجُورُمُنُ أَجُورُمُنُ أَجُورُمُنُ أَجُورُمُنُ الْجَورُمُنُ مَا তাতে বুঝা যাচ্ছে, এখানে মৃতা উদ্দেশ্য। তেমনিভাবে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) মৃতাকে জায়েজ বলেছেন।

জবাব: আয়াতে বর্ণিত اُسْتِمْتَاع ছারা যে পারিভাষিক উদ্দেশ্য নয় তা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। আর কুরআনের বিভিন্ন আয়াতে মোহরকে اُجُورُهُنَّ বলা হয়েছে। তাই এখানেও اُجُورُهُنَّ -এর মর্ম হবে مُهُورُهُنَّ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর ফতোয়া থেকে তিনি যে প্রত্যাবর্তন করেছেন এবং মৃত্যুর পূর্বে তা থেকে তওবাও যে করেছেন ইতিপূর্বে তা আলোচনা **হয়েছে। তাই তা**র পুনরাবৃত্তি করতে চাই না।

**ইসলামের প্রথম যুগের ও শিয়াদের মুতার মধ্যকার পার্থক্য :** শিয়ারা যেই মুতাকে জায়েজ বলে বিশ্বাস করে সেই মুতা কোনো ধর্মে কোনো এক সময়ও জায়েজ ছিল না। আর তাদের মুতা ইসলামের প্রথম যুগেও বৈধ ছিল না। কারণ শিয়াদের মৃতা ও জেনার মধ্যে কোনো প্রভেদ নেই। আর জেনাতো কোনো ধর্মে কখনোই হালাল ছিল না। সমস্ত শরিয়ত ও ধর্ম ব্যভিচারের অবৈধতার উপর একমত। পৃথিবীর জন্মলগ্ন থেকে এ পর্যন্ত যে কোনো ধর্মে চাই আসমানি হোক বা মানব রচিত হোক কেবল মাত্র শিয়া মতালম্বী ছাড়া কোথাও তাদের এই ঘৃণ্য মুতার অস্তিত্বও খুজে পাওয়া যায় না।

শিয়াদের মতে, মুতার অর্থ হলো এই যে, হারাম ও সধবা নারীগণ ব্যতীত যে কোনো নারীর সাথে যতটুকু সময়ের ইচ্ছা যে কোনো রকম নির্ধারিত বিনিময়ের উপর পরম্পরে সম্মত হয়ে সাক্ষী ছাড়া নামকাওয়াস্তে আকদ করে নেওয়া। অতঃপর সেই নির্ধারিত মিয়াদ পার হয়ে যাওয়ার পর তালাক ব্যতীত মুতার নারী নিজে নিজেই তার থেকে পৃথক হয়ে যায়। পৃথক হয়ে যাওয়ার পর তার উপর কোনো রকম ইদ্দতও থাকে না। আর মুতা হচ্ছে শিয়া মতালম্বীদের নির্কট এক প্রকার বিবাহ এবং উচ্চতর ইবাদত। আর আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের নিকট মুতা সুস্পষ্ট জেনা ও চরম নির্লজ্জ হারাম কাজ।

আর যে মৃতা ইসলামের প্রথম যুগে জায়েজ তথা অনিষিদ্ধ ছিল, তার মর্ম হলো, এক প্রকার নিকাহে মুয়াক্কাত বা সাময়িক বিবাহ। অর্থাৎ এক সুনির্দিষ্ট সময়ের জন্য সাক্ষীদের সামনে অভিভাবকের অনুমতিক্রমে বিবাহ করা। অতঃপর নির্দিষ্ট মিয়াদ উত্তীর্ণ হয়ে যাওয়ার পর মহিলা তালাক ব্যতীতই বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবে। তবে পৃথক হয়ে যাওয়া পর ইস্তেবরায়ে রেহেমের জন্য এক হায়েজ আসা আবশ্যক, যাতে করে অন্য জনের বীর্যের সাথে সংমিশ্রণ না ঘটে। কেবলমাত্র এই ধরনের মুতা ইসলামের প্রথম যুগে জায়েজ ছিল। অর্থাৎ মুর্থতার যুগের রেওয়ায বা প্রথানুযায়ী লোকেরা এরকম মুতা করত এবং শরিয়তের মধ্যে তখনও তার উপর কোনো নিষিদ্ধতা ও অবৈধতার হুকুম নাজিল হয়নি, যেরূপ মদ ও সুদের নিষিদ্ধতার এবং অবৈধতার উপর কোনো হুকুম ইসলামের প্রথম যুগে অবতীর্ণ হয়নি। আল্লাহর পানাহ। জায়েজের অর্থ এই নয় যে, হুজুরে পাক 🚟 মৌখিকভাবে নিকাহে মুতার অনুমতি দিয়েছিলেন।

অতঃপর নিকাহে মুতা হারাম হওয়ার প্রথম ঘোষণা হয়েছে খায়বার যুদ্ধে, দ্বিতীয়বার হারাম হওয়ার ঘোষণা হয়েছে আওতাস **যুদ্ধে**, তৃতীয়বার হয়েছে তবুক যুদ্ধে, অতঃপর বিদায় হজের মধ্যে মুতা হারাম হওয়ার ঘোষণা করা হয়েছে।

ষাতে করে আম–খাছ সব ধরনের লোকেরাই এই মুতার অবৈধতা জেনে নিতে পারে। হুজুরে পাক 🚟 মুতা হারাম হওয়ার ব্যাপারে এই বারংবার ঘোষণা ঐ প্রথম বারের ঘোষণারই তাকিদ হিসাবে ছিল। যা তিনি খায়বার যুদ্ধের সময় করেছিলেন, ৰ্ভুন কোনো ভুকুম ছিল না। রইল কথা শিয়াদের মুতার, অর্থাৎ নর-নারীকে একদিন বা দুদিনের জন্য বিনিময় সাব্যস্ত করে ইপভোগ করা। ইহা নির্ভেজাল খাঁটি ব্যভিচার। তা কোনো সময়ও ইসলামের মধ্যে জায়েজ ও মুবাহ ছিল না। তাই রহিত হওয়ার তো প্রশ্নই আসতে পারে না। যেরূপ জেনা কোনো সময় না মুবাহ ছিল এবং না রহিত হয়েছে।

–[মাআরেফে ইদ্রিসিয়া খ. ২, পৃ. ১৮২–৮৩]

**শাসত্রালা :** নিকাহে মুতার ন্যায় নিকাহে মুয়াক্কাতও হারাম ও বাতিল।

সুষাকাত বিবাহ হলো নির্দিষ্ট মিয়াদের জন্য বিবাহ করা। উভয়ের মধ্যে পার্থক্য এই যে, 'মুতা' বিবাহে মুতা শব্দ বলা হয়।এবং সুক্রাকাত বিবাহ নিকাহ শব্দের মাধ্যমে যে সম্পন্ন হয়। -[মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ৪০৫]

٢٥. وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا غِنَّى أَنَّ كِحَ الْمُحْصَنَٰتِ الْحَرَائِرَ الْمُؤْمِنَٰتِ هُوَ جَرْيٌ عَلَى الْغَالِبِ فَلَا مَفْهُومَ لَهُ فَ مَّا مَلَكُتْ أَيْمَانُكُمْ يَنْكِحُ مِنْ فَتَيْتِ المُونِينِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيْمَانِكُمْ فَأَكْتَفُواْ بظاهِره وكِلُوا السَّرائِرَ الِيْهِ فَإِنَّهُ الْعَالِمَ بِتَفَاصِيْلِهَا وَرُبُّ امَةٍ تَفْضُلُ الْحُرَّةَ فِيْهِ وُهٰذَا تَانِيْسٌ بِنِكَاحِ الْأَمَاءِ بِغُضُكُمْ مِّنْ عْضِ أَيْ أَنْتُمْ وَهُنَّ سَوَاءٌ فِي الدِّينِ فَلَا تَنْكِفُوا مِنْ نِكَاجِهِنَّ فَانْكِحُوْهُنَّ إذن اهلِهِن موالِيهِنّ واتوهُنّ اعط لسفِحْتِ زَانِيَاتِ جَهْرًا وَّلاً مُتَّخِذَاتِ اخْدَانِ اخِلَاءٍ يَنْزُنُونَ بِهَا سِرَّا فَاإِذَا أَحْصِنَّ زَوَّجُنَ وَفِي قِراءةٍ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ تُزَوِّجُنَ فَأَنَّ اتَّيْنَ بِفَاحِشَةِ زِنًّا فَعَلَيْهِنَّ نِصْفَ ا عُلِّي المُحصِّنةِ الحَرائِرِ الأَبكارِ إِذَا زَنَيْنَ مِنَ الْعَذَابِ الْحَدِّ فَيُجْلُدُنَ خَمْسِيْنَ وَيُغَرَّبُنَ نِصْفُ سَنَةٍ وَيُقَاسُ عَلَيْهِنَ الْعَبِيدُ وَلَمْ يَنْجَعُلِ الْإِحْسَانُ شُرَطًا لِوَجُوْب الْحَدِ بَلْ لِإِفَادَةِ أَنَّهُ لا رَجْمَ عَلَيْهِنَّ أَصْلًا ذَٰلِكَ أَى نِكَاحُ الْمُمْلُوكِيَاتِ عِنْدُ عَدُم الطُّولِ لِمَنْ خَشِيَ خَافَ الْعَنَتَ الرِّنَا -

#### অনুবাদ :

২৫. আর তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি সামর্থ্য না রাখে স্বাধীন মুসলমান নারীকে বিয়ে করার সামর্থ্য না রাখে মুসলমান হওয়ার কথাটা স্বাভাবিকভাবে এসেছে, তাই এর বিপরীত অর্থ উদ্দেশ্য করা ঠিক হবে না। তবে সে তোমাদের অধিকারভুক্ত মুসলিম ক্রিতদাসীদেরকে বিয়ে করবে। আল্লাহ তা'আলা তোমাদের ঈমান <u>সম্পর্কে ভালোভাবে অবগত আছেন।</u> সুতরাং তার বাহ্যিক ঈমানের উপর যথেষ্ট কর, আর অভ্যন্তরীন গোপন রহস্যাদির ব্যাপারটা আল্লাহর উপর ছেডে দাও। কারণ তিনি সেই ব্যাপারে সবিস্তারে অবগত আছেন। আর সেই অভ্যন্তরীণ বিষয়ের প্রেক্ষিতে অনেক বাদী স্বাধীন নারীর উপর শ্রেষ্ঠতু রাখে। এতে বাদীদের বিয়ের প্রতি অনুপ্রেরণা দেওয়া হয়েছে। তোমরা প্রস্পরে এক। অর্থাৎ তোমরা ও তারা ধর্মের ব্যাপারে বরাবর, সুতরাং তাদেরকে বিয়ে করার মধ্যে লজ্জাবোধ করোনা। তাই তাদেরকে তাদের মালিকের অনুমতিক্রমে বিয়ে কর এবং নিয়মানুযায়ী কোনো রকম টালবাহানা ও হ্রাস ঘটানো ছাডা তাদেরকে তাদের মহরানা প্রদান কর। এমতাবস্থায় যে, তারা বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ পবিত্র হবে, প্রকাশ্যে ব্যভিচারিণী হবে না কিংবা উপপতি গ্রহণ কারিণী হবে না। যারা তার সাথে গোপনে জেনা করে। অতঃপর যখন তারা বিবাহ বন্ধনে এসে যায়, এক কেরাতে মারুফের সীগাহের সাথে অর্থাৎ, যখন তারা বিয়ে করে নেয় তখন যদি কোনো অশ্লীল তথা জেনার কাজে লিপ্ত হয়ে যায়, তাহলে তাদের উপর স্বাধীন কুমারী নারীদের অর্ধেক <u>শা</u>স্তি তথা হদ <u>আস</u>বে । যদি তারা জেনা করে নেয়। সূতরাং তাদেরকে পঞ্চাশটি বেত্রাঘাত ও অর্ধবৎসরের নির্বাসন দেওয়া হবে। এবং তাদের উপর গোলামদেরকে কেয়াস করা হবে। আর বিবাহিতা হওয়ার বিষয়টা হদ ওয়াজিব হওয়ার শর্ত হিসেবে নয়. বরং একথা বুঝাবার স্বার্থে এসেছে যে, তাদের উপর রজম মোটেই নেই। এ বিষয়টা তথা স্বাধীন নারীকে বিয়ে করার সামর্থ্য না থাকা অবস্থায় বাদীদেরকে বিয়ে করার এ হুকুম তাদের জন্য তোমাদের মধ্যে যারা গুনাহ তথা ব্যভিচারে লিপ্ত হওয়ার ব্যাপারে ভয় করে।

بِالْحَدِّ فِي الدُّنْيَا وَالْعُقُوبَة فِي الْاخِرَةِ مِنْكُمْ ِبِخِلَافِ مَنْ لَا يَخَافُهُ مِنَ الْأَخْرَارِ فَلَا يَحِ نِكَاحُهَا وَكَذَا مَنِ اسْتَطَاعَ طُولَ حُرَّةٍ وَعُلَيْهِ الشَّافِعِي (رح) وَخَرَجَ بِقُولِهِ مِنْ فَتَيْتِكُمُ الْمُؤْمِنٰتِ الْكَافِرَاتِ فَلَا يَحِلُ لَهُ نِكَاحُهُ وَلُوْ عَدَمَ وَخَافَ وَأَنْ تَصِبُرُوا عَنْ نِكَاحِ الْمُمْلُوكُاتِ لَّكُمْ لِئُلًّا يَصِيْرَ الْوَلَدُ رَقِيْقًا وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ بِالتَّوسُعَةِ فِي ذٰلِكَ ـ

অনুবাদ : عَنْتُ -এর আসল অর্থ হচ্ছে কষ্ট। আর ব্যভিচারের নাম হার্টে [কষ্ট] এই জন্য রাখা হয়েছে যে, ব্যভিচার দুনিয়াতে হদ এবং আখেরাতে শাস্তির মাধ্যমে কষ্টের কারণ। পক্ষান্তরে যে স্বাধীন লোকদের জেনাতে লিপ্ত হওয়ার আশঙ্কা নেই, তাদের জন্য বাঁদীদেরকে বিয়ে করা হালাল নয়। তেমনিভাবে এই হুকুম ঐ ব্যক্তির জন্যও, যে স্বাধীন নারীকে বিয়ে করার সামর্থ্য রাখে। ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মত এটাই। আল্লাহ পাকের ইরশাদ- مِنْ فَتَيْتِكُمُ الْمُؤْمِنَّةِ पाता কাফের নারীগণ বের হয়ে গিয়েছে। সূতরাং তার জন্য বাঁদীদের কে বিয়ে করা হালাল হবে না. যদিও সামর্থ্য না রাখে এবং গুনাহের আশঙ্কা হয়। আর যদি তোমরা সবর কর বাদীদেরকে বিয়ে করা হতে, তবে তা তোমাদের জন্য উত্তম, যাতে করে সন্তান গোলাম না হয়। আর আল্লাহ ক্ষমাশীল করুণাময় এ ব্যাপারে প্রশস্ততা প্রদানের মাধ্যমে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

وَمَنْ لُمْ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يَنْكِحُ الْمُحْصَنَاتِ الْعَ الْمُحْصَنَاتِ الْعَ الْمُحْصَنَاتِ الْع **এখন শ**রয়ী বাদীদের সাথে বিবাহের আলোচনা শুরু হয়েছে। এরই ভিতরে বাদী ও গোলামের জেনার শাস্তির হুকুমও বর্ণিত **হয়েছে** যে. তাদের শাস্তি স্বাধীনদের শাস্তির অর্ধেক হবে।

💃 শক্তি, সামর্থ্যকেও বলে। আলোচ্য আয়াতের মর্ম হলো এই যে, যার স্বাধীন নারীদেরকে বিবাহ করার সামর্থ্য নেই, সে সুমিন বাদীদেরকে বিয়ে করতে পারবে। এতে বুঝা যাচ্ছে, যথাসম্ভব স্বাধীন নারীদেরকেই বিয়ে করা উচিত। আর বাদীকে যদি বিম্নে করতেই হয় তবে বাদী মু'মিন হতে হবে।

ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মাজহাব এটাই যে, স্বাধীন নারীদেরকে বিয়ে করার সামর্থ্য থাকাবস্থায় বাদী বা আহলে কিতাব **নারীদেরকে** বিয়ে করা মকরুহ। আর অন্যান্য ইমাম যেমন– ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে স্বাধীন নারীদেরকে বিয়ে করার **সামর্থ্য থাকলে বাঁদীদের সাথে বিবাহ হারাম, তেমনিভাবে কিতাবীয়া বাদীর সাথেও বিয়ে মোটেই জায়েজ নয়।** 

अर्थाए, वामीरमत आरथ विरत्न जारमत मालिकरमत जन्मिकित्स कत । यि : قَوْلُهُ فَأَنْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ ٱهْلِهِنَّ وَأَتُوهُنَّ اجْوَرُهُمَّ তারা অনুমতি প্রদান না করে তবে বিয়ে শুদ্ধ হবে না। কারণ বাদীর নিজের মালিকানাই নিজের অর্জিত নেই। গোলামের **ক্ষেত্রেও** একই হুকুম। অর্থাৎ সেও তার মালিকের অনুমতি ছাড়া বিবাহ করতে পারবেনা।

🛥তঃপর ইরশাদ করেছেন, বাদীদের মহর উত্তমরূপে আদায় কর। বাদী মনে করে তাদের সাথে টালবাহানা করো না। ইমাম মালেক

(ब.)-এর মতে, মহরের অর্থ সম্পদের অধিকারী হলো বাদী। আর অন্যান্য ইমামদের মতে, মহরের হকদার হলো মালিক। قولَهُ مَحْصَنْتٍ غَيْرَ مُسْفِيحِتٍ وَلا مُتَخِذَاتِ أَخْفَاتٍ أَخْفَاتٍ عَيْرَ مُسْفِيحِتٍ وَلا مُتَخِذَاتِ أَخْفَاتٍ **ব্দ্বনে আবর্দ্ধ থেকে সংরক্ষিত থাকতে পারে**। স্বাধীনভাবে যৌনচারিতা করে ঘুরে না বেড়ায়। এবং গোপনীয় ভাবেও যাতে व्यदेश প্রেমমগু না হয়। অতঃপর বিয়ে বন্ধনে আবদ্ধ হওয়ার পরও যদি ব্যভিচারে লিপ্ত হয়ে যায় তবে তাদের উপর ঐ শাস্তির **অর্ধেক আস**বে যা স্বাধীন নারীদের উপর এসে থাকে। এর দ্বারা অবিবাহিতা স্বাধীন নারী উদ্দেশ্য। তাদের ব্যভিচারের শাস্তি **হলো একশ**ত বেত্রাঘাত। আর স্বাধীন নারী বা পুরুষ যদি ব্যভিচার করে তবে তার শাস্তি হলো রজম বা প্রস্তরাঘাতে মৃত্যুদণ্ড। ৰুক্তম যেহেতু অর্ধেক করা যায় না. তাই চারো ইমামের মতে. গোলাম বাদী চাই বিবাহিত হোক বা অবিবাহিত স্বাবস্থায় ভাদের থেকে ব্যভিচার প্রকাশ পেলে তার শান্তি হবে ৫০ টি বেত্রাঘাত।

অর্থাৎ, বাদীদের সাথে বিবাহ করার অনুমতি ঐ সব লোকদের জন্য, যাদের بنكم الْعَنْتَ مِنْكُمْ الْعَنْتَ مِنْكُمْ الْعَ **্রের লিও হয়ে যাওয়ার আশঙ্কা রয়েছে।** 

عُولُهُ وَإِنْ تَصْبِرُوا خَبِرٌ لَكُ : অর্থাৎ, জেনার আশঙ্কা সত্ত্বেও যদি সবর কর এবং নিজেকে পবিত্র ও সৎ রাখতে পার, তবে 🎒 **ভোমাদের জ**ন্য বাদীকে বিয়ে করার চেয়ে উত্তম। যতক্ষণ পর্যন্ত কোনো স্বাধীন মহিলা বিবাহের যোগ্য পাওয়া না যাবে। –[জামালাইন খ. ২, পৃ. ২১ –২২]

र २७. <u>आज्ञार जां आला त्जागात्मत कना</u> त्जागात्मत सर्प्यत . يُرِيْدُ اللَّهَ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ شَرَائِعَ دِيْنِكُمْ وَمَصَالِحَ اَمْرِكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ طُرَائِقَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ فِي حْلِيْلِ وَالتَّحْرِيْمِ فَتَتَّبِعُوْهُمْ وَيَتُوبُ عَلَيْكُمْ يَرْجِعُ بِكُمْ عَنْ مَعْصِيتِهِ الَّتِي كُنْتُم عَلَيْهَا إِلَى طَاعَتِهِ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِكُمْ حَكِيْمٌ فِيْمَا دَبَّرَهُ لَكُمْ.

الشَّهَواتِ ٱلْيَهُودُ وَالنَّصٰرِي وَالْمُجُوسُ تُعْدِلُوا عَنِ الْحَوِّ بِارْتِكَابِ مَا جُرِّمَ عَلَيْكُمْ فَتَكُونُوا مِثْلَهُمْ .

يُرِيْدُ اللُّهُ أَنْ يُتُخَفِّفَ عَنْكُمْ يُسَهِّلَ عَلَيْكُمْ أَحْكَامَ الشُّرْعِ وَكُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفًا لَا يَصْبِرُ عَنِ النِّسَاءِ وَالشُّهَوَاتِ.

বিধিবিধান ও তোমাদের সার্বিক বিষয়াদির কল্যাণ পরিষ্কারভাবে বর্ণনা করতে চান এবং তোমাদেরকে তোমাদের পূর্ববর্তী নবীগণের হালাল হারাম সম্বন্ধীয় পথ প্রদর্শন করতে চান, যাতে তোমরা তাদের অনুসরণ করে নাও। আরো চান তিনি তোমাদেরকে ক্ষমা করতে তথা তোমরা তার যে সব পাপ কাজে ছিলে তা থেকে স্বীয় আনুগত্যের দিকে ফিরিয়ে আনতে চান। আল্লাহ তোমাদের সম্পর্কে খুবই জ্ঞাত এবং তোমাদের তদবীর সম্বন্ধে খুবই প্রজ্ঞাবান।

ে ১٧ ২٩. আল্লাহ তোমাদের প্রতি ক্ষমাশীল হতে চান। একথাটির উপর পরবর্তী বাক্যের ভিত্তি রাখার উদ্দেশ্যে দিতীয়বার পুনঃ উল্লেখ করা হয়েছে। আর যারা অবৈধ কামনা-বাসনার অনুসারী তথা ইহুদি খ্রিস্টান, অগ্নি পুজক ও ব্যভিচারী। তারা চায় যে, তোমরা হারাম কর্মে লিপ্ত হয়ে হক থেকে অনেক দূরে বিচ্যুত হয়ে পড়; যাতে তোমরাও তাদের অনুরূপ হয়ে যাও।

> . ४ ♦ ২৮. আল্লাহ তোমাদের বোঝা হালকা করতে চান, তাই তোমাদের উপর শরিয়তের বিধি-বিধান সহজ করে দেন। মানুষ দুর্বল সৃজিত হয়েছে, যদক্রন মহিলা ও কামনা থেকে নিয়ন্ত্রণে থাকতে পারেনা।

# তাহকীক ও তারকীব

يُرِيدُ . لِيبَيِّنَ . عُرِيدُ اللَّهُ لِيبَيِّنَ لَكُمْ -এর লাম عُرِيدُ -এর সাথে মুতা আল্লিক হয়েছে। অথবা মাফউলে বিহী হয়েছে, তখন লাম বর্ণটি অতিরিক্ত হবে। বাক্যের রূপ হবে يُرِيْدُ أَنْ يُبُيِّنَ لِيُبِينَ لِيُبِينَ तराह, जात जा राष्ट्र ﴿ يُنِكُمُ तराह जात जा राष्ट्र

مُلْبُكُمْ -এর মধ্যে যে تُوْبُدُ রয়েছে তা এখানে শাব্দিক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এই জন্যই গ্রন্থকার এর ব্যাখ্যা করেছেন وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ পদটি ضَعِيفًا এর মধ্যে وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ছারা يَرْجِعُ بِكُمْ عَنِ الْمَعْصِيةِ হাল হয়েছে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হালাল ও হারামের বিধি-বিধান বর্ণনা করার পর আল্লাহ লাক মুসলমানদের উপর স্বীয় করুণা ও দ্য়ার কথা উল্লেখ করেছেন। অর্থাৎ আল্লাহ তোমাদেরকে এমন জিনিসের নির্দেশ দান করেছেন বা তোমাদের মঙ্গল ও কল্যাণ বয়ে আনে। আর মনের খাহেশ পূজারীরা তোমাদেরকে ভিন্ন পথে নিয়ে যেতে চায়। বাহেশ পূজারীদের নিকট হালাল ও হারামের কোনো পার্থক্য নেই। ইরশাদ হয়েছে—

يُرِيدُ اللَّهُ لِيبَيِنَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ فَبلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمً .

শানে নুষ্ণ: অগ্নিপূজকরা আপন বোন, ভাতিজী, ভাগিনীদেরকে বিয়ে করা হালাল মনে করত। আল্লাহ পাক যখন এদেরকে হালাদ করে দিলেন, তখন তারা বলতে লাগল [হে মুসলমানগণ!] তোমরা খালাতো বোন ও ফুফাতোবোনকে বিয়ে করা হালাল মনে কর অথচ খালা ও ফুফুকে হারাম বিশ্বাস কর। সুতরাং তোমরা ভাতিজী ও ভাগিনীদেরকে বিয়ে করো। এরই প্রেক্ষিতে এই আয়াত অবতীর্ণ হয় — وَاللّٰهُ يُرِيدُ أَنْ يَعُونَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِيْنَ يَتَبِعُونَ الشّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا কর্মাত অবতীর্ণ হয় — وَاللّٰهُ يُرِيدُ أَنْ يَعُونُ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الّذِيْنَ يَتَبِعُونَ الشّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا কর্মাত অবতীর্ণ হয় হলো তোমাদের অবস্থার প্রতি রহমত সহকারে মনোনিবেশ করা, ইহুদি, খ্রিস্টান, অগ্নিপূজক, ক্রোকার, পাপাচারী, প্রবৃত্তি পূজারীরা চায় যে, তোমরা সৎপথ থেকে বিচ্যুত হয়ে যাও।

তিনি তোমাদেরকে সহজ বিধান দান করেছেন। বিয়ের ক্ষেত্রে স্বাধীন নারীদেরকে বিবাহ করার সামর্থ্য না থাকাবস্থায় বাদীদেরকে বিবাহ করার অনুমতি দান করেছেন। উভয়পক্ষকে পারস্পরিক সম্মতিক্রমে মোহর নির্ধারণ করার ক্ষমতা দান করেছেন। এবং প্রয়োজনের সময় ইনসাফ ও সুবিচারের শর্তে একাধিক বিবাহ করার অনুমতি দান করেছেন।

बाहि। यि তাকে নারীদের কাছ থেকে সম্পূর্ণ দূরে থাকার আদেশ দেওয়া হতো, তবে সে আনুগত্য করতে অক্ষম হয়ে

काहि। তাই নারীদেরকৈ বিবাহ করতে উৎসাহিত করা হয়েছে।

#### অনুবাদ :

۲۹ २৯. হে ঈমানদারগণ। তোমরা একে অপরের সম্পদ অন্যায়ভাবে তথা শরিয়তের দৃষ্টিতে হারাম পন্থায় যথা সদ ও ডাকাতির মাধ্যমে গ্রাস করো না। কেবলমাত্র তোমাদের পরস্পরের সম্মতিক্রমে যে ব্যবসা করা হয় তা তোমরা ভোগ করতে পার। এক কেরাতে تَجَارَةً শব্দটি كَانَ নাকেসার খবর হওয়ার ভিত্তিতে জর্বরযুক্ত পঠিত হয়েছে। তখন অর্থ হবে ঐ মাল তোমাদের জন্য হালাল হবে, যা হবে ব্যবসায়ের মাল, যে ব্যবসা তোমাদের পরস্পরের সম্মতি ও সম্ভুষ্টির মাধ্যমে সংঘটিত হয়েছে। আর তোমরা নিজেদেরকে ধ্বংসাত্মক কাজে লিপ্ত হওয়ার মাধ্যমে হালাক করো না। চাই সেই ধ্বংসটা দুনিয়াতে হোক বা আখেরাতে বোক। الله كان يكم رَجِيمًا এই ব্যাপক ধ্বংসের প্রতি ইঙ্গিত বহন করে। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের প্রতি দয়ালু। এজন্যেই তো তিনি তোমাদেরকে এসব ধ্বংসাত্মক কর্মকাণ্ড থেকে বারণ করেছেন।

> .♥ .৩০. <u>আর যে কেউ</u> হালাল থেকে <u>সীমালজ্ঞন</u> করে কিংবা জুলুমের বশবর্তী হয়ে এরূপ করবে তথা নিষিদ্ধ কর্মে লিপ্ত হবে তাকে অচিরেই আগুনে নিক্ষেপ করব, তাতে সে জ্বলতে থাকবে। নাহবী তারকীবে يَفْعِيلُ ـ عُدْوَاتٌ -এর যমীর থেকে হয়েছে। আর ظُلْمًا হয়েছে তাকিদ। এটা আল্লাহর পক্ষে খুবই সহজসাধ্য।

৩১. यिन তোমরা तिंक थाकरा भात तिंक शात तिंक थाकरा وإنْ تَجْتَنِبُوا كَبُئِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ وَهِيَ গুনাহণ্ডলো থেকে যেগুলোকে তোমাদেরকে নিষেধ করা হয়েছে। আর ঐ গুনাহকে বড় গুনাহ বলা হয় যার উপর শাস্তির ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে। যেমন- হত্যা, ব্যভিচার, চুরি প্রভৃতি। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, বড় গুনাহের সংখ্যা সাতশত এর কাছাকাছি। তবে আমি তোমাদের ক্রটি-বিচ্যুতিগুলো তথা ছোট গুনাহগুলো আনুগত্যের কারণে ক্ষমা করে দেব। আর তোমাদেরকে প্রবেশ করাব মর্যাদার স্থানে, আর তা হচ্ছে বেহেশত। گُذُخُدٌ এই শব্দটির মীম বর্ণে পেশের সহিত ও জবরের সহিত উভয় পদ্ধতিতেই পঠিত হয়েছে।

بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ بِالْحَرَامِ فِي الشُّرْعِ كَالرِّبلُوا وَالْغُصَبِ إِلَّا لَكِنْ أَنَّ تَكُونَ تَقَعَ تِجَارَةً وَفِي قِراءةٍ بِالنَّصِبِ أَنْ تُكُونَ الْأَمْوَالَ تِجَارَةً صَادِرَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ وَطِيْبِ نَفْسِ فَلَكُمْ أَنْ تَأْكُلُوْهَا وَلَا تَقْتُلُوا اَنْفُسَكُمْ بِارْتِكَابِ مَا يُوَدِّيْ إِلٰى هَلَاكِهَا أَيَّا كَانَ فِي الدُّنْيَا وَٱلْاٰخِرَةِ بِقَرِيْنَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا فِي مَنْعِهِ لَكُمْ مِنْ ذَٰلِكَ.

وَمَنْ يُفْعَلْ ذَٰلِكَ أَيْ مَا نَهِيَ عَنْهُ عُدُوانًا تَجَاوُزًا لِلْحَلَالِ حَالٌ وَّظُلْمًا تَاكِيدُ فَسَوْفَ نُصْلِيْهِ نُدْخِلُهُ نَارًا يَحْتَرِقُ فِيْهَا وكان ذلك عَلَى اللَّهِ يَسِيَّرا هَيِّنًا .

مَا وَرَدَ عَلَيْهَا وَعِيْدُ كَالْقَتْلِ وَالزِّنَا وَالسَّرَقَةِ وَعُنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (رض) هِيَ إِلَى السَّبْعِمِائَةِ اَقْرَبُ نُكُفِّرُ عَنْكُمْ سَيّاتِكُمُ السَّغَائِرَ بِالطَّاعَاتِ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا بِضَيِّم الْمِيْمِ وَفَتْحِهَا أَىْ اِدْخَالًا أَوْ مَوْضِعًا كَرِيْمًا هُوَ الْجَنَّةُ.

#### তাহকীক ও তারকীব

শিবহে ফে'লের মুতা'আল্লিক হয়ে قَابِت উহ্য بَيْنَكُمْ - يَايَهُمَا الَّذِينَ الْمَثُوا لَا تَأْكُلُوا الْمُوالُكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ الْخ عالِ अहे क्यूहा وَالْبَاطِلِ الْعَالِمِينَ الْعَالِمِينَ الْعَالِمِينَ الْعَالِمِينَ عَالِمَ الْمُوالِكُمْ وَالْبَاطِلِ الْعَالِمِينَ عَالِمَ الْمُوالِكُمْ وَالْبُاطِلِ الْعَالِمِينَ عَالِمُ الْمُوالِكُمْ وَالْبَاطِلِ الْعَالِمِينَ عَالِمُ الْعَلَيْمِ الْمُؤْلِمُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আবিধ পস্থায় ভক্ষণ করো না। বাতেলের মধ্যে ধোকা, প্রতারণা, কৃত্রিমতা, এবং খাঁটি-ভেজালের সংশিদ্রপরর সম্পদ অবৈধ পস্থায় ভক্ষণ করো না। বাতেলের মধ্যে ধোকা, প্রতারণা, কৃত্রিমতা, এবং খাঁটি-ভেজালের সংমিশ্রণসহ ঐ সকল ব্যবসা-বাণিজ্যও এর অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। যেগুলো করতে শরিয়ত নিষেধ করেছে। যেমন– জুয়া, সুদ প্রভৃতি। তেমনিভাবে নিষিদ্ধবস্তুর ব্যবসা করাও বাতেলের মধ্যেই গণ্য হবে। যেমন– অপ্রয়োজনে ছবি তোলা, অডিও, ভিডিও ফিলা, নির্লজ্জ কেসেট ইত্যাদি। এগুলো তৈরি করা, বেঁচা ও মেরামত করা সবটাই নাজায়েজ।

ভাই ব্যবসার মাধ্যমে হোক বা অন্য কোনো পন্থায় হোক, সকল বৈধ পন্থায়ই ভোগ করা শুদ্ধ আছে। ব্যবসা যেহেতু ক্রজি-রোজগারের জন্য শ্রেষ্ঠ পন্থা, তাই একে বিশেষ করে উল্লেখ করেছেন। নতুবা হাদিয়া, হেবা, চাকুরী, নকরী, মজদুরী সকল পন্থায়ই অর্জিত সম্পদ হালাল মালের অন্তর্ভুক্ত।

হযরত রাফে ইবনে খাদীজ (রা.) বলেন, হজুরে পাক — -কে হালাল-পবিত্র মাল সম্পর্কে প্রশ্ন করা হলে, তিনি বলেন, কর্নিত্র কামাই ও বিশুদ্ধ ব্যবসা লব্ধ সম্পদ। [আহমদ, হাকেম] হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রাঁ.) বলেন, রাস্লুল্লাহ হরশাদ করেছেন الشَّهَدَاء অর্থাৎ রাজেম السَّاجِرُ الصَّدُونُ الْأَمِيْنُ مَعَ السَّبِينَ وَالصِّدَوَيْنَ الشُّهَدَاء অর্থাৎ সত্যবাদী আমানতদার ব্যবসায়ী নবী, সিদ্দীক ও শহীদগণের সাথে থাকবে। -[তির্মিয়ী]

হ্যরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত রাসলে পাক 🚃 বলেছেন-

( رَوْاُهُ الْإِصْبُهَانِيْ - تَرْغِيْب ) অর্থাৎ, সত্যবাদী ব্যবসায়ী কিয়ামতের দিন আল্লাহ্র আর্শের নীর্চে স্থান পাবে।

غَوْلُمْ وَلاَ تَعْتَلُواْ اَنْفُسَكُمْ : অর্থাৎ তোমরা নিজেদেরকে হত্যা করো না। এতে মুফাস্সরি ঐকমত্যে আত্মহত্যাও শামিল এবং অন্যকে না হকভাবে হত্যা করাও শামিল। আর দুনিয়া ও আথেরাতে ধ্বংসের কারণ গুনাহে লিপ্ত হওয়া এই অর্থের অন্তর্ভুক্ত। –[জামালাইন খ. ২, পৃ. ২৭]

عَنْهُ وَكُوْرُ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ مَا تُنَهُ وَلَا عَنْهُ مَا تَكُمُ مَا تَنْهُ وَلَا عَنْهُ مَا تَكُمُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَا وقد اللّهُ و وقد اللّهُ وقد اللّ

কবীরা ও সগীরা গুনাহের সংজ্ঞা: কোন গুনাহ কবীরা আর কোনটি সগীরা তার প্রভেদ ও পার্থক্য কুরআনে আল্লাহ পাক বর্ণনা করেননি। এই জন্যই এর সংজ্ঞার ব্যাপারে ওলামাদের বিভিন্ন রকম মত ও ইবারত পরিলক্ষিত হয়। মূলতঃ ওলামাদের এসব সংজ্ঞা ধারণা প্রসূত, নিশ্চিত কোনো কিছু না। কবীরার সংজ্ঞায় যা উল্লেখ করা হবে এর বিপরীতটাই হবে সগীরার সংজ্ঞা। নিমে কবীরার কয়েকটি সংজ্ঞা প্রদত্ত হচ্ছে।

- যে গুনাহের কারণে গুনাহগারের প্রতি কঠোর ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে কুরআনের মাধ্যমে অথবা হাদীসের মাধ্যমে তাকে
  কবীরা গুনাহ বলে। কতিপয় শাফেয়ী ওলামাগণ এ সংজ্ঞাটি গ্রহণ করেছেন।
- ২. যে গুনাহের উপর শরয়ী হদ বা শান্তি আসে তাকে কবীরা গুনাহ বলে। যেমন– চুরি, ডাকাতি, হত্যা, ব্যভিচার, মদ্যপান, অপবাদ প্রদান ইত্যাদি।
- ৩. পবিত্র কুরআনে যে জিনিস হারাম হওয়ার কথা সুস্পষ্টরূপে এসেছে অথবা যে গুনাহের ন্যায় গুনাহের উপর হদ আসে তাকে কবীরা গুনাহ বলে।

Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [পঞ্চম পারা]

- 8. হযরত আলী (রা.) বলেন, যে গুনাহের আলোচনাকে আল্লাহ পাক দোজখ,গজব, লানত অথবা আজাব শব্দ দ্বারা শেষ করেছেন তাই কবীরা গুনাহ।
- ৫. সুফিয়ান ছাওরী (র.) বলেন, বান্দাদের মধ্যকার পারস্পরিক জুলুম ও অন্যায় হচ্ছে কবীরা, আর বান্দা ও আল্লাহর মধ্যকার ক্রটি বিচ্যুতি হলো সগীরা।
- ৬. মালেক ইবনে মিগওয়াল বলেন, বেদআতীদের কৃত গুনাহ হচ্ছে কবীরা, আর সুন্নীদের কৃত গুনাহ হলো সগীরা।
- ৭. কারো মতে, স্বেচ্ছায় কৃত গুনাহ হচ্ছে কবীরা, আর খাতা ও ভুলবশত কৃত অথবা অপার্গ ও বাধ্য হয়ে কৃত গুনাহ হচ্ছে স্বীরা।
- ৮. ইমাম সুদী (র.) বলেন, যে গুনাহ সম্পর্কে আল্লাহ পাক নিষেধ করেছেন তা হচ্ছে কবীরা, আর সাধারণ ক্রটি বিচ্যুতি যা ইবাদত দ্বারা ক্ষমা হয়ে যায় এবং মূল গুনাহের অসিলা ও মাধ্যম যেগুলোতে নেককার ও ফাসেক সকলেই লিপ্ত হয়ে থাকে তা হচ্ছে সগীরা। যেমন- দৃষ্টি, স্পর্শ ও চুম্বন। হ্যাঁ তবে যদি মূল গুনাহ জেনাতে লিপ্ত হয়ে পড়ে, তবে এসব অসিলাও কবীরা হয়ে যাবে।
- ৯. যে গুনাহকে কুরআন হারাম শব্দ দ্বারা উল্লেখ করেছে, তা কবীরা।
- ১০. ইমাম ওয়াহেদী বলেন, বিশুদ্ধ অভিমত হলো এই যে, কবীরা গুনাহের সুনির্দিষ্ট কোনো সংজ্ঞা নেই। যা দ্বারা বান্দাগণ সকল কবীরা সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করতে পারে। যদি এরকম হতো, তাহলে তারা সগীরাতে অধিক পরিমাণে লিপ্ত হয়ে যেত। এমনকি সগীরাকে তারা হালাল মনে করে নিত। কিন্তু আল্লাহ পাক তাঁর বান্দাদের উপর কবীরা সগীরার সুম্পষ্ট পরিচিতি গোপন রেখেছেন, যাতে করে তারা কবীরাতে লিপ্ত হয়ে পড়ার আশঙ্কায় সগীরা থেকেও বিরত থাকে। যেমন– তিনি সালাতে উস্তা, শবে কদর, জুমার দিনের দোয়া কবুল হওয়ার মুহূর্তটিকে গোপন রেখেছেন, যাতে করে লোকেরা এগুলো হাসিল করার জন্য পূর্ণ সময়েই ব্যস্ত থাকে।

কবীরা শুনাহের সংখ্যা : কবীরা শুনাহের যেরূপ নিশ্চিত কোনো সংজ্ঞা নেই, তেমনিভাবে সুনির্ধারিত কোনো সংখ্যাও তার নেই। বিভিন্ন হাদীসে আল্লাহর রাসূল হাদী যে সংখ্যা বর্ণনা করেছেন তা সীমাবদ্ধতার অর্থে নয়। বরং আলোচনা করলে যতটার প্রয়োজন ছিল ততটাই বলেছেন। এই জন্য বিভিন্ন হাদীসে বিভিন্ন রক্ম সংখ্যা এসেছে।

বুখারী ও মুসলিমের এক হাদীসে তিনি ইরশাদ করেছেন, তোমরা সাতটি ধ্বংসাত্মক গুনাহ থেকে বেঁচে থাক। ১. আল্লাহর সাথে কাউকে শরিক করা, ২. যাদু, ৩. অবৈধভাবে কাউকে হত্যা করা, ৪. এতিমের অর্থ-সম্পদ গ্রাস করা, ৫. সুদ খাওয়া, ৬. যুদ্ধের ময়দান থেকে পলায়ন করে আসা ও ৭. নির্দোষ মুমিন নারীদের উপর জেনার অপবাদ দেওয়া।

অন্য রেওয়ায়েতে নয়টি বলা হয়েছে, উল্লিখিত সাতটি আর অষ্টম ও নবম হলো– মাতা-পিতার নাফরমানি ও বায়তুল্লাহ তথা হারাম শরীফের ভিতরে খোদাদ্রোহিতা করা।

হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) -এর বর্ণনায় তিনটি উল্লেখ হয়েছে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে কবীরার সংখ্যা সত্তর থেকে সাতশত পর্যন্ত বর্ণিত রয়েছে। তিনি একথাও বলেছেন, র্ম وَمُنْ عُلُونُ مُنَا الْإِضْرَابِ অর্থাৎ ইন্তেগফার বা তওবা দ্বারা যে কোনো কবীরা গুনাহ মাফ হতে পারে, আঁর সর্বদা লেগে থাকলে স্গীরাও কবীরায় রূপান্তরিত হয়ে যায়।

সগীরা ও কবীরার প্রকারভেদ: হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) ইমাম আবৃ ইসহাক ইসফেরাইনী, কাজী আবৃ বকর রাকিল্লানী, ইমামুল হারামাইন আবুল মা'আলী, ইবনুল কুশাইরীসহ একদল আলেম বলেন, গুনাহের মধ্যে কোনো প্রকারভেদ নেই, গুনাহ সবটাই কবীরা বা বড়, সগীরা বা ছোট গুনাহ বলতে কোনো গুনাহ নেই। তারা বলেন, গুনাহ হচ্ছে আল্লাহর নাফরমানির নাম। আর তার নাফরমানি আবার ছোট হয় কেমন করে? তবে ইবনে হাজার আসকালানীসহ প্রমুখ ওলামাদের উক্তি মতে, অধিকাংশ আলেমের মতে, গুনাহের মধ্যে সগীরা কবীরার বিভক্তি রয়েছে।

কারণ আলোচ্য আয়াতসহ কুরআনের বিভিন্ন আয়াতে এবং বিভিন্ন সহীহ হাদীসে কবীরা শব্দদ্বারা কবীরা গুনাহের কথা বর্ণিত হয়েছে।

আল্পামা ইবনে হাজার (র.) বলেন, উভয় দলের মধ্যে গুনাহের প্রকারভেদ থাকা-না থাকার মতবিরোধটি মূলত এক রকম শান্দিক ইখতেলাফ। অর্থগত কোনো ইখতেলাফ নয়। কারণ যারা বলেছেন, গুনাহ কোনোটাই সগীরা নেই, তারা আল্পাহপাকের মাহাত্ম, বুযুগী, শানের প্রতি লক্ষ্য করে তাঁর নাফরমানিকে সগীরা বা ছোট বলাকে অপছন্দ করেছেন। আর যারা সগীরা কবীরার প্রতি বিভক্তি করেছেন, তারা মূলত কুরআন ও হাদীসের সুস্পষ্ট বক্তব্যের প্রতি লক্ষ্য রেখেই করেছেন। এছাড়া তুলনামূলক ভাবে এক গুনাহ অপর গুনাহ থেকে ছোট-বড় হওয়ার প্রেক্ষিতেই তারা বলেছেন, আল্লাহর শানের প্রেক্ষিতে নয়।

—[রুহুল মা'আনী খ. ৫, পু. ১৭-১৮, তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পু. ৭৭-৮২, তাফসীরে খাজেন খ. ১, পু. ৩৬৭]

#### অনুবাদ :

পে ৩২. আর তোমরা আকাজ্ফা করোনা এমন সব বিষয়ে ولا تَتَمَنُّوا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِم بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْ جِهَةِ الدُّنْيَا وَالدِّيْنِ لِنَكُّ يَوَدِّي إِلَى التَّحَاسُدِ وَالتَّبَاعُضِ لِلرِّجَالِ نَصِيْبُ ثُوابُ مِّمًا اكْتُسُبُوا بِسَبَعِ مَا لَوا مِنَ الجِهَادِ وَغَيْدِهُ ولِلنِّسَاء نُصِيبُ مِّمًا اكْتُسَبِّنَ مِنْ طَاعَةِ أَزُواجِهِنَّ وَحِفْظِ فُرُوجِهِنَّ نَزَلَتْ لَمَّا قَالَتْ أُمَّ سُلَمَةً لَيْتَنَا كُنَّا رِجَالًا فَجَاهَدْنَا وَكَانَ لَنَا مِثْلُ اَجْرِ الرِّجَالِ وَاسْتُلُوا بِهَمْ رَوْ وَدُونِهَا اللَّهَ مِنْ فَنْضِلِهِ. مَا احْتَجْتُمْ إِلَيْهِ يُعْطِيُّكُمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلَّ شَيْ عَلِيْمٌ وَمِنْهُ مَحَلُ الْفَضْلِ وَسُؤَالُكُمْ.

وَلِكُلِّ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ جَعَلْنَا مَوَالِيَ أَى عَصَبَةً يُعْطُونَ مِمَّا تُرَكَ الْتُوالِكَانِ وَالْاَقْرَبُونَ لَهُمْ مِنَ الْمَالِ وَالَّذِيْنَ عَاقَدَتْ بِٱلِيفِ وَدُونَهَا اَيْمَانُكُمْ جَمْعُ يَ بسكُعْنَى الْقُسْمِ أُوِ الْيُدِ أَيِ الْ الَّذِينَ عَاهَدُ تُمُوهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ عَلَم حَظُّهُمْ مِنَ الْمِيْرَاثِ وَهُوَ السُّدُسُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْ إِشَهِيدًا . مُطَّلَعًا وَمِنْهُ حَالُكُمُ وَهُوَ مُنْسُوخٌ بِقُولِهِ وَأُولُو الْأَرْحَامِ بعضهُم اولى بِبعض .

যাতে আল্লাহ পাক তোমাদের উপর অপরের দীন ও দুনিয়ার প্রেক্ষিতে শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন। যাতে পরস্পরে হিংসা- বিদ্বেষের সৃষ্টি না হয়। পুরুষ যা অর্জন করে জিহাদ প্রভৃতি আমলের মাধ্যমে সেটা তাদের ছওয়াবের অংশ, আর নারী যা অর্জন করে স্বামীর আনুগত্য ও সতীত্ব রক্ষাসহ প্রভৃতি আমলের মাধ্যমে সেটা তাদের ছওয়াবের অংশ। আলোচ্য আয়াতটি তখন নাজিল হয়েছিল যখন হ্যরত উম্মে সালমা (রা.) বলেছিলেন, আফসোস! আমরা যদি পুরুষ হতাম তবে তাদের ন্যায় জিহাদ করতাম এবং আমরাও পুরুষদের ন্যায় ছওয়াব পেতাম। <u>আর আল্লাহর কাছে তাঁর অনুগ্রহ প্রার্থনা</u> কর। إَسْنَكُوا তে হামযাসহ এবং হামজা ব্যতীত উভয় কেরাত রয়েছে। যা তোমাদের প্রয়োজন আল্লাহ তোমাদেরকে তা দিবেন। নিশ্চয়ই আল্লাহ পাক সর্ব বিষয়ে জ্ঞাত। এরই মধ্য থেকে অনুগ্রহের পাত্রও তোমাদের প্রার্থনা।

. 🟋 ৩৩. পিতামাতা এবং নিকটাত্মীয়গণ তাদের যে সম্পত্তি ত্যাগ করে যান তাদের নারী-পুরুষ সকলের জন্যই আমি উত্তরাধিকারী তথা আসাবা নির্ধারণ করে দিয়েছি। তাদেরকে সেই সম্পত্তি যথারীতি প্রদান করা হবে। আর যাদের সাথে তোমরা অঙ্গীকারবদ্ধ হয়েছ, عَانَدُتْ -এর মধ্যে আলিফসহ এবং আলিফ ছাড়া উভয় কেরাতই রয়েছে। ﴿ يُمَيُّنُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ े مُمَانُ -এর বহুবচন। يُميُّن অর্থ- কসম ও অঙ্গীকার। অর্থাৎ মূর্খতার যুগে যাদের সাথে মৈত্রীচুক্তিতে আবদ্ধ হয়েছিলে সহায়তা প্রদান ও উত্তরাধিকারের উপর এখন তাদের মিরাসি অংশ দিয়ে দাও। আর তা হচ্ছে এক ষষ্ঠমাংশ। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা সব কিছু প্রত্যক্ষ <u>করেন</u>। আর সেসব থেকে তোমাদের অবস্থা ও দারা এ বিধান রহিত হয়ে গেছে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قُولُهُ وَلا تَتَمَنُّوا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ (الاية)

শানে নুযুল: একদা হযরত উমে সালামা (রা.) আরজ করলেন, পুরুষ লোকেরা জিহাদে অংশগ্রহণ করে শাহাদাত লাভ করে থাকে, আর আমরা মহিলা মানুষ এসব ফজিলতপূর্ণ কাজসমূহ থেকে বঞ্চিত থাকি। আর আমাদের উত্তরাধিকারের অংশও পুরুষদের অর্ধেক। এর প্রেক্ষিতে উপরিউক্ত আয়াত নাজিল হয়।

আলোচ্য আয়াতটির মর্ম হলো এই যে, পুরুষদেরকৈ আল্লাহপাক তার হেকমত অনুযায়ী যে শারীরিক শক্তি সামর্থ্য দান করেছেন। যার ভিত্তিতে তাঁরা জিহাদও করে থাকে এবং অন্যান্য বাইরের কাজেও অংশ নিয়ে থাকে, এটা আল্লাহর তরফ থেকে তাদের উপর বিশেষ দান। তা থেকে মহিলাদেরকে পুরুষসূলভ যোগ্যতার কাজ করার আকাজ্ফা করা ঠিক নয়। তবে আল্লাহর আনুগত্য ও নেক কাজে অংশ গ্রহণ করা উচিত।

একটিগুরুত্ব পূর্ণ চারিত্রিক নির্দেশনা: আলোচ্য আয়াতটিতে একটি গুরুত্বপূর্ণ চারিত্রিক নির্দেশনা প্রদান করা হয়েছে, তার প্রতি লক্ষ্য রাখলে সামাজিক জীবনে মানুষের শান্তি নসীব হবে। আল্লাহ পাক সকল মানুষকে এক রকম বানান নি। বরং তাদের মধ্যে বহুবিধ প্রেক্ষিতে পার্থক্য রেখেছেন। যেখানে লোকে এই খোদায়ী পার্থক্যের প্রতি লক্ষ্য না রেখে তার দেওয়া স্বভাবগত সীমা রেখা পার হয়ে নিজেদের কৃত্রিম বৈশিষ্ট্যের সংযোজন ঘটায়, সেখানে এক প্রকার ফ্যাসাদ সৃষ্টি হয়। মানুষের এই মানসিকতা যে, যাকেই তার চেয়ে কোনো দিকে অগ্রসর দেখে সে পেরেশান হয়ে যায়। এটাই হচ্ছে সামাজিক জীবনে পরম্পরে হিংসা-বিদ্বেষ ও শক্রতা সৃষ্টির মূল বস্তু। এর ফলাফল এই দাঁড়ায় যে, যে মঙ্গল তার জন্য বৈধ পন্থায় অর্জন হয় না, অবৈধ পন্থায় তা অর্জন করতে ব্যস্ত হয়ে পড়ে। আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতে উক্ত মানসিকতা থেকে বেঁচে থাকার জন্য তাকিদ প্রদান করেছেন। অর্থাৎ যে নিয়ামত তিনি অন্যকে দান করেছেন তার আকাজ্ঞা করো না বরং আল্লাহর দয়ার প্রার্থনা কর। তিনি তাঁর হেকমতানুযায়ী যে নিয়ামত প্রদান করা তোমাদের জন্য উপযোগী মনে করেন তা দান করেন।

আয়াতিট ইবনে কাছীরসহ অধিকাংশ ওলামার মতে وَارُنُوا الْاَرْحَامِ आয়াতিট ইবনে কাছীরসহ অধিকাংশ ওলামার মতে وَارُنُوا الْاَرْحَامِ आয়াত ছারা রহিত হয়ে গেছে। আল্লামা সৃষ্তীও তাই বলেছেন। তবে ইবনে জারীর তাবারী একে রহিত নয় বলে দাবি করেছেন।
–[কামালাইন খ. ২, পৃ. ২৯-৩০]

#### অনুবাদ:

فُرُوْجِهِنُّ وَغُيْرِهَا فِيْ غُيْبَةِ ازْوَاجِهِنَّ ا حَفظُ هُنَّ اللَّهُ حَيْثُ أُوصِي هِ نُّ الأزواجُ وَالْتِي تَخَ وْزُهُنَّ عِصْيَانَهُنَّ لَكُمْ بِأَنْ ظُهُرَتْ مَارَاتُهُ فَعِظُوهُنَّ فَخَوَفُوهُنَّ مِنَ اللَّهِ واهْجُرُوهُنَّ فِي المُضَاجِعِ اِعْتَزِلُوا **اِلى** رَاشِ اخْـر إنْ اظـهـرنَ الـ بعَنَ بِالْهِجُرانِ فَإِنَّ اطَعَنُ بيلا طريقًا إلى ضُرْبِهِنَّ ظُلْمًا إِلَّهُ لله كَانَ عَلِيًّا كَبِيْرًا فَاحْفُرُوهُ يعَاقِبَكُمْ إِنْ ظُلُمتُمُوهُنَّ .

. 🗜 ৩৪. পুরুষগণ নারীগণের উপর কর্তৃশীল, তারা নারীদেরকে শিষ্টাচার শিখায় এবং অপছন্দনীয় কাজ হতে তাদেরকে বিরত রাখে এ কারণে যে, আল্লাহ তা আলা তাদের একের উপর অন্যের শ্রেষ্ঠতু দান করেছেন, তথা জ্ঞান, বুদ্ধি, অভিভাবকত্ব প্রভৃতি বিষয়ে তিনি নারীদের উপর পুরুষদেরকে শ্রেষ্ঠত্ব প্রদান করেছেন এবং এ কারণে যে, পুরুষগণ স্ত্রীদের উপর তাদের অর্থ-সম্পদ ব্যয় করে। অতএব তাদের মধ্য থেকে যে সকল নেককার স্ত্রীগণ তাদের স্বামীদের অনুগত হয়, তাদের স্বামীদের অবর্তমানে স্বীয় সতীত্ব প্রভৃতি বিষয় <u>যা আল্লাহ</u> সংরক্ষণীয় করে দিয়েছেন তা হেফাজত করে। যেরপ তাদের স্বামীদেরকে আল্লাহপাক আদেশ দিয়েছেন, স্বীয় স্ত্রীদের হেফাজত করতে। আর যে সকল স্ত্রীদের অবাধ্যতার তোমরা আশঙ্কা কর্ এ হিসেবে যে, তাদের অবাধ্যতার নিদর্শন প্রকাশ পেয়ে গেছে. তবে তাদেরকে সদুপদেশ দাও, তথা তাদেরকে আল্লাহর শাস্তির ভয় দেখাও, এবং তাদেরকে শয্যাস্থান থেকে দূরে রাখো, অর্থাৎ তোমরা ভিনু শয্যা গ্রহণ কর। যদি তারা অবাধ্যতা প্রকাশ করে, আর শয্যা পৃথক করার পরও যদি তারা বাধ্য হয়ে ফেরত না আসে তখন তাদেরকে মৃদু প্রহার কর। এতে যদি তারা তোমাদের বাধ্য হয়ে যায় তাদের কাছ থেকে তোমাদের কাম্য বস্তুতে তবে তাদের বিরুদ্ধে অন্যায়ভাবে শক্ত প্রহারের কোনো পথ অন্বেষণ করো না। নিশ্চয়ই আল্লাহ <u>তা আলা মহান শ্রেষ্ঠতম।</u> সুতরাং তোমরা তার শাস্তি হতে ভয় করতে থাক, যদি তাদের প্রতি জুলুম কর।

তে ৩৫. <u>আর यिन তোমরा</u> श्वामी-श्वी <u>উভয়ের মধ্য</u> بَيْنِهِ مَا بَيْنَ الرَّوْجَيْنِ وَالْإِضَافَـةُ لِلْإِتِّسَاعِ أَيَّ شِقَاقًا بَيْنَهُ مَا فَابْعَثُوا اِلَيْهِمَا بِرضَاهُمَا حَكَمًا رَجُلًا عَدْلًا مِّنْ اهْلِهِ اقْنَارِبِهِ وَحُكُمًا مَنْ أَهْلِهَا وَيُوَكِّلُ الزَّوْجُ حَكَمَهُ فِي طَلَاقٍ وَقُلْوْلِ عِوَضٍ عَلَيْهِ وَتُؤَكِّلُ هِيَ حَكَمَهَا فِي الإخْتِلاعِ فَيَجْتَهِدَانِ وَيَأْمُرَانِ الظَّالِمَ بِالرِّجُوعِ أَوْ يُفَرِّقَانِ إِنْ رَايَاهُ قَالَ تَعَالٰي إِنْ يُبُرِيْدُاً أَي الْحَكَمَانِ إِصْلَاحًا يُوَفِّقِ لُّهُ بَيْنَهُ مَا بَيْنَ الزُّوجَيْنِ أَيْ يُقَدِّرُهُمَا عَلَى مَا هُوَ الطَّاعَةُ مِ إِصْلَاجٍ أُوْ فِرَاقٍ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيْمًا بكُلُّ شَيْ خِبِيْرًا بِالْبَوَاطِنِ كَالظُّواهِرِ .

ঝগড়া-ফ্যাসাদের আশঙ্কা বোধ কর জান, এখানে अतरकत मिरक بَيْنِهِمَا अगमारतत देशक شَقَاقَ হয়েছে, জরফের মধ্যে প্রস্তৃতা থাকার কারণে। [তখন] شِفَاقًا بَيْنَهُمَا ইবারতের আসল রূপ ছিল তারা উভয়ের সম্বতিতে স্বামীর আত্মীয়স্বজনদের থেকে একজন বিচারক এবং স্ত্রীর আত্মীয়স্বজনদের থেকে একজন বিচারক তারা উভয়ের দিকে প্রেরণ কর। স্বামী তার পক্ষের বিচারককে তালাক এবং তালাকের উপর বিনিময় গ্রহণের অধিকার দিয়ে দিবে। আর স্ত্রী তার পক্ষের বিচারককে খোলা প্রদানের অধিকার দিয়ে দেবে। অতঃপর উভয় বিচারক সংশোধনের চেষ্টা করবে, এবং অন্যায়কারীকে তার অন্যায় থেকে প্রত্যাবর্তন করতে নির্দেশ দেবে, অথবা সমীচীন মনে করলে স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে বিচ্ছেদ ঘটিয়ে দিবে। আল্লাহ পাক ইরশাদ করেন, যদি বিচারকদ্বয় সংশোধন করাবার চায়, তবে আল্লাহ তা'আলা স্বামী-স্ত্রী উভয়ের মধ্যে তৌফিক দিয়ে দেবেন অর্থাৎ তারা উভয়কে সংশোধন বা বিচ্ছেদ যে কোনো একটির আনুগত্যের সামর্থ্য দিয়ে দিবেন । নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা সর্ব বিষয়ে জ্ঞাত গোপন বিষয়াদি সম্বন্ধে বাহ্যিক বিষয়াদির ন্যায় খবর রাখেন।

# তাহকীক ও তারকীব

قُوْامُ وَالْمُ अर्थ- مِن अर्थ ত্ত্তাবধায়ক, অভিভাবক, পরিচালক, কর্তৃত্বশীল শাসক ইত্যাদি। قُوْامُ وَ قُوامُ وَ وَالْمُونَ - عَدَّامُونَ अवत النِيسَاءِ । अवाधिका वाठक भक् , भूवालागात भेगार الرِجَالُ । भूवालागात अभिका वाठक भक् , भूवालागात अभिगार الرَجَالُ الرَجَالُ । সাথে। তেমনিভাবে بَمُونَ ও بَمَا এর মুর্তাআল্লিক।

ত্রটা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব। আর প্রশ্ন হলো এই যে, মাসদারের ইজাফত হয় ফায়েল অথবা : فَوُلُهُ وَالْإِضَافَةُ لِلْإِرْسَاع মাফিউলের দিকে। আর এখানে شِيقَاق মাসদারের ইজাফত بَيْنَ -এর দিকে হচ্ছে, যা ফায়েল ও মাফউলের কোনোটাই নয়, বরং জরফ। উত্তর হলো এই যে, জরফের এরকম প্রশস্ততা রয়েছে যা গায়রে জরফের মধ্যে নেই। তাই এখানে মাসদারের يَجُوزُ فِي الظَّرْفِ مَا لَا يَجُوزُ فِي غَيْرِهِ - इकाक्क कत्रक्षत नित्क २८० (পরেছে । त्कनना এकिं काग्रना तरग्रह

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র : নারীদের সম্পর্কে যে সকল বিধি-বিধান পূর্বে অতিবাহিত হয়েছে, তাতে তাদের অধিকার ক্ষুণ্ণ করার উপর নিষিদ্ধতাও বর্ণিত হয়েছে। এবারে পুরুষদের অধিকারের আলোচনা হচ্ছে।

ক্রিন বুদ্দা: মুকাতিল বর্ণনা করেন, এই আয়াত নাজিল হয় সা'দ ইবনে রবী ইবনে ওমর এবং তাঁর স্ত্রী হাবীবাহ বিনতে বিলে ইবনে আবি জোহাইর সম্পর্কে। আর কলবী বলেছেন, সা'দ এর স্ত্রীর নাম হলো খাওলা বিনতে মুহাম্মদ ইবনে ক্রিনার বিবরণ এই যে, সা'দের স্ত্রী তাঁর মর্জির খেলাফ কোনো কাজ করেছিল। এই জন্য সা'দ তাকে একটি চাপড় করে। ব্রী কুদ্ধ হয়ে স্থীয় পিতাকে এ সম্পর্কে অবগত করে। পিতা প্রিয়নবী — এর নিকট এ সম্পর্কে অভিযোগ করে। ব্রিক্রিক্রি স্থামীর নিকট থেকে স্ত্রীকে প্রতিশোধ গ্রহণের নির্দেশ প্রদান করেন। ঠিক এমন সময় আলোচ্য আয়াতটি নাজিল স্থা। ভবন প্রিয়নবী — সা'দের স্ত্রীকে প্রতিশোধ গ্রহণ থেকে বারণ করে ইরশাদ করেন— আমি চেয়েছিলাম এক কিন্তু করে মর্ক্রি অন্য। আর আল্লাহ পাকের ইচ্ছাই যে সর্বোত্তম এতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। এই ঘটনা বর্ণনার পর অক্রান্স আলুসী (র.) লিখেছেন, একটি বর্ণনায় রয়েছে আয়াতখানি নাজিল হয়েছে জামিলা বিনতে আব্দুল্লাহ এবং তার স্বামী করেন্ড ইবনে কায়েস সম্পর্কে।

- ইবনে আবি হাতেম হাসানের উদ্ধৃতি দিয়ে লিখেছেন, একজন স্ত্রী লোক প্রিয়নবী : -এর খেদমতে তার স্বামীর বিরুদ্ধে
  এই অভিযোগ করল যে, সে তাকে প্রহার করেছে। তখন প্রিয়নবী : ইরশাদ করলেন, স্বামীর নিকট থেকে প্রতিশোধ
  নিতে পার, তখন এই আয়াত নাজিল হয়।
- \* ইবনে মরদাবিআহ হযরত আলী (রা.) -এর বর্ণনার উল্লেখ করেছেন যে, একজন আনসারী সাহাবী তাঁর স্ত্রীকে নিয়ে প্রিয়নবী

  -এর খেদমতে হাজির হয়ে, স্ত্রী স্বামীর বিরুদ্ধে এই অভিযোগ করে যে, সে আমাকে এত বেশি প্রহার করেছে যে,

  আমার চেহারায় এখনও তার চিহ্ন রয়েছে। প্রিয়নবী ক্রি ইরশাদ করলেন, এভাবে প্রহার করার কোনো অধিকার তার
  নেই। তখন এই আয়াত নাজিল হয়। –িনুরুল কুরআন খ. ৫. পূ. ৩৩]

ব্রী কর্তব্য : এমনি অবস্থায় স্ত্রীর কর্তব্য হলো স্বামীর কর্তৃত্ব মেনে চলা। এটিই আলোচ্য আয়াতের মর্ম কথা। স্বামীর কর্তৃত্ব ক্ষেনে চলার এই বিধান অমান্য করলে সমূহ অকল্যাণ এবং অমঙ্গলের সম্ভাবনা বিদ্যমান থাকে।

ন্দুকল কুরআন খ. ৫, পৃ. ৩৩-৩৪]
ইসলামে নারীর অধিকার: সূরায়ে বাকারার এক আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— رَلَهُنَ رَبُولُ النَّرِي عَلَيْهِنَ النَّهُ عَلَيْهِنَ النَّهُ عَلَيْهِنَ النَّهُ وَلَا السَّمِ الْمَا اللهِ اللهِ

পুরুষের মধ্যে অধিকারের ক্ষেত্রে সমতা বিধানের নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে। তবে কোনো কোনো ক্ষেত্রে অবশ্য নারী জাতির উপর পুরুষ জাতির প্রাধান্য দেওয়া হয়েছে যা আয়াতের শেষাংশে وللرَّجَالُ عَلَيْ النَّرِجَالُ عَلَى النَّرِجَالُ عَلَى النَّرِجَالُ وَالْمَوْنُ عَلَى النَّرِجَالُ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّرِجَالُ وَلُوالْمُوْنُ عَلَى النَّرِجَالُ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّالِ اللَّهِ اللَّهُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّرِجَالُ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّهِ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّالِمُ اللَّهُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّالِمُ الْمَالِقُ وَالْمُوْنُ عَلَى النَّوْمَ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوْنُ وَلَالَالُونُ وَالْمُوْنُ وَالْمُوالِقُ وَلَا الْمُعَالِمُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ الْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقِي وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالْمُولِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالْمُولِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُولِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُولِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُولِقُ وَالْمُوالِقُ وَالْمُولِقُ وَالْمُعِلِيَ وَلِمُ وَالْمُولِقُ وَالْمُولِق

আর তা হচ্ছে ব্যবস্থাপনা ও পরিচালনার ক্ষেত্রে পুরুষ শাসক, অভিভাবক ও তত্ত্বাবধায়ক। আর নারীগণ পুরুষদের কর্তৃত্বাধীন পরিচালিত। –[মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ৪৩৬-৩৭]

ইসলাম পূর্বযুগে নারীর মজলুমানাবস্থা : নারীর অসহায়ত্ব ও দৈন্যদশার ইতিহাস এতটুকু সুদীর্ঘ ও সনাতন যতটুকু খোদ জুলুমের। অর্থাৎ যখন থেকে জুলুমের সূচনা পৃথিবীতে হয়েছে তখন থেকেই নারী নির্যাতিতা হয়ে আসছে। ইসলাম এসে নারীদের কেবল মজলুমানাবস্থা বিদূরিতই করেনি বরং তাদের ন্যায্য অধিকার প্রদান করে সম্মানিতাও করেছে।

নারীদের সম্পর্কে রোমান দৃষ্টিভঙ্গি: রোমানদের আমলে নারীকে জাতীয় যৌথ উপভোগের বস্তু মনে করা হতো যা থেকে প্রত্যেকের উপভোগের অধিকার ছিল।

নারী সম্পর্কে ইউহান্নার দৃষ্টিভঙ্গি: নারী সম্পর্কে হযরত ঈসা (আ.) এর এক শিষ্য ইউহান্নার দৃষ্টিভঙ্গি এই ছিল যে, নারী হচ্ছে অনিষ্টের মূল এবং শান্তি ও নিরাপত্তার শত্রু।

নারী সম্পর্কে খ্রিস্টানদের দৃষ্টিভঙ্গি: খ্রিস্টানদের দৃষ্টিভঙ্গি অনুযায়ী নারী মানুষ হবে দূরের কথা জীবও নয়। খ্রিস্টায় ৫৮৬ সালে সমগ্র খ্রিস্টান জাহানের জ্ঞানী, গুণীগণ এ ব্যাপারে আলোচনা করার জন্য ইউরোপে সমবেত হলো যে, নারীর মধ্যে রূহ বা আত্মা আছে কি নাই। অনেক আলোচনা পর্যালোচনার পর সিদ্ধান্ত হলো যে, নারীর মধ্যেও আত্মা রয়েছে।

নারী সম্পর্কে হিন্দু দৃষ্টিভঙ্গি: প্রাচীন হিন্দু সভ্যতায় স্বামীর মৃত্যুর পর নারীকে স্পর্শের অযোগ্য হতভাগীনি মনে করা হতো, আর এরকম অবস্থা সৃষ্টি করে দেওয়া হতো যে, সে জীবন্ত অবস্থায়ই জ্বলে মরাকে প্রাধান্য দিয়ে দিত। বিধবা নারীর শয্যা পৃথক করে দেওয়া হতো। তার জন্য অন্য কারো বিছানায় বসার অনুমতি ছিল না। তার বর্তন পৃথক করে দেওয়া হতো। বিয়ে শাদীসহ যে কোনো আদন্দ উৎসবে তার অংশগ্রহণ অমঙ্গলজনক মনে করা হতো। এগুলোই হচ্ছে ঐ অবস্থা যার দরুন এহেন অপমানের জীবনের উপর সে মৃত্যুকেই প্রাধান্য দিয়ে দিতো। আর হিন্দু ধর্মীয় ঠিকাদারেরা একে ধর্মীয় পবিত্রতা বলে নাম দিতো। আর যে নারী অবস্থায় বাধ্য হয়ে স্বামীর সাথে তারই শুশানে জ্বলে যেত তাকে বড় স্বামী ভক্তাদের মধ্যে গণ্য করা হতো।

অবাধ্য স্ত্রী ও তার সংশোধনের পদ্ধতি : পবিত্র কুরআন অবাধ্য স্ত্রীর সংশোধনের জন্য ক্রমাগত তিন্টি পদ্ধতি বাতলে দিয়েছে। ইরশাদ হয়েছে— وَالْسَرِيْمُونُ فَي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِيْمُونُ نَصُوزُ مُنْ وَي فَعِظُومُنَ وَالْمَجُرُومُنَ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِيرُهُنَ عَالَى অর্থাৎ, স্ত্রীদের তরফ থেকে যদি নাফরমানি প্রকার্শ পাওয়র্মর আশক্ষা ও তার নিদর্শনাবলি প্রকাশ হয়, তবে প্রথম পর্যায়ে তাদের সংশোধনের পত্তা হলো এই যে, কোমলভাবে তাদেরকে বুঝাও। যদি তারা শুধু বুঝানোর দ্বারা নাফরমানি হতে বিরত না হয় তখন দ্বিতীয় পর্যায়ে তাদের শয্যা পৃথক করে দাও। যাতে স্বামীর অসভুষ্টির কথা তারা উপলব্ধি করতে পারে। আর নিজের কৃতকর্মের উপর লক্ষিত হয়ে শুভ পথে এসে যায়। في الْمَضَاجِعِ الْمُعَلَّمِ بَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَّمِ بَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَل

সংশোধনের চতুর্থ পদ্ধতি: ঘরোয়া তিনটি পদ্ধতি যদি ফলপ্রসূ না হয় তখন চতুর্থ পদ্ধতি অবলম্বন করা যাবে। আর তা হচ্ছে দুইজন হাকেম সালিশ নিযুক্ত করা। স্বামীর পরিবারের লোকজন থেকে একজন সালিশ আর স্ত্রীর পরিবারের লোকজন থেকে আরেকজন সালিশ নিযুক্ত করা হবে। তারা উভয় এবং স্বামী-স্ত্রী যদি নিষ্ঠাবান হয় তবে অবশ্যই তারা তাদের সংশোধনের চেষ্টায় সফল হবে।

আর যদি সফল না হয় তখন সালিশদ্বয়ের জন্য স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে সম্পর্ক নষ্ট করার এখতিয়ার হবে কি না এ ব্যাপারে ওলামায়ে কেরামের মধ্যে মত পার্থক্য রয়েছে।

উভয় পক্ষের সালিশকে যদি স্বামী-স্ত্রীর তরফ থেকে এ কথার এখতিয়ার প্রদান করা হয়ে থাকে যে, তোমরা মিলে মিশে যে সিদ্ধান্ত নেবে আমরা তাই মেনে নেবো। তখন সালিশদ্বয় সম্পূর্ণ রূপে তাদের বিষয়ে সিদ্ধান্ত নেওয়ার অধিকারী হয়ে যাবে। তারা দুজন তালাকের ব্যাপারে একমত হয়ে গেলে তালাকই হয়ে যাবে। আবার তারা খোলা প্রভৃতি যে কোনো সিদ্ধান্তে একমত হলে তাই হবে। এবং পুরুষদের তরফ থেকে প্রদন্ত অধিকার অনুসারে যদি তারা উকিল হিসেবে স্ত্রীকে তালাক দিয়ে দেয়, তবে তাই মেনে নিতে হবে। পূর্ববর্তী মনীষীবৃদ্দের মধ্যে হয়রত হাসান বসরী ও হয়রত আবৃ হানীফা (র.) প্রমুখের এমনি অভিমত।

ইমাম শাফেয়ী (র.) ও অনুরূপ মতই পোষণ করেন। হাঁা, যদি তারা উভয়কে উকিল বানিয়ে এ অধিকার না দেওয়া হয়, তবে তারা কেবল সংশোধনের জন্যই চেষ্টা করবে তালাক, খোলা প্রভৃতির অধিকার তাদের হবে না।

আর হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) ও সাঙ্গদ ইবনে জুবাইরসহ প্রমুখদের মতে, তারা উভয় সালিশের তালাক, খোলা, মিলিয়ে দেওয়া, পৃথক করে দেওয়া প্রভৃতির পূর্ণ অধিকার থাকবে।

হযরত আলী (রা.) -এর সামনে এমনি এক ঘটনা উপস্থিত হয়। তাতেও প্রমাণ হয় যে, একমাত্র আপোষ মীমাংসা ছাড়া উল্লিখিত সালিশ্বয়ের অন্য কোনো অধিকার থাকে না, যতক্ষণনা উভয় পক্ষ তাদেরকে পূর্ণ অধিকার দান করে। ঘটনাটি সুনানে বায়হাকী গ্রন্থে হযরত ওবায়দা সালমানীর রেওয়ায়েত ক্রমে এভাবে বর্ণিত হয়েছে।

একজন পুরুষ ও একজন মহিলা হযরত আলী (রা.) -এর খেদমতে এসে হাজির হলো, তাদের উভয়ের সাথেই ছিল বহু লোকের একেক দল। হযরত আলী নির্দেশ দিলেন যে, পুরুষের পরিবার থেকে একজন এবং স্ত্রীর পরিবার থেকে একজন হাকিম বা সালিশ নির্ধারণ করা হোক। অতঃপর সালিশ নির্ধারিত হয়ে গেলে তাদের সম্বোধন করে হযরত আলী (রা.) বললেন, তোমরা কি তোমাদের দায়িত্ব সম্পর্কে জান! আর তোমাদিগকে কি করতে হবে সে ব্যাপারে কি তোমরা অবগত! শোন, তোমরা যদি এই স্বামী-স্ত্রীকে একত্রে রাখার ব্যাপারে এবং তাদের পারম্পরিক আপোষ করে নেওয়ার ব্যাপারে একমত হতে পার, তবে তাই কর। পক্ষান্তরে তোমরা যদি মনে কর যে, তাদের মধ্যে আপোষ মীমাংসা করা সম্ভব নয়, কিংবা তা করে দিলে তা টিকতে পারবে না এবং তোমরা উভয়েই তাদের পৃথক করে দেওয়ার ব্যাপারে একমত হয়ে এতেই মঙ্গল বিবেচনা কর, তবে তাই করবে। একথা শুনে মহিলাটি বলল, আমি এটা স্বীকার করি, এতদুভয় সালিশ আল্লাহর আইন অনুসারে ফায়সালা করবে। তা আমার মতের অনুসারী হোক বা বিরোধী হোক, আমি তাই মান। কিছু পুরুষটি বলল, পৃথক হয়ে যাওয়া বা তালাক হয়ে যাওয়া তো আমি কোনো ক্রমেই সহ্য করবো না। অবশ্য সালিশদের এ অধিকার দিচ্ছি যে তারা আমার উপর যে কোনো রকম আর্থিক জরিমানা আরোপ করে তাকে স্ত্রীকে সম্মত করিয়ে দিতে পারেন। হযরত আলী (রা.) বললেন, না তা হয় না। তোমারও সালিশদিগকে তেমনি অধিকার দেওয়া উচিত যেমন স্ত্রী দিয়েছে।

এ ঘটনা দ্বারা কোনো কোনো মুজতাহিদ ইমাম এ বিষয়টি উদ্ভাবন করেছেন যে, সালিশদের অধিকার সম্পন্ন হওয়া কর্তব্য। যেমন— হযরত আলী (রা.) উভয়পক্ষকে বলে তাদেরকে অধিকার সম্পন্ন করেছিলেন। কিন্তু ইমাম আজম আবৃ হানীফা ও হযরত হাসান বসরী (র.) সাব্যস্ত করেছেন যে, উল্লিখিত সালিশদ্বয়ের অধিকার সম্পন্ন হওয়াই যদি অপরিহার্য হতো, তবে হযরত আলী (রা.) কর্তৃক উভয় পক্ষের সম্বতি লাভের চেষ্টা করার প্রয়োজনীয়তাই ছিল না। সুতরাং উভয় পক্ষকে সম্বত করার চেষ্টাই প্রমাণ করে যে, প্রকৃত প্রস্তাবে এই সালিশদ্বয় অধিকার সম্পন্ন নয়। তবে অবশ্য স্বামী-স্ত্রী যদি অধিকার দান করে তবে অধিকার সম্পন্ন হয়ে যায়। কুরআনে কারীমের এই শিক্ষার মাধ্যমে মানুষের পারম্পরিক বিবাদ বিসংবাদের মীমাংসার ক্ষেত্রে অতি চমৎকার এক নতুন পথের উন্মোচন হয়ে যায়। যার মাধ্যমে মামলা-মোকাদ্দমা আদালতে যাবার পূর্বেই পারিবারিক কিংবা সামাজিক পঞ্চায়েতেই মীমাংসা হয়ে যেতে পারে। —িজামালাইন খ. ২, পৃ. ৩৭-৩৮, মাআরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ ৪৪৭-৪৮]

#### অনুবাদ :

৩৬. আর আল্লাহর ইবাদত কর তথা তাকে একৰ বিশ্বাস কর, এবং তাঁর সাথে কাউকেও শরিক করো না, আর পিতামাতার সাথে ইহসান কর, তথা তাদের সাথে উত্তম ও বিনম্র ব্যবহার প্রদর্শন কর এবং আত্মীয়-স্বজন, এতিম-মিসকিন প্রতিবেশিত্ব বা বংশীয় সম্পর্কে নিকটতম প্রতিবেশী প্রতিবেশিত্ব বা বংশীয় সম্পর্কে দূরবর্তী প্রতিবেশী, সফর বা সমবৃত্তির সাথী ভিন্নমতে জীবন সঙ্গীনি মুসাফির যে পথ চলতে অক্ষম হয়ে পড়েছে এবং তোমাদের গোলামদের সাথে সদ্যবহার কর। নিশ্চয়ই আল্লাহ তা আলা এমন লোকদেরকে পছন্দ করেন না যারা দান্তিক এবং পার্থিক ধন দৌলত পেয়ে যারা লোকদের উপর গৰ্বিত।

.۳۷ ৩٩. اَلَّذِيْنَ মুবতাদা, <u>যারা কার্পণ্য করে</u> আবশ্যকীয় বিষয়াদিতে এবং অন্যদেরকেও কার্পণ্য করতে <u>तल এবং আল্লাহ</u> তা'আলার স্বীয় কৃপায় **या** জ্ঞান ও ধন দান করেছেন তাকে গোপন করে তাদের জন্য রয়েছে কঠোর ভীতি। আর তারা राष्ट्र उद्यमिता أَلَذِينَ राष्ट्र كَهُمْ وَعِيدُ شَدِيدُ राष्ट्र उद्यमिता মুবতাদার খবর। আর আমি এসব কার্পণ্য প্রভৃতির কারণে নাফরমানদের জন্য অপমান জনক শাস্তি তৈরি করে রেখেছি।

এর উপর আতক وَالَّذِيْنَ পূর্ববর্তী وَالَّذِيْنَ .٣٨ ٥٣. وَالَّذِيْنَ عَطْفٌ عَلَى إِلَّذَيْنَ قَبْ হয়েছে। আর যারা লোক দেখানোর উদ্দেশ্যে স্বীয় ধনসম্পদ ব্যয় করে এবং আল্লাহ তা আলা ও কিয়ামত দিবসের বিশ্বাস করে না যেমন-মুনাফিক ও মক্কাবাসী কাফেররা <u>আর যার সাথী</u> হ্য় শয়তান সে তার নির্দেশ মোতাবেক কাজ করে যেরূপ এসব লোকেরা। আর শয়তান তা**র** অত্যন্ত নিকৃষ্ট সাথী !

٣٦. وَاعْبُدُوا اللُّهُ وَجَدُوهُ وَلاَ تَشْرِكُوهُ بِهِ شَيْ و احسينوا بالواليدين إحسادً كِينِنِ وَالنَّجَارِ ذِي الْقُرْبِي ٱلْقُرينِ مِنْكُ فِي الْجُوارِ أُوالنَّسَبِ وَالْجَارِ الْجُنبِ السِّعِيْدِ عُنْكُ فِي الْجُوارِ أُوالنَّسَبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ الرَّفِيثِقِ فِي سَفَرِ اُوْ صَنَاعَةٍ وَقِيْلَ الزُّوْجَةُ وَابْنِ السَّبِيْلِ الْمُنْقَطِع فِيْ سَفَره وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ مِنَ الْأَرِقَاءِ إِنَّا اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا مُتَكَبِّرًا

اللُّهُ مِنْ فَضَلِه مِنَ العِلمَ والْمَالِ عَذَابًا مُهينًا ذَا إِهَانَةٍ.

فَخُورًا عَلَى النَّاسِ بِمَا اوْتِيَ.

وَالْسُهُمْ رِئْلًاءُ السُّياسِ مُ الشُّبِطُنُ لَهُ قَرِينًا صَاحِبًا يَعْمَلُ بِأَمْرِهِ كُهُؤُلاءِ فَسَأَء بِئُسَ قَرِينًا هُوَ.

- وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ أَمَنُوْا بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَالْنَفْ قُوا مِسْمًا رَزَقَهُمْ اللّٰهُ أَى أَى ضَرَرٍ عَلَيْهِمْ فِنَى ذَٰلِكَ وَالْإِسْتِفْهَامُ لِلْإِنْكَارِ وَلُوْ مَكْرِيقَةُ أَى لاَ ضَرَرَ فِيهِ وَإِنَّمَا الضَّرَرُ فِيهِ مَا عَلَيْهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيهُمْ عَلَيْهُ وَكَانَ اللّهُ بِهِمْ عَلِيهُمْ عَلِيهُمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ
- দিবসের কি ক্ষতি হতো যদি তারা আল্লাহ ও কিয়ামত দিবসের উপর বিশ্বাস করতো এবং আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে যা রিজিক দিয়েছেন তা থেকে ব্যয় করতঃ এখানে প্রশ্নবোধক বাক্যটি অস্বীকৃতি জ্ঞাপনার্থে ব্যবহৃত হয়েছে, হচ্ছে মাসদারী অর্থাৎ এতে তাদের কোনো ক্ষতি নেই, বরং যাতে তারা রয়েছে তাতেই ক্ষতি বিদ্যমান। এবং আল্লাহ তা'আলা তাদের সকল বিষয়ে অবগত আছেন। সুতরাং তিনি তাদেরকে নিজেদের কৃতকর্মের প্রতিদান দেবেন।

# তাহকীক ও তারকীব

قرل وبالوالدين احساناً : এর পূর্বে أخسنوا উহ্য মেনে ও একটি প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। প্রশ্নটি হলো এই যে, عطف : এর পূর্বে المنائل : এর পূর্বে المنائل : এর পূর্বে المنائل : এর পূর্বে المنائل : ত্রলো জুমলায়ে খবরিয়া, তার আতফ হয়েছে أعبدوا الله জুমলায়ে ইনশাইয়ার উপর। অথচ عطف উহ্নশাইয়ার উপর। অথচ عطف উহ্নশাইয়াহ। তাই তিক নয়। গ্রন্থকার। গ্রন্থকার المنائب وعيد شريد تشريد المنائل الم

# প্রাসন্ধিক আলোচনা

এ বাক্যটি আত্মীয় প্রতিবেশীর মোকাবিলায় ব্যবহার হয়েছে। যার মর্ম হলো এই যে, যে প্রতিবেশী আত্মীয় নয়, তার সাথেও প্রতিবেশী হিসেবে সদ্যবহার করা উচিত। বহু হাদীসে প্রতিবেশীর সাথে সদ্যবহার করতে তাকিদ এসেছে।

—এর দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে সফর বা ব্যবসার সাথী এবং স্ত্রী ও ঐ সব লোক, যারা কোনো ফায়দার আশা নিয়ে কারো সানিধ্যে আসে তারাও শামিল। তাদের সাথেও কোমল সদ্যবহার করতে হবে।

ফশ্বর করা, আত্মন্তরিতা করা, আল্লাহর নিকট খুবই অপছন্দনীয় বস্তু। হাদীস শরীফে এ পর্যন্ত এসেছে ঐ ব্যক্তি জানাতে যেতে পারবে না, যার অন্তরে সরিষার দানা পরিমাণ অহংকার রয়েছে। যে সকল বস্তু আল্লাহর হক ও বান্দার হক আদায় করার মধ্যে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়ায়, এসবের মধ্যে সবচেয়ে মারাত্মক হচ্ছে আত্মন্তরিতা, আত্ম প্রীতি এবং রিয়া ও মর্যাদা লাভের লিপসা। অহংকার ও গৌরবের পর তৃতীয় বড় প্রতিবন্ধক হচ্ছে কৃপণতা। আর্থিক কৃপণতা উদ্দেশ্য হওয়া তো সুম্পষ্টই। ইলমে দীনের ক্ষেত্রে কৃপণতা করাকেও অনেকে এর অন্তর্ভুক্ত রেখেছেন।

তাফসীরে জালালাইন আরবি–বাংলা ১ম খণ্ড–১০৩

#### অনুবাদ :

- قك عَالُ الْكُفَّارِ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ ١٤٠ فَكَيْفَ حَالُ الْكُفَّارِ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أمَّةٍ بِشَهِيْدٍ يُشْهَدُ عَلَيْهِ بِعَمَلِهَا وَهُوَ ا وَجِئْنَا بِكُ يَا مُحَمَّدُ عَلَى
- ১٢ ৪২. সেই দিন তথা সাক্ষী উপস্থিত করার দিন, যারা يَوْمَئِذٍ يَدُوْمَ الْمَجْئِ يَدُوْ اللَّذِيْنَ كَفُرُوْا وَ عَصُوا الرَّرسُولَ لَوْ أَى أَنْ تُسُولِي بِالْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ وَالْفَاعِلِ مَعَ حَذْفِ إحْدَى الستَّائِيْنِ فِي الْأَصْلِ وَمَعَ إِذْغُامِهَا فِي السِّيْنِ أَيْ تُتَسَوَّى بِهِمُ الْأَرْضُ بِانَ يَكُونُوا تُرَابًا مِثْلَهَا لِعَظْم هَوْلِهِ كُمَا فِي أَيَةٍ الْخَراى وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَالَيْتَنِيْ كُنْتُ تُرَابًا وَلَا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا عَمًّا عَمِلُوهُ وَفِيى وَقُبِ الْخَرَر يَكْتُمُونَ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِيْنَ.
- প্রত্যেক উন্মত থেকে সাক্ষী নিয়ে আসব যিনি ঐ উন্মতের উপর সাক্ষ্য প্রদান করবেন, আর তিনি হবেন সেই উন্মতের নবী। আর হে মুহাম্মদ ্রাম্ম আপনাকে তাদের উপর সাক্ষী উপস্থিত করব।
  - কাফের হয়েছে এবং রাসূল ্লাক্ট্র -এর কথা অমান্য ক্রেছে, তারা আকাঞ্চা করবে হায়! যদি তারা মাটির সাথে মিশে যেতে পারত। ८ মাজহুল মার্রফ উভয় রকমই পঠিত হয়েছে, এক ুর্চ্র 'তা' বিলুপ্তির সাথে এবং 🏒 তা'কে সীনের মধ্যে ইদগাম করার সাথে। অর্থাৎ তারা সেই দিনের ভয়াবহতার কারণে মাটির ন্যায় হয়ে যেতে আকাজ্ঞা করবে। যেমন– অন্য আয়াতে এসেছে, श्रा आकरमान! यिन भाषि إلكَيْتُنِي كُنْتُ تُرَابًا হয়ে যেতাম] আর তারা আল্লাহ তা'আলার নিকট থেকে কোনো কথাই গোপন রাখতে পারবে না, যা কিছু আমল তারা করছে। তবে অন্য এক সময় গোপন রাখতে পারবে। যেমন- তাদের উক্তি निकल रसिए, وَاللُّهِ رَبَّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِيْنَ আল্লাহর কসম হে প্রভু আমরা মুশরিক ছিলাম না।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

অর্থাৎ, প্রত্যেক উন্মতের নবী আল্লাহর وَمُولَهُ فَكَيفَ إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَجِنْنَا بِكَ عَلَى هُؤُلًّاء شَهِيدًا দরবারে এ কথার সাক্ষ্য দিবেন যে, আমি আমার জাতির কাছে আপনার পয়গাম পৌছে দিয়েছি। তারা সেই পয়গামকে মেনে নেয়নি। সুতরাং আমার ক্রটি কিসের? অতঃপর তাঁরা সকলের উপর আমাদের প্রিয়নবী 🚃 সাক্ষ্য দিবেন যে, হে আল্লাহ! তাঁরা সত্যই বলেছেন। আর তিনি এ সাক্ষ্যটা দিবেন পবিত্র কুরআনের ভিত্তিতে, যাতে আল্লাহ পাক অতীতের সকল উশ্মত ও তাদের নবীগণের অবস্থা বর্ণনা করেছেন। এর মধ্যে একথাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, সকল নবীগণই খোদায়ী পয়গাম নিজ নিজ সম্প্রদায় ও উন্মতের নিকট যথাযথভাবে পৌছে দিয়েছেন। –[জামালাইন খ. ২, পৃ. ৩৮]

#### অনুবাদ:

ا الَّذِينْ الْمُنُدُّوا لَا تَفْرَبُوا الصَّلُوةَ أَيْ لَا نُوا وَأَنْتُمْ سُكَارِي مِنَ الشَّرَابِ لِأَنَّ سَبَبَ نُزُولِهَا صَلَاةُ جَمَاعَةٍ فِيْ حَالِ السُّكْرِ حَتْي تَعَلَمُوا مَا تَقُولُونَ بِانَ تُصِحُوا وَلا جُنبُا بِإِيلَاجِ أَوْ إِنْزَالٍ وَنَصْبُهُ عَلَى الْحَالِ وَهُوَ يُطْلَقُ عَلَى الْمُفْرِدِ وَغَيْرِهِ إِلَّا عَابِرِي مُجْتَازِى سَبِيْلٍ طَرِيْقِ أَى مُسَافِرِيْنَ حُتُى تَغْتُسِلُواْ فَلَكُمْ انْ تُصَلُّواْ وَأُسْتُثْنِيَ الْمُسَافِرُ لِاَنَّ لَهُ حُكْمًا أَخُر سَيَاتِني وَقِيلَ الْمُرَادُ النَّهُي عَنْ قِرْبَانِ مَوَاضِعِ الصَّلُوةِ أَيِ الْمَسَاجِدِ إِلَّا عُبُورَهَا مِنْ غَيْرِ مَكْثٍ وَإِنْ كُنتُم مَرضَى مَرْضًا يُضُرُّهُ الْمَاءُ أَوْ عَلَى سَفَيِر آي مُسَافِرِيْنِ وَانتُمْ جُنْبُ أَوْ مُحْدِثُونَ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنكُمْ مِنَ الْغَائِط هُوَ الْمَكَانُ الْمُعَدُّ لِقَضَاءِ الْحَاجَةِ أَى أَحْدَثَ أَوْ لُمُسْتُمُ النِّسَاءَ وَفِي قِرَاءَةٍ بِلاَّ اَلِفٍ وَكِلَاهُمَا بِمَعْنَى مِنَ اللَّمْسِ وَهُوَ الْجَسُّ بِالْيَدِ قَــالُهُ ابْنُ عُــمَــرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَعَلَيْــهِ الشَّافِعِيُّ وَالْحَقَ بِهِ الْجَسِّ بِبَاقِي البَشْرَةِ وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هُوَ الْجِمَاعُ فَلَمْ تَجِدُوا مَأْءً تَطْهُرُونَ بِهِ لِلصَّلْوةِ بَعْدَ الطُّلُبِ وَالتَّفْتِيْشِ وَهُوَ رَاجِعٌ إِلَى مَا عَدَا الْمَرْضَى فَتَيَمُّمُوا أَقْصُدُوا بُعْدُ دُخُولِ الْوَقْتِ صَعِيدًا طَيِّبًا تُرابًا طَامِرًا فَاضْرِبُوا بِهِ ضَرْبَتَيْنِ فَامْسَحُوا بِوُجُوهِ وَأُيْدِيْكُمْ . مُعُ الْمِرْفَقَيْنِ مِنْهُ وَمُسَعَ يَتَعَقِيقَ بِنَفْسِهِ وَبِالحَرْفِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا .

্১♥ ৪৩. হে ঈমানদারগণং তোমরা মদ্যপানে নেশাগ্রস্তাবস্থায় নামাজের কাছে যেয়ো না। কেননা এ আয়াতটি নাজিল হওয়ার কারণ ছিল নেশাগ্রস্তবস্থায় নামাজ পড়া, যতক্ষণ না তোমরা বুঝতে সক্ষম হও যা কিছু তোমরা বল, অর্থাৎ হুশে আসার পূর্ব পর্যন্ত। এবং জানাবাতের অবস্থায়ও নামাজের কাছে যেয়ো না, তা চাই যৌনসঙ্গমের মাধ্যমে হোক বা ইঞ্জালের মাধ্যমে হোক। আর بنب শব্দটি হাল হওয়ার প্রেক্ষিতে যবরযুক্ত হয়েছে। 🚅 একবচন ও বহুবচন উভয় ক্ষেত্রেই ব্যবহৃত হয়। কিন্তু মুসাফির অবস্থার কথা স্বতন্ত্র, যতক্ষণ না তোমরা গোসল করে নাও। গোসলের পর তেমাদের জন্য নামাজ পড়া শুদ্ধ হবে। মুসাফিরকে পৃথক করা হয়েছে। কেননা তার জন্য ভিনু হকুম [তায়ামুমের হকুম] রয়েছে যার বর্ণনা অচিরেই আসছে। এক তাফসীর মতে উদ্দেশ্য হচ্ছে এতে নামাজের স্থান তথা মসজিদের কাছে যেতে নিষেধ করা হয়েছে। তবে না থেমে মসজিদ অতিক্রম করা যেতে পারে। যদি তোমরা এমন রোগে রোগাক্রান্ত হও যাতে পানি ক্ষতিকারক হয় কিংবা সফরে মুসাফির থাক অথচ তোমরা জানাবাত যুক্ত বা অজুহীন হও অথবা তোমাদের কেউ শৌচাগার থেকে আস । انغایط অর্থ ঐ ঘর যাকে প্রস্রাব ও পায়খানার প্রয়োজন মেটাতে প্রস্তুত করা হয়েছে। অর্থাৎ যার অজু নষ্ট হয়ে গিয়েছে। কিংবা যদি তোমরা স্ত্রীজনকে স্পর্শ করে থাক, ভিনু এক কেরাতে আলিফ ছাড়া (اَوُ لَمَسْتُمْ) এসেছে, তবে কেরাত উভয়টার অর্থ একই। এটা 🏬 থেকে নির্গত, তার অর্থ হচ্ছে হাত দ্বারা স্পর্শ করা। ইবনে ওমরের উক্তি এটাই। ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মাজহাব এটাই। তিনি দেহের বাকি অংশের স্পর্শকে এই হাতের ম্পর্শের সাথে মিলিত করেছেন। আর হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে স্পর্শ করার অর্থ সহবাস বর্ণিত হয়েছে। অতঃপর তোমরা যদি খোঁজাখুঁজির পরও পানি না পাও যা দ্বারা পবিত্রতা অর্জন করবে নামাজের জন্য এর সম্পর্ক রোগীরা ব্যতীত অন্যরা, তবে পাক-পবিত্র মাটি দ্বারা তায়ামুম করে নাও। অর্থাৎ নামাজের ওয়াক্ত দাখেল হওয়ার পর পাক মাটির ইচ্ছা করো এবং তাতে দুই বার হাত মারো, তারপর তা দারা তোমাদের চেহারা ও কনুইসহ উভয় হাত মাসেহ করো। আর 🚅 শব্দটি সরাসরি ও স্কর্মক হয় এবং হরফে জরের মাধ্যমেও হয়। নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা পাপ মোচনকারী ও অতীব ক্ষমাশীল।

# তাহকীক ও তারকীব

নামাজের নিকটবর্তী হয়ো না, কাছেও যেয়োনা'র মর্ম হচ্ছে নামাজ পড়ো না। নামাজ পড়তে নিষেধ করার মধ্যে মুবালাগা বা অধিক তাকিদ প্রদানের লক্ষ্যে এরূপ বাচন ভঙ্গিতে বলা হয়েছে।

আর ইমাম যাহহাকের মতে, অধিক ঘুমের তাড়নায় স্বাভাবিক জ্ঞান অনুভূতি না থাকা। جُنُبُ শব্দটিও হাল হওয়ার ভিত্তিতে মানসূব বা যবর যুক্ত হয়েছে। একে আতফ করা হয়েছে انْتُمْ سُكَارًى -এর উপর। ইবারতের আসল রূপ হবে–

لا تُقْرِيُوا الصَّلُواةُ حَالَ مَا تَكُونُونَ سُكَارَى وَحَالَ مَا تَكُونُونَ جُنبًا .

جُنُب ইসিমটি মাসদার রূপে ব্যবহৃত। তাই এটা একবচন, বহুবচন, পুংলিঙ্গ-স্ত্রীলিঙ্গ সকল ক্ষেত্রে প্রযোজ্য হতে পারবে। স্তরাং جُنُب শব্দটিকে বহুবচনীয় পদ وَانْتُمْ سُكَالِي -এর উপর আতফ করতে কোনো অসুবিধা হবে না। جُنُب -এর অর্থ হলো, গোসল না হলে চলে না এমন বড় অপবিত্রতায় অপবিত্র ব্যক্তি جُنُب -এর মূল অর্থ হচ্ছে দূর হওয়া। যে ব্যক্তির উপর গোসল ওয়াজিব তাকেও জুনুব বলা হয়। কারণ নামাজ ও মসজিদ থেকে দূরে সরে থাকে।

ভিথিতি অর্থ শৌচাগার, টয়লেট রুম। ঐ গৃহ যাকে প্রস্রাব-পায়খানার জন্য তৈরি করা হয়েছে। বহুবচন فَائِطَ - فَائِطَ - আসলে নীচু ভূমিকে বলা হয়। যেহেতু প্রস্রাব-পায়খানার সময় লোকদের চোখের আড়ালে থাকার জন্য প্রাচীন যুগের মানুষ নীচুস্থান অন্বেষণ করতো, তাই এর স্থানকে ক্রিটে বলা হয়েছে। গায়েত যদিও মূলত স্থান বা রুমের নাম কিন্তু এখানে রূপক অর্থে প্রস্রাব-পায়খানা করার অর্থে তথা অজু নষ্টকর কাজের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

মানে একে অন্যকে স্পর্শ করা। তকে রূপক অর্থে এখানে স্বামী-স্ত্রীর সহবাস উদ্দেশ্য। ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মত এটাই তবে অন্যান্য ইমামগণ বাহ্যিক অর্থ তথা পরস্পরে চামড়ায় চামড়ায় স্পর্শ করার অর্থটাই গ্রহণ করেছেন।

এই জন্যই ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে, তায়ামুমের মধ্যে নিয়ত শর্ত। যদিও অজু ও গোসলের মধ্যে নিয়ত ওয়াজিব নয়। ইমাম জুফার (র.) -এর মতে, অজু-গোসলের ন্যায় তায়ামুমের মধ্যেও নিয়ত শর্ত নয়। এবং বাকি ইমামত্রেরে মতে, অজু গোসলের মধ্যে নিয়ত শর্ত। শর্ত।

মানে পবিত্র মাটি المَعِيدُ বলতে মাটি জাতীয় বুঝায়। চায় মাটি হোক বা বালু, চুনা পাথক প্রভৃতি হোক সবঁগুলোতেই তায়ামুম শুদ্ধ হবে। তায়ামুমের পারিভাষিক অর্থাৎ জমিনে উভয় হাত মেরে চেহারা ও কনুইসহ উভয় হাত মাসেহ করা।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: يَايِهَا النَّذِينَ أَمنُوا لا تَقْرِبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُم سَكَارَى الخ

আলোচ্য আয়াতের শানে নুযূল : মদ্যপান হারাম হওয়ার পূর্বে এই আয়াত নাজিল হয়েছে। ইমাম ফখরুদ্দীন রাযী (র.) তাফসীরে কাবীরে এই আয়াতের দুটি শানে নুযূল বর্ণনা করেছেন।

- \* আবৃ দাউদ, তিরমিয়ী হযরত আলী (রা.) -এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, আব্দুর রহমান ইবনে আওফ (রা.) আমাদের জন্য খাবার তৈরি করান, এবং পানাহারের পর আমাদেরকে মদপান করান। এই ঘটনা মদ হারাম হওয়ার পূর্বের। আমরা তখন নেশা গ্রস্ত হই। এমন অবস্থায় মাগরিবের নামাজের সময় এসে যায়। লোকেরা আমাকে ইমাম নির্বাচন করে। আমি নামাজে স্রায়ে কাফির্নন পড়তে গিয়ে عَلَى الْكَافِرُونَ أَعْبَدُ مَا تَعْبُدُونَ اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُرُونَ الْعَبْدُ مَا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مَا لَا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مُا تَعْبُدُ مُا تُعْبُدُ الْعُنْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

পর্বায়ক্রমে মদপান হারাম হওয়ার ঘোষণা : ইসলাম তার সাধারণ রীতি অনুযায়ী বিধান জারি করার ক্ষেত্রে ক্রমান্বয়েই করে থাকে। এক সাথে সব কিছুর নির্দেশ দিয়ে দেয় না। এই রীতি মাফিকই মদ্যপানকে শরিয়তের পর্যায়ক্রমে হারাম ঘোষণা করেছে।

رَانَتُمْ سُكَارًى: অধিকাংশ তাফসীরবিদগণের মতে, মদ্যপানে নেশাগ্রস্ত হওয়া উদ্দেশ্য। তবে ইমাম যাহহাক বলেন, নিদ্রার কারণে মাথায় নেশা সৃষ্টি হওয়া উদ্দেশ্য।

**শাসআলা** : নেশাগ্রস্ত অবস্থায় নামাজ পড়া যেমন হারাম তেমনি কোনো কোনো মুফাসসির মনীষী এমনও বলেছেন যে, নিদ্রার ক্রমন প্রবল চাপ হলেও নামাজ পড়া জায়েজ নয়, যাতে মানুষ নিজের উপর নিয়ন্ত্রণ হারিয়ে ফেলে।

طح হাদীসে বর্ণিত হয়েছে - إِذَا نَعْسَ اَحَدُكُمْ فِي الصَّلَوةِ فَلْبَرُقُدْ حَتَّى يُذْهَبُ عَنْهُ النَّنَومُ فَإِنَّهُ لاَ يُدْرَى لَعَلَهُ وَيَسْتَغَفِّرُ فَيَسُبُ نَفْتَهُ مِنَا هِ مِعْادِةِ فَلْبَرُونُدُ حَتَّى يُذْهَبُ نَفْتَ مُ مَنْ مَا الصَّلُوةِ فَيُسُبُ نَفْتَ مَعْ مِعْادِةِ فَيَسُبُ نَفْتَ مَعْ مِعْادِةِ مَعْ الصَّلَوةِ مَعْ الصَّلَوةِ مَعْ الصَّلَةِ مَعْ الصَّلَةِ مَعْ الصَّلَةِ عَلَى الصَّلَةِ مَعْ الصَّلَةِ مَعْ الصَّلَةِ مَا المَّالِقِ المَعْ المَعْلَقِ المَعْ المَ

ভারাস্থ্যের বিধান এ উমতের বিশেষ বৈশিষ্ট্য: এটা আল্লাহ পাকের কতইনা অনুগ্রহ যে, তিনি অজু-গোসল প্রভৃতি শবিত্রতার নিমিত্তে এমন এক বস্তুকে পানির স্থলাভিষিক্ত করে দিয়েছেন। যার প্রাপ্তি পানি অপেক্ষা সহজ। বলা বাহুল্য ভূমি ও মাটি সর্বত্রই বিদ্যমান। হাদীসে বর্ণিত আছে যে, এই সহজ ব্যবস্থাটি একমাত্র উমতে মুহাম্মদীকেই দান করা হয়েছে। তায়ামুম সংক্রান্ত প্রয়োজনীয়-মাসআলা মাসায়েল ফিকহের কিতাব ছাড়াও সাধারণ বাংলা উর্দু পুস্তিকায় বর্ণিত হয়েছে। প্রয়োজনে স্পেত্রলো পাঠ করা যেতে পারে।

#### অনুবাদ :

- . ১১ ৪৪. তুমি কি তাদেরকে দেখনিং যাদেরকে আসমানি কিতাবের কিছু অংশ দেওয়া হয়েছে, আর তারা হচ্ছে ইহুদিরা। অথচ তারা হেদায়েতের পরিবর্তে পথভ্রষ্টতাকে খরিদ করে, এবং তারা কামনা করে তোমরাও যাতে বিভ্রান্ত হয়ে যাও, আল্লাহর পথ থেকে তথা সত্যের পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে যাও, যাতে তোমরাও তাদের মতো হয়ে পড়।
- ٤٥ 8৫. وَاللَّهُ اعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ مِنْكُمْ فَيُخْرِبُركُمْ জানেন, তাই তিনি তাদের সম্পর্কে তোমাদের অবগত করেছেন, যেন তোমরা তাদের থেকে বেঁচে থাক। আর বন্ধু হিসেবে তথা তোমাদের সংরক্ষক হিসেবে আল্লাহ তা আলাই যথেষ্ট এবং সহায়ক তথা তোমাদেরকে তাদের ষড্যন্ত্র থেকে রক্ষাকারী হিসেবেও আল্লাহ তা'আলাই যথেষ্ট।
  - তার লক্ষ্য থেকে, যা আল্লাহপাক হযরত মুহাম্মদ -এর গুণাবলি সম্পর্কে তাওরাতে নাজিল করেছেন। আর নবী করীম 🚟 যখন তাদেরকে কোনো বিষয়ে নির্দেশ দান করেন, তখন তারা বলে, তোমার কথা ভনেছি, আর তোমার নির্দেশ অমান্য করেছি, আর [তারা একথাও বলে যে,] শোন, এমতাবস্থায় যে, তামাকে যেন ওনানো না হয় তারকীবে اِسْكُعُ -এর যমীর থেকেঁ হাল হয়েছে, বদদোয়ার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, অর্থাৎ তুমি যেন না শোন, <u>আর তারা</u> তাঁকে <u>মুখ বাঁকিয়ে ও ইসলাম</u> ধর্মের উপর দোষারোপ করার উদ্দেশ্যে বলে, রায়েনা, [আমাদের রাখাল] অথচ তাদেরকে এ শব্দে তাকে সম্বোধন করতে নিষেধ করা হয়েছে, আর ইহা হচ্ছে তাদের ভাষায় একটি গালির শব্দ। আর যদি তারা শুনেছি ও অমান্য করেছি -এর পরিবর্তে বলত, আমরা ওনেছি এবং অনুসরণ করেছি, এবং যদি কেবল শোন বলত, আর রায়েনার বদলে আমাদের প্রতি লক্ষ্য কর বলত, তবে তা অবশ্যই তাদের জন্য ভালো এবং সুসঙ্গত হতো, ঐ কথার চেয়ে যা তারা বলেছে, কিন্তু তাদের কুফরির দরুন আল্লাহ তা আলা তাদের উপর লানত করেছেন, অর্থাৎ স্বীয় রহমত থেকে তাদের বিদূরিত করেছেন। পরিণামে তারা ঈমান আনছে না। কিন্তু অতি অল্প <u>সংখ্যক</u> যেমন-আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম ও তাঁর সাথীরা।

- الم تَر إلى الذِين اوتوا نص الْكِتبِ وَهُمُ الْيَهُودُ وَيَشْتُرُونَ الضَّ بِالْهُدى وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا السَّبِيلَ. تَخْطُوا طُرِيْقُ الْحَقِّ لِتَكُونَوْا مِثْلَهُمْ.
- بِهِمْ لِتَجْتَنِبُوهُمْ وَكَفْي بِاللَّهِ وَلِيَّ حَافِظالكُم وكُفِي بِاللَّهِ نَصِيْرًا مَانِعًا لَكُمْ مِنْ كَيْدِهِمْ ـ
- الْكَلِمَ الَّذِي أَنْزَلُ اللَّهُ فِي التَّوْرَةِ مِنْ نَعْتِ مُحَمَّدٍ عَيْكُ عَنْ مُواضِعِهِ النِّي وَضَعَ عَلَيْهَا وَيْقُولُونَ لِلنَّبِي عَلَّهُ إِذَا أَمْرُهُمْ بِشَيْ سِمِعْنَا قُولُكُ وَعَصَيْنَا أَمْرُكَ وَاسْمَعْ غَيْرٌ مُسْمَ حَالَ بِمَعْنَى الدُّعَاءِ أَيْ لَا سَمِعْتُ وَ يَقُولُونَ لَهُ رَاعِنَا ـ وَقَدْ نَهِى عَنْ خِطَابِه بِهَا وَهِيَ كُلِمَةُ سُبُ بِلُغَتِهِمْ لَيًّا تَحْرِيْفًا بِٱلْسِنَتِهِمْ وَطَعْنًا قَدْحًا فِي الدِّينِ الْإِسْلَامِ وَلُوْ أَنُّهُمُ قَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا بَدلًا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ فَقَطْ وَانْظُرْنَا أُنظُرْ إِلَيْنَا بَدْلُ رَاعِنَا لَكَانَ خَيرًا لُّهُمْ مِمَّا قَالُوهُ وَأَقْوَمَ اعْدُلَ مِنْهُ وَلَكِنْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ ابْعَدُهُمْ عَنْ رَحْمَتِهِ بِكَفرِهِم فَلَايُـوْمِنُوْنَ إِلَّا قَلِيْ لَا مِنْهُمْ كَعَبْدِ اللَّهِ بننِ سَلَامٍ وَأَصْحَابِهِ .

# তাহকীক ও তারকীব

এর যমীর থেকে হাল হয়েছে। অর্থাৎ শোন অশ্রুতাবস্থায়। এর বিস্তারিত र्जालाठना भरत जामरह। رَاعِنَا रेहिंगरंपत रिक्ष ভाষाয় একটি গালি। অর্থাৎ হে আহমক। অথবা رَاعِنْنَا পড়লে অর্থ হবে হে আমাদের রাখাল।

আসলে 🗘 ছিল। ওয়াও কে ইয়া দ্বারা পরিবর্তন করে ১০০ - এর মধ্যে এদগাম করা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে মুখ ঘুরিয়ে কথা বলা। -[তাফসীরে কাবীর, সাবী, মাজহারী]

थानिक আलाठना व्यालाठना व्यानिक आलाठना الله تَر الله الَّذِينَ اُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يَشْتُرُونَ الضَّلَالَةُ العَ ইসহাক হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, ইহুদিদের একজন সরদারের নাম ছিল রেফাআ ইবনে যায়েদ ইবনে তাবুত। সে যখন প্রিয়নবী 🚃 -এর সঙ্গে কথা বলতো, তখন তার জিব টেনে কথাকে বিকৃত করে এমনভাবে কথা বলতো যেন তার কথা এবং তার কথার বিকৃত অর্থ অন্যরা বুঝতে না পারে এবং এভাবে সে বলতো, যে, হে মুহাম্মদ 🚃 ! আপনি আমাদের দিকে মনোনিবেশ করুন। তারপর সে ইসলামের উপর দোষারোপ করতো এবং ইসলামের সমালোচনা করতো। رَاعِنَا এ বাক্যটির দুটি অর্থ। একটি হলো, আমাদের দিকে লক্ষ্য করুন, আর অন্যটি হলো– হে আমাদের রাখাল। প্রকাশ্যে সে বলতো আমাদের দিকে লক্ষ্য করুন এবং মুখ বিকৃত করে এমনভাবে বলতো যেন তার অর্থ হয় হে আমাদের রাখাল। এমনিভাবে তারা বলতো عَنْدَرُ مُسْمَعُ غَيْرُ مُسْمَعُ عَنْدَرُ مُسْمَعُ عَنْدَرُ مُسْمَعُ عَنْدَرُ مُسْمَعُ وَاللَّهُ عَنْدُ عَنْدَ مُسْمَعُ عَنْدُ مُسْمَعُ عَنْدُ مُسْمَعُ عَنْدُ مُسْمَعُ وَاللَّهُ عَنْدُ مُسْمَعُ عَنْدُ مُسْمِعُ عَنْدُ مُعْمِعُ عَنْدُ مُسْمِعُ عَنْدُ مُسْمِعُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ عُنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ عُلْمُ عَنْدُ عَنْدُ مُعْمُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عُنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عُنْدُ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ না হয়, অথচ তার এ বাক্য দ্বারা একথার উদ্দেশ্য কঁরতো যে, কিছুই যেন শুনতে না পাও। এই দুরাত্মা ইহুদিদের সম্পর্কেই আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়েছে।

আল্লামা আলুসী (র.) দুরাত্মা ইহুদি রেফাআ ইবনে যায়েদের সঙ্গে মালেক ইবনে দোখশামের নামও উল্লেখ করেছেন যে, তারা উভয়ে উপরোল্লিখিত অন্যায় কাজটি করতো।

ইমাম রাযী এই পর্যায়ে মুনাফিক সরদার আব্দুল্লাহ ইবনে উবাইয়ের নামও উল্লেখ করেছেন।

-[নূরুল কুরআন খ. ৫, পৃ. ৭০-৭১, তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১২০]

व्हिप्तित अप्रतिवित वाशा : مِنَ الَّذِيْنَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مُواضِعِهِ النِح : व्हिप्तित अप्रतिवित হেদায়েতের পরিবর্তে গোমরাহী খরিদ করে নেওয়ার কথা বিবৃত হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতে তাদের সেই গোমরাহীর কিছুটা ব্যাখ্যা প্রদান করা হয়েছে। তাদের সেই গোমরাহী গুলো হচ্ছে-

- ك. একটি হলো يَحْرَفُونَ الْكُلِمَ عَنْ مُوَاضِعِهِ তারা তাওরাতের পরিবর্তন ও বিকৃতি ঘটাতো। এক শব্দের স্থানে অন্য শব্দ রেখে দিত। যেমন, তারা বিবাহিতা-বিবাহিতদের জেনার শাস্তি রজমের স্থানে বেত্রাঘাত রেখে দিয়েছিল এবং তাতে তারা **অপ**ব্যাখ্যা প্রদান করতো।
- দারা । আমরা শুনেছি ও অমান্য করেছি ২. তাদের দিতীয় গোমরাহীর উল্লেখ করা হয়েছে- وعُصُيْنًا **ক্থা**টার দুটি মর্ম হতে পারে।
- **▼. প্রিয়নবী** হুত্রু যখন তাদেরকে কোনো বিষয়ে নির্দেশ দান করতেন, তখন তারা বাহ্যিকভাবে বলতো আমরা শুনেছি আর মনে **মনে বলতো আম**রা অমান্য করেছি।
- ৰ. ভারা হজুরে পাক ஊ≕ -এর বিরোধিতা ও তার নির্দেশের প্রতি অশ্রদ্ধা জ্ঞাপনার্থে বলতো আমরা শুনেছি এবং অমান্য ব্দরেছি।

- ৩. তাদের তৃতীয় প্রকার গোমরাহীর হচ্ছে الْمَنْعُ غَيْرٌ مُسْمَعُ । বলা। এ বাক্যের দ্বিধি অর্থ হওয়ার সম্ভাবনা রয়েছে। এক. প্রশংসা ও সম্মান প্রদর্শন। দুই. অবমার্ননা ও গালি। প্রথম সূরতে অর্থ দাঁড়াবে আপনি আমাদের ভালো কথা শুনুন এমতাবস্থায় যে, মন্দ কথার প্রতি কর্ণপাত না করুন। আর দ্বিতীয় সূরতে বিভিন্ন রকম ব্যাখ্যার সম্ভাবনা রয়েছে। যেমন–
- ক. তারা নবীয়ে করীম ক্রেকে বলতো শুন, আর আন্তরিকভাবে বদদোয়া দিয়ে বলতো نَعْبُرُ مُ يُعْمَلُ وَلَا تَالَّا مَا مَعْدَا اللهُ শ্রুত হয়ে থাকে শ্রোতা।
- খ. এ বাক্যের মর্ম হলো তুমি শোন, তবে غَيْرُ مُعْبُولٍ مِنْك অর্থাৎ তোমার কথা শোনা যাবে না তথা
- গ. তুমি শোন, তবে পছন্দনীয় কোনো কথা শুনতে পাবে না। বরং তোমার কাছে যা অপছন্দনীয় তাই আমাদের কাছ থেকে তুমি শুনতে পাবে।
- ৪. তাদের চতুর্থ গোমরাহী হচ্ছে وَرَاعِنَا لَيًّا بِالسِنتِهِمْ وَطَعْنًا فِي الدَّيْنِ বলা। وَرَاعِنَا لَيًّا بِالسِنتِهِمْ وَطُعْنًا فِي الدَّيْنِ তাফসীর বিদগপের বিবৃত হয়েছে। যথা-
- ক. ইহুদিরা পরস্পরে উপহাস ও ঠাট্টা স্বরূপ একথাটি বলতো। তাই মুসলমানদেরকে রাসূল 🚟 -এর সামনে একথা বলতে নিষেধ করা হয়েছে।
- খ. এ বাক্যের অর্থ হলো ارْعِنَا سَمْعُكُ অর্থাৎ আমাদের কথায় কর্ণপাত কর এবং বুঝার জন্য নীরবতা অবলম্বন কর শ্রবণ কর। এরকম ভাষায় নবীদেরকে সম্বোধন করা ঠিক নয়, বরং তাদেরকে তাজীম ও সম্মানের সাথে সম্বোধন করা উচিত।
- গ, তারা 'রায়েনা' বলে বাহ্যিকভাবে তাকে বুঝাতো যে, আমাদের কথার প্রতি গুরুত্ব দিয়ে শ্রবণ কর। আর তাদের ভাষা অনুযায়ী ﷺ, তথা নির্বৃদ্ধিতার গালি দিত। অর্থাৎ হে আমাদের নির্বোধ, আহমক।
- ঘ. ইহুদিরা মুখ ঘুরিয়ে জবান বাকিয়ে বলতো اعِنْ ফলে ইহা হয়ে যেত رَاعِنْين অর্থাৎ আমাদের মেমপালের রাখাল। তাদের এসব গুমরাহীর বর্ণনার পর আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন, তারা যদি (شَبَعْنَا وُعُصَيْنَا) শুনেছি ও অমান্য করেছি -এর পরিবর্তে (سَمِعْنَا وَاَطْعَنَا وَاطْعَنَا وَاطْعَنَا وَاطْعَنَا وَاطْعَنَا وَاطْعَنَا وَاطْعَنَا وَاطْعَنَا ্আমাদের কথা শুনুন বলতো, তেমনিভাবে راعِنَا এর পবিবর্তে যদি الشَّفْرُنَا আমাদের প্রতি লক্ষ্য করুন বলতো, তবে তাদের জন্য ভালো যুক্তিসঙ্গত ও সঠিক হতো। কিন্তু আল্লাহ পাক তাদের কুফরির কারণে তাদের উপর লানত করেছেন, তাই তাদের অল্প সংখ্যক ছাড়া বাকিরা ঈমান আনবে না। –[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ১২১-২৪]

#### অনুবাদ:

بَايَهُا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتْبُ أَمِنُوا بِمَ . ﴿ ४ ৪৭. হে আহলে কিতাবগণ! তোমরা ঈমান আন সেই কিতাবের তথা কুরআনের প্রতি যা আমি অবতীর্ণ نَزُّلْنَا مِنَ الْقُرْانِ مُصَدِّقًا لِمَا مُعَكِّمُ করেছি, যা সেই কিতাবের সত্যায়নকারী যে কিতাব তোমাদের নিকট রয়েছে, তথা তাওরাত। এর مِنَ التَّوْرةِ مِّن قَبْلِ أَنْ نَّطْمِسَ وَجُوهًا পূর্বে যে, আমি বিকৃত করে দেব অনেক চেহারাকে, তথা চেহারায় যা কিছু রয়েছে, যেমন- চোখ, নাক نَمْجُوْ مَا فِيْهَا مِنَ الْعَيْنِ وَالْآَمِيْ ও ভ্রুকে মুছে দেব, অতঃপর সেগুলোকে ঘুরিয়ে وَالْحَاجِبِ فَنَدُدُهُا عَلْى أَدْبَارِكَا দেব পশ্চাৎ দিকে, ফলে করে দিব তাদের চেহারাগুলোকে গর্দানর ন্যায় এক তক্তা, অথবা فَنَجْعَلُهُا كَالْاقَفَاءِ لَوْحًا وَاحِلًا শনিবারের ঘটনার সাথে জড়িত ব্যক্তিদেরকে যেভাবে লানত করেছিলাম তথা আকৃতি বদলে দিয়েছিলাম তাদেরকে সেরপ লানতের তথা আকৃতি বদলানোর পূর্বে। আর আল্লাহ তা'আলার مُسَخْنَا أَصْحٰبُ السَّبْتِ. مِنْهُمْ وَكَانَ নির্দেশ তথা ফয়সালা কার্যকর হয়েই থাকে। উল্লিখিত আয়াত যখন নাজিল হলো তখন হযরত أَمْرُ اللُّهِ قَضَاؤُهُ مِنْعُولًا . وَلَمَّا نَزَلَتْ আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) মুসলমান হয়ে যান। اَسْلُمَ عَبْدُ اللَّهِ بَنُ سَلَامٍ فَقِيلً كَانَ তাদের আকৃতি বিকৃত হলোনা কেন?] এর জবাবে বলা হয়েছে যে, এটা ছিল একটি শর্তের সাথে وَعِيْدًا بِشُرْطٍ فَلُمَّا أَسْلُمَ بِعَضْهُم رَفِعٌ [ঈমান গ্রহণ না করার সাথে] শর্তযুক্ত ভীতি প্রদর্শন, তাদের কেউ কেউ যখন ঈমান নিয়ে আসল, তখন وَقِيلَ يَكُونُ طُمْسٌ ومُسَخٌ قَبْلَ قِيامٍ সেই ধমক প্রত্যাহার করে নেওয়া হলো। ভিন্ন উক্তি মতে তাদের চেহারা মুছে ফেলা ও সুরত বিকৃত السَّاعَةِ ـ করা কিয়ামতের পূর্বে হবে।

ত্র প্রার্থিত তা আলা তাঁর সাথে শিরক করার

ত্রার্থিত তা আলা তাঁর সাথে শিরক করার

ত্রার্থিত তালা ক্ষমা করেন না। এছাড়া অন্যান্য অপরাধ

যাকে তিনি ক্ষমা করেন না। এছাড়া অন্যান্য অপরাধ

যাকে তিনি ক্ষমা করেত চান ক্ষমা করেন, এভাবে

যে, তাকে শান্তি ব্যতীতই বেহেশতে প্রবেশ করিয়ে

দিবেন, এবং মু'মিনদের মধ্য থেকে যাকে চান তার

পাপের কারণে শান্তি প্রদান করার পরও জান্নাতে

দাখিল করতে পারেন। আর যে ব্যক্তি আল্লাহর

সাথে শিরক করল, সে অবশ্যই মহাঅপবাদে তথা

ভনাহে শিপ্ত হলো।

पार्थि के जामत क्षि लका. ﴿ 88. ﴿ 3 اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزَكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَهُ الْيَهُوْدُ حَيْثُ قَالُوا نَحُنُ اَبِنَاءُ اللَّهِ وَاحِبُاؤُهُ أَيْ لَيْسَ الْأَمْرُ بِتُرْكِ أَنْفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّي يُطَهِّرُ الْإِيْمَانِ وَلَا يُظْلُمُونَ يُ الله الكذب بذلك وكفى به إثمَّ مُّبِينًا بِيَنًا .

করেননি, যারা নিজেদেরকে পবিত্র মনে করে? আর তারা হচ্ছে ইহুদিরা। কেননা তারা বলত, আমরা আল্লাহর সন্তান ও তার প্রিয়জন। অর্থাৎ ব্যাপার এ রকম নয় যে, তাদের পবিত্র দাবি করাতেই তারা পবিত্র হয়ে যাবে। বরং আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা ঈমানের মাধ্যমে পবিত্র করেন। আর তাদের প্রতি সামান্য পরিমাণও জুলুম করা হবে না, অর্থাৎ তাদের আমল থেকে খেজুর বীচের ছাল পরিমাণ হ্রাস ঘটিয়েও অবিচার করা হবে না।

৫০. হে রাসূল ≕! দেখুন তারা এর মাধ্যমে কিভাবে আল্লাহর প্রতি মিথ্যা অপবাদ দিচ্ছে, আর প্রকাশ্য পাপ হিসেবে এটিই যথেষ্ট।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

يَأْيُهُا الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ أُمِنُوا بِمَا نَزُلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِّنْ قَبْلِ اَنْ نَطُمِسَ وُجُوهًا الغ.

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে ইহুদিদের ইসলাম বিরোধী বিভিন্ন প্রকার ষড়যন্ত্রের কথা উল্লিখিত হয়েছে। আর এই আয়াতে তাদের সেই সমস্ত দুষ্কৃতি ও দৌরাত্মা সম্পর্কে সতর্ক করত, তাদেরকে এক আল্লাহর প্রতি ঈমান আনার জন্য নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে।

ইহুদিদের প্রতি সতর্কবাণী: আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন, হে আহলে কিতাবগণ! তোমরা পবিত্র কুরআনের প্রতি ঈমান আনয়ন কর। পবিত্র কুরআন তাওরাতের সত্যতা প্রমাণ করে, যা হযরত মূসা (আ.) -এর প্রতি অবতীর্ণ হয়েছে। যা তোমাদের নিকট বিদ্যমান আছে। মনে রেখো এখনও সময় আছে, ইচ্ছা করলে তোমরা আত্মরক্ষার সুযোগের সদ্ধৃবহার কর। এক আল্লাহ পাকের প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন কর। পবিত্র কুরআনের প্রতি এবং সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হযরত মুহামদ 🚐 -এর প্রতিও ঈমান আন। তোমাদের দৌরাত্মা, ষড়যন্ত্র, জুলুম-অত্যাচারের অবশ্যম্ভাবী পরিণতি স্বরূপ তোমাদের চেহারা বিকৃত করে পৃষ্ঠ দেশের দিকে ঘুরিয়ে দেওয়ার পূর্বে তোমরা ঈমান আন। যা কিছু করার অবিলম্বে কর। অথবা এমনও হতে পারে যেভাবে আসহাবে সাবত" তথা যাদেরকে শনিবারে মাছ না ধরার নির্দেশ প্রদান করা হয়েছিল। তোমাদের অবস্থাও তাদের ন্যায় **হতে** পারে। তারা নির্দেশ অমান্য করে মাছ ধরেছিল, পরিণামে আল্লাহপাক তাদেরকে লানত দিয়েছিলেন। তারা বানরে রূপান্তরিত হয়েছিল। তোমাদের অবস্থাও তাদের ন্যায় হতে পারে। অতএব, তাদের ন্যায় শাস্তি হওয়ার পূর্বেই তোমরা আত্মরক্ষায় সচেষ্ট হও। আর আল্লাহ পাকের শাস্তি থেকে আত্মরক্ষার একমাত্র পথ হলো পবিত্র কুরআনের প্রতি ঈমান। তাই তোমরা অবিলশ্বে ঈমান আন।

তাফসীরকারগণ লিখেছেন যে. এই আয়াতে আল্লাহ পাক যে শান্তির কথা ঘোষণা করেছেন। অর্থাৎ ইহুদিদের চেহারা বিকৃত হওয়া তা কিয়ামতের পূর্বে অবশ্যই হবে।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন যে, চেহারা বিকৃত হওয়ার এই আজাবের জন্য শর্ত হলো ইহুদিদের ঈমান না **আনা**। কিন্তু যেহেতু কিছু ইহুদি ঈমান এনেছে তাই তাদের চেহারা বিকৃত হওয়ার এই শাস্তি রহিত হয়ে গেছে।

কোনো কোনো তত্ত্বজ্ঞান, বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে ইহুদিদের জন্য দুটি শাস্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। একটি হলো চেহারা বিকৃত করা আর অপরটি হলো তাদের প্রতি লানত করা। যেহেতু তাদের প্রতি লানত দেওয়া হয়ে গেছে, তাই চেহারা বিকৃত করার শাস্তি হয়নি।

আল্পামা সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) বলেন, আমার মতে চেহারা বিকৃত করার সময় এখনও রয়ে গেছে। কিয়ামতের দিন ইহুদিদের চেহারা বিকৃত করা হবে।

এক হাদীসে আল্লাহর রাসূল হ্রান্ট্রইরশাদ করেছেন, আমার উন্মত [উন্মতে দাওয়াত] হাশরের দিন দশ দলে বিভক্ত হবে।

একদলের হাশর হবে বানরের আকৃতিতে। আর একদলের হাশর হবে শুকরের আকৃতিতে। আর এক দলের হাশর হবে কুকুরের আকৃতিতে এবং আর একদলের হাশর হবে গাধার আকৃতিতে। –[নূরুল কুরআন খ. ৫, পৃ. ৭৫-৭৬]

षाशात्वत नात नुय्न : जावातानी ७ देवत वावि إِنَّ اللَّهُ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذُلِكَ لِمَنْ يُشَاُّ النَّ হাতিম হযরত আবৃ আইয়্যুব আনসারী (রা.) -এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন যে, এক ব্যক্তি হুজুরে পাক 🚃 -এর দরবারে গিয়ে আরজ করল যে, আমার একজন ভ্রাতৃপুত্র আছে যে নিষিদ্ধ কাজ হতে বিরত হয় না। হুজুর 🚃 বললেন, তার ধর্ম কি? সে ব্যক্তি বললো, নামাজ আদায় করে এবং আল্লাহর একত্বাদের বিশ্বাস করে। তখন তিনি ইরশাদ করলেন, তার নিকট থেকে তার ধর্মকে ক্রয় করে লও। সর্ব প্রথম তাকে বল, তুমি আমাকে তোমার ধর্মকে তোহফা হিসেবে দান করে দাও। যদি অস্বীকার করে তবে একথা প্রমাণিত হবে যে, তার নিকট দুনিয়া থেকে দীন অতি প্রিয়। এই ব্যক্তি হুকুম পালন করল। কিন্তু তার ভ্রাতুষ্পুত্র তার দীনদারী বিক্রি করতে রাজি হলো না। এমন অবস্থায় ঐ ব্যক্তি হুজুরে পাক-এর দরবারে হাজির হলো এবং আরজ করলো, **হজুর তাকে আমি দ্বীন**দারীর ব্যাপারে অত্যন্ত সুদৃঢ় পেয়েছি। তখন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়।

اِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ اَنْ يُشْرَكَ بِهِ الخِ: আল্লাহপাক তাঁর সাথে শিরক করাকে মাফ করবে না। যদি সে তাওবা না করে শিরক নিয়ে মারা যায়। কিন্তু যদি কেউ শিরক থেকে তওবা করে নেয়, এবং ঈমান নিয়ে আসে তবে আল্লাহপাক তার অতীত खीवत्नत त्र अप्त ह नार माक करत निर्दन । रानीन नतीरक धरतह - اكتَّانِبُ مِنَ الذَّنْبِ كَمَنْ لَا ذَنْبُ لَدُّ وربية তওবাকারী এরূপ যেমন সে শুনাহ করেই নাই। শিরক ছাড়া অন্য বাকি যে কোনো কবীরা বা সগীরা শুনাহ নিয়ে মারা গেলে আল্লাহ পাকের ইচ্ছা হলে নিজ দয়ায় ক্ষমাও করে দিতে পারেন এবং ইচ্ছা হলে শুনাহ পরিমাণ শাস্তি প্রদানের পরও জান্নাত দিতে পারেন। এটা হচ্ছে আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের আকীদা। পক্ষান্তরে মুতাযিলা ও কাদরিয়ারা বলে কবীরাহ শুনাহগারকে মাফ করে দেওয়া আল্লাহর জন্য **জায়েজ নয়। বর**ং তাকে শাস্তি দেওয়া ওয়াজিব, সে চিরকাল জাহান্লামে থাকবে। আলোচ্য আয়াত তাদের বিরুদ্ধে প্রকৃষ্ট প্রমাণ । এ <mark>আয়াত ছারা</mark> একথাও বুঝা যাচ্ছে যে, শরিয়তের পরিভাষায় ইহুদিদেরকে মুশরিক বলা যেতে পারে।

এক বর্ণনা মতে, আয়াতটি ওয়াহণী ও তার সাথীদের সম্পর্কে <mark>অবতীর্ণ হয়েছে। তা</mark>র বিবরণ হলো এই যে, ওয়াহশী যখন ওহুদ যুদ্ধে হযরত হামযা (রা.) -কে শহীদ করে মক্কায় ফেরত **আসলো তখন** সে এবং তার সাথীরা লজ্জিত হয়ে হুজুর 🏣 -এর নিকট চিঠি লেখলো যে, আমরা আমাদের কৃত কর্মের উপর লচ্ছিত হয়েছি। আর আমাদের জন্য ইসলাম গ্রহণ করতে কেবল ঐ কথাই বাধা হয়ে দাঁড়িয়েছে যা আমরা মঞ্চায় শুনতে পেয়েছি। আর তা হচ্ছে এই যে, যা আপনি বলেন-

وَالَّذِيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ الْهِا اخْرَ وَلَا يَعْتَلُونَ النَّغْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِ وَلَا يَزَنُونَ وَمَنْ يَغْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ اَثَامًا . يُضْعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيْهِ مُهَانًا .

অথচ আমি আল্লাহর সঙ্গে শিরক ও করেছি এবং নাহক হত্যা ও জেনাও করেছি। যদি এ আয়াতগুলো না হতো তাহলে আমরা অবশ্যই আপনার অনুসারী হয়ে যেতাম।

অতঃপর সূরায়ে ফুরকানের পরবর্তী এ দুটি আয়াত নাজিল হয়–

الاً مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَاوَلَئِكَ يَبَدُلُ اللَّهُ سَيِئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ عَقُورًا رَّحِيْمًا ـ وَمَنْ تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّهِ مَتَابًا .

- ২. হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত। একদল ইহুদি তাদের সন্তানদেরকে নিয়ে নবীয়ে করীম এর নিকট এসে বলল, হে মুহামদ তাদের কোনো শুনাহ আছে কি? তিনি বললেন না। অতঃপর তারা বলল, আল্লাহর কসম আমরাও তাদের মতোই। আমরা রাতে যা কিছু করি তা দিনে আর দিনে যা কিছু করি তা রাতে মাফ হয়ে যায়। মোটকথা ইহুদিরা নিজেদের পবিত্রতা ও আত্মপ্রশংসা করেছিল এরই প্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতখানি নাজিল হয়।

-[তাফসীরে কাবীর খ. ৫, পৃ. ১৩১]

৩. বগবী ও সালবী কলবীর উদ্ধৃতি উল্লেখ করে লিখেছেন যে, কিছু সংখ্যক ইহুদি যাদের মধ্যে বহুরী ইবনে আমরা, নোমান ইবনে আওফা এবং মারহাম ইবনে এজীদও ছিল, তারা নিজেদের ছোট সন্তানদেরকে হুজুর = এর দরবারে নিয়ে এসে আরজ করলো, হে মুহামদ = ! তাদের কি কোনো শুনাহ হতে পারেঃ তিনি বললেন, না। তখন তারা বলতে লাগল, আমরাও তাদের মতো। আমরা দিনে যা কিছু করি তা রাতে আর রাতে যা কিছু করি তা দিনে মাফ করে দেওয়া হয়। তাদের একথার উপর আলোচ্য আয়াতখানি নাজিল হয়। −িতাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৩১]

এই আয়াত দ্বারা বুঝা যাচ্ছে যে, কোনো মানুষের জন্যে নিজের পবিত্রতা ও আত্ম প্রশংসা বর্ণনা করা জায়েজ নয়। কারণ আত্মার পবিত্রতা সৃষ্টি হয় তাকওয়ার মাধ্যমে আর তাকওয়া হচ্ছে একটি অভ্যন্তরীণ গোপনীয় বিষয়। আল্লাহ ছাড়া কেউ তা জানতে পারে না। সূতরাং আল্লাহ এবং [ওহীর মাধ্যমে] নবী রাসূল ছাড়া অন্য কারো পক্ষে কোনো মানুষ পবিত্রতা বর্ণনা করা তাকওয়া ও আল্লাহর নৈকট্য লাভ হয়ে গেছে বলে ঘোষণা দেওয়া ঠিক হবে না।

ইরশাদ হয়েছে - يَا اَنفُسَكُمْ هُوَ اَعْلَمُ بِمَنْ اَتْفَى (তামরা নিজেদের পবিত্রতা বর্ণনা করো না, আল্লাহ ভালো জানেন পরহেজগার কে? بَلِ اللَّهُ يُزْكُونُ مَنْ يَشَاءُ مَعَ পরহেজগার কে? بَلِ اللَّهُ يُزْكُونُ مَنْ يَشَاءُ

–[তাফসীরে খাজেন খ. ১, পৃ. ৩৮৮]

৩১ ৫১. সামনের আয়াতটি ইহুদি ওলামাদের মধ্য থেকে عُلَمَاءِ الْيَهُودِ لَمَّا قُدِمُوا مُكَّةً وَشَاهُدُوا قَتلَى بَدْرِ وَحَرَّضُوا الْمُشْرِكِينَ عَلَى الْأَخْذِ بِشَارِهِمْ وَمُحَارَبَةِ النَّبِيِّي ﷺ أَلُمْ تُرَالِي الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتٰبِ يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَاغُوتِ صَنَمَان لِتُكُرِيْشِ وَيَسَقُولُونَ لِسَلَّذِينَ كَفُرُوا أَبِي سُفْيَانُ وَأَصْحَابِهِ حِيْنُ قَالُوا لَهُمْ انْحُنْ أَهْدى سَبِيلًا وَنَحْنُ وُلَاةً الْبَيْتِ نُسْقِى الْحَاجُ وَنُقْرِى الصَّيْفَ وَنُفُكُ الْعَانِيَ ونَفْعَلُ أَمْ مُحَمَّدُ وَقَدْ خَالَفَ دِيْنَ أَبَائِهِ وَقَطَعَ الرَّحِمَ وَفَارَقَ الْحَرَمَ هَوْلًا ، أَيْ أَنْتُمْ اَهْدَى مِنَ الَّذِيْنَ أَمُنُوا سَبِيْلًا أَقُومُ طَرِيْقًا . ०४ ৫२. <u>এরা হলো সে সমন্ত লোক, যাদের উপর আল্লাহ وَمَنْ يَلْعَنِ</u> اللَّهُ وَمَنْ يَلْعَنِ اللَّهُ فَلُنْ تَجِدُ لَهُ نُصِيْرًا مَانِعًا مِنْ عُذَابِهِ.

কা'ব ইবনে আশরাফ ও তার ন্যায় লোকদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যখন তারা মক্কায় এসে বদর যুদ্ধে নিহতদেরকে প্রত্যক্ষ করে এবং মুশরিকদেরকে তাদের নিহতদের খুনের বদলা গ্রহণ ও নবীয়ে করীম 🚐 -এর বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতে উদ্বুদ্ধ করে। হে রাসূল 🚐 আপনি কি তাদের প্রতি লক্ষ্য করেননিং যাদেরকে আসমানি কিতাবের কিছু অংশ প্রদান করা হয়েছে, যারা মূর্তি এবং শয়তানের উপর বিশ্বাস রাখে. জিবত ও তাগুত কুরাইশদের দুটি মূর্তির নাম। <u>আর তারা কাফেরদেরকে</u> তথা আবু সুফিয়ান ও তার সহচরদের সম্পর্কে বলে যখন তাদের আবৃ সুফিয়ান ও তার সহচররা বলল যে, আমরা অধিকতর সুপথগামী না মুহাম্মদ 🚐 ? অথচ আমরা বায়তুল্লাহর মৃতাওয়াল্লী, হাজীদেরকে পানি পান করাই, অতিথিদের আপ্যায়ন করি এবং বন্দীদেরকে মুক্ত করি এছাড়া আরো অনেক কিছু করে থাকি। পক্ষান্তরে সে [মুহাম্মদ 🚞!] স্বীয় বাপ-দাদাদের ধর্মের বিরোধিতা ও আত্মীয়তা সম্পর্ক বিচ্ছিন্ন করেছে এবং হারাম শরীফ থেকে কেটে পড়েছে। যে, এরা অর্থাৎ তোমরা মুসলমানদের তুলনায় অধিকতর সুপথগামী।

তা'আলা লানত করেছেন, আর আল্লাহ তা'আলা যার প্রতি লানত করেন, তার জন্য কোনো সাহায্যকারী তথা আল্লাহর আজাব থেকে রক্ষাকারী পাবে না।

## তাহকীক ও তারকীব

पूर्की (त.) -এর ব্যাখ্যানুযায়ী الطَّاغُوتُ و الْجِبْتُ إ पुत्नत वमना वा প্রতিশোধ প্রহণ করা الثَّفَارُ : قَوْلُهُ بِشَارِهِمْ व्याद्दर्गापत पृष्टि पृर्णित नाम । आति लागां विभातमगं वलाएक وَلَمُ عَالَمُ مُعَبُّودٍ دُونَ اللَّهِ فَهُو جِبْتُ وَطَّاغُوتُ विक्री चन्। যে কোনো বস্তুর উপাসনা করা হয় তাকেই জিবত ও তাগুত বলে। অধিকাংশ অভিধানবিদ্গণের মতে, الْجِبُتُ 🛥 মধ্যে সরফী কোনো রূপান্তর নেই; বরং এটা ইসমে জামেদ। তবে কাফফাল থেকে বর্ণিত আছে যে, عِبْت আসলে ছিল جيس बाর جبس -এর অর্থ হলো খবীছ-নিকৃষ্ট। অতঃপর সীনকে তা দ্বারা পরিবর্তন করা হয়েছে। আর طَاغُونَ নির্গত স্করেছে کُنْکَان সীমালজ্মন] থেকে, তথা আল্লাহর নাফরমানিতে সীমালজ্মন করা থেকে। সুতরাং যে ব্যক্তি বা বস্তু শুনাহে **ক্ষীরার প্রতি লোকদেরকে আহ্বান করে তাকেই তাগুত বলে আখ্যায়িত করা যাবে।** क्रामी, वन्नी।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র : পূর্ববর্তী আয়াত الْضَلْلَة থেকেই ইহুদিদের দুঙ্ভি ও বদ অভ্যাসের আলোচনা চলে আসছে। আলোচ্য আয়াত الْجَبْتُ الْجِبْتُ الْجِبْتُ الْجَبْتُ الْخَيْنُ اُوْتُواْ نَصِيْبًا مِّنَ الْجِبْتُ وَالطَّاغُوْتِ الخَالِيُ الْجَبْتُ -এর মধ্যেও তাদের এ কর্ম কাণ্ডের উপর বিশ্বয় প্রকাশ করা হঙ্ছে।

আলোচ্য আয়াতের শানে নুযূল : তৃতীয় হিজরিতে অনুষ্ঠিত ওহুদ যুদ্ধের পর হুয়াই ইবনে আখতাব ও কাব ইবনে আশরাফ ৭০ জন ইহুদি নিয়ে মক্কার কুরাইশদের নিকট উপস্থিত হয়। উদ্দেশ্য হলো প্রিয়নবী 🚃 -এর বিরুদ্ধে কুরাইশদের সাহায্য গ্রহণ এবং তাঁর বিরুদ্ধে কুরাইশদের সঙ্গে চুক্তি সম্পাদন। আর প্রিয়নবী 🚐 -এর সঙ্গে ইহুদিরা যে শান্তি চুক্তি করেছিল, তা ভঙ্গ করা এর লক্ষ্য ছিল। মক্কায় পৌছে তারা আবৃ সুফিয়ানের সঙ্গে সাক্ষাৎ করলো এবং তাদের উদ্দেশ্য ব্যক্ত করার পর আবৃ স্ফিয়ান এবং তার সঙ্গীরা বলল, তোমরা হলে আহলে কিতাব। আর মুহামদ 🚃 -এর নিকট আসমানি কিতাব নাজিল হয়। অতএব তোমরা পরস্পর কাছাকাছি এবং আমরা তোমাদের প্রতি আস্থা স্থাপন করতে পারি না। এজন্য তোমরা প্রথমে আমাদের মূর্তিগুলোকে সেজদা কর, যাতে করে আমরা তোমাদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে পারি এবং তোমাদের ব্যাপারে নিশ্চিন্ত হতে পারি। তখন তারা মূর্তিকে সেজদা করে। অতঃপর আবৃ সুফিয়ান তাদেরকে জিজ্ঞাসা করে তোমাদের মতে, আমরা সুপথগামী নাকি মুহাম্মদ্র ওখন কা'ব জিজ্ঞাসা করে মুহাম্মদ্ব কি বলেনং তারা বললো, এক আল্লাহর ইবাদত করতে আদেশ দেয়, মূর্তি পূজা করতে নিষেধ করে, আমাদের পূর্ব পুরুষদের ধর্মকে বর্জন করার নির্দেশ দেয়। তাই আমাদের পরস্পরের মধ্যে তাঁর কারণে পার্থক্য এবং দ্বন্দ্ব সৃষ্টি হয়েছে। তখন কা'ব বলে, তোমাদের ধর্ম কিঃ জবাবে আবৃ সুফিয়ান বলে, আমরা তো আল্লাহর ঘরের মুতাওয়াল্লী। হাজীদের পানাহারের ব্যবস্থা করি। তখন কাব বলে, মুসলমানদের চেয়ে তোমরাই সুপথ প্রাপ্ত। তারপর তারা সিদ্ধান্ত করে যে, ৩০ জন ইহুদি এবং ৩০ জন মক্কাবাসী কাবা শরীফ স্পর্শ করে অঙ্গীকার করুবে যে, আমুরা ইসলামের বিরুদ্ধে যৌথু অভিযান করবো। তখন আলোচ্য আয়াতখানি নাজিল হয়। ইরশাদ হয়েছে اَلْمُ تَرُ اِلْي অর্থাৎ, হে রাসূল 🚐 । আপনি কি তাদের প্রতি লক্ষ্য করেননি, যাদেরকে আসমানি কিতাবের কিছু অংশ দান করা হয়েছে। তাঁরা মূর্তি এবং শয়তানের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে। আর কাফেরদেরকে বলে, তোমরা মুসলমানদের চেয়ে সুপথগামী। তারা এসব লোক, যাদের উপর আল্লাহপাক লানত করেছেন। আর আল্লাহ যার প্রতি লানত করেন তার জন্য কোনো সাহায্যকারী আপনি পাবেন না, তার আজাব থেকে বাঁচাবার মতো কেউ তার জন্য পাবেন না। –[নূরুল কুরআন খ. ৫, পৃ. ৮৪, তাফসীর কাবীর খ. ৯, পৃ. ১৩, মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৩৩]

الْجِبْتُ وَالطَّاغُوْتُ [क्षित्र ও তাশুতের ব্যাখ্যা] : ওলামায়ে কেরাম জিবত ও তাশুতের ব্যাখ্যায় বিভিন্ন রকম উক্তি পেশ করেছেন। তা থেকে নিম্নে কয়েকটি উক্তি প্রদন্ত হয়েছে।

- ১. ইকরামা (রা.) -এর মতে, জিবত ও তাগুত কুরাইশদের দুটি মূর্তির নাম। যাদের সেজদা করে ইহুদিরা কুরাইশদের সাথে চুক্তি সম্পাদন করেছিল এবং তাদেরকে সভুষ্ট করেছিল।
- ২. আবৃ উবাইদা (রা.) বলেন, জিব্ত ও তাগুত আল্লাহ ব্যতীত যে কোনো বাতিল উপাস্যকে বলে।
- ৩. ইমাম যাহহাক (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতে হুয়াই ইবনে আখতাবকে জিবত এবং কাব ইবনে আশরাফকে তাণ্ডত বলা হয়েছে।
- ৪. ইমাম শাবী ও মুজাহিদ (র.) বলেন, জিবতের অর্থ হচ্ছে যাদু আর তাণ্ডতের অর্থ হচ্ছে শয়তান।
- ৫. মুহাম্মদ ইবনে সিরীন (র.) বলেন, জিবতের অর্থ হলো গণক আর তাণ্ডতের অর্থ হলো যাদুকর।
- ৬. সাঈদ ইবনে জুবায়ের ও আবুল আলিয়া এর বিপরীত বলেছেন। অর্থাৎ জিবতের অর্থ যাদুকর এবং তাগুতের অর্থ গণক।
- ৭. আল্লামা কাজী সানাউল্লাহ পানীপতী (র.) বলেন, জিবতের উদ্দেশ্য হলো ঐ মূর্তি যার মধ্যে কোনো কল্যাণ নেই। আর তাশুতের উদ্দেশ্য হলো মূর্তির শয়তান। প্রত্যেক মূর্তির একটি শয়তান থাকে, যে মূর্তির ভেতরে থেকে কথা বলে এবং তা দ্বারা লোকদেরকে প্রতারিত করে। –িতাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৩৪]
- ৮. কাশশাফ প্রণেতা আল্লামা যামাখশরী বলেন, জিবত দ্বারা উদ্দেশ্য হলো মূর্তি এবং আল্লাহ ব্যতীত অন্য যে কোনো উপাস্য। আর তাগুত দ্বারা উদ্দেশ্য হলো শয়তান।
- ৯. জিবতের অর্থ- হচ্ছে প্রতিমা, আর তাণ্ডতের অর্থ হলো প্রতিমাদের ভাষ্যকারগণ, যারা প্রতিমাদের তরফ থেকে অজস্র মিথ্যা ব্যাখ্যা করে লোকদেরকে বিভ্রান্ত করে থাকে। এই উক্তিটি হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে। —[তাফসীরে কাবীর খ. ৯, পূ. ১৩৩]

উল্লিখিত সকল অর্থই জিবত ও তাগুতের ব্যাপক অর্থের অন্তর্ভুক্ত হতে পারে।

- اَمْ بِـُلْ اَلَهُمْ نَصِيْبٌ مِّنَ الْمُلْكِ اَىْ لَيْسَ . ০ 🕆 ৫৩. তাদের জন্য কি রাজত্বে কোনো অংশ রয়েছে? অর্থাৎ রাজতে তাদের কোনো অংশই নেই। لَهُمْ شَنَّ مِنْهُ وَلَوْ كَانَ فَاذًّا الَّا يُوْتُونَ যদি তাই হতো, তবে তারা অন্যান্য النَّاسَ نَقِيْرًا أَيْ شَيْئًا تَافَّهًا قَدْرَ النُّفُقَرَةِ লোকদেরকে তিল পরিমাণ বস্তুও তথা কৃপণতার কারণে খেজুরের খোসা পরিমাণও فِي ظُهْرِ النُّواةِ لِفَرْطِ بُخْلِهِمْ . দিত না।
- क وَ النَّاسَ أَيِ النَّبِيُ عَلِيْكُ وَ النَّاسَ أَيِ النَّبِيُ عَلِيْكُ مَا النَّاسَ أَيِ النَّبِيُ عَلِيْكُ مَ عَلَى مَا أَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ مِنَ النُّبُوِّةِ وكَثْرَةِ النِّسَاءِ أَى يَتُمَنُّونَ زُوالَهُ عَنْهُ وَيَقُولُونَ لُو كَانَ نَبِيًّا لَاسْتَغَلَّ عَن النبساء فَقُدْ أَتَيْنَا الَّ إِبْرَاهِيْمَ جَدَّهُ كُمُوسِي وَدَاوْدَ وَسُلَيْمَانَ الْكِتب فَكَانَ لِلدَاؤَدَ تِسْعُ وَتِسْعُونَ إِمْرَأَةً وَلِسُلَيْمِنَ النَّهُ مَا بَيْنَ حُرَّةٍ وَسُرِيَّةٍ .
- مِنْهُمْ مَّنْ أَمَنَ بِهِ بِمُحَمَّدٍ وَمِنْهُمْ مَّنْ صَدُّ اعْرُضَ عَنْهُ فَلَمْ يَنْوَمِنْ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيْرًا عَذَابًا لِمَنْ لَا يُؤْمِنُ -
- ১٦ ৫৬. <u>নিক্য়ই যারা আমার আয়াতসমূহকে অস্বীকার</u> وإنَّ الَّذِيْنَ كُفُرُوْا بِالْيُتِنَا سُوْفَ نُصْلِيْ نُدْخِلُهُمْ نَازًا يَخْتَرِفُونَ فِينَهَا كُلَّمَا نَضِجَتْ اِحْتَرَقَتْ جُلُودُهُمْ بَدُّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا بِاَنْ تُعَادَ اِلْي حَالِهَا ٱلْأَوَّلِ غَيْرَ مُحْتَرَقَةٍ لِيَذُوْقُوا الْعَذَابَ لِيُقَاسُوا شِدَّتَهُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَزِيزًا لَا يُعْجِزُهُ شَيْ حَكِيْمًا فِي خُلْقِهِ

- হিংসা করে এ কারণে যে, আল্লাহ তা'আলা তাঁর স্বীয় অনুগ্রহ তাকে দান করেছেন তথা নবুয়ত ও অধিক স্ত্রীদান করেছেন। তারা তার থেকে সেই অনুগ্রহ বিদূরিত হওয়ার কামনা করে। আর বলে, যদি তিনি নবী হতেন, তবে নারীদের থেকে বিমুখ থাকতেন। নিশ্চয়ই আমি মুহামদ 🎫 -এর শ্রদ্ধাভাজন দাদা ইবরাহীম (আ.) -এর বংশধরকে যেমন- মৃসা, দাউদ ও সুলাইমান (আ.)-কে কিতাব এবং <u>হেকমত</u> তথা নবুয়ত দান করেছি এবং তাঁদেরকে দিয়েছি বিশাল রাজতু। সূতরাং হ্যরত দাউদ (আ.) -এর নিরানব্বই জন স্ত্রী আর হ্যরত সুলাইমান (আ.) -এর স্বাধীন স্ত্রী ও দাসী মিলে একহাজার ছিল।
- ৫৫. অতঃপর অনেকে তাঁর তথা মুহামদ === -এর প্রতি ঈমান এনেছে এবং অনেকে তাঁর থেকে বিরত রয়েছে তাই ঈমান আনেনি। যারা ঈমান আনেনি তাদের শান্তির জন্য দোজখের অগ্নি শিখাই যথেষ্ট।
  - করেছে, আমি অচিরেই তাদেরকে দোজখে প্রবেশ করাব, তাতে তারা বিদগ্ধ হতে থাকবে। যখন তাদের চামড়া জ্বলে যাবে, তৎক্ষণাৎ আমি অন্য চামড়া পরিবর্তন করে দেব। এরকমভাবে যে, পূর্বের অদগ্ধাবস্থায় ফিরিয়ে দেওয়া হবে, যেন তারা আজাবের আস্বাদন গ্রহণ করতে <u>পারে।</u> তথা আজাবের ত্বীব্রতা অনুভব করতে পারে। নিশ্বয়ই আল্লাহ তা আঁলা মহাপরাক্রমশালী, তাঁকে কোনো বস্তুই অপারঙ্গম করতে পারে না [এবং] স্বীয় সৃষ্টি সম্পর্কে <u>হেকমতের অধিকারী</u>।

**४७३** 

الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا أَبَدًا لَهُمْ فِيْهَا أَزُواجٌ مُنطَهَّرةٌ مِنَ الْحَيْضِ وَكُلِّ قِنْدِرِ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلًّا ظَلِيلًا دَائِمًا لَا تَنْسِخُهُ شُمْسٌ هُوَ ظِلُّ الْجَنَّةِ.

,১۷ ৫৭. আর যারা ঈমান এনেছে ও নেককাজ করেছে, والَّذِيْثَ أَمَنُوا وُعَـمِلُـوا ا অবশ্যই আমি তাদেরকে প্রবেশ করাব এমন বেহেশতে যার তলদেশে প্রবাহিত হয়েছে প্রশ্রবণসমূহ। সেখানে তারা চিরকাল থাকরে। সেখানে তাদের জন্য ঋতুস্রাব এবং যে কোনো নোংরামি থেকে পবিত্র স্ত্রীগণ রয়েছে। আর আমি তাদেরকে স্থায়ী ছায়ায় প্রবেশ করাব যাকে সূর্যের কিরণ দূরীভূত করতে পারবে না। আর তা হচ্ছে বেহেশতের ছায়া।

## তাহকীক ও তারকীব

এর ওজনে। সামান্তম বস্তু, তিল পরিমাণ। نَقِيْر بُومِيلٌ - نَقِيرًا মূলত, খেজুরের বীচের খোসার গিড়াকে বলে। উদ্দেশ্য হচ্ছে, তারা যদি রাজত্ব পেয়ে যেতো, তাহলে কোর্পণ্যতার দরুন এক তিল পরিমাণ বস্তুও লোকদেরকে দান করতো না।

অর্থ প্রজ্বিত অগ্ন। سَعِيْرُ - خَادِمُهَا अर्थ - سَادِنُهَا । অর্থ প্রজ্বিত অগ্ন। سَعِيْرُ - سَعِيْرً আধিক্য বুঝাতে ظُلِيًل শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে। যেরূপ বলা হয় ليل أليل

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

जालाठा जागात वर्ति बाखत्व मर्थ : ইমাম कथक़ नि तायी أَمْ لُهُمْ نُصِيْبٌ مِّنَ الْمُلْكِ فَإِذًا لَا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيْرًا (র.) আলোচ্য আয়াতের বর্ণিত রাজত্বের কয়েকটি ব্যখ্যা প্রদান করেছেন।

- ১. ইহুদিরা বলতো, রাজত্ব ও নবুয়তের অধিকতর উপযুক্ত হলাম আমরা। সুতরাং আরবদের অনুসরণ করবো কেমন করে? আল্লাহপাক তাদের এ দাবিকে আলোচ্য আয়াতে বাতিল প্রমাণিত করেছেন।
- ২. ইহুদিরা বলতো, শেষ জমানায় রাজত্ব তাদের হাতে চলে আসবে। অর্থাৎ তাদের থেকে এমন লোক বের হবে যে, তাদের রাজত্ব ও ক্ষমতাকে নতুনভাবে মজবুত করে তুলবে এবং লোকদেরকে তাদের ধর্মের প্রতি আহ্বান করবে। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহপাক তাদেরকে মিথ্যায়িত করেছেন। ইরশাদ হয়েছে, যদি তাদেরকে রাজত্বের কিছু অংশ প্রদান করা হতো, তবে তারা এরূপ কৃপণতা প্রদর্শন করতো যে, সামান্যতম তিল পরিমাণ বস্তুও কাউকে দিত না। অথচ রাজত্ব ও কৃপণতা একত্রিত হতেই পারে না। –িতাফসীরে কাবীর খ. ৯, পৃ. ১৩৫-৩৬।

٥٨. إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُنَوُّدُوا الْآمَنَاتِ مَا أُوتُمِنَ عَلَيْهِ مِنَ الْحُقُوقِ إِلَى أَهْلِهَا. نَزَلَتْ لَمَّا إَخَذَ عَلِيُّ (رض) مِفْتَاحَ الْكَعْبَةِ مِنْ عُثْمَانَ بْنِ طَلَحَةَ الْحَجِبِي سَادِنِهَا قَهْرًا لَمَّا قَدِمَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ مَكَّةً عَامَ الْفَتْحِ وَمَنْعَهُ وَقَالَ لُو عَلِمْتُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ لَمْ أَمْنَعُهُ فَأَمَرَهُ رُسُولُ اللُّهِ عَلَيْكَ بِرَدِّهِ إِلَيْهِ وَقَالَ هَاكَ خَالِدَةً تَالِدَةً فَعَجِبَ مِنْ ذَٰلِكَ فَقرأ لَهُ عَلِيٌ الْآيَةَ فَاسْلَمَ وَأَعْظَاهُ عِنْدَ مَوْتِهِ لأَخِيْهِ شُيْبَةَ فَبَقِيَ فِي وَلَدِهِ وَالْآيَةَ وَإِنَّ وَرُدْتُ عَلَى سَبَبِ خَاصٍّ فَعَمَوْهُ بَرُّ بِقُرِيْنَةِ الْجَمْعِ وَاذَا حَكُ بين النَّاسِ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَحْكُمُوا ِبِالْعَدْلِ ـ إِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا فِيْهِ إِذْغَامُ مِيْمِ نِعْمَ فِيْ مَا النَّكِرَةِ الْمُوصُوفُةِ أَيْ نِعْمَ شَيْئًا يَعِظُكُمْ به . تَادِيَةِ الْآمَانَةِ وَالْحُكْمِ بِالْعُدُلِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِيْعًا لِمَا يُقَالُ بَصِيرًا بِمَا يُفْعَلَ ـ

৫৮. নিশ্চয়ই আল্লাহপাক তোমাদেরকে আদেশ করছেন, <u>তোমরা যেন</u> ঐ সব প্রাপ্য আমানতসমূহ যা তোমাদের নিকট গচ্ছিত রাখা হয়েছে। প্রাপকের কাছে পৌছে দাও। আলোচ্য আয়াতখানি তখন নাজিল হয়. যখন হ্যরত আলী (রা.) কাবার খাদেম উসমান ইবনে তালহা হাজাবীর কাছ থেকে জোরপূর্বক ঐ মুহূর্তে কাবাগৃহের চাবি নিয়ে আসেন। যখন হুজুর 🚟 মক্কা বিজয়ের বংসর মক্কায় তাশরিফ এনেছিলেন, আর ওসমান ইবনে তালহা তাকে চাবি দিতে অস্বীকার করেছিল, এবং সে একথা বলেছিল যে, আমার যদি বিশ্বাস হতো তিনি আল্লাহর রাসূল তবে আমি চাবি দিতে অস্বীকার করতাম না। আয়াতখানি নাজিল হওয়ার পর হজুর 🚟 হযরত আলীকে ওসমান ইবনে তালহা (রা.) -এর নিকট চাবি ফেরত দিতে নির্দেশ দেন, আর বললেন, এ চাবির খেদমত সর্বদাই তোমাদের নিকট থাকবে। এতে ওসমান বড় আশ্চর্যান্বিত হলো, জবাবে হযরত আলী (রা.) আয়াতটি পাঠ করে শুনালেন, ফলে ওসমান ঈমান নিয়ে আসে। আর ওসমান ইবনে তালহা তার মৃত্যুর সময় চাবিটি তার ভাই শাইবার নিকট দিয়ে যায় এবং তাঁর আওলাদের মধ্যে অদ্যাবধি চাবি রাখার খেদমত বহাল রয়েছে। আয়াতটি যদিও বিশেষ ঘটনার প্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হয়েছে কিন্তু বহুবচনীয় শব্দ ব্যবহৃত হওয়ার দরুন তার ব্যাপক অর্থই গ্রহণীয় হবে। আর তোমরা যখন মানুষের মধ্যে কোনো বিচার মীমাংসা করতে আরম্ভ কর, ত<u>খন আল্লাহ তা'আ</u>লা তোমাদেরকে,নির্দেশ দিচ্ছেন, তোমরা যেন ন্যায় ভিত্তিক বিচার মীমাংসা কর। নিক্যুই আল্লাহ তা'আলা আমানত আদায় ও ন্যায়বিচারের যে বিষয়ে উপদেশ দান করেছেন তা খুবই উত্তম। نعب শব্দটিতে نعب -এর মীম বর্ণটি 💪 -ই নাকেরায়ে মাওসূফার মধ্যে ইদগাম হয়েছে। ইবারতের क्रिश्वे आल्लार्शिक एंडे क्रिश्वे आल्लार्शिक সকল কথার সৈবশ্রোতা। ও সকল কাজের সর্বজ্ঞ।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উল্লেখ করেছেন। তথায় বর্ণিত আছে যে, মক্কা বিজয়ের দিন রাস্লুল্লাহ হাম ফখরুদ্দীন রাথী (র.) তাফসীরে কাবীরে উল্লেখ করেছেন। তথায় বর্ণিত আছে যে, মক্কা বিজয়ের দিন রাস্লুল্লাহ হাখন কা'বা ঘরে প্রবেশ করতে চাইলেন তখন উসমান ইবনে তালহা ইবনে আবদুদ্দার যে ছিল কাবার খাদেম, সে কাবার দরজা বন্ধ করে ছাদের উপর উঠে গেল এবং হুজুর এর নিকট চাবি দিতে অস্বীকৃতি জানালো আর একথা বলল যে, আমি যদি জানতাম আপনি আল্লাহর রাসূল তবে অবশ্যই চাবি দিতে অস্বীকার করতাম না। তখন হযরত আলী (রা.) বল পূর্বক তার হাত থেকে চাবি নিয়ে নেন এবং কাবাঘরের দরজা

খুলে দেন। ফলে রাসূলুল্লাহ ক্রাবা গৃহের ভিতরে প্রবেশ করে দুই রাকাত নামাজ পড়েন। অতঃপর তিনি যখন বের হলেন তখন তার চাচা হযরত আব্বাস (রা.) চাবিটি তাকে দিয়ে দিতে আবেদন জানালেন, যাতে সে কাবা তথা পানি পান করানোর খেদমতের সাথে সাথে সাদানা তথা চাবি রাখার খেদমতও তার ভাগে এসে যায়। এমন সময় আলোচ্য আয়াত খানা নাজিল হয়। তখন প্রিয়নবী ক্রাব্র আলী (রা.)-কে নির্দেশ প্রদান করলেন, চাবিটি উসমানের নিকট ফিরিয়ে দেওয়ার জন্য এবং তার কাছে ক্ষমাপ্রার্থী হওয়ার জন্য। ওসমান হযরত আলী (রা.)-কে বলল, তুমি আমাকে কষ্ট দিয়ে জোরপূর্ব চাবি নিলে অতঃপর এখন আবার ফেরত দিচ্ছ এবং কোমল ব্যবহার দেখাচ্ছে তার কারণ কি?

হযরত আলী (রা.) বললেন, আল্লাহপাক তোমার সম্পর্কে পবিত্র কুরআনে আয়াত নাজিল করে দিয়েছেন। অতঃপর তিনি আলোচ্য আয়াতটি পাঠ করে তাকে যখন শুনালেন তখন উসমান আশহাদু আল্লা ইলাহা ইল্লাল্লান্থ ওয়া আন্না মুহাম্মদার রাসূলুল্লাহ পাঠ করে মুসলমান হয়ে যায়। এদিকে হযরত জিবরাঈল (আ.) নাজিল হয়ে হুজুরে পাক ত্রু কে আল্লাহর নির্দেশ জানিয়ে দিলেন যে, কাবা ঘরের চারি রাখার খেদমত কিয়ামত পর্যন্ত উসমানের বংশধরদের মধ্যেই থাকবে। এটা হচ্ছে সাঈদ ইবনে মুসায়্যির ও মুহাম্মদ ইবনে ইসহাকের উক্তি।

আবৃ রওক বলেছেন, হজুরে পাক ওসমান ইবনে তালহাকে বললেন, আমাকে কাবার চাবিটি দিয়ে দাও, সে বলল, আল্লাহর আমানত নিয়ে নিন। অতঃপর যখন তিনি গ্রহণ করতে চাইলেন তখন সে তার হাত গুটিয়ে নিল। অতঃপর দ্বিতীয় পর্যায়ে তিনি বললেন, তুমি যদি আল্লাহ এবং আখেরাতে বিশ্বাসী হও, তবে আমাকে চাবিটি দিয়ে দাও। সে বলল, আল্লাহর আমানত নিয়ে নিন। অতঃপর তিনি যখন তা গ্রহণ করতে চাইলেন তখন সে হাত গুটি নেয়। তৃতীয়বার হজুর এরপই বললেন, তখন সে আল্লাহর আমানত নিয়ে নিন বলে, চাবিটা হজুরের হাতে সোপর্দ করে দেয়। অতঃপর নবী করীম চাবিটি সঙ্গে নিয়ে তওয়াফ করেন। তারপর বললেন, হে উসমান! তুমি আর আব্বাস যৌথভাবে চাবিটি গ্রহণ করে নাও। ফলে আল্লাহপাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করেন। অতঃপর হজুরে পাক উসমানকে বললেন, হে ওসমান! তুমি সর্বদার জন্য চাবিটি গ্রহণ করে। এই চাবি কোনো জালিম ব্যতীত কেউ তোমার কাছ থেকে ছিনিয়ে নিবে না। অতঃপর উসমান যখন হিজরত করে চলে যান তখন চাবিটি তার ভাই শাইবার নিকট দিয়ে যান। আর এই চাবি অদ্যাবধি তার বংশধরদের মধ্যেই রয়েছে।

#### উসমান ইবনে তালহা (রা.) -এর বিবৃতিতে তাঁর ঘটনা :

ইবনে সাদ ইবরাহীম ইবনে মুহাম্মদ আবদরীর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়ে লিখেছেন যে, উসমান ইবনে তালহা বর্ণনা করেছেন, হিজরতের পূর্বে রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর সঙ্গে আমার সাক্ষাৎ হলো। তিনি আমাকে ইসলাম গ্রহণ করতে দাওয়াত দিলেন। আমি বললাম মুহাম্মদ 🚃 । আশ্চর্যের বিষয় যে, তুমি নিজের সম্প্রদায়ের ধর্মমত ছেড়ে নতুন ধর্মমত নিয়ে এসেছ। আর এবারে তোমার লোভ হয়ে গেছে যে, আমিও তোমার পদাস্ককে অনুসরণ করে চলবো। উসমান বললেন, আমি সোমবার ও বৃহস্পতি বার মূর্খতার যুগে কাবা গৃহ খোলতাম। একদা হুজুরে পাক 🚃 অন্যান্য লোকদের সঙ্গে কাবাঘরে প্রবেশ করার ইচ্ছা নিয়ে আসলেন। আমি তাকে কঠোর কথা ও দোষারোপ করলাম। তিনি ধৈর্যধারণ করলেন, অতঃপর বললেন, ওসমান। হয়তো এক দিন এই চাবিটি তুমি আমার হাতে দেখবে, তখন আমি যেখানে ইচ্ছা তাকে ব্যবহার করবো। আমি বললাম, তবে তো সেই কুরাইশ ধ্বংস ও পদদলিত হয়ে যাবে। তিনি বললেন, না তারা তখন প্রতিষ্ঠিত ও সম্মানিত হবে। একথা বলে তিনি কাবার ভিতরে প্রবেশ করে নিলেন। কিন্তু তাঁর একথা আমার অন্তরে রেখাপাত করেছিল। আমার বিশ্বাস হয়ে গিয়েছিল যে, তিনি যা বলেছেন তা অবশ্যই প্রতিফলিত হবে। তাই আমি মুসলমান হওয়ার ইচ্ছা পোষণ করি। কিন্তু আমার সম্প্রদায়ের লোকেরা আমাকে খুবই গালাগালি করলো এবং আমাকে ইসলাম গ্রহণ করতে বাধা প্রদান করলো। মক্কা বিজয়ের দিন যখন আসল তখন তিনি আমাকে বললেন উসমান! চাবি নিয়ে আস, আমি চাবি নিয়ে তাঁর দরবারে উপস্থিত হলাম। তিনি আমার কাছ থেকে চাবি নিয়ে অতঃপর আমার নিকট ফেরত দান করে বললেন, সর্বদার জন্য তুমি এই চাবিটি নিয়ে নাও। জালিম ব্যতীত অন্য কেউ তোমার কাছ থেকে এটা ছিনিয়ে নিতে পারবে না। উসমান! তোমাদেরকে আল্লাহপাক তার ঘরের আমানতদার বানিয়েছেন। সুতরাং এই ঘরের মাধ্যমে তোমাদের যা কিছু অর্জন হয় তা যথারীতি ভোগ কর। আমি যখন ফেরত আসতে শুরু করলাম তখন তিনি আমাকে আহ্বান করলেন। আমি ফিরে গেলে তিনি ফরমালেন, সেই দিনটি কি হয়নি যার কথা আমি পূর্বে তোমার সঙ্গে বলেছিলাম। তার একথা বলায় আমার ঐ কথা স্মরণ হয়ে গেল, যা তিনি হিজরতের পূর্বে বলেছিলেন। আমি বললাম. অবশ্যই শ্বরণ হয়েছে। আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি আপনি নিঃসন্দেহে আল্লাহর রাসূল।–[মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৪২-১৪৩] এই ঘটনাটিকে আল্লামা হাফেজ ইমাদুন্দীন ইবনে কাছীর (র.) আরো বিস্তারিত ভাবে লিখেছেন। বর্ণিত আছে যে, যখন রাসলে কারীম 🚃 মক্কা বিজয় করেন এবং বায়তুল্লাহ শরীফ প্রাঙ্গনে তাশরিফ আনেন এবং বায়তুল্লাহ শরীফের চাবি রক্ষক উসমীন ইবনে তালহাকে ডেকে চাবি দিতে বললেন, তিনি চাবি দিতে চাইলেন। এমন সময় হুযুরত আব্বাস (রা.) বললেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ 🚃 ! চাবিটি আমাকে দান করুন, যে আমাদের বংশে হাজীদের খেদমত, জমজমের পানি পান করানো এবং চার্বিটি রক্ষা করার দায়িত্ব থাকে। এই কথা শুনে হযরত উসমান ইবনে তালহা (রা.) চার্বি দিতে বিরত রইলেন। প্রিয়নবী 🚃 দ্বিতীয় বার চাবি চাইলেন, তখন পূর্ব ঘটনার পূনরাবৃত্তি হলো।

তিনি তৃতীয় বার চাবি দিতে আদেশ দিলেন। তখন উসমান ইবনে তালহা (রা.) এই কথা বলে দিলেন যে, আল্লাহর আমানত স্বরূপ দিলাম। হজুর 🚃 দরজা খোলে ভিতরে প্রবেশ করেন। কাবা শরীফের ভিতরে যেসব মূর্তি ছিল সেগুলো ভেঙ্গে বাইরে ফেলে দিলেন এবং সেই স্থানসমূহ পানি দ্বারা ধৌত করলেন। অতঃপর বাইরে এসে কাবা শরীফের দ্বার প্রান্তে দণ্ডায়মান হয়ে ঘোষণা করলেন, আল্লাহ ব্যতীত কোনো মাবুদ নেই। তিনি এক, তাঁর কোনো শরিক নেই। তিনি তাঁর অঙ্গীকারকে সত্য প্রমাণিত করেছেন। তিনি তাঁর বান্দাকে সাহায্য করেছেন, সকল শক্রু সৈন্যকে তিনি পরাজিত করেছেন। অতঃপর তিনি এক সুদীর্ঘ ভাষণ দেন। এই ভাষণে তিনি ঘোষণা করেন, জাহেলিয়াতের যুগের সকল কলহ দ্বন্দু এখন আমার পায়ের তলে। সেই কলহ দুদু কোনো আর্থিক ব্যাপারে হোক বা প্রাণের ব্যাপারে হোক। তবে হ্যা বায়তুল্লাহ শরীফের চাবি রক্ষা করা এবং হাজীদেরকে জমজমের পানি পান করানোর দায়িত্ব পূর্বের ন্যায়ই থাকবে। এই ভাষণ শেষ করে উপবেশন করার সঙ্গে সঙ্গে হযরত আলী (রা.) অগ্রসর হয়ে আরজ করলেন, আমাকে চাবিটি দান করুন যেন বায়তুল্লাহ শরীফের চাবি রক্ষা করা এবং হাজীদের জমজমের পানি পান করানোর দায়িত আমাদের উপরই থাকে। কিন্ত প্রিয়নবী 🕮 চাবি হযরত আলী (রা.) কে দিলেন না। তিনি মাকামে ইবরাহীমকে কাবা শরীফের ভিতর থেকে বের করে এনে দেওয়ালের সঙ্গে রেখে দিলেন এবং ঘোষণা করলেন, এই হলো তোমাদের কেবলা। অতঃপর তিনি তওয়াফে মশগুল হয়ে গেলেন। দুবার কাবা শরীফ প্রদক্ষিণ করার পর হযরত জিবরাঈল (আ.) নাজিল হলেন। তখন প্রিয়নবী 🚃 আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করতে শুরু করলেন। তখন হযরত ওমর (রা.) বললেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ 🚃 ! আমার পিতা-মাতা আপনার প্রতি কোরবান হোক। আমি ইতিপূর্বে আপনাকে এই আয়াতসমূহ তেলাওয়াত করতে শুনিনি। অতঃপর প্রিয়নবী 🚃 হযরত উসমান ইবনে তালহা (রা.) কে ডাকলেন এবং কাবা শরীফের চাবি তাকে প্রদান করলেন এবং বললেন, আজকের দিন অঙ্গীকার রক্ষার, সংকাজ করার এবং ভালো ব্যবহার করার দিন। -[ইবনে কাছীর খ. ৫. প. ৫১]

আমানত রক্ষার নির্দেশ : এই আয়াতে আল্লাহপাক মু'মিনদেরকে আমানত রক্ষার বিশেষ নির্দেশ প্রদান করেছেন। যদিও এই আয়াত হযরত উসমান ইবনে তালহা (রা.) -এর পক্ষে তাকে কা'বা শরীফের চাবি প্রদান সম্পর্কে নাজিল হয়েছে, কিন্তু এতে সর্বপ্রকার আমানত রক্ষার বিশেষ তাকিদ রয়েছে। কেননা তাফসীরবিদগণের একটি মূলনীতি রয়েছে والكُفُورُ السَّبَ يُعْمُورُ السَّبَبِ لَعُصُورُ السَّبَبِ السَّبَبِ عُمُورُ السَّبِ السَّبَبِ عُمُورُ السَّبَبِ عُمُورُ السَّبَبِ عُمُورُ السَّبَ عُمُورُ السَّبَبِ السَّبَبِ السَّبَبِ عُمُورُ السَّبَبِ السَّبِ السَّبَ السَّبِ السَّبِ

- মানুষের সম্পর্ক তার স্রষ্টা ও পালনকর্তা আল্লাহর সঙ্গে।
- ২. মানুষের সম্পর্ক সকল বান্দার সাথে।
- মানুষের সম্পর্ক তার নিজের সঙ্গে।

আমানতের প্রশ্ন সকল সম্পর্কের ব্যাপারেই উত্থিত হয় এবং সর্ব ক্ষেত্রে আমানতের হেফাজত ও আমানত আদায় করতে হয়। —[তাফসীরে নুরুল কুরআন খ. ৫, পূ. ৯৭]

আলোচ্য আয়াতে বিশেষভাবে বিচারকদেরকৈ ইনসাফের সাথে বিচার মীমাংসার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এক হাদীসে এসৈছে বিচারক যতক্ষণ পর্যন্ত জুলুম করে না ততক্ষণ আল্লাহপাক তাঁর সঙ্গে থাকেন। আর যখন সে জুলুম করে বসে তখন আল্লাহ পাক তাকে তার নিজের দিকে সোপর্দ করে দেন। ইহুদিদের এই অভ্যাস ছিল যে, তারা আমানতের মধ্যে খেয়ানত করতো, মামলা মুকাদ্দমার ফয়সালায় ঘুষ প্রভৃতির কারণে পক্ষপাতিত্ব করতো। ইহুদিরা ব্যক্তিগত এবং সাম্প্রদায়িক স্বার্থের কারণে নির্দ্ধিয়ে ইনসাফের গলায় ছরি চালিয়ে দিতো। এই জন্য উল্লিখিত

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক بَيْنَ الْمُوْمِنِيْنَ किংবা بَيْنَ الْمُوْمِنِيْنَ কিংবা بَيْنَ الْمُوْمِنِيْنَ বলেননি । এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে, বিচার মীমাংসাল বা অমুসলিম, বন্ধু হোক বা শক্ত্র, স্বদেশী হোক বা ভিনদেশী, একই বর্ণ ও ভাষার হোক বা নাই হোক, বিচার মীমাংসাকারীদের ফরজ হলো এসব সম্পর্কের উর্ধেষ্ঠ থেকে হক ও ইনসাফ মোতাবেক ফয়সালা করা ।

पृष्टि रुष्टु थ्यरक मुञलमानम्बद्धरूक विद्युष्ट थाकराज निर्मिश श्रमान कर्ता इरसराइ। -[जामालाइन খ. ২. প. ৫১]

- \* হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আমর ইবনে আস (র.) হতে বর্ণিত। রাসূলে কারীম হার ইরশাদ করেছেন, ইনসাফকারীগণ কিয়ামতের দিন রাহমানের ডান হাতের দিকে নৃরের মিম্বরের উপর থাকবে। আর রহমানের হাত উভয়টাই ডান। আর তারা হবে ঐ সব লোক, যারা বিচার মীমাংসার ফয়সালায় উভয় পক্ষের ব্যাপারে এবং নিজের কর্তৃত্বাধীন বিষয়াদিতে ইনসাফ করে থাকে। -[য়ৢসলিম]
- \* হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বর্ণনা করেন, রাসূলুল্লাহ হরশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন আল্লাহর সর্বাধিক প্রিয় ও নৈকট্যতম ব্যক্তি হবে ইনসাফগার হাকিম, বিচারক। আর কিয়ামতের দিন আল্লাহর নিকট নিকৃষ্টতম ও কঠিনতম শাস্তির উপযুক্ত হবে জালিম বিচারক বা শাসক। –[তিরমিযী]

०० ८৯. وَاللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرُّسُولُ وَاللِّي اصْحَابُ الْأَمْرِ أِي الْوُلَاةَ مِنْكُم إِذَا أَمَرُوكُمْ بِطَاعَةِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنْ تَنَازُعْتُمْ إِخْتَلَفْتُمْ فِي شَيْ فِي شَيْ فِرُدُوهُ اِلَى اللَّهِ أَيْ كِتَابِهِ وَالرُّسُولِ مُدَّةً حَيَاتِهِ وَبَعْدَهُ إِلَى سُنَّتِهِ أَى إِكْشِفُوا عَلَيْهِ مِنْهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَٰلِكَ آيِ الرُّدُ إِلَيْهِمَا خَيْرٌ لَّكُمْ مِنَ التَّنَازُعِ وَالْقُولِ بِالرَّايِ وَاحْسَنُ تَأْوِيلًا مَالًا .

#### অনুবাদ :

এবং রাস্লের অনুসরণ কর এবং তোমাদের বিচারকদের অনুসরণ কর যখন তারা তোমাদেরকে আল্লাহ ও রাস্লের আনুগত্যের নির্দেশ প্রদান করে। অতঃপর যদি কোনো বিষয়ে তোমরা মতবিরোধ কর, তাহলে সে বিষয়কে আল্লাহ তা'আলার তথা তাঁর কিতাবের <u>প্রতি এবং</u> রাসূলের জীবদ্দশায় রাস্তুলের প্রতি এবং তাঁর তিরোধানের পর তাঁর সুনুতের প্রতি <u>অর্পণ কর</u>, অর্থাৎ সে বিষয়ের সমাধান কুরআন ও সুন্নাহের আলোকে জেনে নাও। যদি তোমরা আল্লাহ তা'আলা ও কিয়ামত দিবসের উপর বিশ্বাস করে থাক, এটি তথা কুরআন ও সুন্নাহের প্রতি অর্পণ করা তোমাদের জন্য ঝগড়া ও আপন রায় মত বলার চেয়ে উত্তম এবং পরিণতির দিক দিয়েও শ্রেয়।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: आयात्वत्र नातन नूय्व يَأْيُهَا الَّذِينَ أَمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وَأُولِي أَلاَمْرِ مِنْكُمْ الخ

- ১. বুখারী, মুসলিম, আবূ দাউদ সকলেই হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) -এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে হুজাফা (রা.) সম্পর্কে, যাকে রাসূলুল্লাহ 🚞 মুজাহিদদের একদল দিয়ে প্রেরণ করেছিলেন।
- ২. ইবনে জারীর এবং ইবনে হাতেম সুদ্দির বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়ে লিখেছেন যে, রাসূলে কারীম 🚃 হযরত খালেদ ইবনে ওয়ালীদের নেতৃত্বে মুজাহিদদের একটি বাহিনী প্রেরণ করেন। এই বাহিনীতে হ্যরত আমার ইবনে ইয়াসির (রা.) -ও ছিলেন, যাদের উপর আক্রমণ করার পরিকল্পনা ছিল তাদের নিকট এই বাহিনী অতি প্রত্যুষে পৌছল। কিন্তু সেখানকার লোকেরা পলাতক ছিল, শুধু একজন লোক উপস্থিত ছিল। সে ব্যক্তি হযরত আম্মার (রা.) -এর নিকট উপস্থিত হয়ে নিজের ইসলাম গ্রহণের কথা প্রকাশ করলো এবং কালেমায়ে শাহাদত পাঠ করল। হযরত আম্মার (রা.) বললেন, তুমি এখানেই থাকো, মুসলমান হওয়ার উপকার তুমি পাবে। অতঃপর হযরত খালেদ ইবনে ওয়ালিদ (রা.) যখন ঐ ব্যক্তির উপর হামলা করলেন, তখন হয়রত আমার (রা.) বললেন, এই ব্যক্তিকে ছেড়ে দাও, সে মুসলমান হয়ে গেছে এবং আমার আশ্রয়ে এসে গেছে। তখন হয়রত খালেদ ও আম্মারের মধ্যে এ বিষয়ে তর্ক হলো। এমন কি মদিনায় প্রত্যাবর্তনের পর তারা উভয়ে বিষয়টি প্রিয়নবী 🚟 -এর খেদমতে পেশ করলেন। তিনি আত্মারের আশ্রয় দেওয়ার কথা ঠিক রাখলেন। কিন্তু ভবিষ্যতে যেন নেতার কথার বরখেলাফ না করা হয় সে বিষয়ে তাকিদ করলেন। স্বয়ং প্রিয়নবী 🚃 -এর সামনেও উভয়ের মধ্যে কিছু কথা কাটাকাটি হলো। তখন প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করলেন, হে খালেদ! আশ্বারকে গালি দিয়ো না। যে আম্মারকে গালি দিবে আল্লাহ পাক তাকে মন্দ বলবেন। যে আম্মারের প্রতি লানত দিবে আল্লাহপাক তার প্রতি লানত দিবেন। এই ফরমান শুনে হযরত খালেদ ইবনে ওয়ালীদ সঙ্গে সঙ্গে হযরত আশার ইবনে ইয়াসিরের নিকট ক্ষমা প্রার্থী হলেন, এবং হযরত আশার তার প্রতি রাজি হলেন। তখন এই আয়াত নাজিল হয়।

-[রুহুল মা'আনী খ. ৫, পৃ. ৫৬, তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৪৭-৪৮] আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত اُولِي الْأَمْرِ -এর ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াতে আল্লাহর আনুগত্য এবং রাস্ল -এর আনুগত্যকে আবশ্যকীয় করা হয়েছে। আল্লাহপাকের ইরশাদ الطبيعوا الكرسول দারা এবং হজুরে পাক -এর তিরোধানের পর কুরআন ও সুন্নাহর আনুগত্য করা ফরজ প্রমাণিত হয়েছে। এবং أُولِي الْأُمْرِ দারা ইজমায়ে উমত ও শরয়ী কিয়াস দলিল হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত উলিল আমরের ব্যাখ্যায় ওলামাদের বিভিন্ন রকম উক্তি বর্ণিত হয়েছে। নিম্নে কয়েকটি উক্তি বিবৃত হচ্ছে–

- ك. হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন ﴿ الْعُلْمَا يُرْوَالْفُقَهُا وَالْفُقَهُا وَ তারা হলেন, ওলামা ও ফুকাহাগণ। যারা লোকদেরকে তাদের ধর্ম সম্বন্ধীয় জ্ঞান শিক্ষাদান করেন। হাসান যাহহাক ও মুজাহিদও এ মতই পোষণ করেন।
- ২. হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বলেন, তারা হলেন ইসলামি রাষ্ট্রের শাসকবর্গ ও গভর্নরগণ। হযরত ইবনে আব্বাস থেকেও এরূপ একটি বর্ণনা রয়েছে।
- \* হ্যরত আলী (রা.) বলেন, ইসলামি রাষ্ট্রের শাসকের উপর আবশ্যকীয় হলো, আল্লাহর নাজিলকৃত বিধান অনুযায়ী বিচার মীমাংসা করা এবং যথাযথ ভাবে আমানত আদায় করা। তারা যদি এরূপ করে নেয় তবে নাগরিকদের কর্তব্য হলো তাদের কথা মান্য করা এবং তাদের আনুগত্য করা।

عَنْ أَبِنَي هُرَيْرَةَ (رض) قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ اَطَاعَنِي فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ عَصَانِيْ فَقَدْ عَصَى اللَّهَ وَمَنْ يَطَعِ الْاَمِيْرَ فَقَدْ اَطَاعَنِيْ وَمَنْ يَعْصِ الْاَمِيْرَ فَقَدْ عَصَانِيْ .

অর্থাৎ হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত রাস্লে কারীম হ্রাম করেছেন, যে আমার আনুগত্য করল সে বস্তুত আল্লাহর আনুগত্য করল, আর যে আমার বিরুদ্ধাচারণ করল সে আল্লাহর বিরুদ্ধাচারণ করল, আর যে আমির বা শাসকের আনুগত্য করল, সে আমার আনুগত্য করল, আর যে আমিরের বিরুদ্ধাচারণ করল সে আমার বিরুদ্ধাচারণ করল।

- \* হযরত ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত রাস্লে কারীম ইরশাদ করেছেন, প্রত্যেক মুসলমানের কর্তব্য আমিরের কথা শ্রবণ করা ও মান্য করা, চায় তাঁর পছন্দ হোক বা নাই হোক। তবে হাঁয যদি তিনি আল্লাহর নাফরমানির জন্য নির্দেশ প্রদান করেন তখন তার সেই নির্দেশ শুনাও যাবে না এবং গ্রহণ করাও যাবে না। বরং হাদীস অনুযায়ী তার সেই রকম নির্দেশ পালন না করাটাই ওয়াজিব। কেননা ইরশাদ হয়েছে بَالْخَالِقِ فَيْ مَعْصِيّةِ الْخَالِقِ نَعْ مَعْصِيةِ الْخَالِقِ كَا الْخَالِقِ كَا الْخَالُونِ فَيْ مَعْصِيةِ الْخَالِقِ كَا الْخَالِقِ كَا الْخَالِقِ كَا الْمَاءَ لَمْ الْمَاءَ لَمْ الْمَاءَ لَمْ الْمَاءَ لَمْ الْمَاءَ وَلَا لَا الْمَاءَ وَلَا الْمُوالِقِ لَا الْمَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَا اللْمَاءَ وَلَا الْمَاءَ وَلَا اللّهُ وَلَا ا
- ৩. মায়মুন ইবনে মেহরান বলেন, উলিল আমরের মানে হচ্ছে বিভিন্ন দিকে প্রেরিত ছোট ছোট সৈন্যদলের আমির বা নেতার্গণ। কেননা আয়াতটি তো তাদের সম্পর্কেই অবতীর্ণ হয়েছিল।
- 8. হযরত ইকরামা (রা.) বলেন, উলিল আমরের উদ্দেশ্য হলো হযরত আবৃ বকর ও ওমর (রা.)। কেননা হযরত হ্যায়ফা (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে, আল্লাহর রাসূল হু ইরশাদ করেছেন– الرَّيْ كَا اَدْرَى مَابَقَائِمُ فَمَنْكُمْ فَاقْتَدُوا بِاللَّذِيْنَ وَعُمْرُ وَعُمُرُ سِهُ عَالَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

আল্লামা তাবারী (র.) বলেন, যারা বলেছেন, উলিল আমরের উদ্দেশ্য হচ্ছে আমির শাসক ও গভর্নরগণ তাদের উক্তিটাই অধিকতর বিশুদ্ধ।

আল্লামা যাজ্জাজ বলেন, যারা মুসলমানদের ধর্মীয় ব্যাপারে এবং তাদের কল্যাণে ব্যস্ত তারা সকলেই উলিল আমরের অন্তর্ভুক্ত। –[তাফসীরে খাযেন খ. ১, পূ. ৩৯২–৯৩]

ইজতেহাদ ও কিয়াসের প্রমাণ : فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِى شَىٰ وَكُرُوهُ اللّهِ وَالرَّسُولِ আয়াতে আল্লাহ পাক নির্দেশ দিচ্ছেন যে, তোমাদের মাঝে যদি কোনো বিষয়ে মতবিরোধ দেখা দেয়, তবে তোমরা তা আল্লাহ ও রাসূলের প্রতি প্রত্যাবর্তন কর।

৬০. [সামনের আয়াতটি] তখন নাজিল হয়, যখন জনৈক ইহুদি ও মু'নাফিকের মধ্যে কোনো বিষয়ে দ্বন্দু সৃষ্টি হয়ে পড়ে, ফলে মুনাফিক চাইল বিষয়টি কা'ব ইবনে আশরাফের কাছে নিয়ে যেতে, যাতে সে উভয়ের মধ্যে মীমাংসা করে দিতে পারে। আর ইহুদি ব্যক্তি বিষয়টি নবীয়ে করীম === -এর দরবারে বিষয়টি নিয়ে যেতে বলল। পরিশেষে তারা উভয়ে হুজুর ্ট্রাট্র -এর দরবারে বিষয়টি নিয়ে আসলে তিনি ইহুদির পক্ষে রায় দিয়ে দিলেন। তবে এই রায়ের প্রতি মু'নাফিক ব্যক্তি সন্তুষ্ট হলো না। তাই তারা উভয়ে [ছানী বিচারের জন্য] হযরত ওমর (রা.) -এর নিকট আসল। তবে ইহুদি ব্যক্তি হযরত ওমর (রা.) -এর নিকট হুজুর 🚃 -এর কৃত বিচার মীমাংসার কথাটিও উল্লেখ করে দিল। হ্যরত ওমর (রা.) মুনাফিক লোকটিকে বললেন, ব্যাপারটা কি তাই? মুনাফিক বলল, জী হাা। [তা শুনে] হ্যরত ওমর (রা.) তাকে হত্যা করে ফেললেন। হে রাসূল 🚃 ! আপনি কি তাদের প্রতি লক্ষ্য করেননি? যারা দাবি করে যে, তারা সেই কিতাবের প্রতি ঈমান এনেছে, যা আপনার প্রতি অবতীর্ণ হয়েছে এবং সেই কিতাবসমূহের প্রতিও যা আপনার পূর্বে অবতীর্ণ হয়েছে। তারা নিজেদের মামলা তাগুত-শয়তানের নিকট নিয়ে যেতে চায়। তাগুত বলা হয় অধিক সীমালজ্ঞান কারীকে। আর সে হচ্ছে কা'ব ইবনে আশরাফ। অথচ তাদের প্রতি নির্দেশ করা হয়েছে যাতে তারা তাকে অমান্য করে এবং তার সাথে বন্ধুত্ব না রাখে। <u>পক্ষান্তরে শয়তান তাদেরকে</u> পথভ্রষ্ট করে হক থেকে বহুদূরে সরিয়ে রাখতে চায়।

. ১ ১ থার যখন তাদেরকে বলা হয় যে, তোমরা কুরআনের সেই হুকুমের দিকে আস, যা আল্লাহ পাক অবতীর্ণ করেছেন এবং তাঁর রাসূলের দিকে আস, যাতে তিনি তাদের মধ্যে ফয়সালা করতে পারেন। তখন আপনি মুনাফিকদেরকে দেখবেন যে, তারা আপনার নিকট থেকে সম্পূর্ণ রূপে দূরে সরে অন্যদের দিকে চলে যাচ্ছে।

.٦. وَنَزَلُ لَمَّا اخْتَصَمَ يَهُودِيُّ وَمُنَافِقً فَدَعَا المُنَافِقُ إِلَى كَعْبِ بْنِ ٱلْأَشْرَفِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمَا وَدَعَا الْيَهُودِيُ إِلَى النَّبِي عَلَيْ فَاتَيَاهُ فَقَضَى لِلْيَهُ وْدِي فَكُمْ يَرْضُ الْمُنَافِقُ وَاتَّيَّا عُمُرَ فَذَكُرَ لَهُ الْيَهُودِيُ ذُلِكَ فَقَالَ لِلْمُنَافِقِ اكُذٰلِكَ قَالَ نَعَمْ فَقَتَلَهُ اللَّمْ تَر إلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ انَّهُمُ الْمَنُوا بِمَّا انْزِلَ اِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَّتَكَاكُمُوا إلى الطَّاغُوتِ الْكَثِيْرِ الطُّغْيَانِ وَهُو كَعْبُ بِنُ الْأَشْرَفِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يُكُفِّرُوا بِهِ وَلَا يُوالُوهُ وَيُرِيدُ الشَّيْطُنُ أَنْ يُّضِلُّهُمْ ضَلْلًا بَعِيدًا عَبِنِ الْحُرِقِ ـ

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ اللَّي مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِي الْقُرَاٰنِ مِنَ الْحُكْمِ وَالْسِي اللَّهُ فِي الْقُرَاٰنِ مِنَ الْحُكْمِ وَالْسِي السُّولِ لِيسَحْكُم بَيْنَهُمْ رَأَيْتَ السُّولِ لِيسَحْكُم بَيْنَهُمْ رَأَيْتَ الْمُنْفِقِينَ يَصُدُّونَ يُعْرِضُوْنَ عَنْكَ اللَّي الْمُنْفِقِينَ يَصُدُّونَ يُعْرِضُوْنَ عَنْكَ اللَّي عَنْدَكَ اللَّي عَنْدَلُ اللَّي عَنْدَلُ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّي عَنْدَكَ اللَّي عَنْدَكَ اللَّي عَنْدَكَ اللَّيْدَ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكُ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللّهُ عَنْدَلُكُ اللَّهُ عَنْدَكُ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدَكَ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدَلَّ اللَّهُ عَنْدَلَّالُونَ عَنْدُ لَا عَنْ عَنْدُ اللَّهُ عَنْ لَيْ لَا عَنْ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُ عَنْ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْدُ عَنْ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْ عَنْدُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْدُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُونَ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُونَ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْدُونَ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَالَهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

مُصِ مَا اللهِ عَلَى اللهِ مَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله عُـفُوبَةُ بِمَا قَدُمَتُ أَيْدِيْهِمْ مِنَ الْكَفْرِ وَالْمُعَاصِيُّ أَيْ أَيُقْدِرُوْنَ عَلَى الْإِعْرَاضِ وَالْفِرَارِ مِنْهَا لَا ثُمَّ جَاءُوْكَ مَعْطُوفٌ عَلَى يَصُدُونَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ مَا أَرَدْنَا بِالْمُحَاكَمَةِ إِلَى غَيْرِكَ إِلَّا إِحْسَانًا صُلْحًا وَتُوفِيْقًا تَالِيفًا بَيْنَ الْخَصْمَيْنِ بِالتَّقْرِيْبِ فِي الْحُكْمِ دُونَ الْحَمْلِ عَلَى مُرِّ الْحَبِّ .

করবে? যখন তাদের কৃতকর্ম তথা কুফর ও পাপের কারণে তাদের উপর কোনো বিপদ তথা শাস্তি এসে পডবে। অর্থাৎ তারা কি সেই বিপদ থেকে এড়িয়ে এবং পলায়ন করে যেতে পারবে? না পারবে না <u>অতঃপর তারা আপনার নিকট</u> <u>আসবে, كَمُـُدُون</u> -এর আতফ جَا َمُوك -এর উপর হয়েছে। আল্লাহর নামে শপথ করে তারা বলবে যে, অন্যের নিকট মকদ্দমা নিয়ে যাওয়াতে কল্যাণ তথা সন্ধি এবং ফয়সালাতে ইনসাফ করত বাদী-বিবাদীর মধ্যে সম্প্রীতি সৃষ্টি করাই আমাদের উদ্দেশ্য ছিল। হকের তিক্ততার বিরুদ্ধে উদ্বন্ধ করা নয় ।

#### তাহকীক ও তারকীব

সত্য বা اَلزَّعْمُ . يَزْعُمُونَ । আপনি কি দেখেননি, লক্ষ্য করেননিং এ দ্বারা নবীয়ে কারীম === কে সম্বোধন করা হয়েছে । اَلْمُ تَرُ মিথ্যা বলা। এই শব্দটি বিপরীতার্থ বোধক শব্দাবলির অন্তর্ভুক্ত। তবে অধিকাংশ ক্ষেত্রে সন্দেহযুক্ত ও প্রমাণহীন উক্তির বেলায় عُمْ শব্দটি ব্যবহৃত হয়ে থাকে। কোনো কোনো সময় সত্য কথার ক্ষেত্রেও তার ব্যবহার হয়। र्यमन रामीम भंतीरक এमारह زُعَمُ جِبْرِيلُ रयमन रामीम भंतीरक अमारह (عَمْ جِبْرِيلُ रयमन रामीम भंतीरक अमारह وَعُمْ رَسُولُكُ ইমামুন নুহাত আল্লামা সীবওয়ার্হ তার জগত বিখ্যাত কিতাব কিতাবে সীবওয়াই -এর মধ্যে তদীয় উস্তাদ খলীল ইবনে يَزْعُمُونَ আহমদের উদ্ধৃতি দিতে গিয়ে প্রায়ই বলেছেন – يَزْعُمُونَ আহমদের উদ্ধৃতি দিতে গিয়ে প্রায়ই বলেছেন (عَمَمُ الْخَلِيلُ كَذَا -এর অর্থ হলো يَدُعُونَ অর্থাৎ, মিথ্যা দাবি করা। কেননা আয়াতটি নাজিল হয়েছে মু'নাফিকদের সম্পর্কে। يُرِيدُونَ . وَقَدْ أُمِرُوا । प्राक्ष ख्लर मुरु माक्ष्यलेत सुलर माक्ष्यलेत हरश्रत حَال १ शिक विकार و - अत रिमीद कारान रिप्त रान राराह ان بُضلً क्याकार जाउनीकी रार ضكالًا بَعِثْدًا कि रारान रिप्त मांक उता أن بُضلً হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতগুলোর সকল বিষয়ে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের ফয়সালার প্রতি চলে আসার নির্দেশ ছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে শরিয়ত বিরুদ্ধ নীতিমালার দিকে চলে যাওয়ার নিন্দা বর্ণিত হয়েছে। [জামালাইন – ৫৬/২]

गात नुग्न : राम कथक़ कीन तायी (त.) ठाँत विथाा शह जाक नीत कावीत الله تركى إلكي الَّذِينُ يَنْ عُنُونُ انَّهُمُ أُمُنُوا الخ আয়াতটির শানে নুযূল সম্পর্কে চারটি বর্ণনা উল্লেখ করেছেন। তা নিম্নে প্রদত্ত হচ্ছে।

১. বহু সংখ্যক মুফাসসিরগণ বলেছেন যে, [বিশর নামী] এক মুনাফিক এবং এক ইহুদি ব্যক্তির মধ্যে কোনো বিষয়ে দুন্দু হয়। ইহুদি বলল, তোমার ও আমার বিষয়টি মীমাংসা করবেন আবুল কাসেম হ্যরত মুহামদ 🚃 আর মুনাফিক ব্যক্তি বলল, আমাদের উভয়ের বিষয়টি নিষ্পত্তি করবে কা'আব ইবনে আশরাফ। তার কারণ হলো রাসূল 🚃 বিচার মীমাংসা করতেন যে কোনো প্রকার ঘূষ ব্যতীত ইনসাফের সাথে। আর কা'আব ইবনে আশরাফ বিচার করতো ঘূষ নিয়ে। আর এদিকে ইহুদি ব্যক্তি ছিল হকের উপর এবং মু'নাফিক ছিল বাতিলের উপর। এই জন্য ইহুদি ব্যক্তি হুজুর 🚃 -এর দিকে আর মুনাফিক ব্যক্তি কা'আব ইবনে আশরাফের দিকে বিচারটি নিয়ে যেতে চেয়েছিল। যাই হোক শেষ পর্যন্ত ইহুদি ব্যক্তি তার বক্তব্যে অন্য থাকার ফলে উভয়েই হুজুর 🊃 -এর নিকট গেল। হুজুর 🚎 অবস্থার বর্ণনা শুনে ইহুদিদের পক্ষে ও Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

মুনাফিকের বিরুদ্ধে রায় প্রদান করেন। এতে মুনাফিক লোকটি অসভুষ্টি জ্ঞাপন করে ইহুদিকে বলল, চল আমরা আব্ বকরের নিকট যাই। হযরত আবৃ বকর (রা.) এর নিকট গেলে তিনিও ইহুদির পক্ষে রায় প্র্দান করেন। তাতে মুনাফিক লোকটি সম্মত হলো না। সে ইহুদিকে বলল, তোমার আমার বিচার হবে ওমরের দরবারে। অতঃপর তারা উভয়ে হযরত ওমর (রা.) -এর নিকট চলল। সেখানে যাওয়ার পর ইহুদি বলল, রাসূলুব্লাহ ও আবৃ বকর (রা.) মুনাফিকের বিরুদ্ধে আমার পক্ষে রায় প্রদান করেছেন। কিন্তু সে তাদের উভয়ের রায়ের উপর সম্মত হয়নি। হযরত ওমর (রা.) মুনাফিকেক বললেন, ব্যাপার কি এটাই? জবাবে সে বলল জি-হাা। অতঃপর হযরত ওমর (রা.) বললেন, তোমরা উভয়ে এখানে অবস্থান কর। ঘরে আমার একটি প্রয়োজন আছে তা সেরে আমি তোমাদের নিকট আসছি। ঘরে গিয়ে তিনি তাঁর তলোয়ারটি নিয়ে এসে মুনাফিক ব্যক্তিটিকে হত্যা করে ফেললেন। অতঃপর বললেন, এটাই হচ্ছে ফয়সালা ঐ ব্যক্তির জন্য যে আত্লাহ এবং রাসূলের বিচারে সভুষ্ট হয় না। তা দেখে ইহুদি লোকটি পলায়ন করল। অতঃপর নিহত মুনাফিকের আত্মীয়-স্বজনেরা এসে হজুর — এর দরবারে হয়রত ওমরের বিরুদ্ধে অভিযোগ করল। হজুর — তাকে ঘটনার ব্যাপারে জিজ্ঞাসা করলেন। তিনি জবাবে বললেন, হে আত্লাহর রাসূল — [সে তো আপনার ফয়সালাকে প্রত্যাখ্যান করেছে। তাই সে মুরতাদ কাফের হয়ে গেছে। এমতাবস্থায় হয়রত জিবরাঈল (আ.) আলোচ্য আয়াতটি নিয়ে এসে বলেন — তাই সে মুরতাদ কাফের হয়ে গেছে। এমতাবস্থায় হয়রত ওমরে (রা.) অবশ্যই পার্থক্য বিধানকারী, সে হক ও বাতিলের মধ্যে পার্থক্য সৃষ্টি করে দিয়েছে। অতঃপর হজুর — হয়রত ওমরকে বললেন, তুমি ফারুক। এই বর্ণনা মতে, তাগুতের দ্বারা উদ্দেশ্য হবে কা আব ইবনে আশ্রাফ।

- ২. আলোচ্য আয়াতের শানে নুযূল সম্পর্কে দ্বিতীয় রেওয়ায়েত এই বর্ণিত হয়েছে যে, কিছু সংখ্যক ইন্থি ইসলাম গ্রহণ করে আর তাদের কতিপয় লোকেরা মুনাফিক হয়ে পড়ে। মূর্খতার য়ুগের কুরাইজা গোত্রের কেউ য়িদ নুয়ীর গোত্রের কাউকে হত্যা করতো, তবে বন্ নয়ীরের নিহত ব্যক্তির বদলে হত্যাকারীকে কতল করা হতো। এবং দিয়ত বা রক্তমূল্য হিসেবে একশত অসক খেজুর প্রহণ করা হতো। আর বন্ নজীরের কেউ য়িদ কুরাইজা গোত্রের কাউকে হত্যা করতো তখন তার বদলে বন্ নজীরের হত্যাকারীকে কতল করা হতো না, বরং রক্তমূল্য হিসেবে কেবল মাত্র য়াউ অসক খেজুর প্রদান করা হতো। বন্ নয়ীর ছিল সামাজিকভাবে শ্রেষ্ঠ এবং আউস গোত্রের মিত্র গোষ্ঠী আর কুরাইজা ছিল খাজরাজ গোত্রের মিত্র গোষ্ঠী। হজুরে পাক ব্রুর প্রধান রায় হিজরত করলেন তখন এক নয়ীরী এক কুরাইজী ব্যক্তিকে হত্যা করে ফেলে। এ নিয়ে উভয় গোত্রের মধ্যে দ্বন্ধ হয়। বনু নজীর বলল, আমাদের উপর কোনো কেসাস নেই বরং পূর্বের প্রথানুয়ায়ী আমাদের উপর কেবল য়াট অসক খেজুর আসবে। এদিকে খাজরাজ গোত্রের লোকেরা বলল, এটা তো মূর্খতা য়ুগের বিচার। এখন তোমরা ও আমরা ভাই ভাই, আমাদের ধর্মও এক। আমাদের একের উপর অন্যের পার্থক্য প্রভেদ নেই। বন্ নয়ীর তাদের একথা মেনে নিল না। ফলে মুনাফেকরা বলল, চল ইহুদি ধর্ম য়াজক আবৃ বুরদা আসলামী গণকের দিকে। আর মুসলমানগণ বললেন, চল রাসুলে কারীম এর দেরবারে। মুনাফিকরা তা না মেনে ঐ গণকের নিকট চলে গেল তাদের এ বিষয়ে বিচার মীমাংসা গ্রহণের জন্য। এর প্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। অতঃপর রাস্লুল্লাহ ক্রাক গণক লোকটিকে ইসলামের দাওয়াত দিলে সে মুসলমান হয়ে য়ায়। এটা হচ্ছে আল্লামা সুদ্দীর উক্তি। এ বর্ণনা মতে তাতত হলো গণক লোকটি।
- ৩. হাসান বসরী (র.) বলেন, জনৈক মুসলমান ব্যক্তির এক মু'নাফিক ব্যক্তির উপর কিছু পাওনা ছিল। এ নিয়ে দ্বন্দ্ব হলে।
  মু'নাফিক ব্যক্তি বিষয়টি এক মূর্তির দিকে নিয়ে যেতে চাইল। মূর্খতার যুগের লোকেরা যার দিকে তাদের বিষয়াদি
  মীমাংসার জন্য যেত। আর একজন ব্যক্তি দাঁড়িয়ে মূর্তির তরফ থেকে তরজমা করত। এরই প্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতটি
  নাজিল হয়। এ বর্ণনা মতে তাশুতের উদ্দেশ্য হবে এ তরজমাকারী ব্যক্তি।
- 8. চতুর্থ বর্ণনায় ইমাম রাযী (র.) উল্লেখ করেন যে, মূর্খতার যুগের লোকেরা তাদের বিবাদ মীমাংসার জন্য মূর্তিদের কাছে যেত। আর মীমাংসার পদ্ধতি ছিল এই যে, তারা মূর্তির সামনে চকমক পাথরে অগ্নি জ্বালাত। চকমক পাথরে যা বেরিক্সে আসত তদানুযায়ী তারা আমল করত। এ উক্তি অনুযায়ী তাগুতের উদ্দেশ্য হবে মূর্তি। সারকথা হলো এই যে, কিছু লোক তাগুত তথা সীমালজ্ঞনকারীদের দিকে মীমাংসার জন্য তাদের বিরোধ নিয়ে যেতে চাইল। হযরত মুহাম্মদ = -এর দিকে নিয়ে যেতে সম্মত হলো না। এরই প্রেক্ষিতে আয়াতটি নাজিল হয়েছে। কার্বী ইয়াজ (র.) বলেন, বিচার মীমাংসার জন্য তাগুতের নিকট যাওয়া এবং মুহাম্মদ করেছেন। বিস্তারিত জানতে হলে তাফসীরে কারীর খ. ১০, পু. ১৬০ দেখে নিন।

أُولَيْكَ الَّذِيْنَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِيْ قُلُوبِهِمْ مِنَ النِّفَاقِ وَكِذْبِهِمْ فِيْ عُذْرِهِمْ فَاعْرِضْ عَنْهُمْ بِالصَّفْحِ وَعِظْهُمْ خَوْفُهُمُ اللَّهَ وَقُلْ لَهُمْ فِيْ شَانِ انْفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيْغًا . مُوثِرًا فِيْهِمْ أَيْ إِزْجِرْهُمْ لِيَرْجَعُوا عَنْ كُفْرِهِمْ .

وماً ارسَلْنَا مِنْ رُسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ فِيْما يَامُرْ بِهِ وَيَحْكُمُ بِإِذْنِ اللّهِ بِاَمْرِهِ لاَ يَعْطَى وَيَحْكُمُ بِإِذْنِ اللّهِ بِاَمْرِهِ لاَ يَعْطَى وَيَحْكُمُ بِإِذْنِ اللّهِ بِاَمْرِهِ لاَ يَعْطَى وَيَحْالُفُ وَلَوْ انَّهُمْ إِذْ ظُلُمُوا انْفُسُهُمْ بِتَحَاكُمِهِمْ إِلَى الطَّاغُوتِ انْفُسُهُمْ بِتَحَاكُمِهِمْ إِلَى الطَّاغُوتِ جَاءُوكَ تَابِّبِيْنَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهُ وَاسْتَغْفَرُوا اللّهُ وَاسْتَغْفَرُوا اللّهُ وَاسْتَغْفَرُوا اللّهُ الرّسُولُ فِيْهِ إِلْتِفَاتُ عَنِ الْخِطَابِ تَفْخِيْمًا لِشَانِهِ لَوَجُدُوا اللّهُ تَوَابًا عَلَيْهِمْ رُحِيمًا لِهِمْ.

فَلا وَرَبِّكَ لا زَائِدَةً لاَيُوْمِنُونَ حَتَّى الْمُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ إِخْتَلَطَ بَيْنَهُمْ اللَّهُمُ الْمُحَدِّوْا فِي اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا ضَيْعَا اللَّهُمُ الْمُشَا اللَّهُمَ الْفُسِهِمْ حَرَجًا ضَيْعًا اللَّهُمُ الْمُشَا وَضَيْتَ بِهِ وَيُسَلِّمُوا اللَّهُ كُمُوا اللَّهُ كُمُولَ تَسْلِيمًا مِنْ غَيْدِ اللَّهُ اللْمُعَالِلْمُ ا

১ ৬৩. এদের অন্তরে নেফাক ও ওজর বর্ণনায় মিথ্যা বলার ব্যাপার সেপার- যা কিছু রয়েছে আল্লাহ তা'আলা তা খুব ভালোভাবেই জানেন, অতএব হে রাস্ল ক্রিন্ট! ক্ষমার চোখে দেখে <u>তাদের থেকে নির্লিপ্ত থাকুন</u> এবং তাদেরকে উপদেশ দান করুন তথা তাদেরকে আল্লাহর ভীতি প্রদর্শন করুন এবং তাদের সম্পর্কে এমন কথা বলুন, যা তাদের মর্মম্পর্শী হয়। অর্থাৎ তাদেরকে ধমক প্রদান করুন যাতে তারা নিজেদের কুফরি থেকে ফিরে চলে আসে।

েছে, যেন আল্লাহর নির্দেশ্যই রাস্ল প্রেরণ করেছি, যেন আল্লাহর নির্দেশানুযায়ী তাদের নির্দেশ ও ফয়সালা মান্য করা হয়। তাদের নাফরমানি ও বিরুদ্ধাচারণ যেন না করা হয়। আর সেই সব লোক যখন নিজেদের উপর তাগুতের নিকট মকদ্দমা নিয়ে গিয়ে জুলুম করেছিল, তখন যদি তারা তাওবাকারী হয়ে আপনার কাছে চলে আসত, অতঃপর আল্লাহর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করত এবং রাসূলও যদি তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থী হতেন। (১০০০ নাম পুরুষের দিকে বাচনভঙ্গিতে ইলতেফাত বা পরিবর্তন হয়েছে রাসূল এর শানের মাহাত্ম্য বিকাশের উদ্দেশ্যে। তবে তারা অবশ্যই আল্লাহকে তাদের তওবা কবুলকারী তাদের প্রতি দ্য়াময়রূপে পেত।

১৫. অতএব হে রাস্ল আপনার পালনকর্তার শপথ যে, (১) বর্ণটি অতিরিক্ত তারা কখনো মু'মিন হতে পারবে না, যতক্ষণ না তাদের মধ্যে সৃষ্ট বিবাদের ব্যাপারে আপনাকে বিচারক বলে মনে না করে। অতঃপর আপনার মীমাংসার ব্যাপারে নিজের মনে কোনো রকম সংকীর্ণতা বা সন্দেহ পাবে না এবং আপনার রায়কে কোনো রকম বিরোধিতা ব্যতীত শান্ত চিত্তে মেনে নেবে।

.٦٦ ৬৬. <u>আत यिन जाम जामत्र अरे जाम मिलाम य</u>र, وَلَوْ أَنَّا كُتَبَّنَا عَلَيْهِمْ أَنِ مُفَ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ كَمَا كَتَبْنَا عَلَى بَنِيْ إِسْرَائِيْلَ مَا فَعَلُوْهُ أي الْمَكْتُوبَ عَلَيْهِمْ إِلَّا قَلِيْلُ بِالرَّفْع عَلَى الْبَدْلِ وَالنَّصْبِ عَلَى الْإِسْتِثْنَاءِ مِّنْهُمْ وَلُوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوْعَظُونَ بِهِ مِنْ طَاعَةِ الرَّسُولِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدُّ تَثْبِيتًا تَحْقِيقًا لِإِيْمَانِهِمْ.

তোমরা নিজেরাই নিজেদেরকে হত্যা কর, অথবা আপন গৃহ ত্যাগ কর যেরূপ আমি বনী ইসরাঈলের প্রতি আদেশ করেছিলাম। এখানে ं। শব্দটি ব্যাখ্যাকারক হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে। তবে তাদের অল্প সংখ্যক ব্যতীত অন্য কেউ এই আদেশ পালন করত না। تُنْبِلُ শব্দটি নাহবী তারকীবে বদল হওয়ার প্রেক্ষিতে পেশযুক্ত আর ইস্তেছনার প্রেক্ষিতে জবরযুক্ত হবে। যদি তারা উপদেশ অনুযায়ী কাজ করত তথা রাসূলের আনুগত্য করতো তবে তাদের জন্য অবশ্যই উত্তম হতো এবং তাদের ঈমান দৃঢ়তর রাখত।

२४ ७٩. <u>سام على على المناهم مِنْ لَدُنَّا مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لَدُنَّا مِنْ لَدُنَّا مِنْ الْمُنْ لْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْ الْمُنْ الْمُنْ ا</u> عِنْدِنَا أَجْرًا عَظِيْمًا هُوَ الْجَنَّةُ .

নিজের তরফ থেকে অবশ্যই তাদেরকে মহা প্রতিদান দিতাম। আর তা হলো বেহেশত।

- اطًا مُستَقِيْمًا ،٦٨ ৬৮. <u>आत তाদেরকে সরল পথে পরিচালিত করব ।</u>

## তাহকীক ও তারকীব

थरक ومَا ارْسَلْنَا . إِلَّا لِيطْاع । এत स्वा जा जा ज्ञिक इत्सरह - قُلُ . فِي اَنْفُسِهِمْ अत्र प्राक्षेत्रं فِي اَنْفُسِهِمْ الخ فَلَا وَرَبَّكَ ا के अव्हात क्षेत्रं وَلُو اَنَّهُمْ । अपके लं लाहत श्रिकराठ नम्रत्वत स्कृत्व जर्विश्च रासंह وَلُو اَنَّهُمْ المَّا يَعْرُوا اللَّهُ تُوَّالًا الخ صَافِح وَلُو اَنَّهُمْ المَّا المَّا مَا المَّا المَا المَّا المَّا المَّا المَّا المَّا المَّا المَّا المَا المَا المَّا المَّا المَّا المَّا المَّا المَا المَا المَا المَّا المَا المَّا المَا المَ كُورَيُكَ لا يُؤْمِنُونَ वर्गि अठितिक ठािकम तूबार् वर्णि । वारकात ति रेर रेर وَرُبُكَ لا يُؤْمِنُونَ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

आंग़ात्वत भात नुय्न : मिना नतीत्कत उपकर्छ فَلا وَرَبِكَ لاَ يَوْمِنُونَ حَتَّى يَحْكُمُوكَ فِيمَا شَجَر بَينَهُمُ النخ অবস্থিত হাররা নামক স্থানে কোনো পাহাড়ের নালা থেকে জর্মিনে পানি সেচনের ব্যাপারে হযরত জুবায়ের ইবনুল আওয়াম (রা.) -এর সাথে এক মদিনাবাসী লোকের ঝগড়া হয়। তারা উভয়ে হজুর === -এর দরবারে হাজির হয়।

তিনি আদেশ দেন জুবায়ের তুমি প্রথমে তোমার জমিনে পানি দাও অতঃপর তোমার প্রতিবেশীর জমিনে পানি ছেড়ে দাও। আনসারী এ ফয়সালাতে অসন্তুষ্ট হয়ে বলল, ইয়া রাসূলুল্লাহ জুবাইর আপনার ফুফাতো ভাই হওয়ার কারণে এরকম সিদ্ধান্ত দিয়েছেন। এই কথাটি তনে রাসুলুল্লাহ 🚟 -এর চেহারার রং পরিবর্তন হয়ে পড়ল। তিনি ইরশাদ করলেন, জুবায়ের! তোমার জমিনে পানি দেওয়ার পর পানিকৈ এতক্ষণ পর্যন্ত ধরে রাখ যে. বাগানের দেয়াল পর্যন্ত পৌছে যায় । অতঃপর তোমার প্রতিবেশীর দিকে পানি ছেড়ে দাও।

বস্তুত প্রিয়নবী 🚃 প্রথমে যে সিদ্ধান্ত দিয়েছিলেন তা এমন ছিল যে, হ্যরত জুবায়েরেরও কষ্ট হতো না এবং তাঁর প্রতিবেশীরও সুযোগ হতো। কিন্তু যেহেতু সেই ব্যক্তি এই সিদ্ধান্ত সম্পর্কে আপত্তিকর মন্তব্য করল। তাই তিনি এমন ব্যবস্থা দিলেন, যদ্ধারা হযরত জুবায়ের (রা.) -এর হক পূর্ণভাবে আদায় হয়। হযরত জুবায়ের (রা.) বর্ণনা করেন যে, এই সময়ে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয় এবং যে কোনো অবস্থায় প্রিয়নবী 🚟 -এর সকল সিদ্ধান্ত কৈ মেনে নেওয়ার বিধান পেশ করা হয়। –[তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৫৮]

ইমাম রাযী (র.) বলেন যে, আলোচ্য আয়াতটি পূর্ববর্তী ইহুদি ও মুনাফিক এর ঘটনাতে অবতীর্ণ হয়েছে। এ মতটিকে তিনি পছন করেছেন। ইমাম আতা মুজাহিদ এবং শা'বীও অনুরূপ বলেছেন।

الصَّحَابَةِ لِلنَّبِيِّ كَيْفً كَالْ بَعْضُ الصَّحَابَةِ لِللنَّبِيِّ كَيْفً كَيْفً كَيْفً كَيْفً كَيْفً كَيْفً نُرَاكَ فِي الْجَنَّةِ وَأَنْتَ فِي الدَّرَجَاتِ الْعُلْي وَنَحْنُ اَسْفَلُ مِنْكَ فَنَزَلَ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرُّسُولَ فِيسَمَا أَمَرَابِهِ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّفِينَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّينَّقِينَ افَاضِلُ اِصْحَابِ الْأَنْبِيَاءِ لِمُبَالَغَتِهِمْ فِي الصِّدْقِ وَالتَّصْدِيْقِ وَالشُّهَدَاءِ الْقُتْلَى فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ وَالصَّلِحِيْنَ غَيْرَ مَنْ ذُكِرَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا . رُفَقَاءً فِي الْجَنَةِ أَنْ يَسْتُمْتُعَ فِيهَا بِرُوْيَتِهِمْ وَزِيارَتِهِمْ وَالْحُصْورِ مُعَهُمْ وَإِنْ كَانَ مُقَرِّهُمْ فِي درَجَاتٍ عَالِيَةٍ بِالنِّسْبَةِ إِلَى غَيْرِهِمْ . ٧٠. ذَلِكَ أَى كُونُهُمْ مَعَ مَنَ ذُكِرَ مُبْتَدَأً خَبُرُه الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ تَفَضَّلَ بِهِ عَلَيْهِمْ لَا ٱنُّهُمْ نَالُوهُ بِطَاعَتِهِمْ وَكُفِّي بِاللَّهِ عَلِيْمًا بِشُوابِ الْأَخِرَةِ فَشِقُوا بِمَا أَخْبَرَكُمْ بِهُ وَلاَ يُنْبِئُكَ مِثْلُ خَبِيْرٍ.

রাসূল ক্রায়া আপনাকে আমরা বেহেশতে কেমনে দেখবং অথচ আপনি থাকবেন বেহেশতের সর্বোচ্চ স্তরে আর আমরা থাকব আপনার নীচে। তাঁদের এ কথার প্রেক্ষিতে সামনের আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। এবং যারা আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাস্লের নির্দেশিত বিষয়াদিতে আনুগত্য করবে তারা সে সমস্ত লোকদের সাথী হবে, যাদের উপর আল্লাহপাক নিয়ামত দান করেছেন। যেমন-নবীগণ, সিদ্দীকগণ, তাঁরা হলেন নবীদের শ্রেষ্ঠতম সহচরগণ। তাদের সত্যবাদীতা ও সত্যায়নে আধিক্য বুঝতে তাদেরকে সিদ্দীক বা খুবই সত্যবাদী বলা হয়েছে, শহীদগণ তথা খোদার রাহে প্রাণোৎসর্গকারীগণ এবং উল্লিখিতগণ ব্যতীত অন্যান্য নেককারগণ। আর তাঁরাই হলো সর্বোত্তম সাথী। এরপ জান্নাতের সাথী যে, তারা সেথায় পরস্পরের দর্শন, সাক্ষাৎ ও সঙ্গ লাভে ধন্য হবেন। যদিও একের ঠিকানা অন্যের তুলনায় উঁচ্ন্তরে হবে। ৭০. এটি অর্থাৎ তাদের বর্ণিত লোকদের সহচর হওয়াটা

আল্লাহ তা'আলার দান, তিনি তাদেরকে দান করেছেন, তারা নিজের আনুগত্যের বিনিময়ে অর্জন করেননি। নাহবী তারকীবে ذُلِكُ শব্দটি মুবতাদা আর اَلْفَضْلُ النِّهُ ضَالُ النِّهُ الن প্রতিদান সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই যথেষ্ট পরিজ্ঞাত। সূতরাং তোমরা তাঁর প্রদত্ত সংবাদে বিশ্বাস করো, তোমাকে তাঁর ন্যায় কোনো সংবাদ দাতা সংবাদ দিতে পারবে না।

তাহকীক ও তারকীব

থেকে বয়ান হয়েছে। اللهُ عَلَيْهُمْ مِنَ النَّبِيِّيْنَ الخَ فَاوِلَنْكُ الْعُوَّمِ اللهُ الْخُ الْخُلْفُ الْخُلْفُ الْمُعْلِمُ الْمُ الْخُ الْخُلْفُ الْخُلِقُ الْمُ الْمُلْفُلِقُ الْخُلِقُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ সিদ্দীক বা অধিক সত্যবাদী বলা হয়। অথবা যার বক্তব্য হয় অন্তরে পোষিত আকিদা বিশ্বাসের মোতাবেক আরু আমল হয় বক্তব্যের অনুরূপ তাকে সিদ্দীক বলা হয়। গ্রন্থকার اَفَاضِلُ اَصْحَابِ الْاَنْبِيَاءِ لَمُبَالَغَتِهُم فَي الصِّدِّقِ وَالتَّصَدِيْقِ तिल्लि । এই উর্মতের প্রধান সিদ্দীক হলেন হয়রত আবু বকর (রা.)। তিনিই হলেন নবীগণের পর সর্বশ্রেষ্ঠ মানব।

পুরুষদের মধ্যে তিনিই সর্বপ্রথম নবীজী و دمه بعد المعلق - دم بعد المعلق و بعد المعلق المعلق و بعد المعلق و بع মা'আনী ও তাফসীরে কাবীর

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: वाয়ाट्यत नातन नुयून وَمَنْ يُطِعِ اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ ٱنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِينِينَ وَالصِّدِيَّقِينَ الخ

- ১. একদল মুফাসসিরীনে কেরাম বর্ণনা করেছেন যে, রাস্লুল্লাহ সীয় আজাদকৃত গোলাম ছাওবান (রা.) -এর প্রতি অধিক মহব্বত রাখতেন। একদিন তিনি বিবর্ণ চেহারা ও বিষণ্ণ বদন নিয়ে ছজুর এন এর দরবারে উপস্থিত হলে, তাঁর চেহারায় চিন্তার লক্ষণ উপলব্ধি করে তিনি তাকে জিজ্ঞাসা করলেন, তাঁর অবস্থা জানতে চাইলেন। তদুত্তরে ছাওবান (রা.) বললেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ আছা আমার মধ্যে কোনো রোগ ব্যাধি নেই, তবে আপনাকে যখন দেখতে না পাই তখন আপনার দর্শন লাভ করার আগ পর্যন্ত আমার মন অস্থির হয়ে পড়ে। আপনার দিদার লাভ করে অশান্ত মনে শান্তি পাই। এবারে আমার মনে আখেরাতের ব্যাপারে চিন্তা হলো যে, আমি পরকালে জানাতে প্রবেশ করলেও তো আপনার সঙ্গ পাবো না। আপনার দিদার নসীব আমার হবে না। কেননা আপনি নবীগণের সর্বোচ্চ স্তরে থাকবেন। আর আমি থাকবো আল্লাহর অন্যান্যা বান্দাদের স্তরে। তাই আমি আপনাকে সেখানে না দেখার আতঙ্কে ভোগছি। আর আল্লাহ এমন না করুনী যদি জানাতে প্রবেশই করতে না পারি, তবে তো দেখা হওয়ার আর কথাই নেই। এই চিন্তায়ই আমাকে বিষণ্ণ ও চিন্তাগ্রস্থ দেখতে পাচ্ছেন। তাঁর এই চিন্তা নিরসন কল্পে আল্লাহপাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করেন। ইরশাদ হয়েছে এন নির্যান ত্রাও ব্যক্তিবর্গ যথা নবীগণ, সিদ্ধীকগণ, শহীদগণ ও নেককারদের সঙ্গে জানাতে সাথী হবে।
- ২. ইমামৃত তাফসীর আল্লামা সৃদ্দী (র.) বলেন, একদল আনসারী সাহাবী আরজ করলেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ আ্রা আপনি তো জানাতের সর্বোচ্চস্তরে বাস করবেন অথচ আমরা আপনার প্রতি আসক্ত থাকবো। তখন আমাদের অবস্থা কি হবে। আমরা কেমন করে আমাদের মনকে সান্ত্বনা দেবো? তাদের এ আরজের প্রেক্ষিতে আল্লাহ পাক তাদেরকে সান্ত্বনা দিয়ে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করেন।
- ত. ইমাম মুকাতিল (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতটি একজন আনসারী সাহাবী সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। তিনি হুজুরে পাক করে বললেন, হে আল্লাহর রাসূল المستخد المستخد المناه আপনার পবিত্র দরবার থেকে বেরিয়ে আমাদের বাড়ি ঘরে বিবি-বাচ্চাদের কাছে আসি অতঃপর যখন আবার আপনার কথা মনে পড়ে তখন আপনার দরবারে ফেরত এসে দিদার লাভ করার পূর্ব পর্যন্ত মনে শান্তি পাইনি। অতঃপর আমরা আপনার জানাতে অবস্থানের কথা মনে মনে স্থান করলাম। কেননা আপনিতো থাকবেন জানাতের সর্বোচ্চ স্তরে আর আমরা থাকবো আপনার নীচে। তখন আমরা কেমন করে আপনার দর্শন লাভ করতে পারবো? আনসারীর এ কথার প্রেক্ষিতে আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতটি অবতীর্ণ করেছেন। অতঃপর যখন নবীজীর ইন্তেকাল হলো তখন আনসারীর ছেলে তাঁর নিকট সংবাদ নিয়ে যায়। তখন তিনি তাঁর এক বাগানে কর্মরত ছিলেন। আল্লাহর রাসূলের ইন্তেকালের খবর শুনে নবীজীর সত্যিকার আশেক আনসারী লোকটি আল্লাহর দরবারে দোয়া করে বসলেন। তাঁর সাথে সাক্ষাৎ লাভের পূর্ব পর্যন্ত আমি যেন কাউকে দেখতে না পাই।। এই দোয়া করার সাথে আল্লাহর বান্দা আনসারী লোকটি স্বস্থানেই অন্ধ হয়ে পড়েন। তিনি নবীজীকে প্রাণাধিক ভালো বাসতেন, তাই আল্লাহ পাক এর বদলে বেহেশতে তাকে নবীজীর সাথী বানিয়েছেন।
- 8. হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, নবী যুগের মুমিনগণ হুজুরে পাক ক্রি কে বললেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ আপনাকে যা দেখার আমরা তো দুনিয়াতেই দেখে নিচ্ছি। কারণ পরকালে তো আপনি বহু উর্ধে চলে যাবেন। তখন তো আমরা আর আপনার দেখা পাবো না। তাদের একথা শুনে হুজুর ভ্রি ও চিন্তিত হলেন এবং তাঁরাও চিন্তায় ভেঙ্গে পড়লেন। তাদের এ চিন্তা দূরীকরণার্থে আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করেন। তত্ত্জানী ওলামাগণ শানে নুযূলের এসব বর্ণনার সত্যতা স্বীকার করে বলেন, তার চেয়েও অধিক শুরুত্বপূর্ণ বিষয় আয়াতটির অবতরণের প্রেক্ষাপট হওয়া আবশ্যক। আর তা হলো আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্যের প্রতি উদ্বুদ্ধ ও উৎসাহিত করণ। সুতরাং আয়াতটি সকল মুকাল্লাফ বান্দাদের বেলায়ই সাধারণভাবে প্রযোজ্য। অর্থাৎ যে কেউ আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করবে আল্লাহর নিকট সে উচুস্তর ও সম্মানিত মাকাম পাবে। —[তাফসীরে কাবীর খ. ১০, প. ১৭৬]

আল্লাহ রাস্লের অনুগতরা নবী-সিদ্দীকদের সঙ্গী হওয়ার মর্ম: আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করবে তারা পরকালে, বেহেশতে নবীগণ এবং সিদ্দীকগণের সঙ্গী হবে। একথার মর্ম এটা নয় যে, অনুগতরা ও নবী-সিদ্দীকগণ একই স্তরের জান্নাতে থাকবে। বরং এর মর্ম হলো, তারা সকলেই জান্নাতে থাকবে যদিও ভিন্ন স্তরের হয়। তবে স্তর ভিন্ন হওয়া সত্ত্বেও পরস্পরে তারা একে অন্যের সাথে দেখা- সাক্ষাৎ করতে পারবে। যখন ইচ্ছা করবে তখনই দর্শন ও সাক্ষাৎ করতে পারবে। এটাই হচ্ছে আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত সঙ্গী হওয়ার মর্ম।

—[তাফসীরে কাবীর খ. ১০, পৃ. ১৭৭]
আল্লামা ফখরুদ্দীন রায়ী (র.) সুদীর্ঘ আলোচনার পর লিখেছেন, উল্লিখিত চারগুণে গুণান্থিত লোক ব্যতীত অন্য কেউই জান্নাতে
প্রবেশ হবে না। হয়তো: নবুয়তের গুণে গুণান্থিত হয়ে নবী হতে হবে। এই গুণটা কারো ইচ্ছাধীন নয়। বরং আল্লাহর বিশেষ
দান। নতুবা সিদ্দীকিয়্যাতের বিশেষণে বিশেষিত হয়ে সিদ্দীক হতে হবে। কিংবা শহীদ বা নেককারদের অন্তর্ভুক্ত হতে হবে।
—[তাফসীরে কাবীর খ. ১০, পু, ১৮০]

- ٧١ من أَمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُم مِنْ ٧١. يَايَسُهَا الَّذِيْنَ امْنُوا خُذُوا حِذْرَكُم مِنْ عَدُوكُمْ أَى الْحُتَرِزُوْ المِنْهُ وَتَيَعَظُوا لَهُ فَانْفِرُوْا إِنْهُ ضُوا إِلَى قِتَالِهِ ثُبَاتٍ فَرِقِينَ سَرِينَةُ بَعْدُ أُخْرَى أَوِ انْفِرُوا جَميْعًا مُجْتَمِعِيْنَ ـ
- ٧٢ ٩٥. فِإِنَّ مِنْكُمْ لَمُن لَّيْبَطِّئَنَّ لِيَتَاخُّرَنُّ عَن ٧٢ عَن لَيْبَطِّئَنَّ لِيَتَاخُّرَنَّ عَن الْقِتَالِ كَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبَكِي الْمُنَافِقِ وَاصْحَابِهِ وَجَعَلُهُ مِنْهُمْ مِنْ حَيثُ الظَّاهِرِ وَاللَّامُ فِي الْفِعْلِ لِلْقَسْمِ وَارْنُ اصابتكم مُصِيبة كَقَتْلِ وَهَزِيْمَةٍ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لُمْ أَكُنْ مُّعَهُمْ شَهِيْدًا حَاضِرًا فَأَصَابَ.
- كَفَتْح وَغَنِيْمَةٍ لَيُتَّقُولَنَّ نَادِ مَّاكَانُ مُخَفَّفَةً وَاسِمُهَا مَحْذُونَ أَيْ كَأَنَّهُ لَمُّ يَكُن بِالْيَاءِ وَالتَّاءِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مُودَّةُ مُعْرِفَةً وصَدَاقَةً وهَذَا رَاجِعً إلَى قُوْلِهِ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِعْتَرُضَ بِهِ بَيْنَ الْقُولِ وَمَقُولِهِ وَهُوَ يَّا لِلتَّنْبِيْهِ لَيتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَاَفُوزَ فَوْزًا عَظِيْمًا أَخِذًاخُظًّا وَافِرًا مِنَ الْغَنِيْمَةِ.

- আত্মরক্ষার জন্য স্বীয় অস্ত্রধারণ কর, অর্থাৎ শক্রর প্রতি সতর্কতা অবলম্বন কর এবং সজাগ দৃষ্টি রাখো। <u>অতঃপর</u> দুশমনের বিরুদ্ধে যুদ্ধের জন্য পৃথক পৃথকভাবে ক্ষুদ্র সেনাদল হিসাবে <u>অথবা</u> সমবেতভাবে বেরিয়ে পড়।
  - যুদ্ধে বের হতে অবশ্যই বিলম্ব করে। যেমন মু'নাফিক আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ও তার সাথীরা। তাকে বাহ্যিক হিসেবে মু'মিনদের অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে। ﴿ كَيْبُطُنُو किय़ाणित মধ্যে ﴿ বর্ণটি কসমের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আর তোমাদের উপর কোনো বিপদ যেমন মৃত্যু ও পরাজয় যদি উপস্থিত হয় তবে সে বলে যে, আল্লাহপাক আমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন যে, আমি তাদের সাথে উপস্থিত ছিলাম না। যদি থাকতাম তবে আমার উপরও সেই বিপদ পৌছত।
  - কোনো অনুগ্রহ যেমন বিজয় ও গনিমতের মাল আসে, তখন তারা এমনভাবে লজ্জিত হয়ে বলতে শুরু করে যেন তোমাদের ও তাদের মধ্যে কোনো মিত্রতা -তথা পরিচিতি ও বন্ধুত্বের সম্পর্কই ছিল না وَكُونُونَ -এর মধ্যে هجا বর্ণটি কসমের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে । كُأَنْ لُـمْ كُأَنْ - مُخَفَّفَةً - مِنْ مُثَقَّلَةٍ वि كَان अ- تَكُنْ يَمُ تَكُنُ । كَأَنَّهُ अवं रिकेम উহ্য রয়েছে । অর্থাৎ وَاللَّهُ مَكُنُ ا ইয়া ও তা -এর সাথে উভয় রকমই পঠিত হয়েছে। অর্থগত বাক্যটি সম্পৃক্ত হয়েছে প্বতী বাক্য الله عَلَى الخ -এর সাথে। আর ও (لَيَقُولَنَّ) - قُول वाकाि كِأَنْ لِنَّمْ تَكُنِّنِ الْحَ এর মধ্যে জুমলায়ে মুতারিজা (يَا لَيْتَنِيْ) - مَقُولَه হিসেবে এসেছে। সে বলে আহ! যদি তাদের সাথে থাকতাম তবে আমিও সে সফলতা লাভ করতাম। অর্থাৎ গনিমতের মালের বড় অংশ লাভ করতাম।

**689** 

# তাহকীক ও তারকীব

- و دُر الله و المرابق و

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আরাতের দ্বিতীয়াংশে জিহাদে অংশ গ্রহণের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এতে একটি বিষয় বুঝা যাচছে এই যে, কোনো বিষয়ে বাহ্যিক উপকরণ অবলম্বন করা তাওয়াকুল বা আল্লাহর উপর নির্ভরশীলতার পরিপন্থি নয়। দ্বিতীয়ত বুঝা যাচছে, এখানে অস্ত্র সংগ্রহের নির্দেশ দেওয়া হলেও এমন প্রতিশ্রুতি কিন্তু দেওয়া হয়নি যে, এ অল্লের কারণে তোমরা নিশ্চিত ভাবেই নিরাপদ হতে পারবে। এতে ইন্দিত করা হয়েছে যে, বাহ্যিক উপকরণ অবলম্বন করাটা মূলত মানসিক স্বস্তি লাভের জন্যই হয়ে থাকে। বাস্তবে এওলো লাভ-ক্ষতির ব্যাপারে কোনো প্রভাব বিস্তার করতে পারে না। ইরশাদ হয়েছে وَالْمُ اللّهُ اللّ

আয়াতে প্রথমে জিহাদের প্রস্তৃতি গ্রহণের নির্দেশ অতঃপর জিহাদের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হওয়ার সৃশৃঙ্খল নিয়ম বাতলে দেওয়া হয়েছে। –[মা'আরিফুল কুরআন খ. ২, পৃ. ৪৫৫−৫৬]

আলোচ্য আয়াতের দারা বাহ্যত বুঝা যায় যে, এখানেও মু'মিনদেরই উদ্দেশ্য করা হয়েছে। অথচ এ প্রসঙ্গে যেসর্ব গুণ বর্ণনা করা হয়েছে তা মু'মিনদের গুণাবলি হতে পারে না।

- কাজেই আল্লামা কুরতুবী (র.) বলেছেন যে, এতে মুনাফিকদের উদ্দেশ্য করা হয়েছে। যেহেতু তারাও প্রকাশ্যে মুসলমান হওয়ার দাবি করেছিল, সেহেতু তাদেরকেও মু'মিনদেরই একটি দল বা জামাত বলে সম্বোধন করা হয়েছে।
- ২. ইমাম ফখরুদ্দীন রাযী (র.) বলেন, স্বজাতি, বংশ ও পরস্পর মিশ্রণের প্রেক্ষিতে মুনাফিকদেরকে মু'মিনদের পর্যায়ভুক্ত গণনা করা হয়েছে।
- ৩. আল্লাহপাক বাহ্যিকভাবে তাদেরকে মু'মিন ধার্য করেছেন। কেননা বাহ্যত তারা মু'মিনদের সাদৃশ্যপূর্ণ ছিল।
- 8. তাদের দাবি ও ধারণাতে, তাদেরকে মু'মিনদের ভেতরে গণনা করে সম্বোধন করা হয়েছে, যদিও তারা মূলত মুনাফিক ছিল।

একদল মুফাসসির এখানে উল্লিখিত জিহাদে বিলম্বকারীগণ দারা দুর্বল মু'মিনগণকে উদ্দেশ্য নিয়েছেন।

-[তাফসীরে কাবীর খ. ১০, পৃ. ১৮৪]

قَالَ تَعَالَى فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيْلِ اللهِ لإعْلاء دِيْنِهِ الَّذِيْنَ يَشْرُونَ يَبِيْعُونَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا بِالْأَخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَيُقْتَلْ يُسْتَشْهَدُ أَوْ يَغْلِبُ يَظْفِرُو بِعَدُوهِ فَسَسُوفَ نُؤْتِيْهِ أَجْرًا عَظِيْمًا ثَوَابًا جَزِيْلًا.

. V £ ৭৪. আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, <u>যারা পরকালের</u>
বিনিময়ে পার্থিব জীবন বিক্রি করে তাদের কর্তব্য
হলো <u>আল্লাহর রাহে</u> তার দীনকে সমুনুত রাখার
উদ্দেশ্যে জিহাদ করা। আর যে ব্যক্তি আল্লাহর রাহে
জিহাদ করবে সে শহীদ হোক বা শক্রর উপর জ্য়ী
হোক আমি তাকে মহাপুরস্কার দান করব। তথা মহা
প্রতিদান দেব।

وَمَالَكُمْ لَا تُقْتِلُونَ إِسْتِفْهَ أَىْ لَا مَانِعَ لَكُمْ مِنَ الْقِتَالِ فِيْ سَ اللَّهِ وَ فِي تَخْلِيْصِ الْمُسْتَضَعَهِ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّرِسَاءِ وَالْوَلْدَانِ الَّذِيهُ حَبَسَهُمُ الْكُفَّارُ عَنِ الْهِجْرَةِ وَاٰذُوهُمْ قَىالُ ابْنُ عَـبُساسِ (رضہ) كُنْنتُ أَنَّا وَأُمِّ سْهُمْ ـ الَّذِينَ يَـقُولُونَ دُاعِينَ يَا رَبُّ أُخْرِجْنَا مِنْ هٰذِهِ الْقُرْيَةِ مُكُنَّ الظَّالِمِ أَهْلُهَا بِالْكُفْرِ وَاجْسَعَلْ لَنَا مِنْ لَدَنَكَ مِنْ عِنْدِكَ وَلِيكًا يَتَولِنَى أَمُورُنَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لُدُنْكَ نَصِيرًا . يَهُ لِبعَنضِهِم الْخُروجَ وَ بَـقِمُ ظالِمِهم ـ

৭৫. আর তোমাদের কি হলো যে, এখানে ইস্তেফহাম বা প্রশ্নবোধক শব্দটি শাসনার্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তোমরা আল্লাহর রাহে এবং পুরুষ-নারী ও শিওদের মধ্যে যারা দুর্বল তাদের মুক্তির জন্য কেন জিহাদ করো নাং যাদেরকে কাফেরগণ হিজরত করা থেকে বিরত রেখেছে এবং কষ্ট পৌছিয়েছে। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, আমি এবং আমার মাতা তাদেরই অন্তর্ভুক্ত ছিলাম। যারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক! এই মক্কা জনপদ যার অধিবাসীগণ কৃষ্ণরি করার কারণে অত্যাচারী তা থেকে আমাদিণকে অন্যত্র নিয়ে যাও। তোমার তরফ থেকে আমাদের জন্য কোনো অভিভাবক নির্ধারণ করে দাও যে. আমাদের বিষয়াদির দায়িত্ব নেবে এবং তোমার পক্ষ থেকে আমাদের জন্য সাহায্যকারী নির্ধারণ করে দাও যে তাদের থেকে আমাদের কে রক্ষা করবে। আল্লাহ তা'আলা তাদের এই দোয়া কবুল করেছেন। ফলে তাদের অনেককে মক্কা থেকে বেরিয়ে যাওয়া সহজ করে দিয়েছেন। আর কিছু লোক মক্কা বিজয় হওয়া পর্যন্ত মক্কাতেই অবস্থান করেছে। হুজুরে পাক 🚃 আত্তাব ইবনে উসাইদকে তাদের অভিভাবক নির্ধারণ করে দিলেন। যিনি মাজলুমদেরকে জালেমদের কাছ থেকে অধিকার আদায় করে দিয়েছেন।

٧٦ ٩৬. याता अग्रानात जाता जाला हत तार जिरान करत الكَذِيْسَ أَمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ

আর যারা কাফির তারা তাগুত বা শয়তানের পথে জিহাদ করে। অতএব, তেমরা শয়তানের বন্ধুদের তথা শয়তানের ধর্মের সহায়কদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ কর। খোদা প্রদত্ত শক্তির কারণে তোমরাই বিজয়ী থাকবে। নিশ্চয়ই মু'মিনদের বিরুদ্ধে শয়তানের চক্রান্তএকান্তই দুর্বল। কাফেরদের বিরুদ্ধে আল্লাহর চক্রান্তের মোকাবিলা করতে পারবে না।

## তাহকীক ও তারকীব

نُوْتِيْهِ اَجْرًا । শৈত وَمَنْ يُقَاتِلُ الخ । তার ফায়েল الَّذِيْنَ الخ তার মুতা আল্লিক আর الَّذِيْنَ الخ তার ফায়েল الله তার জাযা । শর্ত ও জাযা মিলে জুমলায়ে শর্তিয়ায়ে ইনশাইয়্যাহ হয়েছে।

-[তাফসীরে কাবীর, রুহুল মা'আনী ও হক্কানী]

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিজরতের পর মক্কায় অবস্থানরত মুসলমানগণ বিশেষ করে বৃদ্ধ নারী-পুরুষ ও বাচ্চারা কাফেরদের জুলুম ও নিপীড়নে অতিষ্ঠ হয়ে আল্লাহর দরবারে সাহায্যের দোয়া করতেছিল। আল্লাহপাক মুসলমানদেরকে সতর্ক করেছেন যে, তোমরা এসব মুসলমানদেরকে নিষ্কৃতি প্রদানের জন্য কেন জিহাদ করছ না। এই আয়াতকে দলিল বানিয়ে ওলামাগণ বলেছেন, যে অঞ্চলে মুসলমানরা আবদ্ধ, তাদেরকে জুলুম থেকে বাঁচাবার জন্য অন্যান্য মুসলমানদের উপর জিহাদ করা ফরজ। এটা হচ্ছে জিহাদের দ্বিতীয় প্রকার। প্রথম প্রকার জিহাদ ছিল আল্লাহর কালিমাকে সমুনুত তথা দীনের প্রচার-প্রসারের উদ্দেশ্যে।

(الایة) غُولُهُ الَّذِیْنَ یُقَاتِلُونَ فِی سَبِیْلِ اللّهِ (الایة) : মু'মিন ও কাফের উভয়ই যুদ্ধ করে। তবে উভয়ের যুদ্ধের উদ্দেশ্যের মধ্যে বিরাট তফাত রয়েছে। মুমিন আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে জিহাদ করে। আর কাফের কেবল দুনিয়ার স্বার্থ ও ক্ষমতা দখলের উদ্দেশ্যে লড়াই করে। – জামালাইন খ. ২, পৃ. ৬১

আপনি কি তাদেরকে দেখেননিং وَ ﴿ وَكُمُ الْمُ مَا لَكُولُونُ وَلِيلَ لَهُمْ كُفُوا اَيْدِيكَ عَنْ قِتَالِ الْكُفَّادِ لَمَّا طُلَبُوهُ بِمَكَّمَةَ لِاَذَى الْكُفَّارِ لَهُمْ وَهُمَ جَمَاعُهُ مِنَ الصَّحَابُةِ أَوْ أَشُدُّ خَشْيَةً مِنْ خَشْيَتِهِمْ لَـُهُ وَنَـ أَشَدُّ عَلَى الْحَالِ وَجَوَابُ لَمَّا دَلُّ عَلَيْهِ إِذَا ومَا بَعْدُهَا اَيْ فَاجَأَتْهُمُ الْخَشْيَ

جَزْعًا مِنَ الْمُوْتِ رَبُّنا لِمَ كَتَبُّتَ الْقِتَالُ لَوْلاً هَلَّا أَخَّرْتَنَا إِلَى أَجَلِ قُرِيْبِ قُلَّ لَهُمْ مَتَاعُ الدُّنيَا مَا يُتَمَتُّعُ بِهِ فِـْ

وَالْإِسْتِمْتَاعُ بِهَا قَلِيْلُ ـ أَيْلُ إِلَى الْفَنَاءِ

وَالْاخِرَةُ اَى الْجَنَّةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتَّقَى عَذَابَ اللَّهِ بِتُرْكِ مُعْصِيَتِهِ وَلَا يُظْلُمُونَ بِالتَّاءِ

وَالْيَاءِ تُنْقَصُونَ مِنْ اعْمَالِكُمْ فَتِيلًا قَدْرَ

قَشْرَةِ النُّواةِ فَجَاهِدُوا .

#### অনুবাদ :

যাদেরকে বলা হয়েছিল, তোমাদের হাত সংযত রাখ কাফেরদের সাথে যুদ্ধ করা থেকে। যখন তারা মক্কার কাফেরদের যন্ত্রণার কারণে যুদ্ধ প্রার্থনা করেছিল। আর তারা ছিলেন একদল সাহাবা (রা.)। নামাজ কায়েম কর এবং জাকাত দিতে থাক। অতঃপর যখন তাদের উপর জিহাদ ফরজ করা হলো তখন তাদের মধ্যে একদল লোক মানুষকে তথা কাফেরদের হত্যার শাস্তিকে ভয় করতে লাগল। যেমন– তারা আল্লাহকে তথা তাঁর আজাবকে ভয় করে। এমনকি তাঁর ভয়ের চেয়েও অধিক ভয় করতে লাগল। اَشَدُ নসব বা যবরযুক্ত হয়েছে ১৯ হওয়ার প্রেক্ষিতে। 🛍 -এর জবাব। হাঁ ও তার পরবর্তী শব্দে বুঝাচ্ছে। অর্থাৎ আচমকা তাদের মধ্যে ভয় সৃষ্টি হয়ে গেল। <u>আর তারা</u> মৃত্যুর ভয়ে বলতে লাগল, হে আমাদের পালনকর্তা! আমাদের উপর জিহাদ কেন ফরজ করলেন? আরো কিছু দিন আমাদেরকে কেন অবকাশ দিলেন নাং হে রাসূল ===! আপনি তাদেরকে বলেদিন যে, দুনিয়ার সামগ্রী অর্থাৎ দুনিয়ায় উপকৃত হওয়ার বস্তু বা উপকৃত হওয়াটা খুবই স্বল্প অর্থাৎ ধ্বংসের দিকে প্রত্যাবর্তনশীল। আর আখেরাত তথা জান্নাত তাদের জন্য উত্তম যারা আল্লাহর নাফরমানি বর্জন করে তাঁর শাস্তিকে <u>ভয় করে। আর</u> তোমাদের আমলের ছওয়াব কমিয়ে একটি সূতা তথা খেজুর বীচের তুষ পরিমাণও তোমাদের প্রতি জুলুম করা হবে না। সুতরাং তোমরা জিহাদ করতে থাক।

## তাহকীক ও তারকীব

এর মধ্যে হামযাটি إِسْتِفْهَام تَعَجُّبِي এর জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ হে মোহামদ 🚐 नक्ष्य করুন, আপনার সম্প্রদায়ের প্রতি তারা কেমন করে জিহাদকৈ অপছন্দ করে অথচ ইতিপূর্বে তারা জিহাদ প্রার্থনা করেছিল এবং এর জন্য অতিশয় আগ্রহ প্রকাশ করেছিল।

শব্দটি তারকীবে 'হাল' হওয়ার ভিত্তিতে যবরযুক্ত হয়েছে। বাক্যের রূপ হবে– بخشرن أشد خشبة

بَخْشُونَ النَّاسُ مِثْلُ خُشُبِةِ اللَّهِ प्राक्छिल प्रुलांक २७ शांत थिक्षिर अ प्रानमृव २८० शांत । ज्यन वारकात मृल क्र २८० राव بُخْشُونَ النَّاسُ مِثْلُ خُشُبِةِ اللَّهِ अपर्के प्रानम् वारकात मृत वारकात मृत का वारकात मिंग ও তার পরবর্তী শব্দে ইঙ্গিত করেছে। শায়খ আহমদ সাবী (র.) হাশিয়ায়ে সাবীতে বলেছেন, এ রকম না বলে মুফাসসিরে आल्लाभ यि جُوابُ لُسًا إِذَا وَمَا بَعْدُهَا रनाउन उदर जांला रेरांग ।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

बाह्यात्व भात नुग्न : आत्नाठा आहाठित भात नुग्न अल्लाठ اَلَمْ تَرَ اِلَى الَّذِيثَ قِيلًا لَهُمْ كُفُوا أَيدِيكُمْ الخ তাফসীরবিদগণের দুটি উক্তি রয়েছে।

- ১. প্রথম উক্তি : আয়াতটি এক শ্রেণির দুর্বল মৃ'মিনদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। তাফসীরবিদ কালবী (র.) বলেন, আয়াতটি আব্দুর রহমান ইবনে আওফ, কুদামা ইবনে মাজউন ও সাদ ইবনে আবী ওয়াক্কাস (রা.) -এর সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছে। তাঁরা মদিনায় হিজরতের পূর্বে নবীয়ে করীম 🚃 -এর সঙ্গে ছিলেন। মুশরিকদের তরফ থেকে অনেক যন্ত্রণা সয়ে তাঁরা রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর কাছে আবেদন জানালেন যে, ইয়া রাসূলাল্লাহ 🚎 ! আমাদেরকে কাফেরদের সাথে যুদ্ধের জন্য অনুমতি প্রদান করুন। তিনি তাদেরকে জবাবে বললেন, তোমরা তোমাদের হাতকে সংযত রাখ, কাফেরদের সাথে যুদ্ধ করা থেকে। বরং তোমরা নামাজ আদায় ও জাকাত প্রদানে নিয়োজিত থাক। কারণ আমাকে এখনো আল্লাহর তরফ থেকে যুদ্ধের অনুমতি প্রদান করা হয়নি। অতঃপর হিজরতের পর বদরে যখন তাদের যুদ্ধের অনুমতি প্রদান করা হলো, তখন তাঁরা এ সংখ্যা লঘিষ্ঠ ও দুর্বলাবস্থায় যুদ্ধ করাটাকে অপছন্দ করল। তাঁদের এ অবস্থার প্রেক্ষিতে আল্লাহপাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করেন। এ উক্তি বা মত পোষণকারীগণ তাঁদের স্বপক্ষে দলিল হিসেবে বলেন যে, যাদেরকে আল্লাহর রাসূল 🚃 একথা বলতে বাধ্য হলেন যে, তোমরা কাফেরদের সাথে যুদ্ধ করা থেকে নিজেদের হাতকে সংযত রাখ, তারা অবশ্যই যুদ্ধ বা জিহাদের প্রতি আগ্রহী ছিল। আর জিহাদের প্রতি আগ্রহী তো কেবল মু'মিনগণই হতে পারে, মুনাফিকরা নয়। সুতরাং এতে প্রমাণিত হলো যে,আয়াতটি মু'মিনদের সম্পর্কেই নাজিল হয়েছে। তবে একথার জবাবে বলা যেতে পারে যে, মুনাফিকরা নিজেদেরকে মু'মিন বলে প্রকাশ করত, আর একথা বলত যে, আমরা কাফেরদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ ও জিহাদ করতে চাই। অতঃপর আল্লাহ যখন কাফেরদের বিরুদ্ধে জিহাদের অনুমতি দিলেন, তখন তারা জিহাদের প্রতি অনীহা প্রকাশ করল, এবং তাদের বক্তব্যের বিপরীত আচরণ তাদের থেকে প্রকাশ পেল।
- ২. বিতীয় উক্তি: এ আয়াতের শানে নুযূল সম্পর্কে তাফসীরবিদগণের দ্বিতীয় উক্তি হলো এই যে, আয়াতটি নাজিল হয়েছে মুনাফিকদের সম্বন্ধে। যারা এ উক্তির পক্ষে রয়েছেন তারা বলেন, আলোচ্য আয়াত্টি এমন কিছু বিষয়কে শামিল রেখেছে यों किवल भू'नांकिकरानत जनारे थाह। यमन वला राय़ وَأَنْ أَشُدُ خُشْبَةً ﴿ [ठाता] يَخْشُونَ النَّاسُ كَخُشْبَةِ اللَّهِ أَوْ أَشُدُ خُشْبَةً লোকদেরকে এরকম ভাবে ভয় করে, যেরূপ আল্লাহকে ভয় করা উচিত ছিল বা তার চেয়ে আরো অধিক পরিমাণে লোকদেরকে তারা ভয় করে চলে।] আর মানুষকে এরূপ ভয় করা তো মুনাফিকদের জন্যই শোভা পায়, মু'মিনদের জন্য নয়। কেননা কোনো মু'মিনের জন্য আল্লাহর চেয়ে অধিক অন্য কাউকে ভয় করা জায়েজ হতে পারে না। এছাড়া আল্লাহ পাক তাদের উক্তি নকল করে বলেছেন যে, তারা একথা বলেছিল كَنْهُ عَلَيْنَا لِمَ كَنْبُنَا كِمْ كَنْبُنَا لِمُ مَنْ اللَّهِ لَهُ كَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِمُ كَنْبُكُ اللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَ প্রভু! আমাদের প্রতি আপনি কেন লড়াই ফরজ করেছেন? এতে করে তারা আল্লাহর উপর অভিযোগ করল। আর আল্লাহর উপর অভিযোগ আপত্তি করা কেবলমাত্র কাফের মুনাফিকদের তরফ থেকেই হতে পারে, মু'মিনদের পক্ষ থেকে নয়। তৃতীয় আল্লাহ পাক রাসূল 🚟 কে জানিয়ে দিলেন যে, الْعَنِي الْعَنِي وَالْاَخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتَّعْلَى পাক রাসূল 🚟 কে জানিয়ে দিলেন যে, مَتَاعُ الدُّنْيَا قُلْمِيلُ وَالْاَخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتَّعْلَى সামগ্রী খুবই স্বল্প, আর আখেরাত তাদের জন্য উত্তর যারা আর্ল্লাহকে ভয় করে। আর এরকম কথাতো তাদেরকেই বলা হয়ে থাকে, যাদের আখেরাতের তুলনায় দুনিয়ার প্রতি আসক্তি অধিক। আর এটা যে মুনাফিকদের স্বভাব তা তো বলাই বাহুল্য।

তবে প্রথম উক্তিকারীগণ এসব কথার জবাব এভাবে দিয়ে থাকেন যে, জীবনের প্রতি ভালোবাসা ও প্রাণ উৎসর্গ করার প্রতি অনীহাটা মূলত: মানুষের স্বভাবগত বিষয়াদির অন্তর্ভুক্ত।

আর আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত ভয় দ্বারা সেই স্বভাবগত ভয়ই উদ্দেশ্য। আর তাদের উক্তি, হে প্রভূ! আমাদের উপর আপনি কেন যুদ্ধ ফরজ করলেন? মূলত: অভিযোগ ও আপত্তিমূলক নয়; বরং যুদ্ধের কষ্ট লাঘব আকাজ্ফা স্বরূপ ছিল। আর দুনিয়ার সামগ্রী স্বল্প আর আখেরাত খোদাভীরুদের জন্য উত্তম, একথাটির অস্বীকার কারী ছিল না। বরং দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী জীবনকে তুচ্ছজ্ঞান করার জন্য আল্লাহপাক তাদেরকে একথাটি শুনিয়েছেন। যাতে একথা শুনে তাদের অন্তর থেকে যুদ্ধের অনীহা ও পার্থিব জীবনের প্রীতি বিদূরিত হয়ে যায় এবং নির্ভিক হৃদয়ে জিহাদে ঝাঁপিয়ে পড়ে। এই হলো আলোচ্য আয়াতের শানে নুযূল সম্পর্কে তাফসীরবিদগণের দ্বিবিধ উক্তি। তবে ইমাম ফখরুদ্দীন রাযী (র.) বলেন, মুনাফিকদের সম্পর্কে আয়াতটি নাজিল হওয়ার উক্তিটা-ই অধিক গ্রহণযোগ্য। কেননা পরবর্তী এক আয়াতে উল্লিখিত- وَانْ تُصِبْهُمْ مَسْنَةً يَقُولُواْ هُذِه مِنْ عِنْدِكَ উক্তিটা নিঃসন্দেহে মুনাফিকদেরই। -[তাফসীরে কাবীর খ. ১০, পৃ. ১৯০ - ৯১]

তোমাদেরকে অবশ্যই পাবে, যদিও তোমরা সুদৃঢ় **সুউচ্চ দুর্গের** মধ্যে থাক। সুতরাং মৃত্যুর আশঙ্কায় **জিহাদকে** ভয় করো না। যদি তাদের তথা ইহুদিদের কোনো কল্যাণ তথা সচ্ছলতা ও প্রাচুর্য সাধিত হয় তখন তারা বলে, এতো আল্লাহর তরফ থেকে। আর যদি কোনো অকল্যাণ হয়, তথা কোনো দুর্ভিক্ষ ও মহামারি দেখা দেয়, যেরূপ তাদের দেখা দিয়েছিল নবী করীম == -এর মদিনায় সূভাগমন কালে। তখন তারা বলে, এতো তোমার পক্ষ থেকে হে মুহাম্মদ 🚃 ! অর্থাৎ তোমার দুর্ভাগ্যের কারণেই এসেছে। <u>আপনি</u> তাদেরকে বলে দিন, ভালোমন্দ এসবই আল্লাহর তরফ থেকে। তবে এ জাতির কি হলো যে, তারা কথা বুঝার নিকটবর্তীও হয় না যে কথা তাদেরকে বলা হয়। 💪 দারা ইস্তেফহাম বা প্রশ্ন করা হয়েছে। তাদের মূর্যতার আধিক্য বুঝাতে। আসর বোধের অস্বীকার করার তুলনায় বোধের নিকটবর্তীতার অস্বীকার করাটা কঠোরতর।

আল্লাহর•তরফ থেকেই হয়। তথা তার অনুগ্রহেই হয় আর যা কিছু অকল্যাণকর হয় বিপদ-বালা আসে তা তোমারই কারণে হয়, বিপদ-বালার কারণ শুনাহে লিপ্ত হওয়াতেই আসে। হে মুহাম্মদ 🏬 ! আমি আপনাকে সমগ্র মানবজাতির জন্য রাসুল হিসেবে প্রেরণ করেছি। ﴿ ﴿ كُنْوُلًا ﴿ صَامِحُهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ হয়েছে। এবং আপনার রিসালাতের উপর সাক্ষী হিসেবে আল্লাহ তা'আলাই যথেষ্ট।

. ৣ ে ১০. যে ব্যক্তি আল্লাহর রাসূলের আনুগত্য করল, সে বস্তুত আল্লাহ তা'আলারই আনুগত্য করল। আর যে ব্যক্তি রাসলের আনুগত্য থেকে বিমুখ হলো তাতে আপনার চিন্তিত হওয়ার কিছুই নেই। কারণ আমি আপনাকে তাদের আমালের রক্ষক হিসেবে প্রেরণ করিনি। বরং ভীতি প্রদর্শনকারী পয়গাম্বর হিসেবে প্রেরণ করেছি। আর তাদের মু'আমালা আমার দিকেই ফিরে আসবে। তখন আমি তাদেরকে প্রতিদান দেবো। এই হুকুমটা জিহাদের হুকুম নাজিল হওয়ার পূর্বে প্রযোজ্য ছিল।

اَعْرُضَ عَنْ طَاعْتِهِ فَ لَا يُهِمُّنَّكَ فَمَا أرسكنك عكيهم حفيظًا حافظًا لِأَعْمَالِهِمْ بَلْ نَذِيتُ اوَ اِلْيَنَا أَمْرُهُمْ فَنُجَازِيهِمْ وَهٰذَا قُبْلُ الْأَمْرِ بِالْقِتَالِ.

رَوْدُ بَا الْمُوتُ وَلَوْ كُنتُمُ الْمُوتُ وَلَوْ كُنتُمُ الْمُوتُ وَلَوْ كُنتُمُ الْمُوتُ وَلَوْ كُنتُم فِى بُرُوجِ حُصُونٍ مُشَيِّدَةٍ مُرْتَفِعَةٍ فَكَا تَخْشُوا الْقِتَالَ خُوْفَ الْمَوْتِ وَانْ تُصِبْهُ اي الْيَهُوهُ حَسَنَةً خِصْبٌ وَسَعَةً يَقُولُوا هٰذِهٖ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِئَةً جَدْبُ وَيُلَاءُ كُمُا حَصَلَ لَهُمْ عِنْدَ قُدُوْمِ النَّبِي الْمَدِينَةَ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ يَا مُحَمَّدُ أَى بِشُوْمِكَ قُلْ لَهُمْ كُلُّ مِنَ الْحَسَنَةِ وَالسَّيِئَةِ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ مِنْ قِبَلِهِ فَمَالِ هَـُولًا إِلْـ الْـ الْمُعْرِمِ لاَ يَكَادُونَ يَـ فَقَلُهُـونَ اَى لاَ يُقَارِبُونَ أَنْ يَفْهُمُوا حَدِيثًا . يُلْقَى إِلَيْهِمُ ومَا اِسْتِفْهَامُ تَعَجُبٍ مِنْ فَرْطِ جَهْلِهِمْ وَنَفْى مُقَارَبَةِ الْفِعْلِ اشْدُ مِنْ نَفْيِهِ .

. ﴿ عَلَيْهَا الْإِنْسَانُ مِنْ حَسَنَةٍ خَا ﴿ ٧٩ مَا اَصَابَكَ اَيُهَا الْإِنْسَانُ مِنْ حَسَنَةٍ خَا ﴿ ١٠ مَا فَمِنَ اللَّهِ اتَّتُكُ فَصُلًّا مِنْهُ وَمُنَّا أَصَابُكُ مِنْ سَيِّئَةٍ بَلِيَّةٍ فَمِنْ نَّفْسِكَ اتَتَكَ حَيْثُ رارتكبت مَا يستُوجِبُهَا مِنَ الدُّنُوبِ وَارسَلْنك يَا مُحَمَّدُ لِلنَّاسِ رُسُولًا حَالُ مُؤَكِّدُةُ وَكُفِي بِاللَّهِ شَهِيدًا - عَلَى رِسَالَتِكَ -

مَنُ يُطِعِ الرُّسُولَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهُ وَمَنْ تَوَلَّى

তথা মুনাফিকরা যখন আপনার কাছে আসে ها ، وَيَفُولُونَ أَيِ الْمُنَافِقُونَ إِذَا جَا وَكَ أَمْرُنَا طَاعَةُ لَكَ فَإِذَا بَرَزُوا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ بَيْتَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ بِإِدْعُام التَّاءِ فِي الطَّاءِ وَتُركِهِ أَيْ اَضْمَرَتْ غَيْرَ الَّذِي تَفُولُ لَكَ فِي حُضُوركَ مِنَ الطُّاعَةِ أَيْ عِصْيَانُكَ وَاللَّهُ يَكْتُبُ يَامُرْ بِكِتْبِ مَا يُبَيِّتُونَ فِيُ صَحَائِفِهِمْ لِيهُجَازُواْ عَلَيْهِ فَاعْرِضْ عَنْهُمْ بِالصُّفْحِ وَتُوكُلْ عَلَى اللَّهِ ثِقْ بِه فَانُّهُ كَافِينُكَ وَكُفْي بِاللَّهِ وَكِيْلًا مُفُوَّضًا الكَيْدِ.

٨٢. افلا يتدبرون يتاملون القران مِنَ الْمُعَانِي الْبَدِيْعَةِ وَلَوْ كَأَنَ مِنْ عِنْدِ غَيْر اللَّهِ لَوَجُدُوا فِيسِهِ اخْتِلَافًا كَثِنْيرًا تَنَاقُضًا فِي مَعانِيهِ وَتَبَايُّنَّا فِي نَظْمِهِ -

তখন বলে যে. আমাদের কাজ হচ্ছে আপনার আনুগত্য করা। অতঃপর আপনার নিকট থেকে বেরিয়ে গেলে, তাদের একদল রাতে ঐ কথার বিপরীত বলে, যা আপনার সামনে আনুগত্যের জন্য বলেছিল। অর্থাৎ আপনার বিরুদ্ধাচরণের জন্য পরামর্শ করে। (بَيُّتَ طُانِفَةً) -এর মধ্যে 'তা'কে 'ত্যোয়া'র মধ্যে ইদগাম করেও পঠিত হয়েছে। এবং ইদগাম বিহীনও পাঠ করা হয়েছে। এবং আল্লাহ ত'আলা তাদের পরামর্শকে তাদের আমলনামায় লিখে রাখছেন তথা লিখে রাখতে নির্দেশ দিচ্ছেন, যাতে তারা এর উপর প্রতিদান প্রাপ্ত হয়। অতএব, ক্ষমার সাথে আপনি তাদের আচরণ উপেক্ষা করুন এবং আল্লাহ তা'আলার উপর ভরসা রাখুন, কেননা তিনিই আপনার জন্য যথেষ্ট। বস্তুত আল্লাহই কার্য সম্পাদনকারী হিসেবে যথেষ্ট।

৮২. তারা কি কুরআনের মধ্যে এবং তার অভিনব অর্থের মধ্যে চিন্তা করে না? যদি তা আল্লাহ ব্যতীত অন্য কারো তরফ থেকে হতো. তবে তারা এতে অবশ্যই অনেক বৈপরীত্য তথা তার শব্দে ও অর্থে অনেক গরমিল পেতো।

## তাহকীক ও তারকীব

روم عروم - مِنْ الله على ال रेक तामा वरनन, এत वर्ष ररान مُطِيْلَةٌ بِالشَّيْد (त.) इक तामा वरनन, এत वर्ष ररान مُطَيْلَةٌ بِالشَّيْد (त.) के कि तीमा वरनन, अत वर्ष করেছেন। যেরূপ عُشَيَّدَ ইয়া বর্ণের বলা হয়েছে। আর আবৃ নাঈম বিন মাইসারা عُشَيَّد ইয়া বর্ণের যেরের সহিত পাঠ করেছেন ।

🕮 -এর নিকট থেকে বাইরে আসত, তখন তারা হুজুর 🏬 -এর বাণীর বিপরীত কথা অন্তরে পোষণ করে রাখতো। অথচ এ মর্মটা গ্রহণ করা ঠিক নয়। কেননা হুজুর 🚟 -এর বাণীর বিপরীত কথা তো তাদের দিলে তখনও পোষণ করে রাখতো যখন তাঁরা তাঁর মজলিসে উপস্থিত থাকতো। এ জন্যই মুনাফিকরা মজলিসের মধ্যেই سَعْفَا رَعُصُيْفًا বলে ফেলতো। যদি মুফাসসিরে আল্লাম تَدْبِيْرُ الْأَمْرِ لَيْلًا الْأَمْرِ لَيْلًا [রাতের ষড়যন্ত্র] ছারা করতেন তবে অধিক ভালো হতো। কেননা মুনাফিকরা রাতে হুজুর على المامية والمامية والمامية

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শহীদগণের সম্পর্কে এই মন্তব্য করেছিল যে, যেভাবে আমরা রণাঙ্গন থেকে পলায়ন করে এসেছি। তারাও যদি সেভাবে আমাদের সঙ্গে চলে আসতো, তবে মৃত্যু মুখে পতিত হতো না। তখন আল্লাহপাক আলোচ্য আয়াতটি নাজিল করেন এবং সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করেন যে, তোমরা যত সুরক্ষিত দুর্গে আত্মরক্ষার চেষ্টা করো না কেন, মৃত্যু তোমাদের অবশ্যম্ভাবী। মৃত্যু তোমাদেরকে পাকড়াও করবেই। এ পৃথিবীতে যার আগমন হয়েছে তাকে এখান থেকে প্রত্যাবর্তন করতেই হবে। —[নূকল কুরআন খ. ৫, পৃ. ১৩৫]

चंद्र विक्रित ने हें। विक्रीत केंद्र विक्रित ने केंद्र विक्रित ने किंद्र केंद्र केंद

ইরশাদ হয়েছে, যদি এদের কোনো প্রকার কল্যাণ লাভ হয় তবে তারা বলে, এতো আমাদের প্রতি আল্লাহ পাকের বিশেষ মেহেরবানি। পক্ষান্তরে যখন তাদের কোনো বিপদ হয় তখন তারা বলে, এই অবস্থাতো শুধু তোমার কারণে। আপনি বলে দিন, ভালোমন্দ সবকিছুই আল্লাহ পাকের তরফ থেকে।

ভারাতের শানে নুযুল: আল্লামা বগবী (র.) লিখেছেন, রাস্লুল্লাহ ইরশাদ করেছেন, যে আমার প্রতি আনুর্গত্য প্রকাশ করল প্রকৃত পক্ষে সে আল্লাহরই অনুগত হলো। আর যে আমার প্রতি মহব্বত রাখলো সে নিশ্চয়ই আল্লাহপাকের প্রতি মহব্বত রাখলো। এই কথা শুনে কতিপয় মুনাফিক বলতে লাগলো খ্রিস্টানরা যেভাবে ঈসা ইবনে মারিয়াম (আ.) কে তাদের রব বানিয়ে নিয়েছিল, মনে হয় ইনিও আমাদের কাছ থেকে তাই চান। এরই প্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। —[তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৭৬]

- এর النَّبِيِّي عَلَيْ مَا مَرٌ عَنْ سَرَايَا النَّبِيِّي عَلَيْ ١٩٠٥. وَإِذَا جَا ءَهُمْ اَمْرٌ عَنْ سَرَايَا النَّبِيِّي عَلَيْهُ مِـمَّا حَصَلَ لَـهُمْ مِّـنَ ٱلْأَمْـنِ بِالنَّصْرِ সৈন্যদলের কোনো শান্তির সাহায্যের বা ভয়ের পরাজয়ের সংবাদ পৌছে তখন তারা তা খুব أوِ الْخُوْفِ بِالْهَزِيْمَةِ أَذًا عُوا بِهِ افْشُوهُ প্রচার করে। আয়াতটি নাজিল হয়েছে একদল نَزُلُ فِي جَمَاعَةٍ مِنَ الْمُنَافِقِينَ أَوْ মুনাফিক সম্পর্কে অথবা দুর্বল মুমিনদের ضُعَفَاءِ الْمُؤْمِنِينَ كَانُوا يَفْعَلُونَ ذَٰلِكَ সম্পর্কে যারা এরূপ করতো। এতে মুমিনদের فَتَضْعَفُ قُلُوبُ الْمُؤْمِنِينَ وَيَتَأَذَّى অন্তরে দুর্বলতা সৃষ্টি হতো, ফলে নবী করীম النَّبِيُّ عَلَيْكُ وَكُوْ رَدُّوهُ اي الْخَبَر إلَى 🚐 কষ্ট অনুভব করতেন। আরু যদি তারা এ সংবাদ রাসূল 🚃 পর্যন্ত বা নিজেদের শাসক الرَّسُولِ وَالِي أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ أَى ذُوِي তথা বুজুর্গ সাহাবীদের পর্যন্ত পৌছিয়ে দিত الرَّايِ مِنْ اكَابِرِ الصَّحَابَةِ أَىْ لَوْ অর্থাৎ তাদেরকে সংবাদ দেওয়ার পূর্ব পর্যন্ত যদি سَكُتُوا عَنْهُ حَتَّى يُخْبُرُوا بِه لَعَلِمُهُ তারা নীরবতা অবলম্বন করতো। <u>তবে তাদের</u> هِلْ هُوَ مِمَّا يَنْبَغِى أَنْ يُذَاعَ أَوْلاَ الَّذِينَ তথ্য সন্ধানীরা তা অনুসন্ধান করে দেখত রাসূল يستنب طُونَه يتكبع ونه ويط لُبون 🚃 ও বুজুর্গ সাহাবাদের থেকে তা প্রচার করা যায় কিনা। আর সেই তথ্য সন্ধানীরা হচ্ছে عِلْمَهُ وَهُمُ الْمُذِيْعُونَ مِنْهُمْ مِنَ মুনাফিক প্রচারকগণ। যদি ইসলামের মাধ্যমে الرُّسُولِ وُأُولِي الْأَمْرِ وَلَوْلاً فَضَلُّ اللَّهِ \* তোমাদের উপর আল্লাহর বিশেষ দান ও عَـَلْيِكُمْ بِالْإِسْلَامِ وَرَحْمَتُهُ لَـكُمْ কুরআনের মাধ্যমে অনুগ্রহ না হতো, তবে بالْقُرْأَنِ لاَتَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ فِيمَا <u>তোমাদের অল্প সংখ্যক লোক ব্যতীত সকলেই</u> নির্লজ্জ কাজে <u>শয়তানের</u> হুকুমের <u>অনুসরণ</u> يَامُرُكُمْ بِهِ مِنَ النَّفَوَاحِشِ إِلَّا قَلِيلًا. করতে।

تُكَلُّفُ إِلَّا نَفْسَكَ فَلَاتُهْتُم بِتَخَلُّفِهِمْ عَنْكَ ٱلْمَعْنَى قَاتِلْ وَلَوْ وَحُدَكَ فَإِنَّكَ مُوعُودٌ بِالنَّصْرِ.

করুন। আপনি নিজের সত্তা ব্যতীত অন্য কোনো বিষয়ের জিম্মাদার নন। সুতরাং তারা আপনার থেকে পিছনে রয়ে যাওয়ার কারণে চিন্তিত হবেন না। আয়াতের মর্ম হলো আপনি একা হলেও জিহাদ করতে থাকুন। কেননা আপনাকে সাহায্যের প্রতিশ্রুতি প্রদান করা হয়েছে।

وَحُرِضِ الْمُؤْمِنِيْنَ حَبِّهِمْ عَلَى الْقِتَالِ وَرَغِبْهُمْ فِيهِ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَكُفَّ بَأْسَ حَرْبَ الَّذِينَ كَفُرُوا وَاللَّهُ اشَدُ بَأْسًا مِنْهُمْ فَقَالَ النَّبِيُ وَاللَّهُ اشَدُ بَأْسًا مِنْهُمْ فَقَالَ النَّبِيُ وَاللَّهُ اشَدُ بَأْسًا مِنْهُمْ فَقَالَ النَّبِيُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْهُمْ فَقَالَ النَّبِيُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ مَنْهُمْ فَقَالَ النَّبِيُ وَاللَّهِ وَحَدِي قَالَ النَّبِي فَي وَلَوْ وَحَدِي فَي وَاللَّهِ فَا اللَّهُ فَي نَفْسِى بِيدِهِ الْخَرُجَ وَلَوْ وَحَدِي فَي فَكَنَ اللَّهُ بَاسَ الْكُفَّارِ بِالْقَاءِ الرَّعْبِ فِي فَكَ اللَّهُ بَاسَ الْكُفَّارِ بِالْقَاءِ الرَّعْبِ فِي قَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

আর আপনি মু'মিনদেরকে জিহাদের উপর উৎসাহিত ও অনুপ্রাণিত করতে থাকুন। শ্রীঘ্রই আল্লাহ তা'আলা কাফেরদের যুদ্ধ বন্ধ করে দেবেন এবং আল্লাহ তা'আলা জিহাদের ব্যাপারে তাদের চেয়ে অত্যন্ত কঠিন ও শান্তিদানে অতিশয় কঠোর। আলোচ্য আয়াত নাজিল হওয়ার পর নবীয়ে করীম ইরশাদ করলেন, ঐ সন্তার শপথ যার হাতে আমার প্রাণ, আমি কেবল একা হলেও জিহাদে বের হয়ে যাবো। অতঃপর তিনি সন্তরজন আরোহীদেরকে নিয়ে বদরে সুগরার দিকে বের হয়ে পড়েন। ফলে আল্লাহপাক কাফেরদের অন্তরে ভীতি সৃষ্টি করে এবং আবৃ সুফিয়ানকে যুদ্ধে বের হওয়া থেকে বিরত রেখে তাদের আক্রমণ থেকে রক্ষা করেছেন। যেরূপ এর আলোচনা সূরা আলে-ইমরানে চলে গেছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- وَإِذَا جَا مُهُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخُوفِ اَذَا عُوا بِهِ (الاِية) - على المُعْنِ أَوِ الْخُوفِ اَذَا عُوا بِهِ (الاِية) - على المُعْنِ أَوْ الْخُوفِ اَذَا عُوا بِهِ (الاِية) 🚃 বিভিন্ন এলাকায় ছোট-বর্ড় সৈন্যদল প্রেরণ করতেন। তাঁরা দুশমনের মোকাবিলা করতো। কোথাও তাঁরা বিজয়ী হতেন, আবার কোথাও পরাজিত। কিন্তু মুনাফিকরা সর্বদা পূর্বাহ্ন খবর সংগ্রহের চেষ্টা করতো। এবং খবর পাওয়া মাত্রই প্রিয়নবী -এর তরফ থেকে ঘোষণার পূর্বেই তারা সে খবর প্রচার আরম্ভ করে দিত। যদি পরা<mark>জয়ের খবর হতো তবে মু</mark>নাফিকরা তা ফলাও করে প্রচার করতো। এবং দুর্বল মনা মুসলমানদেরকে আরো দুর্বল করার চেষ্টা করতো। এতে নতুন-নতুন সমস্যা সৃষ্টি হতো। আর এসব খবরের কারণে দুশমনদের উপকৃত হওয়ার সুযোগ থাকতো। তখন আল্লাহপাক উল্লিখিত আয়াতটি নাজিল করেন। অপর এক বর্ণনায় এসেছে যে, কিছু দুর্বল রায়ের মুসলমানগণকে যখন কোনো সাময়িক দলের ভালো-মন্দ খবর পৌছতো অথবা রাসূলুল্লাহ 🚃 ওহীর মাধ্যমে জয়ের ওয়াদা বা ভয়ের কথা প্রকাশ করতেন, তখন এই দুর্বল রায়ের লোকেরা তা প্রচার করে দিতো। আর এ প্রচারের ফলে কাজ নষ্ট হয়ে যেত। শত্রুদের যদি নিরাপন্তার সংবাদ পৌছতো, তবে তারা নিজেদের সংরক্ষণের চেষ্টা করতো। আর যদি ভয়ের খবর পৌছতো তাহলে যুদ্ধ, ঝগড়া ও ফ্যাসাদের দিকে এগিয়ে আসতীে। এরই প্রেক্ষিতে আঁলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে। –[তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৭৮] হাফেজ ইমাদুদ্দীন ইবনে কাসীর (র.) বলেন, এই আয়াতের শানে নুযুলের মধ্যে হ্যরত ওমর ইবনে খাতাব (রা.) -এর হাদীসটি উল্লেখ করা ভালো মনে হচ্ছে। আর তা হলো এই যে, হযরত ওমর (রা.)-এর কাছে এ খবর পৌছেছে যে, রাসূলুল্লাহ 🚃 তাঁর পত্নীদেরকে তালাক দিয়ে দিয়েছেন। হযরত ওমর (রা.) এ খবর শুনে ঘর থেকে মসজিদে নববীর দিকে এলেন। যখন মসজিদের দ্বারে পৌছলেন তখন জানতে পারলেন যে, মসজিদেও এই কথাটির চর্চা হচ্ছে। এটা দেখে তিনি ভাবলেন এ খবরটা যাচাই করা উচিত। সুতরাং তিনি রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর দরবারে উপস্থিত হয়ে আরজ ক্রলেন, ইয়া রাসূলুল্লাহ 🚃 ! আপনি কি আপনার দ্রীগণকে তালাক দিয়ে দিয়েছেন? হুজুর 🚃 বললেন, না। হযরত ওমর বলেন, আমি একথা যাচাই করে মসজিদে গেলাম। আর দরজায় দাঁড়িয়ে এ ঘোষণা দিলাম যে, রাসূলুল্লাহ 🚟 তাঁর স্ত্রীগণকে তালাক দেননি। তোমরা যা বলছ তা ভুল। তখন এর উপর আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। —[জামালাইন খ. ২, পৃ. ৬৮] **উড়োক্থা প্রচার করা মারাত্মক শুনাহ ও ফেতনার কারণ :** আলোচ্য আয়াত দ্বারা বুঝা গেল যে, লোক মুখে শ্রুত উড়োক্থা كَفْي بِالْمَرْءِ كِذِبًا أَنْ - वाठारे वाहारे ना करतरे वर्गना कता ठिक नय़ । ययमन ताजृबुद्धार 🚐 এक रानीरत्न रेतनाम करतरहन كُفْي بِالْمَرْءِ كِذِبًا أَنْ অর্থাৎ, কোনো ব্যক্তি মিথ্যুক হওয়ার জন্য এতটুকুই যথেষ্ট যে, সে জনশ্রুত কথা তদন্ত ছাড়াই বলে ফেলে।

.∧০ ৮৫. আর যে ব্যক্তি লোকদের মাঝে শরিয়ত مُوَافِقًهُ لِلشُّرعِ يَكُنُ لُهُ نَصِيْ মোতাবেক সৎকাজের জন্য কোনো সুপারিশ করবে, সে তার কারণে ছওয়াবের একটি অংশ পাবে এবং যে ব্যক্তি শরিয়ত বিরোধী মন্দ কোনো কাজের জন্য সুপারিশ করবে সে<sub>ু</sub>তার কারণে গুনাহের বোঝারও একটি অংশ পাবে। বস্তুত আল্লাহ তা'আলা সর্ববিষয়ে ক্ষমতাশীল। সূতরাং فَيُجَازِى كُلَّ أَحَدِبِمَا عَمِلَ. প্রত্যেককেই তিনি আমলের প্রতিদান দিবেন।

ে ১٦ ৮৬. আর যথন তোমাদেরকে কেউ সালাম দেয়। وَاذَا حُبِيْنِتُمْ بِتَحِيَّةٍ أَيْ قِبِيلَ لَكُمْ سَلَا যেমন- কেউ তোমাদেরকে বলল, সালামুন আলাইকুম, <u>তথন তোমরা</u> সালামকারীকে <u>তার</u> চেয়েও উত্তম কথায় জবাব দাও।

যেমন তোমরা তাকে বললে. ওয়া আলাইকুমুস সালাম ওয়া রাহমাতুল্লাহি ওয়া বারাকাতুহ। অথবা অনুরূপ কথাই বলে দাও। যেমন- তোমরা তাকে অনুরূপ কথাই বলে দিলে যা সে বলেছে। অর্থাৎ দুয়ের যে কোনো একটা বলা ওয়াজিব, তবে প্রথম্টা উত্তম। নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা <u>সর্ববিষয়ে হিসেব-নিকাশ গ্রহণকারী।</u> সুতরাং তিনি এরই ভিত্তিতে প্রতিদান দেবেন। আর সালামের জবাব দেওয়া এরই অংশবিশেষ। তবে কাফের, বেদআতী, ফাসেক, শৌচকার্যরত মুসলিম, বাথক্লমে প্রবেশিত ব্যক্তি এবং ভোজনরত ব্যক্তিকে হাদীস দ্বারা বিশেষিত করা হয়ছে। সুতরাং তাদের উপর সালামের জবাব দেওয়া ওয়াজিব হবে না। বরং শেষোক্ত ব্যক্তি ছাড়া বাকিদের উপর সালাম করা মাকর্রহ হবে। আর কাফেরের সালামের জবাবে 'ওয়া আলাইকা' বলা যাবে।

। ٨٧ هو. وَاللُّهُ لَيَجْمَعَنَّكُمْ مِنْ ٨٧ هَوَ وَاللُّهُ لَيَجْمَعَنَّكُمْ مِنْ <u>অবশ্যই তিনি তোমাদেরকে</u> কবর থেকে <u>সমবেত</u> করবেন কিয়ামতের দিন, এতে বিন্দুমাত্র সন্দেহ নেই। আল্লাহর চেয়ে কথাবার্তায় অধিক সত্যবাদী <u>আর কে হতে পারে?</u> কেউই নয়।

شُفَاعَةً سَيَنَةً مُخَالِفَةً لَهُ يُكُن لُهُ كِفُلُ تُصِينُهُ مِنَ الْوِزْرِ مِنْهَا بِسَبِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْ مُلْقِينًا مُقْتَدِرًّا

عَلَيْكُمْ فَكُيُّوا الْمَحَيِيِّ بِأَحْسَنِ مِنْهَا بِأَنْ تَقُولُوا لَهُ وَعَلَيكَ السَّلَامُ وَرَحْمَةً اللُّهِ وَبُركَاتُهُ أَوْ رُدُوهَا بِأَنْ تَقُولُوا كُمَا قَالَ آي الْوَاجِبُ احَدُهُ مَا وَأَلَاُّولُ أَفْضَلُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْ حَسِيبًا مُحَاسِبًا فَيُجَازِى عَلَيْهِ وَمِنْهُ رَدُ السَّلَامِ وَخَصَّتِ السُّنَّةُ الْكَافِرَ وَالْمُبْتَدِعَ وَالْفَاسِقَ الْمُسْلِمَ عَلَى قَاضِي الْحَاجَةِ وَمَنْ فِي الْحَمَّام وَالْأَكِلِ فَلاَ يَجِبُ الرَّدُ عَلَيْهِمْ بَلْ يَكُرُهُ فِي غَيْرِ الْأَخِيرِ وَيُقَالُ لِلْكَافِرِ وَعَلَيكَ.

قَبُوْرِكُمْ إِلَى فِيْ يَوْمِ الْقِيلَمَةِ لَا رَبُّ شَكَّ فِيْدِ. وَمَنَ أَىٰ لَا اَحَدُ اصَدَقُ مِنَ اللَّهِ حَديثًا قُولًا .

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

(الایة) नानाम ও ইসলাম : এ আয়াতে আল্লাহপাক সালাম ও তার وَاذَا حَبِيتُمْ بِتَحِيَّةٌ فَحَيْوا بِأَحْسَنِ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا (الایة) अध्यातित आपन वर्णना करतरहन ।

ضَبَانَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ अविक्र त्राच्या ও এর ঐতিহাসিক পটভূমি : تَحَبَّدُ - এর শাদ্দিক অর্থ কাউকে آنُعُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ किংবা اللّٰهُ بِلَكُ عَبْنَا किংবা اللّهُ بِلَكَ عَبْنَا किংবা اللهُ بِلَكَ عَبْنَا किংবা اللهُ بِلَكَ عَبْنَا किংবা اللهُ بِلَكُ عَبْنَا وَ किংবা اللهُ بِلَكُ عَبْنَاكُمُ وَ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّٰهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَاللهُ وَاللّٰهُ اللهُ اللهُ

ইবনে আরাবী আহকামূল কুরআন প্রস্থে বলেন, সালাম শব্দটি আল্লাহ তা'আলার উত্তম নামসমূহের অন্যতম। اَلْسُلَامُ عَلَيْكُمْ -এর অর্থ এই যে, اَلْلُهُ رُقِيْبٌ عَلَيْكُمْ অর্থাৎ, আল্লাহ তা'আলা তোমাদের সংরক্ষক।

জগতের অন্য যে কোনো সভ্য জাতি পরস্পরে সাক্ষাতকালে তারা যে ভালোবাসা ও সম্প্রীতি প্রকাশক বাক্য ব্যবহার করে থাকে, তাদের সেই সব বাক্যের তুলনায় ইসলামের সালামের বাক্য হাজারো গুণে উত্তম। কেননা তাদের সেই বাক্যে কেবল প্রীতি লেন-দেন হয়। আর ইসলামের সালাম ও এর জওয়াবে প্রীতি বিনিময়ের সাথে সাথে এর মাধ্যমে দোয়াও করা হয়।

ইরশাদ হয়েছে, الْوَرُوْمَ অর্থাৎ, সালামকারী সালামের মাধ্যমে যেরূপ শব্দ ব্যবহার করেছে তার চেয়ে উত্তমরূপে জ্বাব দাও। অর্থবা তার শব্দই পুনঃরায় বলে দাও। সুতরাং কেবল সালাম শব্দের জ্বাব দেওয়া ওয়াজিব হবে, আর তার উধ্বে রহমত ও বরকত শব্দ যোগ করে দেওয়াটা মোস্তাহাব হবে।

عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللّهِ وَيَرْكَاتُهُ وَمَعْفِرُكُ وَمَا عَالَى عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللّهِ وَيَرْكَاتُهُ وَمُعْفِرُكُ وَمَعْفِرَكُ وَمَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللّهِ وَيَرْكَاتُهُ وَمُعْفِرُكُ وَمَعْفِرُكُ وَمَعْفِرُكُ وَمَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللّهِ وَيَرْكَاتُهُ وَمُعْفِرُكُ وَرَحْمَةُ اللّهِ وَيَرْكَاتُهُ وَمُغْفِرُكُ وَمُعْفِرُكُ وَمُعْفِرِكُ وَمُعْفِرُكُ وَمُعْفِرُكُ وَمُعْفِرُكُ وَمُعْفِرُكُ وَمُعْفِرُكُ وَرَحْمَةُ اللّهُ وَيَرْكَاتُهُ وَمُغْفِرُكُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعَامِ وَاللّهُ وَيَعْفِرُكُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُكُ وَيْ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُكُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِرُ وَيْعُونُ وَيَعْفِلُكُمْ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِرُكُ وَيْعُونُ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِلُ وَاللّهُ وَيَعْفِرُ وَيَعْفِلُ وَاللّهُ وَا

মাসআলা : সালামের জওয়াব দেওয়া ফরজে কেফায়া। কোনো জামাতের যে কোনো একজনে জওয়াব দিয়ে দিলে যথেষ্ট হবে। ফতোয়ায়ে সিরাজিয়াতে অনুরূপ বলা হয়েছে।

হযরত আলী (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, কোনো একদল মানুষ অন্যদের কাছ দিয়ে অতিক্রম করে গেলে তাদের একজনের সালাম করে নেওয়াই যথেষ্ট। তেমনিভাবে বসে আছে এরকম একদল লোকদের মধ্য থেকে একজনে জবাব দিলেই সবার পক্ষ হতে যথেষ্ট হবে। তবে বসা লোকদের মধ্য থেকে যদি কাউকে বিশেষভাবে নাম ধরে আগত্তুক ব্যক্তি সালাম করে, তবে কেবল তার উপরই জবাব দেওয়া ওয়াজিব হবে। অন্য কোনো ব্যক্তি দিলে যথেষ্ট হবে না। তেমনিভাবে যদি কোনো নির্দিষ্ট জামাত লোকদেরকে সালাম করার পর বাইরের কোনো ব্যক্তি সালামের জবাব দিয়ে দেয় তবে যথেষ্ট হবে না। বিয়ানুল আহকাম]

মাসআলা: আগে সালাম করা সুনুত। আর তাই উস্তম। হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ হ্রশাদ করেছেন, তোমরা ঈমান না আনা পর্যন্ত জানাতে যেতে পারবে না। আর পরস্পরে মহব্বত না করা পর্যন্ত ঈমানদার হতে পারবে না। আমি কি তোমাদেরকে এমন কথা বলে দিব, যা দ্বারা তোমাদের পরস্পরে মহব্বত বৃদ্ধি পাবে। তা হচ্ছে পরস্পর সালামের প্রসার ঘটানো। [মুসলিম]

মাসআলা: আরোহী ব্যক্তি পদাতিক ব্যক্তিকে, পদব্রজে গমনকারী উপবিষ্ট ব্যক্তিকে এবং সংখ্যালঘিষ্ঠরা সংখ্যা গরিষ্ঠদেরকে সালাম করবে। আর বড় ছোটকে সালাম করবে।

তাফসারে জালালাইন আরাব–বাংলা ১ম খণ্ড–১০৮

মাসআলা : বালক এবং মহিলাদেরকেও সালাম করা যাবে। কেননা হযরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেছেন, রাসূলুল্লাহ মেয়েদের কাছ দিয়ে অতিক্রম করেছেন এবং তাদেরকে সালাম করেছেন। −[বুখারী, মুসলিম]

হযরত জারীর (রা.) -এর বর্ণনায় এসেছে যে, রাসূলুল্লাহ মহিলাদের নিকট দিয়ে অতিক্রম করা কালে তাদেরকে সালাম করেছেন। –[আহমদ]

ফতোয়ায়ে গারায়েব -এ রয়েছে, বেগানাহ যুবতী মহিলাকে এবং আমরদ [দাড়ি মোঁচ গজায়নি এমন বালক] কে সালাম করা মাকরহ। তারা যদি সালাম করে তবে জবাব দেওয়া ওয়াজিব নয়। হযরত কাজী ছানা উল্লাহ পানিপতী (র.) বলেন, আমি বলি, এ হুকুমটি হলো ফেতনার আশঙ্কার মুহূর্তে।

মাসআলা : পরিবারের লোক ও তার আপন গৃহে দাখিল হলে গৃহবাসীদেরকে সালাম করবে। হযরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেন যে, রাসূলুল্লাহ ত্রত্ত্রশাদ করেছেন, হে আমার প্রিয় বৎস! তুমি তোমার গৃহে প্রবেশ হলে গৃহবাসীদেরকে সালাম করবে। তা তোমার জন্য এবং তোমার ঘর ওয়ালাদের জন্য বরকতের কারণ হবে। —[তিরমিযী]

মাসআলা : কোনো ব্যক্তি যদি শূন্য গ্হে প্রবেশ করে তবে - اَلسَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَىٰ عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِيْنَ विल সালাম করবে। ফেরেশতাগণ এ সালামের জবাব দেবে। শিরআহ নামক গ্রন্থে এরপই বলা হয়েছে।

মাসআলা : কথা বলার পূর্বে সালাম করা সুন্নত। হযরত জাবের (রা.) -এর সূত্রে বর্ণিত এক মারফূ' হাদীসে এসেছে , اَلسَّلَامُ عَبْلَ ٱلْكَلامِ অর্থাৎ, কথা বলার পূর্বে সালাম করা বিধেয়। –[তিরমিযী]

মাসআলা : মুসলিম ভাইকে প্রতিবার সাক্ষাতে সালাম করা সুনুত। সালাম করার পর যদি বৃক্ষ বা দেয়াল আড়াল হয়ে দাঁড়ায়। অতঃপর আবার সাক্ষাৎ হয়, তাহলে নতুন করে আবার সালাম করতে হবে। আবূ দাউদে বর্ণিত হাদীসে এরূপই এসেছে।

মাসআলা : বিদায় নেওয়ার সময় সালাম করা সুনুত।

মাসআলা : যদি কোনো ব্যক্তি কারো পক্ষ হতে সালাম পৌছায় তবে সালাম প্রাপ্ত ব্যক্তি - وَعَلَيْكُ وَعَلَيْهِ السَّلَامُ করোব দিবে।

মাসআলা : অমুসলিমদেরকে আগে বেড়ে সালাম করা জায়েজ নয়। রাসূলুল্লাহ = ইরশাদ করেছেন, তোমরা ইহুদি ও খ্রিস্টানদেরকে অগ্রগামী হয়ে সালাম করবে না। রাস্তায় পাওয়া গেলে তাদেরকে সংকীর্ণ রাস্তায় চলতে বাধ্য করবে। অর্থাৎ তোমরা নিজেরা প্রশস্ত রাস্তায় চলবে]। –[মুসলিম]

কোনো দলের মধ্যে যদি মুসলমান, প্রতিমাপূজারী, মুশরিক এবং ইহুদি পাওয়া যায়, তবে তাদেরকে সালাম করা যাবে। কিন্তু সালাম করার মূহুর্তে মুসলমানকে সালাম করার নিয়ত রাখতে হবে। যাতে করে অমুসলিমকে আগে বেড়ে সালাম করা না হয়।

মাসআলা : জিম্মি কাফেরদের সালামের জবাব দেওয়াতে কোনো অসুবিধা নেই। তবে কেবলমাত্র وَعَلَيْكُم বলে জবাব দিবে। এর চেয়ে অধিক বলা যাবে না। কেননা বুখারী ও মুসলিমে হযরত আনাস (রা.) এর বর্ণিত হাদীসে এসেছে, রাস্লুল্লাহ করেশাদ করেছেন, তোমাদেরকে যখন আহলে কিতাবগণ সালাম করে, তখন তোমরা وَعَلَيْكُمْ বলো।

মাসআলা : নামাজ এবং খোতবার ভিতর সালামের জবাব দেওয়া জায়েজ নয়। দিলে নামাজ ফাসেদ হয়ে যাবে। উচ্চকণ্ঠে তেলাওয়াতে কুরআনের সময়, হাদীস বর্ণনা করার সময়, ইলমি আলোচনার সময় এবং আজান ও ইকামতের সময় সালামের জবাব দেওয়া ওয়াজিব নয়। কেবল জায়েজ।

মাসআলা : সালামের পূর্ণতা হচ্ছে মুসাফাহা ও মু'আনাকা। রাস্লুল্লাহ হ্রশাদ করেছেন, তোমাদের পরস্পরের সালামের পরিপূরক হচ্ছে মুসাফাহা। -[আহমদ, তিরমিযী]

শরহুস সুনাহ নামক গ্রন্থে হযরত জাফর ইবনে আবী তালিব (রা.)-এর বর্ণনায় এসেছে যে, তিনি বলেছেন, রাসূলুল্লাহ ==== আমার ইস্তেকবাল করেছেন এবং আমার সঙ্গে মু'আনাকা করেছেন। –[তাফসীরে মাজহারী খ. ৩, পৃ. ১৮২- ৮৭]

مَن أُحُدٍ إِخْتَكَفَ النَّاسُ مِنْ أُحُدٍ إِخْتَكَفَ النَّاسُ مِنْ أُحُدٍ إِخْتَكَفَ النَّاسُ مِنْ أُحُدٍ إِخْتَكَفَ النَّاسُ فِيْهُمْ فَقَالَ فَرِيْقُ أَقْتُلْهُمْ وَقَالَ فَرِيْقُ لَا فَنَزَلَ فَمَالَكُمْ أَيْ مَا شَأْنَكُمْ صِرْتُمْ فِي الْمَنْفِقِيْنَ فِئَتَيْنِ فِرْقَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكُسُهُمْ رَدُّهُمْ بِمَا كُسَبُوا مِنَ الْكُفْرِ وَالْمَعَاصِي أَتُرِيْدُونَ أَنْ تَهَدُوْا مَنْ أَضَلَّ اللُّهُ أَيْ تَعْدُوهُمْ مِنْ جُمْلَةِ الْمُهْتَدِيْنَ وَالْإِسْتِيفْهَامُ فِي الْمَوْضَعَيْنِ لِلْإِنْكَارِ وَمَنْ يُتُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنَّ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا طُريْقًا إلى الهدى ـ

ে ১৯৭ ৮৯. তারা চায় যে, তোমরাও কাফির হয়ে যাও যেরূপ. وُدُواْ تَـمَنَّوْا لَوْ تَـكْفُرُوْنَ كَـمَا كَفُرُواْ فَتَكُونُونَ أَنْتُمْ وَهُمْ سَوَاءٌ فِي الْكُفْر فَلَا تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أُولِيَا ۚ تُوَالَوْنَهُمْ وَإِنْ أَظْهُرُوا الْإِيْمَانَ . حَتُّنِي يُهَاجِرُوْا في سَبيْل اللَّه هِنجَرةً صَحِيْر تُحَقِّقُ إِيْمَانَهُمْ فَإِنْ تَولُوا واقامُوا عَلَىٰ مَا هُمْ عَلَيْهِ فَخَذُوهُمْ بِالأَسْرِ لُوْهُمُ حَيْثُ وَجَدْتُكُمُوهُمْ وَلاَ خِذُوا مِنْهُمْ وَلِيتًا تُوَالُوْنَهُ وَلا نَصِيرًا تَنْتَصُرُونَ بِهِ عَلَى عُدُوكُمْ .

আসল, তখন তাদের সম্পর্কে লোকেরা [সাহাবা] মতবিরোধ করে নিল। একদল বলল, তাদেরকে হত্যা করে ফেল, আর অন্যদল বলল, তাদেরকে হত্যা করো না। ফলে সামনের আয়াতটি নাজিল হলো। তোমাদের কি হলো অর্থাৎ তোমাদের অবস্থা কি হলো যে, তোমরা মুনাফিকদের ব্যাপারে দু-দলে বিভক্ত হয়ে গেলে? অথচ আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে ফিরিয়ে দিয়েছেন, তাদের কৃত কুফর ও নাফরমানির দরুন। তোমরা কি তাদেরকে পথ প্রদর্শন করতে চাও, যাদেরকে আল্লাহ তা'আলা পথভ্ৰষ্ট করেছেন? অর্থাৎ অথচ তোমরা তাদেরকে হেদায়েতপ্রাপ্তদের অন্তর্ভুক্ত মনে কর। ইস্তেফহাম উভয়স্থানেই অস্বীকৃতি জ্ঞাপনের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। আল্লাহ যাকে পথভ্রষ্ট করেন তুমি তার জন্য হেদায়েতের কোনো রাস্তা পাবে না।

তারা কাফের হয়েছে। যাতে তোমরা ও তারা কুফরিতে সমান হয়ে যাও। অতএব তাদের মধ্য থেকে কাউকে বন্ধুব্ধপে গ্রহণ করো না। অর্থাৎ তাদেরকে বন্ধু বানিয়ো না যদিও তারা [মুখে] ঈমান প্রকাশ করে যে পর্যন্ত না তারা আল্লাহর পথে বিশুদ্ধ রূপে হিজরত করে যা তাদের ঈমানকে প্রমাণিত করবে। অতঃপর যদি তারা বিমুখ হয় এবং বর্তমান নেফাকের অবস্থাতেই অটল থাকে তাহলে তাদেরকে বন্দী করে পাকড়াও কর এবং যেখানে পাও হত্যা কর। আর তাদের মধ্য থেকে কাউকে তোমরা বন্ধুরূপে গ্রহণ করো না যাতে তার সাথে তোমরা বন্ধুত্ব করতে লাগো এবং সাহায্যকারীও বানিও না যা দারা তোমাদের শক্রদের মোকাবেলায় সাহায্য গ্রহণ করবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

উহ্য ফে'লের সাথে মুতা'আল্লিক صِرْكَتْم . فِي الْمُنَافِقِيْنَ ববর الكُمُّ بِعِرَالهُ فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقُ হয়েছে। আর نَعْتَبُن সেই উহ্য ফে'লে নাকিসের খবর। رَكْسُ ও اَرْكُسُ উভয়টারই অর্থ হলো এক অবস্থা থেকে অন্য অবস্থার দিকে র্ফিরিয়ে দিল। أرتكاسُ অর্থ ফিরে যাওয়া।

كَ. قَوْلَهُ كَـمَا । ফেউলের মাফউল হয়েছে ودوا মাসদার হয়ে ودوا তাবীলের মাধ্যমে মাসদার হয়ে وَدُواْ لَوْ تَـكُفُرُونَ الْحِ كَفُرُواْ كَكُفْرِهِمْ अर्था९ اللهِ अमात्त्रत সিফত হয়েছে مَا अकि مَا अकि كَفُرُواْ كَكُفْرِهِمْ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাগনের জন্যে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে এই মুনাফিকদের ব্যাপারে মতবিরোধ হওয়াটা উচিত নয়। কেননা তাদের কৃতকর্মের দ্বারা তাদের নেফাক প্রকাশিত হয়ে গেছে। ফলে তারা প্রকাশ্য কাফের হয়ে গেছে। তারা ছিল এ সব মুনাফিক যারা ওহুদ যুদ্ধে মদিনা হতে কিছু দ্রে গিয়ে রাস্তা থেকেই ফেরত এসে গিয়েছিল। আর এজন্য এই বাহানা করেছিল যে, পরামর্শের মধ্যে আমাদের কথা তো মেনে নেওয়া হয়নি। তাই আমরা যাবো কেন? বিখারী ও মুসলিম এবং জামালাইন

শানে নুযুষ: আলোচ্য আয়াতের শানে নুযূলের ব্যাপারে তাফসীরবিদ আলেমগণের বিভিন্ন রকম মতামত রয়েছে। নিম্নে তা প্রদত্ত হলো।

- ১. আলোচ্য আয়াতটি ঐসব লোকদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। যারা মদিনায় হুজুরে পাক

  এসেছিল। অতঃপর কিছুদিন অবস্থান করে তারা বলল, ইয়া রাসূলাল্লাহ

  আমেরি । স্তরাং আমাদেরকে অনুমতি প্রদান করুন। হুজুর

  তাদেরকে অনুমতি প্রদান করলেন। অতঃপর তারা মদিনা থেকে বের হয়ে ফানের হয়ে চলতে চলতে মুশরিকদের সাথে [মক্কাতে] গিয়ে মিলিত হয়ে গেল। তাদের সম্পর্কে মুমিনদের দুরকম মত হয়ে গেল। একদল বলল, তারা মুমিন নয়। কেননা তারা আমাদের নয়য় মুমিন হলে আমাদের সঙ্গে থাকতো এবং আমরা যেরূপ কাফিরদের যন্ত্রণায় সবর ও ধৈর্যধারণ করছি তারাও করতো। আর দ্বিতীয় দল বলল, তারা মুসলমান। তাদের ব্যাপারটা সুস্পষ্ট হয়ে যাওয়ার আগ পর্যন্ত তাদেরকে কাফির বলাটা আমাদের জন্য ঠিক হবে না। এর প্রেক্ষিতে আল্লাহ পাক আয়াতটি নাজিল করে তাদের নেফাক ও কুফরের অবস্থা বর্ণনা করে দিলেন।
- ২. আয়াতটি তাদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে যারা মক্কায় নিজেদেরকে মুসলমান বলে প্রকাশ করেছিল। অথচ তারা গোপনে মুসলমানদের বিরুদ্ধে কাফিরদের সহায়তা করতো। তাদের সম্বন্ধে মুসলমানদের মধ্যে মতবিরোধ হয়ে গেল। একদল বলে তারা মুসলমান আর অপর দল বলে তারা কাফের মুনাফিক। ফলে তাদের এ বিরোধ মীমাংসার উদ্দেশ্যে আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে। এটা হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) ও কাতাদা (রা.) -এর উক্তি।
- ৩. আয়াতটি মুনাফিক নেতা আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই ইবনে সুলূল ও তার সাথীত্রয়ের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। যারা ওহুদ য়ৢদ্ধের দিন একথা বলে রাস্তা থেকে ফেরত এসে গিয়েছিল যে, আমরা তো একে য়ৢদ্ধই মনে করি না, বরং আত্মঘাতী কাজ মনে করি। যদি একে য়ৢদ্ধ মনে করতাম, তবে অবশ্যই আমরা তোমাদের অনুকরণ করতাম। তাদের সম্পর্কে সাহাবাদের দু দল হয়ে গেল। একদল বলেন, তারা কাফের হয়ে গেছে। আর অন্যদল বলেন, তারা কাফের হয়নি। ফলে তাদের এ মতবিরোধের নিরসন কয়ে আয়াতটি নাজিল হয়েছে। আল্লামা সয়য়ৢতী (য়.) -এ শানে য়য়য়ৢঢ়টির প্রতিই ইঙ্গিত করেছেন। এটা হছে যায়েদ ইবনে সাবেত (য়া.)-এর উজি। তবে এ উজির প্রতি অনেকের মন্তব্য রয়েছে। কেননা আয়াতের বর্ণনা ধারা অনুযায়ী বৢঝা যাছে, তারা ছিল মক্কাবাসী। কেননা তাতে ইরশাদ হয়েছে—

فَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أُولِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيْهِلِ اللَّهِ.

- 8. আয়াতটি নাজিল হয়েছে ঐ সব লোকদের সম্পর্কে, যারা পথভ্রষ্ঠ হয়ে গিয়েছিল এবং মুসলমানদের সম্পদ লুষ্ঠন করে ইয়ামামার দিকে পলায়ন করেছিল। অতঃপর তাদের সম্পর্কে মুসলমানদের মধ্যে মতবিরোধ দেখা দিলে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়। এটা হচ্ছে ইকরামার উক্তি।
- ৫. তারা হলো উরাইনা ওয়ালা, য়ারা মুসলমানদের উট ডাকাতি করে নিয়ে গিয়েছিল, এবং উটের রাখাল হজুর পাক == -এর
  আজাদকৃত গোলাম ইয়াসারকে হত্যা করেছিল।

৬. ইবনে যায়েদ বলেন, ইফকের ঘটনার সাথে জড়িত মুনাফিকদের সম্পর্কে আয়াতটি নাজিল হয়েছে।

गुनारप्त एत्र पाय पाय है। الله الكه الكه الكه الكه الكه الكه الإسمادة (अरक) يَصِلُونَ إلى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِنْيَنَاقُ

إِلَّا الَّذِيْنَ يَصِلُونَ يَلْجَأُونَ إِلَى قَوْمِ بُنينَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِنْيَثَاثَى عَهْدُ بِالْاَمَانِ لَهُمْ وَلِمَنْ وَصَلَ إِلَيْهِمْ كُمَا عَاهَدَ النَّبِيُّ عَلِيَّ عَلَيْكُ هِلَالَ ابْنَ عَوَيْمَر الْأَسْلَمِيُّ أَوْ الَّذِيْنَ جَاءُوكُمْ وَقَدْ حَصِرَتْ ضَاقَتْ صُدُوْرُهُمْ عَنْ اَنْ يَقَاتِلُوْكُمْ مَعَ قَوْمِهِمْ أَوْ يُعَالِلُوا قَنُومَهُمْ مَعَكُمْ أَيْ مُمْسكيْن عَنْ قَتَالِكُمْ وَقِتَالِهُمْ فَلاَ تَتَعَرَّضُوا الكَيْهِمْ بِالْخَذِ وَلَا قَتْلِ وَهٰذَا وَمَا بَعْدَهُ مَنْسُوحُ بِأَيْةِ السَّيْفِ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ تَسْلَيْظُهُمْ عَلَيْكُمُ لَسَلَّطَهُم عَلَيْكُم بِانَ يُتَقَوَى قُلُوْبَهُمْ فَلَقْتَلُوكُمْ وَلَٰكِنَّهُ لَمْ يَشَاهُ فَالَقْي فِيْ قُلُوْبِهِمُ الرُّعُبَ فَإِنِ اعْتَزَلُوْكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَالْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ الصُّلْعَ أَيْ إِنْقَادُوا فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيْلًا طَرِيْقًا بِالْأَخْذِ أُو الْقَتْلِ.

৯০. কিন্তু তাদেরকে হত্যা করো না যারা এমন সম্প্রদায়ের সাথে মিলিত হয় যে<u>, তোমাদের মধ্যে</u> এবং তাদের মধ্যে শান্তি চুক্তি রয়েছে তাদের জন্য এবং ওদের জন্য যাদের সাথে তারা মিলিত হয়েছে। যেরূপ নবী করীম ক্রিক্র হেলাল ইবনে উআইমীর আসলামীর সাথে শান্তি চুক্তি করেছিলেন। অথবা যারা তোমাদের নিকট এমন অবস্থায় আসে ষে, তাদের অন্তর স্বজাতির পক্ষ হয়ে <u>তোমাদের বিরুদ্ধে অথবা</u> তোমাদের পক্ষ হয়ে স্বজাতির বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতে অনিচ্ছুক। অর্থাৎ যারা তোমাদের বিরুদ্ধে এবং স্বজাতিদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করা থেকে বিরত, সুতরাং তাদেরকে পাকড়াও ও হত্যা করার পিছনে পড়ো না। এ হুকুমটি এবং এর পরবর্তী হকুমটি জিহাদের আয়াত দারা রহিত হয়ে গেছে। আর যদি আল্লাহ ইচ্ছা করতেন তা**দেরকে তোমাদে**র উপর প্রবল করে দেওয়ার তবে অবশ্যই তোমাদের উপর তাদেরকে প্রবল করে দিতে পারতেন তাদের অন্তরকে শক্তিশালী করে দিয়ে। ফলে তারা অবশ্যই তোমাদের সাথে যুদ্ধ করত। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা এর ইচ্ছা করেননি। যার দরুন তিনি তাদের অন্তরে ভীতি ঢেলে দিয়েছেন। অতঃপর যদি তারা তোমাদের নিকট থেকে পৃথক থাকে, তোমাদের সাথে যুদ্ধ না করে এবং তোমাদের সাথে সন্ধি করে অর্থাৎ তারা যদি তোমাদের অনুগত হয়ে যায় তবে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের জন্য তাদের বিরুদ্ধে পাকডাও ও হত্যার কোনো পথ দেননি।

سَتَجِدُون اخرِيْنَ يُرِيْدُونَ أَنْ يُأْمِنُوكُ بِبِاظْهَارِ الْإِيْمَانِ عِنْدَكُمْ وَيَثْأَمَنُوا قَوْمَهُمْ بِالْكُفْرِ إِذَا رَجَعُوا اِلْيَهِمْ وَهُمْ أَسَدٌ وَغَطْفَانُ كُلَّمَا رُدُّواْ اللَّى الْفِتْنَةِ دَعُوا إلى الشِّركِ أَرْكِسُوا فِيهَا وَقَعُوا أَشَدُ وُقُوعٍ فَاإِنْ لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ بِتَرْكِ قِتَالِكُمْ وَلَمْ يُلْقُوْآَ الَيْكُمُ السَّلَمَ وَلَمْ كَفُّوا ٱيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ فَخُذُوهُمْ ب وَجَدْتُ مُوهُمْ وَأُولَنَّكُ عَلَيْهِمْ سُلُطنًا مُّبِينًا بُرْهَانًا بَيِّنً ظَاهِرًا عَلَى قَتْلِهِمْ وَسَبْيهُم لِغَدْرِهِمْ.

৯১. তোমরা অচিরেই এমন কিছু লোকু পাবে, যারা তোমাদের কাছে ঈমান প্রকাশ করে তোমাদের <u>নিকটও এবং স্বজাতিদের নিকট নিয়ে\_গেলে</u> তাদের কাছেও কৃফর প্রকাশ করে নির্বিঘ্ন থাকতে চায়। আর তারা হলো আসাদ ও গাতফান গোত্রদ্বয়। <u>যখনই তাদেরকে ফেতনার দিকে</u> <u>ফেরত আনা হয়</u> তথা শিরকের দিকে আহ্বান করা হয় <u>তখন তারা</u> দৃঢ়তার সাথে <u>তাতে নিপতিত</u> হয়। অতএব, তারা যদি তোমাদের থেকে যুদ্ধ বর্জনের মাধ্যমে নিবৃত্ত না থাকে তোমাদের সাথে সন্ধি না রাখে এবং স্বীয় হস্তসমূহ তোমাদের থেকে বিরত না রাখে, তবে তোমরা তাদেরকে কয়েদ করে পাকড়াও কর এবং যেখানেই পাও <u>হত্যা কর। তারা ঐসব লোক যাদের বিরুদ্ধে</u> আমি তোমাদের জন্য প্রকাশ্য প্রমাণ দান করেছি তথা তাদেরই গাদারীর কারণে তাদের হত্যার ও বন্দী করার উপর প্রকাশ্য প্রমাণ দান করেছি।

# তাহকীক ও তারকীব

পূর্ণ জুমলায়ে بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيْنَاقً । থকে فَأَقْتُلْهُمْ ইন্তেসনা হয়েছে إِلَّا الَّذَيْنَ - قَوْلُهُ الَّا الَّذَيْنَ يَصِلُونَ الخ খবরিয়াটি مُصَرَّت - صَدُورُهُمْ এর সিফত হয়েছে أَوْ جَا يُصِلُونَ আতফ হয়েছে تَوْمَ এর উপর صَرَتْ - صَدُورُهُمْ সহিত ا حَالُ হয়েছে । جَا مُوكُمْ - এর ফায়েলের যমীর হতে ।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের শানে নুযুল : হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, سَتَجِدُوْنَ اْخَرِيْنَ الخ আয়াতটি আসাদ ও গাতফান গোত্রছয় সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। তারা যখন মদিনায় আসতো, তখন নিজেদেরকে মুসলমান বলে প্রকাশ করতো এতে করে মুসলমানদের পক্ষ থেকে তাদের কোনো ক্ষতি পৌছৈত না। আর তাঁরা যখন নিজেদের গোত্রের কাছে যেত তখন নিজেদেরকে কাফির বলে প্রকাশ করতো এবং তাদের ন্যায় কথা বলতো। যাতে তাদের থেকেও নিরাপদ থাকতে পারে। আর তাদের সম্প্রদায়ের কোনো লোক যখন তাদেরকে জিজ্ঞেস করতো যে, তোমরা কার উপর ঈমান এনেছ? তখন তারা বলতো, আমরা বানর ও বিচ্ছুর উপর ঈমান এনেছি।

আলোচ্য আয়াতটি তাদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে এবং এতে তাদের হুকুম বর্ণিত হয়েছে। –িমাআরিফে ইদিসিয়া খ. ২, পৃ. ২৭৬ - ৭৭

مَا يَنْبَغِيْ لَهُ أَنْ يَصْدَرُ مِنْهُ قَتْلُ لَهُ إِلَّا خَطَأً مُخْطِئًا فِيْ قَتْلِهِ مِنْ غَيْرِ قَصْدٍ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً بِاَنْ قَصَدَ رَمْيَ غَيْرِه كَصَيْدِ أُوْ شَجَرةٍ فَاصَابَهُ أَوْ ضَربَهُ بِمَا لَا يُقْتَلُ غَالِبًا فَتَحْرِيْرُ عِتْكُ رَقَبَةٍ نَسَمَةٍ مُؤْمِنَةٍ عَلَيْهِ وَدِيَّةٌ مُنْسَلَّمَةً مُنؤدّاةً إلنَّى أهْلِهِ أَيْ وَرَثَةٍ الْمَقْتُولِ إِلَّا آَنَ يَتَّصَّدُّونُوا يَتَصَدَّقُوا عَلَيْه بِهَا بِأَنْ يَغَفُو عَنْهَا وَبَيَّنَتِ السُّنَّةُ ٱنَّهَا مِائَةً - مِنَ الْإبل عِشُرُونَ بنُكَ مَخَاضٍ وكَذَا بَنَاتُ لَبُونِ وَبَنُوْ لَبُوْنِ وَحِقَاقٌ وَجِذَاعُ وَإِنَّهَا عَلَى عَاقِلَةٍ الْبِقَاتِيلِ وَهُمْ عَصَبِهُ الْآصِيلِ وَالْفَسْرِعِ مُوزَّعَةً عَلَيْهِم عَلَيْ ثَلْثِ سِنيْنَ عَلَى الْغَنِتي مِنْهُمْ نِصْفُ دِينَارٍ وَالْمُتَوسِّطُ رُبُعُ كُلُّ سَنَةٍ فَإِنْ لَمْ يَفَوْا فَمِنْ بَيْتِ الْمَالِ فَإِنْ تَعَذَّرَ فَعَلَى الْجَانِي فَإِنَّ كَانَ الْمَقْتُولَ مِنْ قَوْمِ عَدُوٍّ حَرْبِ لَكُمَّ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ عَلَىٰ قَاتِلِهِ كَفَّارَةً وَلاَدِيَّةً تُسَلَّمُ إِلَى اَهْلِهِ لِحَرابتهم .

নয় ভুলবশত ব্যতীত অর্থাৎ অনিচ্ছাবশত, ভুল করা ছাড়া তার [একজন মুমিনের] দ্বারা অন্য এক মুমিনের হত্যা সংঘটিত হওয়া উচিত নয়। কেউ কোনো মু'মিনকে ভূলবশত হত্যা করলে যেমন. শিকার বা কোনো বৃক্ষ ইত্যাদি করে একজন তীর ছুড়েছিল কিন্তু কারও গায়ে লেগে সে মারা গেল অথবা এমন এক অস্ত্র দ্বারা তাকে আঘাত করেছিল যদ্ধারা সাধারণত মানুষ হত্যা করা যায় না। তবে এক মু'মিন গর্দান অর্থাৎ মু'মিন দাস মুক্ত করা স্বাধীন করা এবং তার পরিজনবর্গকে অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির উত্তরাধিকারীগণকে দিয়ত-রক্তপণ অর্পণ করা পরিশোধ করা তার উপর বিধেয় যদি না তারা সদকা করে অর্থাৎ উত্তরাধিকারীগণ তা ক্ষমা করতঃ তার উপর সদকা করে দেয়।

সুনাতে দিয়ত বা রক্তপণের বিবরণে উল্লেখ হয়েছে যে, তার পরিমাণ হলো একশ উট। তন্যধ্যে বিশটি বিনতে মাখাজ [দিতীয় বৎসরে পদার্পণকারী স্ত্রী উট] এবং তত পরিমাণ বিনত লাবুন [তৃতীয় বৎসরে পদার্পণকারী স্ত্রী উট] বানূ লাবূন [অর্থাৎ তৃতীয় বৎসরে পদার্পণকারী পুরুষ উট], হিকাক [অর্থাৎ চতুর্থ বৎসরে পদার্পণকারী উট] জিযা' [অর্থাৎ পঞ্চম বৎসরে পদার্পণকারী উটা হতে হবে।

উক্ত রক্তপণ ধার্য হবে হত্যাকারীর আকিলাগণের উপর। তারা হলো হত্যাকারীর ঊর্ধ্বতন ও অধ্বঃস্তন আসাবাগণ। নিম্নবর্ণিত হারে তা তিন বৎসর মেয়াদে তাদের মধ্যে বন্টন করে দেওয়া হবে। প্রতি বৎসর ধনীদের উপর অর্ধ্ব দিনার [স্বর্ণমুদ্রা] এবং মধ্যবিত্তদের উপর এক চতুর্থাংশ দিনার হারে তা ধার্য হবে। আসাবাগণ যদি তা পরিশোধ করতে অক্ষম হয় তবে রাষ্ট্রীয় কোষাগার হতে তা আদায় করা হবে। তাও যদি সম্ভব না হয় তবে খোদ অপরাধীর দায়িতে তা বর্তাবে ৷

যদি সে অর্থাৎ নিহত ব্যক্তি তোমদের শক্র পক্ষের অর্থাৎ আহলে হারব বা তোমাদের সাথে যুদ্ধরত সম্প্রদায়ের লোক হয় এবং মু'মিন হয় তবে কাফ্ফারা হিসাবে এক মু'মিন দাস মুক্ত করা হত্যাকারীর উপর বিধেয়।

#### Fixed & Re-Uploaded By www.e-ilm.weebly.com

৮৬৪

وَإِنْ كَانَ الْمَقْتُولُ مِنْ قَوْمٍ بُرَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيْتَاقُ عَهْدُ كَاهْلِ الذِمَّةِ فَدِيَةً لَهُ مُسَلِّمَةً إِلَى اَهْلِهِ وَهِي ثُلُثُ دِيَّةِ الْمُؤْمِنِ الْ كَانَ يَهُوْدِيًّا اَوْ نَصْرَانِيًّا وَثُلُثًا عُشْرَهَا اللَّ كَانَ مَجُوْسِبًّا وَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً إِلَّ كَانَ مَجُوسِبًّا وَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً بِانَ عَلَى قَاتِلِهِ فَمَنْ لَمْ يَجِيْدِ الرَّقَبَة بِانَ عَلَى قَاتِلِهِ فَمَنْ لَمْ يَجِيْدِ الرَّقَبَة بِانَ فَعَلَى قَاتِلِهِ فَمَنْ لَمْ يَجِيْدِ الرَّقَبَة بِانَ فَعَلَى قَاتِلِهِ فَمَنْ لَمْ يَجِيْدِ الرَّقَبَة بِاللَّا فَقَدَهَا وَمَا يَحْصُلُها بِهِ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ عَلَيْهِ كَفَّارَةٌ وَلَمْ يَذَكُر تَعَالَى النَّاقِها وَمَا يَحْصُلُها إِنه فَصِيامُ شَهْرَيْنِ اللّهِ الْاَنْتِقَالَ اللّهَ الْمُقَدِّرَ وَكَانَ اللّهُ الشَّافِعِيُّ فِي اَصَحِ قَوْلَيْهِ تَوْبَةً مِنَ اللّهِ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهَ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْهِ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْهَا بِعَلْقِهِ مَكِيْمًا فِيمًا دُبُرَهُ لَهُمْ لَهُ مَا يَعْلِهِ مَكِيْمًا فِيمًا دُبُرَهُ لَهُمْ لَهُ مَا يَعْفِيهِ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْمَا بِعَلْقِهِ مَكِيْمًا فِيمًا دُبُرَهُ لَهُمْ لَهُ مَا يَعْلَيْهَا بِعَلَيْهَا بِعَلْقِهِ مَكِيْمًا فِيمًا دُبُرَهُ لَهُمْ لَا يُعْلِمُ الْمُعَلِّهِ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْمًا بِعَلْقِهِ مَكِيْمًا فِيمًا دُبُومُ لَهُمْ لَا مُنْ اللّهُ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ الْمُقَدِّرُ وَكَانَ اللّهُ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْتَى الْمُعْتَلِهُ الْمُقَدِّرِ وَكَانَ اللّهُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعِلَةِ الْمُعْتِعِلَةِ الْمُعْتِهُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَرِ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَلِهُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَلِهُ الْمُعُلِمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعُلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمِ الْمُعْتِمُ الْمُعْتَالَ

যেহেতু শক্রদেশের বাসিন্দা সেহেতু তার পরিজনবর্গকে রক্তপণ অর্পণ করা হবে না। <u>আর যদি সে</u> অর্থাৎ নিহত ব্যক্তি এমন এক সম্প্রদায়ভুক্ত হয় যার সাথে তোমরা অঙ্গীকারবদ্ধ চুক্তিবদ্ধ, যেমন জিমিগণ তবে সে রক্তপণের অধিকারী হবে যা তার পরিজনবর্গকে অর্পণ করা হবে এবং একজন মু'মিন দাস মুক্ত করা এ হত্যাকারীর উপর জরুরি হবে।

[যদি সে] অর্থাৎ জিমি ইহুদি বা খ্রিন্টান হয় তবে তার রক্তপণের পরিমাণ হলো একজন মু'মিনের রক্তপণের একতৃতীয়াংশ। আর যে সে যদি অগ্নিপূজারীয় তবে তার রক্তপণের পরিমাণ হলো, একজন মু'মিনের রক্তপণের এক দশমাংশের দুই তৃতীয়াংশ। যে ব্যক্তি মুক্ত করার দাস না পায় অর্থাৎ তা পাওয়া যায় না বা তার মূল্য তার নেই তবে কাফ্ফারা হিসাবে একাধিক্রমে দুই মাস সিয়াম পালন করা তার উপর বিধেয়।

যিহার এর কাফ্ফারার ন্যায় আল্লাহ তা'আলা এখানে সিয়াম পালন সম্ভব না হলে দরিদ্রদেরকে আহার প্রদানের বিধান উল্লেখ করেনি। এটাই ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অধিকতর নির্ভরযোগ্য অভিমত। এটা আল্লাহর তরফ হতে তওবার বিধান এবং আল্লাহ তার সৃষ্টি সম্পর্কে <u>অবহিত</u> এবং তাদের জন্য ব্যবস্থা প্রদানে প্রজ্ঞাময়।

مَصْدُر এটা এখানে উহ্য একটি ক্রিয়ার মাধ্যমে مَصْدُر বা সমধাতুজ কর্ম হিসাবে مَنْصُوبُ ফাতাহযুক্ত) হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

َ نَسَمَاتُ ব.ব نَسَمَاتُ ব.ক نَسَمَاتُ ব.ক লোক, প্রাণী, শ্বাস, বাতাস। اَسِّمُ فَاعِلْ : وَاحِدٌ مُوَنَّثُ مُوَزِّعَةٌ : مُوَزِيَّعَةً : مُوَزِّعَةٌ : مُوَزِّعَةٌ : مُوَزِّعَةٌ : مُؤَزِّعَةً विভরণ করা। وَيَةٌ : دِيَّةٌ : دِيَّةً : دِ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্ব থেকে হত্যা ও যুদ্ধের আলোচনা চলে এসেছে। এখানেও সে আলোচনা করা হয়েছে।

শানে নুযুল: আবদ ইবনে হামীদ এবং ইবনে জারীর প্রমুখ হযরত মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণনা করেন যে, আইয়্যাশ ইবনে আবী রাবীআ একজন মু'মিনকে না জেনে হত্যা করে ফেলেছিলেন। যার প্রসঙ্গে উক্ত আয়াত অবতীর্ণ হয়।

ঘটনার বিবরণ: রাস্ল ক্রি এখনও হিজরত করেননি। আইয়্যাশ ইবনে রাবীআ নামে এক ব্যক্তি মুসলমান হন কুরাইশদের নির্যাতন ও নিপীড়নের ভয়ে তিনি ইসলাম গ্রহণের ঘোষণা দিতে পারেননি। এমনকি তার পরিবারের কাউকেও তিনি তা জানাননি। সে সময় মদিনা মুসলমানদের জন্য আশ্রয় কেন্দ্রে পরিণত হয়েছে। একজন দু'জন করে বিপদগ্রশ্ব মুসলমানগণ মক্কা ছেড়ে মদিনার পথে পাড়ি জামাছেন। তাদের মতো আইয়্যাশ ইবনে রাবীআ ও মদিনায় চলে গেছেন। আইয়য়শ ইবনে রাবীআ এবং আবু জেহেল পরস্পরে সৎ ভাই ছিল। উভয়ের মা এক বাপ ভিন্ন। তিনি মদিনায় চলে যাওয়ায় তার মা খুব পেরেশান হলেন। মায়ের পেরেশানী ও অস্থিরতার কারণে আবু জেহেলও পেরেশান হলো। ফলে আবু জেহেল তার অপর ভাই হারেস এবং আরেকজন ব্যক্তি হারেস ইবনে জায়েদ ইবনে আবি উনায়সাকে নিয়ে মদিনায় পৌছল। তার

আইয়্যাশকে কেঁদে কেঁদে তার মায়ের অবস্থা শুনাল এবং পূর্ণ আশ্বাস দিল যে, তুমি শুধু তোমার মায়ের সাথে সাক্ষাত করার জন্য মক্কায় চলো। আমরা তোমার কোনো ক্ষতি করব না। হযরত আইয়্যাশ স্বীয় মায়ের অস্থিরতা এবং ভ্রাতাবুন্দের প্রতিশ্রুতির উপর ভরসা করে নিজেকে তাদের হাতে সোপর্দ করলেন এবং তাদের সাথে মক্কা যাওয়ার জন্য রওনা হলেন। মদিনা থেকে দুই মঞ্জিল পথ অতিক্রম করার তারা তার সাথে গাদ্দারী করল। যা কিছু ঘটার আশঙ্কা ছিল তা সবই ঘটল। প্রথমে তার হাত পা বাঁধল। তার পর তিন কাফের মিলে অত্যন্ত নির্মমভাবে এ পরিমাণ বেত্রাঘাত করল যে, তার শরীর ঝাজরা হয়ে যায়। তারপর তাকে তপ্ত রোদে ফেলে রাখে এবং বলে যতক্ষণ না ইসলাম ধর্ম বর্জন করবে ততক্ষণ পর্যন্ত রোদের তাপে জুলতে থাকবে।

রক্তে রঞ্জিত শরীর। হাত পা বাঁধা। সফরের ক্লান্তি। মায়ের কষ্টের অনুভূতি। ভাইদের পৈশাচিক নির্মমতা। মক্কার তপ্ত কংকরময় ভূমিতে পুড়ে যাওয়া আইয়্যাশ অবশেষে অপারগ হয়ে কুলাতে না পেরে মুখ থেকে সে অবাঞ্ছিত বাক্য বের করলেন, যা বলার জন্য তার দিল আদৌ প্রস্তুত ছিল না। নির্যাতন থেকে মুক্তির আশায় তাকে সে বাক্যটি উচ্চারণ করতে হয়েছে। তার এ অসহায়ত্ত্বের উপর নিন্দা করে আবু জেহেলের সাথে আসা হারেস ইবনে জায়েদ একটি সাংঘাতিক উক্তি করে যে, হে আইয়্যাশ তোমার ধর্ম কি কেবল এইটুকু? এতই হালকা? যেন মরার উপর খাড়ার ঘা। আইয়্যাশ রাগে ক্ষোভে বেসামাল হয়ে গলেন। কসম খেয়ে বললেন, যখনই সুযোগ হবে তোমাকে হত্যা করে ছাড়ব।

তারপর কোনো মতে হযরত আইয়্যাশ মদিনায় পৌছে যান। তার কিছুদিনের মধ্যেই সেই ব্যাঙ্গকারী হারেস ইবনে যায়েদও মক্কা থেকে মদিনায় এসে ইসলাম গ্রহণ করে ফেলে। ঐ দিকে হ্যরত আইয়্যাশ হারেসের মুসলমান হওয়ার সংবাদ জানতেন না। একদিন ঘটনাচক্রে কোবার পাশে উভয়ের সাক্ষাত ঘটল। হারেসের নির্দয় আচরণের যাবতীয় ব্যাপার তার মনে জাগল। ভাবলেন হয়তো এবারও সে অন্য কাউকে নির্যাতন করার কুমতলবে এসেছে। তাই তিনি তলোয়ার মেরে তার গর্দার উড়িয়ে দিলেন। দুর্ঘটনা সম্পর্কে সকলে অবগত হওয়ার পর আইয়্যাশকে জানালেন যে হারেস তো মুসলমান হয়ে মদিনায় এসেছিল। এ খবর শুনে হযরত আইয়্যাশ রাসূল 🚟 -এর দরবারে হাজির হয়ে অত্যন্ত আক্ষেপের সাথে নিবেদন জানালেন যে, হুজুরের তো ভালো করেই জানা আছে, যে হযরত হারেস আমার সাথে কিরূপ আচরণ করেছিল। আমার অন্তরে সেসব দুঃখ জাগ্রত ছিল এবং আমি তার মুসলমান হওয়ার কথা একবারেই জানতাম না। একথা চলাকালীন অবস্থায়ই কুরআনের আয়াত নাজিল হয়। [জামালাইন খ- ২. পৃ. ৭৮]।

হত্যার প্রকার ও তার শরয়ী বিধান : ফুকাহায়ে কেরাম تَتْل এর পাঁচ প্রকার উল্লেখ করেছেন।

প্রথম প্রকার : تَتُل عَمْدُ অর্থাৎ ইচ্ছাকৃত হত্যা। এর সংজ্ঞা হচ্ছে বাহ্যত ইচ্ছা করে এমন অস্ত্র দ্বারা হত্যা করা, যা লৌহনির্মিত অথবা অঙ্গচ্ছেদনের ব্যাপারে লৌহনির্মিত অস্ত্রের মতো। যথা ধারাল বাঁশ, ধারাল পাথর ইত্যাদি।

षिতীয় প্রকার : مَتُل شَبُّ عَمَدٌ অর্থাৎ ইচ্ছকৃত হত্যার সাথে যা সাদৃশ্যপূর্ণ। এর সংজ্ঞা এই : ইচ্ছা করেই হত্যা করা, কিন্তু এমন অস্ত্র দ্বারা নয় যা দ্বারা অঙ্গচ্ছেদ হতে পারে।

- তৃতীয় প্রকার : خَطَأٌ فِي الْفَعْلِ ؟ خَطَأٌ فِي الْفَعْلِ ؟ অর্থাৎ ভ্রমবশত: হত্যা। এটির দুই সূরত। كَ خَطَأٌ فِي الْقَصْدِ ؟ دُعَطَأٌ فِي الْقَصْدِ ؟ হলো– ইচ্ছা ও ধারণায় ভ্রম হওয়া। যেমন, দূর থেকে মানুষকে শিকারী জত্তু কিংবা দারুল হরবের কাফের মনে করে লক্ষ্য স্থির করত : গুলি করে ফেলা।
- ২. خَطَأُ في الْفِعْل হলো– লক্ষ্যচ্যুতি ঘটা। যেমন, জন্তুকে লক্ষ্য করেই তীর অথবা গুলি ছোঁড়া; কিন্তু তা কোনো মানুষের ূর্গায়ে লেগে যাওয়া।

এখানে خَطَأُ [দ্রম] বলতে غَبَرُ عَمَدُ ইচ্ছা নয়, বোঝানো হয়েছে। অতএব, দ্বিতীয় উভয় প্রকার হত্যাই এর অন্তর্ভুক্ত। তাই উভয় প্রকারের বিধান একই। অর্থাৎ এগুলোর মধ্যে গোনাহ ও রক্ত-বিনিময়ের বিধান قَتْل خَطَا وَ قَتْل شَبْهُ عَـمَدٌ রয়েছে। তবে উভয় প্রকারের গোনাহ ও রক্ত-বিনিময় বিভিন্ন রকম। দ্বিতীয় প্রকারের রক্ত বিনিময় হচ্ছে একশ উট। উটগুলো চার প্রকারের হবে। অর্থাৎ প্রত্যেক প্রকারে পঁচিশটি করে উট থাকবে। তৃতীয় প্রকারের রক্ত বিনিময়ও একশ উট। কিন্তু উটগুলো হলো পাঁচ প্রকারের। অর্থাৎ, প্রত্যেক প্রকারের বিশটি করে উট থাকবে। তবে রক্ত বিনিময় মুদ্রার মাধ্যমে দিলে উভয় প্রকারে দশ হাজার দেরহাম অথবা এক হজার দিনার দিতে হবে। ইচ্ছার কারণে দ্বিতীয় প্রকারের গোনাহ বেশি এবং তৃতীয় প্রকারের শুনাহ কম। অর্থাৎ শুধু অসাবধানতার খুনাহ হবে। -[মাআরিফুল কুরআন]

উপরিউক্ত তিন প্রকারের হত্যার যে স্বরূপ বর্ণিত হলো তা পার্থিব বিধানের দিক বিবেচনায়। গুনাহের দিক দিয়ে ইচ্ছাকৃত ও অনিচ্ছাকৃত হওয়া আন্তরিক ইচ্ছার উপর নির্ভরশীল। শাস্তির বিধানও এরই উপর নির্ভলশীল আল্লাহ তা'আলা জানেন, এদিক দিয়ে প্রথম প্রকার অনিচ্ছাকৃত এবং দ্বিতীয় প্রকার ইচ্ছাকৃত হওয়ার সম্ভাবনাও রয়েছে। –[মা'আরিফুল কুরআন]

চতুর্থ প্রকার : قَانِهُ مَقَامُ بِالْخَطَا অর্থাৎ ভ্রমবশত: হত্যার স্থলাভিষিক্ত। যেমন কোনো ঘুমন্ত ব্যক্তি কারো উপর গড়িয়ে পড়ল এবং তার চাপে সে মারা গেল।

পঞ্চম প্রকার : قَتْل بِالسَّبَب অর্থাৎ হত্যার কারণ হওয়া। যেমন, কেউ অন্যের জমিতে কৃপ খনন করল যাতে নিপতিত হয়ে কেউ মারা গেল অর্থবা বড় পাথর রেখে দিল যার সাথে সংঘর্ষ লেগে কেউ মারা গেল।

অনুরূপভাবে مَقْتُرُل বা নিহত ব্যক্তি চার প্রকার।

كَرُبِيْ . किरिय़ा প্রদানকারী কাফের। ৩. مَصَالِحُ مُسْتَأْمِنْ ছ ক্রিকের ও অভয়প্রাপ্ত কাফের, ৪. وَمُرِينْ بَا

হত্যার মোট প্রকার : কর্নিট ও কর্নিট ও কর্নিট উভয়ের অবস্থাভেদে কতলের অনেক সূরত ও প্রকার সাব্যস্ত হয়। হিসাব করলে তা সর্বোচ্চ আট প্রকার হয়। কেননা নিহত ব্যক্তি হয় মুসলমান, না হয় জিমী, না হয় চুক্তিবৃদ্ধ ও অভয়প্রাপ্ত এবং না হয় দারুল হরবের কাফের হবে। এ চার অবস্থার কোনো না কোনো একটি হবেই। হত্যাকারী দুই প্রকার : হয় ইচ্ছাকৃত, না হয় ভ্রমবশত। এতএব, মোট প্রকার হলো আটটি—

- মুসলামনকে ইচ্ছাকৃত হত্যা করা।
- ২. মুসলমানকে ভ্রমবশত হত্যা করা।
- ৩. জিম্মিকে ইচ্ছাকৃত হত্যা করা।
- 8. জিমিকে ভ্রমবশত হত্যা করা।
- ৫. চুক্তিবদ্ধ ব্যক্তিকে ইচ্ছাকৃত হত্যা করা।
- ৬. চুক্তিবদ্ধ ব্যক্তিকে ভ্রমবশত হত্যাকরা।
- ৭. হরবী কাফেরকে ইচ্ছাকৃত হত্যা করা।
- ৮ হরবী কাফেরকে ভ্রমবশত হত্যা।

বিধান : এসব প্রকারের মধ্যে কিছু সংখ্যকের বিধান পূর্বে বলা হয়েছে, আর কিছু পরে বর্ণিত হবে এবং কিছু সংখ্যকের বিধান হাদীসে উল্লিখিত রয়েছে?

প্রথম প্রকারের পার্থিব বিধান. অর্থাৎ কেসাস ওয়াজিব হওয়া সূরা বাক্বারায় উল্লেখ করা হয়েছে এবং পারলৌকিক বিধান পরবর্তী আয়াত وَمَنْ يَقْتُلْ مُوْمِنًا مُتَعَيِّدًا

দ্বিতীয় প্রকারের বিধান, দারাকুতনীর হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে জিম্মি হত্যার বিনিময়ে রাসূলুল্লাহ হ্র্র্র্র মুসলমানের কাছ থেকে কেসাস নিয়েছেন। –[তাখরীজে হেদায়া।]

চতুর্থ প্রকার وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَسْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيْشَاقً আয়াতে উল্লিখিত হবে।

পঞ্চম প্রকারের পূর্ববর্তী রুকুর سَبِيْلًا سَبِيْلًا مَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيْلًا كَمْ عَلَيْهِمْ

ষষ্ঠ প্রকারের বিধান চতুর্থ প্রাকরের সাথেই উল্লিখিত হয়েছে। কেননা, فِيْتَاقُ তথা চুক্তি অস্থায়ী ও স্থায়ী উভয় প্রকারই এর রক্ত বিনিময় ওয়াজিব হওয়ার মাসআলা বিশুদ্ধাভাবে প্রমাণ করা হয়েছে।

সপ্তম ও অষ্টম প্রকারের বিধান স্বয়ং জিহাদ আইনসিদ্ধ হওয়ার মাসআলা থেকে জানা গেছে। কেননা জিহাদে দারুল হরবের কাফেরদেরকে ইচ্ছাকৃতভাবেই নিহত করা হয়। অতএব ভ্রমবশত: হত্যার বৈধতা আর ও সন্দেহতীতরূপে প্রমাণিত হবে।
--[বয়ানুল কুরআন, মাআরিফুল কুরআন]

#### কতিপয় মাসআলা :

\* রক্ত বিনিময়ের উপরিউক্ত পরিমাণ তখনই প্রযোজ্য হবে, যখন নিহত ব্যক্তি পুরুষ হবে। পক্ষান্তরে মহিলা হলে এর পরিমাণ হবে অর্ধেক। –[হেদায়া]

- \* पूजनभान ও জिभित तुक विनिभिय जाभान । ताजूनुल्लार عَنْ عَهْدٍ اَلْفُ دِيْنَارٍ , वर्तन وَيَتْ كُلِّ ذِي عَهْدٍ اَلْفُ دِيْنَارٍ , वर्तन वर्तन وَيَتْ كُلِّ ذِي عَهْدٍ اَلْفُ دِيْنَارٍ , वर्तन वर्तन वर्षन वर्तन वर्षन वर्पन वर्षन वर्नम वर्षन वर्पन वर्षन वर्पन वर्षन वरम वर्षन वर
- \*. কাফ্ফারা অর্থাৎ ক্রীতদাস মুক্ত করা কিংবা রোজা রাখা স্বয়ং হত্যাকারীর করণীয় এবং রক্তবিনিময় হত্যাকারীর স্বজনদের জিম্মায় ওয়াজিব। শরিয়তের পভিষোয় তাদেরকে আকেলা বলা হয়। –[বয়ানুল কুরআন]
- \* কাফ্ফারায় বাদী ও ক্রীতদাস সমান। رَفَيَةٌ শব্দে উভয়কেই বোঝানো হয়েছে। তবে তাদের অঙ্গ প্রত্যঙ্গ নিখুঁত হতে হবে।
- \* নিহত ব্যক্তির রক্ত বিনিময় তার ওয়ারিশদের মধ্যে বন্টন করা হবে। কোনো কানো ওয়ারিশ স্বীয় অংশ মাফ করে দিলে সে পরিমাণ মাফ হয়ে যাবে। সকলে মাফ করে দিলে সম্পূর্ণ মাফ হয়ে যাবে।
- \* যে নিহত ব্যক্তির কোনো ওয়ারিশ নেই, তার রক্ত বিনিময় বায়তুর মাল তথা সারকারি কোষাগারে জমা হবে। কেননা
  রক্ত বিনিময় হলো ত্যাজ্য সম্পত্তি। ত্যাজ্য সম্পত্তি বিধান তাই। -[বায়ানুল কুরআন]

চুক্তিবদ্ধ সম্প্রদায় [জিমি অথবা অভয়প্রাপ্ত] -এর ক্ষেত্রে যে রঞ্চ বিনিময় ওয়াজিব হয়, বাহ্যুত তা তখনই হয়, যখন জিমি কিংবা অভয়প্রাপ্তের পরিবার পরিজন বিদ্যমান থাকে নিংবা তারা অমুসলমান হয়, মুসলমান কাফেরের ওয়ারিশ হতে পারে না বলে এরূপ পরিবার-পরিজন বিদ্যমান থাকা না থাকারই শামিল— এমত ক্ষেত্রে নিহত ব্যক্তি জিমি হলে, তার রক্ত বিনিময় বায়তুল মালে জমা হবে। কেননা জিমি বে ওয়ারিশের ত্যাজ্য সম্পত্তি রক্ত— বিনিময়সহ বাযতুল মালে যায়। [দুররে মুখতার] নিহত স্ব্যক্তি জিমি না হলে রক্ত বিনিময় ওয়াজিব হবে না। [ব্য়ানুল কুরআন]

- \* কাফ্ফারার রোজায় যদি রোগ ব্যধির কারণে ধারাবাহিকতা ক্ষুণ্ন হয়, তবে প্রথম থেকে রোজা রাখতে হবে। অবশ্য মহিলাদের ঋতুস্রাবের কারণে যে রোজা ভাঙ্গতে হয় তাতে ধারাবাহিকতা ক্ষুণ্ন হবে না।
- \* ওজরবশত : রোজা রাখতে সক্ষম না হলে সক্ষম হওয়া পর্যন্ত তওবা করবে।
- \* ইচ্ছাকৃত হত্যার বেলায় কাফ্ফারা নেই তওবা করা উচিত। –[বয়ানুল কুরআন].

দিয়ত কি? : ভুলবশত হত্যা করলে নিহতের পরিবারর্গকে যে রক্তপণ দেওয়া হত্যাকারীর অবশ্য কর্তব্য, তাকে পরিভাষায় দিয়াত বলা হয়।

وَمَا كَانَ لَكُمْ اَنْ تُودُواْ رَسُولَ اللّهِ – এর সূরতে نَهِى বুঝানো হয়েছে। যেমন : قَوْلَهُ وَمَاكَانَ لِكُوْمِنِ -এর মাঝে হয়েছে। কেননা যদি বাহ্যিকভাবে نَفِيْ -এর অর্থেই ধরা হতো তাহলে এটি একটি সংবাদ হতো। যার বাস্তবে ঘটা আবশ্যক হতো। ফলে অর্থ হবে কোনো মুমিনের হত্যা সংঘটিত হয়নি। অথচ এটি একটি বস্তবতা বিরোধী কথা। মুসারিফ (র.) اَيْ مَا يَنْبَغِيّ لَهُ اَنْ يَصَدُرَ مِنْهُ قَتْلُ لَهُ (র.) يَنْبُغِيّ لَهُ اَنْ يُصَدُرَ مِنْهُ قَتْلُ لَهُ ( هَ.)

غَطِيًا فِي قَتُلِهُ وَ وَطَا َ : এ বাক্য দ্বারা এদিকে ইপিত করা হয়েছে যে, خَطَا وَ وَ تَوَلَهُ مُخْطِيًا فِي قَتُلِهِ शल হওয়ার কারণে মানসূব হয়েছে। আর মাসদারটি ইসমে ফায়েলের অর্থে। এমনও হতে পারে যে مَفْعُولً مُطْلَق হওয়ার কারণে মানসূব হয়েছে এবং উহ্য মাসদারের সিফত হয়েছে। তখন ইবারত এমন হবে اللَّ فَتَلَا خَطَا َ اللَّ فَتَلَا خَطَا َ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

غَيْرِهِ الْخ : তুলবশত কোনো মুসলিমকে হত্যা করলে তার কয়েকটি অবস্থা হতে পারে। মুসান্নিফ (র.) এখানে কয়েকটি অবস্থা তুলে ধরেছেন। যেমন কোনো মুসলিমকে শিকার মনে করে হত্যা করা শিকারকে লক্ষ্য করে তীর বা গুলি চালানো কিন্তু তা লক্ষ্যভ্রষ্ট হয়ে কোনো মুসলিমের দেহে বিদ্ধ হওয়া।

এছাড়াও আরেকটি সুরত এই হতে পারে যে, কাফিরদের মধ্যে বসবাসকারী কোনো মুসলিমকে কাফির মনে করে হত্যা করা। এখানে এ শেষোক্ত অবস্থার বর্ণনাই বেশি সাদৃশ্যপূর্ণ। মুসলিম মুজাহিদগণ অনেক ক্ষেত্রেই এরূপ অবস্থার সম্মুখীন হতেন। পূর্বের আয়াতের সাথে এ অবস্থাই বেশি সঙ্গতিপূর্ণ, যদিও ভুলক্রমে করার বাকি অবস্থাগুলোর একই বিধান। সেগুলোও এর মধ্যে এসে গেছে।

قَبُرُهُ عَمَدٌ : اَوُ ضَرَبَهَ بَعَا لاَ يُقْتَلُ غَالِبًا कि সুম্পষ্টরূপে আয়াতের অন্তর্ভুক্ত করার জন্য মুফাসসির (র.) এ তাবীলটি করেছেন। –[হাশিয়া।

चें : অর্থ প্রাণী মানুষ এবং জন্তু উভয়ের ক্ষেত্রে ব্যবহার হয়। وَغَرِنَهُ نَسَمَةُ : অর্থ প্রাণী মানুষ এবং জন্তু উভয়ের ক্ষেত্রে ব্যবহার হয়। حُرُبَةُ -এর পরে এ শব্দটির উল্লেখ করে বুঝানো হয়েছে (য়, এখানে جُزْء অংশ বলে كُلُ عَلَيْهُ (পূর্ণ বন্তু) বুঝানো হয়েছে। رُقَبَةُ -শব্দটি সাধারণত ক্রীতদাসের অর্থেই সুপরিচিত। قَرْلُهُ عَلَيْهُ : এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে,

- ों فَاوَجْبَ عَلَيهٌ تَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ إِلَّا قَتْلًا خَطَا ً । इरला উহ্য মুবতদার খবর تَحْرِيْرُ
- اَىْ لِيَجِبَ عَلَيْهُ تَعْرِيْرُ رَقبَةٍ إِلَّا قَتْلًا خَطَأً । छैंश रकत्वत काराल ७ २८७ शारत تخريْرُ
- 8. এটাও হতে পারে যে, عَلَيْهُ হলো শর্তের জাযা আর যেহেতু জাযার জন্য জুমলা হওয়া শর্ত, তাই عَلَيْهُ কে মাহযূফ ধরা হয়েছে।
- الٰي اَهُلِهِ : এ আয়াতে ভুলবশত হত্যা করলে তার দু'ि एकूम वर्ণना कরा : قُولُهُ فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُوَّمِنَةٍ وَدِيَـةٌ مُسْلِمَةٌ اِلٰي اَهُلِهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ اللّٰهِ عَرْسَاتُهُ عَلَى اللّٰهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ اللّٰهُ عَرْسَاتُهُ اللّٰهُ عَرْسَاتُهُ عَلَيْهُ عَرْسَاتُهُ اللّٰهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَلَيْهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَلَيْهُ عَرْسَاتُهُ عَرْسَاتُهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ عَرْسَاتُهُ عَل
- এক. এক মুসলিম গোলাম আজাদ করা এবং সে সঙ্গতি না থাকলে একাধিক্রমে দু'মাস রোজা রাখা। এটা মহান আল্লাহর পক্ষ হতে নিজ অপরাধের কাফ্ফারা [প্রায়শ্চিন্ত]।
- দুই. নিহতের পরিবারবর্গকে রক্তপণ দেওয়া। এটা তাদের অধিকার। তারা ক্ষমা করলে ক্ষমা হতে পারে। কিন্তু কাফ্ফারা কারও ক্ষমা করার দ্বারা ক্ষমা হয় না।
- এর মোট তিনটি অবস্থা হতে পারে। কেননা ভুলে যে মুসলিমকে হত্যা করা হলো তার ওয়ারিশ মুসলিম হবে বা কাফির। কাফির হলে তার সাথে মৈত্রী বন্ধন থাকবে কি থাকবে না। প্রথম দুই অবস্থায় নিহতের ওয়ারিশদেরকে রক্তপণ দিতে হবে। তৃতীয় অবস্থায় রক্তপণ দিতে হবে না। কাফ্ফারা সর্বাবস্থায়ই দিতে হবে।
- কতলের কাফ্ফারায় গোলাম আজাদ সম্পর্কিত মাসআলা: কতলের কাফ্ফারায় হানাফীদের মতে মুমিন গোলাম আজাদ করা জরুরি। কেননা আয়াতে তার উল্লেখ রয়েছে । কিন্তু অন্যান্য কাফ্ফারায় মুমিন গোলাম আজাদ করা জরুরি নয়। কাফের গেলাম আজাদ করলেও কাফ্ফারা আদায় হয়ে যাবে। পক্ষান্তরে ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর অভিমত হলো সকল কাফ্ফারায়ই মুমিন গোলাম আজাদ করা জরুরি।
- আর গোলাম হতে হবে সুস্থ ও পরিপূর্ণ অঙ্গপ্রত্যান্সের অধিকারী। লেংড়া, অন্ধ, পাগল তথা প্রতিবন্ধী গেলাম আজাদ করলে আদায় হবে না আনুরূপভাবে মুদাব্বির, উম্মে ওয়ালাদ ও ঐ মুকাতিব, যার আংশিক টাকা আদায় হয়েছে তাদেরকে আজাদ করাও যথেষ্ট হবে না। কেননা আয়াতে مُطْلَقُ वेला হয়েছে। আর مُطْلَقُ वाता وَمُطْلَقُ উদ্দেশ্য হয়। উপরে বর্ণিত গোলামরা কেউ যাতের দিক থেকে আর কেউ সিফতের দিক থেকে সম্পূর্ণ হওয়ার কারণে তাদের দ্বারা কাফ্ফারা আদায় হবে না। –[জামালাইন খ. ২, পৃ. ৮০] অবশ্য পুরুষ মহিলা, ছোট বড় সকলকেই আজাদ করা যাবে।
- কতলের কাফ্ফারায় মুমিন গলোম আজাদ করার রহস্য: হত্যাকারী কোনো মুমিনকে হত্যা করে পৃথিবীর বুক থেকে একজন মুমিন কমিয়ে দিয়েছে। তাই মুমিনদেরই একজনকে আজাদ করে তার ক্ষতিপূরণ করবে। কেননা গোলামি হলো প্রকারান্তরে মৃত্যু আর আজাদি হলো জীবন।
- اَى فِى جَمِيعِ الْاَحْيَانِ اِلْاَ حِيْنَ التَّصَدُّقِ । ইন্তেছনার কারণে মানসূব হয়েছে । وَوُلُ اِلْاَ أَنْ يَّصَدُّقُ : ইন্তেছনার কারণে মানসূব হয়েছে । এতে এ কথারই ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এতে এ কথারই ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এটাই উত্তম । (يُتْضَاوِى) অর্থাৎ ক্ষমাকে সদকা নাম দেওয়ার অর্থ তাতে উৎসাহ দেওয়া এবং তার শ্রেষ্ঠ্যু বর্ণনা করা । –[বায়্যাবী সূত্রে মাজেদী]
- كُوبَلُ مَنَ ٱلْإِبِلِ এটি ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মাতানুসারে। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর অভিমত হুলো বিশটি اِبْنُ مَخَاضَ এর স্থলে اِبْنُ مَخَاضَ প্রদান করা হবে। হ্যরত ইবনে মাস্টদ (রা.) বর্ণিত হাদীসে তা বিদ্যমান।

আর দিয়ত মুদ্রায় পরিশোধ করলে তা**র পরিমাণ হলো, এক হাজার দীনার স্বর্ণমু**দ্র অথবা দশ হাজার দিরহাম বা রৌপ্যমুদ্রা। ইমাম শাফেয়ী (র.) এর মতে বার হাজার দিরহাম।

সাহেবাইনের মতে উপরিউক্ত তিন**টি বন্ধু ছাড়াও অন্য বন্ধুর ছারা দিয়ত** দেওয়া যাবে। যেমন, দুইশত গাভী অথবা একহাজার ছাগল কিংবা দুই শত **জোড়া কাপড়।** 

ভিনিট্র নিট্রিট্র নিট্র নিট্রিট্র নিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্রিট্র নিট্র নিট্রিট্র নিট্র নিট্রিট্র নিট্র নি

সংশয় নিরসন : এখানে প্রশ্ন করা উচিত হবে না যে, হত্যাকারীর অশব্যবের বেকা তার বজনদের উপর কেন চাপানো হয়? তারা তো নিরপরাধ। কুরআনেও তো উল্লেখ রয়েছে তুর্নি হৈনি তুর্নি ক্র কারো পাপের বোঝা বহন করবে না।

জবাব: এর কারণ এই যে, হত্যাকারীর স্বজনরাও দোষী। তারা তাকে এ বন্ধনের উদ্বাদন কান্ত কর্মে বাধা দেয়নি। রক্ত বিনিময়ের ভয়ে ভবিষ্যতে তারা তার দেখাশোনা করতে ক্রেটি করবে না। আর আরাতের সম্পর্ক বিশেষ গুনাহের সাথে। অর্থাৎ এক ব্যক্তি অপরের কোনো গুনাহের জিম্মাদার হবে না কিন্তু দ্নিরাবী শান্তি ও বিধানের সাথে তার কোনো সম্পর্ক নেই। সুতরাং কোনো আপত্তি বাকি থাকল না।

রক্তপণের ওয়ারিশদের অংশীদারিত্ব: হত্যার কাফ্ফারা তথা গেলাম আজ্বাদ এবং ব্রোক্সা রাখা তথুমাত্র হত্যাকারীর দায়িত্ব তবে দিয়তের মাঝে অন্যান্য সহযোগীরাও শরিক হবে।

ينَارِ : এটি ইমাম শাফেয়ী (त.) -এর মতে ا

এতিও ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে। قَوْلُهُ ثُلُثَا عُشْرِهَاً

غُولُهُ مِنْ قَوْمٍ عَكُرٌ : অর্থাৎ কোনো হরবী কাফের মুসলমান হয়ে দা**রুল হরবে বসবাস করছে অথবা** দারুল ইসলামে হিজরত করার পর কোনো প্রয়োজনে দারুল হরবে নিজের আত্মীয় স্বজনদের কাছে গমন করে এবং সেখানে কোনো মুসলমানের হাতে নিহত হয়।

أَوْلُمُ ثُلُثُ وَيَّةِ الْمَوْمِنِ : এটিও ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে। তিনি ঐ হাদীস দ্বারা দলিল পেশ করেন যেখানে ইহুদি নাসারা তথা আহলে কিতাবের দিয়ত চারহাজার দিরহাম এবং মাজুসীদের দিয়ত আটশ দিরহাম সাব্যস্ত করা হয়েছে। আর যেহেতু ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে দিয়তের আর্থিক পরিমাণ দশ হাজারের বদলে বার হাজার তাই তার এক তৃতীয়াংশ চারহাজার এবং দশমাংশের দুই তৃতীয়াংশ আটশ দিরহাম।

ইমাম মলেক (র.) -এর মতে জিমির দিয়ত ছয়হাজার দিরহাম। কেননা একটি হাদীসে রয়েছে- عَقْلُ الْكَافِرِ نِصْفُ عَقْل অর্থাৎ কাফেরের দিয়ত মুসলমানের দিয়তের অর্ধেক। কিন্তু হানাফীগণ হষরত সিদ্দীকে আকবর ও ফারুকে আজম (রা.) -এর আমলের ভিত্তিতে জিমি ও মুসলমানের দিয়ত সামান মনে করেন। এ বিষয়ে একটি হাদীস ও রয়েছে।

غُولُهُ رَبِهِ اَخَذَ الشَّافِعِيُ : এ ক্ষেত্রে হানাফী এবং শাফেয়ী উভয়ের মতামত এক ও অভিন্ন দু'মাস একটানা রোজা না রাখতে পারলে যিহারের কাফফারার মতো যাট মিসকিনকে খাদ্য দান করলে চলবে না।

যিহার : যাদেরকে বিবাহ করা হারাম তাদের কোনো অঙ্গের সাথে বিবাহিতা স্ত্রীকে তুলনা করাকে যিহার বলা হয়।

غُولَهُ تَوْلَهُ تَوْلَهُ مَنَ اللّه : এ আয়াতে এ বিষয়ের তাকিদ স্বরূপ বিস্তারিতভাবে বলা হয়েছে যে, কাফ্ফারা ও দিয়তের এ ব্যবস্থা স্বয়ং আল্লাহর পক্ষ থেকে বিধিবদ্ধ করা হয়েছে, কোনো বান্দার পক্ষ থেকে নয়। কোনো পীর বা ধর্মগুরু কাউকে ক্ষমা করলে তার পাপ ক্ষমা হয়ে যাবে না।

#### অনুবাদ:

نُومِنًا مُتَعَمَّدًا بانُ يُقصَّد قَتْلُه بِمَا يُقْتَلُ غَالِبًا عَالِمًا بِإِيْمَانِهِ فَجَزَاءُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهًا وَغَصَبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ اَبْعَدَهُ مِن رَحْمَتِهِ وَاعَدٌ لَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا فِي النَّارِ وَهٰذَا مُؤُوَّلُ بِمُنْ يَسْتَحِلُ اَوْسِانَ هُذَا جَزَاؤُهُ إِنْ جُوزِيَ ولا يندع في خَلْفِ الْتَوعِيْدِ لِقَولِهِ تَعَالِني وَيَغْفُرُ مَادُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ (رض) أنتَهَا عَلَىٰ ظَاهِرِهَا وَإِنَّهَا نَاسِخَةُ لِغَيْرِهَا منْ أينات المُعفرة وَبَيَّنَتْ أينة البقرة أنَّ قَاتِلَ الْعَمَدِ يُقْتَلُ بِهِ وَأَنَّ عَلَيهِ النُديَّة إِنْ تُعفي عَنْهُ وسَبَقَ قَدْرُهَا وَبَيَّنَت السُّنَّةُ أَنَّ بَيْنَ الْعَمَدِ فِي الصفة والخطأ قتلا يسمني شبه الْعَمَدِ وَهُوَ أَنْ يَفْتَلُهُ بِمَا لَا يُقْتَلُ غَالِبًا فَلاَ قِصَاصَ فِيْهِ بَلْ دِينَةُ كَالْعَمَدِ فِي الصّفَة وَالْخَطَإِ فِي التَّاجيْل وَالْحَمْل عَلَى الْعَاقِلَةِ وَهُوَ وَالْعَمَدُ أَوْلَى بِالْكَفَّارَةِ مِنَ الْخَطِّأِ .

♦ ৺ ৯৩. কেউ ইচ্ছাকৃতভাবে কোনো মু'মিনকে হত্যা করলে যেমন, তাকে মু'মিন বলে জানার পরও হত্যার ইচ্ছায় এমন অন্ত্র দ্বারা আঘাত করল যা দ্বারা সাধারণত হত্যা করা যায়। তার শাস্তি জাহান্নাম সেখানে সে স্থায়ী হবে এবং আল্লাহ তার প্রতি রুষ্ট হবেন। তাকে অভিসম্পাত করবেন। তার রহমত হতে বিতাড়িত করে দিবেন। এবং জাহান্নামে তার জন্য মহাশাস্তি প্রস্তুত রাখবেন।

এ আয়াতটি মর্ম বর্ণনায় বুলা হয় যে, এ শান্তি ঐ ব্যাক্তির উপরই প্রযোজ্য হবে যে ব্যক্তি তা [মু'মিনকে হত্যা করা] হালাল ও বৈধ বলে মনে করে। বা তার অর্থ হলো, যদি এর যথার্থ শান্তি দেওয়া হয় তবে সেটাই হলো যথার্থ শান্তি। আর [ক্ষমা প্রদর্শন করত] হুমকির বিপরীত করাতে কোনো বিশ্ময় বা প্রশ্ন হয় না আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন: يَعْفِرُ مَا دُوْنَ ذَالِكُ لِمَنْ يَشْلَاء আল্লাহ শিরক ভিন্ন অন্য অপরাধ ক্ষমা করে দেন যাকে তাঁর ইচ্ছা হয়।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি বলেন, আয়াতটি এখানে বাহ্যিক অর্থেই ব্যবহৃত। এ আয়াতটি ক্ষমার বিধান সম্বলিত আয়াতসমূহের জন্য নাসিখ বা হুকুম রহিতকারী বলে গণ্য।

সূরা বাকারায় উল্লেখ হয়েছে যে, স্বেচ্ছায় যে ব্যক্তি কাউকে হত্যা করে তাকে [কিসাসের বিধান অনুসারে] হত্যা করা হবে। আর যদি [নিহত ব্যক্তির উত্তরাধিকারীগণ কর্তৃক] তাকে মাফ করে দেওয়া হয় তবে তার উপর রক্তপণ ধার্য হবে। তার পরিমাণ পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে।

সুনাহর বর্ণনায় জানা যায় যে, কাতলে আমাদ অর্থাৎ স্বেচ্ছাপ্রণোদিত হত্যা ও কাতলে খাতা অর্থাৎ ভূলবশতঃ হত্যার মাঝামাঝি শিবহে আমাদ অর্থাৎ প্রায় স্বেচ্ছাপ্রণোদিত হত্যা নামক আরেক ধরনের হত্যাকাও রয়েছে। তা হলো হত্যা করার ইচ্ছায় একজনকে এমন অব্র দ্বারা হত্যা করা যা দ্বারা সাধারণত: হত্যা করা যায় না। এতে কিসাস নয়, বরং দিয়ত বা রক্তপণ ধার্য হয়। **আর** তা [রক্তপণ] অবস্থা হিসাবে কাতলে আমদ বা স্বেচ্ছাপ্রণোদিত হত্যা। আর সময়সীমা ও আকিলাদের ঘাড়ে ধার্য দিয়ত প্রদান হিসাবে কাতলে খাতা অর্থাৎ ভূলবশতঃ হত্যার অনুরূপ। কাতলে খাতা বা ভূলবশত: হত্যার তুলনায় এতে এবং কাতলে আমাদ অর্থাৎ স্বেচ্ছাপ্রণোদিত হত্যার কাফফারার বিধান প্রযোজ্য হওর অধিকতর যুক্তিযুক্ত। [এটি ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত। ইমাম আবু হানীফা (র.)-এর অভিমত হ**েন** এতে কাফফারা নেই।

## তাহকীক ও তারকীব

يدُع : بِدُع वर्त्ता وَابُداَعٌ অভূতপূর্ব, নতুন। আর কামূসে এর অর্থ দেওয়া হয়েছে বিরলতা, স্বল্পতা। قيصَاصُ : فِصَاصُ : فِصَاصُ : فِصَاصُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चें : यिन কোনো মুসলিম অপর এক মুসলিমকে অজ্ঞাতসারে নয়; বরং মুসলিম জেনেই হত্যা করে, তবে আখেরাতে তার জন্য রয়েছে জাহানাম, লা'নত ও মহাশান্তি। কাফফারা দ্বারা তার নিষ্কৃতি হবে না। তার পার্থিব সাজা সূরা বাকারায় বর্ণিত হয়েছে।

ইচ্ছাকৃত হত্যার যেসব পরিচিত ও সাধারন ধরন পদ্ধতি রয়েছে, তাতো আছেই, কিন্তু তাছাড়া আশ্চর্যের কিছুই নেই যে, এই সতর্ককরণের আওতায় সেসব পদ্ধতিও পড়ে যাবে, যেগুলো কোনো শরিয়ত বিরোধী আইন অনুসারে এবং কোনো কাফির আইন ও প্রশাসনের অধীনে সংঘটিত হয়। যেমন কেউ কোনো কাফির রাষ্ট্রের সৈনিক কিংবা পুলিশ বিভাগের ভর্তি হয়ে ঐ রাষ্ট্রের কোনো বিদ্রোহী ও অপরাধী মুসলমানের উপর গুলি করা কিংবা কোনো অমুসলিম আদালতের আসনে ম্যাজিষ্ট্রেট বা জজ হিসেবে বসে কোনো মুসলমানকে মৃত্যুদণ্ডের আদেশ দেওয়া ইত্যাদি। –[মাজেদী]

غَالِمًا بِالْمَانِمِ : অর্থাৎ উক্ত আজাবের উপযুক্ত তখন হবে যখন সে তাকে মু'মিন মনে করে হত্যা করে। যদি হরবী মনে করে হত্যা করে তাহলে আজাবের উপযুক্ত হবে না।

.... تَوْلُهُ وَهُذَا مَاْول بِمَنّ : এখান থেকে একটি প্রসিদ্ধ সংশয়ের জবাব দিচ্ছেন। সংশয়: জাহান্নামে চির দিনের জন্য প্রবেশ করবে কাফেররা। কুরআন, সুনাহ, ইজমা ও অকাট্য প্রমাণের আলোকে সুস্পষ্ট যে, গুনাহগার মুমিনের শান্তি চিরস্থায়ীভাবে জাহান্নামে প্রবেশ নয়। কিন্তু এ আয়াতের বহ্যিক অর্থে বুঝা যাচ্ছে হত্যাকারী মুমিনের শান্তি হলো চিরস্থায়ী জাহান্নাম।

প্রথম জবাব: স্থায়ী জাহান্নাম সেই ব্যক্তির জন্য যে মুসলিমকে হত্যা করা বৈধ মনে করে। কেননা এর ফলে সে নিঃসন্দেহে কাফির হয়ে যায়। যে এ শাস্তি কাফিরকেই দেওয়া হচ্ছে।

षिठी श्र कवाव : এ জঘন্যতম অপরাধের প্রকৃত শান্তি তো হলো চিরস্থা য়ী জাহান্নাম। বাকি আল্লাহ সব কিছুর মালিক। তিনি যা ইচ্ছা করবেন। তিনি দয়ার আচরণ করে চিরদিন নাও দিতে পারেন। এতে অবশ্য خَلَفُ وَعِيْد এর সম্ভাবনা রয়েছে। আর করে কর হলও خَلَفُ مَعْ بَاللهُ عَلَى عَمْلِ مُولَا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولَا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ مُولًا اللهُ عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَلَى عَمْلِ اللهُ عَلَى عَ

তারপরও আপত্তি থেকেই যায় যে, প্রকৃত শাস্তি যদি তাই হয় তাহলে তো মুমিনকে চিরস্থায়ী জাহান্নামের শাস্তিই দেওয়া হচ্ছে যা শরিয়তের অকাট্য নীতির বিপরীত। তাই কেউ কেউ বলেন, এ স্থলে স্থায়ী জাহান্নাম দ্বারা দীর্ঘ জাহান্নাম বাস বোঝান হয়েছে।

। বিশ্বয়ের কিছু নেই أَى لَانَدُرَةَ : قَوْلُهُ لَا بَدْعَ

তৃতীয় জবাব: عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ বলে তৃতীয় জবাবের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। যার সারকথা হলো, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর দ্বারা অপরাধের জঘন্যতা বুঝানো হয়েছে। কেননা হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকেই এ মতের বিপরীত বক্তব্য বর্ণিত হয়েছে।

মু'তাযিলাদের খণ্ডন: عَرْلُهُ بِمَنِ اسْتَحَلَّ : এ অংশটুকু দারা মু'তাযিলা সম্প্রদায়ের মতেরও খণ্ডন করা হয়েছে। কেননা জহানামে চির দিনের জন্য প্রবেশ করবে কাফেররা। সুন্নাহ, ইজমা ও অকাট্য প্রমাণের আলোকে সুস্পষ্ট যে, গুনাহগার মুমিনের শাস্তি চিরস্থায়ীভাবে জাহানামে প্রবেশ নয়। পক্ষান্তরে মু'তাযিলারা বলে, যে কবীরা গুনাহে লিপ্ত হয়েছে সে যদি তওবা ছাড়া মারা যায় তাহলে সেও চিরস্থায়ীভাবে জাহানামে যাবে।

قَتْل عَمَدٌ وَالْعَمَدُ اَوْلَى بِالْكَفَّارَةَ مَنَ الْخَطَا : এটি ইমাম শাফেয়ী (त.) -এর মতে। আর হানাফীদের মতে -এর ক্ষেত্রে তথু কেসাস আসবে, কাফ্ফারা ওয়াজিব নয়। কিন্তু ইমাম শাফেয়ী (র.) এর মতে قَتْل خَطَا এর মাঝে যখন কাফ্ফারা আছে সেহেতু عَتْل عَمَدُ عَتْل عَمَدُ صَالَعَ اللهَ اللهَ اللهَ عَامَدُ اللهَ اللهَ اللهُ عَمَدُ اللهُ اللهَ اللهُ الل

#### অনুবাদ :

(رض) المَصَعَابَة (رض) المَصَعَابَة (رض) المَصَعَابَة (رض) المَصَعَابَة (رض) بِرَجُلِ مِنْ بَنِيْ سَلْيبِ وَهُوَ يَسُوقَ غَنَمًا فَسَلَّمَ عَلَيْهُمْ فَقَالُوا مَا سَلَّمَ عَلَيْنا اللَّا تَقِيَّةً فَقَتَلُوهُ وَاسْتَاقُو غَنَمَهُ يَايُّهَا الَّـذِيْسَنَ الْمَـنُسُوا إِذَا ضَرَبُسُتُـمُ سَافَئُرتُـمُ لِلْجِهَادِ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَفي قِرَاءَةِ بِالْمُشَلَّثَةَ فِي الْمَوْضَعَيْن وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ اَلْقُلِي اِلَيْكُمُ السَّلَمَ بِالْفِ وَدُوْنَهَا لَى التَّحِينَةُ أَو الْإِنْهَيَادُ بِقَوْل كَلِمَةِ الشَّهَادَةِ الَّتِي هِنِي إِمَارَةٌ عَلَى اسُلَامه لَسْتَ مُؤْمِناً وَإِنَّمَا قُلْتُ هٰذَا تَقيَّةً لنَفْسكَ وَمَالكَ فَتَقْتُلُوهُ تَبْتَغُونَ تَطُلَبُونَ بِذُلِكَ غَرَضَ الْحَبُوةِ الدَّنْيَا مَتَاعَهَا مِنَ الْغَينِيمَةِ فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانمُ كَثِيْرَةً تُغَنِيْكُم عَن قَتَل مِثْلِه لِمَا لِه كَذُٰلِكَ كُنْتُمْ مِنُ قَبْلُ تُعْصَمُ دَمَاؤُكُمْ وَأَمْوَالُكُمْ بِمُجَرَّدِ قَوْلِكُمُ الشَّهَادَة فَمَنَّ اللُّهُ عَلَيْكُم بِالْإِسْتِهَارِ بِالْإِيْمَانِ وَالْاسْتِقَامَة فَتَبَيَّنُوا أَنْ تَقْتُلُوا مُنْومِنًا وَافْعَلُوا بِالتَّدَاخِلِ فِي الْإِسْلَامِ كَمَا فُعِلَ بِكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرًا فَيُجَازِيْكُمْ بِهِ.

অতিক্রম করে যাচ্ছিলেন। পাশে বনু সুলাইমের এক ব্যক্তি কিছু ছাগল চড়াচ্ছিল। সে তাদেরকে দেখে সালাম করল। তাদের ধারণা হলো, প্রাণ বাচাবার উদ্দেশ্যই এ ব্যক্তি সালাম করেছে। ফলে তারা তাকে হত্যা করে সমুদয় ছাগল ছিনিয়ে নিলেন।

এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, হে বিশ্বাসীগণ! তোমরা যখন আল্লাহর পথে যাত্রা করবে জেহাদের সফরে বের হবে تَبَيَّنُوا এটা উভয় স্থানেই অপর এক ক্বেরাতে تَشَبُّتُو রূপে পঠিত রয়েছে। খন প্রীক্ষা করে নিবে এবং কেউ তোমাদেরকে সালাম করলে اَلْفُ সহ ও তা اَلْسُلُمُ সহ ও তা ব্যতিরেকে পঠিত রয়েছে। অর্থাৎ অভিবাদন করলে, এর অর্থ এরূপও হতে পারে, ইসলামের নির্দশন কালিমা-ই শাহাদত পাঠ করে আনুগত্য প্রদর্শন করলে ইহজীবনের সম্পদের আকাজ্ফায় অর্থাৎ গনিমত বা যুদ্ধলব্ধ সামগ্ৰী কামনায় তাকে বলো না, তুমি বিশ্বাসী নও তুমি কেবল নিজের জান ও মাল রক্ষা করে এরপ বলছো। আর এর ফলশুতিতে তাকে হত্যা করে ফেলবে- এমন যেন না হয়।

আল্লাহর নিকট যুদ্ধলব্ধ সম্পদ প্রচুর অর্থ লাভের উদ্দেশ্যে এ ধরনের হত্যাকাণ্ড হতে যা তোমাদেরকে অনপেক্ষ করতে সক্ষম। তোমরাও তো পূর্বে এরূপই ছিলে। শুধুমাত্র কালিমা-ই-শাহাদতের স্বীকৃতির মাধ্যমেই তো তোমরা নিজেদের জান মাল রক্ষা করতে পারলে। অতঃপর আল্লাহ তোমাদের ঈমানের সংবাদ প্রচার করে দিয়ে ও ঈমানে তোমাদেরকে দৃঢ়তা দান করত: তোমাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন। সূতরাং কোনো বিশ্বাসী ব্যক্তিকে হত্যা করছো কি-না তা <u>পরীক্ষা করে নেবে।</u> তোমাদের সাথে যে ব্যবহার করা হয়েছে ইসলামে অন্তর্ভুক্ত জনের সাথেও অদুৰ্ বাবহার করবে।

তোমরা যা কর আল্লাহ সে বিষয়ে সবিশেষ অবহিক অনন্তর তিনি তোমাদেরকে এর প্রতিফল দা করবেন।

## তাহকীক ও তারকীব

। রক্ষা করা وَمَٰى يَعَيِّى تُعَيَّى تُعَلَى থেকে ضَرَبَ আদাভীতি, বাবে وَقَيَّةٌ : تَقِيَّةً

। होलिए तिखा पित्रहानिक कता النتيعال वात्व الستاق : استاق

े रोहों : تَنَعُلُ वात्व تَنَعُلُ शतीका कता , याहारे कता, न्लष्ठ २७ग्रा । تَنَعُلُ वात्व تَبَيَّنَ

়। انْقِبَادُ : انْقِبَادُ । আঅসমর্পণ করা, অনুগত হওয়া ।

। বহুবচন غَنَائِمُ বহুবচন مُتَاعً : مُتَاعً

ا عَهِ دِمَاءُ ٩.٦ دَمُ : دِمَاءُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বের আয়াতে মুমিন হত্যা**র আলো**চনা ছিল। এখানে বলা হচ্ছে, মুসলমান হওয়ার জন্য বাহ্যিক নিদর্শনাবলিই যথেষ্ট। জাহেরী আলামত দেখেই বিরত **থাকতে** হবে। ভেতরে সে মুমিন হোক বা না হোক।

শানে নুযুদ ও আলোচনা : হযরত রাসূলে কারীম আএকদল মুজাহিদকে এক সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে জিহাদে পাঠিয়েছিলেন। সম্প্রদায়ের একজন লোক মুসলিম ছিলেন। নাম মারদাস ইবনে নাহীক। মুসলমানরা হামলা করলে সে কওমের সকলে পালিয়ে যায়। তথু মিরদাস ইবনে নাহীক একা থেকে যায় এবং সে নিজের যাবতীয় ধন সম্পদ নিয়ে পাহাড়ের দিকে যাছিলেন। মুজাহিদগণকে দেখে তিনি সালাম দিলেন। কিন্তু তারা তাকেও কাফির মনে করলেন এবং তার পতপাল ও ধন সম্পদ হস্তগত করলেন। হত্যাকারী সাহাবী ছিলেন হযরত যায়েদ ইবনে উসামা। রাসূল আএক এবং তার পতপাল ও ধন সম্পদ হস্তগত করলেন। হত্যাকারী সাহাবী ছিলেন হযরত যায়েদ ইবনে উসামা। রাসূল আএক এবং কালিম করেছে এবং কালিমা পড়েছে। রাসূল বাগতস্বরে বললেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ! সে আমার তলোয়ার থেকে বাচার জন্য সালাম করেছে এবং কালিমা পড়েছে। রাসূল বাগতস্বরে বললেন ইবা রাস্লাল্লাহ আমার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করুন। রাসূল তার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করলেন এবং কাফ্ফারা স্বরূপ গোলাম আজাদ করতে বললেন। সেই সাথে তার পতপাল ফিরিয়ে দেওয়ার নির্দেশ দিলেন। হযরত যায়েদ বিন উসামা (রা.) সে ভুলের কারণে হদয়ে এত বেশি চোট পেলেন যে, এতেই তার ইন্তেকাল হয়ে যায়। ইন্তেকালের পর দাফন করা হলো। কিন্তু তৎক্ষণাত লাশ কবর থেকে বের হয়ে যায়। তিনবার এ ঘটনার ঘটল। উপস্থিত লোকজন ভীত সন্তন্ত হয়ে রাসূল্ল্লাহ আর বের সেমাতে হাজির হলো। রাসূল্লাহ বলেন, যদিও মাটি তার চেয়ে মন্দ লোককে গ্রহণ করেছে কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তোমাদের সতর্ক করার জন্য এমনটি করেছেন। তারপর বললেন, যাও এবার দাফন কর। এবার দাফন করার পর মাটি তাঁকে গ্রহণ করেছে।

এরই পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়। এতে মুসলিমগণকে সাবধান ও তাকিদ করা হয়েছে যে, তোমরা যখন যুদ্ধাভিযানে যাও, তখন যাচাই করে কাজ করো। চিন্তা ভাবনা না করে কোনো পদক্ষেপ নিও না। কেউ তোমাদের সামনে নিজেকে মুসলিমরূপে প্রকাশ করলে, তার মুসলিম হওয়াকে কখনই অস্বীকার করো না। মহান আল্লাহর নিকট প্রচুর গনিমত আছে এরূপ তুচ্ছ মালামালের পতি দৃষ্টিপাত করা উচিত নয়।

আলোচ্য আয়াত সম্পর্কে এ ঘটনা ছাড়া আরও ঘটনাবলি বর্ণিত রয়েছে, কিন্তু সুবিজ্ঞ তাফসীরবিদগণ বলেছেন, এসব রেওয়ায়েতের মাঝে কোনো বিরোধ নেই। সমষ্টিগতভাবে কয়েকটি ঘটনাও আয়াতটি অবতরণের হেতু হতে পারে। [মাআরিফুল কুরআন]

: قَوْلُهُ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَيِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا

चंहेनांत र्जपन्त निर्म कर्त निष्कांख निर्मा त्या : আলোচ্য আয়াতের প্রথম বাক্যে একটি সাধারণ নির্দেশ রয়েছে যে, মুসলমানরা কোনো কাজ সত্যাসত্য যাচাই না করে ওধু ধারণার বশবর্তী হয়ে করবে না। বলা হয়েছে الله فَتَكَبَيْنُوا অর্থাৎ তোমারা যখন আল্লাহর পথে সফর কর, তখন সত্যাসত্য অনুসন্ধান করে সব কার্জ করো। ওধু ধারণার বশবর্তী হয়ে কাজ করলে প্রায়ই ভুল হয়ে যায়। এমনটি যেন না হয়, কাফির ভেবে কোনো কালিমা পড়া মুসলমানকে হত্যা করে ফেল।

এরূপ তথ্যানুসন্ধান ও সতর্কতা অবলম্বন করা সফর ও বাড়িতে, স্বদেশে ও বিদেশে সর্বত্রই এবং সর্বাবস্থায়ই ওয়াজিব। তবে এ ক্ষেত্রে জিহাদের সফর দ্বারা কেবল এ কারণে সীমিত করা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াত নাজিল হওয়ার পূর্বে ঘটনাটি আকস্মিকভাবে জিহাদের সফরেই ঘটে যায়। –[কুরতবী সূত্রে মাজেদী]

তাফসারে জালালাইন আরাব–বাংলা ১ম

**698** 

কিংবা এর কারণ এও হতে পারে যে, সাধারণত: সফরে থাকা অবস্থায় অন্যের সন্দেহ দেখা দেয়। নিজ শহরে অন্যের অবস্থা সাধারণত জানা থাকে। তাই আসল নির্দেশটি ব্যাপক। অর্থাৎ সফরে হোক কিংবা বাসস্থানে হোক, সর্বত্রই খোঁজ খবর না নিয়ে কোনো পদক্ষেপ গ্রহণ করা বৈধ নয়। এক হাদীসে বলা হয়েছে ভেবে চিন্তে কাজ করা আল্লাহর পক্ষ থেকে এবং তড়িঘড়ি কাজ করা শয়তানের পক্ষ থেকে। –[বাহরে মুহীত সূত্রে মাআরিফুল কুরআন]

কেবলার অনুসারীকে কাফের না বলার তাৎপর্য: এ আয়াত থেকে একটি গুরুত্বপূর্ণ মাসআলা জানা গেল যে, যে ব্যক্তি নিজেকে মুসলমানরপে পরিচয় দেয়, কালেমা পাঠ করে কিংবা অন্য কোনো ইসলামি বৈশিষ্ট যথা নামাজ, আজান ইত্যাদিতে যোগদান করে তাকে মুসলমান মনে করা প্রত্যেক মুসলমানের অবশ্য কর্তব্য। তার সাথে মুসলমানদের মতোই ব্যবহার করতে হবে এবং সে আন্তরিকভাবে মুসলমান হয়েছে না কোনো স্বার্থসিদ্ধির উদ্দেশ্যে ইসলাম গ্রহণ করেছে, এ কথা প্রমাণ করার জন্য অপেক্ষা করতে হবে।

এছাড়া এ ব্যাপারে তার কাজকর্মের উপর ও উপরিউক্ত নির্দেশ নির্ভরশীল হবে না। মনে করুন সে, নামাজ পড়ে না, রোজা রাখে না এবং সর্বপ্রকার গোনাহে জড়িত, তবুও তাকে ইসলাম বহির্ভুত বলার কিংবা তার সাথে কাফেরের মতো ব্যবহার করার অধিকার কারও নেই। এ কারণেই ইমাম আযম আবৃ হানীফা (র) বলেন: আমরা কেবলার অনুসারীকে কোনো পাপ কার্যের কারণে কাফের সাব্যস্ত করি না। কোনো কোনো হাদীসে এ জাতীয় উক্তি বর্ণিত আছে যে, যত গোনাহগার দুষ্কর্মীই হোক, কেবলার অনুসারীকে কাফের বলো না।

কিন্তু এখানে একটি বিষয় বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য যে, যে ব্যক্তি নিজেকে মুসলামান বলে, কুরআন ও হাদীস অনুযায়ী তাকে কাফের বলা বা মনে করা বৈধ নয়। এর সুস্পষ্ট অর্থ এই যে, কুফরের নিশ্চিত লক্ষণ, এরূপ কোনো কথা বা কাজ যতক্ষণ তার দ্বারা সংগঠিত না হবে, ততক্ষণ তার ইসলামের স্বীকারোজিকে বিশুদ্ধ মনে করা হবে এবং তাকে মুসলমানই বলা হবে। তার সাথে মুসলমানের মতোই ব্যবহার করা হবে এবং তার আন্তরিক অবস্থা নিয়ে আলোচনা করার অধিকার কারও থাকবে না।

কিন্তু যে ব্যক্তি ইসলাম ও ঈমান প্রকাশ করার সাথে সাথে কিছু কৃষ্ণরি কালেমা ও বলাবলি করে, অথবা প্রতিমাকে আভূমি নত হয়ে প্রণাম করে কিংবা ইসলামের কোনো অকাট্য ও স্বত:সিদ্ধ নির্দেশ অস্বীকার করে কিংবা কাফেরদের কোনো ধর্মীয় বৈশিষ্ট্য অবলম্বন করে, যেমন— গলায় পৈতা পরা ইত্যাদি, তবে তাকে সন্দেহতীতভাবে কৃষ্ণরি কাজকর্মের কারণে কাফের আখ্যা দেওয়া হবে। আলোচ্য আয়াতের শব্দে এদিকেই ইঙ্গিত রয়েছে। নতুবা ইহুদি ও খ্রিন্টান সবাই নিজেকে মুমিন মুসলমান বলত। মুসায়লামা কায্যাব শুধু কালেমার স্বীকারোক্তিই নয়, ইসলামি বৈশিষ্ট্য, যথা নামাজ আজান ইত্যাদির ও অনুগামী ছিল। আজানে আশহাদু আল্লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ' -এর সাথে আশহাদু আন্লা মহামাদার রাস্লুল্লাহও উচ্চারণ করত। কিন্তু সাথে সাথে সে নিজেকে ও নবী রাস্ল ও ওহীর অধিকারী বলে দাবি করত, যা কুরআন সুন্নাহর প্রকাশ্য বিরুদ্ধাচরণ। এ কারণেই তাকে ধর্মত্যাগী সাব্যস্ত করা হয় এবং সাহাবায়ে কেরামের এজমা তথা সর্বসম্বতিক্রমে তার বিরুদ্ধে জিহাদ করে তাকে হত্যা করা হয়।

মোটামুটি মাসআলা হলো এই যে, প্রত্যেক কালেমা উচ্চারণকারী কেবলার অনুসারীকে মুসলমান মনে কর। তার অন্তরে কি আছে তা খোজাখুজি করার প্রয়োজন নেই, অন্তরের বিষয় আল্লাহর হাতে সমর্পণ কর। তবে ঈমান প্রকাশের সাথে সাথে ঈমান বিরোধী কোনো কাজ সংঘটিত হলে তাকে মুরতাদ অর্থাৎ ধর্মত্যাগী মনে কর। এর জন্য শর্ত এই যে, কাজটি যে ঈমান বিরোধী, তা অকাট্য ও নিশ্চিত হতে হবে। এতে কোনোরূপ দ্ব্যর্থতার অবকাশ না থাকা চাই। —[মাআরিফুল কুরআন] র্ক্রপই ছিলে, অর্থাৎ ইসলামের আগে তোমরা পার্থিব স্বার্থে অন্যান্যদের স্মরণ করিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, তোমারাও এরূপই ছিলে, অর্থাৎ ইসলামের আগে তোমরা পার্থিব স্বার্থে অন্যায় রক্তপাত করতে। এখন তো তোমরা মুসলিম। কাজেই তা আর করা উচিত নয়। বরং যা সম্পর্কে মুসলিম, হওয়ার সম্ভাবনা ও থাকে, তাকে হত্যা করতে যেয়ো না। কিংবা অর্থ এই যে, ইতিপূর্বে ইসলামের সূচনা লগ্নে তোমরা কাফিরদের দেশেই বাস করতে। তোমাদের স্বতন্ত্র রাষ্ট্রও স্বতন্ত্র আবাসভূমিছিল না। তখন তোমাদের ইসলাম যেমন গ্রহণযাণ্য ছিল এবং তোমাদের জান মালের নিরাপত্তা দেওয়া হয়েছিল, তেমনি তোমাদের উচিত সে রকম মুসলিমগণের সার্বিক নিরপত্তা বিধান করা। কাউকে যাচাই না করে হত্যা করো না। চিন্তাভাবনা ও সতর্কতার সাথে কাজ করা উচিত।

ত্রি নুন্দী কিন্তু নির্দ্ধী । ত্রি আলাহ তা'আলা তোমাদের প্রকাশ্য কাজ কর্ম ও মনের অভিপ্রেত সবই জানেন। কাজেই, যাকে হত্যা করবে কেবল মহান আল্লাহর আদেশ অ্যায়ীই হত্যা করবে। কোনো ব্যক্তি স্বার্থের যেন এতে দখল না থাকে। কোনো কাফির যদি নিজের জান মালের ভয়ে তোমাদের সমুখে ইসলাম প্রকাশ করে এবং ধোঁকা দিয়ে জান মাল রক্ষা করে নেয়, তবে আল্লাহ পাক তো সব জানেন। তাঁর শান্তি হতে রক্ষা পাবে না কিছুতেই। কিন্তু তোমরা তাকে কিছুই বলো না। এটা তোমাদের কাজ নয়। আমিই দেখব।

ه ه ٩٥. لَا يَسْتَوِى الْقَاعِدُوْنَ مِنَ الْمَوْمِنِيْنَ الْمَوْمِنِيْنَ الْمَوْمِنِيْنَ عَن الْجهَادِ غَيْرُ أُولِي الضَّرر بِالرَّفْعِ صِفَةً وَالنَّصَبِ اسْتِثْنَاءٌ مِنْ زَمَانَةِ أُوْ عَمَّى وَنَحْوِهِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِيْ سَبِيْل اللَّهِ بِأَمْوَالِهُم وَأَنْفُسِهُم فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِيْنَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى মর্যাদার অধিকারী। الْقْعِدِيْنَ لِضَرِرِ دُرَجَةً م فَضِيلَةً لِا ستوائهما في النِّيَّة وزيادة المُجَاهِد بِالنُّمُبَاشِرَة وَكُلًّا مِنَ الْفُرِينُ قَيْنَ وَعَدَ اللُّهُ الْحُسْنِي الْجَنَّةَ وَفَضَّلَ اللَّهُ শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন। الْمُجَاهِدِيْنَ عَلَى الْقُعِدِيْنَ لِغَيْر

ضَرَرِ أَجْرًا عَظِيْمًا وَيُبْدَلُ مِنْهُ. অর্থাৎ, মুর্যাদা হিসাবে وَرَجْتٍ مِنْهُ مَنَازِلَ بَعْضَهَا فَوْقَ بَعْضِ منَ الْكَرَامَةِ وَمَغَفِيرَةً وَرَحُمَةً 4 مَنْصُوْبَانِ بِفِعْلِهِمَا الْمُقَدَّرِ وَكَانَ اللُّهُ غَفُورًا لِأَوْلِيَائِه رَحيْمًا بِأَهْلِ طَاعَتِهِ ـ

ইত্যাদির কারণে যারা অক্ষম নয় অথচ জিহাদ না করে ঘরে বসে থাকে এবং যারা আল্লাহর পথে স্বীয় জানমাল দ্বারা জেহাদ করে তারা সমান নয়। যারা স্বীয় ধনপ্রাণ দ্বারা জিহাদ করে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে যারা ওজরবশত ঘিরে বসে থাকে তাদের উপর মর্যাদা ফজিলত দিয়েছেন। তারা উভয়ে নিয়ত হিসাবে সমান তবে জিহাদকারী সক্রিয়ভাবে তাতে লিপ্ত বলে অধিক

আল্লাহ প্রত্যেককেই উভয় দলকেই কল্যাণের জানাতের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন, যারা অজুহাত ব্যতিরেকে ঘরে বসে থাকে তাদের উপর যারা জিহাদ করে তাদেরকে আল্লাহ মহা পুরস্কার

مَنْ वा صَنْ (পশ] সহকারে পঠিত হলে رَفْع वा غَيْر বিশেষণরূপে গণ্য হবে। আর 🚅 [যবর] সহকারে ना वाजाय वर्ण वित्वा रत । اسْتَشْنَاءَ

কতক হতে অপর কতক সুউচ্চ মান্যিলসমূহ একং ক্ষমা ও দয়া। আল্লাহ তাঁর ওলীদের প্রতি ক্ষমাশীল এবং আনুগত্য পরায়ণদের বিষয়ে পরম দয়ালু।

ন بَدْل এব اَجْرًا আয়াতের اَجْرًا বা بَدْل স্থলাভিষিক্ত পদ।

ক مَضْدَرٌ অখানে উহ্য ক্রিয়ার মাধ্যমে مَغْفَرَةُ وَرَحْمَةً সমধাতৃজ কর্ম হিসাবে এ উভয়টি تَصُرُّبُ যবরযুক্ত] রূপে পঠিত হয়েছে।

### তাহকীক ও তারকীব

। সমান নয় । لاَيشتَواءُ अমান হওয়া ؛ لاَيشتَبويْ

याता घरत वरम थाक । النَّفَاعُدُونَ

َمَانَة : অঙ্গহীনতা।

: अतामति, मिक शामि । بالْمُباَشرَة : अतामति, मिक शामि ।

। अर्थाए قَاعِدُوْنَ अर्थाए عَنْبُرُ अर्थाए وَعَاعِدُوْنَ अर्थाए وَعَاعِدُوْنَ अर्थाए بالرَّفْعِ صِفَةً

প্রস্ন : اَلِيْكُ لَامُ তো اَلْقَاعِدُونَ -এর সিফত হওয়ার কারণে مَغْرِفَة হয়েছে তাই এটি সিফত হওয়া শুদ্ধ হলো কিভাবে?

- ১. عَبْر ं শব্দটি বিপরীত বস্তুর মাঝে পতিত হয় তখনও তা مَعْرِفَة হয়ে যায়।
- े এর সাথে সাদৃশ্যপূর্ণ। وَ نَكِرَهُ वि शास्य اَلْفَاعِدُونَ वि शास्य اَلْفَاعِدُونَ
- ৩. اَلْقَاعِدُونَ ছারা যেহেতু কোনো নির্দিষ্ট জাতি উদ্দশ্য নয়, তাই এটি نَكِرَةٌ ই রয়ে গেছে। মারেফা তো الْقَاعِدُونَ তখন হয় যখন তার কোনো নির্দিষ্ট জাতি উদ্দেশ্য হবে।

বাহ্যিকভাবে بَيْنَ नेपि اَلْقَاعِدُونَ থেকে اَلْقَاعِدُونَ হয়েছে। আর مند مبدل مبدل مبدل مبدل عبد -এর মাঝে القاعدون নাতাবাকাত আবশ্যক নয়। غَبْر -এর উপর নসব পড়া ও জায়েজ আছে الشَاعدون থেকে اَسْتَتُنَاءٌ -এর কারণে। مِنَ । এই কারণে। لِلصَّرَر عَالَى الزَّمَانَة

لا يَستَوى أَلقَاعِدُونَ الخ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: উপরে না জেনেশুনে হত্যা করার কারণে মুসলমানগণকে ভর্ৎসনা ও সাবধান করা হয়েছিল, যে কারণে সম্ভাবনা ছিল কেউ এর প্রতিক্রিয়ায় জিহাদই ছেড়ে দেবে। কেননা যুদ্ধক্ষেত্রে মুজাহিদগণের সামনে এরূপ এসেই পড়ে। তাই এ আয়াতে মুজাহিদগণের মর্যাদা তুলে ধরে জিহাদের প্রতি উৎসাহিত করা হয়েছে। আয়াতের সারমর্ম, পঙ্গু অন্ধ, রুণণ্ ও ওজর বিশিষ্টদের জন্য তো জিহাদ ফরজ নয়। বাকি সব মুসলিমগণের মধ্যে যারা জিহাদ করে, তাদের বিরাট মর্যাদা জিহাদ থেকে যারা বিরত, তারা সে মর্যাদা হতে বঞ্চিত, যদিও জিহাদ না করলেও তারা জানাতী হবে, বটে। বোঝা গেল, জিহাদ ফর্যে কিফায়া। ফর্যে আইন নয়। অর্থাৎ মুসলিমগণের মধ্যে প্রয়োজন মাফিক একদল লোক যদি জিহাদে লিপ্ত থাকে তবে বাকিদের কোনো গুনাহ হবে না। নচেৎ সকলেই গুনাহগার হবে।

শানে নৃযুদ: যখন এ আয়াত নাজিল হয় যে, ঘরে অবস্থানকারী এবং আল্লাহর পথে জিহাদকারী সমান নয়, তখন হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে উদ্মে মাকত্ম (রা.) [অন্ধ সাহাবী] সহ আরো প্রতিবন্ধী ও দুর্বল সাহাবীগণ আরজ করল, আমরা তো মাজুর। ওজরের কারণে আমরা জিহাদে শামিল হতে পরি না। ফলে আমরা জিহাদের প্রতিদান থেকে বঞ্চিত থাকছি। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা আলা غَيْرُ ٱولِي الشَّرِر অংশটি নাজিল করে ইস্তেসনা করে দেন যে, ওজরের কারণে যুদ্ধে অংশ করতে অপারগ ব্যক্তিরা প্রতিদানে মুজাহিদদের সাথে শামিল থাকবে।

أَجْراً عَنْصُوبَانِ بِغَعْلِهِمَا الْمُقَدَّرِ উভয়টি স্বীয় وَعُعْلِ مُقَدِّراً بِغِلْهِمَا الْمُقَدَّرِ عَظْفَ অবং أَجْراً خَعْلَمُ مَغْفِرَةً وَرَحِمَهُمُ الده رَحْمَةً وَمَامِع صَطْفَ অবং خَعْلَمُ مَغْفِرةً وَرَحِمَهُمُ الده رَحْمَةً وَمَامِع عَظْفَ অবং خَعْلَمُ مَغْفِرةً وَرَحِمَهُمُ الده رَحْمَةً وَمَامِع عَظْفَ وَاللهُ عَظْفَ عَظْفَ عَظْفَ عَظْفَ اللهُ عَظْفَ وَاللهُ عَظْفَ عَظْفَ عَظْفَ عَظْفَ اللهُ عَلَمُ وَكُانَ اللهُ عَفُورًا رَحِبْمًا وَمَا اللهُ عَلَمُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَحِبْمًا وَمِيمًا وَمِيمًا مِنْ اللهُ عَلَمُورًا وَحِبْمًا وَمَا مِعْلِمُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَحِبْمًا وَمَامِع وَمَامِع وَمِيمًا وَمَعْمَامُ وَمُعْلِمُ وَمُومِ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُؤْمِ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَمُومُ وَمُعْلِمُ وَلِمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُومُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُومُ وَمُعْلِمُومُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُومُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَم معالمَا معالَمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِم

#### অনুবাদ :

- ००० ३٩. कि अश. वाक उंनिया थर्ग करति वर وَنَـزَلَ فِيْ جَمَاعَـةٍ ٱسْلَمُوا وَلَـمْ يَـهَـاجِـرُوا কিন্তু তারা হিজরত করে আসেনি। ফলে তারা فَعَتَلُوا يَوْمَ بَذْرِ مَعَ الْكُفَّارِ إِنَّ الَّذِيْنَ বদর যুদ্ধে কাফিরদের সাথে শামিল হয়ে নিহত হয়। এদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল تَوَقُّهُمُ الْمَلُئِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ بِالْمَقَامِ করেন, যারা কাফিরদের সাথে অবস্থান করতঃ مَعَ الْكُفَّارِ وَتَرَكَ الْهِ جَرَةَ قَالُوا لَهُمُ এবং হিজরত পরিত্যাগ করত: নিজেদের উপর জুলুম করেছে তাদের প্রাণ গ্রহণের সময় مُؤَبِّخِيْنَ فِيمَ كُنْتُمْ أَى فِي أَيْ شَيْ كُنْتُمْ مِنْ ফেরেশতারা ভর্ৎসনা স্বরে তাদেরকে বিলে اَمْر دِيَّنِكُمْ قَالُوا مُغتَذِرِينَ كُنَّا مُسْتَضْعَفيْنَ তোমরা কি অবস্থায় ছিলে?] অর্থাৎ ধর্ম বিষয়ে তোমরা কি অবস্থায় ছিলে? <u>তারা</u> কৈফিয়ত عَاجِزِيْنَ عَنْ إِقَامَةِ الدِّيْنِ فِي الْأَرَّضِ أَرْضِ দানরূপে বলে দুনিয়ায় আমরা অসহায় ছিলাম অর্থাৎ মক্কা ভূমিতে দীনের প্রতিষ্ঠা করতে আমরা مَكَّةً قَالُوا لَهُمْ تَوْبِيْخًا الله تَكُن ارْضُ اللَّهِ অক্ষম ছিলাম। তারা ভর্ৎসনা স্বরে তাদেরকে وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيْهَا مِنْ أَرْضِ ٱلكَفْرِ [বলে] অন্যান্যদের মতো কৃফরিস্থান ত্যাগ করত: অন্যস্থানে তোমরা হিজরত করে যাওয়ার মতো إِلَىٰ بَلَدٍ الْخَرَ كَمَا فَعَلَ غَيْرٌ كُمْ قَالَ تَعَالَىٰ আল্লাহর দুনিয়া কি এতটুকু প্রশস্ত ছিল না? আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, এদের فَأُولَٰئِكَ مَا وَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا هِي. আবাসস্থল জাহান্নাম আর কত মন্দ আবাস এটা।

- ١. وَمَنْ يَهَاجِرُ فِي سَبِيلِ اللّهِ يَجِدُ فِي الْآرْضِ مُرَاغَمًا مُهَاجِرًا كَثِيبُرًا وَ سَعَةً فِي الرّرْقِ وَمَنْ يَخُرِجُ مِنْ بَينتِهِ مُهَاجِرًا الرّرْقِ وَمَنْ يَخُرَجُ مِنْ بَينتِهِ مُهَاجِرًا الرّرْقِ وَمَنْ يَخُرَجُ مِنْ بَينتِهِ مُهَاجِرًا الرّبِيةِ وَمَهَاجِرًا اللّهِ اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يَدُرِكُهُ الْمَوْتُ فِي اللّهِ اللّهُ عَفُورًا وَقَعَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَفُورًا رُحيمًا .

১০০. কেউ আল্লাহর পথে দেশ ত্যাগ করলে সে দুনিয়ায় বহু আশ্রয়ন্ত্রল অর্থাৎ হিজরতযোগ্য স্থান এবং জীবনোপকরণে প্রাচুর্য লাভ করলে এবং কেউ আল্লাহ ও রাসূলের উদ্দেশ্যে হিজরত করে বের হলে এবং পথে তার মৃত্যু ঘটলে যেমন জুনদা ইবনে যামরা আল লাইসীর বেলায় ঘটেছিল তার পুরস্কারের ভার আল্লাহর উপর সুসাব্যস্ত। আল্লাহ ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।

## তাহকীক ও তারকীব

بالْمَقَامِ: অবস্থান করার কারণে। إِسْم فَاعِلُ : وَاحِدٌ مُذَكِّرُ ] مُوَيِّخٌ : مُوَيِّخِيْنَ प्रयुना । مَوَيِّخُونَ त. व إِسْم فَاعِلُ : وَاحِدٌ مُذَكِّرُ ] مُوَيِّخٌ : مُهَاجِرُ عَمْهَاجِرُ : مُهَاجِرُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

দ্বীন ও ঈমান বাচানোর জন্য হিজরত করা ফরজ: এমন কিছু মুসলিমও আছে, যারা স্ত্যিকারভাবেই ইসলাম গ্রহণ করেছে, কিন্তু তারা কাফির রাষ্ট্রে বসবাস করে এবং তাদের কাছে অসহায়। কাফিরদের ভয়ে তারা প্রকাশ্যে ইসলামের কথা বলতে পারে না। জিহাদের আদেশও তারা তামিল করতে সক্ষম হয় না। তাদের জন্য সে দেশ ত্যাগ করা ফরজ। এ রুকুতে তারই আলোচনা।

আয়াতের সারমর্ম এই যে, যারা নিজেদের প্রতি জুলুম করে অর্থাৎ কাফিরদের সাথে মিলেমিশে বাস করে, আর হিজরত করে না, তাদের মৃত্যুকালে ফেরেশতাগণ জিজ্ঞেস করেন, তোমরা কোন দীনের অনুসারী ছিলে? তারা বলে আমরা তো মুসলিমই ছিলাম, কিন্তু অসহায়ত্ব ও দুর্বলতা হেতু দীনের কাজ কর্ম করতে পারতাম না। ফেরেশতাগণ বলেন, মহান আল্লাহর জমিন তো স্প্রশস্ত ছিল। তোমরা তো অন্যত্র হিজরত করতে পারতে? বস্তুত এরূপ লোকদের আবাসস্থল জাহানাম। হ্যা, যারা দুর্বল কিংবা নারী ও শিশু, না হিজরতের উপায় গ্রহণ করতে পারে, না তাদের হিজরতের পথ জানা আছে, তারা ক্ষমার যোগ্য।

বিশেষ জ্ঞাতব্য: এতদ্বারা জানা গেল, যে দেশে মুসলিমগণ খোলামেলা [নির্বিঘ্নে বসবাস করতে পারে না, সেখান থেকে হিজরতে করা ফরজ। কেবল ওজর বিশিষ্ট ও অসহায় ছাড়া আর কারোর জন্য সেখানে পড়ে থাকার অনুমতি নেই।

বর্তমানে হিজরতের বিধান : যখন ইসলামের পর্যাপ্ত পরিমাণ শক্তি অর্জিত হলো এবং বিরুদ্ধবাদীদের শক্তি খর্ব হলো তখন থেকে হিজরতের আবশ্যিকতা বাকি থাকেনি। এতদসত্ত্বেও কখনো কোথাও হিজরত করার পরিস্থিতি সৃষ্টি হলে হিজরত করা ওয়াজিব হবে। আর يَا مُجَرَّدَ بَعْدَ النَّتَ হাদীসের মর্মও তাই।

হিজরতের সংজ্ঞা: আলোচ্য আয়াতে হিজরতের ফজিলত, বরকত ও বিধি–বিধান বর্ণিত হয়েছে । অভিধানে হিজরত শব্দটি হিজরান অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ অসন্তুষ্টচিত্তে কোনো কিছুকে ত্যাগ করা সাধারণের মধ্যে প্রচলিত ভাষায় দেশত্যাগ করাকে হিজরত বলা হয়। শরিয়তের পরিভাষায় দারুল কুফর তথা কাফেরদের দেশ ত্যাগ করে দারুল ইসলাম তথা মুসলমানদের দেশে গমন করার নাম হিজরত। –িরুহুল মা'আনী

মোল্লা আলী কারী (র.) মেশকাতের শরাহতে বলেন, ধর্মীয় কারণে কোনো দেশ ত্যাগ করা হিজরতের অন্তর্ভুক্ত।
—[মেরকাত ১ম খণ্ড ৩৯ পু.]

মুহাজির সাহাবীগণের সম্পর্কে অবতীর্ণ সূরা হাশরের مَوْاَمُوْالَهُم وَامُوْالَهُم আয়াত থেকে জানা যায় যে, কোনো দেশের কাফেররা যদি মুসলমানকে মুসলমান হওঁয়ার কার্ণে দেশ থেকে জোর জবরদন্তিমূলকভাবে বহিষ্কার করে তবে তাও হিজরতের অন্তর্ভুক্ত।

হিজরতের ফজিলত: জিহাদ সম্পর্কিত আয়াতসমূহ যেমন সমগ্র কুরআন পাকে ছড়িয়ে রয়েছে, তেমনি হিজরতের বর্ণনাও কুরআনের পাকের অধিকাংশ সূরায় একাধিকবার বিবৃত হয়েছে। সবগুলো আয়াত একত্রিত করলে জানা যায় যে, হিজরত সম্পর্কিত আয়াতসমূহে তিন রকমের বিষয়বস্থু বর্ণিত হয়েছে। এক. হিজরতের ফজিলত, দুই. হিজরতের ইহলৌকিক ও পারলৌকিক বরকত এবং তিন. সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও দারুল কুফর থেকে হিজরত না করার কারণে শান্তিবাণী।

विজतতের ফজিলত সম্পর্কিত প্রথম বিষয়বস্তু সূরা বাকারায় এক আয়াতে রয়েছে - إِنَّ الْدَيْنَ الْمَنُوا وَالْدُهُ عَاجُرُوا وَجُهُدُوا وَجُهُدُورُ رَحْيَمً जर्था९ याता क्रियान এনেছে এং याता विজत করেছে এবং আল্লাহর পাথে জেহাদ করেছে, তারা আল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহপ্রার্থী। আল্লাহ অত্যন্ত ক্ষমাশীল করুণাময়।

षिতীয় আয়াত সূরা তওবায় আছে : الله عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ الْمُنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجُهَدُواْ فَى سَبِيْلِ اللهِ بِاَمْوَالِهِمْ وَاَنْفُسِهِمْ اَعْظُمُ دَرَجَةً عِنْدُ अर्था९ यात्रा ঈমান এনেছে ও হিজরত করেছে এবং আল্লাহর পথে জানা ও মাল দ্বারা জিহাদ করেছে, তারা আল্লাহর কাছে বিরাট মর্যদার অধিকারী এবং তারাই সফলকাম।

৮৭৯

তৃতীয় আয়াত : আলোচ্য সূরা নিসার–

وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يَدْرِكُهُ الْمَوْتَ فَقَدْ وَفَعَ آجُرُهُ عَلَى اللهِ

অর্থাৎ যে ব্যক্তি আল্লাহ ও রাস্লের নিয়তে নিজ গৃহ থেকে বেরিয়ে পথেই মৃত্যুবরণ করে তার ছওয়াব আল্লাইর জিমায় সাব্যস্ত হয়ে যায়।

কোনো কোনো রেওয়ায়েত মতে এ আয়াতটি হযরত খালেদ ইবনে হেযাম সম্পর্কে আবিসিনিয়ায় হিজরতের সময় অবর্তীর্ণ হয়। তিনি মক্কা থেকে হিজরতের নিয়তে আবিসিনিয়ার পথে রওয়ানা হয়ে যান। পথিমধ্যে সর্পদংশনে তিনি মৃত্যুমুখে পতিত হন। মোটকথা, উপরিউক্ত তিনটি আয়াত দারুল কুফর থেকে হিজরতের উৎসাহ দান এবং বিরাট ফজিলত সুম্পষ্ট ভাষায় বর্ণিত হয়েছে।

এক হাদীসে রাসূলুল্লাহ 🚃 বলেন, হিজরত পূর্বকৃত সব গোনাহকে নিঃশেষ করে দেয়।

হিজরতের বরকত : হিজরতের বরকত সম্পর্কে সূরা নাহলের এক আয়াতে বলা হয়েছে :

যারা জাল্লাহর জন্য হিজরতে করে নির্যাতিত হওয়ার পর, আমি তাদেরকে দুনিয়াতে উত্তম ঠিকানা দান করব এবং পরকালের বিরাট ছওয়াব তো রয়েছেই , যদি তারা বুঝে।

সূরা নিসার উল্লিখিত চার আয়াতে বলা হয়েছে। 'যে ব্যক্তি আল্লাহর পথে হিজরত করবে সে পৃথিবীতে অনেক জায়গা ও সুযোগ সুবিধা পাবে।

আয়াতে বর্ণিত مُرَاغِمٌ শব্দটি একটি ধাতু। এর অর্থ এক জায়গায় স্থানান্তরিত হওয়া। স্থানান্তরিত হওয়ার জায়গাকেও অনেক সময় مُرَاغِمًا বলে দেওয়া হয়।

এ আয়াতদ্বয়ে হিজরতের বাহ্যিক ও আভ্যন্তরীণ বরকত বর্ণিত হয়েছে। এতে আল্লাহ তা'আলার ওয়াদা রয়েছে যে, যে ব্যক্তি আল্লাহ ও রাসূলের জন্য হিজরত করে, আল্লাহ তার জন্য দুনিয়াতে অনেক পথ খুলে দেন। সে দুনিয়াতেও উত্তম অবস্থান লাভ করে এবং পরকালের ছওয়াব ও পদমর্যাদা তো কল্পনাতীত।

মোটকথা হলো— আল্লাহ তা'আলা কুরআন পাকে মুহাজিরদের জন্য যে ওয়াদা করেছেন, জগদ্বাসী তা স্বচক্ষে দেখে নিয়েছে তবে আলোচ্য আয়াতেই এ শর্ত বর্ণিত হয়েছে যে, مَاجَرُوا فَيْ سَبِيلِ اللّهِ অর্থাৎ আল্লাহর পথে হিজরত হওয়া চাই। পার্থিব ধন সম্পদ, রাজত্ব, সম্মান অথবা প্রভাব প্রতিপত্তি অর্থেষায় হিজরত না হওয়া চাই। বুখারী শরীফের হাদীসে রাসূলুল্লাহ — এর এ উক্তিও বর্ণিত আছে যে, যে ব্যক্তি আল্লাহ ও রাস্লের নিয়তে হিজরত করে, তার হিজরত আল্লাহ ও রাস্লের জন্যই হয়। অর্থাৎ এটিই বিশুদ্ধ হিজরত।এর ফজিলত ও বরকত কুরআন পাকে বর্ণিত হয়েছে। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি অর্থের অন্থেবণে কিংবা কোনো মহিলাকে বিয়ে করার নিয়তে হিজরত করে, তার হিজরতের বিনিময়ে ঐ বস্তুই পাবে, যার জন্য সে হিজরত করে।

আজকাল কিছু সংখ্যক মুহাজিরকে দুর্দশাগ্রস্ত দেখা যায়। হয় তারা এখনও অন্তরবর্তীকালে অবস্থান করছে, অর্থাৎ হিজরতের প্রাথমিক দুঃখ-কষ্ট ভোগ করছে, না হয় তারা সঠিক অর্থে মুহাজির নয়। স্বীয় নিয়ত ও অবস্থা সংশোধনের প্রতি তাদের মনোনিবেশ করা উচিত। নিয়ত ও আমল সংশোধন করার পর তারা আল্লাহ তা'আলার ওয়াদার সত্যতা স্বচক্ষে দেখতে পাবে। [মা'আরিফুল কুরআন]

: قَوْلُهُ وَمَنْ يُهَاجِرٌ فِي سَبِيْلِ اللهِ يَجِدْ فِي أَلْأَيْضِ مُرَاغَمًا كَيْثَيْرَةً وَسَعَةً

হিজরতের উপকারিতা: এ আঁয়াতে হিজরতের জন্য উদ্বুদ্ধ করা হয়েছে যে, যে ব্যক্তি মাহান আল্লাহর জন্য হিজরত করবে ও নিজের জন্মভূমি ত্যাগ করবে, সে বসবাসের জন্য বহু জায়গা পাবে এবং তাঁর জীবন ও জীবিকা নির্বাহের স্বাচ্ছন্য.....

লাভ হবে কাজেই, কোথায় থাকবে, কি খাবে এ ভয়ে হিজরত থেকে বিরত থেকো না এবং আশঙ্কাও করো না যে, পথিমধ্যে মৃত্যু হয়ে গেলে না এ দিকের থাকলাম, না ওদিকের হলাম। কেননা এ অবস্থায়ও হিজরতের পুরোপুরি ছওয়াব লাভ হবে। মৃত্যু তো তার নির্দিষ্ট সময়ই আসে, আগে আসতে পারে না।

وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتَهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّٰهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ اَجْرُهُ عَلَى اللّٰهِ .

गात न्यून : সাদ ইবনে জুবাইর প্রমুখ থেকে তাবারী বর্ণনা করেন, উক্ত আয়াত জমরাহ নামক এক ব্যক্তির ব্যাপারে নাজিল হয়েছে তিনি হিজরতের পর মক্কায় বসবাস করতে থাকেন। যখন তিনি আল্লাহর কালাম الله وَاسِعَةُ وَاسْعَةُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلِي اللّٰهِ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَقَعَلَٰ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰلّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰلِمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلّٰهُ وَاللّٰهُ ول

ইত্তেকাল হয়ে যায়। তখন তার প্রসঙ্গে উক্ত আয়াত নাজিল হয়। –[জামালাইন, পৃ: ৮৫, খ. ২]

الارضِ الدَّمَ مَعْدَ प्रकृत प्रवित्त कर्ति । ١٠١ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ سَافَوْرُتُمْ فِي الارضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُم جُنَاحٌ فِي أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ السَّسِلُوةِ بِأَنْ تَـُرُدُّوْهَا مِنْ اَرْبَعٍ اليُ اِثْنَتَيْنِ إِنَّ خِفْتُم أَنْ يَفْتِنَكُمْ أَيْ يَنَالُكُمْ بِمَكْرُوهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بَيَانًا لِلْوَاقِعِ إِذْ ذَاكَ فَلاَ مَفْهُوْمَ لَهُ وَ وَبَيَّنَتِ السُّنَّنُهُ أَنَّ الْمُرَادَ بِالسَّفَرِ الطَّوِيْلِ الْـمُبَاحِ وَهُـَو أَرْبُعَـةُ بُـرُدٍ وَهِـيَ مَرْحَلَتَانِ وَيُوْخَذُ مِنْ قَوْلِهِ فَلَيْسَ عَلَيْكُم جُنَاحُ أَنَّهُ رُخْصَةٌ لَا وَاجِبَ وَعَلَيتهِ الشَّافِعِيُّ إِنَّ الْكُفِرِيْنَ كَانُوْا لَكُمْ عَدُوًّا مُّبِيناً بَيْنَ الْعَدَاوَةِ.

#### অনুবাদ :

করবে তখন যদি তোমাদের আশঙ্কা হয় যে, সত্য প্রত্যাখ্যানকারীরা তোমাদের জন্য ফিতনা সৃষ্টি করবে অর্থাৎ তোমাদের ক্ষতিকর কিছু করবে তবে সালাত সংক্ষিপ্ত করলে অর্থাৎ, চার রাকাতের স্থলে দুই রাকাত করে আদায় করলে তোমাদের কোনো দোষ নেই। কাফেররা নিশ্চয় তোমাদের প্রকাশ্য শক্র। তাদের শক্রতা সুস্পষ্ট।

সুনাহতে বর্ণিত আছে যে. এ সফরের অর্থ হলো দীর্ঘ ও বৈধ উদ্দেশ্যে যে সফর সংঘটিত হয়। কমপক্ষে তার দূরত্ব চার বুরাদ পরিমাণ স্থান হতে হবে। আর চার বুরাদ হলো দুই মারহালা। বার হাজার কদমে একমাইল। এ হিসাবে বার মাইলে এক বুরাদ। সূতরাং চার বুরাদে আটচল্লিশ মাইল 🖟

ৃ[তোমাদের যদি আশঙ্কা হয়.....] তৎসময়ের বাস্তব অবস্থার বিবরণ হিসাবে এ কথাটির উল্লেখ করা হয়েছে। সুতরাং এ স্থানে مَغْهُومْ مُخَالفٌ বা বিপরীতার্থ বিবেচ্য **হবে**না।

[এতে তোমাদের কোনো দোষ নেই] فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ এঁ বাক্যাংশটি দারা প্রমাণ হয় যে. এ বিধানটি জায়েজ মাত্র। এটা ওয়াজিব বা অবশ্যকরণীয় নয়। এটাই ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অভিমত। ইিমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর অভিমত হলো. শরিয়তের পারিভাষিক অর্থে যা সফর সেই সফরে কসর বা সালাত সংক্ষিপ্ত করা জরুরি।

## তাহকীক ও তারকীব

َ اَنَيْل] (مُضَارِع مَعْرَوَفُ: وَاحِدُ مُذَكَّرُ) : يَنَالُ الْمُضَارِع مَعْرَوَفُ: وَاحِدُ مُذَكِّرُ) : يَنَالُ الْمُضَارِع مَعْرَوَفُ: وَاحِدُ مُذَكِّرُ) : يَنَالُ اللهِ आखा। সম্পেষ্ট, পরিকার।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যোগসূত্র: পূর্বে জিহাদ ও হিজরতের আলোচনা ছিল। অধিকাংশ ক্ষেত্রে জিহাদ ও হিজরতের জন্য সফর করতে হয় এবং এ জাতীয় সফরে শক্রদের পক্ষ থেকে বিপদাশঙ্কাও থাকে। তাই সফর ও আতঙ্কাবস্থার প্রতি লক্ষ্য রেখে নামাজে প্রদন্ত বিশেষ সুবিধা ও সংক্ষিপ্ততা আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণিত হচ্ছে।

শানে নুযুল: হযরত আলী (রা.) বলেন বনূ নাজ্জারের কিছু লোক রাসূল 🚃 -এর খেদমতে এসে আরজ করল, ইয়া রাসূলাল্লাহ! আমাদের অধিকাংশ সময় সফরে থাকতে হয়। এমন অবস্থায় নামাজ পড়ার কি সূরত? এ প্রসঙ্গে উক্ত আয়াতটি নাজিল হয়।

তথা ইত্যাদির জন্য সফর কর এবং তোমাদের প্রকাশ্য শক্র তথা : قَوْلُهُ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ কাঁফিরদের পক্ষ হতে এ আশঙ্কা কর যে, সুযোগ পেলে তারা আক্রমণ করে বসবে। তাহলে সালাত সংক্ষিপ্ত কর। অর্থাৎ বাড়ি থাকাকালে যে সালাত চার রাকাত পড়তে হয়. তা দু'রাকাত পড়।

কসরের বিধান: কাফিরের উৎপীড়নের আশঙ্কা সেই সময় ছিল, যখন এ আয়াত নাজিল হয়। সে আশঙ্কা শেষ হয়ে যাওয়ার পর ও রাসূলুল্লাহ 🚃 যথারীতি কসর আদায় করতে থাকেন, সাহাবায়ে কেরামকেও এরূপ করতে নির্দেশ দিতেন। এখন হামেশাই সফরে কসরের নির্দেশ প্রদান করা হয়, তাতে উল্লিখিত ভয় থাকুক বা নাই থাকুক। এটা আল্লাহর তা'আলার বিশেষ অনুগ্রহ। কৃতজ্ঞতার সাথে গ্রহণ করা জরুরি, যেমন হাদীসে ইরশাদ হয়েছে।

হযরত ইয়ালা ইবনে উমাইয়া (র.) বলেন, হযরত ওমর (রা.) -এর কাছে জিজ্ঞেস করা হলো কসরের ব্যাপারে তো ভয় ও শঙ্কার কয়েদ লাগানো হয়েছে এখনতো অবস্থা পরিবর্তন হয়ে গেছে, এখনও কি কসরের অনুমতি অবশিষ্ট থাকবে? হযরত ওমর (রা.) বলেন, আমার অন্তরেও এ ব্যাপারে সন্দেহ ছিল কিন্তু রাসূল ===== -কে জিজ্ঞেস করলে তিনি বলেন, এটি আল্লাহ তা আলার বিশেষ দয়া ও অনুগ্রহ, সূতরাং তা কৃতজ্ঞতার সাথে গ্রহণ করো। −[মুসলিম]

#### সফর এবং কসরের মাসআলা:

- \* যে সফর তিন মনজিলের কম হয়ে তাতে কসর করার অনুমতি নেই। তিন মনজিল মাইলের হিসেবে ৪৮ মাইল যা প্রায় ৭৭.২৫ কিলোমিটার হয়।
- \* যে সফরের কসরের অনুমতি রয়েছে তাতে পূর্ণ নামাজ পড়া জায়েজ আছে কি না? হযরত আলী (রা.)হযরত ইবনে ওমর, হযরত জাবের ইবনে আব্দুল্লাহ, হযরত ইবনে আব্বাস, হযরত হাসান বসরী, হযরত ওমর ইবনে আব্দুল আজীজ, হযরত কাতাদাহ এবং ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে কসর আবশ্যক। পক্ষান্তরে হযরত উসমান গণী, হযরত সা'দ ইবনে আবী ওয়াক্কাস হযরত ইমাম মালেক, ইমাম শাফেয়ী এবং আহমদ ইবনে হাম্বল (র.)-এর মতে মুসাফিরের জন্য কসর করা এবং পূর্ণ নামাজ পড়া উভয়টিই জায়েজ।
- \* পাপের সফরেও ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে কসর করার অনুমতি রয়েছে। অন্যান্য ইমামদের মতে অনুমতি নেই।
- \* মুসাফির নিজ আবাদী থেকে বের হতেই কসর করতে পারবে। এ ব্যাপারে ইমাম চতুর্গুয়ের ঐকমত্য রয়েছে। ইমাম মালেক (র.) -এর ফতোয়া হলো মুসাফির আবাদী থেকে কমপক্ষে তিন মাইল অতিক্রম করার পর কসর করবে।
- \* সফরের মঝে কোথাও ইকামতের নিয়ত করলে ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে শুধু চার দিন ইকামতের নিয়ত করলেই কসরের অনুমতি শেষ হয়ে যাবে। ইমাম আহমদ (র.) -এর মতে বিশ ওয়াক্তের বেশি পরিমাণ নামাজের সময়ের ইকামত করে তাহলে অনুমতি শেষ হয়ে যাবে। ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে যদি পনের দিন একই জায়গায় অবস্থানের নিয়ত করে তাহলে কসরের অনুমতি শেষ হয়ে যাবে।
- \* যদি কোথাও পনের দিনের অবস্থানের নিয়ত ছাড়াই কোনো কারণে অবস্থান দীর্ঘ হয়ে যায়, তাহলে কসরই পড়বে। এভাবে বছরের পর বছর পার হয়ে গেলেও
- \* কোনো লঞ্চ স্টীমারের ঐ কর্মচারী যে পরিবার পরিজন নিয়ে তাতে বসবাস করে কিংবা এমন ব্যক্তি যে সর্বদা সফরে থাকে সে সবসময় কসর করবে।
- কোনো মুসাফির মুকীমরে পিছনে নামাজের ইক্তেদা করলে পূর্ণ নামাজ পড়বে। ইক্তেদা পূর্ণ নামাজে করুক বা
  আংশিকের মাঝে করুক। ইমাম মালেক (রা.) -এর মতে কমপক্ষে এক রাকাতে ইক্তেদা আবশ্যক। হযরত ইসহাক
  ইবনে রাহওয়াই (র.) বলেন, মুসাফির মুকীমের ইক্তেদা করেও কসর পড়তে পারবে।
- \* সফর শেষ করে গন্তব্যস্থলে পৌছার পর যদি সেখানে পনের দিনের কম সময় অবস্থান করার ইচ্ছা থাকে, তবে সে অবস্থান ও সফরের অন্তর্ভুক্ত। এমতাবস্থায় চার রাকাত বিশিষ্ট ফরজ নামাজ অর্ধেক পড়তে হবে। একে শরিয়তের পরিভাষায় কসর বলা হয়। পক্ষান্তরে যদি একই জনপদে পনের দিন অথবা তদুর্ধ্ব সময় অবস্থান করার ইচ্ছা থাকে, তবে তা সাময়িক বাসস্থান হিসেবে গণ্য হবে। এমন জায়গায় অস্থায়ী বাসস্থানের মতো কসর পড়তে হবে না, পূর্ণ নামাজ পড়তে হবে।
- \* কসর তথু তিনি ওয়াক্তের ফরজ নামাজে হবে। মাগরিব, ফজর সুনুত ও বিতিরের নামাজে কসর নেই।
- \* কেউ সফর অবস্থায় মুকীম অবস্থায় কাজা হওয়া নামাজ পড়তে চাইলে পূর্ণ নামাজ পড়তে হবে। এমনিভাবে সফরে কাজা
  হওয়া নামাজ মুকীম অবস্থায় পড়লে ইমাম আবৃ হানীফা এবং ইমাম মালেক (র.)-এর নিকট কসরই পড়া হবে।
- \* পূর্ণ নামাজের স্থলৈ অর্ধেক পড়ার মধ্যে কারও মনে এরপ ধারণা আনাগোনা করে যে, বোধ হয় এতে নামাজ পূর্ণ হলো না, এটা ঠিক নয়। কারণ কসরও শরিয়তেরই নির্দেশ। এ নির্দেশ পালনে গোনাহ হয় না, বরং ছওয়াব পাওয়া যায়। -[মাআরেফ পৃ. ২৭৯]
- শর্তি কুরআন নাজিলের সময়ের ভিত্তিতে বলা হয়েছে। কেননা এ আয়াত নাজিলের সময়ের ভিত্তিতে বলা হয়েছে। কেননা এ আয়াত নাজিলের সময় সাধারণ মুসলমানদের সফরে দুশমনের আশঙ্কা বিরাজ করত। সুতরাং এর مَنْهُوْم مُخَالِثٌ উদ্দেশ্য নয়। সুতরাং এমনটি বলা যাবে না যে, শত্রু আশঙ্কা। না থাকলে নামাজে কসর করা জায়েজ নেই।
- ا بَرْيَد : تَوْلَمُ ٱرْبَعَةُ بُرُهُ وَمْ -এর বহুবচন। মূলত : بَرْيَد : تَوْلَمُ ٱرْبَعَةُ بُرُهُ وَمْ এর بَرِيْد : يَوْلَمُ ٱرْبَعَةُ بُرُهُ وَمْ بِهِ -এর বহুবচন। মূলত : بَرْيَد تَوْلَمُ ٱرْبَعَةُ بُرُهُ وَمُ بِهِ أَمْ يَعْلَمُ بَرُهُ وَمُ اللّهِ أَمْ يَعْلَمُ اللّهِ أَمْ يَعْلَمُ اللّهِ أَنْ يَعْلَمُ بَرُهُ وَهُمْ إِنْ يَعْلَمُ بَرُهُ وَهُمْ اللّهِ أَنْ يَعْلَمُ بَرُهُ وَهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ
- مُتَعَدِّئُ بِمَعْنَىٰ لاَزِمْ শব্দটি مُبِيْنَ : عَوْلُهُ بَيْنَ الْعَدَاوَةِ উল্লেখ করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, مُتَعَدِّئُ بِمَعْنَىٰ لاَزِمْ শব্দটি مُبِيْنَ الْعَدَاوَةِ وَ الْعَدَاوَةِ وَالْعَدَاوَةِ وَا

ে ১০২. হে মুহামদ ! তুমি যখন তাদের মাঝে উপস্থিত الْمُتَا مُحَمَّدُ حَاضِرًا فِيْهُمْ وَأَنْتُمْ تَخَافُوْنَ إِلْعَدُوَّ فَاقَمَتْ لَهُمُ الصَّلُوةَ وَهٰذَا جَرٰى عَلَى عَادَةِ الْقُرْأُنِ فِي الْخِطَابِ فَكَا مَفْهُومَ لَهُ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَّعَكَ وَتَتَاخُّرَ طَآنِيفَةٌ وَلْيَاخُذُوا أَى الطَّائِفَةُ الَّتِيئَ قَامَتْ مَعَكَ أَسْلِحَتَهُمْ مَعَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا أَي صَلُّوا فَلْيَكُونُوا أَيْ اللَّطَائِفَةُ الْأُخْرُى مِنْ وَرَآئِكُمْ يَحْرُسُونَ إِلَىٰ أَنْ تَقْضُوا الصَّلُوةَ وَتَذْهَبَ هَٰذِهِ الطَّاثِفَةُ تَحْرُسُ وَلْتَأْتِ طَاآنِفَةٌ أُخْرَى كَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَاَّخُذُو حِنْدَرُهُمْ وَاَسْلِحَتَهُمْ مَعَهُمْ الِي أَنْ يَقْضُوا الصَّلُوةَ وَقَدْ فَعَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَذُلِكَ بِبَطْنِ نَخْلِ رَوَاهُ الشُّيْخَانَ وَدَّ الَّذِيْنَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلُوةِ عَنْ اَسْلحَتِكُمْ وَامَتْعِتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدةً بِانْ يَحْمِلُوا عَلَيْكُنْم فَيَأْخُذُوْكُمْ وَهُذَا عِلَّهُ ٱلْآمْرِ بِاَخْذِ السِّسلَاحِ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ اَذًى مِنْ مَطِيرَ الْوَكُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ فَلا تَحْمَلُوهَا وَهٰذَا يُفِيدُ أَنْ يُتَجَابَ حَمْلُهَا عِنْدَ عَدَم الْعُذُرِ وَهُوَ اَحَدُ قَوْلَي الشَّافِعِيْ (رح) وَالثَّانِي انَّهُ سُنَّةً وَرَجِّعَ وَخُكُوا حِنْدَرَكُمْ مِنَ الْعَكُو آيُ إِخْتَرُزُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَنَعْتُمْ إِنَّ اللَّهُ اَعَدَّ لِلْكُفرينَ عَذَابًا مُهِينًا ذَا إِهَانَةٍ.

#### অনুবাদ :

থাক আর তোমরা শত্রুর ভয় কর এ অবস্থায় তাদের সাথে সালাত কয়েম কর তখন তাদের একদল তোমার সাথে যেন দাঁড়ায় আর আরেক দল যেন পিছনে থাকে এবং যে দল তোমার সাথে দাঁড়িয়েছে তারা যেন সশস্ত্র থাকে। তারা যখন সিজদা করবে অর্থাৎ সালাত আদায়ে থাকবে তখন তারা যেন অর্থাৎ অপর দলটি যেন তোমাদের পেছনে অবস্থান করে। তারা সালাত না হওয়া পর্যন্ত পাহারা দিবে এবং পরে এ দল অর্থাৎ যারা তোমার সাথে প্রথমে দাড়িয়েছে তারা পাহারা দিতে যাবে।

আর অপর দল যারা সালাতে শরিক হয়নি, তারা তোমার সাথে <u>যেন সালাতে শরিক হয় এবং</u> সালাত শেষ না হওয়া পর্যন্ত তারা যেন সতর্ক ও সশস্ত্র থাকে।

শায়খাইন [বুখারী ও মুসলিম] বর্ণনা করেন যে, বাতনে নাথ্লা নামক স্থানে রাসূল 🚟 এরূপ পদ্ধতিতে সালাত আদায় করেছিলেন।

[যখন তুমি সালাত কায়েম করবে] فَاتَكُتُ لَهُمُ الصَّلُوة আল কুরআনের প্রচলিত রীতি অনুসারে এখানেও রাসূল 🚐 -কে সম্বোধন করা হয়েছে বটে তবে مَنْهُونَا 😅 🛍 🗘 বা বিপরীতার্থ বিবেচ্য হবে না।

সত্য প্রত্যাখ্যানকারীরা কামনা করে তোমরা যখন সালাতে দাড়াও তখন যেন তোমরা তোমাদের অস্ত্রশস্ত্র ও আসবাবপত্র সম্বন্ধে অসর্ত্তর্ক হও আর তারা তোমাদের উপর একেবা<u>রে</u> ঝাঁপি<u>য়ে</u> পড়<u>তে পা</u>রে। অর্থাৎ তোমাদের উপর হামলা চালিয়ে তোমাদেরকে পাকড়াও করে ফেলতে পারে। এটাই হলো সালাতের সময় অন্ত্র হাতে রাখার কারণ।

যদি তোমরা বৃষ্টির জন্য কৃষ্ট পাও অথবা পীড়িত থাক তবে তোমারা অস্ত্র রেখে দিলে ওটা সাথে বহন না করলে তোমাদের কোনো দোষ নেই।

এ বাক্যটি দ্বারা বুঝা যায়, এ সুবিধা না থাকলে অন্ত সাথে বহন করা অবশ্য জরুরি। এটা ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর অন্যতম অভিমত। তার অপর অভিমত হলো. এটা সুনুত। এ মতই প্রাধান্যপ্রাপ্ত অভিমত।

শক্র হতে তোমরা সতর্কতা অবলম্বন করবে অর্থাৎ যতটুকু সম্ভব তোমারা তাদের সম্পর্কে সতর্ক থাকবে। আল্লাহ সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের জন্য লাঞ্ছনাদায়ক অবমাননাকর শান্তি প্রস্তুত রেখেছেন।

ُ كَنَا اَنَّهُ وَاحِدُ مُؤَنَّثُ : كَتَا َخُرُّ اللهَ अञ्च, সরঞ্জাম ।
اَسُلِحَةٌ अञ्च, अञ्चला اللهَ عَمْدُونَ : جَمْعُ مُذَكِّرُ : يَحُرُسُونَ وَمُسَوِّنَ وَاسَدَةً مُعَدُّونَ : جَمْعُ مُذَكِّرُ ) : يَحُرُسُونَ وَرُسًا حَرَاسَةً اللهَ اللهَ عَرُاسَةً وَاسَا عَرَاسَةً اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

পাহারা দেওয়া, প্র**হরায় থাকা**।

থেকে পরহেজ করা, افتعال থাকে পরহেজ করবে, বাবে مَاضِتَى مَعْرُوْف : جَمْعُ مُذَكَّرُ) : إِخْتَرَزُوْا বেঁচে থাকা।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শক্র আক্রমণের আশব্বা দেখা দিলে সালাভের নিয়ম: পূর্বে সফর অবস্থায় সলাত আদায়ের নিয়ম বলা হয়েছিল। এবার শক্রর আক্রমণের আশঙ্কা দেখা দিলে সে অবস্থায় কিভাবে সালাত আদায় করতে হবে তার বর্ণনা। কাফির বাহিনীর মোকাবিলায় প্রস্তুত থাকলে মুসলিম বাহিনী দু'দলে বিভক্ত থাকবে। একদল ইমামের সাথে অর্ধেক সালাত আদায় করে শক্রর সামনে গিয়ে অবস্থান নিবে। দ্বিতীয় দল এসে ইমামের সাথে অর্ধেক আদায় করবে। ইমাম সালাম ফেরানোর পর উভয় দল পৃথকভাবে অবশিষ্ট অর্ধেক আদায় করে নিবে। মাগরিবের সালাত হলে প্রথম দল দু'রাকাত এবং দ্বিতীয় দল এক রাকাত ইমামের সাথে আদায় করবে এ অবস্থায় সালাতে চলাফেরা ক্ষমাযোগ্য। তরবারি, বর্ম, ঢাল ইত্যাদিও সাথে রাখার নিদের্শ দেওয়া হয়েছে, যাতে শক্র সৈন্য সুযোগ পেয়ে অতর্কিত আক্রমণ করে না বসে।

শানে নুযুদ : হযরত আবূ আইয়্যাশ (রা.) বলেন, আমরা যাতুর রিকার অভিযানে আসফালান এবং দাহনান নামক স্থানে রাসূলুল্লাহ == -এর সাথে ছিলাম। সে অভিযানে মুশরিকরা আমাদের কিবলার দিকে অবস্থান করেছিল। খালেদ ইবনে ওয়ালিদ সে সময় মুসলমান হননি। তিনি মুশরিক বাহিনীর সেনাপতি ছিলেন। যোহরের সময় হলে রাসূলুল্লাহ 🚐 আমাদের নিয়ে জামাত করে নামাজ আদায় করেন। তখন তারা পরস্পরে বলাবলি শুরু করল যে, একটি সুবর্ণ সুযোগ হাত ছাড়া হয়ে গেল। যদি নামাজরত অবস্থায় মুসলমানদের উপর হামলা করা হতো তাহলে সহজেই কাজ হয়ে যেত। তখন তাদের একজন বলে উঠল, একটু পরেই তাদের এমন একটি নামাজ রয়েছে, যা তাদের কাছে জানমাল ও সন্তান-সন্ততি অপেক্ষা বেশি প্রিয়। মুশরিকরা আসর নামাজের প্রতি ইঙ্গিত করছিল। এদিকে মুশরিকদের এ আলোচনা চলছিল অপর দিকে হ্যরত জিবরীল (আ.) সালাতুল খওফ পড়ার বিধান সম্বলিত উক্ত আয়াত নিয়ে অবতরণ করেন।

-[ইবনে কাসীর : খ. ১, পৃ : ৫৪৮ জামালাইন : খ. ২, পৃ : ৯০]।

রাস্পুলাহ 🚃 -এর ইক্তেদায় 'সালাতুল খওফ : যখন আসরের সময় হলো তখন রাস্পুলাহ 🚃 পূর্ণ বাহিনীকে অক্সেশস্ত্রে সজ্জিত হওয়ার নির্দেশ দিলেন। তারপর গোটা বাহিনী দু'টি সারিতে বিভক্ত হয়ে হুজুরের ইক্তেদায় নামাজ ওরু করলেন। সকলেই প্রথম রাকাতের রুকু এবং কিয়াম একত্রে করলেন। সিজদার সময় প্রথম কাতারে সৈন্যরা নবীজি 🚃 -এর সাথে সিজদা করল এবং দিতীয় কাতারের সৈন্যরা দাড়িয়ে রইলেন। যাতে মুশরিকরা মুসলমানদেরকে সিজদাবস্থায় দেখে সামনে অগ্রসর হওয়ার সাহস না করে। প্রথম কাতারের সৈন্যরা সিজদা করে উঠার পর দ্বিতীয় কাতারের সৈন্যরা নিজ নিজ স্থানে সিজদা করে নেন। তারপর সামনের কাতারের সৈন্যরা পেছনে এবং পেছনের সৈন্যরা সামনে চলে যান। দ্বিতীয় রাকাতের কিয়াম ও রুকু সকলে একত্রে করার পর সিজদার সময় পুনরায় পূর্বের নিয়মে প্রথম কাতার ওয়ালারা নবীজির সাথে সিজদা করেছেন এবং দ্বিতীয় কাতারের সৈন্যরা দাড়িয়ে থাকেন এবং পরে সিজদা করে নেন। এভাবেই বাকি নামাজটুকু শেষ করা হয়।

সলাতুল খওফের বিভিন্ন পদ্ধতি: এখানে মনে রাখতে হবে যে, যুদ্ধের ময়দান ঈদের ময়দানের মতো হয় না যে, সব সময় একই পদ্ধতিতে নামাজ আদায় করা হবে। বরং সেখানে তরবারির ঝনঝনানী, তীরের বর্ষণ, বন্দুকের গর্জন, তোপ-কামানের গোলা বর্ষণ ইত্যাদি ভয়ানক অবস্থায় নামাজ পড়তে হয়। এজন্য যুদ্ধের অবস্থার বিভিন্নতার কারণে সেখানে নামাজ পড়ার পদ্ধতি ও বিভিন্ন হওয়াই যুক্তিযুক্ত। রাসূলুল্লাহ 🚃 থেকে এ নামাজের চৌদ্দটি পদ্ধতি বর্ণিত রয়েছে। ইমামগণ নিজ নিজ পছন্দ অনুযায়ী সে পদ্ধতিগুলো থেকে কোনো একটি বা কয়েকটি পদ্ধতি নির্বাচন করেছেন। যেমন ইমাম আবু হানীফা (র.) নিম্নোক্ত পদ্ধতিগুলো পছন্দ করেছেন।

ইমাম আবু হানীফা (র.) এর মতে পছন্দনীয় পদ্ধতি : সৈন্য বাহিনীর এক অংশ ইমামের সাথে নমাজ পড়বে এবং আরেক অংশ শত্রুদের মোকাবিলায় থাকবে। এক রাকাত পূর্ণ হলে প্রথম অংশ সালাম ফিরিয়ে শত্রুদের মোকাবিলায় যাবে এবং তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [পঞ্চম পারা]

দ্বিতীয় অংশ এসে ইমামের সাথে দ্বিতীয় রাকাতে শরিক হবে। এভাবে ইমামের দুই'রাকাত শেষ হবে এবং সৈন্যদের এক এক রাকাত। [এ পদ্ধতিটি হযরত ইবনে আব্বাস, জাবের ইবনে আব্দুল্লাহ এবং মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত]।

সালাতৃল খওফের দ্বিতীয় পদ্ধতি: দ্বিতীয় পদ্ধতি এই যে, প্রথম অংশ ইমামের সাথে এক রাকাত পড়ে চলে যাবে। তারপর দ্বিতীয় অংশ এসে এক রাকাত ইমামের পিছনে পড়বে। তারপর প্রত্যেকে পালাক্রমে এসে নিজেদের ছুটে যাওয়া নামাজের এক এক রাকাত নিজে নিজে আদায় করবে। এভাবে প্রত্যেক অংশের এক রাকাত ইমামের সাথে হবে এবং এক রাকাত ভিন্ন ভিন্নভাবে হবে।

সালাতুল খওফের তৃতীয় পদ্ধতি : তৃতীয় পদ্ধতি হলো— ইমামের পেছনে সৈন্যদের এক অংশ দুই রাকাত আদায় করবে এবং তাশাহহুদের পর সালাম ফিরিয়ে দুশমনদের মোকাবিলায় যাবে। তারপর দ্বিতীয় অংশ এসে তৃতীয় রাকাতে এসে শরিক হবে এবং ইমামের সাথে সালাম ফিরাবে। এভাবে ইমামের চার রাকাত হবে এবং সৈন্যদের দুই দুই রাকাত হবে। সলাতুল খওফের চতুর্থ পদ্ধতি : সৈন্যদের এক অংশ ইমামের সাথে এক রাকাত পড়বে এবং ইমাম দ্বিতীয় রাকাতের জন্য দাঁড়ালে মুক্তাদীগণ নিজেরা এক রাকাত তাশাহুদসহ পড়ে সালাম ফিরাবে। তারপর দ্বিতীয় অংশ এসে এ অবস্থায় ইমামের পিছনে ইক্তিদা করবে। ইমাম এখনও দ্বিতীয় রাকাতে থাকবেন। তারা অবশিষ্ট নামাজ ইমামের সাথে পড়ার পর নিজেরা এক রাকাত পড়ে নিবে। এ সুরতে ইমামকে দ্বিতীয় রাকাতের কিয়াম দীর্ঘায়িত করতে হবে।

এছাড়াও আরো পদ্ধতি রয়েছে। জানার জন্য ফিকহের বড় বড় কিতাবের দ্রষ্টব্য।

রাস্লুলাহ — -এর ওফাতের পর সালাত্ল খওফের বিধান : আয়াতে বলা হয়েছে الصَّلَوْءَ لَهُمْ فَاقَعْتَ لَهُمُ الصَّلَوْءَ । অর্থাৎ আপনি যখন তাদের মধ্যে থাকেন], এতে এরূপ মনে করার অবকাশ নেই যে, রাস্লুল্লাহ — এর তিরোধানের পর এখন 'সালাতুল খওফ' এর বিধান নেই। কেননা তখনকার অবস্থা অনুযায়ী আয়াতে এ শর্ত বর্ণিত হয়েছে । নবী বিদ্যুমান থাকলে ওজর ব্যতীত অন্য কেউ নামাজে ইমাম হতে পারে না । রাস্লুল্লাহ — এর পর এখন যে ইমাম হবেন, তিনিই তার স্থলাভিষিক্ত হবেন এবং 'সালাতুল খওফ' পড়াবেন। সব ফিকহবিদগণের মতে সালাতুল খওফের বিধান এখনও অব্যাহত রয়েছে, রহিত হয়নি। [মা'আরিফ : ২৭৯]

ইমামদের মধ্যে শুধু ইমাম আবৃ ইউস্ফ (রা.)-এর মাজহাব হলো রাস্লুল্লাহ — এর পর সালাতুল খণ্ডফ পড়া জায়েজ নেই। কেননা রাস্লুল্লাহ — এর পর এখন এমন কোনো ব্যক্তিত্ব বাকি নেই যার পেছনে সকলে নামাজ পড়ার জন্য লালায়িত হবে। বরং এখন পদ্ধতি এই হতে পারে যে, সৈন্য বাহিনীর বিভিন্ন অংশ ভিন্ন ভিন্ন ইমামের পিছনে নামাজ পড়ে নিবে। [জামালাইন]

- \* মানুষের পক্ষ থেকে বিপদাশঙ্কার কারণে সালাতুল খওফ পড়া যেমন জায়েজ, তেমনিভাবে যদি বাঘ ভল্লুক কিংবা অজগর ইত্যাদির ভয় থাকে এবং নামাজের সময় ও সংকীর্ণ হয়, তাহলে তখনও সালাতুল খওফ পড়া জায়েজ।
- ত্র এ অংশটুকু দ্বারা ইমাম আবূ ইউসুফ (র.) -এর মতের খণ্ডন করা হয়েছে। কেননা ইমাম আবূ ইউসুফ (র.) উক্ত আয়াত দ্বারা প্রমাণ করেন যে, রাস্ল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের ওফাতের পর صَلاَةُ الْخَوْنِ কিন্টান্য ইমামদের নিকট তা এখনও জায়েজ আছে। তবে রাস্ল ক্রেড্রান্য -কে সম্বোধন করে বালার কারণ হলো কুরআনের বর্ণনাধারার স্বাভাবিক রীতি।
- এর ইল্লত। অর্থাৎ হাতিয়ার এ জন্য সাথে রাখবে যে, যাতে وَلْبِيَّا خُذُوكُمْ اللّهِ بِيَانٌ يَحْمِلُوا عَلَيْكُمْ فَيَا خُذُوكُمْ अर्थाৎ হাতিয়ার এ জন্য সাথে রাখবে যে, যাতে শক্ররা অতর্কিত হামলা না করতে পারে।
- غُوْلَهُ وَخُذُوا حِدْرَكُمْ : অর্থাৎ বৃষ্টি, অসুস্থতা বা দুর্বলতা হেতু যদি অন্ত্র বহন করা মুশকিল হয়, তবে অন্তর খুলে রাখার অনুমতি আছে তবে আত্মরক্ষার ব্যবস্থা রাখা চাই, অর্থাৎ বর্ম, ঢাল সাথে রাখবে।

বিশেষ জ্ঞাতব্য: শত্রুর ভয়ে যদি উল্লিখিত পদ্ধতিতে সালাত আদায় করার মতো সুযোগ না পাওয়া যায়, তবে জামাত স্থগিত রেখে প্রত্যেকে আলাদা সালাত আদায় করে নেবে। বাহন থেকে নামার সুযোগ না হলে সাওয়ার অবস্থায়ই ইশারায় আদায় করে নিবে। আর যদি সে সুযোগও না হয়, তবে কাজা করবে।

عَذَابًا مُهِينًا : অর্থা আল্লাহ তা'আলার আদেশ অনুযায়ী সুব্যবস্থা, সতর্কতা ও সুকৌশলের সাথে কাজ কর। মহান আল্লাহর অনুহাহের আশা রাখ। তিনি তোমাদের হাতে কাফিরদের লাঞ্ছিত করবেন। তাদেরকে ভয় করো না।

#### অনুবাদ:

করে অবসর পাবে তখন দাড়িয়ে, বসে ও পার্ধোপরি

করে অবসর পাবে তখন দাড়িয়ে, বসে ও পার্ধোপরি

তয়ে অর্থাৎ সকল অবস্থায় তাসবীহ তাহলীলের

মাধ্যমে <u>আল্লাহকে শ্বন্ণ করবে।</u>

যখন তোমরা ভরসাজনক অবস্থায় হবে অর্থাৎ নিরাপদ হবে তখন যথাযথ সালাত কায়েম করবে। অর্থাৎ তার সকল হকসহ তা আদায় করবে। <u>নিশ্চয় সালাত বিশ্বাসীদের উপর লিপিবদ্ধ করা হয়েছে</u> অর্থাৎ ফরজ করা হয়েছে <u>নির্ধারিত সময়ের ভিত্তিতে।</u> অর্থাৎ তার সময় সুনির্ধারিত সুতরাং ঐ সময় হতে তাকে পিছিয়ে নেওয়া যাবে না।

১ ১০৪. উহুদ যুদ্ধ হতে প্রত্যাবর্তনের পর আবৃ সুফিয়ান ও তার সঙ্গীদের অনুসন্ধানে রাস্ল ক্র একদল সৈন্য প্রেরণ করতে চাইলে তারা তখন জখমী ইত্যাদির অজুহাত পেশ করে।

এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, কোনো কাফির সম্প্রদায়ের তালাশে যুদ্ধের উদ্দেশ্যে তাদের অনুসন্ধানে কাতর হয়ো না, দুর্বল হয়ে পড়ো না। যদি তোমরা কষ্ট পাও অর্থাৎ আঘাতের যন্ত্রণা পাও তবে তারাও তো তোমাদের মতো তোমাদের অনুরূপ যিন্ত্রণা পায়। এতদসত্ত্বেও তারা তোমাদের বিরুদ্ধে লড়াই করতে দুর্বল ও সাহসহারা হয় না। অথচ তোমরা আল্লাহর নিকট যা আশা কর অর্থাৎ যে সাহায্য ও পুণ্যফল আশা কর তারা তা আশা করে না। তোমরা তাদের অপেক্ষা বিশ্বাসে কর্মের পুণ্যফলের ক্ষেত্রে প্রাধান্য রাখ, সুতরাং তাতেও তোমাদেরকে তাদের অপেক্ষা অধিক আগ্রহ পোষণ করা উচিত। আর আল্লাহ প্রতিটি বিষয়ে অবহিত এবং তিনি তার কার্যকৌশলে প্রজ্ঞাময়।

فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلُوةَ فَرَغْتُمْ مِنْهَا فَاذْكُرُوا اللَّهُ بِالتَّهْلِيْلِ وَالتَّسْبِيْحِ قَيْبَمُ ا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ مُضْطَحِعيْنَ آيْ فِي كُلِّ حَالٍ فَإِذَا مُضَطَحِعيْنَ آيْ فِي كُلِّ حَالٍ فَإِذَا الْمُثَانِثُمْ امْنْتُمْ فَاقَيْمُوا الصَّلُوةَ كَانَتُ وَلَا مَانَتُمْ فَاقَيْمُوا الصَّلُوةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِتُبًا مَكْتُوبًا آيْ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِتُبًا مَكْتُوبًا آيْ مَفْرَوضًا مَوْفُوتًا مُقَدِّرًا وَقَتُهَا فَلاَ تَوْخُرُ عَنْهُ.

ل لَمَّا بِعِثْ صَلَّى ال لَّم طَائِفَةً فِي طَلَبِ اَبِي سُفْيَانَ ضْعَفُوا في ابْتِغَاء طَلَب الْ بالسمون تسجدون السم البجراح فبالكهكم يَاْلُمُونَ كَمَا تَأَلُمُونَ أَيْ مِثْلَكَ وَلاَيكَجْبُنُونَ عَنْ قِتَالِكُمْ وَتُرْجُونَ أَنْتُمْ مِنَ اللَّهِ مِنَ النَّصْرِ وَالنَّفُوَابِ عَلَيْهِ مَا لَايَرْجُونَ هُمْ فَأَنْتُمْ تَزِيْدُونَ عَلَيَّهُمْ بِلْدُلِكَ فَيَنْبَغِي أَنْ تَكُوْنُوا أَرْغَبَ مِنْهُم فِيهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيتُماً بِكُلِّ شَيْ حَكِيْمًا فِيْ صُنْعِهِ.

### তাহকীক ও তারকীব

े देश বাবে تَفْعِيْل এর মাসদার ना-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্ উচ্চারণ করা, জয়ধ্বনি দেওয়া।

এর মাসদার গুণ কীর্তন করা, পবিত্রতা বর্ণনা করা। تَفْعِيَل ইহা বাবে تَسْبِيْع

वश्वठन مضطجعون नश्वठन مضطجعين भग्नकाती, भाग्निछ।

। धार्य कृष्ठ, निर्धातिष (اسَّمُ مَفْعُولًا : وَاحِدْ مُذِّكِّرٌ) : مُفَرَّوضًا

شَكُى يَشْكِيْ شِكَايَةً थरिक ضَرَبَ शता पिल्याग कतन । वात्व (مَاضِيْ مَعْرَوْف : جَمْعُ مُذَكَّرُغَائِبٌ) : شَكُوا पिल्याग कता ।

विञ्चिकन ألام विञ्चकन ألكم : ألكم أ

ু তারা ভীরু হওয়া। کُرُمَ থেকে کُرُمَ থেকে بَنُنَا جَبَانَةً ভীরু হরে। বাবে (مُضَارِعْ مَعْرُوفْ : جَمْعُ مُذَكَّرْ) : يَجُبُنُونَ ﴿ اللَّهُ عَجُبُنَ يَجَّبُنُ جُبُنَا جَبَانَةً अधिक आधरी। أَرْغَبُونَ، اَرَاغِبُ वह्रवर्षन (اِسْمُ تَفْضِيْل) اَرْغَبُ : اَرْغَبَ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হয়ে গেলে সালাত শেষে দাড়িয়ে বসে ও ভয়ে সর্বদা সর্বাবস্থায় আল্লাহকে শ্বরণ কর, এমন কি যখন যুদ্ধরত থাক, তখনও। কেননা সময়সহ যাবতীয় শর্ত শরায়েত রক্ষার বিষয়টি তো সালাতের সাথে সম্পুক্ত, যদ্দক্ষন সংকট ও উৎকণ্ঠা দেখা দেওয়ার অবকাশ ছিল। সালাতের অবস্থা ছাড়া অন্যান্য অবস্থায় কোনোরূপ শর্তের সীমাবদ্ধতা ছাড়াই মহান আল্লাহর জিকির অনুমোদিত। কাজেই কোনো অবস্থাতেই তাঁর জিকির হতে গাফিল হয়ো না। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, কেবল সেই ব্যক্তিই ক্ষমাযোগ্য, যার বিবেক-বৃদ্ধি কোনো কারণে আচ্ছন্ন হয়ে গেছে, অন্যুথায় মাহান আল্লাহর জিকির না করার জন্য কারও ওজরই গ্রহণযোগ্য নয়।

ভিন্তিত অবসান হলে যথাযথ নিয়মে সালাত আদায় করা ফরজ যখন উপরিউক্ত ভয়ের অবসান ঘটবে এবং সম্পূর্ণ নিশ্চিন্ত ও নিরাপদ হয়ে যাও, তখন যে সালাত আদায় করবে, তা ধীরস্থিরভাবে সকল নিয়ম-কানুন ও শর্ত শরায়েত এবং আদব কায়দা রক্ষা করেই আদায় করবে, যে অতিরিক্ত নড়াচড়ার অনুমতি দেওয়া হয়েছে, তা ভীতিকর অবস্থায়ই প্রযোজ্য। নিশ্চয়ই সালাত তার সুনির্দিষ্ট ওয়াক্তেই ফরজ। সফরে, ইকামতে ভয় ভীতিকালে ও শান্ত অবস্থায় সর্বদাই সেই নির্দিষ্ট সময়ই আদায় করতে হবে। ইচ্ছামতো আদায় করা যাবে না। অথবা এর অর্থ, আল্লাহ তা আলা সালাত সম্পর্কে পূর্ণ নীতিমালা স্থির করে দিয়েছেন। মুকীম অবস্থায় কিভাবে আদায় করতে হবে, সফরে কিভাবে এবং ভয়–ভীতিকালে তার পদ্ধতি কি হবে এবং শান্ত অবস্থায় কি? সবই ঠিক করে দিয়েছেন। কাজেই সর্বাবস্থায় সে নীতির অনুসরণ করতে হবে।

ভিন্ন দিন্ত । আর্থাং কাফিরদের অনুসন্ধান ও পশ্চাদ্ধাবনে, তিড়িয়ে নিয়ে যেতে। সংসাহসের পরিচয় দিও, কোনোরপ দুর্বলতা প্রকাশ কারো না। তাদের সাথে লড়াই করতে গিয়ে তোমারা যদি আহত ও যন্ত্রণাপ্রাপ্ত হয়ে থাক, তবে সে কটে তো তারাও অংশীদার অর্থাং তারাও আহত নিহত হয়ে চলেছে। অথচ ভবিষ্যতে মহান আল্লাহর নিকট তোমাদের যে আশা আছে তার কিছুই তাদের নেই। অর্থাং তোমরা দুনিয়ার কাফিরদের উপর বিজয় ও আখেরাতে মহা প্রতিদান পাবে। আল্লাহ তা আলা তোমাদের কল্যাণে ও প্রয়োজন সম্পর্কে সবিশেষ অবহিত। তার আদেশের মাঝে তোমাদের দীন দুনিয়ার সার্বিক কল্যাণ নিহিত। কাজেই তাঁর আদেশ পালনকে সুবর্ণ সুযোগ ও অনুগ্রহ মনে কর।

كَانَ غَفُورًا رَّحْيْمًا د

১০৫. তু'মা ইবনে উবায়রাক নামক জনৈক ব্যক্তি একটি **বর্ম চু**রি করে জনৈক ইহুদির নিকট সেটা লুকিয়ে রাখে।. তালাশের পর শেষে তার [উক্ত ইহুদির] নিকট সেটা পাওয়া যায়। তখন তু'মা এ সম্পর্কে তাকে দোষারোপ **করে এবং শপথ করে বলে যে, সে ওটা চুরি করে**নি। তু'মার বংশের লোকেরা তার পক্ষে তার মীমাংসা করতে এবং তাকে নিরপরাধ বলে ঘোষণা করতে রাসূল 💴 -**কে অনুরোধ** জানায়।

**এ উপলক্ষে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন: তো**মার প্রতি সত্যসহ কিতাব অর্থাৎ আল কুরআন অবতীর্ণ করেছি ষাতে তুমি আল্লাহ তোমাকে যা প্রদর্শন করেছেন অর্থাৎ যা জ্বানিয়েছেন তদনুসারে মানুষের মধ্যে বিচার মীমাংসা কর এবং বিশ্বাস ভঙ্গকারীদের যেমন তু'মার সমর্থনে তর্ক **ব্দরো না। অর্থাৎ** তার পক্ষে তুমি বিতর্ককারী হয়ো না। । বা সংশ্লিষ্ট مُتَعَلِّق আৰু مُتَعَلِّق আৰু بِالْحَقِّ

১০৬. এ বিষয়ে যে ইচ্ছা করেছিলে তার জন্য আল্লাহর **নিকট ক্রমা প্রার্থনা** কর। আল্লাহ ক্ষমাশীল পরম **प्यान्** ।

## ভাহকীক ও ভারকীব

वर्थाए वर्यि म्किस स्तृत्यह । فَ اَلَيْرَعُ : خَبَاهَا

थुत्रा चानाचात्र किन माकछलत पर, عَلَمَ अब رُوْيَتْ अब رُوْيَتْ अब وَعَلَمَ अव وَعَلَمَ عَلَمَكَ عَلَمَكَ عَلَمَكُ লাযেম হতো। এখানে বিদ্যমান নেই।

أَى بِفَطْعِ بَدِ الْيَهُودِ : مِسَّاهُمَنَّتُ

ं अर्थोर এক কেরাতে جَادَلْتُمْ عَنْهُ अप्तिष्ठ व्यवहार । عَنْهُ अर्थोर এक কেরাতে جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ الله عَنْهُمْ الله عَنْهُمْ الله अर्था عَنْهُ अख्न क्य वृक्षिख़ह्न त्य, مُبِيْنًا । اِثْمًا مُبِيْنًا بَيِّنًا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযু**ল ও আলো**চনা : ১০৫ থেকে সাতটি **আয়াত এক বিশেষ ঘটনার সাথে সম্পর্ক**যুক্ত। কিন্তু কুরআনের সাধারণ পদ্ধতি অনুযায়ী এ ব্যাপারে প্রদন্ত নির্দেশাবলি এ ঘটনার সাথে বিশেষভাবে সম্পর্কযুক্ত নম্ন: বরং বর্তমানে ও ভবিষ্যতে আগমনকারী মুসলমানদের জন্য ব্যাপক। এ ছাড়া এসব নির্দেশের মধ্যে অনেক মো**লিক ও শাখাগত মাসআলাও রয়েছে**।

মুনাফিক ও দুর্বল প্রকৃতির মুসলিমগণের মধ্যে কে**উ কোনো পাপ ও অপরাধ করে ফেললে শান্তি** ও দুর্নাম হতে বাচার জন্য নানারকম ছল চাতুরীর আশ্রয় নিত। রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর সামনে এসে এমন ধারায় তা প্রকাশ করত, যাতে তিনি তাকে সম্পূর্ণ নির্দোষ মনে করেন। পরত্তু কোনো নির্দোষ ব্যক্তির উপর অপবাদ **আরোপ করে তাকে অপরাধী** বানানোর চেষ্টা চালাত।

**ঘটনার বিবরণ :** হিজরতের প্রাথমিক যুগে সাধারণ মুস**লমানরা দারিদ্র্য ও অনাহারে** দিনাতিপাত করতেন। তাঁদের সাধারণ খাদ্য ছিল যবের আটা কিংবা খেজুর অথবা গমের আটা। এণ্ডলো খুব দুর্লভ ছিল এবং মদিনায় প্রায় পাওয়াই যেত না। সিরিয়া থেকে চালান এলে কেউ কেউ মেহমানদের জন্য কিংবা বিশেষ প্রয়োজনের জন্য ক্রের করে রাখত। হযরত রেফাআহ এমনিভাবে কিছু গমের আটা কিনে একটি বস্তায় ভরে রেখে দিয়েছিলেন। এ বস্তার মধ্যেই কিছু অ**ন্ত্রশন্ত্রও রেখে একটি ছো**ট কক্ষে সংরক্ষিত রেখেছিলেন। বশীর কিংবা তো'মা সিঁধ কেটে বস্তা বের করে নেয়। সকালে হযরত রেফাআহ ব্যাপার দেখে ভ্রাতুষ্পুত্র কাতাদার কাছে ঘটনা বিবৃত করলেন। সবাই মি**লে মহল্লায় খোজাখুজি শুরু করলেন। কেউ কেউ বলল, আজু রা**ত্রে আমরা বনী উবায়রাকের ঘরে আশুন জুলতৈ দেখেছি। মনে **হয় সে খা**দ্যই পাকানো হয়েছে। রহস্য ফাঁস হয়ে পড়ার সংবাদ পেয়ে বনী উবায়রাক নিজেরাই এসে হাজির হলো এবং বলল, এটা **লবীদ ইবনে সাহলের কাজ**। আমরা তো তাকে খাঁটি মুসলামন বলেই জানতাম। খবর পেয়ে লবীদ তরবারি কোষমুক্ত করে এলেন এবং বললেন, তোমরা আমাকে চোর বলছা ওনে নাও, চুরির রহস্য উদঘাটিত না হওয়া পর্যন্ত আমি এ তরবারি কোষবদ্ধ করব না।

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [পঞ্চম পারা]

বনী উবায়রাক আন্তে বলল, আপনি নিশ্চিন্ত থাকুন। আপনার নাম কেউ নেয়নি। আপনার দ্বারা এ কাজ হতেও পারে না। বগভী ও ইবনে জরীরের রেওয়াতে এস্থলে বলা হয়েছে যে, বনী ইবায়রাক জনৈক ইহুদির প্রতি চুরির অপবাদ আরোপ করল। ধূর্ততাবশত তারা আটার বস্তা সামান্য ছিড়ে ফেলেছিল। ফলে রেফাআর গৃহ থেকে উপরোক্ত ইহুদীর গৃহ পর্যন্ত আটার লক্ষণ পাওয়া গেল। জানাজানির পর চোরাই অস্ত্রশন্ত এবং লৌহ-বর্ম ও ইহুদির কাছাকাছি রেখে দিল। তদন্তের সময় তার গৃহ থেকেই এগুলো বের হলো। ইহুদি কসম খেয়ে বলল, ইবনে উবায়রাক আমাকে লৌহ বর্মটি দিয়েছে। তির্মিযী শরীফের রেওয়ায়েত ও বগভীর রেওয়ায়েতে এভাবে সামজ্বস্য বিধান করা যায় যে, বনী উবায়ারাক প্রথমে দেখল যে, এটা এধাপে টিকবে না তথন ইহুদির ঘাড়ে চাপিয়ে দিল। যাহোক, এখন বিষয়টি বনী উবায়রাক ও ইহুদির মধ্যে গিয়ে গড়ায়। এদিকে বিভিন্ন পন্থায় হযরত কাতাদা ও রেফাআহ এর প্রবল ধারণা জন্মেছিল যে, এটি বনী উবায়রাকেরই কীর্তি। হযরত কাতাদা রাস্লেল্লাহ

ছাড়াই তারা আমাদের নামে চুরির অপবাদ আরোপ করছে। অথচ চোরাই মাল ইহুদির ঘর থেকে বের হয়েছে। আপনি তাদেরকে বারণ করুন, তারা যেন আমাদেরকে দোযারোপ না করে এবং ইহুদির বিরুদ্ধে মামলা দায়ের করে।

বাহ্যিক অবস্থা ও লক্ষণাদি দৃষ্টে রাসূলুল্লাহ —এরও প্রবল ধারণা জন্মে যে, এ কাজটি ইহুদির। বনী উবায়রাকের বিরুদ্ধে অভিযোগ ঠিক নয় বগভীর রেওয়ায়েতে আছে, এমন কি তিনি ইহুদির উপর চুরির শান্তি প্রয়োগ করার এবং হস্ত কর্তন করার বিষয়ও স্থির করে ফেলেন। এদিকে হযরত কাতাদা রাসূলুল্লাহ —এর কাছে উপস্থিত হলে তিনি বললেন: আপনি বিনা প্রমাণে একটি মুসলমান পরিবারকে চুরির জন্য দোষারোপ করেছেন। এতে হযরত কাতাদাহ খুব দুঃখিত হলেন এবং আফসোস করে বললেন, আমার মাল গেলেও এ ব্যাপারে রাসূলুল্লাহ —এর কাছে কোনো কিছু না বলাই ভালো ছিল। এমনিভাবে হযরত রেফাআহকেও তিনি এ ধরনের কথা বললেন। রেফাআহও ধৈর্যধারণ করলেন এবং বললেন— والكرابية الأرابية (আল্লাহ সহায়)

বেশিদিন অতিবাহিত হতে না হতেই এ ব্যাপারে কুরআন পাকের পূর্ণ একটি রুকু' অবতীর্ণ হয়। এর মাধ্যমে রসূলুল্লাহ এর সামনে ঘটনার বাস্তবরূপ তুলে ধরা হয় এবং এ জাতীয় ব্যাপারাদি সম্পর্কে সাধারণ নির্দেশ দান করা হয়।

পবিত্র কুরআন বনী উবায়রাকের চুরি ফাঁস করে ইহুদিকে দোষমুক্ত করে দিল। এতে বনী উবায়রাক বাধ্য হয়ে চোরাই মাল রাস্লুল্লাহ

-এর কাছে সমর্পণ করল। তিনি রেফাআকে তা প্রত্যর্পণ করলেন। রেফাআহ সমুদয় অন্ত্রশস্ত্র জিহাদের জন্য ওয়াকফ করে
দিলেন। এদিকে বনী উবায়রাকের চুরি প্রকাশ হয়ে পড়লে বশীর ইবনে উবায়রাক মদিনা থেকে পলায়ন করল এবং মক্কার কাফেরদের
সাথে একাত্ম হয়ে গেল। সে পূর্বে মুনাফিক থাকলে এবার প্রকাশ্য কাফের এবং পূর্বে মুসলমান থাকলে এবার ধর্মত্যাগী হয়ে গেল।
তাফসীর বাহরে মুহীতে বলা হয়েছে, আল্লাহ ও রাস্লের বিরুদ্ধাচরণের পাপ বশীরকে মক্কায় ও শান্তিতে থাকতে দেয়নি। যে মহিলার
গৃহে সে আশ্রয় নিয়েছিল সে ঘটনা জানতে পেরে তাকে বহিষ্কার করে দিল। এমনিভাবে ঘুরতে ঘুরতে অবশেষে সে এক ব্যক্তির গৃহে
সিধ কাটে এবং প্রাচীর চাপা পড়ে মৃত্যুমুখে পতিত হয়।

[মা'আরিফূল কুরআন]

রাসুল في الْعَلَيْكُ الْكِتَابَ بِالْعَقِّي अतु ইজতিহাদ করার অধিকার : اللَّهُ الْكِتَابَ بِالْعَقِّي আয়াত থেকে পাঁচটি বিষয় প্রমাণিত হয়।

যেসব বিষয় সম্পর্কে পবিত্র কুরআনে কোনো স্পষ্ট উজি বর্ণিত নেই সেগুলোতে রাস্লুল্লাহ -এর নিজ মতামত দ্বারা ইজতিহাদ
করার অধিকার ছিল। জরুরি বিষয়াদিতে তিনি অনেক ফয়সালা স্বীয় ইজতিহাদদারাও করতেন।

২. আল্লাহ তা'আলার কাছে সে ইজতিহাদই গ্রহণযোগ্য, যা কুরআন ও সুন্নাহর মূলনীতি থেকে গৃহীত। এ ব্যাপারে নিছক ব্যক্তিগত মতামত ও ধারণা গ্রহণযোগ্য নয়, শরিয়তের পরিভাষায় একে ইজতিহাদ বলা যায় না।

৩. রাস্লুল্লাহ -এর ইজতিহাদ অন্যান্য মুজতাহিদ ইমামের ইজতিহাদের মতো ছিল না। যাতে ভুল-শ্রান্তির সম্ভাবনা সর্বদাই বিদ্যমান থাকে। তিনি যখন ইজতিহাদের মাধ্যমে কোনো ফয়সালা করতেন, তাতে কোনো ভুল হয়ে গেলে, আল্লাহ তা আলা তাকে সতর্ক করে ফয়সালাকে নির্ভুল ও সঠিক করিয়ে দিতেন।

8. রাস্লুল্লাহ পবিত্র কুরআন থেকে যা কিছু বুঝতেন, তা ছিল আল্লাহরই বোঝানো বিষয়। এতে ভুল বোঝাবুঝির অবকাশ ছিল না। অন্যান্য আলেম ও মুজতাহিদের অবস্থা তেমন নয়। তাঁরা যা বোঝেন, সে সম্পর্কে একথা বলা যায় না যে, আল্লাহ তা আলা তাদেরকে বলে দিয়েছেন। আলোচ্য আয়াতে রাস্লুল্লাহ সম্পর্কে بَا اللهُ বলা হয়েছে অর্থাৎ আল্লাহ আপনাকে যা দেখিয়ে দেন। এ কারণেই اللهُ اللهُ অর্থাৎ আল্লাহ আপনাকে যা দেখিয়ে দেন, তদনুযায়ী ফয়সালা করুন। তখন তিনি শাসিয়ে দিয়ে বললেন, এ বৈশিষ্ট্য একমাত্র রাস্লুল্লাহ

৫. মিথ্যা মকদ্দমা ও মিথ্যা দাবির তদবীর করা, ওকালতি করা, সমর্থন করা ইত্যাদি সবই হারাম। [মাআরিফুল কুরআন]

উপ্লিখিত আয়াত থেকে যা বোঝা যায়:

\* উক্ত ঘটনা থেকে প্রথমত : একটি বিষয়ে জানা গেল যে, নবীগণেরও মানুষ হিসেবে ক্রটি বিচ্চুতি হতে পারে।

\* দ্বিতীয়ত : জানা গেল, নবী = আলিমূল গায়েব নন। অন্যথায় তিনি প্রকৃত ঘটনা সম্পর্কে তৎক্ষণাত জেনে যেতেন।

\* তৃতীয়ত : জানা গেল যে, আল্লাহ তা'আলা তার নবীগণের হেফাজত করে থাকেন। এবং কখনো ইজতিহাদী ভুল হয়ে গেলেও তৎক্ষণাত শোধরিয়ে দেন। [জামালাইন]

১০৬. عُوْلُهُ وَالْمَعْفُو اللهُ : অর্থাৎ খোজ খবর না নিয়ে কেবল বাহ্য অবস্থা দেখে প্রকৃত চোরকে নির্দোষ ও নির্দোষ ইহুদিকে চোর মনে করাটা আপনার নিম্পাপ হওয়া ও মহা মর্যাদার জন্য শোভনীয় নয়, এর থেকে ক্ষমা প্রার্থনা করা উচিত। এর দ্বারা সেই সকল সরলপ্রাণ সাহাবীগণকেও পূর্ণ সতর্ক করে দেওয়া হয়েছে, যারা ইসলামি জাতীয় ভ্রাতৃত্বের কারণে চোরের প্রতি সুধারণা রেখে ইহুদিকে চোর সাব্যস্ত করতে সচেষ্ট ছিলেন। —[তাফসীরে উসমানী]

١٠٧. وَلَا تُسجَادِلُ عَن الَّذِيْنَ يَسَخْسَانُسُونَ

أَنْفَسَهُمْ يَخُونُونَهَا بِالْمَعَاصِي لِأَنَّ وَبَالًا

خِيَانَتِهِمْ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَنْ

#### অনুবাদ:

১০৭ <u>যারা নিজেদের প্রতারিত করে</u> অর্থাৎ পাপকার্য করে নিজেদের সাথে খেয়ানত করে; কেননা এ খেয়ানতের মন্দ পরিণাম তাদের নিজেদের উপরই বর্তাবে; <u>তাদের পক্ষে কথা বলো না। আল্লাহ</u> বিশ্বাসভঙ্গকারী অতি খেয়ানতকারী <u>পাপীকে ভালোবাসেন না।</u> অর্থাৎ তাকে তিনি শাস্তি প্রদান ক্রবেন।

১০৮. [তারা] যেমন তু'মা ও তার গোষ্ঠী লজ্জায় মানুষ হতে গোপন করে কিন্তু আল্লাহ হতে গোপন করে না। অপছন্দনীয় কথা অর্থাৎ নিজে চুরি না করার এবং ঐ ইহুদির ঘাড়ে দোষ চাপিয়ে দেওয়ার বিষয়ে শপথ করার সংকল্প সম্পর্কে তারা যখন লুকিয়ে রাখে গোপন করে রাখে তখন তিনি তাদের সাথে বিদ্যামন। অর্থাৎ তাদের এ গোপন সংকল্প তিনি জানেন। তারা যা করে তা তিনি তাঁর জ্ঞানে বেষ্টন করে রেখেছেন।

## তাহকীক ও তারকীব

ُ وَبَالٌ : ইহা বাবে کَرُمَ এর মাসদার, ক্ষতি, বিপদ, কষ্ট। قَوْانُوْنَ व. व خَوَّانُوْنَ अठातक, প্রবঞ্চক। عَاقَبَ يُعَاقِبُ عِقَابًا किनि गांखि फिदवन مُضَارِعٌ مَعْرُوَفٌ : وَاحِدْ مُذَكَّرٌ غَانِبً] : يُعَاقِبُ نَاسُمَرُ وَنَ : جَمْعُ مُذَكَّرٌ غَانِبً] : يُضْمِرُونَ وَاحِدْ مُذَكِّرٌ غَانِبً] : يُضْمِرُونَ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ব আয়াতে প্রকৃত চোর ও তার জ্ঞাতি গোষ্ঠীর ছলচাত্রী উন্মোচিত করে দেওয়ায় সম্ভবত রাসূলুল্লাহ নিখিল সৃষ্টি বিশেষত উন্মতের প্রতি তাঁর যে অতলান্তিক শ্লেহ মায়া ছিল তার আলোড়নে অপরাধীদের জন্য মহান আল্লাহর দরবারে ক্ষমা প্রার্থনা করে থাকবেন। তাই ইরশাদ হয়েছে, ওসব প্রবঞ্চকের পক্ষে মহান আল্লাহর দরবারে যুক্তিতর্ক করছেন কেন? ওদের আল্লাহ পাক পছন্দ করেন না। ওরা রাতে লোক চক্ষুর আড়ালে অবৈধ পরামর্শে বসে, অথচ মহান আল্লাহর কাছে লজ্জা পায় না, যিনি সদাসর্বদা তাদের সঙ্গে এবং তাদের যাবতীয় কার্যাবলি তার আয়তে। আর যদি রাস্লুল্লাহ তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা নাও করে থাকেন, তবুও এ সম্ভাবনা তো অবশ্যই ছিল যে, তিনি তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করে বসবেন। যেমন, দেখুন হযরত ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কে এক জায়গায় পরিষার বলা হয়েছে— তিনি তাদের সম্প্রদায়ের সম্বন্ধে আমার নিকট যুক্তিতর্ক করতে লাগল।

ইবরাহীম তো অবশ্যই সহনশীল, কোমল হৃদয়, সতত আল্লাহ পাক অভিমুখী, [১১ :৭৪,৭৫] কাজেই এ সম্ভাবনার মুখবন্ধের জন্য আল্লাহ তা'আলা আগেভাগেই এ নির্দেশ দিয়ে তাদের জন্য সুপারিশ করতে নির্দেশ করে দিয়েছেন। —[তাফসীরে উসমানী] তাফসীরে জালালাইন : আরবি–বাংলা, প্রথম খণ্ড [পঞ্চম পারা]

#### অনুবাদ :

🖊 🐧 ১০৯. ও হে! তোমরাই 🛶 -এর পূর্বে সম্বোধন বোধক শব্দ 🗅 উহ্য রয়েছে। এখানে সম্বোধন হলো তু'মার সম্প্রদায়ের প্রতি 🚅 এক কেরাতে عنه রূপেও এর পাঠ রয়েছে। ইহজীবনে তাদের পক্ষে তু'মা ও তার সংশ্লিষ্টদের পক্ষে কথা বলছ: তর্ক করছ: কিয়ামতের দিন যখন তাদেরকে শাস্তি প্রদান করা হবে তখন আল্লাহর সন্মুখে কে তাদের পক্ষে কথা বলবে অথবা কে তাদের উকিল হবে? অর্থাৎ কে তাদের বিষয়ের দায়িত্ব বহন করবে ও তাদের হতে শাস্তি প্রতিহত করবে? না, কেউই এরূপ করবে না। ১১০. কেউ যদি মন্দ্র পাপ কাজ করে যা অন্যকে ক্লেশ দেয় যেমন, ইহুদির ঘাড়ে তু'মা কর্তৃক দোষ চাপিয়ে দেওয়া বা নিজের প্রতি জুলুম করে অর্থাৎ এমন পাপকার্য করে যা কেবল তার মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকে পরে সে সেটা হতে ক্ষমা প্রার্থনা করে তওবা করে তবে সে আল্লাহকে তার সম্পর্কে ক্ষমাশীল তার প্রতি <u>প্রম দয়ালু পাবে।</u> ১১১. <u>যে অপরাধ করে</u> পাপকার্য করে <u>সে তা</u> নিজের ক্ষতির জন্যই করে। কেননা এর মন্দ পরিণাম তার উপরই বর্তাবে অন্য কারও কোনো ক্ষতি করবে না। এবং আল্লাহ সর্বজ্ঞ ও তার কার্যে তিনি প্রজ্ঞাময়। ১১২. কেউ কোনো খাতা অর্থাৎ ছোট পাপ বা অপরাধ অর্থাৎ বড় পাপ করে তা [নির্দোষ ব্যক্তির প্রতি আরোপ করলে সে] তা আরোপ করে মিথ্যা অপবাদ এবং তা অবলম্বন করে স্পষ্ট নির্ভেজাল

পাপের বোঝা উঠিয়ে নেয় , বহন করে।

# তাহকীক ও তারকীব

ذَبَّ عِنْدَ ভাড়িয়ে দেওয়া نَصَسَر থেকে نَصَسَر থেকে أَبُ يَذُبُّ ذَبَّ عَلَيْكُمْ ভাড়িয়ে দেওয়া وَبُ يَذُبُّ রক্ষা করা।

এর মাসদার] নিক্ষেপ করণ, অপবাদ। رَمَّى

. هَانَتُمْ يَا هُوُلاَءُ خِطَابُ لِقَوْمِ طُعْمَةً جَادَلْتُمْ خَاصَمْتُمْ عَنْهُمْ آَيْ عَنْ طُعْمَةً وَذُوينُهِ وَقُرِئَ عَنْهُ فِي الْحَيْوةِ اللَّانْيَا فَمَنْ يُجَادِلُ اللَّهُ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ إِذَا عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ إِذَا عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ إِذَا عَنْهُمْ وَكِيلًا يَتَوَلَّى

١١٠. ومَنَ يَّعْمَلُ سُوءً ذَنْبًا يَسُنُوء بِهِ غَيْرُهُ كَرَمْى طُعْمَةَ الْيَهُودِيِّ أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ

أَمْرَهُمْ وَيَذُبُّ عَنْهُمْ أَى لا أَحَدُّ يَفْعَلُ ذٰلِكَ ـ

بِعَمَلِ ذَنْبٍ قَاصِرِ عَلَيْهِ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُ اللَّهُ

عَنْهُ أَى يَتُبُ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا لَهُ رَجِيمًا بِهِ .

١١١. وَمَنْ يَكْسِبُ إِثْمًا ذَنْبًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَيْهَا وَلَا يَكْسِبُهُ عَلَيْهَا وَلَا يَضُرُّ

غَيْرُهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا فِي صُنعِهِ.

١١٢. وَمَنْ يَكُسِبْ خَطِيْنَةً ذُنْبًا صَغِيْرًا أَوُ

إِثْمًا ذَنْبًا كَبِيْرًا ثُمَّ يَرْمِ بِهِ بَرِيْنَا مِنْهُ فَقَدِ احْتَمَلَ تَحْمِلُ بُهْتَانًا بِرَمْيِهِ وَإِثْمًا

مُّبِيْنًا بَيِّنًا بِكَسْبِم

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আ**লোচনা : এখানে চোর ও** তার গোত্রের সেসব লোকদের সম্বোধন করা হয়েছে, যারা তার পক্ষপাতিত্ব করেছিল। অর্থাৎ আ**ল্লাহ তা'আলা সব কিছুই জা**নেন। এ অন্যায় পক্ষপাত দ্বারা কিয়ামতের দিন চোরের কোনো আর লাভ হতে পারে না। –[তাফসীরে উসমানী।

: قولَهُ وَمَنْ يَعْمَلُ سُوءً أُو يَظْلِمُ الخ

হলো সেই পাপ, যা দ্বারা অন্যকে ব্যথা দেওয়া হয়। বিষেষ্ণ কারো ছারা অন্যকে ব্যথা দেওয়া হয়। বিষেষ্ণ কারো উপর অপবাদ আরোপ। আর যে পাপের অনিষ্ট নিজের উপরই বর্তায় তা জুলুম। বলা হয়েছে পাপকর্ম যেমনই হোক তার প্রতিষেধক হলো তওবা ও ক্ষমা প্রার্থনা। তওবা করলে আল্লাহ সব গুনাহই ক্ষমা করে দেন। কেউ জেনেশুনে ছল চাতুরী করে কোনো দোষীকে নির্দোষ প্রমাণ করলে বা ভুলে দোষীকে নির্দোষ মনে করলে তাতে তার অপরাধ মোটেই লাঘব হয় না। হাা, তওবা করলে ক্ষমা হতে পারে। এর দ্বারা চোর এবং যারা জ্ঞাতসারে বা না জেনে তার পক্ষপাতিত্ব করেছিল, তাদের সকলকেই তওবা ও ইন্তিগফারের পরামর্শ দেওয়া হয়েছে। সেই সাথে এ কথার প্রতি ও সূক্ষ ইঙ্গিত হয়ে গেছে যে, এখনও যদি কেউ নিজ অবস্থানে অটল থাকে এবং তওবা না করে তবে সে মহান আল্লাহর রহমত ও ক্ষমা হতে বঞ্চিত থাকবে। –[তাফসীরে উসমানী]

তওবার জন্য মোটামুটি তিনটি বিষয় জরুরি: [এক] অতীত গোনাহের জন্য অনুতপ্ত হওয়া, [দুই] উপস্থিত গোনাহ অবিলয়ে ত্যাগ করা এবং [তিন] ভবিষ্যতে গোনাহ থেকে বেচে থাঁকতে দৃঢ়সংকল্প হওয়া। বান্দার হকের সাথে যেসব গোনাহের সম্পর্ক, সেগুলো বান্দার কাছ থেকেই মাফ করিয়ে নেওয়া কিংবা হক পরিশোধ করে দেওয়া তওবার অন্যতম শর্ত। নিজের গোনাহের দোষ অন্যের উপর চাপানো দিগুণ শান্তির কারণ: ১১২তম আয়াতে অর্থাৎ وَمَنْ يَكُسِبُ خَطِيْنَةً أَوْ থেকে জানা যায় যে, যে লোক নিজে পাপ করে এবং অপর নিরপরাধ ব্যক্তিকে সে জন্য অভিযুক্ত করে, সে নিজ গোনাহকে দিগুণ ও অত্যন্ত কঠোর করে দেয় এবং নির্মম শান্তির যোগ্য হয়ে যায়। একে তো নিজের আসল গোনাহের শান্তি, দ্বিতীয়ত: অপবাদের কঠোর শান্তি। —[মাআরিফুল কুরআন]

অর্থাৎ যে ব্যক্তি স্বেচ্ছায় পাপ কাজ করবে তার পরিণতি খোদ তাকেই ভোগ করতে হবে। তাকেই তার শান্তি দেওয়া হবে অন্যকে নয়। কেননা এরপ তো সেই করতে পারে যে প্রকৃত ঘটনা সম্পর্কে অবগত নয় বা যার হিতাহিত জ্ঞান নেই। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা কোনোরপ অতিশয়োক্তি ছাড়াই সর্বজ্ঞ ও পরম প্রজ্ঞাময়। তাঁর আদালতে এরপ ঘটার অবকাশ কোথায়ঃ কাজেই নিজে চুরি করে ইহুদির উপর অপবাদ চাপালে কি লাভ হবেঃ

–[তাফসীরে উসমানী]

ত্র কুর্ন নির্দান নির্দাষ ব্যক্তির ত্রিপর তো দুটি পাপ বর্তাল। একটি মিখ্যা অপবাদ, আরেকটি সেই আসল পাপ। সুস্পষ্ট হয়ে উঠল যে, নিজে চুরি করে ইন্থির মাথায় দোষ চাপানোর দারা বিপদ আরও বেড়ে গেল, লাভ হলো না কিছুই। আরও জানা গেল, পাপ ছোট হোক কিংবা বড় তওবা ছাড়া তার কোনো প্রতিশেধক নেই। –ি্তাফসীরে উসমানী

وَلَوْلاً فَصْلُ اللّهِ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ وَرَحْمَتُهُ بِالْعِصْمَةِ لَهُمَّتُ طَّائِفَةٌ مِّنْهُمْ مِنْ قَوْم طُعْمَة أَنْ يُضِلُّونَ عَنِ الْقَضَاءِ مِنْ قَوْم طُعْمَة أَنْ يُضِلُّونَ عَنِ الْقَضَاءِ بِالْحَقِّ بِتَلْبِيْسِهِمْ عَلَيْكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ زَائِدَةً شَيْء الْاَنْ وَالْحِكْمَة مَافِيْهِ عَلَيْهِمْ وَانْزَلَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَالُمْ تَكُنْ تَعْلَمُ مِنَ الْاَحْكَامِ وَعَلَيْمِ وَالْغَيْبِ وَكَانَ فَضَلُ اللّهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَعَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَعَنيره عَظِيْمًا .

#### অনুবাদ :

পাপ হতে বাঁচিয়ে রাখার মাধ্যমে দ্রা না থাকলে পাপ হতে বাঁচিয়ে রাখার মাধ্যমে দ্রা না থাকলে তাদের অর্থাৎ তু'মার সম্প্রদায়ের একদল সত্যকে মিথ্যার সাথে মিশ্রিত করে তোমাকে সঠিক মীমাংসা প্রদান হতে প্রথল্ল করতে চাইতই, তবে তারা নিজেদেরকে ব্যতীত আর কাউকেই পথল্লষ্ট করে না আর তোমার কোনোই ক্ষতি করতে পারবে না। কারণ তাদের এ পথল্লষ্ট করার মন্দ পরিণাম কেবল তাদের উপরই বর্তাবে।

আল্লাহ তোমার প্রতি কিতাব অর্থাৎ আল কুরআন এবং হিকমত অর্থাৎ তার মধ্যে যে সমস্ত বিধি বিধান বিদ্যমান তা <u>অবতীর্ণ করেছেন এবং তুমি</u> বিধিবিধান ও অদৃশ্য সম্পর্কে <u>যা জানতে না তা তোমাকে শিক্ষা</u> দিয়েছেন। তোমার উপর আল্লাহর এটা এবং আরো অন্যান্য বিরাট অনুগ্রহ বিদ্যমান।

वा अितिक। रें। दें। कें कें कें कें कें कें कें

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কিনজের মর্যাদা ও পবিত্রতা রক্ষার নির্দেশ : এ আয়াতে রাস্লুল্লাহ কি সেম্বার্ধন করে উক্ত প্রতারকদের ছলচাত্রী প্রকাশ এবং রাস্লুল্লাহ এর মহা মর্যাদা ও নিম্পাপ হওয়া ব্যক্ত করা হয়েছে। আরও দেখানো হয়েছে যে, সকল গুণ ও যোগ্যতার মধ্যমণি যেইজ্ঞান, সে ক্ষেত্রে ও তিনি সবার উপরে। তার প্রতি মহান আল্লাহর অনুগ্রহ অনন্ত, যা আমাদের ব্যাঞ্জনা ও বোধশক্তির উর্ধে। সেই সাথে এ কথার প্রতিও ইন্দিত করা হয়েছে যে, বাহ্যিক অবস্থা দৃষ্টে এবং কথাবার্তা ও সাক্ষ্য সবৃত দেখেও তা সত্য মনে করেই রাস্লুল্লাহ চোরকে নির্দোষ ভেবেছিলেন। সত্যকে পাশ কাটানো বা সত্যকে রাখ্যাক দেওয়ার মনোবৃত্তি এর কারণ ছিল না আদৌ। আর এতটুকুতে কোনো দোষও ছিল না; বরং এমন হওয়াই বাঞ্ছনীয় ছিল। অবশেষে মহান আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের অনুগ্রহে যখন সত্য প্রকাশ হলো তখন আর কোনো সংশয় বাকি থাকল না। এ সমুদয় কথার উদ্দেশ্য এই যে, ভবিষ্যতে যাতে এসব প্রতারক প্রিয়নবী ক্রি -কে ধোঁকা দেওয়ার চেষ্টা আর না করে এবং তারা সম্পূর্ণ হতাশ হয়ে যায়। সেই সাথে তিনি যেন নিজের মর্যাদা ও পবিত্রতা অনুসারে চিন্তা-ভাবনা ও সর্তকতার সাথে কাজ করেন। –িতাফসীরে উসমানী

কুরআন ও সুনাহর তাৎপর্য: ﴿ اَلْكَتُبُ وَالْكِكُمُ বাক্যে 'কিতাব' এর সাথে 'হিকমত' শব্দটি উল্লেখ করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, রাস্লুল্লাহ — এর সুনাহ ও শিক্ষার নাম যে 'হেকমত' তাও আল্লাহ তা'আলারই অবতারিত। পার্থক্য এই যে, সুনাহর শব্দাবলি আল্লাহর পক্ষ থেকে নয়। এ কারণেই কুরআনের অন্তর্ভুক্ত নয়। অবশ্য কুরআন ও সুনাহ উভয়টিরই তথ্যসমূহ আল্লাহর পক্ষ থেকে আগত। তাই উভয়ের বাস্তবায়নই ওয়াজিব।

এ থেকে কোনো কোনো ফিকহবিদের এ উক্তির স্বরূপও জানা গেল যে, ওহী দুই প্রকার- এক. مَعْلَوُ [যা তেওলায়াত করা হয় । এবং দুই. المَعْلَوُ (যা তেলাওয়াত করা হয় না)। প্রথম প্রকার ওহী কুরআনকে বলা হয়, যার অর্থ ও শব্দাবলি উভয়ই আল্লাহর পক্ষ থেকে নাজিলকৃত। দিতীয় প্রকার ওহী হাদীস তথা সুনাহ। এর শব্দাবলি রাস্লুল্লাহ = -এর এবং মর্ম আল্লাহর পক্ষ থেকে।

রাস্লুলাহ — -এর জ্ঞান সমগ্র সৃষ্টিজীবের চেয়ে বেশি: وَعَلَّمَا لَهُ مَالَمُ مَالِمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالِمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالِمُ مَالَمُ مَالَمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالَمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالَمُ مَالِمُ مَالِمُعِلَمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالِمُ مَا مُعِلَمُ مَالِمُ مَالِمُ مَالْمُ مَالِ

#### অনুবাদ:

لاَ خَيْرَ فِيْ كَثِيْدٍ مِنْ نَّجُوهُمْ أَيْ النَّاسُ أَيْ مَايَتَنَاجُونَ فِيهِ وَيَتَحَدَّثُونَ النَّاسُ أَيْ مَايَتَنَاجُونَ فِيهِ وَيَتَحَدَّثُونَ وَلِيَّا وَيَتَحَدَّثُونَ وَلِا نَجُوي مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ عَمَلِ بِرِّ أَوْ الصَلاَحِ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَعْمَلُ بِرِّ أَوْ الصَلاَحِ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَعْمَلُ فَلِكَ النَّمَذَكُورَ ابْتِغَا ءَ طَلَبَ مَنْ المَوْدِ الدُّنْيَا مَرْضَاتِ اللَّهِ لَا غَيْرَهُ مِنْ امْوْدِ الدُّنْيَا فَرَضَاتِ اللَّهِ لَا غَيْرَهُ مِنْ امْوْدِ الدُّنْيَا فَسَوْفَ نُوْتِيْهِ بِالنَّوْنِ وَالْيَاءِ أَيْ اللَّهُ لَا غَيْرَهُ وَالْيَاءِ أَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَدْوَ وَالْيَاءِ أَيْ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ وَالْمُعْرَاءُ وَالْمُعْرِاءُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُؤْدِ اللْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ الْمُؤْدِ اللْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللْمُؤْدِ اللَّهُ اللْمُؤْدِ اللَّهُ اللْمُؤْدِ الْمُؤْدِ اللَّهُ الْمُؤْدِ اللْ

১১৫. কারও নিকট সংপথ প্রকাশিত হওয়ার পর
অর্থাৎ তার নিকট মু'জিযার মাধ্যমে ন্যায়ও সত্য
উদঘাটিত হওয়ার পর সে যদি রাস্লের বিরুদ্ধাচরণ
করে অর্থাৎ তিনি যে ন্যায় সত্য নিয়ে এসেছেন তার
বিরোধিতা করে এবং মু'মিনদের পথ ব্যতীত অর্থাৎ
ধর্ম বিষয়ে তারা যে পথে অধিষ্ঠিত তা ব্যতীত অন্য
পথ অনুসরণ করে অর্থাৎ যদি সে কুফরি করে তবে
যেদিকে সে ফিরে যায় সে দিকেই তাকে ফিরিয়ে
দেবে অর্থাৎ পৃথিবীতে সে ও তার অবলম্বিত
বিষয়ের মাঝে তাকে বাধাহীনভাবে ছেড়ে দিয়ে যে
পথভ্রম্ভতা সে অবলম্বন করেছে তাকে তার নির্বাহী
বানিয়ে দেব এবং জাহানামে তাকে দগ্ধ করব।
অর্থাৎ দগ্ধ করার উদ্দেশ্যে তাকে পরকালে তাতে
প্রবিষ্ট করব। আর কত মন্দ প্রত্যাবর্তনস্থল সেটা।

#### তাহকীক ও তারকীব

त्र खुल यात्व वा याग्र । (مُضَارعُ مَعْرُونُ : وَاحِدْ مُذَكِّرُ) : يَحْتَرِقُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قُولُهُ لَا خَيْرَ فِي كَثِيْرٍ مِّنْ نَجُولِهُمْ

আলোচনা: মুনাফিক ও কৃট চরিত্ররা মানুষের কাছে নিজেদের নামদাম, ফলানোর জন্য রাস্লুল্লাহ — -এর কানেকানে কথা বলত। এ ছাড়া মজলিসে বসে নিজেরা অনর্থক বিষয়ে কানাকানি করত। কারও ছিদ্রান্ত্রেষণ, কারও দোষচর্চা, কারও সম্পর্কে ফালতু অভিযোগ ইত্যাদি নিয়ে মেতে থাকত। এ সম্পর্কে ইরশাদ হয়েছে, যারা পরস্পরে কানেকানে পরামর্শ করে তাদের বেশির ভাগ পরামর্শেই কোনো কল্যাণ থাকে না। অকপট ও সত্যকথা গোপন করার দরকার পড়ে না গুপ্তালোচনায় কোনো না কোনো প্রতারণা থাকে। হাা, যদি গোপনই করতে হয় তবে দান খয়রাতের কথা গোপন কর যাতে প্রহীতা লজ্জিত না হয় বা কোনো অজ্জনকে শোধরানো তাকে সঠিক কথা বোঝানো ও সহীহ মাসআলা শেখানোর বিষয়টি গোপনে লোকজনের আড়ালে সম্পন্ন কর, যাতে তার অসম্মান না হয়, কিংবা দুই ব্যক্তির মাঝে বিবাদ ঘটলে যদি উত্তেজিত ব্যক্তি মীমাংসায় আসতে না চায় তবে তাকে গোপনে বোঝাও, প্রয়োজনে বানিয়ে কথা বলারও অনুমতি আছে। শেষে বলা হয়েছে যে, কেউ এসব কাজ আল্লাহর সভুষ্টি লাভের বাসনায় করলে তাকে মহা পুরস্কারে ভূষিত করা হবে। অর্থাৎ এরপ কাজ লোক দেখানোর মনোবৃত্তি বা কোনো পার্থিব স্বার্থে যেন না হয়। [উসমানী]

পারম্পরিক সলাপরামর্শ ও মজলিসের উত্তম পন্থা : বলা হয়েছে : কুঁএই ইন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্

এরপর বলা হয়েছে- الله صَنْ اَمَر بِصَدَفَةٍ اَوْ مَعْلُرُونٍ اوْ اصْلَاحٍ بَيْنَ النّاس অর্থাৎ এসব সলাপরামর্শ ও কানাকানিতে মঙ্গলের কোনো কিছু থাকলে তা হচ্ছে একে অপরকে দান খ্য়রাতে উৎসাহিত করা কিংবা সৎকাজের আদেশ দেওয়া অথবা মানুষের মধ্যে পারস্পরিক শান্তি স্থাপনের পরামর্শ দান করা এক হাদীসে বলা হয়েছে : মানুষের যেসব কথাবার্তায় আল্লাহর জিকির কিংবা সৎকাজের আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ থাকে সেগুলো ছাড়া সবই তাদের জন্য ক্ষতিকর ।

مُعْرُولٌ এমন কাজকে বলা হয়, যা শরিয়তে প্রশংসিত এবং যা শরিয়ত পস্থিদের কাছে পরিচিত। এর বিপরীতে مُعْرُولٌ कাজ, যা শরিয়তের অপছন্দনীয় এবং শরিয়তপস্থিদের কাছে অপরিচিত।

যে কোনো সংকাজের আদেশ এবং উৎসাহ দান আমর বিল মারুফে'র অন্তর্ভুক্ত। উৎপীড়িতকে সাহায্য করা, অভাবীদের ঋণ দেওয়া পথভ্রান্তকে পথ বলে দেওয়া ইত্যাদি সংকাজ আমর বিল মা'রুফ-এর অন্তর্ভুক্ত। সদকা এবং মানুষের পারস্পরিক শান্তি স্থাপন যদিও এর অন্তর্ভুক্ত, কিন্তু স্বতন্ত্রভাবে উল্লেখ করার কারণ এই যে, এতদুভয়ের উপকারিতা বহু লোকের মধ্যে বিস্তার লাভ করে এবং জাতীয় জীবন সংশোধিত হয়।

এছাড়া দু'টি কাজ জনসেবার গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়সমূহকে পরিব্যপ্ত করে [এক] সৃষ্টজীবের উপকার করা, [দুই] মনুষকে দুঃখ কষ্ট থেকে রক্ষা করা। সদকা উপকার সাধনের গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায় এবং মানুষের মধ্যে সন্ধি স্থাপন করা, সৃষ্টজীবকে ক্ষতির কবল থেকে রক্ষা করার সর্বপ্রধান মাধ্যম। তাই তাফসীরবিদগণ বলেন, এখানে সদকার অর্থ ব্যাপক। ওয়াজিব সদকা জাকাত নফল সদকা এবং যে কোনো সদকা এবং যে কোনো উপকার এর অন্তর্ভুক্ত। –[মাআরিফুল কুরআন]

ইজমা মানা ফরজ : মুসলিম বিশেষজ্ঞ আলোচ্য আয়াত থেকে এ মাসআলাও উদ্ভাবন করেছেন যে, উশ্বতের ইজমা [সর্ববাদীসম্মত রায়] –কে অস্বীকারকারী জাহান্নামী। অর্থাৎ ইজমা মানা ফরজ। হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে, আল্লাহর হাত মুসলিমগণের জমাতের উপর। যে দলছুট হয় সে জাহান্নামে পতিত হয়। ⊢[তাফসীরে উসমানী]

#### অনুবাদ:

بُعيدًا عَن الْحَقِّ .

انْ مَا يَّدْعُونَ يَعْبُدُ الْمَشْرِكُونَ مِنْ ١١٧ . إِنْ مَا يَّدْعُونَ يَعْبُدُ الْمَشْرِكُونَ مِنْ دُونِهِ أَيْ اللَّهِ أَيْ غَلَيْهِ وَالَّا انَّالُنَّا أَصْنَامًا مُؤَنَّثَةً كَاللَّاتِ وَالْعُزِّي وَمَنَاةَ وَإِنْ مَا يَدَّعُونَ يَعْبُدُونَ بِعِبَادَتِهَا إِلَّا شَيْطُنًا مَّريْدًا خَارِجًا عَن الطَّاعَةِ لطَاعَتِهم لَهُ فِيها وَهُوَ إِبْلِيْسُ ـ

১১৬. আল্লাহ ভাঁর সাথে শরিক করার অপরাধ ক্ষমা কুরেন না। এটা ব্যতীত সব কিছু ইচ্ছা ক্ষমা করেন। আর যে ব্যক্তি আল্লাহর সাথে শরিক করে সে অন্যায় ও সত্য হতে বহুদূর পথভ্রষ্ট।

মুশরিকরা নারীমূর্তিকে ডাকে অর্থাৎ লাত, উযযা, ি মানাত ইত্যাদি নারী মূর্তিসমূহের উপাসনা করে। এবং তারা প্রতিমা পূজায় শয়তানের আনুগত্য করে বিদ্রোহী অর্থাৎ অবাধ্য শয়তানকেই অর্থাৎ ইবলীসকেই ডাকে অর্থাৎ এসব প্রতিমা পূজার মাধ্যমে মৃদত: শয়তানেরই তারা উপাসনা করে। مَا টি এ আয়াতের উভয় স্থানেই إِنَّ 🕰 عُوْنَ ['না'] অর্থে ব্যবহৃত।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শিরকের নীচে যে কোনো গুনাহ মহান আল্লাহ ক্ষমা করবেন। কিন্তু শিরক কখনই ক্ষমা হবে না। মুশরিকদের জন্য শাস্তিই অবধারিত। কাজেই চুরি করা ও অপবাদ আরোপ করা যদিও কবীরা গুনাহ ছিল তবুও সম্ভাবনা ছিল আল্লাহ স্বীয় কৃপায় সে চোরকে ক্ষমা করে দিবেন। কিন্তু সে যখন রাসূলের আদেশ থেকে গা ঢাকা দিয়ে মুশরিকদের সাথে গিয়ে মিলিত হলো, তখন তার ক্ষমাপ্রাপ্তির সম্ভাবনাও বাতিল হয়ে গেল।

বিশেষ ভাতব্য: এর ঘারা জানা গেল মাহান আল্লাহ ছাড়া অন্যের পূজা করাই কেবল শিরক নয়, বরং মহান আল্লাহর আদেশের বিপরীতে অন্য কারও আদেশ পছন্দ করাও শিরকের অন্তর্ভুক্ত। -[তাফসীরে উসমানী]

**শিরক ও কুফরের শান্তি চিরস্থায়ী হওয়া :** এখানে কেউ কেউ প্রশ্ন করে যে, কর্ম পরিমাণে শান্তি হওয়া উচিত। মুশরিক ও কাফিররা যে শিরক ও কৃফরের অপরাধ করে, তা সীমাবদ্ধ আয়ুষ্কালের মধ্যে করে। এতএব এর শাস্তি অনন্তকাল স্থায়ী হবে কেন? উত্তর এই যে, কাফের ও মুশরিকরা কৃফর ও শিরককে অপরাধই মনে করে না। বরং পুণ্যের কাজ বলে মনে করে। তাই তাদের ইচ্ছা ও সংকল্প এটাই থাকে যে, চিরকাল এ অবস্থার উপরই কায়েম থাকবে। মৃত্যুর মুহূর্ত পর্যন্ত যখন সে এ অবস্থার উপরই কায়েম থাকে, তখন সে নিজ সাধ্যের সীমা পর্যন্ত চিরস্থায়ী অপরাধ করে নেয়, তাই শান্তিও চিরস্থায়ী হবে। জুলুম ও অবিচার তিন প্রকার: এক প্রকার জুলুম আল্লাহ তা আলা কখনও ক্ষমা করবেন না। দ্বিতীয় প্রকার জুলুম মাফ হতে পরে। তৃতীয় প্রকার জুলুমের প্রতিশোধ আল্লহ তা'আলা না নিয়ে ছাড়বেন না।

প্রথম প্রকার জুলুম হচ্ছে শিরক দ্বিতীয় প্রকার আল্লাহর ক্রটি করা এবং তৃতীয় প্রকার বান্দার হক বিনষ্ট করা। –[ইবনে কাছীর]।

শিরকের ভাৎপর্ব : শিরকের তাৎপর্য হচ্ছে, আল্লাহ ব্যতীত কোনো সৃষ্টবস্তুকে ইবাদত কিংবা মহব্বত ও সম্মান প্রদর্শনে আল্লাহর সমতৃল্য মনে করা। জাহানামে পৌছে মুশরিকরা যে উক্তি করবে, পবিত্র কুরআন তা উদ্ধৃত করেছে-

تَالِلَّهِ إِنَّ كُنَّا لَهِي ضَلَّالِ مُتُبِينِ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ -

তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা, প্রথম খণ্ড [পঞ্চম পারা]

অর্থাৎ আল্লাহর কসম আমরা প্রকাশ্য পথভ্রষ্টতায় লিপ্ত ছিলাম যখন তোমাদেরকে বিশ্বপালনকর্তার সমতুল্য স্থির করেছিলাম।

জানা কথা যে, মুশরিকদেরও এরপ বিশ্বাস ছিল না যে, তাদের স্বনির্মিত প্রস্তরমূর্তি বিশ্বজাহানের স্রষ্টা ও মালিক। তারা অন্যান্য ভুল বোঝাবুঝির কারণে এদেরকে ইবাদতে কিংবা মহব্বত ও সন্মান প্রদর্শনে আল্লাহ তা'আলার সমতুল্য স্থির করে নিয়েছিল। এ শিরকই তাদেরকে জাহান্নামে পৌছে দিয়েছে। ফাতহুল মুলহিমা। জানা গেল যে, স্রষ্টা, রিজিকতাদা, সর্বশক্তিমান, দৃশ্য ও অদৃশ্যের জ্ঞানী আল্লাহ তা'আলার ইত্যাকার বিশেষ গুণে কোনো সৃষ্ট বস্তুকে আল্লাহর সমত্যুল্য মনে করাই শিরক। –[মাআরিফুল কুরআন]

শিত্ত হওয়ার কারণ সে তো মহান আল্লাহ হতেই প্রকাশ্য বিমুখ হয়ে তাঁর বিপরীতে ফেলে দেয় : সুদূর পথভ্রষ্টতায় পতিত হওয়ার কারণ সে তো মহান আল্লাহ হতেই প্রকাশ্য বিমুখ হয়ে তাঁর বিপরীতে অন্য উপাস্য বানিয়ে নিয়েছে এবং শয়তানের বংশবদ ও অনুগত হয়ে গিয়েছে। মহান আল্লাহর আনুগত্য ও তার রহমত সব কিছু হতেই সে বেপরওয়া হয়ে গিয়েছে। মহান আল্লাহ হতে যে এত দূরে সে মহান আল্লাহর মাগফিরাত ও ক্ষমার উপয়ুক্ত কি করে হতে পারেঃ বরং এমনতরো লোককে ক্ষমা করা অয়ৌক্তিক ও ন্যায়বিরুদ্ধ সাব্যস্ত হওয়া উচিত। এ কারণেই এরূপ লোকদের ক্ষমাপ্রাপ্তি সম্বন্ধে নিরাশ করে দেওয়া হয়েছে। পক্ষান্তরে একজন মুসলিম যতবড় পাপীই হোক তার দোষ যেহেতু কর্মের মাঝেই সীমাবদ্ধ আকিদা বিশ্বাস সম্পর্ক ও আশাবাদ সবই যথারীতি বহাল আছে, তাই আজ হোক কাল হোক তার মাগফিরাত অবশ্যই হবে। মহান আল্লাহর যখন ইচ্ছা হবে তখন ক্ষমা করবেন। –[তাফসীরে উসমানী]

يَوْلُهُ إِنْ يَدُّعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ الْآ إِنَاتًا : মুশরিকরা আল্লাহকে ছেড়ে যাদেরকে উপাস্য বানিয়েছে তারা তো এমন সব দেবী, নারীর নামে যাদের নাম উয্যা, মানাত, নাইলা ইত্যাদি।

ত্রা করে। সেই তো তাদেরকে পথদ্রষ্ট করে এরূপ বানিয়েছে। মূর্তিপূজা তো শয়তানেরই আনুগত্য ও তাকে খুশি করার নামান্তর। এর দ্বারা মুশরিকদের পথদ্রষ্টতা ও তাদের ঘার মূর্খতা তুলে ধরাই উদ্দেশ্য দেখুন প্রথম মহান আল্লাহকে ছেড়ে অন্যকে উপাস্যরূপে গ্রহণের চেয়ে বড় পথদ্রষ্টতা আর কি হতে পারে? পরন্তু উপাস্য বানাল তো কাকে বানাল? পাথরের মূর্তিকে, যার মাঝে কোনোরূপ অনুভৃতি ও নড়াচড়ার শক্তি পর্যন্ত নেই। নারীর নামে তাদের নামকরণ করল। আর এ সবই করল সেই শয়তানের প্ররোচনায় যে মহান আল্লাহ কর্তৃক অভিশপ্ত, তার রহমত হতে বিতাড়িত। এই পথ ভ্রষ্টতারও কি কোনো দৃষ্টান্ত আছে? চূড়ান্ত পর্যায়ের আহমকের পক্ষেও কি এটা গ্রহণ করা সম্ভবং –[তাফসীরে উসমানী]

#### অনুবাদ :

রহমত হতে তাকে বিতাডিত করে দিয়েছেন। এবং সে অর্থাৎ শয়তান বলেছিল, আমি তোমার বান্দাদের একটা নির্দিষ্ট অংশ হিস্যা গ্রহণ করবই অর্থাৎ তাদেরকে আমার আনুগত্যের প্রতি আহবান জানিয়ে আমার জন্য একটা অংশ নিয়ে নেব। مَفْرُوْضًا অর্থ সুনির্ধারিত।

ও ন্যায় হতে পথভ্রষ্ট করবই। তাদের মনে মিথ্যা বাসনার সৃষ্টি করবই অর্থাৎ তাদের হৃদয়ে দীর্ঘায় হওয়ার বাসনা সৃষ্টি করব এবং এ ধারণা দেব যে কিয়ামত ও হিসাব নিকাশ বলতে কিছুই নেই। এবং তাদেরকে নিশ্য আমি নির্দেশ দেব ফলে তারা পত্তর কর্ণচ্ছেদ অর্থাৎ ওটা কর্তন করবেই। অর্থ কর্তন করবেই। বাহীরা পশুগুলোর ক্ষেত্রে তা করত দ্রিষ্টব্য: সূরা মায়িদা, আয়াত ১০৩] এবং তাদেরকে নিশ্চয় নির্দেশ দেব ফলে তারা কুফরি ও হারামকে হালাল এবং হালালকে হারাম করে আল্লাহর সৃষ্টি অর্থাৎ তাঁর দীনকে বিকৃত করবেই আল্লাহর পরিবর্তে শয়তানকে যে ব্যক্তি অভিভাবকরূপে গ্রহণ করে । অর্থাৎ তার সাথে সম্পর্ক করবে ও তার অনুগত্য প্রদর্শন করবে সে এ কারণে চিরস্থায়ী জাহানামে গমন করত: প্রত্যক্ষভাবে স্পষ্টত: ক্ষতিগ্রস্থ হয়।

১২০. সে তাদেরকে দীর্ঘ জীবনের প্রতিশ্রুতি দেয় এবং তাদের হ্রদয়ে পৃথিবীতে সকল কামনা পূরণ হওয়ার এবং পুনরুখান ও হিসাব-নিকাশ হবে না বলে মিথ্যা বাসনার সৃষ্টি করে। শয়তান তাদেরকে এতদ্বিষয়ে যে প্রতিশ্রুত দেয় তা ছলনা মাত্র। সকলই মিথ্যা নিম্ফল।

১২১. এদেরই আশ্রয়স্থল জাহান্নাম, তা থেকে তারা নিষ্কৃতির উপায় প্রত্যাবর্তন স্থল পাবে না।

ত্রার এখাৎ তার আল্লাহ তাকে অভিসম্পাত করেন অর্থাৎ তার الشَّيْطُنُ لَا تَتَّخذَنَّ لاَجَعَلَنَ لِي مِنْ عِبَادِكَ نَصِيْبًا حَظَّا مَفْرُوضًا مَقْطُوعًا

أُدْعُوهُمْ إلى طاعيتى .

وَلاَ صِلْنَاهُمْ عَنِ الْحَقِّ بِالْوَسْوَسَةِ وَلَامُنِّينَّاهُمْ اللَّهٰي فِي قُلُوبِهِمْ طُولًا بَحيٰهِ وَأَنْ لَا بَعْتُ وَلاَ حسَابَ وَلَامُرَنَّهُمْ فَلْيُبَتِّكُنَّ يَقَّطُعْنَ أَذَانَ الْآنْعَام وَقَدْ فَعَلَ ذُلِكَ بِالْبَحَائِر وَلَامُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ دِيْنَهُ بِالْكُفْرِ وَاحْلَالِ مَاحَرَّمَ وْتُحَرِّيمِ مَا أُجَلُّ وَمَنْ يَّتَخِذِ الشَّيْطِنَ وَلِيتًا يَتَوَلَّاهُ وَيُطِيْعُهُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَيْ غَيْرِهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُّبيْنًا بَيَّنًا لِمَصِيْرِه إلى النَّارِ الْمُؤَبَّدَةِ عَلَيْهِ.

١٢٠. يَعِدُهُمْ طُوْلَ الْعُمْرِ وَيُمَنِّينُهِمْ الْأُمَالِ فِي النَّدُنْيَا وَأَنْ لاَ بَعْثَ وَلاَ جَزاءَ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطُنُ بِذُلِكَ الاَّ غُرُورًا

أُولَٰتُكَ مَأُوهُم جَهَنَّمُ د وَلاَ يَجِدُونَ عَنْهَا مَحيْصًا مَعْدلًا.

المُعَامِعُ अर्थ । وَالْكَذِيْنَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا السَّلِحُدِيْنَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا السَّلِحُ ـهُمْ جَنُّتِ تَبجرى مِنْ تَحْيتهَا الْآنَهْ رُخُلِديْنَ فِيْهَا آبَدًا م وَعَدَ اللَّهُ حُقًّا أَى وَعَدَهُمُ اللَّهُ ذُلِكَ وَحَقَّهَ حَقًّا وَمَنْ أَيْ لَا أَحَدُّ أَصْدَقُ مِنَ اللَّه قِيْلًا قَتُولًا .

তাদেরকে দাখিল করব জানাতে, সেখানে তারা চিরস্থায়ী হবে। আল্লাহর প্রতিশ্রুতি সত্য। আল্লাহ তা'আলা তার অঙ্গীকার করেছেন এবং তা সুদৃঢ় করেছেন। <u>কে আল্লাহ অপেক্ষা অধিক সত্যবাদী</u>? অর্থাৎ কেউ অধিক সত্যবাদী নয়। مَفْعُول কা সমাধাতুজ কর্ম مَضِدَرُ اللّه وَعَدَ اللّهُ काणाश्युक्ते] রূপে ব্যবহৃত

হয়েছে। تنبلأ অর্থ, কথা।

তাহকীক ও তারকীব

। शिश वात فَعُلَلَة এর মাসদার] कूमख़ेंगा, ওয়ाসওয়াস। وَمُؤَيِّدَةُ । হৈহা বাবে فَعُلَلَة এর মাসদার] कूमख़ेंगा, उয়ाসওয়াস। وَسُوسَة - मीर्च जीवन ا طُولُ العُسِر । इंदा نَصَرَ এর মাসদার] मीर्चा, দৈর্ঘ্য ا طُولُ العُسِر वह्रवहन أعفدل - প্রত্যাবর্তনের স্থল।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শয়তানের ওয়াদা আদমকে সেজদা না করার কারণে শয়তান যখন অভিশপ্ত ও বিতাড়িত হয় তখনই সে বলেছিল আমি তো ধাংস হয়েছিই তোমার বান্দা আদম সন্তানদের বড় একটি অংশকেও আমার পথে টেনে আনব। তাদেরকে পথত্রষ্ট করে আমার সাথে জাহান্নামে নিয়ে যাব। যেমন সূরা হিজর, বনী ইসরাঈ্কল প্রভৃতিতে বর্ণিত হয়েছে।এর দ্বারা বোঝানো হয়েছে যে, শয়তান অভিশপ্ত ও সম্পাদিত হওয়া ছাড়াও শয়তান প্রথম দিন হতেই সমগ্র মানব জাতির শত্রু ও অহিতকামী। সে তা দ্ব্যর্থহীন ভাষায় প্রকাশও করেছে। কাজেই এ ধারণা করারও অবকাশ থাকল না যে শয়তান যদিও সব রকমের দুষ্টুমতি ও ভ্রষ্ট কিন্তু তবুও বিশেষ কাউকে কানো হিতকর কথা বলতেও তো পারে। বস্তুত সে আদি শক্র । বনী আদমকে যা কিছু বলবে তা অনিষ্ট সাধন ও ধ্বংস করার মনোবৃত্তি নিয়েই বলবে । এরূপ ভ্রষ্ট ও অওভার্থী জনের আনুগত্য করা কত বড় মূর্খতা ও অজ্ঞতার পরিচায়ক।

বা নির্ধারিত অংশ নেওয়ার এক অর্থ এটাও যে, তোমার বান্দারা আমার জন্য অর্থ সম্পদের একটা অংশ أَصُلُبُنَا مُفْرُوضًا ধার্য করবে, যেমন এক শ্রেণির লোকদের দেবী প্রভৃতি গায়রুল্লাহর নামে নজর নিয়ায দিয়ে থাকে। [উসমানী]

অর্থাৎ যারা আমার ভাগে আসবে আমি তাদেরকে সত্য পথ হতে বিচ্যুত করব এবং তাদেরকে পার্থিব জীবর্ন ও ইহলৌকিক স্বার্থ চরিতার্থ হওয়ার এবং হিসাব নিকাশ ও পরকালীন বিষয়াদি না ঘটার আশা দেব।

তাদেরকে জীব জন্তুর কান ফুঁড়ে, দেব-দেবীর নামে উৎসর্গ করার এবং মহান আল্লাহর সৃজিত আকার-আকৃতি ও তাঁর স্থিরীকত বিধানকে বিকত করার তা'লীম দেব।

কাাফিরদের রেওয়াজ ছিল তারা উট ছাগলের বাচ্চাকে : قَوْلَهَ فَلْيُبَيِّكُنَّ أَذَانَ الْأَنْعَامِ ...... فَلْيَغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ কান ফুঁড়ে বা কানে কোনো চিহ্ন লাগিয়ে দেব দেবীর নামে ছেড়ে দিত। এ ছাড়া আকৃতি পরিবর্তন অর্থাৎ খোঁজা করা, সুঁই দারা দেহে তিলক চিহ্ন বা কোনো চিত্র অঙ্কন করা, শিওদের মাথায় কারও নামে টিকি রাখা ইত্যাদি নানা রকম রীতি তাদের মাঝে চালু ছিল। এসব পরিহার করে চলা মুসলিমগণের জন্য একান্ত কর্তব্য। দাড়ি কামানোও এ আকৃতি পরিবর্তনের মধ্যে পড়ে। মহান আল্লাহর যে কোনো বিধানে পরিবর্তন সাধন ঘোরতম অন্যায়। তিনি যা হালাল করেছেন। তাকে হারাম বা তিনি যা হারাম করেছেন তাকে হালাল করলে ইসলাম থেকে খারিজ হতে হয়। যারা এসব কাজে লিপ্ত তারা যেন নিশ্চয় জানে যে তারা শয়তানের সেই নির্ধারিত অংশের অন্তর্ভুক্ত যার কথা উপরে বলা হয়েছে। –[তাফসীরে উসামানী]

১২১. عَنْهَا مَحِيْصًا : অর্থাৎ শয়তানের ইতর স্বভাব ও দুষ্টু মনোবৃত্তি এবং তার চিরায়ত শক্রতা সম্পর্কে যখন অবগত হলে তখন যে কেউ তার প্রকৃত মা'বুদ হতে বিমুখ হয়ে শয়তানের আনুগত্য কুরবে সে যে ভীষণ ক্ষতিগ্রস্ত হবে তাতে আর সন্দেহ কি? তার যাবতীয় ওয়াদা ও আশা ছলনা মাত্র। কাজেই তার অনুসারীদের পরিমণাম তো এটাই যে তাদের ঠিকানা হবে জাহান্নাম। তা থেকে নিষ্কৃতির কোনো উপায় থাকবে না।–[তাফসীরে উসমানী] ১২২. وَالَّذِينَ امْنَوْا وَعَملُوا التَّصالحَات ১২২ وَالَّذِينَ امْنَوْا وَعَملُوا التَّصالحَات মেনে চলে এবং সৎকার্জে লিপ্ত থাকে তারা চিরদিন পরম সুখের বেহেশতে থাকবে। এ হলো মহান আল্লাহর ওয়াদা। তাঁর চেয়ে সত্য কথা আর কারও হতে পারে না। এমন সত্য ওয়াদা ছেড়ে শয়তানের মিথ্যা আশ্বাসে ভরসা করা কত বড় বিভ্রান্তি : এর দ্বারা যে কি পরিমাণ ক্ষতির বোঝা মাথায় তোলা হয়। –তাফসীরে উসমানী।

#### অনুবাদ :

.١٢٣ عه. किञावीगन ७ पूजनिमगन अ-अ विवस्य . نَزَلَ لَكًا إِفْتَخَرَ الْمُسْلِمُونَ وَأَمْلُ الْكِتَابِ

لَيْسَ الْأَمْرُ مَنُوطاً بِأَمَانِيكُمْ وَلاَ أَمَانِي آهل الْكِتُبِ دَبَلْ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ مَنْ يَعْمَلُ سُوءً يُجْزَبِهِ إَمَّا فِي الْأَخِرَةِ اوّ فِي الدُّنْيَا بِالْبَلاءِ وَالْمحَن كَمَا وَرَدَ فِي الْحَدِيْثُ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَيْ غَيْرِهِ وَلِيًّا يَحْفَظُهُ وَلاَ نَصِيْرًا يَتْمَنَّعُهُ مِنْهُ .

<u>কুড় পুরুষ অথবা নারীর মধ্যে কেউ</u> . ١٢٤ ১২৪. পু<u>রুষ অথবা নারীর মধ্যে কেউ</u> ذَكُر أَوْ أَنْثُنِي وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَٰئِكَ يَدْخُلُونَ بِالْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ وَالْفَاعِلِ الْجَنَّةَ وَلاَ يَظْلِمُونَ نَقِيَّرًا قَدْرَ نَقْرَة النَّوَاةِ .

অহংকার প্রদর্শন করে এতদসম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন তোমাদের খেয়াল-খুশি ও কিতাবীদের খেয়াল-খুশির উপর কোনো বিষয় নির্ভরশীল নয়। বরং সৎ আমল হিসাবেই **ক্ষুসালা হয়ে খাকে। কেউ মন্দ কাজ করলে সে** প্ৰকালে বা হাদীসে আছে যে, দুনিয়াতেই আপদ-বিপদ ও কট্টে নিপতিত হয়ে তার প্রতিষ্ণল পাবে এবং আল্লাহ ব্যতীত সে তার **ছন্য কোনো অভিভাবক** যে তাকে হেফাজত করবে ও সাহায্যকারী পাবে না। যে তাকে তার নিকট খেকে রক্ষা করবে।

সংকাজসমূহের কিছু করলে এবং সে যদি মু'মিন হয় তবে তারাই জানাতে প্রবেশ করবে এবং তাদের প্রতি অণু পরিমাণও জুলুম করা হবে না। ্রিট্র -অর্থ অর্জুর বিচির বাকল পরিমাণ ও। বা কর্ত্বাচ্যরূপে ও مَعْرُونٌ । এটা يَذُخُلُّونُ বা কর্মবাচ্যরূপে পাঠ করা যায়।

## তাহকীক ও তারকীব

। অপিত, নিয়োজিত, নির্ভরশীল (استُم مَفْعُول : وَاحِد مُذَكَّرْ) : مَنُوطًا

নহনত, কষ্ট, ক্লেশ। مُحَنَّ तह्रवहन مِحَنَّدٌ : مَحَنَّ

। কর্তির বহুবচন نُقَرَّ، نِقَارٌ বহুবচন نَقَرَةُ : نَقَرَةُ : نَقَرَةُ : نَقَرَةُ

نَوَاهُ: نَوَاهُ: نَوَاهُ نَوَاهُ: نَوَاهُ: نَوَاهُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কিতাবধারী তথা ইহুদি ও খ্রিন্টানদের ধারণা ছিল, তারা মহান : فَوْلُهُ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ انْشَى আল্লাহর খাস বান্দা যেসব পাপের কারণে অনারা ধৃত হবে, তাদেরকে সেসব কারণে ধর-পাকড় করা হবে না। আমাদের নবী বিশেষ সুপারিশে আমাদেরকে বাঁচিয়ে নেবেন। একদল অজ্ঞ মুসলিমও নিজেদের ব্যাপারে এরূপ ধারণা রাখে। আয়াতে বলে দেওয়া হয়েছে যে মুক্তি ও পুরস্কার কারও আশা ও ধারণার উপর নির্ভর করে না। মন্দ কাজ যেই করবে তাকে শাস্তি পেতেই হবে। মহান আল্লাহ যাকে পাকডাও করবেন তার আজাবের সময় কারও সাহায্য কাজে লাগবে না। আল্লাহ পাক মুক্তি দিলেই মুক্তি লাভ হতে পারে। যে কেউ ভালো কাজ করবে শর্ত হলো ঈমান থাকতে হবে সে জান্লাতাবাসী হবে এবং নিজের সংকাজে পূর্ণ প্রতিদান লাভ করবে যার কথা শাস্তি ও পুরস্কারের সম্পর্ক কর্মের সাথে, কারও আশা আকাজ্ফায় কিছু হয় नা। কজেই মিখ্যা আশায় পদাঘাত হান, সংকাজে হিম্মত কর। -[তাফসীরে উসমানী]

শানে নুযুল: হযরত কাতাদাহ (রা.) বলেন, একবার কিছু সংখ্যক মুসলমান ও আহলে কিতাবের মধ্যে গর্বসূচক কথাবার্তা শুরু হলে আহলে কিতাবরা বলল, আমরা তোমাদের চেয়ে শ্রেষ্ঠ ও সম্ভ্রান্ত। কারণ আমাদের নবী ও আমাদের গ্রন্থ তোমাদের নবী ও তোমাদের গ্রন্থের পূর্বে অবর্তীর্ণ হয়েছে। সুমলমানরা বলল, আমরা তোমাদের চেয়ে শ্রেষ্ঠ। কেননা আমাদের নবী সর্বশেষ নবী এবং আমাদের গ্রন্থ সর্বশেষ গ্রন্থ। এ গ্রন্থ পূর্ববর্তী সব গ্রন্থকে রহিত করে দিয়েছে। এ কথোপকথনের পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতটি অবতীর্ণ হয়।

এতে বলা হয়েছে যে এ গর্ব ও অহংকার কারও জন্য শোভা পায় না। শুধু কল্পনা, বাসনা ও দাবি দ্বারা কেউ কারো চেয়ে শ্রেষ্ঠ হয় না, বরং প্রত্যেকের কাজ-কর্মই শ্রেষ্ঠত্বের ভিত্তি। কারও নবী ও গ্রন্থ যতই শ্রেষ্ঠ হোক না কেন, যদি সে ভ্রান্ত কাজ করে, তবে সেই কাজের শাস্তি পাবে। এ শাস্তির কবল থেকে রেহাই দিতে পারে এরূপ কাউকে সে খুঁজে পাবে না। [মাআরিফুল কুরআন]

তরমিযী, নাসায়ী ও ইমাম আহমদ (র.) হযরত আবৃ হুরায়রা হতে রেওয়ায়েত বর্ণনা করেন যে, مَنْ يَعْمَلْ سُوْء يَجْزُ بِم অর্থাৎ যে কেউ কোনো অসৎকাজ করবে সে জন্য তাকে শাস্তি দেওয়া হবে। আয়াতটি যখন অবর্তীর্ণ হলো, তখন আমরা খুব দুঃখিত ও চিন্তাযুক্ত হয়ে পড়লাম এবং রাস্লুল্লাহ —এর কাছে আরজ করলাম যে, এ আয়াতটি তো কোনো কিছুই ছাড়েনি। সামান্য মন্দ কাজ হলেও তার সাজা দেওয়া হবে। রাস্লুল্লাহ কললেন, চিন্তা করো না, সাধ্যমতো কাজ করে যাও। কেননা [উল্লিখিত শাস্তি যে জাহানুমই হবে, তা জরুরি নয়়] তোমরা দুনিয়াতে যে কোনো কষ্ট অথবা বিপদাপদে পড়, তাতে তোমাদের গোনাহের কাফ্ফারা এবং মন্দ কাজের শাস্তি হয়ে থাকে। এমন কি যদি কারও পায়ে কাঁটা ফুটে তাও গোনাহের কাফফারা বৈ নয়।

অন্য এক রেওয়ায়েতে আছে, মুসলমান দুনিয়াতে যে কোনো দুঃখ কষ্ট, অসুখ বিসূখ অথবা ভাবনা চিন্তার সমুখীন হয়, তা তার গোনাহের কাফ্ফারা হয়ে যায়।

তিরমিয়ী ও তাফসীরে ইবনে জারীর হযরত আবৃ বকর (রা.) থেকে বর্ণনা করেন যে, রাস্লুল্লাহ যখন তাদেরকে ঠে আয়াতটি ভনালেন, তখন তাদের যেন কোমর ভেঙ্গে গেল। এ প্রতিক্রিয়া দেখে তিনি বললেন, ব্যাপার কিঃ হযরত সিদ্দীক (রা.) আরজ করলেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ" আমাদের মধ্যে এমন কে আছে, যে কোনো মন্দ কাজ করেনিঃ প্রত্যেক কাজেরই যদি প্রতিফল ভোগ করতে হয়, তবে কে রক্ষা পাবেঃ রাস্ল্লাহ বললেন, হে আবৃ বকর! আপনার মোটেই চিন্তা হবে না। কেননা দুনিয়ার দুঃখ কষ্টের মাধ্যমে আপনাদের গোনাহের কাফফারা হয়ে যাবে।

এক রেওয়াতে আছে, তিনি বললেন, আপনি কি অসুস্থ হন নাঃ আপনি কি কোনো দুঃখ ও বিপদে পতিত হন না! হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) আরজ করলেন, নিশ্চয় এসব বিষয়ের সমুখীন হই। তখন রাসূলুল্লাহ আর্ বললেন, ব্যাস, এটাই আপনার প্রতিফল।

আবৃ দাউদ প্রমুখের বর্ণিত হযরত আয়েশা সিদ্দীকা (রা.) -এর হাদীসে বলা হয়েছে যে, বান্দা জ্বরে কষ্ট পেলে কিংবা পায়ে কাঁটা বিদ্ধ হলে তা তার গোনাহের কাফ্ফারা হয়ে যায়। এমনকি, যদি কোনো ব্যক্তি কোনো বস্তু এক পকেটে তালাশ করে অন্য পকেটে পায়, তবে এতটুকু কষ্টও তার গোনাহের কাফ্ফারা হয়ে যায়।

মোটকথা, আলোচ্য আয়াতে মুসলমানদেরকে নির্দেশ দিয়েছে যে, শুধু দাবি ও বাসনায় লিপ্ত হয়োনা; বরং কাজের চিন্তা কর। কেননা তোমরা অমুক নবী কিংবা গ্রন্থের অনুসারী শুধু এ বিষয় দ্বারাই তোমারা সাফল্য লাভ করতে পারবে না। বরং এ গ্রন্থের প্রতি বিশুদ্ধ ঈমান এবং তদনুযায়ী সংকার্য সম্পাদনের মধ্যেই প্রকৃত সাফল্য নিহিত রয়েছে। —[মাআরিফুল কুরআন]

وَمَنْ أَىْ لَا أَحَدُ أَحْسَنُ دِبْنًا مِمَنَّنْ اَسْكُمَ وَجُهَة أَى إِنْقَادَ وَاَخْلَصَ عَمَلَة لِلّهِ وَهُوَ مَحْسِنٌ مُوجِّدُ وَاتَّبَعَ مِلْلَة إِبْرَاهِيْمَ مُحْسِنٌ مُوجِّدُ وَاتَّبَعَ مِلْلَة إِبْرَاهِيْمَ الْمُوَافِقَة لِمِلَّةِ الْإسْلامِ حَنِيْفًا حَالُ أَى مَائِلاً عَنِ الْاَدْيَانِ كُلِّهَا الدِّيْنِ الْقَيِيْمِ مَائِلاً عَنِ الْاَدْيَانِ كُلِّهَا الدِّيْنِ الْقَيِيْمِ وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيْمَ خَلِيْماً لَلَيْسَلاً صَفِيتًا وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيْمَ خَلِيْماً خَلِيْما لاَ صَفِيتًا خَالِصَ الْمُحَبِّةِ لَهُ.

াপি ১২৫. তার অপেক্ষা আর কার দীন উত্তম যে আল্লাহর নিকট আত্মসমর্পণ করে অর্থাৎ আনুগত্য প্রদর্শন করে ও তার প্রতি ইখলাস প্রদর্শন করে ও একনিষ্ঠ হয়ে কাজ করে আর সে হয় সংকর্মপরায়ণ অর্থাৎ একত্ববাদী এবং ইসলামি ধর্মাদর্শের সাথে সামঞ্জস্য পূর্ণ বিধায় একনিষ্ঠভাবে ইবরাহীমের ধর্মাদর্শ অনুসরণ করে? তাটা তা বা অবস্থা ও ভাববাচক পদ। অর্থাৎ সকল ধর্মাদর্শ হতে বিমুখ হয়ে সরল সঠিক এ ধর্মের প্রতি একনিষ্ঠ হয়ে তা অনুসরণ করে? না, আর কারও ধর্ম তদপেক্ষা উত্তম নেই। এবং আল্লাহ ইবরাহীমকে বন্ধুরূপে অন্তরঙ্গ ও তৎপ্রতি নির্ভেজাল ভালোবাসা পোষণকারী রূপে গ্রহণ করেছেন।

وَلِيلَّهِ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَافِي الْآرشِ وَ مَافِي الْآرشِ وَ مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِينًا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْء مُنْحِيْطًا عِلْمًا وَقُدْرَةً أَى لَمَ يَزَلُ مُتَصفًا بِذُلكَ.

. 1 < ব > ১২৬. [আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে] মালিকানা,
সৃষ্টি ও দাস হিসাবে সব কিছু আল্লাহর এবং সব
কিছুকে আল্লাহ তার জ্ঞানে ও কুদরতে পরিবেষ্টন
করে রেখেছেন। অর্থাৎ সকল সময়েই তিনি এ গুণে
গুণানিত।

# তাহকীক ও তারকীব

় اِنْقَادَ : وَاحِدُ مُذَكَّرٌ غَانِبَ) : اِنْقَادَ بَا بَانِبَ) : اِنْقَادَ সামি, মূল্যবান, সোজা। ضَفِيَّ : صَفِيًّ : صَفِيًّ : صَفِيًّ : فَيْمَ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

গ্রহণযোগ্য মিথ্যা আশায় কোনো ফর্ল হয় না। কিতাবী ও অন্যান্য সকল সম্প্রদায়ের জন্য এটাই অমোঘ বিধান। এর দারা ইসলামপন্থি তথা সাহাবায়ে কেরামের মর্যাদা ও প্রশংসার প্রতিও প্রচ্ছন ইঙ্গিত হয়ে গেছে। সেই সাথে আহলে কিতাবের অসংবৃত্তি ও নিন্দার প্রতি ও এবার খোলাখুলি বলা হচ্ছে ধার্মিকতার ক্ষেত্রে যার মহান আল্লাহর আদেশ-নিষেধের সমুখে মন্তক স্থাপন করে সংকাজে কায়েমে নিমগ্ন থাকে এবং হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর দীনকে নিষ্ঠার সাথে অনুসরণ করে তাদের মোকাবিলা কে করতে পারে? —[তাফসীরে উসমানী]

غُلِيلًا إِبْرَامِيْمَ خَلِيلًا : হযরত ইবরাহীম (আ.) একান্তভাবে মহান আল্লাহরই জন্য আত্মনিবেদিত ছিলেন। আল্লাহ তা আলা তাকে একান্ত বন্ধুরূপে গ্রহণ করে নিয়েছিলেন। বলা বাহুল্য, উক্ত গুণত্রয় পরিপূর্ণরূপে কেবল মহান সাহাবীগণের মধ্যেই বিদ্যমান ছিল আহলে কিতাবের মধ্যে নয়। কাজেই আহলে কিতাবের পূর্বোক্ত আশা আকাঙ্খা সম্পূর্ণ অবান্তর ও বাতিল প্রমাণিত হয়। –িতাফসীরে উসমানী।

অর্থাৎ আসমান জমিনে যা কিছু আছে সবাই মাহান আল্লাহর বানা তাঁর মাখলুক ও অধিকারভুক্ত এবং তারই আয়ন্তার্থীন। তিনি নিজ রহমত ও হিকমত অনুযায়ী যার সঙ্গে যেমন ইচ্ছা ব্যবহার করেন। কারও প্রতি তাঁর মুখাপেক্ষিতা নেই। বন্ধু গ্রহণ দ্বারা কেউ যেন ধোঁকায় না পড়ে এবং জগতের যাবতীয় কার্য ভালো হোক, কি মন্দ্র তার শান্তি ও পুরস্কার সম্পর্কে যেন সন্দিহান না হয়। –[তাফসীরে উসমানী]

فِيْ شَانِ النِّسَاءِ وَمِيْرَاثِهِنَّ قُلْ لُّهُمْ اللَّهُ يُفْتِيْكُمْ فِينْهِنَّ وَمَا يُتللى عَلَيْكُمْ في الْكِتَابِ الْفَرْانِ مِنْ ايْدِ الْمِيْدِاثِ وَيُفْتِيْكُم أَيْضًا فِي يَتْمِي النِّسَاءِ الَّتِيُ لَا تُوْتُونَهُنَّ مَاكُتِبَ فُرضَ لَهُنَّ مِنَ الْمِيْرَاثِ وَ تَرْغَبُونَ أَيُّهَا الْأُوْلِياءُ عَنْ أَنّ تَنْكِحُوْهُنَّ لَدمَامَتِهِنَّ وَتَعْضَلُوهُنَّ أَنْ بَـتَزَوْجْنَ طَمْعًا في ميْرَاثِهِنَ ايْ كُمْ أَنْ لَا تَفْعَلُوا ذُلكَ وَفي تَكَفُّعُفِيْنَ الصِّغَارِ مِنَ الْولْدَانِ آنُ تُعطُوهُمْ حَقُوقَهُمْ وَيَأْمُرُكُمْ أَنْ تَقُومُوا لِلْيَتْمٰى بِالْقِسْطِ بِالْعَدْلِ فِي الْمِيْرَاثِ وَالْمَهْرِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا فَيُجَازِيْكُمْ عَلَيْهِ .

এবং অসহায় ছোট শিশুদের সম্পর্কেও তিনি জানাচ্ছেন যে, তাদের অধিকার তোমরা আদায় করে দেবে এবং তিনি তোমাদেরকে আরো নির্দেশ দিচ্ছেন যে, এতিমদের বিষয়ে অর্থাৎ তাদের মিরাশ ও মহর ইত্যাদিতে তোমরা ন্যায় ও ইনসাফ প্রতিষ্ঠা করবে। এবং যে কোনো সৎকাজ তোমরা কর আল্লাহ তা সবিশেষ অবহিত। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে তার প্রতিদান প্রদান করবেন।

# তাহকীক ও তারকীব

ু دَعَامَةً : دَعَامَةً क्रुश्मिত আকৃতি, বিভৎসতা।

থেকে নিষেধ করা, বারণ করা। نُصَرَ থেকে করে কর কাবে (مُضَارِعٌ مَعْرُونٌ : جَمْعُ مُذَكِّرٌ) : تَعْضُلُونَ

লাভ, আশা। طُغمً : طُغمًا

् चाठा, नावात्नग وصغار वह्वठन صغير : صغار

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এতিম মেয়েদের বিধান : এ সূরার শুরুতে এতিমের হক আদায়ের প্রতি শুরুত্বারোপ করা হয়েছে। আরও বলা হয়েছিল কোনো এতিম মেয়ের ওলী [চাচাতো ভাই বা এরূপ কেউ] যদি মনে করে আমি তার হক পুরোপুরি আদায় করতে পারব না. তবে সে নিজে তাকে বিবাহ না করে? অন্যের সাথে যেন বিবাহ দিয়ে দেয় এবং নিজে তার অভিভাবক হিসেবে থেকে যায়।

এ পরিপ্রেক্ষিতে মুসলিমগণ এরপ মেয়েদের বিবাহ করা ছেড়েই দিয়েছিল। কিন্তু অভিজ্ঞতায় দেখা গেছে কোনো কোনো ক্ষেত্রে এরপ মেয়েদের পক্ষে এটাই উত্তম যে, অভিভাবক নিজেই তাকে স্ত্রীরূপে গ্রহণ করে নেবে। সে যেমন তার প্রতি লক্ষ্য রাখবে অন্যরা তা রাখবে না। তাই এক পর্যায়ে মুসলিমগণ প্রিয়নবী তানেরকে বিবাহ করার অনুমতি চাইলেন। তখন এ আয়াত নাজিল হয় এবং অনুমতি দেওয়া হয়। বলা হয়েছে যে, পূর্বে যে নিষেধ করা হয়েছিল সে তো কেবল সেই অবস্থায় যখন তোমরা তাদের হক পুরোপুরি আদায় করতে পারবে না। এতিমের হক আদায় অতীব গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। কিন্তু এতিমের সাথে সদাচরণ ও তার মঙ্গলের জন্য যদি এরপ বিবাহ করা হয় তবে তার পূর্ণ অনুমতি আছে।

প্রাক ইসলামি আরবে নারী, শিশু ও এতিম : প্রাক ইসলামি আরবে নারী, শিশু ও এতিমদের বহু অধিকার থেকে বঞ্জিত রাখা হতো। তাদেরকে মিরাশ ও দেওয়া হতো না। বলা হতো যারা শক্রর বিরুদ্ধে অস্ত্রধারণ করতে পারবে মিরাশ তাদেরই প্রাপ্য। এতিম মেয়েদেরকে তাদের ওলীগণই বিবাহ করত এবং মহরানা ও ভরণ-পোষণে ঠকাত। তাদের ধন-সম্পদ ও অন্যায়ভাবে ব্যবহার করত। সূরার শুরুতে এসব বিষয়ে সাবধান করা হয়েছে। এস্থলে কয়েক রুক্ 'আগে হতেই যে বিষয়টি চলে আসছে তার সারমর্ম এই যে, কেবল মহান আল্লাহর আদেশই অবশ্য পালনীয় বিষয়, তার বিপরীতে কারও যুক্তি, মনগড়া আইন, ব্যক্তি বিশেষের আদেশ, মিথ্যা আশ্বাস, আলাজ অনুমান ইত্যাদি কোনো কিছুই গ্রহণযোগ্য হতে পারে না। মহান আল্লাহর হুকুমের সামনে অন্য কারও কথা শুনা এবং মহান আল্লাহর আদেশ ছেড়ে তা মান্য করা প্রকাশ্য কুফর ও পথভ্রম্ভতা। এ বিষয়টিকে নানা বর্ণনাশৈলী ও কঠোর গুরুত্বারোপের সাথে বর্ণনা করা হয়েছে। এবার পূর্ববর্তী আয়াতগুলোর বরাতে নারী ও এতিম মেয়েদের সম্বন্ধে আরও কিছু মাসআলা বর্ণনা করা হয় য়াতে উল্লিখিত সতর্কীকরণ ও

বর্ণিত আছে, নারীদের সম্পর্কে রাস্ল্লাহ হাখন মিরাশের আদেশ ঘোষণা করলেন, তখন কতিপয় আরব নেতা তার সঙ্গে সাক্ষাত করে বিশ্বয় প্রকাশ করল যে, আমরা শুনেছি, আপনি বোন ও কন্যাকে মিরাশ দেওয়ার হুকুম দিয়েছেন অথচ মিরাশ তো কেবল তাদেরই প্রাপ্য যারা শক্রর সাথে লড়তে পারে ও গনিমত অর্জনে সক্ষম হয়। তিনি বললেন, মহান আল্লাহর আদেশ এটাই যে তাদের মিরাশ দেওয়া হবে।

গুরুতারোপের পর নারীদের অধিকার আদায়ে কোনো সমস্যা বাকি না থাকে ৷

चंदी के हैं चे कि स्वाप्त अधिनािष्ठ यावजीय सरकार्जित समाक स्वीपनािष्ठ यावजीय सरकार्जित समाक स्वतं स्वापना स्वीपनािष्ठ यावजीय सरकार्जित समाक स्वतं स्वापनां स्वापना

تَوَقَّعَتْ مِنْ بَعْلِهَا زُوْجِهَا نُشُوزًا تَرَفَّعًا عَلَيْهَا بِتُركِ مَضَاجِعَتِهَا وَالتَّقْصِيْر فِيْ نَفْقَتِهَا لِبُغْضِهَا وَطَمُوحِ عَيْنِهِ إلى أَجْمُلَ مِنْهَا أَوْ اعْرَاضًا عَنْهَا بوَجْهِهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا آن يُصَّالِحَا فيه إِذْغَامُ النَّتَاءِ فِي الْأَصْلِ فِي الصَّادِ وَفَيْ قِرَاءَةٍ يُصْلِحًا مِنْ أَصْلَحَ بَيْنَهُمَا صُلْحًا فِي الْقَسِم وَ النَّفْقَةِ بِأَنْ تَــُتُرُكَ لَهُ شَيْئًا طَلَبًا لِبَقَاءِ الصُّحْبَةِ فَإِنْ رَضيَتْ بِـذٰلِيكَ وَإِلَّا فَعَـلُى التَّزُوْجِ أَنُّ يُوَفِّيَهَا حَقُّهَا أَوْ يُفَارِقُهَا وَالصَّلَحُ خَيْرً مِنَ الْفُرْقِيةِ وَالنُّسُورَ وَ الْإِعْرَاضِ قَالَ تَعَالَىٰ فِيْ بَيَانِ مَاجُبِلَ عَلَيْهِ الْانْسَانُ واحضررتِ الْانفُسُ الشُّحَّ شِدَّةَ الْبُخْلِ أَيّ جُبِلَتْ عَلَيْهِ فَكَانَّهُ حَاضِرَتُهُ لَا تَعَيْبُ عَنْهُ الْمَعْنِي أَنَّ الْمَرْأَةَ لَا تَكَادُ تُسَمِّي بنَصْيبها من زَوْجها وَالرَّجُلَ لاَ يَكَادُ يَسْمَحُ عَلَيْهَا بِنَفْسِهِ إِذَا أَحَبُّ غَيْرَهَا وانْ تُحْسِنُوا عِشْرَهُ النِّسَاءِ وَتَتَّقُوْا الْجَوْر عَلَيْهِ نَ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيْرًا فَيُجَازِيكُم بِم.

অনুবাদ : भक्ष अर्था९ अभीत शक المَرَأَةُ مَرَفُوعٌ بِفِعْلٍ يُفَسِّرُهُ خَافَتٌ ١٢٨. وَإِنِ امْرَأَةٌ مَرْفُوعٌ بِفِعْلٍ يُفَسِّرُهُ خَافَتٌ হতে দুর্ব্যবহারের অর্থাৎ তাকে ঘৃণা কারার কারণে বা অধিকতর সুন্দরী অন্য কোনো নারীর প্রতি দৃষ্টি পড়ার কারণে স্বামী যদি শয্যা পরিহার ও তার ভরণ পোষণে সংকোচন করে তার প্রতি অন্যায় ব্যবহারের ও উপেক্ষার তার নিকট হতে বিমুখ হওয়ার ভয় করে আশঙ্কা করে তবে তারা উভয়ে আপস নিষ্পত্তি করতে চাইলে যেমন ন্ত্রী এ স্বামীর সাথে সম্পর্ক অক্ষুণ্ন রাখার উদ্দেশ্যে দিন বন্টন ও ভরণ পোষণ ব্যয়ের বেলায় তার কিছু দাবি ছেড়ে দিয়ে আপস মীমাংসা করলে এতে তাদের কোনো দোষ নেই। তবে স্ত্রী যদি এতে সম্মত না হয় তবে স্বামী তাকে রাখলে পূর্ণ অধিকার প্রদান করে রাখবে নতুবা সম্পূর্ণরূপে তাকে পরিত্যাগ করবে। এবং বিচ্ছিন্ন করা, দুর্ব্যবহার করা ও উপেক্ষা করা আপস নিষ্পত্তিই শ্রেয়। মানুষের সৃষ্টিগত স্বভাবের উল্লেখ করে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন : মানুষের মন স্বভাবত লালসাময়। ফলে সে অতিশয় কৃপণ। এ অস্থায়ই তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে। ফলে সেটা যেন এতটুকু সময়ের জন্যও তার কাছ থেকে অনুপস্থিত হয় না; বরং সব সময়ই তার নিকট উপস্থিত থাকে। অর্থাৎ মানুষের এ স্বভাবের দরুন স্ত্রী স্বামীর নিকট তার্ন্ধ প্রাপ্তব্য অংশ ছেডে দিতে চাইবে না বা স্বামী যদি অন্য কোনো নারীকে ভালোবেসে থাকে তবে সেও তার স্ত্রীর সাথে কোনোরূপ সহযোগিতামূলক ব্যবহার করতে চাইবে না। যদি তোমরা স্ত্রীর সাথে সংসার যাত্রা নির্বাহে সংকর্মপরায়ণ হও এবং তাদের পীড়ন করা হতে সাবধান হও তবে তোমরা যা কর আল্লাহ তার সবিশেষ খবর রাখেন। অন্তর তিনি তোমাদেরকে তার প্রতিদান প্রদান বা ক্রিয়ার فعْل অটা এখানে এমন একটি উহ্য وَان امُرَاةَ মাধ্যমে مَرْفَوَ (পেশযুক্ত) রূপে ব্যবহত্ত হয়েছে পরবর্তী ক্রিয়া خَانَتْ যার বিবরণ ব্যক্ত করছে। वा সिक्त ادغام वा و ص و वा प्रक يُصَّالِحاً হয়েছে। অপর এক কেরাতে آصُلُع ক্রিয়া রূপ হতে

উদগত শব্দ يَصْلِحَا রূপে পঠিত হয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

এর মাসদার] সন্ধান, খোজ। نَصَر হৈহা نَشُدَة : نَشُدَةُ

## **প্রাসঙ্গিক** আলোচনা

দাল্পত্য জীবন সম্পর্কে কতিপয় পথনির্দেশ : وَاسِعًا حَكِيْتًا আবু তিনটি আয়াতে আল্লাহ তা আলা মানুষের দাম্পত্য জীবনের এমন এ**কটি জটিল দিক সম্পর্কে পথ**নির্দেশ করেছের্ন, সুর্দীর্ঘ দাম্পত্য জীবনের বিভিন্ন সময়ে প্রত্যেকটি দম্পতিকেই যার সম্মুখীন হতে হয়। তা হলো স্বামী-স্ত্রীর পারম্পরিক মনোমালিন্য ও মন কষাকষি। আর এটি এমন একটি জটিল সমস্যা, যা**র সৃষ্ঠ সমাধান ধ্যাসময়ে না হলে তথু স্বামী**-স্ত্রীর জীবনই দুর্বিসহ হয় না, বরং অনেক ক্ষেত্রে এহেন পারিবারিক মনোমা**লিন্যই গোত্র ও বংশগভ কলহ-বিবাদ তথা হানাহানি পর্যন্ত পৌ**ছে দেয়। পবিত্র কুরআন নর ও নারীর যাবতীয় অনুভূতি ও প্রে**রণার প্রতি শক্ষ্য রেখে উভয় শ্রেণিকে এমন এক সার্থক জীব**ন ব্যবস্থা বাতলে দেওয়ার জন্য অবতীর্ণ হয়েছে, যার ফলে মানুষের পারিবারিক জীবন সুখময় হওয়া অবশ্যমাবী। এর অনুসরণে পারস্পরিক তিক্ততা ও মর্মপীড়া ভালোবাসা ও **প্রশান্তিতে ব্রপান্তরিত হয়ে যায়। আর যদি অনিবার্য কারণে সম্পর্কচ্ছে**দ করতে হয়, তবে তা করা হবে সম্মানজনক ও সৌ**জন্যমূলক পন্থায় যে, তার পেছনে শত্রুতা, বিদ্বেষ বা উৎপীড়নে**র মনোভাব না থাকে।

১২৮. তম আয়াতটি এমনি সমস্যা স**ন্দর্কিত, যাতে অনিচ্ছাকৃতভাবে স্বামী-ব্রীর** সন্পর্কে ফাটল সৃষ্টি হয়। নিজ নিজ হিসাবে উভয়ে নিরপরাধ হওয়া সত্ত্বেও পারস্পরিক মনের মিল না হওয়ার কারণে উভয়ে নিজ নিজ ন্যায্য অধিকার হতে বঞ্চিত হওয়ার আশঙ্কা করে। যেমন, একজন সুদর্শন সুঠামদেহী স্বামীর স্ত্রী স্বাস্থ্যহীনা, অধিক বয়ক্ষা অথবা সূশ্রী না হওয়ার কারণে তার প্রতি স্বামীর মন **আকৃষ্ট হচ্ছে** না। আর এর প্রতিকার করাও স্ত্রীর সাধ্যাতীত। এমতাবস্থায় স্ত্রীকেও দোষারোপ করা যায় না, অন্যদিকে স্বামীকেও নিরপরাধ সাব্যস্ত করা যায়।

অত্র আয়াতের শানে নুযূল প্রসঙ্গে কতিপয় ঘটনা তাফসীরে মাযহারী প্রভৃতি কিতাবে বর্ণিত রয়েছে। এহেন পরিস্থিতিতে পবিত্র কুরআনের সাধারণ নীতি يَامِثُسَانُ بِمَعْرُونِ اَوْ تَسْرِيْحٌ بِاحْسَانٍ অর্থাৎ উক্ত স্ত্রীকে বহাল রাখতে চাইলে তার যাবতীয় ন্যায্য অধিকার ও চাহিদা পূরণ করে রাখতে হবে। আর তা যদি সম্ভব না হয়, তবে কল্যাণকর ও সৌজন্যমূলক পন্থায় তাকে বিদায় করবে। এমতাবস্থায় স্ত্রীও যদি বিবাহ বিচ্ছেদে সন্মত হয়, তবে ভদুতা ও শালীনতার সাথেই বিচ্ছেদ সম্পন্ন হবে, পক্ষান্তরে স্ত্রী যদি তার সন্তানের খাতিরে অথবা নিজের অন্য কোনো আশ্রয় না থাকার কারণে, বিবাহ বিচ্ছেদ অসম্বত হয়, তবে তার জন্য সঠিক পন্থা এই যে, নিজের প্রাপ্য মোহর বা খোর-পোষের ন্যায্য দাবি আংশিক বা পুরোপুরি প্রত্যাহার করে স্বামীকে বিবাহ বন্ধন অটুট রাখার জন্য সমত করাবে। দায়দায়িত্ব ও ব্যয়ভার লাঘব হওয়ার কারণে স্বামীও হয়তো এ সমস্ত অধিকার থেকে মৃক্ত হতে পেরে এ প্রস্তাব অনুমোদন করবে। এভাবে সমঝোতা হয়ে যেতে পারে।

–[মা'আরিফুল কুরআন]

अर्था९ প্রত্যেক অন্তরেই লোভ বিদ্যমান রয়েছে। কুরআনে কারীমের অত্র আয়াতে এ : تَوْلُهُ وَاحْضَرَت الْأَنْفُسُ الشَّبَّع ধরনের সমঝোতার সম্ভাব্যতার প্রতি পথনির্দেশ করতে গিয়ে বলা হয়েছে কাজেই স্ত্রী হয়তো মনে করবে যে, আমাকে বিদায় করে দিলে সন্তানাদির জীবন বরবাদ হবে, অথবা অন্যত্র আমার জীবন আরো দূর্বিসহ হতে পারে তার চেয়ে বরং এখানে **কিছু ভ্যাগ স্বীকা**র করে পড়ে থাকাই লাভজনক। স্বামী হয়তো মনে করবে যে, দায়দায়িত্ব হতে যখন অনেকটা রেহাই পাৰ্জ্মা পেল, তখন তাকে বিবাহ, বন্ধনে রাখতে ক্ষতি কি? এতএব, এভাবে অনায়াসে সমঝোতা হতে পারে, সাথে সাথে यि काता नाती स्रामीत পक्ष थिक कनर-विवाम وَان امْرَاةَ كَافَتُ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا اَوْ اِعْرَاضًا বা বিষুব হওয়ার আশহা বোধ করে, তবে উভয়ের কারোই কোনো গোনাহ হবে না, যদি তারা নিজেদের মধ্যে শর্ত সাপেকে পার পরিক সমঝোতায় উপনীত হয়।

आलालाहत

এখানে গোনাহ না হওয়ার কথা বলার কারণ এই যে, ব্যাপারটি বাহ্যিক দৃষ্টিতে ঘূষের আদান প্রদানের মতো মনে হয়। কারণ স্বামীকে মহরানা ইত্যাদি ন্যায্য দাবি হতে অব্যাহতির প্রলোভন দিয়ে দাম্পত্য বন্ধন অটুট রাখা হয়েছে। কিন্তু পবিত্র কুরআনে এ ভাষ্যের দ্বারা স্পষ্টভাবে বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, বস্তুত এটা ঘূষের অন্তর্ভুক্ত নয়। বরং উভয় পক্ষ কিছু কিছু স্বার্থ ত্যাগ করে মধ্যপন্থা অবলম্বন ও সমঝোতার ব্যাপার মাত্র। অতএব এটা সম্পূর্ণ জায়েজ। —[মাআরিফুল কুরআন]

দাম্পত্য কলহের মধ্যে অযথা অন্যের হস্তক্ষেপ অবাঞ্জনীয় : তাফসীরে মাযহারীতে বর্ণিত আছে যে, آنْ يُصَلَحَا بَينْنَهَمَا অর্থাৎ স্বামী স্ত্রী নিজেদের মধ্যে সমঝোতা করে নেবে। এখানে مَنْتَهُ শব্দ দ্বারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, স্বামী স্ত্রীর ঝগড়া কলহ বা সন্ধি-সমঝোতার মধ্যে অহেতুক কোনো তৃতীয় ব্যক্তি নাক গলাবে না; বরং তাদের নিজেদেরকে সমঝোতায় উপনীত হওয়ার সুযোগ দিতে হবে। কারণ তৃতীয় পক্ষের উপস্থিতির ফলে স্বমী-স্ত্রীর দোষ-ক্রটি অন্য লোকের গোচরীভূত হয়, যা তাদের উভয়ের জন্যই লজ্জাকর ও স্বার্থের পরিপস্থি। তদুপরি তৃতীয় পক্ষের কারণে সন্ধি-সমঝোতা وَانْ تَحْسِنُواْ وَتَتَقَوُاْ فَإِنَّ اللَّهَ - तििक नर्रा । अब आग्नार्ण्य त्मि अश्रम आल्लार ठा आला এतमाम करतन অর্থাৎ আর যদি তোমরা কল্যাণ সাধন কর এবং তাকওয়া অবলম্বন কর, তবে অবশ্যই আল্লাই তা আলা তোমাদের কার্য-কলাপ সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন। এখানে বুঝানো হয়েছে যে, অনিবার্য কারণ বশত স্বামীর অন্তরে যদি স্ত্রীর প্রতি কোনো আকর্ষণ না থাকে এবং তার ন্যায্য অধিকার পূরণ করা অসম্ভব মনে করে তাকে বিদায় করতে চায়, তবে আইনের দৃষ্টিতে স্বামীকে সে অধিকার দেওয়া হয়েছে। এমতাবস্থায় স্ত্রীর পক্ষ থেকে কিছুটা স্বার্থ পরিত্যাগ করে সমঝোতা করাও জায়েজ। কিন্তু এতদসত্ত্বেও স্বামী যদি সংযম ও খোদাভীতির পরিচয় দেয়, স্ত্রীর সাথে সহানুভূতিপূর্ণ ব্যবাহার করে, মনের মিল না হওয়া সত্ত্বেও তার সাথে সম্পর্কচ্ছেদ না করে, বরং তার যাবতীয় অধিকার ও প্রয়োজন পুরণ করে, তবে তার এই ত্যাগ ও উদারতা সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা ওয়াকিফহাল রয়েছেন। অতএব, তিনি এহেন ধৈর্য, উদারতা, সহনশীলতা ও মহানুভবতার এমন প্রতিদান দেবেন, যা কেউ কল্পনাও করতে পারে না। এখানে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কার্য-কলাপ সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন। বলেই ক্ষান্ত করা হয়েছে। কিন্তু প্রতিদান কি দেবেন, তা উল্লেখ করা হয়নি। কারণ এর প্রতিদান হবে কল্পনার উর্ধের, ধারণাতীত।

মোটকথা, পবিত্র কুরআন উভয় পক্ষকে একদিকে স্বীয় অভাব-অভিযোগ দূর করা ও ন্যায্য অধিকার লাভ করার আইনত অধিকার দিয়েছে। অপর দিকে ত্যাগ, ধৈর্য, সংযম ও উন্নত চরিত্র আয়ত্ব করার উপদেশ দিয়েছে। এখানে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, বিবাহ বিচ্ছেদ হতে যথাসাধ্য বিরত থাকা কর্তব্য। বরং উভয়ের পক্ষেই কিছু কিছু ত্যাগ স্বীকার করে সমঝোতায় আসা বাঞ্ছনীয়। –[মাআরিফুল কুরআন]

غُولَهُ وَالصَّلَّحَ خَبَّرُ : অর্থাৎ স্বামী স্ত্রীতে মিটমাট খুবই উত্তম বিষয় : কোনো পত্মী যদি দেখে স্বামীর মন তার থেকে উঠে গেছে এবং সে জন্য নিজের মহরানা ও ভরণ-পোষণ কিছুটা হ্রাস করে দিয়ে তাকে প্রসন্ন ও নিজের প্রতি আকৃষ্ট করে নেয় তবে এরপ মিটমাটের কারণে কারও কোনো পাপ হবে না। স্বামী স্ত্রীতে মিটমাট ও বনিবনাও খুবই উত্তম বিষয়। হাঁ, স্ত্রীকে অকারণে যন্ত্রণা দেওয়া বা বিনা অনুমতিতে তার অর্থসম্পদে হস্তক্ষেপ করা গুনাহের কাজ। –[তাফসীরে উসমানী]

ভান্ত فَانَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبْيَرًا : অর্থাৎ স্ত্রীদের সাথে যদি ভালো আচরণ কর এবং দুর্ব্যবহার ও বিবাদ বিসম্বাদ পরিহার কর, তবে মহান আল্লাহ তো তোমাদের সব খবরাখবর রাখেন। এ পুণ্যের ছওয়াব অবশ্যই দেবেন। বলার অপেক্ষা রাখে না যে, এ অবস্থায় মন উঠে যাওয়া ও নাখোশ হওয়ার মতো কোনো ব্যাপার ঘটাবে না, ফলে প্রসন্ন করার জন্য নিজের অধিকার হ্রাসেরও প্রয়োজন পড়বে না। –[তাফসীরে উসমানী]

তার যতই কামনা কর না কেন ভালোবাসার ক্ষেত্রে ক্রমনও তোমারা স্ত্রীদের বরাবর করতে পারবে না। তবে তোমরা কেনে পারবে না। তবে তোমরা কোনো একজনের প্রতি অর্থাৎ ভরণ পোষণ ও দিন বন্টনের ক্ষেত্রে যাকে ভালোবাস কেবল তার প্রতি সম্পূর্ণভাবে ঝুঁকে পড়ো না আর অপরকে ঝুলানো অবস্থায় রেখো না। অর্থাৎ যার প্রতি বিমুখ তাকে এ অবস্থায় ছেড়ে রেখো না যে, সে স্বামীহীনাও নয় আবার স্বামীর অধিকারিনীও নয়।

যদি তোমরা দিন বন্টনের ক্ষেত্রে সমান ব্যবহার করতে: নিজেদেরকে সংশোধন কর এবং পীড়ন করা হতে <u>সাবধান হও, তবে আল্লাহ</u> তোমাদের হৃদয়ে যে একজনের প্রতি অধিক আকর্ষণ বিদ্যমান তংপ্রতি ক্<u>ষমাশীল</u> এবং এ বিষয়ে তোমাদের সাথে <u>পরম দ্য়ালু</u>।

১৩০. যদি তারা অর্থাৎ স্বামী স্ত্রী তালাকের মাধ্যমে পরম্পর পৃথক হয়ে যায় তবে আল্লাহ তার প্রাচূর্য দ্বারা, তার অনুগ্রহ দ্বারা তাদের প্রত্যেককে অপর জন হতে অভাব মুক্ত করে দেবেন। যেমন, স্ত্রীর জন্য অন্য কোনো স্বামীর, আর স্বামীর জন্য অন্য কোনো স্ত্রীর ব্যবস্থা করে দেবেন।

<u>আল্লাহ</u> তার সৃষ্টির প্রতি অনুগ্রহ প্রদর্শনে প্রাচুর্যময় এবং তাদের জন্য তিনি যা ব্যবস্থা করেন তাতে প্রজ্ঞাময়।

# ١. وَلَنْ تَسْتَظِيْعُو اَنْ تَعْدِلُوا تُسَوَّوا بَيْنَ

ول سلام على المُحَبَّةِ وَلَوْحَرَضْتُمْ عَلَىٰ النِّسَاءِ فِي الْمُحَبَّةِ وَلَوْحَرَضْتُمْ عَلَىٰ ذَٰلِكَ فَلَا تَمِيْلُوا كُلَّ الْمَيْلِ إِلَي الَّتِيْ تُحَبَّوْنَهَا فِي الْقَسْمِ وَالنَّفْقَةِ فَتَذَرُوْهَا أَيْ تَتْرَكُوا الْمَمَالَ عَلَيْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ الْتَيْ لَا هِي اَيْمُ وَلاَ ذَاتَ بَعْلِ وَإِنْ تُصْلِحُوا إِلَّا عَلَيْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ اللّهِ لَا هِي اَيْمُ وَلاَ ذَاتَ بَعْلِ وَإِنْ تُصْلِحُوا إِللّهَ كَانَ غَفُورًا لِمَا فَيْ قُلُو الْجُورَ فَإِنّ اللّهُ كَانَ غَفُورًا لِمَا فَيْ قُلُوبِكُمْ مِنَ اللّهُ كَانَ غَفُورًا لِمَا فَيْ قُلُوبِكُمْ مِنَ اللّهُ كَانَ غَفُورًا لِمَا فَيْ قُلُوبِكُمْ مِنَ

الله كُلاً عَنْ صَاحِبِهِ مِنْ سَعَتِه أَى فَضْلِهِ اللهُ كُلاً عَنْ صَاحِبِهِ مِنْ سَعَتِه أَى فَضْلِهِ بِأَنْ يَّرْزُقَهَا زَوْجًا غَنْمَرَهُ وَيَرْزُقُهُ غَيْرَها وَكَانَ اللّهُ وَاسِعًا لِخَلْقِهِ فِي الْفَضْلِ وَكَانَ اللّهُ وَاسِعًا لِخَلْقِهِ فِي الْفَضْلِ حَكِيْمًا فِيْمًا دُبَّرَهُ لَهُمْ.

#### তাহকীক ও তারকীব

े مَمَالُ : مُمَالُ : مُمَالُ

الْمَيْل رَحِيْمًا بِكُمْ فِي ذَلِكَ .

এর মাসদার] জুলুম করা, অন্যায় করা। - نَصَرَ ইহা বাবে جَوْرٌ: جَوْرٌ

े مَيْلٌ : مَيْلٌ [देश ضَرَبَ वत माननात] धाविक रुख्या ।

। ব্যবস্থা করা, পরিচালনা করা, চিন্তা করা [ صَاضَى َمَعْرُوفُ : وَأَجِدْ مَذَكَّرْ] دُبُرَ : دَبَّرَ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আচার-আচরণে সমতা রক্ষা তোমাদের পক্ষে সম্ভব হবে না। তবে এরপ বৈষম্য ও করো না যে, একজনের প্রতি পুরোপুরি কুঁকে গেলে এবং অন্যজনকে মাঝখানে ঝুলিয়ে রাখলে; না সুখ-শান্তিতে রাখছ, না ত্যাগ করছ যে, অন্যত্র তার বিবাহ হবে।

—[তাফসীরে উসমানী]

्चार नार्य अवस्ता । चर्षार यिन সংশোধন ও সম্প্রীতিমূলক আচরণ কর এবং জুলুম ও وَإِنْ تُصْلِحُوْا وَتَتَقَوْا فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ عَفُوْراً رَحِيْسًا : صلاحة علامة على المؤلّمة على ا

অধিকার খর্ব করা হতে যথাসম্ভব বেঁচে থাক, তবে এঁরপর কিছু হয়ে গেলে তা মহান আল্লাহ ক্ষমা করবেন।
অধিকার খর্ব করা হতে যথাসম্ভব বেঁচে থাক, তবে এঁরপর কিছু হয়ে গেলে তা মহান আল্লাহ ক্ষমা করবেন।
তবে কোনো অসবিধা নেই, আল্লাহর তা'আলা প্রত্যেকের কর্মবিধায়ক ও সকলের প্রয়োজন সমাধানকারী। এর দ্বারা ইশারা করা হয়েছে যে, স্ত্রীকে আরামে রাখবে, কোনো প্রকার কষ্ট দেবে না। আর তা না পারলে তালাক দেওয়াই সমীচীন।
—[তাফসীরে উসমান]

وَلِيكَةِ مَا فِي السَّهُمُوتِ وَمَا فِي ٱلاَرْضِ م وَلَـقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِيْنَ أُوْتُواً الْكِتْبَ بِمَعْنَى الْكِتْبِ مِنْ قَبْلِكُمْ أَيْ اَلْيَهُودَ وَالنَّصَارِي وَإِيَّاكُمْ يَا اَهْ لَ الْسُفُرانِ اَنِ اَىْ بِسَانٌ اتَّقُواللَّهُ خُافُوا عِقَابَهُ بِأَنْ تُطِيْعُوهُ وَ قُلْنَا لَهُمْ وَلَكُمْ أَنْ تَكُفُرُوا بِمَا وَصَّيْتُمْ بِهِ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّهٰمُوتِ وَمَا فِي ٱلاَرْض خَلْقًا وَمِلْكًا وَعَبِيْدًا فَلَا يَضُرُّهُ كُفْرَكُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا عَنْ خَلْقِهِ وَعَنْ عِبَادُتِهِمْ حَمِيْدًا مُحْمُودًا فِي صُنْعِهِ بِهِمْ.

**১ 🗠 ১৩১**. আ<u>সমান ও জমিনে</u> যা কিছু আছে সবই আল্লাহর। তোমাদের পূর্বে যাদেরকে কিতাব অর্থাৎ কিতাবসমূহ দেওয়া হয়েছে অর্থাৎ ইহুদি ও খ্রিস্টান সম্প্রদায় তাদেরকে এবং হে কুরআনের অধিকারীগণ! তোমাদেরকেও নির্দেশ দিয়েছি যে, আল্লাহকে ভয় কর। তার শান্তিকে ভয় কর; অর্থাৎ তাঁর প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন কর।

> আর তোমাদেরকে ও তাদেরকে বলেছিলাম, তোমরা যে বিষয়ে তোমাদেরকে অসিয়ত করা হয়েছে তা যদি প্রত্যাখ্যান কর তবে আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে সব কিছু সৃষ্টি, মালিকানা ও দাস হিসাবে আল্লাহর। সূতরাং তোমাদের সত্য প্রত্যাখ্যান তাঁর কোনোরূপ ক্ষতি করবে না। <u>আর আল্লাহ</u> তাঁর সৃষ্টি এবং তাদের ইবাদত হতে অনপেক্ষ এবং তাদের সাথে আচরণে তিনি প্রশংসাভাজন।

গাঁ এটা بَانُ অর্থে ব্যবহৃত। جَميْد অর্থ بَانُ विট প্রশংসিত।

ٱلاَرْضِ كُوَّرَهَ تَاكِيْدًا لِتَقْرِيْرِ مُوْجِب التَّنْقُولِي وَكَفِي بِاللَّهِ وَكِيْلِلَا شَهِيْدًا باَنَّ مَا فيهما لَهُ.

। ১৩২. <u>আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে সব আল্লাহরই।</u> তাকওয়া ও তাকে ভয় করার মূল কারণটির মধ্যে .....বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্য এ আয়াতটির পুনরুল্লেখ করা হয়েছে। উকিল হিসাবে আল্লাহই যথেষ্ট। অর্থাৎ এতদুভয়ের সব কিছু আল্লাহর এ কথার সাক্ষী হিসাবে আল্লাহই যথেষ্ট<sub>।</sub>

١٣٣. إِنْ يَشَنَّا يُذُهِبُكُمْ يَا ٓ اَينَّهَا النَّاسُ ১৩৩. হে মানুষ! তিনি ইচ্ছা করলে তোমাদেরকে وَيَأْتِ بِالْحِرِيْنَ بَدَلَكُمْ وَكَانَ اللُّهُ অপসারিত এবং তোমাদের স্থলে অন্য এক সম্প্রদায়কে আনতে পারেন। আর আল্লাহ এতে সম্পূর্ণ সক্ষম। عَلَىٰ ذُلكَ قَدْيرًا .

الكَنْيَا ١٣٤ مَنْ كَانَ يُرِيْدُ بِعَمَلِم تَوَابَ الكَنْيَا ١٣٤ مَنْ كَانَ يُرِيْدُ بِعَمَلِم ثَوَابَ الكَنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ لِمَنَّ اَرَادَهُ لَا عِنْدَ غَيْرِهِ فَلَمْ يَ**طْلُبُ** اَحَدُهُمَا أْلاَخَسَّ وَهَلَّا طَلَبَ أَلْاَعْلَى بِاخْلاصِه لَهُ حَيْثُ كَانَ مُطْلَبُهُ لَا يُوجَدُ إِلَّا عِنْدَهُ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَصَيْرًا.

পুরস্কার চায় সে জেনে রাখুক, যে আল্লাহর নিকট ইহকাল ও পরকাল সকল কালের পুরুষ্কার বিদ্যমান, যে ব্যক্তি তা চায় তার জন্য। অন্য কারও নিকট তা নেই। সুতরাং তোমরা এতদুভয়ের নিকৃষ্টতরটি কেন চাও? ইখলাস ও আন্তরিকতার সাথে শ্রেয়ন্তরটি কেন চাও না? কারণ, তিনি ব্যতীত আর কারও নিকট তো উদ্দেশ্য পূরণ হতে পারে না আর আল্লাহ সর্বশ্রোতা, সর্বদুষ্টা।

### প্রাসঙ্গিক আলোনচনা

मन किছूत भागिত আল্লাহ এবং তিনিই কর্মবিধায়ক : উৎসাহ দান ও সতর্কীকরণ ছিল : تُوْلُهُ رَكَفَى بِاللَّهِ رَكِيْلاً ইতিপূর্বের আলোচনা মূল বিষয়ক্তু অর্থাৎ মহান আল্লাহর আদেশ মান্য করা ও তার বিরুদ্ধাচরণ পরিহার করা সকলের জন্যই অবশ্য কর্তব্য । তার আদেশের বর্তমানে অন্য কারও কথায় কর্ণপাত করা আদৌ জায়েজ নয় । মাঝখানে এতিম ও নারী সম্পর্কিত কতিপন্ন বিধান উদ্ধৃত হয়েছে। কারণ এ ক্ষেত্রে তখন সমানে অন্যায় অনাচার চলছিল। এখন আবার সেই উদুদ্ধ ও সতর্কীকরণ করা হচ্ছে। এ আরাদ্বয়ের সারমর্ম এই যে, তোমাদেরকে ও তোমাদের পূর্ববর্তীদেরকে আদেশ তনিয়ে দেওয়া হয়েছে। তোমরা মহান আল্লাহকে ভয় কর, তার অবাধ্যতা প্রকাশ করো না। কেউ যদি তার আদেশ অমান্য করে, তবে জেনে রাখুন মহান আল্লাহ সব কিছুর মালিক। কার ও কোনো পরওয়া তার নেই। অর্থাৎ সে নিজেরই ক্ষতি করবে মহান আল্লাহর কিছু ক্ষতি হবে না। যদি আনুগত্য প্রকাশ কর্ তবুও মনে রেখ্ তিনি সব কিছুর অধিকর্তা। তোমাদের যাবতীয় কার্য সমাধা করতে পারেন। -[তাফসীরে উসমানী]

अर्थाৎ आप्रान ও জমিন या किছू আছে সবই আল্লাহ তা'আলার। এখানে এই : قَوْلُهُ لِلُّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ উক্তিটির তিন বার পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। প্রথমবার বোঝানো হয়েছে আল্লাহর সচ্ছলতা প্রাচুর্য ও তাঁর দরবারে অভাবহীনতা। দ্বিতীয়বার বোঝানো হয়েছে যে, কারো অবাধ্যতায় আল্লাহ তা'আলার কোনোই ক্ষতি বৃদ্ধি হয় না। তৃতীয়বার আল্লাহ পাকের অপার রহমত ও সহয়তার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, তোমরা যদি খোদাভীতি ও আনুগত্য কারো, তবে তিনি তোমাদের সর্ব কাজে সহায়তা করবেন, রহমত বর্ষণ করবেন এবং অনায়াসে তা সুসম্পন্ন করে দেবেন।

-[মাআরিফুল কুরআন]

.. اِنْ يَشَا يُذُمْبُكُمْ: এ আয়াতে বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা অপরিসীম ক্ষমতাবান। তিনি ইচ্ছা করলে এক মুহূর্তে সব কিছু পরিবর্তন করে দিতে পারেন। তোমাদের সবাইকে ধরাপৃষ্ঠ থেকে ধ্বংস ও নিশ্চিহ্ন করে তোমাদের স্থলে অন্যদেরকে অধিষ্ঠিত করতে সক্ষম। অবাধ্যদের পরিবর্তে তিনি অনুগত ও বাধ্য লোক অনায়াসে সৃষ্টি করতে পারেন। এই আয়াত দারা আল্লাহ তা'আলার স্বয়ংসম্পূর্ণতা ও অনির্ভিরতা স্পষ্টভাবে প্রকাশ করা হয়েছে। এবং অবাধ্যদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে। –[মাআরিফুল কুরআন]

: অর্থাৎ তাঁর আনুগত্য করলে তোমাদেরকে দুনিয়া আখেরাত উভয়ই দিবেন। تَمُولُهُ فَعِنْدَ اللَّهِ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَٱلْإِخْرَةِ কাজেই কেবল দুনিয়ার পেছনে পড়া ও আখেরাত থেকে বঞ্চিত হওয়া নিতান্তই মুর্খতা।

আ আলা তামাদের যাবতীয় কাজ দেখেন সব কথা ওনেন। তোমরা যা عُوْلُهُ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيْعًا بُصِيْرًا চাইবে তা-ই পাবে।

অনুবাদ : -

বিধানে দৃঢ় প্রতিষ্ঠিত অর্থাৎ কায়েম থাকবে। আল্লাহর উদ্দেশ্য সঠিক সাক্ষ্য প্রদান করবে, যদি ও এটা এ সাক্ষ্য তোমাদের নিজের অথবা পিতামাতা এবং আত্মীয়স্বজনের বিরুদ্ধে হয় অর্থাৎ এদের বিরুদ্ধে হলেও সাক্ষ্য প্রদান করবে, সত্যকে স্বীকার করে নেবে এবং তা গোপন করে রাখবে না। যার বিরুদ্ধে সাক্ষ্য প্রদান করা হচ্ছে সে বিত্তবান হউক বা বিত্তহীন তোমাদের অপেক্ষা আল্লাহই উভয়ের যোগ্যতর অভিভাবক এবং তাদের কল্যাণ সম্পর্কে তিনিই অধিক অবহিত। ন্যায় বিধান না করার উদ্দেশ্যে অর্থাৎ সত্য হতে বিমুখ হয়ে সাক্ষ্য প্রদানে তোমরা প্রবৃত্তির অনুরসণ করো না। যেমন বিত্তশালীর সন্তুষ্টি লাভের আশায় তার পক্ষে বা বিত্তহীনের প্রতি দয়ার্দ্র হয়ে তার পক্ষে সাক্ষ্য দান করো না। যদি তোমরা পেঁচালো কথা বল অর্থাৎ সাক্ষ্য বিকৃত কর বা তা প্রাদানে পাশ কেটে যাও তবে জেনে রাখ, তোমারা যা কর আল্লাহ তার খবর রাখেন। অনন্তর তিনি তোমাদেরকে তার প্রতিদান প্রদান করবেন।

্যা -এর পূর্বে একটি হেতুবোধ ্রুর্য উহ্য রয়েছে। এর পূর্বে একটি নাবোধক শব্দ 🤦 উহ্য

ें प्रेत এक क्रितारू تَلُوا अण्ड अ्व क्रितारू वा সরলী ও লঘু করণার্থে প্রথম أَوْ اللَّهُ وَالَّهُ مَا تَخْفُنُّكُ বিলপ্ত করে পঠিত রয়েছে।

তিনি যে কিতাব তাঁর রাসূল মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম এর প্রতি অবতীর্ণ করেছেন তাতে অর্থাৎ আল কুরআনে এবং যে কিতাব অর্থাৎ কিতাবসমূহ তার রাসূলগণের উপর পূর্বে অবতীর্ণ করেছেন তাতে বিশ্বাস কর। অর্থাৎ এ বিশ্বাসের উপর চির প্রতিষ্ঠিত থাক।

আর যে কেউ আল্লাহ, তার ফেরেশতা, তার কিতাব, তার রাসুল এবং পরকাল প্রত্যাখ্যান করে সে সত্য হতে বহুদূর পথভ্রষ্ট হয়ে পড়ে।

بنَا ُ এ উভয় ক্রিয়াই অপর এক কেরাত أَنْزَلَ ٷ نُزْلَ এর্থাৎ কর্তৃবাচ্য গঠিত রয়েছে।

ন্দ্র ১৩৫. হে বিশ্বাসী ! তোমারা ন্যায় বিচারে ইনসাফ ﴿ لَا يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَـٰنَـُوا كُـوْنُـوْا قَـوَّامـيْ مِيْن بِالْقِسْطِ بِالْعَدْلِ شُهَدَا ٓ بِالْحَيِّ لِلَّهِ وَلَوْ كَانَتِ الشَّهَادَةُ عَلَيْ أَنْفُسِكُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهَا بِأَنْ تُقِرُّواْ بِالْحَيِّقُ وَلَا تَكُتُمُوهُ أَوْ عَلَى الْوَالِدَيْن وَالْآقْرَبِيْنَ إِنْ يَكُنْ الْمَشْهُودُ عَلَيْهِ غَنِيًّا أَوْ فَقِيْرًا فَاللَّهُ أُولَىٰ بِهِمَا مِنْكُمْ وَاعْلَمْ بِمُصَالِحِهِمَا فَلاَ تَتَّبِعُوا اللهَوٰى فِيْ شَهَادَيْكُمْ بِأَنْ تَحَابِثُواْ الْغَنِيَّ لرضَاهُ أَوْ الْفَقِيرَ رَحْمَةً لَهُ ﴿ أَنْ لَا تَعْدلُواْ تَمِيْلُوا عَن الْحَقّ وَإِنْ تَلُوا تُحَرِّفُوا الشَّهَادَةَ وَفِيْ قِرَاءَةِ بِحَذْفِ الْوَاوِ الْلُولِي تَخْفَيفًا أَوْ تُعَرضُوا عَنَ اَدَائِهَا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا فَيُجَازِيْكُمْ بِهِ ـ

وه ١٣٦. كَيْأَيُّهَا الَّذِيْنَ أُمَنُّوا أُمِنُواْ دَاوِمُوا عَلَى ١٣٦. كَيْأَيُّهَا الَّذِيْنَ أُمَنُّوا أُمِنُواْ دَاوِمُوا عَلَى الْايْمَان بِالنُّلِهِ وَرَسَوْلِهِ وَالْكِنْتِ الَّذِي الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْقُرْانُ وَالْكِتٰبِ الَّذَيْ أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ عَلَى الرَّسُلِ بمَعْنَى الْكُتُب وَفِي قِرَا ءَةٍ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ فِي الْفِعْلَيْنِ وَمَنْ يُكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَأَيِّكَتِهِ وَكُنتِهِ وَرُسَلِهِ وَالْيَوْمِ الْأُخِر فَقَدْ ضَلَّ ضَلْلًا بُعِيْدًا عَنِ الْحَقِّ.

#### তাহকীক ও তারকীব

ত্যি کُتُم یَکْتُم کِتُمَانًا থেকে نَصَرَ থেকে (مُضَارِعْ مَعْرَوْف : جَمْعُ مُذَکّر) चर्थ- তোমরা গোপন কর, বাবে مُضَارِعْ مَعْرَوْف : جَمْعُ مُذَكّر) : تَكْتُمُونَ क्রा। مُضَلَّعَةُ : مَصَالِعُ वহুবচন مُضَلَّعَةُ : مَصَالِعُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

দুনিয়ার বুকে নবী প্রেরণ ও কিতাব নাজিলের উদ্দেশ্য ইনসাফ ও ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠা করা এবং এটাই বিশ্বশান্তি ও নিরাপন্তার চাবিাকঠি। সূরা নিসার এই আয়াতে সব মুসলমানকে ইনসাফ ও ন্যায়নিষ্ঠার উপর অটল থাকতে এবং সত্য সাক্ষ্যদান করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এ ক্ষেত্রে সম্ভাব্য প্রতিবন্ধকতাসমূহ ও স্পষ্টভাবে চিহ্নিত করা হয়েছে। একই বিষয় প্রসঙ্গে সূরা মায়েদা ও সূরা হাদীদে দৃ'খানি আয়াত রয়েছে। সূরা মায়েদার আয়াতের বিষয়বস্তু এমনকি শব্দাবলি ও প্রায় অভিনু। সূরা হাদীদের আয়াত দ্বারা বোঝা যায় যে, হয়রত আদম (আ.) কে প্রতিনিধিরূপে দুনিয়ায় পাঠানো, অতঃপর একের পর এক নবী প্রেরণ এবং শতাধিক সাহীফা ও আসমানি কিতাব নাজিল করার অন্যতম উদ্দেশ্য ছিল দুনিয়ার বুকে শান্তি শৃঙ্খলা এবং ইনসাফ ও নিরাপন্তার ব্যবস্থা করা, যাতে প্রত্যেক ব্যক্তি নিজ নিজ ক্ষমতার গণ্ডির মধ্যে ইনসাফ ও ন্যায়নীতির উপর অবিচল থাকে। শিক্ষা-দীক্ষা, ওয়াজ নসিহত, তালিম ও তরবিয়তের মাধ্যমে যেসব অবাধ্য লোককে সত্য ও ন্যায়ের পথে আনা যাবে না, তাদেরকৈ প্রশাসনিক আইন অনুসারে উপযুক্ত শান্তি দান করে সৎপথে আসতে বাধ্য করা হবে।

পবিত্র কুরআনের বিভিন্ন আয়াত দ্বারা স্পষ্ট বোঝা যাচ্ছে যে, ইনসাফ ও ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠা ও তার উপর অবিচল থাকা শুধু সরকার ও বিচার বিভাগেরই বিশেষ দায়িত্ব নয়, বরং প্রত্যেককে ব্যক্তিগতভাবেও নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যেন সে নিজে ন্যায়নীতির উপর স্থির থাকে এবং অন্যকেও ইনসাফ ও ন্যায়নীতির উপর অবিচল রাখার জন্য যথাসাধ্য চেষ্টা করে। অবশ্য ইনসাফ ও ন্যায়নীতির একটি পর্যায় সরকার ও শাসন কর্তৃপক্ষের বিশেষ দায়িত্ব। তা হচ্ছে দুষ্টু ও অবাধ্য লোকেরা যখন ন্যায়নীতিকে পদদলিত করবে নিজেরা তো ন্যায়নীতির ধার ধরবেই না, বরং অন্যকেও ন্যায়নীতির উপর স্থির থাকতে দেবে না; তখন তাদেরকে দমন করার জন্য আইন ও উপযুক্ত শান্তির ব্যবস্থা করা অপরিহার্য। এমতাবস্থায় একমাত্র ক্ষমতাসীন সরকার ও কর্তৃপক্ষই ইনসাফ ও ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠ করতে পারে।

বর্তমান বিশ্বের মূর্খ জনগণ তো দূরের কথা, শিক্ষিত স্থীরাও মনে করেন যে, ইনসাফ ও ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠা করা শুধু সরকার ও আদালতেরই দায়িত্ব; এ ব্যাপারে জনগণের কোনো দায়দায়িত্ব নেই। এহেন ভ্রান্ত ধারণার কারণেই বিশ্বের সব দেশে সব রাজ্যে সরকার ও জনগণ দু'টি পরস্পর বিরোধী শক্তিতে বিভক্ত হয়ে গেছে। শাসক ও শাসিতের মধ্যে দুস্তর ব্যবধান সৃষ্টি হয়েছে। সব দেশের জনগণ সরকারের কাছে ইনসাফ ও ন্যায়নীতি দাবি করে, কিন্তু নিজেরা কখনো ন্যায়নীতি পালন করতে প্রস্তুত নয়। এরই কুফল আজ সারা বিশ্বকে গ্রাস করেছে। আইন-কানুন নিষ্ক্রিয় ও অপরাধ প্রবণতা ক্রমবর্ধমান। আজকাল সব দেশেই আইন প্রণয়নের জন্য সংসদ রয়েছে। এখানে কোটি কোটি টাকা ব্যয় হচ্ছে। আর তার সদস্য মনোনয়নের জন্য অনুষ্ঠিত নির্বাচনে সারা দুনিয়ায় হৈ চৈ পড়ে যাছে। অতঃপর নির্বাচিত সদস্যগণ দেশবাসীর মনমানস্কিতা, আবেগ অনুষ্ঠৃতি ও দেশের প্রয়োজনীয়তার প্রতি লক্ষ্য রেখে অত্যন্ত সতর্কতার সাথে আইন প্রণয়ন করেছে। তারপর জনমত যাচাই করার জন্য তার প্রকাশ ও প্রচার করা হয় এবং জনসমর্থন লাভের পর তা প্রবর্তন করা হয়। আর সেটা কার্যকর করার জন্য সরকারের প্রশাসনযন্ত্র সচল হয়ে উঠে। যার অসংখ্য শাখা-প্রশাখা সারা দেশে ছড়িয়ে রয়েছে। প্রত্যেক শাখার দায়িত্বে নিয়োজিত রয়েছেন দেশের সুদক্ষ বিশেজ্য ব্যক্তিবর্গ। দেশের শান্তি-শৃঙ্খলা, কল্যাণ ও নিরাপত্তার জন্য তারা সক্রিয় কর্মতংপরতা প্রদর্শন করছেন। কিন্তু এত বিপুল আয়োজন সত্ত্বেও প্রচলিত তন্ত্রমন্ত্রের মোহমুক্ত হয়ে তথাকথিত সভ্যতা ও সংস্কৃতির ঠিকাদারদের অন্ধ অনুকরণের উর্ধেষ উঠে নিরপেক্ষ দৃষ্টিতে পর্যবেক্ষণ করলে প্রত্যেকই স্বীকার করতে বাধ্য হবেন যে, ফলাফল অত্যন্ত নৈরাশ্যজনক। –[মাআরিফুল কুরআন]

খোদাভীতি ও আখেরাতের প্রতি বিশ্বাসই বিশ্বশান্তির চাবিকাঠি: সুষ্ঠু বিবেকসম্পন্ন যে কোনো ব্যক্তি চলমান সামাজের প্রথা ও রীতিনীতির বন্ধন ছিন্ন করে নিরপেক্ষ দৃষ্টিতে রাস্লে আরাবি ==== -এর আনীত পয়গাম সম্পর্কে চিন্তা করলে স্পষ্ট উপলব্ধি করতে সক্ষম হবেন যে, তথু আইন ও দণ্ডদান করেই পৃথিবীতে কখনো শান্তি ও নিরাপত্তা অর্জিত হয়নি, বরং

ভবিষ্যতেও অর্জিত হবে না একমাত্র খোদাভীতি ও আখেরাতের প্রতি বিশ্বাসই বিশ্বশান্তি ও নিরাপত্তার নিশ্চয়তা দিতে পারে। যার ফলে রাজা প্রজা, শাসক ও শাসিত সর্বপ্রকার দায়দায়িত্ব উপলব্ধি করতে, তা যথাযথভাবে পালন করতে সচেষ্ট হয়। আইনের প্রতি শ্রদ্ধা জানিয়ে জনসাধারণ একথা বলে দায়িত্ব এড়াতে পারে না যে, এটা সরকারের কাজ। কুরআন মাজীদের পূর্বোল্লিখিত আয়াতসমূহে ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠার ব্যাপারে এক বৈপ্রবিক বিশ্বাসের প্রশিক্ষণের মাধ্যমে শেষ করা হয়েছে।

উপরিউক্ত আয়াতত্রয়ের মধ্যে ইনসাফ ও ন্যায়নীতির উপর অটল অনড় থাকা এবং অন্যকেও অটল রাখার চেষ্ট করার জন্য শাসক-শাসিত নির্বিশেষে সবাইকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। আর আয়াতসমূহের শেষ দিকে এমন এক তত্ত্বের প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে যা মানুষের ধ্যান ধারণা ও প্রেরণার জগতে মহাবিপ্লবের সূচনা করতে পারে। তা হলো আল্লাহ তা'আলার অপরিসীম ক্ষমা ও পরাক্রম, তার সম্মুখে উপস্থিতি ও জবাবদিহি এবং প্রতিদান ও প্রতিফল লাভের বিশ্বাস। এটা এমন এক সম্পদ যার দৌলতে আজ থেকে চৌদ্দশত বছর পূর্ববর্তী অশিক্ষিত বিশ্বাসী লোকেরাও বিপুল শান্তি ও নিরাপত্তা ভোগ করতো এবং যার অভাবের কারণেই আজকের মহাশুন্যের অভিযাত্রা, কৃত্রিম উপগ্রহ উৎক্ষেপণকারী উন্নত বিশ্ববাসীরা শান্তি ও নিরাপত্তা থেকে বঞ্চিত।

আধুনিক জ্ঞান বিজ্ঞানের পূজারী ও তন্ত্রমন্ত্রের অন্ধ অনুসারীদের উপলব্ধি করা উচিত যে, বিজ্ঞানের বিশায়কর উন্নতির ফলে তারা হয়তো মহাশূন্যে আরোহণ করতে গ্রহ হতে গ্রহান্তরে ভেসে এবং মহাসাগর পাড়ি দিতে পারবে, কিন্তু সমস্ত জ্ঞান-বিজ্ঞান, শিল্প কারখানা, উপাদান-উপকরণ প্রচেষ্টা ও পরিশ্রমের মুখ্য উদ্দেশ্য অর্থাৎ সুখ-শান্তি ও নিরাপত্তার নিশ্চয়তা কোথাও পাবে না। কোনো আধুনিক আবিষ্কারের মাঝে কিংবা কোনো গ্রহ-উপগ্রহেই তা খুঁজে পাওয়া যাবে না। বরং পাওয়া যাবে একমাত্র রাসূলে আরাবি والمنافقة -এর পয়গাম ও শিক্ষার মধ্যে, খোদাভীতি ও আখেরাতের বিশ্বাসের মধ্যে। এরশাদ হয়েছে دالله অর্থাৎ মনে রেখো একমাত্র আল্লাহর স্মরণের মধ্যেই অন্তরসমূহের প্রশান্তি নিহিত। বিজ্ঞানের বিশায়কর আবিষ্কার সমূহ বস্তুত: পক্ষে আল্লাহ তা আলার অফুরন্ত কুদরত ও কল্পনাতীত সৃষ্টি বৈচিত্র্যকে ভাস্বর করে চলেছে, যার সামনে মানুষ তার অক্ষমতা ও অযোগ্যতা স্বীকার করতে বাধ্য। কিন্তু অনুভূতিশীল অন্তর ও অন্তন্ত্বিসম্পন্ন চোখ না হলে তাতেই বা কি লাভ।

কুরআন হাকীম একদিকে পৃথিবীতে ইনসাফ ও ন্যায়-নীতি প্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে প্রয়োজনীয় বিধি-বিধানে ব্যবস্থা করেছে, অপরদিকে এমন এক অপূর্ব নীতিমালা ঘোষণা করেছে। যাকে পুরোপুরি গ্রহণ ও নিষ্ঠার সাথে বাস্তবায়ন করা হলে, জুলুম ও অনাচারে জর্জরিত দুনিয়া সুখ-শান্তির আধারে পরিণত হবে। আখেরাতে জান্নাত লাভের পূর্বে দুনিয়াতেই জান্নাতি সুখের নমুনা উপভোগ করা যাবে। –[মাআরিফুল কুরআন।]

قُوْلُهُ وَلُوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوِ الْوَالِدَيْنِ وَاْلَاقْرَبِيْنَ : অর্থাৎ সাক্ষ্য সততা ও মহান আল্লাহর আদেশ অনুসারেই দেওয়া উচিত। যদিও তাতে তোমাদের বিশেষ প্রিয়জনের ক্ষতি হয়ে যায়, যা সত্য তাই প্রকাশ করা বাঞ্চনীয়। পার্থিব স্বার্থের খাতিরে আখেরাতের ক্ষতি কৃড়িও না।

غُولُهُ فَلاَ تَعَبِّوا الْهَوَى اَنْ تَعُدِلُو : সাক্ষ্যদানের ক্ষেত্রে ন্যায়নীতি ও সততা রক্ষা করা ফরজ। সত্য সাক্ষ্য দেওয়ার ক্ষেত্রে নিজের মনের ইচ্ছাও প্রবৃত্তির অনুসরণ করো না। যেমন বিত্তবানের পক্ষপাত করে বা অভাভগ্রন্তের প্রতি সহানুভূতিশীল হয়ে সত্য গোপন করা। যা সত্য তাই বল। তাদের প্রতি আল্লাহ তোমাদের চেয়ে বেশি সহানুভূতিশীল এবং তিনি তাদের হিতাহিত সম্বন্ধে অবগত। তার কোনো কিছুর কমতি নেই। -[তাফসীরে উসমানী]

قُولُهُ وَانْ تَلُوا اَوْ تَعُوضُوا فَانَّ اللَّهُ كَانَ بِما تَعْمَلُونَ فَهِيْرًا : জিহ্বা বৃকত করার অর্থ সত্য বললেও জিহ্বা চাপিয়ে ও কথা পেঁচিয়ে বলা, যাতে শ্রোতা সন্দেহে পড়ে যায়। অর্থাৎ স্পষ্ট না বলা। পাশ কাটানোর অর্থ সব কথা না বলা এবং শুরুত্বপূর্ণ কোনো তথ্য ছেড়ে যাওয়া। এ উভয় অবস্থায় মিথ্যা বলা না হলেও সত্য প্রকাশ না করার দরুন শুনাহ হবে। সাক্ষ্য সত্য ও দিতে হবে এবং স্পষ্ট ও পূর্ণও। – তাফসীরে উসমানী।

चंदि । كَيْايَهُا الَّذِيْنَ اَمْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الْخِ যাবর্তীয় আদেশ-নিষেধ প্রত্যয়ী হতে হবে। কোনো একটি নির্দেশও অস্বীকার করলে সে মুসলিম হতে পারে না। কেবল বাহ্য ও মৌথিক কথার কোনো মূল্য নেই।

স্থাপন করেছে অর্থাৎ ইহুদি সম্প্রদায় পরে গোবৎস উপাসনা করে সত্য প্রত্যাখ্যান করেছে, অতঃপর পুনঃবিশ্বাস এনেছে, অতঃপর (আ.)-এর সাথে কুফরি করেছে, অতঃপর মুহাম্মদ সম্পর্কে তাদের ঐ কৃফরি আরো বৃদ্ধি পায়। আল্লাহ তারা যে অবস্থায় প্রতিষ্ঠিত তা কখনও ক্ষমা করার নন আর কখনও তাদেরকে পথ অর্থাৎ সত্যে উপনীত হওয়ার পন্থা প্রদর্শন করার নন।

১৩৮. হে মুহাম্মদ! [মুনাফিকদেরকে সুসংবাদ দাও] অর্থাৎ খবর দাও যে, তাদের জন্য রয়েছে মর্মন্তুদ যন্ত্রণাকর শান্তি অর্থাৎ জাহান্লামের শান্তি।

১৩৯. মু'মিনদের পরিবর্তে যারা কাফিরদেরকে তাদের শক্তি আছে বলে ধারণা করে তাদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করে এরা কি তাদের নিকট শক্তি চায়ং বল অনুসন্ধান করেং না. তা তাদের নিকট পাবে না। ইহকালে ও পরকালে <u>সমস্ত শক্তি তো</u> আল্লাহরই। তারা ওলী ও বন্ধুরা ব্যতীত আর কেউ তা পাবে না।

> কা স্থলাভিষিক্ত পদ অথবা بَدَلُ এটা بَدُلُ মুনাফিকদের نَعْت বা বিশ্লেষণ। انْكَارُ এর প্রশ্নবোধকটি انْكَارُ বা অস্বীকার অর্থে এখানে ব্যবহৃত হয়েছে।

<u> ١٣٧ . وإنَّ الَّذيْنَ أَمَـنَـوُا بِمُوسْى وَهُـمُ الْـيَـهُـوْدُ ١٣٧ . إِنَّ الَّذيْنَ أَمَـنَـوُا بِمُوسْى وَهُـمُ الْـيَـهَـوْدُ</u> ثُتُّم كَفَرُوا بِعِبَادَةِ الْعِجْلِ ثُمَّ الْمَنُوا بَعْدَهُ ثُمَّ كَفَرُوا بِعِيْسِي ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا بمُ حَمَّدٍ لَمْ يَكُن اللَّهُ لِيَغْفَرَ لَهُمْ مَا أَقَامُواْ عَلَيْهِ وَلاَ ليَهُديَهُمْ سَبيُلاً طَريْقًا إلى الْحَقّ.

١٣٨. بَشِّر اَخْبِرْ يَا مُحَمَّدُ الْمُنَافِقِينَ بِأُنَّ لَهُمْ عَذَابًا الِّيمًا مُؤْلِمًا هُوَ عَذَابُ النَّارِ .

بَتُّخذُونَ الْكُفريْسَ اوْليَآءَ مِنْ دُوْن الْقُوَّة أَيَبْتَغُونَ يَطْلُبُونَ عِنْدَهُمُ الْعَزَةُ استفهام انكار أي لا يجدُونها عِنْدَهُم فَانَّ الْعَزَّةَ لِلَّه جَميْعًا في الدُّنيا وَالْأَخَرة ولا يَنَالُهَا إِلاَّ أُوليَاؤَهُ .

# তাহকীক ও তারকীব

। वृष्कि कव्रव : ازدادوا

আরা যে অবস্থায় প্রতিষ্ঠিত। مَا أَمَامُوا عَلَيْه

ं كَتَوَكُّمُونَ : তারা ধারণা করে ।

ं : শৈক্তি।

َــُــُــَـُغُ : তারা চায়, কামনা করে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র দুর্নির করে মৃতি পাওয়া যাবে না : কেবল প্রকাশ্য ইসলাম গ্রহণ করল, কিন্তু অন্তরে দোদুল্যমান এবং শেষ পর্যন্ত বিশ্বাস স্থাপন ছাড়াই মারা গেলে, তার মৃত্তির কোনো পথ নেই। সে কাফির । বাইরে ইসলাম জাহির করলে কোনো কাজ হবে না। এর দ্বারা মুনাফিকদের কথা বোঝানো হয়েছে। কেউ বলেন, এ আয়াত ইহুদিদের সম্পর্কে অবতীর্ণ। তারা প্রথমে ঈমান এনেছিল। তারপর বাছুর পূজা করে কাফির হয়ে যায়। আবার তওবা করে মু'মিন হয়। সবশেষে হয়রত ঈসা (আ.) কে অস্বীকার করে কাফির হয়ে যায়। আরও পরে রাস্লুল্লাহ — কে অবিশ্বাস করে সে কুফরিতে অগ্রগামী হতে থাকে। – তাফুসীরে উসমানী

خُولُهُ لَمْ يَكُنِ اللّٰهِ لِيَهُوبَهُمْ مَسِيلًا : এ আয়াতের তাৎপর্য এই যে, বার বার কৃষরির মধ্যে লিগু হওয়ার ফলে সত্যকে উপলব্ধি করার এবং গ্রহণ করার যোগ্যতা রহিত হয়ে যায়। ভবিষ্যতে ভওবা করা ও ঈমান আনার সৌভাগ্য হয় না। তবে কুরআন হাদীসের অকাট্য দলিলাদির দ্বারা প্রমাণিত হচ্ছে যে, বড় কট্টর কাফির বা মুরতাদই হোক না কেন, যদি সত্যিকারভাবে তওবা করে, তবে পূর্ববর্তী সমুদয় গোনাহ মাফ হয়ে যায়। অতএব বার বার কৃষরি করার পরও যদি তারা সত্যিকারভাবে তওবা করে, তবে তাদের জন্য এখনো ক্ষমার আইন উমুক্ত রয়েছে।

এখানে প্রথম আয়াতে মুনাফিকদের জন্য মর্মন্তদ শান্তি ইশিয়ারী দেওয়া হয়েছে। তবে এহেন দুঃসংবাদকে بَشَارَتْ অর্থাৎ, সুসংবাদ বলে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, নিজের ভবিষ্যত সম্পর্কে কোনো সুসংবাদ শোনার জন্য প্রত্যেকই উদগ্রীব থাকে। কিন্তু মুনাফিকদের জন্য এছাড়া আর কোনো সংবাদ নেই। বরং তাদের জন্য সুসংবাদের পরিবর্তে এটাই একমাত্র ভবিষ্যঘণী।

মানমর্যাদা একমাত্র আল্লাহ তা'আলার সমীপে কামনা করা বাঞ্নীয় : দ্বিতীয় আয়াতে কাফির ও মুশরিকদের সাথে আন্তরিক বন্ধুত্ব ও সৌহার্দ স্থাপন করাকে নিষিদ্ধ করে এ ধরনের আচরণে লিগু ব্যক্তিদের প্রতি সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। সাথে সাথে এই ব্যাধিতে আক্রান্ত হওয়ার উৎস ও মূল কারণ বর্ণনা করতঃ একেও অথথা অবান্তর প্রতিপন্ন করা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন হিন্দি কর্মী তিন্দির করিছে। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন اَيَبْتَغُونَ عِنْدُهُمُ الْعِزَّةُ فَانَّ الْعَزَّةُ لِللهِ جَعِيْمًا তা'আলা ইরশাদ করেন الْعَرَّةُ وَالْمَ الْعَرَّةُ وَالْمُ الْمُ الْعَرَّةُ وَالْمُ الْعَرَّةُ وَالْمُ الْمُ الْعَرَّةُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُؤْمِنُ الْعَرَّةُ وَالْمُ الْمُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَلْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنُ

কাফির ও মুশরিকদের সাথে সৌহার্দ ও বন্ধুত্বের সম্পর্ক রাখা এবং অন্তরঙ্গ মেলামেশার প্রধান কারণ এই যে, ওদের বাহ্যিক মান মর্যাদা, শক্তিসামর্থ্য, ধনবলে প্রভাবিত হয়ে হীনমন্যতার শিকার হয় এবং মনে করে যে, ওদের সাহায্য সহযোগিতায় আমাদের ও মান মর্যাদা বৃদ্ধি পাবে আল্লাহ তা'আলা তাদের ভ্রান্ত ধারণা খণ্ডন করে বলেন যে, তারা এমন লোকদের সাহায্যে মর্যাদাবান হওয়ার আকাঙ্খা করছে, যাদের নিজেদেরই সত্যিকারে কোনো মর্যাদা নেই। তাছাড়া যে শক্তি ও বিজয়ের মধ্যে সত্যিকার ইজ্জত ও সম্মান নিহিত, তাতো একমাত্র আল্লাহ তা'আলার এখতিয়ারভুক্ত। অন্য কারো মধ্যে যখন কোনো ক্ষমতা বা সাফল্য পরিদৃষ্ট হয়, তা সবই আল্লাহ প্রদন্ত। এতএব, মান-মর্যাদা দানকারী মালিককে অসন্তুষ্ট করে তারা শক্রদের থেকে ইজ্জত হাসিল করার অপচেষ্টা কত বড় বোকামি!

এ সম্পর্কে স্রায়ে মুনাফিক্ন -এ ইরশাদ হয়েছে - وَلَلُهُ الْعَزَّةُ وَلَرَسُولِهِ وَللْمُوْمِنِيْنَ وَلْكِنَّ الْمُغْفِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ وَلَكُونَ الْمُغْفِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ وَكَا الْمُؤْمِنِيْنَ وَلْكِنَّ الْمُغْفِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ وَكَا الْمُؤْمِنِيْنَ وَلْكِنَّ الْمُغْفِيْنَ لَا يَعْلَمُ اللهِ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ وَلِي اللهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِي اللهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِي اللهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَاللهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُواللهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُوا وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُ الللهُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُلِمُ وَلِمُلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمُلّمُ وَلِمُوا وَلِمُلِي وَلِمُ وَلِمُوا وَلِ

হযরত আবৃ বকর (রা.) আহকামূল কুরআনে লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতের মর্ম এই যে, কাফির, মুশরিক পাপিষ্ঠ ও পথভ্রষ্টদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন করে মর্যাদা ও প্রতিপত্তি অর্জনের ব্যর্থ চেষ্টা করা অন্যায় ও অপরাধ। তবে এই উদ্দেশ্যে মুসলমানদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন নিষেধ করা হয়নি। কেননা সূরা মুনাফিকূনের পূর্বোক্ত আয়াতে স্পষ্ট বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা স্বীয় রাসূল = -কে ও মুমিনদেরকে ইজ্জত দান করেছেন।

এখানে মর্যদার অর্থ যদি আখেরাতের চিরস্থায়ী ইজ্জত-সন্মান হয়, তবে তা আল্লাহ তা আলা গুধুমাত্র তার রাসূল ত্রু মুমিনদের জন্য সীমাবদ্ধ করে দিয়েছেন। কারণ আখেরাতের আরাম-আয়েশ, ইজ্জত-সন্মান কোনো কাফির বা মুশরিক কন্মিনকালেও লাভ করবে না। আর যদি এখানে পার্থিব মান মর্যদা ধরা হয়, তবে মুসলমানরা যতদিন সত্যিকার মুমিন থাকবে, ততদিন সন্মান ও প্রতিপত্তি তাদেরই করায়ত্ব থাকবে। অবশ্য তাদের ঈমানের দুর্বলতা, আমলের গাফলতি বা পাপাচারে লিপ্ত হওয়ার কারণে তাদের সাময়িক ভাগ্যবিপর্যয় হলে বা ঘটনাচক্রে অসহায় হতমান হলে পরিশেষে তারাই আবার মর্যাদা ও বিজয়ের গৌরব লাভ করবে দুনিয়ার ইতিহাসে এর বহু নজির রয়েছে। শেষ যুগে হযরত ঈসা (আ.) ও ইমাম মাহদীর নেতৃত্বে মুসলমানরা আবার যখন সত্যিকার ইসলামের অনুসারী হবে, তখন তারাই দুনিয়ার একচ্ছত্র ক্ষমতা ও মর্যাদার অধিকারী হবে। –[মা'আরিফুল কুরআন]

قُولُمُ أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَةَ لَلُهِ جَمِيْعًا : অর্থাৎ মুনাফিকরা মুসলিমগণকে ছেড়ে কাফিরদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করে। তাদের জন্য রয়েছে কঠিন শান্তি, তারা মনে করে কাফিরদের সাথে উঠাবসা করলে আমরা দুনিয়ায় সম্মানিত হব। এটা বিলকুল মিথ্যা। সম্মান ও মর্যাদা সব আল্লাহরই হাতে। যে তার আনুগত্য করবে সে ইজ্জত পাবে। সারকথা, ওরা দুনিয়া ও আখেরাত উভয় স্থানে লাঞ্ছিত থাকবে। –[তাফসীরে উসমানী]

ভিত্ন ভিত

মোটকথা, বাতিলপস্থিদের মজলিসে উপস্থিতি ও তার হুকুম কয়েক প্রকার। প্রথম : তাদের কুফরি চিন্তাধারার প্রতি সম্মতি ও সন্থুষ্টি সহকারে যোগদান করা এটা মারাত্মক অপরাধ ও কুফরি। দ্বিতীয়ত : গার্হিত আলোচনা চলাকালে বিনা প্রয়োজনে অপছন্দ সহকারে উপবেশন করা। এটা অত্যন্ত অন্যায়ও ফাসেকি। তৃতীয়ত : পার্থিব প্রয়োজনবশত বিরক্তি সহকারে বসা জায়েজ। চতুর্থতঃ জোর জবরদন্তির কারণে বাধ্য হয়ে বা অনিচ্ছাকৃতভাবে বসা ক্ষমার্হ পঞ্চমতঃ তাদেরকে সৎপথে আনয়নের উদ্দেশ্যে উপস্থিত হওয়া ছওয়াবের কাজ। —[মাআরিফুল করআন]

কুফরির প্রতি মৌন সন্মতি ও কুফরি: আলোচ্য আয়াতের শেষে ইরশাদ হয়েছে— الْكُمْ اذًا مَعْلَكُمْ অর্থাৎ এমন মজলিস যেখানে আল্লাহ তা'আলার আয়াত ও আহকামকে অস্বীকার, বিদ্রুপ বা বিকৃত করা হয়, সেখানে হস্টচিত্তে উপবেশন করলে তোমরাও তাদের সমতুল্য ও তাদের গোনাহের অংশীদার হবে। অর্থাৎ খোদা না করুন, তোমরা যদি তাদের কুফরি কথাবার্তা মনেপ্রাণে পছন্দ কর, তাহলে বস্তুত: তোমারাও কাফির হয়ে যাবে। কেননা কুফরিকে পছন্দ করাও কুফরি। আর যদি তাদের কথাবার্তা পছন্দ না করা সন্ত্বেও বিনা প্রয়োজনে তাদের সাথে উঠাবসা করে এমতাবস্থায় তাদের সমতুল্য হওয়ার অর্থ হবে তারা যেভাবে শরিয়তকে হেয় পতিপন্ন করা এবং ইসলাম ও মুসলমানদের ক্ষতি সাধন করার অপচেষ্টায় লিপ্ত রয়েছে, তোমরা তাদের আসরে যোগদান করে সহযোগিতা করায় তাদের মতোই ইসলামের ক্ষতি সাধন করছ। নাউযুবিল্লাহি মিন যালিকা। —[মাআরিফুল কুরআন]

وَالْمَفْعُولِ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتُبِ الْقُرْآن فِيٌ سُورَةِ الْآنْعَامِ أَنْ مُخَفَّفَةٌ وَاسْمُهَا مَحْذُونُ أَى أَنَّهُ إِذَا سَمِعْتُمْ ايُٰتِ النَّلِهِ الْقُرْأَنِ يُكُفُّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَءُ بِهَا فَكَا تَقَعُدُوْا مَعَهُم اَى الْكُفِرِيْسَ وَالْمُستَهْزِءِينَ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيْثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا إِنْ قَعَدْتُمُ مَعَهُمْ مَرِثْلُهُمْ فِي أَلِاثِمِ إِنَّ اللَّهُ جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَالْكُفِرِينْ فِي جَهَنَّمَ جَميْعًا كُمَا اجْتَمَعُوْا فِي الدُّنْيا عَلَى الْكُفْر وَالْإِسْتَهْزَاء

অর্থাং কর্বাচ্যও مَعْرُون এটা مَعْرُون অধাং কর্বাচ্যও অর্থাৎ কর্মবাচ্য উভয়রূপেই রয়েছে। অর্থাৎ আল কুরআনে, তার সূরা আনআমে أَنُ এটা مُثَقَّلَة [তশদীদসহ রাঢ়রপ] হতে مُخَفَّفُ [তাশদীদহীন লঘু] রূপে পরিবর্তিত হয়ে ব্যবহৃত হয়েছে। এখানে তার ু বা উদ্দেশ্যটি উহ্য। মূলত: ছিল ৰ্ট্টি নিশ্চয় এটা যে ....।। তোমাদের প্রতি তিনি অবতীর্ণ করেছেন যে, যখন তোমরা ভনবে আল্লাহর অর্থাৎ আল কুরআনের কোনো আয়াত প্রত্যাখ্যাত হচ্ছে এবৃং তাকে বিদ্রূপ করা হচ্ছে তখন যে পূর্যন্ত তারা অন্য প্রসঙ্গে লিপ্ত না হবে তোমরা তাদের সাথে অর্থাৎ প্রত্যাখ্যানকারী ও বিদ্ধপকারীদের সাথে <u>বসো না।</u> অন্যথায় অর্থাৎ এমতাবস্থায়ও যদি তাদের সাথে বস তবে পাপের ক্ষেত্রে তোমরাও তাদের মতো হয়ে পডবে। নিশ্চয় আল্লাহ মুনাফিক এবং সত্য প্রত্যাখ্যানকারী সকলকেই জাহানামে একত্রিত করবেন। যেমন, দুনিয়াতে সত্য প্রত্যাখ্যান এবং বিদ্রাপ করার কাজে তাদেরকে একত্রিত করেছেন।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

य अव मज़िला शिवा कूत्रान निरा : قَوْلُهُ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَيِعْتَمُ أَيْتِ اللَّهِ يُكَفُر بِهَا البخ তামাশা করা হয় তাতে সংশ্লিষ্ট থাকা যাবে না। আয়াতে বলা হচ্ছে হে মুসলিমগণ! আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে কুরআন মাজীদে পূর্বেই নির্দেশ দিয়েছেন যে, যে মজলিসে কুরআন নিয়ে তামাশা করা হয় ও তার প্রতি অবিশ্বাস জ্ঞাপন করা হয় সেখানে কিছুতেই বসবে না। নতুবা তোমাদেরকেও তাদের অনুরূপ মনে করা হবে। হ্যা , যখন তারা অন্য কথায় লিপ্ত হবে, তখন বসতে মানা নেই। মুনাফিকদের মুজলিসমূহে মহান আল্লাহর বিধানাবলিতে **অবিশ্বাস** জ্ঞাপন ও কুরআন নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রাপ করা হতো। তারই পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়। পূর্বেই আদেশ দেওয়া ইয়েছে বলে ইঙ্গিত করা হয়েছে নিম্নের আয়াতে প্রতি مَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ وَاذَا رَآيْتَ الَّذِيْنَ يَخُوضُونَ فِي أَياتِنَا فَاعْرِضُ عَنْهُمْ وَاذَا رَآيْتَ الَّذِيْنَ يَخُوضُونَ فِي أَياتِنَا فَاعْرِضُ عَنْهُمْ তুমি যখন দেখ, তারা আমার আয়াত সম্বন্ধে উপহাসমূলক আলোচনা মগু হয়, তখন তুমি দূরে সরে পড়বে। [৬ : ৬৮] এ আয়াত পূর্বে নাজিল হয়েছিল।

–[তাফসীরে উসমানী]

কা بَدْل هه- اَلَّذِبْنَ পূৰ্ববৰ্তী الَّذِيْنَ <u>যার</u>া وَ88 ١٤١ **الَّذَبْنَ بَدْ**لُ مِنَ الَّذَبْنَ قَبْلَهُ يَـتَرَبَّصُ يَنْتَظُرُونَ بِكُمُ الدُّوائِرَ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحُ ظَفَرُ وَغَنِيْمَةً مِنَ اللَّه قَالُوا لَكُمْ أَلُمُّ نَكُنَّ مَعَكُمْ فِي الدِّينِ وَالْجهَادِ فَاعْتُطُونَا مِنَ الْغَنيْمَةِ وَانُ كَانَ لِلْكُفريْنَ نَصيْبُ مِنَ الطُّفُر عَلَيكُمْ قَالُوا لَهُمْ اَلَمْ نَسْتَحُوذُ نَسْتَوَلُّ عَلَيْكُمُ وَنَقُدُ عَلَى اَخْذِكُمْ وَقَتْلِكُمُ فَابْقَيْنَا عَلَيْكُمْ وَالَمْ نَعْنَعُكُمْ مِنَ الْمُؤْمِنيْنَ أَنْ يَظْفُرُوا بِكُمْ بِتَخْذِيْلِهِمْ وَمُرَاسَلَتِكُمْ بِإَخْبَارِهِمْ فَلَنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّةُ قَالَ تَعَالَىٰ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيلْمَةِ بِاَنْ يُدْخِلَكُمُ الْجَنَّةَ وَيُدْخِلُهُمُ النَّارَ وَلَنْ يَسْجَعَلَ اللَّهُ لِلْكُفريْنَ عَلَى المُؤْمِنيْنَ سَبِيلًا طَرِيْقًا بِالْاسْتِيْصَالِ.

١٤٢. انَّ الْمُنْفِقيْنَ يُخْدِعُونَ اللَّهُ بِإِظْهَارِهِمُ خلَافَ مَا ٱبْطَنُوهُ مِنَ ٱلكُفْرِ لِيَدْفَعُوا عَنْهُمُ اَحْكَامَهُ النَّدُنْيَوِيَّة وَهُوَ خَادِعُهُمْ مُجَازِيْهِمْ عَلَىٰ خِدَاعِهِمْ فَيَفْتَضَحُونَ في التَّدُنْيَا بِاطِّلاَعِ النُّلِهِ نَبِيَّهُ عَلَى مَا اَبْطَنُوهُ وَيُعَاقِبُونَ فِي الْأَخِرَةِ وَإِذَا فَامُوا إِلَى الصَّلُوةِ مَعَ الْمُوْ مِنِيْنَ قَامُوا كُسَالَى مُتَثَاقِلِيْنَ يُرَاؤُوْنَ النَّاسَ بِصَلَاتِهِمْ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ يَصِلُوْنَ إِلَّا قَلِيْلًا رِيَاءً.

স্থলাভিষিক্ত পদ। তোমাদের উপর বিপদ নেমে আসার অপেক্ষায় থাকে. প্রতীক্ষায় থাকে আল্লাহর অনুগ্রহে তোমাদের জয় সাফল্য ও গনিমত লাভ হলে তোমাদেরকে তারা বলে, ধর্ম বিশ্বাস ও জেহাদের ক্ষেত্রে আমরা কি <u>তোমাদের সঙ্গে নই</u>? সুতরাং আমাদেরকে গনিমত বা যুদ্ধলব্ধ সামগ্রীন হতে অংশ দাও।

**আর ভাগ্য যদি স**ত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের অনুকুল হয়। অর্থাৎ তাদের যদি তোমাদের বিরুদ্ধে বিজয় লাভ ঘটে ত**খন তাদেরকে** এরা বলে আমরা কি তোমাদের উপর জ্বী হওয়ার মতো ছিলাম না? অর্থাৎ তোমাদেরকে পাকড়াও করার এবং হত্যা করার শক্তি আমাদের ছিল কিন্তু আমরা তোমাদের উপর দয়া প্রদর্শন করেছি আর আমরা কি বিশ্বাসীদেরকে অপমান করত: ও তাদের সম্পর্কে তোমাদেরকে সংবাদ প্রদান করত তোষাদের বিরুদ্ধে জয়ী হওয়া হতে বাধা দিয়ে রাখিনি? সূতরাং তোমাদের প্রতি আমাদের বহু <mark>অনুগ্রহ বিদ্যমান।</mark>

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন- আল্লাহ কিয়ামভের দিন তোমাদের ও তাদের মিধ্যে বিচার মীমাংসা করবেন। তোমাদে**রকে জান্রাতে এবং তাদেরকে তিনি** জাহানামে প্রবিষ্ট করবেন। এবং আল্লাহ কখনও মু'মিনদের বিরুদ্ধে কাঞ্চিরদের জন্য অর্থাৎ তাদেরকে সমূলে ধ্বংস করে দেওয়ার কোনো পথ কোনো উপায় রাখবেন না

১৪২. ইসলামের জাগতিক বিধানসমূহ হতে নিজেদেরকে বাচানোর উদ্দেশ্যে মুনাফিকরা অন্তরে যে কৃফরি গোপন করে রেখেছে ভার বিপরীত ঈমানের কথা প্রকাশ করত। সুনাকিকরা আল্লাহকে প্রতারিত করতে চায়: বস্তুত তিনিই তাদেরকে প্রতারিত করেন। অর্থাৎ তিনি এদের স্বনাঞ্চিকীর প্রতিফল প্রদান করবেন। অনন্তর তারা অন্তব্রে বা শোপন করে রেখেছে আল্লাহ কর্তৃক তা রাসৃলকে অবহিত করার মাধ্যমে তারা এ দুনিয়াতেই লাক্টিভ হবে এবং পরকালেও তাদেরকে কঠিন শাস্তি প্ৰদান করা হবে :

মু**মিনদের সাথে তারা** যখন সালাতে দাড়ায় তখন শৈখিল্যের ক্ষমে বিরাট এক বোঝা বহন করছে সেভাবে **দাঁড়ার । এ সালাতের মাধ্যমে তারা লোক প্রদর্শনী করে** এবং আল্লাহকে তারা বুব কমই স্মরণ করে। অর্থাৎ **কেবল ব্রিদ্রা ও লোক দেখানো**র উদ্দেশ্যে তারা সালাতে শরিক হর :

১১۳ ১৪৩. দোটানায় অর্থাৎ কুফর ও ঈমানের মাঝে তারা مُذَبَّذَبِيْنَ مُتَتَبِّرَدُدْيْنَ بَيْنَ ذَلِك الْنَكُفُرِ وَالْإِيْمَانِ لَا مَنْسُوبِيْنَ اللَّي هُوُولاً ۚ أَيُّ الْسُكُ فَارِ وَلاَ إِلَى هُولاً إِلَى هُولاً إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ التَمُوْمِنِينَ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا إلى الهُدى .

<u>দোদুল্যমান</u>, দ্বিধাম্বিত। <u>না এদের</u> অর্থাৎ কাফিরদের সাথে তারা সম্পর্কিত <u>আর না</u> এদের অর্থাৎ মু'মিনদের সাথে তারা সংশ্রিষ্ট। আর আল্লাহ যাকে পথভ্রষ্ট করেন তুমি তার জন্য হেদায়েতের কোনো পথ পাবে না।

. ١٤٤ ١٤٤. يَايَسُهَا النَّذِيثُنَ أُمَنُنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الْكُفريْنَ أَوْليَاءَ مِنْ دُونِ الْـُمْوَمِنيُنَ اَتُرِيْدُوْنَ اَنْ تَجْعَلُوْا لِللَّهِ عَلَيْكُمٌ بِمَوَالَاتِهِمْ سُلْظُنَّا مُتُبِينًا بُرْهَانًا بَيِّنًا عَلَى نِفَاقِكُمْ.

হে বিশ্বাসীগণ! মু'মিনদের পরিবর্তে কাফিরদে<u>রকে</u> ত<u>োমরা বন্ধুরূপে গ্রহণ করো না।</u> তোমরা কি আল্লাহকে তোমাদের বিরুদ্ধে অর্থাৎ এদের সাথে তোমাদের বন্ধুত্ব সম্পর্কে স্পষ্ট প্রমাণ অর্থাৎ তোমাদের মুনাফিফীর উপর সুস্পষ্ট দলিল দিতে চাও?

১১৫ ১৪৫. নিশ্চয় মুনাফিকরা জাহান্লামাগ্লির নিম্নতম স্তরে الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَهُوَ قَعْرُهَا وَلَنْ تَجدَ لَهُمْ نَصيْرًا لا مَانِعًا مِنَ الْعَذَابِ.

স্থানে, অর্থাৎ তার গহীন গহ্বরে থাকবে এবং তাদের পক্ষে তুমি কখনও কোনো সহায় পাবে না। যে শাস্তি প্রতিহত করতে পারবে।

# তাহকীক ও তারকীব

। অর্থ- বিপদ, দূর্যোগ, পরিধি دَوَائِرُ বহুবচন دَوَائِرُ : دَوَائرُ

- عُفُرٌ : ظُفُرٌ : ظُفُرٌ - صَمَعَ रिश طَفْرٌ : ظُفُرٌ

إِسْتَوٰى थरक اسْتَفْعَالٌ अर्थ- आमता প্রভাব विखात कित । वात أمُضَارعٌ مَعْروُفٌ : جَمْعُ مُتَكَلِّم ا نَسْتَوى : نَسْتَوى : অর্থ- প্রভাব বিস্তার করা, কর্তৃত্ব লাভ করা।

এর মাসদার] लाञ्च्छि করা, অপদস্ত করা। تَخُذَيِّل: تَخُذيِّل

े مُنَّـةُ : مُنَّـةُ বহুবচন مَنَّـةُ : مُنَّـةُ

استيصال : استيصال : عنوسال علام علام عنوسال الشنيصال المنابية

থেকে إِنْسْيَعَالَ বাবে الْمُضَارِعُ مَعْرَوَف ؛ جَمْعُ مُذَكَّرْغَائِبُ) : يَفْتَضِمُونَ : يَفْتَضِمُونَ অপদস্ত হওয়া

वह्र वह्र ताका वह्न مُتَثَاقِلُونَ अर्थ- जनम, कूँए ताका वह्नकाती।

वश्रवहात ا مُتَرَدَّدُونَ वह्रवहात مُتَرَدِّدُونَ अर्थ- विधाबिज, अस्मिशन

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

.... عَوْلُهُ الَّذِيْنَ يَتَرَبُّصُونَ بِكُمْ : অর্থাৎ এ সব মুনাফিক তো সেই লোক, যারা হামেশা তোমাদের সাথে থাকে তোমরা জয়ী হলে বলে, আমরা কি তোমাদের সাথী নই? গনিমতের মালে আমাদেরও শরিক রাখ, আবার রণক্ষেত্রে কাফিরদের নসীবে কিছু ঘটলে অর্থাৎ তারা জয়ী হলে তাদের কাছে গিয়ে বলে, আমরা কি তোমাদের ঘিরে রেখেছিলাম নাং আমরা তোমাদের হেফাজত করিনিং আমরা মুসলিমগণের আঘাত হতে তোমাদের রক্ষা করিনিং কাজেই লুষ্ঠিত দ্রব্যে আমাদেরকে ও অংশ দাও।

বিশেষ জ্ঞাতব্য : এতদ্বারা জানা গেল, সত্য দীনের অনুসারী হয়ে পথভ্রষ্টদের সাথে বনিবনা রাখাও মুনাফিকী কাজ।
—[তাফসীরে উসমানী]

ত্তি নাজে তামানা। কুনি নাজে তামানা। তামাদের জান্নাত ও তাদের মাঝে বিচার মীমাংসা করে দেবেন। তোমাদেরকে জান্নাত দেবেন এবং তাদেরকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করবেন। দুনিয়ায় তাদের পক্ষে যা সম্ভব করে দেখুক।

يَ قَوْلَهُ وَلَنَ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكُفِرِيْنَ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ سَبِيْلًا : यू'भिनशंशक निर्मूल कता कारकतानत পক্ষে কশ্বিন কালেও সম্ভব হবে না, যেটা তাদের পরম বাঞ্জনা।

: قَوْلُهُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهُ وَهُوَ خَادِعُهُمْ

মুনাফিকরা মূলত ধান্ধাবাজ: মুনাফিকরা ভিতরে কাফির, বাইরে মুসলিম, যাতে উভয় পক্ষের অনিষ্ট হতে নিরাপদ থাকতে এবং উভয় তরফ হতে মজা লুটতে পারে। আল্লাহ তাদের এই ছল-চাতৃরীর শাস্তি দিলেন যে, তাদের [ইতরামি] সব ও গোপন অপকর্ম তার নবীর কাছে প্রকাশ করে দিয়ে তাদেরকে এমনভাবে লাঞ্ছিত করলেন, যে তারা আস্তাকুড়ের পাতায় পর্যবসিত হলো। তাদের সব প্রতারণা মুসলিমগণের কাছে ফাঁস হয়ে গেল। তাদেরকে আখেরাতে যে শাস্তি দেওয়া হবে তাও প্রকাশ করে দেওয়া হয়েছে যা পরবর্তীতে বর্ণিত হচ্ছে। সারকথা, তাদের প্রতারণায় অন্যের তো কিছুই হলো না, পরভু আল্লাহ তাদেরকে এমনভাবে প্রতারিত করলেন যে, তাদের দুনিয়া ও আখেরাত সব বরবাদ হয়ে গেল।

-[তাফসীরে উসমানী]

ভানমাল একটি অবশ্য পালনীয় খালিস ইবাদত, যা আদায়ে জানমাল কোনোর্রপ ক্ষয়-ক্ষতির আশঙ্কা নেই, মুনাফিকরা তাতেও চৌর্যবৃত্তি করে। নিতান্ত ঠেকে গেলে লোক দেখানোর জন্যও ধোঁকা দেওয়ার অভিপ্রায় আদায় করে নেয়, যাতে তাদের কুফরি কেউ টের না পায় এবং সকলে তাদেরকে মুসলিম মনে করে নেয়। এদের দ্বারা আর কিসের আশা করা যায় এবং কিভাবেই বা এরা মুসলিম হতে পারে:? [উসমানী]

غَامُوا كُسَالِيْ আল্লাহর বাণীতে যে শিথিলতার নিন্দা করা হয়েছে তা হচ্ছে বিশ্বাসের শিথিলতা। বিশ্বাস সুদৃঢ় থাকা সত্ত্বেও আমরের মধ্যে যদি কোনো শৈথিল্য থাকে, তবে তা অত্র আয়াতের আওতাভুক্ত নয়। কিন্তু তখনও বিনা ওজরে শিথিলতা করা নিন্দনীয়। আর রোগকষ্ট, নিন্দ্রালুতা প্রভৃতি কোনো অনিবার্য কারণবশত হলে ক্ষমার্হ। মোআরিফুল কুরআন)

غُولُهُ مُذَبَّذَبِيْنَ بَيْنَ ذُلِكَ : মুনাফিকরা মানসিক ছন্দ্রের শিকার : মুনাফিকরা তো দোদুল্যমানতাও মানসিক ছন্দ্রের শিকার। না ইসলাম দ্বারা নিশ্চিত হতে পারছে, না কুফরিতে নিরুদ্বেগ। ভীষণ দুশ্চিন্তায় নিমজ্জিত। কখন ও এদিকে এগোয় কখন ও ওদিকে। আল্লাহ যাকে পথভ্রষ্ট করেন, মুক্তিপথ সে কোথায় পাবে?

মুনাফিকদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন মুনাফিকী: মুসলিমগণকে ছেড়ে কাফিরদের সাথে বন্ধুত্ব করা মুনাফিকীর প্রমাণ, যেমন মুনাফিকরা করত, কাজেই হে মুসলিমগণ! তোমরা কখনও এরূপ কারো না। নচেৎ তোমাদের বিরুদ্ধে আল্লাহ তা আলার সুস্পষ্ট অভিযোগ ও চূড়ান্ত প্রমাণ খাড়া হয়ে যাবে। ফলে তোমরাও মুনাফিক সাব্যস্ত হবে। মুনাফিকদের জন্য জাহান্নামের সর্বনিম্নস্তর নির্ধারিত। কেউ তাদের সাহায্য করতে পারবে না। যে, সে স্তর থেকে বের করে আনবে বা শান্তি কিছুটা লাঘব করাবে। কাজেই এরূপ কাজ থেকে মুসলিমগণের দূরে থাকা উচিত। –(তাফসীরে উসমানী)

الله السَّذِيْ السَّنِ السَّالِ السَّنِ الْمُوْمِنِ اللهِ مِنَ الرِّياءِ اللهِ وَاخْلُصُوْا وِيْنَهُمْ لِلَّهِ مِنَ الرِّياءِ فَاولَّئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِيْنَ فِيْمَا يُوْتُونَهُ وَاللَّيْكَ مَعَ الْمُؤْمِنِيْنَ فِيْمَا يُوْتُونَهُ وَسَرِّفَ يُوتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ فِيْمَا يُوْتُونَهُ وَسَرِّفَ يُوتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ فِيْمَا يُوتُونَهُ وَسَرِّفَ يُوتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ أَجُرًا عَظَيْمًا فِي الْانْجِرِ هُوَ الْجَنَّةُ .

১৪৬. কিন্তু যারা মুনাফিফী হতে তওবা করে, নিজেদের আমল সংশোধন করে, আল্লাহকে দৃঢ়ভাবে ধারণ করে অর্থাৎ তাঁর উপর ভরসা করে এবং আল্লাহর উদ্দেশ্যে তাদের দীনকে রিয়া ও লোক প্রদর্শন হতে নির্মল করে তারাই বিশ্বাসীদের সাথে থাকবে। অর্থাৎ বিশ্বাসীদেরকে যা প্রদান করা হবে তাতে তারা থাকবে এবং বিশ্বাসীদেরকে আল্লাহ পরকালে মহাপুরস্কার দেবেন অর্থাৎ জান্নাত দেবেন।

النَّهُ مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمَ اللهِ نِعَمَهُ وَالْمَنْتُمْ بِهِ وَالْإِسْتِفْهَامُ بِمَعْنِي الْعَمَهُ وَالْمَنْتُمْ وَكَانَ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ اللهُ النَّهُ اللهُ ا

১৪৭. যদি তোমরা তার নেয়ামতসমূহের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর ও তাঁর উপর ঈমান আনয়ন কর, তবে তোমাদের শাস্তি দানে আল্লাহর কি কাজঃ অর্থাৎ তবে তিনি তোমাদেরকে শাস্তি প্রদান করবেন না। نفر এখানে نفو বা নিষেধাত্মক অর্থে প্রশ্ববোধকের ব্যবহার করা হয়েছে। আর আল্লাহ মু'মিনদের কাজের গুণগ্রাহী, তাদেরকে তিনি পুণ্যফল দেবেন এবং তিনি তার সৃষ্টি সম্পর্কে সবিশেষ অবহিত।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইয়েছে যেই মুনাফিক তার মুনাফিকী হতে তওবা করবে, নিজের কাজ কর্ম সংশোধন করবে, মহান আল্লাহর প্রিয় দীনকে মজবুতভাবে আকড়ে ধরবে, মহান আল্লাহর প্রতি নির্ভর করবে এবং লোক দেখানো মনোবৃত্তি ও অন্যান্য চারিত্রিক দোষ হতে দীনকে পাকপবিত্র রাখবে সে খাঁটি মু'মিন, দুনিয়া ও আখেরাতে সে মু'মিনগণের সঙ্গে থাকবে। ঈমানদারগণের জনা রয়েছে মহা প্রদিতান। যারা মুনাফিকী হতে তওবা করবে তারাও সে প্রতিদানে শরিক থাকবে। —িতাফসীরে উসমানী।

হয় যা তথু তাঁর সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে করা হয়েছে এবং কোনোরূপ রিয়াকারী যা স্বার্থের লেশমাত্র যার মধ্যে নেই মুখলেস শব্দের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে আজাহ তা আলার করে আছে — ذَى يَعْسَلُ لِللَّهِ لَا يَحِبُ أَنْ يَعْسَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ অর্থাৎ, মুখলেস সে ব্যক্তিকে বলে যে তথু আল্লাহ তা আলার সন্তুষ্টি লাভের জন্য সর্বপ্রকার আমল করে এবং এ কাজের জ লোকের প্রশংসা কামনা করে না। — (মাআরিফুল কুরআন)

আল্লাহ তা'আলা সৎকাজের মূল্যায়ন করেন। তিনি বান্দাদের যাবতীয় কাজকর্ম সম্পা অবগত। কাজেই, যে ব্যক্তি তার আদেশ ও নিষেধকে কৃতজ্ঞতার সাথে গ্রহণ করে ও সেগুলোকে মহান আল্লাহর অনুমনে করে এবং তাতে বিশ্বাস রাখে, পরম দয়ালু ন্যায়পরায়ণ আল্লাহ এরপ ব্যক্তিকে কেন শান্তি দিতে যাবেন। অর্থাৎ তা কম্মিনকালেও শান্তি দিবেন না। তিনি তো উদ্ধত অহংকারীকেই শান্তি দিয়ে থাকেন। —[তাফসীরে উসমানী]