

تأليف الكرية المراكم المراكم

الجزء الثالث



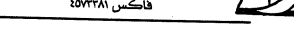
# جميع الخقوق محفوظة الطبغة الأولى PT .. 1 - 1277

# مَكتَبة الرشِد للنَشِر والتوزيح

المملكة العربية السعودية . الرياض . طريق الحجاز

ص ب ۱۷۵۲۲ الرياض ۱۱٤٩٤ هاتف ۲۵۹۳۵۵





- \* فرع مكة المكرمة: \_ هاتف ٥٥٨٥٤٠١ \_ ٥٥٨٥٥٠
- \* فرع المدينة المنورة: \_ شارع أبي ذر الغفاري \_ هاتف ١٠٠٠ ٨٣٤٠
- \* فرع القصيب برياة طريق الملينة \_ هاتف ٢٢٤٢٢١٤
- \* فرع أبه الله فيصل هاتف ٢٣١٧٣٠٧
  - \* فرع الدم ام: شارع ابن خلاون هاتف ١٢٨٢١٧٥

E-MAIL: alrushd@suhuf.net.sa www.alrushd.com

# ۱ - باب تلقین المریض إذا حضره الموت وما یستحب قراءته عنده وما یصنع هو ویقول؟

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٣/٣) بهذا الإسناد واللفظ. وقال: «أخرجه مسلم في الصحيح (٦٣١/٢) من حديث خالد بن مخلد، عن سليمان بن بلال».

١ - من حديث أبي هريرة مرفوعاً مثل لفظ أبي سعيد. أخرجه مسلم
 (٦١/٣)، وابن ماجه (٢٦٤/١).

٢- ومن حديث عبد الله بن جعفر. رواه ابن ماحه (٢/٥/١) من طريق
 کثير بن زيد، عن إسحاق بن عبد الله بن جعفر، عن أبيه به.

١٠٥٧ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصغاني، نا أبو إسحاق الطالقاني، نا ابن المبارك، عن سليمان التيمي، عن أبي عثمان (غير النهدي) عن

وإسحاق بن عبد الله قال الحافظ في التقريب: «مستور».

٣- ومن حديث عائشة ولفظه: «لقنوا هلكاكم قول لا إله إلا الله» أخرجه النسائي (١/٥) من طريق منصور بن صفية، عن أمه صفية بنت شيبة عنها مرفوعاً، ورجال إسناده ثقات، وقد جاء موقوفاً، والمرفوع أصح. وللحديث شواهد أخرى عن جابر، وعبد الله بن مسعود، وابن عباس وغيرهم. انظر: مجمع الزوائد (٣٢٣/٢).

#### فقه الحديث:

الحديث يدل على مشروعية تلقين المحتضر شهادة التوحيد، رجاء أن يقولها فيفلح، وهو مستحب بدون خلاف إلا أن بعض السلف كرهوا الإكشار خوفاً من ملل المريض. رُوِيَ عن ابن المبارك أنه لما حضره الوفاة جعل رجل يلقنه: لا إله إلا الله، وأكثر عليه. فقال له عبد الله: إذا قلتُ مرةً فأنا على ذلك ما لم أتكلم بكلام. وأراد بهذا ما رُوِيَ عن النبي ﷺ: «من كان آخو كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة».

والمراد ب «موتاكم» من حضره الموت، وهو لا يزال في دار التكليف، وأما إذا فارق الحياة، وانتقل من دار العمل إلى دار الحزاء فلا فائدة من تلقينه.

ولم ترد السنة الصحيحة الصريحة في تلقين الميت بعد موته.

أبيه، عن معقل بن يسار قال: قال رسول الله على: « اقرؤوها على **موتاكم**» يعني سورة يس<sup>(۱)</sup>.

(١) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٣/٣) من هذا الوجه، وهو في مستدرك الحاكم (١/٥٦٥) من غير هذا الوجه، عن ابن المبارك به.

وقال الحاكم: «أوقفه يحيى بن سعيد وغيره، عن سليمان التيمي، والقـول فيه قول عبد الله بن المبارك، إذا الزيادة من الثقة مقبولة » وهو كما قال. والحديث رواه أحمد (٢٦/٥)، وأبسو داود (٤٨٩/٣)، وابسن ماحسه (٢٦٦/١)، والنسائي في عمل اليوم والليلة رقم (١٠٧٤)، والبغوي في شرح السنة (٥/٥٥)، وابن أبي شيبة (٧٤/٤)، والطيالسي (٩٣١) كلهم من طريق سليمان التيمي به.

قال المنذري: «أبو عثمان وأبوه ليسا بالمشهورين».

وقال ابن المديسي : «أبو عثمان هذا لم يرو عنه غير سليمان التيمي، وهو مجهول».

كما وقع الاضطراب في إسناده؛ فبعض الرواة قالوا: عن أبي عثمان، عن أبيه، عن معقل، وبعضهم قالوا: عن أبي عثمان، عن معقل بدون ذكره عن أبيه.

قال الحافظ في التلخيص (١٠٥/٢):

«وأعله ابن القطان بالاضطراب، وبالوقف، وبجهالة حال أبي عثمان، وأبيه، ونقل ابن العربي عن الدارقطني أنه قال: هذا حديث ضعيف الإسناد، مجهول المتن، ولا يصح في الباب حديث ». ۱۰۰۸ - قلتُ: ويذكر عن أبي سعيد الخدري أنه لما حضره الموت دعا بثياب جُدُد وقال: سمعت رسول الله على يقول: « إن الميت يبعث في ثيابه التي يموت فيها »(١).

فهذه العلل وهي:

١- الاضطراب في الإسناد.

٢- وجهالة حال أبي عثمان.

٣- وجهالة أبيه.

كلها قادحة لصحة الحديث.

وأما اختلاف الرواة في الوقف والرفع، فالقول فيه لابن المبارك الذي رفع، وهو ثقة، وزيادة الثقة مقبولة كما قال الحاكم.

(۱) صحيح: أخرجه الحاكم (۳٤٠/۱)، وعنه المؤلف في الكبرى (٣٨٤/٣) عن ابن أبي مريم، نا يحيى بن أيوب، عن ابن الهاد، عن محمد بن إبراهيم، عن أبي سلمة عنه.

ومن هذا الوجه أخرجه أيضاً أبو داود (٤٨٥/٣).

وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه» ووافقه الذهبي. وابن أبي مريم هو: سعيد بن الحكم بن محمد بن سالم ثقة ثبت فقيه.

قال الخطابي: «استعمل أبو سعيد الحديث على ظاهره، وقد رُوِيَ في تحسين الكفن أحاديث، وقد تأوله بعض العلماء على خلاف ذلك. فقال: معنى الثياب العمل، كُنّى بها عنه، يريد أنه يبعث على ما مات عليه من عمل صالح أو سىء».

١٠٥٩ - وعن البراء بن معرور أنه أوصى أن يوجه إلى القبلة
 لما احْتَضَر (١).

ويدل عليه حديث حابر بن عبد الله الأنصاري مرفوعاً: «يُبْعَث كُلُّ عبد على ما مات عليه». أخرجه مسلم (٢٢٠٦/٤).

(۱) صحیح: أخرجه الحاكم في المستدرك (۳۵۲–۳۵۳)، وعنه المؤلف في الكبرى (۳۸٤/۳) من طریق نعیم بن حماد، ثنا عبد العزیز بن محمد الكبرى (۳۸٤/۳) من طریق نعیم بن حماد، ثنا عبد العزیز بن محمد الدراوردي، عن يحيى بن عبد الله بن أبي قتادة، عن أبیه، أن النبي على حين قدم المدينة سأل البراء بن معرور فقالوا: توفي، وأوصى بثلثه لك يا رسول الله! وأوصى أن يوجّه إلى القبلة لما احْتَضَر. فقال رسول الله على ولده» ثم ذهب فصلًى عليه وقال: «أصاب الفطرة، وقد رددت ثلثه على ولده» ثم ذهب فصلًى عليه وقال: «اللهم اغفر له وارحمه وأدخله جنتك، وقد فعلت».

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، فقد احتج البخاري بنعيم بن حماد، واحتج مسلم بن الحجاج بالدراوردي، ولم يخرجا هذا الحديث، ولا أعلم في توجه المحتَضِر إلى القبلة غير هذا الحديث» ووافقه الذهبي.

هكذا رواه الحاكم عن يحيى بن عبد الله بن أبي قتادة، عن أبيه، وهو عبد الله بن أبي قلله، وعلى هذا، عبد الله بن أبي قتادة، وهو تابعي لم يدرك النبي على، وعلى هذا، فالحديث مرسل.

ولكن تصحيح الحاكم وموافقة الذهبي يشيران إلى الاتصال، ولا يتم ذلك إلا إذا زيد في الإسناد: «عن أبي قتادة».

وكذا نقل الزيلعمي هـذا الحديث في نصب الرايـة (٢٥٢/٢) مـن طريـق

يعقوب، نا محمد بن عبد الله بن عبد الحكم، حدثني أبي، وشعيب بن الليث بن سعد، عن الليث، عن يزيد بن الهاد، عن موسى بن الليث بن سعد، عن الليث، عن يزيد بن الهاد، عن موسى بن سرجس، عن القاسم، عن عائشة قالت: رأيتُ رسول الله على يموت، وعنده قِدْحٌ به ماءٌ يُدْحِل يدَه في القِدح، ثم يَمْسَح وجهه بالماء، شم يقول: « اللهم أعِنِي على سكرة الموت» (۱).

الحاكم، وزاد في الإسناد: «عن أبي قتادة».

وكذا الحافظ في التلخيص فقال:

«رواه الحاكم والبيهقي عن أبي قتادة».

والنووي في المجموع (١١٦/٥-١١٧) فقال: «رواه الحاكم والبيهقي من حديث أبي قتادة.

فيظهر منه وقوع حطأ في مستدرك الحاكم والبيهقي، وهو أقرب إلى الصواب من إيهام الجميع في ذكر أبي قتادة في الإسناد، لأن الحاكم صححه، والذهبي وافقه عليه».

### فقه الحديث:

الجزء الثالث

الحديث يدل على استحباب توحيه المحتضر إلى القبلة اتباعاً للسنة لقول النبي على: «قبلتكم أحياءً وأمواتاً».

وقد روى البيهقي رحمه الله تعالى فقال: «وكان البراء بن معرور أول من اسقبل القبلة حياً وميتاً».

(١) صحيح: أخرجه الحاكم في المستدرك (٥٦/٣) من هذا الطريق، ومن وجه

## ٢- باب إغماض عينيه وتسجيته بثوب

يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصغاني، أنا معاوية بن عمرو، عن أبي اسحاق الفزاري، عن خالد الحذاء، عن أبي قلابة، عن قبيصة بن فريب، عن أم سلمة قالت: دخل رسول الله على أبي سلمة، وقد شق بصره، فأغمضه، ثم قال: «إن الروح إذا قُبِضَ تَبِعَه البصري، فضح ناس من أهله فقال: «لا تَدْعُوا على أنفسكم إلا بخير، فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون» ثم قال: «اللهم اغفر لأبي سلمة، وارفع درجته في المهديين، واخلُفْه في عَقِبه في الغابرين، واغفر لنا وله يا رب العالمين! اللهم افسح له في قبره ونور له فيه»(۱).

=

آخر عن الليث بن سعد به مثله، إلا أن فيه: «وهو بالموت».

وقال: «صحيح الإسناد، و لم يخرحاه» ووافقه الذهبي.

وأخرجه البخاري (٣٦١/١١)، والترمذي (٣٠٨/٣)، والنسائي في عمل اليوم والليلة، وابن ماحه (٩/١٥)، عن عائشة أن رسول الله على كانت بين يديه رَكُوة، أو علبة فيها ماء، فجعل يُدْخِل يديه في الماء، فيمسح بهما وجهه، ويقول: «لا إله إلا الله، إن للموت سكرات».

والرَّكوة: -بفتح الراء- إناء صغير من حلد يشرب فيه الماء.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٤/٣) بهذا الإسناد واللفظ. والحديث أخرجه أيضاً مسلم (٦٣٤/٢)، وأبو داود (٤٨٧/٣)، وأحمد (۲۹۷/٦)، وابن ماجه (٤٦٧/١) عن معاوية بن عمرو، غير أبي داود فإنه رواه عن عبد الملك بن حبيب.

وجاء في حديث آخر عن شداد بن أوس إغماض البصر عاماً ولفظه: قال رسول الله على: «إذا حضرتم موتاكم، فأغمضوا البصر، فإن البصر يتبع الروح، وقولوا خيراً، فإن الملائكة تؤمن على ما قال أهل الميت» رواه ابن ماجه (٦٨/١)، والحاكم في المستدرك (٣٥٤/١) من طريق قزعة بن سويد، عن حميد الأعرج، عن الزهري، عن محمود بن لبيد، عن شداد بن أوس، قال الحاكم: «صحيح الإسناد»، ووافقه الذهبي.

وقال في الكاشف (٣٤٤/٢) في قرعة بن سويد: «مختلف فيه» وقال البوصيري في الزوائد (٢٦١/١): «إسناده حسن، قرعة بن سويد مختلف فيه، وباقى رحال الإسناد ثقات، وعزاه للحاكم أيضاً».

وقال الحافظ في التقريب: «قَزَعَة: بزاي وفتحات، ابن سويد بن حُجَير- بالتصغير- الباهلي أبو محمد البصري، ضعيف من الثامنة ».

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٥/٣) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه مسلم في الصحيح (٢٥١/٢) عن إسحاق بن إبراهيم، وغيره عن عبد الرزاق.

كتاب الجنائز

۱۰۶۳ ورُوِیٌنا عن حسین بن عبد الله، عن عکرمة، عن ابن عباس قال: فلما فرغ من جهاز رسول الله ﷺ وضع على سريره في بيته (۱).

وأخرجه أيضاً من طريق أبي اليمان، أخبرني شعيب، عن الزهري به وفيه: «سُجِّي برد حبرة» وقال: «رواه البخاري في الصحيح (٢٧٦/١٠) عن أبي اليمان، ورواه مسلم عن عبد الله بن عبد الرحمن، عن أبي اليمان». ومن طريق عبد الرزاق رواه أيضاً أبو داود (٤٨٩/٣)، وأحمد (١٥٣/٦). قوله: «سُجِّي»: -بضم أوله، وكسر الجيم الثقيلة - أى غُطِّي، يقال: سحيت الميت. إذا مَدَدتَ عليه الثوب.

«وثوب حبرة»: بكسر الحاء وفتح الباء بوزن عنبة، ويقال بالإضافة: ثوب حبرة، وبالوصف برد حبرة.

والحبرة: ما كان لها أعلام، وهي من أحب اللباس إليه ﷺ، وتكون هـذه التغطية قبل الغسل.

قال النووي في شرح مسلم: «إنه مجمع عليه، وحكمته صيانة الميت عن الانكشاف، وستر صورته المتغيرة عن الأعين، وقالوا: وتكون النتيجة بعد نزع ثيابه التي توفي فيها لئلا يتغير بدنه بسببها».

(۱) ضعیف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٥/٣) بإسناده عن حسين بن عبد الله مثله.

وأخرجه أيضاً ابن ماجه (٢١/١).

قال البوصيري في الزوائد: «فيه حسين بن عبد الله بن عبيد الله بن عباس

١٠٦٤ - ورُوِّينا عن عبد الله بن آدم قال: مات مولى أنس بن مالك عند مغيب الشمس فقال أنس: ضعوا على بطنه حديدة (١٠).

١٠٦٥ ورُوِّيْنا في حديث حسين بن وَحْوَح أن طلحة بن البراء حين حضره الموت قال النبي ﷺ: « عجلوه، فإنه لا ينبغي لجيفة مسلم أن تُحْبَس بين ظهراني أهله»(٢).

الهاشمي تركه أحمد بن حنبل، وعلي بن المديني، والنسائي، وقال البخاري: يقال: إنه كان يتهم بالزندقة، وقواه ابن عدي، وباقي رحال إسناد ثقات ».

- (۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣/٥/٣) بإسناده عن مولى أنس مات، فقال أنس مثله. وقال: ويُذكر عن الشعبي أنه سئل عن السيف يوضع على بطن الميت؟ قال: إنما يوضع ذلك مخافة أن ينتفخ.
- (٢) ضعيف : أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٦/٣–٣٨٧) بإسناده عن حسين مثله.

وهذا الحديث أخرجه أيضاً أبو داود (٥١٠/٣) من طريق حسين بن وحوح، ولفظه بكامله: أن طلحة بن البراء مرض، فأتاه النبي وعجلوا...» فقال: «إني لا أرى طلحة إلا قد حدث فيه الموت، فأذنوني به، وعجلوا...» رواه عن عبد الرحيم بن مطرف الرواسي أبو سفيان وأحمد بن حناب، قالا: حدثنا عيسى –قال أبو داود: هو ابن يونس– عن سعيد بن عثمان البلوي، عن عزرة، وقال عبد الرحيم: عروة بن سعيد الأنصاري، عن

أبيه، عن الحصين بن وحوح فذكره.

عزرة أو عروة وأبوه سعيد الأنصاري مجهـولان كمـا قـال الحـافظ في التقريب.

والحصين بن وَحْوَح، ومنهم من قال: حسين، ووحْوَح: بفتح أوله، وسكون الحاء، الأنصاري الأوسي المدني صحابي، وله حديث واحد في ذكر طلحة بن البراء.

وللحديث شاهد ضعيف من حديث ابن عمر مرفوعاً بلفظ: «إذا مات أحدكم فلا تحبسوه، وأسرعوا به إلى قبره، وليقرأ عند رأسه بفاتحة الكتاب، وعند رجليه بخاتمة البقرة في قبره».

ورواه الطبراني في الكبير (٤٤٤/١٢) عن أبي شعيب الحراني، ثنا يحيى بن عبد الله البائلتِي، ثنا أيوب بن نهيك قال: سمعت عطاء بن أبي رباح يقول: سمعت ابن عمر... فذكر الحديث، وفيه علتان:

إحداهما: يحيى بن عبد الله البابُلْتِي. قال الحافظ في التقريب: ضعيف.

والثانية: أيوب بن نهيك ضعّفه أبو حاتم وغيره، وقال الأزدي: متروك.

وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (٤٤/٣) ونص على تضعيف البابُلْتِي.

ومن العلماء من يستدلون بتعجيل التجهير بحديث أبي هريرة الصحيح: «أسرعوا بالجنازة...» والمراد بالإسراع هنا تجهيزها.

ولكن إن كان معناه الإسراع بحملها إلى قبرها فلا يتم هذا الاستدلال به. ومعنى الحديث:

قـال الطيـبي: «إن المؤمن عزيـز مكـرم، فـإذا اسـتحال حيفــة ونتنــاً

## ٣- باب غسل الميت

ابن بكير، نا مالك بن أنس، عن جعفر بن الحسن المهرجاني، أن ابن بكير، نا مالك بن أنس، عن جعفر بن محمد، عن أبيه أن ابن بكير، نا مالك بن أنس، عن جعفر بن محمد، عن أبيه أن رسول الله على غُسِّل في قميص وهذا مرسل(۱).

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا أحمد بن عبد الجبار، نا يونس بن بكير، عن ابن إسحاق، حدثني

استقذرته النفوس، وينفر عنه الطبائع، فينبغي أن يسرع فيما يواريه، فذكر الجيفة فيها كذكر السوءة في قوله تعالى: ﴿كيف يُوَارِي سوأة أحيه﴾ ».

وقوله: «جيفة مسلم» ليس فيه دليل على نجاسته، وإنما المقصود منه الميت الذي يتغير بطول المكث.

(۱) هذا مرسل كما قال المؤلف. فإن محمد بن عَلِيّ بن أبي طالب لم يدرك النبي الله المؤلف.

وأخرجه أيضاً مالك في الموطأ (٢٢٢/١)، وعنه الشافعي (٢٠٩/١)، وابن أبي شيبة (٤ //٥٥٨) كلهم من طريق جعفر بن محمد، عن أبيه. يحيى بن عباد، عن أبيه، عن عائشة فذكره(١).

١٠٦٨ - ورواه أيضاً ابن بريدة، عن أبيه (٢).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۸۷/۳) بهذا الإسناد. وزاد بعد قوله: لما أرادوا غسل رسول الله ﷺ: «اختلف القوم فيه، فقال بعضهم: أنجرد رسول الله ﷺ من ثيابه كما نجرد موتانا أو نغسله وعليه ثيابه؟ وزاد بعد قوله: فألقى الله عليهم السنة: «حتى ما منهم رحل إلا نائم،

ذُقَّنَه على صدره ». وزاد في آخر الحديث: «قالت عائشة رضي الله عنها: وأيم الله! لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما غسل رسول الله ﷺ إلا نساؤه ». وهذا الحديث أخرجه أيضاً أبو داود (٥٠٢/٣)، وابن ماجمه (٤٧٠/١)، وابسن الجسارود رقم (١٧٥)، والحساكم (٩/٣٥)، والطيالسسي رقمسم (١٥٣٠)، وأحمد (٢٦٧/٦) كلهم من طريق محمد بن إسحاق بــه إلا أن ابن ماجه اقتصر على قول عائشة: «لو كنت استقبلت من أمري ... ». وإسناده حسن، ومحمد بن إسحاق وإن كان مدلساً إلا أنه صرح بالتحديث في رواية أبي داود والحاكم وغيرهما، فزالت تهمة التدليس. وأورده البوصيري في زوائسد ابس ماجمه (٤٧٤/١) وقمال: «إسهناده صحيح» بعد أن عزاه لابن حبان، والحاكم، والشافعي، وأبي يعلى كلهم من طريق محمد بن إسحاق. وهذا وهم منه، والحديث ليس من الزوائد كما رأيت. إلا أن ابن ماجه اختصره.

(٢) ضعيف: وحديث ابن بريدة أحرجه ابن ماجه (٤٧١/١)، والحاكم

الله على الله على عن عبدالله بن الحارث بن نوفل أن علياً غسّل رسول الله على وعليه قميص، وبيد على خِرْقَةٌ يتبع بها تحت القميص(١).

(٣٦٢،٣٥٤/١)، وعنه البيهقي في الكبرى (٣٨٧/٣) من طريق أبي معاوية، ثنا أبو بردة، عن علقمة بن مرثد، عن ابن بريدة، عن أبيه قال: لما أخذوا في غسل رسول الله على ناداهم منادٍ من الداخل: لا تنزعوا عن رسول الله على قميصه.

وابن بريدة هو: سليمان كما سماه الحاكم في الرواية الأولى، والبيهقي وهو ثقة. قال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين» ووافقه الذهبي. والصواب أن أبا بردة الكوفي ضعيف، واسمه عمرو بن يزيد وهو من رحال ابن ماجه فقط، وهو ضعيف.

كما وهم الحاكم أيضاً فقال: «أبو بردة هذا يزيد بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري، محتج به في الصحيحين» وقد نبّه على هذا البوصيري في زوائد ابن ماجه وقال: «إنما اسمه عمرو بن يزيد كما ذكره المزي في الأطراف والتهذيب».

وأما البيهقي رحمه الله تعالى فقال (٣٨٧/٣): «أبو بردة يعني: يزيد بن عبد الله بن أبي بردة» وذكر في باب من قال: يُسَلّ الميت من قبل رجل القبر (٤/٥٥) حديثاً بهذا السند ثم قال: «أبو بردة هذا هو عمرو بن يزيد التميمي» ثم ضعفه، نبه عليه ابن التركماني.

وقال ابن كثير رحمه الله تعالى في البداية والنهاية (٣٦٠/٥) أيضاً أن أبا بردة اسمه: عمرو بن يزيد التميمي الكوفي.

(١) ضعيف: رواه المؤلف في الكبرى (٣٨٨/٣) من طريق أبي داود الطيالسي

١٠٧٠ ورُوِّيْنا عن علي قال: قال لي النبي ﷺ: « لا تُنْوِز فخذَكَ،
 ولا تنظر إلى فخِذِ حيٍّ وميت »(١).

١٠٧١ - ورُوِّيْنا عن علي أنه قال: غسَّلْتُ النبي ﷺ فذهبتُ أنظر ما يكون من الميت، فلم أر شيئاً، وكان طيباً حيّاً وميتاً (٢).

قال: ثنا محمد بن فضيل، عن يزيد بن أبي زياد، عن عبد الله بن الحارث بن نوفل عنه.

ويزيد بن أبي زياد القرشي مولاهم الهاشمي قبال الحافظ في التقريب (٧٧١٧): «ضعيف كبر فتغير وصار يتلقن وكان شيعياً ».

- (۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۸۸/۳)، وأبو داود (۱/۳)، وابن ماجه (۲۹/۱) كلهم عن عماصم بن ضمرة، عن عَلِي مثله، وعاصم صدوق.
- (۲) الصحيح أنه مرسل: هذا الحديث روى عن سعيد بن المسيب مرسلاً وهو أصح. فقد رواه عبد الرزاق (٤٠٣/٣) عن معمر، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب قال التَمَس عَلِيّ من النبي على الله الحديث.

وتابع عبد الرزاق كل من عبد الأعلى، وعبد الله بن المبارك عند ابن أبي شيبة (١٤/٥٥)، وابن المبارك وحده عند أبي داود في مراسيله رقم (٤١٥)، وابن سعد (٢٨١/٢) فكلهم رووا عن معمر مرسلاً، وتابع معمراً صالح بن كيسان، عن الزهري كما رواه ابن سعد.

فهؤلاء عبد الرزاق، وعبد الله بن المبارك، وعبد الأعلى رووه مرسلاً. ورواه صفوان بن عيسى عند ابن ماجه (٤٧١/١) وعبد الواحد بـن زيـاد ١٠٧٢ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو بكر بن إسحاق، أنا إسماعيل بن قتيبة، نا يحيى بن يحيى، نا هشيم، عن خالد الحذاء، عن حفصة بنت سيرين، عن أم عطية أن رسول الله على حين أمرها أن تغسل ابنته قال لها: « ابدئي بميامنها ومواضع الوضوء»(١).

عند الحاكم (٣٦٢/١)، وعنه البيهقي (٥٣/٤)، كما رواه الحاكم (٩/٣)، وعنه البيهقي (٣٨٨/٣) أيضاً من طريق حماد بن زياد، فكل هؤلاء رووه عن معمر بذكر عَلِيّ أنه قال: غسّلتُ رسول الله الله الحديث.

وعقب عليه الذهبي فقال: «فيه انقطاع» فكأنه رجح الإرسال. كما أن شيخ ابن ماجه: يحيى بن خِذام -بكسر الخاء- مقبول.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٨/٣) بهذا الإسناد واللفظ وقال: ((رواه مسلم في الصحيح (٦٤٦/٢) عن يحيى بن يحيى ».

ورواه أيضاً البخاري (١٣١،١٣٠/٣)، وأبو داود (٢٠٤/٣)، والترمذي (٣٠٧/٣)، والنسائي (٣٠/٤)، وابن ماجه (٢٩/١) كلهم عن خالد الحذاء به مثله، إلا ابن ماجه فإنه أخرج من طريق أيوب، عن حفصة، والترمذي جمع بين محمد بن سيرين وحفصة.

ولا منافاة بين الميامين ومواضع الوضوء، إذ يمكن البدء بمواضع الوضوء الذي في الميامن، والحكمة في ذلك أن المؤمن يكون غُرَّ المحجَّلين يوم القيامة من آثار الوضوء، وهذا آخر الوضوء للمؤمن، وهو يفارق حياة الدنيا.

عمد بن المحمد بن إسحاق الصغاني، نا روح بن عبادة، نا هشام، عمد بن عصد بن إسحاق الصغاني، نا روح بن عبادة، نا هشام، عن حفصة بنت سيرين، عن أم عطية الأنصارية أنها قالت: تُونيّت إحدى بنات النبي على فأتانا فقال: « اغسِلْنها بماء وسِدْر، واغسِلْنها وترا ثلاثاً، أو خمساً، أو أكثر من ذلك إن رأيتن ذلك. واجعلن في الآخرة كافوراً أو شيئاً من كافور، فإذا فرغتن فآذنني» قالت: فلما فرغنا آذناه، فألقى إلينا حِقْوَه فقال: « أشعرنها إياه» قالت أم عطية: فضفرنا رأسها ثلاثة قرون، ثم ألقينا خلفها مقدمتها وقرنيها ().

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٩/٣) بهذا الإسناد واللفظ.

والحديث مخرج في الصحيحين وغيرهما كما سبق تخريجه.

وقد ذكره البخاري في عدة أبواب، واستنبط منه مسائل مختلفة.

قوله: «إحدى بنات النبي ﷺ»: هكذا بالإبهام، ولم يصرح البخاري باسمها، ولعله لأحل اختلاف فيها:

ففي صحيح مسلم من طريق عاصم الأحول، عن حفصة، عن أم عَطِيَّة قالت: لما ماتت زينب بنت رسول الله ﷺ قال رسول الله ﷺ ( اغسلنها )) وهي زوحة أبي العاص بن الربيع كبرى بناته ﷺ.

وفي روايات أخرى في غير مسلم أنها أم كلثوم زوحة عثمان. ذكره ابن ماحه عن أبي بكر بن أبي شيبة، عن عبد الوهاب الثقفي، عن أيوب.

وتعقبه المنذري فقال: «الصحيح الأول، فإن أم كلثـوم توفيـت والنبي ﷺ غائب ببدر ».

ورُوِّيْنا عن محمد بن سيرين أنه كان يـأخذ الغسـل مـن أم عطيـة: يغسل بالسدر مرتين، والثالثة بالماء والكافور (١).

١٠٧٤ - ورُوِّينا عن ابن مسعود أنه غسّل امرأته حين ماتت (٢).
١٠٧٥ - ورُوِّينا عن أسماء بنت عميس أن فاطمة بنت رسول الله الله أوصت أن يغسلها هو وأسماء (٣).

يقول الحافظ: «وهو غلط منه فإن التي توفيت حينئذ رقية».

وقوله: «حقوه» بفتح المهملة، وسكون القاف: المراد به هنا الإزار، والحقو في الأصل معقد الإزار، وأطلق على الإزار مجازاً.

وقوله: «أشعرنها إياه»: قال الخطابي: «يريد: اجعلنه شعاراً لها، وهو الثوب الذي يلي حسدها، وفيه دليل على أن عدد الغسلات وتر، وأن من السنة أن يكون في آخر الماء شيء من الكافور وغيره من الروائح».

- (١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨٩/٣).
- (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٩٧/٣).
- (٣) إسناده حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٩٦/٣)، ومعرفة السنن والآثار (٢٣١/٥)، وعبد الرزاق في مصنفه (٤١٠/٣)، والدارقطني في سننه (٢٩/٢)، والحاكم في مستدركه (٣٩٦/٣) كلهم عن أم جعفر زوجة محمد بن عَلِيّ، عن أسماء بنت عميس به.

وقد حسّن إسناده ابن حجر في التلخيص. انظر: (١٤٣/٢).

والحديث يدل على حواز غسل الرحل امرأته، وبالعكس، وبه قال الجمهور. بل قال ابن عباس: الرحل أحق بغسل امرأته.

ودليلهم أيضاً ما رواه أحمد (٢٢٨/٦)، وابن ماجه (٤٧٠/١) عن عائشة قالت: رجع إليّ رسول الله ﷺ من جنازة بالبقيع، وأنا أحمد صداعاً في رأسي وأقول: ورأساه! فقال: «بل أنا أقول: وا رأساه! ما ضرّكِ لو متّ قبلى، فغسلتُكِ، وكفّتُكِ، ثم صليتُ عليكِ، ودفنتُكِ».

قال البوصيري في الزوائد: «إسناد رحاله ثقات، رواه البخاري مـن وجـه آخر مختصراً».

وفي الحديث دليل على تغسيل الرحل لزوحه. وبه قبال الجمهور منهم الأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد. وقد ثبت أيضاً أن علياً الله غسل فاطمة رضي الله عنها، ولم ينكر عليه أحد من الصحابة.

وقال أبو حنيفة والثوري والشعبي: لا يجوز للرحل أن يُغَسِّل زوجته.

قال صاحب البدائع: إذا ماتت امرأة في سفر، فإن كان معها نساء غسَّلنها، وليس لزوجها أن يغسلها عندنا خلافاً للشافعي، وقال: ولنا ما روى ابن عباس أن النبي على سئل عن امرأة تموت بين رجال فقال: «تميم بالصعيد» انتهى. انظر: البدائع (١/٥/١).

قالوا أيضاً: النكاح قد انقطع بعد موتها فيحوز له أن يتزوج الرابعة، كما يجوز له أن يتزوج أحتها، واستدل أصحاب أبي حنيفة بما رواه محمد في كتاب ((الآثار)) ص (٣٩) قال: بلغنا عن عمر بن الخطاب أنه قال: « نحن أحق بها إذا كانت حية، فأما إذا ماتت فأنتم أحق بها » قال محمد: وبه نأخذ.

وردّ عليهم بأنه بلاغ ولا تثبت به الحجة. كما أن الآثـار الـــي ذكروهـــا

۱۰۷٦ - ورُوِّیْنا عن أسماء بنت عمیس أنها غسلت زوجها أبا بكر. وقیل: أوصى بذلك أبو بكر<sup>(۱)</sup>.

۱۰۷۷ - ورُوِّيْنا عن ابن عباس مرفوعاً وموقوفاً: « ليـس عليكـم في ميتكم غسل إذا غَسَّلْتُمُوه » (٢).

كلها ضعيفة ومنكرة لا تقاوم ما ذكره الجمهور.

وأما غسل المرأة لزوجها فهذا حائز اتفاقاً لأن عليها عدة، فهي لا تزال في عهدة نكاح الميت، وسيأتي حديث أسماء بنت عميس أنها غسَّلَت ووجَها أبا بكر ولم ينكر عليها أحد.

(۱) رواه مالك في الموطأ (۲۲۳/۱) عن عبد الله بن أبي بكر أن أسماء بنت عميس غسَّلت أبا بكر الصديق حين توفي، ثم خرجت فسألت من حضرها من المهاجرين فقالت: إني صائمة، وإن هذا يوم شديد البرد فهل على غسل؟ فقالوا: لا.

ورواه البيهقي (٣٩٧/٣) بإسناده عن عائشة قالت: توفي أبو بكر الله الثلاثاء لثمان بقين من جمادى الآخرة سنة ثلاث عشرة، وأوصى أن تغسله أسماء بنت عميس امرأته، وأنها ضَعُفَتْ فاستعانت بعبد الرحمن.

وقال: «هذا الحديث الموصول وإن كان راويه محمد بن عمر الواقدي صاحب التاريخ والمغازي فليس بالقوي، وله شواهد مراسيل عن ابن أبي مليكة، وعن عطاء بن أبي رباح، عن سعد بن إبراهيم: أن أسماء بنت عميس غسلت زوجها أبا بكر. وذكر بعضهم أن أبا بكر أوصى بذلك».

(٢) الموقوف أشبه: رواه ابن أبي شيبة (٢٦٧/٣)، والبيهقي في الكبرى

والذي رُوِيَ فيه مرفوعاً بخلاف ذلك لم يثبت رفعه، وإنما هـو قول أبى هريرة (١).

كتاب الجنائز

(۱/۲۰۲۱).

وجاء مرفوعاً: رواه الحاكم (٣٨٦/١)، والبيهقي في الكبرى (٣٠٦/١) وقال : «هذا ضعيف، والحمل فيه على أبي شيبة»، ثم قال: «والمعروف موقوف».

قال الحافظ: «حسن».

(۱) حسن لغيره: حديث أبي هريرة أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۰/ ۳۰۰ (۳۰۰)، وذكر له طرقاً، وتكلم عليها وضعفها، وكذلك رواه المترمذي (۳۰۹ (۳۰۹ (۳۰۹ وقال: «حديث حسن» وأبو داود (۱۱/۳ (۲۲۹ ۱۰)، وابن ماحه (۲۰/۱۱)، وابن حبان (۲۳۹/۲)، وابن أبي شيبة (۲۲۹/۳)، وعبد الرزاق (۲۷/۳)، وأحمد (۲۳۳/۲) كلهم من طرق عنه بلفظ: «من غسّل ميتاً فليغتسل، ومن حمله فليتوضاً».

قال ابن حجر: «وفي الجملة هو بكثرة طرقه اسوا احواله أن يكون حسناً». انظر:التلخيص الحبير (١٣٧/١).

وله شواهد من حديث عائشة، وعلي، وحذيفة، وأبي سعيد، والمغيرة. وأما حديث عائشة فأخرجه البيهقي في الكبرى (٢٠٠١)، وأبو داود (٢١/٣)، وابن خزيمة (٢٦/١) كلهم من طرق مصعب بن شيبة، عن طلق بن حبيب، عن عبد الله بن الزبير، عنها بلفظ: أن النبي المنابة، ويوم الجمعة، وغسل الميت، والحجامة.

ومصعب بن شيبة فيه مقال، وفي التقريب: لين الحديث.

وحدیث عَلِی اخرجه ابن ابسی شیبة (۲۲۹/۳)، وابسو داود (۲۷۳۰)، والنسائی (۱۱۰/۱)، واحمد (۲۲۹-۳۳۰)، والبیهقی فی الکبری (۲۱۰/۱)، واحمد (۲۴۱/۳۰۰)، وابن الجارود (۲۱۶۲۱) کلهم من طرق عن ابی اسحاق، عن ناجیة بن کعب، عن عَلِی به ولفظه: لما مات ابو طالب اتیت رسول الله علی نقلت ان عمك الشیخ الضال قد مات نقال: «انطلق فوارِه، ولا تُحْدِثَنَ حدثاً حتى تأتینی » فانطلقت ، فواریته، فامرنی فاغتسلت و دعا لی. هذا لفظ ابی داود.

وفي بعض الروايات أنه غسله. وفيه دليل على غسل المسلم الميت الكافر. وحديث حذيفة ذكره ابن أبي حاتم في العلل (٢٥٤/١) ولفظه: «من غسّل ميتاً فليغتسل» وقال: قال أبي: «هذا حديث غلط».

وقال الحافظ: «إنه على طريقة الفقهاء قوي، لأن رواته ثقات».

انظر: التلخيص (١٣٧/١).

#### فقه الحديث:

يقول الخطابي: «لا أعلم أحداً من الفقهاء يوجب الاغتسال من غسل الميت، ولا الوضوء من حمله، ويشبه أن يكون الأمر في ذلك على الاستحباب».

وفيه نظر، فقد روى ابن القاسم، وابن وهب، عن مالك أنه قال: عليه الغسل، وروى المدنيون عنه: إنه مستحب لا واحب، وصار إلى الوحوب بعض الشافعية، كما قال به بعض الصحابة.

\_

قال الترمذي: «وقد احتلف أهل العلم في الذي يُغَسِّل الميتَ فقال بعض أهل العلم من أصحاب النبي ﷺ وغيرهم: إذا غسل ميتاً فعليه الغسل، أى فالغسل عليه واحسب، رُوِي ذلك عن عَلِيّ، وأبي هريرة رضي الله عنهما».

ثم قال: «وقال بعضهم: عليه الوضوء. وقال مالك: أستحب الغسل من غسل الميت، ولا أرى ذلك واحباً. وهكذا قال الشافعي. وقال أحمد: من غسل ميتاً أرجو أن لا يجب عليه الغسل، وأما الوضوء فأقل ما قيل فيه.

قالوا ذلك لأنهم حملوا الأمر على الاستحباب لحديث ابن عباس: «ليس عليكم في غسل ميتكم غسل...» وهو حديث حسن».

ثم قال: «وقال إسحاق: لا بدّ من الوضوء، وقد رُوِيَ عن عبد الله بن المبارك أنه قال: لا يغتسل، ولا يتوضأ من غسل الميت » انتهى.

فالصواب أن الأمر فيه على الاستحباب كما قال الخطابي، وقد توفي أبو بكر فله فغسلته أسماء بنت عميس امرأته، ثم خرجت، فسألت من حضرها من المهاجرين فقالت: إن هذا يوم شديد البرد، وأنا صائمة، فهل على من غسل؟ قالوا: لا. رواه مالك في الموطأ كما سبق ذكره.

قال الشوكاني في النيل: «وهو من الأدلة على استحباب الغسل دون وحوبه، وهو أيضاً من القرائن الصارفة عن الواحب، فإنه يبعد غاية البعد أن يجهل أهل ذلك المجمع الذين هم أعيان المهاجرين والأنصار واحباً من الواحبات الشرعية، ولعل الحاضرين منهم ذلك الموقف جُلهم وأحَلهم، لأن موت مثل أبي بكر حادث لا يُظَنَّ بأحد من الصحابة الموجودين في

١٠٧٨ - ورُوِيْنا عن مكحول عن النبي الله مرسلاً: « إذا ماتت امرأة مع الرجال ليس معهم امرأة غيرها، والرجل مع النساء ليس معهن رجل غيره، فإنهما يُتيَمَّمَان، ويُدْفَنان، وهما بمنزلة من لم يجد الماء»(١).

كتاب الجنائز

١٠٧٩ - ورُوي عن ابن عمر أنها تُرْمَس في ثيابها<sup>(٢)</sup>.

١٠٨٠ - ورُوِيْنا عن أبن المسيب(٢) مثل الأول، وعن الحسن، وعطاء مثل الثاني(٤).

۱۰۸۱ - أخبرنا أبو محمد عبد الله بن يحيى بن عبد الجبار السكري، نا إسماعيل بن محمد الصفار، أنا عباس بن عبد الله الترقفي،

\_\_\_\_\_

=

المدينة أن يتخلف عنهم، وهم في ذلك الوقت لم يتفرقوا من بعد» انتهى.

- (۱) مرسل: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٩٨/٣)، وعبد الرزاق (٤١٣/٣) من طريق أبي بكر بن عياش، عن محمد بن أبي سهل عنه مرسلاً.
- (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٩٩/٣)، وابن أبي شيبة (٢٤٩/٣) من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن مطر، عن نافع، عنه في المرأة تموت مع الرحال، ليس معهم امرأة: قال: ترمس في ثيابها.

وأصل الرمس: الستر والتغطية، وعن الحسن البصري: يصب عليها الماء من فوق الثياب.

- (٣) أحرحه المؤلف في الكبرى (٣/٩٩٣)، وابن أبي شيبة (٣/٤١-٢٤٩).
- (٤) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٩٩٩٣)، وابن أبسي شيبة (٢٤٨/٣)، وعبـد الرزاق (٤١٢/٣).

نا أبو عبد الرحمن المقري، نا سعيد بن أبي أيوب، حدثني شرحبيل بن شريك، عن علي بن رباح اللخمي قال: سمعت أبا رافع يحدث أن رسول الله على قال: « من غسًل مسلماً فكتم عليه غفر الله لله أربعين مرة، ومن حفر له فأجنه أجرى عليه كأجر مسكن أسكنه إياه إلى يوم القيامة، ومن كفّنه كساه الله يوم القيامة من سندس واستبرق الجنة »(۱).

# ٤ - باب التكفين والتحنيط

۱۰۸۲ - أخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا أبو الدرداء هاشم بن يعلى الأنصاري، نا إسماعيل بن أبي

وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي.

وقال الحافظ في الدراية (٢٣٠/١): «إسناده قوي».

وينبغي للغاسل ولمن حضر إذا رأى شيئاً من الميت سِتره أن يستره، ولا يحدث به، فقد روى ابن ماجه عن عَلِيًّ بن أبي طالب على مرفوعاً: «من غسل ميتاً، وكفنه، وحنَّطه، وحمله، وصَلَّى عليه، ولم يفحش عليه ما رأى، خرج من خطيئته مثل يوم ولدته أمه».

إلا أن فيه عمرو بن حالد كذبه أحمد وابن معين.

ويغني عن هذا قبول النبي ﷺ: «من سنز عورة مسلم سنزه الله في الدنيا والآخرة» وهو حديث صحيح مخرج في مسلم وغيره.

<sup>(</sup>۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۹٥/۳)، والحاكم (۲۱-۳۰۳) من حديث أبي رافع.

أويس، حدثني مالك -وهو خاله- عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة أن رسول الله على كُفِّن في ثلاثة أثواب سُحُولية، ليس فيها قميص ولا عمامة (١).

هذا هو الصحيح. والذي رُوِيَ أنه ﷺ كفِّن في الحُلَّة وهي ثوبان،

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۹۹/۳)، وهو في الموطأ (۲۲۳/۱)، وقال: «رواه البخاري في الصحیح (۳/۱) عن أبي نعیم، وعن ابن أبي أویس (أبو نعیم، عن سفیان) (وابن أبي أویس، عن مالك). ورواه أیضاً مسلم (۲/۶۲)، وأبو داود (۳/۲۰)، والنسائي (۶/۳۷)، والمترمذي (۳۱۲/۳)، وابن ماجه (۲/۳۷۱)، وأحمد (۲۱۲/۳)، واحمد (۲۱۲/۳)، واحمد کلهم من طریق هشام بن عروة، عن أبیه، عنها.

وقوله: «سُحُولية» -بضم المهملتين- أى بيض وهـو جمع سـحل، وهـو الثوب الأبيض النقي، ولا يكون إلا من قطن.

وفي الحديث تقرير للاستدلال بأن الله اختار لنبيّه الكفن الأفضل، وهو ثلاثة أثواب بيض، ويؤيد هذا بما رواه أصحاب السنن من حديث ابن عباس: «البسوا ثياب البيض فإنها أطهر، وأطيب، وكفّنوا فيها موتاكم» صححه الترمذي.

وفي الحديث دليل على أن القميص ليس بمستحب في الكفن، وهو قول الجمهور.

وقال مالك والحنفية باستحبابه، وذكروا احتمالات لحديث عائشة. وأما العمامة فلم يستحبه أحد. وفي قميص لم يثبت (١). وقد قالت عائشة: لُفَّ فيهما ثم نُزِعا عنه (٢).

(۱) ضعیف: أخرجه المؤلف فی الكبرى (۲۰۰/۳)، وأبو داود (۲۷۷/۳) من طرق عن ۸۰۰)، وابن ماجه (۲۷۲/۱)، وأحمد (۲۲۲/۱) كلهم من طرق عن يزيد بن أبي زياد، عن مقسم، عن ابن عباس ولفظه: كُفِّن رسول الله ﷺ

في ثلاثة أثواب نَحْرَانِيَّة: الحُلَّة ثوبان، وقميصه الذي مات فيه.

وقد قال ابن الملقن: «هو حديث ضعيف لأحل يزيـد بـن أبـي زيـاد فإنـه تفرد به، ولا يحتج به لضعفه لا سيما وقد حالف رواية الثقات ».

وقال ابن حجر: «تفرد به يزيد بن أبي زياد، وقد تغير وهذا مـن ضعيـف حديثه». التلخيص (١٠٨/٢).

وقد وردت أحاديث أحرى تدل على أن النبي ﷺ كُفِّن بـأكثر من ثلاثـة أثواب، وكلها ضعاف. انظر: التلخيص، والبدر المنير.

(٢) أحرجه مسلم (٢/ ٥٠) من طريق هشام بن عروة، عن أبيه، عنها به. وقال عبد الرزاق: عن معمر، عن هشام بن عروة، بهذا اللفظ والإسناد لُفَّ في برد حبرة، جُفِّفَ فيه، ثم نُزع عنه.

وفي غسل النبي ﷺ في قميصه دليل تقريري بأن السنة أن يغسل الميت في قميص رقيق ينزل الماء فيه، ولا يمنع من وصول الماء إلى بدنه، ويدخل يده في كُمِّ القميص، فيُمرُّ على بدنه، والماء يصب، فإن كان القميص ضيقًا فشق رأس الدحاريس، وأدخل يده منه. وبه قال الشافعي.

الأرت في قصة مصعب بن عمير عمير الأرت في قصة مصعب بن عمير قتل يـوم أحـد، فلـم يوجـد لـه شيء يُكَفَّن فيـه إلا نَمِرة، فكنا إذا وضعناها على رأسه خرجت رجلاه، وإذا وضعناها على رجليه خـرج رأسه فقال رسول الله ﷺ: «ضعوها مما يلي رأسه، واجعلوا على رجليـه من الإذخو»(١).

\_\_\_\_\_\_

وقد استحب بعض الفقهاء تجريد الميت من الثياب عند غسله، ويستر عورته بمئزر. وقال أحمد في رواية، ومالك، وأبو حنيفة: يُغَطَّى ما بين سُرَّته وركبتيه.

وعن أحمد رواية أخرى قال: يعجبني أن يغسل الميت، وعليه ثوب يدخل يده من تحت الثوب، قال: وكان أبو قلابة إذا غسل ميتاً حلله بشوب. انظر: المغنى (٣٧٧/٢).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الکبری (۲/۱۰)، والبخاري (۲۲/۳)، والبخاري (۲۲/۳)، ومسلم (۲۹/۲)، وأبو داود (۲۸/۳-۰۰)، والنسائي (۲۸/۶)، والسرمذي (۲۹۲/۰)، وعبد الرزاق (۲۷/۳-۲۷)، والحميدي (۸۶/۱)، وأحمد (۹/۰،۱۰۹)، وابن حبان (۸۱/۹)، والطبراني في الکبير (۲۸/۳-۲۹)، وابن الجارود (۲/۰۲) کلهم من طريق الأعمش، عن أبي وائل، عن حباب بن الأرت به.

وفي الحديث دليل على أن الكفن يكون من رأس المال، وإذا استغرق كفنه جميع التركة كان أحق به من الورثة. وبه قال عامة أهل العلم. شرح السنة (٥/٣٢).

كتاب الجنائز

١٠٨٤ - أخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصغاني، نا زهير بن حرب، نا يعقوب بن إبراهيم بن سعد، نا أبي، عن ابن إسحاق قال: حدثني نوح بن حكيم الثقفسي، -وكان قارئـا للقـرآن- عـن رجـل مـن بـني عروة بن مسعود -يقال له داود، قد ولكنته أم حبيبة بنت أبي سفيان زوج النبي الله عن ليلى بنت قانف الثقفية قالت: كنتُ فيمن غسَّل أم كلثوم بنت رسول الله ﷺ عند وفاتها. فكان أول ما أعطانا الْحقَّاء، ثم الدرع، ثم الخمار، ثم الْمِلْحَفَة، ثم أُدْرِجَتْ بعدُ في الثوب الآخر. قالت: ورسول الله ﷺ جالسٌ عند الباب معه كفنها، يناولنـاه ثُوبا ثوباً<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٦/٤)، وأبسو داود (٩/٣)، وأحمد (٣٨٠/٦) كلهم من طريق نوح بن حكيم الثقفي به.

وليلي بنت قانف -بالقاف والنون- صحابية.

وفيه محمد بن إسحاق إلا أنه صرح بالتحديث.

وشيخه نوح بن الحكيم أعله ابن القطان بأنه مجهول، إلا أن ابسن إسحاق وصفه بأنه كان قارئاً للقرآن وفيه إشارة إلى معرفته به.

قال الحافظ: «وداود حصل له فيه تردد هل هو داود بن عاصم بن عروة بن مسعود أو غيره؟ فإن يكن ابن عاصم فيعكر عليه أن ابن السكن وغيره قالوا: إن أم حبيبة كانت زوجاً لداود بن عروة بن مسعود، فحينئذ

الروذباري، أنا أبو طاهر محمد بن الحسن المحمد آبادي، نا أحمد بن الموذباري، أنا أبو طاهر محمد بن الحسن المحمد آبادي، نا أحمد بن يوسف السلمي، نا عبد الرزاق، أنا ابن جريج، حدثني أبو الزبير، أنه سمع جابر بن عبد الله، عن النبي الله أنه خطب يوماً وذكر رجلاً من أصحابه قُبض وكُفِّن في كَفَن غير طائل، وقُبر ليلاً، فزجر النبي الله أن يضطر الإنسان إلى ذلك. وقال أيقبر بالليل حتى يُصلِّى عليه إلا أن يضطر الإنسان إلى ذلك. وقال النبي الله الله الله عليه الله أنها فليُحسِّن كَفَنه» (۱).

لا يكون داود بن عاصم لأم حبيبة عليه ولادة، وقد حزم ابس حبان بأن داود هو ابن عاصم، وولادة أم حبيبة له تكون مجازية إن تعين ما قاله ابسن السكن. وقال بعض المتأخرين: إنما هو ولّدته بتشديد الملام أى قبلته ». التلخيص (٢/١٠).

وقوله: «أم كلثوم» قال المنذري: توفيت أم كلثوم والنبي ﷺ غائب ببدر، وإنما هي زينب زوج أبي العاص بن الربيع، وهي كبرى بناته ﷺ، وتعقبه الحافظ بأن التي ماتت في غياب النبي ﷺ هي رقية، وقد مضى ذكر هذا الخلاف.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/۳) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «أخرجه مسلم (۲/۱۰۲) من حدیث حجاج بن محمد، عن ابن حریج». وأخرجه أیضاً أبو داود (۳/۰۰-۰۰)، والنسائي (۳۳/٤)، وأحمد (۳/۰۲)، والحارود (۲/۰۶)) كلهم

\_\_\_\_\_\_\_

من طرق عن ابن حريج، أحبرني أبو الزبير، أنه سمع حابراً.

ورواه الترمذي (٣١١/٣)، وابن ماجه (٤٧٣/١) من طريق ابن سيرين، عن أبي قتادة مرفوعاً مثله. وقال: «حسن غريب».

#### فقه الحديث:

فيه كراهية الدفن في الليل وبه قال الحسن.

والجمهور على أنه لا بأس بالدفن ليلاً، وقد دفن أبو بكر، وعثمان، وعائشة، وابن مسعود، وفاطمة، وغيرهم ليلاً.

قال ابن قدامة: «وحديث الزحر محمول على الكراهية والتأديب، فإن الدفن في النهار أولى، لأنه سهل على متبعها، وأكثر للمصلين عليها، وأمكن لاتباع السنة في دفنه وإلحاده». المغني (٢٦٢/٢).

وقوله: «فليحسن كفنه»: المراد بالتحسين هنا هو البياض، والنظافة، لا كونه مرتفعاً ثمناً، فقد رُوِيَ عن عَلِي ﷺ: «لا تغالوا في الكفن» كما ذكره المؤلف.

ورُوِي عن أبي بكر الصديق الله في مرض موته أنه نظر إلى ثوب عليه كان يمرض فيه، به ردعٌ من زعفران فقال: اغسلوا ثوبي هذا، وزيدوا عليه ثوبين، فكفنوني فيهما. قالت عائشة: إن هذا حَلِقٌ. قال: إن الحي أحقّ بالجديد من الميت، إنما هو للمهلة. رواه البخاري (٢٥٢/٣).

والْمهلة: بضم الميم وفتحها الصديد.

فالمراد بتحسين الكفن: صفة الكفن بأن يكون نظيفاً، والمراد بالنهي عن المغالاة في الكفن: أن لا يكون غالياً الثمن.

القصد فيه، فإن ترك القصد فيه، فإن ترك القصد فيه فإن ترك القصد فيه فإن ترك القصد فيه فقد رُوِّينا عن علي بن أبي طالب، عن النبي السي أنه خطب يوماً وقال: « لا تغالوا في الكفن فإنه يسلب سلباً سريعاً »(١).

المروا المراح المراه المراه الحافظ، أنا أبو بكر بن إسحاق، نا محمد بن أيوب، أنا إبراهيم بن موسى، نا حميد بن عبد الرحمن الرواسي، نا الحسن بن صالح، عن هارون بن سعيد، عن أبي وائل قال: كان عند علي مسك، وأوصى أن يُحَنَّط به. قال: وقال علي: هو فضل حنوط رسول الله علي:

۱۰۸۸ - ورُوِي عن ابن مسعود أنه قال: يوضع الكافور على مواضع السحود<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠٣/٣)، وأبو داود (٥٠٨/٣) كلاهما من طريق أبي مالك عمرو بن هاشم الجهني، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن عامر الشعبي، عن عَلِي به.

قال الحافظ: «في الإسناد عمرو بن هاشم الجهني مختلف فيه، وفيه انقطاع بين الشعبي وعلى». التلخيص (٢/٥/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣/٥٠٥-٤٠٥) بهـذا الإسـناد وهــو في مستدرك الحاكم (٣٦١/١). ورواه أيضاً ابن أبي شيبة (٢٥٧/٣).

وحميد بن عبد الرحمن الرواسي لم يوثقه غير ابن حبان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣/٥٠٤).

قلتُ: وإذا عقد الكفن خوف الانتشار حلَّه إذا وضعه في قبره.

١٠٨٩ - ورُوِينا عن النبي ﷺ أنه لما وضع نعيم بن مسعود في القبر نزع الأحلة بفيه (١).

وسئل ابن عمر عن المسك أحنوط هو؟ فقال: أو ليس من أطيب طيبكم؟ وعن نافع قال: مات سعيد بن زيد فقالت أم سعيد لعبد الله بن عمر: أتحنطه بالمسك؟ قال: وأي طيب أطيب من المسك؟ هاتي مسك.

قال الشافعي: لو لم يكن حنوط ولا كـافور في شيء من ذلـك رجـوتُ أن يجزئ.

ذكر هذه الآثار المؤلف في معرفة السنن (٥/٥ ٢-٢٤٦).

والحنوط: هو وضع الطيب من كافور أو غيره داخل كل لفافة من الكفن، ويجعل على قطن يلصق بمنافذه (عينيه، وأنفه، وأذنيه، ومخرجه) ويجعل أيضاً على مساحده (جبهته، وكفيه، وركبتيه، وأصابع رجليه) ومغابنه (إبطيه، وباطن ركبتيه، منخره، وخلف أذنيه). انظر: الفقه الإسلامي (٤٧٩/٢).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/۷٪)، وابـن أبـي شـيبة (۳۲٦/۳)، وهـو مرسل. وذكره أبو داود في مراسيله أيضاً رقم (٤١٩).

ومن مسائل هذا الباب:

وإذا أراد أهله أن يروه لم يُمنعُوا لما رُوِيَ عن حابر قال: لما قُتِـل أبـي جعلت أكشف الثوبَ عن وجهه وأبكي، والنبي ﷺ لا ينهاني.

وقالت عائشة رضي الله عنها: رأيت رسول الله ﷺ يقبِّل عثمان بن

## ٥- باب حمل الجنازة

، ٩ ، ١ - أخبرنا أبو الفتح هلال بن محمد بن جعفر الحفار ببغداد، أنا الحسين بن يحيى بن عياش القطان، نا أحمد بن المقدام، نا فضيل بن عياض، عن منصور، عن عبيد بن نسطاس، عن أبي عبيدة، عن عبد الله بن مسعود: إذا اتبعت الجنازة فخذ بجوانبها فإنه من السنة، فإن شئت تطوّعت بعد أو تركت (١).

۱۹۱- أنا أبو سعيد بن أبي عمرو، نا أبو العباس الأصم، أنا الربيع بن سليمان، أنا الشافعي، أنا إبراهيم بن سعد، عن أبيه، عن جده قال: رأيت سعد بن أبي وقاص في جنازة عبد الرحمن بن عوف

مظعون وهو ميت، حتى رأيتُ الدموع تسيل. وقالت: أقبل أبو بكر فتيمم النبي ﷺ وهو مُسَجَّى ببُرْدَةٍ حِبْرَةٍ، فكشف عن وجهه، ثم أكبً عليه فقبّله، ثم بكى.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٩ ٢٠،١٩)، وأبو داود الطيالسي (ص٤٤)، وابن ماجه (٤٧٤/١)، وعبد الرزاق (١٢/٣)، وابن أبي شيبة (٢٨٣/٣)، والطبراني في الكبير (٩/٩ ٣١-٣٢٠) كلهم من طريق منصور به.

وهذا إسناد منقطع لأن أبا عبيدة لم يدرك أباه.

ولفظه: فليأخذ بجوانب السرير الأربعة ثم ليتطوع بعد أو يذر، فإنه من السنة.

قائماً بين العمودين المقدمين واضعاً السرير على كاهله(١).

۱۰۹۲ - ورُوِّيْنا الحمل بين العمودين عن عمر، وعثمان، وابن عمر، وأبي هريرة، وابن الزبير<sup>(۱)</sup>.

الأعبهاني، أنا أبو محمد عبد الله بن يوسف الأصبهاني، أنا أبو سعيد أحمد بن محمد بن زيادة البصري بمكة، أنا الحسن بن محمد الزعفراني، نا سفيان بن عيينة، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «أسوعوا بالجنازة فإنْ تَكُ صالحةً فخيرٌ تُقَدِّمُونها إليه وإنْ تَكُنْ سوى ذلك فَشَرٌ تضعونه عن رقابكم»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰/٤)، والمعرفة (۲٦٤/٥)، والشافعي في الأم (۲٦٩/۱)، من طريق إبراهيم بن سعد به.

قال ابن الملقن: «هذا إسناد على شرط الشيخين ».

<sup>(</sup>۲) انظر: الكبرى (۲۰/٤)، والأم (۲۹۹۱)، وابن أبي شيبة (۲۷۲/۳). قال النووي: «الآثار المذكورة عن الصحابة رواها الشافعي، والبيهقي بأسانيد ضعيفة، إلا الأثر عن سعد بن أبي وقاص فصحيح». انظر: المجموع (۲۹۹/٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢١/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه البخاري في الصحيح (١٨٢/٣) عن عَلِيّ، ورواه مسلم (٢٥١/٢) عن أبي بكر وزهير كلهم عن سفيان».

الإسراع بالجنازة قد رُوِيَ عن أبي هريرة، وأبي المعيد (١٠٥) وعن أبي الإسراع بالجنازة قد رُوِيَ عن أبي هريرة، وأبي سعيد (١٠)، وعن أبي بكرة أنه قال: لقد رأيتنا ونحن مع النبي الشي مرملاً.

وفي رواية أخرى: لنكاد أن نرمل بها رملاً<sup>(٢)</sup>.

وعن ابن مسعود مرفوعاً قال: سألناه عن السير بالجنازة فقال: « ما دون الخبب »(۳).

(۱۲۸/۲ – ۱۲۹)، والطحاوي في شرحه (۲۸/۱)، وابسن حبسان (۱۹/۸) كلهم من طرق عن الزهري به مثله.

- (۱) صحيح: وأما حديث أبي سعيد فأخرجه البخاري (۱۸٤،۱۸۱/۳) ومسن طريقه المؤلف في الكبرى (۲۱/٤–۲۲)، والنسائي (۲۱/٤).
- (۲) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۲/٤)، وأبـو داود، والنسـائي، وابـن أبـي شـيبة (۲۸۱/۳)، وأحمـد (۳٦/٥)، والطيالسـي (ص ۲۰)، وابــن حبان (٥/٠٠) عن أبى بكرة وفيه عيينة بن عبد الرحمن صدوق.

والحديث يدل على استحباب الإسراء بالجنائز، وقال ابن حزم بوجوبه والمراد بالإسراء: ما فوق سحية المشي المعتاد، ويكره الإسراع الشديد الذي يؤدي إلى مفسدة بالميت، ومشقة على المشيعين، وفي ذلك من الحكمة النبويه التي بينها رسول الله على مخالفة لما يفعله غير المسلمين من التباهى والاختيال بالميت، والمشى به خطوة خطوة مع المزامير.

(٣) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/٤)، ورواه أبو داود (٣/٥٢٥)،
 والـترمذي (٣٢٣/٣)، وقال: «غريب لا نعرفه إلا من هـذا الوجه،

النبي ﷺ قال: «عليكم » النبي ﷺ قال: «عليكم بالقصد في المشي بجنائزكم » (١٠).

كتاب الجنائز

۱۰۹۷ - ورُوِّیْنا عن أبي موسى أنه أوصى فقال: إذا انطلقتم بجنازتي فأسرعوا بي المشي<sup>(۲)</sup>.

وسمعت محمد بن إسماعيل يضعف حديث أبي ماحد هذا» وأحمد (٤٤٦/٣)، وعبد الرزاق (٤٤٦/٣).

ورواه ابن ماحه (٤٧٦/١) القطعة الأخيرة من الحديث بلفظ: «الجنازة متبوعة، وليست بتابعة، ليس معها من تقدمها» كلهم من طريق يحيى الجابر، عن أبي ماحد، أو ماحدة، عن ابن مسعود، وأول حديثه: سألنا نبينا على عن المشي مع الجنازة فقال: «ما دون الحبب، إن يكن خيراً تعجل إليه، وإن يكن غير ذلك فبعداً لأهل النار...».

وقد ضعف الحديث البخاري، وأبو داود، وابن عدي، والترمذي، والنسائي، والبيهقي وغيرهم.

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢/٤)، وابن ماجه (١/٥٧١) كلاهما من طريق ليث بن أبي سليم، عن أبي بردة عنه به.

وقـال الحـافظ في التلخيـص: «في إســناده ضعــف». انظــر: التلخيــص (١١٣/٢).

(٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢/٤).

فيحتمل أن يكون المراد بما رُوِيَ مرفوعاً إن ثبت في كراهـة شـدة الإسراع بها. والله أعلم.

۱۰۹۸ حدثنا أبو الحسن محمد بن الحسين العلوي، نا أبو حامد بن الشرقي، نا عبد الرحمن بن بشر بن الحكم. ح

وأخبرنا أبو طاهر الفقيه، أنا أبو حامد بن بالله نا عبد الرحمن بن بشر، ويحيى بن الربيع المكي قالا: نا سفيان، عن الزهري، عن سالم بن عبد الله بن عمر، عن أبيه قال: رأيت رسول الله وعمر يمشون أمام الجنازة (١).

يستدل بهذه الأحاديث على استحباب الإسراع بالجنازة، ولكن اختلف العلماء في تحديد الإسراع فقال أحمد والشافعي: المستحب الإسراع لا يخرج عن المشي المعتاد.

وقال أبو حنيفة: يخب ويرمل.

وقال محمد بن الحسن في موطأ مالك: «السرعة أحب إلينا من الإبطاء، وهو قول أبي حنيفة». التعليق الممحد (١٠٥/٢).

واستدلوا بحديث ابن مسعود وأبي بكرة.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الکبری (۲۳/٤)، وأحمد (۸/۲)، وأبو داود (۲/۳)، والستائي (۲/۴ه)، وابن ماجه (۲/۳)، والستائي (۲/۵)، وابن ماجه (۲/۵)، والدارقطني (۲/۷)، وابن حبان (۵/۰۲)، والطيالسي (۵/۰۷)، وابن أبي شيبة (۲۷۷/۳)، والطحاوي في شرح معني الآثار

ورُوِي من وجه آخر عن عمر، وعثمان، والحسن بن علي، وأبسي هريرة، وأبن الزبير<sup>(۱)</sup>.

(٤٧٩/١) كلهم من طريق ابن عيينة، عن الزهري به.

وفي رواية زيادة «عثمان» رواه الشافعي في مسنده (٢١٣/١)، وأحمد في مسنده (٣١/٢)، والطبراني في مسنده (٣٧/٢)، والنسائي (٦/٤٥)، وابن حبان (٢١/٥)، والطبراني في الكبرى (٢٨٦/١٢) كلهم من طرق عن الزهري، عن سالم به، ورحاله ثقات.

وقد رُوِيَ مرسلاً عن الزهري. رواه مالك (٢٢٥/١)، وعبد الرزاق (٣٢٥/١)، وعبد الرزاق (٣٤٤٤-٤٤)، والطحاوي في شرحه (٤٨٠/١) كلهم من طريق مالك، ومعمر، عن ابن شهاب مرسلاً.

وله شاهد من حديث أنس رواه الترمذي (٣٢٢/٣)، وابن ماحه (٤٧٥/١)، والطحاوي (٤٨١/١) من طريق محمد بن بكر البرساني، أنبأنا يونس بن يزيد الأيلى، عن الزهري، عن أنس به.

قال البخاري: «هـذا خطأ أخطأ فيه محمد بن بكر، وإنما يروى هـذا الحديث عن يونس، عن الزهري أن النبي رأبا بكر وعمر كانوا يمشون أمام الجنازة».

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳/٤–۲۶)، وعبد الرزاق (۴/۵/۳)، وابسن أبي شيبة (۲۷۷/۳).

قال ابن عبد البر: ذكر أبو بكر الأثرم بالأسانيد الحسان عن عثمان بن عفان، وطلحة، والزبير، وابن عباس، وأبي هريرة، وأبي أسيد، وأبي سعيد بن الأعرابي، نا الحسن بن محمد الزعفراني، نا سفيان بن عيينة، سعيد بن الأعرابي، نا الحسن بن محمد الزعفراني، نا سفيان بن عيينة، عن الزهري، عن سالم بن عبد الله بن عمر، عن أبيه، عن عامر بن ربيعة يبلغ به النبي على قال: « إذا رأيتم الجنازة فقوموا حتى تخلفكم أو توضع»(۱).

قتادة، وعبيد بن عمير وغيرهم كلهم يمشون أمام الجنازة (١٠١/١). وبهذه الأحاديث أخذ الجمهور، ومالك، والشافعي، وأحمد فقالوا: من الأفضل أن يكون الماشي أمام الجنازة.

وقال أبو حنيفة: المشي خلفها أفضل والمشي أمامها أحسن. انظر: التعليق الممجد (١٠٧/٢).

ولهم في ذلك أحاديث ضعيفة منها: حديث ابن مسعود مرفوعاً: «الجنازة متبوعة، ولا تتبع، ليس فيه من تقدمها» رواه أبو داود (٣/٥/٥)، والترمذي (٣٢٣/٣) وفيه أبو ماحد وهو بحهول.

قال الترمذي: «هذا حديث لا نعرفه من حديث ابن مسعود إلا من هذا الوجه، وسمعت محمد بن إسماعيل يضعف حديث أبي ماحد هذا. وقيل ليحيى: من أبو ماحد هذا؟ فقال: طائر طار ». وسبق تخريج هذا الحديث برقم (٩٥).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥١) وقال: ((رواه البخاري في الصحيح (١٧٧/٣) عن عَلِيّ، ومسلم (٢٥٩/٢) عن أبي بكر بن أبي شيبة، وجماعة كلهم عن سفيان».

ا ١٠١- ورُوِيْنا في حديث عبد الله بن عمرو في جنازة الكافر فقال النبي الله: « قوموا لها، فإنكم لستم تقومون لها، إنما تقومون إعظاماً للذي يقبض النفوس »(١).

۱۱۰۲ ورُوِي في حديث أبي موسى، وأنس معناه (۲).

۱۱۰۳ ورُوِي في حديث جابر: « إن للموت فَزَعاً، فإذا رأيتم جنازة فقوموا» (۳).

ورواه أيضاً أبو داود (١٨/٣)، والسترمذي (١/٣٥)، والنسائي (٤٥١/٣)، والنسائي (٤٤/٤)، وأحمد (٤٤/٤)، وأحمد

(٢/٣٤)، والحميدي (٧٧/١)، والطحاوي في شرح معانيه (٢٨٦/١)،

وابن حبان (٢٣/٥) كلهم من طرق عن ابن عمر به مثله.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۷/٤)، وأحمد (۱٦٨/٢)، والـبزار، والطبراني في الكبير، وابن حبان (٢٤/٥).

قال الهيثمي: «رجال أحمد ثقات». المجمع (٢٧/٣).

(۲) حديث أبي موسى أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۷/٤)، وأحمد (۲) حديث أبي موسى أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/٤)، وأحمد (٤ ٦/٤) نحو الحديث المتقدم، وإسناده صحيح.

وحديث أنس أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧/٤)، والنسائي (٤٨/٤)، وإسناده صحيح.

(٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٦/٤)، والبخباري (١٧٩/٣)، ومسلم (٢٦٠٤)، -والمذكور هنا لفظه- وأبو داود (١٩/٣)،

وفي حديث أبي سعيد، وأبي هريرة، وأنس معناه (١).

الموت فرع، فإذا رأيتم حابر: « إن الموت فزع، فإذا رأيتم جنازة فقوموا (7).

١١٠٥ - وفي حديث أبي سعيد، وأبي هريـرة: « فمن تبعها فلا

والنسائي (٤/٤)، وابن حبان (٥/٢) كلهم من طرق عن عبيد الله ابن المقسم به.

(۱) صحیح: حدیث أبي سعید أخرجه المؤلف في الکبری (۲/۲۱)، ومسلم (۲/۲۲)، وأبو داود (۱۸/۳) کلهم من طریق سهیل بن أبي صالح، عن أبي سعید الخدري ولفظه: «إذا اتبعتم جنازة فلا تجلسوا حتی توضع». وروی البیهقي (۲/۲۲)، والبخاري (۱۷۸/۳)، ومسلم (۲/۲۲)، والبخاري (۱۷۸/۳) کلهم من طريق أبي والنسائي (۲/٤٤)، وعبد الرزاق (۳/۳۲) کلهم من طريق أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن أبي سعید الخدري ولفظه: «إذا رأیتم الجنازة فقوموا، فمن تبعها فلا يجلس حتی توضع».

وحديث أبي هريرة أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٦/٤) والبخاري (٢٦/٣) من طريق سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن أبيه، عن أبي هريرة.

وقد رواه ابن ماجه (٤٩٢/١) عن أبي سلمة، عن أبي هريرة ولفظه: مر على النبي ﷺ بجنازة فقام وقال: «قوموا فإن للموت فزعاً».

وحديث أنس تقدم ذكره.

(٢) حديثه تقدم تخريجه. هكذا حاء مكرراً في المخطوطة.

الجزء الثالث \_\_\_\_\_

یقعد حتی توضع ».

زاد أبو هريرة في حديثه: «حتى توضع بالأرض» وقيل: « في اللحد» والأول أصح.

الله على رسول الله الله على الله على الله على أنه قال: مُـر بجنازة يهودي على رسول الله على وكان على طريقها، فقام حين طلعت كراهية أن تعلو على رأسه (۱).

ان رسول الله ﷺ كان يقوم في الجنائز ثم جلس بعد.

المامة بن زيد الليثي أن محمد بن عمرو بن عمرو بن علمة حدثه عن واقد بن عمرو بن سعد بن معاذ، عن نافع بن جبير، عن مسعود بن الحكم الزرقي، عن علي بن أبي طالب قال: قام رسول الله على مع الجنائز حتى توضع، وقام الناس معه، ثم قعد بعد ذلك، وأمرهم بالقعود.

أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، نا أبو العباس الأصم، نا بحر بن نصر، أخبرني أسامة بن زيد الليثي فذكره (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (٤٦/٤-٤٧) عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عنه. وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>۲) صحیح: أخرحه المؤلف في الكبرى (۲۷/٤)، ومالك (۲۳۲/۱)، ومسلم (۲۱۲۲–۲۶۲)، وأبــو داود (۹/۳ ۵۱-۲۰۰)، والنســـائي (۷۸/٤)،

١١٠٩ - ورُوِّينا عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ: « لا تَتَّبِعَـنَّ الجنازة بصوت ولا نار »(١).

والـترمذي في السـنن (٣٥٢/٣)، وابـن ماجـه (٢٩٣/١)، وأحمـد (٨٣/١)، والحميدي (٢٨/١)، وعبد الرزاق (٣/٠٢)، وابـن أبـي شيبة (٣٩٥٩)، والطحاوي في شرحه (٤٨٨/١)، وابن حبـان (٥/٤٢) كلهم من طرق عن مسعود بن الحكم، عن عَلِي الله به.

وقال الشافعي: «هذا الحديث ناسخ للأول: «إذا رأيتم الجنازة فقوموا».

وبه قبال مالك وأهل الحجاز وأبو حنيفة، وروي ذلك عن عَلِيّ والحسن بن عَلِيّ والأسود وعلقمة ونافع بن حبير وسعيد بن المسيب.

وذهب جماعة إلى عدم النسخ فقالوا: إن الأمر بالقيام للندب وتركه لبيان الجواز. وهذا أولى من دعوى النسخ.

وقال أحمد وإسحاق: إن شاء قام، وإن شاء لم يقم.

وقال الحافظ: «اختلف الفقهاء في ذلك، فقال أكثر الصحابة والتابعين باستحبابه كما نقله ابن المنذر، وهو قول الأوزاعي، وأحمد، وإسحاق، ومحمد بن الحسن، وروى البيهقي من طريق أبي حازم الأشجعي، عن أبي هريرة، وابن عمر، وغيرهما: إن القائم مثل الحامل يعني في الأجر».

وقال الشعبي والنخعي: يكره القعود قبل أن توضع. وقال بعض السلف: يجب القيام برواية سعيد، عن أبي هريرة، وأبي سعيد قالا: ما رأينا رسول الله على شهد جنازة قط فحلس حتى توضع انتهى.

(١) ضعيف: أحرجه المؤلف في الكبرى (٤٩٤/٣)، وأبو داود (١٧/٣٥)،

\_كتاب الجنائز

۱۱۱۰ ورُوِّیْنا عن أبي موسى أنه أوصى حین حضر الموت أن لا يُتَبَع بُمَجِّم (۱)، وأوصت به عائشة، وعبادة بن الصامت، وأبو هريرة، وأبو سعيد الخدري، وأسماء بنت أبي بكر (۲).

ا ۱۱۱- ورُوِّيْنا في النعش للنساء عن أسماء بنت عميس أنها صنعت ذلك لفاطمة بنت رسول الله ﷺ.

وأحمد (٥٣٢،٥٣١،٥٢٨/٢) كلهم من طريق رحل من أهل المدينة عن أبيه، عنه به. وروى ابن أبي شيبة (٢٧٢/٣) عن يحيى بن أبي كثير، عــن رحل، عن أبي سعيد به.

وفي حديث أبي هريرة رجلان مجهولان. قاله ابسن الجوزي. انظر: العلـل المتناهية (٤١٩/٢).

- (۱) أخرجــه المؤلــف في الكـــبرى (۳۹٥/۳)، وابـــن ماجـــه (۲۷۷/۱)، وإسناده حسن.
- (۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۳/۹۵)، وابن أبي شيبة (۲۷۱/۳–۲۷۲)،
   وعبد الرزاق (۱۸/۳ ٤-٤٢).
- (٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٥،٣٤/٤) عن عون بن محمد بن عَلِيّ بن أبي طالب، عن أمه أم جعفر بنت محمد بن جعفر، وعن عمارة بن مهاجر، عن أم جعفر، أن فاطمة بنت رسول الله على قالت: يا أسماء! إني قد استقبحت ما يُصنع للنساء، إنه يطرح على المرأة الثوب فيصفها، فقالت أسماء: يا بنت رسول الله على! ألا أريكِ شيئاً رأيته بأرض الحبشة، فعالت أسماء: يا بنت رسول الله على! ألا أريكِ شيئاً رأيته بأرض الحبشة، فلاعت بجرائد رطبة، فحنتها، ثم طرحت عليها ثوباً فقالت فاطمة:

ما أحسن هذا وأجمله! يعرف به الرجل من المرأة، فإذا أنا مُتُ فاغسليني أنتر، وعلي الله على أحداً، فلما توفيت رضي الله عنها جاءت عائشة تدخل. فقالت أسماء: لا تدخلي، فشكت أبا بكر، فقالت: وان هذه الحنعمية تحول بيني وبين ابنة رسول الله وقد جُعِلَتْ لها مثل هودج العروس، فحاء أبو بكر الله فوقف على الباب، وقال: يا أسماء! ما حملك أن منعت أزواج النبي في يَدْخُلُن على ابنة النبي في، وجعلت لها مثل هودج العروس. فقالت: أمرتني أن لا تدخلي أحداً، وأريتها هذا الذي صنعت وهي حية، فأمرتني أن أصنع ذلك لها. فقال أبو بكر في فاصنعي ما أمرتك، ثم انصرف. وغسلها عَليّ، وأسماء رضي الله عنهما. وروى عبد الرزاق (٣/٨٨٤) عن ابن جريج قال: قلت لعطاء: م أول من وروى عبد الرزاق (٣/٨٨٤) عن ابن حريج قال: قلت لعطاء: م أول من بأرض الحبشة.

وفي مجمع الزوائد (٢٦/٣) عن أسماء بنت عميس أن ابنة لرسول الله ﷺ توفيت، وكانوا يحملون الرحال والنساء على الأسِرَّةِ سواء، فقالت: يا رسول الله! إني كنت بالحبشة وهم نصارى أهل الكتاب، وهم يجعلون للمراة نعشاً فوقه أضلاع، يكرهون أن يوصف شيء من خُلْقِها، أفلا أحعل لابنتك نعشاً مثله؟ فقال: «اجعليه» فهمي أول من جعل نعشاً في الإسلام لرقية ابنة رسول الله ﷺ.

قال: «رواه الطبراني في الأوسط وفيه خلف بن راشد وهو مجهول». والصواب أن ذلك كان لفاطمة رضي الله عنها.

## ٦- باب الصلاة على الجنازة

١١١٢ – أخبرنا أبو عبد الله الحافظ في آخرين قالوا: نا أبــو العبـاس محمد بن يعقوب، أنا الربيع بن سليمان، أنا الشافعي، أنا مالك.

ح أحبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس، نا محمد بن إسحاق الصغاني، نا عبد الله بن يوسف، عن مالك، عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة أن رسول الله وسعيد بن المسيب، عن أبي هريرة أن رسول الله وسعيد بهم النجاشي اليوم الذي مات فيه، وحرج بهم إلى المصلَّى، وصفَّ بهم، وحرّج بهم إلى المصلَّى، وصفَّ بهم، وحرّج بهم إلى المصلَّى، وصفَّ بهم، وحرّج بهم إلى المصلَّى، وصفَّ بهم،

قال ابن عبد البر: «فاطمة بنت رسول الله ﷺ أول من غُطِّي نعشاً في الإسلام، ثم زينب بنت جحش».

وهو مندوب عند الجمهور لأنه أبلغ في السنر.

والنعش: هو المكبة التي توضع فوق المرأة على السرير، وتغطى بشوب لتستر عن أعين الناس، وهو كالقبة على السرير، ويسمى حيمة، وهو مستحب للمرأة. انظر: الجموع (٢٧١/٥).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه البخاري في الصحيح (۱۸٦/۳)، عن عبد الله بن يوسف، ورواه مسلم (۲/۲۰۶۲) عن يحيى بن يحيى ».

والحديث في موطأ مالك (٢٢٦/١).

على قبر وكبَّر عليه أربعاً (١).

١١١٤ - وعن ابن أبي أوفى أن رسول الله ﷺ كان يكبر أربعاً (٢).

(۲/۶)، وابسن ماجه (۱/۰۹۶)، والطيالسي (ص ۳۰۳)، وأحمه (۷۲/۶) وابن الجارود (۱۳۸/۲)، وابن حبان (۲۸۹/۷)، وعبد الرزاق (۲۸۹/۳)، وابن أبي شيبة (۳۰۰/۳) كلهم من طرق عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب به مثله.

(۱) صحیح: حدیث ابن عباس رواه البخاری (۱۹۳۳)، ومسلم (۱۹۸۲)، و ابن و ابو داود (۱۹۳۳)، والـترمذی (۱۳۴۳)، والنسائی (۱۹۰۸)، وابن ماجـه (۱/۹۰)، والطیالســـی (ص ۴۶۳)، و احمــد (۱۲٤/۱)، و الدارقطنی (۱۳۸۲)، و ابن حبان (۱۳۵۰)، و ابن الجارود (۱۳۸/۲) کلهم من طریق آبی اِسحاق الشیبانی، عن الشعبی، عن ابن عباس مثله. و حدیث یزید بن ثابت اخرجه النسائی (۱۸۵۸)، و ابن ماجه (۱۹۸۱)، و ابن حبان (۱۹۸۸)، و ابن حبان (۱۳۸۸) کلهم من طریق خارجه بن زید بن ثابت، عن یزید بن ثابت بعناه، من طریق خارجه بن زید بن ثابت، عن یزید بن ثابت بمعناه، و رجاله ثقات.

(۲) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٥)، وأحمد (٣٠٢/٤)، وابن أبي شيبة (٣٠٢/٣) كلهم من طريق إبراهيم بن مسلم العبدي أبو إسحاق الهجري، عن ابن أبي أوفى، وتابعه أبو يعفور عند البيهقي قال: شهدته وكبر على جنازة أربعاً، ثم قام ساعة يعني يدعو، ثم قال: أتروني كنت

كتاب الجنائز

الأسدي، عن أبي وائل قال: كانوا يكبرون على عهد رسول الله الأسدي، عن أبي وائل قال: كانوا يكبرون على عهد رسول الله الله سبعاً و خمساً وستاً أظنه قال: وأربعاً، فحمع عمر بن الخطاب الصحاب رسول الله الله الخير، فأخبر كل رجل بما رأى، فجمعهم عمر بن الخطاب على أربع تكبيرات كأطول الصلاة.

أخبرناه أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا أسيد بن عاصم، نا الحسين بن حفص، عن سفيان فذكره(١).

ورُوِّیْنا عن ابن المسیب، عن عمر قال: کل ذلك قـد کـان أربعـاً وخمساً، فاحتمعنا على أربع تكبيرات على الجنازة (٢).

۱۱۱۷ - أنا أبو الحسين بن الفضل القطان، أنا عبد الله بن جعفر، نا يعقوب بن سفيان، نا أبو نعيم، نا رزين بياع الرمان، عن

أكبر خمساً؟ قالوا: لا. قال: إن رسول الله ﷺ كان يكبر أربعاً.

وإبراهيم قال فيه الحافظ: لين الحديث رفع موقوفات.

وأبو يعفور ثقة، فلا يضر تليين إبراهيم، ولذا سكت عليهالحافظ في التلخيص.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۷/٤)، وابن أبي شيبة (۳۰۲/۳)، وعبـد الرزاق (٤٧٩/٣) كلهم عن عامر بن شقيق به مثله.

وعامر بن شقيق لين الحديث كما في التقريب.

(٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٧/٤)، وابن أبي شيبة (٣٠٢/٣).

الشعبي قال: صلَّى ابن عمر على زيد بن عمر وأمه أم كلثوم بنت علي، فجعل الرجل مما يلي الإمام والمرأة من خلفه، فصلَّى عليهما فكبر أربعاً وخلفه ابن الحنفية، والحسين بن علي، وابن عباس (١).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨/٤)، وعبد الرزاق (٣٥/٣)، وابن أبي شيبة (٣/٥/٣) كلهم من طريق الشعبي به، وإن الشعبي لم يسمع من ابن عمر.

وفي رواية نافع عنه أن ابن عمر صلّى تسع حنائز جميعاً. ومنها هذه القصة، فرواه عبد الرزاق (٣/٥٦٤)، والنسائي (٤/١٧-٢٧)، والدارقطني (٢/٩٧-٨٠)، وابن الجارود (٢/٠٤١) كلهم عنه نحوه. وصحح الحافظ إسناده. انظر: التلخيص (٢/٢٤١).

وورد في رواية بأن الإمام كان سعيد بن العاص في نفس الواقعة، فرواه أبو داود (٣٢/٣)، والنسائي (٢١/٤) كلاهما من طريق عمار بن أبي عمار أنه شهد حنازة أم كلشوم وابنها. قال النسائي: والإمام يومئذ سعيد بن العاص.

فجمع الحافظ ابن حجر بينهما فقال: فيحمل على أن ابن عمر أم بهم حقيقة بإذن سعيد بن العاص،ويحمل قوله: إن الإمام كان سعيد بن العص يعني الأمير جمعاً بين الروايتين أو أن نسبة ذلك لابن عمر لكونه أشار بترتيب وضع تلك الجنائز على الجنازة في الصلوة. انظر: التلخيص بترتيب وضع تلك الجنائز على الجنازة في الصلوة. انظر: التلخيص ختلفتين، وصلاة الجنازة مرتين أو أكثر أجازها العلماء.

وللحديث شواهد من حديث أبي هريرة، وزيد بن ثابت، وعثمان، وواثلة، وعلي. ذكرها ابن أبي شيبة (٣١٤/٣-٣١٥).

وأخرج الحاكم (٢/٥٨١) عن مبارك بن فضالة، عن الحسن، عن أنس قال: كبرت الملائكة على آدم أربعاً، وكبر أبو بكر على النبي الله أربعاً، وكبر عمر على ابي بكر أربعاً، وكبر صهيب على عمر أربعاً، وكبر الحسن على على الحسن أربعاً، وكبر الحسن على الحسن أربعاً.

قال الذهبي: «مبارك بن فضالة ليس بحجة » واستشهد له الحاكم بحديث عبد الله بن عباس فذكر مثله.

رواه الفرات بن السائب الجزري، عن ميمون بن مهران، عنه.

والفرات بن السائب ضعيف حداً، واعترف الحاكم فقال: «لست ممن يخفى عليه أن الفرات ليس من شرط هذا الكتاب، وإنما أحرجته شاهداً». والحديث يدل على مشروعية أربع تكبيرات على الجنائز،وهو قول أكثر أهل العلم من الصحابة والتابعين، وإليه ذهب الأئمة الأربعة رحمهم الله تعالى، وذهب بعض أهل العلم إلى أنه يكبر خمساً قال أحمد رحمه الله تعالى، وذهب بعض أهل العلم إلى أنه يكبر خمساً قال أحمد رحمه الله تعالى: إذا كبر الإمام خمساً فإنه يُتبع الإمام.

وذهب ابن عباس إلى ثلاث تكبيرات.

أخرجه عبد الرزاق (٤٨١/٣)، وابن أبي شيبة (٣٠٣/٣) من حديث أبي معبد عنه أنه كان يجمع الناس بالحمد، ويكبر على الجنائز ثلاثاً. إسناده صحيح.

وممن كان يكبر ثلاثاً أنس بن مالك.

۱۱۸ ورو ینا عن أبي هریرة مرفوعاً إنه كان إذا صلّ جنازة رفع یدیه في أول التكبیرة، ثم یضع یده الیمنی علی یده الیسری. وهو ما تفرد به یزید بن سنان (۱).

۱۱۱۹ ورُوِي عن ابن عمر أنه كان إذا صَلَّى على جنازة رفع يديه في أول التكبيرة، ثم يضع يده اليمنى على يده اليسرى، وهو مما تفرد به يزيد بن ....(۲).

والصواب فيه التنويع، فقد ثبت عن النبي على من أربع تكبيرات إلى تسع، وإن بعض أصحابه قد عملوا على هذا، والأربع أصح.

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٨/٤)، والترمذي (٣٧٩/٣)، والدارقطني (٧٥/٢) كلهم من طريق يزيد بن سنان، عن زيد بن أبي أنيسة، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب عنه.

قال الترمذي: «غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه» وقال البيهقي: «تفرد به يزيد بن سنان»، وضعفه ابن الملقن في البدر المنير، والحافظ في التلخيص (١٤٧/٢)، ولكن يشهد له حديث ابن عباس أنه قال:إن رسول الله على كان يرفع يديه على حنازة في أول تكبيرة ثم لا يعود.

رواه الدارقطيني (٧٥/٢)، والعقيلي في الضعفاء (٤٤٩/٣)، وأعلم بالفضل بن السكن وقال: «إنه مجهول».

وقال الحافظ: «ضعيف، لا يصح فيه شيء» التلخيص (٧/٢).

(٢) ذكره السرخسي في المبسوط (٢٥/٢) بدون سند، والأصل غير مقروء. ثم الرواية الصحيحة عن ابن عمر التي تأتي بعده. ۱۲۰ - ورُوِي عن ابن عمر أنه كان يرفع يديه على كل تكبيرة من تكبير الجنائز (۱).

(۱) الصحيح أنه موقوف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤)، والشافعي في مسنده (٢١١/١)، وابن أبي شيبة (٢٩٦/٣)، وعبد الرزاق (٤٧٠/٣) كلهم من طريق عبد الله بن إدريس، عن عبيد الله بـن عمر، عن نافع، عن ابن عمر به.

وعلقه البخاري في الصحيح وقال الحافظ في الفتح (١٩٠/٣): «وصله البخاري في كتاب رفع اليدين والأدب المفرد من طريق عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر به».

ووصله الحافظ في تغليق التغليق (٤٨٠٧٤-٤٨٠).

وقال: «وقد رُوِيَ مرفوعاً. أخرجه الطبراني في الأوسط من وجه آخر، عن نافع، عن ابن عمر بإسناد ضعيف». انظر: الفتح (١٩٠/٣)، وزاد في التلخيص (٢/ ٤٦): «لم يروه عن نافع إلا عبد الله بن محرر، تفرد به عباد بن صهيب. وهما ضعيفان». وقال: «ويرد على إطلاقه ما رواه الدارقطني من طريق يزيد بن هارون، عن يحيى بن سعيد، عن نافع به مرفوعاً، لكن قال في العلل: تفرد برفعه عمر بن شبة، عن يزيد بن هارون».

ورواه الجماعة عن يزيد موقوفاً وهو الصواب.

انظر: التلخيص (٢/٢٤)، ونصب الراية (٢٨٥/٢).

## فقه الحديث:

قال الترمذي رحمه الله تعالى: «واختلف أهل العلم في هـذا، فـرأى أكـثر

عمد بن عبدوس، نا عثمان بن سعيد الدارمي، نا محمد بن كثير، نا سفيان، عن سعد بن إبراهيم، عن طلحة بن عبد الله بن عوف قال: سفيان، عن سعد بن إبراهيم، عن طلحة بن عبد الله بن عوف قال: صليت خلف ابن عباس على جنازة، وأنا يومشذ شاب فسمعته يقرأ عليها بفاتحة الكتاب. فلما صليت جعت فأخذت بيده قلتُ: يا أبا العباس ما هذا؟ قال: هذا حق وسنة، أو قال: سنة وحق.

ورواه شعبة، عن سعد بن إبراهيم قال: حدثني طلحة بن عبد الله قال: صليت خلف ابن عباس.

------

أهل العلم من أصحاب النبي الله وغيرهم أن يرفع الرحل بديه في كل تكبيرة على الجنازة. وهو قول ابن المبارك، والشافعي، وأحمد، وإسحاق. وقال بعض أهل العلم: لا يرفع يديه إلا في أول مرة. وهو قول الثوري، وأهل الكوفة.

وذكر عن ابن المبارك أنه قال: لا يقبض يمينه على شماله، ورأى بعض أهل العلم أن يقبض يمينه على شماله كما يفعل في الصلاة.

قال الترمذي: القبض أحب إلى ».

إنه لا خلاف في رفع اليدين في التكبيرة الأولى وما سوى ذلك فاختلفوا؛ فمن قاس صلاة الجنازة على المكتوبات قال برفع اليدين في كل تكبيرة، ومن منع القياس في العبادات قال بما ثبت وهو الرفع في التكبيرة الأولى، وما سوى ذلك فمنع فيه والأمر فيه وسع.

أخبرنا أبو بكر بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر، نـا يونس بـن حبيب، نا أبو داود، نا شعبة فذكره (١).

الأصم، أنا الربيع بن سليمان، أنا الشافعي، أنا مطرف بن مازن، عن

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٨/٤) وقال: «رواه البخاري (١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠٣/٣) وقال (٢٠٣/٣) في الصحيح عن محمد بن كثير».

وكذا أخرجه أبو داود (٣٧/٣٥-٥٣٨)، والنسائي (٤/٤/-٥٧)، والنسائي (٤/٤/-٧٥)، والترمذي (٣٣/٣)، والطيالسي (ص ٣٥٨)، وابن الجارود (٣٣/٢)، والخاكم (٣٨٥/١)، وابن حبان (٩/٥) كلهم من طرق عن سعد بن إبراهيم، عن طلحة بن عبد الله قال: صليت خلف ابن عباس.

وفي رواية عنه ورد ذكر السورة مع قراءة فاتحة الكتاب، رواه البيهقي في الكبرى (٣٨/٤)، والنسائي (٧٤/٤)، وابن الجارود (٣٨/٢)، وأبو يعلى (٦٧/٥) كلهم من طريق إبراهيم بن سعد، عن أبيه، عن طلحة، عن ابن عباس.

قال البيهقي: ذكر السورة غير محفوظ، وتعقبه ابن التركماني في الجوهـر النقي فقال: «بل محفوظ».

قلتُ: ولكن لم أقف على أحد من العلماء من أحاز قراءة سورة غير الفاتحة، وقد قال محمد: لا قراءة على الجنازة. انظر: التعليق المحد (٢/٢) فإنه ينفي القراءة مطلقاً حتى الفاتحة. والمؤلف سوف يذكر قراءة الفاتحة.

معمر، عن الزهري، أنا أبو أمامة بن سهل أنه أخبره رجل من أصحاب النبي على أن السنة في الصلاة على الجنازة: أن يكبر الإمام شم يقرأ بفاتحة الكتاب بعد التكبيرة الأولى سراً في نفسه، شم يصلي على النبي على ويخلص الدعاء للجنازة في التكبيرات، ولا يقرأ في شيء منهن ثم يسلم سراً في نفسه (١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۴/۹٪)، والنسائي (۴/۵٪)، وعبد الرزاق (۴/۹٪)، وابن أبي شيبة (۲۹۸٪)، والطحاوي في شرحه (۱/۰۰۰)، وابن الجارود (۱۳٤٪)، والحاكم (۲۱۰۰٪) وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه» كلهم من طريق معمر، عن الزهري قال: سمعت أبا أمامة بن سهل بن حنيف. قال الحافظ

في الفتح: « إسناده صحيح ».

وإلى هذا الحديث ذهب جماعة من الصحابة، منهم ابن مسعود، وابن عباس، يقول مجاهد: سألت ثمانية عشر صحابياً عن قراءة الفاتحة فقالوا: يقرأ. رواه الأثرم. وبه قال الشافعي، وأحمد. ويروى عن ابن عباس أنه كان يجهر بفاتحة الكتاب ويقول: لتعلموا أنها سنة. رواه النسائي والحاكم (٣٥٨/١)، وصححه.

وذهب أبو حنيفة إلى أنه لا قراءة فيها، إنما هي الثناء لله، والصلاة على النبي على، والدعاء للميت، ورُوِي عن ابن عمر أنه لم يكن يقرأ. رواه مالك وإسناده صحيح.

وحيث لم يأت المنع من قراءة فاتحة الكتاب ونفس القراءة ثابت فلا سيبل

11۲۳ – قال: وأنا مطرف، عن معمر، عن الزهري قال: حدثين محمد الفهري، عن الضحاك بن قيس أنه قال مثل قول أبي أمامة (١).

الله بن أبي منيع، عن جده عبيد الله بن أبي منيع، عن جده عبيد الله بن أبي زياد الرصافي، عن الزهري، عن أبي أمامة، عن رجل من أصحاب النبي على بمعنى رواية مطرف، وتابعهما يونس بن يزيد الأيلي، عن الزهري، عن أبي أمامة، عن رجل من أصحاب النبي الله في التكبيرات، وفي الصلاة على النبي الله وفي الدعاء (٢).

١١٢٥ ورواه أيضاً عن الزهري، عن محمد بن سويد، عن

إلى الحكم بالكراهة. كذا قال عبد الحي في التعليق. وحمل الحنفية قراءة الفاتحة على سبيل القراءة. فالأمر واسع تقرأ على سبيل الفاتحة على سبيل القراءة، فالقراءة ثابتة. انظر للمزيد: التعليق الممحد (١١٣/٢).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۹/٤)، والحاكم (۲۱،/۱).

وقوله: «ثم يُسَلِّم سراً» أى لا يرفع صوته كالصلوات، بل يُسَلِّم حتى يسمع من يليه، وكان ابن عمر يفعل ذلك، وهو أحد أقوال الإمام أحمد، والقول الثانى أنه يُسَلِّم جهراً.

(۲) متابعة يونس لهما أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠/٤)، والحماكم
 (۲) ٣٦٠/١).

وقال الزهري فيه: حدثني بذلك أبو أمامة وابن المسيب يسمع فلم ينكر ذلك عليه. الجزء الثالث \_\_\_\_\_كتاب الجنائز

الضحاك بن قيس، عن حبيب بن مسلمة (١).

۱۱۲۹ ورُوِّينا عن عبادة بن الصامت في الصلاة على النبي ﷺ (۱۱۲۷ ورُوِّينا عن ابن مسعود، وسهل بن حنيف، وعبد الله ابن عمرو بن العاص وغيره في قراءة الفاتحة (۱).

المارا المارا المارا المارا المارا المارا الماري، أنا جدي المارا الماري الماري

<sup>(</sup>١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠/٤)، والطحاوي في شرحه (١/٠٠٥) مثله.

وفيه: قال الزهري: فذكرت الذي أخبرني أبو أمامة من ذلك لمحمد بن سويد الفهري قال: وأنا سمعت الضحاك بن قيس يحدث عن حبيب بن مسلمة في الصلاة على الجنازة مثل الذي حدثك أبو أمامة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠/٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره في الكبرى (٣٩/٤)، وابن أبي شيبة (٢٩٧/٣) وسبق الكلام في الحتلاف العلماء في قراءة فاتحة الكتاب.

قال عوف: فتمنيت أن أكون أنا الميت(١).

اللهم الله الحافظ وأبو عبد الله إسحاق بن عمد بن يوسف السوسي قالا: نا أبو العباس هو الأصم، نا سعيد بن عثمان التنوخي، نا بشر بن بكر، حدثني الأوزاعي، حدثني يحيى بن أبي كثير، حدثني أبو إبراهيم رجل من بني عبد الأشهل قال: حدثني أبي، أنه سمع رسول الله على يقول في الصلاة على الميت: « اللهم اغفر لأولنا وآخرنا، وحينا وميتنا، وغائبنا وشاهدنا، وذكرنا وأنثانا،

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠/٤)، وقال: «رواه مسلم في الصحيح (٦٦٢/٢) عن إسحاق بن إبراهيم وغيره».

وكذا أخرجه الترمذي (١٠٢٥)، والنسائي (١٠١٥-٢٥،٤/٣٧)، وابن أبي ماجه (٤٨١/١)، وأحمد (٢٣/٦)، والطيالسي (ص١٣٤)، وابن أبي شيبة (٢٩١/٣)، وابن الجارود (٢٣/٢)، وابن حبان (٣١/٥) كلهم من طرق عن حبير بن نفير قال: سمعت عوف بن مالك به. إلا عند الطيالسي، وابن ماجه فعندهما عن حبيب بن عبيد عنه به. قال البخاري: «أصح شيء في هذا الباب هذا الحديث».

<sup>(</sup>۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٠٤-٤)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (ص٥٨٥)، والترمذي (٣٣٤/٣)، وأحمد (٤/٠١)، وابن الجارود (٢٩١/٣)، وابن أبي شيبة (٢٩١/٣-٢٩١) كلهم من طرق عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي إبراهيم، عن أبيه به.

قال الترمذي: «حديث والد أبي إبراهيم حديث حسن صحيح».

وقال: «ورُوِي عن هشام الدستوائي، وعلي بن المبارك هذا الحديث عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن النبي على مرسلاً، وروى عكرمة بن عمار، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن عائشة، عن النبي الله».

وقال: «حديث عكرمة بن عمار غير محفوظ، وعكرمة ربما يهم في حديث يحيى، ورُوي عن يحيى بن أبي كثير، عن عبد الله بن أبي قتادة، عن أبيه، عن النبي على وسمعت محمداً (البخاري) يقول: أصح الروايات في هذا حديث يحيى بن أبي كثير، عن أبي إبراهيم الأشهلي، عن أبيه. قال: وسألته عن اسم أبي إبراهيم فلم يعرفه» انتهى.

قلتُ: أبو إبراهيم وأبوه بحهولان.

ولكن للحديث شواهد من حديث أبي هريرة:

ما رواه أبو داود (٣٩/٣٥)، وأحمد (٣٦٨/٢)، والترمذي (٣٥٥/٣)، وابن ماجه (٤٨٠/١)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٥٨٤)، وابن حبان (٩/٥)، والحياكم (٣٥٨/١)، والبيهقي في الكبرى (٤١/٤) كلهم عن أبي سلمة، عن أبي هريرة مرفوعاً. ولفظه: «اللهم اغفر لحيّنا وميّتنا وصغيرنا وكبيرنا وذكرنا وأنثانا وشاهدنا وغائبنا، اللهم من أحييته منا فأخيه على الإسلام، اللهم لا تَحْرِمنا أجره، ولا تُضِلّنا بعده».

قال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين و لم يخرحاه».

ومن شواهده حديث عائشة:

أشار إليه الترمذي (٣٣٥/٣)، وأخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة (٥٨٣)، والحاكم (٤١/٤) كلهم من طريق عكرمة بن عمار، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن عائشة به.

قال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي.

وقال الترمذي: «وحديث عكرمة بن عمار غير محفوظ، وعكرمة ربما يهم في حديث يحيى». انظر الكلام السابق.

ومن حديث أبي قتادة، والحارث بن نوفل، وعبد الرحمن بن عوف، وعبد الله بن عباس، وأبي الدرداء، وواثلة بن الأسقع. انظر: مجمع الزوائد (٣٣/٣) وما بعدها.

المقصود من الصلاة على الجنازة هـو: الدعاء للميت، لذلك حُفِظ عن رسول الله على ونُقِل عنه أدعية كثيرة، أصحها حديث عـوف بن مالك الذي سبق ذكره، ومن دعائه الـذي لم يذكره المؤلف حديث واثلة بن الأسقع على: «اللهم إن فلان بن فلان في ذمتك، وحبل جوارك، فقِه من فتنة القبر، ومن عذاب النار، وأنت أهل الوفاء والحمد، فاغفر له وارحمه، إنك أنت العفور الرحيم» رواه أبو داود واللفظ له، وابن ماحه، وأحمد (٩١/٣)، وإسناده حسن.

ومن دعائه ﷺ ما رواه أبو داود أيضاً عن أبي هريرة ﷺ: «اللهم أنت ربُّها، وأنت خلقتُها، وأنت هديتها للإسلام، وأنت قبضت روحها، وأنت أعلم ۱۱۳۰ - قال الأوزاعي: وحدثني يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن بهذا الحديث قال: « ومن أحييته منا فأحيه على الإيمان».

۱۳۱- ورواه شعيب بن إسحاق، عن الأوزاعي، عن يحيى، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة وزاد فيه: « اللهم لا تحرمنا أجره، ولا تُضِلَّنَا بعده »(١).

الحافظ، نا عبد الله بن غنام بن حفص بن غياث، حدثني أبي دارم الحافظ، ثنا أبو بكر بن أبي دارم الحافظ، نا عبد الله بن غنام بن حفص بن غياث، حدثني أبي، عن أبيه، عن أبي هريرة أن رسول الله على صلى على جنازة، فكبر عليها أربعاً، وسلم تسليمةً (٢).

بسرها وعلانيتها، جئناك شفعاء فاغفر له».

وفيه عَلِيٌّ بن شماخ لم يوثقه غير ابن حبان، وباقي رحاله ثقات.

وأخرجه الطبراني في كتاب الدعاء (١٣٥٣/٣) بأسانيد أخرى، وليس في بعض طرقها عَلِيّ بن شماخ، ولذا حسن الحافظ إسناده (بمحموع طرقه).

(١) انظر: حديث رقم (١٢٩) والكلام عليه.

(٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٣/٤)، والدارقطيني (٧٧/٢)، والحاكم (٢ /٧٢) كلهم من طريق أبي العنبس، عن أبيه، عن أبي هريرة به.

وقال الحاكم: «وصحت الرواية فيه عن عَلِيّ بن أبي طالب، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عبد الله،

۱۱۳۳ ورُوِینا التسلیمة الواحدة عن علي، وابن عمر، وابن عباس، وجماعة (۱).

١٣٤ - ورُوِيْنا عن ابن أبي أوفى أنه سلم عن يمينه وشماله (٢).
١٣٥ - ورُوِيْنا عن ابن مسعود مرفوعاً في التسليم على الجنازة مثل التسليم في الصلاة (٣).

١١٣٦ – ورُوِّيْنا في الحديث الثابت عن سمرة بن جندب أنه صَلَّى

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وعبد الله بن أبي أوفى، وأبي هريـرة أنهـم كـانوا يسـلمون علـى الجنـازة تسليمة واحدة ».

- (۱) وأسند البيهقي غالب هذه الروايات وهو مذهب مشهور للإمام أحمد. وأحاب من قال بتسليمتين بأن الثانية كانت أخفض من الأولى، فلم يسمع بعض الرواة لبعد المكان، وفيه تكلف ظاهر.
  - (٢) تقدم تخريجه في الكلام على حديث رقم (١١١٤).

وانظر أيضاً: البيهقي (٤٣/٤) وفي إسناده شريك وهو سيء الحفظ.

(٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٣/٤)، والطبراني في الكبير، وقبال الهيثمي
 (٣٤/٣): «رجالـــه ثقـــات» وقـــال النـــووي في الجمــــوع (٥/٩٣٩):
 «إسناده جيد».

وللحديث شواهد أخرى.

وبه قال الشافعي وأبـو حنيفـة، وهـو روايـة عـن أحمـد فإنـه تجـزئ عنـده تسليمتان كما تجزئ تسليمة واحدة، والمستحبة واحدة. مع رسول الله ﷺ على جنازة امرأة ماتت وهي نفساء، فقام للصلاة عليها وسطها(١).

۱۱۳۷ – وعن أنس بن مالك أنه صَلَّى على رجل فقام عنـــد رأس الرجل، وصَلَّى على المرأة، فقام قريباً من وسط السرير.

وفي رواية أخرى: عند عجيزتها. وعزاه إلى النبي ﷺ (٢).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٤،٣٣/٤) وقال: «رواه مسلم (٢٠١/٣) في الصحيح عن يحيى بن يحيى، ورواه البخاري (٢٠١/٣) عن عمران بن ميسرة، عن عبد الوارث».

وأخرجه أيضاً أبو داود (٣/٩/٣)، والنسائي (٤/٠٠-٧١)، والمترمذي (٣/٤٤)، وابن ماجه (٤٧٩/١)، وأبو داود الطيالسي (ص١٢٢)، وابن أبسي شيبة (٣١٢/٣)، والطبراني في الكبير (١٨١/٧-١٨٢)، والبغوي في شرحه (٥/٩٥٣)، وعبد الرزاق (٣٨/٣٤) كلهم من طريق حسين المعلم، عن عبد الله بن بريدة عنه به.

وفي صحيح مسلم، والسنن الكبرى للبيهقي تصريح باسم المرأة، وهي أم كعب ماتت وهي نفساء.

(۲) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۳/٤)، وأبو داود (۵۳۳/۳)، وابن ماجه (٤٧٩/١)، والترمذي (٣٤٣/٣)، والطيالسي (ص٢٨٦)، وأحمد (١١٨/٣)، والطحاوي في شرحه (٤٩١/١) كلهم من طريق أبي غالب، عن أنس به.

قال الترمذي: «حديث حسن».

## ٧- باب الصلاة على القبر وعلى الغائب

١١٣٨ - أخبرنا أبو الحسن محمد بن الحسين بـن داود العلـوي، أنـا أبو حامد أحمد بن محمد بن الحسين الحافظ، نا أحمد بن حفص بن عبد الله قال: حدثني أبي، حدثني إبراهيم بن طهمان، عن أبي حصين، عن الشعبي، عن ابن عباس أن النبي علي صلَّى على قبر بعد ما دُفِن (١).

ولما رأى العلاء بن زياد هذا الخلاف من أنس بن مالك فقال له: يا أبا حمزة! هكذا كان رسول الله ﷺ يصلى على الجنائز كصلاتك، يكبر عليها أربعاً، ويقوم عند رأس الرجل، وعجيزة المرأة؟ قال: نعم.

قال أبو غالب: فسألت عن صنيع أنس في قيامه على المرأة عند عجيزتها فحدثوني أنه إنما كان لأنه لم تكن النعوش، فكان الإمام يقوم حيال عجيزتها يسترها من القوم.

فاستحب الشافعي رحمه الله تعالى الوقوف عند رأس الرجل، وعند عجــز الأنثى، لأن فيها المبالغة في ستر المرأة اتباعاً لحديث أنس.

وقال الإمام أحمد: يقوم من المرأة بحذاء وسطها، ومن الرحل بحذاء صدره. ويقول الحنفية: يندب أن يقوم الإمام بحذاء الصدر مطلقاً للرجل والمرأة، والأمر فيه واسع، وليس بين الآثار خلاف كبير، بل فيه تنويع والحمد لله.

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وسبق تخريج هذا الحديث في الباب الذي قبل هذا. انظر: رقم الحديث (١١١٣). وفي الحديث دليل على حواز الصلاة على الميت بعد أن أقبر، و لم يُوَقَّت في

اسحاق، وأبو أحمد عبد الله الحافظ، وأبو زكريا بن أبي إسحاق، وأبو أحمد عبد الله بن محمد بن الحسن المهرجاني قالوا: نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا إبراهيم بن مرزوق البصري بمصر، نا وهب بن جرير، نا شعبة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن الشعبي، عن ابن عباس قال: أتى رسول الله على قبر منبوذ، فصلًى عليه، وصلينا عليه (۱).

عقوب، نا يحيى بن أبي طالب، أنا عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا يحيى بن أبي طالب، أنا عبد الوهاب بن عطاء، أنا سعيد، عن عطاء، عن حابر بن عبد الله أن رسول الله على المغه موت النجاشي قال: « صلوا على أخ لكم مات بغير بلادكم» قال

ذلك توقيتاً، فمرةً صَلَّى عليه بعد ليلة، ومرة بعد ثلاث، ومرة بعد شهر. قال أحمد رحمه الله تعالى: من يشك في الصلاة على القبر؟ ويروى عن النبي على: كان إذا فاتته الجنازة صَلَّى على القبر من ستة أوجه كلها حسان. فحد الإمام أحمد الصلاة على القبر بشهر، إذ هـو أكثر ما رُوِيَ

وحدّه الشافعي بما إذا لم يُبُلُّ الميت.

عن النبي ﷺ أنه صلَّى بعده.

ومنعه مالك وأبو حنيفة إلا للولي الذي كان غائباً.

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى ومسلم (۲٥٨/٢) من هذا الطريق. قد تقدم تخريجه في الباب الذي قبل هذا.

\_كتاب الجنائز

فصَلَّى عليه رسول الله ﷺ، وصفَّنا صفوفاً. قال جابر: وكنت في الصف الثاني أو الثالث.

قال: وكان اسم النجاشي أصحمة(١).

\_\_\_\_\_\_

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٠) وقال: «أخرجه البخاري (۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٨٦/٣) من وجه آخر عن سعید بن أبي عروبة مختصرا».

وكذا أخرجه مسلم (٢٥٧/٢)، والنسائي (٢٩/٤)، وأحمد (٢٩٥٣) كلهم من طريق عطاء بن أبي رباح، عنه به.

قوله: أصحمة: بهمزة مفتوحة، ثم صاد ساكنة، ثم حاء مفتوحة. وقيل: اسمه صحمة، والأول أصح.

والنحاشي لقب لكل ملك الحبشة، كما يسمى كل خليفة عند المسلمين أمير المؤمنين، ومن ملك الروم قيصر، والسترك خاقان، والفرس كسرى، والقبط فرعون، وعزيز مصر.

والنحاشي من سادات التابعين، أسلم ولم يهاجر، وهاجر إليه المسلمون مرتين وهو يحسن إليهم، أرسل إليه رسول الله على عمرو بن أمية بكتابين: أحدهما يدعوه فيه إلى الإسلام، والثاني: يطلب منه تزويجه بأم حبيبة، فأحذ الكتاب ووضعه على عينيه، وأسلم، وزوَّجه أم حبيبة.

وفي حديث حابر في الصحيحين قال النبي ﷺ: «قد توفي اليوم رجل صالح من الحبشة، فهلم فصلوا عليه».

وفي البخاري: «قوموا، فصلوا على أخيكم أصحمة» فأكرمه النبي ﷺ ولقبه برجل صالح.

قال الخطابي: «ووجه ما فعله النبي الله من ذلك أن النحاشي رحل مسلم، كان بين ظهراني أهل الكفر، ولم يكن بحضرته من يقضي حقه في الصلاة عليه، وإقامة السنة فيه، فتولى الله ذلك منه بظهر الغيب لنأيه عن حضرته، فأما من مات بين ظهراني المسلمين، فيُصَلِّي عليه جماعة منهم فقد وقعت الكفاية بذلك، فلم يكن لصلاة الغائب عليه وجه، وإنما تتبع السنن في مواضها المسنونة، ولا تُزال عن جهتها».

ثم قال: «وإخباره على عن موت النحاشي في اليوم الذي مات فيه، وبين أرض الحبشة والمدينة من المسافة ما بينها إحدى معجزاته، ودلائل نبوته على وقد ورد الخبر بعد أيام مؤقتاً باليوم الذي أخبرهم فيه بذلك» انتهسى. شرح البخاري (٦٦٨/١).

الحديث يدل على حواز الصلاة على الميت الغائب عن البلد، وهو مذهب الشافعي وأحمد وأكثر السلف.

ومنعه الحنفية والمالكية فقالوا: لا تشرع.

وصلاة النبي ﷺ على النجاشي دليل قوي للشافعية، وأجاب عنه الأحناف بأجوبة:

منها: أنه ﷺ طويت له الأرض، فكأنه بين يديه، ولو صح هذا لنقل بالتواتر لأنه من دلائل نبوته ﷺ.

ومنها: أنه مات في بلد ليس فيه من المسلمين من يصلون عليه، كما حاء في مسند أحمد وابن ماحه وغيرهما، وهذا دليل قوي، فإنه لم يثبت أن النبي على أحد غير النحاشي صلاة الغائب مع وفاة الصحابة وغيرهم

## ٨- باب الصلاة على الجنازة في المسجد

الله الله الله الله على النصل القطان، أنا عبد الله بن الفضل القطان، أنا عبد الله بن حمد، عن حعفر، نا يعقوب بن سفيان، نا الحميدي، نا عبد العزيز بن محمد، عن عبد الواحد بن حمزة، –أراه– عن عباد بن عبد الله بن الزبير، عن عائشة أنها أمرت بسعد بن أبي وقاص أن يُمرَّ به في المسجد لتُصلِّي عليه، فأنكر ذلك الناس فقالت عائشة: ما أسرع ما نسي الناس ما صلَّى رسول الله على سهيل بن البيضاء إلا في المسجد (۱).

في حارج المدينة، فيكون ذلك حاصاً بالنجاشي لأسباب ذكرت.

أما إذا كان الميت في البلد فلا يجوز أن يصلًى عليه إلا بحضرته لعدم المشقة خلافاً من هو في خارج البلد. ذكر بعض هذه المعاني الشوكاني في النيل.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱/٤) وقسال: «رواه مسلم في الصحيح (۲۸/۲-۲۶۹) عن إسحاق بن إبراهيم وعلي بن حجر، عن عبد العزيز و لم يقل أراه، وأخرجه أيضاً من حديث وهيب، عن موسى بن عقبة، عن عبد الواحد بن حمزة».

و أخرجه أيضاً أبو داود (٣٠/٣)، والنسائي (٦٨/٤)، والمترمذي (٣٤/٣) وقال: «هذا حديث حسن» وابن ماجه (٤٨٦/١) وقال: «حديث عائشة أقوى» وابن أبي شيبة (٣٦٤/٣) كلهم من طرق عن عباد بن عبد الله بن الزبير عنها به.

ورواه أيضاً مسلم من طريق أبي سلمة عنها.

الله عن عائشة قالت: والله الله عن عائشة قالت: والله الله عن عائشة قالت: والله الله على ابنى بيضاء في المسجد سهيل وأحيه.

١١٤٣ - ورُوِينا عن ابن عمر أن عمر صُلِّي عليه في المسجد (١). 1١٤٤ - وعن عروة أن أبا بكر صُلِّي عليه في المسجد (٢).

التوامة عن أبي هريرة مرفوعاً: « من صَلَّى على جنازة في المسجد فلا شيء له » تفرد به صالح، وكان قد تغير في آخر عمره (٣).

ورواه عبد الرزاق (٢٦/٣) عن مالك، وهــو في الموطأ (٢٢٩/١) عـن أبي النضر مولى عمر بن عبيد الله، عنها وفيه انقطاع.

قال ابن عبد البر: «هكذا هو في الموطأ عند جمهور الرواة منقطعاً، ورواه مسلم موصولاً ».

- (١) انظر: الموطأ (٢٣٠/١)، وعن مالك رواه عبد الرزاق (٢٦/٣).
  - (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/٤)، وعبد الرزاق (٢٦/٣).
- (٣) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٢٥)، وأبو داود (٣٦٥/٣)، وابن ماجه (٤٨٦/١)، وأحمد (٤٤٤/٢)، وابن أبسي شيبة (٣٦٥/٣)، وعبد الرزاق (٢٧/٣) كلهم من طريق صالح مولى التوأمة، عن أبي هريرة به وتفرد به صالح كما قال المؤلف، وهو مختلف في عدالته، ولذا ضعف هذا الحديث أحمد، وابن المنذر، والخطابي، وابن عدي، وابن حبان، والمؤلف وغيرهم. لأنه اختلط في آخر عمره، إلا أن الراوي عنه ابن أبي ذئب سمع منه قبل اختلاطه.

---=

ولكن قال البخاري: «سماعه منه أخيراً، روى عنه مناكير» فالله أعلم متى سمع منه؟ إلا أن حديث عائشة أصح منه، واستمر العمل في الصلاة على الميت في المسحد، فصلًى على أبي بكر، وعمر وغيرهما، فلو كان حديث أبي هريرة صحيحاً لما استمروا بخلافه.

وقد سلك الطحاوي في حديث أبي هريرة هذا، وحديث عائشة مسلكاً آخر فادعى أن صلاة النبي على على سهيل بن بيضاء في المسجد منسوخة. وأحاب البيهقي فقال: «ولو كان عند أبي هريرة نسخ ما روته عائشة لذكره يوم صُلِّي على أبي بكر في المسجد، أو يوم صُلِّي على عمر بن الخطاب في المسجد، ولذكره من أنكر على عائشة أمرها بإدخاله المسجد، أو ذكره أبو هريرة حين روت فيه الخبر، وإنما أنكره من لم يكن له معرفة بالجواز، فلما روت فيه الخبر سكتوا و لم ينكروه، ولا عارضوه بغيره». معرفة السنن (٥/٠٧٠).

والحديث يدل على حواز الصلاة على الميت في المسجد. وبعد قال الشافعي، وأحمد، وبعض أصحاب مالك، ومن الصحابة: أبو بكر، وعمر، وعائشة، وسائر أزواج النبي على.

وقال أبو حنيفة ومالك: تكره الصلاة على الجنازة في المسجد، واحتجوا بحديث أبي هريرة، وهو ضعيف كما بينت. وتأولوا الصلاة في المسجد بأنه كان لعذر. قال قاسم بن قطلوبغا في فتاواه بعد أن نقل كلام محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة أن عمل رسول الله ويم كان على خلاف ما وقع من الصلاة على عمر، فيحمل على أنه كان لعذره، وبه

### ٩- باب السنة في اللحد

يعقوب، نا جعفر بن محمد وإسماعيل بن قتيبة ومحمد بن حجاج يعقوب، نا جعفر بن محمد وإسماعيل بن قتيبة ومحمد بن حجاج ومحمد بن عبد السلام قالوا: نا يحيى بن يحيى، أنا عبد الله بن جعفر المسوري، عن إسماعيل بن محمد، عن عارم بن سعد أن سعد بن أبي وقاص قال في مرضه الذي هلك فيه: الْحِدُوا لِيْ لَحْداً، وانْصِبُوا عليً اللَّهِينَ نصباً كما صُنع برسول الله عليها.

قال في «المحيط» ولفظه: «لا تقام فيه. أى في المسجد وغيرها إلا لعذر، وهذا تأويل الصلاة على عمر أنه كان لعذر وهو حوف الفتنة، والصد عن الدفن». انظر: التعليق الممجد (١٦/٢).

وقال محمد في الموطأ:

«لا يصلّى على حنازة في المسحد، وكذلك بلغنا عن أبي هريرة، وموضع الجنازة بالمدينة حارج من المسحد، وهو الموضع الذي كان النبي علي يصلي على الجنازة فيه». انتهى.

أما حديث أبي هريرة فقد سبق أنه ضعيف مخالف لحديث عائشة الصحيح. وأما الموضع المعد للجنازة حارج المسجد فهذا يحتاج إلى إثبات، والأخبار المتواترة تنص على أن الصحابة كانوا يصلون في المسجد منها ما ذكره محمد في موطأ مالك أن عمر في حنّط ابناً لسعيد بن زيد، وحمله، ثم دخل المسجد، فصلًى و لم يتوضأ. فا لله أعلم بالصواب.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠٧/٣) وقال: «رواه مسلم في

« اللحد لنا والشق لغيرنا» ( عباس عباس و حرير بن عبد الله مرفوعاً: « اللحد لنا والشق لغيرنا» (١٠).

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الصحيح (٢/ ٦٦٥) عن يحيى بن يحيى ».

ورواه أيضاً النسائي (٨٠/٤)، وابن ماجه (٩٦/١)، وأحمد (١٦٩/١) كلهم من طرق عن عامر بن سعد به.

(۱) حسن لغيره: حديث ابن عباس أخرجه المؤلف في الكبرى (۲،۸/۳)، وابن وأبو داود (۲/۵٪۳)، والـترمذي (۳۲/۵٪۳)، والنسائي (۱/۰٪۸)، وابن ماجه (۲/۱٪۹)، والطبراني في الكبير (۳۲/۱۲–۳۷) كلهم من طرق عن عَلِيّ بن عبد الأعلى، عن أبيه، عن سعيد بن جبير عنه به.

قال الترمذي: «هذا الحديث غريب من هذا الوجه».

وضعف ابن الملقن إسناده.

وفيه عبد الأعلى بن عامر «صدوق يهم» كما في التقريب، وابنه عَلِيّ ليس بأحسن منه.

وحديث حرير بن عبد الله أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠٨/٣)، وابن ماجه (٢٩٢/٣)، والطيالسي (ص٩٢)، وابن أبسي شيبة (٣٢٢/٣)، وأحمد (٣٦٢/٤)، والطبراني (٣١٨/٢) كلهم من طريق عثمان بن عمير، عن زاذان، عن حرير بن عبد الله البحلي.

وعثمان بن عمير ضعيف كما في التقريب، ولكن له طرق أخرى عند أحمد والطحاوي، والحديث بطرقه وشواهده يرتقيي إلى درجية الحسن لغيره.

النبي ﷺ قال: « احفروا وأوسعوا وأحسنوا » .

وفي رواية: « وأعسفوا »<sup>(١)</sup>.

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٤/٤).

وهذا الحديث رُويَ على ثلاثة أوجه عن حميد بن هلال:

١- حميد بن هلال عن هشام بن عامر.

فرواه من هذا الطريق أحمد (٢٠،١٩/٤) عن سفيان بن عيينة، وإسماعيل بن علية، ومعمر، وأبو داود (٢٠،١٥) عن سفيان الثوري، والنسائي (٢٠،١٠٨)، وعبد الرزاق (٢٨/٣) عن معمر وابن عيينة، والطبراني في الكبير (٢٧/٢٢) عن معمر وابن عيينة، وحماد بن زيد، وسفيان الثوري، والبيهقي في الكبرى (٢٤/٤) كلهم عن أيوب، عن حميد بن هلال، عن هشام بن عامر به في قصة دفن شهداء أحد، تابعه سليمان بن المغيرة عن حميد بن هلال.

رواه أبو داود (۲/۷۳)، والنسائي (۸۳/٤)، وأحمد (۱۹/۶)، والبيهقي (۲۱۳/۳).

٧- وحميد بن هلال، عن أبي الدهماء، عن هشام بن عامر.

رواه أحمد (٢٠/٤)، والنسائي (٨٣/٤)، والترمذي (١٣/٤)، وابن ماجه (٩٧/١)، والطبراني في الكبير (١٧٣/٢٢)، والبيهقي في الكبيرى (٣٤/٤) كلهم من طريق عبد الوارث بن سعيد، عن أيوب عنه به. ورجاله ثقات.

كتاب الجنائز

1 1 4 9 ورُوِّيْنا عن كليب، عن رجل من الأنصار قـال: خرجنا مع رسول الله ﷺ في جنازة فجلس على حفير القبر، وجعل يؤمي إلى الحفار: «أوسع من قبل الرجلين»(١).

٣- وحميد بن هلال، عن سعد بن هشام، عن أبيه.

رواه النسائي (۸۳/٤)، والبيهقي (۳٤/٤) من طريق حماد بـن زيـد، عـن أيوب، عنه به.

وقد توبع أيوب بهذا الطريق من حرير بن حازم.

رواه أحمد (۲۰/٤)، وأبو داود (۲۸/۳ه)، والنسائي (۸۱/٤)، والبيهقي (۳٤/٤) كلهم عن حرير بن حازم، عن حميد بن هلال عنه.

رحال كل هذه الطرق ثقات.

قال الشيخ الألباني: «هذه الروايات كلها صحيحة عن حميد، وليست مضطربة، فقد سمعه من سعد بن هشام، عن أبيه، وسمعه من أبي الدهماء عنه، ثم سمعه من هشام بدون واسطة ». انظر: إرواء الغليل (١٩٥/٣).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱٤/٣)، وأبو داود (۲۲۷/۳)، وأبو داود (۲۲۷/۳)، وأحمد (٥/٨٠٤) عن عاصم بن كليب، عن أبيه، عن رجل من الأنصار قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ.

وقد صحح الحافظ إسناده فقال بعد ذكر الحديث: «إسناده صحيح». انظر: التلخيص (١٢٧/٢).

وعاصم بن كليب صدوق رمي بالإرجاء. كذا في التقريب.

ومن مسائل هذا الباب اللحد والشق، وقد أجمع العلماء على جوازها

### ١٠ باب السنة في سلِّ الميت من قِبل رجْل القبر

داود، نا عبيد الله بن معاذ، نا أبي، نا شعبة، عن أبي إسحاق قال: داود، نا عبيد الله بن معاذ، نا أبي، نا شعبة، عن أبي إسحاق قال: أوصى الحارثُ أن يُصَلَّى عليه عبد الله بن يزيد، فصَلَّى عليه، شم أدخله القبر من قبل رجلي القبر، وقال: هذا من السنة (۱).

ا ۱۱۵۱ - ورُوِّینا عن ابن عباس قال: سُلَّ رسول الله ﷺ من قِبَل رأسه (۲).

\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وقالوا: إن كانت الأرض صلبة لا تنهار فاللحد أفضل، وإلا فالشق.

ومنها: تعميق القبر بقرابة قامة رجل متوسط، وهو مستحب. وقال مالك: لا يستحب أن يعمق جداً.

ومنها: أنه يستحب أن يوسع القبر من قبل رجليه ورأسه.

ويكره دفن الميت في تابوت إلا إذا كانت رحموة أو ندية. وهو مذهب الجمهور.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤)، وأبو داود (٣/٥٤٥)، وابن أبي شيبة (٣٢٨/٣) كلهم عن شعبة، عن أبي إسحاق السبيعي به.

وقال البيهقي: «هذا إسناد صحيح» وقال: «هذا من السنة فصار كالمسند» وقد رُوِّينا هذا القول عن ابن عمر، وأنس بن مالك.

(۲) رواه البيهقي في الكبرى (٤/٤)، والشافعي في الأم (٢٧٣/١)، والبغوي
 في شرحه (٣٩٧/٥) كلهم من طريق الشافعي، عن الثقة، عن عمر بن

۱۱۵۲ وقاله أيضاً عمران بن موسى(١).

عطاء، عن عكرمة، عن ابن عباس به. وفيه شيخ الشافعي مجهول.

وعمر بن عطاء بن وراز ضعفه يحيى بن معين والنسائي. وقال يحيى أيضاً: ليس بشيء. وقال أحمد: ليس بقوي.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) وفي معرفة السنن (٥/٥٣)، والشافعي في الأم (٢٧٣/١) أن رسول الله ﷺ سُلُّ من قِبَل رأسه.

قال ابن التركماني: فيه شيئان:

١- أنه معضل من جهة عمران هذا.

٢- أن الشافعي رواه عن مسلم الزنجي وغيره، ومسلم قد ضعفه الأئمة، والغير
 الذي قرنه الشافعي بالزنجي بجهول.

(۲) ذكره المؤلف في الكبرى (٤/٤)، وفي معرفة السنن (٥٢/٣٣)،
 والشافعي في الأم (١٧٣/١).

وقال البيهقي: «هذا هو المشهور فيما بين الحجاز ».

وقال ابن التركماني: فيه أمران:

١- أنه مرسل.

٧- أن في سنده بحهولاً.

وقد أشار إلى إرساله الحافظ ابن حجر في التلخيص (١٢٨/٢).

١١٥٤ – ورُوِّيْنا عن ابن عمر مرفوعاً وموقوفاً كان إذا وضع الميت في القبر قال: بسم الله وعلى سنة رسول الله(١).

وفي هذا الباب أحاديث أخرى تخالفها، وقد بين ضعفها البيهقي في الكبرى (٤/٥٥)، والسنة إدخال الميت من مؤخر القبر. عن ابن سيرين قال: كنت مع أنس في حنازة فأمر بالميت فسُلَّ من قِبل القبر. أخرجه أحمد وابن أبي شيبة. وإسناده صحيح.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٥)، وأبو داود (٣/٢٥)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٥٨٦)، وأحمد (٢٧/٢)، وابن الجارود (٢٣/٢- على ١٤٣)، وابن حبان (٤٣/٥)، والحاكم (٢/٦٦) وقال: «صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه» كلهم من طرق عن همام، عن قتادة، عن أبي الصديق الناجي، عن ابن عمر به مرفوعاً، وقد توبع همام على رفعه من هشام.

رواه ابن أبي شيبة (٣/٩/٣) عن هشام، عن قتادة عنه به مرفوعاً. ومن شعبة رواه ابن حبان (٤٣/٥) عن قتادة عنه به مرفوعاً.

فهؤلاء الثلاثة يروون عن قتادة، عن أبي الصديق، عن ابن عمر مرفوعاً. وقد رُويَ مرفوعاً من وحه آخر.

رواه ابن ماجه (٢٧٦)، والـترمذي (٣٥٥/٣)، وابن السين في عمل اليوم والليلة (٢٧٥) كلهم من طريق أبي خالد الأحمر، ثنـا حجـاج، عـن نافع، عن ابن عمر به مرفوعاً.

وحجاج هو: ابن أرطاة هو متكلم فيه وقد عنعن.

كتاب الجنائز

۱۱۵۵ – ورُوِیْنا فی حدیث عبید بن عمیر، عن أبیه، عن النبی کی حین سئل عن الکبائر قال فیهن: «واستحلال البیت الحرام قبلتکم أحیاءً وأمواتاً»(۱).

ولكنه توبع من ليث بن أبي سليم رواه ابن ماحه (٤٩٤/١). وليث ضعيف وقد اختلط.

ورواه البيهقي (٤/٥٥)، والحاكم (٣٦٦/١)، وابن أبي شيبة (٣٢٩/٣)، وابن أبي شيبة (٣٢٩/٣)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٥٨٧) كلهم من طرق عن شعبة، عن قتادة، عن أبي الصديق الناجي، عن ابن عمر به موقوفاً، وتوبع شعبة من هشام.

رواه البيهقي في الكبرى (٤/٥٥) عن هشام، عن قتادة، عنه به موقوفاً. والرفع زيادة من الثقات وهي مقبول عند أهل العلم بالحديث ولذا صحح رفعه الحاكم والحافظ والشيخ الألباني.

انظر: المستدرك (٣٦٦/١)، والتلخيص (١٣٠/١)، وإرواء الغليل (١٩٠/٢). (١٩٦/٣).

(۱) حسن لغیره: أخرجه الحاكم (۲۰۹/۵٬۵۹/۱) وعنه البیهقی فی الكبری (۲۰۸/۳)، وأبو داود (۲۰۹/۳)، والنسائی (۸۹/۷) كلهم من طریق حرب بن شداد، ثنا یحیی بن أبی كثیر، عن عبد الحمید بن سنان، عن عبید بن عمیر، عن أبیه أنه حدثه و كانت له صحبة أن رجلاً سأل النبی فقال: یا رسول آلله! ما الكبائر؟ فقال: «هن تسع» فذكر منها «استحلال البیت الحوام».

قال الحاكم: «وقد احتجا برواة هذا الحديث غير عبد الحميد بن سنان، فأما عمير بن قتادة فإنه صحابي، وابنه عبيد متفق على إخراجه والاحتجاج به » انتهى.

قال الذهبي: « لم يحتجا بعبد الحميد لجهالته ووثقه ابن حبان ».

ولذا قال الحافظ في التقريب: «عبد الحميد بن سنان مقبول».

وله شاهد من حديث ابن عمر أخرجه البيهقي (٤٠٩/٣) وفيه أيوب بن عتبة قال الحافظ في التقريب: «ضعيف».

والحديث يدل على توجيه المحتضر والميت إلى القبلة. واستدل أيضاً بما رواه الحاكم، والبيهقي عن أبي قتادة أن البراء بن معرور أوصى أن يوجه للقبلة إذا احتضر فقال رسول الله على: «أصاب الفطرة» وسبق ذكره في الباب الأول من هذا الكتاب.

- (۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠٩/٣)، وعبد الرزاق (٥٠٨/٣) عن مكحول مرسلاً في قصة ابنه ﷺ.
- (٢) ضعيف: لعله يقصد به حديث عامر بن ربيعة الذي أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/ ٤١٠)، والدارقطني (٧٦/٢) كلاهما من طريق عَلِيّ بن حفص، عن القاسم بن عبد الله العمري، عن عاصم بن عبيد الله، عن عبد الله بن عامر بن ربيعة، عن أبيه مرفوعاً في قصة دفن عثمان بن

وابن عباس من فعلهما<sup>(۱)</sup>.

مظعون أنه على حشى على قبره بيديه ثلاث حثيات من التراب. قال البيهقي: إسناده ضعيف، إلا أن له شاهداً من جهة جعفر بن محمد، عن أبيه، عن النبي على مرسلاً، ويروى عن أبي هريرة مرفوعاً. انتهى.

فأما حديث أبي هريرة. فرواه ابن ماحه (٩٩/١) وابن أبي حاتم في العلل (١٦٩/١) من طريق يحيى بن صالح، عن سلمة بن كلثوم، عن الأوزاعي، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، ولفظه: أن رسول الله على حثى من قبل الرأس ثلاثاً.

قال أبو حاتم: «هذا حديث باطل». (١٦٩/١).

وقال البوصيري: «هذا إسناد صحيح رجاله ثقات». مصبــاح الزجاجــة (١/١).

وقال الحافظ بعد ذكر قول أبي حاتم: «قلت: إسناده ظاهره الصحة...» ثم ذكر الإسناد والمتن فقال: «ليس لسلمة بن كلثوم في سنن ابن ماحه وغيرها إلا هذا الحديث الواحد، ورجاله ثقات».

وقد رواه ابن أبي داود في كتاب التفرد له من هذا الوحه وحكم عليه بالصحة. ثم قال الحافظ: «لكن أبو حاتم إمام لم يحكم عليه بالبطلان إلا بعد أن تبين له، وأظن العلة فيه عنعنة الأوزاعي، وعنعنة شيخه، وهذا كله إن كان يحيى بن صالح هو الوحاظي شيخ البخاري والله أعلم». انظر: التلخيص (١٣١/٣).

(١) أخرجه المؤلسف في الكبرى (١٠/٣)، وابسن أبسي شبيبة (١٣١/٣)،

الله الحافظ، نا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق، أنا نعيم بن حماد، حدثني محمد بن حمد، عن أبي أمامة قال: توفي رجل فلم تُصَبُّ له حسنة إلا ثلاث حثيات حثاها في قبر، فغفرت له ذنوبه (۱).

القطان، نا أحمد بن يوسف السلمي، نا محمد بن يوسف، نا سفيان، الحمد بن يوسف، نا سفيان، عن حبيب بن أبي ثابت، عن أبي وائل، عن أبي هياج الأسدي قال: قال يلي علي بن أبي طالب: أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله الا تترك قبراً مشرفاً إلا سوّيته، ولا تمثالاً في بيت إلا طمسته (٢).

وعبد الرزاق (۱/۳).

وروى أبو الشيخ في مكارم الأحلاق عن أبي هريرة مرفوعاً: «من حشى على مسلم احتساباً كتب الله بكل تراة حسنة» وإسناده ضعيف. قاله الحافظ في تلخيصه.

وأما حديث جعفر بن محمد بن أبيه مرسلاً فرواه الشافعي عن محمد بن إبراهيم، فإنه مع إرساله ضعيف حداً لأجل شيخ الشافعي، ومجموع هذه الأحاديث مع مرسله تفيد استحباب حثى التراب على القبر.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/ ٤١٠) بهذا الإسناد وقال: «هـذا موقـوف حسن في هذا الباب».

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣/٤) بهذا الإسناد، وقال: «أخرجه

كتاب الجنائز

عمد بن المحمد بن إسحاق الصغاني، نا حجاج، قال: قال ابن يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصغاني، نا حجاج، قال: قال ابن جريج: أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله يقول: سمعت رسول الله على نهى أن يقعد الرجل على القبر، أو يُقَصّص، أو يُبنى عليه(١).

مسلم في الصحيح (٢٦٦/٢) من حديث الثوري».

ورواه أيضاً أبو داود (٥٤٨/٣)، والسترمذي (٣٥٧/٣)، والنسائي (٨٨/٤)، والطيالسي (٥٥١)، وأحمد (٩٦/١)، والحماكم (٣٦٩/١) كلهم من طرق عن حبيب بن أبي ثابت به مثله.

وروى أيضاً فضالة بن عبيد، عن النبي الله في تسوية القبور وهو في صحيح مسلم وغيره.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤)، وقسال: «رواه مسلم في الصحيح (٦٦٧/٢) عن هارون بن عبد الله، عن حجاج بن محمد».

ورواه أيضاً أبو داود (٢/٣٥)، والنسائي (٤/٧٨)، والسترمذي (٣/٩٥)، وابن ماجه (٤٩٨/١)، وعبد الرزاق (٣/٩٥)، وأحمد (٣٩٥/٣)، وابن عبان (٥/٥٦)، والحاكم (٢٩٥/٣)، وابن عبان (٥/٥٦)، والحاكم (٣٠/١) كلهم من طرق عن أبي الزبير، أنه سمع جابر بن عبد الله يقول.

وفي بعض الطرق زيادة ما ليس في الأخرى كلها صحيحة. وأبو الزبير مدلس ولكنه صرح بالسماع. ا ۱۱۲۱ - ورواه حفص بن غياث، عن ابن جريج، عن سليمان بن موسى، وعن أبي الزبير، عن جابر بهذا الحديث. زاد: ويزاد عليه.

وزاد سلیمان بن موسی: أو أن یکتب علیه<sup>(۱)</sup>.

أخبرنا أبو علي الروذباري، أنا أبو بكر بن داسة، نا أبو داود، نا عثمان بن أبي شيبة، نا حفص بن غياث فذكره (٢).

والتقصيص: التحصيص، والقصة شبيه بالحص.

(۱) رواه أبو داود (۵۳/۳ه)، والنسائي (۸٦/٤) بهذا الطريق المذكور. قال أبو داود: قال عثمان بن أبي شيبة، عن حفص: أو يزاد عليه.

وزاد سليمان بن موسى: أو أن يكتب عليه.

قال المنذري: «سليمان بن موسى لم يسمع من حابر بن عبد الله فهو منقطع».

(۲) رواه أبو داود (۵۹/۳)، والنسائي (۸٦/٤)، وابس ماحمه (۹۸/۱) کلهم عن سليمان بن موسى عن حابر به.

في هذين الطريقين عدم التصريح بالسماع، وفيه انقطاع لأن سليمان لم يسمع عن حابر. كما سبق ذكره.

والحديث يدل على تحريم البناء على القبور وتجصيصه، وقد رأى ابن عمر فسطاطاً على قبر عبد الرحمن بن أبي بكر أخي عائشة فقال: انزعه يا غلام! فإنما يظله عمله.

ولما مات الحسن بن الحسن بن عَلِيّ رضي الله عنهما ضربت امرأته القبة

۱۱۲۲ ورُوِیٌنا عن سهیل بن أبي صالح، عن أبیه، عن أبي هریرة أن رسول الله ﷺ قال: «لأن يجلس أحدكم على جمرة فتحرق ثیابه حتى تصل إلى جلده خير له من أن يجلس على قبر »(۱).

على قبره سنة، ثم رفعت فسمعوا صائحاً يقول: ألا هل وحدوا ما فقدوا؟ فأحابه الآخر: بل يئسوا فانقلبوا.

ذكره البخاري معلقاً (٢٠٠/٣).

وعن عائشة رضي الله عنها عن النبي على قال في مرضه اللذي مات فيه: «لعن الله اليهود والنصارى اتخلوا قبور البيائهم مسجداً» قالت: ولولا ذلك لبرزوا قبره غير أني أخشى أن يتخذ مسجداً. حديث صحيح أخرجه البخاري وغيره.

ويقول الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى: «ولم يكن من هديه الله تعلية القبور، ولا بناؤها بآجر ولا بحجر ولبن ولا تشييدها، ولا تطيينها، ولا بناء القبات عليها، فكل هذا بدعة مكروهة، مخالفة لهديه الله وقد بعث علي بن أبي طالب الله إلى اليمن وقال: «الا تدع تمثالاً إلا طمسته، ولا قبراً مشرفاً إلا مويته» فسنته الله تسوية القبور المشرفة كلها، ونهى أن يجصص القبر، وأن ينى عليه، وأن يكتب عليه» زاد المعاد (٢٤/١).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۷۹/٤)، وقال: «رواه مسلم في الصحیح (۲۹۷/۲) عن قتیبة بن سعید» و كذا أخرجه أبو داود (۳۳/۲) والنسائي (۱/۹۶)، وابن ماجه (۹۹/۱) كلهم من طرق عن سهیل بن أبي صالح، عن أبیه، عنه به.

أخبرناه أبو عبد الله بن أبي طاهر البغدادي، أنا أحمد بن سلمان، نا الحسن بن مكرم، نا علي بن عاصم، أنا سهيل بن أبي صالح فذكره.

ومن هذا الباب حديث واثلة بن الأسقع يقول: سمعت أبا مرثد الغنوي يقول: قال رسول الله ﷺ: «لا تجلسوا على القبور، ولا تصلوا إليها». رواه مسلم والترمذي والنسائي.

قال الخطابي: «نهيه عن القعود على القبر يتأول على وجهين: أحدهما: أن يكون ذلك في القعود عليه للحديث. والثاني: كراهة أن يطأ القبر بشيء من بدنه، وقد رُوِيَ أن النبي الله رأى رجلاً قد اتكا على قبر فقال: «لا تؤذ صاحب القبر» انتهى. رواه أحمد وصحح إسناده الحافظ.

وقال البغوي: «قد كره قوم من أهل العلم الجلوس على القبر لظاهر الخبر، ورحص قوم في الجلوس عليه، وحمل النهي على القعود عليه للحديث، رُوِيَ عن عَلِيّ بن أبي طالب أنه كان يتوسد القبور، ويضطجع عليها».

وقال نافع: كان ابن عمر يجلس على القبور. ذكره البخاري معلقاً ووصله الطحاوي.

وقال عثمان بن حكيم: أحذ بيدي حارجة بن زيد فأحلسني على قبر، وأخبرني عن عمه يزيد بن ثابت قال: إنما كره ذلك لمن أحدث عليه. شرح السنة (٥/١٠-٤١١).

والظاهر من الأحاديث أن النهي عن الجلوس على القبور عام، فاتباع السنة أولى، وما روي بخلافه من عمل الصحابة فلعله لم يبلغهم النهي.

كتاب الجنائز

۱۱۳۳ ورُوِیْنا عن سلیمان بن بلال، عن جعفر بن محمد، عن أبيه أن الرش على القبر كان على عهد النبي الله(۱).

۱۱۶۶ - وعن إبراهيم بن محمد، عن جعفر، عن أبيه أن النبي ﷺ رشَّ على قبر إبراهيم ابنه ووضع عليه حصباء(٢).

المجارة ورُوِّيْنا عن المطلب، عن من أخبره في قصة عثمان بن مظعون، أن النبي الله حمل حجارة فوضعها عند رأسه وقال: «لنعلم بها قبر أخي، وأدفن إليه من مات من أهلي»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي (١/٣) مرسلاً.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي (١١/٣)، والشافعي في الأم (٢٧٣/١) بهذا الطريق.
 وقال الشيخ الألباني: «وهذا مع إرساله ضعيف حداً من أحل إبراهيم هذا فإنه متهم». انظر: الإرواء (٢٠٥/٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي (٣/١١٤)، وأبو داود في المراسيل (ص٤٠٣) كلاهما بهذا الطريق المذكور.

ويستحب لمن عند القبر أن يحث من التراب ثلاث حثيات بيديه جميعاً بعد الفراغ من سدّ اللحد.

<sup>(</sup>٤) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤١٢/٣)، وأبو داود (٤٣/٣)،

١٦٦٧ - ورُوِّينا عن عثمان بن عفان قال: كان النبي ﷺ إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه فقال: «استغفروا لميتكم وسلوا له التثبيت، فإنه الآن يسئل»(١).

١١٦٨ - ورُوِي عن عمر، وابن عباس في الدعاء (٢).

وابن أبي شيبة (٣٣٤/٣) كلهم من طريق كثير بن زيد، عن المطلب به. وقال الحافظ: «وإسناده حسن ليس فيه إلا كثير بن زيد راويه عن المطلب، وهو صدوق، وقد بين المطلب أن مخبراً أخبره به و لم يسمه، ولا يضر إبهام الصحابي». انظر: التلخيص (١٣٣/٢).

وله شاهد من حدیث أنس رواه ابن ماحه (٤٩٨/١) أن رسول الله ﷺ أعلم قبر عثمان بن مظعون بصخرة. وإسناده صحیح.

ويستفاد منه أن من السنة أن يعلم القبر بحجر أو نحوه ليدفن إليه من يموت من أهله إن أمكن ذلك، وليس فيه دليل على بناء قبة، أو مسجد أو نحو ذلك.

- (۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٥)، والحاكم (٣٧٠/١) وقال: «هذا حدیث صحیح الإسناد و لم یخرجاه» وأبو داود (٣/٠٥٥)، والبزار كلهم من طریق هشام بن یوسف، عن عبد الله بن بجیر، عن هانئ مولى عثمان به، وإسناده صحیح.
- (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٦/٤)، وعبد الرزاق (٩/٣)، وابن أبي شيبة (٣/٣٣). وهذا دعاء عمر: اللهم أسلم إليك الأهل والعيال والمال والعشيرة وذنبه عظيم فاغفرله. وأما ابن عباس فلما فرغ من قبر

179 - ورُوِي عن عمرو بن العاص أنه قال: فإذا دفنتموني فسُنُوا الرّاب سناً، فإذا فرغتم من قبري فامكثوا حول قبري قدر ما تنحر جزور وتقسم لحمها، فإني أستأنس بكم حتى أعلم ما أراجع به رسل ربي (۱).

عبد الله بن السائب فقام الناس عنه، قام ابن عباس فوقف عليه ودعا له. وفي الحديث إشارة إلى الاستغفار للميت والدعاء لـه بـأن يثبتـه الله تعـالى لأنه سوف يسأل.

وأما ما يفعله العوام من قراءة القرآن على الميت سواء على قبره، أو في البيوت، وإيصال ثوابها إلى الميت فليس له دليل من الكتــاب والسـنة، لأن الميت لاينتفع من عمل آخـر إلا في ثـلاث: صَدَقَـة جاريـة، وعلـم علَّمـه، وولد صالح يدعو له. وقد اتفق الأئمة الأربعة وغيرهم على أن قراءة القرآن عند القبور مكروهة وبدعة. قال الإمام أحمد لمن رآه يقرأ على القبر: يا هذا! إن قراءة القرآن عي القبر بدعة. وقبال: لم يكن من عبادة السلف إذا صلوا تطوعاً أو صاموا تطوعاً أو حجوا تطوعاً أو قرأوا القرآن أن يهدوا ثواب ذلك إلى موتى المسلمين، فلا ينبغي العدول عن طريق السلف. وقال النووي: أما قراءة القرآن وجعل ثوابها للميت والصلاة عنه ونحوها، فذهب الشافعي والجمهور أنها لا تلحق الميـت. واستدل الشـافعي بقولـه تعالى: ﴿وَأَنْ لِيسَ لَلْإِنْسَانَ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ وبحديث: ﴿ إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانَ القَطْعَ عمله ... » ومن البدع قراءة القرآن في الشوارع والطرقات بصوت عال. (١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٥٦/٤) وقال: أخرجه مسلم في

### ١١ – باب الشهيد

بعقوب، نا محمد بن إسحاق الصغاني، نا هاشم بن القاسم، نا أبو العباس محمد بن إسحاق الصغاني، نا هاشم بن القاسم، نا أبو النضر، نا ليث بن سعد، عن ابن شهاب، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك أن جابراً أحبره أن رسول الله على كان يجمع بين الرجلين من قتلى أحد في الثوب الواحد، ويسأل أيهما كان أكثر أخذاً للقرآن فيقدمه في اللحد وقال: «أنا شهيد على هؤلاء يوم القيامة». وأمر بدفنهم بدمائهم، ولم يُصَلَّ عليهم ولم يُغْسَلُوا(۱).

الصحيح (۱۲/۱)، وأحمد (۱۹۹/٤،۲۲۸/۳) كلهم من طريق ابسن شماسة المهري عنه به.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) وقال: «رواه البخاري في الصحيح (٣٤/٤) عن محمد بن مقاتل، عن ابن المبارك وفيه بعض الاختصار، ورواه (٣٧٤/٧) بطوله عن عبد الله بن يوسف، وقتيسة عن الليث ».

ورواه أيضاً أبو داود (١/٣)، والسترمذي (٣٤٠/٣)، والنسائي (٦٤٠/٣)، وابن ماجه (٤٨٥/١)، وابن أبي شيبة (٦٢/٣)، وابن حبان وابن الجارود (٢٥٤/٢)، والطحاوي في شرحه (١/١٠)، وابن حبان (٥٠١/١) كلهم من طرق عن الليث بن سعد به إلا أن أبا داود لم يذكر: ولم يصل عليهم.

ا ۱۱۷۱ - ورُوِّيْنا عن ابن عباس قـال: أمـر رسـول الله ﷺ بقتلـى أحد أن ينزع عنهم الحديد والجلود، وأن يدفنوا بدمائهم وثيابهم (۱).

(١) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٤/٤).

ورواه أيضاً أبو داود (٤٩٧/٣ - ٤٩٨)، وابن ماجه (٤٨٥/١)، وأحمد (٢٤٧/١) كلهم من طريق علي بن عاصم، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عنه به، وعطاء بن السائب تغير بآخره وساء حفظه. قال أحمد: من سمع منه قديماً فهو صحيح، ومن سمع منه حديثاً لم يكن بشيء. وقال البخاري: أحاديث عطاء بن السائب القديمة صحيحة.

وممن سمع منه قدیماً شعبة وسفیان وحماد بن زید. نص علی ذلك يحيى بـن معين ويحيى بن سعيد وغيرهما.

فالخلاصة فيه أنه ثقة في حديثه القديم كما قال النسائي.

ويشهد له حديث أنس أن شهداء أحد لم يُغْسَلوا، ودُفِنُوا بدمائهم، ولم يُعْسَلوا، ودُفِنُوا بدمائهم، ولم يُصَلُّ عليهم. رواه أبو داود (٤٩٨/٣).

وله شاهد آخر من حديث حابر قال: رُمِيَ رجل بسهم في صدره، فمات فأدرج في ثيابه كما هو ونحن مع رسول الله ﷺ. أخرجه أبو داود (٤٩٧/٣) من طريق أبي الزبير عنه. وأبو الزبير مدلس وقد عنعن.

وقال الحافظ: «إسناده على شرط مسلم». التلخيص (١١٨/٢) لأن مسلماً أخرج عن أبي الزبير، عن حابر، ولكن الصحيح أن عنعنة أبي الزبير في خارج الصحيح ضعيف.

وفي الحديث دليل على أن الشهيد يكفن في ثيابه، وينزع عنه الحديد

والجلود والفراء والخفاف والدروع والجبة المحشورة، وينزك غالب لباسه، وقال الشافعية: وليه بالخيار إن شاء نزع منه اللباس العام وكفنه، وإن شاء تركه، والنزك أولى فالدفن في الثياب الملطحة بدم الشهادة أفضل.

وفيه دليل على أن الشهيد لا يُغْسَل وهو مجمع عليه إلا من شذ، وأما الصلاة فالجمهور على أنه لا يُصَلِّى عليه، لأنه عند رب حيٌّ، ولا يصَلَّى صلاة الجنازة على الأحياء.

وخالفهم في ذلك أبو حنيفة رحمه الله تعالى فقال: يصل عليه، ولا يغسل، واستدل في ذلك بحديث أبي مالك الغفاري الله أن النبي كال صلى على قتلى أحد عشرة عشرة في كل عشر حمزة، حتى صلّى عليه سبعين صلاة. رواه أبو داود في مراسيله.

وفي حديث عقبة بن عامر أن النبي الله على قتلى أحد صلاته على الميت. رواه البخاري (٢٠٩/٣) ومسلم وغيرهما.

وفي رواية للبحاري: صَلَّى عليهم بعد ثمان سنين كالمودع للأحياء والأموات، ثم انصرف إلى المنبر فقال: «إني فرط لكم وأنا شهيد عليكم، وإني والله لأنظر إلى حوضي الآن، وإني أعطيت مفاتيح خزائن الأرض أو مفاتيح الأرض، وإني والله ما أخاف عليكم أن تشركوا بعدي، ولكن أخاف عليكم أن تشركوا بعدي، ولكن أخاف عليكم أن تنافسوا فيها».

وتأولوا الخبر في تركه الصلاة عليهم يوم أحد على معنى اشتغاله عنهم، وقلة فراغه لذلك من أمرهم، وكان يوماً صعباً على المسلمين، فعذروا بترك الصلاة على قتلاهم.

وقوله ﷺ: «أنا فوط لكم» قال الخطابي: «قال الأصمعي: الفرط والفارط المتقدم في طلب الماء. قال: أنا أتقدم إليه، يقال: فرطت القوم، وأنا أفرطهم، وذلك إذا تقدمهم ليوردهم الماء». شرح البخاري (٧٠٤/١).

قال الشافعي في الأم: «حاءت الأحبار كأنها عيان من وجوه متواترة أن النبي الله المنافعي في الأم: «حاءت الأحبار كأنها عيان من وجوه متواترة أن

وما رُوِيَ أنه صَلَّى عليهم، وكبَّر على حمزة سبعين تكبيرة لا يصح، وكان ينبغي لمن عارض بذلك هذه الأحاديث الصحيحة أن يستحي على نفسه. قال: وأما حديث عقبة بن عامر فقد وقع في نفس الحديث أن ذلك كان بعد ثمان سنين. والمخالف يقول: لا يصلَّى على القبر إذا طالت المدة. قال: وكأنه على على ما معد علم على التبير أحله مودعاً لهم بذلك، ولا يدل على نسخ الحكم الثابت » انتهى.

وقال النووي في شرح المهذب (٢٦٥/٥): «أما حديث عقبة فأحاب أصحابنا وغيرهم بأن المراد من الصلاة هنا الدعاء» وضعف الأحاديث الأخرى التي استدل بها الأحناف في حواز الصلاة على الشهيد.

والشهيد الذي لا يُغْسَل ولا يُصلَّى عليه هو من مات بسبب قتال الكفار حال قيام القتال سواء قتله كافر أو أصابه سلاح مسلم خطأ، أو عاد إليه سلاح نفسه، أو سقط عن فرسه، أو رمحته دابة فمات، أو وطئته دواب المسلمين أو غيرهم، أو أصابه سهم لا يعرف هل رمى به مسلم أم كافر؟ أو وحد قتيلاً عند انكشاف الحرب، ولم يعلم سبب موته سواء كان عليه

وصَلَّى الحسن بن علي على أبيه وكان مقتولاً (٢).

۱۱۷۳ - ورُوِیْنا عن علي أنه صَلَّى على عمار بن ياسر، وهاشم بن عتبة (۱)، وعن خالد بن معدان أن أبا عبيدة صَلَّى

أثر دم أم لا، وسواء مات في الحال أم بقي زمناً ثمم مات بذلك السبب قبل انقضاء الحرب، وسواء أكل وشرب، ووصى أم لم يفعل شيئاً من ذلك. انظر: المجموع (٢٦١/٥).

وأما من مات بعد أن رجع من الحرب فليس بشهيد، وكذلك لا يدخل في حكم الشهداء من قُتِل ظُلماً من الكفار، أو من المسلمين فهذا يُغْسَل ويُكفَّن ويُصلِّى عليه، وسوف يذكره المؤلف.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٦/٤-١٧)، وابن أبي شيبة (٢٥٣/٣)، وعبد السرزاق (٤/٣٠)، ومالك في الموطأ (٢٣٠/١)، وأحمد (٤/١)، والحاكم (٩٢/٣) كلهم من طرق عن نافع، عن ابن عمر به. وفي رواية: إنه كان خير الشهداء، ومضى بعض أحاديثه في باب الصلاة على الجنازة في المسجد.

(٢) رواه المؤلف في الكبرى (١٧/٤)، وعبد الرزاق (٥٤٥/٣)، والحاكم (١٤٣/٣).

(٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٧/٤) من طريق قيس بن الربيع، عن أشعث

الجزء الثالث

على رؤوس<sup>(۱)</sup>.

١٧٤ – قال الشافعي ﷺ: وبلغنا أن طائراً ألقى يـداً بمكـة في وقعة الجمل فعرفوها بالخاتم فغسلوها وصَلَّوا عليها(٢).

=

أنه أخبرهم عن الشعبي، عن عَلِيّ به.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٨/٤)، وابن أبي شيبة (٣٥٦/٣)، وتعقبه ابن التركماني بأن فيه مجهولاً، لأنه رُوِيَ من طريق بعض شيوخ الشافعي.

(٢) ذكره المؤلف في الكبرى (١٨/٤) من بلاغ الشافعي.

وقال الحافظ في التلخيص: ذكره الزبير بن بكار في الأنساب وزاد أن الطائر:كان نسراً (١٤٤/٢).

وفي الآثار دليل على أن من قتل في غير المعركة مع الكفار يُغْسَل ويُصلَى عليه كغيره من الأموات. لأن الذي لا يُغْسَل ولا يُصلَى عليه هو من مات مقاتلاً في سبيل الله. وأما ما يكون من الموت شهادة فقد ورد في الأعبار عدد كثير لمن يجد ثواب الشهادة فمن هؤلاء: المطعون، والمبطون، والغريق، وصاحب ذات الجنب، والحريق، والتي تموت بجُمع، وصاحب السَّلِّ، والغريب المسافر بأي مرض مات، وصاحب الحُمَّى، واللديغ، والشريق، والذي يفترسه السَبْعُ، والخار عن دابته، والمتردِّي، والميت على فراشه في سبيل الله، والمقتول دون أهله، أو المقتول دون دينه، والموت فراشه في سبيل الله، والمقتول دون مظلمته، والميت في السحن وحُبِس ظلماً، والمرأة في حملها، والمرابط في سبيل الله، وغير هؤلاء. انظر: التعليق المحد في حملها، والمرابط في سبيل الله، وغير هؤلاء. انظر: التعليق المحد

# ۲ - باب فضل الصلاة على الجنازة وفضل انتظارها حتى تُدْفَن ومن صَلَّى عليه جماعة

الميمان بن أحمد اللخمي، نا إسحاق بن إبراهيم، أنا عبد الزوزني، أنا عبد الرزاق، عن معمر، عن الزهري، عن ابن المسيب، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على على جنازة فله قيراط، ومن انتظرها حتى توضع في اللحد فله قيراطان مثل الجبلين العظيمين».

ورواه عبد الأعلى، عن معمر وقال فيه: «حتى يفرغ منها» وفي رواية الأعرج، عن أبي هريرة «حتى تدفن» وفي رواية أبي حازم، عن

ويُصَلِّي عليهم.

وقوله: ذات الجَنْب: قيل: هي الشوصة، وقيل: إنها في الجانب الآخر من موضع الشوصة. وذلك معروف أنها تكون منها المَنِيَّة في الأغلب، وقد يقصد منه الالتهاب الرئوي، أو التهاب الغشاء المبطن للرئة.

وقوله: التي تموت بجمع: فيه قولان: أحدهما: أن المرأة تموت من الـولادة، وولدها في بطنها قد تم خُلقه. وقيل: إذا ماتت من النفاس، سواء ألقت ولدها، أو مات وهو في بطنها. والمعنى الثاني: هي المرأة التي تموت قبل أن تحيض وتطْمَث، وقيل: بل هي المرأة تموت عذراء لم يمَسَّها الرحال. والأول أشهر في اللغة، وأكثر عند العلماء. انظر: الاستذكار (٢١٧/٨).

أبي هريرة: «حتى يوضع في القبر »<sup>(١)</sup>.

المحمد يحيى بن منصور القاضي، نا أبو عمرو المستملي، نا الحسن بن عمد يحيى بن منصور القاضي، نا أبو عمرو المستملي، نا الحسن بن عيسى، أنا ابن المبارك، أنا سلام بن أبي مطيع، عن أيوب، عن أبي قلابة، عن عبد الله بن يزيد رضيع عائشة، عن عائشة، عن النبي قلل قال: «ما من ميت تُصَلِّي عليه أمةٌ من المسلمين يبلغون مائةً كلهم يشفعون له إلا شُفُّوا فيه»(٢).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤١٢/٣) وقال: «رواه مسلم في الصحيح (٦٥٢/٢) عن أبي بكر بن أبي شيبة، عن عبد الأعلى وقال: «حتى يفرغ منها».

ورواه عبد الرزاق عن معمر فقال: «حتى توضع في اللحد» (٩/٣). ورواه البخاري (١٩/٣)، وأبو داود (١/٥٥-١٥)، والنسائي (٤/٢٠-٧٧)، والترمذي (٣/٩٤)، وابن ماجه (١/١٩٤-٤٩)، والطيالسي (٣٣٦)، وأحمد (٢٣٣/٢)، وابن الجارود (٢٨/٢)، وابن حبان (٣٣٥-٣٣) كلهم من طرق عن أبي هريرة به.

(۲) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/ ٣٠) وقال: «ورواه مسلم في الصحيح (٢/٤٥) عن الحسن بن عيسى» والنسائي (٢/٤)، والمترمذي (٣٩/٣)، وقال: «حديث حسن صحيح» وابن حبان والترمذي (٣٣٩/٣)، وقال: «حديث حسن صحيح» وابن حبان (٣٣/٥)، وعبد الرزاق (٣٧/٣) إلا أنه قال: أمة بدل مائة، ثم شرح الأمة بأنها مائة رحل، وقال: يستغفرون بدل يشفعون. وأحمد (٢٦٦/٣)

١١٧٧ – ورُوِّيْنا عن ابن عباس، عن النبي ﷺ: «ما من مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلاً لا يشركون بالله شيئاً إلا تشفَّعُوا فيه»(٢).

كلهم من طرق عن أيوب به.

- (۱) انظر: صحیح مسلم (۲/۱۵۶)، وسنن النسائي (۱/۷۵)، ومسند أحمد (۳۲۲/۳).
- (۲) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/۵) وقال: «رواه مسلم في الصحيح (۲/۵۰۲) عن هارون بن سعيد والوليد بن شحاع وغيرهما». وكذلك رواه أبو داود (۱۷/۳)، وابن ماجه (۲/۷۷۱) مع قصة موت ابن لابن عباس، وأحمد (۳۳/۵–۳۲) كلهم من طرق عن كريب مولى ابن عباس عنه به.

قال القاضي: هذه الأحاديث حرحت أحوبة لسائلين سألوا النبي على فأحاب كل واحد منهم عن سؤاله.

وقال النووي: «ويحتمل أن يكون النبي الشيخ أخبر بقبول شفاعة مائة فأخبر به، ثم أخبر بقبول شفاعة أربعين، ثم ثلاث صفوف وإن قبل عددهم فأخبر به، ويحتمل أيضاً أن يقال: هذا مفهوم عدد ولا يحتج به جماهير الأصوليين، فلا يلزم من الأخبار عن قبول شفاعة مائة منع قبول ما دون ذلك، وكذا في الأربعين مع ثلاث صفوف، وحينه ذكل الأحاديث

۱۱۷۸ – ورُوِّيْنا عن مالك بن هُبَيرَة قال: قال رسول الله ﷺ: «ما صَلَّى ثلاثة صفوف من المسلمين على رجل مسلم يستغفرون له إلا أوجب».

وكان مالك إذا صَلَّى على جنازة فتقالَّ أهلَها صفَّهم صفوفاً ثلاثة ثم يصلى عليها(١).

\_\_\_\_\_\_

معمول بها، ويحصل الشفاعة بأقل الأمرين من ثلاثة صفوف وأربعين». انظر: شرح مسلم (١٧/٧).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰/٤)، وأبو داود (۷/۵/٥)، وابو داود (۱۰/۵)، واحمد والترمذي (۳۸/۲) وقال: «حسن». وابن ماجه (۲۸/۱٤)، وأحمد (۲۹/٤)، والحاكم (۲۹/۳،۳۹۲) وقال: «صحيح على شرط مسلم» كلهم من طريق محمد بن إسحاق، عن يزيد بن أبي حبيب، عن مرثد بن عبد الله اليزنى عنه به.

وقال الترمذي: «هكذا رواه غير واحد عن محمد بن إسحاق، وروى إبراهيم بن سعد، عن محمد بن إسحاق هذا الحديث، وأدخل بين مرثد ومالك بن هبيرة رجلاً، ورواية هؤلاء أصح عندنا».

وله شاهد من حديث أبي أسامة رواه الطبراني في الكبير. ولفظه: صَلَّى رسول الله ﷺ على حنازة ومعه سبعة نفر، فجعل ثلاثة صفاً، واثنين صفاً، وثنين صفاً. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٣٢/٣): «وفيه ابن لهيعة وفيه كلام». انتهى.

وأما العدد الذي يسقط بهم فرض صلاة الجنازة فاختلف فيه: فقيل:

### ١٣ – باب التعزية

الله بن درستویه، نا یعقوب بن سفیان، نا إسماعیل بن أبی أویس، جعفر بن درستویه، نا یعقوب بن سفیان، نا إسماعیل بن أبی أویس، حدثنی قیس أبو عمارة مولی سودة بنت سعد مولاة بنی ساعدة من الأنصار، عن عبد الله بن أبی بكر بن محمد بن عمرو بن حزم الأنصاری، عن أبیه، عن جده أنه سمع رسول الله وهو یقول: «من عاد مریضاً فلا یزال فی الرحمة حتی إذا قعد عنده استنقع فیها، ثم إذا قام من عنده فلا یزال یخوض فیها حتی یرجع من حیث خرج، ومن عزمی أخاه المؤمن من مصیبة كساه الله عز وجل حُلَلَ الكرامة یوم القیامة»(۱).

واحد، وقيل: اثنان، وقيل: ثلاثة.

ورُوِي أن النبي ﷺ صَلَّى على ابن أبي طلحة في منزلهم فتقدم، وكسان أبـو طلحة وراءهم، وأم سليم وراء أبي طلحة، ولم يكن معهم غيرهم.

أخرجه الحاكم (٣٦٥/١)، والبيهقي (٣٠/٤) وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين، وسنة غريبة في إباحة صلاة النساء على الجنائز». ووافقه الذهبي.

(۱) حسن بالشواهد: أخرجه المؤلف في الكبرى (۹/٤)، وابن ماجه (۱۱/۱) كلاهما من طريق قيس أبي عمارة عنه.

وهذا إسناد ضعيف، فيه قيس أبو عمارة. قال البخاري: فيه نظر. وذكره ابن حبان في الثقات. وقال الذهبي في الكاشف: ثقة. هكذا قال، والظاهر ۱۱۸۰ – ورُوِّینا عن ابن مسعود مرفوعاً: «من عزَّی مصاباً فله مثل أجره»(۱).

من أمره أنه ليس بثقة ولذا قال الحافظ في التقريب: لَيِّن.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٩/٤)، والترمذي (٣٧/٣)، وابن ماجه (١/١٥)، والعقيلي في الضعفاء (٢٤٧/٣)، وابين الجيوزي في الموضوعات (٢٢٣/٣) كلهم من طرق عن عَلِيّ بن عاصم، عن محمد بن سُوقَة، عن إبراهيم، عن الأسود عنه به.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعاً إلا من حديث علي بن عاصم، وروى بعضهم عن محمد بن سُوقة بهذا الإسناد ومثله موقوفاً ولم يرفعه، ويقال: أكثر ما ابتلي به عَلِي بن عاصم بهذا الحديث نقموا عليه ».

ولعلي بن عاصم متابعون أكثر من سبعة ذكرهم ابن الجوزي في الموضوعات، وابن الملقن في البدر المنير، والخطيب في تاريخ بغداد (١٨ ٤-٤٥٤)، وابن حجر في التلخيص.

وقال الحافظ ابن حجر: وكل التابعين لعلي بن عاصم أضعف منه بكثير، وليس فيها رواية يمكن التعلق بها إلا طريق إسرائيل. فقد ذكرها صاحب الكمال من طريق وكيع عنه، ولم أقف على إسنادها بعد. انظر: التلخيص (١٣٨/٢).

وله شاهد عن حابر ساقها ابن الجوزي في الموضوعات (٢٢٣/٣) قال الحافظ: هو أضعف منه. ومن شواهده حديث أبي برزة مرفوعاً بلفظ:

١١٨١ – ورُوِّيْنا عن أبي خالد اللوالبي أن النبي ﷺ عزَّى رجـلاً فقال: «يرحمك الله، ويأجرك» (١).

الله بن بلال، نا يحيى بن الربيع، عن سفيان، عن جعفر، عن أبيه، عن عهد الله بن جعفر أن النبي الله عن عالى الله الله عن معفر أن النبي الله عالى الله عن ا

« من عَزَّى ثَكْلَى كُسِي برداً في الجنة » رواه الترمذي (٣٧٨/٣) من طريق أم الأسود، عن مُنْيَة بنت عبيد بن أبي برزة، عن حدها أبي برزة به.

وقال: «هذا حديث غريب وليس إسناده بالقوي».

قلتُ: قال الذهبي: مُنْيَة بنت عبيد، عن حدها، تفردت عنها أم الأسود. انتهى. فهي مجهولة. قال الحافظ في التقريب: لا يُعرف حالُها.

والخلاصة أن حديث التعزية بمحموع شواهده يصل إلى درجة الحسن لغيره.

- (۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠/٤) مرسلاً، وابن أبي شيبة (٢٠/٣) كلاهما عن حسين بن أبي عائشة، عن أبي خالد الواليي به. وأبو خالد مقبول وأنه أرسله.
- (۲) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱/٤)، والشافعي في الأم (۱/ ۲۷۸)، وأجمد (۲/٥٠١)، وأبو داود (۲۷/۳)، والترمذي (۳۱٤/۳) وقال: «هذا حدیث حسن صحیح»، وابن ماحه (۱/٤١٥)، والدارقطني (۷۸/۲)، والحاكم (۳۷۲/۱) كلهم من طرق عن سفيان، عن

1.0

جعفر بن حالد بن سارة، عن أبيه عن عبد الله بن جعفر به. قال الحافظ: صححه ابن السكن.

وله شواهد من حديث أسماء بنت عميس. رواه أحمد (٣٧٠/٧)، وابن ماحه (١٤/١٥)، والطبراني في الكبير (١٤٣/٢٤) كلهم من طريق ابن إسحاق قال: حدثنا عبد الله بن أبي بكر، عن أم عيسى الجزار قالت: حدثني أم عون ابنة محمد بن جعفر، عن جدتها أسماء بنت عميس مرفوعاً: «إن آل جعفر قد شغلوا بشأن ميتهم فاصنعوا لهم طعاماً».

وفيه ضعف لجهالة أم عيسى وأم عون. ولكنه لا بـأس في الشـواهد إذ لا يوجد فيه يُتَّهَم.

وأما التعزية فإنها مشروعة ومستحبة لأنها تخفف المصيبة والآلام، وتحمل أهل الميت على الصبر والاحتساب قال تعالى: هوتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر وفي سنن النسائي بإسناد حيد عن معاوية بن قرة، عن أبيه أنه قال: كان نبي الله على إذا جلس يجلس إليه نفر من أصحابه، وفيهم رحل له ابن صغير يأتيه من خلف ظهره، فيقعده بين يديه فهلك، فامتنع الرحل أن يحضر الحلقة لذكر ابنه، ففقده النبي فقال: «ما لي لا أرى فلاناً» قالوا: يا رسول الله! بنيه الذي رأيته هلك، فلقيه النبي في فسأله عن بنيه، فأحبره أنه هلك، فعزاه عليه. ثم قال: «يا فلان! أيما كان أحب إليك أن فاحبو أليه يفتحه لك؟» قال: يا نبي الله! بل بسبقني إلى باب الجنة فيفتحها لي اليه يفتحه لك؟» قال: «فذاك لك».

كتاب الجنائز

جعفر هذا الذي يروي عن أبيه: جعفر بن حالد بن سارة<sup>(١)</sup>.

ويختار في التعزية الكلام الحسن الذي لا يخالف الشرع مثل قول النبي ﷺ كما في مسند أحمد: «رحمك الله وآجرك» ومثل ما روى جعفر بن محمد، عن أبيه، عن حده قال: لما تـوفي رسـولُ الله ﷺ وحـاءت التعزيـة سمعـوا قائلاً يقول: إن في الله عنزاءً من كل مصيبة، وحَلَفاً من كل هالك، ودَرَكًا من كل ما فات، فبا لله فثقوا، وإياه فارجو، فإن المصاب من حُـرِم الثواب. رواه الشافعي.

وقد عزّى الإمام أحمد أبا طالب فقال: أعظم الله أجركم، وأحسن عزاءكم. وليس له وقت محدود كما حدّده بعض الفقهاء بثلاثة أيام، فإنه متى ما تيسر له ذلك فعل، لأن المقصود منها الدعاء للميت، وتسلية لأهل الميت، ويكره الاحتماع لذلك لأنه من النعي المحرم، كما يكره ضيافة الواردين للتعزية، وإنما المستحسن هو صنع الطعام لأهل الميت ما يشبعهم.

(١) جعفر بن خالد بن سارة هذا ممن وثقه ابن معين وغيره. وهو من رجال التهذيب.

قال الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى: «وكان من هديه ﷺ تعزيـة أهـل الميت، ولم يكن من هديه أن يجتمع للعزاء، ويقرأ له القرآن، لا عند قبره ولا غيره، وكل هذا بدعة حادثة مكروهة. ثم قال: وكان من هديه: السكون والرضا بقضاء الله، والحمد الله، والاسترجاع، ويـبرأ ممـن خـرق لأجل المصيبة ثيابه، أو رفع صوته بالندب، والنياحة، أو حلق لهـا شـعره (وفيه إشارة إلى حديث أبي موسى الأشعري في الصحيحين أن النبي ﷺ

## ١٤ - باب ما ينهى عنه من النياحة وضرب الخدود وغير ذلك

المحد بن عبد الجبار، نا أبو معاوية، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «ثِنْتَانِ في الناس وهما بهم كفر: النياحة والطعن في النسب»(١).

١١٨٤ - ورواه أبو مالك الأشعري، عن النبي ﷺ غير أنه قال:

برئ من الصالقة والحالقة، والشاقة ثم قال رحمه الله تعالى: كان من هديه على أن أهل الميت لا يتكلفون الطعام للناس، بل أمر أن يصنع الناس لهم طعاماً يرسلونه إليهم، وهذا من أعظم مكارم الأخلاق، والشيم، والحمل عن أهل الميت، فإنهم في شغل بمصابهم عن إطعام الناس». انظر: زاد

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٣/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه مسلم في الصحيح (٨٢/١) عن أبي بكر بن أبي شيبة، عن أبي معاوية».

المعاد (١/٧٧ه-٢٥٥).

ورواه أيضاً أحمد (٤٩٦،٤٤١،٣٧٧/٢)، وابــن منــدة في كتــاب الإيمــان (٦٥٤/٢) كلهم عن الأعمش به مثله.

وله طرق أخرى ذكرها ابن منـدة وأحمـد (۲/۲۱،۶۹۳،۶۹۳،۶۹۳)، وابن الجارود (۲۲۲/۲). «أربع في أمتي من أمر الجاهلية» فزاد: «الفخر في الأحساب، والاستسقاء بالنجوم» وزاد: «والنائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يـوم القيامـة وعليهـا سربال من قطِران، ودرع من جَرَب» (١٠).

١١٨٥ - وفي حديث أبي عطية، عن أبي سعيد قال: «لعن رسول الله على النائحة والمستمعة»(٢).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف فی الکبری (۲۳/٤) وقال: «رواه مسلم فی الصحیح (۲٤٤/۲) عن أبي بكر بن أبي شیبة، عن عفان، وعن الصحیح (۲٤٤/۲) عن أبي بكر بن أبي شیبة، عن عفان، وعن إسحاق بن منصور، عن حبان»، وأحمد (۳٤٤،۳٤٣/٥)، وابن حبان (٥٨/٥)، وعبد الرزاق (۳/۳٥٥) كلهم من طرق عن أبان، ثنا يحيى أن زيداً حدثه، أن أبا سلام حدثه، أن أبا مالك حدثه به.

والنياحة: رفع الصوت بالندب، والندب هو تعديد شمائل الميت بأن يقول: واجبلاه وغيره.

(۲) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/٤)، وأحمد (٢٥/٣)، وأبو داود (٢٥/٣) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٣/٤)، وأحمد (٢٥/٣) عطية، عن أبيه عن أبي سعيد الخدري به، وفي إسناده محمد بن الحسن بن عَطِيَّة العوفي وأبوه وجده كلهم ضعفاء.

#### وله شواهد:

منها: حديث ابن عمر رواه الطبراني في الكبير. ذكره الهيثمي في مجمع الزوائـــد (١٤/٣) وقال: وفيه الحسن بن عَطِيَّة ضعيف.

ومنها: حديث ابن عباس رواه البزار، والطبراني في الكبير. ذكره الهيثمي في

الله الحافظ، نا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الحسن بن علي بن عفان، نا عبد الله بن نمير، عن الأعمش، عن عبد الله بن مرة، عن مسروق قال: قال عبد الله بن مسعود: قال رسول الله ﷺ: «ليس منا من ضرب النحدود، وشقً النجيُوب، ودعا بدعوى الجاهلية»(١).

۱۱۸۷ - حدثنا أبو الحسن محمد بن الحسين بن داود العلوي، أنا عبد الله بن محمد بن الحسن الشرقي، نا محمد بن عبد الوهاب، أنا جعفر بن عون، نا أبو العميس قال: سمعت أبا صخرة يذكر عن عبد الرحمن بن يزيد وأبي بردة بن أبي موسى قالا: أُغْمِي على أبي

=

المجمع (١٣/٣) وقال: وفيه الصباح أبو عبد الله و لم أحد من ذكره. إن هذه الأحاديث كلها ضعيفة. ذكرها الحافظ ابن حجر في التلخيص (١٣٩/٢).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٦٣/٤) بهذا الإسناد. ورواه البخاري في الصحيح عن إبراهيم، عن مسروق (٦٣/٣ ١-١٦٦) ورواه مسلم عن محمد بن عبد الله بن نمير، عن أبيه (٩٩/١).

موسى فأقبلت امرأته تَصِيحُ برنةٍ قالا: ثم أفاق فقال: ألم تعلمي أن رسول الله على قال: «إني بريءٌ ممن حَلَقَ وسَلَقَ وخَرَقَ »(١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٤/٤) بهذا الإسناد وقسال: رواه مسلم في الصحيح عن عبد بن حميد وغيره، عن جعفر بن عون (١٠٠/١).

وأخرجه أيضاً البخاري من وجه آخر عن أبي بردة (١٦٥/٣) معلقاً، وأخرجه أيضاً البخاري من وجه آخر عن أبي بردة (١٦٥/٣) والنسائي وأجرد (٣/٣٩)، والنسائي (٢٠/٤)، وابن ماجه (١/٥٠٥)، وابن حبان (٦١/٥)، وعبد الرزاق (٣/٨٥) كلهم من طرق عن أبي موسى الأشعري نحوه.

وقوله: حلق: أي حلق رأسه.

وسلق: أي رفع صوته عند المصيبة.

وحرَق: أي ثوبه، والرنّة: رفع الصوت بالبكاء.

أحاديث الباب تمنع من النياحة، والندب، ولطم الخدود، وشق الجيوب، وخمش الوجوه، ونشر الشعر وحلقه، والدعاء بالويل والثبور، فإنها كلها محرمة باتفاق أهل العلم لأنها تخالف الإيمان بالقدر حيره وشره.

يقال: تبع مسروق حنازة فيها نساء يصحن، فأمر بردهن، فأبين، فقال: سلام عليكم وانصرف.

وأما البكاء على الميت بدون رفع الصوت فحائز وسيأتي ذكره، لأن فراق الميت يشق على النفس، فيحزن القلب وتبكي العيون.

### ١٥ - باب البكاء على الميت

يعقوب، نا محمد بن إسماعيل، نا عمرو بن سواد، نا ابن وهب، أنا عمرو بن المحمد بن إسماعيل، نا عمرو بن سواد، نا ابن وهب، أنا عمرو بن الحارث، عن سعيد بن الحارث بن المُعلَّى الأنصاري، عن عبد الله بن عمر أنه قال: اشتكى سعد بن عبادة شكوى له فأتاه رسول الله على يعدوده مع عبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وعبد الله بن مسعود. فلما دخل عليه وجده في غشيته فقال: «أقد قُضيَ» قالوا: لا يا رسول الله! فبكى رسول الله على، فلما رأى القومُ بكاءَ رسول الله على بكوا. فقال: «ألا تسمعون! أنَّ الله لا يُعَذّب بهمع العين ولا بحزن القلب، ولكن يُعَذّب بهذا» وأشار إلى لسانه. أو يرحم (۱).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۹/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه البخاري في الصحيح (۱۷٥/۳) عن أصبغ، عن ابن وهب ورواه مسلم (۲/۲۳۲) عن عمرو بن سواد».

وفي البخاري: في غاشية أهله: أى الذين يغشونه للخدمة وغيرها، وقال الحافظ: «وَسَقط لفظ: «أهله» من أكثر الروايات، وعليه شرح الخطابي، فيحوز أن يكون المراد بالغاشية: الغشية من الكرب، ويؤيد هذا ما في رواية مسلم: «في غشيته» لأنه أفاق من تلك المرضة، وعاش بعدها زماناً».

النبي ﷺ قال: فرأيته بين يدي رسول الله ﷺ وهو يكيد بنفسه فدمعت عينا رسول الله ﷺ وهاو يكيد بنفسه فدمعت عينا رسول الله ﷺ وقال: «تدمع العين ويحزن القلب، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا، والله يا إبراهيم! إنا بك لمحزونون» (١).

وزاد البخاري في آخر الحديث: «إن الميت يُعَذَّبُ ببكاء أهله عليه» وكان عمر الله عليه عليه عليه عليه المراب.

وقال الخطابي: «في قوله: غاشية يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون أراد بها القوم الذين كانوا حضروا عنده الذين هم غاشيته.

والثاني: أن يكون معنى ذلك ما يتغشاه من كرب الوجع الذي به، فخاف أن يكون قد هلك، ولذلك سأل فقال: «قد قضي».

(۱) صحیح: رواه البخاري (۱۷۲/۳) معلقاً، ومسلم (۱۸۰۷-۱۸۰۸)، وأبو داود (۹۳/۳)، وأحمد (۱۹٤/۳) كلهم من طرق عن ثـابت، عن أنس في قصة ولادته. ثم قول أنس: لقد رأيته يكيد بنفسه.. الخ

وقوله: يكيد بنفسه: وفي رواية البخاري وغيره: يجود بنفسه. فقوله: يكيد أى يسوق بها، وقيل: معناه يقارب بها الموت. وقوله: يجود بها. أى يخرجها ويدفعها كما يدفع الإنسان ماله.

وكان مع النبي على عبد الرحمن بن عوف فتعجب من بكاء النبي على فقال: وأنت يا رسول الله! فقال: «يا ابن عموف! إنها رحمة، إن العين تدمع...» وفي رواية: «إنما هذا رحمة، ومن لا يرحم لا يرحم».

ابنته حين أتي النبي ﷺ بها ونفسها تَقَعْقَع: « لله ما أخذ، و لله ما أعطى، ابنته حين أتي النبي ﷺ في قصة ابنة وكل إلى أجل مسمى» وبكى، ثم قال: «إنما هي رحمة جعلها عز وجل في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرُحَماء»(١).

ا ۱۹۹ – وفي حديث أنس قـال: نعـى رســول الله ﷺ جعفــراً -----

قال ابن بطال وغيره: هذا الحديث يفسر البكاء المباح، والحزن الجائز، وهو ما كان بدمع العين، ورقة القلب من غير شُخْط لأمر الله.

ولم يتفق الأخباريون على تعيين ابنة رسول الله ﷺ فمنهم من قال: هي زينب، ومنهم من قال: هي فاطمة.

وزيد بن حارثة وعبد الله بن رواحة وعيناه تذْرِفان(١).

1 ۱۹۲ وأما الحديث الذي رُوِيَ عن عمر بن الخطاب، وابن عمر، والمغيرة بن شعبة عن النبي ﷺ: «إن الميت ليعذب ببكاء الحي» وفي بعض الروايات: «بما نيح عليه»(۲).

۱۱۹۳ – فقد أخبرنا أبو طاهر الفقيه، أنا أبو حامد بن بلال، نا الحسن بن محمد بن الصباح الزعفراني، نا سفيان بن عيينة، عن

- (۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰/٤) وقال: «رواه البخاري في الصحيح (۲) من سليمان بن حرب».
- (۲) حديث عمر بن الخطاب أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱/٤) وقال: أخرجاه في الصحيح من حديث شعبة هكذا أى النبي على قال: «إن الميت ليُعَدَّب بالنياحة عليه في قبره بما نِيْحَ عليه أو ببكاء الحي أو ببكاء أهله عليه». ألفاظ مختلفة وردت في حديثه.

أخرجه البخاري (١٥١/٣-١٦١١)، ومسلم (١٠٤٠-١٤١)، والنسائي (١٨/٤)، وعبد الرزاق (٤/٣)، وأبن حبان (٥٤/٥) من طرق عنه.

وحديث المغيرة بن شعبة أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن أبي نعيم مختصراً (٢٦٠/٣)، وأخرجه مسلم (٢٣/٢–٦٤٤) من وجه آخر عن سعيد بن عبيد، والترمذي (٣١٦/٣) مع قصة موت النصارى وقال: «حسن صحيح غريب» كلهم من طريق عَلِيّ بن ربيعة عنه به.

عبد الله بن أبي بكر، عن أبيه أن عبد الله بن عمر لما مات رافع بن خديج قال لهم: لا تبكوا عليه فإن بكاء الحي عذاب للميت. فقال عن عمرة: فسألتُ عائشة عن ذلك فقالت: يرحمه الله، إنما قال رسول الله على ليهودية وأهلها يبكون: «أنهم ليبكون عليها وأنها لتُعَذّب في قبرها»(١).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (27/2)، والبخاري (7/2)، وما بعدها (171)، ومسلم (127/2)، وأبسو داود (171/2)، والنسائي (171/2)، والمترمذي (111/2)، ومالك في الموطأ (111/2)، وأحمد (111/2)، وابن حبان (111/2) كلهم عن ابن عمر.

قوله ﷺ: «إن الميت يعذب في قبره ببكاء أهله» بعد ثبوت هذا الحديث وما يشبهه احتلف العلماء في تأويله على أقوال:

الأول: حمل الحديث على ظاهره. لأن لله في حلقه شؤوناً، وبما روى أبو موسى الأشعري أن رسول الله على قال: «ما من ميت يموت فيقوم باكيهم فيقول: واجَبَلاه واستنداه ونحو ذلك إلا وكمل الله بسه مَلكَيْن يَلْهَزَانه: هكذا كنت؟»

رواه الترمذي (٣١٨/٣) وقال: «حسن غريب» وابن ماحه (٥٠٨/١) وفي الزوائد: «إسناده حسن» وممن أنكر حمل الحديث على ظاهره عائشة وابن عباس وغيرهما.

الثاني: حمله على من كان النوح من سنته ولم ينه أهله لقول الله عز وحل: وقوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقول النبي ﷺ: «كلكم راع وكلكم مسئول

عن رعيته » فإذا لم يكن من سنته فهو كما قالت عائشة رضي الله عنها: ﴿لا تَوْرُ وَازَةُ وَزُرُ أَخُرَى ﴾ هذا رأي البخاري في صحيحه (١٥٠/٣) فإنه بوَّبه بقوله: (( باب قول النبي ﷺ: ﴿ يُعَدُّب الميت ببعض بكاء أهله عليه » إذا كان النوح من سنته ». والثالث: حمله على من أوصى بذلك في حياته. كقول طرفة:

إذا متُ فانعيني بما أنا أهله وشُقّي عليّ الجيبَ با ابنةَ مَعْبَد وكقول لبيد:

فقوما فقوما فقولا الذي تعلمانه ولا تَخْمِشا وجهاً ولا تَجِلُقا الشعر وقولا هو المرء الذي لا صديقه أضاع ولا حان الأمين ولا غدر إلى الحول ثم اسم السلام عليكما ومن يَبْكِ حولاً كاملاً فقد اعتذر يقول الخطابي: «ومثل هذا كثير في أشعارهم، فقد حكوا عنهم أنهم كانوا يوصون أهليهم بالبكاء، والنوح عليهم، وكان مشهوراً في مذاهبهم، فالميت إنما تلزمه العقوبة بما تقدم من أمره في ذلك، ووصيته إليهم به، وقد قال رسول الله على: «من سَنَّ سُنَةً حَسَنَةً فله أجرها وأجر من عمل بها ومن سَنَّ سُنَةً فعليه وِزْرُها ووزْرُ من عمل بها» انظر: شرح البخاري (٦٨٤/١)، وشرح أبي داود (٩٤/٣).

وعلى هذا التفسير يكون خبران صحيحين، وكل واحد منهما غير الآخر، فإن كان البكاء من وصية الميت فخبر جماعة صحيح، وإن لم يكن من وصيته فخبر عائشة صحيح.

الرابع: أن الحديث ورد على بكاء يهودية على ميت وأنه يعذب كما ذكره

۱۹۶ - وبلغنا عن المزني أنه حكى عمن مضى أن ذلك فيمن أوصى بالنياحة (١).

وبلغنا عن غيره أن أهل الميت لو صبروا واحتسبوا لعله لم يؤخذ عما ارتكب من الجرائم بتركه استرجاعهم واحتسابهم ودعائهم، فحين لم يستغلبوا بذلك وبكوا وناحوا حرم الميت تلك البركة، فأخذ بذنوب نفسه لا بما اجترموا من النياحة والله أعلم.

#### ١٦ – باب زيارة القبور

90 11- أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله محمد بن يعقوب، نا إبراهيم بن عبد الله، أنا محمد بن عبيد، نا يزيد ابن كيسان.

وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله محمد بن يعقوب وأبو الفضل الحسن بن يعقوب، قالا: نا محمد بن عبد الوهاب، أنا

الشيخ عن عائشة تقول: مر رسول الله على يهودية يبكي عليها أهلُها فقال: «إنهم يبكون عليها، وإنها لتعذب في قبرها». يعني هي تُعَـذّب بكفرها في حال بكاء أهلها، لا بسبب البكاء نفسه.

فما روته عائشة خبراً مفصلاً، وتؤيده الآية الكريمة، وما رواه غيرها خبراً مجملاً، والخبر المفصل أولى من الخبر المجمل.

<sup>(</sup>١) انظر: مختصر المزنى (ص٣٩).

يعلى بن عبيد، نا أبو منين يزيد بن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: زار رسول الله ﷺ قبر أمه، فَبَكَى وأَبْكَى مَن حوله شم قال: «استأذنته أن أستغفر لها فلم يأذن لي. فزوروا القبور فإنها تُذكِّرُ الموتَ»(١).

العباس محمد بن عبد الله الحافظ، أنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الربيع بن سليمان، أنا عبد الله بن وهب، أخبرني أسامة بن زيد، أن محمد بن يحيى بن حبان الأنصاري أخبره، أن واسع بن حبان حدثه أن أبا سعيد الخدري حدثه أن رسول الله عليه

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه مسلم في الصحيح (٢٧١/٢) عن أبي بكر بن أبي شيبة» (عن محمد بن عبيد).

ورواه أيضاً أبو داود (٥٥٧/٣)، والنسائي (٩٠/٤)، وابن ماحه (٢٠/١)، وابن أبي شيبة (٣٤٣/٣)، وأحمد (٢/١٤)، وابن حبان (٦٧/٥)، والحاكم (٣٤٥/١) كلهم من طرق عن يزيد بن كيسان عنه به.

وفيه حواز زيارة قبر من مات على غير الإسلام للعبرة، إلا أنه لا يدعو لـه ولو كان من أبيه وأمه.

قال البغوي: يقال: كان قبر أمه بالأبواء، فمرّ به عام الحديبية، ويروى أنه زار قبر أمه في ألف مُقنَّع. أى في ألف فارس مغطى بالسلاح. شرح السنة (٤٦٣/٥).

قال: «نهيتُكم عن زيارة القبور فزُورُوها فإن فيها عبرةً، ونهيتُكم عن النبيذ ألا فانْتَبِذُوا، ولا أحِلُّ مُسْكِراً، ونهيتُكم عن لحوم الأضاحي فكلوا وادخروا»(١).

۱۹۷ - ورواه ابن بريدة، عن أبيه، عن النبي رواه ابن بريدة، عن أبيه، عن النبي رواه ابن بريدة، الحديث: «فرُورُوها فإن في زيارتها تذكرة»(٢).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٧٤) بهذا الإسناد واللفظ وفي المستدرك (٣٨/٦)، وأحمد (٣٨/٣) من طريق أسامة بن زيد.

قال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي. وهو كما قالا الا أن أسامة بن زيد الليثمي وإن كان من رحال مسلم ولكنه صدوق يهم.

(۲) صحیح: أخرجه مسلم (۲۷۲/۲)، وأبو داود (۸/۳ه)، والـترمذي (۲) صحیح: أخرجه مسلم (۸۷/۲)، وأبو داود (۳۲۱/۳)، والنسائي (۸۸/٤)، والطیالسیي (ص۹۰۱)، وأجمد (۵۲۱/۳)، وعبد الرزاق (۳۹۲۹) کلهم عن محارب بن دثار، عن ابن بریدة، عن أبیه.

وأخرجه المؤلف في الكبرى (٧٦/٤) وذكر فيه قصة سفر النبي الله مع الف راكب فقام الله يصلي ركعتين، ثم أقبل على الحاضرين وعينان تَذْرِفَان، فقام إليه عمر الله ففداه بالأب والأم وقال: ما لك يا رسول الله؟ قال: «إني استأذنت ربي في استغفاري الأمي فلم يأذن لي، فبكيت لها رحمة لها من النار» ثم ذكر الحديث وقال: «رواه مسلم دون قصة أمه». وليس فيه ذكر بأنه كان عند قبر أمه.

وفي رواية أخرى: «ولتزدكم زيارتها خيراً »(١).

النبي الله الموارث، عن أنس، عامر، وعبد الوارث، عن أنس، عن النبي الله: «فرُورُوها فإنها تُرِقُ القلب، وتُدْمِع العين، وتذكر الآخرة، فزوروا، ولا تقولوا هُجراً »(٢).

9 1 1 9 - وأما النساء فقد قالت أم عطية: نُهينا عن اتباع الجنائز، ولم يُعزم علينا<sup>(٢)</sup>.

(۱) صحیح: رواه المؤلف فی الکـبری (۷٦/٤)، وأحمـد (٥٥٥٥)، والحـاکم (۳۷٦/۱) کلهم عن ابن بریدة، عن أبیه به.

وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين».

والصواب: أنه على شرط البخاري فإن فيه أحمد بن عبد الملك بن واقد الحراني من رحال البخاري دون مسلم .

(۲) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/۷)، والحاكم (۳۷۷/۱) مسن طريق عمرو بن عامر، وعبد الوارث كلاهما عن أنس.

لا خلاف بين العلماء في استحباب زيارة القبور لأنها ترقق القلوب، وكانت زيارتها منهياً عنها أولاً، ثم نسخ، وكان النهي أولاً لقرب عهدهم من الجاهلية، فريما كانوا يتكلمون بكلام الجاهلية الباطل، كما حاء النهي في بعض الروايات: «ولا تقولوا هُجراً» والهُجر: هو الكلام الباطل.

(٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٧/٤)، وقال: «أخرجه مسلم في الصحيح (٢/٤٤) من وجهين عن هشام» والبخاري (٢٤٤/٣)، وأبو

۱۲۰۰ ورُوِي عن ابن عباس، وحسان، وأبي هريرة أن النبي «لعن زائرات القبور»(۱).

داود (۱۹/۳)، وابسن ماحسه (۲/۱، ۰)، وأحمسد (۱۳۰/۳) داود (۱۳۰/۳) کلهم من طرق وعبد الرزاق (۱۳۰/۳) کلهم من طرق عنها به.

وقولها: لم يعزم علينا: أى لم يؤكد علينا في المنع كما أكَّـد علينـا في غـيره من المنهيات.

(١) حسن: حديث ابن عباس أحرجه المؤلف في الكبرى (١/٧٨).

وقال الترمذي: «حسن».

وحديث حسان بن ثابت أخرجه المؤلف في الكبرى (٧٨/٤)، ورواه أحمد (٣٧٤/١)، وابن أبي أحمد (٣٧٤/١)، وابن أبي شيبة (٣٤٥/٣) كلهم من طريق عبد الرحمن بن بهمان، عن عبد الرحمن بن حسان، عن أبيه به.

وإسناده حسن. وعبد الرحمن بن بهمان مقبول.

وحديث أبي هريرة أخرجه المؤلف في الكيبري (٧٨/٤)، والسترمذي

۱۲۰۱ – زاد ابن عباس في روايته: «والمتخذات عليها المساجد والسرج» فهن داخلات في النهبي عن زيارة القبور. ولا أدري هل خرجن من النهى بقوله: «نهيتكم عن زيارة القبور فزُورُوها».

وقد روی بُسطام بن مسلم البصري، عن أبي التياح يزيد بن حميد، عن عبد الله بن أبي مليكة: أن عائشة أقبلت ذات يوم من المقابر. فقلت لها: يا أم المؤمنين من أين أقبلت قالت: من قبر أحي عبد الرحمن بن أبي بكر. فقلت لها: أليس كان رسول الله عن زيارة القبور؟ قالت: نعم، كان نهى ثم أمر بزيارتها.

۱۲۰۲ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو بكر أحمد بن إسحاق، أنا أبو المثنى معاذ بن المثنى، ثنا محمد بن منهال، نا يزيد بن زريع، نا بسطام بن مسلم فذكره.

تفرد به بسطام والله أعلم<sup>(١)</sup>.

(٣٦٢/٣)، وابن ماجه (٢/١٠)، وأجمد (٣٢٧/٢)، وأبدو داود الطيالسي (ص٣١١)، وابن حبان (٧٢/٥) كلهم من طريق أبي عوانة، عن عمر بن أبي سلمة، عن أبيه، عنه به. وفيه عمر بن أبي سلمة صدوق يخطئ.

قـال الحـاكم: «وهـذه الأحـاديث المرويـة في النهـي عــن زيــارة القبــور منسوحة، والناسخ لها حديث بريدة عن أبيه» وقد سبق ذكره.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٧٨/٤) وقال: «تفرد به بسطام بن

۱۲۰۳ – ورُوِي عن فاطمة أنها كانت تزور قبر عمها حمـزة ﷺ في كل جمعة (۱).

كتاب الجنائز

البناني، عن المحديث الصحيح عن ثنابت البناني، عن أنس بن مالك قال: مرّ رسول الله ﷺ بنامرأة عنىد قبر وهني تبكي،

مسلم البصري» إلا أنه ثقة وثقه ابن معين وغيره. وقبال الحيافظ في التقريب: ثقة.

وأخرحه الترمذي (٣٦٢/٣)، وعبد الرزاق (٥٧٠/٣)، وابن أبي شيبة (٣٤٣/٣) كلهم عن ابن حريج، عن عبد الله بن أبي مليكة ولفظه: قال: توفي عبد الرحمن بن أبي بكر بحُبشي –قال ابن حريج: الحُبشي اثني عشر ميلاً من مكة – فدفن بمكة، فلما قدمت عائشة أتت قبره فقالت:

وكنَّا كَنَدْمانَي جَذِيْمَة حِقْبَةٍ من الدهر حتى قيل: لنْ يَتَصَدَّعا فلما تَفَرَّقُــنا كأني ومالكاً لطول احتماع لم نَبِسْت ليلةً معا

سكت عليه الترمذي. ورجاله ثقات إلا أن فيه عنعنة ابن حريج، وهو مدلس. وذكره الهيثمي في المجمع (٦٠/٣) وقال: «رواه الطبراني في المحبير ورجاله رجال الصحيح» وأخرجه عبد الرزاق (٦٥٣٥) عن ابن جريج وقال فيه: سمعت ابن أبي مليكة فانتفت تهمة التدليس.

(۱) صحیح: أخرجه الحاكم (۲۷۷/۱) وعنه البیهقی فی الكبری (۷۸/٤)، وعبد الرزاق (۵۲/۳) كلهم من طریق جعفر بن محمد، عن أبیه، عن عَلِیّ بن الحسین، عن أبیه، عنها، وقال الحاكم: «هذا حدیث رواته عن آخرهم ثقات».

فقال لها: «اتقي الله واصبري» فقالت: إليك عني فإنك لم تُصب بمصيبي، ولم تعرفه فقيل لها، فأخذها مثل الموت، فأتت باب رسول الله على فلم تحد عنده بوابين فقالت: يا رسول الله! إني لم أعرفك. فقال رسول الله على: «إن الصبر عند أول الصدمة».

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرني عبد الرحمن بن الحسن القاضي، نا إبراهيم بن الحسين، نا آدم، نا شعبة، نا ثابت، عن أنس بن مالك فذكره (١).

والمرأة أصيبت بولدها كما صرح به عبد الرزاق (١/٥٥) في مرسل يحيى بن أبي كثير، وفيه أنه على سمع منها ما يكره فوقف عليها يعني أنه لم تكتف بالبكاء، فإن البكاء مشروع بل كانت تنوح، ولهذا أمرها النبي بالتقوى، ومعنى قول النبي في «إنحا الصبر عند الصدمة الأولى» أى أن الصبر الذي يحمد عليه صاحبه ما كان عند مفاحاة المصيبة بخلاف ما بعد ذلك فإنه على الأيام يسلو. أفاده الخطابي.

وفيه حواز زيارة القبور للنساء لأن النبي ﷺ لم يمنعها من الزيارة، كما أن البيهقي سرد الأحاديث والآثار مستدلاً بدخولهن في عموم قوله ﷺ:

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه البخاري (۲/۵/۳)، ومسلم (۲/۲۳)، وأبو داود (۲) صحيح: أورجه البخاري (۳۰۵/۳)، والنسائي (۲/۲۶) كلهم من طريق ثابت به إلا أن البعض اختصره.

«فزوروها» للعلة التي أجيز للرجال وهي العبرة والاتعاظ، وحالف في ذلك آخرون فقالوا: إنما الرخصة للرجال فقط دون النساء، لأنه الله العن زوارات القبور. وقال الترمذي: «حسن صحيح» ثم قال: «وقد رأى بعض أهل العلم أن هذا كان قبل أن يرخص في زيارة القبور، فلما رخص دخل في رخصته الرجال والنساء. ثم قال: وقال بعضهم: إنما كره زيارة القبور للنساء لقلة صبرهن وكثرة جزعهن». (٣٦٣/٣).

وقال صاحب المغني (٤٧٤/٢): ويحتمل كون الخبر في لعن زوارات القبور بعد أمر الرحال بزيارتها فدار بين الحظر والإباحة، فأقل أحواله الكراهة.

وقال: احتلفت الرواية عن أحمد فروي عنه كراهتها للنساء.

وقال النووي: «وأما النساء فقال المصنف وصاحب البيان: لا تجوز لهن الزيارة وهو ظاهر هذا الحديث، ولكنه شاذ في المذهب،والـذي قطع به الجمهور أنه مكروهة لهن كراهة تنزيه. وذكر الروياني في البحر وجهين: أحدهما: يكره كما قال الجمهور، والثانى: لا يكره.

 المحد بن المحمد بن يوسف، نا سفيان، عن علقمة بن مرثد، عن ابسن يوسف، نا محمد بن يوسف، نا سفيان، عن علقمة بن مرثد، عن ابسن بريدة، عن أبيه قال: كان رسول الله على يُعلِّمهم إذا خرجوا إلى المقابر: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون أنتم لنا فرط ولحن لكم تبع نسأل الله العافية»(١).

وأما اللعن المذكور في الحديث فقال العلماء: «هو للمكثرات التي تضيع حق الآخرين، وما ينشأ من الصياح ونحو ذلك ويقال: إذا أمن جميع ذلك فلا مانع من الإذن لهن، لأن تذكر الموت يحتاج إليه الرحال والنساء» قاله القرطبي. انظر: النيل (١٢٦/٤).

ولا يجوز استلام القبر ولا تقبيله لأنه من المبتدعات المنكرة، وكذا لا يجوز تقديم الزهور والرداء والحلويات للقبر لأنها كلها أمور محدثة.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۹/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه مسلم في الصحيح (۲۷۱/۲) عن زهير بن حرب وغيره، عن أبي أحمد محمد بن عبد الله الأسدي الزبيري، ورواه محمد بن يوسف الفريابي، عن الثوري».

ورواه أيضاً النسائي (٤/٤)، وابن ماحه (١/٤٩٤)، وابن أبي شيبة (٣٤/١)، وأحمد (٣٥٢/٥)، وابن حبان (٣٤/٥) كلهم من طرق عن علمقة بن مرثد به.

والقصد من زيارة القبور الدعاء لهم، والـترحم عليهم، والاستغفار لهم، هذه هي الزيارة التي سنّها على الأمته بخلاف المشركين الذي يدعون الميت،

النبي الله الله على عائشة وابن عباس أن النبي الله النزل به قال: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يُحذّر مثل ما صنعوا(١).

\_\_\_\_\_\_

ويستغيثون به، ويجعلونه بينهم وبين الله الوسيلة.

وقوله: «أنتم لنا فَرَط» أى السابقون إلى الآخرة يقال: فَرَط يفرط سبق وتقدم والفارط هو من تقدم وسبق القومَ ليرتاد لهم الماء.

(۱) صحيح: حديث عائشة وابن عباس أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۰/٤) وقال: «رواه البخاري في الصحيح (۲/۹٤) عن أبي اليمان، وأخرجه مسلم (۲/۷۷) من حديث يونس عن الزهري» والنسائي (۲/۰٤-مسلم (۲/۷۷)) من حديث يونس عن الزهري» والنسائي (۲/۰٤-۱۵)، وعبد الرزاق (۲/۲۰۱)، وأحمد (۲/۲۸،۳٤/)، والدارمي (۲۲۲/۱)، وابن حبان (۲۱۲/۸)، وابن الجارود (۱۸/۱) كلهم من طرق عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله عنهما به.

وأول الحديث: لما نزل برسول الله ﷺ طفِق يطرح حَمِيْصَةً له على وجهه، فقال.. فذكر الحديث. وقوله: نزل: أى ملك الموت والملائكة الكرام.

وله شواهد من حديث حندب بن عبد الله، وأبي مرثد الغنوي، وأبي هريرة ﷺ. انظر: البدر المنير، كتاب الجنائز.

## ٧٧ - باب من ترك الصلاة المكتوبة متعمداً (١)

عمد الله محمد بن يعقوب الحافظ، أنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب الحافظ، نا إسماعيل بن قتيبة، نا عبد الله بن محمد المسندي، نا حرمي بن عمارة، نا شعبة، عن واقد بن محمد يعني: ابن زيد بن عبد الله بن عمر قال: سمعت أبي يحدث عن ابن عمر أن رسول الله عبد الله بن عمر أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسائهم على الله عز وجل»(٢).

البو بكر بن داسة، نا أبو على الروذباري، أنا أبو بكر بن داسة، نا أبو داود، نا هارون بن عبد الله ومحمد بن العلاء، أن أبا أسامة أحبرهم، عن مفضل بن يونس، عن الأوزاعي، عن أبي يسار القرشي، عن أبي هاشم، عن أبي هريرة أن النبي الشي أتبى بمُخنَّث قد خصَب يديه ورجليه بالحناء فقال النبي الشي الله الله الله الله النساء. فأمر به، فنُفِي إلى النقيع. قالوا: يا رسول الله! ألا

<sup>(</sup>۱) هذا الباب ليس له علاقة بكتاب الجنائز، وهو في السنن الكبرى في آخر الصلاة قبل الجنائز. ولكن هكذا وحدت في المخطوطة فأبقيته كما هـو في المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٦٧/٣) بهذا الإسناد وقال: «رواه البخاري في الصحيح (٧٥/١) عن عبد الله المسندي، ومسلم (٥٣/١) من وجه آخر عن شعبة ».

نقتله؟ قال: «إنى نهيت عن قتل المصلين »(١).

قال أبو أسامة: النقيع، ناحية عن المدينة وليس بالبقيع.

١٢٠٩ أنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله محمد بن يعقوب، نا إبراهيم بن عبد الله، أنا أبو عاصم، عن ابن جريج قال: أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله يقول: سمعت رسول الله يقول: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»(٢).

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۲٤/۸) بهذا الإسناد. وهو في سنن أبي داود (۲۲٤/۵).

ورواه أيضاً الدارقطيني (٧٤/٥-٥٥)، والمروزي في تعظيم قــدر الصــلاة (٩١٧/٢) كلهم من طريق أبي أسامة به.

وأعل بأبي يسار قال الذهبي: إسناد مظلم لمتن منكر. ثم ذكر الحديث وقال: قال أبو حاتم: هو بحهول. ثم قال: روى عن أبي يسار إمامان: الأوزاعي والليث، فهو شيخ ليس بضعيف. انتهى. انظر: الميزان (٨٨/٤).

قلتُ: الجمهور على أن رواية الإمام ليس بتوثيق. ولا ترتفع عنه إلا حهالة العين.

(٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٦٦/٣) بهذا الإسناد وقـال: «رواه مسلم (٨٨/١) عن يحيى بن يحيى ».

ورواه أيضاً أبو داود (٩،٥٨/٥)، والسترمذي (١٣/٥)، والنسسائي (٢٣/١)، وابدر (٣٢/١)، والدارقطسين (٣٢/١)، والدارقطسين (٣٣/٢) كلهم من طرق عن جابر.

تابعه أبو سفيان، عن حابر ويشبه أن يكون المراد به إباحة قتله، كما يكفر فيباح قتله والله أعلم (١).



(۱) يستفاد من الحديث أن تارك الصلاة كافر، وحكمه القتل لأن الله تعالى يقول: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا المسركينَ حيثُ وَجَدْتُمُوهُم ﴾ إلى أن قال: ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَلاة و آتُوا الزكاة فَخَلُوا سَبِيلَهُم إن الله غفور رحيم فمن ترك الصلاة لم يأت بشرط التخلية، فيبقى على إباحة القتل، فلا يخلّى من لم يقم الصلاة، لأن ترك الصلاة من موجبات الكفر وعليه يدل قوله على إلى الرجل وبين الكفر ترك الصلاة ».

قال عمر بن الخطاب على: لا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة. وقال ابن مسعود: تركها كفر.

قال حماد بن زيد، ومكحول، ومالك، والشافعي: تارك الصلاة يقتل كالمرتد، ولا يخرج به عن الملة.

وقال الزهري وأصحاب الرأي: لا يقتل بل يحبس ويضرب حتى يصلي، كما لا يقتل تارك الصوم والزكاة والحج. انظر: شرح السنة (١٨٠/٢). ٤ – كتاب الزكاة

#### ۱ باب فرض الزكاة (۱)

قال الله عز وجل: ﴿وَأَقِيمُوا الصَلاةَ وَآتُوا الزكاةَ ﴾ [سورة البقرة:٤٣].

(١) الزكاة لغة: النماء والطهارة.

فيقال: زَكَا الزرعُ يَزْكُو زكاةً إذا نما وزاد.

والطهارة من شرط النماء، وهو إن أرض الزرع إذا خلص من الموانع من دود أو سؤر تربة ينمو، فالطهارة من شروط النماء، وهذا المعنى اللغوي يطلق على زكاة الأموال، فإنها تنميها معنوياً لقول النبي تراها: «ما نَقَصَ مالٌ من صَدَقَة» وحسياً أيضاً فإن من العزم بإخراج الزكاة تزداد زكاته سنة بعد سنة. وأنها تطهرها. أى تطهر المال مسن حقوق الفقراء والمساكين التي كانت مختلطة بها، فالمال الباقي بعد إخراج زكاته يكون طاهراً صائعاً. ويمكن حمله أيضاً على المعنوي بأن الزكاة تطهر النفس مسن رذائل البخل والشح.

وأما فريضة الزكاة فإنه لا خلاف بين العلماء بأنها فرضت في المدينة في السنة الثانية من الهجرة، وإن كان لفظ الزكاة قد حاء في السور المكية مثل قوله تعالى في سورة المؤمنين: ﴿والذين هم للزكاة فاعلون ﴾ ومثل قول تعالى في سورة الأنعام (﴿وآتُوا حَقَّه يومَ حَصَادِه ﴾ والسورتان مكيتان. فاختلف المفسرون في معنى الزكاة في هذه الآيات، والأظهر أن المقصود بها الصَدَقَات والإنفاق في سبيل الله بدون إلزام، وبدون مقادير محددة، وشروط مقررة، كالأديان السابقة التي تحث على الإنفاق بدون إيجاب،

١٢١٠ وقال النبي ﷺ: «بُني الإسلام على خمس...» فذكرهـن
 وذكر فيهن «إيتاء الزكاة» (١).

\_\_\_\_\_\_\_

وفي العهد المدني حاء الحكم بإيجابها مع بيان مقاديرها وشروطها، وهذا الذي ينقصه في الأديان الأخرى، فلا يحسس المرء في تلك الأديان بذنب وإثم بترك الإنفاق مما جعلهم حريصين على جمع حُطَام الدنيا ومتاعها، وأما المسلم الْغَنِيِّ إذا لم يخرج زكاة ماله فهو في قلق مستمر لتركه الفريضة فعسى أن يعود إلى رشده.

ونظراً لمعنى الزكاة لغة وهو النماء لم يوحب الشارع الزكاة في أموال غير نامية، وإنما أوحب في الأموال النامية وهي ثلاثة أنواع.

الأول: العين من الذهب والفضة لقوله تعالى: ﴿والذين يَكْنِزُونَ الذهبَ والفضــةَ ولا يُنْفِقُونَها في سبيل الله فَبَشَرْهُم بِعَذَابِ اليم،

والثاني: الحرث قال تعالى: ﴿ كُلُوا مِن ثمرِه إذا أثمر وآتُوا حَقَّه يومَ حَصَادِهِ ﴾.

والثالث: الكسب سواء في التحارة والماشية. لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا الْفُولُونَ الْمُنُوا ال

هكذا ذكرها القرآن إجمالاً وجاء تفصيلها في سنة المصطفى على.

هذه ثلاثة أنواع من الأموال النامية اتفق العلماء على وحوب الزكاة فيها، واختلفوا فيما عداها من عروض التحارة والعبد والفرس والبيت والحلى وغيرها.

وسيأتي كل هذا بتفصيل في مواضعها.

(١) صحيح: أخرجه البخاري (١/ ٤٩) من حديث عكرمة بن خالد، عن ابسن

عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن موسى الرازي ببخارى، ثنا محمد بن أيوب، ثنا علي بن المدين، ثنا هاشم بن القاسم، ثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار، عن أبيه، عن أبي صالح السمان، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «مَنْ آتاه الله مالاً فلم يؤدِّ زكاته مُشْلَ له يوم القيامة، ثم يأخذ بلَهْزِمَتيْه يعني: القيامة شجاعاً أقْرَع، له زَبِيْبَان يُطَوِّقُه يوم القيامة، ثم يأخذ بلَهْزِمَتيْه يعني: شدقيه ثم يقول: أنا مالك أنا كنزك» ثم تلا هذه الآية: ﴿ولا يَحْسَبَنَ الذينَ يَبْخُلُونَ بما آتاهم الله مِنْ فَضْلِه هو خيراً لَهُم بل هُو شَرَّ لَهُم من فَضْلِه هو خيراً لَهُم بل هُو شَرَّ لَهُم من فَضْلِه هو خيراً لَهُم بل هُو شَرَّ لَهُم من مَيْطَوَّقُون ما بَخِلُوا به يومَ القيامة ﴾ [سورة آل عمران: ١٨٠](١).

عمر رضي الله عنهما قال رسول الله ﷺ: «بني الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحسج، وصوم رمضان ».

وفي رواية مسلم: على خمسة: أي الأركان.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: «رواه البخاري (٢٦٨/٣) عن عَلِيّ بن المديني».

وهذا جزء من حديث أبي هريرة الطويل. رواه عنه أبو صالح السمان عند البخاري ومسلم (٢/ ٦٨٠)، وأبي داود (٣٠٢/٢)، وزيد بن أسلم عند أبي داود، وأبي عمرو قيل: أبي عمر العداني عند أبي داود والنسائي (٥/٢) وغيرهم مختصراً ومطولاً.

العباس محمد بن يعقوب، ثنا بحر بن نصر، ثنا ابن وهب، عن عمرو بين الحارث، عن يعقوب، ثنا بحر بن نصر، ثنا ابن وهب، عن عمرو بين الحارث، عن دراج أبي السمح، عن ابن حجيرة الأكبر الخولاني، عن أبي هريرة الله أن رسول الله على قال: ﴿ إِذَا أَدِيتَ الزِكَاةَ فَقَد قضيتَ ما عليك، ومن جمع مالاً حراماً ثم تصدق به لم يكن له فيه أجر وكان إصر عليه عليه» (١).

وفي رواية لأبي داود: قيل لأبي هريرة فما حق الإبل؟ قال: تعطى الكريمة، وتمنح العزيزة، وتفقر الظهر، وتطرق الفحل، وتسقى اللبن.

وفي رواية: «ومن حَقُّها حَلْبُها يوم وِرْدِها».

وهذه الأقوال كلها على سبيل الندب والفضل لا الوحوب، وإنما الزكاة الواحبة ما يأتي ذكرها.

(١) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٨٤/٤) بهذا الإسناد واللفظ.

وهو في مستدرك الحاكم (١/ ٣٩) من هذا الوجه.

ورواه أيضاً الـترمذي (٤/٣)، وابن ماجـه (٥٧٠/١)، وابن خزيمـة (١١٠/٤)، وابن الجارود في المنتقى (١٢٣) كلهم مـن طريـق دراج أبـي السمح به مثله.

قال الترمذي: «حسن غريب».

وقال الحاكم: «صحيح» ووافقه الذهبي.

وهذا تسامح من الجميع رحمهم الله تعالى، فإن في إسناده دراج أبا السمح نقل الذهبي نفسه عن الأئمة تضعيفه. قال أحمد : أحاديثه مناكبير، وليَّنه. وقال النسائي: منكر الحديث، وقال أبو حاتم: ضعيف. وقال الدارقطني :

# ۲ باب صدقة النعم السائمة وهى: الإبل والبقر والغنم

الله بن بشران ببغداد، ثنا إسماعيل بن محمد بن عبد الله بن بشران ببغداد، ثنا إسماعيل بن محمد الصفار، ثنا محمد بن عبيد الله المنادي، ثنا يونس بن محمد المؤدب، ثنا حماد بن سلمة قال: أخذت هذا الكتاب من ثمامة بن عبد الله بن أنس بن مالك، عن أنس بن مالك أن أبا بكر كتب له:

ضعيف، وقال مرة: متروك. وأما ابن معين فمرة قال: ليس به بأسن ومرة قال: ثقة. والحق أنه ضعيف، وهو الذي رآه الحافظ أيضاً في تقريبه.

ويُغْنِي عنه ما أخرجه البخاري (٢٦١/٣)، ومسلم (١٤٤/١) من حديث أبي هريرة أن أعرابياً أتى النبي على فقال: دُلّني على عمل إذا عملته دخلت الجنة؟ قال: «تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤدي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان» قال: والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا. فلما ولّى قال النبي على: «من سَرّه أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا».

وفي الحديث دليل على أن من أدَّى زكاة ماله فقد أدَّى حق الله عليه، وأن المواظبة على التطوعات ليست بواحبة إلا أن يتهاون فيها أحد رغبة عنها فيحكم عليه بالفسق لتعمده على ترك السنن والنوافل بدون سبب مقبول.

إن هذه فرائض الصدقة التي فسرض رسول الله على على المسلمين، التي أمر الله عز وجل بها رسولَه على، فمن سُئِلَها من المسلمين على وجهها فليعطِها، ومن سُئِلَ فوقها فلا يعطه:

فيما دون خمس وعشرين من الإبل؛ في كل خمس ذَوْدٍ شاة، فإذا بلغت خمساً وعشرين؛ ففيها ابنة مَحَاض إلى خمس وثلاثين، فإن لم تكن ابنة مَحَاض فابن لَبُون ذكر. فإذا بلغت ستاً وثلاثين؛ ففيها بنت لَبُون إلى خمس وأربعين. فإذا بلغت ستاً وأربعين؛ ففيها حِقَّة طَرُوقَة للمُون إلى خمس وأربعين. فإذا بلغت ستاً واحدة وستين؛ ففيها حَذْعَة إلى خمس الفحل إلى ستين. فإذا بلغت واحدة وستين؛ ففيها جَذْعَة إلى خمس وسبعين. فإذا بلغت ستاً وسبعين؛ ففيها ابنتا لَبُون إلى تسعين. فإذا بلغت واحدة وتسعين؛ ففيها حِقَّان طروقتا الفحل إلى عشرين ومائة. فاذا ذادت، على عشرين ومائة، فن كالمُن من المنت أن المنت على عشرين ومائة.

فإذا زادت على عشرين ومائة؛ ففي كـل أربعـين ابنـة لَبُــون، وفي كل خمسين حِقَّة.

فإذا تباين أسنان الإبل وفرائض الصدكات فمن بلغت عنده صدقة الجكذعة وليس عنده جكاعة وعنده حقة، فإنها تقبل منه حقة، ويجعل معها شاتان إن استيسرتا له، أو عشرين درهماً. ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليس عنده إلا جَذْعَة فإنها تقبل منه، ويعطيه المصدق عشرين درهماً أو شاتين. ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليست عنده إلا ابنة لكون؛ فإنها تقبل منه، ويجعل معها شاتان إن استيسرتا له، أو عشرين درهماً. ومن بلغت عنده صدقة ابنة لكون وليست عنده إلا ابنة لكون، فإنها تقبل منه، ويجعل معها شاتان إن استيسرتا له، أو عشرين درهماً.

حِقَّة؛ فإنها تقبل منه، ويعطيه المصدق عشرين درهماً أو شاتين، ومن بلغت صدقته ابنة لَبُون وليست عنده ابنة لَبُون؛ وعنده ابنة مَخاض فإنها تقبل منه، ويجعل معها شاتان إن استيسرتا أو عشرين درهماً. ومن بلغت صدقته ابنة مَخاض وليس عنده إلا ابن لَبُون ذَكَر؛ فإنه يقبل منه وليس معه شيء.

ومن لم يكن عنده إلا أربعة من الإبل فليس عليه فيها شيء إلا أن يشاء ربُها.

وفي صَدَقَة الغنم؛ في سائمتها إذا كانت أربعين؛ ففيها شاة إلى عشرين ومائة، فإذا زادت ففيها شاتان إلى مائتين، فإذا زادت واحدة ففيها ثلاث شياه إلى ثلاثمائة، فإذا زادت واحدة ففي كل مائة شاة.

ولا يؤخذ في الصدقة هَرِمَة، ولا ذات عُوار، ولا تيس الغنم، إلا أن يشاء المصدق. ولا يُحْمَع بين مُتَفَرِّق، ولا يفرق بين مُحْتَمع خشية الصدقة. وما كان من خَلِيْطَين فإنهما يراجعان بينهما بالسوية. فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين شاةً شاةً واحدةً فليس فيها شيء إلا أن يشاء ربُها.

وفي الرقة ربع العشور فإذا لم يكن المال إلا تسعون ومائة دِرْهَـم فليس فيها شيء إلا أن يشاء ربُّها.

هذا حديث حسن صحيح موصول(١).

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٨٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال:

الأنصاري، المثنى الأنصاري، عن أبيه قال: ثنا أنس بن مالك، عن أبيه قال: ثنا ثمامة بن عبد الله بن أنس قال: ثنا أنس بن مالك، أن أبا بكر الصديق لما استُخلِفَ وجَّه أنس بن مالك إلى البحرين وكتب له هذا الكتاب(١).

«ورواه النضر بن شميل، عن حماد بن سلمة قال: أخذنا هذا الكتاب من ثمامة بن عبد الله بن أنس يحدثه عن أنس بن مالك، عن رسول الله على». ورواه أحمد في المسند، والنسائي (١٨/٥) عن أبي كامل، ثنا حماد قال: أخذت هذا الكتاب من ثمامة.. الخ.

ورواه أبو داود (٢١٤/٢) عن موسى بن إسماعيل، ثنا حماد قال: أخــذت من ثمامة بن عبد الله بن أنس كتاباً زعم أن أبا بكـر كتبـه لأنـس، وعليـه خاتم رسول الله على حين بعثه مصدقاً...

ورواه الدارقطني (١١٥/٢) من طريق النضر بن شميل، عن حماد.

وهذه الطرق كلها ليس فيها تصريح من حماد بأنه سمع هذا الكتاب من ثمامة، فهو مكاتبة لا سماع، والمكاتبة إحدى طرق التحمل وإن كانت أقل من السماع.

وثمامة بن عبد الله صدوق.

(۱) صحيح: رواه البخاري (۳۱۷/۳)، وابن ماحه (۱/٥٧٥)، والدارقطني (۱/۳۲) كلهم من طريق محمد بن عبد الله بن المثنى الأنصاري به. قال الدارقطني: «إسناد صحيح وكلهم ثقات».

وعبد الله بن المثنى تكلم فيه.

ما لم بن عبد الله بن عمر، عن أبيه، عن النبي الله الله الله بن عبد الله بن عمر، عن أبيه، عن النبي الله ووافقه سليمان بن كثير، عن الزهري<sup>(۱)</sup>.

قال الساحي: «ضعيف منكر الحديث» وقال أبو داود: «لا أحرج حديثه»، إلا أنه قد تابعه على حديثه هذا حماد بن سلمة كما سبق.

ونقل ابن التركماني من الأطراف للمقدسي: قيل لابن معين: حديث ثمامة عن أنس في الصدَقَات؟ قال: لا يصح، وليس بشيء، ولا يصح في هذا حديث في الصدَقَات انتهى. ولم أحده في تاريخه، كما لم أقف على وجه قوي لتضعيفه، وعبد الله بن المثنى وإن كان قد تُكُلِّم فيه فقد تابعه حماد بن سلمة، والإمام البخاري رحمه الله تعالى أحرج هذا الإسناد في عدة مواضع في كتابه مع ذكر التحديث. انظر: أرقام الحديث في الفتح عدة مواضع في كتابه مع ذكر التحديث. انظر: أرقام الحديث في الفتح ثمامة لم يسمع من أنس، ولا سمعه عبد الله بن المثنى من ثمامة.

يقول البيهقي رحمه الله تعالى في المعرفة (٢٠/٦): «ولا نعلم من حملة الحديث وحفاظهم من استقصى في انتفاء الرواة ما استقصى محمد بن إسماعيل البخاري مع إمامته وتقدمه في معرفة الرحال وعلل الأحاديث، ثم إنه اعتمد في هذا الباب على حديث عبد الله بن المثنى الأنصاري، عن ممامة بن أنس، فأخرجه في الصحيح عن محمد بن عبد الله المثنى، عن أبيه، وذلك لكثره الشواهد لحديثه هذا بالصحة ».

(١) حسن: وقول المؤلف: وكذلك رواه سفيان بن حسين يقصد به أنه ما زاد

المراح ورواه سليمان بن داود، عن الزهري، عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، عن أبيه، عن جده، عن النبي الله وفي حديث ابن حزم من الزيادة: «في كل ثلاثين باقور تَبِيْع جَذْعٌ أو جَذْعَـة، وفي كل أربعين باقورة بقرة "().

على مائة وعشرين، ففي كل خمسين حِقّة، وفي كل أربعين ابنة لَبُون كما هو في كتاب أبى بكر لأنس بن مالك.

وحديث سفيان بن حسين أخرجه أبو داود (٢٢٤/٣)، والمترمذي (٨/٣)، والحاكم (٣٩٢/١).

وقال الترمذي: «حديث ابن عمر حسن، والعمل على هذا الحديث عند عامة الفقهاء، وقد روى يونس بن يزيد وغير واحد عن الزهري، عن سالم بهذا الحديث، ولم يرفعوه، وإنما رفعه سفيان بن حسين ».

وكذا رفعه أيضاً سليمان بن كثير كما قال المؤلف، وهو عنـــد ابـن ماجــه (٥٧٣/١).

قال الترمذي في العلل: سألت محمد بن إسماعيل البخاري عن هذا الحديث فقال: أرجو أن يكون محفوظاً وسفيان بن حسين صدوق.

(۱) كتاب ابن حزم في الصدقات مشهور تلقاه العلماء بالقبول: رواه النسائي (۱) كتاب ابن حرم في الديات، والحاكم (۳۹۰/۱) كلاهما عن سليمان بن داود، عن الزهري، عن أبي بكر بن حزم، عن أبيه، عن جده.

ورواه أبو داود في مراسيله، والنسائي أيضاً عن سليمان بن أرقم، عن الزهري به. قال النسائي: هذا أشبه، وسليمان بن أرقم متروك.

وقال الحاكم: «هذا حديث كبير مفسر في هذا الباب، يشهد له أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز، وأقام العلماء في عصره محمد بن مسلم الزهري بالصحة، وسليمان بن داود الدمشقي الخولاني معروف بالزهري، وإن كان يحيى بن معين غمزه فقد عدّله غيره، ثم نقل عن أبي حاتم أنه سئل عن حديث عمرو بن حزم فقال: سليمان بن داود عندنا عن لا بأس به، وكذلك قال أيضاً أبو زرعة» انتهى.

والإسناد يدور على سليمان بن داود وسليمان بن أرقم، وكلاهما ضعيف، والمرجح أن يكون سليمان بن أرقم كما قال النسائي.

وخالفهما يونس بن يزيد فرواه عن الزهري مرسلاً إلا أن العلماء تلقوا هذا الكتاب بالقبول، وكانوا يرجعون إليه عند الاختلاف.

قال ابن عبد البر: هذا كتاب مشهور عند أهل السير معروف ما فيه عند أهل العلم، يستغنى بشهرته عن الإسناد، لأنه أشبه التواتر في مجيئه لتلقي الناس له بالقبول.

وقال يعقوب بن سفيان: لا أعلم في جميع الكتب المنقولة كتاباً أصبح من كتاب عمرو بن حزم هذا، فإن أصحاب رسول الله على والتابعين يرجعون إليه، ويدعون رأيهم.

وقال الحاكم: قد شهد عمر بن عبد العزيز وإمام عصره الزهري بالصحة لهذا الكتاب.

وأما في تصحيحه ففيه نظر، وكونه تلقوه بالقبول فلعله لما اشتمل عليه من معلومات تشهد له أحاديث أحرى. \_\_ كتاب الزكاة

الصدَدَقَات: «وإذا كانت -يعني الإبل- إحدى وعشرين ومائة ففيها ثلاث الصدَدَقَات: «وإذا كانت -يعني الإبل- إحدى وعشرين ومائة ففيها ثلاث بنات لَبُون، حتى تبلغ تسعاً وعشرين ومائة. فإذا كانت ثلاثين ومائة؛ ففيها حقّة وبنتا لَبُون حتى تبلغ تسعاً وثلاثين ومائة. فإذا بلغت أربعين ومائة ففيها حقّتان وبنت لَبُون، حتى تبلغ تسعا وأربعين ومائة. فإذا بلغت خمسين ومائة؛ ففيها ثلاث حقاق ... » ثم ذكر صدقتها هكذا إلى مائتين، شم قال: «فإذا كانت مائتين ففيها أربع حقاق أو خمس بنات لَبُون أي السنين وجدت فيها أخذت ».

وقد ذهب كثير من الأثمة مثل أحمد والشافعي وغيرهما إلى ثبوت الكتباب كما ذكره ابن الجوزي في التحقيق. انظر: نصب الراية (٣٤٢/٢).

وقال البيهقي في المعرفة (٢٧/٦): «وقد أثنى جماعة من الحفاظ على سليمان بن داود الخولاني منهم أحمد بن حنبل وأبو زرعة وأبو حاتم الرازي وعثمان بن سعيد الدارمي وأبو أحمد بن عدي الحافظ، وحديثه هذا يوافق رواية من رواه مرسلاً، ومن جهة أنس بن مالك وغيره موصولاً».

والنسائي لم يذكر من الكتاب إلا ما كان متعلقاً بالديات، وذكر الحاكم والبيهقي كامل الكتاب، وفيه من الزيادة التي أشار إليها المؤلف رحمه الله تعالى وهي: في كل ثلاثين باقورة تَبيْع جذع أو جَذْعَة. كذلك ذكره الزهري، عن سالم بن عبد الله بن عمر (١).

(۱) مرسل: كتاب الني ﷺ الذي كان عند آل عمر بن الخطاب أخرجه أبو داود (۲۲٦/۲) عن يونس بن يزيد، عن ابن شهاب قال: هذه نسخة كتاب رسول الله ﷺ الذي كتبه في الصدقة وهي عند آل عمر ابن الخطاب.

قال ابن شهاب: أقرأنيها سالم بن عبد الله بن عمر فوعيتُها على وجهها، وهي التي انتسخ عمر بن عبد العزيز من عبد الله بن عبد الله بن عمر، وسالم بن عبد الله بن عمر فذكر الحديث كما ذكره المؤلف. وهذا مرسل. وقد سبق التحقيق في حديث سفيان بن حسين عن هذا الحديث بأنه متصل، وحسنه الترمذي، وهذا الكتاب ذكره مالك في الموطأ

قال ابن العربي: «ثبت عن النبي ﷺ في صَدَقَة الماشية ثلاثة كتب: كتاب أبي بكر بعد موت رسول الله ﷺ رواه أنس ﷺ واستقر عنده، وكتابه إلى عمرو بن حزم واستقر عندهم، وما في كتاب عمر بن الخطاب ﷺ، وعليه عوّل مالك ﷺ لطول مدة خلافته، وسعة بيضة الإسلام في أيام ولايته، وكثرة مصدقيه، فما من أحد اعترض فيه». انظر: القبس شرح الموطأ (٢٧/٢٤).

وإليكم النص الكامل لكتاب ابن عمر كما حماء في الموطأ: حدثني يحيى عن مالك: أنه قرأ كتاب عمر بن الخطاب في الصدقة: قال: فوحدت فيه: بسم الله الرحمن الرحيم. كتاب الصدقة:

في أربع وعشرين من الإبل فدونها الغنم في كل خمس شاة.

وفيما فوق ذلك إلى خمس وثلاثين ابنة مُخَاض. فإن لم تكن ابنـة مُخَـاض فابن لَبُون ذكر.

وفيما فوق ذلك إلى خمس وأربعين بنت لَبُون.

وفيما فوق ذلك إلى ستين حِقَّة طَرُوقَةُ الفحل.

وفيما فوق ذلك إلى خمس وسبعين حَذْعَة.

وفيما فوق ذلك إلى تسعين ابنتا لَبُون.

وفيما فوق ذلك إلى عشرين ومائة حِقْتَان طروقتا الفحل.

فما زاد على ذلك من الإبل في كل أربعين بنت لَبون، وفي كل خمسين حقّة.

وفي سائمة الغنم: إذا بلغت أربعين إلى عشرين ومائة شاةً.

وفيما فوق ذلك إلى مائتين شاتان.

وفيما فوق ذلك إلى ثلاثمائة ثلاثُ شياه.

فما زاد على ذلك ففي كل مائة شاة.

ولا يُخْرَج في الصدقة تَيْسٌ ولا هَرِمَةٌ ولا ذاتُ عَوار إلا ما شاء الْمُصَدِّق، ولا يُخْمَع بين مفترق، ولا يُفَرَّق بين مُخْتَمع حشية الصدقة.

وما كان من حليطين فإنهما يتراجعان بينهما بالسَويَّة.

وفي الرقة: إذا بلغت خمس أواق رُبْع العُشْر. انتهى الكتاب.

والملاحظ أن الكتاب الذي ذكره مالك هو مثل كتاب أبي بكر الصديـق لأنس فإنه توقف في كتابه بعد مائة وعشرين فما زاد على ذلك ففي كــل

أربعين بنت لَبُون، وفي كل خمسين حِقَّة.

والذي ذكره أبو داود ونقل حزءاً منه المؤلف والباقي هكذا: بعد قوله: ففيها ثلاث حِقَاق:

«حتى تبلغ تسعا وخمسين ومائة، فإذا كانت ستين ومائة؛ ففيها أربع بنات لبون، حتى تبلغ تسعا وستين ومائة، فإذا كانت سبعين ومائة؛ ففيها ثلاث بنات لبون وحِقَّة، حتى تبلغ تسعاً وسبعين ومائة؛ فإذا كانت ثمانين ومائة ففيها حِقَّان وابنتا لبون، حتى تبلغ تسعاً وثمانين ومائة، فإذا كانت تسعين ومائة؛ ففيها ثلاث حِقَاق وبنت لبون، حتى تبلغ تسعاً وتسعين ومائة، فإذا كانت مائتين؛ ففيها أربع حِقَاق أو خمس بنات لبون. أي السنين وحدت أخذت ».

#### شرح الكلمات:

ابنة مَخَاض: هي التي أتى عليها حول، ودخلت في السنة الثانية، وحملت أمها فصارت من المُخَاض، وهي الحوامل.

بنت لَبُون: هي التي أتى عليها حولان، ودخلت في السنة الثالثة، وفصارت أمها (لَبُوناً) بوضع الحمل أى ذات لبن.

ابن لَبُون: الذكر الذي دخل في السنة الثالثة.

حِقَّة: هي التي أتى عليها ثلاث سنين، ودخلت في السنة الرابعة، فاستحقت الحمل والضراب.

جَذْعَة: هي التي تمت لها أربع سنين، ودخلت في الخامسة.

سائمة: في اللغة: الراعية.

وفي الشرع: التي ترعى بنفسها بدون أن يتكلف صحابها علفها، ويقابلها المعلوفة.

ومن شرط زكاة الأنعام أن تكون سائمة في أكثر العام، ولا يَضُرُّ عَلَفًّ يسير، لأن السائمة لا تخلو أن تعلف في بعض أيام السنة لعدم الكلاً أو لقلته أو لظرف طارئ.

وشرطوا في زكاة الأنعام أن تكون سائمة لقصد الدَّرِّ والنسل والسمن والزيادة، أما لو سامها ليحمل عليها، أو يأكل لحمها فلا تجب فيه الزكاة لأنها صرفت من جهة النماء إلى جهة الانتفاع الشخصي.

هذا قول الجمهور.

وذهب مالك والليث وربيعة إلى وحوب الزكاة في السائمة والمعلوفة على سواء عملاً ببعض الأحاديث المطلقة التي لم يذكر فيها السوم.

والصحيح ما ذهب إليه الجمهور والأحاديث المطلقة محمولة على المقيدة كما هو مقرر في أصول الفقه، ولذا اختار علماء المالكية مذهب الجمهور في اشتراط السائمة. والله تعالى يقول: ﴿خذ العفو﴾ [الأعراف: ٩٩]. والعفو لا يتفق إلا في السائمة لقلة مؤنته وكثرة نمائه.

الأنعام: وهي الإبل والبقر والغنم.

وقال أبو حنيفة رحمه الله تعالى: يجب الزكاة أيضاً على الخيل خلافاً لصاحبيه والفتوى على خلافه.

الذُوْد: اسم العدد من الإبل غير كثير، ويقال إنه ما بين الثلاث إلى العَشْر، ولا واحد للذود من لفظة، وإنما يقال للواحد منها بعير كما قيل للواحدة من

النساء امرأة، والعرب تقول: الذود إلى الذود إبل. أفاده الخطابي. تَبيْع: من البقر والجاموس ما له سنة واحدة. ويسمى أيضاً حذع أوحَذْعَة. مُسِنَّة: ما له سنتان.

### زكاة الأنعام من الإبل

| القدر الواجب من الزكاة | إلى | من |
|------------------------|-----|----|
| لا شيء                 | ٤   | 1  |
| ۱ شاة                  | ٩   | 6  |
| ۲ شاة                  | ١٤  | ١. |
| ۳ شاة                  | 19  | ١٥ |
| ٤ شياه                 | 7 £ | ۲. |
| ۱ بنت مَخَاض           | ٣٥  | 70 |
| ۱ بنت لَبُون           | ٤٥  | 77 |
| ١ حِقَّة               | ٦.  | ٤٦ |
| ١ جَذْعَة              | ٧٥  | ٦١ |
| ۲ بنتا کبون            | ۹.  | ٧٦ |
| ۲ حِقْتَان             | ١٢. | ٩١ |

فما زاد على مائة وعشرين ففي كل أربعين بنت لَبُون وفي خمسين حِقّة

| ٢حِقّة+ ١ بنت لَبُون          | 17. | ٤٠ +١٢٠  |
|-------------------------------|-----|----------|
| ٢ حِقَّة + ١ حِقَّة= ٣ حِقَاق | ۱۷۰ | 0. + 17. |

هكذا في كتاب أبي بكر لأنس بن مالك وهو عمدة الجمهور في عدم استثناف الفريضة بعد (١٢٠) العِشرين ومائة بالغنم خلافاً للحنفية وسيأتي حَدُوكُهم.

وفي كتاب عمر بن الخطاب الذي ذكره أبو داود يكون الجدول هكذا بعد مائة وعشرين:

| القدر الواجب من الزكاة     | إلى   | من  |
|----------------------------|-------|-----|
| ۳ بنات کَبُون              | 179   | ١٢١ |
| ۲ بنتا کَبُون + ۱ حِقَّة   | ١٣٩   | ۱۳۰ |
| ٢ حِقْتَان + ١ بنت لَبُون  | 1 £ 9 | 18. |
| ٣ حِقَاق                   | 109   | 10. |
| ٤ بنات لَبُون              | ١٦٩   | 17. |
| ٣ بنات لَبُون + ١ حِقَّة   | 179   | 14. |
| ۲ حِقْتَان + ۲ بنتا لَبُون | ١٨٩   | ١٨٠ |
| ٣ حِقَاق + ١ بنت لَبُون    | 199   | 19. |
| ٤ حِقَاق أو ٥ بنات لَبُون  | 7.9   | ۲   |

# الجبر والناقص من مقادير زكاة الإبل

| كيفية الجبر                                  | من وجب عليه الزكاة بأحد الأنواع التالية |  |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| حِقَّة + ٢ من الشاة أو<br>حِقَّة + ٢٠ درهماً | الجَذْعَة =                             |  |
| ابتة لَبُون + ٢ من الشاة أو                  | الحِقّة -                               |  |
| ابنتة لَبُون + ۲۰ درهماً                     |                                         |  |
| ابنة مَخَاض + ٢ من الشاة أو                  | ابنة لَبُون =                           |  |
| ابنة مَخَاض + ۲۰ درهماً                      |                                         |  |
| ابن لَبُون ذكر                               | ابنة مَخَاض                             |  |

#### كيفية النقص

| الجَذْعَة - ٢٠ درهماً يدفعه المصدق | - | حِقّة       |
|------------------------------------|---|-------------|
| أو الجَذْعَة - ٢ من الشاة          |   |             |
| حِقّة - ٢٠ درهماً يدفعه المصدق     | _ | ابنة لَبُون |
| أو حِقّة - ٢ من الشاة              |   |             |

اختلاف الفقهاء فيما بعد المائة والعِشْرِين من الإبل؛ يسرى الجمهور من المحدثين والفقهاء أن ما زاد على العِشرين ومائة. ففي كل أربعين بنت لَبُون، وفي كل خمسين حِقَّة.

ويرى الإمام أبو حنيفة رحمه الله وعدد من الأثمة أن مازادت على

(١٢٠) عشرين ومائة تُستأنف الفريضة فتعود إلى الغنـم ويكـون الجـدول هكذا:

| حِقَّة + شاة       | عدد الإبل |
|--------------------|-----------|
| ۱ + ۲              | 170       |
| 7 + 7              | 14.       |
| ٣ + ٢              | ١٣٥       |
| ٤ + ٢              | 12.       |
| ۲ + بنت مُخَاض     | 120       |
| ٣                  | ١0٠       |
| ۳ + ۱ شاة          | 100       |
| ۳ + ۲ شاة          | ١٦٠       |
| ۳ + ۳ شاة          | ١٦٥       |
| ٣ + ٤ شاة          | ١٧٠       |
| ٣ + بنت مُخاض      | 170       |
| ٣ + بنت لَبُون     | ١٨٦       |
| ٤ فقط              | 197       |
| ٤ أو ه بنات لَبُون | 7         |

ثم تستأنف الفريضة بعد المائتين في كل خمس شاة، وعلى هذا القياس.

۱۲۱۸ و كذلك ذكره أبو الرجال محمد بن عبد الرحمن، عن كتاب عمر، وكتاب عمرو بن حزم إلا أن في أحد رواية أبي الرجال: «فإذا زادت الإبل على عشرين ومائة واحدة، ففيها ثلاث بنات لُبُون».

٩ ١٢١٩ - وأما حديث حماد بن سلمة، عن قيس بن سعد، عن كتاب أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم أن النبي الله كتب لجده، فذكر فيه العود إلى أول فريضة الإبل فهذا منقطع. ورواية حماد، عن

نصاب زكاة الغنم

| <br>القدر الواجب من الزكاة | الى | من  |
|----------------------------|-----|-----|
| لا شيء عليه                | ٣٩  | ١   |
| ۱ شاة                      | ۱۲۰ | ٤.  |
| ۲ شاة                      | ۲   | 171 |
| ۳ شیاه                     | 499 | 7.1 |
| ٤ شياه                     | 299 | ٤٠٠ |
| ه شیاه                     | 099 | ٥   |

يعني في كل مائة شاة واحدة.

وبعض هذه الجداول أخذتها من كتاب الدكتور يوسف القرضاوي: «فقه الزكاة».

قيس عند أهل العلم بالحديث ضعيفة من جهة أن كتباب حماد عن قيس ضاع وكان يحدث من حفظه فيغلط (١).

۱۲۲۰ وحديث عاصم بن ضمرة عن علي في الإبل: «إذا زادت على عشرين ومائة تُرَدُّ الفرائض إلى أوها» أنكره يحيى بن معين وسائر الحفاظ.

(۱) قال عبد الله بن أحمد سمعت أبي يقول: ضاع كتاب حماد بن سلمة، عن قيس بن سعد فكان يحدثهم عن حفظه. فهذه قصته.

وقال الفضل بن محمد، ثنا أحمد بن حنبل، ثنا عفان قال: قال حماد بن سلمة: استعار مني حجاج الأحول كتاب قيس فذهب به إلى مكة فقال: ضاع.

قال المؤلف في الكبرى (٤/٤): «وقيس بن سعد وحماد بن سلمة وإن كانا من الثقات فروايتهما هذه بخلاف رواية الحفاظ عن كتاب عمرو بن حزم وغيره، وحمد بن سلمة ساء حفظه في آخر عمره، فالحفاظ لا يحتجون بما يخالف فيه، ويتجنبون ما يتفرد به عن قيس بن سعد خاصة وأمثاله، وهذا الحديث قد جمع الأمرين مع ما فيه من الانقطاع». يعني أن قيس بن سعد لم يلق النبي على وهذا الكتاب وإن توارثه أهل المدينة وأمر أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز بنسخه وأبو الرحال محمد بن عبد الرحمن الأنصاري والزهري وغيرهما يرويان فما كان موافقاً بما في كتاب أبي بكر وعمر رضي الله عنهما وحب قبوله، وما كان مخالفاً طرح لسوء حفظ حماد بن سلمة وهو: العود إلى أول فريضة الإبل.

المعداد، ثنا أبو جعفر محمد بن عمرو بن البختري الرزاز إملاء، ثنا العباس بن محمد بن عمرو بن البختري الرزاز إملاء، ثنا العباس بن محمد بن حاتم الدوري، ثنا يعلى بن عبيد، ثنا الأعمش، عن إبراهيم والأعمش، عن شقيق، عن مسروق قالا: قال معاذ: بعثني رسول الله على إلى اليمن، وأمرني أن آخذ من كل أربعين بقرة ثَنِيَّة، ومن كل ثلاثين تَبِيْعاً أو تَبِيْعة، ومن كل حالم ديناراً أو عِدْله مَعَافِري(۱).

وأخرجه أيضاً أبو داود (٢٣٤/٢)، والترمذي (١١/٣)، والنسائي (٢٦/١)، والبن ماجه (٥٧٦/١)، والحاكم (٢٩٨/١)، والمؤلف في المعرفة (٢/٦٤) كلهم من طرق عن الأعمش به مثله.

قال الترمذي: «حسن، وروى بعضهم هذا الحديث عن سفيان، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن مسروق أن النبي الله بعث معاذاً إلى اليمن فأمره أن يأخذ وهذا أصح» انتهى.

وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين و لم يخرحاه».

قال البيهقي في المعرفة: «رواه العطاردي، عن أبي معاوية على الصواب، وكذلك رواه يعلى بن عبيد وجماعة عن الأعمش» (يعني متصلاً). وانفرد من أصحاب الأعمش سفيانُ الثوري فرواه مرسلاً.

<sup>(</sup>١) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٩٨/٤) بهذا الإسناد واللفظ.

وقد رأى الترمذي أنه أصح، مع أن أصحاب الشوري قد اختلفوا عليه فرواه معمر عنه، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن مسروق، عن معاذ متصلاً. أخرجه البيهقي في الكبرى.

وهذا أولى لأن معمراً ثقة فوجب قبول زيادته.

وقد دعا عمر بن عبد العزيز بصحيفة زعموا أن النبي على كتب بها إلى معاذ بن حبل فإذا فيها من كل ثلاثين تَبِيْع، ومن كل أربعين مُسِنَّة.

قال الشافعي في الأم (٩/٢): «فهو ما لا أعلم فيه بين أحد لقيته من أهل العلم خلافاً وبه نأخذ».

وروى البيهقي في الكبرى بإسناده عن المسعودي، عن الحكم، عن طاوس، عن ابن عباس قال: لما بعث رسول الله على معاذاً إلى اليمن.. فذكر مثله وزاد فيه: فقالوا: فالأوقاص؟ قال: «ما أموني فيها بشيء».

قال الشافعي: والوقس أو الوقص ما لم يبلغ الفريضة.

وحديث ابن عباس، عن معاذ متصل شاهد لما سبق.

وإليكم حدول نصاب زكاة البقر ويقاس عليها الجاموس في الحكم.

### نصاب زكاة البقر والجاموس

| مقدار الواجب             | إلى  | من  |
|--------------------------|------|-----|
| لا شيء                   | . ۲۹ | ١   |
| ١ تَبِيْع وهو ما له سنة  | 44   | ٣٠  |
| ١ مُسِنَّة ما له سنتان   | ٥٩   | ٤٠  |
| ۲ تبیعان                 | 79   | ٦.  |
| ١ مُسِنَّة + ١ تَبِيْع   | 79   | ٧٠  |
| ۲ مُسِنَّتَان            | ٨٩   | ۸٠  |
| ٣ أتبعة                  | 99   | ٩.  |
| ۱ مُسِنَّة + ۲ تبيعان    | 1.9  | 1   |
| ۲ مُسِنْتَان + ۱ تَبِيْع | 119  | 11. |
| ٣ مسنات أو ٤ أتبعة       | 179  | 14. |

وبين العُشْرات معفو عنه، وما زاد على ما ذكر فيحسب مع كل عشرة تَبيْع ومع كل عشرين مُسِنَّة.

هذا رأي الجمهور، وقد قال غيرهم بغير هذا.

والفتوى عن الحنفية على ذلك، لا شيء في الزيادة على الأربعين حتى تبلغ إلى ستين فيكون فيها تبيعان.

. كتاب الزكاة

الطرائفي، ثنا عثمان بن سعيد الدارمي، ثنا القعنبي فيما قرأ على الطرائفي، ثنا عثمان بن سعيد الدارمي، ثنا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن ثور بن زيد الديلي، عن ابن لعبد الله بن سفيان الثقفي، عن جده سفيان بن عبد الله، أن عمر بن الخطاب بعثه مصدقاً، وكان يعد على الناس بالسّخُل، فقالوا: أتعدّ علينا بالسّخل ولا تأخذ منه؟ فلما قدم على عمر بن الخطاب ذكر ذلك له، فقال عمر بن الخطاب: نعم تَعُدُّ عليهم بالسّخُلة يحملها الراعي، ولا نأخذها، ولا نأخذ الجَذْعَة الأكولة، ولا الرّبي، ولا الماخِض، ولا فَحْل الغنم، ونأخذ الجَذْعَة والنّبيّة، وذلك عدل بين غذاء المال وخياره (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف بأسانيد أخرى في الكبرى (١٠٠/٤) عن مالك به. وهو في الموطأ (٢٦٥/١).

قال مالك: والسِّخلة الصغيرة حين تُنتَج. والرُبَى التي قد وضعت، فهي تُربِّي ولدها. والماخض هي: الحامل. والأكولة هي: شاة اللحم التي تُسَمَّن لتؤكل.

وقال مالك: في الرحل تكون له الغنم لا تجب فيها الصدقة، فتوالد قبل أن يأتيها المصدق بيوم واحد، فتبلغ ما تجب فيه الصدقة بولادتها.

قال مالك: إذا بلغت الغنم بأولادها ما تجب فيه الصدقة، فعليه فيها الصدقة. وذلك أن ولادة الغنم منها. وذلك مخالف لما أفيد منها، باشتراء أو هبة أو ميراث. ومثل ذلك العرض. لا يبلغ ثمنه ما تجب فيه الصدقة. ثم يبيعه صاحبه فيبلغ بربحه ما تجب فيه الصدقة. فيصدق ربحه مع رأس المال.

ولو كان ربحه فائدة أو ميراثاً، لم تجب فيه الصدقة، حتى يَحُول عليه الحول، من يوم أفاده أو ورثه.

قال مالك: فغذاء الغنم منها، كما ربح المال منه. غير أن ذلك يختلف في وحه آخر. أنه إذا كان للرحل من الذهب أو الورق ما تجب فيه الزكاة، ثم أفاد إليه مالاً، ترك ماله الذي أفاد، فلم يُزكّه مع ماله الأول حين يُركّيه، حتى يَحُون على الفائدة الحول من يوم أفادها. ولو كانت لرحل غنم أو بقر أو شاة تجب في كل صنف منها الصدقة. ثم أفاد إليها بعيراً أو بقرة أو شاة صدّقها مع صنف ما أفاد من ذلك حين يُصَدّقه، إذا كان عنده من ذلك الصنف الذي أفاد نصاب ماشية.

قال مالك: وهذا أحسن ما سمعت في ذلك.

وأثر عمر بن الخطاب يفيد بأن على صغار الحيوان إذا بلغوا النصاب ففيه الزكاة، وصغار الحيوان من الفصيل والسِخلة وغيرهما يُعَدُّ من حساب النصاب وبه قال مالك.

وحالف الشافعي وأبو حنيفة وغيرهما أن يكون الصغار ممن يعدون من نصاب الزكاة مستدلين في ذلك بحديث سويد بن غفلة قال: أتانا مصدق رسول الله على فحلسنا إلى حنبه فسمعته يقول: إن في عهدي ألا آخذ من راضع لبن.

رواه أبو داود (۲۳۲/۲)، والنسائي (۳۰/۵)، وابن ماجه (۲/۲۷۰)، واحد (۱/۲۷۶).

وفي إسناده هلال بن حباب قال المنذري: «وثقه غير واحمد وتكلم فيمه

العدل، نا إسماعيل بن بشران العدل، نا إسماعيل بن محمد الصفار، ثنا الحسن بن علي بن عفان، ثنا ابن نمير، عن عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر قال: ليس في مال زكاة حتى يَحُوْل عليه الحول(١).

۱۲۲٥ - وروى أيوب السختياني، عن نافع، عن ابن عمر قال: من استفاد مالاً فلا يزكيه حتى يَحُوْل عليه الحَوْل (۲).

وكذلك رُوِيَ عن معتمر بن سليمان، عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر (٦).

بعضهم» ومع ضعف في الحديث فالأخذ به أولى، لأن فيه مصلحة لمعطي الزكاة الذي قد يشتري الصغار للتربية والتنمية، فإذا أو حبنا فيه الزكاة قبل الانتفاع به ففيه إححاف له.

ومنهم من جمع بين حديث سويد بن غفلة وبين أثر عمر بن الخطاب فقال: إذا بلغت الأمهات النصاب حوسب الصغار معها وإلا فلا، وهو جمع حسن أيضاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٠٤/٤)، بهذا الإسناد واللفظ وقــال: «هـذا هـ الصحيح موقوف».

<sup>(</sup>٢) المؤلف في الكبرى (١٠٣/٤).

<sup>(</sup>٣) المؤلف في الكبرى (١٠٣/٤).

١٢٢٦ - ورُوي من وجه آخر ضعيف عن ابن عمر مرفوعاً(١).

\_\_\_\_\_

(۱) من وحوه المرفوع ما رواه بقية، عن إسمعيل بن عياش، عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر.

رواه الدارقطني (۲/۰۹)، والبيهقي في الكبرى (٤/٤).

وإسماعيل بن عياش ضعيف وحاصة في غير أهل الشام.

وبقية مدلس وقد عنعن.

قال الدارقطني: رواه معتمر وغيره عن عبيد الله موقوفاً.

ومنها: ما رواه الدارقطني في كتاب غرائب مالك، عن إسحاق بن إبراهيم، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر مرفوعاً نحوه.

قال الدارقطني: «الصواب موقوف» انتهى.

قلتُ: وهو في موطأ يحيى بن يحيى، عن نافع، عن ابن عمر موقوفاً أيضاً.

ومنها: ما رواه الدارقطني أيضاً عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن ابن عمر مرفوعاً: ولفظه: «ليس في مال المستفيد زكاة حتى يَحُول عليه الحول».

ورواه أيضاً البيهقي (١٠٤/٤) وقال: «عبد الرحمن ضعيف لا يحتج به». ورواه الترمذي مرفوعاً وموقوفاً وقال: (يعني الموقوف): «هذا أصح من حديث عبد الرحمن بن زيد بن أسلم».

والخلاصة أن حديث ابن عمر رُوِيَ مرفوعاً موقوفاً. والموقوف أصح من المرفوع.

قال الدارقطني في علله: «حديث نافع، عن ابن عمـر، عـن النبي ﷺ: «لا

زكاة في مال حتى يَحُول عليه الحول » يرويه عبيد الله بن عمر، واختلف عليه فيه، فرواه إسماعيل بن عياش، عنه، عن نافع، عن ابن عمر مرفوعاً، ورواه سويد بن عبد العزيز، عن عبيد الله مرفوعاً، والصحيح عن عبيد الله موقوفاً، كذا قاله عنه معمر، وابن نمير، ومحمد بن بشر، وشحاع بن الوليد، وغيرهم. ورواه أيوب، عن نافع، عن ابن عمر موقوفاً. وكذلك يحيى بن سعيد، عن نافع، عن ابن عمر موقوفاً. وقد رواه إسحاق بن إبراهيم الحنيني، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر فرفعه، ولم يرفعه عن مالك غيره والصحيح عن مالك موقوف » انتهى.

انظر: نصب الراية (٣١٩/٢ ٣٣٠).

ولكن لحديث ابن عمر شواهد. منها: حديثُ أنس. رواه الدارقطيي عن حسان بن سِياه، عن ثابت، عنه مرفوعاً مثله.

وحسان بن سياه ضعيف حداً. قال ابن حبان في المحروحين: «منكر الحديث حداً، لا يجوز الاحتجاج به إذا انفرد لما ظهر من خطئه على ما عرف من صلاحه». وقال أيضاً: يأتي عن الأثبات بما لا يشبه حديثهم. وضعفه ابن عدي والدارقطني.

وحديث عائشة. أخرجه ابن ماجه، والدارقطني، والبيهقي عن حارثة بن أبي الرجال، عن عمرة، عن عائشة مثله.

 وحديث عَلِي بن أبي طالب رواه الدارقطني والبيهقي عن أبي إسحاق، عن عاصم بن حمزة، عن عَلِي الله مثله.

ورواه أبو داود (٢٣٠/٢) من طريق أبي إسحاق، عن عاصم بن ضمرة، والحارث الأعور، عن عَلِي الله ولفظه: «إذا كان لك مائتا دِرْهَم، وحال عليها الحول ففيها خمسة دراهم، وليس عليك شيء -يعني في الذهب- حتى يكون لك عشرون ديناراً، فإذا كان لك عشرون ديناراً وحال عليها الحول، ففيها نصف دينار، فما زاد فبحساب ذلك».

قال: فلا أدري أعَلِيٌّ يقول: «فبحساب ذلك» أو رفعه إلى النبي ﷺ؟ «وليس في مال زكاة حتى يَحُول عليه الحول» أخرجه أيضاً ابن ماجه طرفاً منه.

قال أبو داود: رواه شعبة وسفيان وغيرهما عن أبي إسحاق، عن عاصم، عن عَلِي لم يرفعه.

ورواه أبو عوانة، عن أبي إسحاق، عن عاصم في سياق آخر وهو قول النبي ﷺ: «قد عفوت عن الخيل والرقيق فهاتوا صَدَقَة الرقة من كل أربعين درهما درهما وليس في تسعين ومائة شيء، فإذا بلغت مائتين ففيها خسة دَرَاهِم».

قال أبو داود: رواه الأعمش، وشيبان أبو معاوية، وإبراهيم بن طهمان، عن أبي إلله مثله.

وعاصم وثقه ابن المديني، وابن معين، والنسائي.

وتكلم فيه ابن حبان وابن عدي.

والحارث ضعيف حداً، وقد رمي بالكذب، ولكن الإسناد بمتابعة عــاصم يكون حسناً.

قال النووي في الخلاصة: «هو حديث صحيح أو حسن».

والحديث بمحموع شواهده يصل إلى درجة الحسن لغيره.

#### معنى الحديث:

قوله: «لا زكاة في مال...» إنما أراد به المال النامي كالمواشي والنقـود لأن نماءها لا يظهر إلا بمضى مدة الحول عليها.

وأما الزروع والثمار فلا يراعى فيها الحـول، وإنمـا ينظر إلى استحصادها فيُحرج الحق منها.

ويستفاد من الحديث أن الفوائد والأرباح يستأنف بها الحول، ولا تبنى على حول الأصل. وبه قال الشافعي والجمهور.

وقال أبو حنيفة: تضم الفوائد إلى الأصول، ويزكيان معاً إلا أن يكون المستفاد عوضاً عن مال مُزكَى.

وفيه أن النصاب يجب أن يستمر من أول الحول إلى آخره فلو نقص في خلال الحول لم تجب فيه الزكاة. وبه قال أحمد. انظر: المغني (٥٢٥/٥). ويرى أبو حنيفة اعتبار النصاب في أول الحول وآخره دون ما بينهما، فإذا تم النصاب في الطرفين وحبت الزكاة، ولا يضر نقصانه بينهما لأن التقويم في جميع الحول يشق. انظر: المبسوط (١٩٠/٢).

وذهب الشافعي إلى اعتبار النصاب في آخر الحول. وبه قال مالك. انظر: روضة الطالبين (٢٦٧/٢). السماك، ثنا محمد بن عبيد الله بن أبي داود، نا أبو بدر، ثنا زهير أن أبا إسحاق حدثهم عن عاصم بن ضمرة، عن علي أن النبي الله قال: «ليس في البقو العوامل شيء».

۱۲۲۸ و بإسناده قال: ثنا أبو إسحاق، عن الحارث، عن علي، عن النبي على البقر العوامل شيء».

ولا شك أن هذا القول يعتبر من أفضل الأقوال لأن اشتراط النصاب على جميع الحول لم يقم عليه دليل من الكتاب والسنة، وعمل الخلفاء الراشدين يدل عليه، فقد كان السعاة يأخذون الزكاة مما حضر من المال، ولا يسألون عن استكمال النصاب، فاذا كانت الحكومة تجمع الزكاة من التجار فهي تحدد شهراً من الشهور لجمع الزكاة مثل شهر المحرم، فمن ملك النصاب ولو قبل المحرم بشهر أو شهرين أخذت منه الزكاة، وكذلك الفرد إذا كان يخرج الزكاة مثلاً في شهر رمضان فكلما دخل شهر رمضان يحسب ما عنده فإذا بلغ النصاب يزكى بدون أن ينظر متى حل عليه الحول.

(۱) مضى حديث عَلِي والكلام عليه، وهذا جزء من الحديث الأول، أخرجه المؤلف في الكبرى (١٦/٤) بهذا الإستناد واللفظ، وهو في سنن

\_\_\_\_\_ كتاب الزكاة

ورواه غيره عن أبي إسحاق موقوفاً عن على(١).

١٢٢٩ - ورُوِي في حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده مرفوعاً: «ليس في الإبل العوامل صَدَقَة»(٢).

١٢٣٠ - رُوِيَ عن حابر (١) معنى ما رُوِيَ عن علي.

أبي داود (٢٢٨/٢) عن زهير به في حديث طويل سبق بعضه، واختلف على أبي إسحاق في رفعه ووقفه.

- (۱) رواه المؤلف في الكبرى من طريق نعيم بن حماد، ثنا أبو بكر بن عياش، عن أبي إسحاق به موقوفاً على علِيّ.
- (٢) ضعيف: أخرجه الدارقطني، والمؤلف في الكبرى (١١٦/٤) من حديث غالب بن عبيد الله، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن حده مثله.

وغالب قال فيه يحيى: ليس بثقة، وقال أبو حاتم الرازي: متروك.

(٣) الصحيح أنه موقوف: حديث حابر قال فيه البيهقي: في إسناده ضعف، والصحيح موقوف. انتهى.

وهو كما قال، فقد أخرجه عبد الرزاق في مصنفه عن ابن جريج، عن أبي الزبير، عن حابر موقوفاً.

ومجموع شواهد الحديث يقوي بعضها بعضاً.

#### معنى الحديث:

يستفاد من هذه الأحاديث والآثار أنه لا زكاة في الإبل، والبقر التي أعدت للحرث، أو للركوب، أو لحمل الأثقال فهي كآلات الحرث، وبه قال الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة.

۱۲۳۱ – أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أنا أبو جعفر السرزاز، ثنا عبد الرحمن بن محمد بن منصور، ثنا يحيى بن سعيد القطان، ثنا خثيم بن عراك، حدثني أبي، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «ليس على المرء المسلم في فرسِه ولا في مملوكه صَدَقَة»(١).

وحالفهم في ذلك مالك فرأى وحوب الزكاة في البقر، والإبل عاملة أو غير عاملة. وهو مذهب لم يرض به العلماء المالكية من المحققين مثل ابن عبد البر وغيره رحمهم الله جميعاً.

ويؤيده النظر على ذلك؛ فيإن الغلة تُزكّى، ويكون سبب نمائها حراثة الأرض من الإبل والبقر وآلات الحرث الأخرى، فإيجاب الزكاة في الإبل والبقرة العوامل يؤدي إلى إخراج الزكاة، مرتين في موسم واحد، وهو لم يقل به أحد كما لم يقل به أحد بإيجاب الزكاة في آلات الحراثة والسّقي، وكذلك الإبل والبقرة والجاموس وما في معناه.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١١٧/٤) وقال: رواه البخاري (٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٢٧/٣) عن مسدد، عن يحيى القطان.

ورواه أيضاً مسلم (٢/٥٧٦-٢٧٦)، وأبسو داود (٢/١٥٢-٢٥٢)، وابن ماجه (٢/١٥١-٢٥٢)، والمترمذي (٣/١٥-١٥١)، والنسائي (٥/٥٦)، وابن ماجه (٢/٧٩١)، وابن خزيمة (٤/٩٢)، والبغوي (٢٢/٦) كلهم من طرق عن عراك بن مالك، عن أبي هريرة مثله.

وفي رواية مكحول وجعفر بن ربيعة، عن عراك: «إلا زكاة الفِطْر». والحديث واضح في سقوط الزكاة في الخيل والرقيق إذا كان للاستعمال

. كتاب الزكاة

# ٣- باب زكاة الزرع والثمار

قال الله عز وحل: ﴿أَنْفِقُوا مَنْ طَيُّبَاتِ مَا كَسَبْتُم وَمِمَّا أَخْرَجُنَا لَكُمْ من الأرض) [البقرة: ٢٦٧](١).

الشخصى دون التحارة لما ثبت بالإجماع في إيجــاب الزكـاة فيهمــا، أو في غيرهما من أموال التحارة، فيخصص به عموم حديث أبي هريرة، وبه قال جمهور أهل العلم، وادعى البيهقي إجماع الصحابة والتابعين عليه، وذكر أثارا عن عمر وأبي عبيدة وعلى رضي الله عنهم، وعن ابن المسيب وعمر بن عبد العزيز وغيرهم.

ولا ينظر إلى قول أهل الظاهر في عدم وحوب الزكاة فيهما مطلقاً. وحالفهم أبو حنيفة رحمه الله تعالى فــأوجب الزكــاة في الخيــل إذا كــانت سائمة ذكوراً أوإناثاً فصاحبها بالخيار إن شاء أعطى من كل فرس ديناراً، وإن شاء قَوَّمَها وأعطى عن كل مائتين خمسة دَرَاهِم، واستدل بحديث أخرجه الدارقطني (١٢٦/٢): «في الخيل السائمة في كل فرس دينار تؤديه» من طريق أبي يوسف القاضي الحنفي، عن غُورك بن الخضرم أبي عبد الله، عن حعفر بن محمد، عن أبيه، عن حابر قال الدارقطين: «تفرد به غُورك عن جعفر وهو ضعيف جداً ومن دونه ضعفاء» انتهي.

وأورد الذهبي هذا الحديث في الميزان في ترجمة غُورك، ونقل تضعيف عن الدارقطني والليث.

وحالفه صاحباه فقالا مثل الجمهور والفتوى على قولهما.

(١) المراد بالإنفاق هو الصدقة بدليل قوله: ﴿ وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ

1777 - قال مجاهد: ﴿وَمُمَا أَخُوجِنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ﴾ من النخيل. قال فقهاؤنا: وفي معناه العنب.

وقال الله عز وجل: ﴿وآتُوا حَقَّه يَـومَ حَصَادِه ﴾ [الأنعام: الأنعام: (١٤١](١).

وَلَسْتُمْ بَآخِدِيْهِ ﴿ [سورة البقرة: ٢٦٧] وهل المراد بـ الزكـاة المفروضة في الزروع والثمار؟

فالجواب: إنه ليس المراد به الزكاة المفروضة لأن الآية مكية، وفرضت الزكاة بالمدينة، ولكن يقال: إنه أمر بالإنفاق مجملاً بدون مقادير، ثم حاء ذكر المقادير بالمدينة.

## (١) وهي أيضاً مكية.

واختلف السلف في مراد قوله تعالى: ﴿ وَآتُوا حَقّه يَومَ حَصَادِه ﴾ هـل المراد به الزكاة مع أن الزكاة لم تفرض إلا بالمدينة، وعلى هذا فالآية محكمة أو منسوحة ؟ الجواب: الآية محكمة غير منسوحة فإن إيجاب العُشر ونصف العُشر هو بيان للحق المشار إليه في الآية الكريمة. وما رُوِيَ عن ابن عباس بأنها منسوحة كما ذكره ابن منحويه في كتابه الأموال (٢٩٤/٢) فقال: العُشر ونصف العُشر. فليس المراد به النسخ عند المتأخرين، وهو رفع حكم شرعي بدليل شرعي متأخر، هو تفسير للمبهم وتفصيل للمحمل الذي كان يسمى عند المتقدمين نسخاً.

وإليكم ما قاله ابن القيم رحمه الله تعالى في هذا الخصوص:

«ومراد عامة السلف بالناسخ والمنسوخ، رفع الحكم بجملتـــه تـــارة -وهــو

الطوسي، ثنا أبو بكر بن داسة، ثنا أبو داود، ثنا هارون بن سعيد بن الطوسي، ثنا أبو بكر بن داسة، ثنا أبو داود، ثنا هارون بن سعيد بن الهيثم الأيلي، ثنا عبد الله بن وهب، أحبرني يونس، عن ابن شهاب، عن سالم بن عبد الله، عن أبيه قال: قال رسول الله على: «فيما سَقَت السماءُ والأنهارُ أو العيون أو كان بَعْلاً العُشْر، وفيما سُقِيَ بالسَّوَاقِي أو النَّضْح نصف العُشْر»(١).

إصطلاح المتأخرين ورفع دلالة العام والمطلق وغيرهما تارة إما بتخصيص أو تقييد مطلق، وحمله على المقيد وتفسيره وتبيينه حتى أنهم يسمون الاستثناء والشرط والصفة نسخا، لتضمن ذلك رفع دلالة الظاهر وبيان المراد، فالنسخ عندهم وفي لسانهم هو بيان المراد بغير ذلك اللفظ، بل بأمر خارج عنه، ومن تأمل كلامهم رأى من ذلك فيه ما لا يحصى وزال عنه به إشكالات أوجبها حمل كلامهم على الاصطلاح الحادث المتأخر». إعلام المتوقعين (٢٨/١).

ويغتر القارئ إذا وقف على آراء الصحابة والتابعين في تفسير ابن جرير وغيره أنهم قالوا بالنسخ بأن المراد منه نسخه العُشْر بل المراد أنه كان بحملاً ففُسِّر بالعُشْر ونصف العُشْر، ولذا قال ابن كثير رحمه الله تعالى: «وفي تسمية هذا نسخاً نظر، لأنه كان شيئاً واحباً في الأصل، ثم إنه فصل بيانه، وبين مقدار المخرج وكميته».

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۳۰/٤) من هذا الوجه، ومن وجه آخر عن سعيد الدارمي، ثنا سعيد بن أبي مريم، ثنا ابن وهب وقال:

«أخرجه البخاري في الصحيح (7(7/7)) عن سعيد بن أبي مريم». والحديث في سنن أبي داود (7(7/7)).

وأخرجه أيضاً الـترمذي (٢٣/٣)، والنسائي (٥/١٤)، وابسن ماجه وأخرجه أيضاً الـترمذي (٢٣/٣)، والدارقطني (٢٩/٢-١٣٠) كلهم من طرق عن ابن وهب. وفي الحديث حجة لأبي حنيفة في وجوب الزكاة وهو العُشْر أو نصفه في كل ما أخرج الله من الأرض من زرع وثمار وفاكهة وخضر ما عدا الحطب والحشيش، وخالفه صاحباه فاستثنيا من هذا ما ليس له ثمرة باقية وهي الخضروات، كالبقول والخيار والقثاء ونحوه، وحجة أبي حنيفة رحمه الله تعالى فيما ذهب إليه عموم قوله تعالى: ﴿وَمِمَّا أَخْرَجُنَا لَكُم مِنَ الأَرْضِ﴾.

فإنه تعالى لم يفرق بين مخرج ومخرج.

وقوله تعالى: ﴿وَآتُوا حَقَّه يُومَ حَصَادِه ﴾ وذلك بعد أن ذكر أنواع المأكولات من الجنات والنحل والزرع والزيتون والرمان.

وإن كانت الخَضْرَاوات لم تذكر مع الآية، ولكنها تدحل فيها دحولاً أولياً، فإنها وحدها يمكن إيتاؤها يـوم حصادها بخلاف الحبوب فيتأخر الإيتاء فيها إلى يوم التنقية. انظر: البدائع (٩/٢).

وأما الأحاديث والآثار التي سوف يذكرها المصنف فهي غير صالحة لتقييد هذا العموم لضعف أو انقطاع وما يشبه ذلك. وسوف يأتي قول الترمذي بأنه لا يثبت في هذا الباب شيء. فالحق فيه ما ذهب إليه أبو حنيفة رحمه الله تعالى فإنه من غير معقول أن تؤخذ الزكاة من الزُراع ولا تؤخذ

١٢٣٤ ورواه أيضاً أبو الزبير، عن جابر، عن النبي ﷺ (١).

الحسن القاضي، ثنا عمير بن مرداس، ثنا عبد الله بن نافع الصائغ، ثنا الحسن القاضي، ثنا عمير بن مرداس، ثنا عبد الله بن نافع الصائغ، ثنا إسحاق بن يحيى بن طلحة بن عبيد الله، عن عمه موسى بسن طلحة، عن معاذ بن جبل أن رسول الله على قال: «فيما سَقَتِ السماءُ والبَعْل والسيل العُشْر، وفيما سُقِيَ بالنَّضْح نصفُ العُشْر»(٢).

من أصحاب البساتين بأنواع الفواكه والخَضْرَاوات.

(۱) صحیح: أخرجه مسلم، وأبو داود، والنسائي، وأحمد (۳٤١/۳)، والمؤلف في الكبرى (۱۳۰/٤) عن أبي الزبير، عن جابر.

قال أبو داود: البّعُل: الكبوس الذي ينبت من ماء السماء.

ونقل عن النضر بن شميل: البَعْلُ ماء المطر.

والسواني: جمع السانية: وهي البعير الذي يسنى عليه، أى يستقى.

والنَّضْح: مثله وهو السُّقِيَ بالرشاء.

وفي الحديث مصلحة للفُقراء وأرباب الزروع فما قلّت مؤنته بأن سُقِيَ من السماء أو الأنهار أو العيون ففيه عُشر لمصلحة الفقراء، ومن كثرت مؤنته من السُقِيَ وغيره ففيه نصف العُشْر مصلحة لأصحاب الزروع.

(٢) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢٩/٤) بهذا الإسناد واللفظ.

ورواه الطبراني في معجمه، والحاكم في مستدركه (١/١)، والدارقطني (٩٧/٢)، والدارقطني (٩٧/٢) كلهم من حديث إسحاق بن يحيى به مثله.

قال الحاكم: « هذا حديث قد احتج الشيخان بجميع رواته، وموسى بن

طلحة تابعي كبير، لا ينكر له أن يدرك أيام معاذ بن حبل رضي الله عنه ».

وقال صاحب التنقيح: وفي تصحيح الحديث من الحاكم فيه نظر، فإنه حديث ضعيف، إسحاق تركه أحمد والنسائي وغيرهما.

وقال أبو زرعة: موسى بن طلحة، عن عمر مرسل، ومعاذ توفي في خلافة عمر، فرواية موسى بن طلحة عنه أولى بالإرسال، وقد قيل: إن موسى ولد في عهد رسول الله وانه سماه، ولم يثبت. وقيل: إنه صحب عثمان مدة، والمشهور في هذا ما رواه الثوري، عن عمرو بن عثمان، عن موسى بن طلحة قال: عندنا كتاب معاذ بن حبل عن النبي الله أنه إنما أخذ الصدقة من الحنطة، والشعير، والزبيب، والتمر. انتهى.

وقال الشيخ تقي الدين رحمه الله تعالى في «الإمام»: وفي الاتصال بين موسى بن طلحة ومعاذ نظر، فقد ذكروا أن وفاة موسى سنة ثلاث ومائة، وقيل: سنة أربع ومائة. انتهى بما في نصب الراية (٣٨٧/٢).

وأخرجه الترمذي (٢١/٣) عن الحسن بن عمارة، عن محمد بن عبد الرحمن بن عبيد، عن عيسى بن طلحة، عن معاذ أنه كتب إلى النبي يسأله عن الخضراوات وهي البقول فقال: «ليس فيها شيء».

قال الترمذي: إسناد هذا الحديث ليس بصحيح، وليس يصح في هذا الباب عن النبي على شيء، وإنما يروى هذا عن موسى بن طلحة، عن النبي على مرسلاً. ثم قال: والحسن بن عمارة ضعيف عند أهل الحديث، ضعف شعبة وغيره، وتركه ابن المبارك.

وإنما يكون ذلك في التمر والحنطة والحبوب، وأما القِثَّاء والبِطّينخ والرُّمّان والقضب قد عفا عنه رسول الله ﷺ. زاد غيره: والخضر فعفو عفا عنه.

فوجبت الصدقة في الحنطة وما في معناها من الحبوب الي تُزْرَع وتُحْصَد وتُدرَس وتُقْتَات وتُدَّخر، ولا يُقْتَات من الثمار إلا التمر والزبيب.

-1777 ورُوِّیْنا عن عمر(1)، وعلی(1)، وعائشة(1) ما دل علی أن

<sup>(</sup>١) أحرجه الحاكم (١/١) وصححه الذهبي إلا أنه غير صريح في الرفع.

<sup>(</sup>٢) ضعيف: حديث عمر بن الخطاب أخرجه الدارقطيني (٩٦/٢) عن العرزمي، عن موسى بن طلحة، عنه بلفظ: إنما سنّ رسول الله على الزكاة في هذه الأربعة: الحنطة والشعير والزبيب والتمر.

والعرزمي هو: محمد بن عبيد الله بن ميسرة العَرْزَمي الكوفي. قال أحمد: ترك الناس حديثه، وقال الفلاس: متروك، وقال النسائي: ليس بثقة.

<sup>(</sup>٣) ضعيف : حديث عَلِيّ بن أبي طالب ﴿ أخرجه أيضاً الدارقطني عن

الصقر بن حبيب قال: سمعت أبا رجاء العطاردي يحدث عن ابن عباس، عن عَلِيّ بن أبي طالب أن النبي ﷺ قال: «ليس في الخضراوات صَدَقَة، ولا في العرايا صَدَقَة، ولا في العوامل صَدَقَة، ولا في العوامل صَدَقَة، ولا في العوامل صَدَقَة، ولا في الجبهة صَدَقَة».

قال الصقر: الجبهة، الخيل والبغال والعبيد. ذكره الدارقطني. ومن طريق الدارقطني رواه ابن الجوزي في العلل المتناهية.

وقال ابن حبان في الضعفاء: «ليس هذا من كلام رسول الله ﷺ، وإنما يعرف بإسناد منقطع، فقلّبه هذا الشيخ على أبي رجاء وهو ياتي بالمقلوبات».

(٤) ضعيف: حديث عائشة أخرجه أيضاً الدارقطني عن صالح بن موسى، عن منصور، عن إبراهيم، عن الأسود عنها مرفوعاً: «ليس فيما أنبتت الأرض من الخضر زكاة». وصالح بن موسى هو: ابن عبد الله بن إسحاق بن طلحة بن عبيد الله قال فيه ابن معين: ليس بشيء.

وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عنه فقال: منكر الحديث حداً، لا يعجبني حديثه. وقال البخاري: منكر الحديث.

وأطال الدارقطني في كتابه العلل وبيّن فيه اضطراب هذا الحديث.

هذه بعض الأحاديث في نفي الزكاة في الخضروات يرى المؤلف رحمه الله تعالى أن هذه الأحاديث يشد بعضها بعضاً. ومعها قول بعض الصحابة. انظر أيضاً: الخلافيات (٢/٢٥).

فذهب الشافعي ومالك إلى أنه لا زكاة في الخضروات والقشاء والبطيخ

والرمان والقصب.

وقالا: إنما تجب الزكاة في كل ما يُقتَّات ويُدَّعَر ويَبْسَس من الحبوب والثمار مثل الحنطة والشعير والذرة والأرز وما أشبه ذلك.

والمراد بالمقتات ما يتخذه الناس قوتاً يعيشون به في حال الاحتيار.

قال مالك في الموطأ: السنة التي لا اختلاف فيها عندنا والـذي سمعتـه من أهل العلم أنه ليس في شيء من الفواكه كلهـا صَدَقَـة، الرمـان والفرسـك والتين، وما أشبه ذلك، وما لم يشبهه إذا كان من الفواكه.

وأما أحمد فقال ابن قدامة في المغني (٧٦/٢): «أن الزكاة تجب في كل شيء فيه الكيل والبقاء واليبس من الحبوب والثمار مما ينبته الآدميون إذا نبت في أرضه. سواءً كان قوتاً: كالحنطة والشعير والسلت والأرز والذرة والدخن، أو من القطنيات: كالباقلا والعدس والماش والحمص، أو من الأبازير: كالكسفرة والكمون والكراويا، أو البزور: كبزر الكتان والقثاء، أو حب البقول: كالرشاد وحب الفحل والقرطم والترمس والسمسم وسائر الحبوب.

وتجب أيضاً فيما جمع هذه الأوصاف من الثمار كالتمر والزبيب والمشمش واللوز والفستق والبندق.

ولا زكاة في سائر الفواكه كالخُوْخ والإحَّاص والْكُمَّ ثَرَي والتفاح والمشمش والتيار والباذنجان والمشمش والخير. والمشمش والتين والجوز، ولا في الخضر: كالقشاء والخيار والباذنجان واللفت والجزر.

وبهذا قال عطاء في الحبوب كلها، ونحوه قول أبي يوسف ومحمد فإنهما

الخَضْرَاوات لا زكاة فيها، ورُوي ذلك مرفوعاً.

۱۲۳۸ - أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الربيع بن سليمان، نا الشافعي، نا عبد الله بن نافع، عن محمد بن صالح التمار، عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب، عن عتاب بن أسيد أن رسول الله على قال في زكاة الكرم: «يُخْرَص كما يُخْرَص النخل، ثم تُؤدَّى زكاتُه زبيباً كما تُؤدَّى زكاة النخل عَواً»(١).

قالا: لا شيء فيما تخرجه الأرض إلا ما كانت له ثمرة باقية يبلخ مكيلها خمسة أوْسُق.

وقال أبو عبد الله بن حامد: لا شيء في الأبازير ولا البزور ولا حب البقول، ولعله لا يوحب الزكاة إلا فيما كان قوتا أو أدماً، لأن ما عداه لا نص فيه ولا هو في معنى المنصوص عليه فيبقى على النفي الأصلي».

(۱) منقطع: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧/٤) من هذا الوجه. كما أخرجه أيضاً من أوجه أخرى عن الزهري، ورواه أبو داود (٢٥٧/٢-٢٥٨)، والترمذي (٢٥٧/٣) وابن ماجه (٥٨٢/١) والحاكم (٥٩٥/٣) والدارقطني (٢٧/٣) وابن خزيمة (٤١/٤)، وابن أبي شيبة (١٩٥/٣). كلهم من طريق الزهري به.

قال أبو داود: وسعيد لم يسمع من عتاب شيئاً.

وقال المنذري: وذكر غيره أن هذا الحديث منقطع، وما ذكره ظــاهر حــداً

فإن عتاب بن أسيد توفي في اليوم الذي توفي فيه أبو بكر الصديق، ومولد سعيد بن المسيب في خلافة عمر سنة خمسة عشرة على المشهور، وقيل: كان مولده قبل ذلك. إلا أنه أعضده الأحاديث الأخرى، وعمل النبي على الخلفاء الراشدين، وعمل أكثر أهل العلم.

ومن هذه الأحاديث ما رواه أبو داود وغيره عن عائشة رضي الله عنها وهي تذكر شأن حيبر أن النبي على كان يبعث عبد الله بن رواحة إلى يهود فيُخرَص النخل حين يطيب قبل أن يؤكل منه.

وفي إسناده رحل مجهول.

ومنها: حديث سهل بن أبي حثمة قال: قال رسول الله ﷺ: «وإذا خرصتم فجدّوا، ودَعُوا النُّلُث، فإن لم تَدَعُوا أو تَجُدُّوا النُّلُث فدَعُوا الرُّبُع ».

رواه أبو داود (۲/۹۰۲-۲۰۱) والترمذي (۲/۳)، والنسائي (۴۲/۵) والخاکم (۴۲/۵)، وابن حزم في المحلى والحاکم (۲۰۳/۱)، وابن حزم في المحلى (۲۰۵۰).

قال الترمذي: والعمل على هذا الحديث عند أكثر أهل العلم.

وقال الحاكم: صحيح الإسناد و لم يخرجاه ووافقه الذهبي.

قوله: «فحذوا»: بالجيم: القطع، وفي نسخة: فخسذوا بالخاء، وفي بعض النسخ: فحدُّوا: بمعنى القطع.

ومنها: عمل النبي ﷺ بالخرص على المرأة بوادي القرى حديقة لهـا عـام تبـوك، وكان حرصه عشرة أوْسُق. متفق عليه.

وفي هذه الأحاديث وغيرها دليل لمن قال بالخرص وهم عمر بن الخطاب

وسهل بن أبي حثمة ومروان والقاسم بن محمد والحسن وعطاء والزهري وعمرو بن دينار ومالك والشافعي وأحمد وفقهاء المحدثين وأكثر أهل العلم.

وقال الشعبي: الخرص بدعة.

وأنكره أبو حنيفة وقال: إنه رحم بالغيب وظن وتخمين لا يلزم به حكم. والخرص في اللغة التخمين يقوم به رحل أمين وبحرب إذا بدا الصلاح ويكون الخرص في النخيل والأعناب. فإن الشارع سنَّ مقدار الواحب فيهما من الزكاة بالخرص دون الكيل والميزان فيُخرج ربُّ البستان زكاة النخيل والأعناب بالتمر والزبيب، وفائدة الخرص فيه مصلحة للفُقراء، ورب البستان على حد سواء.

قال الخطابي: «وفائدة الخرص ومعناه أن الفقراء شركاء أرباب الأموال في الثمر، فلو منع أرباب المال من حقوقهم ومن الانتفاع بها إلى أن تبلغ الثمرة غاية حفافها لأضر ذلك بهم، ولو انبسطت أيديهم فيها لأخل ذلك بحصة الفقراء منها إذ ليس مع كل أحد من التقية ما تقع به الوثيقة في أداء الأمانة، فوضعت الشريعة هذا العيار ليتوصل به أرباب الأموال إلى الانتفاع، ويحفظ على المساكين حقوقهم، وإنما يفعل ذلك عند أول وقت بُدُو صلاحها قبل أن يؤكل ويستهلك، ليعلم حصة الصدقة منها فيخرج بعد الجفاف بقدرها تمراً وزيباً » انتهى.

وفي الحديث دليل على ترك الثلث أو الربع لرب البستان من الخرص ليأكل هو أو يهدي الجيران والأقرباء، أو يطعم الْمَسَاكِين والمارة، أو

. كتاب الزكاة

عمد بن الحسن بن على بن عفان، ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا الحسن بن على بن عفان، ثنا يحيى بن آدم، ثنا سفيان، عن إسماعيل بن أمية، عن محمد بن يحيى بن حبان، عن يحيى بن عمارة، عن أبي سعيد الحدري، عن النبي على قال: «لا صَدَقَة في حَب، ولا غر دون خمسة أوسَق» (١).

يأكله الطير وغير ذلك.

سئل أحمد عما يأكل أرباب الزروع فقال: لا بأس به أن يأكل منه صاحبه ما يحتاج إليه.

وقال أبو يوسف: يراعي ما يأكل الرجل وصاحبه وحماره حتى لـو أكـل جميعه رطباً لم يجب عليه شيء.

وحالفه في ذلك مالك وأبو حنيفة فلم يريا أن يُترك لأرباب الزرع والثمـر شيء حتى حسبا عليهم ما أكلوه وأطعموه قبل الحصاد.

وهذا لا شك تكليف غير ما كلفه الله تعالى، وحديث سهل بن أبي حثمة صريح في ترك الثلث أو الربع من الخرص لأهل البساتين، فالعمل به واحب رفقاً بأرباب الأموال.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٢٨/٤) من هذا الوجه وقبال: «رواه مسلم في الصحيح (٦٧٤/٢) عن عبد بن حميد، عن يحيى بن آدم».

ورواه أبو البحتري الطائي، عن أبي سعيد يرفعه: قال: «ليس فيما دون خمسة أوَسَق زكاة» والوَسَق ستون صاعاً (١).

ورواه أيضاً البخاري (٣١٠،٢٧١/٣)، وأبو داود (٢٠٨/٢)، والترمذي (١٣/٣)، والنسائي (٥٠/٤)، وابن ماجه (٥٧١/١)، ومالك في الموطأ (٢٤٤/١) كلهم من طرق عن أبي سعيد الخدري.

(١) منقطع: رواه أبو داود وقال: أبوالبحتري لم يسمع من أبي سعيد.

وحديث أبي سعيد أصل في بيان نصاب الزكاة في الحبوب. وبه قال جمهور العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، وبه قال مالك والشافعي وأحمد وصاحبا أبي حنيفة وغيرهم، وأسقطوا الزكاة عن القليل الذي لم يبلغ خمسة أوستُق، وفيه مراعاة لأرباب الأموال، وإبعادهم عن الشُحّ، وفي الوقت نفسه لا يبخس حق الفقراء حقوقهم، ولأنه سماه صَدَقَة فوجب فيه النصاب لتحقق الغنى.

وحالفهم أبو حنيفة. روى القاضي أبو يوسف في كتابه الآثار رقم (٤٤٣) عن أبي حنيفة، عن حماد، عن إبراهيم أنه قال: في كل ما أخرجته الأرض من قليل أو كثير زكاة، وفيما سقت السماء أو سُقِيَ سيحاً العُشْر، وفيما سُقِيَ بغرب أو داليةٍ نصف العُشْر. والغرب الدلو من مسك ثور.

ورواه أيضاً محمد في كتاب الآثار عنه هكذا وقال: وبهذا كان ياخذ أبو حنيفة. وقالوا: فيه تعارض عام وحاص، فمن يُقَدِّم الخاص مطلقاً كالشافعي وغيره قال بموجب حديث الأوساق، ومن يُقَدِّم العام أو يقول بالتعارض يطلب الترجيح إن لم يعرف التاريخ، وإن عرف فالمتأخر ناسخ. هكذا في فتح القدير (٣/٢).

والصواب أنه لا تعارض بين الحديثين، لأنه يمكن العمل على كل واحد، بل يجب العمل على كل واحد منهما، لأن أحدهما يتحدث عن النصاب، والثاني يتحدث عن المقادير فتغاير.

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «يجب العمل بكلا الحديثين، و لا يجوز معارضة أحدهما بالآخر وإلغاء أحدهما بالكلية، فإن طاعة الرسول فرض في هذا وفي هذا، ولا تعارض بينهما -بحمد الله- بوجه من الوجوه، فإن قوله: «فيما سقت السماء العُشر» إنما أريد به التمييز بين ما يجب فيه العُشْر وما يجب فيه نصفه، فذكر النوعين مفرقاً بينهما في مقدار الواحب، وأما مقدار النصاب فسكت عنه في هذا الحديث، وبيَّنه نصـاً في الحديث الآخر. فكيف يجوز العدول عن النبص الصحيح الصريح المحكم الذي لا يحتمل غير ما دل عليه البتة إلى الجمل المتشابه الذي غايته أن يتعلق فيه بعموم لم يقصد؟ وبيانه بالخاص المحكم المبين كبيان سائر العمومات بما يخصها من النصوص». إعلام الموقعين (٣/٩/٣-٢٣٠). وأحاب صاحب الهداية عن حديث الأوساق بأن الصدقة بمعنى زكاة التجارة لأنهم كانوا يتبايعون بالأوساق وقيمة الوَسَق أربعون درهماً، ولا يعتبر بالمالك فيه فكيف بصفته وهو الغناء؟ ولهذا لا يشترط الحول لأنه لانتماء وهو كله نماء.

وهو تأويل مخالف لحديث صحيح صريح وقد سبق القول أنه لا تعارض

المحديث والحسن، وعطاء، والحسن، وعطاء، والحسن، والشعبي أنهم قالوا: الوَسَق ستون صاعاً. وفي حديث عطاء: وذلك ثلاثمائة صاع. وذكرنا في غير هذا الموضع في الصاع ما دل أنه أربعة أمداد. والمد رطل وثلث (۱).

بين الحديثين الصحيحين، فإن أحدهما يتحدث عن المقادير والآخر يتحدث عن النصاب فافترقا، والنصاب اعتبر في سائر الأموال الزكوية لتحقق الغناء وهذا مثل تخصيصنا لقوله: «في كل سائمة من الإبل الزكاة» بقوله: «ليس فيما دون خمس ذُود صَدَقَة» وقوله في الرقة: «ربع العُشر» بقوله: «ليس فيما دون خمس أواق صَدَقَة» وإنما لم يعتبر فيه الحول لأنه يكمل نماؤه باستحصاده لا ببقائه، واعتبر الحول في غيره لأنه مظنة لكمال النماء.

وأما نصاب الخُضار والتي لا تكال وتوزن فبقيمة نصاب أدنى ما يكال مثل الشعير رفقة بالفقراء.

(١) انظر: الكبرى (١٢١/٤).

### ٤ باب زكاة الذهب والفضة<sup>(۱)</sup>

(١) التعبير بالذهب والفضة في الزكاة إشارة إلى معاملة أهل مكة قبل البعثة، وهي أن الذهب يصنع منه الدينار اللذي كنان في الغالب يأتي من بلاد الروم البيزنطيين، والفضة يصنع منها الدرهم الذي كان يأتي من بالاد فارس، وكان يختلف في الوزن من بلد إلى بلد، ولهذا أهل مكة كانوا يتعاملون بالميزان بـدلاً من العـدد، وكـانت لهـم أوزان اسمـه رطـل، وهـو يساوي ١٢ أوقية، والأوقية هي: أربعون درهماً، والنَّشُّ عشرون درهماً. وهو نصف أوقية. والنواة خمسة دَرَاهِم. وقد أقر النبي ﷺ ميزان أهل مكة فقال: «الوزن وزن أهل مكة، والمكيال مكيال أهل المدينة» أخرجه أبو داود (٦٦٣/٣)، والنسائي (٢٨١/٧)، والطحاوي في مشكله (٩٩/٢)، والبيهقي في الكبرى (٣١/٦) كلهم من طريق سفيان، عن حنظلة، عن طاوس، عن ابن عمر مرفوعاً.

و إسناده صحيح.

والحديث حاص في أحكام الشريعة التي تتعلق بإيجاب الزكاة فقط دون سائر مبايعات، فإن الأوزان تختلف في بلاد دون بلاد، و لم يلزمنا الحديث باتخاذ ميزان مكة ومكيال المدينة في سائر المعاملات، وإلا تفسد بينوع السلم إذا لم تكن على ميزان مكة ومكيال المدينة، وهــذا لم يقـل بــه أحــد من العلماء، بل صححوا بيوع السلم بالموازين والمكاييل المعروفة في البلاد، وإنما تجب الزكاة أينما كان المسلم على ميزان مكة في الدراهم والدنانير إذا بلغ نصابه، وكذلك يجب إحراج الكفارات وصدقة الفِطْر من مكيال المدينة وكذلك سائر النفقات.

قال الله عز وحل: ﴿والذين يَكْنِزُون الذَهَبَ والْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُوْنَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابِ أَلِيمِ [البقرة: ٣٤](١).

وقال عبد الله بن عمر: مَن كَنزَهما فلم يؤد زكاتهما فويلٌ له.

١٢٤٢ - أخبرنا أبو الحسين بن بشران، نـا إسماعيل بن محمـد الصفار، ثنا الحسن بن علي بن عفان، ثنا ابن نمير، عن عبيد الله، عن

(۱) وفي قوله تعالى: ﴿ولا يُنْفِقُونَهَا﴾ إشارة إلى النقود لأنه لو أراد الذهب والفضة لذاتهما لقال: ولا يُنْفِقُونَهما وفيه دليل على أن الدينار والدرهم يصنعان من الذهب والفضة.

وقوله تعالى: ﴿واللَّهِن يَكْنِزُونَ اللَّهِبِ والفضلةِ أَى الذَّين يَحبسون نقودهما. لأن حبس النقود يؤدي إلى كسال الأعمال وانتشار البطالة وركود الأسواق وانْكِمَاش الحركة الاقتصادية بصفة عامة.

ومن هنا كان إيجاب الزكاة كل حول فيما بلغ نصاباً من رأس المال النقدي -سواء ممره ماحبه أم لم يثمره- هو أمثل خطة عملية للقضاء على حبس النقود واكْتِنَازها، ذلك الداء الوبيل الذي حار علماء الاقتصاد في علاجه، حتى اقترح بعضهم أن تكون النقود غير قابلة للاكتناز بأن يحدد لها تاريخ إصدار، ومن ثم تفقد قيمتها بعد مضي مدة معينة من الزمن، فتبطل صلاحيتها للادّخار والكنز، وتسمى هذه العملية المقترحة «النقود الذائبة».

انظر: كتاب النظم النقدية والمصرفية للدكتور عبد العزيز مرعي نقـلاً من فقه الزكاة للدكتور يوسف القرضاوي (٢٤٢/١-٢٤٣).

. كتاب الزكاة

النبي ﷺ: «ما من صاحب فِضَّةٍ ولا ذَهَبٍ لا يُؤَدِّي منها حَقَّها إلا إذا كان يَوْ الحَبِي النبي ﷺ: «ما من صاحب فِضَّةٍ ولا ذَهَبٍ لا يُؤَدِّي منها حَقَّها إلا إذا كان يوم القيامة صُفِحَتُ له صَفَائِح من نار، فأَحْمِي عليها في نار جهنم، ويُكُوى بها جَبِيْنُه، وجَنْبُه وظَهْرُه، وكلما رُدَّت أعيدت له في يوم كان مقداره بها جَبِيْنُه، وجَنْبُه وظَهْرُه، وكلما رُدَّت أعيدت له في يوم كان مقداره شمين ألف منة، حتى يقضى بين العباد، فَيَرَى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى الخنة وإما إلى النار»(٢).

وقال المؤلف رحمه الله تعالى (٣١٧/٤): سويد بن عبد العزيز ضعيف بمرة، لا يقبل منه ما تفرد به.

وقال الحافظ: ضعيف.

ويأتي حديث أم سلمة مرفوعاً: «ما بلغ أن تُؤذّى زكاته فزُكّي فليس بكنز» في «باب زكاة الحُلْي» الذي يلى هذا.

(۲) رواه مسلم (۹۸۷) وأبو داود (۳۰۲/۳-۳۰۳) مطولاً وهو عند البيهقي في الكبرى (۱۳۷/٤). البو المحمد عبد الله بن يوسف الأصبهاني، نا أبو سعيد بن الأعرابي، ثنا سعدان بن نصر، وثنا سفيان بن عيينة، عن عمرو بن يحيى بن عمارة بن أبي الحسن المازني، عن أبيه، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على: «ليس فيما دون خمسة أواق صكدَقَة، وليس فيما دون خمس ذود صكدَقة»(۱).

ورواه البخاري (٢٤٤٤) والنسائي من حديث الأعرج عن أبي هريرة مختصراً.

(۱) صحیح: أخرجه أصحاب الكتب الستة: البخاري (۲۷۱/۳)، ومسلم (۲۷۱/۳)، وأبو داود (۲۸/۲)، والترمذي (۱۳/۳)، والترمذي (۱۳/۳)، والنسائي (۱۳/۳)، وابن ماحه (۱۷۱/۱)، و المؤلف في الكبرى (۱۳/۶)، والدارقطني (۹۲/۲ -۹۳)، ومالك (۲٤٤/۱) كلهم عن عمرو بن يحيى المازني، عن أبيه عنه.

وفي رواية أبي صعصعة الأنصاري، عن أبيه، عن أبي سعيد: «وليس فيما دون خمس أواق من الورق صَدَقَة» عند مالك. ومثله في حديث حابر عند مسلم.

والورِق: بكسر الراء وفتحها وإسكانها معناه: الدراهم المضروبة. وفي القرآن الكريم في قصة أصحاب الكهف: ﴿فَابْعَثُوا أَحَدَّكُم بِوَرِقِكُم هذه إلى المدينة﴾ [الكهف: ١٩].

وكذلك الرِقة: بكسر الراء وتخفيف القاف.

والأوقية: أربعون درهماً. وخمسة أواق تساوي مائتي دِرْهُم.

الجزء الثالث.

184

كتاب الزكاة

قال سفيان: والأوقية: أربعون درهماً.

۱۲٤٥ - ورواه الحميدي وغيره عن سفيان وزاد فيه: «وليس فيما دون خمسة أوَمَق صَدَقَة».

العباس محمد بن يعقوب، ثنا بحر بن نصر: قال قُرِئَ على ابن وهب: العباس محمد بن يعقوب، ثنا بحر بن نصر: قال قُرِئَ على ابن وهب: أخبرك جرير بن حازم، وسمّى آخر عن أبي إسحاق، عن عاصم بن ضمرة والحارث بن عبد الله، عن علي بن أبي طالب، عن النبي على أنه قال: « هاتوا لي ربع العشور من كل أربعين درهما درهما، وليس عليك شيء حتى يكون لك مائتا دِرْهَم، فإذا كانت لك مائتا دِرْهَم، وحال عليها الحول ففيها شمسة دَرَاهِم، وليس عليك شيء حتى يكون لك عشرون ديناراً، فإذا كانت لك وحال عليها الحول ففيها شمسة دَرَاهِم، وليس عليك شيء حتى يكون لك عشرون ديناراً، فإذا

قال: ولا أدري أَعَلِيّ ﷺ يقول: بحساب ذلك أم رفعه إلى النبي ﷺ إلا أن حريراً قال في الحديث: عن النبي ﷺ: «وليس في مال زكاة حتى يَحُول عليه الحول» (١).

وهذا نصاب النقود من الفضة، وأما الذهب فلم يثبت فيه حديث صحيح صريح من جهة نقل الآحاد العدول الثقات الأثبات. قالـه ابـن عبـد الـبر. انظر: الاستذكار (٣٤/٩) وما ذكر من حديث علي بن أبي طـالب ففيـه خلاف في الوقت والرفع وسيأتي.

<sup>(</sup>١) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٣٥،١٣٤/٤) من طريق النفيلي أبي

جعفر، عن زهير بن معاوية، عن أبي إسحاق وقبال: رواه أبو داود في السنن (٢/٢٦–٢٣٠) عن النفيلي، ورواه الدارقطني (٩٢/٢) عن أبي إسحاق مختصراً.

والحارث صاحب عَلِي ضعيف، إلا أنه توبع، ولكن اختلف في رفعه ووقفه؛ فرواه الحفاظ من أصحاب أبي إسحاق، عن أبي إسحاق، عن عاصم بن حمزة، عن علي من قوله، ولم يذكروا فيه النبي على ومن أصحاب أبي إسحاق هؤلاء سفيان الثوري. انظر: الاستذكار (٩/٩) ١-٢١).

والذي روى عن أبي إسحاق مرفوعا الحسن بن عُمارة، ورواه عبد الرزاق في مصنفه (٨٩/٤) والحسن بن عُمار ضعيف حدا، أجمعوا على ترك حديثه لسوء حفظه. وهو الذي أشار إليه المؤلف في الإسناد بقوله: وسمَّى آخر. روى عنه حرير بن حازم وغيره. وإبهام الحسن بن عُمارة في الإسناد دليل على ضعفه الشديد.

والحديث له شواهد في تحديد نصاب الذهب وهو ربع العُشْر مثل حديث ابن عمر وعائشة أن النبي على كان يأخذ من كل عشرين ديناراً نصف دينار. رواه ابن ماجه والدارقطني وفيه إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع ضعيف.

وحديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن حده، عن النبي على قال: «ليس في أقل من عشرين مثقالاً من الذهب، ولا في أقل من مائتي دِرْهُم صَدَقَة» رواه الدارقطني وفيه ابن أبي ليلى سيُّء الحفظ.

إلا أنه انعقد الإجماع على أن نصاب الذهب عشرون ديناراً وفيه ربع العُشر. وفي الموطأ: السنة التي لا اختلاف فيها عندنا أن الزكاة تجب في

## ٥- باب في زكاة الحُلْي

الطرائفي، ثنا عثمان بن سعيد، ثنا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن الطرائفي، ثنا عثمان بن سعيد، ثنا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن نافع أن عبد الله بن عمر كان يُحَلِّي بناته وجواريه الذهب، ثم لا يُخرج منه الزكاة (١).

١٢٤٨ - ورُوِّيْنا معناه عن عائشــة(٢)، وأسمــاء(٢) ابنـــي أبــي بكــر،

\_\_\_\_\_\_

عشرين ديناراً عيناً. يعني ذهباً.

والسبب في ذلك عدم ورود حديث مشهور مستفيض في الذهب فعاد الأمر إلى تعامل العرب فإن غالب تعاملهم كان بالدرهم، فلذا حاء نص صريح وصحيح في مقدار نصاب الزكاة في الفضة دون الذهب، أعني الدينار، إلا أن التواتر العملي حصل منذ عهد الصحابة والتابعين إلى يومنا هذا على أن نصاب الذهب عشرون ديناراً ومقدار الزكاة فيه نصف العُشْر.

وقد قدّر الدكتور يوسف القرضاوي أن مائتي دِرْهَـم يساوي اليـوم ٥٩٥ حراماً، وعشرين ديناراً يساوي ٨٥ حراماً. فقه الزكاة (٢٦٠/١-٢٦١).

- (۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٣٨/٤) بهذا الإسناد واللفظ وهـو في الموطأ (٢٥٠/١).
- (۲) حدیث عائشة أخرجه مالك في الموطأ أنها كانت تَلي بنات أخیها یتامی
   في حجرها لهن الحُلْي، فلا تخرج من حُلِيَّهِن الزكاة. البيهقي (۱۳۸/٤).
   (۳) وحدیث أسماء أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۳۸/٤).

وعن جابر بن عبد الله<sup>(۱)</sup>، وأنس بن مالك<sup>(۲)</sup>.

١٢٤٩ - ورُوِي عن ابن عمر أنه قال: زكاة الحُلْي عاريته (٣).

٠ ١٢٥ - ورُوِّينا عن عمر بن الخطاب (٤)، وعبد الله بن مسعود (٥)، وعبد الله بن عمرو (١)، في الزكاة في الحُلْي. وهذا أشبه

- (١) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٣٨/٤).
- (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٣٨/٤).
- (٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠/٤).
- (٤) حدیث عمر بن الخطاب أنه كتب إلى أبي موسى: أن مُرْ من قبلك من نساء المسلمین أن یصدقن حُلِیّهِنَّ. رواه عنه شعیب بن یسار وهو لم یدرك عمر بن الخطاب. قاله المؤلف في الكبرى (١٣٩/٤).

وفي رواية: كتب أن يزكى الحُلْمي. قال البخاري: مرسل نقله البيهقي.

وقد روى ابن أبي شيبة عن الحسن قال: لا نعلم أحداً من الخلفاء قال: في الحُلْى زكاة. المصنف (٢٨/٤).

- (°) حديث عبد الله بن مسعود أن امرأته سألته عن حُليّ لهما فقال: إذا بلغ مائتي دِرْهَم ففيه الزكاة قالت: أضَعُها في بني أخ لي في حجري قال: نعم. قال البيهقي: ورُوي هذا مرفوعاً إلى النبي ﷺ وليس بشيء.
- (٦) حدیث عمرو بن شعیب، عن أبیه، عن حده أنه كان یكتب إلى خازنه سالم أن یخرج زكاة حُلِيّ بناته كل سنة. الكبرى (١٣٩/٤).

وفي أموال أبي عبيد: أنه حَلَّى ثلاثَ بناتٍ لـه بستة آلاف دينـــار، فكـــان يبعث مولى له حليداً كل عام فيخرج زكاته منه.

لظاهر الكتاب والسنة(١).

١٢٥١ – أخبرنا أبو علي الروذباري، أنا أبو بكر بن داسة، نا أبو

روى أيضاً أبو عبيد عن عائشة ما يخالف ما سبق آنفاً قالت: لا بأس الحُلْي إذا أعطيت زكاته.

وذكر عن إبراهيم وطاوس ومجاهد وحابر بن زيمد وابن سيرين والحسن وميمون بن مهران وغيرهم ما يفيد إيجاب الزكاة. انظر: الأموال ص(٦٠٠-٢٠).

وممن ذهب إلى إيجاب الزكاة في الحُلْمي أبو حنيفة رحمه الله تعالى وأهل العراق.

قال أبو عبيد: وأما سفيان وأهل العراق أو أكثرهم فإنّهم يسرون في الحُلْي الرّكاة من الذهب والفضة مكسوراً كان أو غير مكسور.

(۱) يميل البيهقي رحمه الله تعالى إلى إيجاب الزكاة في الحُلْي لأن الله تعالى أطلق في قوله: ﴿وَاللَّهِ مَا لَلْهُ سَبِيلَ اللهُ فَاللَّهِ مَا اللهُ فَا اللهُ عَلَيْهُ وَنَّهَا فِي سَبِيلَ اللهُ فَاسْرِهُمْ بَعْدَابُ اللهِ هُمْ.

فالذهب والفضة في الآية يشمل الحُلْي كما يشمل النقود والسبائك.

ومن السنة قول ﷺ: «في الرقة ربع العُشر،وليس فيما دون خسس أواق صَدَقَة».

ثم الأحاديث المرفوعة التي سوف يذكرها المؤلف تؤيد من قبال بإيجباب الزكاة في الحُلْي، ولم يذكر المؤلف أدلة من نفى زكباة الحُلْي إلا بعض الآثار، وفي آخر البحث سوف أذكر أدلتهم إن شاء الله تعالى.

داود، نا محمد بن عيسى، نا عتاب، عن ثابت بن عجلان، عن عطاء، عن أم سلمة قالت: كنت ألبس أوضاحاً من ذهب فقلت أن يا رسول الله! أكنز هو؟ فقال: «ما بلغ أن تُؤدًى زكاته فرُكّي فليس بكنز»(١).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٠/٤) بهذا الإسناد وهـو في سنن أبى داود (٢/٢ - ٢١٣).

قال المنذري: في إسناده عتاب بن بشير أبو الحسن الحراني وقد أحسرج لله البخاري، وقد تكلم فيه غير واحد.

وتابعه محمد بن مهاجر ، عن ثبابت عند الدارقطين (٢/٥٠١) والحاكم (٣٩٠/١).

وقال الحاكم: «صحيح على شرط البخاري» ووافقه الذهبي.

وقال البيهقي: تفرد به ثابت بن عجلان.

أقول: ولا يضر تفرده فإن ثابت بن عجلان الأنصاري أبو عبد الله الحمصى قد أخرج له البخاري. وقال الحافظ: صدوق.

ومحمد بن مهاجر هو الأنصاري الشامي وثقه أحمد وابن معين وأبو زرعـة وأبو داود وغيره وأحرج له مسلم.

والْتَبَسَ على ابن حبان هذا بغيره - كان متاخراً عنه - فورى عن ابن معين بأنه رماه بالوضع، وهو وهم منه. أشار إليه صاحب التنقيح. انظر: نصب الراية (٣٧٢/٢).

وعلى هذا فإن إسناد الحديث لا يقل عن درجة الحسن.

الجلاب، نا أبو حاتم الرازي، نا عمرو بن الربيع بن طارق، نا يحيى بن الجلاب، نا أبو حاتم الرازي، نا عمرو بن الربيع بن طارق، نا يحيى بن أبوب، نا عبيد الله بن أبي جعفر، أن محمد بن عمرو بن عطاء أحبره عن عبد الله بن شداد بن الهاد قال: دخلنا على عائشة زوج النبي وقالت: دخل علي رسول الله والله وا

وأخرجه الدارقطني (١٠٥/٢) فقال: محمد بن عطاء، عن عبد الله بن شداد، فنسب محمد بن عطاء إلى حده وقال: محمد بن عطاء مجهول، وتعقبه البيهقي فقال: هو محمد بن عمرو بن عطاء وهو معروف.

قلت: وهو كما قال، فقد أحرج له الجماعة.

وتبع عبد الحق في أحكامه الدارقطني في تجهيل محمد بن عطاء، وتعقبه ابن القطان فقال: إنه لما نسب في سند الدارقطني إلى حده حفي على الدارقطني أمره، فحعله مجهولاً، وإنما هو محمد بن عمرو بن عطاء أحد الثقات، وقد حاء مبيناً عند أبي داود (٢١٣/٢) وبيَّنه شيخه محمد بن إدريس الرازي وهو أبو حاتم الرازي إمام الجسرح والتعديل ورواه أبو نشيط محمد بن هارون، عن عمرو بن الربيع كما هو عند الدارقطني فقال

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٣٩/٤) بهذا الإسناد واللفظ وهـو في المستدرك للحاكم (٣٨٩/١) وقال: صحيح على شرط الشيخين.

وهذا إسناد حسن.

المحن المعن المعن الرحمن القاسم، يروي عن أبيه، عن عن المعن عن المعن المعنى المعنى

أخبرنا أبو زكريا، أنا أبو الحسن الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن عبد الرحمن فذكره.

١٥٥٤ - ورُوِيْنا في حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده في قصة المرأة أو ابنتها وفي يد ابنتها مُسْكتان من ذهب فقال النبي على:
« أتُعطين زكاة هذا؟» قالت: لا. قال: «أيسركِ أن يسوركِ الله عز وجل بهما يوم القيامة ميوارين من نار »(٢).

فيه: محمد بن عطاء نسبه إلى حده فلا أدري أذلك منه، أم من عمرو بن الربيع. انتهى. انظر: نصب الراية (٣٧١/٢).

(١) سبق تخريجه.

(۲) حسن: رواه أبو داود (۲۱۲/۲)، والنسائي (۳۸/۵) كلاهما من طريق خالد بن الحارث، ثنا حسين، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن حده به. وعندهما: مُسْكتان غليظتان.

وزادا في آخر الحديث: فخلعتهما فألقتهما إلى النبي ﷺ وقـالت: همـا لله عز وحل ولرسوله.

ثم رواه النسائي عن المعتمر بن سليمان، عن حسين، عن عمرو بن شعيب

90

مُرسلاً. قال: النسائي: حالد أثبت من المعتمر.

ورواه الترمذي (٢٠/٣) عن قتيبة، ثنا ابن لهيعة، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن حده، وفيه أن امرأتين أتتا رسول الله على وفي أيديهما سواران من ذهب فقال لهما: «أتؤديان زكاته؟» فقالتا: لا. وفي آخر الحديث فقال لهما رسول الله على: «فاديا زكاته».

قال الترمذي: هذا الحديث قد رواه المثنى بن الصباح، عن عمرو بن شعيب نحو هذا، والمثنى بن الصباح وابن لهيعة يضعفان في الحديث. وقال أيضاً: ولا يصح في هذا الباب عن النبي الشي شيء انتهى كلامه.

والغريب من المؤلف رحمه الله تعالى أنه أخرج حديث عمرو بـن شعيب، عن أبيه، عن حده، من طريق أبى داود.

ثم قال: وهذا ينفرد به عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن حده.

وهذه العلة لم يشر إليها أحد فيما أعلم، وإنما حكموا من رواه عنه، فإذا كانوا ثقات فهو صدوق، وإذا كانوا ضعفاء فالضعف منهم لا منه، ولذا لم يضعف الترمذي، وإنما ضعف من قبله كما أن الترمذي لم يقف على طريق خالد، عن حسين المعلم، فالحديث حسن من طريقه.

#### فقه الحديث:

واعلم أن ظاهر الكتاب والسنة يدل على وحـوب الزكـاة في الحُلْـي كمـا قال المؤلف رحمه الله تعالى.

قال الخطابي: الظاهر من الكتاب يشهد لقول من أوجبها والأثر يؤيده. ونقل هذا القول عن جماعة من الصحابة والتابعين وقال: وإليه ذهب الثوري، وأصحاب الرأي. وقمال: ومن أسقطها ذهب إلى النظر ومعه طرف من الأثر والاحتياط أداؤها.

ونقل الإسقاط عن جماعة من الصحابة والتابعين وقال: إليه ذهب مالك وأحمد وإسحاق بن راهويه وهو أظهر قولي الشافعي. انتهى.

والنظر لمن أسقطها قال: إنما تجب الزكاة في المال النامي أو المعد للنماء، والحلي ليس واحداً منهما، لأنه حرج عن النماء بصناعته حلياً يلبس ويستعمل كغيره من أثاث البيت. ومن الأثر ما رواه البيهقي في المعرفة (٢٤٤/٦) عن عافية بن أيوب، عن الليث بن سعد، عن أبي الزبير، عن حابر، عن النبي على قال: «ليس في الحُلْي زكاة».

وقال: عافية مجهول. وقال: حديث باطل لا أصل له، وإنما يروى عن حابر من قوله. وأما ما صح عن عائشة من إسقاط الزكاة في الحُلي وكذلك عن ابن عمر فقالوا: لعلهما تأوّلا أنه لا زكاة في أموال اليتامى، وأموال الصغار؛ لأنه من المستحيل أن تسمع قول النبي على في المرأة التي أتت النبي النبي وقال لها: « أيسرك أن يُسوّرك الله بها يوم القيامة سوارين من نار » ثم لا تخرج زكاة الحكي.

فالاحتياط في ذلك أداؤها كما قال الخطابي وأقره البيهقي خلاف لمذهب الشافعي ومالك.

وقد روي عن الشافعي أيضاً أنه قال في بعض أوقاته: « أستخير الله في الحُلي » وترك الجواب فيه.

فخرّج أصحابه مسألة زكاة الحلي على قولين:

### ٦- باب زكاة التجارة

قال الله عز وجل: ﴿ أَنْفِقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُم ﴾ [البقرة:٢٦٧]. قال مجاهد: من التجارة.

﴿وَمُمَا أَخْرَجُنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ﴾ [البقرة:٢٦٧].

قال مجاهد: من النخل.

۱۲۰۵ - وفي حديث سمرة بن جندب قال: كان رسول الله ﷺ يأمرنا أن نخرج الصدقة من الذي يعدّ للبيع.

أخبرنا أبو علي الروذباري، أنا أبو بكر بن داسة، نا أبو داود، نا محمد بن داود بن سفيان، نا يحيى بن حسان، نا سليمان بن موسى أبو داود، نا جعفر بن سعد بن سمرة، حدثني خبيب بن سليمان، عن أبيه سليمان بن سمرة، عن سمرة بن جندب فذكره (۱).

أحدهما: أن فيه الزكاة على ظاهر الكتاب والسنة. وبه قبال الخطابي والبيهقي وغيرهما من الشافعية.

والثاني: أن الأصل المحتمع عليه في الزكاة إنما هي في الأموال النامية، والمطلوب فيها الثمن؛ فلم يروا الزكاة في الحُلي. انظر: الاستذكار (٩/٩).

(۱) ضعيف أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱۲) بهذا الإسناد واللفظ و لم يقل شيئاً. وهو في سنن أبي داود (۲۱۱-۲۱۲).

وأخرجه الدارقطني (١٢٧/٢) من طريق محمد بن إبراهيم بــن خبيـب بــن

البو المدارة المدارة

سلیمان بن سمرة بن جندب، عن جعفر بن سعد بن سمرة بن جندب، عن حبيب بن سليمان بن جندب، عن أبيه، عن سمرة قال:

بسم الله الرحمن الرحيم. من سمرة بن جندب إلى بنيه: سلام عليكم أما بعد: فإن رسول الله على كان يأمرنا برقيق الرحل أو المرأة الذين هم تِلادً له، وهم عملة لا يريد بيعهم، فكان يأمرنا أن لا نخرج عنهم من الصدقة شيئاً، وكان يأمرنا أن نخرج من الرقيق الذي يعد للبيع.

#### وفي الإسناد مجاهيل:

انظر:الميزان (١/٧٠٤-٤٠٨).

قال ابن حزم: سليمان بن موسى وشيخه جعفر بن سعد مجهولان. وقال ابن القطان: ما مِن هؤلاء مَن يُعرف حاله، وقد جهد المحدثون فيهم جهدهم، وهو إسناد يروى به جملة أحاديث قد ذكر البزار منها نحو المائة. وقال عبد الحق الأزدي: خبيب ضعيف، وليس جعفر ممن يعتمد عليه. وذكر الذهبي عدة أحاديث ثم قال: «فسليمان هذا زهري من أهل الكوفة، ليس بالمشهور، وبكل حال هذا إسناد مظلم لا ينهض بحكم».

ورواه ابن عيينة، عن يحيى، وقال: إن أباه قال: مررتُ بعمر بن الخطاب فذكره أتم من ذلك(١).

وحكاه ابن المنذر، عن عائشة، وابن عباس رضي الله عنهما (١٠).

(۱) أخرجه المؤلف في الكـــبرى (٤٧/٤) من طريق الشــافعي، وهــو في الأم
 (۲/۲) وعبد الرزاق (٩٦/٤). كلهم من طريق ابن عيينة به نحوه.

وإسناده ضعيف؛ فإن أبا عمرو وأباه حِماس بجهولان، قالـه ابـن حـزم في الحلى (٣٤٩/٥).

(٢) الكبرى (١٤٧/٤). وهذا إسناد رجاله ثقات، فإن عبيـد الله – المصغـر– ثقة، وأخوه عبد الله ضعيف.

ورواه أيضاً أبو الزناد وغيره عن سالم بن عبد الله بن عمر، عن أبيه أنه كان يقول: كل مالٍ أو رقيق أو دوابً أدير للتحارة فيه الزكاة.

رواه الشافعي في الأم (٤٦/٢) والمؤلف في الكبرى (١٤٧/٤) والمعرفة، وهذا شاهد قوي لما قبله.

#### (٣) فقه الحديث:

عروض التحارة؛ يعنون بها كل ما عدا النقدين مما يُعَـدُّ للتحـارة. وظـاهر الكتاب والسنة وإجمـاع الأمـة يـدل علـى وحـوب الزكـاة على عـروض

التحارة ولم يوحد له مخالف. وبه قال الأثمة الأربعة إلا ما حكى عن الشافعي في المذهب القديم، والجديد مع الأئمة الآخرين.

انظر: المسائل الفقهية لابن كثير (ص١٠٨-١٠٩)،

وقد ثبت ذلك عن عمر وابنه عبد الله ولا مخالف لهما من الصحابة.

وما روي عن ابن عباس: لا زكاة في العروض، إنما هو في عروض لا يــراد بها التحارة. وكذلك ما روي عن عائشة، فيحب أن يحمل كل هذا على العروض التي ليست للتحارة.

وطريقة الزكاة في عروض التحارة أن التاحر المسلم إذا حل وقـت تزكيتـه الذي وَقَته يضم رأس المال وقيمة العروض التحارية والمدخرات في البنـوك والديون المرجوة قضاؤها، ويُقَوِّم بالنقود ويطرحُ منها ما عليه من الديون للآخرين، ويخرج ربع العُشر من جملة القيمة.

وأما الديون غير المرجوة قضاؤها فالصحيح الراجح أنه يخرج زكاتها عند قضائها لعام واحد. وبه قال مالك رحمه الله تعالى.

وأما المباني والمحلات والعقارات التي يملكها الإنسان ولا يستفيد منها إلا السكني فليس فيها الزكاة، إلا إن اسْتَغَلُّها في التحارة فأحَّرها، فيُضَمُّ الإيجارُ إلى بقية عروضه التحارية للتقييم.

وهل التاجر يخرج زكاته من عين السلعة أم من قيمتها؟

فخيره أبو حنيفة والشافعي بين أن يخرج من عين السلعة، وبـين أن يخـرج من قيمتها، ويرى أحمد والشافعي في قول أنه يخرج من القيمة لا من عين السلعة.

# ٧- باب زكاة المعدن والركاز(١)

۱۲۰۸ – أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسن القاضي، أنا حاجب بن أحمد، نا عبدالرحيم بن منيب، نا سفيان، عن الزهري، عن أبي سلمة وسعيد بن المسيب سمعا من أبي هريرة يخبر عن النبي الله أنه قال: «العجماء جُرْحُها جُبَارٌ، والبئر جُبَارٌ، والمعدن جُبَارٌ، وفي الرِكاز الخمس»(٢).

١٢٥٩ – أحبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا محمد بن صالح بن هاني،

(۱) المعدن: يجمع على معادن، وهي المواضع التي تستخرج منها حواهر الأرض كالذهب والفضة والنحاس وغير ذلك.

والرِكَاز: من الركز، أى المركوز وهوعام في الاثنين.

والكنز: ما يوجد في الأرض من الأموال بفعل الإنسان.

(۲) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٥/١) بهذا الإسناد واللفظ وقال:
 رواه مسلم في الصحيح (١٣٣٤/٣) عن يحيى بن يحيى، عن سفيان.

وأخرجه أيضاً البخاري (٣٦٤/٣)، وأبو داود (٢٦٢/٣)، والنسائي (٥/٥٤)، والترمذي (٢٩٩/٢)، وأحمد (٢٣٩/٢)، وأحمد (٢٣٩/٢)، وابن الجسارود (٢٧/٢)، والطيالسي (٢٣٠٥)، والحميدي (٢٧/٢) كلهم عن أبي سلمة وسعيد بن المسيب به.

وأخرج مالك (٢٤٩/١)، وابن ماحه (٨٣٩/٢) من طريقهما واقتصرا على الجملة الأخيرة.

واحرج مسلم عن ابي سلمة وحده.

وأخرج النسائي والترمذي وابن ماحه من طريق سعيد بن المسيب وحده.

نا الفضل بن محمد، نا نعيم بن حماد، نا عبد العزيز بن محمد، عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن، عن الحارث بن بلال بن الحارث، عن أبيه أن رسول الله الله أخذ من المعادن القبلية الصدقة (١).

١٢٦٠ - ورُوِّيْنا عن عمر بن عبد العزيز أنه جعل المعـدن بمنزلـة

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/٤) وهبو في المستدرك (٢/٤) وقال: « هذا حديث صحيح » ووافقه الذهبي.

وأخرجه أيضاً أبو داود (٤٤٣/٣) عن مالك وهو في الموطأ (٢٤٨/١) عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن، عن غير واحد أن رسول الله على قطع لبلال بن الحارث المزني معادن القبلية، وهي من ناحية الفرع. فتلك المعادن لا يؤخذ منها إلى اليوم إلا الزكاة.

وإسناد مالك فيه إرسال، ووصله البيهقي وغيره.

وقال الشافعي في الأم بعد أن روى الحديث: ليس هذا مما يثبته أهل الحديث رواية. ولو أثبتوه لم يكن فيه رواية عن النبي ﷺ إلا إقطاعه، وأما الزكاة في المعدن دون الخمس فليست مروية عن النبي ﷺ فيه. الأم (٤٣/٢).

وهو كما قال؛ فإن نعيم بن حماد الخزاعي وإن كان من رحال البخاري فقد ضعفه النسائي، وقال: كثر تفرده عن الأئمة فصار في حد من لا يحتج به. وقد تتبع ابن عدي ما أخطأ فيه، وقال: باقي حديثه مستقيم. ولذا اقتصر الشافعي الزكاة على الذهب والفضة مما يخرج من المعادن دون غيرهما.

ـ كتاب الزكاة

الرِكَاز يؤخذ منه الخمس، ثم عقب بكتاب آخر فجعل فيه الزكاة(١).

المعادن أرباع العشور، إلا أن يكون ركزة، وقد أشار الشافعي إلى هذه الأقوال، وأصحها أن المعادن غير الركاز، وأن فيها ربع العُشْر. قال الشافعي: والركاز الذي فيه الخمس دفين الجاهلية، ما وجد في غير ملك لأحد في الأرض التي من أحياها كانت له، فمن وجد دفيناً من دفين الجاهلية في موات فأربعة أخماسها له، والخمس لأهل شهمان الصدقة (٢).

#### فقه الحديث:

ظاهر الحديث يدل على أن المعدن فيه الزكاة، والركاز فيه الخمس؛ لأن المعدن يحتاج إلى مؤنة ونفقة، فجعل الشارع فيه الزكاة، بخلاف الركاز فإنه لا يحتاج إلى مؤمنة ونفقة؛ فجعل فيه الخمس.

وبهذا قال جمهور أهل العلم؛ مالك والشافعي وأحمد والأوزاعي وغيرهم. ثم اختلفوا فيما بينهم؛ فجعل مالك في المعدن النصاب وهو عشرون دينارا، ولم يجعل فيه شرط الحول؛ فإنه عنده مثل الزرع.

وجعل الشافعي فيه الحول، وجعله بمنزلة الفائدة يستأنف بها الحول.

هذا احتيار المزني، لأن للشافعي ثلاثة أقوال: قول مع مالك، وقول فيه استثناف الحول، وقول قال فيه: « أستخير الله »، فجعل المزنسي أن القياس أن يزكّى لحوله. وقال: وقد أخبرني عنه بذلك من أثـق بقولـه.

<sup>(</sup>١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٩/٤) وعلقه البخاري (٣٦٣/٣).

<sup>(</sup>٢) الكبرى (٤٤/٢) انظر أيضاً: الأم (٤٤/٢).

### ٨ باب زكاة الدَّيْن

الله الدين إذا كان في ثقة (١). في زكاة الدين إذا كان في ثقة (١).

۱۲٦٣ و الحبرنا أبو عبد الرحمن السلمي، أنا أبو الحسن الكارزي، أنا علي بن عبد العزيز قال: قال أبو عبيد في حديث علي الكارزي، أنا علي بكون له الدين الظنون قال: يزكيه (٢).

١٢٦٤ - قال أبو عبيد: أنا يزيد بن هارون، عن هشام، عن ابن

انظر: مختصر المزني (ص٥٣).

وخالفهم أبو حنيفة؛ فجعل الخمس في المعدن والركاز جميعا.

وحديث ربيعة عن الحارث بن بلال بن الحارث، عن أبيه حجة عليه؛ لأن النبي الله النبي الحارث المزني معادن القبلية، وهي من ناحية الفرع، ولا يؤخذ منها الزكاة. وفي حديث أبي هريرة في الصحيحين: « حرح العُجماء حبار، والبئر حبار، والمعدن حبار، وفي الركاز الخمس » فجعل في المعدن الزكاة، وفي الركاز الخمس.

- (١) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٤٩/٤)، وابن أبي شيبة (١٦٢/٣).
- (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٠/١)، وابن أبي شيبة (١٦٣/٣) وفي الأموال (ص٩٥) تمام الكلام لِعَليّ بن أبي طالب: « سئل عَلِيّ عن الرحل يكون له الدين المظنون أيزكيه؟ فقال: إن كان صادقاً فليزكه لما مضى إذا قبضه.

. كتاب الزكاة

سيرين، عن عبيدة، عن على على

قال أبو عبيد: الظنون هو الذي لا يـدري صاحبه أيقضيه الـذي عليه أم لا؟

قلتُ: ورُوِّيْنا في معناه عن ابن عمر وغيره ﷺ (١).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٠٥١)، وابــن أبــي شــيبة (١٦٣/٣)، وأبــو عبيد في الأموال (٨٨٥).

#### فقه الحديث:

زكاة الدين فيه أربع صور:

١- تكون على الدائن باعتباره المالك الحقيقي للمال.

٧- تكون على المدين لأجل التصرف فيه.

٣- ليس على واحد منهما لأن كلاً منهما غير مالك تام.

٤- أنَّ تكون على كل واحد منهما وهذا الأخير لم يقل به أحد

ثم الدين على نوعين:

دَيْنٌ مرجو أداؤه فهذا يخرج زكاته كل حول. وبه قال عمر وعثمان وابن عمر وجابر. وبه قال بعض التابعين.

والنوع الثاني: غير مرجو الأداء إما لعسره أو لإنكاره ولا بينة عنده، فقال عَلِيَّ وابن عباس: يزكيه إذا قبضه لما مضى من السنين.

وهذا قد يؤدي إلى استغراق جميع المال.

فقال مالك والحسن البصري وعمر بن عبد العزيز: إنه يزكيه إذا قبضه لسنة واحدة. وهذا من أعدل المذاهب.

### ٩- باب من تجب عليه الزكاة

۱۲٦٥ اخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، أنا أبو الحسن أحمد بن حمد بن عبد، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن عبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه، أنه قال: كانت عائشة تليني وأخاً لي يتيمين في حجرها، فكانت تخرج من أموالنا الزكاة(١).

۱۲٦٦ - أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أنا إسماعيل بن محمد الصفار، نا الحسن بن علي بن عفان، نا ابن نمير، عن عبيد الله، عن

وقال أبو حنيفة وصاحباه: إنه لا زكاة عليه البتة فإنه كالمال المستفاد يستأنف به الحول.

وهذا الأحير له وحه مقبول.

ومذهب ابن حزم من الظاهرية قريب من هذا، بأنه لا زكاة على الدائن والمدين البتة، وإنما تجب عليه إذا قبضه وحلّ عليه الحول من حديد فهو من أحل مرور الحول.

وسبب الخلاف فيه أنه لم يرد في الموضوع حديث صحيح، فكل قاسه بما عنده من الشروط لإبجاب الزكاة.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٠٨/٤) من وجه آخر عن الشافعي عن مالك وهو في الموطأ (١٠١/١)، والشافعي في الأم (٢٩/٢)، وعبد الرزاق (٢٧/٤) عن معمر، عن أيوب، عن القاسم وزاد فيه: فدفعته مقارضة فبورك لنا فيه.

نافع، عن ابن عمر أنه كان يَسْتَسْلِفُ أموال يتامى عنده، لأنه كان يرى أنه أحرز له من الوضع قال: وكان يؤدي زكاته من أموالهم(١).

الله بن جعفر، الفضل القطان، أنا عبد الله بن جعفر، نا يعقوب بن سفيان، نا أبو نعيم، نا سفيان، عن حبيب بن أبي ثابت، عن بعض ولد أبي رافع قال: كان عَلِيّ يُزكِي أموالنا ونحن يتامى (٢).

۱۲٦٨ - ورُوِّيْنا عن يوسف بن ماهك، عن النبي الله مرسلاً، وعن ابن المسيب وغيره عن عمر بن الخطاب موقوفاً أنه قال: « ابتغوا أموال اليتامى لا تأكلها الزكاة » .

وفي بعض الروايات : « في أموال اليتامي لا تَسْتَهْلِكُها » أو « لا تُدْهِبِها الزكاة »<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٤٩/٤) بهذا الإسناد واللفظ.

وأخرجه الدارقطني (١١١/٢)، وابن أبي شيبة (١٤٩/٣)، وعبــد الـرزاق (٢١٤) كلهــم مـن طـرق عـن نــافع بـه مثلـه إلا أن ابـن أبــي شــيبة لم يذكر استسلافه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۰۷/٤) من هذا الوحه، وابن أبي شيبة
 (۳) ۱٤٩/۳) من وجه آخر وفيه شريك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٠٧/٤)، وعبد الرزاق (٦٦/٤)، والدارقطني (٣) (١٠/٢)، وابن أبي شيبة (١٥٠/٣) من طرق عنه موقوفا على عمر بن الخطاب. قال المؤلف: هذا إسناد صحيح، وله شواهد عن عمر رضي الله عنه. انتهي.

١٢٦٩ - ورُوِي أيضاً في الزكاة في مال اليتيم عن الحسن بن على، وجابر بن عبد الله(١).

ولا يثبت عن ابن مسعود ما رواه ليث بن أبي سليم، عن محاهد، عنه في إحصاء مال اليتيم وإعلامه بذلك إذا دفعه إليه، لأن ليشاً هذا ليس بحافظ. ومجاهد عن ابن مسعود مرسل(٢).

وأما حديث يوسف بن ماهك، عن النبي ﷺ فالصواب أنه مرسل؛ فإنه يوسف بن مالك من التابعين الثقات، ولم يلق النبي ﷺ .

(۱) انظر: الكبرى (۱۰۸/٤).

(۲) انظر: الكبرى (۱۰۸/٤) والمعرفة ۲۹/٦، وابن أبي شيبة (۱۰۰/٤)، وعبد الرزاق (۲۰/٤)، والأموال (۲۱٤) ان ابن مسعود كان يقول لـوَليّ اليتيم: احص ما مرّ عليه من السنين، فإذا دفعت إليه مالـه قلـت: قـد أتى عليه كذا وكذا. فإن شاء زكّى، وإن شاء ترك.

### وفي الأثر علتان:

إحداهما: الانقطاع؛ فإن مجاهدا لم يلق عبد الله بن مسعود.

والثانية: ضعف؛ فإن ليث بن سُليم ضعيف عند أهل الحديث.

هذه الآثار التي ذكرها المؤلف تدل على وحوب الزكاة في مال اليتيم. وعليه تدل الآيات والأحاديث المطلقة في وحوب الزكاة لمن كان عنده زائدة عن النصاب، ولأن الزكاة تُطهِّر الأموال، واليتيمُ أيضاً في حاجة وافتقار إلى تطهير ماله.

روى الشافعي عن يوسف بن ماهك أن رسول الله ﷺ قال: «ابتغوا في

مال اليتيم أو في أموال اليتامي، لا تُذْهِبُها أو تَسْتَهْلِكُها الصدقة» الأم (٢٩/٢). قال الشافعي: وهو منقطع. وقال المؤلف: مرسل.

لأن يوسف بن ماهك لم يدرك النبي على الا أن هذا المرسل يُقوى أقاويل الصحابة.

وروى الطبراني في الأوسط عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «اتجروا في أموال اليتامي لا تأكلها الصدقة».

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٦٧/٣): أحبرني سيدي وشيخي يعني به الحافظ زين الدين العراقي أن إسناده صحيح.

فقد أمر النبي ﷺ الأوصياء على اليتامى أن يتحروا في مال اليتيم ابتغاء الربح، وإلا فإن الزكاة تأكله، وفيه إشارة إلى إيجاب الزكاة على أموال اليتامى. وبه قال جمع من الصحابة كما ذكره المؤلف.

وهو قول عطاء وطاوس ومجاهد وابن سيرين وإليه ذهب مالك والشافعي وأحمد وإسحاق.

وذهب طائفة إلى أنه لا زكاة فيه. وبه قال الحسن والشعبي وابن المبارك وأبو حنيفة وغيره قالوا: إنه لم يرد نص صريح وصحيح في إيجاب الزكاة على مال اليتيم. وما رُوِيَ عن بعض الصحابة فلا حجة فيه، وقد عُورض على مال اليتيم. وما رُويَ عن بعض البن مسعود قال: من ولي مال يتيم عثله كما روى البيهقي وغيره عن ابن مسعود قال: من ولي مال يتيم فليُحْصِ عليه السنين، فإذا دفع إليه ماله أحبره بما فيه من الزكاة، فإن شاء زكى وإن شاء ترك.

ولكن أحاب الجمهور: كان ابن مسعود يرى على اليتيم وجوب الزكاة،

ورُوِّيْنا عن ابن عمر وجابر بن عبد الله أنهما قالا: ليـس في مـال المكاتب زكاة<sup>(۱)</sup>.

إلا أنه ما كان يرى أن يزكيها الولي، وإنما أمره إلى اليتيم إذا بلغ، وإلا لما أحصى السنين.

والأثر في الأصل لم يثبت عن ابن مسعود كما قلت.

وقوله تعالى: ﴿ عُدُ مِنْ المُوَالِهِم ﴾ ونحوه فالخطاب للمكلفين، واليتيم غير مكلف.

وروى عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: « لا تجب الزكاة على مال الصغير حتى تجب عليه الصلاة » رواه الدارقطني (١١٢/٢).

وفي إسناده ابن لهيعة، وهو ضعيف.

قال الشيخ صديق حسن: «وبالجملة فأموال العباد محرمة بنصوص الكتاب والسنة، لا يُحَلِّلُها إلا التراضي وطيبة النفس، أو ورود الشرع كالزكاة والدية والأرش والشفعة ونحو ذلك، فمن زعم أنه يحل مال أحد من عباد الله سيما من كان قَلَمُ التكليف عنه مرفوعاً فعليه البرهان. والواحب على المنصف أن يقف موقف المنع حتى يُزَحْزِحُه عنه الدليل، ولم يوجب الله تعالى على ولي اليتيم والمجنون أن يُخرج الزكاة من مالهما، ولا أمره بذلك ولا سوّغه له، بل وردت في أموال اليتامي تلك القوارع التي تتصدع لها القلوب وترحف لها الأفئدة». الروضة الندية (١٨٥/١).

ومن الوسط أن نقول: إن أموال اليتامي تُؤدَّى منها الزكاة إذا كان يتحسر فيها، وأما إذا لم يتحر فيها فلا زكاة فيها.

(١) انظر: الكبرى (١٩٠/٤).

## ١٠ باب زكاة الفِطْر<sup>(۱)</sup>

قال الله عز وجل: ﴿قد أَفْلَحَ مِن تَزَكَّى وَذَكُو اسْمَ رَبُه فَصَلَّى﴾ [سورة الأعلى: ١٤] قيل: إنها أنزلت في زكاة رمضان، ورُوِي ذلك عن ابن عمر موقوفا(٢)\*، ورُوِي في حديث عمرو بن عوف مرفوعاً(٣).

(۱) زكاة الفِطْر أى الزكاة التي سببها الفِطْر من رمضان، والفطر لفظ إسلامي شرعي له معناه المعلوم لدى الجميع. ويُطلق عليه بعض العلماء الفطرة، وليس له مفهوم إسلامي واضح إلا أن يقال: إن القصد منها زكاة الخلقة أى البدن، ولذا عدّ بعض العلماء بأنها مولّدة لا عربية ولا معرّبة، بل قيل: لحن. انظر التفاصيل في حاشية ابن عابدين و ٢٥٧/٢).

وكان فرضها مع فرض رمضان في السنة الثانية من الهجرة. وقول الصحابي: فرض رسول الله على زكاة الفطر. أى قدّرها لا فرضها كفرض الزكاة بحجة عدم التكفير لمنكريها. هذا رأي الأحناف إذ أنهم فرّقوا بين الفرض والواحب. فقالوا: إن منكر الفرض يكفر، ومنكر الواحب لا يكفر.

وذهب مالك والشافعي وأحمد وجمهور أهل الحديث إلى أنها فريضة داخلة في قوله تعالى: ﴿وآتُوا الزّكَاةُ ﴾ وتدل عليه الروايات الصحيحة السيّ سوف يذكرها المؤلف ومنها حديث عبد الله بن عمر الآتي. وقال الشافعي: إنها تجب على الْغَنِيّ، والفقير، واشترط أبو حنيفة وجود نصاب.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكبرى (١٥٩/٤).

<sup>(</sup>٣) ضعيف، انظر: الكبرى (٩/٤) وفيه: وسئل رسول الله ﷺ عن قوله:

وهو قول ابن العالية(١)، وابن المسيب، وابن سيرين(١).

۱۲۷۰ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الربيع، نا الشافعي، نا مالك.

ح وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو زكريا بن أبي إسحاق قالا: ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن نصر بن سابق الخولاني، قال: قرئ على عبد الله بن وهب، أنا مالك بن أنس وغيره، عن نافع، عن عبد الله بن عمر أن رسول الله في فرض زكاة الفِطْر من رمضان صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير، على كل حر أو عبد ذكر أو أنثى من المسلمين (٢).

وقد أفلح من تزكى وذكر اسم ربه فصلى قال: هي زكاة الفِطْر. رواه من طريق كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزني، عن أبيه عن حده. وكثير بن عبد الله ضعيف.

- (١) في إسناده رجل لم يُسَمّ.
- (٢) انظر: الكبرى (٤/٩٥١).
- (٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٦٣/٤)، وقال: رواه مسلم في الصحيح عن عبد الله بن مسلمة (٦٧٧/٢) ورواه البخاري عن عبد الله بن يوسف، عن مالك (٣٦٩/٣).

وهو في الموطأ (٢٨٢،٢٨٤/١)، ورواه أيضاً النسائي (٥٥/٥) والترمذي (٥٢/٣) وابن ماجه (٥٨٤/١) وأحمد (٦٣/٢) والدارمسي (٣٢٩/١) المرائفي، نا القعني فيما قرأه على مالك فذكره بمثله، ورواه عثمان بن سعيد، نا القعني فيما قرأه على مالك فذكره بمثله، ورواه الضحاك بن عثمان، عن نافع، عن عبد الله بن عمر أن رسول الله فرض زكاة الفِطْر من رمضان على كل نفس من المسلمين حرِّ أو عبدٍ، أو رجل أو امرأة، صغير أو كبير، صاعاً من تمر أو صاعاً

ـ كتاب الزكاة

١٢٧٢ - أحبرناه أبو عبد الله الحافظ، نــا أبــو العبـاس محمــد بـن يعقوب، نا أبو عتبة أحمد بـن الفـرج الحجـازي بحمـص، نــا ابــن أبــي

= مار، خریمتر (۳/۶ میرالماری) ه راک

من شعير.

وابن حزيمة (٣/٤) والطبراني في الكبير (٢/١٥) كلهم من طرق عـن مالك به.

وقوله: « من المسلمين » فيه دليل على أن زكاة الفطر إنما تخرج عن المسلمين فقط. وبه قال الشافعي ومالك وأحمد وأبو ثور، وهو قول سعيد ابن المسيب والحسن وغيرهما من التابعين.

وقال الثوري وسائر الكوفيين : عليه أن يؤدي زكاة الفطر عن عبده الكافر.

والصواب في هذا ما قاله الجمهور؛ لأن زكاة الفطر طهرة للصائم المسلم وتزكيته، والكافر لا يتزكى، فلا وحه لأدائها عنه. وقد قال ابن عباس: فرض رسول الله على زكاة الفطر طهرة الصيام من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين. انظر للمزيد: الاستذكار (٣٣٣-٣٣٣).

فديك، حدثني الضحاك فذكره(١).

قال ابن أبي فديك: والحنطة عندنا بمنزلة التمر والشعير.

الله، عن عبيد الله، عن عبيد الله عن عبيد الله، عن عبيد الله، عن الفع، عن ابن عمر قال: أمر رسول الله على كل مسلم حر وعبد، ذكر وأنثى، صغير وكبير، فقير وغني، صاع من تمر، أو صاع من شعير (٢).

١٢٧٤ - أخبرناه على بن أحمد بن عبدان، أنا أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، نا الدبري، عن عبد الرزاق فذكره.

وقوله: «فقير وغني» غريب في هذه الرواية، لم أحده في غير هـذه الرواية من رواية عبيد الله، عن نافع.

وهو في حديث ابن أبي صُعير، عن أبيه، عن النبي ﷺ.

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٦٢/٤) وقسال: رواه مسلم في الصحيح عن محمد بن رافع (٦٧٨/٢)، وابن أبي شيبة (١٧٢/٣) وأحمد (٦٧٨/٢) وابن خزيمة (٨٣/٤) والدارقطني (١٣٩/٢) كلهم من طرق عن الضحاك بن عثمان، عن نافع، عنه به.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني (١٣٩/٢)، والطبراني في الكبير (٢١/٣٧٧).

<sup>(</sup>٣) الصحيح أنه مرسل: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧/٤)، وأبو داود (٣) (٢٧/٢)، والدارقطني (٢٤٨/٢)، وأحمد (٤٣٢/٥) وابن عبد البر في الاستذكار (٣٣٩/٩)، كلهم من طرق عن النعمان بن راشد، عن

الزهري، عن عبد الله بن ثعلبة بن أبي صُعَير، عن أبيه بلفظ: قال رسول الله ﷺ: «صاع من بُرُّ أو قمح عن كل اثنين صغير أو كبير، حر أو عبد، ذكر أو أنثى، أما غنيكم فيزكيه الله، وأما فقيركم فيرد الله تعالى عليه أكثر مما أعطى».

وله طرق أحرى عن الزهري، عن عبد الله بن ثعلبة، عن أبيه.

منها: بكر بن وائـل، عن الزهـري، عن عبـد الله بن ثعلبـة بن أبـي صُعـَير، عن أبيه.

رواه أبو داود (۲۷۱/۲)، والدارقطني (۱٤۷/۲)، وابس خزيمة (۸۷/٤) والحاكم (۲۷۹/۳) كلهم من طرق عن همام بن يحيى، عن بكر بن وائل، عنه به نحوه.

وقال الحاكم: هذا حديث رواه أكثر أصحاب الزهري عنه، عن النبي ﷺ ولم يذكروا أباه.

ومنها: ابن حريج، عن الزهري، عن عبد الله بن ثعلبة، عن أبيه. رواه أبو داود (۲۷۱/۲)، وأحمد (٤٣٢/٥)، والدارقطيني (۲/٠٥١) كلهم من طرق عن عبد الرزاق، عن ابن حريج، عن الزهري، عنه به نحوه.

ونقل الزيلعي قول الدارقطني في العلل في اضطراب هذا الحديث فقال: «هذا حديث اختلف في إسناده ومتنه؛ أما سنده فرواه الزهري واختلف عليه فيه: فرواه النعمان بن راشد، عنه، عن ثعلبة بن أبي صُعَير، عن أبيه. ورواه بكر بن وائل، عن الزهري، عن عبد الله بن ثعلبة بن أبي صُعَير. وقيل: عن ابن عيينة، عن الزهري، عن ابن أبي صُعَير، عن أبي هريرة. الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرئ على مالك، عن الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرئ على مالك، عن زيد بن أسلم، عن عياض بن عبد الله بن سعد بن أبي السرح العامري، أنه سمع أبا سعيد الخدري يقول: كنا نُخْرِج زكاةَ الفِطْر صاعاً من طعام، أو صاعاً من شعير، أو صاعاً من تمر، أو صاعاً من

وقيل: عن سفيان بن حسين، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة. وقيل: عن عقيل ويونس، عن الزهري، عن سعيد مرسلاً. ورواه معمر، عن الزهري، عن الأعرج، عن أبي هريرة.

وأما اختلاف متنه: ففي حديث سفيان بن حسين، عن الزهري: «صاع من قمح» وكذلك في حديث النعمان بن راشد، عن الزهري، عن ثعلبة بن أبي صُعَير، عن أبيه: «صاع من قمح عن كل إنسان» وفي حديث الباقين: «نصف صاع من قمح» قال: وأصحها: عن الزهري، عن سعيد بن المسيب مرسلاً» انتهى. نصب الراية (٢/٢٠٤-١٠).

وفي قوله: «غني وفقير» دليل للمحدثين والفقهاء القائلين بأن زكاة الفِطْر واجبة على الْغَنِي والفقير، ويقصد بالفقير من وجد ما يكفيه ومن يعول ليوم الفِطْر، ووجد صاعاً زائداً على ذلك لأنه يعطي لمن هو دونه، ويأخذ من هو أغنى منه لقوله عليه الصلاة والسلام: «أما غنيكم فيزكيه الله، وأما فقيركم فيرُدُ الله عليه أكثر مما أعطى».

وقال أبو حنيفة: لا يجب إلا على من بملك نصاباً فهو يعطي ولا يأخذ.

. كتاب الزكاة

زبيب، أو صاعاً من أقط (١).

۱۲۷۶ ورواه داود بن قیس، عن عیاض وزاد قال: کنا نخرج إذ کان بیننا رسول الله ﷺ زکاة الفِطْر عن کل صغیر وکبیر، حر أو مملوك.

أخبرناه أبو عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله بن يعقوب، نا محمد بن عبد الوهاب، نا القعنبي، نا داود بن قيس فذكره.

۱۲۷۷ – ورواه أبو داود، عن القعبي، وقال: صاعاً من طعام، صاعاً من أقط. لم يقل: أو وزاد: فلم نزل نخرجه حتى قدم معاوية حاجاً أو معتمراً، فكلم الناس على المنبر، فكان فيما كلم به الناس أن قال: إني أرى أن مُدَّيْن من سمراء الشام تعدل صاعاً من تمر، فأخذ بذلك الناس (٢). فقال أبو سعيد: وأما أنا فلا أزال أحرجه كما كنت

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٦٤/٤) وقدال: رواه مسلم في الصحيح عن يحيى بن يحيى (٦٧٨/٢) ورواه البخاري عن عبد الله بن يوسف، عن مالك (٣٧١/٣).

ورواه مالك (٢٨٤/١) وأحمد (٧٣/٣) والترمذي (٥٠/٥) والنسائي (٥٠/٥) والدارمي (٣٩٣/١) والطحاوي (٤١/٢) كلهم من طرق عن زيد بن أسلم، عن عياض بن عبد الله بن أبي سرح، عن أبي سعيد الخدري به.

<sup>(</sup>٢) أي بتقييم معاوية رضي الله عنه بأن صاعا من تمر يعدل مُدّين من سمراء

أخرجه أبدأ ما عشتُ.

أخبرناه أبو علي الروذباري، أنا أبو بكر بن داسة، نا أبو داود، نا عبد الله بن مسلمة، نا داود فذكره (۱).

الله بن عبد الله ابن عثمان بن حكيم بن حزام عن عياض بن عبد الله بن أبي سرح قال: قال أبو سعيد وذكر عنده صَدَقَة الفِطْر فقال: لا أُخْرِج إلا ما كنتُ أخرجه في عهد رسول الله على صاعاً من تمرٍ، أو صاعاً من حنطة، أو صاعاً من شعيرٍ أو صاعاً من أقِطٍ. فقال له رجل من القوم: أو مُدَّيْنِ من قمح. قال: لا تلك قيمة معاوية، لا

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٦) وقال: رواه مسلم في الصحیح عن عبد الله بن مسلمة القعنبي دون كلمة «أو » في هذا الموضع (٢٧٨/٢)، ورواه أیضاً وأبو داود (٢/٢٧/٢–٢٦٨) وأحمد (٩٨/٣) والنسائي (٥/١٥–٥٢) وابن ماحه (١/٥٨٥) وابن الجارود (١/٩١–٢) والدارمي (١/٣٢) وابن خزيمة (٤/٧٨) والدارقطني (٢/٢٤) وابن حزيمة (٤/٧٨) والدارقطني (٢/٢٤) وابن حبان (٥/١٨) كلهم من طرق عن داود بس قيس، عن عياض بن عبد الله، عن أبي سعيد الخدري به.

أقبلها ولا أعمل بها.

أخبرناه أبو عبد الله الحافظ، نا أحمد بن إسحاق بن إبراهيم الصيدلاني، نا الحسين بن الفضل البجلي، نا أبو عبد الله أحمد بن حنبل، نا إسماعيل بن علية، عن محمد بن إسحاق فذكره.

17۷۹ - وكذلك رواه إسحاق بن إبراهيم الحنظلي ويعقوب بسن إبراهيم الدورقي، عن ابن علية (١).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٥/٥ - ١٦٦) والنسائي (٥٣٥) وابن خزيمة (٤/٨ - ٩٠) والطحاوي (٢/٢) والدارقطيني (١٤٥/٢) والحاكم (١٤٥/١) وابن حبان (١٢٨/٥) كلهم من طريق عبد الله بن عب

قال أبو داود: رواه ابن علية وعبدة، وغيرهما عن ابن إسحاق، عن عبد الله بن عبد الله بن عثمان (أى سوى النسائي والطحاوي) عن عياض، عن أبي سعيد بمعناه (أى رواية داود بن قيس) وذكر رحل واحد فيه عن ابن علية: «أو صاعاً من حنطة» وليس بمحفوظ (٢٦٩/٢).

وقال ابن خزيمة: ذكر الحنطة في خبر أبي سعيد غير محفوظ، ولا أدري ممن الوهم؟ وقوله: «فقال رجل» دال على أن ذكر الحنطة في أول القصة خطأ إذ لو كان أبو سعيد أخبر أنهم كانوا يخرجون منها في عهد رسول الله على صاعاً لما كان الرجل يقول له: أو مدين من قمح.

وله طرق أخرى غير ما ذكر.

منها: طريق ابن عجلان. رواه مسلم (۲/۹۷۲) وأبو داود (۲۲۹/۲)

والحميدي (٢٧/٢) وابن أبي شيبة (١٧٢/٣) وابن حبان (١٢٩/٥) كلهم من طرق عن ابن عجلان، عن عياض بن عبد الله، عن أبي سعيد الخدري بلفظ: أن معاوية لما جعل نصف الصاع من الحنطة عدل صاع من تمر أنكر ذلك أبو سعيد وقال: لا أخرج فيها إلا الذي كنت أخرج في عهد رسول الله على صاعاً من تمر أو صاعاً من زبيب أو صاعاً من شعير أو صاعاً من أقط.

وفي رواية سفيان بن عيينة عنه زيادة: أو صاعاً من دقيق عند أبي داود والنسائي والدارقطني.

قال أبو داود: هذه الزيادة وهم من ابن عيينة ووافقه البيهقي على ذلك. ومنها: طريق إسماعيل بن أمية.

رواه مسلم (۲۷۹/۲) عنه، عن عياض بن عبد الله، عن أبي سعيد الحدري بلفظ: كنا نخرج زكاة الفِطْر ورسول الله وينا عن كل صغير وكبير، حر ومملوك، من ثلاثة أصناف صاعاً من تمر، صاعاً من أقط، صاعاً من شعير، فلم نزل نخرجه كذلك حتى كان معاوية فرأى أن مدين من بُرِّ تعدل صاعاً من تمر. قال أبو سعيد: فأما أنا فلا أزال أخرجه كذلك.

ومنها: طريق الحارث بن عبد الرحمن، عن عياض، عن أبي سعيد الخدري. رواه مسلم (٢٧٩/٢) والنسائي (٥١/٥) كلاهما عنه به بلفظ: كنا نخرج زكاة الفِطْر من ثلاثة أصناف: الأقط، التمر، والشعير.

> ومنها: طريق أبي سعيد سابق، عن عياض، عن أبي سعيد الخدري به. رواه الدارقطني (٢/٢).

الله الحافظ، أخبرني أبو حامد أحمد بسن الحسين قال: سمعت عمد بن الحسين الخسروجردي، نا داود بن الحسين قال: سمعت عمد بن سعد الجلاب يقول: سألتُ إسماعيل بن أبي أويس بالمدينة عن صاع النبي الحرج إليّ صاعاً عتيقاً بالياً فقال: هذا صاع النبي على بعينه. فعيَّرْتُه فكان خمسة أرطال وثلث (۱).

. كتاب الزكاة

### فقه الحديث:

الأصل في صَدَقَة الفِطْر أن تكون من غالب قوت بلده، أو قوت أقرب بلاده على مذهب الشافعي.

وعند الحنفية تخرج من أربعة أشياء: الحنطة، والشعير، التمر، والزبيب، وقدرها نصف صاع من حنطة، أو صاع من شعير، أو تمر، أو زبيب. وحوّزوا أن يعطى عن جميع ذلك القيمة دَرَاهِم أو دنانير أو فلوساً أو عروضاً او ما شاء، لأن الغرض منه إغناء الفقير عن المسألة يوم الفِطْر، وفي المأثور: «أغنوهم عن المسألة في مثل هذا اليوم».

رواه سعيد بن منصور وغيره وإسناده ضعيف حداً. انظر التخريج الكامل في الإرواء (٣٣٢/٣) إلا أن الجمهور لم يُحَوِّزوا إخراج القيمة لقول ابن عمر: فرض رسول الله على صَدَقَة الفِطْر صاعاً من تمر، وصاعاً من شعير وفي الأحاديث الأخرى أضيف إليها البر والأقبط فقالوا: فإذا عدل عن ذلك فقد ترك المفروض. وبه قال أحمد وغيره من المحدثين والفقهاء.

قال الخطابي في معالمه: وفي الحديث دليل على أن إخراج القيمة لا يجـوز، وذلك لأنه ذكر أشياء مختلفة القيمة، فدلّ أن المراد بها الأعيان لا قيمتها.

(١) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٧١/٤).

وقصة أبي يوسف مع مالك في هذا قد أخرجتها في كتاب السنن<sup>(۱)</sup>.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۷۱/٤) وقصة أبسي يوسف أنه قدم المدينة فسأل عن الصاع. فقالوا: صاعنا هذا صاع رسول الله على فقال لهم: ما حجتكم في ذلك؟ فقالوا نأتيك بالحجة غداً. فلما أصبحت أتاني نحو من شمسين شيخاً من أبناء المهاجرين والأنصار، مع كل رجل منهم الصاع تحت ردائه، وكل رجل منهم يخبر عن أبيه أو أهل بيته أن هذا صاع رسول الله على فنظرت فإذا هي سواء. قال: فعايرته فإذا هو خمسة أرطال وثلث بنقصان معه يسير. فرأيت أمراً قوياً فتركت قول أبي حنيفة في الصاع، وأخذت بقول أهل المدينة.

قال الحسين بن الوليد: فحججتُ من عامي ذلك، فلقيت مالك بن أنس فسألته عن الصاع؟ فقال: صاعنا هذا صاع رسول الله ﷺ. فقلت: كم رطلاً هو؟ قال: إن المكيال لا يرطل، هو هذا.

وقصة أحرى يرويها أبو عبد الله الحاكم: عن محمد بن يحيى الذهلي يقول: استعرت من إسماعيل بن أبي أويس صاع مالك بن أنس، فوحدت عليه مكتوباً: صاع مالك بن أنس، مُعَيَّر على صاع النبي عَلَيْ. ولا أحسبني إلا عَيَّرْتُه بالعدس فوجدته خمسة أرطال وثلث.

فالواحب في التقدير هو صاع النبي ﷺ وهو خمسة أرطال وثلث بالرطل العراقي، وبه قال الشافعي وغيره.

وقال أبو حنيفة: بصاع الحجاز وهو ثمانية أرطال.

١٢٨١ – ورُوِّيْنا عن ابن عمر أن النبي ﷺ أمر بزكاة الفِطْر أن تُؤدَّى قبل خروج الناس إلى الصلاة (١٠).

المحد بن سعيد الأخميسي بمكة، حدثني القاسم بن الليث، نا أبو بكر أحمد بن سعيد الأخميسي بمكة، حدثني القاسم بن الليث، نا العباس بن الوليد، نا مروان بن محمد، نا أبو يزيد الخولاني، نا سيار بن عبد الرحمن الصدفي، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: فرض رسول الله على زكاة الفِطْر طُهْرَةً للصائم من اللغو والرفث، وطُعْمَةً

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٧٤/٤) من طريق البخاري وهو في الصحيح عن آدم بن إياس، عن حفص بن ميسرة (٣٧٥/٣).

ورواه أيضاً مسلم في صحيحه (۲۷۹/۲) وأبو داود (۲۳۳۲) والترمذي (۳۳/۳) والنسائي (٥٤/٥) وأحمد (۱/۲۰) وابن الجارود (۲/۲) وابن حزيمة (۹۱/٤) والبغوي (۲/۰۷–۷۱) كلهسم من طرق عن موسى بن عقبة، عن نافع، عن ابن عمر به.

وقد ورد هذا الأمر من طرق أحرى أيضاً عن نافع، عن ابن عمر.

منها: عمر بن نافع، عن أبيه، عن ابن عمر مثل حديث مالك، عن نافع، عن ابن عمر، وقد تقدم تخريجه، وفي آخره زيادة وهي: وأمر بها أن تُؤدَّى قبول خروج الناس إلى الصلاة.

ورواه من هذا الطريق البخداري (٣٦٧/٣) وأبو داود (٢٦٥/٢) والنسائي (٥/٨٤) والدارقطني (١٣٩/٢) والبيهقي (١٧٢/٤) كلهم من طرق عنه به. للمساكين، فمن أدّاها قبل الصلاة فهي زكاة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صَدَقَة (١).

تابعه عبد الله بن عبد الرحمن السمرقندي وغيره، عن مروان بن محمد الدمشقى.

الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرئ على مالك، عن نافع، أن عبد الله بن عمر كان يبعث بزكاة الفِطْر إلى الذين يجمع عنده قبل الفِطْر بيومين أو ثلاثة (٢).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٦٣/٤) وأبو داود (٢٦٢/٢-٢٦٣) وابن ماجه (١٥/٥) والدارقطني (١٣٨/٢) والحاكم (٤٠٩/١) كلهم من طريق مروان بن محمد، ثنا أبو يزيد الخولاني -وكان شيخ صدق وكان ابن وهب يروي عنه- ثنا سيار بن عبد الرحمن الصدفي، عن عكرمة، عن ابن عباس به.

قال الدارقطني: ليس فيهم محروح.

وقال الحاكم: صحيح على شرط البخاري ووافقه الذهبي.

قلتُ: إسناده حسن لأن سيار صدوق.

(٢) أخرجه مالك (١/٥/١) والمؤلف في الكبرى (١١٢/٤).

قال مالك: وذلك واسع إن شاء الله؛ أن تؤدى قبل الغدو من يـوم الفطر وبعده. انتهى.

كان مالك وغيره يجيزون ما كان ابن عمر يفعله من ذلك، إلا أن مالكا

\_ كتاب الزكاة

وفي هذا دلالة على حواز تعجيل الزكاة فإن زكاة الفِطْر تجب بالفطر من رمضان، وكان ابن عمر يخرجها قبل وجوبها.

الرزاز، نا الحمد بن زهير بن حرب، نا سعيد بن منصور، نا إسماعيل بن زكريا، أحمد بن زهير بن حرب، نا سعيد بن منصور، نا إسماعيل بن زكريا، عن الحكم بن عتيبة، عن حُجِّية بن عدي، عن عليّ، أن العباس سأل رسول الله على تعجيل صدقته قبل أن تحلّ فأذن له في ذلك(١).

يستحب ما استحبه أهل العلم في وقته من إحراج زكاة الفطر صبيحة يوم الفطر في الفجر أو ما قاربه.

وممن أحاز تعجيل زكاة الفطر قبل وجوبها قياسا على تعجيل الزكاة -لحديث ابن عباس الذي يأتي بعده - الشافعي وأحمد والشوري والأوزاعي وغيرهم.

(۱) حسن بالمتابعات: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۱/٤) وأبو داود (۲/۵/۲) والترمذي (۴/۵) وابس ماجه (۲/۷۰/۱) والدارمي (۲/۵/۱) وابسن الجسارود (۲۱/۲) وأحمسد (۲/۱) والدارقطين (۳۸۵/۱) والحاكم (۳۳۲/۳) كلهم من طرق عن سعيد بن منصور به. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ووافقه الذهبي.

ولكن قال البيهقي: هذا حديث مختلف فيه على الحكم بن عتيبة. فالمذكور هنا هو الوحه الأول. والوجه الثاني: رواه إسحاق بن منصور، عن إسرائيل، عن الحجاج بن دينار، عن الحكم، عن حُجر العدوي، عن عَلِيَّ أن النبي ﷺ قال لعمر: «إنا قله أخذنا زكاة العباس عام الأول للعام».

. كتاب الزكاة

أخرجه الترمذي (٤/٣) وأشار إليه المؤلف في الكبرى (١١/٤)، والدارقطني (١٢٤/٢) وقال الترمذي: لا أعرف حديث تعجيل الزكاة من حديث إسرائيل، عن الحجاج بن دينار إلا من هذا الوجه، وحديث إسماعيل بن زكريا، عن الحجاج عندي أصبح من حديث إسرائيل، عن الحجاج بن دينار.

والوجه الثالث: عن الحسن بن عمارة، عن الحكم، عن موسى بن طلحة، عن طلحة أن النبي على قال: « يا عمر! أما علمت أن عم الرجل صنو أبيه؟ إنا كنا احتجنا إلى مال فتعجلنا من العباس صَدَقَة ماله لسنتين » رواه الدارقطني (٢٤/٢) وأشار إليه البيهقي في الكبرى (١١/٤) والحسن بن عمارة متروك.

والوحه الرابع: عن محمد بن عبيد الله، عن الحكم، عن مقسم، عن ابن عباس قال: بعث رسول الله ﷺ عمر ساعياً قال: فأتى العباس يطلب صَدَقَة ماله، قال: فأغلظ له العباس فخرج إلى النبي ﷺ فأخبره قال: فقال رسول الله ﷺ: «إن العباس قد أسلفنا زكاة ماله العام والعام المقبل».

رواه الدارقطني (۱۲٤/۲) وأشار إليه المؤلف في الكبرى (۱۱۱۶). ومحمد بن عبيد الله هو: العرزمي، وهو متروك.

والوجه الخامس: رواه هشيم، عن منصور بسن زاذن، عن الحكم، عن

الحسن بن مسلم، عن النبي ﷺ مرسلاً.

قال الدارقطني: والصحيح عن الحسن بن مسلم مرسل.

وقال البيهقي: هذا هو الأصح من هذه الروايات.

وقال الحافظ: والصواب عن الحكم، عن الحسن بن مسلم مرسلاً. التلخيص (١٦٣/٢).

وبمحموع هذه الطرق تثبت قصة عباس في تعجيل الصدقة.

#### فقه الحديث:

يستفاد من الأحاديث التي ذكرها المؤلف تعجيل صَدَقَة الفِطْر قبل الصلاة، ومن أحرها بعد صلاة الفِطْر بدون عذر فإنه آثم.

قال الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى: «إنه لا يجوز تأخيرها عن صلاة العيد، وأنها تفوت بالفراغ من الصلاة، وهذا هو الصواب، فإنه لا معارض لهذين الحديثين (حديث ابن عباس وحديث ابن عمر) ولا ناسخ، والإجماع يدفع القول بهما، وكان شيخنا يقوي ذلك وينصره، ونظيره ترتيب الأضحية على صلاة الإمام، لا على وقتها، وإن ذبح قبل صلاة الإمام لم تكن ذبيحته أضحية بل شاة لحم» زاد المعاد (٢١/٢-٢٢).

وقد رخص ابن سيرين والنخعي في إخراجها بعد يوم الفِطْر.

وقال أحمد: أرحو أن لا يكون به بأس. فيبدو أن هؤلاء حملوا الأمر على الاستحباب.

وأما إخراحها قبل الفِطْر بيوم أو يومين فلا بأس به لفعل ابـن عمـر رضـي الله عنهما. وسبق قول أهل العلم في ذلك.

## ١١- باب صَدَقَة التطوع

قال الله عز وجل: ﴿لن تَنالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مَمَا تُحِبُّونَ ﴾ [آل عمران: ٩١] وقال: ﴿مَنْ ذَا الذي يُقْرِضُ الله قرضاً حسناً فَيُضَاعِفَ ٤ له أضعافاً كثيرة ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

وغير ذلك من الآيات في صَدَقَة التطوع.

الفضل عبدوس بن الحسين بن منصور السمسار، نا أبو حاتم محمد بن الحضل عبدوس بن الحسين بن منصور السمسار، نا أبو حاتم محمد بن إدريس الرازي، نا محمد بن عبد الله الأنصاري، حدثني أبي، عن عمه ثمامة، عن أنس بن مالك قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿لن تَنَالُوا الْبِوّ حتى تُنفِقُوا مِمّا تُحِبُّون ﴾ ﴿و مَنْ ذَا الذي يُقْرِض الله قرضاً حسناً ﴾ قال أبو طلحة: يا رسول الله! حائطي بكذا وكذا هو لله عز وجل، ولو استطعت أن أسِرَّه لم أعلنه. قال: «اجعله في فقراء أهلك» قال: فجعله في حسان بن ثابت وأبي بن كعب(١).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/۰۸۱) وذكره البخاري معلقاً (۵/۹۸) وأسنده في تفسير سورة آل عمران (۲۲۳/۸) وكذا رواه الدارقطني (۱۹۱/۶) والطحاوي وابن خزيمة وأبو نعيم في المستخرج كما في الفتح (۵/۰۸) كلهم من طرق عن محمد بن عبد الله الأنصاري به. وله طرق أخرى عن أنس.

منها: طريق ثابت عنه.

ابدأ حديث حابر، عن النبي الله قسال: «ابدأ بنفسك فتصدق عليها، فإن فَضَل عن أهلك بنفسك فتصدق عليها، فإن فَضَل عن أهلك فلِذِي قرَابَتِك، فإن فَضَل عن ذي قرابتك فلِكَذا وكذا – يقول بين يديك وعن يمينك وعن شمالك»(١).

\_\_\_\_\_

أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٨٠/٦) وذكره البخــاري معلقــاً (٣٧٩/٥) ووصله مسلم (٢٩١/٤) وأحمد (٢٨٥/٣) والدارقطني (١٩١/٤) كلهــم من طرق عن حماد، عنه به نحوه.

ومنها: إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة عنه.

رواه البخاري (٥/٣٨) وفيه اختلاف هل هو معلق أو متصل لأنه ذكر لفظ قال إسماعيل، واختلف في تعيينه، ومال ابن حجر إلى أنه ابن أبي أويس، ورواه في موضع آخر (٣/٥/٣). انظر: التغليق (٤٢٤/٣-٤٢٥) وهدي الساري (ص٤٦).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٧٨٤) وقال: رواه مسلم في الصحیح عن قتیبة (٢٩٢/٢)-٢٩٣)، ورواه أیضاً وأبو داود (٢٦٦/٢) والسائي (٥/٦٩-٢٠) (٣٠٤/٧،٧٠) وأحمد (٣/٥٠٣) وعبد الرزاق والنسائي (٥/٣٠-٢٠) وابن حبان (٢١٣/٧) كلهم من طرق عن أبي والحميدي (٢١٣/١) وابن حبان (٢١٣/٧) كلهم من طرق عن أبي الزبير، عن حابر به. وفي بداية الحديث المذكور: أعتق رجل من بين عذرة عبداً له عن دُبُر، فبلغ ذلك رسول الله على فقال: «ألك مال غيره؟» قال: لا، فقال: «من يشتريه مني؟» فاشتراه نعيم بن عبد الله العدوي بثمانائة دُرهُم، فحاء بها رسول الله على فلفعها إليه ثم قال.... الحديث.

۱۲۸۷ - وفي حديث زينب امراة ابن مسعود في تَصُدِّقِها وتَصُدُّق امرأة أخرى على أزواحها ويتامى في حُجُورهما فقال النبي على: «لهما أجوان أجو القوابة وأجر الصداقة»(١).

وله طرق أحرى عن حابر.

منها: طریق عمرو بن دینار عنه به.

رواه البخاري (٥/٥١/ ٢٠١٦) ومسلم (١٢٨٩/٣) والسرمذي (١٢٨٩/٣) وابن ماحه (١٠٤/٣) والدارمي (٢٥٧/٢) وأحمد (٢٩٤/٣) وابن الجارود (٤/٣٤ ٢ - ٢٤) والطيالسي (ص٢٣٦) وعبد الرزاق وابن حبان (٢١٢/٧) والطحاوي في شرحه (٤١/٤) كلهم من طرق عن عمرو بن دينار عنه به.

ومنها: طريق عطاء بن أبي رباح عنه.

رواه البخــاري (٤/٤) وأبــو داود (٤/٤) والنســائي (٣٠٤/٧) وأمـد (٣٠٤/٣) وابن حبان (٢١٣/٧) كلهم من طرق عنه به نحوه.

ومنها: طريق محمد بن المنكدر، عنه به. رواه البخاري (٧٢/٥).

ومنها: طريق مجاهد بن جبر عنه. أحرجه أحمد (٣٧١/٣).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٧٨/٤) وقال: أخرجه مسلم في الصحيح من حديث أبي الأحوص، عن الأعمش بطوله، وأخرجه البخاري ومسلم من حديث حفص بن غياث، عن الأعمش، والبخاري (٣٢٨/٣) ومسلم (٣٩/١)، ورواه أيضاً النسائي (٥/٢٩-٩٣) وابن ماحه (٨٧/١) والدارمي (٨٩/١) وأحمد (٣/٢/٣) كلهم من طرق

\_ كتاب الزكاة

المحمد بن المحمد بن عبوب بمرو، نا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن أجمد بن مبعود بن عبد الرحمن، نا النضر بن شميل، أنا شعبة بن الحجاج، نا عون بن أبي جحيفة قال: سمعتُ المنذر بن جرير بن عبد الله، عن أبيه قال: بينما نحن عند رسول الله على في صدر النهار إذ جاءه قوم حفاةٌ عراةٌ مُحْتَابِي النّمَار، عليهم العباء، أو قال: مُتَقلّدِي السيوف، عامّتُهم من مضر، بل كلهم من مضر. قال: فرأيتُ وجه رسول الله على تَغيّر لما رأى بهم من الفقر، قال: فقام: يعني: فدخل، ثم خرج، ثم أمر بلالاً فأذن، فأقام

هكذا في رواية البخاري وابن ماحه وفي رواية غيرهما: «لهما أجران».

فصلًى الظهر، ثم خطب: فقال: ﴿ يَا أَيُهَا اللّهِ النّاسِ اتَّقُوا اللهِ وَلْتَنْظُر نَفْسٌ ما من نَفْسٍ واحِدَةٍ ثُم قال: ﴿ يَا أَيُّهَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَلِمَا تعملون وَ تصدق امرة من ويناره، ومن درهمه، ومن صاع بُسرِّه، ومن صاع تمره، ومن ثوبه. ديناره، ومن درهمه، ومن صاع بُسرِّه، ومن صاع تمره، ومن ثوبه. حتى ذكر شقة التمرة. فقام رجل من الأنصار فجاء بصرَّةٍ قد كادت كفّه أن تعجز عنها، بل قد عجزت عنها، فدفعها إلى رسول الله على ثم تتابع الناسُ حتى رأيتُ كومين من طعام وثياب. فرأيتُ وجه رسول الله على يتهللُ كأنه مُذَهَبَة. وقال: «من سَنَّ في الإسلام سُنةً من عَمِل بها من غير أن يُنتقَصَ مِنْ أَجُورِهم شيء، ومن سنَّ في الإسلام سُنةً فله وِزْرُها ووِزْرُ منْ عَمِل بها من غير أن يُنتقَصَ مِنْ أَجُورِهم شيء، ومن سنَّ في الإسلام سُنةً من غير أن يُنتقَصَ مِنْ أَجُورِهم شيء، ومن سنَّ في الإسلام سُنةً منه فله وِزْرُها ووِزْرُ منْ عَمِل بها من غير أن يُنتقَصَ من أوزَارِهم شيء» (١٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/١٧٥-١٧٦) بهذا الإسناد وقال: رواه مسلم في الصحيح عن محمد بن المثنى، عن محمد بن جعفر، عن شعبة (٧٠٤/٢-٧٠٥).

ورواه أيضاً النسائي (٧٧،٧٦،٧٥/٥) وابن ماجه (٧٤/١) وذكر من قوله: «من سن سنة..» إلى آخره. وأحمد (٣٥٩/٤) والطيالسي (ص٩٣) كلهم من طرق عن شعبة به.

وله طرق أخرى.

رواه الدارمي (١٣١،١٣٠/١) والطحاوي في مشكل الآثار (٩٧/١) عن

المحافظ بعداد، أنا أبو بكر محمد بن عبد الله الشافعي، نا جعفر بن محمد ببغداد، أنا أبو بكر محمد بن عبد الله الشافعي، نا جعفر بن محمد الصائغ، نا عفان، نا شعبة، عن أبي إسحاق قال: اتقوا الله واعملوا خيراً فإني سمعت عبد الله بن معقل قال: سمعت عدي بن حاتم يقول: سمعت رسول الله على يقول: «اتقوا النار ولو بشق تَمْرَةٍ»(١).

عاصم، عن شقيق، عنه، وعن الأعمش، عن مسلم بن صبيح، عن عبد الرحمن بن هلال العبسى، عنه.

قوله: «مُحْتَابِي النَّمُور»: بكسر النون جمع نمرة بفتحها وهي ثياب صوف فيها تنمير أى خطوط بيض وسود. فقوله: مجتابي النمور أى حرقوها وقوروا وسطها.

وقوله: «كومين»: بفتح الكاف وضمها وهو الصبرة، والعظيم من كل شيء.

قوله: «مُذَهبة»: بفتح الهاء ومعناه صار وجهه مثل الذهب في الصفاء والحسن كأنه يخرج منه النور لفرحه وسروره لمبادرة المسلمين إلى طاعة الله ورسوله وبذل أموالهم للمحتاجين. وفيه الحث على الابتداء بالخيرات، والتحذير من اختراع الأباطيل والمستقبحات.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۷٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح (۲۸۳/۳) عن سليمان بن حرب، عن شعبة وأخرجه مسلم (۷۰۳/۲) من وجه آخر عن أبي إسحاق.

وفيه الحث على الصَدَقَات بما قلّ وحلّ، وأن لا يحتقر ما يتصدق بــه، وأن

المقري وأبو صادق بن أبي الفوارس قالوا: أنا أبو العباس محمد بن المقري وأبو صادق بن أبي الفوارس قالوا: أنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا العباس بن محمد الدوري، نا أبو النضر، ثنا ورقاء، عن عبد الله بن دينار، عن سعيد بن يسار، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على « «من تَصَدَّقَ بعِدْل تَمْوَةٍ من كَسْبِ طيِّب، ولا يَصْعَد إلى الله عز وجل إلا طيب، فإن الله يقبلها بيمينه ويُوبَيَّها لصاحبها كما يُربَّي

١٢٩١ - أخبرنا أبو الحسن بن أحمد بن إبراهيم بـن فـراس بمكـة،

اليسير من الصدقة يستر المتصدق من النار. كما قال النبي على لعائشة: «استري من النار ولو بشق تمرة».

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/١٧٦-١٧٧) بهذا الإسناد واللفظ وقال: أخرجه البخاري في الصحيح (٤١٥/١٣،٢٧٨/٣) فقال: وقال ورقاء، عن ابن دينار فذكره، وأخرجه مسلم (٧٠٢/٢) من حديث المقبري، عن سعيد بن يسار.

وأخرجه أيضاً الترمذي (٢/٠٤) والنسائي (٥٧/٥) والدارمي (٢/٥٩) واخرجه أيضاً الترمذي (٤٠/٣) والنسائي (٥٧/٥) كلهم من طرق عن وابن ماجه (١/٠٩٠) وأحمد (٤٣١،٤١٨،٣٣١/٢) كلهم من طرق عن سعيد بن يسار، عنه به.

والفَلُوُّ: بفتح الفاء وضم اللام، وتشديد الواو: هو المهر، وقيل: هـو كـل فطيم من ذات حافر.

أنا أبو حفص عمر بن محمد الجمحي، نا علي بن عبد العزيز، نا عارم، ثنا ابن المبارك، نا حرملة بن عمران، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أبي الخير، عن عقبة بن عامر، عن رسول الله على قال: «كل امرئ في ظِلِّ مَاكَة حتى يُفْصَل بين الناس –أو قال– حتى يُحْكَم بين الناس»

قال يزيد: وكان أبو الخير لا يأتي عليه يوم إلا تصدق فيه ولـو بكَعْكَة أو بَصْلَة (١).

الغزال الغزال وأبو الحسين بن عمر بن برهان الغزال وأبو الحسين علي بن بشران وأبو الحسين بن الفضل القطان وأبو محمد السكري قالوا: نا إسماعيل بن محمد الصفار، نا الحسن بن عرفة، نا جرير بن عبد الحميد، عن عمارة بن القعقاع، عن أبي زرعة، عن أبي هريرة قال: سئل رسول الله على: أي الصدقة أفضل؟ قال: لأنبائ أن تُصدق وأنت صحيح شحيح، تأمل البقاء، وتخاف الفقر، ولا تمهل حتى إذا بلغت الحلقوم قلت: لفلان كذا، ولفلان كذا، ألا وقد كان لفلان»(٢).

<sup>(</sup>۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۷۷/٤) وابن حبان (۱۳۲/٥) وابن حبان (۱۳۲/٥) وابن والحاكم (۱۲/۱٤) وابن خزيمة (۹٤/٤) وأحمد (۱۲/۱٤) وابن المبارك في الزهد وأبو نعيم في الحلية (۱۱۸/۸) كلهم من طرق عن ابن المبارك به.

قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم و لم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٨٩/٤-١٩٠) بهذا الإسناد واللفظ

البو عبد الله الحافظ وأبو طاهر الفقيه وأبو ركريا بن أبي إسحاق وغيرهم قالوا: ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن عبد الله بن عبد الحكم، نا أنس بن عياض، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن حكيم بن حزام بن خويلد أنه سمع رسول الله على يقول: (( اليد العليا خير من اليد السفلى، ابدأ بمن تَعُوْل، وخير الصدقة ما كان عن ظَهْرِ غِنَى، ومن يَسْتَعْفِفْ يُعِفّهُ الله ومن اسْتَغْنى أغناه الله ).

. كتاب الزكاة

وقال: رواه مسلم في الصحيح (٢١٦/٢) عن زهير بن حرب، عن حريس وأخرجه البخاري (٢٨٤/٣ - ٢٨٤/٥) من وجهين آخرين عن عمارة.

وأخرجه أيضاً أبو داود «٢٨٧/٣) والنسائي (٥/٨٥-٢٩) وأحمد (٢٨٧/٣) وابن عرفة في جزءه (ص٥٧-٥٠) وابن حبان (٥/٥١-١٤٠) وابن خزيمة (١٠٣/٤) كلهم من طرق عن عمارة بن القعقاع.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٧) بهذا الإسناد واللفظ. ورواه البخاري (٢٩٤/٣) وأحمد (٤٣٤،٤٠٣) وابسن أبسي شميبة (٢١١/٣) كلهم من طرق عن هشام بن عروة، عن أبيه، عنه به. وله طرق أخرى.

رواه مسلم (۷۱۷/۲) والنسائي (۹/۵) والدارمي (۳۸۹/۱) وأحمد (۳۸۹/۱) کلهم من طرق عن موسى بن طلحة، عن حكيم بن حزام.

وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو طاهر الفقيه وأبو زكريا بن أبي إسحاق وغيرهم قالوا: نا أبو العباس محمد بن يعقوب.

الفقيه، أنا أحمد بن إبراهيم، نا ابن بكير، ثنا الليث، عن أبي الزبير، عن الفقيه، أنا أحمد بن إبراهيم، نا ابن بكير، ثنا الليث، عن أبي الزبير، عن يحيى بن جعدة، عن أبي هريرة أنه قال: يا رسول الله! أي الصدقة

وفي رواية ابن عمر أن رسول الله على قال وهـو علـى المنـبر، وهـو يذكـر الصدقة والتعفف منها والمسألة فقال: «اليد العليا خير من اليد السفلى». واختلف في تفسير «اليد العليا» و «اليد السفلى».

فقيل: «اليد العليا» المنفقة، وقيل: «اليد العليا» المتعففة.

قال الخطابي: «التفسير الثاني أى المتعففة أشبه وأصبح في المعنى، وذلك أن ابن عمر ذكر أن رسول الله على ذكر هذا الكلام وهو يذكر الصدقة والتعفف منها، فعطف الكلام على سببه الذي حرج عليه، وعلى ما يطابقه في معناه أولى.

وقال: وقد يتوهم كثير من الناس أن معنى «العليا» أن يد المعطي مستعلية فوق يد الآخذ، يجعلونه عن علو الشيء إلى فوق، وليس ذلك عندي بالوحه، وإنما هو من علاء الجحد والكرم، يريد به الترفع عن المسألة والتعفف عنها، وأنشد ابن الأعرابي في معناه:

إذا كان باب الذل من جانب الغنى سَمَوْتُ إلى الْعَلْيَاء من جانب الفقر يريد به التعزز وترك المسألة والتنزه عنها». انتهى. أفضل؟ قال: « جُهْدُ الْمُقِلِّ وابدأ بمن تعول »(١).

قلتُ: واختلاف هذين الحديثين باختلاف أحوال الناس في الصبر على الشدة، والفقر والفاقة والاكتفاء بأقل الكفاية. فالأول فيمن لا يكون له هذا الصبر، والثاني فيمن يكون له ذلك. وبا لله التوفيق (٢).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/ ١٨٠) بهذا الإسناد واللفظ وهو في المستدرك (٤/ ٤/١) وقال: صحيح على شرط مسلم و لم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

ورواه أيضاً أبو داود (٣١٢/٢) وأحمد (٣٥٨/٢) وابن حبان (١٤٤/٥) وابن خزيمة (٩٩/٤) كلهم من طرق عن يحيى بن جعدة، عنه به. وله طرق أخرى عن أبي هريرة :

منها: طريق سعيد بن المسيب عنه بلفظ: «خَيرُ الصدقةِ ماكان عن ظَهْرِ غِنَى، وابْداً بمن تعول» رواه البخاري (٢٩٤/٣) والنسائي (٦٩/٥) وأحمد (٢/٢)، كلهم من هذا الطريق.

ومنها: طريق محمد بن عجلان، عن أبيه، عنه بلفظ: «خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى، واليد العليا خير من اليد السُفْلَى، وابدأ بمن تعول» رواه النسائى (٥/٦٢) وأحمد كلاهما من هذا الطريق.

وقوله: جُهد: -بضم الجيم- وهو الوسع والطاقة، وبالفتح: المشقة.

(٢) وهو يقصد الجمع بين الحديثين المتعارضين في الظاهر: وهما قوله ﷺ: «خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى» وقوله: «جُهد اللهل» في حواب

السائل: أي الصدقة أفضل. فمعنى الحديث الأول كما قال الخطابي: «أي عن غنى يعتمده، ويستظهر بهعلى النوائب التي تنوبه كقوله في حديث آخر: «خير الصدقة ما أبقت غنى».

قال: وفي الحديث من الفقه أن الاختيار للمرء أن يستبقي لنفسه قوتا، وأن لا ينخلع من ملكه أجمع مرة واحدة؛ لما يخاف عليه من فتنـة الفقـر وشـدة نزاع النفس إلى ما خـرج من يـده، فينـدم فيذهـب مالـه، ويبطـل أحـره، ويصير كلا على الناس.

وقال: ولم ينكر على أبي بكر الصديق رضي الله عنه خروجه من ماله أجمع لما علمه من صحة نيته، وقوة يقينه، ولم يخف عليه الفتنة، كما خافها على الرحل الذي رد عليه الذهب» انتهى.

فقوله: عن ظهر غنى: أي ما يبقى حلفها غنى لصاحبه.

وفي النهاية: أي ما كان عفوا قد فضل عن غنى، وقيل: أراد ما فضل عـن العيال والظهر. انتهى.

يعني لا تضيع عيالك، وتفضل على غيرك، وإليه الإشارة بقوله ﷺ: «ابداً بمن تعول ».

والمعنى للحديث الثاني وهو قوله: «جده المقل» والمقل الفقير، ومعناه: الذي ينفقه الفقير ويزداد فقرا. وإلى هذا أشار في حديث أبي هريرة السابق: «تصدق وأنت صحيح شحيح تأمل البقاء، وتخالف الفقر».

والجمع بينهما أن الفضيلة تتفاوت بحسب الأشخاص وقوة التوكل وضعف الإيمان واليقين، فمن كان يخالف على نفسه الفقر والجزع فلا

١٢٩٥ أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أنا إسماعيل بن محمد الصَّفار، أنا أحمد بن منصور، ثنا عبد الرزاق، أنا معمر، عن أبى إسحاق، أخبرني كُدير الضبي أن رجـلاً أعرابيـاً أتـى رسـول الله ﷺ فقال: أخبرني بعمل يُقرّبني من طاعته، ويُباعِدني من النار؟ قال: «أوهما أعملتاك؟» قال: نعم. قال: «تقول العدل، وتعطي الفضل» قال: والله ما أستطيع أن أقـول العـدل كـل سـاعة، ومـا أسـتطيع أن أعطى فضل مالي. قال: «فتُطْعِمُ الطَعَامَ وتُفْشِي السلام» قال: هذه أيضاً شديدة. قال: فقال: « فهل لك إبل؟ » قال: نعم. قال: «فانظر بعيراً من إبلك وَسِقاءً، ثم اعْمدُ إلى أهْلِ أبياتٍ لا يَشْرَبُون المّاءَ إلا غِبّاً فاسْقِهِم، فلعلك أن لا يَهْلَكَ بَعِيْرُك، ولا يَنْخَرِق سِقاؤُك حتى تجب لك الجنة» قـال: فانطلق الأعرابي يكبر. قال: فما انْخُرَق سقاؤُه ولا هلك بعيرُه حتى قُتِلَ شهيداً(١).

ينفق إلا ما زاد وكان عفوا، ومن وجد من نفسه الصبر على الشدة فهو داخل في قوله: «جده المقل».

ورواه أحمد بن منيع في مسنده، والبغوي في معجمه، وابن قانع عنه كما في الإصابة (٢٨٨/٣) كلهم من طرق عن أبي إسحاق، عن كدير الضبي به. وكدير قد اختلف في صحبته؛ رجح الحافظ بأنه من الصحابة، وذكره في

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٨٦/٤) بهذا الإستناد واللفظ والطيالسي (ص٩٤) وابن خزيمة (١٢٥/٤-١٢٦).

الم القاسم عبيد الله بن إبراهيم بن بالويه المزكي. وأحبرنا أبو طاهر الفقيه، أنا أبو بكر محمد بن الحسين القطان قالا: نا أحمد بن يوسف الفقيه، أنا أبو بكر محمد بن الحسين القطان قالا: نا أحمد بن يوسف السلمي، نا عبد الرزاق، أنا معمر، عن همام بن منبه قال: هذا ما حدثنا أبو هريرة هذا قال: وقال رسول الله ولا الله الله الناس عليه صَدَقَة كل يوم تطلع عليه الشمس» قال: «ما تعدل بين اثنين صَدَقَة، وتُعِيْنُ الرجلَ في دابته وتحمله عليها أو ترفع له عليها متاعه صَدَقَة، والكلمة الطيبة صَدَقَة، وكل خطوة تمشيها إلى الصلاة صَدَقَة، وتُويط الأذى عن الطويق صَدَقَة» (أ).

\_\_\_\_\_\_\_

القسم الأول، وقال عن الإسناد: رجاله رجال الصحيح إلى أبي إسحاق. الإصابة (٢٨٨/٣).

وقال ابن حزيمة: لست أدري سمع أبو إسحاق من كدير؟

لكن في مسند الطيالسي التصريح بسماع أبي إسحاق من كدير. قال أبو إسحاق: سمعته منه من خمسين سنة، وقال شعبة: وسمعت أنا من أبي إسحاق منذ أربعين سنة أو أكثر. وكذا أخرجه ابن شاهين كما في الإصابة (٢٨٩/٣).

وقال الهيثمي: رواه الطبراني في الكبير ورجاله رحمال الصحيح. انظر: مجمع الزوائد (١٣٢/٣).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٨٧/٤-١٨٨) بهذا الإسناد واللفظ

۱۲۹۷ - أخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد بن إبراهيم بن شاذان البغدادي بها، أنا عبد الله بن جعفر، نا يعقوب بن سفيان، نا أبو محمد زهير بن عُبّاد الرواسي، نا حفص بن ميسرة، عن زيد بن أسلم، عن عمرو بن معاذ الأنصاري، عن جدته حواء قالت: سمعت النبي عن عدول: «رُدُوا السائلَ ولو بظِلْفٍ مُحَرِّقٍ»(۱).

وقال: رواه البخاري عن إسحاق بن نصر. ورواه مسلم عن محمد بن رافع كلاهما عن عبد الرزاق. صحيح البخاري (١٨٥،١٣٢/٦) صحيح مسلم (٢٩٩/٢) وهو في صحيفة همام بن منبه (ص٢٩٨) وأحمد (٣١٦/٢) كلهم عن عبد الرزاق عنه به.

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۷۷/٤) وابسن حبان (۱۵۷/٥) وأحمد (۲/۵۳) ومالك (۹۲۳/۲) والنسائي (۸۱/۵)، كلهم من طريق عمرو بن معاذ به.

وعمرو بن معاذ مقبول.

وروي من وابن ماحه آخر بلفظ: «فإن لم تجدي له شيئاً تعطينه إياه إلا ظِلْفاً محرَّقاً فادفعيه إليه في يده».

رواه أبو داود (٧/٢) والترمذي (٤٣/٣) وقال: حديث حسن صحيح والنسائي (٨٦/٥) وأحمد (٣٨٢/٦) وابن خزيمة (١١١٤) وابن حبان (٥/٥٠) والبيهقي (١٧٧/٤) وأبو نعيم وابن سعد كما في الإصابة (٢٧٧/٤) كلهم من طرق عن الليث بن سعد، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن عبد الرحمن بن بُجيد، عن حدته أم بُجيد – وكانت

ممن بايعت رسول الله ﷺ – أنها قالت: يــا رســول الله ﷺ! إن المسكين ليقوم على بابي، فما أحد له شيئاً أعطيه إياه، فقال لها رسول الله ﷺ ... فذكر الحديث.

وله طرق أخرى رواه أحمد (٣٨٣/٦) وابن خزيمة (١١١/٤) كلاهما عن منصور بن حبان، عن ابن بجيد، عن جدته به نحوه.

وقد روى عبد بن حميد، عن يحيى بن عبد الحميد، عن أبي خالد الأحمر، عن منصور بن حبان، عن ابن بجيد، عن جدته، عن عائشة، عن النبي على: «لا تردّوا السائل ولو بظِلْف محرق» انظر: منتخب مسند عبد بن حميد (ص ٤٤١).

ورواه ابن خزیمة من طریقین عن أبي خالد، عن منصور بن حبان، عن ابن بجید، عن جدته و لم یذکر فیه عائشة.

ولفظه: قلتُ: يا رسول الله! السائل يأتيني وليس عندي ما أعطيه؟ قال: « لا تردّي سائلك ولو بظِلْف ».

وهذه الطرق تقوي حديث عمرو بن معاذ الأنصاري.

وجاء في حديث آخر عن يعلى بن أبي يحيى، عن فاطمة بنت حسين، عن حسين بن عَلِيّ قال: قال رسول الله ﷺ: «للسائل حق وإن جاء على فرس» رواه أبو داود (٣٠٦/٣).

وفيه يعلى بن أبي يحيى قال أبو حاتم: مجهول.

وفي الحديث حث على التصدق على السائل، ولا يمنع منظره الظاهري عن التصدق عليه، لأنه قد يكون صاحب عائلة كبيرة، أو عليه ديون وغير ذلك.

وقوله: «ولو ظِلْف مُحرَّق» أي ولو كان شيئاً حقيراً فلا ترد السائل بدونه.

الله بن جعفر، نا المو بكر بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود، نا أبو عوانة، عن أبي مالك الأشجعي، عن ربعي بن حراش، عن حذيفة قال: قال نبيكم الله : «كل معروف صَدَقَة »(١).

آخر الجزء الخامس ويتلوه في السادس باب قسم الصَدَقَات.

# ٢ ٧ - باب قسم الصكدقات الواجبات

العباس القاسم بن القاسم السياري بمرو، أنا أبو الموجه، أنا عبدان، أنا عبد الله الحافظ، أنا أبو المعباس القاسم بن القاسم السياري بمرو، أنا أبو الموجه، أنا عبدان، أنا عبد الله، أنبأ زكريا بن إسحاق، عن يحيى بن عبد الله بن صيفي، عن أبي معبد مولى ابن عباس، عن بن عباس قال: قال رسول الله المعاذ حين بعثه إلى اليمن: «إنك ستأتي قوماً هُمْ أهل كتاب، فإذا جئتهم فاذعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فإن هُمْ أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هُمْ أطاعوا لك بذلك فأخرض عليهم

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٨٨/٤) وقال: رواه مسلم في الصحيح عن قتية (٢٩٧/٢) وأخرجه به من حديث ابن المنكدر، عن جابر (٢٠/١٠) وأبو داود (٥/٥٣٠-٢٣٦) وابن حبان (٥/١٦) كلهم سوى البخاري عن أبي مالك الأشجعي، عن ربعي بن خراش عنه به.

صَدَقَة، تُؤْخَذُ من أغنيائهم، فتُرَدُّ على فقرائهم، فإن هُمْ أطاعُوا لـك بذلك فإياًك وكرائِم أموالهم، واتَّقِ دعوة المظلوم، فإنه ليسس بينه وبين الله حجابً »(١).

قلتُ: في هذا الحديث الصحيح دلالة على أن الصدقة لا تنقل عن بلد وفيه من يستحقها. ومن أجاز وضع الصدقة في صنف واحــد مـن

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٩٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح (٣٥٧/٣) عن محمد وغيره عن عبد الله بن المبارك وأخرجه مسلم (٥٠/١) من وجوه أخر عن زكريا.

وأخرجه أيضاً أبو داود (٢٤٢/٢) والمترمذي (١٢/٣) والنسائي (٥٢/٩) والنسائي (٤٠٢/٥) وابن ماجه (٥٦٨/١) وأحمد (٢٣٣/١) والدارمي (٣٧٩/١) وابن عزيمة (٥٨/٤) وابن عزيمة (٥٨/٤) وابن حريمة (٥٨/٤) وابن حبان (٢٦٨/٧) كلهم من طرق عن زكريا بن إسحاق به.

«وكراثم»: جمع كريمة أى نفيسة، وهي حامعة الكمال من غزارة لبن وجمال صورة، أو كثرة لحم أو صوف.

وفيه: ترك أخذ خيار المال لأن الصدقات للفُقَراء لمواساتهم فلا ينبغي الإححاف بمال الأغنياء إلا إن رضوا بذلك، وسوف تــأتي قصـة عمر في باب ترك التعدية على الناس في الصدقة.

وكان بعث معاذ بن حبل إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي الله كما ذكره البخاري في أواخر المغازي، وبقي الله في اليمن إلى أن قدم في عهد أبي بكر ثم توجه إلى الشام ومات بها.

الأصناف الذين يستحقونها احتج بهذا الحديث، فإنه ذكر من جملتهم الفقراء دون غيرهم، وهو قول عطاء والحسن وسعيد بن جبير وإبراهيم.

ورُوِي عن عمر بن الخطاب، وحذيفة بـن اليمـان، وابـن عبـاس، وفي أسانيد حديث كل واحد منهم ضعف من جهة رواته.

## وأمثلتها ما:

ببغداد، أنا إسماعيل بن محمد الصفار، نا سعدان بن نصر، نا أبو ببغداد، أنا إسماعيل بن محمد الصفار، نا سعدان بن نصر، نا أبو معاوية، عن الحجاج، عن المنهال بن عمرو، نا زِر بن حبيش، عن حذيفة قال: إذا أعطى الرجل الصدقة صنفاً واحداً من الأصناف الثمانية أحزأه.

وعن الحجاج، عن عطاء نحوه(١).

هذا قول عامة الفقهاء فإنهم كرهوا نقل الصدقة من بلد إلى بلد آخر، إلا أنهم مع الكراهة ذلك قالوا: إن فعل ذلك أحزأه إلا عمر بن عبد العزيز فإنه يُروى عنه أنه ردَّ صَدَقَة حُملتُ من حراسان إلى الشام إلى مكانها من حراسان.

<sup>(</sup>۱) هذه الآثار ذكرها المؤلف في الكبرى (۷/۷-۸) في «باب من جعل الصدقة في صنف واحد من هذه الأصناف» وأخرجها ابن أبي شيبة (۱۸۲/۳) أيضاً.

وقول المؤلف: إن الصدقة لا تنقل عن بلد وفيه من يستحقها.

. كتاب الزكاة

ورواه أيضاً الحسن بن عمارة، عن المنهال والحجاج بن أرطاة، أمثل منه بكثير.

ومن أوجب قسمة الصدكةات الواجبات على الموجودين من الأصناف احتج بقول الله عز وجل: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتِ للفُّقَرَاءِ والْمَسَاكِينِ والعاملين عليها والمُؤلَّفَةُ قُلُوبُهُم وفي الرُّقَابِ والغَارِمِيْن وفي سَبيلِ الله وابس السَّبِيْلِ عَالَ الشَّافِعِي رِحْمُهُ اللهُ: فَأَخْكُمُ اللهُ عَزِ وَجَلَّ فَرْضَ الصَدَقَات في كتابه ثم أكدها فقال: ﴿ فَريضَةً من الله ﴾ (١).

١٣٠١ - وفي حديث زياد بن الحارث الصدائي أن النبي على أتاه إنسان فقال: أعطى من الصدقة فقال له رسول الله على: «إن الله لم يَرْضَ فيها بُحُكم نَبيُّ ولا غيره حتى حَكَمَ فيها فَجَزَّأُها ثَمَانِية أَجزاء، فإن كنت من تلك الأجزاء أعطيتك -أو قال: - أعطيناك حقَّك > (٢٠).

وأحيب: لعل ذلك لحاحة أهل حراسان إليها.

وهذا سند ضعيف من أحل عبد الرحمن بن زياد وهو الإفريقي قال الحافظ فيه: ضعيف في حفظه وكان رجلاً صالحاً.

وقال ابن التركماني: ذكر حديث زياد بن الحارث، وسكت عنه وفي

<sup>(</sup>۱) الأم (۲/۲) والسنن الكبرى (۲/۲).

<sup>(</sup>٢) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٦/٧) وأبو داود (٢٨١/٢-٢٨٣) والدارقطيني (١٣٧/٢) كلهم من طريق عبد الرحمن بن زياد، عن زياد بـن نعيم الحضرمي عنه به.

أخبرناه أبو الحسين بن الفضل القطان، أنا عبد الله بن جعفر، نا يعقوب بن سفيان، نا أبو عبد الرحمن المقرئ، نا عبد الرحمن بن زياد بن أنعم، حدثني زياد بن نعيم الحضرمي قال: سمعت زياد بن الحارث الصدائي قال: أتيت رسول الله على الإسلام فذكر الحديث وقال فيه: ثم أتاه آخر فقال: أعطني فذكره.

قال الشافعي في تفسير ما ذكر الله عز وجل من هؤلاء الأصناف الذين يستحقون الصدقة.

الفقراء: والله أعلم من لا مال له ولا حرفة تقع منه موقعاً.

والْمُسَاكِين: من له مال أو حرفة لا تقع منه موقعاً ولا تغنيه.

والعامل: من وَلاه الوالي قبضَها، وقسمها فيأخذ من الصدقة بقدر غنائه لا يزيد عليه.

\_\_\_\_\_\_\_

سنده عبد الرحمن بن زياد الإفريقي. انفرد به، وقد ضعف بعضهم. كذا ذكر صاحب التمهيد.

وبهذا الحديث قال الشافعي يعني أنه توزع الصدقة على جميع الأصناف. وقال أحمد: تفرقها أولى، ويجزئه أن يضعه في صنف واحد.

وقال مالك: يجتهد ويتحرى موضع الحاحة منهم ويقدم الأولى فالأولى. وقال أبو حنيفة: هو مخيّر يضعه في أي الأصناف شاء.

وقال إبراهيم النخعي: إن كان المال كثيراً يحتمل الأجزاء، وإن كان قليــلاً حاز أن يضع في صنف واحد. وأشار في المؤلفة قلوبهم إلى أنه نزلت بالمسلمين نازلة ف أبْلَى بعضهم بَلاءً حَسَناً فَيُعْطِيه الإمام ما يراه من سهم المؤلفة قلوبهم لِيُرَغَّبُه فيما صنع، وليتألَّف به غيره من قومه ممن لا يثق منه بمثل ما يثق به منه.

قال: والرِّقَاب: المكاتبون من جيران الصدقة.

قال: والغارمون: صنفان: صنف أدانوا في مصلحتهم، أو معروف وغير معصية ثم عجزوا عن أداء ذلك في العرض والنقد، فيعطون في غُرمهم لعجزهم.

وصِنفٌ أدانوا في حمالات وإصلاح ذات بين ومعروف، ولهم عروض تحمل حمالاتهم أو عامتها، إن بِيْعَتْ أَضَـرٌ ذلك بهم، وإن لم يفتقروا، فيعطى هؤلاء حتى يقضوا غرمهم.

قال: وسهم سبيل الله يعطى من أراد الغزو من حيران الصدقة فقيراً كان أو غنياً.

قال: وابن السبيل من جيران الصدقة الذين يريدون السفر في غير معصية، فيعجزون عن بلوغ سفرهم إلا بمعونة على سفرهم. وقال في القديم: حكاه عنه بعض أصحابه هو لمن مر بموضع المصدق ممن يعجز عن بلوغ حيث يريد إلا بمعونة.

قال الشافعي: وهذا مذهب والله أعلم(١).

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الأم للشافعي (٧١/٧-٢٧).

لا خلاف بين العلماء في بقاء السهام في كتاب الله تعالى إلا في سهم

المؤلفة فقال الحسن البصري وغيره: سهمهم ثابت يجب أن يعطوه. وقال أحمد: يعطون إن احتاج المسلمون إلى ذلك.

وقال أبو حنيفة ومالك: انقطعت المؤلفة بعد رسول الله وسهمهم يرجع على أهل السهام الباقية. وهذا القول الأخير فيه نظر فإن المسلمين الجدد يحتاجون إلى تأليف قلوبهم لأنهم يخرجون من مُحتَمع إلى مُحتَمع المحتمع الحدد يحتاجون إلى العون والمساعدة، كما أن بعض الكفار يتعاطفون مع الإسلام إلا أنهم يخافون من الإعلان بالإسلام من أهاليهم وقبائلهم فتشجيع هؤلاء بسهام المؤلفة قد يحملهم على الدخول في الإسلام وهذا مطلب شريف.

وأما تفسير أصحاب السهام عند أبي حنيفة فهو ما يلي:

الفقير: من له أدنى شيء وهو ما دون النصاب، أو قـدر نصـاب غـير تـام وهو مستغرق في الحاجة.

والمِسْكِين: من لا شيء له، فيحتاج إلى المسألة لقوته.

والعامل: له مثل عمله سواء كان فقيراً أو غنياً وهو قول أهل العلم جميعاً. والْمُؤَلِّفَةُ قُلُوبُهُم: سقط سهمهم لغلبة الإسلام.

والرِّقَاب: هم المكاتبون عند الشافعي والحنفية سواء.

والغارم: هو من لزمه دين، ولا يملك نصاباً فاضلاً عن دينه، أو كان له مال على الناس لا يمكنه أخذه.

وسبيل الله: هم غزاة لا فيء لهم ويشترط فقرهم.

وابن السبيل: هو الغريب المنقطع عن ماله.

عبد الله بن موسى السني بمرو، نا أبو الموجه، أنا عبدان بن عثمان، أنا عبد الله بن موسى السني بمرو، نا أبو الموجه، أنا عبدان بن عثمان، أنا عبيد الله بن الشُميط، نا أبي والأخضر بن عجلان، عن عطاء بن زهير العامري، عن أبيه قال: قلتُ لعبد الله بن عمرو بن العاص: أخبرني عن الصدقة أيَّ مال هي؟ قال هي شر مال. قال: إنما هي مال العُميان والعُرجان والكُسحان واليتامى وكل منقطع به. فقلت: إن العاملين عليها حقاً، وللمجاهدين؟ فقال: للعاملين عليها بقدر عمالتهم وللمجاهدين في سبيل الله قدر حاجتهم. أو قال: حالهم. قال رسول الله ﷺ: « إنَّ الصدقة لا تَحِلُّ لِغَنِيُّ ولا لِلْدِيْ مِرَّةٍ سَوِيًّ »(١).

السكري، أن إسماعيل الصفار، أن المساعيل الصفار، أنا أحمد بن منصور، أنا عبد الرزاق، نا الثوري، عن سعد بن إبراهيم، عن ريحان بن يزيد، عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله على: «

ويشترط في هؤلاء الأصناف الإسلام عند أهل العلم. انظر: الروضة النديـة (٢٠٤/١).

(١) حسن بالمتابعات: أخرجه المؤلف في الكبرى (١٣/٧) بهذا الطريق.

وله طریق آخر وهو سعد بن إبراهیم، عن ریحان بن یزید عن عمرو، وسیأتی بعد هذان فبذلك یتقوی هذا الطریق.

لأن عطاء المذكور في السند لم يذكر فيه حرحاً ولا تعديلاً. انظر: الجــرح والتعديل (٣٣٢/٦).

# لا تَحِلُّ الصدقَةُ لِغَنِيًّ ولا لِذِي مِرَّةٍ سَوِيًّ »<sup>(١)</sup>.

وسكت الحاكم والذهبي عليه.

ونقل الزيلعي قول صاحب التنقيح بأن ريحان بن يزيد قال أبو حاتم: شيخ بجهول، ووثقه ابن معين، وقال ابن حبان: كان أعرابياً صدوقاً. انظر: نصب الراية (٣٩٩/٢).

وقال الحافظ: مقبول يعني حيث يتابع، وله متابع وقد تقدم قبل هذا. وفي هذا الباب أحاديث أخرى سيأتي تخريج بعضها عند المصنف.

وفي الحديث دليل على أن القوي المكتسب الذي يغنيه كسبه لا يحل له الزكاة، ولم يعتبر النبي على ظاهر القوة دون أن يضم إليه الكسب، لأن الرجل قد يكون ظاهر القوة غير أنه أخرق لا كسب له فتحل له الزكاة. وإذا رأى الإمام السائل حلدا قويا شك في أمره أنذره، وأخبره بالأمر، كما فعل النبي على، فإن زعم أنه لا كسب له، أو له عيال لا يقوم كسبه بكفايتهم، قبل منه وأعطاه. شرح السنة (٨٢/٦).

والمِرَّة: القوة: وأصلها من شدة فتل الحبل، ويقال: أمررت الحبل إذا

وإنما أراد - والله أعلم - من يأخذها بالفقر والمسكنة فلا يأخذها وله مال يغنيه من كسب أو مال، فإن كان إنما يأخذها ليغزو بها في سبيل الله فإنه يُعطى من سهمه مقدار ما يحتاج إليه، وإن كان غنياً بمال أو كسب.

العلوي، نا المرقي، نا أبو الحسن محمد بن الحسين بن داود العلوي، نا أبو حامد بن الشرقي، نا أبو الأزهر، نا عبد الرزاق، أنا معمر والثوري، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على: « لا تَحِلُّ الصدقة لِغَنِيُّ إلا لخمسة: لعامل عليها، أو مِسْكِين تُصدِّق عليه منها فأهدى منها لِغَنِيُّ، أو رجلٌ اشتراها بماله، أو غارِم، أو غازِ في مبيل الله هها.

أحكمت فتله.

ومعناه صحة البدن التي يكون معها احتمال الكد والتعب. معالم السنن (٢٨٦/٢).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۷/ه۱) وعبد الرزاق (۱،۹/٤) وأبو داود (۲۸۸/۲) وابن ماجه (۱/۹۸ه-۹۰۰) وأجمه (۲۸۸/۲) وابن ماجه (۲۳/۲) والدارقطني (۲۱/۲) وابن عبد خزيمة (۲۱/۲) وابن الجارود (۲۳/۲) والدارقطني (۲۱/۲) وابن عبد البر في التمهيد (۵٫۲۹–۹۷) والحاكم (۲۰۷۱) كلهم من طرق عن زيد بن أسلم، عنه به مرفوعاً.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه لإرسال

وهكذا رواه أحمد بن منصور الرمادي، عن عبد الرزاق، عن معمر، فأما حديث الثوري، فإنه ينفرد به أبو الأزهر، عن عبد الرزاق، ورواه غيره عن الثوري فأرسله.

الرزاز، نا سعدان بن نصر، نا سفيان بن عيينة، نا هارون بن رئاب، الرزاز، نا سعدان بن نصر، نا سفيان بن عيينة، نا هارون بن رئاب، عن كنانة بن نعيم، عن قبيصة بن المخارق قال: أتيت النبي الشيالة أسأله في حمالة فقال: « إن المسألة حَرُمَتُ إلا في ثلاث: رجلٌ تَحَمَّل حَمَالةً

مالك بن أنس إياه عن زيد بن أسلم.

وقال الذهبي: على شرطهما.

ورواه مالك (١٦٨/١) وأبو داود (٢٨٦/٢-٢٨٧) والحاكم (٤٠٨/١) والبيهقي (٧/٥) وابن عبد الـبر (٩٦/٥) والبغوي (٨٩/٦) وابن أبي شيبة (٢١٠/٣) كلهم من طريق مالك عن زيد بن أسلم مرسلاً.

قال الحاكم: هذا من شرطي في خطبة الكتاب أنه صحيح؛ فقد يرسل مالك في الحديث ويصله ويسنده ثقة، والقول فيه قول الثقة الذي يصله ويُسنده. انتهى. وهو كما قال؛ فالقول قول من أسنده وهو ثقة.

وليس في هذا الحديث ذكر ابن السبيل وقد حاء ذلك في رواية عَطِيَّة، عن أبي سعيد الخدري: «لا تَحِلُّ الصدقة لِفَنِيُّ إلا في سبيل الله، أو ابن السبيل، أو جار فقير فتُصدُّق عليه فيهدى لك أو يدعوك » رواه أبو داود.

وعطية ضعيف.

ـ كتاب الزكاة

حلَّتْ له المسألة حتى يؤديها ثم يُمْسِك، ورجلٌ أصابته جائحة فاجتاحت مالَه حلَّتْ له المسألة حتى يصيب قِواماً من عيش أو سَداداً من عيش ثم يمسك، ورجلٌ أصابته حاجةٌ أو فاقةٌ حتى يتكلم ثلاثة من ذوي الحِجَى من قومه لقد حلَّت له المسألة. فما سوى ذلك من المسائل فهو سُحْتً  $\mathbb{S}^{(1)}$ .

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢١/٧) بهذا الإسناد واللفظ، ومسلم (۲۲۲/۲) وأبو داود (۲/۰۲) والنسائي (۹۸،۸۹/۰) والدارمي (٣٩٦/١) وأحمد (٤٧٧/٣) والطيالسي (ص١٨٨) والحميدي (۲/۹۰۲) وابن الجارود (۲/۰۲) وابن أبي شيبة (۲۱۰/۳) والدارقطيي (١٩/٢) والطحاوي في شرحه (١٧/٢-١١) وابسن خزيمــة (۷۲/٤) وابن حبان (۱۲۳/۵) والبغوي (۱۲٤/٦) كلهم من طرق عـن هارون بن رئاب عنه به.

والجائحة: في الغالب من الآفات كالسيل والطوفان الشـديد والنــار تحـرق البيت وما فيه.

وقوله: تَحُمُّل حمالة: أي كفالة، والحميل الكفيل، في القديم كانت الكفالة بين القبائل بتسكين الثورة، فمثل هذا يُعَان على أداء ما تحَمَّله من الصدقة بقدر ما يبرءُ ذمتُه.

ومن فقه هذا الحديث أن النبي على جعل من يحل له المسألة من الناس هـم ثلاثة: غنيٌّ وفقيران، فأما الغنى فهو من تكفل بكفالة في إصلاح ذات البين، والفقيران هما رجلان معروفان بالمال؛ فهلك مال أحدهما بالجائحة، يعني الآفات الظاهرة، وهلك مال ثانيهما بأسباب خفيمة ١٣٠٧ - ورُوِيْنا عن عمر بن الخطاب الله أنه قال : « إذا أعطيتم فأغنوا » (١).

١٣٠٨ – وعن علي بن أبي طالب: إن الله فرض على الأغنياء في أموالهم بقدر ما يكفي فقراءهم (٢).

٩ - ١٣٠٩ - ورُوِي عن علي أنه قال: ليس لولد ولا لوالد حق في صدَقة مفروضة (٣).

وإنما أراد -والله أعلم- بحق الفقراء والمسكنة، فإنه تلزمه نفقته من أقاربه فهو مُسْتَغْنِ بها عن سهم الفقراء والْمَسَـاكِين، وأما من لا تلزمه من نفقته من أقربائه فهو أولى بصدقته إذا كان من أهلها.

عن حفصة بنت سيرين، عن أم الرائح، عن سلمان بن عامر أن المعمد بن عن حفصة بنت سيرين، عن أم الرائح، عن سلمان بن عامر أن رسول الله على قال: « إن صدَقَتَكَ على المِسْكِين صَدَقَةً، وإنها على ذي

كالسرقة، أو حيانة المؤتمن وغيرها من الأسباب الخفية، فيتكلم في شأنه ثلاثة من ذوي الاحتصاص ويخبرون بما حدث، فيحل له أن يُعطى من الصدقة بقدر حاجته.

<sup>(</sup>۱) ذكره المؤلف في الكبرى (۲۳/۷).

<sup>(</sup>٢) ذكره المؤلف في الكبرى (٢٣/٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٨/٧).

الرحم اثنتان: صَدَقَةٌ وصلة »(١).

وأما آل النبي ﷺ من بني هاشم وبني عبد المطلب فلا حـق لهـم في الصدقة المفروضة.

۱۳۱۱ - ورُوِّيْنا عن عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث، عن النبي الله قال: «إن هذه الصدقة إنما هي أوساخ الناس، ولا تَحِلُّ محمد ولا لآل محمد»(٢).

(۱) حسن بالشواهد: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۷/۷) وهو في المستدرك (۲۷/۱) وهو في المستدرك (۲۷/۱) وذكره شاهداً لحديث آخر فقال: له شاهد بإسناد صحيح. والمترمذي (۳۷/۳–۳۸) وقال: حديث، حسن والنسائي (۵/۲۹) والمترمذي (۳۷/۳) وابن أبي شيبة (۳۲/۳) وابن حبان (۱٤٣/٥) وابن حبان (۷۷/۱) وأحمد (۲۱٤،۱۸،۱۷/٤) وابن حزيمة (۲۷/۷) كلهم من طرق عن وأحمد (۲۷/۱،۱۷/٤) وابن عن رباب أم الرائح، عنه به.

الرباب لم يوثقها إلا ابن حبان. وقال الحافظ: «هي مقبولة».

وله شاهد من حديث زينب امرأة عبد الله بن مسعود وقد تقدم تخريجه في باب صَدَقَة التطوع.

(٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣١/٧) في حديث طويل وفيه هذا الجزء المذكور، وقبال: رواه مسلم في الصحيح (٧٥٢/٢-٧٥٣) عن عبد الله بن محمد بن أسماء.

وأخرجه أيضاً أبو داود (٣٨٦/٣–٣٨٩) والنسائي (٥/٥،١-٦٠١) وأحمد (٢/٤) والطحاوي في شرحه (٧/٢) وابن خزيمـــة (٤/٥٥) وقال في حديث حبير بن مطعم: «إنما بنو هاشم وبنو عبد المطلب شيء واحد» وأعطاهم من سهم ذوي القربي (١).

وابن حبان (٢٨/٧) كلهم من طرق عن عبد الله بن الحارث بن نوفل الهاشمي، أن عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث أخبره أن أباه ربيعة بن الحارث وعباس بن عبد المطلب قالا لعبد المطلب بن ربيعة وللفضل بن عباس: ائتيا رسول الله على ... فذكر الحديث في سياق طويل.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/ ٣٤٠) والبخاري (٢٤٤/٦) وابن ماجه (٩٩١/٢) وأبو داود (٣٨٢/٣) والنسائي (١٣٠/٧) وابن ماجه (٩٩١/٢) وأحمد (٨١/٤) كلهم من طرق عن الزهري، عن ابن المسيب، عن جبير بن المطعم في حديث طويل.

قوله: « إنما بنو هاشم وبنو المطلب شيء واحد » يريد به الحلف الذي كان بين بني هاشم وبني عبد المطلب في الجاهلية. وفي غير هذه الرواية قال: « إنا لم نفرق في جاهلية ولا في إسلام ».

وكان ابن معين يرويه: « إنما بنو هاشم وبنو المطلب سيء واحمد » بالسين غير المعجمة، أي مثل سواء. يقال: هذا سيء هذا أي مثله ونظيره. أفاده الخطابي.

#### فقه الحديث:

لاخلاف بين الفقهاء والمحدثين أن الصدقة لا تُحِلُّ لبني هاشم. وهاشم هو: أخ لعبد شمس والمطلب من الأم وأخو نوفل لأبيه، وأبوهم جميعاً عبد مناف.

١

#### عىد مناف

٣

۲

٤ مطلب عبد شمس نوفل والنبي ﷺ كان هاشمياً؛ إذ هـو محمـد بـن عبـد الله بـن عبدالمطلـب بــن هاشم بن عبد مناف.

وركانة كان مطلبياً؛ إذ هو ركانة بن عبد يزيد بن هاشم بـن مطلب بـن عبد مناف، وعثمان كان من أولاد عبد شمس؛ إذ هو ابن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف، وجبير من أولاد نوفل؛ إذ هو ابن مطعم بن عدي بن نوفل بن عبد مناف.

كما أنه لا خلاف أن الصدقة لا تحرم في أولاد عبد شمس ونوفل واحتلفوا في أولاد مطلب فعند أحمد روايتان: الأولى بالتحريم، والثانية بالجواز، بالأولى قال الشافعي، وبالثانية قال أبــو حنيفــة لعمــوم قولــه تعــالى: ﴿إنمــا الصَدَقَات للفُقَرَاء والْمَسَاكِينِ .

وحديث حبير بن مطعم يخصص هذا العموم،وفي لفظ آخر: ﴿ أَنَا وَبِنُو عَبِدُ المطلب لم نفرّق في جاهلية ولا في إسلام» رواه أحمد وابن إسحاق والنسائي وهو زيادة لما في صحيح البخاري من قوله: «إنما بنو عبد المطلب وبنو هاشم شيء واحد ».

وكذلك لا تجوز الصَدَقَات لأزواج النبي ﷺ لأنهن من أهـل البيت الذيـن أذهب الله عنهم الرحس، ولبني هاشم وبني المطلب أن يأخذوا من الخمس والفيء؛ لأن هؤلاء إذا حرمـوا من الصدقـة فقـد أشـركوا في ســهم ذوي

## ١٣ – باب من منع زكاة ماله

وأما موالي بني هاشم فذهب إلى تحريم الصدقة لهم مَن أخذ بظاهر حديث أبي رافع، وهو قول النبي رافع، وهو قول النبي الله الله المترافع على القوم من انفسهم المحاب السنن وقال المترمذي: حسن صحيح، ورواه أيضاً الحاكم (٢٠٤/١) وصححه ووافقه الذهبي، والحديث أخرجه أيضاً البحاري في صحيحه (٤١/١٢) من حديث أنس. ومنهم من أباح لهم، لأنه لاحظ لهم من سهم ذوي القربي، وإنما نهى النبي الله أبا رافع مولاه تنزيها له.

. كتاب الزكاة

والزكاة. فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله على الله على منعها. قال عمر: فوالله ما هو إلا أن رأيت الله قد شرح صدر أبى بكر للقتال فعرفت أنه الحق(١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) كما أخرجه البخاري (١٠٤/٣) (٢٦٢/٣) وأبـــو داود (٢/١٥-٥٢) وأبــو داود (٢/٢٠) (١٩٩-٩) والمترمذي (٥/٣-٤) والنسائي (٥/٤١-٥١) وأحمد (٢/٨٤٢٣/٢) والمؤلف في الكبرى (٩/٩) كلهم من طرق عن الزهري به نحوه.

قال أبو داود: وقال بعضهم: «عقالاً» رواه ابن وهب، عن يونس، عن الزهري فقال: عناقاً.

والعَناق: -بفتح العين والنون- الأنثى من ولد المعز، لم تبلغ سنة.

قال الخطابي رحمه الله تعالى: «إن أهل الردة كانوا صنفين: صنف منهم ارتدوا عن الدين، ونابذوا الملة وعادوا إلى الكفر، وهم الذين عناهم أبو هريرة بقوله: «وكفر من كفر من العرب» وهذه الفرقة طائفتان، أحدهما: أصحاب مسيلمة من بي حنيفة وغيرهم الذين صدّقوه على دعواه في النبوة، وأصحاب الأسود العنسي ومن كان من مستحيبيه من أهل اليمن وغيرهم، وهذه الفرقة بأسرها منكرة لنبوة محمد عليه الصلاة والسلام مدعية النبوة لغيره، فقاتلهم أبو بكر على حتى قتل الله مسيلمة باليمامة والعنسى بصنعاء، وانقضت جموعهم وهلك أكثرهم.

والطائفة الأحرى ارتدوا عن الدين، وأنكروا الشرائع وتركوا الصلاة

والزكاة إلى غيرهما من جماع الدين، وعادوا إلى ما كانوا عليه في الجاهلية.

وقال: والصنف الآحر هم الذين فرقوا بين الصلاة والزكاة، فأقروا بالصلاة، وأنكروا فرض الزكاة ووجوب أدائها إلى الإمام، وهؤلاء على الحقيقة أهل بغي، وإنما لم يدعوا بهذا الإسم في ذلك الزمان خصوصاً لدخولهم في غمار أهل الردة، فأضيف الاسم في الجملة إلى الردة، إذ كانت أعظم الأمرين وأهمهما.

ثم قال: وفي أمر هؤلاء عرض الخلاف ووقعت الشبهة لعمر بن الخطاب هذا وفي أمر هؤلاء عرض الخلاف ووقعت الشبهة لعمر بن الخطاب هذا واجع أبا بكر هو وناظره واحتج عليه بقول النبي في الما الله ألا الله فقد عصم مني نفسه وماله».

وكان هذا من عمر على تعلقاً بظاهر الكلام قبل أن ينظر في آخره، ويتأمل شرائطه، فقال له أبو بكر: إن الزكاة حق المال. يريد أن القضية التي قد تضمنت عصمة دم ومال معلقة بإيفاء شرائطها، والحكم المعلق بشرطين لا يجب بأحدهما والآخر معدوم، ثم قايسه بالصلاة، وردّ الزكاة إليها، فكان ذلك من قوله دليل على أن قتال الممتنع من الصلاة كان إجماعاً من رأي الصحابة، ولذلك رد المختلف فيه إلى المتفق عليه، فاحتمع في هذه القضية الاحتجاج من عمر بالعموم، ومن أبي بكر بالقياس، ودلّ ذلك على أن العموم يخص بالقياس، وأن جميع ما يتضمنه الخطاب الوارد في الحكم الواحد من شرط واستثناء مراعى فيه، ومعتبر صحته به، فلما

ورواه قتيبة، عن الليث وقال: عقالاً بدل عناقاً.

استقر عند عمر شه صحة رأي أبي بكر شه وبان لـه صوابه تابعه على قتال القوم وهو معنى قوله: «فلما رأيتُ أن الله شرح صدر أبي بكر عرفتُ أنه الحق» يشير إلى انشراح صدره بالحجة التي أدلى بها والبرهان الذى أقامه نصاً و دلالة.

هذا مختصر من معالم السنن (۲۰۱۹۹۲–۲۰۱).

وقوله: «عقالها»: قال أبو عبيد: العقال صَدَقَة عام، وقال غيره: العقال الحبل الذي يعقل به البعير، وعلى رب المال تسليمه مع البعير إذا لم يكن تسليمه إلا معه.

وقيل: المراد به ما يساوي عقالاً من حقوق الصدقة، فضرب العقــال مثـلاً له. ومن رواه عَناقاً ففي روايته دليل على أحذ الصغيرة في الزكاة.

وفي الحديث دليل على قتال مانعي الزكاة فإن الصحابة اتفقوا على ذلك، واختلف العلماء في تكفير من أنكر أداء الزكاة فالأكثر على أنه لا يكفر، لأن الزكاة فرع من الدين، ولا تسبى ذريته هذا لمن أنكر أداءها معتقداً وجوبها، فإن قدر الإمام على أخذها بالقوة بدون زيادة عليها أخذها. هذا الذي عليه الجمهور.

وأما من أنكر وجوبها فهو كافر مرتد يقاتل، ولا يصَلَّى عليه، ولا يتوارث، ويجري عليه حكم الارتداد.

وفي القصة دليل على أن الخلاف إذا حدث في عصر ثم لم ينقرض العصر حتى زال الخلاف كأنه لم يكن.

# ٤ - باب ترك التَّعَدِّي على الناس في الصدقة

رُوِّيْنا عن النبي ﷺ أنه قال لمعاذ بن حبل حيث بعثه إلى اليمن مصدقاً: «إياك وكراثم أمواهم»(١).

المهرجاني، أنا أبو بكر بن جعفر المزكي، نا محمد بن إبراهيم العبدي، المهرجاني، أنا أبو بكر بن جعفر المزكي، نا محمد بن إبراهيم العبدي، نا يحيى بن بكير، نا مالك، عن يحيى بن سعيد، عن محمد بن يحيى بن حبان، عن القاسم بن محمد، عن عائشة زوج النبي الها قالت: مُرَّ على عمر بن الخطاب بغنم من الصدقة فرأى فيها شاةً حافلاً ذات على عمر بن الخطاب بغنم من الصدقة فرأى فيها شاةً من الصدقة. فقال ضرع عظيم فقال عمر: ما هذه الشاة؟ فقالوا: شاةٌ من الصدقة. فقال عمر: ما أعطى هذه أهلها وهم طائعون، لا تفتنوا الناس، لا تأخذوا حرزات المسلمين، نكبوا عن الطعام (٢).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في باب قسم الصكرقات حديث رقم (١٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (١٥٨/٤)، وهمو في الموطأ (٢٦٧/١)، ورواه أيضاً من طريق مالك عنه به الشافعي في الأم (٦/٢).

وقوله: «حافلاً» أى مُحْتَمعاً لبنها، يقال: حفلت الشاة إذا تركت حلبها حتى احتمع اللبن في ضرعها وهي محفّلة.

وقوله: «حرزات المسلمين»: حيار أموالهم جمع حرزة، يطلق على الذكر والأنثى.

وقوله: «نكّبوا عن الطعام»: ذوات الدر. قال موسى بن طارق: قلتُ

قلتُ: وهذا إذا لم يتطوع بها صاحبها، فإن تطوع بزيادة مما عليه قبلت.

لمالك: ما معناه؟ قال: لا يأخذ المصدق لَبُوناً. وقال مالك: السنة عندنا والذي أدركت عليه أهل العلم ببلدنا أنه لا يضيق على المسلمين في زكاتهم، وأن يقبل منهم ما دفعوا من أموالهم.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٩٦/٤) وأبو داود (٢٤٠/٢) في حديث طويل، وأخرجه عبد الرزاق من طريق آخر عن الحسن (٤١/٤) وفي الجميع محمد بن إسحاق وهو مدلس إلا أنه صرّح بالسماع.

وفي البـاب مـا رواه أبـو داود (٢٤٣/٢) والــترمذي (٦٤٦) وابـن ماجــه (١٨٠٨) عن سعد بن سنان، عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قــال:

« المعتدي في الصدقة كمانعها » قال الترمذي: حديث غريب.

وسعد بن سنان تكلم فيه أحمد وهو صدوق له أفراد.

ولكن هل يجوز لرب المال أن يكتم إن اعتدى عليه الساعي؟ فالجواب أنه لا يجوز؛ لأن مواجهة الظلم بالظلم ممنوع. فقد رُوِيَ عن بشير بن

# ٥ ١ - باب دعاء الإمام لمن أتاه بصدقة ماله

اسحاق الفقيه، أنا إسماعيل بن إسحاق القاضي، نا سليمان بن حرب، إسحاق الفقيه، أنا إسماعيل بن إسحاق القاضي، نا سليمان بن حرب، نا شعبة، عن عمرو بن مرة، عن عبد الله بن أبي أوفى قال: كان إذا أتى النبي الرجل بصدقته قال: «اللهم صلّ عليه» فأتاه أبي بصدقته فقال: «اللهم صلّ عليه» فأتاه أبي بصدقته فقال: «اللهم صلّ على آل أبي أوفى»(١).

الحصاصيّة قال: قلنا: يا رسول الله! إن أهل الصدقة يعتدون علينا، أفنكتم من أموالنا بقدر ما يعتدون؟ فقال: «لا».

أخرجه أبو داود (٢٤٤/٢) وفي إسناده رجل مجهول وهـو دَيْسـم -بفتـح المهملة- السدوسي قال الحافظ: مقبول.

وقد رُوِيَ « أَذَ الأَمَانَة إلى من التمنك، ولا تَخُنْ مَن خانك » إسناده صحيح. رواه أبو داود والترمذي، وقال: حسن.

قال الخطابي: « يشبه أن يكون نهاهم عن ذلك من أحل أن للمصدّق أن يستحلف ربّ المال إن اتهمه، ولو كتم شيئاً واتهمه المُصَدّق لا يجوز له أن يحلف فقيل لهم: احتملوا الضّيم، ولا تكذبوهم ولا تكتموا المال ».

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٧٥) بهذا الإسناد وقال: رواه البخاري في الصحيح عن أبي عمر حفص بن عمر وجماعة (٣٦١/٣) وأخرجه مسلم من أوجه عن شعبة (٢/٢٥٧-٧٥٧) وأبو داود (٢٤٧-٢٤٧) والنسائي (٣١/٥) وابن ماجه (٢٢/٢)) وأحمد

## ١٦- باب الهدية للوالي بسبب الولاية

الصفار، نا سعدان بن نصر، نا سفيان بن عيينة، عن الزهري، عن عروة، عن أبي حميد الساعدي أن النبي الله استعمل رجلاً من الأزد على الصدقة -يقال له ابن الله الله الله على المنبر، فحمد الله وأثنى عليه وهذا أهدي لي. فقام رسول الله الله على بعض العمل من أعمالنا فيجيء وقال: «ما بال العامل نَسْتَعْمِلُه على بعض العمل من أعمالنا فيجيء

(٤/٣٥٥،٣٥٥/٢) والطيالسي (ص١١٠) وعبد السرزاق (٥/٤) وابن الجارود (٢١/٢-٢٢) والطحاوي في مشكله (٦٢/٤) وأبو نعيم في الحلية (٩٦/٥) والبغوي (٥/٥/٥) وابن حبان (٩٦/٥) كلهم من طرق عن شعبة به.

قال بعض العلماء: وفي الحديث دليل على حواز الصلاة على غير الأنبياء، ولكن كرهه الجمهور وقالوا: الصلاة خاصة بالنبي على.

قال الخطابي: إن أصل الصلاة الدعهاء إلا أنه يختلف بحسب المدعوله، فصلاة النبي الله على أمته دعاء له بالمغفرة، وصلاة أمته عليه دعاء له بزيادة القربي والزلفي، ولذلك لا يليق بغيره. نقله الحافظ في فتحه من المعالم بمعناه.

ومما لا خلاف فيه إن المزكي يستحق الدعاء إذا أعطى الصدقة طوعاً، ولا يستحقها من استخرِجَت منه الصدقة كُرهاً وقهراً. فيقول: هذا لكم وهذا أُهْدِيَ لِي، أفلا جلس في بيت أبيه أو بيت أمه فينظر هل يُهْدَى له شيء أم لا؟ والذي نفس محمد بيده لا يأتي أحد منكم بشيء منها إلا جاء به يوم القيامة يحمله على رقبته إن كان بعيراً له رُغَاءٌ، أو بقرة ها خُوارٌ، أو شاةً تَيْعَر » تُسم رفع يديه حتى رأيت عُفرَة إبطيه فقال «اللهم هل بَلَّغتُ، اللهم هل بلَّغتُ، اللهم هل بَلَّغتُ، اللهم هل بَلَّغتُ، اللهم هل بَلَّغتُ» (١).

### ١٧ - باب الغلول في الصدقة

١٣١٧- أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسين القاضي، أنا حاجب بن

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى بهذا الإسناد واللفظ (١٥٨/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن عَلِيّ بن عبد الله (١٦٤/١٣) ورواه مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة وغيره كلهم عن ابن عيينة (٢٣/٣٠-٤١- عن أبي بكر بن أبي شيبة وغيره كلهم عن ابن عيينة (٢٣/٣-٤١- ١٤٦٤) وأبو داود (٣/٤/٣-٥٠) وأحمد (٢٣/٥) والدارميي (٢٩٤/١) وابن خزيمة (٤/٣٥-٥٠) كلهم من طرق عن الزهري به. وقوله: «تيعر» معناه تصيح، واليعار صوت الشاة.

وقوله: «عُفرتي إبطيه» -بضم العين وفتحها- وعفرة الإبط هي البياض وهو مأخوذ من عفرة الأرض وهو وجهها.

وفي الحديث بيان أن هدايا العمال سُحت، وأنه ليس سبيلها سبيل سائر الهدايا المباحة، وإنما يُهدَى إليه للمحاباة، وليخفف عن المهدي، ويسوغ له بعض الواحبات عليه، وهو خيانة وبخس للحق، الواحب عليه استيفاؤه لأهله. أفاده الخطابي.

ـ كتاب الزكاة

أحمد، نا عبد الرحيم بن منيب، نا الفضل بن موسى، نا إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس، عن عدي بن عميرة الكندي قال: سمعت رسول الله على يقول: «يا أيها الناس من عمل منكم على عَمَلِ فكتَمَ مَخِيْطاً فما فوقه فهو عُلِّ يأتي به يوم القيامة» فقام رجل من الأنصار أسود كأني أراه فقال: دونك عملك يا رسول الله! قال: «وما ذاك؟» قال: سمعتك تقول الذي قلت. قال: «وأنا أقوله الآن: من استعملناه على عمل فليأتنا بقليله وكثيره، فما أوتي منه أخَذَ وما نُهِي عنه انتهى».

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو عبد الله بن يعقوب، نا محمد بن عبدالوهاب، نا يعلى بن عبيد، نا إسماعيل بن أبي خالد فذكره بإسناده نحوه (١).

١٣١٨ - ورُوِّيْنا عن محمد بن عثمان بن صفوان الجمحي، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة أن رسول الله على قسال: «لا تُخَالِطُ الصدقةُ مالاً إلا أهلكته».

<sup>(</sup>۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٥) ومسلم (١٤٦٥/٣) وأبو داود (٤/٠١-١١) وعبد الرزاق (٥٧/٤) وأحمد (١٩٣/٤) والحميدي (٣٩٦/٢) وابن خزيمة (٤/٣٥) كلهم من طرق عن إسماعيل بن أبي خالد، عنه به.

الجزء الثالث \_\_\_\_\_ كتاب الزكاة

أحبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، نا أبو العباس الأصم، نا الربيع، أنا الشافعي، نا محمد بن عثمان بن صفوان فذكره (١).



(١) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٩/٤) والشافعي في الأم (٩/٢) من طريق محمد بن عثمان بن صفوان الجمحي.

قال المؤلف: لا أعلم أنه رواه عن هشام بن عروة غيره.

وقال أبو حاتم: محمد بن عثمان بن صفوان منكر الحديث. ذكره الذهبي في الميزان (٦٤١/٣).

وقال الحافظ في التقريب: ضعيف.

٥- جماع أبواب الصيام

قال الله عز وحل: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُم الصِيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُم الصِيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُم لَعَلَّكُم تَتَّقُوْنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ شَهْر رَمَضَان الذي أُنْزِلَ فيه القُرآن هُدى للناسِ وبَيِّنَاتٍ مِن الْهُدَى والْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَهْر فَلْيَصُمْهُ ﴾ [سورة البقرة: ١٨٥] (١).

۹ ۱۳۱۹ - أخبرنا أبو علي الروذباري، أنا أبو بكر بن داسة، نا أبو داود، نا عمرو بن مرزوق، أنا شعبة، عن عمرو بن مرة قال: سمعت ابن أبي ليلى فذكر الحديث.

قال: وحدثنا أصحابنا أن رسول الله على لما قدم المدينة أمرهم بصيام ثلاثة أيام، ثم أُنْزِل رَمَضَان، وكانوا قوماً لم يتعودوا الصيام، وكان الصيام عليهم شديداً. فكان من لم يصم يطعم مسكيناً. فنزلت

<sup>(</sup>۱) الصيام هو: الإمساك عن الطعام والشراب والوقاع بنية خالصة الله عز وجل، لما فيه من زكاة النفس، وطهارتها، وتَنْقِيتها من الأخلاط الرديئة، والأخلاق الرذيلة. وإنه قبل أن يفرض على أمة محمد كان فرضاً على الأمم السابقة، لما فيه تزكية للنفوس، وطرد للشيطان، وقد حاء في حديث صحيح: (ريا معشر الشباب! من استطاع منكم الباءة فليُتَزَوَّج، ومن لم يَسْتَطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاءً» ثم أخبر تعالى أنه في أيام معدودات، ليس على أيام السنين كلها كما أوجب النساك في الأمم السابقة، فجعلوه جميع أيام السنة.

هذه الآية: ﴿فمن شَهِدَ منكم الشَهْرِ فَلْيَصُمْهُ ﴾ فكانت الرخصة للمريض والمسافر، وأمروا بالصِيام.

قال: وحدثنا أصحابنا فكان الرجل إذا أَفْطَرَ فنام قبل أن يـأكل لم يأكل حتى يصبح، فجاء عمر ﷺ فأراد امرأته، فقالت: إني نمتُ فظنّ إنها تعتلّ فأتاها.

وجاء رجل من الأنصار فأراد طعاماً فقالوا: حتى نُسَخِّن لك. فنام لما أصبحوا أنزلت هذه الآية فيها: ﴿أُحِلَّ لَكُم لَيْلَةَ الصِيامِ الرَفَتُ إِلَى نساء كم الله المورة البقرة: ١٨٧] (١).

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن أبسي لیلسی أخرجه أبو داود (۲٤٢/۱)، وأحمد (٥/٥ ٢٤) عن شعبة والمسعودي، عن عمرو بن مرة، عن عبد الرحمن بن أبي لیلی، عن معاذ بن حبل شه قبال: أحل الصیام ثلاثة أحوال ای غیرت ثلاثة تغییرات قال: قدم النبی الله المدینة، فحعل یصوم من كل شهر ثلاثة أیام، وصام عاشوراء، ثم إن الله فرض علیه الصیام، وأنزل الله تعالى: ﴿یا أیها اللین آمنوا كُتِب علیكم الصیام كما كُتِب ... الى قوله: ﴿وعلى اللین يُطِیقُونه فِلاَیةٌ طَعَام مِسْكِین و فكان من شاء صام، ومن شاء أطعم مسكیناً فأجزاه ذلك عنه، لأنهم قوم لم یتعودوا الصیام، ثم إن الله تعالى أنزل الآیة الأخرى: ﴿شَهْر رَمَضَان الذي أنزل فیه القرآن و إلى قوله: ورخص فیه للمریض والمسافر، وثبت الإطعام للكبیر الذي لا یستطیع ورخص فیه للمریض والمسافر، وثبت الإطعام للكبیر الذي لا یستطیع الصیام. فهذان حالان.

والحالة الثالثة: وكانوا يأكلون ويشربون، ويأتون النساء ما لم يناموا، فإذا ناموا امتنعوا، ثم إن رحلاً من الأنصار -يقال له صرمة - كان يعمل صائماً حتى أمسى، فحاء إلى أهله فصلى العشاء، ثم نام، فلم يأكل و لم يشرب، حتى أصبح، فأصبح صائماً، فرآه رسول الله وقد جهد جهداً شديداً فقال: «ما في أراك قد جهدت جهداً شديداً؟» قال: يا رسول الله! إني عملت أمس، فحئت، فألقيت نفسي فنمت، فأصبحت حين أصبحت صائماً. قال: وكان عمر قد أصاب من النساء بعد ما نام، فأتى النبي فذكر ذلك له. فأنزل الله عز وجل: ﴿أُحِلُ لكم ليلة العيام الرَفَت إلى نسائكم إلى قوله: ﴿ثم أَتِمُوا العِيامَ إلى الليل .

وأخرجه البخاري (١٨٧/٤) معلقاً عن ابن نمير، ثنا الأعمس، ثنا عمرو بن مرة، حدثنا ابن أبي ليلى، حدثنا أصحاب محمد الله فذكر الحديث باختصار. ووصله المؤلف في الكبرى.

يقول الحافظ: «احتلف في إسناده احتلافاً كثيراً، وطريق ابن نمير هذه أرجحها».

ففي إسناد ابن نمير أبهم أصحاب النبي على وفي إسناد المسعودي وشعبة: معاذ بن حبل، فإن كان المبهم هو فالإسناد منقطع، لأن ابن أبي ليلى لم يدرك معاذ بن حبل، لأنه قد ولد لست بقين من خلافة عمر، فيكون مولده سنة سبع عشرة من الهجرة، وتوفي معاذ بن حبل سنة سبع عشرة، أو ثمان عشرة.

وقيل: إن مولد ابن أبي ليلي لستٍ بقين من خلافة عمر، فيكون مولده

# ٢- باب وقت النية في صوم الفرض

العباس محمد بن المحمد بن إسحاق الصّغاني، نا ابن أبي مريم، أنا يحيى بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصّغاني، نا ابن أبي مريم، أنا يحيى بن أيوب، حدثني عبد الله بن أبي بكر، عن ابن شهاب، عن سالم بن عبد الله، عن أبيه، عن حفصة زوج النبي على عن النبي على قال: «من لم يُجْمِع الصِيام قبل الفجر فلا صِيام له» (۱).

على هذا بعد موت معاذ.

وقال البيهقي: «وهذا مرسل، عبد الرحمن لم يدرك معذ بن جبل».

وقوله تعالى: ﴿وعلى الذين يُطِيقُونَه فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينَ﴾ روى البخاري عـن سلمة بن الأكوع أنه قال: لما نزلت: ﴿وعلى الذين يُطِيقُونه....﴾ كان مـن أراد أن يُفْطِر يفتدي، حتى نزلت الآية التي بعدها فنسختها.

ورُوِي أيضاً من حديث عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر قال: هي منسوحة. ولكن روى البخاري (١٧٩/٨) عن عطاء، أنه سمع ابن عباس يقرأ: ﴿وعلى الذين يُطُوِّقُونَه فِديةٌ طعامُ مِسكِين﴾ هو للشيخ الكبير، والمرأة الكبيرة، لا يستطيعان أن يصوما، فيُطْعِما مكان كل يوم مسكيناً، وليست منسوحة. فعلى قوله: إنها محكمة مخصوصة بالشيخ الكبير.

(۱) اختلف في رفعه ووقفه: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۲/٤) بهــذا الإسناد واللفظ.

ورواه أيضاً أبو داود (٨٢٣/٢) والترمذي (٩٩/٣) والنسائي (١٩٦/٤)

وابن خزيمة (٢١٢/٣) وأحمد (٢٨٧/٦) والطحاوي في شرحه (٢/٤٥) والدارقطني (١٧٢/٢) كلهم من طريق عبد الله بن أبي بكر عنه به.

اختلف على عبد الله بن أبي بكر بن حزم في ذكر الزهري وعدم ذكره.

فَفَيْ الطِّرِيقِ المُذَكُورَةُ يحيى بن أيوب ذكر واسطة الزهري بين عبد الله بن أبي بكر وسالم. وكذا في رواية ابن وهب عند أبي داود وغيره.

وردت طرق أخرى ليس فيها الزهري وهي طريقة إسحاق بن حازم، عن عبد الله بن أبي بكر، عن سالم، عن ابن عمر، عن حفصة مرفوعاً به.

رواه ابــن ماحــه (۲/۱٪٥) والدارقطــني (۱۷۲/۲) وابــن أبــي شـــيبة (٣١/٣-٣١) كلهم من طريق إسحاق بن حازم عنه به.

ورواه الليث بن سعد، عن يحيى بن أيوب، عن عبد الله بن أبي بكر، عن سالم به و لم يذكر الزهري.

سئل أبو حاتم عن هذين الطريقين فقال: لا أدري لأن عبد الله بن أبى بكر فقد أدرك سالماً وروى عنه، ولا أدري هذا الحديث مما سمع من سالم، أو سمعه من الزهري، عن سالم. انظر: العلل (٢٩/١).

فعلى كلا الحالين سنده صحيح، لأنه قد ثبت سماعه عنهما فإذا ثبت سماعه عنهما فيمكن توجيه ذلك أن عبد الله بن أبسى بكر رواه أولاً عن ابن شهاب، عن سالم، ثم رواه عن سالم مباشرة فكان يحَـدُّث تارةً بهذا وتارةً بهذا، وكلُّ صحيح.

ولكن احتلف على الزهري في رفعه ووقفه.

وقد أشار إلى ذلك أبو داود فقال: ووقف على حفصة معمر والزبيدي

وابن عيينة ويونس الأيلي كلهم عن الزهري.

ورحّح المرفوع الدارقطني والبيهقي. انظر: سنن الدارقطني.

وقال الخطابي: أسنده عبد الله بن أبي بكر وزيادة الثقة مقبولة.

وقال ابن حزم: هذ إسناد صحيح ولا يضر إسناد ابن حريج، إن أوقفه معمر ومالك وعبيد الله ويونس وابن عبينة. فابن حريج لا يتأخر عن أحد من هؤلاء في الثقة والحفظ، والزهري واسع الرواية فمرة رواه مسنداً، ومرة روى أن حفصة أفتت به. ومرة أفتى هو به، وكل هذا قوة للخبر. انظر: المحلى (٢٣٦/٦).

وقمال البيهقي: عبد الله بن أبي بكر أقمام إسناده ورفعه، وهمو مسن الثقات الأثبات.

ولحديث حفصة شاهد من حديث عائشة مرفوعاً ولفظه: «من لم يبت العربيام قبل الفجر فلا حيام له» رواه الدارقطني (١٧١/٢-١٧٢) والبيهقي (١٠٤/٤) عن عبد الله بن عباد، ثنا المفضل بن فضالة، عن يحيى بن أيوب، عن يحيى بن سعيد، عن عمرة، عنها.

قال الدارقطني: تفرد به عبد الله بن عباد، عن المفضل بهذا الإسناد، وكلهم ثقات.

وأعله الزيلعي بعبد الله بن عباد وأنه غير مشهور، ويحيى بن أيوب ليس بالقوي. وشاهد آخر أضعف منه حديث ميمونة بنت سعد تقول: سمعت رسول الله على يقول: «من أجمع الصَوم من الليل فليَصُم، ومن أصبح ولم يُجْمِعُه فلا يَصُمُ» رواه الدارقطني وفيه الواقدي وهو كذاب، حديث حفصة مع شاهديه يرتقي إلى درجة الحسن.

وظاهر الحديث يفيد بأن من لم ينو الصيام من الليل فلا صيام له، وبه قال أحمد ومالك والشافعي والجمهور، ولأن الصوم عبادة يفتقر إلى النية كالصلاة وبقية العبادات.

وقال أبو حنيفة: يجزئ صوم رَمَضَان وكل صوم متعين بنية من النهار، واستدلوا في ذلك بحديث سلمة بن الأكوع قال: أمر النبي الله رحلاً من أسلم أن أذّن في الناس أن من كان أكل فليصم بقية يومه، ومن لم يكن أكل فليصم، فإن اليوم يوم عاشوراء. رواه البخاري.

وأحيب بأن حديث حفصة متأخر وناسخ لأن صوم عاشورراء كان واحباً قبل رَمَضَان ثم رخص فيه.

وفرّق الحنفية بين الواحب المعين كصوم رَمَضَان وعاشوراء وغير المعين مثل التَطَوُّع فقالوا بعدم النية من الليل في الواحب المعين، وبوحوب النية في التَطَوُّع. وبهذا قالوا: لا معارض بين حديث سلمة بن الأكوع وبين حديث حفصة.

وقال الآخرون: حديث حفصة محمول على نفي الكمال والفضيلة. ومعنى النية: القصد وهو اعتقاد القلب فعل شيء وعزمه عليه من غير تردد، فمتى حطر بقلبه في الليل أن غداً من رَمَضان وأنه صائم فيه فقد نوى، وتجزئه نية واحدة لجميع شَهْر مضان عند الإمام أحمد.

# ٣- باب وقت النية في صِيام التَطَوُّع

المحمد المحمد بن إسحاق الصَغاني، نا يعلَى بن عبيد، نا طلحة بن الصفار، نا محمد بن إسحاق الصَغاني، نا يعلَى بن عبيد، نا طلحة بن يحيى، عن عائشة بنت طلحة أن رسول الله والله الله المحلم على عائشة أم المؤمنين فقال: «أصبح عندكم شيءٌ تُطْعِمُوناه؟» قالت: ما أصبح عندنا شيء نُطْعِمُك. قال: «فإني صائم» ثم دخل عليها بعد ذلك فقالت: يا رسول الله! لقد أهديَت لنا هدية فحبأناها لك. قال: «ما هي؟» قالت: حيس. قال: «أما إني قد أصبحتُ وأنا صائم، أَدْنِيه» فأحرجتُه فأكل(۱).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۷۰،۲۰۳) ورواه مسلم (۲۸۰/۲) وأبو داود (۲۲٤/۲) والترمذي (۲/۳) وقال: حسن، والنسائي (۲/۹،۲۰۷) وابن خزيمة (۳۰۸/۳) وأحمد (۲۹،۲۰۷/۲) والنسائي (۲/۹،۲۰۷) والحميدي (۱۹۸/۱) والشافعي في المسند وعبد الرزاق (۲۷۷/۲) والحميدي (۱۹۸/۱) والطحاوي في شرحه (۲/۹/۱) والحارقطيني (۲/۵/۱) والطحاوي في شرحه (۲/۹/۱) كلهم من طرق عن طلحة بن يحيى، عنها به.

وقد تفرد ابن عيينة بزيادة لم يروه الجماعة وهي: «سأصوم يوماً مكانه» رواه الشافعي (٣٦٨/١) والدارقطيني (١٧٧/٢) والطحاوي (٣٦٨/١) والبيهقي (٢٧٥/٤) عن ابن عيينة، عن طلحة بن يحيى عنها.

وهذه زيادة شاذة؛ لأنه تفرد بها فخالف الجماعة.

قال الإمام الشافعي: سمعت سفيان عامة مجالسه إياه لا يذكر فيه:

«ساصوم يوماً مكان ذلك» ثم إني عرضت عليه الحديث قبل أن يموت بسنة، فأحاب فيه: «ساصوم يوماً مكان ذلك».

قال البيهقي: وروايته عامة دهره لهذا الحديث لا يذكر فيه هذا اللفظ مع رواية الجماعة عن طلحة بن يحيى لا يذكره منهم أحد، منهم سفيان الثوري، وشعبة، وعبد الواحد بن زياد، ووكيع بن الجراح، ويحيى بن سعيد القطان، ويعلى بن عبيد وغيرهم تدل على خطأ هذه اللفظة.

ولحديث عائشة طرق غير هذا، وليس فيها هذا اللفظ:

منها: طريق عكرمة عنها. ولفظه: دخل عليّ رسول الله ﷺ ذات يوم فقال: 
((أعندكِ شيء؟)) قلتُ: لا. قال: ((إذا أصوم)) ودخل عليّ يوماً آخر فقال: 
((عندكِ شيء؟)) قلتُ: نعم. قال: ((إذن أفطر وإن كنتُ فرضتُ الصَوم)) رواه 
الطيالسي (ص٢١٧) والدارقطني (٢/٥٧١-١٧٦) والبيهقي (٢٠٣/٤) 
الطيالسي (٢٧٥) كلهم من طريق الطيالسي، عن سليمان بن معاذ، عن سماك عنه به. 
قال الدارقطني والبيهقي: إسناده صحيح.

وتعقبه ابن التركماني فقال: كيف يكون صحيحاً وسليمان هذا قال فيه ابن معين: ليس بشيء. وقال ابن حبان: كان رافضياً غالياً وكان يقلب الأعبار. انتهى.

وهو سليمان بن قرمه بن معاذ ينتسب إلى حده. ومثل هذا لا بأس به في المتابعات. وقال فيه الحافظ: سيء الحفظ.

ومنها: طريق مجاهد، عن عائشة. لفظه مثل لفظ حديث عائشة بنت طلحة، وفي آخره زيادة وهي: «إنما مثل صوم التَطَوَّع مثل الرجل يخرج من ماله

۱۳۲۲ و أخبرنا أبو أحمد المهرجاني، نا أبو عبد الله محمد بن يعقوب، أنا محمد بن عبد الوهباب الفراء، أنا يعلى فذكره بإسناده ومعنا غير أنه قال: «فإني إذاً لصائم».

هكذا رواه يعلى بن عبيد، ورواه وكيع وجماعة عن طلحة، عن عائشة بنت طلحة، عن عائشة أم المؤمنين وقال وكيع في الحديث: «فإني إذاً صائم» وكذلك روى عن عكرمة، عن عائشة.

1 ٣٢٣ - ورُوِّينا من فعل أبي طلحة، وأبي الدرداء، وأبي هريرة (١). ورُوِّينا عن حذيفة أنه بدا له الصَوم بعد ما زالت الشمس فصام (٢).

الصدقة فإن شاء أمضاها، وإن شاء حبسها».

رواه النسائي (۱۹۳/۶–۱۹۶) وابسن ماجمه (۲/۳۶) وابس أبي شيبة (۳۱،۳۰/۳) كلهم من طرق عنه به.

وبحموع هذه الطرق يعطي قوة للحديث.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰٤/۶) وعبد الرزاق (۲۷۲،۲۷۲/۶) وأثــر أبي الدرداء وأبي طلحة أخرجه ابن أبي شيبة (۳۱/۳).

(٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠٤/٤) وعبد الرزاق (٢٧٤/٤).

#### فقه الحديث:

وفي الحديث دليل على أن صوم التَطَـوُع يجوز بنية من النهار وبه قال الجمهور منهم الأثمة الثلاثة أبو حنيفة والشافعي وأحمد.

وقال مالك: لا يجوز إلا بنية من الليل لحديث حفصة.

# ٤ - باب الصوم لرؤية الهلال أو استِكْمال العِدَّة عند عدم الرؤية، والنهي عن استقبال الشهر بالصوم، وكراهة قصد يوم الشك بالصوم

الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي قال: قرأتُ على مالك، عن نافع مولَى عبد الله بن عمر، عن عبد الله بن عمر أن رسول الله الله بن عمر أن رسول الله الله فر رَمَضَان فقال: «لا تَصُومُوا حتى تَوُوا الْهِلال، ولا تُفْطِروا حتى تَوُوه، فإن غُمَّ عليكم فاقْلُرُوا له»(۱).

ولا تعارض بين حديثي حفصة وعائشة، فحديث حفصة يحمل على الفرض، وحديث عائشة يحمل على النفل. وهذا يعرف من الحديث نفسه.

وفيه من الجائز للمتطوع بالصوم أن يُفطِر فهو أمير نفسه وليس عليه القضاء. وبه قال الشافعي وأحمد. وقال أبو حنيفة: يلزمه القضاء. وقال مالك: إن أفطر من غير علة يلزمه القضاء. وسيأتي تفصيل ذلك في باب: (من حرج من صوم التطوع قبل تمامه).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) وقال: رواه البخاري في الصحیح عن القعنبي (١٩/٤) ورواه مسلم عن يحيى بن يحيى (٢/٩٥١). وهو في موطأ مالك (٢٨٦/١)، ورواه أيضاً أبو داود (٢/٠٤٠-٢٤١) والنسائي (١٣٤٤) وابن خزيمة (٢/١٠١٠) والدارميي (٢/٣)، وأحمد (٢/٥١٠) وعبد الرزاق (٤/٢) وابن أبي شيبة (٢/٣)

الكن مالك، عن عبد الله بن عمر أن رسول الله على مالك، عن عبد الله بن عبد الله على مالك، الشهر تسع وعشرون فلا تَصُومُوا حتى تَرَوا الهِلال، ولاتفطروا حتى تَرَوْه، فإن غُمّ عليكم فاقدرُوا له»(۱).

والدارقطني (١٦١/٢) وابن حبان (١٨٧/٥) كلهم مـن طـرق عـن نـافع مولى عبدا لله بن عمر عنه به.

وفي رواية أيوب، عن نافع، وهو عند أبي داود وأحمد وابن حزيمة والدارقطني والبيهقي زيادة وهي: فكان ابن عمر إذاكان شعبان تسعاً وعشرين نُظِر له، فإن رُوي فذاك، وإن لم يُرَ ولم يَحُل دون منظره سحاب أو قَتَرَةً سحاب ولا قترة أصبح مفطراً، فإن حال دون منظره سحاب أو قَتَرَةً أصبح صائماً. فكان ابن عمر يُفطر مع الناس، ولا يأخذ بهذا الحساب.

وفي رواية عبدالعزيز بن أبي روَّاد، عن نافع وهـو عنـد عبـد الـرزاق وابـن خزيمة والحاكم بلفظ: «إن الله جعل الأهِلَّة مواقيت للناس فصوموا لِرُوَّيَتِه، فـإن غُمَّ عليكم فعُدُوا له ثلاثين يوماً». قال الحاكم: عبد العزيز بن أبي روّاد ثقة. الفترة: الغبرة في الهواء الحائلة بين الأبصار وبين رؤية الهلال.

وقوله: «كان ابن عمر يفطر مع الناس.. » يريد أنه كان يفعل هذا الصنيع في شهر شعبان احتياطا للصوم، ولا يأخذ بهذا الحساب في شهر رمضان ولا يفطر إلا مع الناس. قال الخطابي.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥/٤) وقبال: رواه البخباري في الصحيح عن القعنبي، عن مالك. إلا أنه قبال: «فأكْمِلُوا العِدَّة ثلاثين» (١١٩/٤) ومسلم (٢٠٠/٢) ومالك (٢٨٦/١) والشافعي في المسند (ص١٠٣) وابن خزيمة (٢٠٢/٣) وابن حبان (١٨٨/٥) كلهم من طرق عن عبد الله بن دينار عنه به.

وله طرق أحرى غير ما ذكرها المؤلف.

منها: طريق سالم بن عبد الله عنه بلفظ: «إذا رأيتم الهِلال فصوموا فإذا رأيتموه فأفطروا، فإن غُمّ عليكم فاقدُرُوا له».

أخرجه البخاري (١١٣/٤) ومسلم (٢/٠٢) والنسائي (١٣٦/٤) وابن ماحه (١٩٦/١) وأحمد (١٨٥/١) والشافعي في المسند (ص١٨٧) والطيالسي (ص(7.1.7) وابن خزيمة ((7.1.7)) والبيهقي ((7.1.7)) والطيالسي طرق عن ابن شهاب، عنه به.

ومنها: طريق حَبَلة بن سُحَيم عنه. ولفظه: «الشهر هكذا وهكذا وخَنس الإبهام في الثالثة» رواه البخاري (١١٩/٤) ومسلم (٢٦١/٢) وأحمد (٤٤/٢) والنسائي (١٤/٤) والطيالسي (ص٢٥٨-٥٩) وابن خزيمة (٣٠٦/٣)، كلهم من طريق شعبة عنه به.

ومنها: طريق سعيد بن عمرو بن سعيد بن أبي العاص عنه بلفظ: ((إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا يعني مرة تسعة وعشرين، ومرة ثلاثين» رواه البخاري (٤٣/٢) ومسلم (٧٦١/٢) وأحمد (٤٣/٢) وأبو داود (٧٣٩/٢) والنسائي (٤/٠٤) وابن أبي شيبة (٨٥/٣) كلهم من طرق عن شعبة، عن الأسود بن قيس، عنه به.

قوله: « أمة أمية » قيل لمن لا يكتب ولا يقرأ (أمي) لأنه منسوب إلى أمــة

البخاري، عن القعنبي وقال في حديث عبد القعنبي وقال في حديث عبد الله بن دينار: «فإن غُمّ عليكم فأكْمِلُوا العِدَّة ثلاثين» وكذا قاله الشافعي، عن مالك(١)، وكذلك هو في رواية عاصم بن محمد، عن أبيه، عن ابن عمر، عن النبي الله(٢).

وكذلك هو في رواية عمر بن الخطاب (٢)، وابن عبـاس (٤)، وحذيفــة (٥)،

وكانوا لا يكتبون ولا يقرؤون. وقيل: إنما قيل له: (أمي) على معنى أنه باق على الحال التي ولدته أمه، لم يتعلم قراءة ولا كتابة. قال الخطابي.

- (١) وقد تقدم في الحاشية السابقة.
- (۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥/٤) وابن خزيمة (٢٠٢/٣) كلاهما عنه بلفظ: «الشَهْر هكذا وهكذا» ثلاث مرات بيده، ثم قبض في الثالثة إبهامه «فإن غُمّ عليكم فأتموا ثلاثين» إسناده صحيح.
- (٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠٧/٤) بلفظ: «لا تَقَدَّمُوا هذا الشَهْر، صُومُوا لِرُوْلَيْتِه، فإن غُمَّ عليكم فعُدُوا ثلاثين» من طريق محمد بن اسحاق، عن محمد بن إبراهيم، عن مالك بن أبي عامر، عنه به. وابن إسحاق مدلس وقد عنعن.
  - (٤) سيأتي تخريجه برقم (١٣٢٧).
- (°) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠٨/٤) وأبو داود (٧٤٤/٢) والنسائي (٥/٤) وابن خزيمة (٢٠٣/٣) وابن حبان (٥/٥) ١٩١-١٩١) والدارقطني (٣٥/٤) كلهم من طرق عن منصور بن معتمر، عن ربعي بن حراش، عن حذيفة بفظ: «لا تقدموا الشَهْر حتى تَرَوا الهِلل، أو تكملوا العِدَّة، ثم

وأبي هــريرة (١)، وجــابر بن عبد الله (١)، وأبي بكـرة (١) وطلـق ابن على (١).

١٣٢٧- أخبرنا أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر الأصبهاني، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود

صُومُوا حتى تُرُوا الهِلال، أو تكملوا العِدَّة» وإسناده صحيح.

ورواه عبد الرزاق (١٦٤/٤) وابن أبني شيبة (٢١/٣) والدارقطي (٢١/٣) فلم يصرحوا بتسمية حذيفة بن اليمان بل قالوا: عن رجل من أصحاب النبي على.

- (۱) سيأتي تخريجه برقم (۱۳۲۸).
- (٢) أخرجه المؤلف في الكسبرى (٢٠٦/٤) ولفظه: «إذا رأيتهم الهِللال المحرموا، وإذا رأيتموه فأفطروا، فإن أغْمِي عليكم فعُدُوا ثلاثين يوماً».

وأحمد (٣٢٩/٣) وأبو يعلى (١٧١/٤) والطبراني في الأوسط كلهم من طرق عن أبي الزبير، عنه به. وقد صرح أبو الزبير بالسماع.

- (٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠٦/٤) وأحمد (٤٢/٥) والبزار كما في كشف الأستار (٤٦/١) كلهم من طريق عمران القطان، عن قتادة، عن الحسن، عنه نحو حديث حابر.
- (٤) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٠٨/٤) وأحمد (٢٣/٤) والدارقطين (٢٦٣/٢) والطبراني في الكبير (٤٠٤،٣٩٦/٤) كلهم من طرق عن قيس بن طلق، عن أبيه بلفظ: «لا تَصُومُوا حتى تَرَوا الهِلال، ولا تُفْطِروا حتى تَرَوا الهِلال، فإن غُمّ عليكم فاكمِلُوا العِدَّة ثلاثين» وقيس صدوق.

الطيالسي، نا أبو عوانة، عن سماك، عن عكرمة، عن ابن عباس أن رسول الله على قال: « صُومُوا رَمَضَان لِرُوْيَتِه، وأفطروا لِرُوْيَتِه، فإن حال بينكم وبينه غمامة أو ضبابة فأكْمِلُوا شَهْر شَعْبَان ثلاثين، ولا تستقبلوا رَمَضَانَ بصومٍ يوم من شَعْبَان» (١).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۸/٤) بهذا الإسناد واللفظ وأبو داود (۲/۵/۷) والسترمذي (۲۳/۳) والنسائي (۲/۲) وأحمد (۲/۲) والورامي (۲/۲) وأبو يعلى (۲/۲) والدارمي (۲/۲) والطيالسي (ص۸۶۲) وابن خزيمة (۲/۲) وابن حبان (۲/۵) والحاكم (ص۸۶۳) وابن أبي شيبة (۲/۰۲) كلهم من طرق، عن سماك، عن عكرمة، عنه به.

وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وقال الحاكم: صحيح الإسناد و لم يخرجاه ووافقه الذهبي.

قوله: « فاقدروا له » أي انظروا في أول الشهر، واحسبوا تمام الثلاثين.

وهذا المعني يؤيده الروايات الكثيرة الـتي ساقها المؤلف رحمـه الله تعـالى. وهذا التفسير يوافق نهى النبي ﷺ عن الصوم يوم الشك.

وكان الإمام أحمد يقول: إذا لم يُرَ الهلال لتسع وعشرين من شعبان لعلة في السماء صام الناس، وإن كان صحوا لم يصوموا؛ اتباعا لمذهب ابن عمر. ذكره الخطابي.

وقال ابن قتيبة: في قوله: « فاقدروا له » أي قـدّروا الشـهر بالمنـازل، يعـني منازل القمر. وحكى ابن سريج عن الشافعي أنــه قـال: مـن كـان مذهبـه

الرزاز فيما قرأتُ عليه من أصل كتابه ببغداد، نا أبو عمرو عثمان بن الحمد الرزاز فيما قرأتُ عليه من أصل كتابه ببغداد، نا أبو عمرو عثمان بن أحمد الدقاق إملاء، نا يحيى بن أبي طالب، أنا عبد الوهاب بن عطاء، أنا محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبي النا عمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبي القال: « لا تَقَدَّمُوا الشَهْر باليوم واليومين إلا أن يُوافِق ذلك صوماً كان يُصُومُه أحدُكم، صُومُوا لِرُوْيَتِه، وأفطروا لِرُوْيَتِه، فإنْ غُمَّ عليكم فعُدُوا ثلاثين ثم أفطِرُوا» (١).

الاستدلال بالنحوم ومنازل القمر، ثم تبين له من جهـة النحـوم أن الهـلال الليلة وغمَّ عليه، حاز له أن يعتقد الصومَ ويبيته ويجزئه.

قال ابن عبد البر: الذي عندنا في كتبه (أي كتب الشافعي) أنه لا يصح اعتقاد رمضان إلا برؤية فاشية، أو شهادة عادلة، أو إكمال شعبان ثلاثين يوما، ثم ذكر الحديث: : « فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين » قال: وهذا مذهب جمهور فقهاء الأمصار بالحجاز والعراق والشام والمغرب؛ منهم مالك والشافعي والأوزاعي وأبو حنيفة وأصحابه وعامة أهل الحديث إلا أحمد بن حنبل ومن قال منهم بقوله. انظر: الاستذكار (١٨/١٠).

وفي الحديث دليل للشافعي أن لكل بلد رُؤية. انظر: شرح مسلم للنووي (١٩٧/٧).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه المؤلف في الكبرى (٢٠٧/٤) بهذا الإسناد واللفظ، ورواه

. جماع أبواب الصيام

وأول هذا الحديث قد رواه يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، وآخره قد رواه محمد بن زياد، وسعيد بن المسيب،

أيضاً الترمذي (٩/٣٥) وأحمد (٤٩٧،٤٣٨/٢) والشافعي في المسند (ص١٨٧) والدارقطني (١٦٠/٢) والحاكم (١٨٥/١) كلهم من طرق عن محمد بن عمرو، عنه به.

ولفظ الحاكم يختلف عن الآخرين فإنه ذكر: «أخصُوا هلال شعبّان لرمضان» وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

وتابعه يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عنه، رواه البخاري (٢٧/٤) ورواه مسلم (٢٦/٢) وأبو داود (٢٠/٥) والسترمذي (٢٠/٣) والنسائي (٤٩/٤) وابن ماجه (١٨/١) وأحمد (٤٧٧،٤٠٨) وابن أبي شيبة (٣/٣) والشافعي في المسند (ص١٨٧) والدارمي (٤/١) بلفظ: «لا تقدموا شهر رَمَضَان بصيام قبله بيوم أو يومين إلا أن يكون رجل كان يصوم صوماً فَلْيَصُمْهُ».

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وفي رواية محمد بن زياد، عن أبي هريرة. رواه البخاري (١١٩/٤) ومسلم (٢/٢) والنسائي (١٣٣/٤) والدارمي (٣/٢) وأحمد (٢/٥/٤) والنسائي (٣/٤) والدارمي (٣/٢) وأحمد (٢/٥/٤) والطيالسي (ص٥٣٢) وابن الجارود (٢/٠٧-٣) والدارقطني (١٦٢/١) والطيراني في الصغير (١١٣/١) والبيهقي في الكبرى (١١٣/٤) بلفظ: «صُومُوا لِرُوْلَيْتِه وأفطروا لِرُوْلَيْتِه، فإن غُمَّ الكبرى (١٠٥/٤) بلفظ: «صُومُوا لِرُوْلَيْتِه وأفطروا لِرُوْلَيْتِه، فإن غُمَّ عليكم فعُدُوا ثلاثين».

والأعرج، عن أبي هريرة<sup>(١)</sup>.

(۱) قد تقدم رواية أبي سلمة ومحمد بن زياد، عن أبي هريرة قبل هذا. وأما طريق سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة:

فرواه مسلم (٢٦٢/٢) والنسائي (١٣٣/٤) وابس ماحمه (٥٣٠/١) وأحمد (٢٠٦/٢) والطيالسي (ص٤٠٣) والبيهقي في الكبرى (٢٠٦/٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: «إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا، فإن غُمّ عليكم فصوموا ثلاثين يوماً».

ورواية الأعرج، عن أبي هريرة:

رواه مسلم (٧٢/٢) والنسائي (٤/٤) وأحمد (٢٨٧/٢) وابن أبي شيبة (٢/٢٨) والبيهقي (٦/٢) كلهم من طرق عنه به مثل رواية سعيد بن المسيب إلا أنه قال: «فعدوا ثلاثين».

(۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۸/٤) وهـو عنـد الحـاكم في المسـتدرك (۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۸/۱) وهـو عنـد الحـاكم في المسـتدرك (۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲) البناب (۲۱/۳) ووصله أبو داود (۲/۲۹/۲–۷۵۰) والترمذي (۲۱/۳) والنسائي (۲۱/۳) وابن \_\_\_\_\_\_

ماحه (۲/۷۱) والدارمي (۲/۲) وابن حبان (۲۳۹/۰) والدارقطين (۲۳۹/۰) وابن خزيمة (۲/۲۳) كلهم من طرق عن عمرو بن قيس الملائى عنه به.

قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وقال الدارقطني: هذا إسناد حسن صحيح ورواته كلهم ثقات.

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه. ووافقه الذهبي. وله طريق آخر وهو عن منصور، عن ربعي أن عمار بن ياسر وناساً معه أتوهم بمسلوخة مشوية في اليوم الذي يشك فيه أنه من رَمَضَان، أو ليس من رَمَضَان فاجتمعوا، اعتزلهم رجل فقال له عمار: تعال فكُل، قال: فإني صائم، فقال له عمار: إن كنت تؤمن بالله واليوم الآخر فتعال فكُلْ. رواه ابن أبي شيبة (٧٢/٣).

وحسن إسناده الحافظ. انظر: فتح الباري (٢٠/٤).

(۱) هذه الآثار ذكرها المؤلف في الكبرى (۲۰۸/٤-۲۰۹) وابن أبي شيبة (۲۰۸/۳).

وممن قال به من التابعين:سعيد بن المسيب وأبو واثـل والشـعبي وعكرمة وإبراهيم النخعي والحسن وابن سيرين، وبه قال مالك والأوزاعي والثوري وأبو حنيفة والشافعي وأبو ثور وأبو عبيد.

## ٥- باب الشهادة على رُؤية الهِلال

١٣٣١ - ورُوِّينا عن ابن عمر أنه قال: تراءَى الناس الهِلال، فأخبرتُ رسول الله ﷺ أني رأيتُه، فصام وأمر الناس بالصِيام(١).

وحجتهم في ذلك حديث عمار وغيره.

وكانت عائشة وأسماء ابنتا أبي بكر تصومان يوم الشك، وكانت عائشة تقول: لأن أصوم يوماً من شَعْبَان أحب إلي من أن أفطر يوماً من رَمَضَان. وكان ابن عمر يقول: إذا لم يُر هلال رمضان ليلة ثلاثين من شعبان وكان صحوا فلا صيام رمضان، وإن لم يكن صحوا وكان في السماء غيم أصبح الناس صائمين، وأجزأهم من رمضان إن ثبت بعد أن الشهر كان من تسع وعشرين.

وكان أحمد بن حنبل يذهب إلى هذا. وكان يقول: صيام يوم الشك واحب، وهو يجزئ من رمضان إن ثبت أنه من رمضان. انظر: الاستذكار (١٧/١٠).

وقال الجمهور: إن حاءه الخبر بعد ذلك اليوم، أو بعد ما أمسوا، أو الخطأوا في تقدير الهلال كان عليهم قضاء ذلك اليوم.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱۲/٤) والحاكم (۲۲۳/۱) وأبو داود (۷۳/۱) والدارمي (٤/٢) والدارقطيني (۲/۲٥) وابن حبان داود (۱۸۸/۰) كلهم من طرق عن عبد الله بن وهب، عن يحيى بن عبد الله، عن أبي بكر بن نافع، عن أبيه، عن ابن عمر به.

قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم. ووافقه الذهبي.

١٣٣٢ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا أبو البختري عبد الله بن محمد بن شاكر، نا الحسين بن علي الجعفي، ثنا زائدة، عن سماك بن حرب، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: جاء أعرابي إلى النبي والله الله إلا الله؟» قال: نعم. قال: هلال رَمَضَانَ. فقال: (أتشهد أن لا إله إلا الله؟» قال: نعم. قال: رأتشهد أن محمداً رسول الله؟» قال: نعم. قال: ها بالال! أذّن في الناس أن يَصُومُوا غداً» (١).

\_\_\_\_\_\_

(۱) اختلف في الوصل والإرسال: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱۱/٤) بهذا الإسناد واللفظ وهو في المستدرك (۲٤/۱) وأبو داود (۷۰٤/۲) والرمذي (۱/۹۲) والنسائي (۱۳۲/٤) وابن ماجه (۱/۹۲ه) والدارمي والترمذي (۱/۹۲ه) وابن الجارود (۳۰۸/۳) وابن حربان (7/9) وابن الجارود (۳۲/۲–۳۳) وابن حربان

وقال ابن حزم: هذا حبر صحيح. وأقره الحافظ في التلخيص (١٨٧/٢).

(٥/٧٨) والطحاوي في مشكله (١٨٧/٥) والدارقطين

(۱۰۸/۲) كلهم من طرق عن سماك عنه.

وهذا الحديث قد اختلف في وصله وإرساله، فالموصول قد مرّ آنفاً. والمرسل: رواه أبـو داود (٧/٥٥/٢) والنسـائي (١٣٢/٢) وعبـد الــرزاق

(١٦٦/٤) وابن أبي شيبة (٦٧/٣-٦٨) والدارقطني (١٩٩٢) والبيهقي

(٢١٢/٤) كلهم من طريق سماك، عن عكرمة مرسلاً.

قال الحاكم: قد احتج البخاري بأحاديث عكرمة، واحتج مسلم بأحاديث

سماك بن حرب وحماد بن سلمة، وهذا الحديث صحيح ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، يعني أنه ذهب إلى تصحيح الحديث الموصول عن ابن عباس.

وذهب الترمذي والنسائي إلى تصحيح المرسل.

قال الترمذي: حديث ابن عباس فيه اختلاف، وروى سفيان الشوري وغيره، عن سماك، عن عكرمة، عن النبي الله مرسلاً، وأكثر أصحاب سماك رووه عن سماك، عن عكرمة، عن النبي الله مرسلاً ».

وقال النسائي: « إنه أولى بالصواب؛ لأن سماكا إذا انفرد بأصل لم يكن حجة؛ لأنه كان يُلقَّن فيتلقن » .

وقال أبو داود: « رواه جماعة عن سماك عن عكرمة مرسلا ».

قلت: لا يضر الاختلاف على سماك؛ فإن أكثر أصحاب - منهم الشوري وزائدة وغيرهما - رووه عنه عن ابن عباس متصلا، وحالفهم آخرون. والحكم لمن وصله؛ لأنه هو الأصل، فإذا كسل أرسله.

وقول الترمذي: الثوري ممن أرسله، فالظاهر أنه اختلف عليه أيضاً؛ فقد رواه عنه الفضل بن موسى متصلا، أسنده النسائي وغيره من طريقه، ورواه عنه ابن المبارك مرسلا، قال النسائي: هذا أولى بالصواب. يعني أنه صوّب رواية ابن المبارك عن سفيان المرسلة؛ لأنه أثبت في سفيان، إلا أن رواية زائدة وغيره عن سماك المتصلة ترجح رواية الفضل بن موسى عن سفيان، وقد تابعه أبو عاصم عن الثوري في الرواية عنه موصولا. ذكره البيهقي. وكذلك احتلف على حماد بن سلمة؛ فرواه موسى بن إسماعيل

ورواه حماد بن سلمة، عن سماك. وزاد فيه: «أن يَقُومُهوا وأن يَصُومُوا» ورواه جماعة عن سماك مرسلاً دون لفظ القيام.

۱۳۳۳ - أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، نا أبو العباس الأصم، أنا الربيع، أنا الشافعي، نا عبد العزيز بن محمد الدراوردي، عن محمد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان، عن أمه فاطمة بنت الحسين: أنَّ رجلاً شَهِدَ عند عَلِيٌّ علَى رُوية هلال رَمَضَانَ، فصام وأحسبه قال: وأمر الناس أن يَصُومُوا وقال: أصوم يوماً من شَعْبَان أحب إليٌ من أن

عنه عن سماك موصولا، ومن هذا الطريق أخرجه الحاكم وصحح إسناده. فالخلاصة أن الوصل زيادة يجب قبولها.

### فقه الحديث:

وفي الحديث دليل على أن شهادة المسلم الواحد العدل تكفي لإيجاب الصوم. وبه قال أحمد والشافعي، وهو مذهب أبي حنيفة أيضاً. إلا أن صاحب الهداية قيده بعلة في السماء، وإذا لم تكن بالسماء علة لم تقبل شهادة واحد، بل يجب أن يشهد جمع كثير يقع العلم بخبرهم، لأن التفرد بالرؤية في مثل هذه الحالة يوهم الغلط، فيحب التوقف فيه حتى يكون جمعاً كثيراً بخلاف ما إذا كان بالسماء علة، لأنه قد ينشق الغيم عن موضع القمر فيتفق للبعض النظر.

والحديث ليس فيه هذا القيد. وقال مالك: لا بدّ وحود شاهدين عدلين. وهو أظهر قولي الشافعي.

أَفْطَرَ يوماً من رَمَضَانَ(١).

١٣٣٤ - أخبرنا أبو نصر عمر بن قتادة، أنا أبو الحسين محمد بسن عبد الله بن محمد القهستاني، نا محمد بن أيوب، أنا حفص بن عمر، نا شعبة، عن سليمان الأعمش، عن أبي وائل قال: كتب إلينا عمر ونحن بنحانِقِين أن الأهِلَّة بعضها أعظم من بعض، فإذا رأيتم الهِلال أول النهار فلا تُفْطِروا حتى يشهد شاهدان ذوا عدل أنهما رأياه بالأمس (٢).

قلتُ: وهذا في هلال شوال فشرط في شهادته رجلين.

أحبرنا أبو بكر بن الحارث الفقيه، أنا أبو محمد بن حيان، نا

<sup>(</sup>۱) منقطع: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢١٢/٤) والشافعي في المسند (ص٣٠١) والدارقطني (٢٠/٢) وسعيد بن منصور كما في التلخيص (٢١١/٢) وقال الحافظ: فيه انقطاع.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢١٣/٤) والدارقطني (١٧٨/٢) وقد صحح الحافظ إسناده. انظر: التلخيص (٢١١/٢).

وكذا أحرجه ابن أبي شيبة (٦٩/٣) وعبد الرزاق (١٦٢/٤-١٦٣) وسعيد بن منصور كما في التلخيص الحبير كلهم من رواية الأعمش، عن شقية به.

محمد بن يحيى المروزي، نا سعيد بن سليمان، عن عباد بن العوام، عن أبي مالك الأشجعي، نا حسين بن الحارث الجدلي، أن أمير مكة خطبنا فقال فذكره (١).

ابو بكر بن داسه، نا أبو علي الروذباري، أنا أبو بكر بن داسه، نا أبو داود، نا مسلد وخلف بن هشام قالا: ثنا أبو عوانة، عن منصور، عن ربعي بن حراش، عن رجل من أصحاب النبي على قال: اختلف الناس في آخر يوم من رَمَضَانَ، فقدم أعرابيان، فشهدا عند النبي الله يكل المس عشية، فأمر رسول الله على الناس أن يُفْطِرُوا.

زاد خلف بن هشام: وأن يغدوا إلى مصلاهم(٢).

قلتُ: قوله: وأن يغدوا إلى مصلاهم غريب في هذه الرواية. لم أكتبه إلا من حديث خلف بن هشام وهو من الثقات، وهو محفوظ من جهة أبي عمير بن أنس، عن عمومة له من الأنصار.

<sup>(</sup>۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲٤٧/٤) وأبسو داود (۲۰۲/۲-۷۰) ۷۰۳) والدارقطني (۲۷/۲) وقال: هذا إسناد متصل صحیح.

<sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٠/٤) بهذا الإسناد واللفظ وأبو داود (۲/٥،۳۱٤/٤) وابن الجارود (٤٤/٢) وأحمد (٣٦٢/٥،٣١٤/٤) وعبد الرزاق (٦٤/٤) والدارقطني (٦٨/٢) كلهم من طرق عن منصور، عنه به.

قال الدارقطني: هذا إسناد حسن ثابت وقال أيضاً: صحيح.

ورواه روح بن عبادة، عن شعبة بن الحجاج وزاد: قال شعبة: أراه من آخر النهار، ورواه أيضاً أبو عوانة، عن أبي بشر وهشيم بن بشير، وهو إسناد حسن، وأصحاب النبي الله ثقات، وإن لم يذكر أبو عمير أسماء عمومته. والله أعلم(٢).

وأبو بشر هو: جعفر بن أبي وحشية.

إلا ابن حبان فإنه رواه عن شعبة، عن قتادة، عن أنس بن مالك أن عمومة له. وكذا البيهقي (٤٦٢/١) والبزار كما في كشف الأستار (٤٦٢/١). قال الدارقطني: حسن. وقال البيهقي: إسناده صحيح.

### (٢) فقه الحديث:

يستفاد من الحديث بأنه: لا فرق بين هلال رَمَضَان وهلال شوال، فكما

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٩/٤) وأبو داود (٢٨٤/١) والنسائي (١٨٠/٣) وابن ماجه (٢٩/١) وأحمد (٢٧٩/٣،٥٧/٥) وعبد الرزاق (٤/٥٦) وابن أبي شيبة (٣/٣) وابن حبان (١٩٠/٥) والدارقطني (٢٠/٢) كلهم من طريق أبي بشرعنه به.

تصح رُؤية واحد عدل في هلال رَمَضَان كذلك تصح رُؤية واحد عدل في هلال شوال، إلا ما رواه ابن عمر وابن عباس قالا: إن رسول الله الحاز شهادة رحل واحد على رؤية هلال رمضان، وكان لا يجيز شهادة الإفطار إلا بشاهدين. رواه الدارقطني (١٥٦/٢) من حديث حفص بن عمر الأبليّ؛ وهو ضعيف حدا.

فاشترط بعض الفقهاء في هلال شوال شهادة رحلين عدلين، وأجازوا في رؤية هلال رمضان شهادة رجل واحد.

واحتج بقوله ﷺ: « صوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته » على أن من رأى هلال شوال وحده يفطر سرًا.

وفي الحديث من الفقه: أنه إذا لم يعلم بيوم العيد إلا في النهار فإنه يُفطِر ويخرج من الغد لصلاة العيد. وبمه قال أحمد وإسحاق والثوري، وقال الشافعي: إن علموا بذلك قبل الزوال خرجوا للصلاة، وإن لم يعلموا إلا بعد الزوال لم يصلوا يومهم ولا من الغد، والأول أولى.

ومن فقه هذا الباب: أن المنفرد برؤية الهِلال إذا شَهِدَ بالرؤية، فردِّ الحاكم شهادته لزمه الصَوم دون غيره. وهو رأي الجمهور مع خلاف عند أحمد. انظر: الأم (٢/٤٠١) والمدونة (١٩٣/١) وفتح القدير (٢/٠٢) والمغني (٤/٦/٤).

ولكن وقع الخلاف بأنه إن أفطر بالجماع هل تلزمه الكفارة أم لا؟ فعند الإمام أحمد تلزمه الكفارة للزوم الصَوم له. انظر: الإنصاف (٣١٨/٣) وعند أبي حنيفة: لا تلزمه الكفارة، لأن الأصل أن يصوم يوم يصوم

## ٦- باب وقت الصوم

قال الله عز وحل: ﴿وَكُلُوا واشْرَبُوا حتى يَتَبَيَّن لَكُم الخَيْطُ الأَبْيَضُ من الخَيْطِ الأسود من الفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِيام إلى الليل ﴿ [سورة البقرة: ١٨٧].

الدارمي، ثنا سعيد بن أبي مريم، نا أبو غسان، حدثني أبو حازم، عن الدارمي، ثنا سعيد بن أبي مريم، نا أبو غسان، حدثني أبو حازم، عن سهل بن سعد قال: نزلت هذه الآية: ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حتى يَتَبَيَّن لَكُم الْمُنْطُ الْأَبْيَضُ مَن الْحَيْطُ الْأُسودِ وَلَم ينزل: ﴿مَن الفَجر ﴾ قال: وكان رجال إذا أرادوا الصوم ربط أحدهم في رجليه الخيط الأسود والخيط الأبيض، ولا يزال يأكل ويشرب حتى يَتَبَيَّن له رؤيتهما، فأنزل الله

الناس، ويفطر يوم يُفْطِر الناس كما حاء في حديث أبسي هريـرة عنـد أبـي داود والـترمذي (٨٠/٣) وابن ماجه (٥٣١/١).

وإسناده حسن كما قال النووي. انظر: المجموع (٢٨٣/٦) وحديث عائشة عند الترمذي أيضاً وقال: حسن غريب صحيح. وفيه يحيى بن اليمان العجلي صدوق يخطئ كثيراً كما قال الحافظ في التقريب، وأحدهما يقوي الآخر. ولكن أجيب بأن هذا لمن لم ير الحِلال، وأما الذي رأى الحِلال وحب عليه الصوم فتحب عليه الكفارة بالجماع. والله تعالى أعلم.

عز وحل بعد ذلك: ﴿من الفجر﴾؛ فعلموا أنه إنما يعني بذلك الليل والنهار(١).

قال ابن أبي مريم: وحدثني بن أبي حازم، عن أبيه، عن سهل بن سعد بنحوه.

۱۳۳۹ – ورُوِّيْنا في ذلك عن عدي بن حاتم أنه صنع ذلك إلا أنه جعلهما تحت وسادته، فضحك النبي ﷺ وقال: «إنْ كان وِسَادُكَ لعريضاً، إنما ذلك بياض النهار من سواد الليل»(٢).

وقال: رواه البخاري في الصحيح عن حجاج بن منهال، عن هشيم (١٣٢/٤)، وأخرجه مسلم من وجه آخر عن حصين (٧٦٦/٢) عن الشعبي به.

ورواه أيضاً أبو داود (٢/٠٦٠-٧٦١) والترمذي (١١/٥) والنسائي (٢/١/٥) والنسائي (٢/٥- ١٢١) وأحمد (٢/٧/٤) وابن أبي شيبة (٢٨/٣) والدارمي (٢/٥- ٢) وابن خزيمة (٢/٩٠) وابن حبان (١١٣/٥) كلهم من طرق عن الشعبي، عن عدي بن حاتم في حديث طويل منه هذا الجزء وقوله:

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح عن سعيد بن أبي مريم (١٣٢/٤) ورواه مسلم عن محمد بن سهل وأبي بكر بن إسحاق، عن ابن أبي مريم (٧٦٧/٢) والطبراني في الكبير (١٧٠/٦) كلهم من طرق عن أبي حازم، عنه به.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢١٥/٤).

١٣٤٠ - ورُوِيْنا عن ابن ثوبان، عن النبي على مرسلاً أنه قال: «هما فجوان» فأما الذي كان ذَنب السَرْحَان فإنه لا يُحل شيئاً ولا يُحرِّمه، وأما الذي يأخذ الأفق فإنه يُحلّ الصَوم ويُحرَّمُ الطعامَ(١).

١٣٤١ – وعن ابن عباس مرفوعاً وموقوفاً أنه قال: في الفحر الأول والثاني ما ذكرناه (٢).

١٣٤٢ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أحمد بن حمشاد، نا

«إن كان وسادك لعريضاً» أى إن نومك كثير، أو أن الليل طويل.

- (۱) مرسل: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥/٤) وابن أبي شيبة (٢٧/٣). قال البيهقي: هذا مرسل، وقد رُوِيَ موصولاً في ذكر حابر بن عبد الله فيه.
- (۲) أما المرفوع: فأخرجه المؤلف في الكبرى (٢١٦/٤) والحاكم في المستدرك (٢١٩١/١) والدارقطين (٢٥/١) كلهم (٢١٠/١) وابن خزيمة (٢١٠/٣) والدارقطين (٢٠٥١) كلهم من طريق أبي أحمد الزبيري، عن سفيان، عن ابن جريج، عنه بلفظ: «الفجر فجران فأما الأول فإنه لا يُحَرِّم الطعام ولا يُحِلُّ الصلاة، وأما الثاني فإنه يحرم الطعام ويحل الصلاة» قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين في عدالة الرواة و لم يخرجاه.

وقال البيهقي: أسنده أبو أحمد الزبيري، ورواه غييره عن الشوري موقوفاً على ابن عباس.

وقال الدارقطني: لم يرفعه غير أبي أحمد الزبيري، عن الثوري، ووقفه الفريابي وغيره، عن الثوري. ووقفه أصحاب ابن حريج عنه أيضاً.

بشر بن موسى، نا الحميدي، نا سفيان، نا هشام بن عروة أخبرني أبي قال: سمعت عاصم بن عمر يحدث عن أبيه قال: قال رسول الله على: (إذا أقبل الليلُ من هَهُنا، وأدبر النهارُ من هَهُنا، وغَرَبَت الشمسُ فقد أَفْطَرَ الصائم»(١).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱/۲۱٪) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحیح عن الحمیدي (۱۹۹٪) وأخرجه مسلم من أوجه عن هشام بن عروة (۷۷۲٪) وأبو داود (۷۲۲٪) والمترمذي (۷۲٪) وعبد الرزاق (۲۷٪) وأحمد (۲۰٪(۱۸) وابن أبي شیبة (۱۱٪) والحمیدي (۱۲٪) وأبو یعلی (۱۱٪) والدارمي شیبة (۱۱٪) والجمیدي (۱۲٪) وأبو یعلی (۲٪) وابن حبان (۷٪) وابن الجارود (۲٪) وابن حزیمة (۲٪) وابن حبان (۲٪) وابو نعیم في الحلیة (۲٪) والبغوي (۲٪) والبغوي (۲٪)

وقوله: «فقد أفطر الصائم» أي أنه دخل في وقت الفطر فليفطر؛ خبر بمعنى الأمر. وفيه أمر بالتعجيل بالإفطار، وقيل معناه: أنه صار في حكم المفطر وإن لم يُفطر.

كلهم من طرق عن هشام بن عروة به.

قال أبو عبيد: هذا الحديث يسرد قبول المواصلين، يقبول: ليس للمواصل فضل على الآكل؛ لأن الصيام لا يكون بالليل، فهو مفطر. انظر: شسرح السنة (٢٦٠/٦).

## ٧- باب من تقيًّا وهو صائم

الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعني فيما قرأ على مالك، عن نافع أن عبد الله بن عمر كان يقول: من استقاء وهو صائم فعليه القضاء. ومن ذرعه القيء فليس عليه القضاء.

قال الترمذي: حديث أبي هريرة حسن غريب، لا نعرفه من حديث هشام، عن ابن سيرين، عن أبي هريرة، عن النبي الله إلا من حديث عيسى بن يونس. وقال محمد (أى البخاري): لا أراه محفوظاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱۹/٤) وهو في الموطأ (۳۰٤/۱). قوله: استقاء: أي تكلف القيء. وذرعه: غلبه وسبقه.

<sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٩/١) وأبو داود (٢/٦٧٧) والمرمذي (٨٩/٣) وابن ماجه (٣/٩٥) والدارمي (٢/٤١) وأحمد والمرمذي (٨٩/٣) وابن الجارود (٣/٥٣-٣٦) وعبد الله بن أحمد في زوائد المسند (٤٩٨/٢) وابسن خزيمة (٣/٣٦٢) والحاكم (٢٢٦٢١) والحاكم (٢٢٢٤٤) وابن حبان (٥/٢١) والدارقطني (٢١٨٤١) كلهم من طريق هشام وابن حبان (٥/٢١) والدارقطني (١٨٤/٢) كلهم من طريق هشام ابن حسان، عنه بلفظ: (( من ذرعه القيء فليس عليه قضاء، ومن استقاء فليقض )) .

فمعنى قول الترمذي أن عيسى بن يونس تفرد به وهو ليس كذلك لأنه توبع من حفص بن غياث، رواه عنه ابن ماجه وابن خزيمة والحاكم والبيهقي كما قال أبو داود بعد رواية الحديث: «رواه حفص بن غياث، عن هشام مثله».

وقال الدارقطني: رواته ثقات كلهم، وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين. ووافقه الذهبي.

وقال الترمذي والبيهقي: وقد رُوِيَ من وحه آخر ضعيف عن أبسي هريرة مرفوعاً. فكأنهما أشار إلى ما رواه ابن أبسي شيبة (٣٨/٣) والدارقطني (١٨٤/٢) من طريق عبد الله بن سعيد، عن حده، عن أبي هريرة به. وقال الدارقطني: عبد الله بن سعيد ليس بالقوي.

فالحديث محفوط ولا اعتبار لتعليل الترمذي بتفرد عيسى بن يونس، وأقل درجته أنه حسن لغيره.

وبهذا الحديث قال به عامة أهل العلم. قال الخطابي: لا أعلم بين أهل العلم فيه اختلافاً. وقال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على إبطال صوم من استقاء عامداً.

ومن ذرعه القيء فلا قضاء عليه، قال البغوي: « لم يختلفوا في هذا ». وهو كما قال؛ فقد أجمعوا على أن من ذرعه القيء فلا شيء عليه. واختلفوا فيمن استقاء؛ فقال أبو حنيفة والشافعي وأحمد وعامة أهل الحديث والفقه: ليس عليه إلا القضاء، وهو مروي عن عمر وعَلِي وابن عمر وأبى هريرة وجماعة من التابعين.

وقال الأوزاعي وأبو ثور: عليه القضاء والكفارة مثل كفارة الأكل والجماع عمدا في رمضان.

ولعل حمتهم في ذلك حديث أبي ذر؟ رواه الأوزاعي، عن يعيش بن الوليد بن هشام، أن أباه حدثه قال: حدثني معدان بن طلحة، أن أبا الدرداء حدّثه أن رسول الله على قاء فأفطر، فلقيت ثوبان مولى رسول الله على في مسجد دمشق، فقلت: إن أبا الدرداء حدثني أن رسول الله على قاء فأفطر، قال: صدق، وأنا صببت له الوضوء.

رواه أبو داود (۷۷۸/۲) والترمذي (۱٤٣/۱) وأحمد (۱۹٥/۰، ۲۷۷) والمدرمي (۱۶/۲) والحاكم (۲۲۲،۱) وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. وقال الترمذي: أصح شيء في هذا الباب.

قالوا: إذا كان القيء يفطر الصائم، فمن تعمده فاستقاء يقاس على تعمد الأكل أو الشرب أو الجماع؛ لأنه إذا كان مفطرا بالقيء وعليه القضاء فبالتعمد عليه القضاء والكفارة.

هكذا قالوا، والعمل على حديث أبي هريرة، وأما إفطار النبي ﷺ بالقيء فلعله كان بسبب آخر. والله تعالى أعلم بالصواب.

أما حديث « ثلاث لا يفطرن » فرواه المؤلف في الكبرى (٢٢٠/٤) وأبو داود (٧٧٥/٢) عن سفيان، عن زيد بن أسلم، عن رحل من أصحابه، عن رجل من أصحاب النبي الله فذكر الحديث وفيه رجل لا يعرف. ورواه الترمذي (٨٨/٣) والدارقطني عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن عطاء، عن أبي سعيد مرفوعاً مثله، وعبد الرحمن ضعيف. وقد روى عبد الله بن زيد بن أسلم وعبد العزيز بن محمد وغير واحد هذا الحديث عن زيد بن أسلم مرسلاً، و لم يذكروا فيه: عن أبي سعيد. فهذا الحديث الضعيف لا يعارض حديث أبي هريرة الصحيح.

ثم اختلفوا في وحوب الكفارة على من استقاء عمداً فذهب أكثرهم إلى أنه لا كفارة عليه.

وقال عطاء: عليه الكفارة، وحُكي ذلك عن الأوزاعي وهو قول أبي ثور. قال البغوي: ولو دخل حوف الصائم غبار الطريق أو غربلة الدقيق، أو طارت ذبابة في حلقه لا يفسد صومه قياساً على من ذرعه القيء.

وقال: ورخص أكثر أهل العلم في الاكتحال للصائم. قال الأعمش: ما رأيت أحداً من أصحابنا يكره الكحل للصائم. وكره بعضهم وهو قول الثوري وأحمد وإسحاق لما رُوِي عن معبد بن هوذة أن النبي الله أمر بالإثمد المروح عند النوم. وقال: «ليتقه الصائم» وقال: ولا يصح فيه عن رسول الله الله شيء. انظر: شرح السنة (٢/٩٥/٢).

وحديث معبد بن هوذة رواه أبو داود (٧٧٥/٢-٧٧٦) من طريسق عبد الرحمن بن النعمان بن معبد بن هوذة، عن أبيه، عن حده. قال أبو داود: قال لي يحيى بن معين: هو حديث منكر.

قلتُ: وعبد الرحمن بن النعمان قال فيه الحافظ: صدوق ربما غلط، وأبو النعمان

# ٨- باب من أصبح جُنُباً في رَمَضَانَ

الله الحافظ، نا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الربيع بن سليمان، أنا عبد الله بن وهب، أخبرني يونس، عن ابن شهاب، عن عروة بن الزبير وأبي بكر بن عبد الرحمن أن عائشة قالت: كان رسول الله على يدركه الفحر في رَمَضَانَ وهو جنب من غير حلم فيغتسل ويصوم (۱).

مجهول، ومعبد بن هوذة صحابي، وله حديث واحد فقط هو هذا.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح عن أحمد بن صالح (١٥٣/٤) ومسلم عن حرملة (٧٨٠/٢) كلاهما عن ابن وهب.

ورواه أيضاً أحمد (٢٠٩٩/٦) والشافعي في المسند (ص١٧٩) والخميدي (لـ ١٧٩٣) وابن أبي شيبة (٨٠/٣) والحميدي (١٠١/١) وابن الجارود (٤١/٢) وابن أبي شيبة (٢٤٩/٣) والطبراني في الصغير (٢٤٩/٣) وابن خزيمة (٢٤٩/٣) عن عائشة رضى الله عنها.

ورواه غيرهم مقروناً بأم سلمة منهم البخاري (٤/٣٤) ومسلم (٢/٩/٤) والترمذي (٢/٩/٤) وأحمد (٧/٩/٢) ومالك وأبو داود (٧/١/٢) والترمذي (١٤٠/٣) وأحمد (٦٠/٣) وعبد السرزاق (٤/٠٨) والشافعي (ص١٧٨) وابن خزيمة وابن حبان (٢٠٢/٥) والمؤلف في الكبرى والطبراني في الكبير (٢٧٥/٢٣).

ودلالة الحديث بينة وواضحة فإنه ليس من شرط الصَوم الطهارة من الجنب. وبه قال الشافعي وأحمد وإسحاق. وقال قوم من التابعين: إذا أصبح حنباً يقضى ذلك اليوم. قال النرمذي: والقول الأول أصح.

قال النووي في شرح مسلم: «قد أجمع أهل هذه الأمصار على صحة صوم الجنب سواء كان من احتلام أو جماع. وبه قال جماهير الصحابة والتابعين. وحُكِي عن الحسن بن صالح إبطاله، وكان عليه أبو هريرة، والصحيح أنه رجع عنه كما صرح به هنا في رواية مسلم. وقيل: لم يرجع عنه وليس بشيء. وحُكي عن طاوس، وعروة، والنخعى: إن علم بجنابته لم يصح، وإلا فيصح. وحُكي مثله عن أبي هريرة. وحُكي أيضاً عن الحسن البصري والنخعي أنه يجزيه في صوم التَطَوُّع دون الفرض. وحُكي عن سالم بن عبد الله والحسن البصرى والحسن بن صالح: يصومه ويقضيه عن سالم بن عبد الله والحسن البصرى والحسن بن صالح: يصومه ويقضيه ثم ارتفع هذا الخلاف، وأجمع العلماء بعد هؤلاء على صحته» انتهى.

وحديث أبي هريرة رواه أحمد (٣١٤/٢) من طريق معمر، عن همام، عنه مرفوعاً. ولفظه: «إذا نودي للصلاة صلاة الصبح وأحدكم جنب فلا يصم يومئك» وإسناده صحيح، وله طرق أخرى أخرجها عبد الرزاق وغيره.

وفيل في حديث أبي هريرة إنه مسنوخ، وكان ذلك في ابتداء الإسلام حين كان الجماع محرماً في ليالي الصوم بعد النوم كالطعام والشراب. فلما أباح الله الجماع إلى طلوع الفحر حاز الصوم وإن وقع الغسل بالنهار، ثم لما علم أبو هريرة بحديث عائشة وأم سلمة صار إليه.

## ٩ - باب من جامع وهو صائم في رمضان

القاسم المزكي وأبو سعيد بن أبي عمرو قالوا: نا أبو عبد الله المي القاسم المزكي وأبو سعيد بن أبي عمرو قالوا: نا أبو عبد الله عمد بن عبد الله الصّفار الأصبهاني، أنا أحمد بن عصام بن عبد الجيد الأصبهاني، نا مؤمل بن إسماعيل، نا سفيان، عن منصور، عن الزهري، عن حميد بن عبد الرحمن، عن أبي هريرة: أن رجلاً أتى النبي على: فقال: يا رسول الله! إني وقعت بامرأتي في رَمَضَان؟ قال: «أعتق رقبة» قال: لا أحدها. قال: «صُمُ شَهرين مُتَتَابِعَين» قال: لا أستطيع. قال: «فأطعم منك» قال: يا رسول الله! من تمر قال: «خُذُ هذا فأطعم عنك» قال: يا رسول الله! ما بين لابتيها أهل بيت أحوج إليه منا. قال:«خذه فأطعمه أهلك»(١).

<sup>(</sup>۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۲۲) بهذا الإسناد واللفظ ومالك (۲۹۲/۱) والبخاري (۲۷۳٬۱۶۳) ومسلم (۲۸۱/۷ ومسلم (۲۸۱/۲) والبخاري (۲۸۳/۱) وابن ماجه (۲۸۲/۵) وابن ماجه (۲۸۳/۱) وابن أبي شيبة (۲۸۳/۱) والشافعي في المسند (ص۰۱) والحميدي وابن أبي شيبة (۲/۳۲) والشافعي في المسند (ص۱۹۶۱) والحميدي (۲۱/۲) وأحمد (۲۷۳/۲) وعبد الرزاق (۱۹۶۶) وابن الجارود (۲/۳۲) والدارمي (۲/۳۱) وابن خزيمة (۲/۳۲) وابن حبان (۲/۳۰) والدارقطيني (۲/۰۲۱) والمحاوي (۲/۰۲۱) والطحاوي (۲/۰۲۱۲) والمحمد کلهم من طرق عن الزهري به.

تابعه إبراهيم بن طهمان ، عن منصور بن المعتمر في خمسة عشر صاعاً.

١٣٤٨ - وكذلك رواه هِقل بن زياد (١) والوليد بن مسلم (٢)، عن الأوزاعي، عن الزهري وقال في أوله: وقعـتُ على أهلـي في يـوم مـن شَهْر رَمَضَانَ.

وفي رواية يونس (٣)، عن الزهري وقال في أوله: وقعت على امرأتي وأنا صائم في رَمَضَانَ.

ورواه ابن المبارك(٤)، عن الأوزاعي، عن الزهري وقال: فجعل قدر ما في الْمِكْتُل في رواية عمرو بن شعيب.

١٣٤٩ - وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبــو الوليــد الفقيــه، نــا جعفر بن أحمد بن نصر، نا أبو مروان، نا إبراهيم بـن سعد، أخبرني الليث بن سعد، عن الزهري، عن حميد، عن أبي هريرة أن النبي الله قال له: «اقض يوماً مكانه»(°).

<sup>(</sup>١) رواية هِقل بن زياد أحرجها البيهقي (١٨٦/٥).

<sup>(</sup>٢) رواية الوليد أخرجها البيهقي (٤/٤/٢١٥/١٨٦) والدارقطني (٢/٩٠/١).

<sup>(</sup>٣) رواية يونس أحرجها البيهقي (٢٢٤/٤).

<sup>(</sup>٤) رواية ابن المبارك أحرجها البحاري (١٠/١٠٥) والبيهقي (١٨٦/٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وأبـو عوانــة في صحيحه كما في التلخيص (٢٠٧/٢) ورواه أبو داود في مراسيله.

۱۳۵۰ و كذلك قاله أبو أويس المدني وعبد الجبار بن عمر الأيلي، عن الزهري أنه ورواه هشام بن سعد(٢)، عن الزهري غير أنه

قال البيهقي عن هذا الطريق: إبراهيم سمع الحديث عن الزهري ولم يذكر عنه هذه اللفظة، فذكرها عن الليث بن سعد، عن الزهري.

فكأنه يشير إلى حفظ إبراهيم بن سعد وضبطه فإنه حين روى الحديث عن الزهري مباشرة لم يذكر هذه الزيادة لأنه لم يسمعها منه، ولما رواه عن الليث عنه ذكرها.

(۱) ومن طريقهما رواه الدارقطني (۲۱۰/۲) والبيهقي في الكبرى (۲۲٦/٤). قال ابن حزم: أبو أويس ضعيف. انظر: المحلمي (۱۸۱/٦).

وقال البيهقي: عبد الجبار بن عمر ليس بالقوي.

ورواه ابن ماحه (٣٤/١) عن عبد الجبار هذا من وحه آخر قال: حدثني يحيى بن سعيد، عن ابن المسيب، عن أبي هريرة... فذكره.

في الزوائد: « هذه الزيادة قد انفرد بها ابن ماحه، وفي إسنادها عبد الجبار ابن عمر وهو ضعيف، ضعفه ابن معين وأبو داود والترمذي، وقال البخاري: عنده مناكير، وقال النسائي: ليس بثقة... ونقل توثيقه عن ابن سعد فقط ».

(۲) رواية هشام بن سعد، عن الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة. رواه المؤلف في الكبرى (٢٢٦/٤-٢٢٧) وأبو داود (٧٨٦/٢) وابن خزيمة (٣/٣٧-٢٢٤) والدارقطني (٢/١٩٠/٣) كلهم من طريق هشام عنه به. خالف الجماعة في إسناده فقال: عنه، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة.

ورواية سعيد بن المسيب(٢) عن النبي ﷺ مرسلاً.

\_\_\_\_\_\_

قال ابن حزيمة: هذا الإسناد وهم. وأعل ابن حزم بهشام بن سعد وتبعه ابن القطان. انظر: نصب الراية (٣٥٢/٢).

(۱) روایة الحجاج بن أرطاة أخرجها المؤلف في الكبرى (۲۲٦/٤) وابن خزيمة
 (۲۲٤/۳) وأحمد (۲۰۸/۲) وابن أبي شيبة (۲/۳/۱).

والححاج صدوق كثير الخطأ والتدليس، وقمد صرح بالسماع في رواية ابن خزيمة.

(۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۷۷٤) ومالك (۲۹۷/۱) وعبد الرزاق (۲) ۱۰٤/۳) والشافعي في المسند (ص٥٠١) وابن أبي شيبة (١٠٤/٣) وأبو داود في مراسيله كلهم من طريق ابن المسيب مرسلاً.

قال الحافظ بعد ذكر هذه الروايات في قضاء الصوم لذلك اليوم الذي حامع فيه: «عجموع هذه الطرق يعرف أن لهذه الزيادة أصلاً» فتح الباري (٢٢٨/٤).

#### فقه الحديث:

ظاهر الحديث يدل على أن من أفسد صومه بالجماع فأنزل أو لم ينزل فعليه الكفارة، وهي إحدى الثلاث كما هي مذكورة في حديث أبى هريرة.

# • ١ - باب من أَفْطَرَ يوماً من شَهْر رَمَضَانَ من غير عذر

ا ١٣٥١ - أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، أنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب، نا محمد بن عبد الوهاب، أنا جعفر بن عون، أنا سعيد يعني: ابن أبي عروبة، عن أبي معشر، عن إبراهيم ويعلى، عن سعيد بن جبير في رجل أفطر من رَمضان يوماً متعمداً قالا: ما ندري ما كفارته؟ يصوم يوماً مكانه ويستغفر الله(١).

هو كذلك رُوِيَ عن حابر بن زيد والشعبي (٢).

واختلفوا هل عليه القضاء بصوم واحد أم لا؟

فذهب أكثر الفقهاء إلى لزوم القضاء لمن أفسد صوماً واحباً سواء كان صوم رَمَضَان أو غيره بناء على ما في حديث أبي هريرة من الزيادة.

وذهب الشافعي في أحد قوليه إلى أن من لزمته الكفارة لا قضاء عليه، لأن النبي على لم يأمر الأعرابي بالقضاء.

وقد ثبتت الزيادة في حديث أبي هريرة من طرق بعضها لا يخلو من كلام ولكن الأخذ بها أولى.

وفرّق أبو حنيفة في الكفارة من وطئ في دبر فقال: ليس عليه الكفارة، لأن الدبر ليس محلاً للحماع، والجمهور على خلاف ذلك.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢٨/٤) بهذا الإسناد واللفظ وابن أبسي شميبة (١٠٥/٣).

(٢) قولهما أشار إليهما البيهقي في الكبرى (٢٢٩/٤) وأخرجه ابن أبي شيبة

١٣٥٢ - ورُوِّيْنا عـن أبـي هريـرة مرفوعـاً: «مـن أَفْطَـرَ يومـاً مــن رَمَضَانَ في غير رخصة لم يَقْضِ عنه وإن صام الدهر كله»(١).

\_\_\_\_\_\_

(۱۰۰/۳). وقول سعيد بن حبير والشعبي ذكره البخاري معلقاً في صحيحه، وذكر منهم آخرين منهم ابن المسيب وإبراهيم وقتادة وحماد. انظر: صحيح البخاري (١٦٠/٤).

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/٩/٤) وعلقه البخاري بصيغة التمريض (٤/٠٢) وأبو داود (٢/٩٨٧) والترمذي (٩٢/٣) والنسائي في الكبرى كما في تحفة الأشراف (٢٧٢/١٠-٢٧٢) وابن ماجه في الكبرى كما في تحفة الأشراف (٢٠/١٠) والحيالسي (٥٣٥/١) واللدارمي (٢/١٠) وأحمد (٢/٥٨٦) والطيالسي (ص٣٣١) وابن خزيمة (٣٨/٣) والدارقطني (٢١١/٢) وعبد الرزاق (ص٣٣١) وابن أبي شيبة (٣/٥٠١) كلهم من طرق عن حبيب بن أبي ثابت، عن عمارة بن عمير، عن أبي المطوس، عن أبيه، عن أبي هريرة به. إلا أن الترمذي والنسائي في رواية، وابن ماجه والدارقطني كلهم لم يذكروا في روايتهم عمارة بن عمير بين حبيب وأبي المطوس.

قال الترمذي: حديث أبي هريسرة لا نعرف إلا من هذا الوحه. وسمعت محمداً يقول: أبو المطوس اسمه يزيد بن المطوس، ولا أعرف له غير هذا الحديث.

وقال ابن خزيمة بعد تبويبها: إن صح الخبر فإني لا أعرف ابن المطوس ولا أباه غير أن حبيب بن أبي ثابت قد ذكر أنه لقي أبا المطوس.

وقال البخاري في التاريخ: تفرد أبو المطوس بهذا الحديث، ولا أدري سمع

ورُوي عن ابن مسعود من قوله(١).

أبوه من أبي هريرة أم لا؟

وقال الحافظ: اختلف فيه على حبيب بن أبي ثنابت اختلافاً كشيراً فحصلت فيه ثلاث علل: الاضطراب والجهل بحال أبي المطوس، والشك في سماع أبيه من أبي هريرة. انظر: فتح الباري (١٦١/٤).

وفيه دليل لمن ذهب إلى عدم القضاء في الفطر بالأكل.

وقال غيره: يجب القضاء به بصوم واحد، بل قال ربيعة: من أفطر يوما من رمضان قضى اثني عشر يوما؛ لأن الله اختار شهر رمضان من اثني عشر شهرا، فعليه أن يقضي بدلا من كل يوم اثني عشر يوما.

و حملوا حديث أبي هريرة على التغليظ فيمن أفطر عمدا بأنه لو صام الدهر كله قضاء لا يدرك فضيلة صوم واحد من رمضان.

وأما الكفارة: فقال مالك وأصحابه والثوري وأبو حنيفة وأصحابه والأوزاعي وإسحاق وأبو ثور: عليه الكفارة التي المجامع، وهي عتق رقبة، أو صيام شهرين متتابعين، أو إطعام ستين مسكينا كما حاء في حديث أبى هريرة.

وقال الشافعي وأحمد: عليه القضاء، ولا كفارة عليه.

وبه قال كثير من التابعين؛ قال عباد: إنما الكفارة على من واقع. انظر للمزيد: الاستذكار (١٠٠/١٠).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢٨/٤) وعلقه البخاري (١٦٠/٤) وعبدالرزاق (١) ٩٩/٤) وابن أبي شيبة (٣/٥،١-٦٠١) بأسانيد كثيرة.

## ١١ - باب من أكل وشرب وهو صائم ناسياً لصومه

المورد الحسن محمد بن الحسين العلوي، أنا أبو الحسن عمد بن الحسين العلوي، أنا أبو حامد بن الشرقي، نا أبو الأزهر، نا قريش بن أنس، عن حبيب بن الشهيد، عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة قال: جاء رجل إلى النبي الشهيد، عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة قال: «أَتِم صومك فإن الله فقال: إني أكلت وشربت ناسياً فقال: «أَتِم صومك فإن الله أطْعَمَك وسَقَاك»(١).

وكذلك رواه هشام بن حسان وعوف بن أبي جميلة، عن ابن سيرين.

\_\_\_\_\_

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢٩/٤) بهذا الإسناد واللفظ.

والبخاري (٤/٥٥) ومسلم (٧/٩٠٨) وأبو داود (٧٩٠/٢) والمترمذي (٩١/٣) وأجمد (٢/٩٠١) والمدرميي (١٣/٢) وابسن خزيمة (٩١/٣) والدارميي (٢٣٨/٣) والدارقطني (٢/٨٢) والبغوي (٢٩١/٦) كلهم من طرق عن ابن سيرين به.

والرجل هو أبو هريرة نفسه كما ذكر ذلك الدارقطيني بسند ضعيف. انظر: الفتح (١٥٦/٤).

للحديث طرق أخرى عن أبي هريرة:

منها: خِلاس بن عمر مقرونا بابن سيرين.

رواه البخاري (۱ ۹۱/۱) والـترمذي (۹۱/۳) وابـن ماجــه (۱/۵۳۰) وأجمد (۲۲۹/۲) كلهــم مـن وأحمد (۲۲۹/۲) كلهــم مـن

طريق عوف عنهما به. إلا ابن الجارود فرواه عن خلاس وحده (٣٩/٢). ومنها: أبو رافع عنه.

رواه أحمد (٤٨٩/٢) وابن الجارود (٤٢٠/٢) والدارقطيني (١٧٩/٢) كلهم من طريق قتادة عنه. وإسناده صحيح.

ومنها: أبو سلمة عنه بلفظ: «من أفطر في شهر رَمَضَان ناسياً فلا قضاء عليه ولا كفارة» رواه ابن حبان (٢١٢/٥) وابن خزيمة (٢٣٩/٣) والحاكم (٤٣٠/١) والبيهقي (٤٢٩/٤) والدارقطني (١٧٨/٢) كلهم من طريق محمد بن عبد الله الأنصاري، ثنا محمد بن عمرو، عن أبي سلمة به مثله. قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

وقال الدارقطني: تفرد به محمد بن مرزوق، وهو ثقة عن الأنصاري.

وتعقبه الحافظ ابن حجر فقال: بأن ابن خزيمة أخرجه أيضاً عن إبراهيم بن عمد الباهلي، والحاكم أخرجه من طريق أبي حاتم الرازي كلاهما عن عمد بن عبد الله الأنصاري فهو المنفرد به كما قال البيهقي وهو ثقة. انظر: الفتح (٤/٧٤).

والمراد أنه انفرد بذكر إسقاط القضاء فقط لا بتعيين رمضان.

وذكر الحافظ له متابعات وشواهد لهذا الجزء أي في إسقاط القضاء. وقال: فأقل درجات الحديث بهذه الزيادة أن يكون حسناً فيصلح للاحتجاج به، وقع الاحتجاج في كثير من المسائل بما هو دونه في القوة، ويعتضد أيضاً بأنه قد أفتى به جماعة من الصحابة من غير مخالفة لهم منهم على بن أبي طالب وزيد بن ثابت وأبو هريرة وابن عمر، ثم هو موافق

. جماع أبواب الصيام

لقوله تعالى: ﴿ولكن يؤاخذكم بما كُسَبَتْ قلوبكم، والنسيان ليس من كسب القلب، وموافق للقياس في إبطال الصلاة بعمد الأكل لا بنسيانه، فكذلك الصيام » انتهى.

### فقه الحديث:

قال الترمذي: والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم وبه يقول سفيان الثوري والشافعي وأحمد وإسحاق. وقال مالك بن أنس: إذا أكل في رَمَضَان ناسياً فعليه القضاء والأول أصح انتهى.

وقال النووي في شرح مسلم: «فيه دلالة لمذهب الأكثرين أن الصائم إذا أكل أو شرب أو حامع ناسياً لا يُفطِر. وممن قبال بهذا الشافعي وأبو حنيفة وداود وآخرون. وقال ربيعة ومالك: يفسد صومه وعليه القضاء دون الكفارة. وقال عطاء والأوزاعي والليث: يجب القضاء في الجماع دون الأكل. وقال أحمد: يجب في الجماع القضاء والكفارة ولا شيء في الأكل، انتهى.

وقال مالك: يبطل. انظر: الموطأ (٣٠٦/١) ومواهب الجليل (٤٢٨/٢) والمدونة (١/٨٠٢).

وأما حديث الباب فحملوه على صــوم التَطَوُّع؛ قــال المــازري رحمــه الله تعالى: والصوم على خمسة أقسام:

- واحب بإيجاب الله تعالى معين؛ كرمضان.
- وواحب بإيجاب الله تعالى مضمون في الذمة؛ كصيام الكفارات.
  - وواجب بإيجاب الإنسان معين؛ كنذر صوم شهر بعينه.

## ١٢ – باب القُبْلَة للصائم

العلوي، أنا السيد أبو الحسن محمد بن الحسين العلوي، أنا أبو حامد أحمد بن محمد بن الحسن الحافظ، نا عبد الرحمن بن بشر بن الحكم، نا يحيى بن سعيد القطان، عن عبيد الله بن عمر قال: سمعت القاسم بن محمد يحدث عن عائشة قالت: كان رسول الله على يقبّل وهو صائم وكان أمْلككُم لإرْبه (۱).

- وواحب بإيجاب الإنسان مضمون غير معين؛ كنذر صوم شهر بغير عينه.

- والخامس: التطوع.

فمن أفطر في جميعها عمدا فإنه يقضي ولا يكفّر إلا رمضان؛ فإنه يكفر ويقضي، ومن أفطر في جميعها سهوا فإنه يقضي ولا يكفر إلا التطوع؛ فإنه لا يقضى ولا يكفر. انتهى. انظر: المعلم (٤٢/٢).

والصحيح في هذا ما ثبتت في الأحماديث الصحيحة: « إن الله وضع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه ».

وكذا قال الخطابي: «إن النسيان ضرورة، والأفعال الضرورية غير مضافة في الحكم إلى فاعلها، وهو غير مؤاخذ بها».

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى بهذا الإسناد واللفظ (٢٣٣/٤) وقال: أخرجه مسلم في الصحيح من وجه آخر عن عبيد الله بن عمر، وأخرجه أيضاً من حديث علقمة، عن عائشة بهذا اللفظ (٢٧٦/٣-٧٧٧). وأخرجه أيضاً ابن ماجه (٥٣٨/١) وأحمد (٣٩/٦) والحميدي (١٠١/١)

\_\_\_\_\_\_

وعبد السرزاق (۱۸۸/٤) وابن خزيمة (۲۲۵/۳) وابن حبـان (۲۲۲/۵) والدارمي (۱/۲۰۱) كلهم من طريق القاسم بن محمد، عنها به.

وله طرق أحرى عنها:

### منها: طريق عروة عنها:

رواه البخاري (۱۰۲/۶) ومسلم (۷۷۸/۲) وأحمد (۲۰۱۲، ۲۰۲، ۲۰۲) والسافعي في المسند (ص٤٠١) ومالك (۲۹۲/۱) وعبد الرزاق (۲۸۳/۶) والبن أبي شيبة (۹/۳ه) والحميدي (۱۰۱/۱) والبيهقي (۱۸۳/۶) كلهم من طرق عنه بلفظ: كان رسول الله على يقبّل بعض نسائه وهو صائم، ثم تضحك.

قوله: «ثم تضحك » قيل: يحتمل ضحكها التعجب ممن حالف في هذا. وقيل: تعجبت من نفسها إذا تحدثت بمثل هذا مما تستحي النساء من ذكر مثله للرحال، ولكنها ألجأتها الضرورة في تبليغ العلم إلى ذكر ذلك.

وقد يكون الضحك حجلا لإخبارها عن نفسها بذلك، أو تنبيها على أنها صاحبة القصة ليكون أبلغ في التفقه بها، أو سرورا بمكانها من النبي الله ومنزلتها منه ومحبته لها. انظر: فتح الباري (٢/٤٥).

### ومنها: عمرو بن ميمون عنها:

رواه مسلم (۷۷۸/۲) وأبو داود (۷۷۹/۲) والـترمذي (۹۷/۳) وابـن ماحـه (۲۱۵۳) وأجـد (۲۱۰/۲۰،۲۲۰) والطيالسي (ص۲۱۰) وابن أبي شيبة (۹۹/۳) كلهم من طرق عنه بلفظ: كان يقبل في رَمَضَـان وهو صائم.

ومنها: طريق مسروق والأسود عنها:

رواه مسلم (٢٧٧/٢) وأحمد (٢٦٠/٥٦/١٦،١٥٦/٢) وابن خزيمة (٢٥٣/٣) والطبراني في الصغير (٢٦٠/٢) والبيهقي (٢٣٣/٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: أتينا عائشة نسألها عن المباشرة للصائم فاستحينا فقمنا قبل أن نسألها، فمشينا لا أدري كم ثم قلنا: حئنا نسألها عن حاحة ثم نرجع قبل أن نسألها، فرجعنا فقلنا: يا أم المؤمنين! إنا حئناك لنسألك عن شيء فاستحينا فقمنا فقالت: ما هو؟ سلا ما بدا لكما. فقلنا: أكان النبي على يباشر وهو صائم؟ قالت: قد كان يفعل ذلك ولكنه كان أملك لأربه منكم.

ومنها: طريق الأسود وحده عنها:

رواه البخاري (۱۶۹/۶) ومسلم (۷۷۷/۲) وأحمد (۲۳۰،۱۲۸/۳) والدارمي (۱۹۷/۱) وابن خزيمة (۲۶۳/۳) والبيهقي (۲۳۰/۶) كلهم من طرق عنه.

وللحديث طرق أحرى غير ما ذكرت.

ويشهد لحديث عائشة ما رواه أبو سلمة، عن زينب ابنة أم سلمة، عن أمها رضي الله عنها قالت: بينما أنا مع رسول الله على في الخميلة إذ حِضْتُ، فانسللتُ فأحذت ثياب حيضتي، فقال: « مالك، أنفست؟ » قلت: نعم، فدخلت معه في الخميلة. وكانت هي ورسول الله على يغتسلان من إناء واحد، وكان يقبلها وهو صائم. رواه البخاري (١٥٢/٤).

ورواه مسلم (٧٧٩/٢) من وجه آخر عن عمر ابن أبي سلمة، وهو

العباس محمد بين الحسن، نا أبو العباس محمد بين الحسن، نا أبو العباس محمد بين يعقوب، نا العباس بن محمد الدوري، نا سهل بن محمد بين الزبير، نا يحيى بن زكريا بن أبي زائدة، حدثني أبان البحلي، عن أبي بكر بن حفص، عن عائشة أن النبي الله رخص في القبلة للشيخ وهو صائم، ونهى عنها الشاب وقال: « الشيخ يَمْلِك إرْبُه والشاب يُفْسِد صومَه» (١)

١٣٥٦ - قال: وحدثني يحيى بن زكريا، عـن إسـرائيل، عـن أبـي العنبس، عن الأغر، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ مثله(٢).

ربيب النبي ﷺ، أنه سأل رسول الله ﷺ: أيقبل الصائم؟ فقال رسول الله ﷺ يصنع الله ﷺ: « سَلَ هذه » يعني: أم سلمة، فأخبرت أن رسول الله ﷺ يصنع ذلك، فقال يا رسول الله: قد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال رسول الله ﷺ: « أما والله! إلى أتقاكم لله، وأخشاكم له ».

ومن شواهده حديث حفصة رضي الله عنها؛ قالت: كان رسول الله ﷺ يَقْبِلُ وهو صائم. رواه مسلم وغيره.

- (١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٣٢/٤).
- (۲) حسن بالشاهد: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳۲/٤) و لم يذكر لفظه، وأبو داود (۲/۰/۲) كلاهما من طريق أبي العنبس به، ولفظه: أن رجلاً سأل النبي على عن المباشرة للصائم فرخص له، وأتاه آخر فسأله فنهاه، فإذا الذي رخص له شيخ، والذي نهاه شاب.

وأبو العنبس هو: الحارث بن عبيد مقبول.

وقوله: «الشاب يُفْسِد صومه» يعني ربما أنزل فيفسد صومه بالإنزال مع المباشرة.

=

وقال ابن كثير: ليس بالمعروف. انظر: إرشاد الفقيه (٢٨٦/١). وفي الباب عن عبد الله بن عمرو بـن العـاص رواه أحمـد (١٨٥/٢). وفي إسناده ابن لهيعة.

وبهذا الشاهد يتقوى حديث أبي هريرة.

وعن ابن عباس أنه سئل عن القبلة للصائم، فأرخص فيها للشيخ، وكرهها للشاب. رواه مالك (٢٩٣/١).

وأما عبد الله بن عمر فإنه كان ينهى عن القبلة والمباشرة للصائم ذكره مالك.

#### فقه الحديث:

قال الترمذي: «اختلف أهل العلم من أصحاب النبي الله وغيرهم في القبلة للصائم؛ فرخص بعض أصحاب النبي الله في القبلة للشيخ، ولم يرخصوا للشاب مخافة أن لا يسلم له صومه، ونقل عن سفيان الشوري والشافعي أن للصائم إذا ملك نفسه أن يقبل، وإذا لم يأمن على نفسه ترك القبلة ». ونقل محمد بن الحسن في الموطأ عن أبي حنيفة مثله. انظر: التعليق الممحد ونقل محمد بن الحسن في الموطأ عن أبي حنيفة مثله. انظر: التعليق الممحد (١٩٠/٢).

وإذا أنزل بقبلة أو مباشرة فسد صومه بالاتفاق.

#### ١٣- باب الحجامة للصوم

العباس محمد بن المعقوب، أنا الربيع بن سليمان، أنا الشافعي، أنا عبد الوهاب الثقفي، عن عقوب، أنا الربيع بن سليمان، أنا الشافعي، أنا عبد الوهاب الثقفي، عن خالد الحذاء، عن أبي قلابة، عن أبي الأشعث، عن شداد بن أوس قال: كنا مع النبي و زمان الفتح فرأى رجلاً يحتجم لثمان عشرة خلت من رَمَضَانَ فقال وهو آخذ بيدي: «أَفْطَرَ الحاجم والْمَحْجُوم» (١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤٥/٤) وأحمد (٢٧/٤–١٢٣) والحاكم والطحاوي (٩٩/٢) والبغوي في شرح السنة (٣٠٢/٦) والحاكم (٢٨/١) والطيالسي (ص٢٥١) وابن حبان (٩/٩) كلهم من طرق عن أبي قلابة به.

وروي هذا الحديث عن أبي قلابة من أوجه:

أحدها: الوجه الذي رواه المؤلف.

وثانيها: أبو قلابة، عن أبي أسماء الرحبي، عن شداد بن أوس. رواه أحمد (٢٤/٤).

وثالثها: أبو قلابة، عن أبي الأشعث، عن أبي أسماء عنه.

أخرجه أحمد (١٢٣/٤-١٢٤) والدارمي (١٤/٢) وابن حبان (٢١٨/٥-٢١٩) والبيهقي (٢٦٥/٤) كلهم من طرق عنه به.

رواه أحمد (۲۸۳/۵) وأبو داود (۷۷۱/۲) وابن ماجه (۲۸۳/۵) كلهــم

هذا حديث قد رواه هشيم، عن منصور، عن أبي قلابة هكذا. وفيه بيان التاريخ للوقت الذي قال فيه رسول الله ﷺ هذا الكلام.

١٣٥٨ – وقد أخبرنا أبـو عبـد الله الحـافظ، نـا أبـو العبـاس، أنـا \_\_\_\_\_\_\_

عنه به، وليس بين أبي قلابة وشداد بن أوس أحد.

وخامسها: أبو قلابة، عن أبي أسماء، عن ثوبان، عن النبي ﷺ فذكر مثله. رواه أبو داود وابن ماجه، وابن الجارود (٣٧/٢).

وأسانيده كلها صحيحة صححه على بن المديني وغيره.

نقل الزيلعي في نصب الراية عن الترمذي في كتاب العلل الكبير قال: «قال البخاري: ليس في هذا الباب أصح من حديث ثوبان وشداد بن أوس، فذكرت له الاضطراب؟ فقال: كلاهما عندي صحيح. فإن أبا قلابة روى الحديثين جميعاً.... وكذلك ذكروا عن بن المديني أنه قال: حديث ثوبان وحديث شداد صحيحان». انظر: نصب الراية (٤٧٢/٢).

وقال عثمان بن سعيد الدارمي: صح عندي حديث «أفطر الحاجم والمَحْجُوم» من حديث ثوبان وشداد بن أوس وبه أقول. انظر: السنن الكبرى للبيهقي (٢٦٧/٤). وكذا قال ابن راهوية وغيره من الأئمة.

قال الحافظ ابن كثير: حديث (( أفطر الحاجم والمحجوم )) رواه جماعة من الصحابة نحو بضعة عشر صحابيا من طرق متعددة يشدُ بعضها بعضا، بل هي مفيدة للقطع عند جماعة من المحدثين، ومتواترة عند آخرين، وإن كان قد تكلم في بعض تلك الطرق. انتهى. انظر: إرشاد الفقيه (٢٨٦/١). قلت: وسيأتي ذكر بعض هذه الأحاديث.

الربيع بن سليمان، أنا الشافعي، عن يزيد بن أبي زياد، عن مقسم، عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ احتجم محرماً صائماً (١).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكسبرى (۲۹۳/٤) وأبو داود (۷۷۳/۲) والترمذي (۱۳۸/۳) وابن ماجه (۱/۳۷/۱) وأحمد (۲۸٦/۱) والشافعي في المسند (ص۹۷۱) وعبد الرزاق (۲۱۳/٤) وابن أبي شيبة (۱/۳۰) وأبو يعلى (۱/۳۶) والطبراني في الكبير (۲/۱۱) كلهم من طريق يزيد بن أبي زياد عنه به.

وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

ويزيد بن أبي زياد فيه ضعف لكن تابعه الحكم. فرواه النسائي في الكبرى كما في التحفة (٥/٢٤٤) وأحمد (٢٤٤/١) (٢٨٦،٢٨٠) والطيالسي (٣٥٢) وابن أبي شيبة (٣/١٥) وابن الجارود (٣٨/٢) والطبراني في الكبير (٢١/٩٨) كلهم من طرق عن الحكم عن مقسم، عن ابن عباس. والحكم لم يسمع عن مقسم إلا خمسة أحاديث وهذا ليس من مسموعاته. قال بذلك كل من الترمذي والنسائي والحافظ. انظر: تهذيب التهذيب قال بذلك كل من الترمذي والنسائي والحافظ. انظر: تهذيب التهذيب

ولكن له طرق أحرى عن ابن عباس:

منها: عكرمة، عنه بلفظ: إن النبي الله احتجم وهو محرم واحتجم وهو صائم. رواه البخاري (۱۳۷/۳) وأبو داود (۷۷۳/۲) والسترمذي (۱۳۷/۳) وأجمد (۱۳۷/۳،۳۷۲،۳۰۲،۳۷۲) وابن أبي شيبة (۱/۳) والطبراني في الكبير (۲۱۷/۱) كلهم من طرق عنه به.

وله طرق أخرى يأتي بعضها.

قال الشافعي: وسماع ابن عباس من رسول الله على عام الفتح لم يكن يومفذ محرماً، ولم يصحبه محرماً قبل حجة الإسلام. فذكر ابن عباس حجامة النبي على عام حجة الإسلام سنة عشرة، وحديث «أَفْطَرَ الحاجم والْمَحْجُوم» سنة ثمان قبل حجة الإسلام بسبنتين. فإن كانا ثابتين فحديث ابن عباس ناسخ، وحديث أفطر الحاجم والْمَحْجُوم منسوخ (۱).

9 - 1 - قلتُ: ولحديث ابن عباس هذا شاهد من حديث الأنصاري، عن حبيب بن الشهيد، عن ميمون بن مهران، عن ابن عباس. وقال أكثرهم في حديث مقسم وميمون: احتجم وهو صائم محرم(۱).

<sup>(</sup>۱) هكذا قال الشافعي رحمه الله تعالى بأن حديث الحاجم والمحجوم منسوخ، كما قال أيضاً ابن معين. قال كما قال أيضاً ابن معين. قال أنس: أول ما كرِهَتُ الحجامة للصائم: أن جعفر بن أبي طالب احتجم وهو صائم، فمر به النبي على فقال: « أفطر هذا » ثم رخص النبي الله بعد في الحجامة للصائم. وكان أنس يحتجم وهو صائم. رواه الدارقطني وقال: كلهم ثقات، ولا أعلم له علة. انتهى.

وفيه دليل للشافعي أيضاً على وقوع النسخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٣٨/٣) وأحمد (١/٥١١).

وقال الترمذي: حسن غريب.

ورواه عكرمة، عن ابن عباس (۱) دون ذكر الإحرام، ويجوز أن يكون النبي على صام في حجّه وهو محرم تطوعاً، فاحتجم وهو صائم، ولو كان مفطراً بالحجامة لقيل: احتجم فأفطر، كما قيل: قاء فأفطر، وما لا يفطر به المتطوع لا يفطر به المفرض.

١٣٦٠ وحديث أبي المتوكل، عن أبي سعيد الخدري(١) أن

(۱) تقدم تخريجه. نقل الحافظ عن الإمام أحمد في هذا الحديث فقال: ليس فيه صائم، إنما هو محرم، ثم ساق الحديث من طرق لكن ليس فيها طريق أيوب، عن عكرمة. وقال: والحديث صحيح لا مرية فيه. انظر: فتح

الباري (۱۷۷/٤).

(۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲٦٤/٤) وابن خزيمة (٢٤٧،٢٣١/٣) وابن خزيمة (٢٤٧،٢٣١/٣) كلهم والدارقطني (١٨٣/٢) والبزار كما في كشف الأستار (٤٨٠/١) كلهم من طريق المعتمر بن سليمان، عن حميد، عن أبي المتوكل به.

قال الدارقطني: كلهم ثقات، وغير معتمر يرويه موقوفاً.

والرواية الموقوفة رواه ابن حزيمة (٣٣٢/٣) والبيهقي (٢٦٤/٤) والبزار كما في الكشف (٤٧٨/١).

قال ابن خزيمة: هذه اللفظة والحجامة للصائم إنما هو من قـول أبـي سعيد الخدري لا عن النبي ﷺ، أدرج في الخبر.

وقال في موضع آخر: فخبر قتادة وخبر أبي يحيى، عن حميد والضحاك بن عثمان دالان على أن أبا سعيد لم يحلك عن النبي الله الرخصة في الحجامة للصائم.

النبي الله الطريقة في دعوى النبي الحجامة للصائم يؤكد هذه الطريقة في دعوى النسخ وكذلك ما رواه.

الكوفة، المجال المحرن أبو القاسم زيد بن أبي هاشم العلوي بالكوفة، أنا أبو جعفر بن دُحيم، نا إبراهيم بن عبد الله، أنا وكيع، عن الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس أنه ذُكِرَ عنده الوضوء من الطعام. قال الأعمش مرةً: والحجامة للصائم فقال: إنما الوضوء مما خرج وليس مما دخل، وإنما الفطر مما دخل وليس مما خرج.

۱۳۲۲ - وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرني عبد الرحمن بن الحسن القاضي، نا إبراهيم بن الحسين، نا آدم، نا شعبة، عن حميد

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٦١/٤) وعلّقه البخباري (١٧٣/٤)، وسعيد بن منصور كما في التلخيص (١١٨/١) وابن أبي شيبة (٥١/٥) كلهم من طريق الأعمش.

قال ابن عدي: الأصل في الحديث أنه موقوف.

ووصله الدارقطني القطعة الأولى فقط (١/١٥) والبيهقي (١/٦/١).

قال ابن حجر: « فيه الفُضيل بن المختار وهو ضعيف حداً، وشعبة مولى ابن عباس وهو ضعيف. وقال ابن عدي: الأصل في هذا الحديث أنه موقوف. وقال البيهقي: لا يثبت مرفوعاً ». انتهى

وفي الباب أحاديث أخرى كلها ضعيفة.

انظر: التلخيص (١١٧/١-١١٨).

قال: سمعت ثابتاً البناني وهو يسأل أنس بن مالك: أكنتم تكرهون الحجامة للصائم؟ قال: لا إلا من أجل الضعف(١).

قال الشافعي ﷺ: فإن توقّى رجل الحجامة كان أحب إلى احتياطاً، ولئلا يعرض صومه أن يضعف فيفطر والله أعلم (٢).

(۱) أخرجــه المؤلـــف في الكـــبرى (٢٦٣/٤) والبخـــاري (١٧٤/٤) مـــن طريق شعبة.

(٢) الأم (٢/٨٠١-١٠٨).

#### فقه الحديث:

حديث ابن عباس يدل على جواز الحجامة للصائم وأنه لا يفطره. وبه قال الأئمة الثلاثة وجماعة من الصحابة والتابعين وأكثر الفقهاء. انظر: البدائع (٢/٢٠٤) وفتـــــ القديــر (٢/٢٠) والاســتذكار (٢٩/١٠) والأم (٢٠٦/٢).

وقال أحمد وإسحاق وجماعة من العلماء من الصحابة والتابعين: إنه يُفطِر وعليه القضاء دون الكفارة. انظر: المقنع (ص٢٤) والمغيني (٣٥٠/٤) وكشاف القناع (٣١٩/٢).

واستدل هؤلاء بأحاديث ثوبان وشداد وأبي هريرة وغيرهم، وهي أحاديث صحيحة فقد صححها جماعة من العلماء، وأخرج ابن الجوزي معظم أحاديث هؤلاء وزاد عليه ابن عبد الهادي توضيحاً وتخريجاً في تنقيح التحقيق مسألة ذات رقم (٣٦٧) وأحاد المحقق الله يحفظه، فراجعه إن شئت. ونظراً لورود الحديث عام الفتح قال الشافعي: إنه منسوخ وحديث ابن

عباس ناسخ، لأنه ورد في حجه عام عشرة، ثم إن الشافعي رحمه الله تعالى يرى أنه من الأفضل أن لا يحتجم وهو صائم احتياطاً، فرجع الأمر إلى نهي التنزيه. ثم حديث أبي سعيد بصيغة «أرخص» تدل على أن ترك الحجامة في الصوم أولى، لأن الرخصة تكون بعد العزيمة، وأما ما نقله ابن رشد بأن الحنفية قالوا بجواز مطلق ففيه نظر، لأن الحجامة عند خوف الإفطار تكره عند الحنفية أيضاً كما عند المالكية.

قال مالك في الموطأ: «لا تكره الحجامة للصائم إلا حشية من أن يضعف، ولولا ذلك لم تكره، ولو أن رجلا احتجم في رَمَضَان ثم سلم من أن يُفطِر لم أر عليه شيئاً. ولم آمره بالقضاء لذلك اليوم الذي احتجم فيه، لأن الحجامة إنما تكره للصائم لموضع التغرير بالصيام، فمن احتجم وسلم من أن يُفطِر حتى يمسي فلا أرى عليه شيئاً، وليس عليه قضاء ذلك اليوم». وقال محمد: «لا بأس بالحجامة للصائم، وإنما كرهت من أجل الضعف، فإذا أمن ذلك فلا بأس، وهو قول أبي حنيفة رحمه الله تعالى ». انظر: التعليق المحد (١٩٢/٢).

وذهب ابن عبد البر من المالكية أيضاً إلى وقوع النسخ في النهي عن المحامة لحديث ابن عباس أن النبي الله احتجم وهو صائم، وذلك في حجه كم قال الشافعي لأن ابن عباس لم يصحب النبي الله وهو محرم وصائم إلا في حجة الإسلام، لأن في الفتح لم يكن النبي الله محرماً، ولأنه لم يدرك بعد ذلك مع النبي الله رَمَضَان، فثبت أن ذلك كان في حجة الإسلام وهو متأخر عن قوله: «افطر الحاجم والْمَحْجُوم».

# ١٠- باب الشيخ الكبير يُفْطِر ويَفْتَدِي ولا قضاء عليه والحامل والمرضع إذا خافتا على أولادهما تُفْطِرَان وتَفْتَدِيان وتَقْضِيَان وإذا خافتا على أنفسهما فهما كالمريض يُفْطِرَان ثم يقضيان

المعدد بن المعدد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا إبراهيم بن مرزوق، نا روح بن عبادة، نا سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن عزرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: رُخص للشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة في ذلك وهما يُطِيقان الصوم أن يُفطِرا إن شاءا ويُطعِما كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليهما. ثم نسخ ذلك في هذه الآية: ﴿فمن شَهِدَ منكم الشَهْر فَلْيَصُمْهُ ﴾ فثبت للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة إذا كانا لا يُطِيقان الصوم والحُبْلَى والمرضع إذا خافتا أفطرتا وأطعمتا مكان كل يوم مسكيناً(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳۰/٤) وابن الجارود (۳۳/۲) والطبري في تفسيره كلهم من طرق عن سعيد بن أبي عروبة به.

ورواه أبو داود (٦٣٨/٢-٦٣٩) من طريق ابن أبي عدي، عن سعيد بن حبير به ولفظه: ﴿وعلى اللَّين يُطِيقُونَ فَلَيْدَةٌ طَعَامُ مسكين﴾ قال: كانت الرخصة للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة وهما يُطِيقان الصِيام أن يفطرا ويطعما مكان كل يوم مسكيناً، والحبلى والمرضع إذا خافتاً. (٦٣٨/٢-٧٣٩).

ورواه ابن أبي عدي، عن سعيد وقال: إذا خافتا على أولادهما(۱).
١٣٦٤ - أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، أنا أبو الحسن الطرائفي، نا عثمان بن سعيد الدارمي، نا القعنبي فيما قرأ على مالك، أنه بلغه أن عبد الله بن عمر سئل عن المرأة الحامل إذا خافت على حملها، واشتد عليها الصِيام فقال: تُفطر وتُطعم مكان كل يوم مسكيناً

وله عن ابن عباس طرق:

منها: طريق عطاء عنه.

رواه البخاري (١٧٩/٨) والنسائي (١٩٠/٤) وعبد الرزاق (١٧٩/٨) والدارقطني (٢٠٥/٢) والحاكم (١٩٠/٤) (وهذا وهم منه)، والطبراني في الكبير (١٨/١٦) والبيهقي (٢٧٠/٤) كلهم من طريق عمرو بن دينار عنه بلفظ: ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين﴾ ليست منسوخة، هو الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما فليطعما مكان كل يوم مسكيناً. هذا لفظ البخاري.

ومنها: طريق عكرمة عنه.

رواه أبو داود (٧٣٨/٢) وعبد السرزاق (٢٠٧/٢-٢٢١) والدارقطين (٢٠/٢) والحاكم (٢٠٠/٢) والبيهقي (٢٧١/٤) كلهم من طرق عنه ولفظه: رخص للشيخ الكبير أن يُفطِر ويُطعم عن كل يوم مسكيناً، ولا قضاء عليه. قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط البخاري لم يخرجاه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>١) الكبرى (٢٣٠/٤).

مدأ من حنطة (١).

قال القعنبي: قال مالك: وأهل العلم يرون عليها القضاء كما قـال الله عز وجل: ﴿فَمَن كَانَ مَنكُم مُريضاً أَو على سَفَر فَعِدَّةٌ مَن أيام أُخَرٍ ﴾ ويرون ذلك مرضاً من الأمراض(٢).

وقد رواه الشافعي عن مالك، عن نافع، أن ابن عمر سئل فذكره، ثم ذكر قول مالك.

١٣٦٥ - أخبرناه أبو سعيد بن أبي عمرو، نا أبو العباس الأصم، نا الشافعي فذكره.

وقد رُوِيَ عن عبد الله بن عمرو بن عثمان، عن ابن عمر في معناه. وزاد: ثم لا يجزيها فإذا صحت قضته (٢).

ثم قال البيهقي: ذكره أبو عبيد في كتاب الناسخ والمنسوخ عن ابن أبي مريم، عن أنس بن عياض. وهذا قول مجاهد: تفطر وتعطعم وتقضي. وفي رواية قتادة عن الحسن البصري: تفطران وتقضيان. وفي رواية يونس ابن عبيد عن الحسن: المرضع إذا خافت أفطرت وأطعمت، والحامل إذا خافت على نفسها: أفطرت وقضت كالمريض. انتهى.

<sup>(</sup>١) وهو في الموطأ (٣٠٨/١) بلاغاً، فوصله المؤلف (٢٣٠/٤) والشافعي من طريق مالك، عن نافع، عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٢) انظر: الموطأ (٣٠٨/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: السنن الكبرى (٢٣٠/٤).

الله بن عبد الله بن مالك؛ رجل من بني عبد الله بن كعب يعني القشيري، وليس بأنس الذي خدم النبي على عن النبي الله عن وجل وضع عن المسافر شطر الصلاة، وعن المسافر والحامل والمرضع الصوم» وإسناده مختلف فيه (١).

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳۱/٤) وأبو داود (۲۹۲/۲) وارد (۲۹۲/۲) والبرمذي (۸۰/۲) وابن ماجه (۲۳۳/۱) واحمد (۸۰/۲۹) والمبراني في الكبير وعبد بن حميد (ص۲۱) وابن خزيمة (۲۸۸/۳) والطبراني في الكبير (۲۲۳/۱) كلهم من طرق عن عبد الله بن سوادة، عن أنس بن مالك به في حديث طويل.

ورواه النسائي من طريق عبد الله بن سوادة، عن أبيه به (١٩٠/٤). قال الترمذي: حديث أنس بن مالك حديث حسن ولا نعرف لأنس بن مالك هذا عن النبي على غير هذا الحديث الواحد ».

وقال ابن أبي حاتم في علله: سألت أبي عنه فقال: احتلف فيه.

وسبق تخريع هذا الحديث في باب صلاة المسافر في كتاب الصلاة. فراجعه هناك.

#### فقه الحديث:

فرّق العلماء بين الشيخ الكبير والعجوزة، وبين الحامل والمرضع فقالوا: الشيخ الكبير والعجوزة، إذا كانا يجهدهما الصوم ويشق عليهما فلهما أن يُفطرا ويُطعما كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليهما لقوله تعالى: ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين وليس عليهما القضاء بالاتفاق.

واختلف في الحامل والمرضع إذا خافتا على أنفسهما أو على أولادهما فأفطرتا هل عليهما القضاء مع الإطعام، أم يكفي الإطعام دون القضاء؟ فذهب الجمهور إلى أن عليهما القضاء.

واحتلِفوا في الفدية: فقال أبو حنيفة: لا فدية عليهما.

وقال أحمد والشافعي: عليهما الفدية.

وفرق مالك بين الحامل والمرضع فقال: الحامل تفطر وتقضي ولا فدية عليها، والمرضع تفطر وتقضى وتفدي.

وذهب بعض أهل العلم من الصحابة منهم ابن عمر وابن عباس أنه لا قضاء عليهما لأن قوله تعالى: ﴿وعلى الذين يُطِيّقُونَه فِذَيةٌ طعامُ مِسكِين﴾ يتناولهما وليس فيه إلا الإطعام، ولأن النبي على قال: «إن الله وضع عن الحامل والمرضع الصوم» وإسناده مختلف فيه كما سبق، وأقل درجته أنه حسن.

وقال الجمهور: إن الآية أو حبت الإطعام، ولم تتعرض للقضاء فأخذناه من دليل آخر، ولأنهما لا يُشبِهان الشيخ الكبير والعجوزة في العجز عن القضاء، بل هما يقدران على ذلك ولذا قال أحمد: لا أقول بقول ابن عباس وابن عمر.

وهو قول وحيه لأن المراد بوضع الصّوم يعنيٰ في مدة العـذر، فـإذا ذهـب العذر وحب القضاء كالمريض والحائض والنفساء.

# ٥١ – باب الحائض لا تصلي ولا تصوم وإذا طَهُرَتْ قَضَت الصَّومَ دون الصلاة

النه قال: «ما رأيت من ناقِصَاتِ عَقْلٍ ودِيْنِ أَذْهَبَ لِلّبِ الرجلِ الحازِمِ من النبي الله قال: «ما رأيت من ناقِصَاتِ عَقْلٍ ودِيْنِ أَذْهَبَ لِلّبِ الرجلِ الحازِمِ من إحْدَاكُنَّ يا مَعْشَرَ النساء!» فقلن: ولِمَ، وما نقص عقلنا وديننا يا رسول الله؟ قال: «أليس شهادةُ المرأةِ مثل نصف شهادة الرجل؟» قلن: بلى. قال: «فذلك من نقصان عقلها، أوليس إذا حاضت المرأة لم تُصَلِّ ولم تصم؟» قلن: بلى. قال: «فذلك من نقصان دينها».

أخبرنا أبو زكريا بن أبي إسحاق، أنا أبو سهل بن زياد، نا إسماعيل بن إسحاق، نا عيسى بن ميناء، نا محمد بن جعفر بن أبي كثير، عن زيد بن أسلم، عن عياض، عن أبي سعيد... فذكره في حديث طويل(١).

١٣٦٨ - وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو الفضل بن إبراهيم، نا أحمد بن سلمة، نا إسحاق بن إبراهيم، أنا عبد الرزاق، أنا معمر، عن عاصم الأحول، عن معاذة العدوية أن امرأة سألت عائشة: ما بال

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه البخاري (۱/۱۹) ومسلم (۸۷/۱) والنسائي (۱۸۷/۳) وابن ماحه (۴،۹/۱) والمؤلف في الكبرى (۴،۹/۱) كلهم من طريق عياض بن عبد الله، عن أبي سعيد الخدري مثله.

الحائض تقضي الصَوم ولا تقضي الصلاة؟ فقالت لها: أحَرُورِيَّـةُ أنـت؟ فقالت: لست بِحَرُورِيَّة ولكني أسأل. فقالت: كان يصيبنا ذلّـك على عهد رسول الله على فنؤمر بقضاء الصَوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة(١).

قال معمر: وأنا أيوب، عن أبي قلابة، عن معاذة، عن عائشة مثله، والله أعلم.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٣٦/) بهذا الإسناد واللفظ، والبخاري (٢/١٨) ومسلم (٢/٢٥/) وأبو داود (١٨٠/١) والنسائي (١٨٠/١ - ١٩١) والترمذي (٢/٤٣١) وابن ماجه (٢/٧١) والدارمي (٢٣٣/١) وأحمد (٢/٣٤/١) والطيالسي (ص٢٢) وابن الجارود (٢٣٣/١) كلهم من طرق عن معاذة عنها به.

وإنكار عائشة على السؤال كان سببه أن الخوارج درجوا على إنكار السنن بآرائهم وعقولهم فخشيت أن تلقته منهم، ولما عرفت أن المرأة لا تريد إلا الجواب أحابت بالنص، وكأنها قالت لها: دعي السؤال عن العلة إلى ما هو أهم من معرفتها وهو الانقياد إلى الشارع.

وأما العلماء فقد تحدثوا في الفرق المذكسور فقىال كثير منهم: إن الصلاة تتكرر فيشق قضاؤها بخلاف الصَوم الذي لا يقع في السنة إلا مرة.

وأجمع أهل العلم على أن الحائض والنفساء لا يحل لهما الصوم، وأنهما يُفطران ويقضيان، وإن صامتا لم يجزئهما الصوم، ومتى وحد الحيض في حزء من النهار فسد صوم ذلك اليوم، سواء وحد في أول النهار أو في آخره، فإذا طهرت قبل الفحر لها أن تصوم وإن لم تغتسل.

# ١٦ - باب المسافر يُفْطِر إنْ شاء ثم يقضي

قال الله عز وجل: ﴿ فَمَن كَانَ مَنكُم مُريضاً أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مَنَ أَيام أُخُرِ ﴾ [سورة البقرة: ١٨٤].

المحفر، نا عبد الله بن جعفر، نا يونس بن حبيب، أنا أبو داود، نا شعبة، عن محمد بن عبد الرحمن، عن محمد بن عمرو بن الحسن، عن جابر: أن النبي على كان في سَفَر عن محمد بن عمرو بن الحسن، عن جابر: أن النبي على كان في سَفَر فرأى رجلاً يُظلَّل عليه، فسأل، فقالوا: هو صائم، فقال: «ليس من البرً الصَومُ في السفو»(١).

قال الشافعي: فاحتمل « ليس من البر » أن يبلغ هذا رجل بنفسه في فريضة صوم ولا نافلة. وقد أرخص الله له وهو صحيح أن يُفطِر، ويحتمل « ليس من البر » المفروض الذي من خالفه أثم (٢).

١٣٧٠ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو نصر أحمد بن علي بن أحمد الفامي وغيرهما قالوا: أنا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا \_\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) صحیح: أخرجه المؤلف فی الکبری (۲۲۲۶) والبخباری (۱۸۳/٤) والبخباری (۱۸۳/٤) و مسلم (۲۸۲/۲) وأبو داود (۲۹۲/۲) والنسبائي (۱۷۷/۶) والدارمي (۹/۲) وابن الجبارود (۲/۲۶) والطیالسي (ص۲۳۸) وابن حببان (۹/۲) وابن الجبارود (۲۲۲-۲۲۷) وأحمد (۳۱۹۰۲۹) وابن خزیمة (۳/۲۲-۲۲۷) وأبو یعلی (۲۲۲-۲۲۷) وابن أبی شیبة (۲/۲) کلهم من طریق شعبة عنه.

<sup>(</sup>٢) انظر: معرفة السنن والآثار (٦/٩٨).

الربيع بن سليمان المرادي، نا عبد الله بن وهب، أخبرني عمرو بن الحارث، عن أبي الأسود، عن عروة، عن أبي مراوح، عن حمزة بن عمرو الأسلمي أنه قال لرسول الله على: إني أجد بي قوة على الصيام في السفر فهل علي جناح؟ فقال رسول الله على: «هي رخصة من الله تبارك وتعالى فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه»(١).

(۱) صحيح: أخرحه المؤلف في الكبرى (۲٤٣/٤) بهذا الإسناد واللفظ ومسلم (۷/۲) والنسائي (۱۸٦/٤–۱۸۷) والطحاوي (۷/۲) وابن خزيمة (۲۰۸/۳) كلهم من طرق عن أبي الأسود به.

وله طرق أخرى.

رواه أبو داود (٢٩٤/٢) والحاكم (٢٣٣/١) والبيهقي (٢٤١/٤) كلهم من طريق محمد بن عبد المحيد المدني قال: سمعت حمزة بن محمد بن حمزة ابن عمرو الأسلمي يذكر أن أباه أحبره عن حده حمزة بن عمرو بلفظ: قلت: يا رسول الله! إني صاحب ظهر أعالجه أسافر عليه وأكريه، وإنه ربما صادفني هذا الشهر -يعني رمضان- وأنا أحد القوة، وأنا شاب، وأحد بأن أصوم يا رسول الله أهون علي من أن أؤ حره فيكون دينا، أفاصوم يا رسول الله أعظم لأجري أو أفطر؟ قال: «أي ذلك شئت يا حزة» واللفظ لأبى داود.

وأخرج الطبراني في الأوسط فقال: تفرد به محمد، عن حمزة.

وقال الحافظ: حمزة بحهول الحال، ومحمد بن عبد المحيد مقبول.

ومع ذلك صحح الحديث فقال ردًّا على ابن حزم في استدلاله بأن السؤال

وقع عن صوم التَطَوُّع بدليل قوله في رواية عندهما: إني أسرد الصَوم. قال: لكن ينتقض عليه بأن عند أبي داود في رواية صحيحة من طريق حمزة بن محمد بن حمزة، عن أبيه، عن حده ما يقتضي أنه سأله عن الفرض. وصححهما الحاكم. انتهى. انظر: التلخيص (٢٠٤/٢).

وقد اختلف الرواة في جعل هذه القصة من مسنده أو من مسند عائشة؛ فبعضهم جعله من مسنده، وبعضهم الآخرون من مسند عائشة وكلاهما صحيح.

ولفظ حدیث عائشة عن قصته: أن حمزة بن عمرو الأسلمي قال للنبي الصوم في السفر؟ و کان کئير الصيام فقال: «إن شئت فصم وإن شئت فافطر» رواه البخاري (۱۹۷۶) ومسلم (۲۹۰۲) ومالك (۱۹۰۲) وأبو داود (۲۹۳/۲) والنسائي (۱۸۷/۶) والترمذي (۸۲/۳) وابن ماحه وأبو داود (۲۸۲/۳) والنسائي (۱۸۷/۶) والترمذي (۲۰۲۱) وابن ماحه (۳۱/۲) والدارميي (۲۸/۸) وأحمد (۲۰۲۱ ۹۳، ۲۰۱۱) وابن ماحه الجارود (۲/۲ ٤ ۵-۵) والحميدي (۱۱/۱) وابن خزيمة (۳۹ ۹۷-۲ والحميدي (۱۱/۱) وابن خزيمة (۳۹ ۹۷-۲ والطحاوي في شرحه (۲۹/۲) والبيهقي (۲۹/۲) کلهم من طرق عن هشام بن عروة، عن أبيه، عنها.

قال الحافظ: هكذا رواه الحفاظ، عن هشام.

وقال عبد الرحيم بن سليمان عند النسائي، والدراوردي عند الطبراني، ويحيى بن عبد الله بن مسلم عند الدارقطني ثلاثتهم، عن هشام، عن أبيه، عن عائشة، عن حمزة بن عمرو. فجعلوه من مسند حمزة، والمحفوظ أنه من مسند عائشة، ويحتمل أن يكون هؤلاء لم يقصدوا بقولهم: «عن حمزة»

۱۳۷۱ - ورُوِینا عن ابن مسعود وعثمان بن أبي العاص وأنس ابن مالك استحباب الصوم على الفطر، وعن ابن عمر استحباب الفطر (۱).

# ١٧ - باب قضاء صوم رَمَضَانَ

الرواية عنه، وإنما أرادوا الإحبار عن حكايته فالتقدير: عن عائشة، عن قصة حمزة أنه سأل.

لكن قد صح بحيء الحديث من رواية حمزة... فكلاهما صحيح.

(۱) هذه الآثار ذكرها المؤلف في الكبرى (۲٤٥/٤) وابن أبي شيبة في مصنف. (۱۰/۳)-۱۷).

#### فقه الحديث:

لا خلاف بين العلماء في مباح الصَوم في السفر وفطره، وإنما وقع الخلاف في أفضل الأمرين منهما.

فذهب أحمد والأوزاعي وبعض الصحابة والتابعين إلى أن الفطر أفضل. وذهب مالك والشافعي وأبو حنيفة وبعض الصحابة والتابعين إلى أن الصَوم أفضل.

ويدل على صحة القول الأول حديث النبي ﷺ: «ليس من البر الصَومُ في السفر». وقال مجاهد وقتادة: أفضل الأمرين أيسرهما لقول سبحانه وتعالى: ﴿يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ النِّسْرِ﴾ [البقرة: ١٨٥].

سئلا عن قضاء رَمَضَانَ فقال: أحص العِدَّة وصم كيف شئت(١).

۱۳۷۳ – ورُوِّيْنا عن رافع بن خديج، وعن أبي هريرة، وأنس بـن مالك ﷺ معناه (۲).

۱۳۷٤ - اخبرنا أبو الحسين بن الفضل، نا أبو سهل بن زياد، نا عبيد بن عبد الواحد، نا سعيد بن أبي مريم، أنا يحيى بن أيوب، حدثني ابن حريج، عن عطاء، عن ابن عباس أنه كان يقول في قضاء رَمَضَانَ: من كان عليه شيء منه فليفرق بينه إن شاء (٣).

- (١) أحرحه المؤلف أثرهما في الكبرى (٢٥٨/٤).
- (۲) ذكره المؤلف في الكبرى (٤/٨٥٤-٥٩) وانظر كذلك: مصنف عبدالرزاق (٢٤٣/٤) وابن أبي شيبة (٣٢/٣) وسنن الدارقطني (١٩٣/٢).
- (٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٥٨/٤) بهذا الإسناد واللفظ ورجاله ثقات.

وعلقه البخاري (۱۱/۵۳) لقوله تعالى: ﴿فعدة من أيام أخرى، وعن عائشة قالت: نزلت ﴿فعدة من أيام أخر متتابعات ﴾. فسقطت متتابعات. رواه الدارقطني وقال: هذا إسناد صحيح.

قال ابن عبد البر: قولها: «سقطت » يحتمل نُسخت ورفعت، وهو دليل على سقوط التتابع، وليس شيء بين الدفتين ﴿متتابعات الله فصح سقوطها ورفعها. وعلى هذا جمهور العلماء. وهو قول طاووس ومجاهد وعطاء وعبيد بن عمير، وجماعة. وبه قال الأوزاعي والثوري وأبو حنيفة والشافعي وأبو ثور وأحمد وإسحاق. وكلهم مع ذلك يستحبونها متتابعات » انتهى. انظر: الاستذكار (١٨٠/١٠).

\_ جماع أبواب الصيام

١٣٧٥ - ورُوِّينا جواز تفريقه في حديث مرسل عن النبي ﷺ (١). ١٣٧٦ - ورُوِّيْنا في جواز تأخير القضاء إلى شَعْبَان ما أخبرنــا أبــو عبد الله الحافظ وأبو نصر أحمد بن على الفامي قالا: نا أبـو عبـد الله محمد بن يعقوب، نا إبراهيم بن عبد الله، نا يزيد، أنا يحيى هو ابن سعيد، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه سمع عائشة تقول: كان يكون عليّ الصَوم من رَمَضَانَ فما أستطيع أن أقضيه حتى يأتي شَعْبَان.

ورواه زهير بن معاوية، عن يحيى، وقال يحيى: الشغل من رسول الله ﷺ<sup>(۲)</sup>.

(١) أحرجه المؤلف في الكبرى (٢٥٩/٤) ولفظه: قيل: يما رسول الله! رحل كان عليه قضاء من رَمَضَان فقضى يوماً أو يومين منقطعين أيجزئ عنه؟ فقال رسول الله ﷺ: «أرأيت لو كان عليه دين فقضاه درهماً ودرهمين حتى يقضي دينه أترون ذمته برئت؟) قال: نعم. قال: (يقضى عنه)).

وأخرجه أيضاً ابن أبي شيبة (٣٢/٣) عن صالح بـن كيســان، وقيــل: عـن محمد بن المنكدر، عن رسول الله ﷺ مرسلاً.

وجاء مسندا عن ابن عمر قال: إن رسول الله ﷺ قال في قضاء رمضان: « إن شاء تتابع » رواه الدارقطني وقال: لم يسنده غير سفيان بن بشر. وقال: ورواه مرسلا عن محمد بن المنكدر. وقال: حسن. انتهي.

والصحيح الثابت عن ابن عمر وعليّ رضي الله عنهما أنــه يصـوم متتابعــا كما أفطر. وبه قال الحسن والشعبي.

(٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٥٢/٤) وقسال: رواه البخساري

قلتُ: فَإِنْ فَرَّطَ حَتَى يَأْتِي رَمَضَانَ آخر.

۱۳۷۷ - فأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نما أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الحسن بن مكرم، نما يزيد بن هارون، أنما شعبة، عن

ومسلم جميعاً في الصحيح: البخاري (١٨٩/٤) ومسلم (٨٠٣/٢) ورواه أيضاً أبو داود (٢٩١/٢) ومسالك (٣٠٨/١) وابسن ماجه (٣٩٣/١) وعبدالرزاق (٤/٥٤) وابن أبي شيبة (٩٨/٣) وابن خزيمة (٢٦٩/٣) وابن الجارود (٤٧/٢) والبغوي (٣/٩/٣) كلهم من طرق عن أبي سلمة عنها به.

ولفظه: ما كنت أقضي ما يكون عليّ من رَمَضَان إلا في شَعْبَان حتى توفي رسول الله ﷺ.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وقول يحيى: الشغل يعني: يمنعني الشغل برسول الله ﷺ، وتعني بالشغل أن كل واحدة منه ن كانت مهيأة لرسول الله ﷺ، مترصدة لاستماعه في جميع أوقاتها إن أراد ذلك، ولا تدري متى يريدها، ولم تستأذنه في الصوم خافة أن يأذن وقد يكون له حاجة فيها، فتفوتها عليه، وهذا من الأدب، ثم إنها كانت تصومه في شعبان، لأن النبي ﷺ كان يصوم معظم شعبان فلا حاجة له فيهن حينئذ في النهار. شرح النووي لمسلم (٢٢/٨).

الحكم، عن ميمون بن مهران، عن ابن عباس في رجل أدركه رَمَضَــان وعليه رَمَضَــان آخــر، قــال: يصــوم هــذا ويطعــم عــن ذلــك كــل يــوم مسكيناً ويقضيه(۱).

ورُوِّيْناه عن أبي هريرة (٢).

۱۳۷۸ - ورُوِي عن ابن عباس في المريض يُفطِر ثم لم يصح حتى مات فقد: مات فلا يكون عليه شيء، فإن صح ففرَّط في القضاء حتى مات فقد: ۱۳۷۹ - فقد أخبرنا أبو محمد عبد الله بن يحيى بن عبد الجبار السكري ببغداد، أنا إسماعيل الصفار، نا أحمد بن منصور، نا عبدالرزاق، أنا معمر، عن يحيى بن أبي كثير، عن محمد بن عبد الرحمن بن ثوبان قال: سئل ابن عباس عن رجل مات وعليه صوم شهر رَمَضَان وعليه فلد من شهر رَمَضَان وعليه نذر صوم شهر آخر قال: يطعم ستين مسكيناً (۳).

<sup>(</sup>۱) أخرجه المؤلف في الكبرى بهذا الإسناد واللفظ (۲۰۳/٤) وعبد الرزاق (۲۳٦/٤).

<sup>(</sup>۲) ذكره المؤلف في الكبرى (۲۰۳/٤) وعبد الرزاق (۲۳٤/٤) والدارقطي (۲۹۷/۲) ولفظه: عن النبي الله أنه قال في رجل مرض في رمضان فأفطر، ثم صح ولم يصم حتى أدركه رمضان آخر، قال: «يصوم الذي أدركه، ثم يصوم الذي أفطر فيه، ويُطعم كل يوم مسكينا » رواه الدارقطني من حديث إبراهيم بن نافع الجلاب، عن عمر بن موسى وقال: هما ضعيفا. ثم رواه الدارقطني موقوفا. وقال: إسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٥٤/٤) بهذا الإسناد واللفظ وعبد الرزاق (٢) (٢٤٩/٤).

كذا رواه ابن ثوبان.

وفي رواية سعيد بن جبير وميمون بن مهران، عن ابن عباس أنه قال في صوم رَمَضَان: يُطعم عنه، وفي النذر: يصوم عنه وَلِيّه(١).

وفتواه في المُنذِر يوافق روايته عن النبي على في امرأة جاءت إليه فقالت: إن أمي ماتت وعليها صوم نذر فقال: «أكنتِ قاضِيةً عنها ديناً لو كان عليها؟» قالت: نعم. قال: «فصُومِي عنها».

وفي رواية أخرى: أفأصوم عنها؟ فقال: «أرأيت لو كان على أمك دين فقضيته أكان يؤدي ذلك عنها؟» قالت: نعم. قال: «فصُومِي عن أمك»(٢).

(١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) وعبد الرزاق (٢٤٠/٤).

(٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٥/١-٢٥٦) وقال: رواه مسلم في الصحيح (٨٠٤/٢) عن إسحاق بن منصور وعبد بن حُميد وابن أبي خلف، عن زكريا بن عدي عن الحكم، عن سعيد بن جبير عنه.

ورواه البخاري (۱۹۲/٤) والترمذي (۸۷/۳) وابن ماجه (۱۹۳۰) وابن ماجه (۵۹/۱) والبخاري (۱۹۲/۶) والبغوي (۲۲۱/۳) والبيهقي (۲۵۰/۶) والبغوي (۲۲۱/۳) والبيهقي (۲۵۰/۶) والبغوي (۳۲۵/۳) کلهم من طرق عن سعيد بن حبير، عنه.

يدوا أن هذا الحديث حاء بألفاظ مختلفة؛ ففي حديث عائشة عند الشيخين: « من مات وعليه صيام صام عنه وليه » وفيه عموم، وفي حديث ابن عباس: حاء رحل إلى النبي على فقال: يا رسول الله! إن أمي ماتت وعليها صوم شهر أفأقضى عنها؟ قال: « نعم؛ فدين الله أحق أن يقضى ».

هذا لفظ البخاري، ولفظ مسلم: إن أمي ماتت وعليها صوم شهر، أفأقضي عنها؟ «قال: « لو كان على أمك دين أكنت قاضيه عنها؟ » قال: نعم. قال: « فدين الله أحق أن يُقضى » .

وفي رواية عنه أيضاً: حاءت امرأة إلى رسول الله على فقالت: يا رسول الله: إن أمي ماتت، وعليها صوم نذر، أفأصوم عنها؟ قال: «أرايت لو كان على أمك دين فقضيته، أكان يؤدى عنها؟ » قالت نعم: «فصومي عن أمك ». هذا لفظ الشيخين من حديث سعيد بن حبير، عن ابن عباس. وفي رواية عكرمة عن ابن عباس عند البخاري: قالت امرأة للنبي على ماتت أمي وعليها صوم خمسة عشر يوما. وفي رواية بجاهد وعطاء وسعيد ابن حبير وغيرهم عن ابن عباس: قالت امرأة للنبي على: «إن أخي ماتت» وهي عند البخاري.

وفي حديث بريدة بن الحُصيب قال: أتت امرأة إلى النبي الله فقالت: إني تصدقت على أمي بجارية، وإنها ماتت. قال: «وجب أجرك، وردها عليك الميراث » قالت يا رسول الله: إنه كان عليها صوم شهر أفأصوم عنها؟ قال: «صومي عنه» قالت: إنهالم تحج قط، أفأحج عنها؟ قال: «حُجي عنها » وفي رواية: صوم شهرين. وكلاهما في صحيح مسلم. ونظرا لوجود هذا الخلاف ادعى البعض الاضطراب، ولا داعي له؛ لأن

ونظرا لوجود هذا الخلاف ادعى البعض الاضطراب، ولا داعي له؛ لأن الغرض منها بيان مشروعية الصوم والحج عن الميت، ولا يؤثر في صحة الحديث كون السائل رجلا أو امرأة؛ لتعدد القصة، ولتعدد السؤال عن نوع الصوم؛ فمرة كان السؤال عن قضاء الصوم عامة، وثانية عن صوم نذر، وثالثة عن صوم شهر، أو صوم خمسة عشر يوما، أو صوم شهرين

العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصَغَاني، نا عمرو بن العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق الصَغَاني، نا عمرو بن الربيع بن طارق، أنا يحيى بن أيوب، عن عبيد الله بن أبي جعفر، عن محمد بن جعفر، عن عروة بن الزبير، عن عائشة أن رسول الله على قال: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه» (۱) وهذا إسناد صحيح.

١٣٨١ - وقد رُوِيَ عن عائشة أنه قالت في امرأة تُوُفِيتُ وعليها قضاء رَمَضَان: يطعم عنها (٢).

١٣٨٢ - وعن ابن عمر: من مات وعليه صيام رَمَضَان فليطعم عنه مكان كل يوم مسكين مداً من حنطة (٢). ورُوِي عنه في الإطعام

متتابعين، فالمحتمل من هذا أن يكون البعض من شهر رمضان، والبعض الآخر من غير رمضان.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى بهذا الإسناد واللفظ (٤/٥٥٠).
وأخرجه البخاري (٤/١٩٢-١٩٣) ومسلم (٧/٥٠٨) وأبو داود
(٢/١٩٧-٧٩١) وأحمد (٢/٩٦) وابن حبان (٥/٣٣٧) والطحاوي في
مشكله (٣/٠٤١) والدارقطيني (٤/١٩١-١٩٥) وابن الجارود (٢١٣/٣)
وابن حزيمة (٢/١٧) والبغوي (٢/٤٢) كلهم من طرق عن عبيد الله
ابن أبي جعفر به.

<sup>(</sup>٢) ذكره المؤلف في الكبرى (٤/٧٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) موقوفا، وهو الصحيح.

الجزء الثالث \_\_\_\_\_جماع أبواب الصيام

عن الميت مرفوعاً وليس بالقوي(١).

(۱) أخرجه المؤلف فأ الكبرى (۲۹۰/٤) والمترمذي (۸۷/۳) وابن ماجه (۱۸۰۸) وابن خزيمة (۲۷۳/۳) كلهم من طريق أشعث بن سوار، عن عد، عن نافع عنه.

قال الترمذي: « لا نعرفه مرفوعا إلا من هذا الوجه، والصحيح عن ابن عمر موقوفا ».

ومحمد هو: ابن عبد الرحمن بن أبي ليلى، وفي سنن ابن ماجه: محمد بن سيرين. قال المزني: هذا وهم، ولم ينسبه المترمذي، ثم قال: هو عندي محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى؛ قال البيهقي: وهو كثير الوهم، وإنما وراه أصحاب نافع عن ابن عمر موقوفا. انتهى.

قلت: والراوي عن ابن أبي ليلى هو: أشعث بن سوار؛ وهو ضعيف أيضاً عند أكثر أهل العلم.

(٢) قد تقدم تخريج حديث عائشة وابن عباس.

وأما حديث بريدة بن الحُصيب فرواه مسلم (١٠٥/٢) والترمذي (٢٥/٥) واما حديث بريدة بن الحُصيب فرواه مسلم (١٠٥/٢) والحاكم وابن ماحه (١٩٥١) وأحمد (٥٩/٥) وعبد الرزاق (٢٣٩/٤) والحاكم (٣/٥٤) كلهم من طريق سليمان بن بريدة، عنه في حديث طويل في قصة امرأة أتت النبي الله وفيه: يا رسول الله! إن أمي كان عليها صوم شهر، فأصوم عنها? قال: «صومي عنها». وفي رواية: إنها لم تحج قبط،

أفأحج عنها، قال: « حُجي عنها »

#### فقه الحديث:

مسائل هذا الباب حلية، اختلف الفقهاء في الذي عليه قضاء رَمَضَان فأخره إلى أن دخل رَمَضَان فهل عليه مع القضاء بعد رَمَضَان فدية؟

فقال ابن عباس وابن عمر وغيرهما من الصحابة إن كان تأخيره بعذر فليس عليه إلا القضاء، وإن كان تأخيره بغير عذر فعليه مع القضاء فدية وهي إطعام مسكين كل يوم وبه قال أحمد والشافعي ومالك.

وقال أبو حنيفة: لا فدية عليه لأنه صوم واحب فلم يجب عليه في تأخيره كفارة كما لو أحر الأداء والنذر بل عليه أن يقضي فقط.

ثم اتفق الجمهور على أن لقضاء رَمَضَان وقتاً موسعاً إلى أوائل شَعْبَان ولا يجب عليه المبادرة بالقضاء بعد العيد كما زعم أهل الظاهر وهو مخالف لما قالته عائشة.

وإن مات وعليه الصوم يصوم عنه وَليُّه.

قال الشافعي في القديم: فإن كان ثابتا صِيمَ عنه كالحج عنه.

قال البيهقى: قد ثبت ذلك.

قال النووي رحمه الله تعالى في شرح مسلم (٢٥/٨): «وللشافعي في المسألة قولان مشهوران، أشهرهما: لا يصام عنه، ولا يصح عن ميت صوم أصلا، والثاني: يستحب لوليه أن يصوم عنه، ويصح صومه عنه، ويبرأ به الميت ولا يحتاج إلى إطعام عنه، وهذا القول هو الصحيح المختار الذي نعتقده، وهو الذي صححه محققوا أصحابنا الجامعون بين الفقه

والحديث؛ لهذه الأحاديث الصحيحة الصريحة » .

ثم قال: وبه قال أبو ثور والليث وأحمد وإسحاق وأبو عبيد في صوم النذر دون رمضان وغيره.

وقال: وذهب الجمهور إلى أنه لا يصام عن ميت، وبه قبال أبو حنيفة. وذكر جماعة من الصحابة ثم قال: تأولوا الحديث على أنه يطعم عنه وليه، وهذا تأويل ضعيف، بل باطل. وأي ضرورة إليه؟! وأي مانع من العمل بظاهره مع تظاهر الأحاديث مع عدم المعارض لها » انتهى.

وقال المازي في المعلم (٣٩/٢): أحدد بظاهر هذا الحديث وأحاز أن يصوم عن الميت وليه أحمد وإسحاق وغيرهما، وجمهور الفقهاء على خلاف ذلك؛ يتأولون هذا الحديث على معنى إطعام الحي عن وليه إذا مات وقد فرط في الصوم، فيكون الإطعام قائما مقام الصيام » انتهى.

وضعف هذا التأويل بيِّن كما قال النووي؛ فإن قوله عليه السلام: « من مات وعليه صيام صام عنه وليّه » كيف يصح تأويل بالإطعام؟

وقوله: « صام عنه وليه » قبال الحيافظ: هنو حبر بمعنى الأمر، تقديره: فليصم عنه وليه » انتهى.

إلا أن يقال: إن الطعام ينوب عنه، قال سبحانه وتعالى: ﴿ أَوْ عَدَلَ ذَلَكَ صِيامًا ﴾ فدلٌ على أنهما يتناوبان، ولكن أحسن من هذا أن يقال: إن شاء صام على ظاهر الحديث، وإن شاء أطعم.

وقال البيهقي في الخلافيات – بعد أن سرد الأحاديث -: « مذهب إمامنا الشافعي رحمه الله تعالى اتباع السنة بعـد ثبوتهـا، وتـرك مـا يخالفهـا بعـد

صحتها. وهذه الأحبار ثابتة، ولا أعلم خلافًا بين أهل الحديث في صحتها، فوجب على من سمعها اتباعها، ولا يسعه خلافها » انظر: عتصر الخلافيات (٧٠/٣).

ثم فنَّد الأحاديث الواردة في المنع أن يصوم أحد عن أحد.

وما ورد من فتوى ابن عباس وعائشة أنهما قالا بالكفارة دون ذكر الصوم عنه، مع أنهما رويا الحديث المرفوع في القضاء عن الميت، فدل على أن المراد بالحديث المرفوع فعل ما يكون قضاء لصومه، وهو الإطعام الذي فسره.. الخ.

قال: « الأحاديث المرفوعة أصح إسنادا، وأحفظ رحالا من الذي روي موقوفا، فالأحاديث على ظاهرها حتى يأتي دلالة على غير ذلك ».

وأما الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى فجعل في المسألة ثلاثة أقوال:

أحدهما: لا يقضى عنه بحال، لا في النذر ولا في الواحب الأصلي. وهذا ظاهر مذهب الشافعي ومذهب مالك وأبي حنيفة وأصحابه.

والثاني: أنه يصام عنه فيهما، وهذا قول أبي ثور. وأحد قولي الشافعي. والثالث: يصام عنه النذر دون الفرض الأصلي. وهذا مذهب أحمد المنصوص عنه، وقول أبي عبيد، والليث بن سعد، وهو المنصوص عن ابن عباس، روى الأثرم عنه أنه سئل عن رجل مات وعليه نذر صوم شهر، وعليه صوم رمضان، قال: أما رمضان فليطعم عنه، وأما النذر فيصام.

قال الحافظ ابن القيم: وهذا أعدل الأقوال، وعليه يدل كلام الصحابة، وبهذا يزول الإشكال. انتهى.

### ١٨- باب استحباب السَحُور

الحسن القاضي، نا إبراهيم بن الحسين، نا آدم، نا شعبة، نا عبد العزيز بن صهيب قال: سمعت أنس بن مالك يقول: قال رسول الله العزيز بن صهيب قال: سمعت أنس بن مالك يقول: قال رسول الله السحووا فإن في السحور بوكة»(١).

ثم أقام الأدلة على ذلك. انظر: تهذيب السنن (٢٨١/٣).

وقد أشار إليه أبو داود بعد أن أخرج حديث عائشة: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه » قال: هذا في النذر، وهو قول أحمد بن حنبل. انتهى. وأغرب القول في هذا ما رواه البخاري (١٩٧/٤) عن الحسن معلقا: « إن صام ثلاثون رحلا يوما واحدا حاز » انتهى.

قال الحافظ: هذا الأثر وصله الدارقطيني في كتباب الذبيح، ثم قبال: قبال النووي في شرح المهذب: هذه المسألة لم أر فيها نقلا في المذهب، وقيباس المذهب الإجزاء » انتهى.

ثم اتفق عامة أهل العلم على أنه إذا أفطر في المرض، أو السفر، ثم لم يفرط في القضاء حتى مات فإنه لا شيء عليه، ولا يجب الإطعام عنه، غير قتادة فإنه قال: يطعم عنه. وحُكي ذلك عن طاووس أيضاً. قاله الخطابي.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٣٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح عن آدم بن إياس (١٣٩/٤).

ورواه أيضاً مسلم (٧٧٠/٢) والنسائي (٢٤١/٤) وابن ماجه (١/٠٤٥)

١٣٨٤ - ورُوِيِّنا عن عمرو بن العاص أن رسول الله ﷺ قال: «فَصْلُ ما بين صيامنا وحيام أهل الكتاب أكلة السَحُور»(١) ومعناه في

والدارمي (٦/٢) وأحمد (٢٢٩،٩٩/٣) وابن أبي شيبة (٨/٣) وابسن الجارود (٣٤/٣–٣٥) وعبد الرزاق (٢٢٧/٤) وابس خزيمة (٢١٧/٣) كلهم من طرق عن عبد العزيز بن صهيب عنه به.

وله طريق آخر عن أنس:

رواه أحمد (٢١٥/٣) والطيالسي (ص٢٦٨) وابن حبان (١٩٤/٥) وأبــو يعلى (٢٣٥/٥) كلهم من طريق قتادة عنه.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الکبری (۲۳۲/٤) وقال: رواه مسلم في الصحیح عن أبي الطاهر، عن ابن وهب (۷۷۱/۲) وأبو داود (۷۰۷/۲) والصحیح عن أبي الطاهر، عن ابن وهب (۷۷۱/۲) وأبو داود (۲۹۷،۲۰۲/٤) والزمذي (۳/۸) والنسائي (۲/۲٤) وأحمد (۲۹۷،۲۰۲/٤) وعبد الرزاق (۲/۹۲) والدارمي (۲/۲) وابن أبي شبية (۸/۳) وابن خزيمة (۳/۵) وابن حبان (۹۷/۵) کلهم من طریق موسی بن علي، عن أبيه، عن أبي قيس مولى عمرو بن العاص عنه به.

قال الخطابي: معنى هذا الكلام الحث على السحور، وفيه إعلام بأن هذا الدين يُسر لا عُسر فيه؛ وكان أهل الكتاب إذا ناموا بعد الإفطار لم يحل لهم معاودة الأكل والشرب إلى وقت الفحر، وعلى مثل ذلك كان الأمر في أول الإسلام، ثم نسخ الله عز وحل ذلك ورخص في الطعام والشراب

حديث العرباض بن سارية: «الغداء المبارك»(١).

\_\_\_\_\_

إلى وقت الفحر بقوله: ﴿وَكُلُوا وَاشْرِبُوا حَتَّى يَتِّبِينَ لَكُمْ الْخَيْطُ الْأَبْيِيشُ مَنَ الْخِيطُ الْأَبْيِيشُ مِنَ الْخِيطُ النَّهِي.

(۱) حسن بالشواهد: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳۲/٤) وأبو داود (۲۳۷/۷) وابن أبي شيبة (۲۰۷/۲) وابن أبي شيبة (۹/۳) وابن خزيمة (۲۱٤/۳) وابن حبان (۹/۶) کلهم من طريق (۹/۳) وابن خزيمة (۲۱٤/۳) وابن حبان (۱۹٤/۵) کلهم من طريق معاوية بن صالح، عن يونس بن سيف، عن الحارث بن زياد، عن أبي رُهم، عن العرباض. قال: دعاني رسول الله الله السحور في رمضان فقال: «هلم إلى الغداء المبارك».

وأبو رُهْم: هو أحزاب بن أسيد السَمعي؛ مخضرم ثقة، وقيل: له صحبة. وفي الإسناد علتان: احداهما: يونس بن سيف؛ فإنه مقبول كما قال الحافظ، والأحرى: الحارث بن زياد؛ فإنه مجهول، وقد أطلق بعض النقاد عليه بأنه ضعيف، وجعله الحافظ في مرتبة: (لين الحديث).

وله شاهد من حديث المقدام بن معدي كرب.

رواه أحمد (١٣٢/٤) والنسائي (٢/٤) كلاهما من طريق خالد بن معدان عنه بلفظ: «عليكم بغداء السجور فإنه هو الغداء المبارك».

وله شاهد آخر من حديث أبي الدرداء.

رواه ابن حبان (١٩٤/٥) من طريق إسحاق بن إبراهيم، عن عمرو بن الحارث، عن عبد الله بن سلام، عن راشد بن سعد عنه.

وله شاهدان آخران ذكرهما الهيثمي من حديث عمر بن الخطاب

١٣٨٥ - وفي حديث أبي هريرة مرفوعاً: «نِعْمَ سَعُور المؤمن التمر»(١).

# ٩ - باب ما يستحب من تأخير السَحُور وتعجيل الفطور

الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن أبي الطرائفي، نا عثمان بن سعيد، نا القعنبي فيما قرأ على مالك، عن أبي حازم بن دينار، عن سهل بن سعد الساعدي أن رسول الله على قال:

«لا يزال الناس بخير ما عَجَّلُوا الْفِطْرَ»(٢).

وحديث عائشة. انظر: مجمع الزوائد (١٥١/٣).

ومجموع هذه الشواهد يقوي الحديث.

(۱) صحیح: رواه المؤلف في الكبرى (۲۳۷/٤) وأبو داود (۷۰۸/۲) وابن حبان (۱۹۷/۵) كلهم من طرق عن محمد بن موسى، عن سعید المقبري عنه به.

وله شاهد عن حابر. رواه البزار كما في المجمع (١٥١/٣) وكشف الأستار (٢٥/١).

وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح.

(٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٣٧/) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن عبد الله بن يوسف، عن مالك (١٩٨/٤)، ورواه مسلم عن يحيى بن يحيى (٧٧١/٢).

ورواه أيضاً الترمذي (٧٣/٣) وابسن ماجه (١/١٤٥) وأحمـد (٣٣٧/٥)

۱۳۸۷ - أخبرنا أبو سعد أحمد بن محمد الخليل المالين، أنا أبو أحمد بن عدي، نا إسحاق بن أحمد الخزاعي بمكة، نا يحيى بن سعيد بن سالم القداح، نا عبد الجيد بن عبد العزيز بن أبي راود، عن أبيه، عن نافع، عن ابن عمر أن النبي على قال: «إنا معاشر الأنبياء أمرنا بثلاث: بتعجيل الفطر، وتأخير السَحُور، ووضع اليد اليمنى على اليسرى في الصلاة».

\_\_\_\_\_\_

٣٤٣،٣٣٩) وعبد الرزاق (٢٢٦/٤) والشافعي في المسند (ص١٠٤) وابن أبي شيبة (١٠٤٥) والدارمي (٧/٢) وعبد بن حميد (ص١٦٨- ابن أبي شيبة (٣٤/٣) والدارمي (١٠٤٥) وعبد بن حميد (ص١٦٨- ١٦٩) كلهم من طرق عن أبي حازم به.

وقد رُوِيَ عنه بلفظ آخر: «لا تنوال أمني على سنتي ما لم تنتظر بفطرها النجوم» قال: وكان النبي الله إذا كان صائماً أمر رجلاً فأوفى على شيء، فإذا قال: غابت الشمس أفطر. رواه ابن خزيمة (٢٧٥/٣) وابن حبان فإذا قال: غابت الشمس أفطر. رواه ابن خزيمة (٢٠٩/٣) وابن حبان الشمس أفطر. (٤٣٤/١) كلهم من طريق محمد بن أبي صفوان الثقفي، ثنا عبد الرحمن بن مهدي، ثنا سفيان، عن أبي حازم عنه به.

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

وقال ابن حزيمة: « هكذا حدثنا ابن أبي صفوان، وأهاب أن يكون الكلام الأخير عن غير سهل بن سعد لعله من كلام الثوري، أو من قول أبي حازم فأدرج في الحديث ».

وفي الباب أحاديث أحرى. انظر: تحفة المحتاج (٩/٢ ٨-٩٣).

تفرد به عبد الجيد، عن أبيه (١).

۱۳۸۸ - ورُوِي عن طلحة بن عمرو، عن عطاء، عن ابن عباس (۲). وقيل: عن أبي هريرة مرفوعاً (۳).

١٣٨٩ - ورُوِي عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ثلاثة من النبوة فذكرتهن (٤).

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۹/۲) والطبراني في الصغير (۱۹۸۳/۱) والعقيلي في الضعفاء (۱۹۸۳/۵) وابن عدي (۱۹۸۳/۵) كلهم من طريق يحيى بن سالم القداح عنه.

ويحيى بن سعيد بن سالم القداح وعبد الجيد تكلم فيهما. انظر: العقيلي وابن عدي وميزان الذهبي (٣٨٧/٤).

وقال الهيثمي: رواه الطبراني في الصغير والأوسط وفيه يحيى بن سعيد بن سالم القداح وهو ضعيف. انظر: مجمع الزوائد (٣/٥٥٢).

ولمزيد من التحقيق انظر تعليقي على "فتح الغفور في وضع الأيدي على الصدور".

(۲) ضعيف: أحرجه المؤلف في الكبرى (۲۸/٤) وأبو داود الطيالسي (۲) ضعيف: أحرجه المؤلف في الكبير (۲۱/۹۹۱) والطبراني في الكبير (۱۹۹/۱) وابن حبان (۳۶/۳) كلهم من طريق عطاء بن أبي رباح عنه.

وقال البيهقي: هذا حديث يعرف بطلحة بن عمرو المكي وهو ضعيف.

- (٣) أشار إليه المؤلف في الكبرى (٢٣٨/٤،٢٩/٢).
- (٤) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٩/٢) وصحح المؤلف من طريق

# ٢- باب من أفْطر في رَمَضان ثم بان له أن الشمس لم تَغْرُب

الإسماعيلي، أخبرنا محمد بن عبد الله الأديب، أنا أبو بكر الإسماعيلي، أخبرني الحسن بن سفيان، نا أبن نمير، نا أبو أسامة، عن هشام بن عروة، عن فاطمة، عن أسماء رضي الله عنها قالت: أفطرنا على عهد رسول الله على في يوم غَيْم، ثم بَدَتْ لنا الشمسُ.
فقلت لهشام: فأمِرُوا بالقضاء؟ قال: بُدٌّ من ذلك(١).

محمد بن أبان، عن عائشة، وتعقبه ابن التركماني فقال: قلتُ: ذكر صاحب الميزان محمداً هذا وذكر له هذا الأثر، وحكى عن البخاري قال: لا يعرف له سماع من عائشة.

وفي الأحاديث دليل على تعجيل الإفطار خلافاً لأهل الكتاب من اليهود والنصارى فإنهم كانوا يؤخرون الإفطار تعذيباً للنفس وتقهيراً لها، وهذا خلاف ما يدعو إليه الإسلام من إعطاء النفس حقها من الأجرة مثل العامل الذي يعمل ويستحق الأجر بعد العمل، وتأخيره يُعَد ظلماً وعدواناً فكذلك تعذيب النفس بعد غروب الشمس ومنعها من الطعام والشراب يُعَد ظلماً للنفس وعدواناً لها. ولذا استحب أهل العلم تأخير السَحُور وتعجيل الإفطار.

وإليه يشر حديث أبي ذر مرفوعا: « لا تزال أمتي بخير ما عجلوا الإفطار وأخروا السحور » رواه أحمد وغيره.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢١٧/٤) وقال: رواه البخاري في

١٣٩١ - ورُوِّيْنا في أصح الروايتين عن عمر بن الخطاب أنه قـال في مثل ذلك: من كان أفْطَرَ فليصم يوماً مكانه والله أعلم (١).

الصحيح عن أبي بكر بن أبي شيبة، عن أبي أسامة (١٩٩/٤). وأخرجه أيضاً أبو داود (٢/٥٥/٢) وأبن ماجه (٢٥٥/١) وأحمد (٢٦٥/٦) وابن أبي شيبة (٣٤/٣) وابن خزيمة (٣٩/٣) والدارقطني (٢٤/٣) كلهم من طريق أبي أسامة عنه به.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۱۷/٤) والمعرفة (۲۰۸/٦). ومالك (۳۰۳/۱) عن زيد بن أسلم، عن أحيه خالد بن أسلم، عن عمر بن الخطاب. ولفظه في الموطأ: « الخطب يسير وقد احتهدنا ». قال مالك: يريد به القضاء.

وما فهمه مالك رحمه الله تعالى هو الشابت عن عمر رضي الله عنه في روايات أخرى، منها ما رواه عبد الرزاق (١٧٨/٤) عن ابن جريح قال: حدثني زيد بن أسلم، عن أبيه قال: أفطر الناس في شهر رمضان في يوم مغيم، ثم نظر ناظر، فإذا الشمس، فقال عمر: «الخطب يسير وقد احهدنا، نقضى يوما مكانه » انتهى.

لقد أورد البيهقي عدة روايات عن عمر تدل على وحوب القضاء. وقال: «وفي تظاهر هذه الروايات عن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه في القضاء دليل على خطأ رواية زيد بن وهب في ترك القضاء» ثم أسند عن زيد بن وهب في مسجد المدينة في رَمَضَان زيد بن وهب قال: بينما نحن حلوس في مسجد المدينة في رَمَضَان والسماء مُتَغَيِّمَة، فرأينا أن الشمس قد غابت وأنا قد أمسينا، فأحرجت

لنا عِساسٌ من لبن من بيت حفصة، فشرب عمر وشربنا، فلم نلبث أن ذهب السحاب وبدت الشمس، فحعل بعضنا يقول لبعض: نقضي يومنا هذا، فسمع ذلك عمر فقال: والله لا نقضيه وما تَحَانَفْنا لإثم. قال: (وكان يعقوب بن سفيان الفارسي يحمل على زيد بن وهب بهذه الرواية المخالفة للروايات المتقدمة ويعُدُّها مما خولف فيه، وزيد ثقة إلا أن الخطأ غير مأمون». انتهى.

قال الخطابي: اختلف في وحوب القضاء في مثل هذا فقال أكثر أهل العلم: القضاء واحب عليه. وقال إسحاق بن راهويه وأهل الظاهر: لا قضاء عليه. ويمسك بقية النهار عن الأكل حتى تغرب الشمس، ورُوِي ذلك عن الحسن البصري وشبهوه بمن أكل ناسياً.

ثم قال: «الناسي لا يمكنه أن يحترز من الأكل ناسياً، وهذا يمكنه أن يمكث فلا يأكل حتى يتيقن غيبوبة الشمس، فالنسيان خطأ في الفعل، وهذا خطأ في الوقت والزمان والتحرز منه ممكن» انتهى.

وهذا الذي قال به جمهور أهل العلم منهم مالك أيضاً إلا أنه قاسه على الناسي، وسبق القول في الناسي أنه لا قضاء عليه إلا عند مالك.

ويقاس على الأكل قبل غروب الشمس، التسحر بعد طلوع الفحر في إيجاب القضاء عند الجمهور، ودليلهم في ذلك أيضاً لو غُمّ هلال رمضان فأفطروا، ثم قامت الحجة برؤية الهلال أن عليهم القضاء بعد إتمام صيامهم يوما.

# ٢١ - باب ما يُسْتَحَب أن يُفْطِر عليه وما يقول

المحمد بن يعقوب الفقيه بالطابران عمد بن يعقوب الفقيه بالطابران عمكة، نا أبو بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي، نا الحضرمي، نا أحمد بن حنبل، نا عبد الرزاق، أنا جعفر بن سليمان، عن ثابت، عن أنس أن رسول الله على كان يُفطِر قبل أن يُصلِّي على رُطبات، فإن لم يكن فتمرات، فإن لم يكن حَساً حَسَواتٍ من ماء(١).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳۹/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال:
 ورواه أبو داود عن أحمد بن حنبل (۷٦٤/۲–۷٦٥).

وهو في سننه (١٦٤/٣).

ورواه أيضاً الترمذي (٧٠/٣) وأبو يعلى (٩/٦) والدارقطني (١٨٥/٢) والحاكم (٤٣٢/٢) كلهم من طريق ثابت عنه.

قال الدارقطني: هذا إسناد صحيح.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

وجعفر بن سليمان صدوق يتشيع من رحال مسلم.

وله طرق أحرى:

منها: سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة عنه بلفظ: أن النبي ﷺ كان لا يصلي المغرب حتى يُفْطِر ولو كان شربة من ماء. رواه ابن خزيمة (٢٧٦/٣) والبيهقي والبزار (٤٣٢/١) كما في كشف الأستار، والحاكم (٤٣٢/١) والبيهقي

۱۳۹۳ - وأخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد بن داود الرزاز، نا أبو عمرو بن السماك، نا محمد بن عبد القزاز، نا عبد الله بن بكر

(۲۳۹/٤) كلهم من طرق عنه به.

ومنها: سعيد بن عامر، عن شعبة، عن عبد العزيز بن صهيب عنه.

ولفظه: «من وجد تمراً فليُفطِر عليه، ومن لا فليُفطِر على ماء فإن الماء طهور». رواه الترمذي (٦٨/٣-٦٩) وابن خزيمة (٢٧٨/٣) والحاكم (٤٣١/١) والحاكم والطبراني في الصغير (٢٠٣/٢) والبيهقي (٢٣٩/٤) كلهم من طرق عنه به. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

وقال البخاري فيما روى عنه أبو عيسى: حديث سعيد بن عامر وهم يهم فيه سعيد، والصحيح حديث عاصم، عن حفصة بنت سيرين (وسيأتي هذا الحديث).

وقال الترمذي: لا نعلم أحداً رواه عن شعبة مثل هذا غير سعيد بن عامر وهو حديث غير محفوظ، ولا نعلم له أصلاً من حديث عبد العزيز بن صهيب، عن أنس، وقد روى أصحاب شعبة هذا الحديث، عن شعبة، عن عاصم الأحول، عن حفصة بنت سيرين، عن الرباب، عن سليمان بن عامر، عن النبي وهواصع من حديث سعيد بن عامر. انتهى وقال البيهقى: رواه سعيد بن عامر، عن شعبة فغلط في إسناده.

وقد أشار أبو حاتم إلى ذلك فقال: سعيد بن عامر هـو صـدوق وكـان رجلاً صالحاً وكان في حديثه بعض الغلط. السهمي، نا هشام بن حسان، عن حفصة بنت سيرين، عن امرأة يقال لها الرباب من بين ضبة، عن سليمان بن عامر الضبي قال: قال رسول الله على : «إذا أفطر أحدكم فليُفطِر على تمر، فإن لم يجد فعلَى ماء، فإن الماء طهور»(١).

١٣٩٤ - ورُوِيْنا عن ابن عمر قال: كان النبي ﷺ إذا أَفْطَـرَ قـال: «ذهب الظمأ وابتلّت العروق وثبت الأجرُ إن شاء الله»(٢).

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٩٨/٤) وأبو داود (٢١٤/٢) والسترمذي (٢٠/٣) وابن ماجه (٢١٤/١) وأحمد (٢١٤،١٧/٤) والطيالسي (٣٠/٣) وابن ماجه (٢١٤،١٧/٤) وأجمد (٢١٤،١٧/٤) والطيالسي (ص٣٦) وعبد الرزاق (٢٢٤/٤) وابن أبي شيبة (٢٧٨/٣) والدارمي (٢/٢) وابن خزيمة (٢٧٨/٣) والطبراني في الكبير (٢/٤٣٣) والحاكم (٢/٢) كلهم من طرق عن عاصم الأحول، عن حفصة بنت سيرين عنها به.

ورواه عبد الرزاق (٢٢٤/٤) وأحمد (٢١٤/٤) وابن حبان (٢١٠/٥) والطبراني في الكبير (٣٣٣/٦) كلهم من طريق هشام بن حسان، عن حفصة به.

وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وقال الحاكم: صحيح على شرط البخاري ووافقه الذهبي. وصححـه أبو حاتم الرازي أيضاً. انظر: التلخيص (١٩٨/٢).

(۲) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/۹/٤) وأبو داود (۲/۹۲۷) والدارقطيني (۱۸۰/۲) وابن السني في عمل اليوم والليلة (ص۱۲۸) ١٣٩٥ - وعن معاذ بن زهرة أنه بلغه أن النبي ﷺ كسان إذا أَفْطَرَ قال: «اللهم لك صُمْتُ وعلى رزقك أفطرت»(١).

\_\_\_\_\_\_\_

والحاكم (٤٢٢/١) كلهم من طرق عن علي بن الحسن، عن الحسين بن والحاكم (٤٢٢/١) كلهم من طرق عن على لحيته فيقطع ما واقد، ثنا مروان بن سالم قال: رأيت ابن عمر يقبض على لحيته فيقطع ما زاد على الكف وقال... فذكر الحديث.

قال الدارقطني: تفرد به الحسين بن واقد وإسناده حسن، وأقره الحافظ في التلخيص (٢٠٢/٢)، وقال فيه في تقريبه: ثقة له أوهام.

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين وقد احتجا بالحسين بـن واقـد ومروان بن المقفع.

وتعقبه الذهبي فقال: على شرط البخاري احتج بمروان وهو ابن المقفع وهو ابن سالم.

وقال الحافظ في التهذيب: زعم الحاكم في المستدرك أن البحاري احتج به (أى مروان) فوهم لعله اشتبه عليه بمروان الأصغر.

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۳۹/٤) وأبو داود (۲۲٥/۲) وابن أبي شيبة (۱۰۰/۳) وابن السني في عمل اليوم والليلة (ص۱۷۹) وابن المبارك في الزهد (ص۹۹٤) والدينوري في عمل اليوم واللَيْلَةَ (ص٢٢٦) من طرق عن حصين، عن معاذ بن زهرة به.

إلا أن الدينوري أدخل رجلاً بينه وبين معاذ. وهذا مرسل لأن معاذاً تابعي على الراجح وفيه جهالة.

وفي الباب أحاديث أخرى:

العباس محمد بن المحمد بن إسحاق الصَغَاني، نا روح بن عبادة، نا هشام بن المحمد بن إسحاق الصَغَاني، نا روح بن عبادة، نا هشام بن أبي عبد الله، عن يحيى بن أبي كثير، عن أنس بن مالك أن النبي كان إذا أفطر عند أهل بيت قال: «أفطر عندكم الصائمون، وأكل طعامكم الأخيارُ الأبرارُ، ونزلت عليكم الملائكة»(١).

فمنها حديث أنس: رواه الطبراني في الصغير والأوسط وكتاب الدعاء له (٢١٧/٢) وأبو نعيم في أخبار أصبهان (٢١٧/٢) من طريق إسماعيل بن عمرو البحلي، ثنا داود بن الزبرقان، عن شعبة، عن ثابت، عنه بلفظ: أن النبي الله كان إذا أفطر قال: «بسم الله اللهم لك صمت، وعلى رزقك أفطرت، تقبل مني إنك أنت السميع العليم».

وهذا الإسناد ضعيف حداً لكون داود بن الزبرقان فإنه متروك؛ وقال الحافظ: إسناده ضعيف، فيه داود بن الزبرقان وهو متروك. التلخيص (٢٠٢/٢).

وحديث ابن عباس: رواه ابن السني (ص١٢٨) والطبراني في الكبير (ص٢٦) والطبراني في الكبير (ص٢٦) كلهم عن عن (ص٢٢٦) كلهم عن عبد الملك بن هارون بن عنترة، عن أبيه، عن حده، عنه مثل حديث أنس.

إسناده ضعيف حداً، عبد الملك قال الذهبي فيه: تركوه ونقل عن السعدي: دحال.

وقال الحافظ في التلخيص: سنده ضعيف، وكذا قال الهيثمي في المجمع (١٥٦/٣).

(١) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٣٩/٤) وأحمد (٣٠١،١١٨/٣)

والدارمي (٢٥/٢) وابن أبي شيبة (١٠٠/٣) والنسائي في عمل اليوم والليلة (ص٢٦٨)، وأبو يعلى في مسنده (٢٩١/٧-٢٩٢) والطبراني في كتاب الدعاء (١٢٣١/٢) كلهم عن هشام، عن يحيى بن أبي كثير، عنه به. ويحيى بن أبي كثير لم يسمع من أنس فقد رآه رُؤية. قاله أبو حاتم. وقال ابن حبان: كان يدلس فكل ما روى عن أنس فقد دلس عنه، و لم يسمع من أنس ولا من صحابي.

وقال البيهقي: «هذا مرسل لم يسمعه يحيى، عن أنس، إنما سمعه عن رجل من أهل البصرة يقال له عمرو بن زينب ويقال: ابن زبيب، عن أنس ». ولكن للحديث طرق عن أنس:

منها: معمر، عن ثابت، عنه بلفظ: أن النبي على حاء إلى سعيد بن عبادة فحاء بخبز وزيت، فأكل ثم قال النبي على: «أفطر عندكم الصائمون وأكل طعامكم الأبرار، وصلّت عليكم الملائكة» رواه أبسو داود (١٨٩/٤) وأحمد (١٣٨/٣) وعبد الرزاق (١١/٤) والبيهقي في الكبرى (١٠/٤) والطبراني في الكبرى (١٢٣/٢) كلهم من طريق عبد الرزاق عنه به. والطبراني في الدعاء (١٢٣٢/٢) كلهم من طريق عبد الرزاق عنه به. صحّح النووي إسناده في الأذكار، وتقبه ابن حجر بأن معمراً في روايته عن ثابت مقدوح فيها.

وقال ابن المديني: في رواية معمر، عن ثابت غرائب منكرة. وقال ابن معين: معمر عن ثابت لا تساوي شيئاً. وساق العقيلي في الضعفاء عدة أحاديث من رواية معمر، عن ثابت، منها هذا الحديث وقال: كل هذه الأحاديث لا يتابع عليها وليس محفوظة وكلها مقلوبة.

## ٢٢ - باب فضل شَهْر رَمَضَان وصيامه وقيامه.

قال الله عز وجل: ﴿شَهْر رَمَضَانَ الذي أنزل فيه القرآن﴾ [سورة البقرة: ١٨٥].

اب الله الحافظ وأبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ وأبو سعيد بن أبي عمرو قالا: نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا الربيع بن سليمان المرادي، نا ابن وهب، أخبرني يونس، عن ابن شهاب، عن ابن أبي أنس، أن أباه حدثه أنه سمع أبا هريرة يقول: قال رسول الله

ثم قال: ولو وصف الشيخ المتن بالصحة لكان أولى، لأن لـ طرقاً يقـوي بعضها بعضاً. انظر: الفتوحات الربانية (٤٣٤/٤).

ومنها: طريق قتادة عنه ولفظه: كان رسول الله ﷺ إذا أفطر عند قوم دعا لهم فقال: «أفطر عندكم الصائمون وأكل طعامكم الأبرار وصلّت عليكم الملائكة».

رواه ابن السني (ص٩٦١) والدينوري في عمل اليوم والليلة (ص٢٢٧) والطبراني في الدعاء (٦٢٣/٢) كلهم من طريق عمران القطان عنه به.

وعمران القطان هو: ابن داور -بفتح الواو بعدها راء- ابن العوام القطان البصري. قال الحافظ: صدوق يهم رمى برأي الخوارج.

وبمحموع الطرق يرتقي الحديث إلى درجة الحسن. وقد يرى الحافظ أيضاً أن المتن محفوظ وصحيح.

(١) سبق ذكر هذا الطريق.

ﷺ: «إذا جاء رَمَضَان فُتِحَت أبوابُ الجنة، وغُلَّقَت أبواب جهنم، وسُلْسِلَت الشياطين»(١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٠٣/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال:

رواه مسلم في الصحيح عن حرملة بن يحيى، عن ابن وهب (٧٥٨/٢)

وأخرجه البخاري من وجه آخر، عن ابن شهاب (۱۱۲/٤).

وأخرحه أيضاً النسائي (١٢٧/٤) وأحمد (٤٠١،٢٨١/٢) وأحمد (٤٠١،٢٨١/٢) وعبد الرزاق (١٢٠٤) وابن حبان (١٨٣/٥) وعبد بن حميد (ص١٢٠) كلهم من طرق عن الزهري به.

وله طرق أخرى عن أبي هريرة:

منها: أبو قلابة عنه بلفظ: «قد جاءكم رَمَضَان شهر مبارك، افترض عليكم صيامه، تفتح فيه أبواب الجنة، وتغلق فيه أبواب الجحيم، وتُغَلل فيه الشياطين، فيه ليلة القدر خير من ألف شهر، من حُرِم خيرها فقد حُرِم».

رواه النسائي (١٢٩/٤) وأحمد (٢٥،٢٣٠/٢) وابن أبي شيبة (١/٣) والنسائي فضائل الأوقات ص(١٤٢) كلهم من طرق عن أيوب عنه به. وأبو قلابة لم يسمع عن أبي هريرة كما في التهذيب (٢٥/٥).

ومنها: طريق أبي سهيل، عن أبيه، عن أبي هريرة. بلفظ: «إذا جاء رَمَضَان فتحت أبواب الجنة وغلقت أبواب النار، وصفدت الشياطين» رواه البخاري (٢/٢٤) ومسلم (٧٥٨/٢) والنسائي (١٢٨٤) وأحمد (٣٥٧/٢) والدارمي (٢/٢٦) وابن خزيمة (١٨٨/٣) والبيهقي (٢٠٢/٤) كلهم من طرق عنه به. الله الحيافظ، أنا أبو عمرو عمرو الله الحيافظ، أنا أبو عمرو عثمان بن أحمد السماك، نا أحمد بن عبد الجبار، أنا أبو بكر بن عياش، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «إذا كان أول ليلة من رَمَضَان صُفَّدَت الشياطينُ مَرَدَةُ الجن، وغُلِقَت أبواب النار فلم يفتح منها باب، وفُتِحَت أبواب الجنان فلا يُغلَق منها باب، ونادَى مُنادٍ: يا باغي الخير أقبِل ويا باغي الشر أقصر و لله عتقاء من النار».

زاد فیه أبو كريب ، عن أبي بكر بن عياش : « وذلك عنه كل ليلة »(۱).

(۱) مختلف في رفعه: أحرجه المؤلف في الكبرى (٣٠٣/٤) بهاذا الإسناد واللفظ وهو في المستدرك (٢١/١٤) والترمذي (٥٧/٣) وابن ماجه (٢٦/١٥) وابن حزيمة (١٨٨/٣) وابن حبان (١٨٣/٥) والبغوي (٢١٥/٦) كلهم من طرق عن أبي بكر بن عياش، عنه به.

قال الترمذي: حديث غريب لا نعرفه من رواية أبي بكر بن عياش، عن الأعمش، عن أبي هريرة إلا من حديث أبي بكر. وسألتُ محمداً عن هذا الحديث فقال: حدثنا الحسن بن الربيع، حدثنا أبو الأحوص، عن الأعمش، عن مجاهد قوله. قال محمد: وهذا أصح عندي من حديث أبي بكر بن عياش.

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه بهذه السياقة. ووافقه الذهبي وهو كما قالا. فإن أبا بكر بن عياش من رحال الشيخين، انا أبو سعيد بن الأعرابي، نا الحسن بن محمد بن الصباح، نا الحسن بن محمد بن الصباح، نا سفيان بن عينة، عن الزهري، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «من صام رَمَضَان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه»(۱).

ويجوز أن يكون فيه قول البخاري هو الصحيح لأنه لما كبر ساء حفظه، وكتابه صحيح.

(۱) صحيح: أحرحه المؤلف في الكبرى (٣٠٤/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن سفيان (٢٥٥/٤).

ورواه أيضاً مسلم (۱/۳۲-٥٢٥) ومالك (۱۱۳/۱) وأبو داود (۲۰۳/۲) والنسائي (۱۳۹۶) والسترمذي (۱۲۲۳) وابن ماجه (۲/۳۲) والنسائي (۲۸۱،۲۴۱) والسترمذي (۲۸۱،۲۴۱) وابن ماجه (۲/۳۲) وأحمد (۲۸۱،۲۴۱،۲۳۲) وعبد الرزاق (۱۸۲۶) وابن أبي شيبة (۱/۳) والحميدي (۲/۰٤) وابن الجارود (۱۸۲) والدارمي (۲/۲۲) وابن حزيمة (۳۳٤/۳) وابن حبان (۱۸۲/۰) كلهم من طرق عن أبي سلمة به.

وعند بعضهم زيادة وهي: كان رسول الله ﷺ يرغب في قيام رَمَضَان من غير أن يأمرهم فيه بعزيمة.

وفي آخره زيادة أيضاً بلفظ: فتوفي رسول الله ﷺ والأمر على ذلك، ثـم كان الأمر على ذلك في خلافة أبي بكر وصدراً من خلافة عمر رضي الله عنهما.

الله الحافظ ومحمد بن عبد الله الحافظ ومحمد بن موسى قالا: نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا يحيى بن أبي طالب، أنا عبد الوهاب بن عطاء، أنا محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «من صام شهر رَمَضَان وقامه إيماناً واحتساباً غفر له ما مضى من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما مضى من ذنبه،

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في في فضائل الأوقات (ص٥٢) بهذا الإسناد واللفظ.

ورواه الترمذي (٦٧/٣) وابن ماجه (٤٢٠/١) وأحمد (٦٧/٣) ٥٠٣،٣٨٥) كلهم من طرق عن محمد بن عمرو، عنه به. وإسناده صحيح.

وقوله: «إيماناً واحتساباً» أى نية وعزيمة وهو أن يصومه على التصديق به، والرغبة في ثوابه طيبة نفسه، غير كارهة له، ولا مستثقل لصيامه، ولا مستطيل لأيامه، ولكن يغتنم طول أيامه لعظم ثوابه. قاله الخطابي.

وبهذه المناسبة أنقل هنا المقال الذي حررتُ قبل سنوات، وطبع في مجلة الجامعة الإسلامية بعنوان: «صلاة التراويح» لأن قيام ليلة رَمَضَان يحصل بصلاة التروايح كما قال النووي وغيره.

١- التراويح لغة: جمع ترويحة -أى ترويح النفس واستراحتها-

وفي القاموس: «منها: ترويحة شَهْر رَمَضَان سميت بها لاستراحة بعد كل أربعة ركعات. يقال: استروح أي وحد الراحة» انتهى.

ثم غلب اسم التراويح على الصلوات التي تصلى في ليالي رَمَضَان، ويجلس

440

الإمام بعد كل أربع ركعات، ولذا يقال: ويجلس بين كل ترويحتين مقدار ترويحة. وقد روى الإمام البيهقي في سننه بسنده عن المغيرة بن زياد الموصلي، عن عطاء، عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله عنها أربع ركعات في الليل ثم يا وح، فأطال حتى رحمتُه فقلتُ: بأبي أنت وأمي يا رسول الله! قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر. قال: «أفلا أكون عبداً شكوراً».

قال البيهقي: تفرد به المغيرة بن زياد وليس بالقوي. البيهقي (٩٧/٢). ووثقـه ابـن معـين، وصحَّـح الحـاكم بعـض أحاديثــه. انظــر: المســتدرك (٤١/٢).

إلا أن الذهبي لم يوافقه على ذلك فقال: المغيرة صالح الحديث.

وقال في الكاشف (١٦٧/٣): وثقه ابن معين وجماعة، وقال أحمد: منكر الحديث.

### ٢- الترغيب في قيام رَمَضان:

الحديث الأول: حديث أبي هريرة قال: كان رسول الله على يرغب في قيام رَمَضَان إيماناً واحساباً عفو له ما تقدم من ذلبه» رواه الجماعة وسبق تخريجه.

شوح الحديث: قول أبي هريرة: من غير أن يأمر فيــه بعزيمــة فيــه التصريــح بعدم وحوب القيام.

قال النووي: معناه لا يأمرهم أمر إيجاب وتحتم، بل أمر ندب وترغيب، ثم قال: احتمعت الأمة على أن قيام رَمَضَان ليس بواحب بل هو مندوب.

ومعنى قوله: «من قام رَمَضَان» أى مصلياً، ويحصل هذا بمطلق ما يصدق على القيام وليس من شرطه استغراق جميع أوقات الليل.

قال النووي: إن قيام رَمَضَان يحصل بصلاة التراويح.

الحديث الثاني: حديث عبد الرحمن بن عوف قال: إن النبي الله قسال: (إن الله عز وجل فرض صِيام رَمَضَان وسننت قيامه، فمن صامه وقامه إيماناً واحتساباً خرج من ذنوبه كيسوم ولدته أمه» رواه أحمد (١٩١/١ ١-٩٥) والنسائي (١٩١/٤) وابن ماجه (٢١/١).

إلا أن في إسناده النضر بن شيبان الحُدّاني -بضم المهملة وتشديد الدل-قال الحافظ: لين الحديث.

#### ٣- حكم صلاة التراويح بالجماعة: فيه أقوال للعلماء:

القول الأول: صلاة التراويح بالجماعة في المسحد أفضل، وبه قال أحمد والشافعي وأبو حنيفة وبعض المالكية، وبالغ الطحاوي من الحنفية فقال: «إن صلاة التراويح بالجماعة واحبة على الكفاية» هكذا نقل الشوكاني عن الطحاوي في نيل الأوطار (٢/١٢)، وسبقه إلى ذلك الحافظ. انظر: فتح الباري (٢/٤٤).

وهو مخالف لما قاله الطحاوي في شرح معاني الآثار وما نقل عنه ابن الهمام في شرح فتح القدير. يقول الطحاوي: «فهؤلاء الذين رُوِّيْنا عنهم

ما رُوِّيْنا من هذه الآثار كلهم يفضل صلاته وحده في شَهْر رَمَضَان على صلاته مع الإمام، وذلك هو الصواب، انتهى. انظر: شـرح معـاني الآثــار ·(4/1)

وقد قارن قبل هذه الأدلة للفريقين فقال: «ذهب قوم إلى أن القيام مع الإمام في شَهْر رَمَضَان أفضل منه في المنازل، واحتجوا في ذلك بحديث أبي ذر؛ قال رسول الله ﷺ: «من قام مع الإمام حتى ينصرف كُتِبَ له قُنُوتُ بقية ليلته».

وقال: خالفهم في ذلك آخرون فقالوا: بل صلاته في بيته أفضل من صلاته مع الإمام، وحجتهم في ذلك حديث زيد بن ثابت قال: قــال رسـول الله الله على الله المرء في بيته إلا المكتوبة» وذلك لما قام لهم ليلمة في رَمَضَان الله المكتوبة المكتوبة الله المكتوبة الله المكتوبة ال فأرادوا أن يقوم بعد ذلك فقال لهم هذا القول.

ثم وفِّق بين الروايتين فقال: يوجب الحديث الأول -حديث أبى ذر- أن من قام مع الإمام يكتب له قنوت بقية ليلته، ويوحب حديث زيد بن ثابت أن ما فعل في بيته هو أفضل من ذلك، حتى لا يتضاد هذان الأثران. انتهى. انظر: شرح معانى الآثار (٣٤٩/١).

وقال ابن الهمام: «إن الطحاوي روى عن ابن عمـر وعـروة تخلـف بعـض الصحابة، ونقل عن القاسم وإبراهيم ونافع وسالم وأبي يوسف: إن أمكنه أداؤها في بيته مع مراعاة سنة القراءة وأشبهها فيصليها في بيته إلا أن يكون فقيهاً كبيراً يقتدى به لقوله ﷺ: «عليكم بالصلاة في بيوتكم فإن خير صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة» انتهى. انظر: شرح فتح القدير (٣٤٤/١).

القول الثاني: الأفضل أن يصلي الرجل صلاة التراويح في البيت. وبه قال مالك وأيو يوسف وبعض الشافعية، فقد سئل مالك عن قيام الرجل في رَمَضَان فقال: إن كان يقوى في بيته فهو أحب إلي، وليس كل الناس يقوى على ذلك، قد كان ابن هرمز ينصرف فيقوم بأهله، وكان ربيعة ينصرف، وعدد غير واحد من علمائهم كانوا ينصرفون ولا يقومون مع الناس، وأنا أفضل ذلك. انظر: المدونة (٢٢٢/١).

واستدل هؤلاء بقول النبي على: «أفضل الصلاة صلاة المسرء في بيته إلا المكتوبة» متفق عليه من حديث زيد بن ثابت، قال النبي على هذا القول لما اتخذ حجرة في المسجد من حصير فصلّى فيها حتى احتمع عليه ناس، ثم فقدوا صوته ليلة، وظنوا أنه قد نام، فحعل بعضهم يتنحنح فقال: «ما زال بكم الذي رأيتُ من صَنِيعِكُم حتى خشيتُ أن يُكتب عليكم، ولو كُتِب عليكم ما قمتم به، فصلوا في بيوتكم، فإن أفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة» فلم يستثن رسول الله على من الصلوات إلا الفرائض. وصلاة المترويح ليست منها.

وورد هذا لحديث في صلاة رَمَضَان في مسحده في فإذا كانت صلاة التراويح في البيت أفضل حتى من مسحد رسول الله في فكيف في مسجد غيره؟

ولكن بعد عهد عمر بن الخطاب على صارت صلاة الراويح من شعائر الإسلام، وواظب المسلمون على ذلك، لذا أجمع العلماء على أفضليتها في أدائها في المساحد، وذكروا في ذلك الأدلة التالية:

444

١- حديث عائشة: قالت: إن النبي على صلّى في المسجد فصلى بصلاته ناس، ثم صلّى الثانية، فكثر الناس، ثم اجتمعوا من الليلة الثالثة أو الرابعة فلم يخرج إليهم رسول الله على فلما أصبح قال: ((رأيت الذي صنعتم فلم يمنعني من الخروج إليكم إلا أني خشيت أن تضرض عليكم» وذلك في رَمَضَان. متفق عليه.

#### شرح الحديث:

في الحديث دليل على أن النبي رضي صلّى صلاة التراويح بالجماعة، ولم يمنعه من الاستمرار بالجماعة إلا تخوفه من أن تكتب على الأمة.

فإن قيل: كيف كان يفرض عليهم وقد أكمل الله الفرائض ورَدَّ الخمسين إلى الخمس؟

أحاب البغوي على هذا السؤال قائلاً: كانت صلاة الليل واحبة على النبي وأفعاله الشرعية كان الاقتداء به فيه واحباً، فكان لا يؤمن إن هو واظب على الصلاة بهم أن يلزمهم الاقتداء به فيه، فالزيادة من جهة وحوب الاقتداء به، لا من حهة إنشاء فرض مستأنف، على أن الإنسان قد يُكلّف نفسه ما لم يوجبه الشرع، ثم تلحقه الملامة بتركه كما لو نذر صلاة تلزمه، وكما أخبر الله سبحانه وتعالى عن فريق من النصارى أنهم ابتدعوا رهبانيةً لم يكتبها عليهم، ثم قصروا فيها فلحقتهم الملامة، فقال سبحانه وتعالى: ﴿فما رَعُوها حق رِعَايَتِها ﴾ فأشفق النبي على ذلك فترك العمل. انتهى. انظر: شرح السنة (١١٨/٤).

ونقلَ الحافظ عدة أقوال عن العلماء في شرح قـول النبي ﷺ: ﴿خشيتُ أَنْ

يفرض عليكم» ونسب هذا القول الذي مر آنفاً إلى الخطابي، وذكر احتمالاً آخر عن الخطابي، وهو: أن الله فرض الصلاة خمسين، ثم حط معظمها بشفاعة نبيه على، فإذا عادت الأمة فيما استوهب لها والتزمت مما استعفى لهم نبيهم على منه، لم يستنكر أن يثبت ذلك فرضاً عليهم، ثم قال الحافظ: وتلقى هذين الجوابين من الخطابي جماعة من الشراح كابن الجوزي، وهو مبني على أن قيام الليل كان واحباً عليه على وحوب الاقتداء بأفعاله، وفي كل من الأمرين نزاع، ثم نقل الحافظ أقوال العلماء الآخرين فقال:

1- قال المحب الطبري: يحتمل أن يكون الله عز وجل أوحى إليه أنك إن واظبت على هذه الصلاة معهم افترضتها عليهم. فأحب التخفيف عنهم فترك المواظبة. وقال: ويحتمل أن يكون ذلك وقع في نفسه كما اتفق في بعض القرب التي داوم عليها فافترضت.

وقيل: خشي أن يظن أحد من الأمة من مداومته عليها الوجوب.

وإلى هذا الأحير نحا القرطبي فقال: قوله: «فتفوض عليكم» أي تظنونه فرضاً فيجب على من ظن ذلك، كما إذا ظن المجتهد حل شيء أو تحريمه فإنه يجب عليه العمل به. قال: وقيل: كان حكم النبي في أنه إذا واظب على شيء من أعمال البر واقتدى الناس به فيه أنه يفرض عليهم.

وعلق على هذا الحافظ فقال: ولا يخفى بُعْدُ هذا الأحير فقد واظب النبي على رواتب الفرائض وتابعه أصحابه ولم تفرض.

٧- وقال ابن بطال يحتمل أن يكون هذا القول صدر منه ﷺ لما كان قيام

الليل فرضاً عليه دون أمته، فخشي إن خرج إليهم والتزموا معه قيام الليل أن يسوي الله بينه وبينهم في حكمه. لأن الأصل في الشرع المساواة بين النبي على وبين أمته في العبادة. قال: ويحتمل أن يكون خشي من مواظبتهم عليها أن يضعفوا عنها فيعصى من تركها بنزك اتباعه على.

٣- وقال الكرماني: إن حديث الإسراء يدل على أن المراد بقوله تعالى:
 ﴿لا يبدل القول لدي﴾: الأمن من نقص شيء من الخمس و لم
 يتعرض للزيادة.

٤- وقال البعض: إن الزمان كسان قابلاً للنسخ ؛ فلا مانع من خشية الافتراض.

وعلَّق عليه الحافظ بقوله: وفيه نظر لأن قوله تعالى: ﴿لا يُبَدُّلُ القَوْلُ لَدَيَّ﴾ خبر والنسخ لا يدخله على الراجح.

قال الحافظ: وقد فتح الباري بثلاثة أجوبه أحرى:

٥- أحدها: يحتمل أن يكون المخوف افتراض قيام الليل بمعنى حعل التهجد في المسجد جماعة شرطاً في صحة التنفل بالليل، ويوميء إليه قولمه في حديث زيد بن ثابت: «حتى خشيت أن يُكْتَبَ عليكم ولو كُتِبَ عليكم ما قمتم به فصلوا أيها الناس في بيوتكم» فمنعهم من التحميع في المسحد اشفاقا عليهم من اشتراطه، وأمن مع إذنه في المواظبه على ذلك في بيوتهم من افتراضه عليهم.

٦- ثانيها: يحتمل أن يكون المحوف افتراض قيام الليل على الكفايه لا
 على الأعيان، فلا يكون ذلك زائداً على الخمس، بل هو نظير ما ذهب

إليه قوم في العيد ونحوها.

٧- ثالثها: يحتمل أن يكون المحوف افتراض قيام رَمَضَان حاصةً. فقد وقع في حديث الباب أن ذلك كان في رَمَضَان، وفي رواية سفيان بن حسين: «خشيت أن يفوض عليكم قيام هذا الشهر» فعلى هذا يرتفع الإشكال، لأن قيام رَمَضَان لا يتكرر كل يوم في السنة. فلا يكون ذلك قدراً زائداً على الخمس.

. جماع أبواب الصيام

قال الحافظ: وأقوى هذه الأحوب الثلاث في نظرى الأول والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب. انتهى. انظر: فتح الباري (١٣/٣)-١٤).

الحديث الثاني: حديث أبي ذر قال: شهدنا مع رسول الله على شهر رَمَضَان، فلم يقم في شيء من الشهر، حتى كانت ليلة سابعة بقيت فقام بنا إلى نحو من ثلث الليل، ثم لم يقم بنا ليلة سادسة بقيت، فلما كانت ليلة خامسة بقيت قام بنا إلى نحو من شطر الليل. فقلنا: يا رسول الله! لو نفلتنا هذه الليلة؟ فقال: «إن الرجل إذا قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة» ثم لم يقم بنا ليلة رابعة بقيت، فلما كان ليلة ثلاث بقيت قام بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح. قلت: وما الفلاح؟ قال: السَحُور. قال: فكان يوقظ في تلك الليلة أهله وبناته ونسائه.

رواه أصحاب السنن: الترمذي (٢٠/٢) وأبو داود (١٠٥/٢) والنسائي (٨٣/٣) وابن ماحه (٢٠٥/١) كلهم من طرق عن داود بن أبي هند، عن الوليد بن عبد الرحمن الجرشي، عن حبير بن نفير، عن أبي ذر. قال الترمذي: حسن صحيح.

نقل المنذري تصحيح الترمذي وأقره.

#### شرح الحديث:

قوله: «لو نقلتنا» أى لو جعلت بقية الليل زيادة لنا على قيام الشطر، وهو من التفضيل. وفي النهاية: لو زدتنا من الصلاة النافلة؟ سميت بها النوافل لأنها زائدة على الفرائض، وتقديره: لو زدت قيام الليل على نصفه لكان حيراً لنا. و «لو» للتمني انظر: تحفة الأحوذي (٢١/٣).

وقال الشوكاني: المراد هنا لو قمت بنا طول ليلتنا ونفلتنا من الأحر الـذي يحصل من ثواب الصلاة. انتهى.

وفي الحديث دليل على مشروعية الجماعة لصلاة التراويح.

الحديث الثالث: حديث أبي هريرة قال: خرج رسول الله الله النه الناس في رَمَضَان يصلون في ناحية المسجد. فقال: «ما هؤلاء؟» فقيل: هؤلاء ناس ليس معهم قرآن وأبي بن كعب يصلي وهم يصلون بصلاته، فقال النبي النس معهم قرآن وأبي بن كعب يصلي وهم يصلون بصلاته، فقال النبي النس هذا الله النبي النس هذا النبي النس النبي النس النبي النس النبي النبي مسلم بن خالد ضعيف.

قال الذهبي في الكاشف (٣/ ١٤٠): وثق، وضعفه أبو داود لكثرة غلطه. وقال الحافظ في التقريب: فقيه صدوق كثير الأوهام.

وروى هذا الحديث أيضاً محمد بن نصر المروزي من طريق حالد بن مسلم و لم يقل فيه شيئاً. انظر: قيام الليل (ص٥٥١)

والمحفوظ في هذ أن عمر بن الخطاب جمع الناس وراء أبي بن كعب كما حزم الحافظ وغيره. انظر: فتح الباري (٢/٤٥). وسيأتي ذلك.

هذه بعض الأحاديث التي رويت في مشروعية الجماعة في صلاة التراويح. وأما قول النبي على: «أفضل الصلاة صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة» فحمل العلماء على صلاة التهجد كما خصصوا من هذا العموم بعض الصلوات التي تشرع فيها الجماعة كالعيدين والكسوف والاستسقاء، وكذلك صلاة التراويح، ولذلك لما أمن عمر بن الخطاب شي من افتراض صلاة التراويح أمر بإقامتها في المساحد جماعة، واستمر هذا العمل من ذلك الحين إلى يومنا هذا، فصارت صلاة التراويح في شهر رَمَضان من شعائر الإسلام، إلا أن من ترك التراويح في المسجد وأقامها في البيت لا يُذم ولا يلام.

#### ٣- عدد ركعات التراويح:

فيه ثلاثة أقوال للعلماء:

القول الأول: ركعات التروايح ثمانية، وهـو قـول المحدثين والمحققين من الفقهاء.

القول الثاني: ركعات التراويح عشرون ركعة -وبه قال الأئمة الشلاث: الشافعي وأبو حنيفة وأحمد.

القول الثالث: ركعات التراويح ست وثلاثون وبه قال الإمام مالك. وإليكم بعض الأدلة للقول الأول:

يُصلِّي ثلاثاً. متفق عليه: البخاري (٣٣/٣) ومسلم (٩/١).

بوّب ابن حزيمة في صحيحه (٣٤١/٣) بقوله: باب ذكر عدد صلاة النبي على السنن الليل في رَمَضَان فذكر هذا الحديث، كما ذكره البيهقي في السنن الكبرى (٢/٩٥٤) باب ما رُوِيَ في عدد ركعات القيام في شهر رَمَضَان. والظاهر أن الجميع استمسكوا به لمعرفة عدد ركعات النبي على في رَمَضَان وغيره كما ذكره الإمام البحاري في صحيحه عقب صلاة المتراويح، وسوف يأتي ذلك قريباً إن شاء الله.

٧- حديث حابر بن عبد الله قال: صلى بنا رسول الله ﷺ في شَهْر رَمَضَان ثماني ركعات وأوتر... رواه أبو يعلى، والطبراني في الصغير كما قال الهيثمي وفيه عيسى بن حارية وثقه ابن حبان وغيره، وضعفه ابن معين. انظر: مجمع الزوائد (١٧٢/٣).

وقال الحافظ في فتح الباري (١٢/٣) ورواه ابن خزيمة وابن حبان وعزاه في التلخيص (٢١/٣) لابن حبان فقط و لم يتكلم على إسناد الحديث مع وحود عيسى بن حارية في إسناد ابن حبان.

ذكره الشيخ الألباني هذا الحديث ونسبه لابن نصر والطبراني وقال: سنده حسن. انظر: "صلاة التراويح" (ص٢١) و لم يتكلم على عيسى بن جارية. والطبراني ذكر هذا الحديث في المعجم الصغير (١٩٠/١) بإسناده عن يعقوب بن عبد الله القمي، عن عيسى بن جارية، عن جابر بن عبد الله قال: صلى بنا رسول الله في شهر رَمَضَان ثمان ركعات وأوتر، فلما كانت القابلة اجتمعنا في المسجد ورجونا أن يخرج، فلم نزل حتى أصبحنا

ثم دخلنا، فقلنا: يا رسول الله! احتمعنا البارحة في المسجد ورجونـا أن تصلى بنا؟ فقال: « إني خشيت أن يكتب عليكم » .

قال الطبراني: لا يُروكى عن حابر بن عبد الله إلا بهـذا الإسناد، تفرد بـه يعقوب وهو ثقة. ولم يتكلم على عيسى بن حارية.

وذكر الذهبي هذا الحديث وقال: إسناده وسط. انظر: ميزان الاعتدال (٣١١/٣).

أقول: عيسى بن حارية: هو الأنصاري المدني قال الحافظ: فيه لين. وقال الذهبي: روي عن حرير وحابر، وعنه أبو صخر حميد بن زياد، ويعقوب القمي وهو مختلف فيه، قال ابن معين: عنده مناكير. انظر: الكاشف (٣٦٦/٢).

وأما يعقوب بن عبد الله القُمي فهو -بضم القاف- أبو الحسن الأشعري، سبق أنه وثقه الطبراني. وقال النسائي: ليس به بأس، وقال الدارقطني: ليس بالقوي. انظر: الخلاصة للخزرجي (١٨٢/٣).

وحكم عليه الذهبي بأنه صدوق. انظر: الكاشف (٢٩٢/٣).

ويبدو من هذا أن الحديث لا يقل عن درجة الحسن لغيره؛ لموافقته لما روته عائشة من فعل رسول الله على بأنه لا يزيد في رمضان ولا في غيره على ثماني ركعات، ولذا سكت عليه الحافظ، وقال الذهبي: إسناده وسط. والمعروف أن الذهبي من أهل الاستقراء.

ثم أحرج هذا الحديث الإمامان الجليلان وهما ابن حبان وابن حزيمة في صحيحيهما إضافة إلى ذلك أنه موافق لحديث عائشة.

وبهذين الحديثين أحذ المحققون من علماء أهل الحديث والفقه. وقالوا: صلاة التراويح ثماني ركعات؛ لأن النبي الله لم يصل أكثر من ذلك في رمضان، وإنما الخلاف في الطول والقراءة والوقت والجماعة وغير ذلك.

وأما التراويحُ وقيامُ رَمَضَان وصلاةُ الليل وصلاةُ التهجد في رَمَضَــان فهــي كلها شيء واحد، قال الشيخ عبيد الله المباركفوي: «اعلم أن الـتراويح وقيام رَمَضَان وصلاة الليل وصلاة التهجيد في رَمَضَان عبيارة عن شيء واحد، واسم لصلاة واحدة. وليس التهجد في رَمَضَان غير التراويح، لأنــه لم يثبت من رواية صحيحة، ولا ضعيفة أن النبي ﷺ صلى في ليالي رَمُضَان صلاتين أحدهما التراويح والأحرى التهجد، فالتهجد في غير رَمَضَان هـو التراويح في رَمَضَان كما يدل عليه حديث أبي ذر وغيره، وإليه ذهب صاحب فيض الباري (الشيخ أنور شاه الكشميري) من الحنفية حيث قال: المحتار عندي أن التراويح وصلاة الليل واحد، وإن احتلفت صفتهما كعدم المواظبة على التراويح، وأدائها بالجماعة، وأدائها في أول الليل تارة، وإيصالها إلى السحر أحرى بخلاف التهجد، فإنه كان في آخـر الليـل، و لم تكن فيه الجماعة. وجعلُ اختلاف الصفات دليـــلاً على اختــلاف نوعيهـــا ليس بجيد عندي بل كانت تلك صلاة واحدة، إذا تقدمت سُمِّيت باسم التراويح، وإذا تأخرت سُمِّيت باسم التهجد». ولا بدع في تسميتها باسمين عند تغاير الوصفين، فإنه لا حرج في التغاير الاسمي إذا احتمعت عليه الأمة، وإنما يثبت تفاسير النوعين عن النبي الله إنه التهجد مع إقامة التراويح. انتهى. انظر: مرعاة المفاتيح (٢٢٤/٢-٢٢٥) وكلام الشيخ الكشميري في فيض الباري (٢٠/٢).

وقد حزم أيضاً الشيخ بدر الدين العيني وهو من كبار العلماء الحنفية أن قول عائشة أن النبي عَلَيْ كان إذا دخل في العشر الأواخر في رَمَضَان يجتهد مالا يجتهد في غيره، المقصود منه التطويل في الركعات والسحود والقيام والقعود بدون الزيادة في العدد. انظر: عمدة القارئ (٢٠٤/٧).

وذكر العيني عدة روايات عن الصحابة لإثبات عدد ركعات النبي الله وخرج منها بأنه ما كان يزيد عن ثمان ركعات، ويزيد وينقص من ركعات الوتر ما شاء.

وذهب ابن الهمام -من محققي الحنفية- إلى أن الثمان سنة، والبقية مستحبة. انظر: شرح فتح القدير (٣٣٤/١).

## القول الثاني: عدد ركعات التراويح عشرون ركعة:

استند أصحاب هذا القول بالأثر المروي عن عمر بن الخطاب الله بأنه جمع الناس وراء أبي بن كعب على عشرين ركعة، كما استندوا أيضا بحديث مرفوع إلا أنه ضعيف بالاتفاق، فلذا نرى أن المحققين من أصحاب المذهب لم يذكروا هذا الحديث المرفوع في الاستدلال لما ذهبوا إليه كالشيخ ابن قدامة وغيره.

ولو كان هذا الحديث صحيحاً لكان حجة قاطعة على أصحاب القول

الأول، ولتبادر المحققون إلى ذكره، ومع ذلك فنحن نذكر هذا الحديث، ثم نتبعه بالآثار المروية عن عمر بن الخطاب الله بهذا الخصوص.

الحديث المرفوع: روى ابن أبي شيبة في مصنفه (٣٩٤/٢) والطبراني في معجمه الكبير (٣٩٤/١) وعنه البيهقي (٤٩٦/٢) من حديث إبراهيم ابن عثمان أبي شيبة، عن الحكم، عن مقسم، عن ابن عباس أن النبي كان يصلى في رَمَضَان عشرين ركعة والوتر.

قال الحافظ الزيلعي: وهو معلول بأبي شيبة إبراهيم بن عثمان حد الإمام أبي بكر بن أبي شيبة، وهو متفق على ضعفه، وليَّنه ابن عدي في الكامل، ثم إنه مخالف للحديث الصحيح عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، أنه سأل عائشة... فذكر حديثها. انتهى. انظر: نصب الراية (١٥٣/٢).

وقال الهيشمي: رواه الطبراني في الكبير والأوسط وفيه: أبو شيبة وهو ضعيف. انظر: مجمع الزوائد (١٧٢/٣).

وقال الحافظ في التقريب: أبو شيبة إبراهيم بن عثمان متروك، وقال ابن الهمام: أبو شيبة إبراهيم بن عثمان ضعيف. انظر: شرح فتح القدير (٣٣٣/١).

وقال البيهقي: تفرّد به أبو شيبة إبراهيم بن عثمان العبسي الكوفي وهـو ضعيف. انظر: سنن البيهقي (٤٩٦/٢).

فسند هذا الحديث يدور على أبي شيبة، لأن كل من حرَّجه فطريقه ينتهي إليه، فلا يغُرَّنك إذا قال أحد: إن لهذا الحديث سنداً آخر، فإن الطبراني والبيهقي صرحا بأن أبا شيبة تفرّد بهذا الحديث، وذكر الحافظ الذهبي في

الميزان وقال: إنه من مناكير أبي شيبة، وكذا الحافظ مع علمه الغزير لم يجد لهذا الحديث سنداً آخر، فقد حزم وقال: «وأما ما رواه أبو شيبة من حديث ابن عباس فسنده ضعيف، وقد عارضه حديث عائشة الذي في الصحيحين مع كونها أعلم بحال النبي الله ليلاً من غيرها». انظر: فتح الباري (٤/٤).

## دراسة الآثار المروية عن عمر بن الخطاب ﷺ ﴿ في عدد ركعات صلاة التراويح

روى الإمام البخاري في صحيحه (٢٥٠/٤) عن ابسن شهاب، عن عروة بن الزبير، عن عبد الرحمن بن عبد القاري أنه قال: خرجت مع عمر بن الخطاب فله ليلة في رَمَضَان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرقون؛ يُصلِّي الرحل لنفسه، ويُصلِّي الرحل فيصلي بصلاته الرهط. فقال عمر: إني أرى لو جمعتُ هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل، ثم عزم، فجمعهم على أبي بن كعب، ثم خرجتُ معه ليلةً أحرى والناس يُصلُّون بصلاة قارئهم، قال عمر: «نعم البدعةُ هذه، واليي ينامون عنها أفضل من اليي يقومون ». يريد آخر الليل وكان الناس يقومون أوله. انتهى.

هذا الحديث الذي ذكره الإمام البحاري معلقاً وقال: عن ابن شهاب، وهو في الحقيقة عطف على ما سبق من الإستناد. ورواه مالك في موطئه بإسناده نحوه.

#### شرح بعض الكلمات:

«أُوْزاع»: بسكون الواو، بعدها زاي معجمة، أى جماعة متفرقون، وقولـه في الحديث: متفرقون: تأكيد لفظى.

«أمثل»: أى أفضل. كان عمر بن الخطاب الله استنبط من تقرير النبي الله من صلّى معه في تلك الليالي، وإن كان كره ذلك لهم، فإنه كرهـ حشية أن يفرض عليهم، فلما مات النبي الله حصل الأمن من ذلك.

«فجمعهم على أبي بن كعب»: أى جعله إماماً. قال الحافظ: كأنه اختاره عملاً بقوله ﷺ: «يؤمهم أقرؤهم لكتاب الله» وقد قال عمر: أقرؤنا أبيّ.

«ثم خرجت معه ليلة أخرى»: فيه إشارة إلى أن عمر ما كـان يُصَلِّي مع الجماعة وراء أبي، لأنه يرى أن الصلاة في آخر الليل في البيت أفضل، فإنه قال في آخر الحديث: والتي ينامون عنها أفضل.

وقد روى محمد بن نصر في قيام الليل من طريق طاوس، عن ابن عباس قال: كنت عند عمر في المسجد، فسمع هيْعة الناس فقال: ما هـذا؟ قيل: حرجوا من المسجد، وذلك في رَمَضان فقال: ما بقي من الليل أحب إليّ مما مضى. انتهى.

«الهيعة»: قال في النهاية: الصياح والضحة.

«قول عمر: نعم البدعة»: وحاء في بعض الروايات: نعمت البدعة، والبدعة أصلها ما أحدث على غير مثال سابق.

وتطلق في الشرع في مقابل السنة، وتكون ممنوعة.

وقول عمر الله عنه البدعة يقصد به البدعة اللغوية لا الشرعية، لأن البدعة الشرعية كلها محرمة.

ونُرجع الحديثَ إلى أصل الموضوع فنقول:

إن الإمام البخاري لم يذكر عدد الركعات التي جمع عليها عمر بن الخطاب، وفي هذا إشارة إلى أن الآثار التي وردت في ذكر عدد الركعات لم تصح عنده،أو أنه يرى أن عمر لم يتحاوز على ثماني ركعات، فذكر عقب قصة عمر حديث عائشة رضي الله عنها التي تقول: ما كان رسول الله على يزيد على إحدى عشرة ركعة في رَمَضَان ولا في غيره، يُصلّي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يُصلّي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يُصلّي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن.

لذا وقع الخلاف بين الرواة في ذكر عدد الركعات عن عمـر بـن الخطـاب رضي الله عنه، وإليكم بعض هذه الآثار:

1- في موطأ مالك (١١٥/١): عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد أنه قال: أمر عمر بن الخطاب أبي بن كعب وتميما الداري أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعةً. قال: وقد كان القارئ يقرأ بالمئين حتى كنا نعتمد على الْعِصِيِّ من طول القيام، وما كنا ننصرف إلا في بزوغ الفحر. ومن طريق مالك رواه البيهقي في السنن الكبرى (٤٩٦/٢) وصرح فيه بأن محمد بن يوسف هو ابن أحت السائب بن يزيد.

ورواه سعيد بن منصور في سننه بوجه آخر عن عبد العزيز بن محمد، عن محمد بن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد. وإسمناده صحيح فإن محمد بن

يوسف الكندي المدني الأعرج ثقة ثبت مات في حدود الأربعين ومائة وهو شيخ مالك واحتج به الشيخان.

جماع أبواب الصيام

والسائب بن يزيد صحابي معروف حجّ مع النبي ﷺ وهو صغير.

ثم إن هذا الحديث موافق لحديث عائشة رضي الله عنها وحديث حابر ابن عبد الله.

إلا أن الحافظ ابن عبد البر يقول: روى غير مالك في هذا الحديث: «أحد وعشرون» وهو الصحيح، ولا أعلم أحداً قال فيه أحد عشرة إلا مالكاً. ويحتمل أن يكون ذلك أولاً، ثم حفّف عنهم طول القيام، ونقلهم إلى إحدى وعشرين، إلا أن الأغلب عندي أن قوله: إحدى عشرة وهم. انتهى.

ورد عليه الزرقاني بقوله: ولا وهم مع أن الجمع بالاحتمال الذي ذكره قوي، وبه جمع البيهقي أيضاً وقوله: إن مالكاً انفرد به ليس كما قال، فقد رواه سعيد بن منصور من وجه آخر عن محمد بن يوسف مثل قول مالك. انتهى. انظر: شرح الموطأ للزرقاني (٢٥٤/١).

وقال النيموي في آثار السنن: ما قاله ابن عبد البر من وهم مالك فغلط حداً؛ لأن مالكاً تابعه عبد العزيز بن محمد الدراوردي عند سعيد بن منصور، ويحيى بن سعيد القطان عند أبي بكر بن أبي شيبة في مصنفه، وكلاهما عن محمد بن يوسف وقال: إحدى عشرة (ص٠٥٠).

وهذه الروايات التي حاءت عن عمر بن الخطاب في غاية من الصحة، وفيها ذكر لإحدى عشرة ركعة، لأن عبد العزيز بن محمد الدراوردي من الثقات أخرج له أصحاب الستة، ويحيى بن سعيد القطان إمام في الحفظ والطنقان.

وزاد الشيخ الألباني في رسالة صلاة التراويح (ص٥٣) فقال: أيضاً تابع مالكاً إسماعيل بن أمية، وأسامة بن زيد، ومحمد بن إسحاق عند النيسابوري، وإسماعيل بن جعفر المدني عند ابن حزيمة في حديث ابن حجر، كلهم عن عن محمد بن يوسف به. انتهى.

۲- وأخرج عبد الرزاق في مصنفه (٢٦٠/٤) عن داود بن قيس وغيره، عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد أن عمر جمع الناس في رَمَضَان على أبي بن كعب وعلى تميم الداري على إحدى وعشرين ركعة، يقرأون بالمئين وينصرفون عند بزوغ الفحر.

قال الشيخ المباركفوري: إن عبد الرزاق انفرد برواية إحدى وعشرين ركعة، ولم يخرجه أحد غيره فيما أعلم، وعبد الرزاق وإن كان ثقة حافظاً فإنه قد عمي في آخر عمره فتغير، كما صرح به الحافظ في التقريب، وأما الإمام مالك فبقي إماماً لدار الهجرة. انتهى. انظر: تحفة الأحوذي (٢٧/٣).

والمعروف أن الحكم في المختلطين أن يقبل حديث من أخذ عنهم قبل الاختلاط، ولا يؤخذ حديث من أخذ عنهم بعد الاختلاط، أو أشكل أمره فلم يدر أخذ عنه قبل الاختلاط أو بعده، فمسألة عبد الرزاق هي من القسم الثالث وخاصة إذا خالف الثقات.

وداود بن قيس هو الصنعاني ذكره ابن حبان في الثقات وقال فيه الحافظ: مقبول. ٣- وأخرج محمد بن نصر المروزي في قيام الليل (ص١٥٧) عن السائب بن يزيد وفيه ذكر لعشرين ركعة ومثله عند البيهقي في السنن الكبرى (٤٩٦/٢) من طريق أبي عبد الله الحسين بن محمد بن فنجويه الدينوري، ثنا أحمد بن محمد بن إسحاق السني، أنا عبد الله بن محمد بن عبد العزيز البغوي، ثنا علي بن الجعد، أنا ابن أبي ذئب، عن يزيد بن محصيفة، عن السائب بن يزيد...

قال صاحب مرعاة المفاتيح: أما رواية يزيد بن خصيفة، عن السائب بن يزيد فهي عند البيهقي بوجهين في أحدهما أبو عثمان عمرو بن عبد الله البصري، وفي الآحر أبو عبد الله الحسين بن فنجويه، ولم أقف على ترجمتهما ولم يعرف حالهما. انتهى. (٣٣٣/٢).

قلت: أما وحه أبي عثمان عمرو بن عبد الله البصري فلم أحده في السنن الكبرى في مظانها فتأكد من ذلك، وأما قوله في أبي عبد الله الحسين بأنه لم يقف على ترجمته فهو كذلك، فإني بعد البحث لم أقف على أكثر ما ذكره الحافظ الذهبي في ترجمة تمام بن أبي الحسين اسمه فقط بدون أن يقول فيه شيئاً. انظر: تذكرة الحفاظ (١٠٥٧/٣).

وقال الحافظ في فتح الباري (٢٥٣/٤): روى مالك من طريق يزيد بن خصيفة، عن السائب بن يزيد عشرين ركعة، وتبعه الشوكاني في نيل الأوطار (٦٣/٣) فقال: رواه مالك وزاد: « في الموطأ »، وهذا وهم منه؛ فإن الحافظ لم يقل: في الموطأ؛ فإن مالكاً لم يرو رواية يزيد بن خصيفة هذه في الموطأ، فمن الممكن أنه رواه في غير الموطأ. وقد ذكر النووي

حديث يزيد بن حصيفة وعزاه إلى البيهقي وغيره ولم يعزه إلى مالك. انظر: شرح المهذب (٥٢٧/٣) بالإضافة إلى ذلك فقد قال الإمام أحمد عن يزيد بن حصيفة: منكر الحديث مع توثيقه له في رواية الأثرم عنه. انظر: ميزان الاعتدال (٤٣٠/٤).

ومعنى هذا أن يزيد بن خصيفة انفرد برواية هذا الأثر وهو مخالف لما رواه الآخرون؛ فيكون الضعف في روايته من أحل مخالفته فقد قال الحافظ في مقدمة الفتح (ص٤٥٣) في ترجمته: هذه اللفظة يطلقها أحمد على من يغرب من أقرانه بالحديث، عرف ذلك بالاستقراء من حاله، وقد احتج بابن خصيفة مالك والأئمة كلهم. انتهى.

إذاً فرواية يزيد بن خصيفة غريبة وشاذة مع صحته كما زعم به النووي. في شرح المهذب (٢٧/٣٥) لأنها تخالف روايات الثقات؛ لأن ابس خصيفة ومحمد بن يوسف كلاهما ثقتان يرويان عن السائب بن يزيد، فالأول يقول في روايته: «إحدى وعشرون» والثاني «إحدى عشرة» فيرجع القول الثاني لأنه أوثق من صاحبه، لمذا اقتصر الحافظ في وصف يزيد بن خصيفة في التقريب بقوله: «ثقة» بينما قال في وصف محمد بن يوسف «ثقة ثبت» وأيضاً محمد بن يوسف هو ابن أخت السائب بن يزيد فلأجل قرابته للسائب يكون أعرف الناس في حديث السائب من غيره. هذا هو خلاصة الخلاف بين يزيد بن خصيفة ومحمد بن يوسف، وقد محمل بعض العلماء على علماء أهل الحديث فنسبوا إليهم القول بتضعيف يزيد بن خصيفة معتمداً على قول الإمام أحمد؛ فرموهم بالجهل يزيد بن خصيفة معتمداً على قول الإمام أحمد؛ فرموهم بالجهل

والتعصب، والحق أن علماء أهل الحديث لم يُضَعِّفُوا يزيد بن خصيفة، بـل رجحوا رواية محمد بن يوسف على روايته للأسباب التي قد مرّ ذكرها، وكلاهما ثقتان.

٤- وروى مالك في الموطأ (١١٥/١) عن يزيد بن رومان أنه قال: كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب بثلاث وعشرين ركعة، إلا أن فيه انقطاعاً، فإن يزيد بن رومان لم يدرك عمر بن الخطاب فإنه توفي سنة ثلاثين ومائة، فلم يلق إلا صغار الصحابة كابن الزبير وأنس وعبيد الله وسالم ابني عبد الله بن عمر، ولم يذكر الحافظ في التهذيب ولا السيوطي في «إسعاف المبطأ برجل الموطأ» بأنه التقى بعمر بن الخطاب.

وقد نص الزيلعي في نصب الراية (١٥٤/٢) بأنه لم يدرك عمر بن الخطاب، وقال العيني في عمدة القارئ (١٢٦/١): سنده منقطع.

وروى ابن أبي شيبة عن وكيع، عن مالك، عن يحيى بن سعيد أن عمر بن الخطاب أمر رحلاً يُصلّي بهم عشرين ركعة. المصنف (٣٩٣/٢) وفيه يحيى بن سعيد لم يدرك عمر بن الخطاب. قال ابن المديني: لا أعلمه سمع من صحابي غير أنس. تهذيب التهذيب (٢٢٣/١).

٢- وروى ابن أبي شيبة أيضاً عن عبد العزيز بن رفيع قال: كان أبي بن
 كعب يصلي بالناس في رَمَضَان بالمدينة عشرين ركعة ويوتر بثلاث.
 المصنف (٣٩٣/٢).

وعبد العزيز بن رفيع لم يدرك أبي بن كعب فإنه توفي سنة (١٩هـ) أو سنة (٣٢هـ) وعبد العزيز توفي سنة مائة وثلاثين و لم يذكر في ترجمتــه أنــه يروي عن أبي بن كعب، إنما يروي عن صغار الصحابة وكبـار التـابعين. راجع ترجمتهما في وتهذيب الكمال وفروعه.

٧- وروى محمد بن نصر المروزي في قيام الليل قال: قال الأعمش: كان ابن مسعود يصلي عشرين ركعة ويوتر بثلاث، إلا أن الأعمش لم يدرك ابن مسعود.

٨- وروى البيهقي في السنن الكبرى (٤٩٧/٢) عن أبي الحسناء أن
 علي بن أبي طالب أمر رحلاً أن يصلي بالناس خمس ترويحات عشرين
 ركعة. قال البيهقي: وفي هذا الإسناد ضعف. انتهى.

قلت: لأن فيه أبا الحسناء وهو مجهول كما قبال الحيافظ في التقريب وفي الميزان: لا يعرف.

9- وروى البيهقي من وحه آخر من طريق حماد بن شعيب، عن عطاء بن السائب، عن أبي عبد الرحمن السلمي، عن عَلِي: دعا القراء في رَمَضَان فأمر منهم رحلاً يصلي بالناس عشرين ركعة وكان يوتر بهم. وفيه حماد بن شعيب ضعيف، ضعفه ابن معين وغيره. انظر: الجرح والتعديل (٢/٢/١) وقال البحاري: فيه نظر. التاريخ الكبير

وقد ذكرت آثار غير هذه ولكن يظهر من دراستها أنها لا تخلو من ضعف، والآثار الصحيحة عن عمر بن الخطاب تدل على أنه أمر أبي بن كعب أن يصلي بالناس ثماني ركعات، وهي موافقة لفعل النبي ركعات، وأما ما زاد على هذه فهي كلها ضعيفة أو منقطعة، وروى أبو داود في سننه

عن الحسن أن عمر بن الخطاب جمع الناس على أبي بن كعب، فكان يصلي لهم عشرين ليلة، ولا يقنت بهم إلا في النصف الباقي، فإذا كانت العشر الأواخر تخلف فصلًى في بيته، فكانوا يقولون: أبق أبي. أبو داود (١٣٦/٢) باب القنوت في الوتر.

ومن طريقه رواه البيهقي في السنن الكبرى (٤٩٨/٣) وكنذا ذكره الزيلعي في نصب الراية (١٢٦/٢) عن أبي داود بأن أبياً صلى بهم عشرين ليلة.

ومن نقل من سنن أبي داود: عشرين ركعة فلم يصب. انظر: بذل المجهود (٢٥٢/٧) فإن الأثمة السابقين الذين عندهم نسخة أبي داود وحدوا فيها عشرين ليلة.

ثم هذا السند الذي ساقه أبو داود فيه انقطاع، لأن الحسن البصري لم يدرك عمر بن الخطاب، فإنه ولد في سنة إحدى وعشرين، ومات عمر في أواخر سنة أربع وعشرين.

وعند مالك رواية أخرى عن داود بن الحصين أنه سمع الأعرج يقول: ما أدركت الناس إلا وهم يلعنون الكفرة في رَمَضَان. قال: وكان القارئ يقرأ سورة البقرة في ثمان ركعات، فإذا قام بها في اثنتي عشرة ركعة رأى الناس أنه قد خفف.

قال ابن عبد البر: أدرك الأعرج جماعة من الصحابة وكبار التابعين. وأما داود بن الحصين فهو أبو سليمان المدني الأموي مولاهم، وثقه ابن معين، وضعفه أبو حاتم وقال: لولا أن مالكاً روى عنه لـترك حديثه. انظر: الجرح والتعديل (٢/١/).

قال الحافظ بعد ذكر هذه الروايات وغيرها: قال ابن إسحاق: وهذا أثبت ما سمعت في ذلك (يعني به رواية محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد قال: كنا نصلي زمن عمر في رَمَضَان ثلاث عشرة) وهو موافق لحديث عائشة في صلاة النبي على من الليل. انظر: فتح الباري (٤/٤).

والمسألة فيها وسع كما قال الإمام الشافعي: رأيت الناس يقومون بالمدينة بتسع وثلاثين، ويمكة بثلاث وعشرين، وليس في شيء من ذلك ضيق، وعنه أيضاً قال: إن أطالوا القيام وأقلوا السحود فحسن، وإن أكثروا السحود وأخفوا القراءة فحسن، والأول أحب إلى.

القول الثالث: وهو قول الإمام مالك بأن صلاة الـتراويح ست وثلاثون ركعة. وحد أهل المدينة على ذلك، وقيل: ثمان وثلاثون، فقد روى محمد بن نصر المروزي، عن ابن أيمن، عن مالك هكذا، وقال مالك: وعلى هذا العمل منذ بضع ومائة سنة، ثم يقول مالك: وليس في شيء من ذلك ضيق.

فكان يرى أن الأمر موكول إلى المُصلّي فهو يختار العدد المناسب حسب نشاطه، وقد قبال البرمذي في سننه: أكثر ما قبل إنها تصلى إحدى وأربعين ركعة -يعني بالوتر- ولكن نقل ابن عبد البر، عن الأسود بن يصلى أربعين ويوتر بسبع.

وسبب اختيار أهل المدينة ستاً وثلاثين ركعة أن أهل مكة كانوا يطوفون بين كل ترويحتين طوافاً ويصلون ركعتين، ولا يطوفون بعد الترويحة

# ٢٣ باب الاجتهاد في العشر الأواخر من رَمَضان وتحري ليلة القدر من لياليها

القطان قالا: ثنا إسماعيل بن محمد الصفار، نا سعدان بن نصر، نا سفيان، عن أبي يعفور، عن مسلم، عن مسروق قال: سمعت عائشة تقول: كان رسول الله على إذا دخلت العشر الأواخر من رَمَضَان أحيا الليل، وأيقظ أهله، وشد المؤر (١).

١٤٠٢ - رُوِّينا عن الأسود بن يزيد، عن عائشة أنها قالت كان

الخامسة، فأراد أهل المدينة مساواتهم فحعلوا مكان كل طواف أربع ركعات، فزادوا ست عشرة ركعة فصار المجموع ستاً وثلاثين ركعة. ذكره النووي في شرح المهذب (٥٢٧/٣) والحمد على توفيقه.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣١٣/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح عن على بن عبد الله (٢٦٩/٤).

ورواه أيضاً مسلم (۸۳۲/۲) وأبو داود (۲/۰۰۱) والنسائي (۲۱۷/۳) وابسن ماحمه (۲۱۷/۳) وأحمه (۲۱۲/۱) وعبه السرزاق (۲۱۶/۲) وابسن ماحمه (۹۷/۱) وأحمه (۲۱۲۳) وابن حبان (۹۷/۱) كلهم والحميدي (۲/۷۱) وابن خزيمة (۳۲۱/۳) وابن حبان (۱۸۳/۰) كلهم من طريق سفيان، عن أبي يعفور عبد الرحمن بن نسطاس به.

تنبيه: وقع في السنن الكبرى (أبو يعقوب العبدي) بدلا من (أبو يعفور) وهو خطأ مطبعي.

رسول الله ﷺ يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيرها(١).

١٤٠٣ - ورُوِينا عن أبي ذر أنه قال: قلتُ: يا رسول الله! أخبرني عن ليلة القدر أفي رَمَضَان هي أو في غيره؟ فقال: «لا بل هي في شهر رَمَضَان» ثم قال: «هي إلى يوم القيامة» ثم قال: «التمسوها في العشر الأواخر» ثم قال: «التمسوها في السبع الأواخر» ثم قال: «التمسوها في السبع الأواخر» ثم

- (۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۳/٤) ومسلم (۸۳۲/۲) وابن خريمة والترمذي (۱۵۲/۳) وابن ماجه (۱۸۲/۱) وأجمد (۸۲/۱) وابن خريمة (۳۲/۳) وابن أبي شيبة (۷۸/۳) كلهم من طرق عن عبد الواحد بن زياد، عن الحسن بن عبيد الله قال: سمعت إبراهيم بن يزيد يقول: سمعت الأسود بن يزيد فذكر الحديث.
- (۲) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۷/٤) والحاكم في المستدرك (۲۰۷/۱) وأحمد (۱۷۱/۵) وابن خزيمة (۳۲۱/۳) والبزار (٤٨٦/١) كما في الكشف كلهم من طريق عكرمة بن عمار، عن أبي زميل، عن مالك بن مرثد، عن أبيه في حديث طويل فيه الجزء المذكور.

وعكرمة بن عمار هو صدوق يغلط هو من رحال مسلم.

ومرثد: هو ابن عبد الله الزماني؛ قال الذهبي: فيه جهالة.

وقال الحافظ: مقبول.

والحاكم صححه وقال: على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وهو وهم منهما فإن مرثد بن عبد الله ليس من رجال مسلم.

وسكت عليه البيهقي فتعقبه ابن التركماني فقال: سكت عنه وفي سنده عكرمة بن عمار متكلم فيه. القَدْر في الوتر من العشر الأواخر»(۱).

(۱) صحيح: حديث ابن عمر: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٠٨/٤) وقال: رواه مسلم في الصحيح عن عمرو الناقد وزهير بن حرب، عن سفيان، عن الزهري، عن سالم، عن أبيه (٨٢٣/٢).

ورواه أيضاً البحساري (٢٧٩/١٢) وأحمسد (٢٧٨/٢) والحميسدي (٢٨/٢) وابن الجارود (٢/٠٥) والدارمسي (٢٨/٢) وعبسد السرزاق (٢٢٧/٤) كلهم من طريق الزهري، عن سالم، عن أبيه.

وله طرق أخرى عن عبد الله بن عِمر:

منها: طريق عبد الله بن دينار عنه.

رواه مالك (٢٠/١) ومسلم (٨٣٢/٢) وأبو داود (١١١/٢) والطيالسي (ص٥٧) وأحمد (١١٣/٢) وابن أبي شيبة (٧٧/٣) كلهم من طرق عنه بلفظ: «تحروا ليلة القدر في السبع الأواخر».

ومنها: طريق نافع عنه.

رواه مالك (١/١/٣) والبخاري (٢٥٦/٤) ومسلم (٢٢١/١) وعبد وأحمد (١٧،٥/٢) والبيهقي (١/٠٥/٢) وعبد الرزاق (١٧،٥/٢) وابن خزيمة (٣٢٦/٣) والبيهقي (١٠٠٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: إن رحالاً من أصحاب النبي الرزاق (١٩/٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: إن رحالاً من أصحاب النبي أرُوا ليلة القدر في المنام في السبع الأواخر فمن كان متحريها فليتحرّها في السبع الأواخر فمن كان متحريها فليتحرّها في السبع الأواخر).

ه . ٤ . ٥ - ورُوِّينا عن أبي سعيد الخدري أنه عدّها من آخر الشَهْر فصارت الأشفاع من أوله، أوتاراً إذا عددت من آخره. فتطلب من جميع ليلاليها(١).

وأما حديث عائشة رضي الله عنها:

فأخرجه المؤلف في الكبرى (٣٠٨/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن قتيبة بن سعيد (٢٥٩/٤) من طريق إسماعيل بن جعفر، عن أبي سهل نافع بن مالك، عن أبيه، عنها.

وله طرق أخرى عن عائشة:

منها: عروة عنها.

رواه البخاري (٤/٩٥٢) ومسلم (٨٢٨/٢) والترمذي (١٤٩/٣) وأحمد (٢٠٧/٦) وابن أبي شيبة (٧٥/٣) والبيهقي (٢٠٧/٤) كلهم من طريق هشام، عن أبيه، عنها به.

(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۸۸٪) ومسلم (۲۲٪) وأبو داود (۲۱۰/۲) والطيالسي (ص۲۸۸٪) وأحمد (۲۱۰/۳) وأبو يعلى (۲۸۸٪) وابن حبان (۲۷٪) كلهم من طبرق عن سعيد بن إياس الجريري، عن أبي نضرة، عنه قال: قال رسول الله والسابعة، (التمسوها في العشر الأواخر من رمضان، والتمسوها في التاسعة، والسابعة، والخامسة » قال أبو نضرة: يا أبا سعيد، إنكم أعلم بالعدد منا، قال: أجل، قلت: ما التاسعة والسابعة والخامسة؟ قال: إذا مضت واحد وعشرون فالتي تليها التاسعة، وإذا مضى ثلاث وعشرون فالتي تليها السابعة، وإذا

ويحتمل أن تكون فضيلتها الآن بنزول الملائكة فيها بالسلام على المؤمنين كما قال الله عز وجل: ﴿ لَيلَةُ القَدْرِ حَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْر تَنزّلُ الملائكةُ والرُّوحُ فيها بإذن ربُهم من كل أمْرِ سلامٌ هِيَ حتى مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ الملائكةُ والرُّوحُ فيها بإذن ربُهم من كل أمْرِ سلامٌ هِيَ حتى مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ إن نزولها يختلف في هذه الليالي على محمر السنين فأية ليلة كان فيها نزول الملائكة بالسلام فهي ليلة القدر، ومن اجتهد فيها بصيام أو قراءة أو ذكر أو نوع من أنواع الطاعات كان كمن اجتهد في أكثر من ألف شَهْر ليس فيها ليلة القدر.

١٤٠٦ - ورُوِيْنا عن عائشة أنها قالت: يا رسول الله! أرأيت إن وافقتُ ليلةَ القدر فما أقول؟ قال: «قولي: اللهم إنك عفُوِّ تحب العفو فاعفُ عني»(١).

مضى خمس وعشرون فالتي تليها الخامسة. انتهى.

قال أبو داود: لا أدري أحفى عليّ منه شيء أم لا.

فجعل أبو سعد في ظاهر تأويله التاسعة ليلة اثنتين وعشرين، والسابعة ليلة أربع وعشرين، وهذا على تمام الشهر. وتأول غير الحديث على أن التاسعة ليلة أحد وعشرين، والسابعة ليلة ثلاث وعشرين. وقيل: المراد لسبع بقين، وخمس بقين، وثلاث بقين. وأكثر الأحاديث على هذا التأويل.

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في فضائل الأوقات (ص٢٥٧) والنسائي في عمل اليوم والليلة (ص٤٩٩-٥٠٠) وابن ماجه (٢/٥٢١) والمترمذي (٥٣٤/٥) وأحمد (٢٠٨،١٨٣،١٨٢،١٧١) والحماكم (٢٠٨٠٥)

١٤٠٧ - ورُوِّيْنا عن سعيد بن المسيب أنه قال: من شَـهِدَ العِشـاء ليلة القدر فقد أحد بحظِّه منها (١).

١٤٠٨ – ورُوِي عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ: «من صلى العشاء الآخرة في جماعة في رَمَضَان فقد أدرك ليلة القدر» (٢) وا الله أعلم.

والطبراني في الدعاء (١٢٢٨/٢) كلهم من طريق ابن بريدة، عنها به.

وقال الحاكم: صحيح الإسناد على شرط الشيخين و لم يخرحاه ووافقه الذهبي. وقال الترمذي: حسن صحيح.

- (۱) أخرجه المؤلف في كتاب فضائل الأوقات (ص٢٦٧) وكذا أخرجه مالك (۱) أخرجه المؤلف في كتاب فضائل الأوقات (ص٢٦١) وذكره السيوطي في الدر المنثور وعزاه إلى مالك وابن أبي شيبة وابن زنجويه والبيهقي (٣٧٧/٧) وهذا منقطع؛ لأن مالكا رواه عن ابن السيب بلاغا.
- (۲) ضعيف: أخرجه المؤلف في كتاب فضائل الأوقات (ص۲٦١) وابن خزيمة
   (۳۳۳/۳) فيه عقبة بن أبي الحسناء متكلم فيه، وفيه جهالة.

وفي ميزان الذهبي: عقبة بن أبي الحسناء عن أبي هريرة؛ مجهول، وكذا قال ابن المديني إنه مجهول. وساق حديث أبي هريرة في ليلة القدر والأحاديث الأحرى عنه ثم قال: وهذه نسخة حسنة وقعت لي، وغلب أحاديثها محفوظة » انتهى. انظر: الميزان (٨٤/٣).

ليلة القدر: ليلة القدر ليلة شريفة مفضلة، والعمل فيها حير من العمل في ألف شَهْر ليس فيها ليلة القدر، وسميت ليلة القدر لأنه يقدر فيها ما يكون في تلك السنة من حير وشر ورزق وغيره. ويُروى أن حبريل نزل بالقرآن

### ٢٤ - باب في فضيلة الصوم

9 1 1 - أحبرنا أبو القاسم زيد بن أبي هاشم العلوي بالكوفة وأبو عبد الله الحافظ النيسابوري، قالا: أنا أبو جعفر محمد بن

من بيت العزة إلى السماء الدنيا في ليلة القدر، شم نزل به على النبي الله الحواً من ثلاث وعشرين سنة، وهي باقية ولم ترفع كما في حديث أبي ذر وغيره.

وأصح الروايات أنه في شَهْر رَمَضَان في العشر الأواخر ثم في الأوتار. وقد يكثر وقوعها في ليلة إحدى وعشرين، وثلاث وعشرين، وسبع وعشرين؛ لحديث ابن عمر وعائشة كما سبق ذكرهما، وبه قال أحمد في رواية.

وقال الشافعي: وأقوى الروايات عندي أنها ليلة إحدى وعشرين. ورُوِي عن ابن مسعود وابن عباس وأبي بن كعب وغيرهم أنها ليلة سبع وعشرين وبه قال أبو حنيفة.

وقال غيرهم: هي متنقلة؛ تكون في سنة في ليلة، وفي سنة أخرى في ليلة أخرى؛ جمعا بين الأحاديث المختلفة.

ويبدو أن الخلاف في ذلك راجع إلى وقوع ليلة القدر في عهد النبي الله المختلف الليالي. ويستفاد من الروايات الواردة في ذلك أنها وقعت في كل هذه الليالي في السنوات المختلفة فروفع الله علم عينها وأبهم على الأمة ليحتهدوا، وإن كانت روايات الصحيحة أنها في أوتار العشر الأواخر بدون تعيين ليلة من لياليها.

على بن دحيم، نا إبراهيم بن عبد الله العبسي، نا وكيع، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله و الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله قال «كل عمل بن آدم يُضاعَف الحسنةُ عشرَ أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله عز وجل: إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به، يَدَعُ طَعَامَه وشَهُوتَه من أجلي، للصائم فرحتان؛ فرحة عند فِطْرِه وفَرحَة عند لقاء ربه، ولَخَلُوفُ أُجلي، للصائم فرحتان؛ فرحة عند فِطْرِه وفَرحَة عند لقاء ربه، ولَخَلُوفُ فَيْهِ أطيبُ عند الله من ربح المسك، الصوم جُنةً "(۱).

ورواه أيضاً البخاري (٢٩/١٣) من قوله: «الصَوم لي وأنا أجزي بـه» إلى آخره، والنسائي (٢٩/١) وابن ماجه (٢٩/١) والطيالسي (ص٣١٧) وأحمد (٢٩/١) وابن أبي شيبة (٣/٥) والدارمي (٢٥/٢) مختصر جداً فذكر « الصَوم جنة » فقط، وابن حبان (١٧٨/٥) كلهم من طرق عن الأعمش به.

وله طرق أخرى عن أبي صالح، عن أبي هريرة.

منها: رواية عطاء بن أبي رباح عنه.

ورواه البخاري (۱۱۸/٤) ومسلم (۸۰۷/۲) والنسائي (۱٦٦/٤) وأحمـد (۱٦/۲ه) وابن خزيمة (۱۹٦/۳) كلهم من طرق عنه به نحوه.

وعن أبي هريرة طرق أحرى منها: طريق الأعرج عنه.

رواه البخاري (۱۰۳/٤) ومسلم (۲/۲،۸) وأبو داود (۲۸۸/۲) ومالك في الموطأ (۲/۱۱) والحميدي (۲/۲) وأحمد (۲/۲،۵۷/۲)

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧٣/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه مسلم في الصحيح عن أبي سعيد الأشج عن وكيع (٨٠٧/٢).

الا العاص، عن النبي ﷺ الله عن النبي ﷺ العاص، عن النبي ﷺ قال: «الصَوم جُنَّةٌ من عذاب الله عز وجل» (١٠).

الشيخ الصالح، أنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب الحافظ، نا محمد بن الشيخ الصالح، أنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب الحافظ، نا محمد بن عبد الوهاب، أنا خالد بن مخلد، عن سليمان بن بلال، حدثني أبو حازم، عن سهل بن سعد قال: قال رسول الله على: «إن في الجنة باباً يقال له: الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة، لا يدخل معهم أحد

والبيهقي (٢٦٩/٤) كلهم من طرق عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة نحوه.

(۱) صحیح: رواه النسائي (۱/۷٪) وابن ماجه (۱/٥٢٥) وأحمد (۲۲/٤) والطبراني في الكبير (۹/٤) وابن حبان (۲۲/٥) كلهم من طرق عن الليث، عن يزيد بن أبي حبيب، عن سعيد بن أبي هند أن مطرفاً من بين عامر بن صعصة حدثه أن عثمان بن أبي العاص دعا بلبن ليسقيه فقال مطرف: إني صائم فقال عثمان: سمعت رسول الله على يقول: «الصيام جنة كجنة أحدكم من القتال».

وله طريق آخر عن سعيد بن أبي هند رواه عنه محمد بن إسحاق بلفظ: «الصيام جنة من النار كجنة أحدكم من القتال».

رواه النسائي (١٦٧/٤) وأحمد (٢١/٤) وابن خزيمة (١٩٣/٣) وابن أبي شيبة (٣/٤-٥) والطبراني في الكبير (٤٢/٩) كلهــم من طـرق عـن ابـن إسحاق عنه به.

غيرهم يقال: أين الصائمون؟ فيدخلون منه، فإذا دخـل آخرهـم أُغْلِق فلـم يدخل منه أحدى (١).

### ٢٥- باب صوم ستة أيام من شوال

عمد بن المجمد بن إسحاق الصَغَاني، نا مجافر بن المورع، نا محمد بن المورع، نا محمد بن المورع، نا محمد بن المورع، نا

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۰۰/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح عن خالد بن مخلد (۱۱/٤) ورواه مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة، عن خالد (۸۰۸/۲).

ورواه أيضاً المترمذي (١٢٨/٣) والنسائي (١٦٨/٤) وابسن ماحمه (٥/٥/١) وأحمد (٥/٣٥،٣٣٣/٥) وابسن أبي شيبة (٥/٥) وابن حميد (ص١٦٨) وابن خزيمة (٩/٣) وابسن حبان (١٧٨/٥) والطبراني (ص١٦٨) وابن خزيمة (٢٧٠١٨) كلهم من طرق عن أبي حازم، عنه به، وعند بعضهم اختصار لكن في الجمع وجود باب الريان للصائمين.

قوله: «خَلُوف فم الصائم» والخلوف: تغير طعم الفم وريحه لتأخير الطعام، وقوله: «أطيب عند الله من ريح المسك»: الثناء على الصائم والرضا بفعله لئلا يمنعه من المواظبة على الصوم الجالب للخلوف كأنه قال: إن خلوف فم الصائم أبلغ في القبول عند الله من ريح المسك عندكم. انظر: شرح السنة (٢٢٢/٦).

وقوله: «الصَوم جُنَّة» أى حنة من المعاصي لأنه يكسر الشهوة، أو أنه يذكر الصائم بصومه فلا يقع في المعاصى.

سعد بن سعيد الأنصاري قال: أخبرني عمر بن ثابت الأنصاري قال: سمعت أبا أيوب الأنصاري قال: «من صام رَمَضَان ثم أثبَعَه ستاً من شوال فذاك صِيام الدهر»(١).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۹۲/۶) بهذا الإسناد واللفظ وقال: أخرجه مسلم في الصحیح من حدیث إسماعیل بن جعفر وعبد الله بن نمیر وعبد الله بن المبارك، عن سعد بن سعید أخي یحیی بن سعید (۲۲۲۸). و و كذا أبو داود (۲۱۳/۲) والـترمذي (۱۲۳/۳) وابن ماجه (۲۱/۲) و والطیالسي (ص۸۱) و احمد (۵/۹۱) و ابسن أبسي شسیبة (۹۷/۳) و و و و و الطیالسي (ص۸۱) و احمد (۵/۹۱) و و بد بن حمید (ص۶۰۱) و الدارمسي و و بد الرزاق (۱۰۵/۳–۳۱۹) و و بد بن حمید (ص۶۰۱) و الطراني في و ابن خزیمة (۲۹۷۳) و ابن حبان (۲۸۷/۵) و الطراني في الكبیر (۲۸۷/۲) و ابن خزیمة (۲۹۷/۳) كلهم من طرق عن سعد بن سعید به.

وسعد بن سعيد أخو يحيى صدوق سيء الحفظ كما في التقريب، ولكن تابعه صفوان بن سليم عند أبي داود والدارمي ويحيى بن سعيد عند النسائي في الكبرى وبهذه المتابعة صار الإسناد قوياً، إلا أن عمر بن ثابت انفرد به، وهو من ثقات أهل المدينة، ويعضده حديث ثوبان مولى رسول الله على الذي سيأتي ذكره.

### فقه الحديث:

أخذ بظاهر الحديث الجمهورُ من المحدثين والفقهاء فقالوا باستحباب صيام ست من شوال. واختار بعض المحدثين من أول الشَهْر فإن صام متفرقاً قبل ذهاب شوال حاز. قال ابن عبد البر فيما نقله عنه ابن القيم في تهذيب السنن: «لم يبلغ مالكاً حديث أبي أيوب على أنه حديث مدني، والإحاطة بعلم الخاصة لا سبيل إليه، والذي كرهه مالك قد بينه وأوضحه خشية أن يضاف إلى فرض رَمَضَان، وأن يسبق ذلك إلى العامة، وكان متحفظاً كثير الاحتياط للدين، وأما صوم الستة الأيام على طلب الفضل وعلى التأويل الذي حاء به ثوبان فإن مالكاً لا يكره ذلك إن شاء الله، لأن الصوم حُنة، وفضله معلوم يدع طعامه وشرابه لله وهو عمل بر وحير، وقد قال تعالى: ﴿وافعلوا الخير لعلكم تفلحون ومالك لا يجهل شيئاً من هذا، ولم يكره من ذلك إلا ما خافه على أهل الجهالة والجفاء إذا استمر ذلك، وخشي أن يُعد من فرائض الصيام مضافاً إلى رَمضان». انظر أيضاً: الاستذكار (١٠/٩٥٠) ونهاية كلام ابن عبد البر: «وقد يمكن أن يكون حَهِل الحديث، ولو علمه لقال به. والله أعلم ».

وحديث ثوبان الذي أشار إليه ابن عبد البر أخرجه ابن ماجه (٥٤٧/١) والدارمي ولفظ ابن ماجه: «من صام ستة أيام بعد الفطر كان تمام السنة، من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها» وجاء تفصيله في صحيح ابن خزيمة (٣/٨٣) فقال: «صيام رَمَضَان بعشرة أشهر وصيام الستة أيام بشهرين،

# ٢٦ باب صوم يوم عرفة، ويوم عاشوراء، ويوم الإثنين، وصوم داود عليه السلام، وكراهة صوم الدهر لمن لا يطيق القيام به

١٤١٣ - أخبرنا أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر الأصبهاني، نا يونس بن حبيب، نـا أبـو داود، نـا حماد بن زيد وهشام ومهدي، قال حماد ومهدي: عن غيلان بن جرير، وقال هشام: عن قتادة، عن غيلان بن جرير، عن عبـد الله بـن معبد الزماني، عن أبى قتادة أن أعرابياً سأل رسول الله على عن صومه، فغضب حتى عُرف ذلك في وجهه. فقام عمر بن الخطاب فقال: رضينا بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبك نبياً، أعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله، فلم يزل عمر يُرَدُّدُ ذلك حتى سَكَنَ. فقال: يا رسول الله! ما تقول في رجل يصوم الدهر كلَّه؟ فقال رسول الله ﷺ: «لا صام ولا أفطَرَ -أو قال- ما صام وما أفطَرَ» فقال: يا رسول الله! كيف بمن يصوم يومين ويفطر يومـــأ؟ فقــال: «ومـن يطيـق ذلك؟ وقال: يا رسول الله على كيف بمن يُفْطِر يومين ويصوم يوماً؟ فقال: «لُوَدِدْتُ أَنِي طوقت ذلك» فقال: يا رسول الله! فما تقول في

فذلك صيام السنة» يعني رَمَضَان وستة أيام بعده. كلهم من طريق يحيى بن الحارث الذماري، عن أبي أسماء الرَّحبي، عن ثوبان، وإسناده صحيح.

صوم يوم الإثنين؟ فقال: «ذلك يوم وُلدتُ فيه، وأنزل عليّ فيه» فقال: يا رسول الله! فما تقول فيمن يصوم يوماً ويفطر يوماً؟ فقال: «ذلك صوم أخي داود صلوات الله عليه» قال: يا رسول الله! فما تقول في صوم يوم عاشوراء؟ قال: «إني لأحتسب على الله عز وجل أن يكفر السنة» قال: يا رسول الله فما تقول في صوم يوم عرفة؟ قال: «إني لأحتسب على الله أن يُكفّر السنة التي قبلها، والسنة التي بعدها»(١).

الله الله الله الله الله الله عن عرفة الله الله الله الله عن الما الله الله عن عكرمة، عن أبي هريرة قال: نهى رسول الله الله عن صوم يوم عرفة بعرفات.

أخبرناه أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو عمرو بن السماك، نا

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٨٦/٤) وقال: رواه مسلم في الصحيح عن يحيى بن يحيى وغيره، عن حماد بن زيد (٨١٨/٢-٨١٩) ومن وجه آخر عن مهدي بن ميمون (٨٢٠/٢).

ورواه أيضاً أبو داود (٢/٧٠٨-٨٠٠٨) وأحمد (٥/٢٩-٢٩٠-٣١٠-٣١) كلهم من طريق غيلان بن جرير عنه به مطولاً. واختصره أكثرهم منهم: الـترمذي (٣/١) والنسائي (٤/٩٠) وابن ماجه (١١٤/٥) منهم: الـترمذي (٥/١) والنسائي (٤/٩٠١) وابن حريمة (٥/١٩) وعبد الـرزاق (٥٥،٥٥١) وابن خزيمة (٣/٩٩) وأحمد (٥/١١) وعبد الـرزاق (٢٨٤/٤) وابن أبي شيبة (٣/٧٨/٣) كلهم من طريق غيلان بن جرير به مختصراً حسب الباب.

یحیی بن جعفر بن الزبرقان، نا أبو داود الطیالسي، نا حوشب بن عقیل، نا مهدي بن حسان (۱).

١٤١٥ - ورُوِّيْنا عن النبي ﷺ أنه أَفْطَرَ في حجته بعرفة (٢).

\_\_\_\_\_\_

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف فی الکبری (۱/۵۲) و هـ و فی المستدرك (۲۰٤/۱) و رواه أیضاً أبو داود (۲/۲۸) و ابن ماجه (۱/۱۵) و أحمد (۳۰٤/۲) و ابن ماجه (۱/۱۵) و أحمد (۲۹۲/۳) و ابن خزیمة (۲۹۲/۳) كلهم من طریق حوشب بن عقیل عنه به.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط البحاري ولم يخرحاه، ووافقه الذهبي.

قلت: وحوشب بن عقيل ليس من رحال البخاري غير أنه ثقة.

(۲) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۸۳/٤) والبخاري (۲۷۷/٤) وعبد الرزاق ومسلم (۲۹۱/۷) وأبو داود (۸۱۷/۲) ومالك (۲۸۷/۱) وعبد الرزاق (۲۸۲/٤) والطیالسی (ص۲۲) وأحمد (۲۳۹/۳) وابس خزیمة (۲۸۲/٤) والطیالسی (۳۲۹/۵) والطبراني في الکبیر (۳۵۹/۵) وابن حبان (۲۵/۷۰) والطبراني في الکبیر (۲۵/۲۵) کلهم من طرق عن سالم أبي النضر، عن عمیر مولى ابن عباس، عن أم الفضل بنت الحارث، أن أناساً تماروا عندها یوم عرفة في صیام رسول الله قفال بعضهم: هو صائم، وقال بعضهم: لیس بصائم، فأرسلت إلیه بقدح لبن وهو واقف علی بعیره فشربه.

ورواه ابن عباس، عنها، عند أحمد (٣٤٠،٣٣٨/٦) وابن خزيمة (٢٩٢/٣) وابن خزيمة (٢٩٢/٣) والبيهقي (٢٨٤/٤) كلهم من طريق حماد بن زيد، عن أيوب، عن عكرمة، عن ابن عباس عن أم الفضل.

وأما عاشوراء فإنه اليـوم العشر، وكـان قـد عـزم أن يصـوم معـه التاسع وذلك فيما:

### فقه الحديث:

يدل الحديث على نهي الحاج لصوم يوم عرفة. وبه قبال أكثر أهبل العلم ليتقوى الحاج على العبادة والدعاء، إلا أنهم حملوا النهي عن الصَوم على نهى استحباب لا نهى تحريم.

ولذا قال أحمد: إن قدر على الصوم صام، وإن أفطر فذاك يوم يحتاج إلى قوة. وكان عطاء يقول: أصوم في الشتاء ولا أصوم في الصيف.

وروى مالك في الموطأ عن القاسم بن محمد، أن عائشة أم المؤمنين كانت تصوم يوم عرفة.

وأصح الأقوال ما قال به الجمهور وهو ترك صوم يوم عرفة ليتفرغ الحاج للدعاء، ويهيء نفسه لأعمال يوم النحر من الرمي والنحر والطواف. وأما صوم الدهر فسيأتي القول فيه.

العام المقبل صُمْنا اليوم التاسع إن شاء الله» قال: فلم يأت العام المقبل حتى توفي النبي عليه(١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٨٧/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه مسلم في الصحيح عن الحسن بن علي الحلواني، عن ابن أبي مريم (٢٩١/١٠) والطبراني في الكبير (٢٩١/١٠) وأبو داود (٨١٨/٢) والطبراني في الكبير (٢٩١/١٠) كلهم من طريق ابن أبي مريم عنه به.

وله طرق أحرى عن عبد الله بن عباس:

منها: الحكم بن عبد الله بن الأعرج، عن ابن عباس.

رواه مسلم (۲/۹۷/۲) وأبو داود (۲/۹۱۸) والترمذي (۱۱۹/۳) وأحمد (۲۲۳۹/۱) وابن أبي شيبة (۵۸/۳) وعبد بن حميد (ص۲۲۳) وابن خزيمة (۲۹۱۳) وابن حبان (۵/۷۰) والطبراني في الكبير وابن خزيمة (۲۹۱/۳) والبيهقي في الكبرى (۲۸۷/۲) كلهم من طريق الحكم قال: أتيت ابن عباس وهو متوسد ردائه في المسجد الحرام فسألته عن صوم يوم عاشوراء فقال: إذا رأيت هلال المحرم فعدوا، فإذا كان يوم التاسع فأصبح عاشوراء فقال: كذا كان محمد المحمد الحرام فقال: كذلك كان محمد المحمد الحرام فقال: كذلك كان عمد علي يصوم.

ومنها: طريق سعيد بن جبير عنه.

رواه البخاري (٤٤٤/٤) ومسلم (٢٩٦/٢) وأبو داود (٨١٨/٢) والترمذي (١١٩/٣) وابن ماجه (٥٩/١) وأحمد (١١٩٩٣) والحميدي (٢٩٩١) وعبد الرزاق (٤٨٨/٤) والدارمي (٢٢/٢) وأبو يعلى (٤/١٤) وابن خزيمة (٢٨٦/٣) وابن حبان (٥/٥٥) والطبراني في الكبير (٢٠٤/٥) والبيهقي في الكبرى (٢٨٦/٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: قدم النبي الله المدينة فرأى اليهود يصومون يوم عاشوراء فقال: «ما هذا؟» قالوا: هذا يوم صالح، هذا يوم نجّى الله بمني إسرائيل من عدوّهم فصامه موسى قال: «فأنا أحق بموسى منكم» فصامه وأمر بصيامه.

ومنها: طريق عبيد الله بن أبي يزيد عنه.

أخرجه البخاري (٤/٥٤) ومسلم (٢٩٧/٢) والنسائي (٤/٤/٢) وابن أبي شيبة والشافعي في المسند (ص٢٦) والحميدي (٢٦٢٦) وابن أبي شيبة (٥٨/٣) وأحمد (٣٦٧،٣١٣) وعبد الرزاق (٤/٧٨) وابن خزيمة (٢٨٧/٣) والطبراني في الكبير (٢١٧/١-١٢٨) والبيهقي في الكبرى (٢٨٧/٣) والبيهقي في الكبرى (٢٨٧/٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: ما رأيت النبي في يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم يوم عاشوراء، وهذا الشهر يعني شهر رَمَضَان.

وله طرق أخرى ما ذكرت.

كان صوم عاشوراء فرضاً في ابتداء الإسلام قبل أن يفرض صوم رَمَضان، فلما فُرض صومٌ رَمَضَان فمن شاء صام عاشوراء، ومن شاء ترك.

ويستفاد من الحديث أن عاشوراء اليوم العاشر إلا أن النبي ﷺ أحب مخالفة اليهود وقال: «فإذا كان العام المقبل صمنا يوم التاسع إن شاء الله» فلم يأت العام المقبل حتى توفي رسول الله ﷺ وهذا الذي قاله الجمهور.

وقال ابن عباس: يوم عاشوراء هو اليوم التاسع؛ ففي صحيح مسلم عن

. جماع أبواب الصيام

وأما صوم الدهر فالذي يشبه أنه على إنما نهى عنه مخافة أن يضعفه عن الفرض، فإن قوي عليه فقد:

الله بن جعفر، نا أبو بكر بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود، نا الضحاك بن يسار، عن أبي تميمة، عن أبي موسى، عن النبي على قال: «من صام الدهر ضيَّقَت عليه جهنم هكذا» وعقد تسعين (۱).

الحكم بن الأعرج قال: انتهيت إلى ابن عباس وهو متوسد رداءه في زمـزم فقلت: أخبرني عن صوم عاشوراء أي يوم أصومه؟ فقال: إذا رأيت هلال المحرم فاعدد وأصبح من التاسع صائماً. قال: قلـتُ: أهكذا كان رسول الله على يصومه؟ قال: نعم. وسبق تخريجه.

ولكن يبدو من حديث ابن عباس الذي ذكره المؤلف أنه قصد بذلك أن يسوم اليوم التاسع إلى اليوم العاشر لأن النبي ﷺ تمنى ذلك.

وعلى هذا فرجع الأمر إلى ما قاله الجمهور، بأن يـوم عاشـوراء هـو اليـوم العاشر من شَهْر الحرم.

وعاشوراء معدول عن عاشرة للمبالغة والتعظيم، وهو في الأصل صفة لليلة العاشرة، لأنه مأخوذ من العشر الذي هو العقد، واليوم مضاف إليها فإذا قيل: يوم عاشوراء فكأنه قيل: يوم الليلة العاشرة، إلا أنه لما عدلوا به عن الصفة غلبت عليه الاسمية فاستغنوا عن الموصوف، فحذفوا الليلة فصار هذا اللفظ علماً على اليوم العاشر. أفاده القرطبي.

(۱) موقوف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٠٠/٤) وهبو في مسند أبي داود

وحكينا عن المزني ﴿ أنه قال في قوله: «ضُيُّقَتْ عليه جهنم» : يشبه أن يكون معناه ضُيُّقَتْ عنه جهنم، ومن ضُيُّقَتْ عنه جهنم فلا يدخلها. ولا يشبه غير هذا لأن من ازداد لله عملاً أو طاعة ازداد عند الله رفعة وعليه كرامة وإليه قُرْبة.

۱٤۱۸ - أخبرناه أبو عبد الله الحافظ قال: سمعت أبا سعيد بن أبى بكر يقول: سمعت محمد بن إسحاق بن حزيمة يقول: سألت المزني

الطيالسي (ص٦٩) ومن طريقه رواه أيضاً البزار كشف الأستار (٤٨٨/١).

اختلف على أبي تميمة وهو طريف بن مجالد.

فرواه الضحاك بن يسار كما ترى مرفوعاً. وكذا روى من طريق الضحاك أحمد (٤١٤/٤) وابن حبان (٧٨/٣) وابن أبي شيبة (٧٨/٣).

وكذا رواه أيضاً ابن أبي عدي، عن سعيد، عن قتادة، عن أبي تميمة مرفوعاً: ابن خزيمة (٣١٣/٣).

قال ابن حزيمة: لم يسند هذا الخبر عن قتادة غير ابن أبسي عدي، عن سعيد.

ورواه شعبة، عن قتادة، عن أبي تميمة و لم يرفعه. رواه الطيالسي (ص٦٩) وأحمد (٤/٤) وابن أبي شيبة (٧٨/٣) وتابعه الثوري على وقفه، رواه عنه عبد الرزاق (٢٩٦/٤).

وشعبة والثوري إمامان في الحديث فالقول قولهما أنه موقوف.

(۱) انظر: صحیح ابن خزیمة (۳۱۳/۳–۳۱۳) ومعرفة السنن والآثار (۲/۲۱) وهذا المعنی متعقب؛ لأنه لیس كل عمل صالح یزید الإنسان تقرباً إلی الله مثل الصلوات فی الأوقات المكروهة، وصوم الدهر حاء فیه نهی عن النبی الله بقوله : «من صام الدهر لا صام ولا أفطر» وهو الدعاء علیه. رواه أحمد (۲۱/۲) والنسائی (۲۰۷/۶) وابن ماحه (ص۱۷۰۵) وابن خزیمة (۳۱۱/۳) والحاكم (۲۰۷/۶) وصححه ووافقه الذهبی.

وحديث عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال لي النبي على: «إنك لتصوم الدهر وتقوم الليل؟» فقلت: نعم. قال: «إنك إذا فَعلْت ذلك هَجَمَت له العين، ونَقِهَت له النفس، لا صام من صام الدهر، صوم ثلاثة أيام صوم الدهر كله» قلت: فإني أطيق أكثر من ذلك. قال: «فصهم صوم داود عليه السلام كان يصوم يوماً ويفطر يوماً ولا يَفِر إذا لاقى » رواه البخاري (٢٢٤/٤) ومسلم (٢٢٤/٤) مختصراً.

قوله: « ولا يَفِرُ إذا لاقَى » : لأنه استبقى من قوته للجهاد.

ورواه ابن خزيمة وزاد فيه: «وإن لنفسك حقاً، ولأهلك حقاً، ولعينك حقاً، فنَمْ وقُمْ وصُمْ وأفطر» وزاد مسلم بقوله: «لا صام من صام الأبد، لا صام من صام الأبد».

وعلى هذا فلا يتبادر المعنى الذي أشار إليه المزني ولا يصح، بل الصواب ضُيِّقَتُ عليه حسراً له فيه لتشديده على نفسه وحمله عليها، ورغبته عن هدي رسول الله ﷺ واعتقاده أن غيره أفضل منه.

قال الحافظ: «وهذا يقتضي الوعيد الشديد فيكون حراماً، وإلى الكراهـة

١٤١٩ - ورُوِي عن ابن عمر وأبي طلحة وعائشة في سرد الصوم (١).

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

مطلقاً ذهب ابن العربي من المالكية» انتهى.

وقال أحمد وإسحاق: نحب أن نفطر أياماً غير هذه الخمسة التي نهى عن صومها (أي يومي العيد وأيام التشريق).

وذهب مالك والشافعي إلى أن من أفطر يومي العيد وأيام التشريق حرج عن حد الكراهية.

والحق أن صوم الدهر مكروه مطلقاً، وإليه ذهب أهل الظاهر سواء أفطر يومي العيد وأيام التشريق أم لم يُفطِر فيها، والنصوص تـدل على ذلك، وسنة النبي الله أولى أن تتبع.

(۱) حدیث ابن عمر أخرجه المؤلف في الكبرى (۱/٤) وابن أبي شيبة (۷۹/۳).

وحديث أبي طلحة أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٠١/٤) والبخاري (٢/٢) وعبد الرزاق (٢٩٨/٤) ولفظ البخاري: «كان أبو طلحة لا يصوم على عهد النبي على من أجل الغزو، فلما قُبض النبي على لم أره مُفطر إلا يوم فطر أو أضحى ».

ورواه أيضاً الحاكم (٣٥٣/٣) وفيه: صام بعد رسول الله ﷺ أربعين سنة.

قال الحافظ ابن حجر: فيه مأخذان على الحاكم: أحدهما أن أصله في البخاري فلا يستدرك عليه.

الصفار، نا أحمد بن منصور، نا عبد الرزاق، أنا إسماعيل بن محمد الصفار، نا أحمد بن منصور، نا عبد الرزاق، أنا معمر، عن يحيى بن أبي كثير، عن ابن معانق أو أبي معانق، عن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله على: «إن في الجنة غُرْفَةً يُرَى ظاهرُها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، أعدها الله لمن ألان الكلام، وأطعم الطعام، وتابع الصيام، وصلى بالليل والناس نيام»(١).

### ٧٧ - باب العمل الصالح في العشر من ذي الحجة

1 ٤٢١ – أخبرنا أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر الأصبهاني، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود، نا —————————

ثانيهما: أن الزيادة في مقدار حياته بعد النبي الشي غلط فإنه لم يقم بعده سوى ثلاث أو أربع وعشرين سنة فلعلها كانت أربعاً وعشرين فتغيرت. انظر: فتح الباري (٢/٦).

وحديث عائشة أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٠١/٤) وفيه ابن لهيعة إلا أنه توبع بحيوة بن شريح روى عنهما عبد الله بن وهب.

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱/۳۰۰-۳۰۱) وأحمد (۳٤٣/٥) وابن خزيمة (۳،۱-۳۰۱) وابن حبان (۳۲۳/۱) كلهم من طريق عبدالرزاق به. وقال الهيثمي: رواه أحمد ورجاله ثقات. انظر: مجمع الزوائد (۱۹۲/۳). وابن معانق: هو عبد الله أبو مُعانق لم يوثقه إلا العجلي، ومثله يُحسن حديثه.

شعبة، عن الأعمش قال: سمعت مسلم البطين يُحَدِّث عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس أن النبي على قال: «ما العمل في أيام أفضل منه في عشر ذي الحجة» قالوا: يا رسول الله! ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: «ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وماله في سبيل الله عز وجل، ثم لا يرجع من ذلك بشيء»(١).

الله عن بعض أزواج النبي الله قالت : كان رسول الله الله عصوم تسع ذي الحجة، ويسوم عاشوراء، وثلاثة أيسام مسن كل شهر(٢).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٨٤/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن محمد بن عرعرة، عن شعبة (٤٥٧/٢).

ورواه أيضاً أبو داود (١٥/٢) والمترمذي (١٣٠/٣) وابن ماحمه (١٣٠/٥) وأحمد (٢٢٤/١) وابن حبان (٢٧١/١) كلهم من طريق مسلم البطين، عنه به.

(۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥/٤) وأبو داود (٨١٥/٢) والنسائي (٢) ٢٠/٤) وأحمد (٢/١٥/٤) كلهم من طريق هنيدة بن خالد، عن امرأته، عن بعض أزواج النبي ﷺ.

وهُّنيدة بن خالد -بنون مصغر- الخزاعي ربيب عمر مذكور في الصحابة. وقيل: من الثانية. ذكره ابن حبان في الموضعين.

قال المنذري: اختلف عن هُنيدة في إسناده فروي عنه كما ذكره أبو داودن ورُوِي عنه، عن حفصة زوج النبي ﷺ، ورُوِي عنه، عن أمه،

## ٢٨ - باب الصوم في أشهر الحج الحرم

قالا: نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا أحمد بن عبد الحميد الحارثي، نا حسين بن علي، عن زائدة، عن عبد الملك، عن محمد بن المنتشر، عن حسين بن علي، عن زائدة، عن عبد الملك، عن محمد بن المنتشر، عن حميد الحميري، عن أبي هريرة قال: سأل رجل رسول الله على: أي الصلاة أفضل بعد صلاة المكتوبة؟ قال: «الصلاة في جوف الليل» قال: فأي الصوم أفضل بعد رَمَضَان؟ قال: «شهر الله الذي يدعونه المحوم»(۱).

عن أم سلمة زوج النبي ﷺ انتهى.

وروايته عن أمه ذكره النسائي.

قال المؤلف رحمه الله تعالى: «وهذا حديث أولى مع ما سبق ذكره من الحديث السني روى عن عائشة أنها قالت: ما رأيت رسول الله على صائماً في العشر قط لأن هذا مثبت فهو أولى من النافي» انتهى من كتاب فضائل الأوقات (ص٤٨٨). وقال: ومع ما مضى من حديث ابن عباس رأي في فضل العشر من ذي الحجة).

وحديث عائشة رواه المؤلف في الكبرى (٢٨٥/٤) وقال: رواه مسلم في الصحيح (٨٣٣/٢).

ورواه أيضاً أبو داود والترمذي والنسائي.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۹۱/٤) ومسلم (۸۲۱/۲) وأبو داود (۸۱۱/۲) والترمذي (۱۰۸/۳) والنسائي (۱۶۸/۳) وابن ماجه وكذلك رواه أبو بشر، عن حميد بن عبد الرحمن الحميري.

أنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس السيادي، ثنا محمد بن موسى بن حاتم، نا علي بن الحسن بن شقيق، نا أبو عوانة، عن أبي بشر، فذكره بإسناده نحوه وقال: «صلاة بالليل».

١٤٢٤ - ورُوِّيْنا في حديث الباهلي أن النبي ﷺ قال: «صم من المحرم واترك» قاله ثلاثاً(١).

(۱۱۷/۲) وأحمد (۳۱/۲) والدارمي (۳۱/۲) والدارمي (۲۱/۲) والدارمي (۲۱/۲) وأبو بكر بن أبي شيبة (٤٢/٣) وابن حزيمة (٣٨٢/٣) وابن حبان (١١٧/٤) والحاكم (١١٧/٤) كلهم من طريق حميد بن عبد الرحمن الحميري عنه به.

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه وهو وهم منه فإنـه رواه مسلم كما رأيت.

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۹۱/٤) وأبو داود (۲۹۷/٤) وابن ماجه (۱۹۷/٤) وأحمد (٥/٨٠) وعبد الرزاق (۲۹۷/٤) وعبد بن حمید (ص۳۰۱) كلهم من طریق أبي السلیل، عن بحیبة الباهلیة، عن أبیها أو عمها أنه أتى رسول الله على ثم انطلق فأتاه بعد سنة، وقد تغیرت حاله وهیئته، فقال: یا رسول الله! أما تعرفني؟ قال: «ومن أنت؟ »قال: أنا الباهلي الذي جئتك عام الأول، قال: «فما غیرك، وقد كنت حسن الهیئة؟ »قال: ما أكلت طعاما إلا بلیل منذ فارقتك، فقال رسول الله على «لِمَ عذبت نفسك » ثم قال: «صم شهر الصبر، ويوما من كل شهر »

قال: زدني فإن بي قوة، قال: « صم يومين » قال: زدني، قال: « صم ثلاثة أيام » قال: زدني، قال: « صم من الحرم واترك، صم من الحرم واترك، صم من الحرم واترك، صم من الحرم واترك » اللفظ لأبي داود. رجاله ثقات.

قال الذهبي في الميزان: مُحيبة الباهلي. ويقال: مجيبة الباهلية، عن عمه في الصَوم وعنه أبو السليل: «غريب لا يعرف».

وقال الحافظ: مجيبة - بضم أوله، وكسر الجيم - أي مجيبة الباهلي، وقيل: هي امرأة من الصحابة. انتهي.

وقال المنذري: ذكره ابن قانع في معجم الصحابة.

وأما عمها أو أبوها فهو من الصحابة ولا يضر إبهام اسمه.

وأبو السليل هو: ضُريب - بالتصغير - ابن نُفير - مصغرا - القيسي الجُريري؛ قال الحافظ: ثقة.

قوله: «شَهْر الله الذي تدعونه المحرم» نسبة إلى نفسه لجهة التعظيم مع أن الشهور كلها لله كما قال تعالى ﴿ناقة الله وسقياها﴾.

وكان سفيان بن عيينة يقول في قوله عز وحل: ﴿واعلموا أنما غَنِمْتُم من شيءٍ فأن الله خُمُسَه ﴾ نسب المغنم إلى نفسه، لأنه أشرف الكسب، و لم يقل ذلك في الصدقة، فقال: ﴿إِنَّا الصَدَقَاتُ للفُقَرَاء ﴾ و لم يقل : الله لأنها أوساخ الناس واكسابها مكروه إلا للمضطر إليها. انظر: شرح السنة أوساخ الناس واكسابها مكروه إلا للمضطر إليها. انظر: شرح السنة

وكان ابن عباس يقول: ﴿والفَجْرِ وليالِ عشرَ الفحر: هـو المحرم فحر السنة. قال البيهقي رحمه الله تعالى: وشهر المحرم من الأشهر الحرم التي قد

### ٢٩ - باب الصوم في شعبان

اسحاق الحد بن محمد بن عبدوس، نا عثمان بن سعيد الدارمي، نا المحمد بن محمد بن عبدوس، نا عثمان بن سعيد الدارمي، نا القعنبي فيما قرأ على مالك بن أنس، عن أبي النضر مولى عمر بن عبيد الله، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: كان رسول الله على يصوم حتى نقول: لا يُفطِر، ويُفطر حتى نقول: لا يُفطِر، ويُفطر حتى نقول: لا يصوم، وما رأيت رسول الله على استكمل شهراً قط إلا رمضان، وما رأيته أكثر صياماً منه في شعبان (١).

خصّهن الله بالذكر في كتابه، وكان أهل الجاهلية يعظمونه غير أن بعض العرب كانوا يُحرِّمونه عاماً ويُحِلِّونه عاماً، ويجعلون بدله صفراً، فأبطل الله تعالى حكمهم وأنزل قوله: ﴿إِنْ عِدَّة الشُهُورِ عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله إلى آخر الآيات. انظر: كتاب فضائل الأوقات (ص٤٢٧).

وقوله: « صم من الحوم » فإن الحرم أربعة أشهر لقوله تعالى: ﴿إِن عَدَةُ الشَّهُورُ عَنْدُ اللَّهُ النَّا عَشُو شُهُوا فِي كَتَابُ الله يَوْمُ خَلْقُ السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ مِنْهَا أَرْبُعَةً خُرْمُهُ وهي شهر رجب وذي القعدة وذي الحجة والمحرم.

وقوله: «شهر الصبر» هو رمضان، وأصل الصبر: الحبس، فسمي الصيام صبرا لما فيه من حبس النفس عن الطعام، ومنها وطء النساء وغشيانهن في نهار الشر. انظر: الخطابي.

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٩٩/٤) وقال: رواه البخاري في

الصحیح عن عبد الله بن یوسف، عن مالك (۲۱۳/٤). ورواه مسلم عن یحیی بن یحیی (۸۱۰/۲).

والحديث في موطأ مالك في الموطأ (٣٠٩/١)، ورواه أيضاً وأبـو داود (٨١٣/٢) والنسائي (٤٠٠/٤) وأحمـد (٨١٠٧/٦) وعبـد الـرزاق (٢٩٣/٤) كلهم من طريق مالك عنه به.

وله طرق أحرى عن أبي سلمة، عن عائشة:

منها: ابن أبي لبيد، عن أبي سلمة عنها.

رواه مسلم (۱۱/۲) والنسائي (۱۰۱/٤) والحميدي (۹۱/۱) وعبد الرزاق (۲۹۲/٤) وابن أبي شيبة (۱۰۳/۳) وابن ماجه (۱۰۵/۵)، والحاكم (۲۹۲/٤) والبيهقي (۲۹۲/٤) كلهم من طرق عنه بلفظ: كان يصوم حتى نقول قد صام، ويُفطر حتى نقول: قد أفطر، ولم أره صائماً من شَهْر قط أكثر من صيامه من شَعْبَان كان يصوم شعبَان كله إلا قليلاً. ومنها: طريق يحيى بن أبي كثير عنها.

وراه البخاري (۲۰۳/۶) والنسائي (۱/۱۵) وأبو داود الطيالسي (ص۹۰) وأجمد (۲۸۳/۳) وابن خزيمة (۲۸۳/۳) كلهم من طرق عنه بلفظ: لم يكن النبي على يصوم شهراً أكثر من شَعْبَان، فإنه كان يصوم شعبان كله، وكان يقول: «خذوا من العمل ما تطيقون، فإن الله لا يَمَلُ حتى تملوا وأحب الصلاة إليه ما دُووِم عليه وإن قلّت »، وكان إذا صلّى صلاة داوم عليها.

وحديث أم سلمة أم المؤمنين قالت: ما رأيت رسول الله على يصوم

شهرين متتابعين إلا شعبان ورمضان. رواه الترمذي (١٠٤/٣) وأحمد (٣/٦/٢). قال الترمذي: ولكن استحب أهل العلم أن يُفصل بين شعبان ورمضان بفطر يوم أو أيام، روي ذلك عن ابن عباس كما ذكره عبد الرزاق (١٠٤/٥)؛ قال عطاء: كنت عند ابن عباس قبل رمضان بيوم أو يومين، فقرب غداؤه فقال: أفطروا أيها الصيام؛ لا تواصلوا رمضان شيئاً، وافصلوا.

وعن العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ: ((إذا كان النصف من شعبان فيلا تصوموا حتى رمضان)) رواه أحمد وأبو داود والترمذي ابن ماحه. قال الترمذي: حسن صحيح.

قال الإمام أحمد: ليس هذا الحديث بمحفوظ، والعلاء ثقة لا يُنكر من حديثه إلا هذا الحديث. قال: وسألنا عبد الرحمن بن مهدي فلم يصححه، ولم يحدث به، وكان يتوقاه. انظر: إرشاد الفقيه لابن كثير (٢٩٥/١). وسبب النكارة في حديثه أنه يخالف ما صح عن عائشة رضي الله عنه أن النبي على كان يصوم شعبان كله إلا قليلا.

وقد يجمع بأنه حائز في كلام العرب أن يقال: صام الشهر كله إذا صام أكثره، ذكره الترمذي، فإن قطع من النصف أفطر إلى أن يدخل رمضان، وإن استمر إلى قريب رمضان ترك أياما. وبهذا يتفق الحديثان.

وأما الحكمة في إكثاره في شعبان فقيل: إن نساءه كن يقضين ما عليهن من رمضان في شعبان؛ لاشتغالهن بشئونه على في غير شعبان، فكان النبي الشاركهن في صيامهن.

عمد بن إسماعيل الأحمسي، نا المحاربي، عن الأحوص بن حكيم، عن المهاجر بن حبيب، عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن مكحول، عن أبي ثعلبة الخشني، عن النبي على قال: «إذا كان ليلة النصف من شعبان اطلع الله إلى خلقه فيغفر للمؤمنين ويدع أهل الجقد لحقده، «().

(١) حديث مكحول جاء موقوفاً ومرفوعاً:

فأما الموقوف فرواه البيهقي في شعب الإيمان (٣٨١/٣) بلفظ: إن الله يطلع على أهل الأرض في النصف من شَعْبَان فيغفر لهم إلا لرجلين، إلا كافرا أو مشاحنا.

وأما المرفوع فاختلف فيه على مكحول فرواه عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان، عن أبيه، عن مكحول، عن مالك بن يخامر، عن معاذ بن حبل عن النبي على مثله إلا أنه قال: «لمشرك أو مشاحن» رواه البيهقي في فضائل الأوقات (ص١٩ ١١ - ١٧) وشعب الإيمان (٣٨٢/٣) وابس حبان الأوقات (ط٠ ٤٧٠) وابن أبي عاصم في كتاب السنة (٢٢٤/١) والطبراني في الكبير (٢٠ ٤٧) وأبو نعيم في الحلية (٩١/٥) كلهم من طريق عبدالرحمن النبير (٩١/٥) وهو صدوق يخطئ إلا أن الأوزاعي قد تابعه.

فيه انقطاع؛ لأن مكحولاً لم يلق مالك بن يخامر كما قال الذهبي.

ورواه الأحوص بن حكيم، عن المهاجر بن حبيب، عن مكحول، عن أبي ثعلبة الخشني، عن النبي ﷺ قال: «إذا كان ليلة النصف من شخبًان اطلع الله إلى خلقه..» كما ذكره المؤلف في شعب الإيمان (٣٨١/٣).

والأحوص بن حكيم ضعيف كما قال الذهبي والحافظ، وعزاه الهيثمي إلى الطبراني وقال: وفيه أبو الأحوص ضعيف.

وقال المؤلف في فضائل الأوقات: ورواه الحجاج بن أرطاة عن مكحـول، عن كثير بن مرة الحضرمي، عن النبي ﷺ.

ورواه في شعب الإيمان وقال: هذا مرسل حيد.

والحجاج بن أرطأة فيه ضعف معروف.

ومن الأحاديث في فضائل النصف من شَعْبَان ما رواه علي بن أبي طالب عن النبي على قال: «إذا كان ليلة النصف من شَعْبَان فقوموا ليلتها وصوموا يومها، فإن الله تبارك وتعالى يقول: ألا مستغفر فأغفر له، ألا مُسْتَرْزِق فأرزقه، ألا سائل فأعطيه، ألا كذا حتى يطلع الفجر».

وابن أبي سبرة هو: أبو بكر بن عبد الله بن محمد: في التقريب: «رموه بالوضع» وقال أحمد: كان يضع الحديث. انظر: الميزان (٣/٤).

وما رواه عثمان بن أبي العاص، عن النبي على قال: «إذا كان ليلةُ النصف من شعبًان نادى مناد هل من مستغفر فاغفر له، هل من سائل فأعطيه، فلا يسأل أحد شيئاً إلا أعطى، إلا زانية بفرجها أو مشرك».

رواه البيهقي في شعب الإيمان، وفي فضائل الأوقات من حديث مرحوم بن عبد العزيز، عن داود بن عبدالرحمن، عن هشام بن حسان،

عن الحسن عنه. ورجاله ثقات لولا عنعنة الحسن.

ورواه ابن أبي عاصم في كتاب السنة (٢٢٢/١) عن هدبة، عن حماد بن سلمة، عن علي بن زيد بن جدعان، عن الحسن، عنه.

وابن جدعان سيء الحفظ إلا أنه توبع.

ومن هذه الأحاديث حديث عائشة المشهور قالت: لما كانت ليلة النصف من شَعْبَانَ أَنسلٌ رسُولُ الله ﷺ من مِرْطِي ثم قالت: والله ما كان مِرطُنا من حَزُّ ولا قَزُّ ولا كُرْسُف ولا كتَّان ولا صُوف، فقلنا: سبحان الله! فمن أي شيء؟ قالت: إن كان سُداه لشَعْر، وإن كانت لُحْمَتُه لمن وَبَر الإبل. قالت: فخُشيتُ أن يكون أتى بعض نسائه، فقمتُ التمسه في البيت، فيقع قدمي على قدميه وهو ساحد، فحفظت من قوله وهو يقول: «سجد لك سوادي وخيالي وآمن لك فؤادي، وأبوءُ لك بالنعم، وأعرفُ بالذنوب العظيمة، ظلمتُ نفسي فاغفر لي، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، أعوذُ بعفوك من عُقُوبتك، وأعوذ برحمتك من نِقْمتك، وأعوذُ برضَاك من سخطك، وأعوذ بك منك لا أحصى ثناءً عليك أنت كما اثنيت على نفسك قالت: فما زال رسول الله ﷺ يُصلَّى قائماً وقاعداً حتى أصبح، فأصبح وقد اصمعدَّت قدماه، فإني لأغمزها وقلت: بأبي أنت وأمي، أتعبت نفسَك، أليس قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ أليس قد فعل الله بك؟ أليس؟ أليس؟ فقال: «بلِّي يا عائشة افلا أكون عبداً شكوراً؟ هل تَدْرين ما في هذه الليلة؟» قالت: ما فيها يا رسول الله؟ فقال: «فيها يُكتب كلُ مولود من بني آدم في هذه السنة، وفيها أن يُكتب كلُّ هالكِ من بني آدم في هذه السنة، وفيها تُرفع أعمالُهم وفيها تُنزلُ أرزاقهم» فقلت: يا رسول الله! رواه البيهقي في كتاب فضائل الأوقات واللفظ لـ من طريق النضر بن كثير، عن يحيى بن سعيد، عن عروة بن الزبير، عنها.

والنضر بن كثير قال البخاري: عنده مناكير. وقال أبو حاتم: فيه نظر. وقال ابن حبان: يروي الموضوعات عن الثقات على قلة روايته.

وللحديث طريق آخر رواه سعيد بن عبد الكريم الواسطى، عن أبى النعمان السعدي، عن أبي الرجاء العطاردي، عن أنس بن مالك قال: بعثني النبي علم إلى منزل عائشة رضى الله عنها في حاجة فقلت لها: أسرعي فإني تركتُ رسول الله علي يحدثهم عن ليلة النصف من شعبان. فقالت: يا أنيس! اجلس حتى أحدثك بحديث ليلة النصف من شعبان، وإنَّ تلك الليلة كانت ليلتي من رسول الله ﷺ. فحاء النبي ﷺ ودخل معى في لحافي، فانتبَهْتُ من الليل فلم أحده، فقمت فطفت في حُجُرات نسائه فلم أحده، فقلت: لعله ذهب إلى حاريته مارية القبطية، فخرحتُ فمررتُ في المسجد فوقعت وحلى عليه وهو ساجد وهو يقول: «سجد لك سوادي وخيالي وآمن بك فُؤادي، وهذه يدي جنيتُ بها على نفسى فيا عظيم! هل يغفر الذنب العظيم إلا الرب العظيم فاغفر لي الذنبَ العظيم» قالت: ثم رفع رأسه وهو يقول: «اللهم هب لي قلباً تقياً نقياً من الشر، برياً لا كافراً ولا شقياً» ثـم عاد وسحد وهو يقول: «أقول لك كما قال أخي داود عليه السلام: أَعَفَّرُ

وجْهِي في الرّاب لسيدي، وحُقَّ لوجه سيدي أن تُعَفَّر الوُجوه لوجهه» ثم رضع رأسه فقلت: بأبي وأمي، أنت في واد وأنا في واد. قال: (ربا حميراء أما تعلمين أن هذه الليلة ليلةُ النصف من شَعْبَان! إن لله في هذه الليلة عُتَقاء من النار بقدر شعر غنم كلب» قلت: يا رسول الله! وما بال شعر غنم كلب؟ قال: (لم يكن في العرب قبيلةً قومٍ أكبرُ غَنما منهم، لا أقول: ستة نفر: مُدْمن خر، ولا عاق لوالديه، ولا مُصِرَ على زناً، ولا مُصارم، ولا مُصور، ولا قتّات».

رواه البيهقي في كتاب فضائل الأوقات، وفيه سعيد بن عبد الكريم الواسطي؛ قال ابن الجوزي في العلل المتناهية (٦٩/٢): هذا الطريق لا يصح. قال أبو الفتح الأزدي الحافظ: سعيد بن عبد الكريم متروك.

وللحديث طريق آخر عن الحجاج بن أرطاة، عن يحيى بن أبي كثير، عن عروة، عن عائشة رضي الله عنها قالت: فقدت النبي الله ذات ليلة فخرجت أطلبه فإذا هو بالبقيع رافعاً رأسه إلى السماء فقال: «با عائشة أكنت تخافين أن يَحيف الله عليكِ ورسولُه؟» قالت: قلت : وما بي ذلك، ولكنني ظننت أنك أتيت بعض نسائك، فقال: «إن الله عز وجل ينزل ليلة النصف من شَعْبَان إلى سماء الدنيا، فيغفو لأكثر من عدد شعر غنم كلب».

رواه الترمذي (١٠٧/٣) وابن ماجه (٤٤٤/١) وأحمد (٢٣٨/٦) وابن الجوزي في العلل المتناهية، والبيهقي في فضائل الأوقىات، كلهم من هذا الطريق.

والحجاج بن أرطاة معروف بالتدليس وكثير الخطأ.

قال الترمذي: حديث عائشة لا نعرف إلا من هذا الوجه من حديث

الحجاج، وسمعت محمداً يضعف هذا الحديث. وقال: يحيى بن أبي كثير لم يسمع من عروة، والحجاج لم يسمع من يحيى بن أبي كثير.

ونقل ابن الجوزي عن الدارقطني قال: قد رُوِيَ من وحوه وإسناده مضطرب غير ثابت.

ولحديث عائشة طرق أحرى ذكرها ابن الجوزي وكلها معللة.

ومن هـذه الأحاديث حديث أبي موسى قال: سمعت رسول الله على يقول: «ينزل ربنا إلى سماء الدنيا في النصف من شعبًان فيغفر لأهل الأرض إلا مشرك أو مشاحن».

رواه ابن ماحه (١/٥٤٤) وابن أبي عاصم في كتاب السنة، والبيهقي في فضائل الأوقات، من طريق ابن لهيعة، عن الزبير بن سليم، عن الضحاك ابن عبد الرحمن، عن أبيه، عنه.

إلا ابن أبي عاصم فرواه عن ابن لهيعة، عن الربيع بن سليمان. وابن لهيعة فيه كلام معروف.

والخلاصة كما قال ابن رحب: وفي فضل ليلة النصف من شعبان أحاديث متعددة وقد اختلف فيها فضعفها الأكثرون، وصحح ابن حبان بعضها، وحرحه في صحيحه، ومن أمثلها حديث عائشة. انظر: الصحيحة (١٣٨/٣).

وقال الشيخ المباركفوري: اعلم أنه ورد في فضيلة ليلة النصف من شعبان عدة أحاديث مجموعها يدل على أن لها أصلاً. تحفة الأحوذي (٤٤١/٣).

### • ٣- باب في صوم ثلاثة أيام من الشَهْر

المحمد بن المحمد بن عبيد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن عبيد الله بن أبي داود المنادي، نا يونس بن محمد، نا عبد الوارث، عن يزيد الرشك، عن معاذة العدوية أنها سألت عائشة أكان رسول الله والله يصوم من كل شهر ثلاثة أيام؟ قالت: نعم. قلت: من أي أيام الشَهْر كان يصوم؟ قالت: ما كان يبالي من أي الشَهْر كان يصوم؟ قالت: ما كان يبالي من أي الشَهْر كان يصوم؟ قالت.

قلتُ: قد رُوِّيْنا في حديث عبد الله بن مسعود أن رسول الله ﷺ كان يصوم ثلاثة أيام من غُرَّة كل شَهْر (٢).

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه المؤلف فی الکبری (۲۹۰/۶) وقال: رواه مسلم فی الصحیح عن شیبان بن فروخ، عن عبد الوارث (۸۱۸/۲).

ورواه أيضاً أبو داود (۸۲۳/۲) والسترمذي (۱۳۰/۳) وابسن ماجسه (۱۰۵/۹) والطيالسسي (ص۲۲) وأحمسد (۱۵/۱) وابسن حزيمسة (۳۰۳/۳) وابن حبان (۲۱/۵) كلهم من طريق يزيد الرشك عنها به. ويزيد الرشك هو: ابن أبي يزيد الضبعي مولاهم ثقة عابد.

<sup>(</sup>۲) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٤) وأبو داود (٨٢٢/٢) وابر داود (٨٢٢/٢) وابست والمترمذي (٩٠/٣) وابست (٤/٤) وابست خزيمة (٣٠٣/٣) وابن حبان (٥/٢٠).

وتتمة الحديث: « وقل ما يُفْطِر يوم الجمعة » كلهم من طريق عاصم،

عن ذر، عن عبد الله بن مسعود به.

قال الترمذي: حسن غريب، ورُوِي عن شعبة، عن عاصم هـذا الحديث ولم يرفعه.

وعاصم هو: ابن بهدلة، وهو ابن أبي أبي النحود صدوق له أوهام. ويستفاد من الحديث عدم كراهية صوم يوم الجمعة.

وبه قال المالكية والحنفية.

قال الحافظ: ليس فيه حجة لأنه يحتمل أن يريد كان يتعمد فطره إذا وقع في الأيام التي كان يصومها، ولا يضاد ذلك كراهية إفسراده بالصوم جمعاً بين الحديثين انتهى.

لأنه ثبت النهي عن إفراد يوم الجمعة بالصيام في الصحيحين من حديث أبي هريرة ولفظه: « لا يصومن أحدُكم يوم الجمعة إلا أن يصوم يوماً قبله أو يوما بعده ».

وفي صحيح مسلم: « لا تخصُوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا يوم الجمعة بصيام من بين الليالي، إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم ».

قال مالك في الموطأ: « لم أسمع أحدا من أهل العلم والفقه، ومن يُقتدى به ينهى عن صيام يوم الجمعة، وصيامه حسن، وقد رأيت بعض أهل العلم يصومه، وأراه كان يتحرى ذلك » انتهى.

قال المازري: ذكر بعض الناس أن الذي كان يصومه ويتحراه محمد بن المنكدر.

قال الداودي: « لم يبلغ مالكا هذا الحديث، ولو بلغه لم يخالف ». انظر: المعلم (٤٠/٢).

الله ١٤٢٩ ورُوِّيْنا في حديث أبي ذر<sup>(۱)</sup> وفي حديث قتادة بن ملحان<sup>(۱)</sup> أن النبي ﷺ أمرهم بصيام أيام البيض: ثـلاث عشرة، وأربع

وبه أخذ الجمهور فقالوا: إنه يكره أن يصوم يوم الجمعة، وتأولوا الحديث بأنه كان يصومه منضماً إلى ما قبله أو إلى ما بعده، كما في حديث أبى هريرة.

(۱) حدیث أبي ذر حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۱/۹۲) والمترمذي (۱۳۰/۳) والنسائي (۲۲۲/۶) والطیالسي (ص۲۶) وأحمد (۱۲۰/۱، ۱۲۰) وابن خزیمة (۱۲۰/۱۲) وعبد الرزاق (۱/۹۹) والحمیدي (۲/۱۲) وابن خزیمة (۲/۳) وابن حبان (۲/۹۶) كلهم من طرق عن موسى بن طلحة، (۳۰۲/۳) وابن حبان (۲/۶) كلهم من طرق عن موسى بن طلحة، عنه به. ولفظه: «من كان منكم صائماً من الشهر ثلاثة أیسام فلیصم الثلاث البیض».

قال الترمذي: حسن.

قلت: لأن فيه يحيى بن سام الراوي عن موسى بن طلحة وهو «مقبول» كما قال الحافظ.

(۲) حدیث قتادة بن ملحان حسن: أخرجه المؤلف في الکبری (۲۹٤/٤) وأبو داود (۲/۲۸) والنسائي (۲/۵۶۱) وابن ماجه (۲/۱۲۱) والطیالسي (ص۰۲۱) وابن حبان (۲۳/۵) وأحمد (۱۲۰۲۸،۱۷/۵) کلهم من طریق أنس بن سیرین، عن عبد الملك بن قتادة بن ملحان القیسي، عن أبیه به. أو عبد الملك بن المنهال.

وعبد الملك بن قتادة بن ملحان « مقبول » .

عشرة، وخمس عشرة.

الله ﷺ ۱۶۳۰ ورُوِّينا في حديث أم سلمة قالت: كان رسول الله ﷺ يأمرني أن أصوم ثلاثة أيام من الشَهْر، الإثنين والخميس (۱).

فإذا جمعت هذه الأحاديث في صيام أيام البيض تكون قوية.

(۱) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٩٥/٤) وأبو داود (٨٢٢/٢) والنسائي (٢٢/٤) وأحمد (٢٨٩/٦) كلهم من طريق محمد بن فضيل، عن الحسن بن عبيد الله، عن هُنيدة، عن أمه، عن أم سلمة به أولها: الإثنين والخميس.

وهنيدة بن حالد الخزاعي « مقبول » .

ومعنى الحديث: أنها تجعل أول الأيام الثلاثة الاثنين، أو الخميس؛ وذلك لأن الشهر إما أن يكون افتتاحه من الأسبوع في القسم الذي بعد الخميس، فتفتتح صومها في شهرها ذلك بالاثنين، وإما أن يكون بالقسم الذي بعد الاثنين، فتفتتح شهرها ذلك بالخميس. انظر: عون المعبود (۸۷/۷).

(۲) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٩) وأبو داود (٨٢٢/٢) والنسائي (٢٠٤/٢٣) وأحمد (٢٨٧/٦) والطبراني في الكبير (٢٠٤/٢٣) والله براني في الكبير (٢٠٤/٢٣) كلهم من طريق سواء الخزاعي، عن حفصة رضي الله عنها به. وسواء (« مقبول حيث يتابع » كذا في التقريب.

المَوم في النبي الله المَور المَور المَور المَور عن النبي الله المَور المَور في المُورد المَورد المَو

\_\_\_\_\_\_\_

وتابعه المسيب عنها عند أحمد (٢/٧٨٦) وابن أبسي شيبة (٤٢/٣) والنسائي (٢٠٣٤)، وله متابع آخر وهو هنيدة عنها. رواه أحمد (٢٨٧/٦) والنسائي (٢٣٠/٤) والطبراني (٢٨٧/٦).

(۱) مرسل: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٩٦/٤) وقال: هذا مرسل. ورواه أيضاً الترمذي (٢٥٣/٣) وأحمد (٣٣٥/٤) وابن أبي شيبة (١٠١/٣) كلهم من طريق أبي إسحاق، عن نمير بن غريب، عن عامر بن مسعود. قال الترمذي: هذا حديث مرسل، وعامر بن مسعود لم يدرك النبي على. قلت: وفي الإسناد نمير بن غريب؛ في التقريب ((مقبول)).

#### فقه الحديث:

قال القاضي: واختلفوا في تعيين هذه الأيام الثلاثة المستحبة من كل شهر، ففسره جماعة من الصحابة والتابعين بأيام البيض وهي الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر، منهم عمر بن الخطاب وابن مسعود وأبو ذر. وبه قال أصحاب الشافعي.

واختار النخعي وآخرون آخر الشَهْر.

واختار آخرون ثلاثة من أوله منهم الحسن.

واختارت عائشة صيام السبت والأحد والإثنين من شَهْر، ثـم الثلاثـاء والأربعاء، والخميس من الشَهْر الذي بعده.

واختار الآخرون الإثنين والخميس.

### ٣١- باب الصائم ينزه صومه عن اللغو والرفث

القاضي، نا القعني، عن مالك، عن أبي الرناد، عن الأعرج، عن أبي القاضي، نا القعني، عن مالك، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي القاضي، نا القعني، عن مالك، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «الصيام جنة، فإذا كان أحدكم صائماً فلا يَجْهَل، فإن امرؤ قاتله أو شاتَمَه فلْيَقُلْ إني صائمً» (١).

وفي حديث رفعه ابن عمر أول اثنين في الشُّهُر، وخميسان بعده.

وعن أم سلمة: أول خميس والإثنين بعده ثم الإثنين. انظر: شـرح النـووي لمسلم (٢/٨ه).

وقوله: الغنيمة الباردة: قال الطيبي: والتركيب من قلب التشبيه، لأن أصل الصوم في الشتاء كالغنيمة الباردة، وفيه من المبالغة أن يلحق الناقص بالكامل كما تقول: زيد كالأسد، فإذا عكس وقيل: الأسد كزيد يجعل الأصل كالفرع، والفرع كالأصل، يبلغ التشبيه إلى الدرجة القصوى في المبالغة، والمعنى أن الصائم يجوز الأجر من غير أن يمسه حر العطش أو يصيبه ألم الجوع من طول اليوم. تحفة الأحوذي (٩/٣).

(١) قد تقدم تخريجه في باب فضيلة الصوم مع متابعاته.

انظر حديث رقم (١٤٠٩).

والرفث هنا: الكلام القبيح، والشتم والغيبة وما شابه ذلك.

وأما الرفث في قوله تعالى: ﴿فلا رفْتُ ولا فسنوق ولا جَدَالُ فِي الحَجِّ وَفِي

القاسم السياري بمرو، نا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو العباس القاسم بن القاسم السياري بمرو، نا أبو الموجه، نا أحمد بن يونس، نا ابن أبي ذئب، عن المقبري، عن أبيه، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «إذا لم يَدَعُ الصائمُ قولَ الزُور والعملَ به والجهل، فليس لله حاجةً في أن يَدَع طعامَه وشوابَه»(١).

قوله تعالى: وأحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم فأكثر أهل العلم على أن الرفث هنا جماع النساء.

وقوله: « ولا يجهل » أي لا يقع في الشتم والسباب كقول القائل:

ألا لا يجهلن أحد علينا فنحهل فوق حهل الجاهلينا

وقوله: « فليقل إني صائم » فيه قولان:

أحدهما: أن يقول للـذي يريـد مشـاتمته ومقاتلتـه: إنـي صـائم، وصومـي يمنعني من مجاوبتك.

والمعنى الثاني: أن الصائم يقول في نفسه: إني صائم يا نفسي، فــلا سبيل إلى شفاء غيظك بالمشاتمة. ولا يُعلن بقوله: إني صائم؛ لما فيه مـن الريـاء. انظر: الاستذكار (٢٤٤/١٠).

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧٠/٤) وقبال: رواه البخباري في الصحيح عن أحمد بن يونس وآدم بن أبي إياس (١٦/٤).

وأخرجه أيضاً أبسو داود (۲۲۷/۲) والسترمذي (۷۸/۳) وابسن ماجمه (۵۳۹/۱) وأحمد (۵۰۰،٤۰۲) وابسن حبيان حبيان (۵۹۹/۱) كلهم من طرق عن ابن أبي ذئب عنه به.

# ٣٧ - باب من خرج من صوم التَطَوُّع قبل تمامه

الله عدا الله بن جعفر، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود، نا سليمان بن عبدا الله بن جعفر، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود، نا سليمان بن معاذ، عن سماك، عن عكرمة، عن عائشة قالت: دخل علي رسولُ الله خات يوم فقال: «أعندكِ شيء» قلتُ: لا. قال: «إذا أصوم» قالت: ودخل علي يوماً آخر فقال: «أعندك شيء؟» قلتُ: نعم. قال: «إذا أفطر ودخل علي يوماً آخر فقال: «أعندك شيء؟» قلتُ: نعم. قال: «إذا أفطر وإن كنتُ فرضتُ الصيام».

١٤٣٦ - وشاهد هذا الحديث حديث عائشة بنت طلحة، عن عائشة زوج النبي ﷺ بمعناه (١).

الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا بكار بن قتيبة القاضي، نا صفوان بن عيسى القاضي، نا أبو يونس حاتم بن أبي صغيرة، عن سماك بن حرب، عن أبي صالح، عن أم هانئ أن رسول الله على كان يقول: «الصائم المتطوع أمير نفسه

وقوله: قول الزور: أي الكذب.

قال الطيبي: الزور الكذب والبهتان، أى من لم ينزك القول الباطل من الكفر، وشهادة الزور، والافتراء والغيبة والبهتان والقذف والشتم واللعن وأمثالها مما يجب على الإنسان احتنابها، ويحرم عليه ارتكابها.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في باب وقت النية في صِيام التَطَوُّع رقم (١٣٢١).

إن شاء صام وإن شاء أفْطَيَ (١).

۱۹۳۸ حدثنا أبو بكر بن فورك، أنا عبد الله بن جعفر، نا يونس بن حبيب، نا أبو داود، نا حماد بن سلمة، عن سماك بن حرب، عن هارون بن أم هانئ، عن أم هانئ بنت أبي طالب قالت: دخل علي رسول الله على فلاعوت له بشراب فشرب. أو قالت: دعا بشراب فشرب، ثم ناولني فشربت وقلت على ارسول الله! إنسي كنت صائمة ولكني كرهت أن أرد سؤرك. فقال رسول الله على: «إن كان قضاء يوم من رَمَضان فصومي يوماً مكانه، وإن كان تطوعاً فإن شئت

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧٦/٤) وهو في المستدرك ٤٣٩/١) والمتردك (٢٧٦/٤) والمارقطني (٢٢٥/٢) وأحمد (٤٢٤/٦) والطيالسي (ص٢٢) والمترمذي (٣/٠٠/١) كلهم من طريق حاتم عنه به.

إلا أن الترمذي رواه من طريق الطيالسي، عن شعبة، قال: كان سماك بن حرب يقول: حدثني أحد بني أم هانئ، فلقيتُ أفضلَهُم - وكان اسمه: حعدة، وكانت أم هانئ حدته، - فحدثني عن حدته، أن رسول الله على دخل عليها، فدعى بشراب فشرب، ثم ناولها فشربت ... فذكر الحديث. قال الحاكم: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي.

وقال الترمذي: في إسناده مقال. والإسناد الآخر يذكره المؤلف.

وجعدة: هو ابن هبيرة بن أبي وهب المخزومي؛ صحابي صغير، له رؤيـة، وهو ابن أم هانئ بنت أبي طالب، وقال العجلي: تابعي ثقة.

#### فاقضى وإن شئت فلا تقضي»<sup>(۱)</sup>.

(۱) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٧٦/٤) والترمذي (٣٠/٣) والرمذي (٣٠/٣) والطيالسي (ص٥٢٢) وأحمد (٤٤٣،٣٤٣/٦) وابن أبي شيبة (٣٠/٣) والطيالسي والدارمي (٢٦/٢) والطبراني في الكبير (٤٠٨/٢٤) كلهم من طريق سماك عنه.

وسماك اختلف فيه فقال النسائي: إذ تفرد لا يعتمد عليه.

وهارون بن أم هانئ مجهول.

وله طريق آخر:

رواه أبو داود (٢/٥/٢) والدارمي (٢/٢١-١٧) والبيهقي (٢٧٧/٤) كلهم من طريق عثمان بن محمد، عن جرير بن عبد الحميد، عن يزيد بن زياد، عن عبد الله بن الحارث، عن أم هانئ... فذكرت الحديث، وفيه: قال لها رسول الله على: « أكنت تقضين شيئاً؟ » قالت: لا. قال: « فلا يضرك إن كان تطوعا ».

قال الترمذي: حديث أم هانئ في إسناده مقال.

وقال ابن التركماني: هذا الحديث اضطرب متناً وسنداً، أما اضطراب متنه فظاهر، وأما اضطراب سنده فاحتلف على سماك فتارة رواه عن أبي صالح، وتارة عن جعدة، وتارة عن هارون، كل هؤلاء الثلاثة متكلم فيهم. انتهى.

قلت: رواه شعبة، عن سماك، قال شعبة: «كان سماك يقول: حدثني ابنا أم هانئ؛ فرويته عن أفضلهما ». قال ابن عبد البر بعد أن روى الحديث ١٤٣٩ - وأما حديث عروة، عن عائشة، وعمرة، عن عائشة في الأمر بالقضاء فلم يثبت إسناده (١٠).

من طريق سماك، عن هارون قال: « اختلف في هذا الحديث عن سماك وغيره. وهذا الإسناد أصح إسنادا من طرق سماك، ولا يقوم على غيره. » ثم ذكر كلام شعبة. انظر: الاستذكار (١٠/٥/١).

قلت: حديث أم هانئ من طريقيه، إذا ضم إليه حديث عائشة يتقوى؛ فإن مثل هذا يكثر ذكره في كتب الفقه للاستدلال به، إذا لم يوجد له معارض أوقى منه. وسيأتي كلام الفقهاء.

(۱) حدیث عروة عن عائشة مرسل: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۸۰/٤) والمترمذي (۱۰۳/۳) وأحمد (۲۳۷،۱٤۱/۳) كلهم من طرق عن الزهري، عن عروة، عن عائشة قالت: كنت أنا وحفصة صائمتين، فعرض لنا طعام، فاشتهيناه فأكلناه، فدخل علينا رسول الله و فقصصنا عليه القصة، فقال: «اقضيا يوما آخر». ثم قال البيهقي: هكذا رواه جعفر بن برقان وصالح بن أبي الأحضر وسفيان بن حسين، عن الزهري، وقد وهموا فيه عن الزهري. انتهى.

فإن الزهري لم يسمع هذا الحديث عن عروة. وصرح بذلك فقال: لم أسمع من عروة في ذلك شيئاً ، ولكن حدثني في خلافة سليمان إنسان عن بعض من كان يسأل عن عائشة .. فذكر الحديث.

وفي رواية الشافعي قال ابن حريج: قلت لابن شهاب: أسمعته من عروة قال: لا إنما أحبرنيه رحل بباب عبد الملك بن مروان أو رحل من حلساء وإنما رواه الحفاظ، عن الزهري مرسلاً<sup>(١)</sup>.

الله عنها غلط فیه جریر بن حازم علی یحیی بن سعید، وروایة زمیل، عن عروة، عن عروة عن عروة عن حروة عن عروة عن عروق عن عروة عن عروق عن عروة عن عروق عن عروة عن عروق عن عروة عن عروق عن عرو

عبد الملك بن مروان. انظر: الاستذكار (۲۰۱/۱۰).

والصحيح أنه عن الزهري، عن عائشة مرسلاً.

وحديث عمرة، عن عائشة رواه المؤلف في الكبرى (٢٨٠/٤-٢٨١) وابن حبان (٢١١/٥) من طريق جريس بن حازم، عن يحيى بن سعيد عنها به.

وعند أبي داود (٨٢٦/٢) والبيهقي (٢٨١/٤) طريق آخر وهو ابن الهاد، عن زميل مولى عروة بن الزبير، عن عروة، عن عائشة. و لم يذكر البعض عروة في الإسناد، وزميل لا يعرف له سماع من عروة فضلاً عن عائشة.

(۱) رواه مالك (۲/٦/١) وعبد الرزاق (۲۷٦/٤) والبيهقي (۲۷۹/٤) هكذا. وإن الترمذي رجع الإرسال وذكر قصة عدم سماع الزهري عن عروة. ونقل الحافظ ابن حجر قول الخلال بأنه اتفق الثقات على إرساله.

وشذّ من وصله، وتوارد الحفاظ على الحكم بضعف حديث عائشة هذا.

وقد رواه من لا يوثق به عن مالك موصولاً. ذكره الدارقطيني في غرائب مالك. وبين مالك في روايته فقال: إن صيامهما كان تطوعاً.

وأشار إلى رواية أبي داود المذكورة وقال: ضعفه أحمد والبخاري والنسائي بجهالة حال زميل، وعلى تقدير أن يكون محفوظاً فقد صح عن عائشة أنه الله كان يفطر من صوم التطوع. فتح الباري (٤١٢/٤).

ـ جماع أبواب الصيام

عائشة أنكرها البخاري. وزميل مجهول. ثم إن صح فيحتمل أن يكون المراد به الاستحباب. كما رُوِيَ في حديث أبي سعيد الخدري عن النبي الله عن حيث قال: «أَفْطِرْ وصُمْ يوماً مكانه إن شئت»(١).

(۱) حدیث أبي سعید حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲۷۹/٤) والطیالسي (ص۲۹۳) من طریقین عنه، وهما محمد بن المنكدر وإبراهیم بن عبید الله.

وقال الحافظ ابن حجر: إسناده حسن.

#### فقه الحديث:

حديث أبي سعيد يفيد أن القضاء في التَطَوُّع اختياري، وبه يجمع بين حديثي عائشة بأن الأمر بالقضاء على الندب.

وبه قال الشافعي وأحمد وإسحاق؛ يستحب له أن لا يفطر، فإن أفطر فــلا قضاء عليه.

وأوجب الحنفية القضاء على من أفطر قصداً ولو كان متطوعاً لحديث عائشة وحفصة. ذكره السرحسي في المبسوط (٦٩/٣).

قال الحافظ: وقد أنصف ابن المنير في الحاشية فقال: ليس في تحريم الأكسل في صورة النفل من غير عذر إلا الأدلة العامة كقوله تعالى: ﴿ولا تبطلوا أعمالكم﴾ إلا أن الخاص يقدم على العام لحديث سلمان انتهى. من فتح الباري (٩/٤).

وحديث سلمان هو ما ذكره البحاري في الصَوم باب من أقسم على أحيه ليفطر في التَطَوُّع، ولم ير عليه قضاء إذا كان أوفق له.

### ٣٣- باب النهي عن الوصال في الصوم

ا ٤٤١ - حدثنا أبو الحسن محمد بن الحسين بن داود العلوي إملاءً، أنا عبيد الله بن إبراهيم بن بالويه المزكى.

ح وأحبرنا أبو طاهر الفقيه، أنا أبو بكر محمد بن الحسين القطان، قالا: نا أحمد بن يوسف السلمي، نا عبد الرزاق، أنا معمر، عن

قال: آخى النبي على بين سلمان وأبي الدرداء، فزار سلمان أبا الدرداء فرأى أم الدرداء متبذلة فقال لها: ما شأنك؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في الدنيا، فحاء أبو الدرداء، فصنع له طعاماً فقال: كُلُ قال: فإني صائم. قال: ما أنا بآكل حتى تأكل. قال: فأكل، فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم. قال: نم فنام، ثم ذهب يقوم فقال: نم فلما كان من آخر الليل. قال سلمان: قم الآن. فصليا فقال له سلمان: إن لربك عليك حقاً، ولنفسك عليك حقاً، ولأهلك عليك حقاً، فأعط كل ذي حق حقه. فأتى النبي في فذكر ذلك له: فقال النبي وسدق سلمان» انتهى. صحيح البخاري (٤/٤).

وأما من احتج بقوله تعالى: ﴿ولا تبطلوا أعمالكم وفقال ابن عبد البر: «هو رجل حاهل بأقوال أهل العلم فيها وذلك أن العلماء فيها على قولين: فقول أكثر أهل السنة: لا تبطلوها بالرياء، أخلصوها الله، وقال آخرون: بارتكاب الكبائر ». أنظر: الاستذكار (٢٠٨/١٠).

ثم إن الجميع متفقون أن المتطوع إذا أفطر ناسيا، أو لعذر فلا قضاء عليه.

. جماع أبواب الصيام

همام بن مُنبه قال: هذا ما حدثني أبو هريرة قال: قال رسول الله علي: «إياكم والوصال» قالوا: فإنك تُواصِل يا رسول الله! قال: «إنسى لست في ذالكم مثلكم، إني أبيت يُطعمني ربي ويَسْقِينِي، فاكْلَفُوا من العمل ما لکم به طاقة $(1)^{(1)}$ .

(١) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٨٢/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن يحيى عن عبد الرزاق (٢٠٦/٤) وأخرجه مسلم من حديث أبي زرعة والأعرج وأبي صالح، عن أبي هريرة (٧٧٤/٢) وهـو عند عبد الرزاق في مصنفه (٢٦٧/٤) كلهم من طريق معمر به.

وله طرق أخرى عن أبي هريرة:

منها: ما أشار إليه المؤلف في رواية مسلم، ومن هؤلاء أبو صالح عنه.

رواه مسلم (۷۷۰/۲) وأحمد (۲/۳۵۲) وابن أبي شيبة (۸۲/۳) وابن حزيمة (٢٨٠/٣) كلهم من طريق الأعمش، عنه مثله.

ومنهم: الأعرج عنه.

رواه مسلم (٧/٥/٢) ومالك (٣٠١/١) والحميدي (٤٤١/٢) وأحمد (۲۳۷/۲) والدارمي (۷/۲-۸) وابن خزيمة (۲۷۹/۳) كلهم من طرق عن أبي الزناد، عنه به مثله.

ومنهم: أبو زرعة عنه.

رواه مسلم (۲/۱۷۲) وأحمد (۲۳۱/۲) وابن أبي شيبة (۸۳/۳) كلهم من طريق عمارة بن القعقاع، عنه به.

ومنهم: طريق أبي سلمة عنه.

رواه البخاري (٤/ه ٢٠) ومسلم (٢/٤/٧) وعبد الرزاق (٢٦٧/٤) وأحمد (٢٨١/٢) والدارمي (٨/١) والبيهقي (٢٨١/٤) كلهم من طريق الزهري، عنه بلفظ: نهى رسول الله على عن الوصال في الصوم فقال له رجل من المسلمين: إنك تواصل يا رسول الله! قال: «وأيكم مثلي؟ إني أبيت يطعمني ربي ويسقين» فلما أبوا أن ينتهوا عن الوصال واصل بهم يوما ثم يوما ثم رأوا الحِلال فقال: «لو تأخو لزدتكم». كالتنكيل لهم حين أبوا أن ينتهوا. وهذا لفظ البخاري، وفي لفظ مسلم: كالمنكل لهم.

قلت: قد روى هذا الحديث عن النبي ﷺ بنحو ما رواه أبي هريرة: ابن عمر وأبو سعيد وأنس بن مالك وغيرهم.

والوِصال: هو النزك في ليالي الصِيام لما يُفْطِر بالنهار بالقصد.

وإلى تحريمه ذهب أهل الظاهر.

وذهب الجمهور إلى أنه لتحريم التنزيه، والنهي كان رحمة لهم وإبقاء عليهم. وكان عبد الله بن الزبير وجماعة غيره يواصلون الأيام، وعن الزبير بن بكار، ثنا محمد بن مسلمة، عن مالك بن أنس، أن عامر بن عبد الله بن الزبير كان يواصل في شهر رمضان ثلاثا، فقيل له: ثلاثة أيام؟ قال: لا ومن يقوى يواصل ثلاثة أيام يومه وليله؟ رواه ابن عبد البر في الاستذكار (١٠١/٥).

وإليه ذهب البحاري أيضاً و لم يجزم بتحريمه.

وذهب جماعة من أهل العلم منهم الإمام أحمد واسحاق وجماعة من المالكية إلى حواز الوصال إلى السحر؛ لحديث أبي سعيد في صحيح البخاري مرفوعا:

### ٣٤- باب النهي عن إفراد يوم الجمعة بالصِيام

١٤٤٢ - أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نا أبو العباس محمد بن

« لا تواصلوا، فأيكم أراد أن يواصل فليواصل إلى السحر » .

قال البغوي: الوصال في الصوم من خصائص ما أبيح لرسول الله على وهو أن يصوم يومين لا يطعم بالليل شيئاً، وهو محظور على الأمة عند عامة أهل العلم، فإن طعم بالليل شيئاً وإن قل خرج عن الكراهة. انتهى. انظر: شرح السنة (٢٦٤/٦).

وممن كره ذلك مالك والشافعي وأبو حنيفة وجماعة من أهل الفقه والأثر، على كل حال، لمن قوي عليه ولغيره؛ لنهي النبي على عنه، وقالوا: الوصال له حاصة لقوله: «إني لست مثلكم» وفي رواية: «إني لست كهيئتكم» كما خُص بغيره ما خُص.

ومن أدلة هؤلاء أيضاً حديث ابن عمر مرفوعا: «إذا أقبل الليل من هاهنا وأدبر النهار من هاهنا، وغربت الشمس فقد أفطر الصائم » قالوا: ففي هذا ما يدل على أن الوصال للنبي على مخصوص، وأن الواصل لا ينتفع بوصاله، لأن الليل ليس بموضع للصيام بدليل هذا الحديث وشبهه. ذكره ابن عبد البر.

وقوله: «إني أبيت يطعمني ربي ويسقيني» قال الخطابي: يحتمل معنيين أحدهما: إني أعان على الصيام، فيكون ذلك بمنزلة الطعام والشراب لكم، ويحتمل أن يكون قد يُؤتى على الحقيقة بطعام وشراب يطعمُهُما، فيكون ذلك كرامة له على الم يُشركُه فيها أحدٌ من الصحابة. انتهى.

يعقوب، نا أحمد بن عبد الجبار، نا أبو معاوية، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «لا يصوم أحدكم يوم الجمعة إلا أن يصوم قبله يوماً أو بعده يوماً»(١).

# ٣٥- باب الأيام التي نُهي عن صومها

الرواق، أنا معمر، عن القطان، نا أحمد بن يوسف الأصبهاني، أنا أبو بكر محمد بن الحسين القطان، نا أحمد بن يوسف السلمي، نا عبد الرحمن بن الرزاق، أنا معمر، عن الزهري، عن أبي عبيد مولى عبد الرحمن بن عوف أنه شهِدَ العيد مع عمر بن الخطاب في فصلّى قبل أن يخطب بلا أذان ولا إقامة، ثم خطب فقال: يا أيها الناس! إن رسول الله الله عن صيام هذين اليومين أما أحدهما: فيوم فطركم من صيامكم وعيدكم، وأما الآخر فيوم تأكلون فيه من نسككم (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۲/٤) وقال: رواه مسلم (۸۰۱/۲) عن يحيى بن يحيى، عن أبي معاوية، وأخرجه البخاري (۲۳۲/٤) ومسلم من حديث حفص بن غياث، عن الأعمش.

ورواه أيضاً أبو داود (٨٠٥/٢) والمترمذي (١١٠/٣) وابن ماحمه (٩/١٥) وأحمد (٨٩٥/٢) وابن أبي شيبة (٤٣/٣) وابن خزيمة (٣/٥/٣) وابن حبان (٩/٥) كلهم من طرق عن الأعمش به مثله. وسبق ما يستفاد من الحديث من الفقه في باب: صوم ثلاثة أيام من الشهر.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أحرجه المؤلف في الكبرى (٢٩٧/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال:

رواه مسلم في الصحيح عن عبد بن حميد، عن عبد الرزاق (۲۹۹/۲) وأبو داود وأخرجه البخاري من وجه آخر عن الزهري(1/7/4-1/7/4) وأبو داود (1/7/4) والسترمذي (1/7/4) وابسن ماجه (1/9.6) ومسالك (1/1/4) وأحمد (1/1/4) وعبد الرزاق (1/1/4) وابن أبي شيبة (1/1/4) والحميدي (1/1/4) وابن الجارود (1/6.4–1/4) وابن حزيمة (1/1/4) وابن حبان (1/1/4) كلهم من طريق الزهري عنه به.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة؛ أن رسول الله الله الله عن صيام يومين: يوم الفطر ويوم الأضحى. وحاء مثل هذا عن أبي سعيد الخدري وعن عائشة يستفاد من هذه الأحاديث تحريم صيام هذين اليومين.

وهو أمر لا خلاف بين العلماء؛ بأنه لا يجوز على حال من الأحوال أن يصام هذان اليومان لا لمتطوع، ولا لناذر، ولا لمتمتع لا يجدها هديا.

ولو نذر أن يصوم أحد هذين اليومين فقد نذر معصية، وقال ﷺ: « من نذر أن يعصي الله فلا يعصه ». أخرجه مالك والبخاري وغيرهما.

فمن نذر الصوم في أحد هذين اليومين فلا يصوم بالاتفاق.

واختلفوا في القضاء؛ فقال الشافعي في أحد قوليه وجماعة من أهـل العلـم: ليس عليه القضاء، وقال أبو حنيفة وأصحابه: يقضيه.

سئل عمر عن رجل نذر ألا يأتي عليه يوم إلا صام، فوافق يوم أضحى أو فطر، فقال: لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة، لم يكن يصوم يوم الأضحى والفطر ولا يرى صيامهما. أخرجه البخاري (١٣/١١) في كتاب الأيمان والنذور.

الموابران، أنا الموابران، أنا الموابران، أنا الموابران، أنا أبو على محمد بن أحمد بن الحسن الصواف، نا إسحاق بن الحسن الحربي، نا محمد بن سابق، نا إبراهيم بن طهمان، عن أبي الزبير، عن ابن كعب بن مالك، عن أبيه أنه حدثه أن رسول الله على بعثه والأوس بن الحدثان في أيام التشريق فناديا: «إنه لا يدخل الجنة إلا مؤمن، وأيام منى أيام أكل وشرب»(١).

الحداء، الحدث الله الحافظ، أنا أبو الوليد، نا الحسن بن سفيان، نا محمد بن عبد الله بن نمير، نا إسماعيل بن علية، عن خالد الحداء، حدثني أبو قلابة، عن أبي المليح، عن نُبيشة قال خالد: فلقيت أبا المليح فحدثني به، فذكر عن النبي الله (أيام التشويق أيام أكل وشرب وذكر الله)(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٦٠/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة، عن محمد بن سابق (٨٠٠/١). ورواه أيضاً عبد بن حميد (ص٤٦١) وأحمد (٣/٣٤) والطبراني في الصغير (٦٧/١) كلهم من طريق إبراهيم بن طهمان عنه به.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٩٧/٤) وقسال: رواه مسلم في الصحيح (٨٠٠/٢) عن سريج بن يونس، عن هشيم، عن حالد.

ورواه أيضاً أحمد (٧٥/٥) والطحاوي (٢٤٥/٢) كلهم من طريـق حـالد الحذاء عنه مه.

وفي الباب أحاديث أخرى:

منها: حديث بشر بن سحيم. له أربعة أحاديث الإثنان منها في مسند أحمد.

رواه النسائي (۱۰٤/۸) والدارمي (۲۳/۲-۲۲) وابن ماجه (۱۰٤۸) و اون ماجه (۴۸/۱ه) و ابن خزيمـــة وأحمـد (۳/۵) د (۴۸/۱ه) و الطيالسي (ص۸۱۳–۸۱۶) و ابن خزيمـــة (۴/۳) و الطحاوي (۲/۵/۲) كلهم من طرق، عــن نـافع بـن جبـير، عنه و إسناده صحيح.

ومنها: حديث أم مسعود بن الحكم الزرقي عن علي بلفظ: «إنها ليست أيام صوم، إنها أيام أكل وشرب وذكر».

رواه أحمـد (۱۰٤،۹۲/۱) والطحـاوي (۲۲۲۲) والحــاكم (۲۳٤/۱) والبيهقي (۲۹۸/٤) كلهم من طريقها.

وأم مسعود أدركت زمن النبي رضي الله واسمها أسماء، وقيل: حبيبة بنت شريق – بفتح المعجمة – الهذلية ويقال: الأنصارية صحابية.

قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي إلا أن أم مسعود ليست من رواة مسلم.

#### فقه الحديث:

قال الترمذي: والعمل على هذا عند أهل العلم يكرهون صيام أيام التشريق، إلا أن قوماً من أصحاب النبي الله وغيرهم رخصوا للمتمتع إذا لم يجد هدياً و لم يصم في العشر أن يصوم أيام التشريق، وبه يقول مالك بن أنس والشافعي وأحمد وإسحاق. انتهى.

وقال البغوي رحمه الله تعالى: «اتفق أهل العلم على أن صِيام أيام التشريق

#### ٣٦- باب الاعتكاف

قال الله عز وجل: ﴿ولا تُباشِرُوهُنَّ وأنتم عَاكِفُون في المساجد﴾ [سورة البقرة:١٨٧]

لا يجوز لغير المتمتع، واحتلفوا في المتمتع إذا لم يجد الهدي و لم يصم ثلاثة أيام في الحج فذهب قوم إلى أنه لا يجوز له أن يصوم أيام التشريق أيضاً وهو قول علي، وإليه ذهب الحسن وعطاء، وبه قال الثوري وأصحاب الرأي. وهو ظاهر مذهب الشافعي. وذهب قوم إلى أنه يجوز له أن يصوم الثلاث في أيام التشريق، يروى ذلك عن عائشة وابن عمر وعروة بن الزبير وهو قول مالك والأوزاعي وأحمد وإسحاق». انتهى. شرح السنة الزبير وهو قول مالك والأوزاعي وأحمد وإسحاق». انتهى. شرح السنة

واستدل القائلون بالجواز للمتمتع ما أخرجه البخاري في صحيحه (٢٤٢/٤) عن عائشة وعمر بن الخطاب قالا: لم يرخص في أيام التشريق أن يُصَمن إلا لمن لم يجد الهدي.

ورفعه الطحاوي، وفيه يحيى بن سلام ليس بالقوي إلا أن عموم الآية يؤيد ذلك.

وعن ابن عمر أيضاً في صحيح البخاري قال: الصيام لمن تمتسع بالعمرة إلى الحج إلى يوم عرفة، فإن لم يجد هدياً و لم يصم صام أيام منى.

وقد رحّح البخاري الجواز وهو مؤيد بعموم الآية الكريمة، وأحاديث النهي تخصص العموم. وحمل المطلق على المقيد واحب وهو أقوى المذاهب إن شاء الله تعالى.

الفقيه، أنا عبيد بن عبد الله الحافظ، أنا أبو بكر بن إسحاق الفقيه، أنا عبيد بن عبد الواحد، نا يحيى بن بكير، نا الليث، عن عقيل، عن ابن شهاب، عن عروة بن الزبير، عن عائشة زوج النبي النها أن النبي كان يعتكف العشر الأواخر من رَمَضَان حتى توفاه الله. ثم اعْتَكف أزواجه مِن بعده (۱).

والسنة في المُعْتَكِف أن لا يخرج إلا لحاجته التي لا بد له منها، ولا يعود مريضاً ولا يمس امرأته، ولا يباشرها، ولا اعْتِكاف إلا في مسجد جماعة، والسنة فيمن اعْتَكَف أن يصوم.

قلتُ: قوله: والسنة في المُعْتَكِف ألا يخرج إلى آخره. قد قيل: إنه من قول عروة، ولذلك لم يخرج البخاري ومسلم هذه الزيادة في الصحيح (٢).

وقول المؤلف: إنه من قول عروة، عارضه ما رواه أبو داود (٨٣٦/٢) عن وهب بن بقية، نا حالد، عن عبد الرحمن بن إستحاق، عن الزهري، عن عروة، عن عائشة أنها قالت: السنة على المعتكف... فذكرت الحديث. قال أبو داود: غير عبد الرحمن لا يقول فيه: (قالت السنة)

قال أبو داود: جعله من قول عائشة. انتهى.

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥١٥-٣١٦) والبخاري (٢٧١/٤) ومسلم (٨٣١/٢) وأبو داود (٨٢٩/٢) والترمذي (١٤٨/٣) وأحمد (٢/٠٥٠/٦)، كلهم عن الزهري.

١٤٤٧ – ورُوِي من وجه آخر عن عائشة موقوفاً ومن وجه آخـر ضعيف مرفوعاً: «لا اعْتِكاف إلا بصيام»(١) و لم يثبت رفعه.

١٤٤٨ - ورُوِّينا عن عبد العزيز بن محمد، عن أبي سهيل بن مالك، عن طاوس أنه قال: كان ابن عباس لا يرى على المُعْتَكِف صياماً إلا أنه يجعله على نفسه.

#### وقال عطاء: ذلك رأيي.

وجعله الدارقطني من كلام الزهري وقال: ومن أدرجه في الحديث فقد وهم. انتهى. انظر: السنن الكبرى (٢٠١/٢).

اتفق مالك والشافعي وأبو حنيفة أن المعتكف لا يخرج من موضع اعتكافه لشهود حنازة ولا لعيادة مريض، ولا يفارق موضع اعتكافه إلا لحاحة الإنسان.

(۱) المرفوع ضعيف، وأما الموقوف فأخرجه المؤلف في الكبرى (٣١٧/٤) من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة قالت: « لا اعْتِكاف إلا بصوم » .

ورُوِي عن عطاء، عن عائشة كذا موقوفاً: « من اغتكف فعليه الصيام ». ورواه سويد بن عبد العزيز، ثنا سفيان بن حسين، عن الزهري، عن عروة، عن عائشة أن نبي الله على قسال: «لا اغتكاف إلا بصوم» رواه الدارقطني (۲/۲۹) والحاكم (۲/۲۱) والحاكم (۲/۲۱) والبيهقي (۳۱۷/٤).

قال الدارقطني: تفرد به سويد، عن سفيان بن حسين.

وقال الحاكم: هذا وهم من سفيان بن حسين أو سويد بن عبد العزيز وهو ضعيف بمرة لا يقبل منه ما تفرد به.

\_\_\_\_ جماع أبواب الصيام

١٤٤٩ – ورُوِي ذلك مرفوعاً ورفعه إلى النبي ﷺ لا يصح<sup>(١)</sup>. ١٤٥٠ – وقال ابن المنـــذر: رُوِيَ عــن علــي وابــن مسـعود أنهمــا قالا: المُعْتَكِف إن شاء صام وإن شاء لم يصم<sup>(٢)</sup>.

اه ١٤٥١ - ورُوِّيْنا عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر أن عمر قال: يا رسول الله! إني نذرتُ في الجاهلية أن أعْتَكُف ليلة في المسجد الحرام فقال رسول الله ﷺ: «أوفِ بنَذْرك».

أخبرناه أبوعبد الله الحافظ، أنا أبو محمد بن حليم، نا أبو الموجه، أنا عبدان، أنا عبد الله بن المبارك، أنا عبيد الله بن عمر فذكره (").



(۱) أخرجه المؤلف في الكبرى (۱۹/٤) وقال: الصحيح موقوف ورفعه وهم. ورواه مرفوعاً الدارقطني (۱۹۹۲) والحاكم (۲۹۹۱) والبيهقي (۳۱۹/۶) كلهم من طريق عبد الله بن محمد بن نصر الرملي، عن محمد ابن يحيى، عن عبد العزيز بن محمد به.

قال الدارقطني: رفعه هذا الشيخ وغيره لا يرفعه. وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرحاه. وقال في التنقيح: الشيخ هو عبد الله بن محمد الرملي. وقال ابن القطان: لا أعرفه. نصب الراية (٤٩٥/٤).

- (٢) ذكره ابن أبي شيبة (٨٧/٣).
- (٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣١٨/٤) وقال: رواه البخاري في الصحيح عن محمد بن مقاتل، عن عبد الله بن المبارك (٨٢/١١) وفي مواضع أخرى. ورواه أيضاً مسلم (١٢٧٧/٣) وأبو داود (٣١٦/٣–٢١٧)

\_\_\_\_\_\_

والنسسائي (۲۱/۷-۲۲) والسترمذي (۱۱۲/٤) وأحمسد (۱۱۷/۱-۱۱۹) والنسسائي (۲۱۷/۱) والسترمذي (۲۱۲/۳) وابن ماجه (۲۸۷/۱) وابن حبان (۲۸۲/۲) وأبو يعلى (۲۱۸/۱) والدارمي (۱۸۳/۲) كلهم مسن طريق عبيد الله بن عمر به.

#### من مسائل الاعتكاف:

الثانية: هل يجب الصَوم في الاعتكاف؟ فالصَوم ليس بواحب في الاعتكاف بل يصح بغير ذلك لأن النبي الله اعْتَكَف عشراً من شوال كما في صحيح البخاري (٢٨٣/٤) والصوم غير واحب في شوال وبه قال أحمد والشافعي.

وقال أبو حنيفة ومالك: الصَوم واحب في الاعتكاف، وبــه قــال أحمــد في رواية.

عن مالك بلغه أن القاسم بن محمد، ونافعا مولى عبد الله بن عمر قالا: لا اعتكاف إلا بصيام بقول الله عزّ وحلّ: ﴿وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ثم أتموا الصيام إلى الليل ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد في فإنما ذكر الله الاعتكاف مع الصيام. قال مالك: وعلى ذلك الأمر عندنا؛ أنه لا اعتكاف إلا بصيام.

وهو قول عائشة وابن عباس وابن عمر وغيرهم.

ومن أدلتهم أيضاً حديث عائشة مرفوعاً: «لا اغتِكاف إلا بصوم» رواه الدارقطني، والصواب أنه موقوف على عائشة، كما سبق، وإن صح يمكن حمله على الاستحباب؛ لأن الاعتكاف فيه حبس النفس للقربة، والصوم من أفضل القربات.

وأما من نذر الاعتكاف بصوم فيجب عليه أن يصوم وهذا لا خلاف فيه. الثائشة: لا يجوز الاعتكاف إلا في مسجد يجمع فيه، لأن حضور الجماعة واحب، واعتكاف رحل في مسجد لا تقام فيه الجماعة يفضي إلى أحد أمرين: إما ترك الجماعة الواجبة، وإما خروجه إليها وذلك مناف للاعتكاف، ولا خلاف بين العلماء في عدم صحة الاعتكاف في غير مسجد إذا كان المُعتكف رجلاً لقول الله تعالى: ﴿ولا تباشروهن ونتم عاكفون في المساجد ﴾ والمباشرة محرمة على المُعتكف فلو صح الاعتكاف في غير المسجد لما خصه به.

وأما المرأة فيحوز لها أن تعتكف في كل مسجد سواء تقام فيه الصلاة أم لا، وليس لها الاعتكاف في بيتها. وبه قال أحمد والشافعي.

وقال أبو حنيفة: لها الاعتكاف في مسجد بيتها وهو المكان الذي جعلته للصلاة منه، واعتكافها فيه أفضل، لأن صلاتها فيه أفضل. وقال أبو حنيفة أيضاً: لا يصح اعْتِكاف المرأة في مسجد الجماعة لأن النبي على المائة في مسجد الجماعة لأن النبي على المداع رأى أربع قبات قد ضُربن في المسجد لزواجه فقال: ((ما حملهن على هذا؟ البر؟ انزعوها فلا أراها) فلم يعتكف هو أيضاً هذا العام في رَمَضَان، وإنما اعْتَكَف في آخر العشر من شوال.

والحديث في صحيح البخاري.

والذين أحازوا اعتكافهن في المساحد قالوا: إن الله يقول: ﴿وَالْتُم عَاكُفُونَ فِي الْمُسَاجِدِ ﴾ في المساجد في الحياة الحرأة في البيت لا يسمى مسجداً إلا مجازاً كقول النبي الله المجلس في الأرض مسجداً».

الرابعة: يبتدئ المُعْتَكِف الاعتكاف من أول النهار، والأفضل بعد ما يصلي الفحر. وبه قال أحمد.

وذهب قوم إلى أنه يدخل قبل غروب الشمس من الليلة التي يريد أن يعتكف فيها من الغد، فإذا أراد العشر الأواخر من رَمَضَان يدخل قبل غروب الشمس من يوم العشرين. وبه قال مالك والشافعي وأبو حنيفة. وحديث عائشة يدل على أن النبي على إذا صلى الغداة حل مكانه الذي اعْتَكُف فه.

الخامسة: يجوز الخروج من الاعتكاف إذا لم يكن واحباً بنذر لأن النبي الله عرج من اعتكافه لما رأى قبات قد ضربت و لم يعتكف إلا في شوال. وقضاء النبي الله في شوال يدل على وحوب القضاء، لأنه دخل فيه كما ثبت، ثم خرج منه، فمن كانت هذه حاله يجب عليه القضاء عند أكثر الفقهاء.

وأما من لم يدخل فيه إنما نوى فقط وأعد له عدة، أو من كان من عادته أن يعتكف كل سنة، ولم يعتكف في سنة، فالقضاء حينتل مستحب فقط. السادسة: لا يفسد الاعتكاف لخروجه لحاجة كالبول والغائط، وكذا للطعام والشراب إذا لم يكن له من يأتيه إليه، وكذا لحضور الجمعة إذا كان

اعْتَكُف في مسجد لا جمعة فيه.

السابعة: وإذا خرج لما لا بدّ منه فليس له أن يستعجل في مشيه كما يفعل بعض العوام، بل عليه أن يمشي على عادته، إلا أنه لا يمكث بعد قضاء حاجته.

الثامنة: ولا يعود مريضاً ولا يشهد حنازة. وبه قال الجمهور من العلماء الشافعي ومالك وأبو حنيفة وأحمد وغيرهم.

وروى الأثرم عن أحمد أنه يعود مريضاً ويشهد حنازة ثم يعود على معتكفه لأن كلا منهما تطوعاً.

ووجه الأول قول عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله ﷺ إذا اعْتَكَف لا يدخل البيت إلا لحاجة الإنسان، وعنها قالت: السنة على المُعْتَكِف أن لا يعود مريضاً ولا يشهد جنازة ولا يمس امرأة ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لا بدّ منه.

إلا إن لقي المريض وهو في طريقه إلى قضاء حاجة فلا بأس أن يسأل عن حاله.

التاسعة: من الأفضل أن لا يشتغل المُعْتَكِف بالبيع والشراء إلا ما لا بـدّ منه كطعامه وشرابه، وأما التحارة والأحذ والعطاء فلا يجوز شيء من ذلك. وبه قال أحمد.

وقال الشافعي وأبو حنيفة: لا بأس أن يبيع ويشتري ويتحدث ما لم يكن مأثمًا، وليس عليه الصمت.

ووجه القول الأول أنه منع البيع والشراء في المسجد.

العاشرة: ولا بأس بإقراء القرآن، وإلقاء الدروس، وكتابة الحديث والتفسير، لأنها من أفضل القربات.

وقال بعض العلماء: إنه لا يجوز ذلك وإن كان قربة، مثل شهود الجنازة، وعيادة المريض، فعلى المُعْتَكِف أن يشتغل بالصلاة والذكر وقراءة القرآن والدعاء وما شابه ذلك.

الحادي عشر: لا بأس أن يتنظف بأنواع التنظيف لأن النبي الله كان يرحل رأسه وهو معتكف، وله أن يتطيب ويغير لباسه.

وقال أحمد: لا يعجبني أن يتطيب كالحج.

الثانية عشو: وإن حاضت المرأة وهي في المسجد تخرج منه، فإذا طهرت عادت إليه وبنت اعتكافها.

والحمد لله رب العالمين.

- كتاب المناسك

## ١ - باب إثبات فرض الحج على من استطاع إليه سبيلاً

قال الله عز وجل: ﴿ و لله على الناسِ حج البيتِ مَن اسْتَطَاع إليه سبيلاً ومن كَفَرَ فإن الله غَنِيٌّ عن العالمين ﴾ [آل عمران: ٩٧].

١٤٥٢ – ورُوِّيْنا في تفسيره عـن علـي بـن أبـي طلحـة، عـن ابـن عباس أنه قال: من كفر فلم ير حجه براً ولا تركه إثماً<sup>(١)</sup>.

وقاله أيضاً مجاهد.

١٤٥٣ - وقال عكرمة: ومن كفر من أهل الملل فإن الله غيي عن العالمين (٢).

وقاله أيضاً مجاهد.

١٤٥٤ - قال الشافعي: والاستطاعة في دلالة السنة والإجماع

(١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٢٤/٤) بإسناده عن ابن عباس.

وفيه معاوية بن صالح الحمصي قاضي الأندلس احتلف في توثيقه وتضعيفه. قال الحافظ في التقريب: صدوق له أوهام.

وعلي بن أبي طلحة مولى بني عباس أرسل عن ابن عبـاس و لم يـره بينهمـا مجاهد، وقد توفي سنة (٤٣ هـ).

(۲) أخرجه المؤلف في الكبرى (٢/٤/٤) بإسناده عن عبــد الله بـن أبــي نجيــح
 وهو ثقة وقد يدلس.

ثلاث: أن يكون الرجل على مركب وزاد يبلغه ذاهباً وجائياً. وهو يقوى على المركب. ثم ساق الحديث في شرحه إلى أن قال: فإن كان واجداً المال وهو لا يقدر على الثبوت على الراحلة، ولا مركب غيرها فليس بمستطيع ببدنه، وعليه الاستطاعة الثانية أن يكون له مال فيستأجر به من يحج عنه، أو يكون له من إذا أمره أن يحج عنه أطاعه (١).

الحسين السلمي وأبو زكريا بن أبي إسحاق، قالوا: نا أبو العباس محمد بن الحسين السلمي وأبو زكريا بن أبي إسحاق، قالوا: نا أبو العباس محمد بن يعقوب، نا محمد بن إسحاق، نا قبيصة بن عقبة، نا سفيان، عن إبراهيم، يعني ابن يزيد الخوزي، عن محمد بن عباد المخزومي، عن ابن عمر سمعه من النبي على: ﴿ وَمَن استطاع إليه سبيلا ﴾ قال: ﴿ الزاد والراحلة ﴾ (الناد والراحلة ) (٢).

والذي في الأم (١٢١/٢): ﴿ من استطاع إليه سبيلاً على معنيين: أحدهما: أن يستطيعه بنفسه وماله. والآخر: أن يعجز عنه بنفسه بعارض كبر أو سقم أو فطرة خلقة لا يقدر معها على الثبوت على المركب، ويكون من يطيعه إذا أمره بالحج عنه إما بشيء يعطيه إياه وهو واجد له، وإما بغير شيء فيجب عليه أن يعطي إذا وجد، أو يامر إن أطيع، وهذه إحدى الاستطاعتين.

<sup>(</sup>١) كذا في المعرفة (٢/ب/٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) ضعيف: أخرجه المؤلف في الكبرى (٥/٢٢٤-٢٢) بهذا الإسناد واللفظ. وقال البيهقي: ورُوِّينا من أوجه صحيحة عن الحسن البصري عن النبي على مرسلاً. وفيه قوة بهذا السند.

و لم يشر رحمه الله تعالى إلى ضعف إبراهيم بن يزيـد الخـوزي وإن كـان يفهم من كلامه أن في السند ضعفاً.

وقد سبق أن بالغ رحمه الله تعالى في تضعيف إبراهيم بن يزيد الخسوزي في الجزء الرابع (ص٣٠٠) فقال: «إبراهيم بن يزيد الخسوزي قسد ضعفه أهسل العلم بالحديث». وقال في الجزء الأول (ص٣٢): «لا يحتج به».

ثم أسند من طريق ابن عدي قال: ثنا على بن أحمد بن سليمان، ثنا أحمد بن سعيد بن أبي مريم قال: سمعت يحيى بن معين يقول: إبراهيم بن يزيد الخوزي روى حديث محمد بن عباد هذا ليس بثقة.

ثم قال رحمه الله تعالى: ((وقد رواه محمد بن عبد الله بن عبيد بن عمير) عن محمد بن عباد إلا أنه أضعف من إبراهيم بن يزيد، ورواه أيضاً محمد بن الحجاج، عن حرير بن حازم، عن محمد بن عباد، ومحمد بن الحجاج متروك) انتهى.

وأخرج الدارقطيني هذه الطرق التي أشار إليها المؤلف. انظر: سننه (٢١٧/٢).

وحديث ابن عمر أخرجه أيضاً الـترمذي (١٦٨/٣) وابن ماحه (٩٦٧/٢) والدارقطني (٢١٧/٢) والعقيلي (٢٣٢/٣) كلهم من طـرق عـن إبراهيـم ابن يزيد به مثله.

قال الترمذي: هذا حديث حسن، وإبراهيم بن يزيد الخوزي تكلم فيه بعض أهل العلم من قبل حفظه.

وقال الحافظ في التقريب: متروك.

- كتاب المناسك

وهذا الحديث له شاهد من جهة الحسن عن النبي رسلاً. ورُوي عن عمر وابن عباس من قولهما.

المحمد بن حيان الأصبهاني، نا عبد الرحمن بن أبي حاتم قال: وحدت محمد بن حيان الأصبهاني، نا عبد الرحمن بن أبي حاتم قال: وحدت في كتاب عتّاب بن أعين، عن سفيان الثوري، عن يونس بن عبيد، عن الحسن، عن أمه، عن عائشة قالت: سئل النبي على السبيل إلى الحج؟ قال: «الزاد والراحلة» (١).

وهكذا رُوِيَ من وجه آخر عن عتّاب بن أعين، عن سفيان. والمحفوظ عن سفيان ما:

الله بن عمر بن شوذب الله بن عمر بن شوذب المقري بواسط، نا شعيب بن أيوب، نا أبو داود الحفري، عن سفيان، عن يونس، عن الحسن قال: سئل النبي على عن السبيل؟ قال: « الزاد والراحلة» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه المؤلف في الكبرى بهذا الإسناد (٣٣٠/٤).

ورواه أيضاً العقيلي (٣٣٢/٣) والدارقطيني (٢١٧/٢) كلهم من طريق عتّاب بن أعين به.

وأعله العقيلي بوهم عتاب قال: في حديثه وهم.

وقال البيهقي: ورُوِي من أوجه أخر عن عتاب، ورُوِي فيه أحاديث أخسر لا يصح شيء منها، وحديث إبراهيم بن يزيد أشهرها.

<sup>(</sup>٢) أُخرِجه المؤلف في المعرفة (٢/١/٨٤٢) بهذا الإسناد وقال: هذا منقطع.

١٤٥٨ - وكذلك رواه ابن أبي عروبة، عن قتادة، عن الحسن، عن النبي ﷺ.

٩ ٥ ٤ ١ - وقيل: عن ابن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس (١).

ورواه أيضاً أبو داود في مراسيله (رقم١٢٦) وعبد الله بن أحمد في مسائل أبيه (رقم ١٩٧) والدارقطيني (٢١٨/٢) وابسن أبسي شيبة في مصنف (١٩٠/٤) كلهم من طريق يونس به. وإسناده إلى الحسن صحيح.

وأبو داود الحفري هو: عمر بن سعد بن عبيد، والحفري نسبة إلى موضع في الكوفة، ثقة

(١) وحديث أنس بن مالك أخرجه الدارقطين (٢١٦/٢) والحاكم في المستدرك (٤٤٢،٤٤١/١) من طريق سعيد بن أبي عروبة به.

وقال البيهقي: المحفوظ عن قتادة عن الحسن مرسل.

وقال عن حديث قتادة عن أنس: لا أراه إلا وهماً.

ورواه الدارقطني والحاكم أيضاً من طريق أبي قتادة، عن حماد بــن ســلمــة، عن قتادة، عن أنس.

قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

والحق أن أبا قتادة ليس من رجال مسلم في الصحيح، وإنما هو من رجــال تمييز لمسلم لما رمز له الحافظ ابن حجر في التقريب.

ثم هو ضعيف حداً بل متروك.

قال أبو حاتم: منكر الحديث. وقال ابن معين: ليس بشيء، كتبنا عنه ثم تركناه. وقال الحافظ: متروك وكـان أحمـد يثني عليـه. وقـال: لعلـه كـبر

واختلط وكان يدلس.

إلا أن الدارقطني رواه من طريق أخرى وذكر لـ شواهد كثيرة لا يصح منها شيء على انفراده.

وقد قال البيهقي: ورُوِي فيه أحاديث أخر لا يصح شيء منها، وحديث إبراهيم بن يزيد أشهرها، وقد أكدناه بالذي رواه الحسن البصري وإن كان منقطعاً.

وأيده شيخ الإسلام ابن تيمية بقوله: «فهذه الأحاديث مسندة من طرق حسان، ومرسلة، وموقوفة، تدل على أن مناط الوجوب وجود الزاد والراحلة مع علم النبي الله بأن كثيراً من الناس يقدرون على المشي». شرح العمدة (١٢٩/١).

### فقه الحديث:

يجب الحج على من استطاع إليه سبيلاً بنص القرآن والسنة المستفيضة وإجماع المسلمين.

والمستطيع اثنان: مستطيع بنفسه ومستطيع بغيره.

وأكثر العلماء فسروا الاستطاعة بالزاد والراحلة، أو ثمن الزاد والراحلة. ولم يقل أحد أنه يجب الحج على من وحد زاداً ولم يجد راحلة، أو ثمن الراحلة، ولكنهم قالوا: إن حجّ راحلاً يجزيه من حَجَّة الإسلام، ويكون قد تطوع بنفسه، واحتج أحمد وغيره بحديث الحسن البصري المرسل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «﴿ مَن استطاع إليه سبيلاً ﴾ إما أن يعني به القدرة المعتبرة في جميع العبادات، وهو مطلق المكنة، أو

والأول أصح<sup>(۱)</sup>.

قدراً زائداً على ذلك، فإن كان المعتبر هو الأول لم يحتج إلى هذا التقييد، كما لم يحتج إليه في آية الصوم والصلاة، فعلم أن المعتبر قدر زائد على ذلك، وليس هو إلا المال» ثم قال: «وأيضاً فإن الحج عبادة تفتقر إلى مسافة، فافتقر وجوبها إلى ملك الزاد والراحلة كالجهاد، ودليل الأصل قوله تعالى: ﴿ولا على الذين لا يَجدُون ما يُنفِقُون حَرَج الى قوله تعالى: ﴿ولا على الذين إذا ما أتوك لِتَحْمِلُهم ﴾» [سورة التوبة: ٩١-٩٢].

وقال: وأيضاً فإن المشي في المسافة البعيدة مظنة المشقة العظيمة. شرح العمدة (١٣٩١-١٣٠).

إلا أن ابن المنذر يرى أن الآية الكريمة عامة ليست مجملة فلا يفتقر إلى بيان، وكأنه كلف كل مستطيع قدر بمال أو بدن.

وقال: لا يثبت الحديث الذي فيه ذكر الزاد والراحلة. فتح الباري (٣٧٩/٣).

(١) يعني به المرسل.

يَصْرِف وحه الفضل إلى الشق الآخر. فقالت: يا رسول الله! إن فريضة الله في الحج على عباده أدركت أبي شيخاً لا يستطيع أن يَثُبُت على الراحلة. أفأحج عنه؟ قال: «نعم» وذلك في حَجَّة الوداع. وقال فيه غيره: شيخاً كبيراً(١).

المرابيع بن سليمان، نا الشافعي، أنا سفيان، عن ابن شهاب، عن الربيع بن سليمان، نا الشافعي، أنا سفيان، عن ابن شهاب، عن سليمان بن يسار، عن ابن عباس، عن النبي على المعنى رواية مالك دون قصة الفضل (٢).

(۱) صحيح أخرجه مالك في الموطأ (۹/۱، ۳۵) وعنه البخساري (۳۳۸/۳، ۲۷/٤) ومسلم (۹۷۳/۲) وأبو داود (۲/۰/۱) والمؤلف في الكبرى (۳۲۸/٤) كلهم من طرق عن مالك به.

(۲) صحيح: أخرجه البخاري (٢/٤) ومسلم (٩٧٤/٢) والمترمذي (٣٨/٣) والنسائي (١١٧/٥) وابن ماجه (٩٧١/٢) والمؤلف في الكبرى (٣٢٨/٢) والدارمي (٢/٠٤) والطيالسي (٢٦٦٢)، عن ابن شهاب إلا أن البعض جعله من مسند الفضل بن عباس.

وقد سأل الترمذي الإمام البخاري عن هذه الروايات فقال: أصح شيء في هذا الباب ما روى ابن عباس عن الفضل بن عباس، عن النبي عليه.

وقال الإمام أيضاً: « ويحتمل أن يكون ابن عباس سمعه من الفضل وغيره عن النبي الله ثم روى هذا عن النبي الله وأرسله، لم يذكر الذي سمعه منه ». وقد وحدت بعض الروايات لم يذكر فيها ابن عباس أحاه الفضل البتة.

الله! أو ينفعه؟ قال: وأخبرنا سفيان، حدثني عمرو بن دينار، عن ابن شهاب، عن سليمان بن يسار، عن ابن عباس، عن النبي على مثله ما سمعته منه. وزادني عمرو بن دينار في الحديث: أنها قالت: يا رسول الله! أو ينفعه؟ قال: «نعم كما لو كان عليه دين فَقَضَيْتِه»(١).

1 ٤٦٣ – أخبرنا أبو الحسن محمد بن الحسين العلوي، أنا أحمد بن معاوية، محمد بن الحسن الحافظ، نا عبد الرحمن بن بشر، نا مروان بن معاوية، حدثني عبد الله بن بريدة الأسلمي،

(۱) أعرجه المؤلف في الكبرى (٢١٨/٤-٣٢٩) وفيه: قال سفيان: كان عمرو بن دينار: حدثناه أولاً عن الزهري، عن سليمان بن يسار، عن ابسن عباس... فذكر الحديث. فلما حاءنا الزهري حدثناه، فتفقدته فلم يقل هذا الكلام الذي روى عنه عمرو.

الحديث يدل على أمرين هامين:

١- أنه يجوز للإنسان أن يحج عن غيره إذا كان المحجوج عنه عاجزاً عن أدائه بنفسه بأن كان به علة لا يرجى زوالها من زمانة، أو كبر لا يستطيع معه الحج.

هذا الذي يظهر من الحديث بخلاف من ذهب إلى أنه لا يجوز أن يحج عن الحي العاجز.

٢- وفي الحديث دليل على أن حج المرأة عن الرجل يجوز، ومنع بعض أهل
 العلم وقالوا: لأن المرأة تلبس في الإحرام ما لا يلبسه الرحل، فلا يحج عنه
 إلا رجل مثله. وهو خلاف الظاهر.

عن أبيه قال: كنتُ عند النبي على فأتت امرأة فقالت: يا رسول الله! إني كنتُ تصدقتُ بوليدة على أمي فماتتُ أمي وبقيت الوليدة؟ قال: «قد وجب أجوك ورَجَعَت إليك في الميراث» قالت: فإنها ماتت وعليها صومُ شَهْر؟ قال: «صومي عن أمك» قالت: فإنها ماتت و لم تحج؟ قال: «فحُجّي عن أمك»

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (١/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: أخرجه مسلم في الصحيح (٢/٥٠٨) من أوجه عن عبد الله بن عطاء. ورواه أيضاً أبو داود (٣٠١/٢) والترمذي (٣/٥٤-٤٦) وابن ماحه (٢/٠٠٨) كلهم من طرق عن عبد الله بن عطاء به إلا أن البعض لم

يذكر الحج. قال الترمذي: حسن صحيح.

وفي الباب أيضاً حديث عطاء الخراساني عن أبي الغوث بن الحصين الخثعمي قال: قلت يا رسول الله! إن أبي أدركته فريضة الله في الحج، وهو شيخ كبير لا يتمالك على الراحلة، فما ترى أن أحج عنه? قال: «نعم حج عنه» قال يا رسول الله: وكذلك من مات من أهلينا و لم يُوصي بحج فنحج عنه؟ قال: «نعم وتؤجرون»، قال: ويتصدق عنه، ويصام عنه؟ قال: «نعم، والصدقة أفضل» وكذلك في النذور والمشي إلى المسجد. أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥٣٥) وقال: إسناده ضعيف.

قلت: لم يبين سبب ضعفه، فلعله لأحل عطاء الخراساني؛ فإنه صدوق يهم كثيرا ويرسل ويدلس، كما قال الحافظ. وقد عنعن عن أبي الغوث ولم يصرح بالسماع.

### فقه الحديث:

في الحديث دليل على أن من وحب عليه الحج فمات قبل أدائــه حجّ عنـه وليّه، أو من ينوب عنه وبه قال أحمد والشافعي.

وقال أبو حنيفة: لا يصح قضاء الحج عنه إذا لم يوص بــه، إلا لابنــه؛ فــإن حج عنه رحوت أن يجزئه.

والحديث صريح لما ذهب إليه أحمد والشافعي.

وسبق القول في كتاب الصوم، في باب قضاء صوم رمضان - استحباب قضاء الصوم والحج عن الميت عند أهل الحديث. وأضيف هنا قول شيخ الإسلام في أداء فريضة الحج عن الميت، وهذا ملخصه:

الأول: أن النبي ﷺ أمر بفعل حَجَّة الإسلام، والحجة المنذورة عن الميت، وبيَّـن أنها تجزئ عنه، وهذا يدل على بقائها في ذمته، وأنها لم تسقط بالموت.

الثاني: أن النبي ﷺ بيّن أن الحج دين في ذمته، وكل من عليه دين فإنه يجب أن يقضى عنه من تركته بنص القرآن.

الثالث: إن هذه الأحاديث تقتضي حواز فعل الحج المفروض عن الميت، سواء وصى بذلك أو لم يوص. وهذه الأحكام بعينها أحكام ديون الآدميين.

الرابع: أن النبي ﷺ أمر الولي أن يحج عنه، والأمسر يقتضي الوحوب لا سيما وقد شبهه بالدين الذي يجب قضاؤه من تركته.

الخامس: أجمع الصحابة على أنه إن مات إنسان وعليه صيام رَمَضَان أطعم عن نفسه إذا كان شيخاً كبيراً. فإذا وحب الإطعام في تركته فكذلك يجب الحج من تركته ولا فرق.

# ٢- باب من حج عن غيره ولم يكن قد حج عن نفسه

المعنى واحد) قال إسحاق بن إسماعيل وهنّاد بن السري، انا أبو داود، نا إسحاق بن إسماعيل وهنّاد بن السري، المعنى واحد) قال إسحاق: نا عبدة بن سليمان، عن ابن أبي عروبة، عن قتادة، عن عزرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس أن النبي على سمع رحلاً يقول: لَبَيْكَ عن شُبُرُمَة. قال: «من شُبُرُمَة؟» قال: أخ لي. قال: «حَجَجْتَ عن نفسك؟» قال: لا. قال: «حـج عن نفسك ثم حج عن نفسك ثم حج عن نفسك ثم حج عن نفسك ثم حج عن نفسك ثم حج

هذه خلاصة ما ذكره في شرح العمدة (١٨٦/١-١٨٧).

وأما الحنفية فيشترطون أن يأمر الأصيل قبل موت بالحج عنه. فلا يجوز الحج عن الغير بدون إذنه، ولكنهم قالوا: إذا حج الوارث عن مُورَّتُه بغير إذنه فإنه يجزئ، وتبرأ الذمة إن شاء الله إلا أنه لا يجب عليهم.

كما اشترط الحنفية أن تكون نفقة الحج من مال الآخر كلها أو أكثرها إلا الوارث إذا تبرع بالحج عن مُوروثه تبرأ ذمة الميت. وغيرهم أحازوا أن يتبرع بالحج عن الغير مطلقاً كما يجوز أن يتبرع بقضاء دينه. انظر: فتح القدير (٣٢٠/٢).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۳۳٦/٤) بأسانید أخرى وقال: أخرجه أبو داود في السنن (۴۰۳/۲) عن إسحاق بن إسماعیل وهناد بن السري، عن عبدة. وقال: قال يحيى بن معين: أثبت الناس سماعاً من سعيد (يعني ابن أبي عروبة ) عبدةً بن سليمان.

وقال المؤلف أيضاً: هذا إسناد صحيح ليس في هذا الباب أصح منه.

ورواه أيضاً ابن ماحه (٩٦٩/٢) وابن الجارود (٩٩٩) والدارقطين (٢٧٠/٢) وابن حبان (٩٦٢) كلهم من طرق عن عبدة بن سليمان به.

وقد تكلم الناس في هذا الحديث وخلاصته كما قاله ابن الملقن في خلاصة البدر المنير (١/٥/١):

«وقد أعله الطحاوي بالوقف، والدارقطني بالإرسال، وابن المغلس الظاهري بالتدليس، وابن الجوزي بالضعف، وغيرهم بالاضطراب والانقطاع وقد زال ذلك كله بما أوضحناه في الأصل» انتهى.

وإليكم دراسة هذه العلل بالتفصيل:

الأولى: الوقف: رواه غندر والحسن بن صالح كلاهما عن سعيد بن أبي عروبة، عن ابن عباس موقوفاً. رواه الدارقطني.

وخالفهما عبدة بن سليمان وهو أثبت الناس سماعاً من سعيد كما قال يحيى، فأسنده.

وأسنده أيضاً أبو يوسف القاضي، عن سعيد. رواه الدارقطيني والبيهقي، وتابعه على رفعه محمد بن عبد الله الأنصاري. رواه البيهقي عنهما أيضاً.

وحديث محمد بن بشر رواه الدارقطني.

ومثل هذا عند أهل الحديث يحكم له بالرفع.

وممن رجح الرفع عبدالحق.

. كتاب المناسك

وقال البيهقي: ومن رواه مرفوعاً حافظ ثقة فلا يضره حلاف من حالفه. وقال ابن القطان في كتابه: «والذي أسنده ثقة فلا يضره».

وقال: «والرافعون ثقات فلا يضرهم وقف الواقفين، إما لأنهم حفظوا ما لم يحفظ أولئك، وإما لأن الواقفين رووا عن ابن عباس رأيه، والرافعين رووا عنه روايته، والراوي قد يفتي بما يرويه» انتهى من نصب الراية.

وقال تقي الدين في الإمام: «وعبدة بن سليمان يرفعه وهو محتج به في الصحيحين، وتابعه على رفعه محمد بن عبد الله الأنصاري، ومحمد ابن بشر».

والخلاصة: الصحيح أنه مرفوع، ولا يضره من وقفه.

الثانية: الإرسال: لقد أرسله عطاء عن النبي ﷺ واختلف عليه.

رواه البيهقي (٣٣٦/٤).

وخالفه شريك وإبراهيم بن طهمان فرويا عن ابن أبي ليلى، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعاً.

وكذلك رواه أبو بكر بن عياش، عن ابن عطاء، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعاً. وابن عطاء هو يعقوب ليس بحجة.

ورواه أيضاً الحسن بن عمارة، عن عمرو بن دينار، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعاً. والحسن بن عمارة ضعيف حداً.

كتاب المناسك

ورواه أيضاً الحسين بن ذكوان عم عمرو بن دينار، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعاً.

وكذلك عبد الله بن حبيب بن أبي ثابت، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعاً.

ثم عطاء روى أيضاً عن عائشة كما روى هشيم، عن ابن أبي ليلي عنه به. وهذه الروايات كلها في الدارقطني والبيهقي وغيرهما.

ورواه أيضاً الطبراني في المعجم الصغير (٢٢٦/١) عن عبد الله بن سندة بن الوليد الأصبهاني، حدثنا عبد الرحمن بن خالد الرقى، حدثنا يزيد بن هارون، حدثنا حماد بن سلمة، عن عمرو بن دينار، عن عطاء، عن ابن عباس فذكر الحديث مرفوعاً.

قال الطبراني: لم يروه عن عمرو إلا حماد، ولا عن حماد إلا يزيد تفرد به عبد الرحمن بن حالد انتهى.

وقول الطبراني: لا يروي عن عمرو إلا حماد. وقد وحدت قــد روى عنـه أيضاً الحسن بن عمارة إلا أنه ضعيف.

ورواه أيضاً الحسين بن ذكوان وهو ثقة.

وأما رحال الطبراني فعبد الرحمن بن خالد الرقى صدوق، وأما بقية رحال الإسناد فثقات محتج بهم في الصحيح.

ورواه الطحاوي في مشكل الآثار (٢٢٥/٣) من طريق هشيم، عن حالد الحذاء، عن أبي قلابة، عن ابن عباس فذكر الحديث. قال: إلا أن أبا قلابة لا سماع له عن ابن عباس فصار منقطعاً. وقد صحّح الإرسال الدارقطني والبيهقي لأن الذين أرسلوا أوثق من الذين أسندوا، لكن المرسل يقوي المرفوع، لأنه من غير رحاله. وقد رواه الإسماعيلي في معجمه من طريق أخرى كما قال الحافظ في التلخيص. والدارقطني في سننه (٢٦٩/٢) عن ثمامة بن عبيدة، عن أبي الزبير، عن جابر سمع النبي النبي يكل رحلاً يقول: لَبَيْكُ فذكر الحديث.

قال الحافظ: « وفي إسنادها من يحتاج إلى النظر في حاله، فيجتمع من هذا صحة الحديث » .

قلت: السند ساقه الدارقطي، وفيه ثمامة بن عبيدة؛ ضعيف حداً، قال أبو حاتم: منكر الحديث، وكذبه ابن المديني، وفيه تدليس أبي الزبير.

ومن طريقه رواه الطبراني في الأوسط قبال الهيثمي في الجمع (٢٨٣/٣) وهو ضعيف.

الثالثة: التدليس: وقد توقف بعضهم عن تصحيح الحديث لأن قتادة لم يصرح بسماعه من عزرة.

ولكن حاء الحديث من طرق ليس فيها قتادة، فابن أبي عروبة روى مرة عن قتادة، عن عزرة، وأخرى عن عزرة بدون قتادة، وقد ثبت سماعه من عزرة بن عبد الرحمن. فصح الإسناد إلى عزرة من وجهين. وهذا يسمى في مصطلح الحديث المزيد في متصل الأسانيد.

الرابعة: الضعف: قال الطحاوي في مشكل الآثار (٢٢٤/٣): وحدنا هذا الحديث إنما يدور على عروة، وعروة هذا هو عروة بن تميم وقد ذكر لي هارون بن محمد بن العسقلاني، عن العلائي قال: كان يحيى بن سعيد لا

يرضى عروة يعني صاحب هذا الحديث.

كذا قال: عروة بن تميم، ولعله هو عروة بن رويم اللحمي أبو القاسم الأردني، أو عزرة بن تميم الذي روى عنه قتادة وحالد الحذاء قال فيه النسائي: ليس بذاك القوي.

وأعله أيضاً ابن الجوزي بعزرة فقال: قال يحيى بن معين: عزرة لا شيء. وهذا وهم منهما فإن عزرة ليس هو ابن تميم، بل هو ابن عبد الرحمن الخزاعي الكوفي.

وقد قال ابن معين في رواية الدوري: عزرة الـذي يـروي عنـه قتـادة ثقـة. تاريخ ابن معين (٢/٢).

وقال الحافظ في التلخيص (٢٢٤/٢): ووهم في ذلك (ابن الجوزي) إنما قال (يحيى) ذلك في عزرة بن قيس، وأما هذا فهو ابن عبد الرحمن، ويقال فيه: ابن يحيى، وثقه يحيى بن معين، وعلي بن المديني وغيرهما. وروى له مسلم.

### الخامسة: الاضطراب:

وقد ضعف بعض أهل العلم هذا الحديث فقالوا: إن سعيد بن أبي عروبة كان يحدث به بالبصرة فيجعل هذا الكلام من قول ابن عباس، ولا يسنده إلى النبي على، وكان يحدث به بالكوفة فيجعل هذا الكلام من قول النبي كذا في نصب الراية.

وقد أجاب عن هذا ابن القطان كما سبق بأن الراوي قد يفتي بما يروي، فيروي عنه مسنداً فانتفى فيروي عنه مسنداً فانتفى

١٤٦٥ - ورواه جماعة عن عبدة منهم هارون بن إسحاق وغيره وقالوا: في الحديث: «فاجعل هذه عنك ثم حجّ عن شُبُرُمَة».

ورواه أبو يوسف القاضي، عن سعيد بن أبي عروبة وقال: «فاجعل هذه عن نفسك».

۱٤٦٦ - ورواه ابن أبي ليلي، عن عطاء، عن ابن عباس (١) وقيل: عنه، عن عطاء، عن عائشة (٢).

وقال في الحديث: «فلَبِّ عن نفسك ثم لبِّ عن فلان».

وكذلك رأى في بعض الروايات عن ابن أبي عروبة.

١٤٦٧ - وأما حديث نُبيشة فإنه باطل لا أصل له.

الاضطراب، ثم إن الرواية المسندة تنزجح على الموقوفة لما فيم من زيادة حفظ.

وبهذا صح قول البيهقي: هذا إسناد صحيح.

ونقل شيخ الإسلام عن أحمد بأنه قال: مسند، وأنه من قول رسول الله على فيكون قد اطلع على ثقة من رفعه، وقرر رفعه جماعة، ثم قال: على أنه إن كان موقوفاً فليس لابن عباس مخالف. شرح العمدة (٢٩٢/١). وقال النووي في المجموع (١١٧/٧) حديث ابن عباس رواه أبو داود والدارقطني والبيهقي وغيرهم بأسانيد صحيحة.

 <sup>(</sup>١) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

رواه الحسن بن عمارة مرة ثم رجع عنه، فرواه على الصحة كما رواه سائر الناس<sup>(۱)</sup>.

١٤٦٨ – ورُوِّيْنا عن زيد بن حبير قال: سمعتُ امـرأةً سـألتُ ابـن عمر قالت: إني نذرتُ أن أحج فلم أحج فقال: ابدئي بحجة الإسلام (٢).

١٤٦٩ - وعن سليمان أو أبي سليمان سمع أنس بن مالك يقول
 فيمن نذر أن يحج فلم يحج قطُّ قال: ليبدأ بالفريضة.

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو عمرو بن مطر، نـ يحيى بـن محمد المنادي، نا عبيد الله بن معاذ، نا أبي، نـا شعبة. فذكر الأثريـن عن زيد، وعن سليمان أو أبي سليمان (٢).

(۱) حديث نبيشة موضوع: حديث نبيشة أخرجه الدارقطني (۲٦٨/٢) وعنه البيهةي في الكبرى (٤/٣٣٧) من طريق الحسن بن عمارة، عن عبدالملك، عن طاوس، عن ابن عباس قال: سمع النبي وللله رحلاً يُلبِّي عن نبيشة. فقال: « هذه عن فقال: « أيها الملبي عن نبيشة هل حججت » ؟ قال: لا، قال: « هذه عن نبيشة واخجُح عن نفسك ».

قال الدارقطني: هذا وهم يقال: إن الحسن بن عمارة كان يرويه، ثم رجع عنه إلى الصواب، فحدث به على الصواب موافقاً لرواية غيره عن ابن عباس، وهو متروك الحديث على كل حال. انتهى. وأقره البيهقى.

- (٢) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٣٩/٤) وأحمد في مسائل ابنــه عبــد الله (٧٤٧/٢) كلاهما من طريق الثوري، عن زيد بن حبير به.
  - (٣) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٣٩/٤).

. كتاب المناسك

أو حجّ عن رجل قال: هذه حَجَّة الإسلام، ثم يحج عن الرجل بعده إن شاء، وعن نذره<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٣٩/٤).

#### فقه الحديث:

أحاديث الباب تدل على أن من عليه حَجَّة واحبة، سواء كانت حَجَّة الإسلام أو نذراً أو قضاء فليس له أن يحج عن غيره حتى يحج عن نفسه. وبه قال أحمد في ظاهر المذهب، وهو المشهور عنه وعن أصحابه.

قال في رواية صالح: لا يحج أحد حتى يحج عن نفسه. الفروع (٣٦٥/٣) والمبدع (١٠٣/٣).

وهـو مذهـب الشافعي وأصحابه، وهـو مـروي عـن ابـن عبـاس والأوزاعي وإسحاق.

وخالفهم في ذلك الحنفية، ورواية عند أحمد فقالوا: بجوز الحــج عـن غـيره مطلقاً مستدلين بحديث الخثعمية السابق فإنه على قال لها: «حجى عن أبيك» من غير استخبارها عن حجها لنفسها قبل ذلك. وترك الاستفصال ينزل منزلة عموم الخطاب.

وبه قال مالك أيضاً فيمن حج عن الميت، وأما الحبج عن الحي فعنده لا يقع، كذا قاله ابن رشد.

قال الطحاوي رحمه الله تعالى: فتعلق بهذا الحديث (يعني بـ حديث ابن عباس) قوم وقالوا: من حج عن غيره و لم يكن حج عن نفسه قبل ذلك حَجَّة الإسلام أن تلك الحجة تكون عن نفسه من حَجَّة الإسلام اتباعاً لهذا الحديث، ثم قال: ولم يقيسوا على ذلك أحكام الصَوم في رَمَضَان فقالوا: من صام في رَمَضَان تطوعاً أن ذلك الصَوم لا يجزيه من رَمَضَان ولا من التَطَوُّع، وقد كان الواجب عليهم إن كان هذا الحديث الذي ذكرناه ثابتاً في الحج أن يقاس عليه صوم التَطُوُّع في رَمَضَان، فيجعل من رَمَضَان، لا من التَطَوُّع، كما جُعِل الحجُ تطوعاً ممن لم يحج حَجَّة الإسلام عندهم من حَجَّة الإسلام لا من التَطَوُّع. بل كان الصَوم بهذا أولى، وبذلك الحكم أحرى، لأن رَمَضَان وقت لصوم العباد جميعاً لا وقت لصوم غيره فيه، ووقت الحج وقت للحج عمن سواه مما لا يدخل في هذا العنى. انتهى. مشكل الآثار (٢٢٣/٣).

وأجيب عن حديث الخثعمية بأنها حجت عن نفسها، لأنها سألته غداة النحر حين أفاضت من مزدلفة إلى منى.

وأما قول الطحاوي وقياسه على التطوع في رَمَضَان فهو بمقابل النص، وخاصة وقد صَحَّح حديث ابن عباس كبار المحدثين. وإن سلم بأنه موقوف على ابن عباس فليس له مخالف كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية. وأما تشبيه النبي على الحج بالدين فقالوا: يجوز للرحل أن يقضي دين غيره قبل دينه. فأرى أن ذلك بحرد تأكيد للأداء بغير طرق إلى بيان شروطه، لأنه قد بين تلك الشروط في حديث ابن عباس.

وبهذا يجمع بين الحديثين والله تعالى أعلم.

وأما من عليه حَجَّة الإسلام وحجة النذر فذهب ابن عمر إلى وقوع حَجَّة

# ٣- باب وجوب الحجّ في العمر مرَّةً واحدة

العباس محمد بن أحمد المحبوبي، نا سعيد بن مسعود، نا يزيد بن هارون، العباس محمد بن أحمد المحبوبي، نا سعيد بن مسعود، نا يزيد بن هارون، أنا سفيان بن حسين، عن الزهري، عن أبي سنان، عن ابن عباس: أن الأقرع بن حابس سأل النبي على فقال: يا رسول الله! الحج في كل سنة أم مرَّةً واحدة؟ قال: «لا بل مرة واحدة فمن زاد فتَطَوَّعٌ»(١).

الإسلام لأنها آكدهما. وبه قال أحمد في رواية ابنه عبد الله (٧٤٦/٢). وذهب ابن عباس إلى أنه يجزئ عنهما.

ففي المغني (٢٣٧/٣): وروى سعيد بإسناده عن ابن عباس وعكرمة أنهما قالا في رحل نذر أن يحج و لم يكن حج الفريضة قال: يجزىء لهما جميعاً. وسئل عكرمة عن ذلك، فقال: يقضي حجه عن نذره وعن حَجّة الإسلام. أرأيتم لو أن رحلاً نذر أن يصلي أربع ركعات فصلى العصر، أليس ذلك يجزئه عن العصر والنذر؟ قال: وذكرت قولي لابن عباس فقال: أصبت أو أحسنت.

فاتفق ابن عمر وابن عباس على أنه يجزئ عن حَجَّة الإسلام وإنما اختلفا في الإجزاء عن النذر. فأخذ أحمد اتفاقهما وترك اختلافهما. انظر: شرح العمدة (٢٩٩/١).

(۱) صحيح: أخرجه الحاكم في المستدرك (۱/۱) بهذا الإسناد واللفظ وقال: هذا إسناد صحيح وأبو سنان هذا هو الدُّؤلي ولم يخرجاه فإنهما لم

يخرجا سفيان بن حسين، وهو من الثقات الذين يجمع حديثهم انتهى.

ومن طريق سفيان بن حسين أخرجه أبو داود (٣٤٤/٢) وابن ماجه (٩٦٣/٢) والدارقطني (٢٧٩/٢).

كتاب المناسك

وسفيان بن حسين هذا تكلم فيه يحيى بن معين وغيره. وقال الحافظ: ثقة في غير الزهري باتفاقهم.

إلا أنه لم ينفرد برواية هذا الحديث عن الزهري بل تابعه فيه جماعة كثيرون منهم: سليمان بن كثير ومحمد بن أبي حفصة، ذكرهما المؤلف رحمه الله تعالى. وأزيد عليهما عبد الجليل بن حميد وعبد الرحمن بن حالد، وإليكم تخريج أحاديثهم:

۱- سليمان بن كثير، عن الزهري. أخرجه البيهقي في الكبرى (٣٢٦/٤) والدارمي (٢٩/٢) والدارقطني.

٧- ومحمد بن أبي حفصة، عن الزهري. البيهقي (١٧٨/٥) والدارقطني.

٣- وعبد الجليل بن حميد، عن الزهري. أخرجه النسائي (١١١٥) والدارقطني.

4- وعبد الرحمن بن حالد بن مسافر، عن الزهري. أحرجه الدارقطيني (٢٧٩/٢).

وللحديث وحه آخر من طريق شريك، عن سماك، عن عكرمة، عن ابن عباس مختصراً.

أخرجه أحمد (٢٩٢/١) والدارمي.

وشريك سيء ولكنه توبع؛ فقد رواه الطيالسي (ص٢٦٨) وابن الجارود (ص٠١٤) من طريق سلام أبي الأحوص، والدارقطني (٢٨١/٢) من

وافقه سليمان بن كثير ومحمد بن أبي حفصة، عن الزهري، عن أبي سينان – وهو أبو سنان اللهُوكي – وقال عقيل: سنان (١٠). والأول أصح.

الربيع بن مسلم، عن محمد بن زياد، عن أبي هريرة قال: خطبنا الربيع بن مسلم، عن محمد بن زياد، عن أبي هريرة قال: خطبنا رسول الله على فقال: «أيها الناس قد فرض عليكم الحبح فحُجُوا» فقال رسول رجل: أكلَّ عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثاً فقال رسول الله على: «لو قلتُ: نعم لوَجَبَتْ ولما اسْتَطَعْتُم» ثم قال: « ذَرُوني ما تركَثكُم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتُوا منه ما اسْتَطَعْتُم وإذا نَهَيْتُكم عن شيء فدَعُونُ».

طريق الوليد بن أبي ثور، كلاهما عن سماك به.

وهذا إسناد لا بأس به في المتابعات.

وله متابع آخر على وهم من طريق يحيى بن أبي أنيسة، عن الزهري، عــن عبيد الله بن عبد الله بن عباس.

أخرجه الدارقطني (٢٨٠/٢) وقال: عبيد الله وهمم، والصواب عمن أبي سنان، ويحيى بن أبي أنيسة متروك انتهى.

وأما أبو سنان الدُّؤلي فهو: يزيد بن أمية، مشهور بكنيته؛ ثقة، ومنهم من عدّه في الصحابة.

<sup>(</sup>١) لعله يقصد به سنان بن أبي سنان الديلي المدني، وهو ثقة من الثالثة. وا لله أعلم.

أخبرناه أبو عبد الله الحافظ، أنا أحمد بن جعفر القطيعي، نا عبد الله بن أحمد بن حنبل، حدثني أبي، نا يزيد بن هارون، أنا الربيع بن مسلم القرشي فذكره (١).

\_\_\_\_\_\_\_

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٢٢٦/٤) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه مسلم في الصحيح (٩٧٥/٢) عن زهير بن حسرب، عن يزيد ابن هارون.

وأخرجه أيضاً النسائي (٥/٠١) وأحمد (٥٠٨/٢) والدارقطين (٢٨١/٢) كلهم من طريق الربيع بن مسلم به، وله شاهدان آخران عن على وأنس رضى الله عنهما .

#### فقه الحديث:

قوله تعالى: ﴿وَ للهُ عَلَى الناسُ حَجِ البيت...﴾ يدل على التكرار، لأن الحــج في اللغة قصد فيه تكرار كقول الشاعر:

## يحجون سب الزبرقان المزعفرا

يريد أنهم يقصدونه في أمورهم، ويختلفون إليه في حاجاتهم مرة بعد أخرى، إذ كان سيداً لهم ورئيساً فيهم.

ولكنه وقع الإجماع بأن الحج لا يتكرر وحوبه بأدلة منها هذا الحديث. وأما نفس اللفظ فقط كان موهماً التكرار، ومن أحله عرض هذا السؤال. قال الخطابي رحمه الله تعالى: وقد اختلف العلماء في الأمر الواحد من قبل الشارع هل يوجب التكرار أم لا؟ على وجهين: فقال بعضهم نفس الأمر يوجب التكرار، وذهبوا إلى معنى اقتضاء الصوم العموم منه، وقال

# ٤ – باب حجّ المرأة

العلوي، أنا أبو بكر محمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن دلويه الدقاق، نا أبو الأزهر، نا محمد بن يوسف، نا سفيان، عن معاوية بن إسحاق، عن عائشة بنت طلحة، عن عائشة أم المؤمنين قالت: استأذنا النبي على في الجهاد فقال: «حَسَبُكُنَّ أو جِهادُكُنَّ الحجّ»(١).

الآخرون: لا يوجبه ويقع الخلاص منه والخروج من عهدته باستعماله مرة واحدة، لأنه إذا قيل له: أفعلت ما أمرت بــه؟ فقــال: نعــم. كــان صادقــاً. وإلى هذا ذهب أكثر الناس. انتهى

وذكر المازري المعنى الثالث فقال: ومال بعضهم إلى الوقف فيما زاد على مرة. ثم قال: «وقد تعلق بما ذكرنا عن أهل اللغة هاهنا من قبال بإيجاب العمرة، وقال: لما كان قوله تعالى: ﴿والله على النباس حج البيت﴾ يقتضي على حكم الاشتقاق التكرر، واتفق على أن الحج لا يلزم إلا مرة واحدة، كانت العودة إلى البيت تقتضي أن تكون في عمرة حتى يحصل التردد إلى البيت كما اقتضاه الاشتقاق » انتهى. انظر: المعلم (٧٢/٢).

(۱) صحیح: أخرجه المؤلف من طرق أخرى عن سفیان به مثله (۲۲۹/۶) و (۲۱/۹).

وأخرجه البخاري (٧٥/٦) وابن ماجه (٩٦٨/٢) وأحمد (٧١،٦٧/٦) وأخرجه البخاري (٢١،٦٧/٦) كلهم من طرق عن عائشة بنت طلحة به مثله. وله شاهد من حديث أبي هريرة أخرجه النسائي بلفظ: «جهاد الكبير

١٤٧٣ – قال الشافعي رحمه الله: ونـأمر المـرأة ألا تخـرج إلا مع عرم، فإن لم يكن لها محرم أو كان فامتنع، فإن كانت طريقها مأهولة، وكانت مع نساء ثقات، أو امرأة واحدة ثقة خرجت فحجَّت.

قال: وبلغنا عن عائشة وابن عمر وعروة مشل قولنا في أن تسافر المرأة للحج وإن لم يكن لها محرم (١٠).

١٤٧٤ - قال الشيخ: وفي حديث عدي بن حاتم، عن النبي على: «لا يأتي عليك قليل حتى تَخْرُج المرأةُ من الْحِيْرَة إلى مكة بغير خفير»(٢).

والمرأة، الحجُ والعمرة».

وسيأتي بعض الكلام على هذا الحديث في كتاب الجهاد.

(١) الأم (٢/١١).

(٢) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٥/٥) وأصله في صحيح البخاري (٢/٥/٥) ولفظه: (لا عدي إن طالت بك حياةً لَتَرَيَنَ الظَعِينَةَ تَرتحلُ من الحِيرة حتى تطوف بالكعبة لا تَخافُ أحداً إلا الله) في سياق طويل.

قال عدي: فرأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخساف الا الله...

قال النووي: الحِيرة -بكسر الحاء المهلمة- وهي مدينة عند الكوفة. والظعينة: المرأة.

وفي هذا الحديث معجزة ظاهرة للنبي ﷺ انتهى. انظر: المجموع (٨٦/٧).

فقه الحديث:

اكتفى المؤلف رحمه الله تعالى بإيراد بعض ما ذهب إليه الشافعي رحمه الله تعالى بأن المرأة يجوز أن تحج بدون محرم إذا آمنت الطريق برفقة ومعها نساء ثقات.

قال النووي رحمه الله تعالى: قال الشافعي والأصحاب رحمهم الله تعالى: لا يلزم المرأة الحج إلا إذا آمنت على نفسها بزوج، أو عرم نسب، أو غير نسب، أو نسوة ثقات. فأي هذه الثلاثة وحد لزمها الحج بلا خلاف، وإن لم يكن شيء من الثلاثة لم يلزمها الحج على المذهب، سواء وحدت امرأة واحدة أم لا، وقول ثالث: أنه يجب أن تخرج للحج وحدها إذا كان الطريق مسلوكاً، كما يلزمها إذا أسلمت في دار الحرب الخروج إلى دار الإسلام وحدها بلا خلاف. المجموع (٨٦/٧).

واستدل الشافعي أيضاً بعموم قوله تعالى: ﴿و لله على الناسِ حِجُّ البَيستِ مـن اسْتَطَاع إليه سبيلاً﴾ وقالوا: الاستطاعة هى الزاد والراحلة.

واستدلوا أيضاً بحديث أبي هريرة في صحيح مسلم كما سبق تخريجه وهـو قول النبي ﷺ: «أيها الناس قد فُرِضَ عليكم الحجُّ فحُجُّوا» فقالوا: هذا عـام يدخل فيه الرجال والنساء.

وبحديث عدي بن ثابت أن رسول الله على قال: ((يوشك أن تخرج الظعينة من الحيرة تؤمّ البيت لا جوار معها لا تخاف إلا الله تعالى) قال عدي: رأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف إلا الله. رواه البخارى كما سبق.

وقد أذن عمر بن الخطاب الله الأزواج النبي الله في آخر حَجَّة حجها فبعث معهن عثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف. أخرجه البخاري (٧٢/٤) معلقاً من طريق إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف، عن أبيه، عن حده مختصراً وأخرجه البيهقي مطولاً (٣٢٦/٤).

وروى ابن سعد من حديث عائشة أن أزواج النبي الستأذن عثمان في الحج فقال: أنا أحج بكن، فحج بنا جميعاً إلا زينب كانت ماتت، وإلا سودة فإنها لم تخرج من بيتها بعد النبي الله.

هذه هي بعض الأدلة التي استدل بها الشافعية على حج المرأة بدون محرم بشروط مذكورة.

وجعل البيهقي اختلاف الألفاظ الواردة في حديث أبي هريرة لمنع المرأة من السفر يوما، وفي حديث أبي سعيد ثلاثة أيام، وفي حديث ابن عباس بدون ذكر المدة؛ بأن المراد بهذه الأخبار صيانتها عما يخشى عليها، سواء كان السفر ثلاثة أيام، أو أقل أو أكثر. وقال: نحن إنما نوجب عليها الخروج في موضع تكون فيه آمنة. انظر: مختصر الخلافيات (٢٧/٣). وقال المالكية: المرأة تحج إذا لم تحد المحرم أو الزوج تسافر لحج الفرض أو النذر مع الرفقة المأمونة بشرط أن تكون المرأة بنفسها هي مأمونة أيضاً.

والرفقة المأمونة: جماعة من النساء أو الرحال الصالحين.

قال الدسوقي: وأكثر ما نقله أصحابنا اشتراط النساء.

وفي الموطأ (٢/٥/٢): قال مالك: «في الصرورة من النساء التي لم تحج قط، إنها إن لم يكن لها ذو محرم يخرج معها، أو كان لها فلم يستطع أن يخرج

معها، أنها لا تترك فريضة الله عليها في الحج، لتخرج في جماعة النساء».

وذهب الإمام أحمد وأبوحنيفة رحمهما الله تعالى إلى أن المرأة لا يجب عليها أن تسافر للحج ولا يجوز ذلك إلا مع زوج أو ذي محرم. مكان المحرم من السبيل.

قال الكاساني في بدائع الصنائع (١٢٣/٢): «وأما الذي يخص النساء فشرطان: أحدهما أن يكون معها زوج أو محرم لها، فإن لم يوحد أحدهما لا يجب عليها الحج».

وقال صاحب الإنصاف (٢١٠/٣): «إن المحرم من شرائط الوحوب كالاستطاعة وغيرها وعليه أكثر الأصحاب، ونقله الجماعة عن الإمام أحمد وهو ظاهر كلام الخرقي...».

وأدلتهم في ذلك الأحاديث الصحيحة الواردة في منع المرأة أن تسافر ثلاثــاً بغير محرم وسيأتي تخريج بعض هذه الأحاديث.

وأعظم دليل لهم حديث ابن عباس في الصحيحين يقول: سمعت النبي الله يقول: « لا يخلُونُ رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم، ولا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم »، فقام رجل فقال: يا رسول الله! إن امرأتي خرجت حاجّة، وإنبي اكتُربتُ في غزوة كذا وكذا، قال: « انطلق فحُجّ مع امرأتك » رواه البخاري في كتاب الجهاد، باب من اكتتب في حيث فخرجت امرأته حاحة، ومسلم في الحج (٩٧٨/٢) واللفظ له.

قال شيخ الإسلام: «أمره النبي على أن يسافر مع امرأته، ويترك الجهاد الذي قد تعين عليه بالاستنفار فيه » انظر: شرح العمدة (١٧٤/١).

# ٥- باب حجّ الصبي

وفي رواية مالك عن إبراهيم بن عقبة: بعضد صبي (٢).

وفي رواية أبي نُعيم، عن سفيان، عن إبراهيم: رفعت امرأة ابنها ترضعه (۲).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أحرجه المؤلف في الكبرى (٥/٥٥) من طريق سفيان وقال: رواه مسلم في الصحيح (٩٧٤/٢) عن أبي بكر بن أبي شيبة وغيره، عن سفيان بن عيينة.

وأخرجه أيضاً أبو داود (٣٥٢/٢) والنسائي (٥/ ١٢) والطحاوي (٢٠/٢) والطحاوي (٢٥٦/٢) والشافعي في الأم (١١/٢) عن سفيان به مثله.

 <sup>(</sup>۲) صحيح: رواه مالك في الموطأ (۲۲/۱) وعنه الشافعي في الأم والنسائي
 (۲) صحيح: رواه مالك في الموطأ (۲۲/۱) وعنه الشافعي في الأم والنسائي

٣) من طريق أبي نعيم رواه النسائي (١٢٠/٥) والبيهقي في الكبرى.

١٤٧٦ - وفي حديث حابر بن عبد الله: حَجَجْنا مع رسول الله عنهم (١). ومعنا النساء ولاصبيان فلَبَيْنا عن الصبيان ورمينا عنهم (١).

١٤٧٧ - أخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد بن عبدان، أنا أبو بكر محمد بن أحمد بن محموية العسكري، نــا جعفـر بـن محمــد القلانســي،

وله شاهد من حديث حابر بن عبد الله هد. أخرجه المترمذي (٣/٥٥/-٢٥٦) وابن ماحه (٩٧١/٢) والبيهقي (٥٦/٥) كلهم من طرق عن أبي معاوية، عن محمد بن سوقة، عن محمد بن المنكدر عنه مثل لفظ ابن عباس وإسناده صحيح إلا أن الترمذي غرّبه.

ومحمد بن سوقة الغنوي ثقة أخرج له الشيخان.

(۱) ضعيف: أخرجه الترمذي (۲٥٧/٣) وابن ماجه (١٠١٠/٢) والبيهقي في الكبرى (١٠١٠) كلهم من طريق أشعث، عن أبسي الزبسير، عن حابر مثله.

قال الترمذي: «غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ».

قلت: أشعث بن سوار قاضي الأهواز ضعيف. إلا أنه تابعه أيمن بن نـــابل، عن أبي الزبير.

وأيمن صدوق يهم، وأبو الزبير مدلس وقد عنعن.

قال الترمذي بعد إخراج الحديث: وقد أجمع أهل العلم على أن المرأة لا يُلبِّي عنها غيرُها، بل هي تُلبِّي عن نفسها، ويكره لها رفع الصوت بالتلبية. وفي الباب عن السائب بن يزيد قال: حُجِّ بي مع رسول الله ﷺ في حَجَّة الوداع وأنا ابن سبع سنين. رواه البخاري (٧١/٤) وأحمد (٤٤٩/٣).

واخبرنا أبو الحسن علي بن محمد المقرئ، أنا الحسن بن محمد بن إسحاق، ثنا يوسف بن يعقوب قالا: نا محمد بن المنهال، نا يزيد بن زريع، نا شعبة، عن سليمان الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «أيما صبي حج قسم بلغ الْحِنْثَ فعليه أن يحج حَجَّة أخرى، وأيما أعرابي حج قم هاجر فعليه أن يحج حَجَّة أخرى، وأيما عبد حج قم أعْتِق فعليه حَجَّة أخرى» (1).

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

وقال الخطيب: لم يرفعه إلا يزيد بن زريع عن شعبة وهو غريب.

وقال البيهقي في الكبرى (١٧٩/٥): تفرد برفعه محمد بن المنهال عن يزيد ابن زريع عن شعبة ورواه غيره عن شعبة موقوفاً.

إلا أن محمد بن المنهال لم ينفرد فقد تابعه حارث بن سريج النقال عند الخطيب، ثم محمد بن المنهال ثقة حافظ، واحتج به الشيخان، وكان أثبت الناس في يزيد بن زريع. وكذا يزيد بن زريع ثقة ثبت احتج به الشيخان أيضاً.

وقد أشار إلى إزالة التفرد الحافظ ابن دقيق العيد كما نقل عنه الزيلعي (٦/٣-٧) ويؤيد رفعه ما رواه ابن أبي شيبة في المصنف: نا أبو معاوية، عن الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس قال: احفظوا عني ولا تقولوا

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٤/٥/٤) بالإسناد الثاني. وأخرجه الحاكم (٤/١/١) والخطيب في تاريخ بغداد (٢٠٩/٨) من طريق محمد بن المنهال به مثله.

ـ كتاب المناسك

١٤٧٨ – كذا رواه يزيد بن زريع، عن شعبة مرفوعاً. ورواه غيره عن شعبة موقوفاً. والموقوف أصح.

١٤٧٩ - وقد رواه الثوري عن الأعمش موقوفاً، ورواه أبو السفر أيضاً عن ابن عباس موقوفاً(١).

\_\_\_\_\_

قال ابن عباس.. فذكره. وظاهره أنه أراد المرفوع كما قال الزيلعي.

وقال ابن الملقن في خلاصة البدر المنير (٣٤٣/١) بعد أن أقر بتصحيح الحاكم إياه: « وقال أبو محمد بن حزم: رواته ثقات، وقال البيهقي: تفرد به محمد بن المنهال، عن يزيد بن زريع. قلتُ: لم ينفرد به بل تابعه عليه ثقات كما ذكرته في الأصل ». انتهى.

وبهذا تبين أن الحديث صح مرفوعاً موقوفاً ولمه شواهد ضعيفة مرفوعة ومرسلة وأنها تقوي المرفوع. انظر: نصب الراية.

(١) انظر: الأم (١١١/٢).

### فقه الحديث:

أحاديث الباب تــدل على أنه يصـح حـج الصبي، ولا يجزيـه عـن حَجَّة الإسلام إذا بلغ. وهو رأي الجمهور منهم: الشافعي ومالك وأحمد، وأشار ابن المنذر إلى الإجماع.

وقال الإمام أبو حنيفة: لا يصح حجه في المشهور، وصححه بعض أصحابه. واستدلوا في ذلك بحديث: «رفع القلم عن ثلاثة: عن الصبي حتى يبلغ...» ولأنه عبادة بدنية لا يجوز عقدها للولي كالصلاة.

وأحاديث الباب ترد عليهم.

١٤٨٠ وقوله في الأعرابي: إذا حجّ ثـم هـاجر يعـني حـجّ وهـو كافر ثم أسلم وهاجر فعليه حَجَّة أحرى (١).

# ٦- باب تأخير الحج

الكريع بن سليمان، نا الشافعي قال: نزلت فريضة الحج على النبي الله على الله على النبي عد الهجرة، وافتتح رسول الله على مكة في شهر رَمَضان،

وجعل الطحاوي إنكار أبي حنيفة وأصحابه عن إحزاء حج الصبي عن حجه بعد البلوغ. كذا في شرحه (٢٥٦/٢).

فإن صح هذا فلا خلاف بين الجمهور؛ فإنهم جميعا يقولون بعدم إحزاء حج الصبي عن حجة الإسلام. ولكن نقل البيهقي عن أبي حنيفة: « لا حج للصبي » كذا في مختصر الخلافيات (٢٢١/٣).

وقد شد البعض فقال: يجزئه عن حَجَّة الإسلام، واحتجوا بقول النبي وقد الله المجملة الإسلام، واحتجوا بقول النبي والحاب الجمهور بأن قوله ((نعم)) للدلالة على صحة الحج لا إجزائه، وكان راوي الحديث وهو ابن عباس يذهب إلى أن الصبي إذا حج فعليه حَجَّة أحرى إذا بلغ. وفهمه مقدم على غيره. ولم يعرف من الصحابة من عارضه.

(۱) هذا التأويل الذي ذكره البيهقي لا بد منه، لأن الهجرة لا تهدم الحج، وأما العبد إذا أعتق فعليه حجة أحرى، لأن العبد لا يملك، وحريته مسلوبة، فإذا أعتق صار حرا. فعليه أن يعيد الحج.

وانصرف عنها في شوال، واستخلف عليها عتاب بن أسيد، فأقام الحج للمسلمين بأمر رسول الله على ورسول الله على بالمدينة قادر على أن يحج وأزواجه وعامة أصحابه، ثم انصرف رسول الله عن تبوك، فبعث أبا بكر في فأقام الحج للناس سنة تسع ورسول الله بالمدينة قادر على أن يحج، ولم يحج هو ولا أزواجه ولا عامة أصحابه، حتى حج سنة عشر.

فاسْتَدْلَلْنا على أن الحج فَرْضُه مرةً في العمر أوله البلوغ وآخره أن يأتى به قبل موته<sup>(۱)</sup>.

قلتُ: وهذا الذي ذكره الشافعي رحمه الله موجود في الأحبار، وفرض الحج نزل زمن الحديبية سنة ست وهو قوله: «وأتِمُّوا الحججُّ والعمرة الله» [سورة البقرة:١٩٦].

العمرة الله الله المن مسعود: نقول: أقيموا الحج والعمرة الله وافتتح النبي الله مكة في شهر رَمَضَان سنة ثمان، وأخر الحج إلى سنة عشر، ونحن نستحب لمن قدر عليه أن يتعجّل به.

وفي رواية أحرى: «فإنه قد يَمْرَض، وتَضِلُّ الضالَّة، وتعرض الحاجة»<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: مختصر المزني (ص٦٢) والسنن الكبرى (١/٤).

<sup>(</sup>٢) حسن: حديث ابن عباس رُوِيَ من طريقين:

أحدهما: من طريق أبي إسرائيل، عن فضيل بن عمرو، عن سعيد بن حبير، عن ابن عباس مرفوعاً بلفظ: «تَعَجَّلُوا إلى الحج -يعني الفريضة - فيان أحدكم لا يدري ما يعرض له» وبلفظ: «من أراد الحج فليتَعَجَّلُ فإنه قد يمرض المريض وتَضِلُ الضالَّة وتَعْرِض الحاجة» رواه أحمد (٢١٤/١) وابن ماجه (٣١٢/٢) والبيهقي (٣٤٠/٤).

وأبو إسرائيل هو إسماعيل بن خليفة العبسي. قال البوصيري في الزوائد: «قال فيه ابن عدي: عامة ما يرويه يخالف الثقات. وقال النسائي: ضعيف، وقال الجوزجاني: مفتري زائغ، قال: لم ينفرد إسماعيل فقد رواه أبو داود... » انتهى.

وهذا هو الطريق الثاني: الذي أشار البوصيري. أحرجه أبو داود (٢/٠٥٣) والدارمي (٢٨/٢) والحاكم (٤٤٨/١) والبيهقي (٤٠/٤) والمحد (٢٢٥/١) من طرق عن الحسن بن عمرو الفقيمي، عن مهران أبي صفوان، عن ابن عباس مرفوعاً بلفظ: «من أراد الحج فليتعَجَّلُ».

قال الحاكم: صحيح الإسناد، وأبو صفوان لا يعرف بالجرح، ووافقه الذهبي.

إلا أن الذهبي غفل عنه فقال في الميزان: لا يُدرى من هو؛ قال أبو زرعة: لا أعرفه إلا في هذا الحديث » .

ولذا قال الحافظ في التقريب: مجهول.

إلا أن مثل هذا يقوي الذي قبله فيصير الإسناد حسناً لغيره والله أعلم. وللحديث شواهد إلا أنها ضعيفة غير موضوعة منها: ١- حديث علي بن أبي طالب ﷺ مرفوعاً: «من ملك زاداً وراحلةً تُبلّغُه إلى بيت الله ولم يَحُجَّ، فلا عليه أن يموت يهودياً أو نصرانياً، وذلك لأن الله قال في كتابه: ﴿و لله على الناسِ حجُّ البَيتِ من اسْتَطَاعِ إليه سبيلاً ﴾ » رواه الـترمذي (٣/٧٣) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وفي إسناده مقال، وهــلال بـن عبـد الله مجهـول، والحـارث يضعـف في الحديث. انتهى.

وهلال بن عبد الله الراوي عن أبي إسحاق بجهول، وسئل إبراهم الحربي عنه فقال: من هلال؟ وقال ابن عدي: يعرف بهذا الحديث، وليس الحديث بمحفوظ، وقال العقيلي: لا يتابع عليه وقد رُوِيَ عن علي موقوفاً، ولم يروه مرفوعاً من طريق أحسن من هذا انتهى.

وله شواهد أخرى من أبي أمامة، وأبي هريرة وغيرهما. انظر: التلخيص (۲۲/۲).

#### فقه الحديث:

استدل البيهقي بأحاديث الباب على حواز تأخير الحج وهو مذهب الشافعي رحمه الله تعالى، وهو رأي ابن عباس وأنس وحابر وعطاء وطاوس والأوزاعي والثوري ومحمد بن الحسن.

قال النووي في روضة الطالبين (٣٣/٣): إذا احتمعت شرائط وحـوب الحج وحب على التراخي.

وقال أيضاً: ثم عندنا يجوز لمن وحب عليه الحج بنفسه أو بغيره، أن يؤخره بعد سنة الإمكان، فلو حشي العضب وقد وحب عليه الحج بنفسه، لم يجز التأخير على الأصح.

وقال في المحموع (١٠٧/٧): إن الأمر المطلق المجرد عن القرائن لا يقتضي الفور، بل هو على التراخي، وقد سبق تقريره في كلام إمام الحرمين، وهذا الدي ذكرته من أن أكثر أصحابنا عليه هو المعروف في كتبهم في الأصول، ونقله القاضي أبو الطِيب في تعليقه في هذه المسألة عند أكثر أصحابنا.

والثاني: أنه يقتضي الفور، وهنا قرينة ودليل يصرفه إلى التراخي، وهو ما قَدَّمناه من فعل رسول الله ﷺ وأكثر أصحابه مع ما ذكره إمام الحرمين من القرينة المذكورة في آخر كلامه.

والمذهب الثاني: هو أنه يجب على الفور، فمن تحقق فسرض الحج عليه في عام فأخره يكون آثماً. وهو مذهب الأئمة الثلاثة مالك وأحمد وأبي حنيفة رحمهم الله تعالى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: ومتى ملك الزاد والراحلة وجب عليه أن يحج الفور، فإن أخره بعد ذلك عصى بذلك، هذا هو المشهور في المذهب الذي عليه جمهور أصحابنا مثل أبي بكر وابن حامد وغيرهما. وقد نص أحمد في رواية عبد الله وابن إبراهيم (يعيني: إسحاق بن إبراهيم بن هانئ) فيمن استطاع الحج، وكان موسراً، ولم يحبسه علة ولا سبب لم تجز شهادته، وقال: إنه لا تقبل شهادة من كان موسراً قد وحب عليه الحج، و لم يحج إلا أن يكون به زمانة، أو أمر يحبسه. شرح العمدة (١٩٨/١).

### ٧- باب العمرة

. كتاب المناسك

قال الله عز وحل: ﴿وَاتِمُوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِللهِ [سورة البقرة: ١٩٦]. ١٤٨٤ - ورُوِي عن عبد الله بن مسعود أنه قال: أُمِرتُم بإقامة أربع: أقيموا الصلاة، وآتوا الزكاة، وأقيموا الحج والعمرة إلى البيت. والحج الحج الأكبر، والعمرة الأصغر(١).

١٤٨٥ - ورُوِي عن ابن عباس أنه قال: العمرة واحبـة كوجـوب الحج، وهو الحج الأصغر<sup>(٢)</sup>.

١٤٨٦ - وفي كتاب النبي الله لعمرو بن حزم: «العمرة الحج الأصغو»(١).

والمعقول مع الجمهور وهو الاحتياط في أداء الفرائض لأن الإنسان معرض لخطر الموت والمرض والإفلاس، فمن تعمد التأخير ومات قبل أدائه فقد عصى الله ورسوله. فيحب على المسلم أن يبادر إلى أداء فريضة الحج في صحته وشبابه ويسره.

- (١) ضعيف: أحرجه المؤلف في الكبرى (١/٤) وإسناده ضعيف.
- فيه أشعث بن سوار الكندي وهو ضعيف. وشيخه أبو إسحاق السبيعي مدلس وقد عنعن.
- (٢) ضعيف: أخرجه الدارقطني (٢٨٥/٢) والمؤلف في الكبرى (٣٥١/٤) وفيه إبراهيم بن محمد بن أبي يجيى كذاب معروف.
- (٣) أخرجه الدارقطني (٢٨٥/٢) والمؤلف (٣٥٢/٤) من حديث سليمان بن

١٤٨٧ - وقال ابن عباس: والله إنها لقرينتها في كتاب الله: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِللهِ (١).

داود حدثني الزهري، عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، عن أبيه، عن حده.

وسليمان بن داود هذا هو سليمان بن أرقم وهو متروك.

وقد احتلف العلماء في صحة صحيفة عمرو بن حزم فقال ابن حزم: إنها منقطعة لا تقوم بها حَجَّة.

وقال أبو زرعة: الصواب أنه مرسل.

وقال أبو داود في مراسيله (رقم ٩٦): رُوِيَ هذا الحديث مسنداً ولا يصح. وقد صحح بعض العلماء الكتاب لا من حيث الإسناد، بل من حيث الشهرة كأحمد والشافعي وابن عبدالبر وغيرهم. ومضى تفصيل ذلك في كتاب الزكاة. ثم قوله: العمرة الحج الأصغر لا يدل على الوحوب، وإنما التشبيه في الأعمال، لأنه يعمل في العمرة ما يعمل في الحج غير الوقوف والرمى.

(۱) ذكره البخاري في الصحيح (٩٧/٣) معلقاً، ووصله الشافعي عن سفيان ابن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن طاوس، عن ابن عباس. انظر: الأم (٢٩/٢) وعنه البيهقي في الكبرى (١/٤) وللحاكم (٢٩١/١) وعنه البيهقي في الكبرى (٢٥١/٤) وللحاكم (٤٧١/١) عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس: الحج والعمرة فريضتان على الناس كلهم إلا أهل مكة... وقال: صحيح على شرط مسلم و لم يخرجاه، وقد أسند عن محمد بن كثير بإسناد آحر ».

. كتاب المناسك

وقال ابن عمر: الحج والعمرة فريضتان (١).

١٤٨٨ – ورواه ابن لهيعة، عن عطاء، عن حابر، عن النبي ﷺ بهذا اللفظ<sup>(٢)</sup>.

1 ٤٨٩ - وقال زيد بن ثابت: صلاتان يعني الحج والعمرة. ولا يضرك بأيهما بدأت (٣).

وقلت: وهو سيأتي ذكره من حديث زيد بن ثابت الذي أسنده محمد بن مسلم، عن محمد بن سيرين، عن زيد.

- (١) حسن: أخرجه المؤلف في الكبرى (١/٤) وفيه جعفر بن عون صدوق.
- (۲) ضعیف: رواه ابن حزم فی المحلمی (۷/۷) والمؤلف فی الکبری (۶/۰۰۳ (۳۰۱).

وابن لهيعة ضعيف. وقال ابن عدي في الكامل: وهو غير محفوظ عن عطاء.

(٣) موقوف: الكبرى (١/٤) ورواه الدارقطني أيضاً موقوفاً على زيد بن ثابت. ورُوِي مرفوعاً بلفظ: ((إن الحج والعمرة فريضتان لا يضرك بأيهما بدأت) رواه الدارقطني (٢٨٤/٢) والحاكم (٤٨١/١) من حديث محمد ابن سعيد أبي يحيى، ثنا محمد بن كثير، نا إسماعيل بن مسلم، عن محمد بن سيرين، عن زيد بن ثابت مرفوعاً بلفظ: ((إن الحج والعمرة فريضتان لا يضرك بأيهما بدأت)).

قال الحاكم: الصحيح عن زيد بن ثابت من قوله.

وفيه إسماعيل بن مسلم ضعيف. ومحمد بن سعيد قال فيه البخاري: منكر الحديث، ولم يرضه أحمد بن حنبل وقال: خرقنا حديثه.

وقال ابن عباس: نسكان لا يضرك بأيهما بدأت(١).

١٤٩٠ وعن الصبي بن معبد أنه قال لعمر بن الخطاب: إني أسلمت فوحدت الحج والعمرة مكتوبين عَليَّ و لم ينكره عمر (٢).

ورواه هشام بن حسان، عن محمد بن سيرين، عن زيد بن ثـابت موقوفًا. رواه الدارقطني والبيهقي.

قال البيهقي: الصحيح موقوف.

(١) أخرجه المؤلف في الكبرى (١/٤ ٣٥).

(٢) صحيح: حديث صبي بن معبد أحرجه أبو داود (٣٩٣/٢) والنسائي (٥/٦٤١) وابن ماجه (٩٤٩/٢) وابن خزيمة (٣٥٧/٤) وإسناده صحيح من طرق عن شقيق بن سلمة أبي وائل قال: قال الصبي بن معبد: كنتُ أعرابياً نصرانياً فأسلمت فكنت حريصاً على الجهاد، فوحدت الحج والعمرة مكتوبين علي، فأتيتُ رحلاً من عشيرتي يقال له: هُريم بن عبد الله فسألتُه فقال: اجمعهما ثم اذبح ما استيسـر من الهَـدْي. فـأهللْتُ بهما فلما أتيتُ العُذَيب لقيني سلمان بن ربيعة وزيد بن صوحان وأنا أَهِْلُّ بهما فقال أحدهما للآخر: ما هذا بأفقه من بعيره، فأتيتُ عمر فقلت: يا أمير المؤمنين! إني أسلمت وأنا حريصٌ على الجهاد، وإنسي وحدتُ الحج والعمرة مكتوبين على، فأتيت هُريم بن عبد الله فقلت: يا هناه! إني وحدت الحج والعمرة مكتوبين على فقال: اجمعهما ثم اذبح ما استيسر من الهَدْي. فأهللت بهما، فلما أتينا العُذَيب لقيني سلمان بن ربيعة وزيد بن صوحان فقال: أحدهما للآخر: ما هذا بأفقيه من بعيره. فقال

ا ١٤٩١ - وفي حديث الإيمان عن عمر بن الخطاب عن النبي على الله وأن تُقِيمَ الصلاة وأن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأن تُقِيمَ الصلاة وتُوتِي الزكاة، وتُحَجَّ وتعتمر، وتغتسل من الجنابة، وتُتِمَّ الوضوء، وتصوم رَمَضَان» (١).

\_\_\_\_\_\_

عمر: هُدِيْتَ لسنة نبيك على التهي من النسائي.

والأثر يدل على الجمع بين الحج والعمرة في سَفَر واحد وهو ما يسمى الإقران. ولذا لم يذكره أحد في إيجاب العمرة إلا البيهقي رحمه الله تعالى أشار إليه إشارة خفيفة وقال: وذلك يرد إن شاء الله في باب القارن يهريق دماً من طريق أبي يهريق دماً من طريق أبي داود مفصلاً. كما ذكره أيضاً في باب حواز القران (٣٥٢/٤).

وإنما ذكروه في باب الإقران ولم يورده الزيلعي ولا شيخ الإسلام ابن تيمية هذا الأثر في أدلة وحوب العمرة.

فقول عمر ﷺ: هديت لسنة نبيك، أى في الجمع بينهما. في حين أن في بعض طرقه ليس فيه ذكر لقوله: « فوحدت الحج والعمرة مكتوبين علي ». وكان اعتراض سلمان بن ربيعة وزيد بن صوحان أنه يُلبِّي عن الإثنين.

وعلى صحة الاستدلال به على إيجاب العمرة فهو موقوف على عمر، فقد يكون من رأيه بأنهما واحبتان كابن عباس وغيره.

(۱) صحیح: أخرجه الدارقطني (۲۸۲/۲) وابن خزيمة (۳۵٦/٤) والبيهقي (۱) صحیح: أخرجه الدارقطني معتمر بن سلیمان، عن أبیه، عن يحیى بن

١٤٩٢ - وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ، نـا أبـو العبـاس محمـد بـن

يعمر، عن ابن عمر، عن عمر رضى الله عنهما.

قال الدارقطني: إسناد ثابت صحيح، أخرجه مسلم بهذا الإسناد.

وقال البيهقي: رواه مسلم في الصحيح إلا أنه لم يسق متنه.

أقول: إن مسلماً رحمه الله تعالى أخرج حديث الإيمان من عدة طرق عن يحيى بن يعمر، وليس فيه ذكر للعمرة، ثم قبال: وحدثني حجاج بن الشاعر، حدثنا يونس بن محمد، حدثنا المعتمر، عن أبيه، عن يحيى بن يعمر، عن أبن عمر، عن عمر، عن النبي على بنحو حديثهم.

فقوله: بنحو حديثهم فيه إشارة إلى عدم الزيادة. فلو كانت هذه الزيادة ثابتة عنده لذكرها كعادته.

فزيادة: «وتعتمر » شاذة.

وقد قال صاحب التنقيح: الحديث مخرج في الصحيحين ليس فيهما «وتعتمر» وهذه الزيادة فيها شذوذ. انظر: نصب الراية (١٤٧/٣). وقال ابن التركماني في الجوهر النقي في الرد على البيهقي بعد ذكر الحديث: النوافل من الإسلام، لأنها من شرائعه كما رُوي الإسلام بضع وستون شعبة أدناها إماطة الأذى عن الطريق، وقران العمرة بالفرائض لا يقتضي أن تكون مثلها في الفرضية، وقد قرن مع الفرائض في هذا الحديث إتمام الوضوء وليس بفرض، والمشهور من الحديث ذكر الحج وحده دون العمرة، وهو الموافق للأحاديث الصحيحة المشهورة كحديث «بني الإسلام» وغيره انتهى.

يعقوب، نا محمد بن إسحاق، نا أبو النضر، نا شعبة، عن النَعَمان بن سالم، قال: سمعت عمرو بن أوس يحدث عن أبي رزين العقيلي قال: سألت النبي على فقلت: إن أبي شيخ كبير لا يستطيع الحج ولا العمرة ولا الظعن قال: « حُجّ عن أبيك واعتمر» (١).

\_\_\_\_\_

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في معرفة السنن والآثار (۷/۷) بهذا الإسناد واللفظ وقال: وقد رُوِّيْنا عن أحمد بن حنبل أنه قبال: لا أعلم في إيجاب العمرة حديثاً أحود من هذا ولا أصح منه.

والحديث أخرجه أيضاً أبو داود (2.7/7) والترمذي (2.7/7) والنسائي (2.7/7) وابن ماجه (2.7/7) وأحمد (2.7/7) وابن حبان (موارد الظمآن ص2.7/7) والحاكم (2.7/7) والبيهقي (2.7/7) وابن خزيمة (2.7/7) وابن حزم في المحلى (2.7/7) والدارقطني (2.7/7) وابن حزم في المحلى (2.7/7) والدارقطني (2.7/7) كلهم من طريق شعبة به مثله.

قال الترمذي: حسن صحيح.

قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين وأقره الذهبي.

وقال الدارقطني: رحاله كلهم ثقات.

وصححه النووي في الجموع (٧/٥).

قال صاحب التنقيح: قال الإمام أحمد: لا أعلم في إيجاب العمرة حديثاً أصح من هذا. قال: وفيه نظر. فإن الحديث لا يدل على وجوب العمرة، إذ الأمر فيه ليس للوحوب، فإنه لا يجب عليه أن يحج عن أبيه، وإنما يدل الحديث على حواز فعل الحج والعمرة عنه لكونه غير مستطيع. انتهى.

. كتاب المناسك

قال النباء ويسقد الرهنا الشيخية الدرو

قال الزيلعي: سبقه إلى هذا الشيخ تقي الدين في «الإمام» فقال: وفي دلالته على وجوب العمرة نظر فإنها صيغة أمر للولد بأن يحج عن أبيه ويعتمر، لا أمر له بأن يحج ويعتمر عن نفسه، وحجه وعمرته عن أبيه ليس بواجب عليه بالاتفاق، فلا يكون صيغة الأمر فيها للوجوب انتهى. انظر: نصب الراية (٢٨/٣).

وقال الحافظ ابن كثير في إرشاد الفقيه (٣٠١/١) بعد أن نقل قول الإمام أحمد - وهو: « لا أعلم في إيجاب العمرة حديثا أحود من هذا، ولا أصح منه » -: « وفي هذا نظر؛ لأن قصارى هذا الحديث أن يدل على صحة فعل الحج والعمرة عن المعضوب، فأما أن يدل على وحوب ذلك بمحره فليس هذا بظاهر » انتهى.

انتهى المؤلف من سرد الأحاديث والآثار التي تدل على إيجاب العمرة. ولم يذكر حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: يا رسول الله! هل على النساء جهاد؟ قال: «نَعَمْ عَلَيْهِنَّ جهادٌ لا قِتَالَ فيه: الحج والعمرة».

رواه أحمد (١٦٥،٧١/٦) والنسائي (٨٦/٥) وابن ماحه (٩٦٨/٢) والدارقطني (٢٨٤/٢) وابن خزيمة (٣٣٩/٤) كلهم من طريق محمد بن فضيل، ثنا حبيب بن أبي عمرة، عن عائشة أم المؤمنين به.

إلا النسائي فإنه رواه من طريق حرير، عن حبيب بن أبي عمرة به ولفظه: ألا نخرج فنحاهد معك فإني لا أرى عملاً في القرآن أفضل من الجهاد ». قال: «لا، ولكن أحسن الجهاد وأجمله حجُّ البيت حَجِّ مَبْرُورٌ».

ورواه البحاري (٧٦-٧٦) من طريق عبد الواحد بن زياد، ثنا

. كتاب المناسك

حبيب بن أبي عمرة به وقالت عائشة: فلا أدع الحج بعــد إذ سمعـت هــذا من رسول الله ﷺ.

محمد بن فضيل زاد العمرة، وغيره لم يذكرها وهم كثيرون.

ومحمد بن فضيل وإن كان من رجال الشيخين إلا أنه أقــل حفظـاً وإتقانـاً من حرير وعبد الواحد وغيرهما، ولذا قال فيه الحافظ: صدوق.

وقد ذكر ابن خزيمة هذا الحديث للاستدلال على وحوب العمرة فقال: «في قوله: عليه رعليهن جهاد لا قتال فيه» وإعلامه أن الجهاد الذي عليهن الحج والعمرة بيانٌ أن العمرة واحبة كالحج إذ ظاهر قوله: «عليهن» أنه واحب إذ غير حائز أن يقال: على المرء وهو تطوع غير واحب».

وذكره البيهقي أيضاً في باب وجوب العمرة من وجه آخر عن عمران بـن حطان، عن عائشة مثله.

وعمران بن حطان وإن كان من رجال البخاري إلا أنه على مذهب الخوارج ولذا ترك، وقيل: رجع عن ذلك. ثم إنه لم يسمع من عائشة رضي الله عنها. وعلى صحة حديث عائشة فلغيره أن يقول: إنه لا يدل على وجوب العمرة، وإنما يدل على أن ثوابها مثل الجهاد.

وأما قوله: «على» فهو ورد في حواب سؤال، وفي هذه الحالة فإنه لا يـدل على الوحوب، والتطوع، وكل ما شرع. وبعد هذا يسرد المؤلف أدلة القائلين بعدم الوحوب.

# ورُوي من أوجه أخر ضعيفة موصولاً<sup>(١)</sup>.

(١) حديث أبي صالح ماهان الحنفي رُويَ مرسلاً وموصولاً.

أما المرسل فقال الشافعي في الأم (١٣٢/٢) ونقل عنه البيهقي في معرفة السنن والآثار (٧/٤٥) والسنن الكبرى (٤/٨٤): اختلف الناس في العمرة فقال بعض المشرقين العمرة تطوع، قاله سعيد بن سالم. واحتج بأن سفيان الثوري أخبره عن معاوية بن إسحاق، عن أبي صالح الحنفي فذكر الحديث. فقلت له: أثبت مثل هذا عن النبي فقال: هو منقطع. ثم قال: وإن لم تثبت به الحجة، فإن حجتنا في أنها تطوع أن الله يقول: هو لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ولم يذكر في الموضع الذي بين فيه إيجاب الحج إيجاب العمرة، وإنا لم نعلم أحداً من المسلمين أمر بقضاء العمرة عن الميت. انتهى.

وقد ناقشه الشافعي.

ورُوِي الحديث موصولاً بذكر أبي هريرة. رواه عبد الباقي بن قانع، نا بشر بن موسى، نا ابن الأصبهاني، نا جرير وأبوالأحوس، عن معاوية بن إسحاق، عن أبي صالح، عن أبي هريرة فذكر الحديث مرفوعاً. رواه ابن حزم في المحلى (٧/٥) وقال: حديث أبي هريرة كذب بحت من بلايا عبد الباقي بن قانع الذي انفرد بها، والناس رووه مرسلاً من طريق أبي صالح ماهان كما أوردنا قبل، فزاد فيه أبا هريرة، وأوهم أنه صالح السمان، فسقطت كله و لله الحمد. انتهى.

وقال قبله: حديث أبي صالح الحنفي مرسل. الحنفي ضعيف كوفي. وقال ابن دقيق العيد في الإمام: عبــد البــاقي بــن قــانـع مــن كبـــار الحفــاظ، . كتاب المناسك

194 - ورُوِي عن ابن جريج، والحجاج بن أرطاة، عن محمد ابن المندر، عن حابر أنه سئل عن العمرة أواجبة؟ أو قال: فريضة كفريضة الحج؟ قال: لا. وإن تعتمر خير لك. هذا هو المحفوظ موقوف. ورُوي مرفوعاً ورفعه ضعيف(۱).

وأكثر عنه الدارقطني، وبقية الإسناد ثقات، وقوله في أبي صالح ماهان الحنفي: إنه ضعيف ليس بصحيح، فقد وثقه ابن معين، وروى عنه جماعة

مشاهير. قال ابن أبي خيثمة: سمعت يحيى بن معين يقول: أبو صالح ماهان كوفي ثقة، روى عنه عمار الدهيني وإسماعيل بن أبي خالد وأبو

إسحاق الشيباني ومعاوية بن إسحاق. انتهى.

وقال البيهقي رحمه الله تعالى: وقد رُوِيَ من حديث شعبة، عن معاوية بن إسحاق، عن أبي صالح، عن أبي هريرة موصولاً، والطريق فيه إلى شعبة طريق ضعيف.

إلا أنه لم يذكر هذا الطريق ، فإذا ضم هذا الطريق إلى ما قبله فمثله يتقوى.

(۱) حديث حابر رُوِيَ مرفوعاً وموقوفاً، فرواه الـترمذي (۲۷/۳) وأحمــد (۲) حديث حابر رُوِيَ مرفوعاً ومارق (۲۸ ۹/۶) كلهــم من طرق عن الحجاج بن أرطاة، عن محمد بن المنكدر، عن حابر من مرفوعاً.

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. هكذا قبال الترمذي «حسن صحيح». وفيه الحجاج بن أرطاة وهو ضعيف. وقبال النووي: لا يغتر بكلام الترمذي. الجموع (٦/٧).

وقال ابن دقيق العيد في الإمام: «هكذا وقع في روايـة الكرحـي، ووقـع في روايـة الكرحـي، ووقـع في رواية غيره: حديث حسن لاغير». انظر: نصب الراية (١٥٠/٣). وهذا أقرب إلى الصواب.

ورواه ابن حريج والحجاج جميعاً عن محمد بن المنكدر، عن حابر موقوفاً. رواه البيهقي وأشار إليه الدارقطني.

كأن الحجاج اضطرب في روايته فمرة رواه مرفوعاً وأخرى موقوفاً.

قال البيهقي: المحفوظ عن حابر موقوف غير مرفوع.

وقد رُوِيَ هذا الحديث من غير طريق الحجاج، وهو عن يحيى بن أيـوب، عن عبيد الله بن المغيرة، عن أبي الزبير، عن حابر مرفوعاً.

رواه الدارقطني والبيهقي.

قال البيهقي: كذا قال: عن عبيد الله، وهو عبيد الله بن المغيرة. تفرد به عن أبي الزبير. ذكره يعقوب بن سفيان ومحمد بن عبيد الرحمن البرقي، وغيرهما عن ابن عفير، عن يحيى، عن عبيد الله بن المغيرة.

ورواه الباغندي، عن حعفر بن مسافر، عن ابن عفير قال: عن يحيى، عن عبيد الله بن عمر. وهذا وهم من الباغندي، وقد رواه ابن أبي داود، عن حعفر كما رواه الناس، وإنما يعرف هذا المن بالحجاج بن أرطاة، عن محمد بن المنكدر، عن حابر. انتهى.

وقال ابن حزم: « إنه مكذوب باطل » .

ثم عارضه ما روي عن ابن لهيعة، عن ابن المنكدر، عن حابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « الحج والعمرة فريضتان واجبتان » المحلى

(٧/٧) والكبرى (٤/٠٥٣).

واستدلوا أيضاً بما رواه ابن ماجه (٩٩٥/٢) عن هشام بن عمار، ثنا الحسن بن يحيى الخُشني، ثنا عمر بن قيس، أحبرني طلحة بن يحيى، عن عمه إسحاق بن طلحة عن طلحة بن عبيد الله مرفوعاً: «الحج جهاد، والعمرة تطوع».

قال البوصيري في زوائد ابن ماحه: هذ إسناد ضعيف عمر بن قيس المعروف بسندل ضعفه أحمد وابن معين والفلاس وأبو زرعة وأبو حاتم والبخاري وأبو داود والنسائي وغيرهم، والحسن بن يحيى الخُشني السراوي عنه ضعيف.

وأشار إلى ضعفه أيضاً الحافظ في التلخيص (٢٢٧/٢).

#### فقه الحديث:

استدل المؤلف بهذه الأحاديث والآثار على أن العمرة واجبة، وهو قول ابن عمر وابن عباس وعطاء وطاوس ومجاهد والحسن وابن سيرين وسعيد ابن حبير، وبه قال أحمد وإسحاق وأبو عبيد وأبو ثور على اختلاف عنه. وأما الشافعي فكان ببغداد يقول: هي سنة لا فرض، وقال بمصر: هي فرض لازم كالحج مرة في العمر.

وقد احتج الشافعي رحمه الله تعالى في الأم (١٣٢/٢) بقول الله على: ﴿وَاتِمُوا الحَجَّ والعمرة لله ... ﴾ وإن رسول الله ﷺ اعتمر قبل أن يحج، وأن رسول الله ﷺ سن إحرامها والخروج منها بطواف وحلاق وميقات، وقال: إن الله قرنها مع الحج.

ثم ناقش سعيد بن سالم عند ما استدل على أنها غير واجبة بقولـــه تعــالى: ﴿ وَ لَهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مِن اسْتَطَاعِ إليه سبيلاً ﴾ فقال سعيد: لم يذكر في الموضع الذي بين فيه إيجاب الحج إيجاب العمرة، وإنا لم نعلم أحدا من المسلمين أمر بقضاء العمرة عن ميت فقال له الشافعي رحمه الله تعالى: قد يحتمل قول الله عز وحل: ﴿وَاتَّمُو الحَجِّ وَالْعَمْرَةُ لِلَّهُ أَنْ يَكُونَ فَرَضُهَا معاً، وفرضه إذا كان في موضع واحد يثبت ثبوته في مواضع كثيرة كقولــه تعالى: ﴿ السِّلاة وآتوا الزكاة ﴾ ثم قيال: ﴿ إِنَّ الصَّلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتاً فذكرها مرة مع الصلاة، وأفرد الصلاة مرة أحرى دونها، فلم يمنع ذلك الزكاة أن تثبت، وليس لك حَجَّة في قولك: لا نعلم أحدا أمر بقضاء العمرة عن ميت إلا عليك مثلها لمن أوجب العمرة بأن يقول: ولا نعلم من السلف أحداً ثبت عنه أنه قال: لا تقضى عمرة عن ميت، ولا هي تطوع كما قلت، فإن كان لا نعلم لـك حَجَّة كـان قـول من أوجب العمرة لا نعلم أحدا من السلف ثبت عنه أنه قال هي تطوع، وأن لا تقضى عن ميت حَجَّة عليك. انتهى من الأم.

وذهب أبو حنيفة إلى أنها سنة، وفي رواية عنـد الحنفيـة إنهـا واحبـة مثـل صلاة الوتر وصدقة الفطر والأضحية وغيرها.

وقال مالك: العمرة سنة، ولا نعلم أحدا من المسلمين أرخص في تركها. قال ابن عبد البر: «هذا اللفظ يدل على ظاره على وحوب العمرة، وقد حهل بعض الناس مذهب مالك؛ فظن أنه يوجب العمرة فرضا بقوله: «ولا نعلم أحد من المسلمين أرخص في تركها » قال: هذا سبيل

الفرائض. قال: وليس كذلك عند جماعة أصحابه، ولا يختلفون عنه أنها سنة مؤكدة » انتهى. انظر: الاستذكار (٢٤١/١١).

واستدل هؤلاء بقوله تعالى: ﴿ وَلَهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البيتَ مِن اسْتَطَاعِ إليه سبيلاً ﴾ قال صاحب البدائع: ولم يذكر العمرة لأن مطلق اسم الحج لا يقع على العمرة، فمن قال إنها فريضة فقد زاد على النص فلا يجوز إلا بدليل.

وكذا حديث الأعرابي الذي حاء إلى رسول الله ﷺ وسأله عن الإيمان والشرائع فبين له الإيمان وبين له الشرائع ولم يذكر فيها العمرة.

وأما قوله تعالى: ﴿وَاتَّمُوا الحَج والعمرة الله في فقالوا: لا دلالة فيه على فرضية العمرة؛ لأنها قرئت برفع العمرة، (والعمرة الله) وأنه كلام تمام بنفسه غير معطوف على الأمر بالحج، أخبر الله تعالى أن العمرة الله رداً لزعم الكفرة، لأنهم كانوا يجعلون العمرة للأصنام على ما كانت عبادتهم من الإشراك.

وأما على قراءة العامة فلا حَحَّة له فيها أيضاً لأن فيها أمراً بإتمام العمرة، وإتمام الشيء يكون بعد الشروع فيه، وبه نقول: إنها بالشروع تصير فريضة مع ما أنه روي عن علي وابن مسعود رضي الله عنهما أنهما قالا: في تأويل الآية: إتمامهما أن تحرم بهما من دويرة أهلك. انتهى. بدائع الصنائع (٢٢٦/٢).

ونقل محمد بن الحسن سنية العمرة عن أبي حنيفة في كتابه الحجة (١١٤/٢).

## ٨- باب مواقيت الحج والعمرة

١٤٩٥ أخبرنا أبو نصر أحمد بن علي بن أحمد الفامي، نا أبو
 عبد الله محمد بن يعقوب، نا يحيى بن محمد بن يحيى ومحمد بن

وقد اقتصر الله في قوله: ﴿ وَلَهُ عَلَى النَّاسَ حَجَ البَّيْتَ ﴾ و لم يذكر فيها العمرة، والوحوب لا يثبت بدليل ظني فهو على البراءة الأصلية حتى يثبت تكليفه بدليل قطعي.

قال ابن عبد الـبر: «وحجة من لم يوجب العمرة أن الله عز وجل لم يوجب العمرة بنص مجتمع عليه، ولا أوجبها رسوله في ثابت النقل عنه، ولا اتفق المسلمون على إيجابها، والفروض لا تجب إلا من هذه الوجوه، أو من دليل منها لا مدفع فيها » انظر: الاستذكار (٢٤٢/١).

وأقوى دليل للوحوب حديث عمر بن الخطاب في سؤال حبريل للنبي ﷺ. وقد سبق أن قلت أن زيادة قوله: ((وأن تعتمر)) شاذ.

وهذا هو مذهب المحققين مثل ابن تيمية والشوكاني والصنعاني وغيرهم مع الأئمة مثل أبي حنيفة ومالك وأبي ثور وغيرهم.

وفي حديث أبي رزين العقيلي دليل على حواز العمرة عن الغير إلا أنه لا لا يجوز الحج والعمرة عن حي إلا بإذنه فرضاً كان أو تطوعاً. لأنها عبادة تدخلها النيابة، فلم تجز عن البالغ العاقل إلا بإذنه كالزكاة، فأما الميت فتحوز عنه بغير إذن واحباً كان أو تطوعاً. لأن النبي في أمر بالحج عن الميت، وقد علم أنه لا إذن له، وما حاز فرضه حاز نفله كالصدقة. انظر: المغني (٣/٢٣٤).

عمرو، عن یحیی بن یحیی قالا: نا حماد بن زید.

وأخبرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ، نا أبو عبد الله محمد بن يعقوب، نا يحيى بن محمد بن يحيى، نا مسدد وأبو الربيع قالا: نا حماد بن زيد، عن عمرو بن دينار، عن طاوس، عن ابن عباس قال: وقّت رسولُ الله على «لأهل المدينة ذا الحُليَّفَة، ولأهل الشام الجُحْفَة، ولأهل نجد قَرْنَ المنازِل، ولأهل اليمن يَلَمْلَمْ، فهن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن ممن يريد الحج والعمرة، ومن كان دونهن فمُهلًه من أهله، وكذلك حتى أهل مكة يُهلُونَ منها» (١).

قلتُ: وأما ميقات أهل العراق ففي الحديث الصحيح عن ابن عمر، عن عمر أنه حدّ لهم (ذات عِرْق)(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (۹/٥) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح (٣٨٧/٣-٣٨٨) عن مسدد، ورواه مسلم (٨٣٨/٢) عن يحيى بن يحيى وأبي الربيع.

وأخرجه أيضاً أبو داود (۲۰۳/۲) والنسائي (۱۲۳/۰) والدارمي (۲۰/۳) وابـن الجـارود (ص۲۱٪) والدارقطـني (۲۳۷/۲) وأحمـــد (۲۲۸۸۱)، ۲٤۹،۲۳۸) من طريق طاوس به مثله.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۳۸۹/۳) بإسناده عن ابن عمر قال: لما فَتِح هذان المصران أتوا عمر فقالوا: يا أمير المؤمنين! إن رسول الله ﷺ حدّ لأهـل نجـد قرنـاً، وهو حَوْرٌ عن طريقنا، وإنا إن أردنا قرناً شق علينا. قال: فانظروا حذوها من طريقكم فحدٌ لهم ذات عِرْق.

وإلى هذا ذهب طاوس وأبو الشعثاء حابر بن زيد ومحمد بن سيرين أن النبي الله لم يوقته، وإنما وقت بعده. وذهب عطاء إلى أن النبي الله وقت لأهل المشرق ذات عِرْق، وكذلك قاله عروة بن الزبير، ورُوِي ذلك في حديث حابر بن عبد الله، وعبد الله بسن عمر، والحارث بن عمرو، وعائشة (۱) عن النبي الله.

هذا هو الصواب بأنها حُدّت بالاجتهاد.

ووقع في غرائب مالك للدار قطيي من طريق عبد الرزاق، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر قال: وقّت رسول الله ﷺ لأهل العراق قرناً.

قال عبد الرزاق: قال لي بعضهم إن مالكاً محاه من كتابه.

وقال الدارقطني: تفرد به عبد الرزاق.

وقال الحافظ: والإسناد إليه ثقات أثبات.

(۱) حديث جابو بن عبد الله: رواه مسلم والشافعي وأحمد (٣٣٣/٣) والدارقطني (٢٣٣/٣) والطحاوي (١١٨/٢) كلهم عن ابن حريج، عن أبي الزبير أنه سمع حابراً يسأل عن المهل فقال: سمعت -أحسبه رفع إلى النبي الخالف فذكر المواقيت. ومنها ميقات أهل العراق ذات عِرْق.

هكذا رواه ابن حريج على الشك.

ورواه ابن ماحه (٩٧٢/٢) من طريق إبراهيم بن يزيد الخوزي، عن أبي الزبير به بدون شك.

وإبراهيم بن يزيد قال فيه أحمد متروك.

قال البيهقي: كذا قاله عبد الله بن لهيعة، وكذلك قيل عن ابن أبي الزناد،

عن موسى بن عقبة، عن أبي الزبير. والصحيح رواية ابن حريج. انتهى. ولكن رواية أحد العبادلة عن ابن لهيعة صحيحة، لأنه لم يكن ضعيفاً في نفسه و إنما ساء حفظه بعد ما احترقت كتبه.

وقد روى البيهقي (٢٧/٥) من طريق عبد الله بن وهب قال: أخبرني ابن لهيعة، عن أبي الزبير به مرفوعاً.

وهذه الرواية صحيحة فإنه رواه عبد الله بن وهب وهو أحد العبادلة.

فترجيح البيهقي رواية ابن حريج المشكوك في رفعها فيه نظر، لأن من حفظ حَجَّة على من لم يحفظ، وحاصة ولحديث حابر هذا شواهد أحرى.

وحديث حابر مقروناً بعبد الله بن عمرو جاء من وحمه آخر رواه أحمد (١٨١/٢) والدارقطني (٢٨/٥) والبيهقي (٢٨/٥) ورواه الطحاوي (١٩/٢) عن حابر وحده.

وفيه الححاج بن أرطاة وهو ضعيف.

وحديث عبد الله بن عمر رواه أبو نعيم في الحلية (٩٤/٤) والطحاوي (٢/٢) من طريق حعفر بن برقان، عن ميمون بن مهران، عنه قال: وقّت رسول الله ﷺ لأهل المدينة ذا الحُلَيْفَة، ولأهل اليمن يَلَمْلَمْ، ولأهل الشام الجُحْفَة، ولأهل الطائف قرناً.

قال ابن عمر: وحدثني أصحابنا أن رسول الله ﷺ وقّت الأهل العراق ذات عِرْق.

قال أبو نعيم: هذا حديث صحيح ثابت من حديث ميمون لم نكتبه إلا

من حديث جعفر عنه.

قال الطحاوي: فهذا ابن عمر يخبر أن الناس قد قالوا ذلك. ولا يريد ابن عمر من الناس إلا أهل الحجة والعلم بالسنة، ومحال أن يكونوا قالوا ذلك بآرائهم، لأن هذا ليس مما يقال من جهة الرأي، ولكنهم قالوا بما أوقفهم رسول الله على.

ولحديث ابن عمر وجه آخر أخرجه أحمد (٧٨/٢) عن محمد بن جعفر، ثنا شعبة، سمعت صدقة بن يسار، سمعت ابن عمر فذكر الحديث مرفوعاً. وفيه « لأهل العراق ذات عِرْق » . وإسناده صحيح.

وحديث الحارث بن عمرو السهمي: رواه أبو داود (٣٥٦/٢) والدارقطني (٢٨/٢) والبيهقي (٢٨/٥) من حديث زرارة بن كريم بن الحارث عنه قال: أتيت رسول الله على وهو بمنى، أو بعَرَفات وقد أطاف به الناس. قال: فيحيء الأعراب فإذا رأوا وجهه قالوا: هذا وجه مبارك قال: ووقت ذات عِرْق لأهل العراق. وإسناده حيد. وسكت البيهقي في الكبرى. وقال في المعرفة (٩٦/٧): وفي إسناده من هو غير معروف.

وحديث عائشة رواه أبو داود (٢٥٤/٢) والنسائي (٥/٥) والدارقطني (٢٨/٢) والطحاوي (١١٨/٢) والبيهقي (٢٨/٥) عن معافى بن عمران، عن أفلح بن حميد، عن القاسم بن محمد، عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن رسول الله عليه وقت لأهل العراق ذات عِرْق.

وفي لفظ النسائي: وقدت لأهل المدينة ذا الحُلَيْفَة، ولأهل الشام ومصر الحُحْفَة، ولأهل العراق ذات عِرْق، ولأهل اليمن يَلَمْلَمْ.

العقيق (١٤٩٧ - وفي حديث ابن عباس قال: وقّت النبي الله المشرق العقيق وذات عِرْق يسير. وقد استحب الشافعي الإحرام منه.

تفرد به القاسم بن محمد، عن عائشة، وتفرد عنه أفلح بن حميد وكلاهما ثقات. وذكر ابن عدي في الكامل (٤٠٨/١) في ترجمة أفلح أن أحمد بن حنبل ينكر على أفلح بن حميد هذا الحديث في قوله: ولأهل العراق ذات عرث، ولم ينكر الباقى من إسناده متنه شيئاً.

وقال هو: أفلح بن حميد أشهر من ذلك، وقد حدث عنه ثقات الناس مثل ابن أبي زائدة، ووكيع، وابن وهب، وآخرهم القعنبي، وهو عندي صالح، وأحاديثه أرجو أن تكون مستقيمة كلها، وهذا الحديث ينفرد عنه معافى عنه.

ونقل عن أحمد أنه قال: معافى بن عمران ثقة.

(۱) منقطع: حديث ابن عباس رواه أبو داود (۲/٥٥/٢) والمترمذي (۱۸٥/٣) عن وكيع، عن سفيان، عن يزيد بن أبي زياد، عن محمد بن علي بن عبد الله بن عباس، عن ابن عباس مرفوعاً: وقت رسول الله الأهلا المشرق العقيق.

قال البيهقي في المعرفة (٩٦/٧): تفرد به يزيد بن أبي زياد.

وقال مسلم في كتاب التمييز: لا يعرف لمحمد بن علمي سماع من حده عبد الله بن عباس، إنما روى عن أبيه.

وقال الترمذي: «حسن» ظناً منه بأن محمد بن علي هو أبو جعفر، والصحيح أنه محمد بن علي وهو الذي ترجمه والصحيح أنه محمد بن علي بن عبد الله بن عباس الهاشمي وهو الذي ترجمه المزي في التحفة (٧٣٣/٥) وذكر تحته هذا الحديث. فالصواب أنه منقطع كما أن فيه يزيد بن أبي زياد قال فيه المنذري: إنه ضعيف.

١٤٩٨ - ورُوِي عن أنس بن مالك أنه كان يحرم منه (١). وفي أسانيد هذه الأحاديث المرفوعة مقال (٢).

رواه المؤلف في الكبرى والمعرفة.

ورواه أنس بن مالك مرفوعاً بفظ: وقّت رسول الله ﷺ لأهل المدينة ذا

الْحَلَيْفَة، ولأهل الشام الجُحْفَة، ولأهل البصرة ذات عِـرْق، ولأهـل المدائـن

العقيق. رواه الطحاوي (١٩/٢).

(٢) قول البيهقي: «وفي أسانيد هذه الأحاديث المرفوعة مقال »، فيه نظر فإنه قد ثبت بعد دراسة هذه الأحاديث أن فيها من الحسان والجياد ويعضده المراسيل.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: والأول هـو الصواب لما ذكرناه من الأحاديث المرفوعة الجياد والحسان التي يجب العمل بمثلها مع تعددها وبحيئها مسندة ومرسلة من وجوه شتى. شرح العمدة (٣٠٩/١).

#### أقوال العلماء:

اختلف العلماء في توقيت هذه المواقيت فأجمعوا على أن الأربعة منها منصوصة بدون خلاف، واختلفوا في الخامس وهو ذات عِرْق لأهل الشرق فذهب مالك وأحمد وأبو حنيفة إلى أنه منصوص أيضاً.

فإن قال قائل: وكيف يجوز أن يكون النبي الله وقّت لأهل العراق يومئه ، والعراق إنما فقت، والعراق إنما فتحت بعده؟ قيل له: كما وقت لأهل الشام ما وقّت، والشام إنما فتحت بعده.

ثم قال: فإن كان يريد بما وقت لأهل الشام من كان في الناحية التي

افتتحت حينئذ من قبل الشام، فكذلك يريد بما وقت لأهل العراق، من كان في الناحية التي افتتحت حينئذ من قبل العراق مثل حبل طي ونواحيها، وإنْ كان ما وقّت لأهل الشام إنما هو لما علم بالوحى أن الشام ستكون دار إسلام، فكذلك ما وقّت لأهل العراق إنما هو لما علم بالوحى أن العراق ستكون دار إسلام، فإنه قد كان في ذكر ما سيفعله أهل العراق في زكواتهم مع ذكره ما سيفعله أهل الشام في زكواتهم.

فهذا رسول الله على قد ذكر ما سيفعله أهل العراق من منع الزكاة قبل أن يكون عراق، وذكر مثل ذلك في أهل الشام وأهل مصر قبل أن يكون الشام ومصر لما أعلمه الله تعالى من كونهما من بعده. فكذلك ما ذكره من التوقيت لأهل العراق مع ذكره التوقيت لغيرهم المذكورين هو لما أحبره الله تعالى أنه سيكون من بعده. انتهى هذا كلام الطحاوي.

وذهب الشافعي ورواية عن أحمد إلى أن الخامس وُقّت باحتهاد، ثم اتفق الجميع على أن إحرام أهل العراق من ذات عِرْق، إلا أن الشافعي استحسن الإحرام من العقيق كما ذكره المؤلف رحمه الله تعالى، والعقيق أقرب إلى العراق من ذات عِرْق بيسير.

هذه مواقيت أهل الآفاق وحكمها كما قال النووي رحمه الله تعالى: إذا انتهى الآفاقي إلى الميقات وهو يريد الحج أو العمرة أو إقران، خَرُم عليه محازاته غير محرم بالإجماع. المجموع (٢٠٦/٧).

وأما من لم يمر من نفس المكان المحدد يُحرمُ إذا حاذى الميقات، وأما من كان في المناطق بين مكة والمواقيت فيُهِلِّ بالحج من داره كما نص عليه

9 9 4 1 - وأما الإحرام من دويرة أهله قبل الوصول إلى الميقات فقد رُوِيَ عن علي على أنه قيل له ما قولك ﴿وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِي

ورُوِي ذلك عن أبي هريرة مرفوعاً وفي رفعه نظر<sup>(١)</sup>.

الحديث، لكن من أراد العمرة وهو في مكة فعليه أن يخرج من الحرم إلى أدنى مكان من الحل، فيُحرم بالعمرة، كما أمر النبي الله لعائشة بعد قضاء الحج أن تخرج إلى التنعيم. وهو صحيح متفق عليه.

يقول العلماء: الحكمة في ذلك أن الحاج يجمع بين الحرم والحل لأنه يخرج إلى عَرَفات وهو من الحل، فكذا على المعتمر أن يجمع بينهما.

وأما من أحرم من الحرم، ولم يخرج إلى الحل فهو مخالف للسنة، فإما أن تكون عمرته باطلة، وعليه دم لتركه بعض النسك وهو الإحرام من الحل.

(۱) وأما من أحرم من بيته قبل الميقات فقد وقع الإجماع على صحة إحرامه إلا ما رُوِيَ عن داود أنه قال: لا يجوز الإحرام مما فوق الميقات، وأنه لو أحرم مما قبله لم يصح إحرامه ويلزمه أن يرجع ويحرم من الميقات.

واختلف الجمهور في الأفضل.

فقال مالك وأحمد ورواية عن الشافعي أن الأفضل أن يحرم من الميقات، لأن النبي ﷺ أحرم من الميقات، وهو لا يفعل إلا الأفضل، ولأنه يشبه الإحرام بالحج قبل أشهر الحج وهو مكروه.

وقال أبو حنيفة: الأفضل أن يحرم من داره، وهو المذهب الثاني عند الشافعية. واستدلوا بحديث أم سلمة رضي الله عنها مرفوعاً: «من أهل

بحجة أو عمرة من المسجد الأقصى إلى المسجد الحرام غُفِرَ له ما تَقَدَّمَ مـن ذنبه وما تأخر أو وجبت له الجنة» شك عبد الله بن عبد الرحمن يُحَنَّس.

ورواه أبو داود (٢/٥٥/٦-٣٥٦) وابن ماحه (٩٩٩/٢) وأحمد (٢٩٩/٦) والبيهقي والطبراني في الكبير (٣٦١/٢٣) والدارقطني (٢٨٣/٢-٢٨٤) والبيهقي (٣٠/٥) كلهم من طريق يحيى بن أبي سفيان الأخنسي، عن حدته حُكيمة عنها مرفوعاً.

وإسناده ليس بقوي، ففيه من الجحاهيل والضعفاء عبد الله بن عبد الرحمن يُحنس، ويحيى بن أبي سفيان الأحنسي، وحُكيمة بنت أمية بن الأحنس كلهم من الضعفاء، فقد ضعفه ابن حزم، والنووي، وابن تيمية، وابن القيم وغيرهم وقال المنذري: «احتلف الرواة في متنه وإسناده اختلافاً كثيراً».

وعن عبد الله بن سلمة المرادي قال: سئل على وله عن قوله تعالى: 
والمتعلقة والمعرورة الله والمحدة (١٠-٩/١) عن أبي حنيفة، عن عمرو بن مرة، عن عبد الله بن سلمة، والحاكم (٢٧٦/٢) وعنه البيهقي (٣٠/٥) قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

وقال محمد بعد الرواية في كتاب الآثار: «وبه ناخذ، ما عجلت من الإحرام فهو أفضل إن ملكت نفسك، وهو قول أبى حنيفة».

وقال الحاكم (٢٥٨/٢): «ليعلم طالب هـذا العلـم أن تفسـير الصحـابي الذي شَهدَ الوحي والتنزيل عند الشيخين حديث مسند».

وروى البيهقي (٣١/٥) وابن عدي في الكامل (٤٤/٢) عن حابر بن نوح، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله الله الخج أن تحرم من دويرة أهلك».

قال البيهقي: في رفعه نظر.

وقال ابن عدي: حابر بن نوح هذا ليس له روايــات كثـيرة. وهــذا الــذي ذكرته لا يعرف إلا بهذا الإسناد و لم أر له من أنكر من هذا.

وحسنه السيوطي في الجامع الصغير، فلعله لشواهده.

وروى مالك في الموطأ (٣٣١/١) عن الثقة عنده أن عبد الله بن عمر أهلٌ من إيلياء.

ووصله البيهقي (٣٠/٥) من طريق ابن شهاب، عن نافع، عن ابن عمر. وذلك عام حكم الحكمين.

وإيلياء -بالمد- بيت المقدس.

وعام الحكمين: هو افتراق أبي موسى وعمرو بن العاص من غير اتفاق بدومة الجندل، نهض ابن عمر إلى بيت المقدس فأحرم منه، وعبد الله بن عمر أحد الرواة الأحاديث المواقيت، فدل على أنه فهم أن المراد منع عاورتها حلالاً لمن أراد الحج والعمرة لا منع الإحرام قبلها.

قال الشافعي رحمه الله تعالى: «وإذا كان ابن عمر روى عن النبي أنه وقت المواقيت وأهل من إيلياء... فدل على أنه لم يحظر أن يحرم من ورائه، ولكنه أمر أن لا يتحاوزه حاج ولا معتمر إلا بإحرام». انظر: المعرفة (٧/٤٠١).

والذين أحرموا قبل الميقات من الصحابة والتابعين كثير؛ فمن الصحابة على بن أبي طالب وابن مسعود وعمران بن الحصين وابن عمر وابن عباس؛ أحرموا من المواضع البعيدة، وهو من فقهاء الصابة. وأحرم علقمة والأسود وعبد الرحمن بن يزيد وأبو إسحاق السبيعي من بيوتهم.

وهذا كله لمن أمن على نفسه من ارتكاب المحظورات في حال الإحرام، وأما الذي يخاف على نفسه فالأفضل له بالإجماع التأخير؛ لما حاء عن أبي أيوب قال: قال رسول الله ﷺ: (رَسْتَمْتِعُ أحدُكم بِحِلَّه ما اسْتَطَاعَ، فإنه لا يعرض له في إحرامه».

وقال عطاء: انظروا هذه المواقيت التي وُقَتَّتُ لكم فحذوا برخصة الله فيها، فإنه عسى أن يصيب أحدكم ذنباً في إحرامه، فيكون أعظم لـوزره، فإن الذنب في الإحرام أعظم من ذلك.

وروي عن عمر أنه أنكر على عمران بن حصين حين أحرم من البصرة وقال: يتسامع الناس أن رحلاً من أصحاب رسول الله الله المام من البصرة.

وإن عبد الله بن عامر أحرم من خراسان، فلما قدم على عثمان لامَه فيما صنع، وكرهه له.

فهذا والله أعلم للمشقة على الناس كالوصال في الصَوم، وقد يكون من مذهبهم أنه لا يجوز الإحرام قبل الميقات والله تعالى أعلم.

وقد كره الحسن البصري، وعطاء بن أبي رباح: الإحرام في المواضع البعيدة، قال ابن عبد البر: « هذا وا لله أعلم منهم كراهمة أن يضيّق المرأ

### ٩- باب الغسل للإحرام

الكعبي (٢)، نا محمد بن أيوب، أنا أبو غسان محمد بن عمرو زُنيج، نا جميد الله بن محمد بن عمرو زُنيج، نا جرير، عن يحيى بن سعيد، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جابر بن عبد الله في حديث أسماء بنت عميس حين نَفِسَتُ بذي الحُلَيْفَة أن النبي الله أمر أبا بكر يأمرها أن تغتسل وتُهِل (٣).

على نفسه ما قد وسع الله عليه، وأن يتعرض لما لم ير أن يحدث في إحرامه » انظر: الاستذكار (٨٠/١).

<sup>(</sup>١) رواه المؤلف في الكبرى (٣٠/٥) من قول عطاء. فلا أدري هـل وقـف البيهقي على روايــة الشـافعي هـذه في كتـب أخـرى مرسـلة، أو وهــم في نسبته إلى رسول الله ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) الكعبي: هو عبد الله بن محمد بن موسى بن كعب أبو محمد الكعبي. انظر:
 المدخل رقم (۲۰۶) وفي الأصل ((الكعكمي)) وهو محرف.

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٢/٥) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه مسلم في الصحيح (٨٦٩/٢) عن أبي غسان.

. كتاب المناسك

يحيى بن سعيد هذا هو الأنصاري.

١٥٠٢ - ورُوِّيْنا عن زيد بن ثابت أن رسول الله علي الله اغتسل لإحرامه<sup>(١)</sup>.

وفي رواية: تجرد لإهلاله واغتسل.

وقصة أسماء بنت عميس هذه أخرجها أيضاً أبو داود (٣٥٧/٢) والنسائي (١٦٤،١٢٧/٥) وابن ماجه (٩٧١/٢) ومالك (٣٢٢/٢) أيضاً.

(١) حسن: حديث زيد بن ثابت رواه عبد الرحمن بن أبي الزناد، عن أبيه، عن خارجة بن زيد بن ثابت، عن أبيه زيد.

ثم اختلف على عبد الرحمن بن أبي الزناد.

فروي عنه عبد الله بن يعقوب الرملي به عند الترمذي (١٨٣/٣) وقـال: حسن غريب.

وروى الدارقطني (٢٢٠/٢) وعنه البيهقي في الكبرى (٣٢/٥) عن يحيى ابن صاعد، ثنا يحيى بن حالد أبو سليمان المخزومي، ثنا أبـو غزيـة، وهـو محمد بن موسى عنه. ورواه العقيلي (١٣٨/٤) من وحمه آخر عن أبيي غزية به.

وأبو غزية : هو محمد بن موسسي بن مسكين قبال فيه البحباري: عنده مناكير. التاريخ الكبير (١/١/٢٣٨).

وقال العقيلي: «ولا يتابع عليه إلا من طريق فيه ضعف».

وقال البيهقي: « ليس بالقوى ».

إلا أن له متابعاً وهو عبد الله بن يعقوب إلا أنه مجهول.

قال ابن القطان: «إنما حسنه الترمذي ولم يصححه للاختلاف في عبد الله بن يعقوب المدني عبد الله بن يعقوب المدني أجهدت نفسي في معرفته ولم أحد أحداً ذكره» انظر: نصب الراية (١٧/٣).

وله متابع آخر، وهو الأسود بن عامر شاذان، عن عبد الرحمن بن أبي الزنـاد؛ روى عنـه البيهقـي (٣٢/٥) ولفظـه: إن النـبي ﷺ تجـرد لإهلاله واغتسل.

والأسود بن عامر ثقة أحرج له أصحاب الستة.

إلا أن مدار الإسناد على عبد الرحمن بن أبي الزناد، وقبال فيه الحافظ: صدوق تغير حفظه لما قدم بغداد وكان فقيهاً.

ويشهد لحديث زيد بن ثابت ما رواه الطبراني في الأوسط عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن النبي الله كان إذا حرج إلى مكة اغتسل حين يريد أن يُحرم.

وما رواه أيضاً الدارقطني (٢١٩/٢) والحاكم (٤٤٧/١) وعنه البيهقي في الكبرى (٣٣/٥) عن يعقوب بن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس قال: اغتسل رسول الله ﷺ ثم لبس ثيابه، فلما أتى ذا الحُلَيْفَة صلى ركعتين، ثم قعد على بعيره، فلما استوى به على البَيْدَاء أحْرم بالحج.

قال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ويعقوب بن عطاء ممن جمع أئمة الإسلام حديثه انتهى..

وضعفه أبو زرعة والنسائي وابن معين.

وقال أحمد: منكر الحديث.

وقول ابن عمر: من السنة أن يغتسل إذا أراد أن يُحرم، وإذا أراد أن يدخل مكة.

رواه الدارقطني (۲۲۰/۲) والحاكم (۲۲۷/۱) والبيهقي (۳۳/۵).

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين.

ومن المعلوم إذا قال الصحابي: من السنة، يقصد به المرفوع.

وقول عائشة رضي الله عنها: إن رسول الله ﷺ إذا أراد أن يُحــرم غســل رأسه بخطمي وأشنان، ودهنه بزيت غير كثير. رواه الدارقطــني (٢٢٦/٢) والبزار والطبراني في الأوسط.

قال الهيثمي في المجمع (٢١٧/٣): إسناد البزار حسن.

#### فقه الحديث:

أحاديث الباب تدل على مشروعية الغسل للإحرام، وهو سنة مؤكدة لدى الأثمة الأربعة وجمهور الفقهاء، فإن توضأ ولم يغتسل فلا بأس به.

قال ابن المنذر: أجمع عوام أهل العلم على أن الإحرام بغير غسل حائز، وأجمعوا على أن الغسل للإحسرام ليس بواحب إلا ما رُوِيَ عن الحسن البصري أنه قال: إذا نسي الغسل يغتسل إذا ذكره. انتهى.

ولكن قال أهل الظاهر: الغسل واحب عند الإهلال على كل من أراد أن يُهل، وعلى من أراد الحج؛ طاهرا كان أو غير طاهر، وقد روي عن عطاء إيجابه، وروي عنه: أن الوضوء يكفي عنه. انظر: الاستذكار (٢٠/١). قال الشافعي رحمه الله تعالى: استحب الغسل عند الإهلال للرحل والصبي

### • ١ - باب ما يُحرم فيه من الثياب

الحسن بن محمد بن إسحاق، نا يوسف بن يعقوب، نا محمد بن أبي الحسن بن محمد بن إسحاق، نا يوسف بن يعقوب، نا محمد بن أبي بكر، نا فضيل بن سليمان، نا موسى بن عقبة، أخبرني كريب، عن ابن عباس قال: انطلق رسول الله الله من المدينة بعدما ترجَّل وادَّهن، ولبس إزاره ورداءه هو وأصحابه، ولم ينه عن شيء من الأزر والأردية

والمرأة والحائض والنفساء، وكل من أراد الإهلال اتباعـاً للسنة، ومعقـول أنه يجب إذا دخـل المرء في نُسُك لم يكـن لـه فيـه أن يدخلـه إلا بـأكمل الطهارة وأن يتنظف له. الأم (٥/٥).

وقـال أحمـد في روايـة صـالح: ويغتسـل الرجـل والمـرأة إذا أرادا أن يهــلا، ويغتسلان إذا أرادا أن يدخلا الحرم فإن لم يفعلا فلا بأس.

وكان ابن عمر توضأ مرة في عمرة اعتمرها و لم يغتسل.

وروى القاضي أبو يوسف، عن أبي حنيفة، عن حماد، عن إبراهيم أنه قال: إذا أراد الرحل أن يحرم بالحج توضأ أو غتسل، والغسل أفضل. كتاب الآثار (رقم ٤٥٦).

وأما الحائض والنفساء ففي حقهن الغسل آكد من غسل الرحال والنساء الطاهرات وليس بواحب.

وقد شدٌ بعض العلماء فأوجبوا الغسل على النفساء عند الإهـــلال لحديث أسماء بنت عميس. انظر: المحلى (٥٨/٧).

تُلْبَس إلا المزعفر الذي يردع على الجلد، حتى أصبح بـذي الحُلَيْفَة ركب راحلته، حتى إذا استوت على البَيْدَاء أهل هو وأصحابه، وقلّد بُدنه، وذلك لخمس بقين من ذي القعدة، فقدم مكة لأربع خَلَوْنَ من ذي الحجة، فطاف بالبيت، وسَعَى بين الصفا والمروة، ولم يَحِلّ من أجل بُدُنه، لأنه كان قد قلّدها، ونزل بأعلى مكة عند الْحُجُون، وهو مُهلِّ بالحج، ولم يقرب الكعبة بعد طوافه بها حتى رجع من عرفة، وأمر أصحابه أن يطوفوا بالبيت وبالصفا والمروة، ثم يقصروا من رؤوسهم ويحلوا، وذلك لمن لم يكن معه بدنة قدْ قلَّدَها، ومن كان معه امرأته فهي له حلال والطيب والثياب (۱).

# ١١- باب الطيب للإحرام

١٥٠٤ - حدثنا أبو محمد عبد الله بن يوسف الأصبهاني، أنا أبو سعيد أحمد بن محمد بن زياد البصري بمكة، أنا الحسن بن محمد بن

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٣/٥) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح (٤٠٥/٣) عن محمد بن أبي بكر المقدمي. و لم أقف من أخرجه غير البخاري رحمه الله تعالى.

قوله: الأزر –بضم الهمزة والزاي– جمع إزار.

وقوله: يردع: -بالراء والدال المهملتين- أى يلطخ بـالجلد، والردع أثـر الطِيب، وردع به الطِيب إذا لزق بجلد.

الصباح الزَعْفَرَاني، أنا سفيان بن عيينة، عن عبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه، عن عائشة وبسطت يديها وقالت: طيَّبت رسولَ الله علَيْ بيديًّ هاتين لحرمه حين أحرم، ولِحِلَّه قبل أن يطوف بالبيت (١).

(۱) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٥/٤/٥) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه البخاري في الصحيح (٨٤/٣) عن علي بن المديني، عن ابن عيينة. ورواه أيضاً ابن ماجه (٩٧٦/٢) عن سفيان بن عيينة والليث بن سعد، كلاهما عن عبدالرحمن بن القاسم، عنه به.

ورواه ابن حزيمة (٤/٥٥١) من طريق ابن عيينة وحده.

واعلم أن هذا الحديث رُوِيَ عن عائشة رضي الله عنها من طرق منها:

الأولى: القاسم بن محمد عنها. أخرجه البخاري كما مرّ، وعنه البيهقي. ورواه أيضاً مالك في الموطأ (٢٨/١) عن عبد الرحمسن بن القاسم، عن أبيه، وعنه كل من البخاري (٣٩٦/٣) ومسلم (٢/٢٨) وأبي داود (٣٥٨/٢) والنسائي (٣٩٨/١) والشافعي (٢/١٥١).

ورواه البخاري (٣٦٦/١٠) والدارمي (٣٣/٢) والنسائي عن يحيى بن سعيد، عن عبد الرحمن بن القاسم، عنه به.

ورواه الطحاوي (٢٨٨/٢) عن أسامة بن زيد، عن القاسم به.

ورواه الدارقطني (٢٧٤/٢) من طريق إسرائيل، عن عبد الكريم، عن عبد الكريم، عن عبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه بلفظ: كنت أُطَيِّب رسول الله ﷺ بيدي بعد ما يذبح و يحلق قبل أن يزور البيت.

وهذا لا يخالف ما رواه غيره في قوله: ولِحِلُّه قبل أن يطوف بالبيت.

ويؤيد هذا ما رواه عروة بن الزبير عنها قالت: طَيَّبْت رسول الله ﷺ حين قضى حجّه قبل أن يُفِيض.

فقولها: حين قضى حجه، يعني معظم أعسال الحبج من الوقوف والرمي والذبح والحلق و لم يبق إلا الإفاضة.

ورواه الدارقطني من وجه آخر عن عبد الله بن أبي بكر الجرمي، عن القاسم بن محمد، عنها مثل حديث سفيان.

الثانية: عروة بن الزبير عنها بلفظ: طَيَّبُت رسول الله ﷺ بيـدي بذريـرة في حَجَّة الوداع للحل والإحرام.

رواه البخاري (۳۷۱/۱۰) واللفظ له، ومسلم والبيهقي (۳٤/٥) كلهم عن عمر بن عبد الله بن عروة، سمع عروة والقاسم يخبران عن عائشة.

ورواه الدارمي (٣٢/٢) من وحه آخر عن حماد بن سلمة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة أنها قالت: كنت أُطيِّب رسول الله على قبل أن يُحرم بأطيب الطِيب. قال: وكان عروة يقول لنا: تطيبوا قبل أن تُحرموا، وقبل أن تُفِيضُوا يوم النحر.

ورواه النسائي من وحه آخر عن سفيان، عن الزهري، عن عروة، عنها ولفظه: طَيَّبْتُ رسول الله ﷺ لحرمه حين أحرم، ولِحِلَّه بعد ما رمى جمرة العقبة قبل أن يطوف.

وهذا الإسناد وإن كان صحيحاً إلا أنه يخالف ما رواه جمهور أصحاب عروة بأن التطييب حصل بعد الذبح والحلق ولم يسق من أعمال الحج إلا الإفاضة.

وبه يفتى أيضاً عروة كما في رواية الدارمي.

فالتحلل الأول لا يحصل إلا بعد الرمي والحلق وهو الموضع الذي قد اختلف العلماء فيه اختلافاً كثيراً وسيأتي بعض التفاصيل في باب التحلل

إن شاء الله تعالى.

الثالثة: عبد الله بن عمر، عنها قالت: كنتُ أُطّيب رسول الله ﷺ بالغالية الجيدة عند إحرامه.

رواه الطحاوي (١٣٠/٢) والدارقطني (٢٣٢/٢) عن موسى بن عقبة، عن نافع، عن ابن عمر عنها.

وإسناده صحيح.

الرابعة: سالم بن عبد الله، عنها ولفظه: أنا طَيَبُتُ رسول الله ﷺ لحلمه وإحرامه.

وراه الشافعي في الأم (١٥١/٢) وعنه البيهقي (١٣٥/٥) وأحمد (١٣٥/٦) كلهم من طريق عمرو بن دينار عنه.

ورواه مالك (٢٠٠/٢) وعنه البيهقي (٢٠٤/٥) عن نافع وعبد الله بن دينار، عن عبد الله بن عمر أن عمر بن الخطاب خطب الناس بعرفة وعلمهم أمر الحج وقال لهم فيما قال: إذا حئتم مِنَى، فمن رمى الجمرة،

١٥٠٥ - ورواه مالك بن أنس، عن عبد الرحمن. وقال في الحديث: « **لإحرامه قبل أن يُحرم** »(١).

وكذلك رواه عروة، عن عائشة (٢).

المحمد بن أحمد بن أنس، نا أبو عبد الله الحافظ، نا يحيى بن منصور القاضي، نا محمد بن أحمد بن أنس، نا أبو عاصم النبيل، نا سفيان، عن الحسن بن عبيد الله، عن إبراهيم، عن الأسود، عن عائشة قالت: كأني أنظر إلى وَبِيْص المسك في مفارق رسول الله على وهو محرم (٣).

فقد حلّ له ما حَرُم على الحاج إلا النساء والطِيب، لا يَمَسَّ أحـد نسـاء ولا طيباً حتى يطوف بالبيت.

ورواه الطحاوي (٢٣١/٢) عن سفيان، عن عمرو بن دينار، عن طاوس، عن ابن عمر أن عمر بن الخطاب قال.. فذكر الحديث.

وقالت عائشة: فسنة رسول الله ﷺ أحق أن يؤخذ بها من سنة عمر.

الخامسة: أم أبي الرحال (واسمها عمرة) عنها بلفظ: طَيَّبْتُ رسول الله ﷺ لحرمه حين أحرم، ولِحِلَّه قبل أن يُفِيض بأطيب ما وجدت.

رواه مسلم والبيهقي.

- (١) سبقت الإشارة إلى هذا الطريق.
- (٢) سبقت الإشارة إلى هذا الطريق.
- (٣) صحيح: أخرجه المؤلف في الكبرى (٣٤/٥) بهذا الإسناد واللفظ وقال: رواه
   مسلم في الصحيح (٨٤٩/٢) عن إسحاق بن إبراهيم، عن أبي عاصم.

١٥٠٧ - أخبرنا أبو طاهر الفقيه، أنا أبو حامد بن بـ الله، أنـا أبو الأزهر، نا عبد الملك يعني: أبا عامر العقدي، عن سفيان وسعيد بن زيد، عن عطاء بن السائب، عـن إبراهيم، عـن الأسود، عن عائشة قالت: كأني أنظـر إلى وَبيْص الطيب في مفرق رسول الله على بعد ثلاث من إحرامه (١).

وأخرجه أيضاً أبـو داود (٣٥٩/٢) والنسائي (١٣٨/٥) مـن طريـق الحسن بن عبيد الله به.

والأسود هو: ابن يزيد النخعي الكوفي.

وإبراهيم هو: ابن يزيد النخعي الكوفي.

واختلف على إبراهيم، فرواه عنه من ثقات أصحابه وهم: الحسن بن عبيد الله كما مرّ، والحكم بن عتبة عند البخاري (٣٦١/١٠،٣١/١) ومسلم والنسائي وابن خزيمة (٤/٧٥١) وحماد ومنصور وسليمان عند ابن خزيمة، ومنصور والأعمش عند أبي داود الطيالسي (١٣٧٧) كل هؤلاء عن إبراهيم به مثله.

وهذه الأسانيد كلها صحيحة، بل متواترة عن عائشة.

وحالفهم جميعاً عطاء بن السائب فرواه عنه كما ذكره المؤلف.

(١) وأخرجه في الكبرى (٥/٥) بهذا الإسناد واللفظ.

قوله: « بعد ثلاثة أيام من إحرامه » منكر ؛ لم يذكره أحد من أصحاب إبراهيم.

وعطاء بن السائب صدوق مختلط.

قولها: وَبِيْص المسك: أَى بَرِيقُه يقال: بَصَّ الشيءُ يبُصُّ، إذا لمع برق. وقيل: الوبيص زيادة على البريق، والمراد به التلألؤ.

#### فقه الحديث:

يدل الحديث على وحود عين قائمة بعد الإحرام.

وقولها: «كنت أُطيِّب » أى كنت طيَّبْت رسول الله ﷺ كما في روايات أخرى.

وأما اختلاف العلماء في قولها: كنت أطيّب هل يدل على التكرار أم لا. فالصحيح أن الصيغة تدل على التكرار، إلا أنه لم يتكرر، فكأن الرواة غيروا من صيغة «طيبت الله صيغة «كنت أطيّب» للمبالغة في إثبات ذلك الفعل، والمعنى أنها كانت تكرر فعل التَطيّب لو تكرر منه فعل الإحرام لما اطلعت عليه من استحبابه.

وحديث عائشة يدل على أمور منها:

١- يستحب التَطيُّب عند إرادة الإحرام.

٢- وأنه يجوز استدامته بعد الإحرام.

٣- وأنه لا يضر بقاء لونه ورائحته وعينه ولا يوحب الفِدْيَة.

٤- ويحرم ابتداؤه في الإحرام.

وعلى هذا الجمهور من الفقهاء وأكثر الصحابة والتابعين. فقد رُوِيَ عن سعيد بن أبي وقاص أنه كان يفعل ذلك.

وابن عباس رأى رجلاً محرماً وعلى رأسه مثل الرُب من الغالية.

وقال مسلم بن صبيح: رأيت ابن الزبير وهو محرم، وفي رأســـه و لحيتــه مــن

وبهذا قال جماعة من الصحابة؛ منهم سعد بن أبي وقاص وابن عباس وأبو سعيد الخدري وعائشة وأم حبيبة. ومن التابعين: عروة بن الزبير وجابر بن عمد والشعبي والنخعي وخارجة بن زيد. ومن الفقهاء والمحدثين: أبو حنيفة وأبو يوسف والأوزاعي والشافعي وأحمد وإسحاق وأبو ثور وداود، وكان محمد يقول به ثم رجع عنه، وسبب رجوعه أنه قال: كنت لا أرى به بأساً حتى رأيت قوماً أحضروا طيباً كثيراً، ورأيت أمراً شنيعاً فكرهته، وهو قول مالك أيضاً. انظر: البدائع والصنائع (٢/٤٤/١).

وكان سالم وأخوه خالفهما لحديث عائشة لما روى سعيد بن منصور من طريق عبد الله بن عبد الله بن عمر أن عائشة تقول: لا بأس بأن يَمَسَّ الطِيب عند الإحرام. قال: فدعوت رجلاً وأنا حالس بجنب ابن عمر فأرسلته إليها وقد علمت قولها ولكن أحببت أن يسمعه أبي فحاءني رسولي فقال: إن عائشة تقول: لا بأس بالطِيب عند الإحرام فأصب ما بدا لك. فسكت ابن عمر.

وممن كره ذلك من الصحابة عثمان بن عفان، وعبد الله بن عمرو، ومن العلماء: عطاء بن أبي رباح، والزهري، وسعيد ابن حبير. ومن الفقهاء: مالك وأصحابه، واختاره أيضاً الطحاوي.

واستدل المانعون بأدلة منها:

١ – حديث يعلى بن أمية الآتي بعد أربعة أبواب.

٢- أنهم شبهوه باللباس.

ولكن مما يفرق بين الطِيب واللباس أن سبيل الطِيب الاستهلاك، وسبيل الثياب الاستبقاء.

٣- وقالوا: إن النبي المنافظة اغتسل بعد أن تطيب لما جاء عن إبراهيم بن المنتشر، عن أبيه، أنه سأل ابن عمر عن الرحل يتطيب، ثم يُصبح مُحرما... فقالت عائشة: « أنا طيبتُ رسول الله الله عند إحرامه، ثم طاف على نسائه، ثم أصبح محرما » هكذا في صحيح مسلم.

فقالوا: إذا طاف عليهن اغتسل لا محالة، فكان بين إحرامه وتطيبه غسل. كذا قالوا.

ولكن ترده الروايات الصريحة والصحيحة المتواترة عن عائشة أنها طيبته للإحرام مثل قولها: طيبته لحرمه حين أحرم، ولحله قبل أن يطوف، ومثل قولها: كأني أنظر إلى وبيص قولها: أصبح حرما وينضح طيبا، ومثل قولها: كأني أنظر إلى وبيص الطيب في مفرق رسول الله وهو حرم؛ فإن هذه العبارات لا تحتمل التأويل بخلاف رواية محمد بن المنتشر؛ فإنها تحتمل التأويل، بأن التطيب وقع مرتين، مرة لنسائه، ومرة لإحرامه، أو قوله: ثم طاف على نسائه، وقع فيه التقديم والتأخير، أي طاف على نسائه ثم أصبح محرما ينضح طيبا، أو أن طواف كان لغير جماع لتفقد أحوالهن، ولتعليمهن كيف يحرمن وكيف يعملن في حجهن.

وإذا لم تقبل هذه التأويلات وغيرها فيحكم على هذه الزيادة « ثم طاف على نسائه » بأنها شاذة مخالفة للروايات الصحيحة المتواترة عن عائشة

بأنها طيبته لإحرامه.

٤ - ومنها: أنهم قالوا: إن التَطَيَّب من دواعي النكاح وقد نهى المحرم أن
 ينكح.

ه - وقالوا: لعل ذلك من خصوصيته ﷺ كما قيل في خصوصيته بالنكاح في حال الإحرام.

وهذا يحتاج إلى دليل ولا دليل عليه.

٦- وقالوا: لعل هذا الطيب لا بقاء له لأنه حاء في روايسة النسائي: بطيب لا
 يُشبه طيبكم. ويرد بأن معناه أُطيَّب منه كما عند النسائي وغيره.

فالرجوع إلى حديث عائشة أولى من هذه التأويلات.

وأما حديث يعلى بن أمية فنجعله منسوحاً؛ لأنه ورد بالاتفاق في سنة ثمان.

قال ابن عبد البر: لا خلاف بين جماعة أهل العلم بالسير والآثار أن قصة صاحب الجبة كانت عام حنين بالجعِرَّانَة سنة ثمان، وحديث عائشة في حَجَّة الوداع سنة عشر.

أو نقول: إن المأمور بـ في حديث يعلى هـ و الخُلُـ وق لا مطلـ ق الطيب. والحُلُـ وق هو ما خالطه الزَعْفَرَان. وقد ورد النهي عن النبي الله أن يتزعفر الرجل كما في صحيح البخاري وغيره.

## فهرس الجزء الثالث

# ٣- كتاب الجنائز

| عنده۳ | ١- باب تلفين المريض إدا حضره الموت وما يستحب قراءته |
|-------|-----------------------------------------------------|
| ٩     | ٢- باب إغماض عينيه وتسجيته بثوب                     |
| ١٤    | ٣- باب غسل الميت                                    |
| ۲٧    | ٤- باب التكفين والتحنيط                             |
| ٣٦    | ٥- باب حمل الجنازة                                  |
| ٤٩    | ٦- باب الصلاة على الجنازة                           |
| ٦٧    | ٧- باب الصلاة على القبر وعلى الغائب                 |
| ٧١    | ٨- باب الصلاة على الجنازة في المسجد                 |
| ٧٤    | ٩- باب السنة في اللحد                               |
| ٧٨    | ١٠ – باب السنة في سلِّ الميت من رِقَبل رِجْل القبر  |
| ۹۲    | ١١– باب الشهيد                                      |
| ٩٨    | ١٢- باب فضل الصلاة على الجنازة وفضل انتظارها        |
| 1 • 7 | ١٣– باب التعزية                                     |
| لكك   | ١٤- باب ما ينهى عنه من النياحة وضرب الخدود وغير ذا  |
| 111   | ٥ ١- باب البكاء على الميت                           |
| \ \ Y | ١٦– باب زيارة القبور                                |

#### ١- باب فرض الزكاة ...... ٧- باب صَدَقَة النعم السائمة وهي: الإبل والبقر والغنم ................... ٣- باب زكاة الزرع والثمار ..... ٤- باب زكاة الذهب والفضة ...... ٦- باب زكاة التجارة ...... ٧- باب زكاة المعدن والركاز ...... ٨- باب زكاة الدَّيْن ..........٨ ٩- باب من تجب عليه الزكاة ..... ١١- باب صَدَقَة التطوع ...... ١٢- باب قسم الصَدَقَات الواجبات ......... ٢٤٤ ١٤ - باب ترك التَّعَدِّي على الناس في الصدقة .......٢٦٤ ه ١- باب دعاء الإمام لمن أتاه بصدقة ماله ...... ١٦- باب الهدية للوالي بسبب الولاية .....

١٧- باب الغلول في الصدقة \_\_\_\_\_

### ٥- جماع أبواب الصيام

| ۲۷٥          | ٢- باب وقت النية في صوم الفرض                              |
|--------------|------------------------------------------------------------|
| Y V 9        | ٣- باب وقت النية في صِيام التَطَوُّع                       |
| ، الرؤية ٢٨٢ | ٤- باب الصَوم لرؤية الهِلال أو اسْتِكْمَال العِدَّة عند عد |
| Y 9 Y        | ٥- باب الشهادة على رُؤية الحِلال                           |
| ٣٠٠          | ٦- باب وقت الصَوم                                          |
| ٣٠٤          | ٧- باب من تقيًّا وهو صائم                                  |
| ٣٠٨          | ٨- باب من أصبح جُنُباً في رَمَضَانَ                        |
| ٣١٠          | ٩- باب من جامع وهو صائم في رمضان                           |
| ٣١٤          | ١٠ – باب من أفْطَرَ يوماً من شَهْر رَمَضَانَ من غير عذر    |
| <b>٣١</b> ٧  | ١١- باب من أكل وشرب وهو صائم ناسياً لصومه                  |
| ٣٢٠          | ١٢ – باب القُبْلَة للصائم                                  |
| ٣٢٥          | ١٢– باب الحجامة للصوم                                      |
| لحامل٣٣٣     | ١٤ – باب الشيخ الكبير يُفْطِر ويَفْتَدِي ولا قضاء عليه وا- |
| نت۲۳۸        | ٥١- باب الحائض لا تصلي ولا تصوم وإذا طَهُرَتْ قَضَ         |
| ٣٤٠          | ١٦- باب المسافر يُفْطِر إن شاء ثم يقضي                     |
| <b>787</b>   | ١١- باب قضاء صوم رَمَضَانَ                                 |

|                          | 30,79                                    |
|--------------------------|------------------------------------------|
| 700                      | ١٨- باب استحباب السَحُور                 |
| ر وتعجيل الفطور٢٥٨       | ١٩- باب ما يستحب من تأخير السَحُو        |
| أن الشمس لم تَغْرُب١٣٦١  | ٠٠- باب من أفْطَرَ في رَمَضَان ثم بان له |
| ا يقولا                  | ٢١– باب ما يُسْتَحَب أن يُفْطِر عليه وم  |
| قيامه                    | ۲۲– باب فضل شَهْر رَمَضَان وصيامه و      |
| ن رَمَضَان               | ٢٣– باب الاجتهاد في العشر الأواخر م      |
| ٤٠٧                      | ٢٤- باب في فضيلة الصَوم                  |
| ٤١٠                      | ٢٥– باب صوم ستة أيام من شوال             |
| اء، ويوم الإثنين يستسا13 | ۲۲– باب صوم یوم عرفة، ویوم عاشور         |
| ي الحجة                  | ٢٧- باب العمل الصالح في العشر من ذ       |
| ٤٢٥                      | ٢٨– باب الصَوم في أشهر الحج الحرم        |
| ٤٢٨                      | ٢٩– باب الصَوم في شُعْبَان               |
| £٣V                      | ٣٠- باب في صوم ثلاثة أيام من الشَهْر     |
| والرفث                   | ٣١- باب الصائم ينزه صومه عن اللغو        |
|                          | ٣٢- باب من خرج من صوم التَطُوُّع ف       |
|                          | ٣٣- باب النهي عن الوصال في الصوم         |
| الصِياما۲۰۵              | ٣٤- باب النهي عن إفراد يوم الجمعة ب      |
| ٤٥٤                      | ٣٥- باب الأيام التي نُهي عن صومها        |
| <b>₹</b> 0人              | ٣٦- ياب الاعتكاف                         |

## ٦- كتاب المناسك

|       | ١- باب إثبات فرض الحج على من استطاع إليه ، |
|-------|--------------------------------------------|
| فسه٩  | ٣- باب من حجّ عن غيره و لم يكن قد حجّ عن ن |
| ٤٨٩   | ٣- باب وجوب الحجّ في العمر مرَّةً واحدة    |
| ٤٩٣   | ٤- باب حجّ المرأة                          |
| ٤٩٨   | ٥- باب حجّ الصبي                           |
| o.Y   | ٦- باب تأخير الحج                          |
| o • Y | ٧- باب العمرة                              |
| • Y Y | ٨– باب مواقيت الحج والعمرة ييييييي         |
| ٥٣٤   | 9- باب الغسل للإحرام                       |
| ۰۳۸   | ١٠ – باب ما يُحرم فيه من الثياب            |
| 089   | ١١- باب الطيب للإحرام                      |
| - 1 1 | بهرس الجذب الثالث                          |